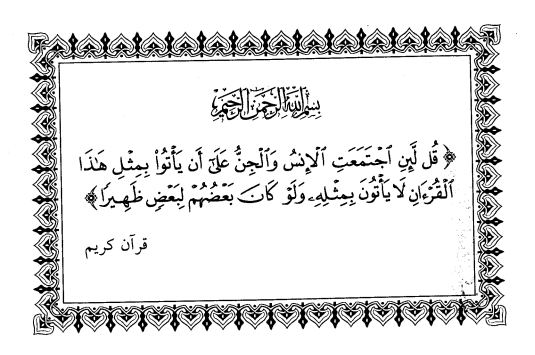
دِرَاسَات بِيَانية فِي الأسلوب القرآبي

النجاب المنافعة المنا

الدِّكُوْرُفَاصْ لَضَّالِحُ السَّامِرَ لِيُّ أَسْتَاذُ كِلِيَّة الآداب - جَامِعَة بغداد





النَّخِبُدُ إِلَّهُ الْمُرْادِينَ

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الثانية ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠٢م

#### موافقة دائرة المطبوعات والنشر رقم الاجازة المتسلسل ٩٩٨/٢/١٩٨

رقـــم التصنيــف: ٢١١١٦

المؤلف ومن هو في حكمــه: فاضل صالح السامرائي

عنـــــوان الكتــــــاب : التعبير القرآني

الموضوع الرئيسي : ١ \_ الديانات

٢ \_ اعجاز القرآن

رقــــم الايـــداع: ١٩٩٨/٢/٢٤٦

بيـــانات النشـــر : عمان : دار عمار

\* ـ تم اعداد بيانات الفهرسة والتصنيف الأولية من قبل دائرة المكتبة الوطنية

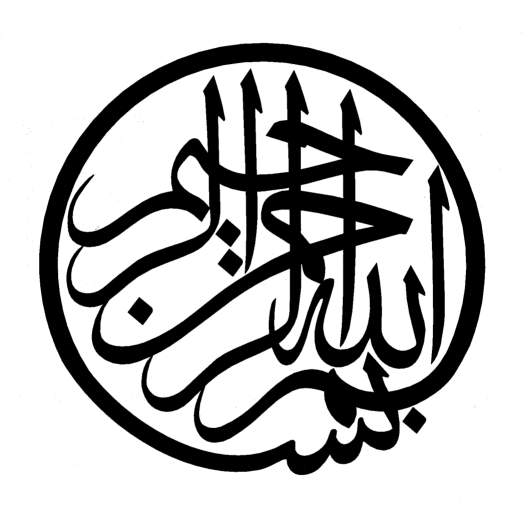


جمعیت عتال المطابع التعاونیت هاتف ۲ \_ ۲۹۳۷۷۱ \_ فاحس ۲۱۱۱۷ الأردن ص . ب ۸۵۷ \_ عسان ۱۱۱۱۸ الأردن



عمسان ـ مساحة الجامسع الحسسيني ـ مسوق البتسراء تلفاكس ٤٦٥٢٤٣٧ ـ ص . ب ٩٢١٦٩١ عمسان ـ الأردن "إن هذا القرآن مأدبةُ اللهِ فاقبلوا مأدبته ما استطعتم. إن هذا القرآن حبلُ اللهِ والنورُ والشفاءُ النافعُ. عصمةٌ لمن تمسَّك به ونجاةٌ لمن اتبعه، لا يزيغ فيستعتب، ولا يعوج فيقوَّم، ولا تنقضي عجائبه ولا يَخلقُ من كَثرة الردّ، اتلوه فإن الله يأجركم على تلاوته كلَّ حرف عشر حسنات. أما إني لا أقول ألم حرف ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف».

حديث شريف



الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً والصلاة والسلام على رافع لواء الهدى سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والداعين بدعوثه وبعد:

فقد كنت أسمع من يقول: إن القرآن معجز وإنه أعلى كلام وإنه لا يمكن مجاراته أو مداناته وأن الخلق أجمعين لو اجتمعوا على أن يقولوا مثله ما استطاعوا. وقد قرأت في كثير من الكتب نحواً من هذا القول. وكنت أرى في هذا غلواً ومبالغة، دفع القائلين به حماسهم الديني وتعصبهم للعقيدة التي يحملونها. وكنت أقرأ كثيراً من التعليلات التي يستدل بها أصحابها على سمو هذا التعبير كارتباط الآيات ببعضها وارتباط فواتح السور بخواتيمها وارتباط السور بعضها ببعض واختيار الألفاظ دون مرادفاتها ونحو ذلك فلا أراها علمية وأجد كثيراً منها متكلفاً، وكنت أقول: إنه لو كان التعبير على غير ذلك لعللوه أيضاً فإن الانسان لا يعدم تعليلاً لما يريد، إلا أنه بمرور الزمن والبلاغة ونحوها \_ وذلك بحكم اختصاصي \_ بدأت أميل إلى تصديق هذه والبلاغة ونحوها \_ وذلك بحكم اختصاصي \_ بدأت أميل إلى تصديق هذه المقولة، فقد اتضح لي أن قسماً غير قليل مما كُتبَ كُتبَ بروحٍ علمية عالية وأن

ثم قررت أن أدرس النص القرآني بنفسي فبدأت أُجري موازنات بين كثير من الآيات من حيث التشابه والاختلاف في التعبير، والتقديم والتأخير، والذكر والحذف وما إلى ذلك من أمور لغوية وبلاغية ومعنوية وأفحصها فحصاً دقيقاً فراعني ما رأيت من الدقة في التعبير والإحكام في الفن والعلو في الصنعة. وجدتُ تعبيراً فنياً مقصوداً حُسِبَ لكل كلمة فيه حسابها بل لكل حرف بل لكل حركة.

وكلما أمعنت النظر والتدقيق والموازنة ازددتُ بذاك يقيناً وبصيرة. وانتهيت إلى حقيقة مسلّمة بالنسبة إليّ وهي أن هذا القرآن لا يمكن أن

يكون من كلام البشر وأن الخلق أولهم وآخرهم لـو اجتمعـوا على أن يفعلـوا مثل ذلك ما قدروا عليه ولا قاربوا.

وأنا لا أطلب من القارىء أن يسلّم بهذه الحقيقة فإن هذا طلب لا مطمع منه لمجرد القول والادعاء، وإنما الذي أطلبه منه أن يخلع عنه جلباب العصبية وينظر بروح علمية مجردة. وأنا لا أشك في أنه سيصل إلى ما وصلت إليه.

صحيح أن كثيراً من الناس ليس لديهم اطلاع على المسلّمات اللغوية وليس لديهم معرفة بأحكام اللغة وأسرارها ومن الصعب أن يهتدي هؤلاء إلى أمثال هذه المواطن من غير دليل يأخذ بأيديهم يدلّهم على مواطن الفن والجمال ويبصرهم بأسرار التعبير ويوضح لهم ذلك بأمثلة يعونها ويفهمونها. وهذا الكتاب أحسبه من هذا النمط فما هو إلا دليل يشير إلى شيء من مواطن الفن والجمال ويبصر بقسم من أسرار التعبير.

أنا لا أقول إني وضعت الكتاب بعيداً من العصبية والهوى وإن كان يخيّل إليّ أني فعلت ذاك، ولا أفترض أن القارىء سيسلّم بكل ما يجده فيه ولا أطلب منه ذاك ولكني أدعو القارىء أن يقرأ بعقل متفتح وقلب يقظان وأن يصبر على ما لم يسبق له به علم من أمور اللغة حتى يَعِيهَا وذلك ليس بأمر عسير.

وأظنه متى فعل ذاك سيبصر ما أبصرناه وينتهي إلى ما انتهينا إليه.

نسأله تعالى أن يلهمنا الرشد ويجنبنا الزلل إنه سميع مجيب.

# فاضل السامرائي.

### التعبيرالقرآني

لاخلاف بين أهل العلم أن التعبير القرآني تعبير فريد في علوه وسموه وأنه أعلى كلام وأرفعه. وأنه بهر العرب فلم يستطيعوا مداناته والإتيان بمثله مع أنه تَحدًاهم أكثر من مرة.

لقد تحدى القرآنُ العرب ثم جميع الخلق بأن يأتوا بمثله ثم أخبر أنهم لن يأتوا بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً. فقد تحداهم أولاً بأن يأتوا بعشر سور مثله إن كانوا يرون أنه مفترى فقال: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتُرَنَهُ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِسُورِ مِّشْلِهِ مَثْلَهِ وَادَّعُواْ مَنِ استَطَعْتُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُوا اللهِ وَادَّعُواْ مَنِ السَّطَعْتُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُوا النَّهُ الْمَوْنَ فَهَلُ التَّم مُسْلِمُونَ ﴿ هُوداً .

وأكد التحدي بقوله: ﴿ قُل لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنَّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ إِلَّاسِواءً].

دعا القرآن العرب إلى أن يأتوا بسورة من مثله ويشمل هذا التحدي قصار السور كما يشمل طوالها فهو تحدَّاهم بسورة الكوثر والإخلاص والمعوذتين والنصر ولإيلاف قريش أو أية سورة يختارونها، ومن المعلوم أن العرب لم يحاولوا أن يفعلوا ذاك فقد كانوا يعلمون عجزهم عنه، ورأوا أن سبيل الحرب والدماء وتجميع الأحزاب أيسر عليهم من مقابلة تحدي القرآن.

ومن الثابت أن القرآن الكريم كان يأخذهم بروعة بيانه وأنهم لا يملكون أنفسهم عن سماعه ولذلك سعوا إلى أن يحولوا بين القرآن وأسماع الناس. سعوا إلى أن لا يصل الى الأذن لأنهم يعلمون أن مجرد وصوله إلى السمع يُحْدِثُ في النفس دَويّاً هائلاً وهِزّة عنيفة وقد حكى الله

عنهم هذا الأسلوب فقال: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَذَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوَاْ فِيهِ لَعَلَّكُوْ تَغَلُّونَ اللَّهِ الْعَلَامُ وَالْغَوَاْ فِيهِ لَعَلَّكُوْ تَغَلِّمُونَ ﴿ وَقَالَ اللَّهِ الْعَلَّمُ اللَّهِ الْعَلَّمُ وَالْعَوْا فِيهِ لَعَلَّكُوا لَا تَسْمَعُواْ لِهَاذَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوَاْ فِيهِ لَعَلَّكُو

وكان صناديد قريش وَأعتاهم محاربة للرسول وأشدهم كيداً له ونيلاً منه لا يملكون أنفسهم عن سماعه، فقد كان كل من أبي جهل وأبي سفيان والأخس ابن شريق يأخذ نفسه خلسة لسماعه في الليل والرسول في بيته لا يعلم بمكانهم ولا يعلم أحد منهم بمكان صاحبه حتى إذا طلع الفجر تفرقوا حتى إذا جمعتهم الطريق تلاوموا وقال بعضهم لبعض: لا تعودوا فلو رآكم بعض سفهائكم لأوقعتم في نفسه شيئاً، ثم انصرفوا. حتى إذا كانت الليلة الثانية عاد كل رجل منهم إلى مجلسه فباتوا يستمعون له حتى إذا طلع الفجر تفرقوا وجمعتهم الطريق فقال بعضهم لبعض مثل ما قال أول مرة ثم انصرفوا. حتى إذا كانت الليلة الثالثة أخذ كل رجل مجلسه فباتوا يستمعون له حتى إذا طلع الفجر تفرقوا فجمعتهم الطريق فقال بعضهم لبعض ثل نبرح حتى نتعاهد لا نعود فتعاهدوا على ذلك ثم الطريق فقال بعضهم لبعض: لا نبرح حتى نتعاهد لا نعود فتعاهدوا على ذلك ثم تفرقوا أ. وقد أخبر الله نبيه بهذا الأمر فقال : ﴿ غَنْ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عِلْ يَسْتَمِعُونَ إِلاَ يَسْتُوا إِلاَ يَسْتَمِعُونَ إِلاَ يَسْتَمِعُونَ إِلاَ يَسْتَمِعُونَ إِلاَ يَسْتَمِعُونَ إِلَى اللهُ نبيه بهذا الأمر فقال : ﴿ غَنْ أَعَلَمُ بِهَا يَسْتَمِعُونَ إِلَا يَسْتَمِعُونَ إِلاَ يَسْتُوا إِلاَ يَسْتُوا إِلَا يَسْتَمِعُونَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَا يَسْتُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ ا

وما قول الوليد بن المغيرة بِسِرِّ. فقد اجتمع إليه نفر من قريش ليُجمعوا على رأي واحد يصدرون عنه يقولونه للناس في الموسم فقال بعضهم: شاعر، وقال بعضهم: كاهن، وقال بعضهم: ساحر، وقال بعضهم: مجنون. فكان يرد هذه الأقوال ويفندها ثم قال:

« والله إنَّ لقـوله حـلاوة وإن عليـه لطلاوة وإنـه ليعلـو ومـا يعلـي عليـه »(٢).

إن التعبير القرآني تعبير فني مقصود. كل لفظة بل كل حرف فيه وُضِعَ وضعاً فنياً مقصوداً، ولم تُراعَ في هذا الوضع الآية وحدها ولا السورة وحدها بل رُوعيَ في هذا الوضع التعبير القرآني كله.

<sup>(</sup>۱) تفیسر ابن کثیر ۳/ ٤٤، سیرة ابن هشام ۲۰۷/۱-۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٤/٢٤٢-٤٤٣ سيرة ابن هشام ١٧٤/١-١٧٥.

لقد انتبه القدماء إلى أن السور التي بدأت بالحروف المفردة بنيت على ذلك الحرف، فإن الكلمات القافيّة ترددت في سورة (ق) كثيراً والكلمات الصاديّة ترددت في سورة (ص) كثيراً وهكذا(١).

جاء في (ملاك التأويل) في السور التي تبدأ بالأحرف المقطعة: "إن هذه السور إنما وقع في أول كل سورة منها ما كثر ترداده فيما تركب من كلمها. ويوضح لك ما ذكرت أنك إذا نظرت في سورة منها بما يماثلها في عدد كلمها وحروفها وجدت الحرف المفتتح بها تلك السورة إفراداً وتركيباً أكثر عدداً في كلمها منها في نظيرتها ومماثلتها في عدد كلمها وحروفها"(٢).

واستندوا إلى الإحصاء، جاء في (ملاك التأويل) عن سبب بدء سورة (لقمان) بـ (ألم) وسورة يونس بـ (ألر): «أنه تكرر في سورة يونس من الكلام الواقع فيها الراء مائتا كلمة وعشرون كلمة أو نحوها. وأقرب السور إليها مما يليها بعدها من غير المفتتحة بالحروف المقطعة سورة النحل وهي أطول منها. والوارد فيها مما تركب على الراء من كلمها مائتا كلمة مع زيادتها في الطول عليها»(٣).

وانتبهوا إلى شيء آخر وهو أن عدد هذه الحروف أربعة عشر حرفاً أي بمقدار نصف حروف المعجم ترددت في تسع وعشرين سورة على عدد حروف المعجم. ثم إذا نظرت في هذه الأربعة عشر حرفاً وجدتها مشتملة على أنصاف أجناس الحروف. وبيان ذلك أن فيها من الحروف المهموسة نصفها، ومن المجهورة نصفها، ومن الشديدة نصفها، ومن الرخوة نصفها، ومن المطبقة نصفها، ومن المنفتحة نصفها، ومن المستعلية نصفها، ومن المنخفضة نصفها، ومن حروف القلقلة نصفها، وقد ذكر من هذه الأنصاف ما هو كثير الدوران في الكلام، فسبحان الذي دقت في كل شيء حكمته (3).

<sup>(</sup>١) انظر البرهان ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل ١/٣٠.

<sup>(</sup>٣) ملاك التأويل ١/٤٨٣ وانظر ٢/٥٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر الكشاف ١/ ٧٨-٧٩.

وليس هذا كل شيء في الإحصاء بل هناك شيء آخر وربما أشياء. أفلم تقرأ الإحصاءات الأخرى في كتاب الله العزيز لترى العجب؟

لقد تبين أنه لم توضع الألفاظ عبثاً و لا من غير حساب، بل هي موضوعة وضعاً دقيقاً بحساب دقيق دقيق.

### لقد تبين:

أن (الدنيا) تكررت في القرآن الكريم بقدر (الآخرة) فقد تكرر كل منهما ١١٥ مرة. وأن (الملائكة) تكررت بقدر (الشياطين) فقد تكرر كل منهما ٨٨ مرة.

وأن (الموت) ومشتقاته تكرر بقدر (الحياة) فقد تكرر كل منهما ١٤٥مرة. وهل الموت إلا للأحياء؟

وأن (الصيف) والحر تكررا بقدر لفظ (الشتاء) والبرد فقد تكرر كل منهما خمس مرات.

وأن لفظ (السيئات) ومشتقاتها تكرر بقدر لفظ (الصالحات) ومشتقاتها فقد تكرر كل منهما ١٦٧مرة.

وأن لفظ (الكفر) تكرر بقدر لفظ (الإيمان) فقد تكرر كل منهما ١٧مرة. وتكرر لفظ (كفراً) بقدر لفظ (إيماناً) فقد تكرر كل منهما ثماني مرات (١٠). وأنه تكرر ذكر (إبليس) بقدر لفظ الاستعاذة فقد تكرر كل منهما ١١مرة.

وأن ذكر (الكافرين) تكرر بنفس عدد النار. وهل النار إلا للكافرين؟

وأنَّ ذكر (الحرب) تكرر بعدد الأسرى (٢). وهل الأسرى إلا من أوزار الحرب.

وأن لفظ (قالوا) تكرر ٣٣٢ مرة "ومن عجبٍ أن يتساوى هذا مع لفظ (قل) الذي هو أمرٌ من الله إلى خلقه، فسبحان من قال (قل)، ٣٣٢ مرة فكان القول ٣٣٢ مرة ».

<sup>(</sup>١) انظر الإعجاز العددي للقرآن الكريم ج ١/١٥٠،١٢٤،٧٠،٥٨،٣٥،٢١،١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٩،١٥.

وأن لفظ (الشهر) تكرر ١٢ مرة بعدد شهور السنة.

وأن لفظ (اليوم) تكرر ٣٦٥ مرة بعدد أيام السنة (١). وأن لفظ (الأيام) تكرر ٣٠ مرة بعدد أيام الشهر (٢).

وقد تقول: ولِمَ لم يعكس فيذكر اليوم ثلاثين مرة بقدر أيام الشهر و(الأيام) ٣٦٥ مرة بقدر أيام السنة؟

والجواب أن العرب تستعمل الجمع تمييزاً لأقل العدد وهو من ثلاثة إلى عشرة فإذا زاد على العشرة جاءت بالمفرد فتقول: ثلاثة رجال، وأربعة رجال. وعشرة رجال. فإن زاد على العشرة وصار كثرة جاءت بالمفرد فتقول: عشرون رجلاً. ومائة رجل، وألف رجل. فالجمع يوقعونه تمييزاً للقلة والمفرد يوقعونه تمييزاً للكثرة.

وكثيراً ما يوقعون المفرد للكثرة بخلاف الجمع من ذلك الوصف بالمفرد والوصف بالجمع.

فالوصف بالمفرد يدل على الكثرة، والوصف بالجمع يدل على القلة فقولك (أشجار مثمرات) يدل على أن عدد الشجرات قليل بخلاف ما لو قلت (أشجار مثمرة) فإنه يدل على أن الأشجار كثيرة.

ويوقعون ضمير المفرد للكثرة وضمير الجمع للقلة. ألا ترى أن قولك: « الرماح تكسّرن» يعني أن الرماح قليلة وذلك لمجيء نون النسوة بخلاف قولك: «الرماح تكسّرت» فإنها تعني أن الرماح كثيرة. والنون في الأصل للجمع والتاء للمفرد.

ألا ترى في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ وَمُ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ مِنْهَ آ أَرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمُ مَّ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمُ مَنْ اللَّهِ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

كيف لما قال: (إثنا عشر شهراً) قال: (منها). ولما قال: (أربعة) قال: (فيهن) فاستعمال المفرد (منها) للكثرة والجمع (فيهن) للقلة. وغيرذلك.

فهو جرى على سنن كلام العرب في التعبير. والقرآن أُنزل بلسان عربي مبين وغير ذلك وغيره. فأي إعجاز هذا أيها الناس! أي إعجاز هذا أيها العلماء! أي إعجاز هذا أيها المفتونون بالعلم!

ومن يدري ماذا سيجدُّ بعد في دراسات القرآن الكريم وماذا سيرى الناس من عجائبه؛ فإن هذا الكتاب كما قال رسولُ الله ﷺ: «لا تنقضي عجائبه ولا يَخلَقُ من كثرة الرد».

ثم إن القرآن له خصوصيات في استعمال الألفاظ: فقد اختص كثيراً من الألفاظ باستعمالات خاصة به مما يدل على القصد الواضح في التعبير فمن ذلك أنه:

استعمل (الرياح) حيث وردت في القرآن الكريم في الخير والرحمة واستعمل (الريح) في الشر والعقوبات (١) قال تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيكَحَ بُشَّرًا بَيْنَ يَدَى يُرْسِلُ ٱلرِّيكَحَ بُشَّرًا بَيْنَ يَدَى يُرَسِلُ الرَّيكَ وَانظر الفرقان ٤٨ والنمل ٦٣ .

وقال : ﴿ وَمِنْ ءَايَنْدِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَاكُمْ مِّن رَّحْمَتِهِ ۦ ﴿ الروم].

في حين قال ﴿ كَمَثُلِ رِبِج فِهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهُلَكُمُّا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكُمُّا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكُمُّةً ﴿ فَهُ إِلَا عَمِران].

وقال : ﴿ رِبِيُّ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ۞﴾[الأحقاف]. وقال ﴿ فَأَهْلِكُواْ بِرِبِجٍ صَـَرْصَرٍ عَاتِــَةٍ ۞﴾[الحاقة]. وغير ذلك وغيره.

ولم يستعمل الريح في الخير إلا في موطن واحد أعقبها بالشر وهو قوله تعالى : ﴿ إِذَا كُنْتُدَ فِ ٱلْفُلِكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجِ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ المَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ ﷺ [يونس] وهي خاتمة غير حميدة.

<sup>(</sup>١) ـ البيان والتبيين ١/ ٢٠.

ومن ذلك ذكر المطر فإنك «لا تجد القرآن يلفظ به إلا في موضع الانتقام»(١) بخلاف الغيث الذي يذكره القرآن في الخير. قال تعالى: ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرُّا فَسَاءَ مَطَرُ المُّنذرينَ ﴿ وَأَمْطَرُنَا وَانظر الشعراء ٧٣. وقال: ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرُّا فَانظُرُ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف] . وقال: ﴿ وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى الْقَرْبَةِ النِّي أَمْطِرَتْ مَطَرَ السّوَةً ﴿ وَالْفرقان] .

في حين قال : ﴿ وَهُوَ الَّذِى يُنَزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُوَ الْوَلِى اَلْحَمِيدُ ۞ ﴾[الشورى]. وقال: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ۞﴾[يوسف].

ومن ذلك ما اختص به القرآن الكريم في استعمال العيون والأعين. فلم يستعمل العيون إلا لعيون الماء. وقد وردت كلمة (العيون) في القرآن الكريم في عشرة مواطن كلها بمعنى عيون الماء من مثل قوله تعالى: ﴿فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ اللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَعُيُونٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و

في حين جمع العين الباصرة على أعين (٢) مثل قوله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ كَانَتْ أَعْنُهُمْ فِي حَين جمع العين الباصرة على أعين (٢) مثل قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ومن ذلك استعمال (وصى) و(أوصى) فكل ما ورد فيه من (وصّى) بالتشديد فهو في الدين والأمور المعنوية وكل ما ورد من (أوصى) فهو في الأمور المادية.

<sup>(</sup>١) انظر البرهان ٤/ ٩-١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر دراسات في اللغة لإبراهيم السامرائي ٩١.

مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَّيْنِ ﴿ ﴾ [النساء] وهو في المواريث. وقال : ﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِــ يَّةٍ يُوصِى بِهَا آوَ دَيْنُ ﴿ ﴾ [النساء].

وهي كما ترى كلها في الأمور المادية.

ولم ترد (أوصى) في القرآن الكريم للأمور المعنوية إلا في موطن واحد اقترنت فيه بأمر مادي وهو قوله تعالى : ﴿ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ والزكاة أمر مادي يتعلق بالأموال كما هو معلوم.

ومن ذلك قوله تعالى: (يشاق) و (يشاقق) وهما لغتان: الفك لغة الحجاز والإدغام لغة تميم، ولكن القرآن استعملهما استعمالاً خاصاً فحيث ورد ذكر الرسول فك الإدغام. وحيث لم يرد ذكر الرسول بل ورد ذكر الله وحده أدغم. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللّهَ وَرَسُولَهُم وَمَن يُشَاقِقِ اللّهَ وَرَسُولَهُم فَكَإِنَ اللّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴿ وَالْمُ اللّهُ وَرَسُولُهُم فَكَالِكَ اللّهُ شَدِيدُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ ۞ ﴾[النساء] في حين قال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواُ اللّهَ وَرَسُولُمُّ وَمَن يُشَآقِ ٱللّهَ فَإِنَّ ٱللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾[الحشر].

ولعله وحد الحرفين وأدغمهما في حرف واحد لأنه ذكر الله وحده وفكَّهما وأظهرهما لأنه ذكر الله والرسول فكانا اثنين.

وخصوصيات الاستعمال القرآني كثيرة لا نريد أن نستقصيها الآن ولكن أردنا فقط أن نضرب أمثلة على ذلك لنتبين (القصد) والدقة في اختيار ألفاظ القرآن.

ومع هذا الاستعمال الرياضي الإحصائي العجيب للألفاظ فالتعبير القرآني هو في قمة الأدب والفن .

فإنك إذا نظرت إلى أي ضرب من ضروب التعبير فيه وجدته وحدة متكاملة ليس فيها نبوٌ ولا اختلاف. فإذا نظرت إلى التوكيد مثلاً وجدته على تباعد مواطنه وتفرقها في القرآن وحدة فنية متكاملة متناسباً في كل موطن

مع السياق الذي ورد فيه منسقاً معه ومنسقاً مع كل المواطن الأخرى التي ورد فيها التوكيد.

فالقرآن قد يؤكد بـ (إنّ) وحدها مثلاً أو قد يؤكد باللام أو يجمع بينهما، ولو أنعمت النظر لوجدت أن كل موضع يقتضي التعبير الذي عبر به فلا يصح أن تزاد اللام في الموضع المنزوع منه ولاتحذف في موطن الذكر أينما وردت في القرآن وكذلك (أنّ) ونحوها.

فهو يقول مثلاً: (إن الله شديد العقاب) مؤكداً بإن وحدها في مواطن عديدة من القرآن.

ويقول: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ إِلَّهِ الرَّحَدِ ] مؤكداً بإن واللام.

ويقول: ﴿والله شديد العقابِ بلا توكيد.

ويقول: ﴿والله غفور رحيم﴾ بلا توكيد في مواضع متعددة تبلغ ثلاثة عشر موضعاً.

ويقول: ﴿إِنَ الله غفور رحيم ﴾ مؤكداً بإن في أكثر من عشرين موضعاً.

ويؤكد بإن واللام في مواضع أخرى متعددة.

ويحذف ويؤكد في تعبيرات أخرى تبلغ المئات وهو يراعي في كل ذلك الدقة في التعبير ووضع كل لفظ في مكانه حسبما يقتضيه السياق بحيث لا يصح وضع تعبير مؤكد في مكان غير مؤكد ولا ما أكد بأكثر من مؤكد في موطن أكد بمؤكد واحد.

وكذا الأمر في غير (إنّ) فهو يقول مثلاً : ﴿ وَلِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَـرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴿ وَلِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَـرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴾ [هود] بلا توكيد.

ويقول مرة أخرى: ﴿ وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبُّحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف] بتوكيد الجواب.

ويقول مرة ثالثة: ﴿ لَهِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف] بتوكيد الجواب وبذكر اللام الموطئة قبل الشرط، كل ذلك حسبما يقتضيه الموطن والسياق، ولا يصح البتة وضع آية من هذه الآيات في غير سياقها وموطنها كما سنبين ذاك.

فلو نظرت إلى التوكيد في القرآن لوجدته لوحة فنية عالية متناسقة على سعة التوكيد واختلاف المؤكدات وتنوعها.

وقُلْ مثل ذلك عن الاستفهام. فهو قد يستفهم مرة بالهمزة ومرة بـ (هل) فهو مرة يقول: ﴿ قُلَ هَلَ أُنْيَتُكُم بِشَرِّ مِّن ذَلِكَ مَثُونَةً عِندَ اللَّهِ ۚ ۚ [المائدة].

ومرة يقول: ﴿ أَفَأُنْيِتُكُمْ بِشَرِّمِن ذَلِكُمُ ۖ ﴿ اللَّهِ ۗ [الحج].

ومرة يستفهم بـ(ما) ومرة بـ (ماذا) والقصة واحدة. فيقول مرة في إبراهيم عليه السلام ﴿ إِذْقَالَ لِائِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبَدُونَ ۞﴾[الشعراء] .

ويقول مرة أخرى: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ شَا ﴾ [الصافات] وغير ذلك وغيره.

ويقول مرة: ﴿ لَّا يَقَدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءً ﴿ إِلَى الهيم].

ويقول مرة أخرى: ﴿ لَا يَقُدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَاكَسَبُوأُ ١

وهو قد يذكر كلمة أو عبارة في موطن لايذكرها في موطن آخر يبدو شبيهاً به فهو يقول مثلًا في موطن: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّهِمْ يَوْمَ عَذَابُ اللّهِمْ يَوْمَ اللّهِ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ اللّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ اللّهِ وَلَا يُرَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّهِمُ فَيَهُ إِلَا عمران] فيزيد عبارة (ولا ينظر إليهم). وغير ذلك وغيره.

كل ذلك يضعه وضعاً فنياً في غاية الروعة والجمال.

ثم هو يجمع بين ضروب القول المختلفة ويؤلف بينها في حشد فني عجيب لا يملك العارف بشيء من أسرار التركيب إلا أن يسجد لصاحب هذا الكلام إجلالاً وخشوعاً ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِننَا مُّتَشَدِها مَّتَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَغَشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِدِ مَن يَشَكَأَ وَمَن يُضَلِل اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنَّ الرَّم ].

لقد دُرِسَ التعبيرُ القرآني دراساتٍ مستفيضة وأُولِيَ من النظر مالم يَنَلْهُ نصٌّ آخر في الدنيا .

فقد دُرِسَ من حيث تصويره الفني فكان أجمل تصوير وأبرع لوحة فنية (١) ودرس من حيث نظمه وموسيقاه فكان أروع عقد منظوم وأعذب قطعة فنية موسيقية وهل يشك أحد في فخامة نظمه وحلاوة موسيقاه وعذوبة جرسه وحسن اختيار ألفاظه وجمال وقع آياته؟!

ودُرسَ تناسبُ سورهِ سورةً سورة وتناسب آياته آية آية وتناسب فواتح السور وخواتمها، فكان قطعة فنية واحدة محكمة الربط فخمة النسج، وكان كما قال الفخر الرازي: إن القرآن كالسورة الواحدة لاتصال بعضه ببعض (٢) بل هوكالآية الواحدة (٣)

ودرس من حيث إعجازه فكانت جوانب إعجازه لا تحصى . أَهُو في أسلوبه وتعبيره . أم هو في تشريعه وفقهه ، أم في معالجته جوانب الحياة المختلفة على أكمل وجه وأبهى صورة ، أم هو في إخباره عن الأمم الماضية والأقوام البائدة (٤) . أم هو في إخباره عما سيقع (٥) . أم هو فيما قرره من حقائق علمية وكونية يكتشف الناس على مدى الدهر قسماً منها ، أم هو فيما وضعه من

<sup>(</sup>١) انظر التصوير الفني في القرآن لسيد قطب.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير٣٠/٢١٤ وانظر ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ٣٢/ ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر كتابنا: نبوة محمد من الشك الى اليقين.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق.

قواعد وأصول التربية ومعرفته بأدواء القلوب والنفوس. أم هو فيما ذكره من سنن التاريخ والخلق أو فيما ذكره من أصول علم الاجتماع أو غير ذلك وغيره. أم هو في كل ذلك وأشياء أخرى فوق ذلك؟!

أهو كتاب لغة أم كتاب أدب أم كتاب تشريع أم كتاب اقتصاد أم كتاب تربية أم كتاب تربية أم كتاب تاريخ أم كتاب اجتماع أم كتاب سياسة أم كتاب عقائد أم هو كل ذلك وفوق ذلك؟!

### عجيب أمر هذا الكتاب!

يراه الأديبُ معجزاً ويراه اللغوي معجزاً، ويراه أرباب القانون والتشريع معجزاً، ويراه علماء الاقتصاد معجزاً ويراه المربون معجزاً، ويراه علماء الاقتصاد معجزاً، ويراه والمَعْنيون بالدراسات النفسية معجزاً، ويراه علماء الاجتماع معجزاً، ويراه المصلحون معجزاً، ويراه كل راسخ في علمه معجزاً.

لقد كشف لهم وهم يبحثون في وجوه إعجازه عن بحار ليس لها ساحل، وغاصوا في لجج ليس لها قعر، وكُلُّ عاد بلؤلؤةٍ كريمة أو عقد نظيم وبقيت ثمة خزائن تفوق الحصر لم يَلِجها الوالجون وكنوز لا يطيقها إحصاء، لم تمتد إليها الأيدي، تفنى الدنيا ولا تفنى، ويبلى كل جديد ولا تبلى. فيها من عجائب صنع الله ما لو اطلعت عليه لم تعرف كيف تصنع ولاستبد بك عجب لا ينتهي وتمكن منك انبهار لا ينقضي. ومفتاح ذلك تدبره والنظر فيه.

فامنحه شيئاً من التدبر والنظر يمنحك من أسراره ما لم يكن منك ببال. إنه يعطيك أضعاف ما تعطيه.

إن هذا الكتاب يمنحُ مَنْ نظر فيه وتدبره خزائن بغير حساب ويفتح الله عليه من ألطافه ما يجلّ عن الوصف فلا تُضيِّع هذه الصفقة الرابحة وإلا فأنت والله مغبون.

أَدْرُكُتُ الْقُرْءَاكَ أَمْرَ عَلَى قُلُوبٍ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاكَ أَمْرَ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ أَفَلَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُو

أَمَا أَنهم لو تدبروه لفتحت أقفال القلوب ولان ما كان عصياً من الأفئدة ، ولأوقدت مصابيح عهدُها بالنور بعيد، وأشرقت دروب لم يسقط عليها فيما مضى نور، ولحيّت نفوس ما عرفت قبل ذلك حياة.

ألم يسمه الله نوراً فقال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلْيَكُمْ نُورًا ثُبِينًا ١

أولم يسمه الله روحاً فقال: ﴿ وَكَانَاكِ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْلُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا مُسْتَقِيمٍ ﴿ السَّورِى ] ؟

فهو روح ونور ــوهل بعد ذلك شيء! وهل قبله شيء!

ليت شعري هل يفقه الناس؟

ألا ليت الناس يفقهون.

## البنية في التعبير القرآني

يستعمل القرآن الكريم بنية الكلمة استعمالاً في غاية الدقة والجمال:

ا فمن ذلك استعمال الفعل والاسم. فمن المعلوم أن الفعل يدل على الحدوث والتجدد والاسم يدل على الثبوت<sup>(۱)</sup> تقول: هو يتعلم وهو متعلم. ف (يتعلم) يدل على الحدوث والتجدد أي: هو آخذٌ في سبيل التعلم بخلاف: (متعلم) فإنه يدل على أن الأمر تم وثبت وأن الصفة تمكنت في صاحبها. ومثله: هو يحفظ وهو حافظ. ف (يحفظ) يدل على الحدوث والتجدد و(حافظ) يدل على ثبات الأمر واستقراره في صاحبه ومثله: هو يجتهد ومجتهد.

وربما كان الأمر لم يحدث بعد ومع ذلك يؤتى بالصيغة الاسمية للدلالة على أن الأمر بمنزلة الحاصل المستقر الثابت وذلك نحو قولك: أتراه سيفشل في مهمته؟ فتقول: هو فاشل وذلك لوثوقك بما قررته أي: كأن الأمر تم وحصل وإن لم يحدث فعلاً، ومن هذا الضرب قوله تعالى: ﴿إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴿ إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴿ إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴿ إِنَّ جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ على أن الأمر حاصل لا محالة فكأنه تم واستقر وثبت. ومثله قوله تعالى لنوح عليه السلام: ﴿ وَلَا تُعْنَطِنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَ إِنَّهُم مُعْرَقُونَ ﴿ الْمُم الثابت أي: كأن الأمر استقر وانتهى. ومثله قوله تعالى في قوم لوط عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا جَاءَتَ رُسُلُنَا المُم سنغرقون. ولكنه أخرجه مخرج الأمر الثابت أي: كأن الأمر استقر وانتهى. ومثله قوله تعالى في قوم لوط عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا جَاءَتَ رُسُلُنَا المُهلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ﴿ الله الله على الثبات أي: كأن الأمر انتهى سنهلك. فذكرها بالصيغة الاسمية للدلالة على الثبات أي: كأن الأمر انتهى وثبت.

فخلاصة الأمر أن الفعل يدل على الحدث والتجدد والاسم يدل على الثبوت والاستقرار. وقد استعمل القرآن الفعل والاسم استعمالاً فنياً في غاية الفن والدقة.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا: (معاني الأبنية في العربية) باب: (الاسم والفعل).

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ يُحْرِجُ ٱلْمَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّ وَعُرْجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَلِلْكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّ مِع الحي فقال: (يخرج) واستعمل الاسم مع الميت فقال: (مخرج) وذلك لأن أبرز صفات الحي الحركة والتجدد فجاء معه بالصيغة الدالة على الحركة والتجدد ولأن الميت في حالة همود وسكون وثبات جاء معه بالصيغة الاسمية الدالة على الثبات فقال: ﴿ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ فَ الْمَالِي اللهُ اللهُ عَلَى الثباتِ فقال: ﴿ وَمُحْرِجُ ٱلْمَيْتِ

وقد تقول: ولماذا قال في سورة آل عمران ﴿ وَتُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُغْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَتُغْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنْ الموطنين؟

فنقول: إنَّ السياق في آل عمران يختلف عنه في الأنعام، وذلك أن السياق في آل عمران هو في التغيير والحدوث والتجدد عموماً، فالله سبحانه يؤتي ملكه من يشاء أو ينزعه منه، ويعز من يشاء أو يذله، ويغير الليل والنهار، ويخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحي، وغير ذلك من الأحداث، فالسياق كله حركة وتغيير وتبديل فجاء بالصيغة الفعلية الدالة على التجدد والتغيير والحركة.

قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلُكِ تُؤْقِ الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءً وَتُحِنُّ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُّ مَن تَشَاءً بِيكِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ ثَا تُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّمَلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْدُقُ مَن تَشَاءُ بِعَيْرِ حِسكامٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمْران].

في حين أن السياق في سورة الأنعام مختلف وليس السياق في التغييرات وإنما هو في صفات الله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ وَانْمَا هُو فِي صفات الله تعالى وقدرته وتفضله على خلقه قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ فَالِنُ اللّهَ وَالنّوَكُ لَ اللّهَ اللّهُ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ﴿ فَالِقُ اللّهَ اللّهُ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ﴿ فَالِقُ اللّهَ اللّهُ فَالِنُ اللّهَ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ ا

فأنت ترى أنه بدأ الآية بالجملة الاسمية وكان مسندها اسما أيضاً ثم جاء بعده باسمين آخرين هما (مخرج الميت) و (فالق الإصباح) ثم ذكر أنه (يخرج الحي) بالصورة الفعلية لما ذكرت من حركة الحي بخلاف ما في آية آل عمران من دلالة على التغير والحركة. فالسياق مختلف ولذا تتوالى الأفعال في هذه الآية. فوضع كل صيغة في المكان اللائق بها.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى اَلْهُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمْ ۚ سَوَآهُ عَلَيْكُمُ اَدَعُوتُمُوهُمْ أَمْ اَلَٰهُ مَا مَا ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى اَلْهُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمْ ۚ سَوَآهُ عَلَيْكُمُ اَدَعُوتُمُوهُمْ أَمْ اَلْعَالَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ

«فَقَرَقَ بين طرفي التسوية فقال: (أدعوتموهم) بالفعل ثم قال: (أم أنتم صامتون) بالاسم ولم يسوِّ بينهما فلم يقل: أدعوتموهم أم صمتم بالفعلية. أو: أأنتم داعوهم أم صامتون.

وذلك أن الحالة الثابتة للإنسان هي الصمت وإنما يتكلم لسبب يعرض له. ولو رأيت إنساناً يكلم نفسه لاتهمته في عقله. فالكلام طارىء يحدثه الإنسان لسبب يعرض له ولذا لم يسوِّ بينهما بل جاء للدلالة غلى الحالة الثابتة بالاسم: (صامتون) وجاء للدلالة على الحال الطارئة بالفعل: (دعوتموهم) أي: أأحدثتم لهم دعاء أم بقيتم على حالكم من الصمت»(١). جاء في (الكشاف) في هذه الآية: "إن قيل: هلا قيل: أم صَمَتُم؟ ولم وضعت الجملة الاسمية موضع الفعلية؟

قلت: لأنهم كانوا إذا حَزَبَهم أمر دعوا الله دون أصنامهم... فكانت حالتهم أن يكونوا صامتين عن دعوتهم. فقيل: إن دعوتموهم لم تفترق الحال بين إحداثكم دعاءهم وبين ما أنتم عليه من عادة صمتكم عن دعائهم (۲)».

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا عَنِهُ وَأَهْلُهَا عَنِهُ وَأَهْلُهَا عَنِهُ وَأَهْلُهَا عَنِهُ وَأَهْلُهَا اللهُ عَنِهُ وَأَهْلُهَا اللهُ عَنِهُ وَأَهْلُهَا اللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَلَهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا

وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ يِظُلِّمٍ وَأَهْلُهَا مُصَّلِحُونَ ١٠٠ [هود].

فقد جاء في الآية الأولى بالصيغة الاسمية (مهلك) وفي الثانية بالصيغة الفعلية (ليهلك) وذلك أن الآية الأولى في سياق مشهد من مشاهد يوم القيامة

<sup>(</sup>١) معانى الأبنية ١١–١٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ١/ ٥٩٢.

عمّا كان في الدنيا قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَصْثُرُهُمْ جَيمَا يَدَمَعْشَرَ الْجِنِ قَدِ السّتَكَثَرَتُم مِّنَ الإِنسِ رَبّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِى آجَلَتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَقُوسَكُمْ خَيلِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّلِمِينَ بَعْضَا إِمَا كَانُوا يَكُمْ مَنْ الظَّلِمِينَ بَعْضَا إِمَا كَانُوا يَكُم مَنْ الظَّلِمِينَ اللَّهُ عَلِيمٌ وَكُذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّلِمِينَ بَعْضَا إِمَا كَانُوا يَكُم مَنْ الطَّلِمِينَ المَّا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَرْسُلُ مِنكُمْ يَقْصُونَ عَلَيْحَكُمْ مَا يَكُو كُولُونِ فَي يَعْمَى الظَّلِمِينَ الْمَاسِ أَلَدُ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقْصُونَ عَلَيْحِكُمْ مَا يَكُولُونَ عَلَيْكُمْ مَا الطَّالِمِينَ الْمُعْرَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَسُلُكُ مِنكُمْ يَقْصُونَ عَلَيْحِكُمْ مَا يَكُونُ وَيُكُمْ وَسُلُونَ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الطَّالِمِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَسُلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلِيكُمْ وَلَكُمْ وَلَيْكُمْ وَلِكُمْ وَلِكُمْ وَلَيْكُمْ وَلَكُمْ المَاسِلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلِكُمْ اللَّكُمْ وَلَيْكُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُولُونَ عَلَيْكُونُ وَلَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْكُمْ وَلَاكُ وَلَعْلَمُ وَالْكُولُونُ وَلَكُونُ الْعُلِي وَلَعْلُوا عِلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَاكُونُ الْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَلَاكُونُ الْكُولُونُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْكُولُونُ وَلِكُ وَالْكُولُونُ وَلَاكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ وَالْكُمْ الْمُعْلِمُ اللَّهُمُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ وَلِكُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَالْكُولُونُ الْكُولُونُ وَلَيْكُولُونُ الْكُولُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ وَالْكُولُولُ الْمُعْلِمُ وَالْكُولُولُ الْمُعْلِمُ اللْكُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِلِكُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّه

فقد ذكر صفة الله وهو أنه لم يهلك قوماً بظلم وهم غافلون لم يُكلَّفُوا ولم يأتهم رسل ينذرونهم. فالذين لم ينذروا غافلون قال تعالى: ﴿ لِنُنذِرَقَوْمًا مَّا أَنذِرَ عَالَمُهُمْ فَهُمْ غَفِلُونَ ﴿ لِأَنذِرَقَوْمًا مَّا أَنذِرَ عَلَى اللهِ في سياق أمر ثبت واستقر وانتهى فجاء بالصيغة الاسمية الدالة على الثبوت.

أما ما ختم به كل آية من الآيتين فله مكان آخر.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِلْعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال].

فقد جاء في صدر الآية بالفعل: (ليعذبهم) وجاء بعده بالاسم: (معذبهم) وذلك أنه جعل الاستغفار مانعاً ثابتاً من العذاب بخلاف بقاء الرسول بينهم فإنه \_ آي العذاب \_ موقوت ببقائه بينهم. فذكر الحالة الثابتة بالصيغة الإسمية والحالة الموقوتة بالصيغة الفعلية وهو نظير قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَى اللّه وَالمَا الله وَوَمَا كُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَى إِلّا وَالمَها ظَلِمُونَ الله وَالمُلك الأمم الطبيعة الاسمية الدلالة على الثبات. ثم انظر كيف جاءنا بالظلم بالصيغة الاسمية أيضاً دون الفعلية فقال: (وأهلها ظالمون) ولم يقل: (يظلمون) وذلك معناه أن الظلم كان وصفاً ثابتاً لهم مستقراً فيهم غير طارىء عليهم فاستحقوا الهلاك بهذا الوصف السيء.

فانظر كيف ذكر أنه يرفع العذاب عنهم باستغفارهم، ولو لم يكن وصفاً ثابتاً فيهم، وأنه لا يهلكهم إلا إذا كان الظلم وصفاً ثابتاً فيهم، فإنه جاء بالاستغفار بالصيغة الفعلية (يستغفرون) وجاء بالظلم بالصيغة الاسمية (ظالمون). فانظر إلى رحمة الله سبحانه وتعالى بخلقه.

ومن ذلك قوله تعالى في وصف المنافقين: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﷺ [البقرة].

«فقد فرق بين قولهم للمؤمنين وقولهم لأصحابهم فقد خاطبوا المؤمنين بالجملة الفعلية الدالة على الحدوث (آمنا)، وخاطبوا جماعتهم بالجملة الاسمية المؤكدة الدالة على الثبوت والدوام (إنّا معكم) ولم يسوّ بينهما فلم يقولوا: (إنا مؤمنون) كما قالوا: (إنا معكم) وذلك إمّا لأن أنفسهم لا تساعدهم عليه إذ ليس من عقائدهم باعث ومحرك، وهكذا كل قول لم يصدر عن أريحية وصدق رغبة . . . وأما مخاطبة إخوانهم فيما أخبروا به عن أنفسهم من الثبات على اليهودية والقرار على اعتقاد الكفر والبعد من أن يزلوا عنه على صدق رغبة اليهودية والقرار على اعتقاد الكفر والبعد من أن يزلوا عنه على صدق رغبة

ووفور نشاط وارتياح للمتكلم به وما قالوه من ذلك فهو رائج عنهم متقبل منهم فكان مظنّة للتحقيق ومئنة للتوكيد»(١)

ومن لطيف الاستعمال الفني للفعل والاسم قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى جَعَكَ اللَّهُ الَّذِى جَعَكَ اللَّهُ الَّذِى جَعَكَ اللَّهُ الَّذِي وَالنَّهَ الرَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فاستعمل مع الليل الفعل (لتسكنوا فيه) ومع النهار الاسم (مبصراً) ولم يسوِّ بينهما فلم يقل: ساكناً ومبصراً ولا لتسكنوا فيه ولتبصروا فيه مع أن الاستعمال الحقيقي هو: (لتبصروا فيه).

وذلك أنه جمع الحقيقة والمجاز في تعبير واحد ولو جعلهما بصورة تعبيرية واحدة لفاتت هذه المزية الفنية فإنه ذكر نعمة الله علينا في الليل فقال ﴿ هُو َالَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّيْلَ لِتَسَّكُنُوا فِيهِ ﴿ آيونس]. ولو قال: «هو الذي جعل لكم الليل ساكناً» لم يكن فيه دلالة نعمة على الخلق من ناحية ولكانت (لكم) هنا زائدة ليس لها فائدة، فهو جاء بـ (لكم) وبالصيغة الفعلية للدلالة على قصد النعمة والتفضل علينا. وعلاوة على ذلك فإنه لو قال: (ساكناً) لم يكن التعبير مجازياً لأن الليل يصح أن يوصف بالسكون فيقال: ليل ساكن وليل ساج، فتحويله إلى الصيغة الاسمية ليس فيه فائدة معنوية ولا فنية، ولمّا تقررت دلالة النعمة في صدر الآية كان العدول إلى التعبير المجازي بعد ذاك كسباً فنياً.

فعدل من الفعل إلى الاسم ومن الحقيقة إلى المجاز العقلي فقال: ﴿ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ وذلك أن النهار لا يبصر بل يبصر من فيه: فجمع بين التعبير الحقيقي والمجازي ودل على المقصد الأول من الآية وهو الدلالة على النعمة بأقرب طريق فكسب المعنى والفن معا . ولو قال: «لتسكنوا فيه ولتبصروا فيه» لفات التعبير الفني الجميل تعبير المجاز. ولو قال: «ساكناً ومبصراً» لفاتت الدلالة على النعمة التي هي المقصد الأول من هذه الآية. ولو قال: «ساكناً ولتبصروا فيه» لفات المجاز في التعبيرين ولكان التعبير سمجاً لا معنى تحته كما أوضحنا قبل قليل.

<sup>(</sup>١) انظر الأبنية ١٢-١٣، والكشاف ١/٢.

فانظر كيف دل على المعنى بأسلوب فني جميل من أخصر طريق وأيسره. فأنت ترى أنه لو وضع الكلام بأية صورة غير الصورة التي عبر بها القرآن ما أدى هذا المؤدى. هذا علاوة على ما في جعلِ النهار مبصراً من جمالٍ وزيادة في المعنى فقد أفاد هذا العدول إلى الاسمية معنيين:

الأول: أننا نبصر فيه كما قيل: ليل نائم والمقصود: نائم أهله.

والمعنى الآخر: أنه جعله مبصراً أيضاً يبصر أعمالنا ويكون شاهداً علينا بالخير والشر فكأن له عينين تبصران. فنحن نبصر فيه وهو يبصر أيضاً. فانظر إلى جمال هذا التعبير ودقته وروعته. جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «فإن قلت: لِمَ قرن الليل بالمفعول له والنهار بالحال؟ وهَلاً كانا حالين أو مفعولاً لهما فيراعى حق المقابلة؟

قلت: هما متقابلان من حيث المعنى لأن كل واحد منهما يؤدي مؤدى الآخر، ولأنه لو قيل: «لتبصروا فيه» فاتت الفصاحة التي في الإسناد المجازي. ولو قيل: ساكناً، والليل يجوز أن يوصف بالسكون على الحقيقة ألا ترى إلى قولهم: ليل ساج وساكن لا ريح فيه، لم تتميز الحقيقة من المجاز»(١).

ومن جميل التعبير بالفعل والاسم ما جاء في سورة (الكافرون) وهو قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَنْفِرُونَ مَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۚ وَلَا أَنتُدَ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۚ وَلَا أَنا عَابِدُ مَا عَبْدُ مَا تَعْبُدُ وَاللَّهُ وَيِنَكُمُ وَلِيَ دِينِ فَى .

فأنت ترى أن الرسول نفى عبادة الأصنام عن نفسه بالصيغتين: الفعلية والاسمية (لا أعبد ما تعبدون) و (ولا أنا عابد ما عبدتم) وبالفعلين: المضارع والماضي (تعبدون) و (عبدتم). ونفى عن الكافرين العبادة الحقة بصيغة واحدة مرتين هي الصيغة الاسمية: (ولا أنتم عابدون ما أعبد).

ومعنى ذلك أنه نفى عبادة الأصنام عن نفسه في الحالتين الثابتة والمتجددة في جميع الأزمنة وهذا غاية الكمال. إذ لو اقتصر على الفعل لقيل: إن هذا أمر

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/٥٥.

حادث قد يزول. ولو اقتصر على الاسم لقيل: صحيح أن هذه صفة ثابتة ولكن ليس معناه أنه مستمر على هذا الوصف لا يفارقه، فإن الوصف قد يفارق صاحبه أحياناً، بل معناه أن هذا وصفه في غالب أحواله، فالحليم قد يغضب ويعاقب، والجواد قد يأتيه وقت لا يجود فيه إذ هو ليس في حالة جُودٍ مستمر لا ينقطع، والرحيم قد يأتيه وقت يغضب فلا يرحم. ولئلا يظن ذاك في الرسول أعلن براءته من معبوداتهم بالصيغتين الفعلية والاسمية: الصيغة الفعلية الدالة على الحدوث والصيغة الاسمية الدالة على الثبات ليعلم براءته منها في كل حالة. ثم إنه استغرق الزمن الماضي والحال والاستقبال باستعماله الفعل الماضي والمضارع، في حين نفاه عنهم بالصيغة الاسمية فقط. فإصراره هو على طريقه أقوى من إصرارهم، وحاله أكمل من حالهم والنفي عنه أدوم و أبقى من النفي عنهم.

ثم انظر كيف أنه لما خاطبهم بالصورة الاسمية قائلاً: (قل يا أيها الكافرون) نفى عنهم العبادة الحقة بالصورة الاسمية أيضاً فقال: (ولا أنتم عابدون ما أعبد). فإنهم لما اتصفوا بكفرهم على وجه الثبات نفى عنهم عبادة الله على وجه الثبات أيضاً. وهو تناظر جميل. ومن جميل استعمال القرآن للفعل والاسم أنه يستعملهما استعمالاً مناسباً مع وقوع الحدث في الحياة فإذا كان مما يتكرر حدوثه ويتجدد استعمله بالصورة الفعلية وإذا لم يكن كذلك استعمله بالصورة الاسمية.

فمن ذلك مثلاً استعمال القرآن للفعل (ينفق) فإنه يستعمله بالصيغة الفعلية لأن الإنفاق أمر يتكرر ويحدث باستمرار قال تعالى: ﴿ الَّذِيبَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم بِاليَّتِلِ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَلانِيكَ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَلانِيكَ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرُنُونَ فَي التجدد والحدوث لأن يَحْرُنُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ وَالنَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّهُ يَعِبُ اللَّهُ وَلا يَعْمُونَ فِي السَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالنَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالنَّرَآءِ وَالنَّينَ وَاللَّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالنَّينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُعِبُ اللَّهُ وَلا بِأَلْيَوْمِ الْآلِحِلُ فَي اللَّذِينَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِأَلْيَوْمِ الْآلِخِرِ فَي النَّامِ وَلا يُعْمِنُ وَاللَّيْمِ وَلاَ النَّاسَ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلا بِأَلْيَوْمِ الْآلِخِرُ فَيَ اللَّهُ وَلا النساء ] .

ولم ترد بالصورة الاسمية إلا في آية واحدة هي قوله تعالى : ﴿ الصَّعِبِينَ وَالصَّكِفِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ

بِالْأَسْحَادِ ﴿ ﴾ [آل عمران] وهو في سياق أوصاف المؤمنين الدالة على الثبات.

ومن ذلك استعمال القرآن للإيمان، فقد استعمله بالصيغة الاسمية كثيراً وذلك لأن الإيمان له حقيقة ثابتة تقوم بالقلب وليس كالإنفاق يحدث وينقطع قال تعالى : ﴿ أَفَهَن كَانَ مُؤْمِنًا كَهَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُن ۚ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴿ وَاللَّهِ وَقَال : ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴿ وَاللَّهِ وَقَال : ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ المُؤْمِنِينَ ﴿ وَالروم]. وغيرها وغيرها.

كما استعمله بالصيغة الفعلية في المواطن الدالة على الحدوث، قال تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهَّدَ أَيْكَنِهِمْ لَإِن جَآءَ ثُهُمْ ءَايَّةٌ لَيُوْمِئُنَ بِهَا ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهَّدَ أَيْكَنِهِمْ لَإِن جَآءَ ثُهُمْ ءَايَّةٌ لَيُوْمِئُنَ بِهَا ﴿ وَهِلَا لَا لَهُ هَا أُمْر دال على الحدوث لا الثبوت فإنه لم يحصل بعد. ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِئُواْ كَمَا ءَامَنَ النّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كُما ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنُومِنُ كُما ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنُومِنُ كُما ءَامَن السّفَهَا أُومِن هذا يعرف لم السّفَهَا أُومِن هذا يعرف لم قيل: (المنفقين) في غير موضع؟

وقيل كثيراً: المؤمنون والمتقون، لأن حقيقة النفقة أمر فعلي شأنه الانقطاع والتجدد بخلاف الإيمان فإن له حقيقة تقوم بالقلب يدوم مقتضاها وإن غفل عنها، وكذلك التقوى والإسلام والصبر والشكر والهدى والضلال والعمى والبصر فمعناها أو معنى وصف الجارحة؛ كل هذه لها مسميات حقيقية أو مجازية تستمر وآثار تتجدد وتنقطع، فجاءت بالاستعمالين إلا أن لكل محل ما يليق به. فحيث يراد تجدد حقائقها أو آثارها فالأفعال. وحيث يراد الاتصاف بها فالأسماء»(١).

ومن ذلك استعماله للاستغفار فإنه لما كان الاستغفار يحدث ويتجدد جاء به بالصيغة الفعلية كثيراً شأن الإنفاق قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَعْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنّ حَوّلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ ءَامَنُوا ۗ ۞ [غافر].

<sup>(</sup>١) البرهان ٤/ ٦٧.

وقال : ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ۞ ﴾ [الشوري].

ومثل ذلك التسبيح فإنه ورد بالصيغة الفعلية كثيراً للسبب نفسه وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ وَيُسَيِّمُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ الشَّمَوَتِ الأعراف]. و ﴿ يُسَيِّمُ لِلَّهِ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَللَّمَ اللَّهِ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَللَّمْ رَبِّ اللَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِي الْمُنْ الْمُنْعُلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُلِمُ الْمُنْعُلِمُ الْمُنْفِقُ ا

ولم يرد بالصيغة الوصفية إلا في آيتين : إحداهما: في وصف نبي الله يونس عليه السلام قال: ﴿ فَلَوْلا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينُ ﴿ لَكِنَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُعْمُونَ ﴾ [الصافات]. بمعنى أنه كان هذا وصفه الثابت. فنجا لأنه كان من أصحاب هذا الوصف. والمجيء بالصيغة الوصفية هنا إشارة إلى أن مداومة التسبيح تخلص من الكروب والمكاره، وأن يونس إنما نجا من هذه الشدة بمداومة التسبيح.

«وانظر هنا الى لطيفة وهو أن ما كان من شأنه ألا يفعل إلا مجازاة وليس من شأنه ألا يفعل إلا مجازاة وليس من شأنه أن يذكر الاتصاف به لم يأت إلا في تراكيب الأفعال كقوله تعالى : ﴿ وَيُضِلُ اللهُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَإِنَّ اللهُ لَهُ الظَّلِمِينَ ﴾ [إبراهيم] وقال: ﴿ وَإِنَّ اللهَ لَهَادِ اللَّهَ الطَّالِمِينَ أَمَانُوا فَهُ إِللَّهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

ومنه قول تعالى: ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ۞ ﴾ [الأعرف] لأن البصر صفة لازمة للمتَّقى، وعين الشيطان ربما حجبت فإذا تذكر

في حين وصف الشيطان بذاك فقال: ﴿ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ عَدُوَّ مُّضِلًّ مَّمُوَّ مُّضِلًّ مَّمِينٌ ﴿ وَيَعَلَى الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوَّ مُضِلًّ مَّمِينٌ ﴿ وَيَعَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

فجعل وصف الشيطان الثابت والمتجدد الإضلال، كما جعل الله وصف ذاته العليّة الثابت والمتجدد الهداية فقال: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَالِلَّالَالِلْمُ الللَّالَّاللَّالَاللَّاللَّالَّا الللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّالَا

وقال: ﴿ وَكَفَىٰ مِرَبِّلِكَ هَادِيكَا وَنَصِيرًا ﴿ ﴾ [الفرقان] وقال: ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّـبَعَ رِضُوَانَكُمُ سُمُّلَ ٱلسَّلَامِ ﴿ ﴾ [المائدة] وقال: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقَّ ﴿ ﴾ [يونس] فشتان ما بين الوصفين.

ومن بدائع الفن في هذا الباب قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ [الذاريات] .

«ففرق الله سبحانه وتعالى بين السلامين فجعل الأول بالنصب والثاني بالرفع ولم يسو بينهما، وذلك لأن قوله: (سلاماً) بالنصب تقديره: نُسَلِّمُ سلاماً أي بتقدير فعل. وقوله: (سلام) تقديره: (سلام عليكم) أي: بتقدير اسمية الجملة. والاسم أثبت وأقوى من الفعل فدل على أن إبراهيم عليه السلام حيا الملائكة

<sup>(</sup>١) البرهان ٨/٤.

بخير من تحيتهم»(١). قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ۚ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿ النساء] فرد التحية بخير منها

وجاء في «التفسير الكبير» أن « إبراهيم عليه السلام أراد أن يرد عليهم بالأحسن فأتى بالجملة الاسمية فإنها أدل على الدوام والاستمرار»(٢).

ومنه قوله تعالى على لسان يعقوب عليه السلام: ﴿ وَجَآءُو عَلَى قَبِيصِهِ عِدَمِ كَذِبُ قَالَ بَلَ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمَرًا فَصَبَرُ جَبِيلٌ وَاللهُ ٱلْمُسَتَعَانُ عَلَى مَا نَصِفُونَ ﴿ كَن الله على الله وَطَن نفسه على [يوسف] فجاء بالصبر مرفوعاً أي: بتقدير الجملة الإسمية لأنه وَطَن نفسه على الصبر الطويل الدائم الذي لا يعرف له نهاية والذي قد يستغرق ما بقي من عمره، ولم يقل: (فصبراً) بالنصب بتقدير الفعل أي: لأصبر صبراً، لأنه يدل على الصبر الحادث الذي يتغير لا الصبر الدائم الثابت. فثمة فرق بين على الصبر والمعنيين.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ الطّلَقُ مَرَّتَانِّ فَإِمْسَاكُ مِعَرُونٍ أَوْ تَسَرِيحٌ بِإِحْسَنٍّ ﴿ وَلَكَ لأَنها الطلقة الثالثة بالرفع، وذلك لأنها الطلقة الأخيرة والحكم معها يكون على وجه الدوام، إمّا الإمساك بالمعروف أو التسريح الذي لا رجعة فيه، فانظر كيف لم يقلها بالنصب وذلك لأن النصب موقوت. ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبُ الرِّقَابِ ﴿ وَلكَ على تقدير الفعل أي: الرّقابِ ﴿ وَلكَ على تقدير الفعل أي: فاضربوا، ولم يأت به بالرفع وذلك لأنه موقوت بالمعركة وليس أمراً دائماً .

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ لَكُنَةٍ الهمزة] فانظر كيف قال: (ويل) بالرفع ولم يقل: (ويلاً) بالنصب وذلك لأنه بالرفع جملة إسمية وبالنصب جملة فعلية، فأخبر أن لهم عذاباً دائماً لا ينقطع أو دعا عليهم به. ولو قال: (ويلاً) بالنصب لكان إخباراً بالعذاب غير الدائم. ثم انظر كيف قال

<sup>(</sup>١) معانى الأبنية ١٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ٢٨/ ٢١٢ وانظر الكشاف ١/ ٣٨-٣٩، ٣١٦٩، بدائع الفوائد ٢/ ١٥٧.

في آخر السورة: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّوَّصَدَةً ﴿ فِي عَمَدِ مُّمَدَّدَةٍ ﴿ فَأَخْبَرُ أَنْ أَبُوابِهَا مَعْلَقَةَ عَلَيْهِم لا تنفتح إشارة إلى دوام العذاب وخلوده، وكيف ناسب ذلك أول السورة برفع الويل.

فانظر هذا التناسق الجميل في التعبير والمعنى بين المفتتح والختام. وفي هذا القدر كفاية فإن غرضنا التمثيل وليس الاستقصاء فإن الاستقصاء يطول.

وكذلك استعماله للأبنية الأخرى فهو يستعملها استعمالاً فنياً عجيباً ويضعها وضعاً معجزاً، فمن ذلك أنه يأتي بالفعل ثم لا يأتي بمصدره بل يأتي بمصدر من فعلي آخر يلاقيه في الاشتقاق فيجمع بين معنى الفعل ومعنى المصدر من أقرب طريق وأيسره وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَأَذَكُرُ اَسَمَ رَبِّكَ وَتَبَتّلْ إِلَيْهِ بَنْتِيلاً ﴿ وَأَذَكُرُ اَسَمَ رَبّكِ وَتَبَتّلْ إِلَيْهِ بَنْتِيلاً ﴿ وَأَنكُرُ الله الله يأت بمصدره وإنما جاء بمصدر فعل آخر هو (بتل) وذلك أن مصدر تبتل هو (التبتلُ) فإن مصدر (تفعل) يكون على (التَّفَعلُ) كتعلم تعلماً وتقدّم تقدّماً. وأما (التبتيل) فهو مصدر بتل لا تبتل فإن (التفعيل) هو مصدر (فعل) كعلّم تعليماً وعظّم تعظيماً. وكان المتوقَّع أن يقول (وتبتل إليه تبتلاً) غير أنه لم يقل ذاك. وسبب ذلك أنه أراد أن يجمع بين مَعْنَيي التبتل والتبتيل، وذلك أن تبتل على وزن تفعل و (تَفَعَلُ): يفيد التدرج والتكلف مثل: تجسس وتحسس وتبصس وتبصّس وتبقية الأفعال تدرّج وتكلفاً. ألا ترى أنّ في (تبصّر) من التدرج وإعادة النظر والتكلف ما ليس في وتكلفاً. ألا ترى أنّ في (تبصّر) من التدرج وإعادة النظر والتكلف ما ليس في (بصر)، وفي (تمشّى) من التدرج ماليس في (مشى)؟

وأما (فعّل) فيفيد التكثير والمبالغة وذلك نحو: كسر وكسّر، فإن في كسّر المضاعف من المبالغة والتكثير ماليس في كَسَرَ الثلاثي فقولك: (كسّرت القلم) يفيد أنك جعلته كسرة كسرة بخلاف ما إذا قلت: (كَسَرْتُ القَلَمَ) فإنه يفيد أنك كسرته مرة واحدة. وكذلك قولك: (قطّعت اللحم) فإنه يفيد أنك جعلته قطعة بخلاف ما إذا قلت: (قطعت اللحم) بلا تضعيف فإنه يفيد أنك قطعته مرة واحدة. وتقول: (موتت الإبل) إذا كثر فيها الموت ولا يقال:

(موت البعير) لأنه ليس في موت البعير تكثير. فالله سبحانه جاء بالفعل لمعنى التدرج ثم جاء بالمصدر لمعنى آخر هو التكثير، وجمع المعنيين في عبارة واحدة موجزة ولو جاء بمصدر الفعل (تبتّل) فقال: (وتبتل إليه تبتّلاً) لم يفد غير التدرج وكذلك لو قال (وبتّل نفسك إليه تبتيلاً) لم يفد غير التكثير. ولكنه أراد المعنيين فجاء بالفعل من صيغة والمصدر من صيغة أخرى وجمعهما فهو بدل أن يقول: (وتبتّل إليه تبتّلاً وبَتّلْ نفسك إليه تبتيلاً) جاء بالفعل لمعنى ثم جاء بالمصدر لمعنى آخر، ووضعهما وضعاً فنياً فكسب المعنيين في آن واحد وهذا باب شريف جليل.

جاء في (التفسير القيم): "ومصدر تبتل إليه: (تبتُّل) كالتعلُّم والتفهم ولكن جاء على (التفعيل) مصدر (فعّل) لسر لطيف. فإن في هذا الفعل إيذاناً بالتدريج والتكلف والتعلّم والتكثر والمبالغة. فأتى بالفعل الدال على أحدهما وبالمصدر الدال على الآخر فكأنه قيل: بتّل نفسك إلى الله تبتيلاً وتبتل إليه تبتُّلاً، ففهم المعنيان من الفعل ومصدره.

وهذا كثير في القرآن وهو من حسن الاختصار والإيجاز»(١).

وليس هذا كل شيء في هذا الجزء من الآية بل انظر الوضع الفني التربوي الآخر وهو أنه جاء بالفعل الدال على التدرج أولاً، ثم بالمعنى الدال على الكثرة والمبالغة بعده وهو توجيه تربوي حكيم، إذ الأصل أن يتدرج الإنسان من القلة إلى الكثرة، والمعنى: احمل نفسك على التبتل والانقطاع الى الله في العبادة شيئاً فشيئاً حتى تصل إلى الكثرة، والمعنى: ابدأ بالتدرج في العبادة وانته بالكثرة. وليس من الحكمة أن يضع الصيغة الدالة على الكثرة والمبالغة أولاً ثم يأتي بالصيغة الدالة على التدرج والتكلف فيما بعد، بل الطريق الطبيعي أن يتدرج الإنسان في حمل النفس على الشيء من القلة إلى الكثرة والمبالغة حتى يكون وصفاً ثابتاً له. فهو وضعها وضعاً تربوياً أيضاً.

<sup>(</sup>١) التفسير القيم ٥٠١-٥٠٢.

ثم انظر كيف وضعها ربنا وضعاً فنياً عجيباً آخر فجاء للدلالة على معنى التدرج والحدوث بالصيغة الفعلية، لأن الفعل يدل على الحدوث والتجدد فقال: (وتبتل) ثم جاء للدلالة على معنى المبالغة والكثرة والثبوت بالصيغة الاسمية الدالة على الثبوت والكثرة لأنها الحالة الثابتة المرادة في العبادة. أما حالة التدرج فهي حالة موقوتة يراد منها الانتقال لا الاستمرار والاستقرار، فجاء لكل معنى بما يناسبه.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ وَالنساء] والقياس أن يقول: (أن يُضلهم إضلالاً بعيداً) ﴿ لأن مصدر (أضلّ): الإضلال أما الضلال فهو مصدر ضلّ، قال تعالى ﴿ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً بَعِيدًا ﴿ وَالنساء] والمعنى أن يُضلهم فيَضلّوا ضلالاً بعيداً، وقد جمع المعنيين: الإضلال والضلال في آن واحد.

والمعنى أن الشيطان يريد أن يُضلهم ثم يريد بعد ذلك أن يَضلّوا هم بأنفسهم، فالشيطان يبدأ المرحلة وهم يُتِمُّونها. فهو يريد منهم المشاركة في أن يبتدعوا الضلال ويذهبوا فيه كل مذهب. يريد أن يطمئن إلى أنهم يقومون بمهمته هو»(١).

ولو جاء بمصدر الفعل المذكور لما زاد عن معنى الفعل المذكور، ولكنه جاء بالفعل لمعنى، وجاء بالمصدر لمعنى آخر، فجمع بين المعنيين. والمعنيان مرادان والله أعلم.

وقد يستعمل في مكان ما صيغة ثم يعدل في مكان آخر عن تلك الصيغة، فيحولها إلى صيغة أخرى بحسب ما يقتضيه السياق والمعنى.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ عَِبُواْ أَنْ جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيَّهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) معاني النحو ٢/ ٥٨٩.

وقوله: ﴿ قَالَتْ يَنُونِلَتَىٰ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ۚ إِنَّ هَلَذَا لَشَيْءً عَجِيبٌ ۞ [هود].

وقوله في مكان آخر : ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ ۚ إِلَهُا وَحِدًّا ۚ إِنَّ هَٰذَا لَتَنَّ ۗ عُجَابٌ ۞﴾ [صَ].

فأنت ترى أنه قال في سورة قَ: (هذا شيء عجيب) وفي هود: (إنَّ هذا لشيء عجيب) وفي سورة صَ: (إنَّ هذا لشيء عجاب) فعدل من عجيب إلى عجاب، وذلك أنه تدرج في العجب بحسب قوته ففي آية (ق) ذكر أنهم عجبوا من أن يجيء منذر منهم فقالوا: (هذا شيء عجيب).

وفي سورة هود كان العجب أكبر لأنه من خلاف المعتاد أن تلد امرأة عجوز وعقيم (انظر سورة الذاريات ٢٩) وبعلها شيخ إذ كل ذلك يدعو الى الغرابة والعجب فالعجوز لا تلد، فإذا كانت عقيماً كانت عن الولادة أبعد إذ يستحيل على العقيم أن تلد. فإذا اجتمع إلى كل ذلك أن بعلها شيخ كان أبعد وأبعد ولذا أكد العجب بأن واللام فقال: ﴿إِنَّ هَذَا لَشَيَّ عَجِيبٌ شَ الله الم يؤكد العجب.

وأما في سورة (ص) فقد كان العجب عند المشركين أكبر وأكبر إذ كيف يمكن أن يؤمنوا بوحدانية الإله ونفي الشرك وهم قوم عريقون فيه؟ بل إن الإسلام جاء أول ما جاء ليردعهم عن الشرك ويردهم إلى التوحيد، وحسبك أن كلمة الإسلام الأولى هي: (لا إله إلا الله) وقد استسهلوا أن يحملوا السيف ويعلنوا الحرب الطويلة على أن يقروا بهذه الكلمة، فالقتل أيسر عندهم من النطق بكلمة التوحيد، ولذا كان العجب عندهم أكبر وأكبر فجاء بأن واللام وعدل من (عَجِيب) الى (عُجَاب) وذلك أن (فُعَالًا) أبلغ من (فَعِيل) عند العرب فـ (طُوال) أبلغ من (طويل) فإذا قلت: (هو رجل طويل) فهو الطول يكون مثله، فإذا زد عن المعتاد قلت: هو طُوال ونحوه: كريم وكُرام، وشجيع وشُجاع.

فانظر كيف عدل من صيغة إلى صيغة بحسب ما يقتضيه المقام، وانظر كيف يراعي دقة التعبير في كل موضع، وكيف يلحظ كل كلمة ويضعها في المكان المناسب على تباعد الأمكنة.

ومن ذلك قوله تعالى على لسان إبراهيم عليه السلام ﴿ فَلَمَّا رَهَا ٱلشَّمْسَ بَاذِعْتَهُ قَالَهَنذَارَتِيهَانَاۤ أَكَبَرُ فَلَمَّاۤ أَفَلَتَ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيٓ مُ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ الْأَنعَامِ].

وقوله في مكان آخر على لسانه أيضاً: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ ۗ مِمَّانَعَبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْ دِينِ ۞﴾[الزخرف].

فانظر كيف عدل من (بريء) إلى (براء) من الصفة المُشَبّهة إلى المصدر «وأنت ترى الفرق بين المقامين فإن إبراهيم عليه السلام في آية الأنعام في مقام الحيرة والبحث عن الحقيقة لا يعرف ربه على وجه التحقيق، فقد ظن أن الكوكب ربه ثم القمر ثم الشمس ثم أعلن البراءة من كل ذلك.

أما في الآية الثانية فهو في مقام التبليغ فقد أصبح نبياً مرسلاً من ربه أعلن حربه على الشرك وأعلن البراءة مما يعبد قومه، فهناك فرق بين المقامين والبراءتين »(١).

ولذا قال في الآية الأولى: (بريء) وفي الثانية: (براء) وذلك أن (براء) أقوى من بريء فإنها براءة بصيغة المصدر الذي هو الحدث المجرد فإن قولك: (هو رجل عدل) أبلغ من قولك (هو رجل عادل) وذلك لأن معناه أنه أصبح هو العدل، أي: لكثرة ممارسته للعدل صار هو العدل نفسه. وقولك: (هو رجل سوء) أبلغ من قولك: (هو رجل سيّء) فمعنى رجل سيّء أنه اتصف بالسوء ومعنى (رجل سوء) أنه لكثرة ممارسته السوء أصبح هو السوء، ومثله قوله تعالى في ابن نوح عليه السلام: ﴿ قَالَ يَكْنُو مُ إِنّهُ لِيَسَ مِنَ أَهْلِكُ إِنّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِيحٍ ﴿ وَالمَعْنَى أَن ابنك تحوّل الى عمل غير صالح ولم يبق فيه من عنصر الذات شيء، أي: تحول إلى حدث مجرد وأن العمل غير الصالح لو تجسّد لكان ابنك. فالبراءة في آية الزخرف أشد.

ثم انظر كيف ناسب هذه القوة في البراءة والشدة بتوكيد الكلمة بمجيء النون ـ أعني نون الوقاية ـ في آية الزخرف زيادة في التوكيد فقال: (إنني براء) ولم يأت بها في آية الأنعام بل قال: (إني بريء) وأن النون في مثل هذا المقام تفيد التوكيد(٢).

<sup>(</sup>١) معاني النحو. ١/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر معاني النحو. ١/ ٣٨٨.

فانظر كيف أكد براءته في آية الأنعام بالنون وبتحويل الصيغة إلى المصدر وهي نظيرة ما مر في آيات العجب السابقة. فانظر إلى جمال هذا التعبير ودقته وكيف أن القرآن كاللوحة الفنية الواحدة المتناسقة لوحظ فيها كل جزئية من جزئياتها واعتني بكل لمسة من لمساتها، وصدق الإمام الرازي إذ قال: القرآن كالسورة الواحدة بل كالآية الواحدة.

وقد يجمع بين صيغتين من مادة واحدة احتياطاً للمعنى وذلك كقوله تعالى: (الرحمن الرحيم) فإنّ (الرحمن) على وزن فعيل و (الرحيم) على وزن فعيل فجمع بينهما، وذلك أن صيغة (فعلان) تدل على الصفات المتجددة، وذلك نحو: عطشان وجوعان وغضبان ونحوها، فإن العطش في: عطشان، ليس صفة ثابتة بل يزول ويتحول وكذلك جوعان وغضبان، بخلاف: (فعيل) فإنه يدل على الثبوت وذلك نحو: كريم وبخيل وطويل وجميل فإن هذه صفات ثابتة فليس (طويل) مثل: (عطشان) في الوصف ولا (قبيح) مثل (جوعان). «ودلالة هذا البناء على الحدوث بارزة في لغتنا الدارجة تقول: (هو ضعفان) إذا أردت الحدوث فإن أردت الثبوت قلت: (هو ضعيف)، وكذلك سمنان وسمين: ألا ترى أنك تقول لصاحبك: أنت ضعفان، فيرد عليك: أنا منذ نشأتي ضعيف. وتقول له: أراك طولان. فيقول: أنا طويل منذ الصغر.

وهذا من أبرز ما يميز صيغة (فعلان) عن (فعيل)... فإن صيغة (فعلان) تفيد الثبوت صيغة (فعلان) تفيد الثبوت فجمع الله سبحانه لذاته الوصفين. إذ لو اقتصر على (رحمن) لظن ظان أن هذه صفة طارئة قد تزول كعطشان وريان. ولو اقتصر على (رحيم) لظن أن هذه صفة ثابتة ولكن ليس معناها استمرار الرحمة وتجددها، إذ قد تمر على الكريم أوقات لا يكرم فيها وقد تمر على الرحيم أوقات لا يكرم فيها وقد تمر على الرحيم أوقات كذلك. والله سبحانه متصف بأوصاف الكمال فجمع بينهما حتى يعلم العبد أن صفته الثابتة هي الرحمة وأن رحمته مستمرة متجددة لا تنقطع، حتى لا يستبد به

الوهم بأن رحمت تعرض ثم تنقطع أو قد يأتي وقت لا يرحم فيه سبحانه \_ فجمع الله كمال الاتصاف بالرحمة لنفسه (١).

ومن ذلك أنه يستعمل صيغة جمع في مكان ثم يستعمل صيغة جمع أخرى في مكان أخرى الحرف أخرى في مكان أخر يبدو شبيها بالأول وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَيِيلِ اللّهِ كَمْشَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبَلَةٍ مِّاثَةُ حَبَّةٍ وَاللّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَامُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ اللّهِ اللّهِ كَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقوله ﴿ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنُبُكَتٍ خُضِرٍ وَأُخَرَ يَابِسَنَتِّ شَا﴾ [يوسف].

فأنت ترى أن العدد في الآيتين واحد هو سبع، ولكن استعمل معه: (سنبلات) مرة ومرة أخرى: (سنابل) وسر ذلك أن سنابل جمع كثرة وسنبلات جمع قلة، وقد سيقت الآية الأولى في مقام التكثير ومضاعفة الأجور فجيء بها على (سنابل) لبيان التكثير.

وأما قوله: (سبع سنبلات) فجاء بها على لفظ القلة لأن السبعة قليلة ولامقتضى للتكثير (٢٠). فجاء لكل موضع بما يقتضيه السياق.

ومن لطيف استعمال القلة والكثرة ما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا يَلَهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ شَاكِرًا لِأَنْعُمِيَّةِ ٱجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ۞﴾[النحل].

وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَوَّا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَلِهِرَةً وَيَاطِئَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمْنِيرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمْنِيرٍ ﴾ [لقمان].

فجمع النعمة في آية النحل جمع قلة (أنعُم) وجمعها في لقمان جمع كثرة (نِعمَه) وذلك أن نعم الله لا تحصى، فلا يطيق الانسان شكرها جميعها، ولكن قد يشكر قسماً منها، ولذلك لما ذكر إبراهيم وأثنى عليه قال: إنه شاكر الأنعمه،

<sup>(</sup>١) معاني الأبنية ٩١ – ٩٢.

<sup>(</sup>٢) التفسير القيم ١٥٤ - ١٥٥، البرهان ٢٢/٤.

ولم يقل: لنعمه، لأن شكر النعم ليس في مقدور أحد، بل إن إحصاءها ليس في مقدور أحد، بل إن إحصاءها ليس في مقدور أحد فكيف بشكرها؟ قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَعُصُوهاً فَيَهُ [النحل]. وأما الآية الثانية فهي في مقام تعداد نعمه وفضله على الناس فقال: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُلِهِرَةً وَيَاطِنَةً فَي القمان]. فذكرها بزنة جمع الكثرة.

وقوله: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ لَنَ تَمَسَّنَا النَّـارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَاتُّ ﴿ إِلَّا اللَّهَ اللَّهُ اللَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَاتُّ ﴿ إِلَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فقال مرة: (معدودة) ومرة أخرى: (معدودات) مع أن القصة واحدة.

والحقيقة أن السياق في الموضعين مختلف. وإيضاح ذلك أن المفرد المؤنث إذا وقع صفة للجمع دل على أن الموصوف أكثر منه، إذا كانت صفته جمعاً سالماً، فإنك إذا قلت: (في بلدنا جبال شاهقة) دل ذلك على أن عندكم جبالاً كثيرة بخلاف ما إذا قلت: (في بلدنا جبال شاهقات) فإنه يدل على القلة. والأنهار في قولك: (أنهار جارية) أكثر منها في: (أنهار جاريات) وعلى هذا فالأيام المعدودة أكثر من الأيام المعدودات وسبب ذلك أن المقامين مختلفان.

أما الأولى فالكلام فيها على بني إسرائيل وقد أكثر من الكلام عليهم وفي صفاتهم السيئة فذكر أنهم يُحَرِّفُونَ كلام الله وهم يعلمون. قال تعالى: ﴿ الله وَهُمَ يَعْلَمُونَ أَن يُوْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ الله وَهُمْ يَعْلَمُونَ الله وَهُمْ يَعْلَمُ الله وَهُمْ يَعْلَمُونَ الله وَهُمْ يَعْلَمُ الله وَالله وَاله وَالله وَله وَالله وَلِولِهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلِي وَلِي وَلِهُ وَلِي وَلِي

فهم يعرفون جُرْمهم ويُقرُّون به ويعملون به عَن قصد وإصرار وقد تَوعَدهم الله بالعذاب الشديد فقال: ﴿ فَوَيَلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ عَمَنًا قَلِيلًا فَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمًا يَكْسِبُونَ ﴿ الْبَقرة].

إذن فهم يعملون بالجرم عن قصد ويحرفونه عن علم ليشتروا به ثمناً قليلاً. وإذن فهم يعلمون أن الله معاقبهم على هذا الجرم فقالوا: (إلا أياماً معدودة) فجاء بصيغة الكثرة.

وليس الأمر كذلك في آية آل عمران فقد قال: ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى الَّذِيكَ أُونُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْحَيْثُ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُكَرَّ يَتُوَلَى فَرِيقُ مِنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ فَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَنَ عَمْسَكَنَا النَّادُ إِلَا أَيَّامًا مَعْدُودَ أَرِّ وَغَمَّمُ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُوكَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فليس في آية آل عمران مثل الجرم المذكور في سورة البقرة من ارتكاب الذنب العمد وتحريف كلام الله، ففرقٌ كبير بين المقامين. فجاء بزمن العذاب الطويل للجرم الكبير، والقليل للذنب القليل فقال: (معدودات) بصيغة جمع القلة في آل عمران، بخلاف آية البقرة فسبحان الله رب العالمين.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ ۞﴾[الأنبياء]. وقوله: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ ۞﴾[الفرقان].

فقال في آية الأنبياء: (السماء) وفي آية الفرقان: (السماوات) وسبب ذلك أن القول عام يشمل السر والجهر فهو أعم من السر ألا ترى أنك تقول: قلت في نفسي كذا وكذا؟

قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمِ مَ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَيَلْسَ اللَّهُ مِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَيَلْسَ الْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَيَلْسَ

جاء في (الكشاف) أن «القول عام يشمل السر والجهر فكان في العلم به العلم بالسر وزيادة فكان آكد في بيان الاطلاع على نحو أهم»(١).

والسماء هنا أعم من السماوات وذلك أن (السماء) في القرآن تستعمل على معنيين فهي إما أن تكون واحدة السماوات كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ زَيَّنَّا ٱلسَّمَاتَةَ

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٣٢١ وانظر تفسير البيضاوي ٤٢٦.

ٱلدُّنْيَا بِمَصَلِبِيحَ ۞﴾[المُلك] وقوله: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونُ ۞ لَقَالُوٓاْ إِنَّمَاسُكِرَتَ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحَنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ۞﴾[الحجر].

وإما أن تكون لكل ما عَلَاكَ فتشمل السماوات وغيرها كالسحاب والمطر والمجو وغيره قال تعالى: ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدّرَازًا ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدّرَازًا ﴿ يَالِي السَماء هنا بمعنى المطر.

وقال: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ ۞﴾[الرعد] والسماء هنا بمعنى السحاب.

وقال: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيمُ يَشْرَحَ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَاثِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ فَلَا إِسْلَاثِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَدُ فِي ٱلسَّمَلَةُ ﴿ آلَانعامِ ] والسماء هنا بمعنى الجو.

والمعنى أن الضالَّ عن الحق يكون صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعّد في الجو لأن المرتَفع في الجو يضيقُ صدره لاختلال الضغط كما هو معلوم. وهذا إعجاز علمي علاوة على الإعجاز اللغوي، لأنه أخبر بهذه الحقيقة العلمية قبل اختراع المنطادات والطائرات بدُهور.

وقال: ﴿ مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ اللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ثُمَّ لَيُقَطَعْ فَلْيَنظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴿ الصِّهِ [الحج].

والسماء هنا بمعنى السقف، أي: مَنْ كان يظن أن لن ينصر الله محمداً فليمدد حبلاً إلى سقف بيته ثم ليخنق نفسه به لأن محمداً منتصر لا محالة. وهذا إعجاز آخر لأنه إخبار عن المستقبل وقد تحقق ذاك.

ولا شك أن السماء بهذا المعنى الثاني أعم وأشمل من السماوات لأنها تشمل السماوات وغيرها مما علا وارتفع. فجاء به (القول) الذي هو أعم من (السر) مع السماء التي هي أعم من السماوات فاستعمل العام مع العام والخاص مع الخاص.

ألا ترى كيف قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْ فِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَمْهُ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ شَ ﴾ [آل عمران] .

وقال: ﴿ سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن زَّيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ أَعِدَتَ لِلَّذِيرِ ﴾ [الحديد]. عَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۗ ذَٰلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُوَّتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ إِلَىٰ الْحَديد].

فلما جاء بالسماوات قال: (عرضها السماوات والأرض)، ولما جاء بالسماء التي هي أعم من السماوات قال: (عرضها كعرض السماء والأرض) فجاء بكاف التشبيه وذلك لأن السماء أعرض بكثير من السماوات.

ثم ألا ترى كيف قال الله تعالى في كُلِّ من الآيتين، ففي آية السماوات قال: (أعدت للمتقين) وفي آية السماء قال: (أعدت للذين آمنوا بالله ورسله) وذلك لأن المتقين أخص من المؤمنين بالله ورسله، لأن المتقي لا يكون إلا مؤمناً أما المؤمن بالله ورسله فقد لا يكون متقياً، فالمؤمنون بالله ورسله أكثر من المتقين فجاء للطبقة الواسعة وهم المؤمنون بالله ورسله بذكر صفتها الواسعة (كعرض السماء) وجاء مع الطبقة الخاصة الذين هم أقل ممن قبلهم وهم المتقون بلفظ: (السماوات) التي هي أقل سعة من السماء فناسب بين السعة والعدد.

ثم انظر كيف زاد في آية الحديد قوله: ﴿ ذَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ ذُو ٱلفَضَلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ الحديد]. وذلك لما زاد تفضله على الخلق فوسّع دائرة الداخلين في الجنة، وجعلها في المؤمنين عامة ولم يقصرها على المتقين منهم، ذكر هذا الفضل العظيم في آية الحديد.

ثم انظر كيف أنه لما ذكر الجنة بأوسع صفة لها وذكر كثرة الخلق الداخلين فيها وذكر فضله العظيم على عباده قال: (سابقوا) وفي الآية الأخرى قال: (سارعوا) وذلك لأن كثرة الخلق المتوجهين إلى مكان ما تستدعي المسابقة إليه لا مجرد المُسَارعة.

فانظر كيف ذكر في آية الحديد (المسابقة) وهي تشمل المسارعة وزيادة، وذكر (السماء) وهي تشمل السماوات وزيادة، وذكر المؤمنين بالله ورسله وهم يشملون المتقين وزيادة. وزاد فيها ذكر الفضل على المغفرة والجنة. فجعل في كل موضع ما يناسبه من الألفاظ فجلّت حكمة الله.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدَخِلْهُ جَنَّنتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّحُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا حَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابِ ﴾ [النساء].

فقال في أصحاب الجنة: (خالدين فيها) بالجمع وفي أصحاب النار: (خالداً فيها) بالإفراد وقالوا: إن الحكمة في جمع الوصف أولاً للإشعار بالاجتماع المستلزم لزيادة الأنس والسعادة عند أهل الجنة فإن الوحدة لا تُطاق، وإفراده لزيادة التعذيب عند أهل النار فإنه تعذيب بالنار، والوحدة جاء في (حاشية يس على التصريح) في هاتين الآيتين: "ولعل الحكمة في جمع الوصف أولاً بذلك الاعتبار وإفراده ثانياً باعتبار اللفظ، ما في صيغة الجمع من الإشعار بالاجتماع المستلزم للوحدة زيادة للتأنس زيادة في النعيم وما في الإفراد من الإشعار بالوحدة المستلزم للوحدة زيادة في التعذيب كما ذكره المولى أبو السعود.

وقيل: إنه لما ذكر في الأول جنات متعددة لا جنة واحدة قال: (يدخله) والضمير المنصوب في (يدخله) وإن كان مجموعاً في المعنى فهو في اللفظ مفرد من حيث هو مفرد، والمفرد من حيث هو مفرد لا يصح أن يكون في جنات متعددة فجاء (خالدين) لرفع هذا الإبهام اللفظي، فهو اعتبار لفظي ومناسبة لفظية وإن كان المعنى صحيحاً.

أما الآية الثانية فذكر فيها ناراً فناسبها الإفراد في (خالداً)(١).

ومن ذلك قوله تعالى في قصة صالح: ﴿ فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقُوْمِ لَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّ وَنَصَحْتُ لَكُمُّ وَلَكِن لَا يُحِبُّونَ النَّصِحِينَ ۞ [الأعراف].

وقوله في قصة شعيب: ﴿ فَنُوَلِّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنْقُومِ لَقَدْ أَبَلَغْنُكُمُ مِرسَلَتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَءَاسَى عَلَىٰ قَوْمِ كَيْفِرِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ].

فأفرد الرسالة مع صالح وجمعها مع شعيب فقال: (رسالات) قالوا: وذلك أن شعيباً بُعث إلى أمتين: مدين وأصحاب الأيكة، وصالحاً بعث إلى أمة واحدة، قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ ٱخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴿ إِلَىٰ مَدْيَنَ ٱخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ ٱخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ الْحَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) حاشية يس على التصريح ١٤٠/١.

وقـال: ﴿ كَذَبَ أَصْعَتُ لَتَيْكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَمُمْ شُعَيْبُ أَلَا نَنْقُونَ ۞ ﴾ [الشعراء].

ومدين غير أصحاب الأيكة، وشعيب عليه السلام كان من مدين ولم يكن من أصحاب الأيكة لم أصحاب الأيكة لذكرت مدين قال: (أخوهم) وإذا ذكر أصحاب الأيكة لم يقل: (أخوهم). قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدَّيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقد ذكر الله جملة من الأنبياء وأممهم في سورة الشعراء، وكلهم قال فيه: (أخوهم) إلا أصحاب الأيكة.

قال تعالى: ﴿ كَنَّبَتْ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ شَيْ إِذْ قَالَ لَهُمْ آخُولِهُمْ هُورُّدُ أَلَا نَنَّقُونَ شَ ﴾ [الشعراء] .

وقال: ﴿ كُذَّبَتْ تَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ١ إِذْ قَالَ لَمْتُمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا نَنْقُونَ ١ [الشعراء].

وقال: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطِ الْمُرْسَلِينَ إِنَّالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا نَتَّقُونَ ١٩٠ [الشعراء].

ثم قال بعد ذلك: ﴿ كُذَّبَ أَصَحَبُ لَيْتَكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَمُمْ شُعَيْثُ أَلَا نَتَقُونَ ۞ [الشعراء].

فانظر كيف قال: (أخوهم) مع الأنبياء الذين أرسلوا إلى أقوامهم ولم يقل ذلك فيمن أرسل إلى غير قومه.

فشعيب أرسل إلى أمتين ولذلك جمع الرسالة فقال: ﴿ لَقَدْ أَبَلَغَنُكُمْ رِسَالَةً وَقِيلًا الْأَعْرَافِ]. وقال صالح: ﴿ أَبَلَغَتُكُمْ رِسَالَةَ رَقِي ﴿ الْأَعْرَافِ].

ثم لو نظرت إلى ما ذكره كل من صالح وشعيب عليهما السلام وبلغ به قومه لوجدت أن ما ذكره شعيب من الأوامر والنواهي أكثر مما ذكره صالح.

قال تعالى على لسان صالح بعد أن ذكر نعمة الله عليهم: ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَلَا يُصَلِّمُونَ ۞ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ وَلَا يُصَلِّمُونَ ۞ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ الْمُسَحِّرِينَ ۞ [الشعراء].

وقال على لسان شعيب: ﴿ فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسَنَكُمُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ لِنَ أَجْرِى إِلّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَا وَقُوا الْكَيْلَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ ﴿ وَلَا تَتَخُسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْتُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاتَقُوا اللّهِ عَلَقَكُمْ وَالْجِلّةَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْتُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاتَقُوا اللّهِ عَلَقَكُمْ وَالْجِلّةَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَلَا تَتَعُوا السّعراء].

فهي في حق صالح رسالة، وفي حق شعيب رسالات.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجُفَكُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمَ جَنْمِينَ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجُفَكُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمَ جَنْمِينَ ﴾ [الأعراف] \_\_

وقوله: ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيكِهِمْ جَنِمِينَ ﴿ وَأَخَذَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيكِهِمْ جَنِمِينَ ﴾ [هود].

فأنت ترى حيث ذكر الصيحة جمع الدار وحيث ذكر الرجفة وهي الزلزلة الشديدة، وحد الدار، وذلك لأن الصيحة تبلغ أكثر مما تبلغ الرجفة فالرجفة تختص بجزء من الأرض، أما الصيحة فإنما يبلغ صوتها مساحة أكبر من مساحة الرجفة فلذلك وحد مع الرجفة وجمع مع الصيحة (١).

وقريب من ذا قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكُ ﴿ إِيونس].

وقوله: ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَنظُرُ إِلَيْكَ ١٠٠٠ [يونس].

فقال: (يستمعون) بلفظ الجمع وقال بعده: (ينظر) بلفظ المفرد وذلك لأن المستمعين أكثر من الرائين على وجه العموم، ألا ترى أننا نستمع إلى أناس كثير لا نراهم في الإذاعات وأشرطة التسجيل وغيرها من وسائل السمع، فجمع المستمعين لأنهم أكثر وإن كان لفظ (من) يحتمل الجمع والمفرد. وذكر الكرماني أنما فرق بينهما « لأن المستمع إلى القرآن كالمستمع إلى النبي بخلاف النظر فكان في المستمعين كثرة، فجمع ليطابق اللفظ المعنى.

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ٢٣٩،١٨٤.

ووحَّد (ينظر) حملاً على اللفظ إذ لم يكثروا كثرتهم»(١١).

وربما كان ذلك لسبب آخر علاوة على ما ذكر فإن التأثر بالدعوة يكون بحسب أثر الاستماع لا بحسب الرؤية، فوحد النظر لأن رؤيته واحدة لا تختلف بالنسبة إلى الرائين. وجمع الاستماع لأن الاستماع يختلف أثره من شخص لآخر. فالكلام تختلف مواقعه من مستمع لآخر، ولذلك وحد الرائين لأنهم يرون شيئاً واحداً وجمع المستمعين لأن أثر ذلك مختلف عندهم.

وقريب من ذا قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ۞ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ۞ [الشعراء] فجمع الشافع ووحد الصديق؟ قلت: فجمع الشافع ووحد الصديق؟ قلت: لكثرة الشفعاء في العادة وقلة الصديق (٢٠) « ولأن الصديق الواحد يسعى أكثر مما يسعى الشفعاء (٣٠) وبخاصة أنه وصف الصديق بأنه حميم فإن ذلك أندر.

وقريب من ذا قوله تعالى ﴿ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنِهَا تَذْهَلُ كَا مُكُلُّمُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا آرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ خَمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكُنْرَىٰ وَمَاهُم بِسُكُنْرَىٰ وَلَاكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴿ الحج ] .

فجمع أولاً فقال: (ترونها) ثم وَحَد فقال: (وترى الناس) جاء في (الكشاف): « فإن قلت: لِمَ قيل أولاً: (ترون)، ثم قيل: (ترى) على الإفراد؟

قلت: لأن الرؤية أولاً علقت بالزلزلة فجعل الناس جميعاً رائين لها. وهي معلقة أخيراً بكون الناس على حال السكر فلابد أن يجعل كل واحد منهم رائياً لسائرهم (٤٠٠ وهذا باب واسع نكتفي منه بهذا القدر.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي ٤٩١.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٢/ ٣٤١.

## التقديم والتأخير

يمكننا تقسيم أحوال التقديم والتأخير على قسمين:

الأول: تقديم اللفظ على عامله نحو: (خالداً أعطيت) و: (بمحمد اقتديت).

الثاني: تقديم الألفاظ بعضها على بعض في غير العامل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّا الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## ١- تقديم اللفظ على عامله

ومن هذا الباب تقديم المفعول به على فعله، وتقديم الحال على فعله، وتقديم الظرف والجار والمجرور على فعلهما، وتقديم الخبر على المبتدأ ونحو ذلك. وهذا التقديم في الغالب يفيد الاختصاص فقولك: (أنجدت خالداً) يفيد أنك أنجدت خالداً ولا يفيد أنك خصصت خالداً بالنجدة بل يجوز أنك أنجدت غيره أو لم تنجد أحداً معه. فإذا قلت: (خالداً أنجدت) أفاد ذلك أنك خصصت خالداً بالنجدة وأنك لم تنجد أحداً آخر.

ومثل هذا التقديم في القرآن كثير.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ آهْدِنَا ٱلصِّمْرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ [الفاتحة] فقد قدم المفعول به (إياك) على فعل العبادة وعلى فعل الاستعانة دون فعل الهداية فلم يقل: (إيانا اهد) كما قال في الأولين؛ وسبب ذلك أن العبادة والاستعانة مختصتان بالله تعالى، فلا يعبد أحد غيره ولا يستعان به. وهذا نظير قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكَرِينَ ۞ [الزمر] وقوله: ﴿ وَاَشَكُرُوا لِلّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ۞ [البقرة] فقدم المفعول به على فعل العبادة في الموضعين وذلك لأن العبادة مختصة بالله تعالى.

ومثل التقديم على فعل الاستعانة قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُونَ ﴿ وَعَلَى اللَّهِ مَوَكَلْنَا ﴾ [الأعراف] وقوله: ﴿ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا ۚ رَبَّنَا ﴾ [الأعراف] وقوله: ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴿ ﴾ [هود] فقدم الجار والمجرور للدلالة على

الاختصاص وذلك لأن التوكل لا يكون إلا على الله وحده والإنابة ليست إلا إليه وحده.

ولم يقدم مفعول الهداية على فعله فلم يقل: (إيانا اهد) كما قال: (إياك نعبد) وذلك لأن طلب الهداية لا يصح فيه الاختصاص إذ لا يصح أن تقول: اللهم اهدني وحدي ولا تهد أحداً غيري أو خصّني بالهداية من دون الناس. وهو كما تقول: اللهم ارزقني واشفني وعافني. فأنت تسأل لنفسك ذلك ولم تسأله أن يخصك وحدك بالرزق والشفاء والعافية فلا يرزق أحداً غيرك ولا يشفيه ولا يعافيه.

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ أَلاّ إِلَى اللّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴿ وَالشّورى الله الله على أن الله تعالى مختص بصيرورة الأمور إليه دون غيره. ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ ﴿ أِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ إِنَّ الغاشية]. فإن الإياب لا يكون إلا إلى الله، وهو نظير قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَنَابِ ﴿ الرعد] وقوله: ﴿ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَ إِلْهُ المَسَاقُ ﴿ القيامة ]/ فالمساق إلى الله وحده لا إلى ذات أخرى، وهذا ليس من التقديم من أجل مراعاة المشاكلة لرؤوس الآي كما ذهب

<sup>(</sup>١) البرهان ٢/ ٤١٢ وانظر التفسير الكبير ٣٠/ ٧٦.

<sup>(</sup>٢) الطراز ٢/ ٧٠-٧١.

بعضهم (١) بل هو لقصد الاختصاص نظير قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمُمُ جَمِيعًا ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمُمُ جَمِيعًا ﴿ أَنَّ كُلُّهُ ﴿ أَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴿ فَصِلْتَ] فعلم الساعة مختص بالله وحده لا يعلمه أحد غيره ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ [لقمان] فقدم الظرف الذي هو الخبر على المبتدأ وهو نظير الآية السابقة.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴿ وَالْانعام] فقدم الظرف الذي هو الخبر على المبتدأ (مفاتح الغَيْب) وذلك لاختصاصه سبحانه بعلم الغَيْب ألا ترى كيف أكد ذلك الاختصاص بأسلوب آخر هو أسلوب القصر فقال: (لا يعلمها إلا هو)؟

وقد يكون التقديم من هذا النوع لغرض آخر كالمدح والثناء والتعظيم والتحقير وغير ذلك من الأغراض، إلا أن الأكثر فيه أن يفيد الاختصاص. ومن التقديم الذي لا يفيد الاختصاص قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُ وَاسْحَقَ وَيَعْ قُوبَ صُكًلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا لا يفيد الاختصاص قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُ وَاسْحَقَ وَيَعْ قُوبَ صُكًلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبّلُ هَا إلا نعام] فهذا ليس من باب التخصيص إذ ليس معناه أننا ما هدينا إلا نوحاً وإنما هو من باب المدح والثناء. ونحو قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَيْمَ فَلَا نَقْهَرُ اللهُ وَأَمَّا ٱلسَّيْمِ وَنهر غير وَأَمَّا ٱلسَّالِ فَلَا لَنْهُمُ وَلَا السَّائِلِ وَلَا السَّائِل وَهما مظنة السَّائِل، وإنما هو من باب التوجيه فإن اليتيم ضعيف وكذلك السائل وهما مظنة السائل، وإنما هو من باب التوجيه فإن اليتيم ضعيف وكذلك السائل وهما مظنة القهر، فقدمهما للاهتمام بشأنهما والتوجيه إلى عدم استضعافهما.

## ٢ تقديم اللفظ وتأخيره على غير العامل

إن تقديم الألفاظ بعضها على بعض له أسباب عديدة يقتضيها المقام وسياق القول، يجمعها قولهم: إن التقديم إنما يكون للعناية والاهتمام. فما كانت به عنايتك أكبر قدمته في الكلام. والعناية باللفظة لا تكون من حيث أنها لفظة

<sup>(</sup>١) انظر الطراز ٢/٧١.

معينة بل قد تكون العناية بحسب مقتضى الحال. ولذا كان عليك أن تقدم كلمة في موضع ثم تؤخرها في موضع آخر لأن مراعاة مقتضى الحال تقتضي ذاك. والقرآن أعلى مثل في ذلك فإنا نراه يقدم لفظة مرة ويؤخرها مرة أخرى على حسب المقام. فنراه مثلاً يقدم السماء على الأرض ومرة يقدم الإنس، ومرة يقدم السماء، ومرة يقدم الإنس على الجن ومرة يقدم الجن على النفع ومرة يقدم النفع على النفع على النفع على النفع. كل ذلك بحسب ما يقتضيه فن القول وسياق التعبير.

فإذا أردت أن تبين أسباب هذا التقديم أو ذاك فإنه لا يصح الاكتفاء بالقول إنه قدم هذه الكلمة هنا للعناية بها والاهتمام دون تبيين موطن هذه العناية وسبب هذا التقديم.

فإذا قيل لك مثلاً : لماذا قدم الله السماء على الأرض هنا؟

قلت: لأن الاهتمام بالسماء أكبر.

ثم إذا قيل لك : ولماذا قدم الله الأرض على السماء في هذه الآية؟

قلت : لأن الاهتمام بالأرض هنا أكبر.

فإذا قيل لك : ولماذا كان الاهتمام بالسماء هناك أكبر وكان الاهتمام بالأرض هنا أكبر؟

وجب عليك أن تبين سبب ذلك وبيان الاختلاف بين الموطنين، بحيث تُبين أنه لا يصح أو لا يحسن تقديم الأرض على السماء فيما قدمت فيه السماء، أو تقديمُ السماء على الأرض فيما قدمت فيه الأرض بياناً شافياً. وكذلك بقية المواطن الأخرى. أما أن تكتفي بعبارة أن هذه اللفظة قدمت للعناية والاهتمام بها فهذا وجه من وجوه الإبهام. والاكتفاءُ بها يضيع معرفة التمايز بين الأساليب فلا تعرف الأسلوب العالي الرفيع من الأسلوب المهلهل السخيف، إذ كل واحد يقول لك: إن عنايتي بهذه اللفظة هنا أكبر دون البصر بما يستحقه المقام وما يقتضيه السياق.

إن فن التقديم والتأخير فن رفيع يعرفه أهل البصر بالتعبير والذين أوتوا حظاً من معرفة مواقع الكلام وليس ادعاء يدعى أو كلمة تقال.

وقد بلغ القرآن الكريم في هذا الفن ـ كما في غيره ـ الذروة في وضع الكلمات الوضع الذي تستحقه في التعبير بحيث تستقر في مكانها المناسب. ولم يكتف القرآن الكريم في وضع اللفظة بمراعاة السياق الذي وردت فيه بل راعى جميع المواضع التي وردت فيها اللفظة ونظر إليها نظرة واحدة شاملة في القرآن الكريم كله. فنرى التعبير متسقاً متناسقاً مع غيره من التعبيرات كأنه لوحة فنية واحدة مكتملة متكاملة.

إن القرآن الكريم دقيق في وضع الألفاظ ورصفها بجنب بعض دقة عجيبة فقد تكون له خطوط عامة في التقديم والتأخير، وقد تكون هناك مواطن تقتضي تقديم هذه اللفظة أو تلك، كل ذلك مراعى فيه سياق الكلام والاتساق العام في التعبير على أكمل وجه وأبهى صورة. وسنوضح هذا القول المجمل ببيان شاف.

إن القرآن \_ كما ذكرت \_ يقدم الألفاظ ويؤخرها حسبما يقتضيه المقام فقد يكون سياق الكلام \_ مثلاً \_ متدرجاً حسب القدم والأولية في الوجود، فيرتب ذكر الكلمات على هذا الأساس فيبدأ بالأقدم ثم الذي يليه وهكذا وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِجْنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَالذَارِياتِ ] فخلق الجن قبل خلق الإنس بدليل قوله تعالى: ﴿ وَالجُانَ خَلَقْنَهُ مِن فَبَلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴿ الحجر ] فذكر الإنس بعدهم.

ونحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴿ الْبَقْرَةَ اللَّهُ السَّنة وهي النعاس تسبق النوم (١) فبدأ بالسنة ثم النوم.

ومن ذلك تقديم عاد على ثمود<sup>(٢)</sup> قال تعالى: ﴿ وَعَـَادًا وَثَـمُودًا وَقَد تَبَكَّنَكَ لَكُمُ مِن مَّسَاكِنِهِمُ العَنكبوت] فإن عاداً أسبق من ثمود.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا (معانى النحو) ـ باب العطف.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ٢/ ١٥.

وجعلوا من ذلك تقديم الليل على النهار والظلمات على النور(١) قال تعالى: ﴿ وَهُو النَّيِي خَلَقَ النَّيْلُ وَالنَّمْسُ وَالْقَمْسُ على أسبق من النهار وذلك لأنه قبل خلق الأجرام كانت الظلمة وقدم الشمس على القمرلأنها قبله في الوجود. وقال: ﴿ يُقَلِّبُ اللّهُ النَّيْلُ وَالنَّهَارُ اللّهِ النور] إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة. ومثل تقديم الليل على النهار تقديم الظلمات على النور كما ذكرت. قال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَةِ وَالنُّورُ اللّهُ النّور لما مر في الليل.

قالوا: ومن ذلك تقديم العزيز على الحكيم حيث ورد في القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْمَكِيمُ ۞ ﴾ [الحسر] قالوا: لأنه عز فحكم (٢).

ومنه تقديم القوة على العزة لأنه قوي فعز أي غلب فالقوة أول قال تعالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيتًا عَزِيزًا ﴿ إِنَ ٱللَّهُ لَقَوِيتًا عَزِيزًا ﴾ [الأحزاب].

وقد يكون التقديم بحسب الفضل والشرف، منه تقديم الله سبحانه في الذكر (٣) كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النّبِيتِينَ وَالصِّدِيقَ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿ النساء].

فقدم الله على الرسول ثم قدم السعداء من الخلق بحسب تفاضلهم، فبدأ بالأفضلين وهم النبيون ثم ذكر من بعدَهم بحسب تفاضلهم. كما تدرج من القلة إلى الكثرة فبدأ بالنبيين وهم أقل الخلق، ثم الصديقين وهم أكثر، ثم الشهداء ثم الصالحين، فكل صنف أكثر من الذي قبله فمه تدرج من القلة إلى الكثرة ومن الأفضل إلى الفاضل. ولا شك أن أفضل الخلق هم أقل الخلق إذ كلما ترقى الناس في الفضل قلَّ صنفهم.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٢/ ١٥.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ٢/ ١٤.

<sup>(</sup>٣) الإتقان ٢/ ١٤.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّكَ مِيثَنَةَ هُمْ وَمِنكَ وَمِن فُوج وَإِبْرَاهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَلَقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾[الأحزاب] فبدأ بالرسول لأنه أفضلهم (١).

وجعلوا من ذلك تقديم السمع على البصر قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللهِ ﴾[الشورى، وانظر غافر ٢٠] وقال: ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾[الإسراء، غافر ٥٦].

وقال: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ الإنسان] فقدم السمع على البصر.

وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِتِّرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانَا ﷺ ﴾ [الفرقان] .

فقدم الصُمّ وهم فاقدو السمع على العميان وهم فاقدو البصر. قالوا: لأن السمع أفضل (٢٠). قالوا: والدليل على ذلك أن الله لم يبعث نبياً أصم، ولكن قد يكون النبي أعمى كيعقوب عليه السلام فإنه عمي لفقد ولده.

والظاهر أن السمع بالنسبة إلى تلقي الرسالة أفضل من البصر، ففاقد البصر يستطيع أن يفهم ويعي مقاصد الرسالة فإن مهمة الرسل التبليغ عن الله. والأعمى يمكن تبليغه بها ويتيسر استيعابه لها كالبصير، غير أن فاقد السمع لا يمكن تبليغه بسهولة. فالأصم أنأى عن الفهم من الأعمى، ولذا كان من العميان علماء كبار بخلاف الصم. فلكون متعلق ذلك التبليغ كان تقديم السمع أولى.

ويمكن أن يكون تقديم السمع على البصر لسبب آخر عدا الأفضلية، وهو أن مدى السمع أقل من مدى الرؤية، فقدم ذا المدى الأقل متدرجاً من القصر إلى الطول في الممدى، ولذا حين قال موسى في فرعون: ﴿ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَقْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴾ [طه] يَطْغَىٰ ﴿ إِنَّا غَخَافُ الله تعالى: ﴿ قَالَ لَا تَخَافاً إِنَّنِي مَعَكُما آلَسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه]

انظر الكشاف ٢/ ٥٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر البرهان ٣/ ٢٥٤.

فقدم السمع لأنه يوحي بالقرب إذ الذي يسمعك يكون في العادة قريباً منك بخلاف الذي يراك فإنه قد يكون بعيداً وإن كان الله لا يندّ عن سمعه شيء.

وقد يكون التقديم بحسب الرتبة وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِ مِن اللهِ مَّا لِمَ مَّنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَشِيمٍ ﴿ القلم] ﴿ فإن الهمَّاز هُو العَيَّابِ وذلك لا يفتقر إلى مشي بخلاف النميمة فإنها نقل للحديث من مكان إلى مكان عن شخص إلى شخص (١) ».

فبدأ بالهماز وهو الذي يعيب الناس وهذا لا يفتقر إلى مشي ولا حركة، ثم انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء وهو المشي بالنميمة، ثم انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء مما في الإيذاء وهو أنه يمنع الخير عن الآخرين، وهذه مرتبة أبعد في الإيذاء مما تقدمها. ثم انتقل إلى مرتبة أخرى أبعد مما قبلها وهو الاعتداء، فإن منع الخير قد لا يصحبه اعتداء، أما العدوان فهو مرتبة أشد في الإيذاء. ثم ختمها بقوله: (أثيم) وهو وصف جامع لأنواع الشرور، فهي مرتبة أخرى أشد إيذاءً. جاء في (بدائع الفوائد): « وأما تقدم (هماز) على (مشاء بنميم) فالرتبة لأن المشي مرتب على القعود في المكان. والهماز هو العياب وذلك لا يفتقر إلى حركة وانتقال من موضعه بخلاف النميم. وأما تقدم (مناع للخير) على (معتد) فبالرتبة أيضاً لأن المناع يمنع من نفسه والمعتدي يعتدي على غيره ونفسه قبل غيره".

وجعلوا منه تقدم السمع على العلم حيث وقع في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْعَكِيمُ فَ السَّمِيعُ الْعَكِيمُ فَ السَّمِيعُ الْعَكِيمُ فَ السّمِيعُ الْعَكِيمُ فَ الله «خبر يتضمن التخويف والتهديد، فبدأ بالسمع لتعلقه بما يقرب كالأصوات وهمس الحركات، فإن من سمع حسك وخفي صوتك أقرب إليك في العادة ممن يقال لك: إنه يعلم وإن كان علمه تعالى متعلقاً بما ظهر وبطن وواقعاً على ما قرب وشطن. ولكن ذكر السميع أوقع في باب التخويف من ذكر العليم فهو أولى بالتقديم "(").

ويمكن أن يُقال: إن السمع من وسائل العلم فهو يسبقه.

<sup>(</sup>١) البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن ٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ١/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) بدائع الفوائد ١/٤٧، البرهان ٣/٢٤٩.

وجعلوا منه أيضاً تقديم المغفرة على الرحمة نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [النساء] ويم البقور على الرحيم أن « المغفرة سلامة والرحمة غنيمة ، قالوا: وسبب تقديم الغفور على الرحيم أن « المغفرة سلامة والرحمة غنيمة ، والسلامة مطلوبة قبل الغنيمة وإنما تأخرت في آية سبأ في قوله: ﴿ يَعَلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغَرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُبُ فِيها وَمَا يَعْرُبُ فِيها وَالمغفرة تخص بعضاً. والعموم قبل الخصوص بالرتبة »(١).

وإيضاح ذلك أن جميع الخلائق من الإنس والجن والحيوان وغيرهم محتاجون إلى رحمته، فهي برحمته تحيا وتعيش وبرحمته تتراحم. وأما المغفرة فتخص المكلفين فالرحمة أعم.

ومن التقديم بالرتبة أيضاً قوله تعالى في من يكنز الذهب والفضة: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوّكُ بِهَا جِمَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ أَنَّا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

وقد يكون التقديم بحسب الكثرة والقلة فقد يرتب المذكورات متدرجاً من القلة إلى الكثرة حسبما يقتضيه المقام وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَن طَهِّرا بَيِّيَ لِلطَّابِفِينَ وَالْرَحَعُعِ السَّجُودِ ﴿ البقرة ] فكل طائفة هي أقل من التي بعدها فتدرّج من القلة إلى الكثرة. فالطائفون أقل من العاكفين لأن الطواف لا يكون إلا حول الكعبة. والعكوف يكون في المساجد عموماً. والعاكفون أقل من الراكعين لأن الركوع أي: الصلاة تكون في كل أرض طاهرة، أما العكوف فلا يكون إلا في المساجد. والراكعون أقل من الساجدين وذلك لأن لكل ركعة سجدتين ثم أن كل راكع لا بد أن يسجد وقد يكون سجود ليس له ركوع كسجود التلاوة وسجود الشكر. فهو هنا تدرّج من القلة إلى الكثرة (٣).

<sup>(</sup>١) البرهان ٣/ ٢٤٩، البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن ٢٩٥-٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر بدائع الفوائد ١/ ٦٥ والبرهان ٣/ ٢٥٠ وانظر معاني النحو ـ باب العطف.

ولهذا التدرج سبب اقتضاه المقام فإن الكلام على بيت الله الحرام. قال تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبَرهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلرُّكَعِ عَالَى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبَرهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلرُّكَعِ السَّجُودِ شَيْ ﴾ [البقرة) فالطائفون هم ألصق المذكورين بالبيت لأنهم يطوفون حوله، فبدأ بهم ثم تدرج إلى العاكفين في هذا البيت أو في بيوت الله عموماً، ثم الركع السجود الذين يتوجهون إلى هذا البيت في ركوعهم وسجودهم في كل الأرض.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱلْفَكُواْ رَبَّكُمْ وَٱلْفَكُواْ رَبَّكُمْ وَٱلْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَكُواْ وَالْفَالِمُوا وَهُوَ أَقُلُ اللَّهِ وَهُوَ أَقُلُ اللَّهِ وَهُوَ أَعْمَ، ثم فعل الخير. المذكورات، ثم السجود وهو أكثر، ثم عبادة الرب وهو أعم، ثم فعل الخير.

وقد يكون الكلام بالعكس فيتدرج من الكثرة إلى القلة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَنْمَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكِعِي مَعَ الرَّكِعِينَ ﴿ يَنْمَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكِعِي مَعَ الرَّكِعِينَ ﴿ وَهُ إِلَّا عَمَرانَ] فبدأ بالقنوت وهو عموم العبادة ،ثم السجود وهو أقل وأخص، ثم الركوع وهو أقل وأخص (١).

ومنه قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ فَينَكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنٌ ﴿ آلِتَعَابِنَ] فبدأ بالكفار لأنهم أكثر(\*) قال تعالى : ﴿ وَمَا أَكَثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا أَكُثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ١/٨.

<sup>(\*)</sup> أو هو إشارة إلى أنه سيبدأ بذكر الكافرين ثم بذكر المؤمنين بعدهم فقد قال بعد هذه الآية : ﴿ أَلَمْ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَالَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا أَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَاللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَ

رُمُ قَالَ بَعَدَ ذَلِكُ ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِيحًا يُكَفِّرُ عَنَّهُ سَيِّتَالِهِ. وَيُدِينَلُهُ جَنَّنَتِ تَجَرِى مِن تَخْيِهَا ٱلْأَنْهَالُو. وَيُدِينَلُهُ جَنَّنَتِ تَجَرِى مِن تَخْيِهَا ٱلْأَنْهَالُو إِلَيْهِ وَيُدِينَاهُ جَنَّنَتِ تَجَرِى مِن تَخْيِهَا اللَّهَالُ اللَّهَالُ اللَّهَالُ اللَّهَالُ اللَّهَالُ اللَّهَالَ اللَّهَالَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا

فقدم الكلام على الكافرين ثم ذكر المؤمنين بعدهم كما فعل في الآية التي ذكرناها أولاً. ولا يناقض هذا ما ذكرناه في تعليل التقديم ولا يخالفه من أن التقديم ههنا إنما جرى بحسب الكثرة والقلة إذ ربما كان أكثر من ملحظ للتقديم والتأخير. فقد تعاضد على ذلك أمران كلاهما يقتضي التقديم. وهو تعاضد فني رفيع.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِيَقْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْمَخْيَرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴿ فَالْطِي الْعَلْمُ الطالم لكثرته ثم المقتصد وهو أقل ممن قبله ثم السابقين وهم أقل (١٠). جاء في (الكشاف) في هذه الآية: (( فإن قلت: لم قدم الظالم ثم المقتصد ثم السابق؟ قلت: للإيذان بكثر الفاسقين وغلبتهم وأن المقتصدين قليل بالاضافة إليهم والسابقون أقل من القليل) (١٠).

أَلَا ترى كيف قال الله تعالى في السابقين: ﴿ ثُلَةٌ مِّنَ ٱلْأُولِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ۞﴾ [الواقعة] إشارة إلى ندرتهم وقلة وجودهم؟

قالوا: ومن هذا النوع من التقديم قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا اللَّهِ عَوَا اللَّهِ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللْمُوالِمُ اللَّهُ

ألا ترى أن قسماً من النساء يحترفن هذه الفعلة الفاحشة؟ وجاء في حاشية ابن المنير على «الكشاف» قوله: « وقدم الزانية على الزاني والسبب فيه أن الكلام الأول في حكم الزنى والأصل فيه المرأة لما يبدو منها من الإيماض والإطماع والكلام (٤)، « ولأن مفسدته تتحقق بالاضافة إليها» (٥).

وقد يكون التقديم لملاحظ أخرى تتناسب مع السياق فنراه يقدم لفظة في موضع ويؤخرها في موضع آخر بحسب ما يقتضي السياق.

فمن ذلك تقديم لفظ (الضرر) على (النفع) وبالعكس قالوا: إنه حيث تقدم النفع على الضر فلتقدم ما يتضمن النفع، قال تعالى: ﴿ قُل لَاۤ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا

<sup>(</sup>١) انظر الاتقان ٢/ ١٥.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٣) الاتقان ٢/ ١٥.

<sup>(</sup>٤) حاشية ابن المنير ٢/ ٣٧٣-٣٧٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي ٤٦٢.

ضَرًا إِلَّا مَاشَاءَ اللّهُ ﴿ وَالْأَعْرَافِ] فقدم النفع على الضرر وذلك لأنه تقدمه في قوله ﴿ مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو اللّمَهِ تَدِى وَمَن يُصْلِلْ فَأَوْلَتِهَكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ وَلَا عَرَافَ] فقدم الهداية على الضلال، وبعد ذلك قال: ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعَلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكَثَرْتُ مِنَ اللّه اللّه على السّوء ولذا قدم النفع على الضرر إذ هو المناسب للسياق.

وقال: ﴿ قُل لَا آمَلِكُ لِنَفْسِى ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴿ آلِنَهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَ ٱسْتِعْجَالَهُم على النفع وقد قال قبل هذه الآية: ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَ ٱسْتِعْجَالَهُم الْإَنْسَنَ ٱلظُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَانَا لِجَنْبِهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّالِمُ اللللللَّةُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّلِلْمُ الللللْ

فقدم الضرعلى النفع في الآيتين. ويأتي بعد هذه الآية قوله: ﴿ قُلْ آَرَءَيْتُمُّ إِنَّ أَتَكُمُّ عَذَابُهُ بِيَنَّا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسْتَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ آيونس ) فكان المناسب تقديم الضرر على النفع ههنا.

وقال: ﴿ قُلْ أَفَا تَغَذَّتُمُ مِّن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَا ۚ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرَّا ﴿ وَلِلَهِ وَ الرعد]. فقدَّم النفع على الضرر، قالوا: وذلك لتقدم قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طُوعًا وَكَرْهًا ﴿ وَلِلّهِ الرعد] فقدم الطوع على الكره.

وقال: ﴿ فَٱلْمِوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا ۞ ﴿ [سبأ] فقدم النفع على الضر، قالوا: وذلك لتقدم قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَقِي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَكُمْ إِنَّ مَا البسط. لَمُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وغير ذلك من مواضع هاتين اللفظتين(١١) .

ومن ذلك تقديم الرحمة والعذاب. فقد قيل إنه حيث ذكر الرحمة والعذاب بدأ بذكر الرحمة كقوله تعالى: ﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيهِ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيهِ ﴾ [فُصّلت] وقوله: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلُ التَّرَّبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُولُولُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ ال

<sup>(</sup>١) انظر البرهان ١/١٢٢، البرهان للكرماني ١٩٧ وما بعدها، ٣٤٩ درة التنزيل ٢٠٩.

وعلى هذا جاء قول النبي ﷺ حكاية عن الله تعالى: «إن رحمتي سبقت غضبي».

وقد خرج عن هذه القاعدة مواضع اقتضت الحكمة فيها تقديم ذكر العذاب ترهيباً وزجراً. من ذلك قوله تعالى في سورة المائدة: ﴿ اَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ لُمُ مُلْكُ السّمَوَتِ وَالأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمِن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيثُ ﴿ لَنها وردت في سياق ذكر قطاع الطرق والمحاربين والسراق فكان المناسب تقديم ذكر العذاب وذلك أنها وردت بعد قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجَلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ أَمْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ أَمْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ أَمْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي السَّمَوِيلَ أَنّهُ مَن قَتَكَلَ نَفْسُنَا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَكَأَنّهَا قَتَلَ النَاسَ جَمِيعًا ﴿ وَمَن أَمْلِ وَلِلْكَ النَاسَ جَمِيعًا ﴿ وَمَن أَمْلِ وَلِلْكَ النَاسَ جَمِيعًا ﴿ وَمَن أَمْلِ وَلِلْكَ النَاسَ جَمِيعًا ﴿ وَمَن أَمْلِ وَلَا المَالِمَةَ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَستَعُونَ فِي الأَرْضِ فَكَانَا أَن يُقَتَلُوا أَوْ يُصَكَلّبُوا أَوْ تُقَطّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِن خِلْفٍ أَوْ يُسَعُونَ فِي اللّائِينَ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَلْكُ وَلَا المائدة ] ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ وَالسَارِقُ وَالْمَائِدة ] ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلّمُ أَنَ اللّهُ لَهُ مُلْكُ عَرَيكُ فَاللّهُ عَلَى كُلُو وَالمَائِدة ] . ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلّمُ أَنَ اللّهُ لَهُ مُلْكُ عَرَيكُ وَاللّهُ عَلَى كُلُو وَالمَائِدة ] . ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلّمُ أَنَ اللّهُ لَهُ مُلْكُ اللّهُ عَلَى كُلُو وَالمَائِدة ] . ثم جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلّمُ أَنَ اللّهُ عَلَى كُلُو وَاللّهُ عَلَى كُلُو وَاللّهُ عَلَى كُلُو المَائِدة ] . ثم والمُنافِق وَاللّهُ عَلَى عَلْمُ وَلَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَالَهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ عَلَا عَلَالُهُ عَلَل

فأنت ترى أن المناسب ههنا تقديم العذاب على المغفرة. جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾ إلى قوله ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءً ﴾

« فإن قلت: لم قدم التعذيب عن المغفرة؟

قلت: لأنه قوبل بذلك تقدم السرقة على التوبة»(١).

ومن ذلك قوله تعالى في سورة العنكبوت: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآهُ وَإِلَيْهِ تُقَلّبُونَ ﴾ وذلك لأنها في سياق إنذار إبراهيم لقومه ومخاطبة نمرود

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/ ٤٦٠ وانظر ملاك التأويل ١٣٨/١ وما بعدها، ٢٥٢/١ وما بعدها.

وقد يكون التقديم والتأخير على نمط آخر غير الذي ذكرت من تقديم الضرر والنفع والعذاب والمغفرة وغيرها من الخطوط العامة. فقد يقدم لفظة في مكان ويؤخرها في مكان آخر حسبما يقتضيه السياق.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا شُبُلًا لَعَا لَهُمْ يَمُتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا شُبُلًا لَعَا لَهُمْ يَمُتَدُونَ ﴾ [الأنبياء] .

وقوله ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُرُ ٱلأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ لِلسَّلَكُواْ مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ [نوح] فقدم الفجاج على السبل في الآية الأولى، وأخرها عنها في آية نوح وذلك أن الفج في الأصل هو الطريق في الجبل أو بين الجبلين، فلما تقدم في آية الأنبياء ذكر الرواسي وهي الجبال قدم الفجاج لذلك، بخلاف آية نوح فإنه لم يرد فيها ذكر للجبال فأخرها.

فوضع كل لفظة في الموضع الذي تقتضيه.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَمِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ اللّهِ أَوْ مُتُّمَ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴿ وَلَمِن مُتُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى اللّهِ تُحَشَرُونَ ﴿ وَلَمِ القتل عمران] فقدم القتل على الموت في الآية التي تليها وسبب ذلك على الموت في الآية التي تليها وسبب ذلك والله أعلم - أنه لما ذكر في الآية الأولى (في سبيل الله) وهو الجهاد قدم القتل إذ هو المناسب لأن الجهاد مظنة القتل، ثم هو الأفضل أيضاً ولذا ختمها بقوله: (لمغفرة من الله ورحمة) فهذا جزاء الشهيد ومن مات في سبيل الله.

<sup>(</sup>١) انظر البرهان ٢٤-٦٤، البرهان للكرماني ١١١، ٣٧٠.

ولما لم يقل في الثانية: (في سبيل الله) قدم الموت على القتل لأنه الحالة الطبيعية في غير الجهاد ثم ختمها بقوله: (لإلى الله تحشرون) إذ الميت والمقتول كلاهما يحشرُهُ الله إليه. فشتان مابين الخاتمتين. فلم يزد في غير الشهيد ومن مات في سبيل الله على أن يقول: (لإلى الله تحشرون) وقال في خاتمة الشهيد: (لمغفرة من الله ورحمة خير مما يجمعون) فوضع كل لفظة الموضع الذي يقتضيه السياق.

وقال تعالى ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ ـ زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنَّا فَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ ـ زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْفَاهُمْ وَأَنفُتُهُمْ وَأَنفُتُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ السجدة ] فقدم الأنعام على الناس.

وقال في مكان آخر: ﴿ وَقَكِهَةُ وَأَبّا ﴿ مَنْكَا لَكُمُ وَلِأَنْعَلَمِكُونِ ﴾ [عبس] فقدم الناس على الأنعام ، وذلك أنه لما تقدم ذكر الزرع في آية السجدة ناسب تقديم الأنعام ، بخلاف آية عبس فإنها في طعام الإنسان قال تعالى: ﴿ فَلْنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ وَهُو اللهِ اللهِ وَعَنبًا وَقَضْبًا ﴿ وَقَضْبًا ﴿ وَهَنَا لَا لَهُ اللهِ اللهِ أَن يقول: ﴿ فَأَلْنَنَا فِيهَا جَبًا ﴿ وَقَضْبًا ﴿ وَقَضْبًا ﴿ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا أَنْ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَضْبًا اللهِ وَقَصْبًا اللهُ وَقَضْبًا أَنْ وَقَضْبًا اللهُ وَلَا تُعلَى الأنعام ههنا كما ناسب تقديم الأنعام على الناس ثمّ. فسبحان الله رب العالمين.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْنُكُواۤ أَوْلَادَكُم مِّنَ إِمَلَٰقٍ ۚ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِلَا نَقْنُكُوۤ أَوْلَادَكُم مِّنَ إِمَلَٰقٍ ۚ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّاهُمْ ۚ فَالَانِعام].

وقوله: ﴿ وَلَا نَقْنُالُواْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَقِ خَنْ نَرُرُقُهُمْ وَإِيَّاكُواْ فَيْ وَالْإِسراء] فقدم رزق الآباء، الآباء في الآبة الأولى على الأبناء، وفي الآبة الثانية قدم رزق الأبناء على الآباء، وذلك أن الكلام في الآية الأولى موجه إلى الفقراء دون الأغنياء فهم يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم لا أنهم يخشونه، فأوجبت البلاغة تقديم عِدَتِهم بالرزق تكميل العِدَة برزق الأولاد.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٢/ ١٤.

وفي الآية الثانية الخطاب لغير الفقراء وهم الذين يقتلون أولادهم خشية الفقر لا أنهم مفتقرون في الحال، وذلك أنهم يخافون أن تسلبهم كلف الأولاد ما بأيديهم من الغنى فوجب تقديم العدة برزق الأولاد فيأمنوا ما خافوا من الفقر (١). فقال: لا تقتلوهم فإنا نرزقهم وإياكم، أي أن الله جعل معهم رزقهم فهم لا يشاركونكم في رزقكم فلا تخشوا الفقر.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَوَةٌ ۗ ۞﴾ [البقرة].

وقوله: ﴿ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً ﴿ الجاثية] فقدم القلوب على السمع في البقرة، وقدم السمع على القلب في الجاثية وذلك لأنه في البقرة ذكر القلوب المريضة فقال: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا ﴿ فَ اللهِ وَالبقرة] فقدم القلوب لذلك.

وفي الجاثية ذكر الأسماع المعطلة فقال: ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَيْدٍ ۞ يَسْمُعُ ءَايَنتِ اللَّهِ تُنْلَى عَلَيهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكَمِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا ۞ [الجاثية] فقدم السمع. فوضع كل لفظة في المكان الذي يناسبها.

ثم إن آية البقرة ذكرت من أصناف الكافرين من هم أشد ضلالاً وكفراً ممن ذكرتهم آية الجاثية فقد جاء فيها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لَنَدْ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ فَى خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْعَمْرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ فَعَلَى اللهِ وَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ فَعَلَى اللهِ قَالَ البقرة].

وجاء في الجاثية قوله: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ الْغَنَدُ إِلْهَمُ هُوَنِهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ عَلَى بَصْرِهِ عِضْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللّهِ أَفَلَا تَذَكّرُونَ ﴿ الجاثية ] فقد ذكر في البقرة أن الإنذار وعدمه عليهم سواء وأنهم ميؤوس من إيمانهم. ولم يقل مثل ذلك في الجاثية.

ثم كرر حرف الجر (على) مع القلوب والأسماع في آية البقرة مما يفيد توكيد الختم فقال: ﴿ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ۚ ۞ . ولم يقل مثل ذلك في الجاثية،

<sup>(</sup>١) انظر بديع القرآن لابن أبي الإصبع ٢٦٠-٢٦١، تحرير التحبير ٥٦١.

بل انتظم الأسماع والقلوب بحرف جر واحد فقال: (وختم على سمعه وقلبه).

ثم قال في البقرة: ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ۗ أَنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

في حين قال في الجاثية: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنَوَةً ﴿ الجملة الفعلية التي تفيد الحدوث. ومعلوم أن (جعل) فعل ماض، ومعنى ذلك: أن الغشاوة لم تكن قبل الجعل، يدلك على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمِ ﴿ مَا يدل على أنه كان مبصراً قبل تردّيه. ثم ختم آية البقرة بقوله: ﴿ وله عذاب عظيم ﴾ ولم يقل مثل ذلك في الجاثية. فدل على أن صفات الكفر في البقرة أشد تمكناً فيهم.

ولذا قدم ختم القلب على ما سواه لأنه هو الأهم، فإن القلب هو محل الهدى والضلال، وإذا ختم عليه فلا ينفع سمع ولا بصر قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِ ٱلصُّدُورِ ﴿ الحج ].

وقال ﷺ : «ألا وإنَّ في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب ».

فكان تقديم القلب في البقرة أولى وأنسب، كما أن تقديم السمع في الجاثية أنسب. ومنه قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا خَنْ وَءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَنَا ٓ إِلَّا أَسَطِيرُ النَّسَالِينَ ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا خَنْ وَءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَنَا ٓ إِلَّا أَسَطِيرُ النَّالَ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ الل

وقـــولــه: ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا نَعْنُ وَءَاكِآؤُنَا هَلْذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلْذَا إِلَّا أَسَلِطِيرُ الْمُؤْمِنُون]. الْأَوَّالِينَ ﴿ الْمؤمنون].

فقدم (هذا) في الآية الأولى وأخرها في آية (المؤمنون) وذلك « أن ما قبل الأولى: ﴿ أَوِذَا كُنَّا تُرَبّا وَءَابَا وَيُنا لَمُخْرَجُونَ ﴿ ﴾ [النجل]، وما قبل الثانية: ﴿ أَوِذَا مِثْنَا وَكُنّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَوِنًا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون] فالجهة المنظور فيها هناك كونهم أنفسهم وآباؤهم تراباً. والجهة المنظور فيها هناكونهم تراباً وعظاماً. ولا شبهة أن الأولى أدخل عندهم في تبعيد

البعث»(١) ذلك أن البلى في الحالة الأولى أكثر وأشد وذلك أنهم أصبحوا تراباً مع آبائهم. وأما في الآية الثانية فالبلى أقل وذلك أنهم تراب وعظام فلم يصبهم ما أصاب الأولين من البلى، ولذا قدم (هذا) في الآية الأولى لأنه أدعى إلى العجب والتبعيد.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ ۚ لَاۤ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ خَٰكِكُ كُلِّ شَكَءٍ فَأَعْبُدُوهُ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ إِلَّا نَعَامٍ].

وقَـــولـــه: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَا ۚ إِلَا هُو ۚ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ۚ إِلَىٰ إِلَا هُو ۚ فَأَنَّى اللَّهُ وَتُؤْفَكُونَ ۚ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَبُكُمْ خَالِقُ كُونَ ۚ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللّه

فأنت ترى أنه قدم في آية الأنعام: ﴿ لا ٓ إِلَنهَ إِلاّ هُوَ ﴾ وأخر: ﴿ خَيلِقُ كُلِ صُلِ اللهِ وَالدعوة إلى شَحْتَ ﴾ وفي غافر جاء بالعكس. وذلك أنه في سياق الإنكار على الشرك والدعوة إلى التوحيد الخالص ونفي الصاحبة والولد قال: ﴿ وَجَعَلُواْ يِلّهِ شُرَكاً اَ الْجِنّ وَخَلَقَهُم وَخَوْواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبَحَنَهُ وَتَعَلَى عَمّا يَصِفُونَ ﴾ أيديعُ السّمَنوَتِ وَالأَرْضِ أَنَى يَكُونُ لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبَحَنَهُ وَتَعَلَى عَمّا يَصِفُونَ ﴾ وَلَا تَعْن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ذَلِكُمُ اللهَ رَبُكُمُ اللهَ إِلَا هُو كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ وَكِيلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فأنت ترى أن الكلام على التوحيد ونفي الشرك والشركاء والصاحبة والولد ولذا قدم كلمة التوحيد: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ على: ﴿ خَيلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ وهو المناسب للمقام.

ثم انظر كيف قال: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيَّةٍ ﴾ بعد قوله: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةً ﴾ فأخر الخلق بعد التوحيد، وهو نظير تأخيره بعد قوله: ﴿ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَّ ﴾ فقال: ﴿ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَّ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ وهو تناظر جميل.

أما في (غافر) فليس السياق كذلك وإنما هو في سياق الخلق وتعداد النعم قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِكِنَّ أَكُمْ النَّاسِ لَا يَعْلَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّاسِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُنْ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُؤْمُ اللَّه

<sup>(</sup>١) الإيضاح ١١٦.

وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشَكُرُونَ ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَّفَائَنَ تُوْفَكُونَ ﴿ ﴾ [غافر].

فالكلام كما ترى على الخلق وعلى نعم الله وفضله على الناس لا على التوحيد فقدم الخلق لذلك فوضع كل تعبير في موطنه اللائق حسب السياق.

جاء في (البرهان) للكرماني: « قوله: ﴿ فَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَلَهُ إِلَّا هُوَّ خَكِلَقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ في هذه السورة. وفي المؤمن ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ لأن فيها قبله ذكر الشركاء والبنين والبنات، فدمغ قول قائله بقوله: ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو ﴾ هُو ثُم قال: ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾. وفي (المؤمن) قبله ذكر الخلق وهو ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴿ فَي فخرج الكلام على إثبات خلق الناس لا على نفي الشريك فقدم في كل سورة ما يقتضيه قبله من الآيات » (١٠).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَهَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴿ وَالْأَنفالِ ] .

وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِٱمْوَالِحِمْ وَٱنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَآ يِرُونَ ۞﴾[التوبة].

فقدم الأموال والأنفس على (في سبيل الله) في سورة الأنفال. وقدم (في سبيل الله) على الأموال والأنفس في سورة التوبة، وذلك لأنه في سورة الأنفال تقدم ذكر المال والفداء والغنيمة من مثل قوله تعالى: ﴿ رُبِيدُونَ عَرَضَ الدُّنيَا ﴿ وَهُو المال الذي فدى الأسرى به أنفسهم، وقوله: ﴿ لَوَلاَ كَلْنَا مِنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَكُم فِيما أَخَذَتُم عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ فَهُ الأَنفال] أي: من الفداء، وقوله: ﴿ فَكُلُوا مِمّا غَنِمَتُم حَلَلاً طَبِباً ﴿ فَهُ الله في ذلك فقدم المال ههنا، لأن المال كان مطلوباً لهم حتى عاتبهم الله في ذلك فطلب أن يبدؤوا بالتضحية به.

وأما في سورة التوبة فقد تقدم ذكر الجهاد في سبيل الله من مثل قوله تعالى: ﴿ قَائِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَصْرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُوقَوْمٍ

<sup>(</sup>١) البرهان ١٦١-١٦٢، درة التنزيل ١٢٧، ملاك التأويل ١/١٣٤.

مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [التوبة] وقوله: ﴿ أَمْحَسِبَتُكُمُ أَن تُتَرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمُّ وَلَدَ يَتَّخِذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَٱللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة].

وقوله: ﴿ ﴿ أَجَعَلَتُمُ سِقَايَةَ الْحَاجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كُمَنَ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَنهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَوُونَ عِندَ اللَّهِ ﴿ إِلَّا لِللَّهِ الْآلَانِ لِهَ آلًا ﴾ [التوبة [(١)

فقدم ذكر: (في سبيل الله) على الأموال والأنفس وهو المناسب ههنا للجهاد كما قدم الأموال والأنفس هناك لأنه المناسب للأموال.

وقوله: ﴿ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ ١

قدم (مواخر) على الجار والمجرور في النحل وقدم (فيه) على (مواخر) في فاطر. وذلك أنه تقدم الكلام في النحل على وسائط النقل، فذكر الأنعام وأنها تحمل الأثقال، وذكر الخيل والبغال والحمير لنركبها وزينة، ثم ذكر الفلك وهي واسطة نقل أيضاً فقال: ﴿ وَهُوَ الَّذِي سَخَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسَرَّخُ وَالْفَلِي مَنْهُ لِحَمَّا طَرِيًّا وَتَسَرَّخُ وَلَمْ اللَّهُ مَا فَلْلَّكُ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَعُواْ مِن فَضَّلِهِ وَلَمَا فَلَكُ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَعُواْ مِن فَضَّلِهِ وَلَمَا النحل].

قدم المواخر لأنها من صفات الفلك وهذا التقديم مناسب في سياق وسائط النقل. وليس السياق كذلك في سورة فاطر وإنما قال الله: ﴿ وَٱللّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرابِ النقل. وليس السياق كذلك في سورة فاطر وإنما قال الله: ﴿ وَٱللّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُمُعَمْ وَلَا ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا وَمَا تَعْمِلُ مِنْ أُنتَى وَلَا تَضَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمِّرِ وَلَا يَنْفَصُ مِن عُمُرِهِ إِلّا فِي كِنكَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهَ يَسِيرُ شَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ شَ اللهُ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ شَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ شَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فالكلام هنا على البحر وأنواعه وما أودع الله فيه من نعم. فلما كان الكلام على البحر قدم ضمير البحر على المخر فقال: (وترى الفلك فيه مواخر).

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ٢٠٣، درة التنزيل ١٨٩-١٩٠.

فانظر كيف أنه لما كان الكلام على وسائط النقل والفلك قدم حالة الفلك، ولما كان الكلام على البحر ذكر ما يتعلق به.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَبَىٓ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّاكُ فُورًا الْأَسَاءِ].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﷺ [الكهف].

قدم (للناس) على (في هذا القرآن) في الإسراء وأخرها في (الكهف) وذلك لأنه تقدم الله عليه ورحمته به فقال: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَنَتَا بِجَانِيةً وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَتُوسَا ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَنَتَا بِجَانِيةً وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَتُوسَا ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَنَتَا بِجَانِيةً وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَتُوسَا ﴿ وَإِذَا آَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ الْعَرْضَ وَنَتَا إِجَانِيةً وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَتُوسَا ﴿ وَإِذَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ ا

إلى أن يقول:

﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَ بِاللَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَ بِاللَّهِ إِلَّا رَحْمَةً مِن وَلَكُ إِنَّا فَضَلَمُ كَانَ عَلَيْكَ كَيْمِكُو ﴿ قُلُ لَيْنِ آجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ إِلَا الْإِسراء].

فناسب ذلك تقديم الناس في سورة الإسراء.

ولم يتقدم مثل ذلك في الكهف.

ثم انظر في افتتاح كل من السورتين فقد بدأ سورة الكهف بقوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَمَ أَلَهُ عِوَجًا ۚ ۞ قَيِّمًا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَوَجًا ۞ قَيِّمًا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَوَجًا ۞ قَيْمًا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّا اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فقد بدأ السورة بالكلام على الكتاب وهو القرآن ثم ذكر بعده أصحاب الكهف وذكر موسى والرجل الصالح وذكر ذا القرنين وغيرهم من الناس، فبدأ بذكر القرآن ثم ذكر الناس، فكان المناسب أن يتقدم ذكر القرآن على الناس في هذه الآية كما في البدء.

وأما سورة الإسراء فقد بدئت بالكلام على الناس ثم القرآن. فقد بدئت بقوله تعالى: ﴿ شُبْحَنَ اللَّذِي الْمُقَصَا اللَّذِي الْمُقَصَا اللَّذِي الْمُعَالِي : ﴿ شُبْحَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَالِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

ثم تكلم على بني إسرائيل. ثم قال بعد ذلك:

﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كِيرًا إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا

فكان المناسب أن يتقدم ذكر الناس فيها على ذكر القرآن في هذه الآية. وهذا تناسب عجيب بين الآية ومفتتح السورة في الموضعين.

ثم انظر خاتمة الآيتين، فقد ختم آية الاسراء بقوله: ﴿ فَأَبِّنَ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا صَحُفُورًا ﴿ فَأَبِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا صَحُفُورًا ﴿ فَأَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى

أما آية الكهف فقد ختمها بقوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءِ جَدَلًا ﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ عَبِلُهَا وبعدها من المحاورات والجدل والمراء من مثل قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ وَ الكهف].

وقوله: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِفَ].

وبعدها: ﴿ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقُّ ١ [الكهف]

وذكر محاورة موسى والرجل الصالح ومجادلته فيما كان يفعل.

وقال: ﴿ فَلَا تُمَادِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءُ ظُهِرًا ١٠٠٠ [الكهف].

ولم يرد لفظ الجدل ولا المحاورة في سورة الإسراء كلها. فما ألطف هذا التناسق وأجمله وما أجل هذا الكلام!

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنتِكُم بِالْمَنِّ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِي يَنْ مَالُهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابُهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَفْرِينَ شَهِ إِلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

وقوله: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيمُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءً ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ إِبراهِيم ] . فقال في آية البقرة: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُواً شَيْ فقدم الشيء وأخر الكسب.

وقال في سورة إبراهيم: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴿ إِنَّ فَقَدَّم الكسب وأخّر الشيء، وذلك أن آية البقرة في سياق الإنفاق والصدقة، والمنفق معط وليس كاسباً، ولذلك آخر الكسب فقال: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً ﴾.

وأما الآية الثانية فهي في سياق العمل، والعامل كاسب فقدم الكسب .

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظْمَهِنَ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِلَى عَمْرَانَ ] .

وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَ بِهِ عَلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ فَهَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَ بِهِ عَلْوَبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ

فقدم القلوب على الجار والمجرور في آل عمران فقال: (ولتطمئن قلوبكم به)، وأخرها عنه في الأنفال فقال: (ولتطمئن به قلوبكم) علماً بأن الكلام على معركة بدر في الموطنين غير أن الموقف مختلف.

ففي آل عمران ذكر معركة بدر تمهيداً لذكر موقعة أحد وما أصابهم فيها من قرح وحزن والمقام مقام مسح على القلوب وطمأنة لها من مثل قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَهِنُواْ وَلاَ تَعْزَنُواْ وَالنَّمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ ﴿ إِن يَمْسَسَكُمْ قَرَحُ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرَحُ مِّ مِّ اللّهَ وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ إِلّا يُقْتَلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله عبر ذلك من آيات المواساة والتصبير فقال في هذا الموطن: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ إِلّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنظَمَينَ قُلُوبُكُم بِيّدٍ كل ذلك من قبيل المواساة بالملائكة فقال: ﴿ إِلّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنظَمَينَ قُلُوبُكُم بِيّدٍ كل ذلك من قبيل المواساة والتبشير والطمأنة.

ولما لم يكن المقام في الأنفال كذلك، وإنما المقام ذكر موقعة بدر وانتصارهم فيها ودور الإمداد السماوي في هذا النصر وقد فصل في ذلك أكثر مما ذكر في آل عمران فقال: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُعِدُكُم بِأَلْفِ مِنَ مَا ذَكَر في آل عمران فقال: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُعِدُكُم بِأَلْفِ مِنَ عَندِ الْمَلَتَ كُو مُرَوفِينَ فِي وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ

اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيدُ حَكِيمٌ ﴿ إِذْ يُغَفِيكُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةُ مِنْهُ وَيُنَزِلُ عَلَيْكُم مِنَ السَّمَآءِ مَآهُ لِيُطْهِرَكُم بِهِ، وَيُذَهِبَ عَنكُورِجْزَ الشَّيْطِينِ وَلِيَرِيطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَيِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ ۞ إِذْ يُوجِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَتَهِكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَثَيِّتُوا الَّذِينَ ءَامَنُوا سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ وَأَضْرِيوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاصْرِيوا مِنهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ۞ [الأنفال].

أقول لما كان المقام مختلفاً خالف في التعبير.

أنه لما كان المقام في الأنفال مقام الانتصار وإبراز دور الإمداد الرباني قدم (به) على القلوب والضمير يعود على الإمداد. ولما كان المقام في آل عمران هو الطمأنة وتسكين القلوب قدمها على الإمداد فقال: ﴿ وَلِنَطْمَيِنَ قُلُوبُكُم بِدِّ ﴾ وزاد كلمة (لكم) فقال: ﴿ وَمَا جَعَلُهُ اللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ ﴾ زيادة في المواساة والمسح على القلوب فجعل كلاً في مقامه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْسَةَ وَاللَّهَ وَلَخْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ وَلِغَيْرِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَهَ اللّهِ وَاللّهُ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَهَ اللّهُ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّا اللّهُ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْخَذِقَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُؤْمِدِ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴿ وَالمَائِدة ] .

وقوله: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِيدَّ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّٰ نعام].

فقد قال في آية البقرة: ﴿ وَمَا أَهِــلَّ بِهِــلِغَيْرِ ٱللَّهِ ﴾ فقدم (به) على (لغير الله). ومعنى: (ما أهل به): ما رفع الصوت بذبحه وهو البهيمة.

وقال في آيتي المائدة والأنعام: ﴿ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ فقدم (لغير الله) على (به) وذلك أن المقام في آية الأنعام هو في الكلام على المفترين على الله ممن كانوا يشرعون للناس بإسم الله وهم يفترون عليه فقال: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَهِ مِمَّاذَراً مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَلَا اللهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَلَا الشُرَكاآبِا فَمَا كانَ الشُركاآبِيةِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كانَ لِلهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُركاآبِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كانَ لِيكَ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُركاآبِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كانَ لِيكَيْرِ قِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ وَكَذَالِكَ زَبِّنَ لِيكَيْرِ قِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ

إلى غير ذلك من الآيات التي تبين أن ثمة ذوات غير الله تحلل وتحرم مفترية على الله، وذوات يزعمون أنها شركاء لله تعبد معه ونصيبها أكبر من نصيب الله في العبادة، ولذا قدم إبطال هذه المعبودات من غير الله على (به) فقال: ﴿ أَوْ فِسَقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِعِنَ ﴾ لأنه هو مدار الاهتمام والكلام.

والكلام في المائدة أيضاً على التحليل والتحريم ومن بيده ذلك، ورفض أية جهة تحلل وتحرم من غير الله فإن الله هو يحكم ما يريد. قال: ﴿ أُجِلَتَ لَكُم بَهِ بِمَهُ الْأَنْعَكِمِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ عَيْرَ مُحِلِي الصَّيدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحِلُوا شَعَنَيْرَ اللهِ . . . ۞ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ عَلَيْكُمُ الْمَيْنِينَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ الْجَنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ عَلَيْكُمُ الطَّيِبَاتُ وَمَا عَلَمْتُ مِينَ الْجَوَارِجِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُ وَاذَكُرُواْ اسْمَ السَّيِ عَلَيْكُمُ الطَّيِبَاتُ وَمَا عَلَمْتُ مِينَ الْجَوَارِجِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُ وَاذَكُرُواْ اسْمَ السَّعِ عَلَيْكُ . . . ۞ [المائدة] .

فهو يجعل التحليل والتحريم بيده ويرفض أية جهة أخرى تقوم بذلك، لأن ذلك من الشرك الذي أبطله الإسلام ولذا قدمه في البطلان فقال: ﴿ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ مِدِ عَلَى الذبائح فذكر في آية الأنعام أن المشركين لا يذكرون اسم الله على بعض ذبائحهم تعمداً فقال: ﴿ وَأَتَعَنَّهُ لَا يَذَكُّرُونَ اَسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾ . وأمر في آية المائدة بذكر اسم الله فقال: ﴿ وَأَتَّعَنَّهُ لَا يَذَكّرُونَ اَسْمَ الله عَلَيْهَا ﴾ . وأمر في آية المائدة بذكر اسم الله فقال: ﴿ وَأَذَّكُرُوا اَسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾ . وأمر في آية المائدة بذكر اسم الله فقال:

وأما في البقرة فليس المقام كذلك فلم يذكر أن جهة أخرى تقوم بالتحليل والتحريم وإنما الكلام على ما رزق الله عباده من الطيبات فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيّبًا ﴿ إِلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فلما كان المقام مقام الرزق والطعام والأمر بأكل الطيبات قدم (به). والضمير يعود على ما يذبح وهو طعام مناسبة للمقام (١) والله أعلم.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ءَأَمِنهُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِى تَمُورُ ۗ ۗ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْتُكُمْ حَاصِبًا فَسَتَغْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ۞﴾ [المُملك] وقوله: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْتُكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ

فقدم خسف الأرض على إرسال الحاصب في آية المُلك، وأخر عذاب الأرض عما يأتي من السماء في آية الأنعام.

وذلك أن آية الملك تقدمها قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَكَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَامَشُواْ فِي مَنَاكِبَهَا وَكُلُواْ مِن رِّنْقِدِمُ فَاللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ومما زاد ذلك حسناً قوله تعالى: (ويرسل عليكم حَفَظَة) والحفظة: هم الملائكة، والملائكة مسكنهم في السماء، وربنا يرسلهم من فوق فناسب تقديم هذه الجهة على غيرها.

ونكتفي بهذا القدر من الأمثلة فإن فيها كفاية فيما أحسب فهي تدل دلالة واضحة على أن التعبير القرآني تعبير مقصود، كل لفظ فيه وضع وضعاً فنياً مقصوداً، وأنه لم يقدم لفظة على لفظة إلا لغرض يقتضيه السياق. وقد روعي في ذلك التعبير القرآني كله ونظر إليه نظرة واحدة شاملة.

وأظن أن ما مر من الأمثلة تريك شيئاً من فخامة التعبير القرآني وعلوه وأن مثل هذا النظم لا يمكن أن يكون في طوق بشر فسبحان الله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ١/٧١٠-١٠٨.

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل ٢/ ٩٠٨.

# الذكر والحذف

يدخل في هذا الموضوع ما حذف وأصله أن يذكر، كحذف حرف أو فعل أو اسم مما أصله أن يذكر.

كما يدخل فيه في ما ذكر في موطن، ولم يذكر في موطن آخر يبدو شبيهاً به لأن الموطن اقتضاه.

# القسم الأول:

قد يحذف في التعبير القرآني لفظ أو أكثر حسبما يقتضيه السياق، فقد يحذف حرفاً أو يذكره أو يجتزىء بالحركة للدلالة على المحذوف، كل ذلك لغرض بلاغي تلحظ فيه غاية الفن والجمال، فمن ذلك قوله تعالى:

﴿ فَمَا أَسْطَ عُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا أَسَتَطَاعُواْ لَهُ نَقْبًا ١٠٠٠ [ الكهف].

فقال: (فما اسطاعوا أن يظهروه) أي: يصعدوا عليه، فحذف التاء، والأصل: (استطاعوا)، ثم قال: (وما استطاعوا له نقباً) بإبقاء التاء. وذلك أنه لما كان صعود السد الذي هو سبيكة من قطع الحديد والنحاس أيسر من نقبه وأخف عملاً، خفف الفعل للعمل الخفيف، فحذف التاء، فقال: (فما اسطاعوا أن يظهروه) وطوّل الفعل فجاء بأطول بناء له للعمل الثقيل الطويل فقال: (وما استطاعوا له نقباً) فحذف التاء في الصعود وجاء بها في النقب(۱).

<sup>(</sup>۱) كنت أقول بهذا التعليل منذ وقت طويل ولم أكن أعلم أن أحداً قد ذكره حتى وقع في يدي كتاب (ملاك التأويل) فوجدته قد ذكره في ج٢/ ٦٥٥.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَلَمَّا آخَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ آنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ قَالَ مُنْ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدَ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ وَهَا مُنْا إِلَيْهِ وَٱشْهَدَ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ وَهَا اللّهِ عَامَنَا إِلَيْهِ وَٱشْهَدَ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ وَهَا لَهُ عَمِرانَ ] .

وقوله: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبَتِينَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُوَاْ ءَامَنَا وَأَشْهَدَ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﷺ [المائدة].

فحذفت النون من (أنّا) في آية آل عمران، وثبتت في آية المائدة فقيل: (إننا) وسبب ذلك والله أعلم «أن آية المائدة لما ورد فيها من التفصيل فيما يجب الإيمان به وذلك قوله: (أن آمنوا بي وبرسولي) فجاء على أتم عبارة في المطلوب وأوفاها ناسب ذلك (أننا) على أوفى الحالين وهو الورود على الأصل. ولما لم يقع إفصاح بهذا التفصيل في سورة آل عمران حين قال تعالى: (قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله)، فلم يقع هنا: (وبرسوله) إيجازاً للعلم به وشهادة السياق ناسب هذا الإيجاز الإيجاز كما ناسب الإتمام في آية المائدة الإتمام، فقيل هنا: (واشهد بأنّا مسلمون) وجاء كل على ما يجب، ولو قدر ورود العكس لما ناسب»(١).

يضاف إلى ذلك أنه قال في السائدة : (وإذ أوحيت إلى الحواريين) أي، أن الله هو الذي أوحى إليهم وثبتهم، فناسب ذلك زيادة النون تأكيداً لأن النون قد تأتي في مقام التأكيد (٢٠).

ولم يرد مثل ذلك في آية آل عمران فناسب كل في موضعه.

ومن ذلك قوله تعالى في سورة النحل ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا

وقــوله فـي سورة النمل: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ۞ ﴾ [النمـل] فحذف نــون (تكــن) فـي آيــة النمــل.

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل١/ ١٦٥–١٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا: معانى النحو ١/٣٨٨.

فقد أوصاه ربنا بالصبر ثم نهاه أن يكون في ضيق من مكرهم فقال له: ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ أَي : لا يكن في صدرك ضيق مهما قلَّ. فحذف النون من الفعل إشارة إلى ضرورة حذف الضيق من النفس أصلاً.

وهذا تطييب مناسب لضخامة الأمر وبالغ الحزن، وتخفيف لأمر الحدث وتهوينه على المخاطب، فخفف الفعل بالحذف إشارة إلى تخفيف الأمر وتهوينه على النفس.

جاء في (البرهان) للكرماني: إنما خصت سورة النحل بحذف النون موافقة لما قبلها وهو قوله: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ شَهِ النحل].

والثاني: « أن هذه الآية نزلت تسلية للنبي ﷺ حين قُتل عمه حمزة ومُثِّلَ به فقال عليه الصلاة والسلام: «لأفعلن بهم ولأصنعن».

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٢٢٢، تفسير ابن كثير ٢/ ٥٩٢.

فأنزل الله تعالى: ﴿ . . . وَلَبِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴿ وَاصْبِرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَعَلَى اللَّهِ عَلَى الْمَصَدِينِ ﴿ وَاللَّهِ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ وَلَا تَكُ لِيكُونَ ذَلْكُ مِبَالِغَةً فِي التسلّي، وجاء في النمل على القياس لأن الحزن هناك دون الحزن هنا والله أعلم (١).

ونحو هذا قوله تعالى: ﴿ . . . فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةِ مِنْ أَذًا . . ۞ [هود]. وقوله ﴿ . . . فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِن لَقَ آبِةً . . . ۞ [السجدة].

وقال في الثانية: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَابِهِ ۚ وَجَعَلْنَكُ هُدُى لِبَنِيَ إِسْرَةٍ مِن لِقَابِهِ ۚ وَجَعَلْنَكُ هُدُى لِبَنِيَ إِسْرَةٍ مِلْ أَنْ وَكَانُواْ بِعَالِلِيْنَا هُدُى لِبَنِيَ الْمَا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَالِلِيْنَا مُوسِّدُونَ اللَّهِ السّجدة].

فإن الآية الأولى تثبيت للرسول ونهي له عن الريب والمرية، فقد بدأ الكلام بقوله: إنه كان على بينة من ربه، ثم يتلوه شاهد منه، ثم قبله كتاب موسى، وختمه بقوله: (إنه الحق من ربك) فناسب ذلك أن يقال: (فلا تك في مرية منه) بخلاف الآية الأخرى فإنها ليس فيها مثل هذه الدواعى كما ترى.

ثم إن الكلام في الآية الأولى على القرآن الكريم وعلى قوم الرسول وتهديد من يكفر به، والكلام في الثانية على التوراة وبني إسرائيل.

فناسب الحذف في الآية الأولى دون الثانية تثبيتاً للرسول ونهياً له عن الريبة فيه، وذلك أنه طلب منه أن لا يكون في شيء من المرية أصلاً. فلما كان الكلام في القرآن وفي قومه ناسب الحذف هاهنا دون الثانية.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢٨١-٢٨٣.

وجاء في (البرهان) للزركشي أن حذف النون في نحو هذا قد يكون « تنبيها على صغر مبدأ الشيء وحقارته، وأن منه ينشأ ويزيد إلى ما لا يحيط بعلمه غير الله مثل: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً ﴿ القيامة] حذفت النون تنبيها على مبتدأ الإنسان وصغر قدره بحسب ما يدرك هو من نفسه ثم يترقى في أطوار التكوين: ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ السَّالَ فَهُو حين كان نطفة كان ناقص الكون. . .

وكذلك ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفَها ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفَها ﴾ [النساء] حذفت النون تنبيها على أنها وإن كانت صغيرة المقدار حقيرة في الاعتبار فإن إليه ترتيبها وتضاعيفها، ومثلها: ﴿ يَنْبُنَّ إِنَّهَ آ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ ﴿ القمان] وكذلك ﴿ أُولَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم وَ الْبيان الذي أقل من مبدأ فيه، وهو الحس إلى العقل إلى الذكر، ورقّوهم من أخفض رتبة وهي الجهل إلى أرفع درجة في العلم وهي اليقين، وهذا بخلاف قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايْتِي تُنْلَى عَلَيْكُم ﴿ وَالْمُومُونِ ] فإن كون تلاوة الآيات قد أكمل كونه وتم. وكذلك ﴿ فَلَمْ يَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَنُهُا حِرُواْ فِيها ﴿ وَالنساء] هذا قد تم تكوينه. . . وكذلك ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُم إِيمَانُهُم ﴿ وَالتَفَى عن إيمانهم مبدأ الانتفاع وأقله ما انتفى أصله (۱).

ومن ذلك ذكر ياء المتكلم أو حذفها والاجتزاء بالكسرة، وإن لم تكن ياء المتكلم من الحروف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا لَيْطِرُونِ ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا لَيْطِرُونِ ﴿ قُلِ الْأَعْرَافِ].

وقوله: ﴿ فَكِيدُونِ جَبِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ١٠٠٠ [هود]

فقد حذف الياء واجتزأ بالكسرة في الأعراف فقال: (ثم كيدون) وذكرها في هود فقال: (فكيدوني).

<sup>(</sup>١) البرهان ١/ ٤٠٧ - ٤٠٨.

ويمكن هنا أن نذكر أصلاً عاماً في ذكر الياء وحذفها وهو:

أن الاجتزاء بالكسرة عن الياء يختلف عن ذكر الياء في كل ما ورد في القرآن الكريم عدا خواتم الآي والنداء، ولها في كل ذلك خط عام إضافة إلى السياق الخاص، ففي كل موطن ذكر الياء فيه يكون المقام مقام إطالة وتفصيل في الكلام، بخلاف الاجتزاء بالكسرة فإن فيه اجتزاء في الكلام.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إن الياء تتردد مظهرة في المواطن التي تذكر فيها الياء أكثر من المواطن التي يجتزأ بالكسرة عنها.

وقد تتردد الكلمة ذات الياء المظهرة في السورة أكثر من تردد الكلمة ذات الياء المجتزأة في موطنها.

هذا علاوة على السياق الخاص الذي يقتضي الذكر والحذف كما سنبين، ونعود إلى الآيتين اللتين ذكرناهما، فإن المقام في هود مقام تحدِّ كبير ومواجهة، فأظهر نفسه زيادة في التحدي، إذ المتحدي وطالب المواجهة لا بد أن يظهر نفسه وليس الأمر كذلك في الأعراف فإنه ليس فيها هذا التحدي، يدل على ذلك سياق كل من الآيتين فقد قال في الأعراف:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمُّ فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللَّهُمْ أَرْجُلُّ يَمْشُونَ بِهَا ۖ أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا ۖ أَمْ لَهُمْ أَعْدُنُ يُبْصِرُونَ بِهَا ۖ أَمْ لَهُمْ ءَاذَاتُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ٱدْعُواْ شُرَكًا ءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُظِرُونِ ﴿ الْأَعْرِافِ ].

وأما هود فالمقام فيها مختلف فقد دعاهم هود إلى عبادة الله وحده وترك ما عداه فقال لهم: ﴿ يَنْقُومِ آعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُمُ مِنَ إِلَكِهِ غَيْرُهُۥ إِنَ أَنتُمْ إِلّا مُفْتَرُونَ فَهَا لَهِمَ عَنهم خالقهم مُفْتَرُونَ ﴿ يَنْهُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيّنَةِ وَمَا فَعَنُ مِنْ فَضله فرفضوا قوله وردوا عليه قائلين: ﴿ يَنْهُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيّنَةِ وَمَا خَنْ بُسَوَةً قَالَ إِنَ تَقُولُ إِلّا آعَتَرَكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا مِسْوَةً قَالَ إِنّ أَشْهِدُ اللّه وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيَ \* مِمّا نُشْرِكُونَ فَي مِن دُونِةٍ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمّ لَا يُظُرُونِ ﴿ مِن دُونِةٍ فَكَيدُونِي جَمِيعًا ثُمّ لَا يُظُرُونِ ﴿ مِن دُونِةٍ فَكَيدُونِي جَمِيعًا ثُمّ لَا يُظُرُونِ ﴿ فَا لَا إِنّ أَشْهِدُ اللّهِ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيَ \* مِمّا نُشْرِكُونَ ﴿ فِي مِن دُونِةٍ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمّ لَا يُظُرُونِ ﴿ فَي اللّهِ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيَ \* مِنْ اللّهُ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيَ \* مِمّا نُشْرِكُونَ ﴿ فَي مِن دُونِةٍ فَكَيدُونِي جَمِيعًا ثُمّ لَا يُظُرُونِ ﴿ فَاللّهِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ بَرِيَ \* مِنْ مُؤْلِلُهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلَالُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُونَ اللّهُ وَلَعْلَوْلُهُ وَلَيْهُ وَلَا لَا إِلَى اللّهُ وَلَالَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا إِلَى اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ مُلْكُونُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلِهُ وَلَا لَهُ مِنْ لَلْهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلَهُ وَلَا لَهُ مِلْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا لَهُ مُنْ وَلَوْلَهُ وَلَوْلِهُ وَلَا لَهُ وَلِي لَا لَهُ مِنْ لَهُ وَلَوْلِهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَمْ لَهُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَلْكُولُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَا لَهُ ف

فهم لم يكتفوا برد دعوته وعدم التصديق به، بل قالوا له: إن بعض آلهتهم اعتراه بسوء مما جعله يتحداهم ويتحدى آلهتهم، فأشهد الله وأشهدهم على البراءة من آلهتهم، ثم دعاهم جميعاً إلى كيدهم له ثم لا يمهلونه إن استطاعوا. فزاد كلمة: (جميعاً) زيادة في التحدي رداً على قولهم: ﴿ إِن نَّقُولُ إِلَّا أَعْتَرَبْكَ بَعْضُ عَلَى اللهَ اللهُ ا

إنهم قالوا له: ان أحد آلهتهم اعتراه بسوء، فتحدى الجميع ثم أظهر نفسه، فذكر الياء زيادة في التحدي.

هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية إن التحدي والمواجهة في هود أطول وأكثر مما في الأعراف (انظر الآيات ٥٠-٥٨) فذكر الياء في هود لأن الياء أطول من الكسرة. وحذف الضمير واجتزأ بالكسرة في الأعراف، فناسب بين طول الكلمة والسياق، فجعل الكلمة الطويلة للسياق الطويل والكلمة المجتزأة للسياق المجتزأ. ومن ناحية أخرى نرى أنه قد تردد ذكر ياء الضمير في هود في هذا الموطن مرات عديدة وليس الأمر كذلك في الأعراف فقد قال: (إني أشهد الله) و (اشهدوا أني بريء) (فكيدوني جميعاً) (إني توكلت على الله ربي وربكم) (إن ربي على حراط مستقيم) و (يستخلف ربي قوماً غيركم) (إن ربي على كل شيء حفيظ).

وليس الأمر كذلك في الأعراف فإنه لم يظهر الياء في السياق إلا مرة واحدة وهو قوله: (إن وليي الله).

فناسب ذكر الياء ما ورد في هود، وناسب الاجتزاء بالكسرة سياق ما ورد في الأعراف.

ثم انظر من ناحية أخرى كيف قال في آية الأعراف: (ثم كيدون فلا تنظرون) فأدخل (ثم) على الكيد والفاء على الإنظار. وفي هود بالعكس أدخل الفاء على الكيد و (ثم) على الإنظار. والفاء تفيد التعقيب أما (ثم) فتفيد التراخي. فقد طلب منهم في الأعراف عدم المهلة في الإنظار. وعدم الإنظار هو المناسب لسياق الأعراف، فقد ذكر في هذه السورة تعجيل العقوبات لمستحقيها في الدنيا، بخلاف سورة هود فإن سياقها في الإمهال في إيقاع العقوبات.

فقد بدأت الأعراف بقوله: ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْ هُمَّ قَآيِلُونَ ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْ هُمَّ قَآيِلُونَ ﴾ [الأعراف] فذكر حلول العقوبات وإهلاك الأمم، في حين قال في هود: ﴿ وَأَنِ السَّتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَنِّعَكُم مَّنَعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَضَلِهُ وَإِنْ السَّتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴿ اللهِ اللهُ ال

وقال في هود أيضاً: ﴿ وَلَهِنَ أَخَرْنَا عَنَّهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةِ مَّعْدُودَةِ لِّيَقُولُكَ مَا يَحْيِسُهُۥ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ۞﴾[هود] فذكر تأخير العذاب إلى أجل وهو الإمهال.

وقال في الأعراف: ﴿ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِتَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَى ءَابَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَاءُ وَالسَّمِ بَعْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُمُونَ فِي الأَية وهو نظير قوله: (ثم كيدون فلا تنظرون). فالاستدراج المذكور في الآية وهو قوله: (ثم بدلنا مكان السيئة الحسنة. . .) نظير الكيد في قوله: (ثم كيدون) معنى واستعمالاً فكلاهما بثم وكلاهما إمهال.

وقوله: (فأخذناهم بغتة) نظير قوله: (فلا تنظرون) فكلاهما بالفاء وكلاهما عدم إنظار.

فانظر إلى التناظر الجميل بين الآيتين.

﴿ثم بدلنا مكان السيئة الحسنة ﴾ ﴿فأخذناهم بغتة ﴾ .

﴿ثُم كيدون﴾ ﴿فلا تنظرون﴾.

ثم انظر إلى القصص في السورتين تر الفرق واضحاً بين السياقين. فانظر إلى قصة نوح في الأعراف فهي موجزة، وظاهر فيها عدم الإمهال فقد قال لهم نبيهم: ﴿ أَوَ عَجَبْتُم وَلِنَنَقُوا وَلَعَلَمُ عَلَى نَجُلٍ مِنكُم لِيُنذِدَكُم وَلِنَنقُوا وَلَعَلَمُ نبيهم: ﴿ أَوَ عَجَبْتُم وَلِنَنقُوا وَلَعَلَمُ وَلَنَقُوا وَلَعَلَمُ وَلَنَقَوا وَلَعَلَمُ وَلَنَقَوا وَلَعَلَمُ وَلَنَقَوا وَلَعَلَمُ وَلَا الله تعالى: ﴿ فَكَذَبُوهُ فَأَنْجَيْنَكُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْقُلْكِ وَأَغْرَقُنَا الله عَلَى الله عَلَى الله وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالله و

فجاء بالفاء دالاً على سرعة إنزال العقوبة وعدم الإنظار (فكذبوه فأنجيناه).

أما في هود فالكلام طويل وهناك مهلة حتى استبطؤوا ما وعدهم به: ﴿ قَالُواْ يَنْكُمُ قَدْ جَلَدَلْتَنَا فَأَكَا عَذَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَلْكُمُ بِهِ ٱللَّهُ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ قَالَ إِنَّمَا يَأْلِيكُمُ بِهِ ٱللَّهُ إِن شَاءَ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ [هود].

وكذلك قصة عاد فقد قال في خاتمتها في الأعراف: ﴿ فَأَبَحَيْنَهُ وَالَّذِينَ مَعَكُمُ وَكَلَّا مِعَكُمُ وَكَلَّا مُعَكُمُ وَكَلَّا مُعَكُمُ وَكَلَّا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَكَالِحَانَ الْمُ اللَّهِ مَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف].

وقال في هود: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا خَيَّنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَنَجَيَنَاهُمْ مِّنَ عَذَابٍ غَلِيظٍ ۞ وَتِلْكَ عَادُّ جَحَدُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْاْ رُسُلَهُ وَاتَّبَعُواْ أَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ۞ وَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ الدُّنَيَا لَعَنَةُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ أَلَا إِنَّ عَادَا كَفَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعَدًا لِعَادٍ قَوْمِ هُودٍ ۞ [هود].

فانظر كيف عجّل العقوبة لهم في الأعراف فجاء بالفاء الدالة على عدم الإمهال، بخلاف ما في سورة هود.

وكذا قصة صالح فقد قال في نهايتها في الأعراف: ﴿ فَأَخَذَنَّهُمُ ٱلرَّجَفَةُ فَأَصَّبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَنشِمِينَ ﴿ فَأَخَذَنَّهُمُ ٱلرَّجَفَةُ فَأَصَّبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَنشِمِينَ ﴿ فَأَخَذَنَّهُمُ الرَّجَفَةُ

وقال في هود: ﴿ فَلَمَّا جَمَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْمُنَا صَلِحًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِّنْسَا وَمِنْ خِزْي يَوْمِهِ ذَّ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِىُ الْمَزِيرُ ۞ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دِيَرِهِمْ جَنِيْمِينَ ۞ [هود].

فذكر إنزال العقوبة بالفاء في الأعراف: (فأخذتهم الرجفة) وقال في هود: (وأخذ الذين ظلموا الصيحة).

وهكذا، فأنت ترى أن سياق الأعراف هو عدم المهلة في الإنظار: بخلاف السياق في سورة هود. ولذا كان الأليق أن يأتي بالفاء مع عدم الإنظار في الأعراف فيقول: (فلا تنظرون) وأن يأتي بـ (ثم) معه في هود فيقول: (ثم لا تنظرون).

وهنالك أمر فني آخر، وهو أنه حيث اجتمعت ثم والفاء في الأعراف قدم (ثم) على الفاء، ومنها الآية المذكورة وفي هود بالعكس. فقد قال في الأعراف: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمْ مُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَكَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ ﴿ وَلَقَدَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال: ﴿ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّكَ ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّآةُ وَٱلسَّرَّآةُ فَأَخَذْ نَهُم بَغَنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُهُنَ ﴿ إِلاَّعِرافِ ]

وقال: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ بِتَايَنِيْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ، فَظَلَمُواْ بِهَا ١

وقال: ﴿ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُنظِرُونِ ﴿ الْأَعْرَافِ].

وقال في هود : ﴿ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ﴿ يَهِ

وقال: ﴿ فَأَسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ ١

فما أجمل هذا التناسق وما أجلُّ هذا الكلام!

ومن ذلك: أي ذكر ياء المتكلم أو حذفها قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَـنِ رَبِّى لِأَقْرَبَ مِنْ هَٰذَارَشَدًا ﴿ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَـنِ رَبِّى لِأَقْرَبَ مِنْ هَٰذَارَشَدًا ﴿ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَـنِ

وقوله: ﴿ وَلِمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَاءَ مَذَيَكَ قَالَ عَسَىٰ رَفِّت أَن يَهْدِينِي سَوْلَهُ ٱلسَّكِيلِ ۞ ﴾ [القصص].

فإنه حذف ياء الضمير واجتزأ بالكسرة في (الكهف) فقال: (يهدين)، وأبرز الضمير في القصص فقال: (يهديني) وذلك أن المقام يستدعي إبراز ياء المتكلم، لأنه مقام التجاء وخوف وخشية. والخوف يستدعي أن يلصق الإنسان بمن يحميه ويلقي بنفسه كلها عليه، ويستدعي أن يلتجيء إلى من ينصره ويأخذ بيده بكل أحاسيسه ومشاعره إلتجاءً كاملاً، وهذا هو الموقف الأول، فقد خرج موسى خائفاً يترقب فاراً من بطش فرعون، فالتجأ إلى ربه التجاء الخائف الوجل طالباً منه أن يهديه سواء السبيل، ولذا أظهر الياء دلالة على كمال الالتجاء وإلقاء النفس كلها أمام خالقه، بخلاف ما في الكهف فإنه ليس المقام كذلك فإنه قال: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَهُ إِنِّ فَاعِلٌ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَاذَكُر رَّبَّكَ كذلك فإنه قال: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَهُ إِنِّ فَاعِلٌ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَاذَكُر رَّبَّكَ اللَّهُ وَاذَكُم وَاللَّهُ وَاذَكُر رَّبَّكَ اللَّهُ وَاذَكُم وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاذَكُم اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

فالفرق كبير بين المقامين، فمقام موسى في القصص يستدعي إلقاء النفس كلها أمام ربه وخالقه. ولما كان الخائف الضعيف يطلب أولاً من يحميه ويلتجىء إليه قدم (الرب) على فعل الهداية لأنه هو الملجأ فقال ﴿عَسَىٰ رَقِّت أَن يَهْدِينِي سَوَاءَ ٱلسَّكِيلِ ﴿ عَسَىٰ رَقِّت أَن يَهْدِينِي سَوَاءَ ٱلسَّكِيلِ ﴿ القصص].

بخلاف ما في الكهف فإن المقام فيها مقام ذكر القول الحق فيما اختلفت فيه الأقوال، وبيان الأمر الصحيح فيما تباينت فيه الآراء، وهذا أمر يحتاج إلى الهداية والرشد، فقدم الهداية وهذا من دقيق الاستعمال.

ثم لننظر من ناحية أخرى فإن ياء الضمير تكرر في (القصص) أكثر مما في الكهف فناسب ذكر الياء في القصص.

ثم إن لفظ الهداية تكرر في القصص اثنتي عشرة مرة. أما في الكهف فقد تردد خمس مرات، فزاد اللفظ في القصص لما زاد تردده. وهذا الأمر مراعى في القرآن الكريم كما ذكرت. ألا ترى كيف قال الله تعالى في سورة الأعراف في القرآن الكريم كما ذكرت الا ترى كيف قال الله تعالى في سورة الإسراء: في من يَهْدِ الله فَهُو المُهْتَدِينِ في وفي سورة الكهف: ﴿ مَن يَهْدِ الله فَهُو المُهْتَدِ في سورة الإسراء بالاجتزاء بالكسرة فيهما، وذلك أن لفظ الهداية تردد في سورة الأعراف أكثر مما تردد في سورتي الإسراء والكهف مجتمعتين. فقد ورد في الأعراف سبع عشرة مرة، في حين ورد في الإسراء ثماني مرات وفي الكهف ست مرات، فلما زادت الفظ الهداية في سورة الأعراف على ما في السورتين زاد لفظ: (المهتدي) على ما في السورتين زاد لفظ: (المهتدي) على ما في السورتين.

وقال: ﴿ لَهِنَّ أَخَّرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ١٠٠٠ [الإسراء] بالاجتزاء بالكسرة.

وقال: ﴿ لَوْلَا آخَرَتَنِي إِلَىٰ آجَلِ قَرِيبِ ﴿ المنافقون]، فذكر الياء. وذلك أنه تردد فعل التأخير مرتين في سورة (المنافقون) في حين ذكر مرة واحدة في سورة (الإسراء) فزاد في موطن الزيادة وحذف في موطن الاجتزاء.

ونعود إلى آيتي الهداية في القصص والكهف، فنقول علاوة على ما مر: إن مقام التبسط والتطويل في (القصص) في قصة موسى أكثر بكثير مما ورد في (الكهف)، فإن المقام في (الكهف) مقام إيجاز جاء عرضاً في أثناء قصة أصحاب الكهف. فلما طوّل الكلام وتبسط طوّل الفعل بذكر الضمير في (القصص)، ولما اجتزأ القول في (الكهف) اجتزأ بذكر الكسرة عن الضمير، وهو نظير ما سبق ذكره في الآيتين السابقتين.

ومما حسن الحلف في الكهف علاوة على ما ذكرنا حذفه الياء من لفظ الهداية في موضع آخر من السورة، واجتزاؤه بالكسرة، وذلك هو قوله تعالى:

﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُّمْشِدًا ﴿ إِلَا لَهُ الكهف علاوة على حذف الياء في مواطن أخرى متعددة من هذه السورة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِن تَكِنُ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدُ أَنْ ﴾ [االكهف] بحذف الياء من (ترني)

وقوله: ﴿ فَعَسَىٰ رَقِّ أَن يُؤْنِيَنِ خَـنِرَا مِّن جَنَّنِكَ ۞﴾[الكهف] بحذف الياء من (يؤتيني) وقوله: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ۞﴾[الكهف] بحذف الياء من (تعلمني)

وقوله: ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ ١٠ [الكهف] بحذف الياء من (نبغي).

فانظر كيف تعاضد المعنى والسياق والألفاظ والإحصاء على وضع كل لفظة في موضعها. ومن هذا النوع من الذكر والحذف قوله تعالى:

﴿ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَعْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي ١

وقوله: ﴿ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ ﴿ آلَهُ المائدة] وقوله: ﴿ فَكَلَ تَخْشُواْ ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴿ فَكَ الْمَائدة] .

فذكر الياء في (اخشوني) في آية البقرة، وحذفها واجتزأ بالكسرة في آيتي المائدة، وذلك أن السياق في البقرة يستدعي تحذير المسلمين من خشية الناس وعدم الالتفات إلى أراجيفهم، كما يستدعي توجيههم إلى مراقبة الله تعالى وخشيته أكثر بكثير مما في الموطنين الآخرين، وذلك أن السياق في البقرة في تبديل القبلة من بيت المقدس إلى المسجد الحرام في مكة، وقد أرجف اليهود والمنافقون بسبب هذا التغيير وأكثروا القول فيه، فاستدعى ذلك توجيه المسلمين إلى عدم الالتفات إلى أقوال أعداء الله أو خشيتهم، وإنما عليهم أن يخشوا الله وحده فأبرز الضمير العائد على الله فقال: (فلا تخشوهم واخشوني). فقد بدأت الآيات بقوله: العائد على الله فقال: (فلا تخشوهم واخشوني). فقد بدأت الآيات بقوله: من يَشَاهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ فَنَ النَّاسِ مَا وَلَنْهُمُ عَن قِبْلَئِهُمُ الَّتِي كَافُواْ عَلَيْهَا قُلُ لِلَهُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى

## إلى أن يقول:

﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ وَإِنَّهُ لِلْحَقُّ مِن زَيِكٌ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۚ وَمِنْ حَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَ كُمْ تَعْمَلُونَ وَأَوْدُ وَكُونُ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَ كُمْ

شَطْرَةُ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلَا غَشْوَهُمْ وَٱخْشُونِ وَلِأُتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُرُ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ إِلَا اللِقرة ] .

في حين كان سياق الآية الثانية يختلف عن ذلك، فهو يدور على ذكر المحرمات من الأطعمة. قال تعالى: ﴿حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْمَيْزِيرِ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَيْنِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَالْخَشُونِ فَي إِلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ الله وَالْحَمْ الله وَاللَّهُ الله الله الله الله وأعلى كلمته.

فالمحاربة في الموقف الأول ومظنة خشية الناس أكبر، بخلاف آية المائدة التي أنزلت بعدما أظهر الله دينه.

وكذا الأمر في الآية الأخرى وهي الآية ٤٤ من سورة المائدة، فإنه ليس فيها ما يستدعي الخشية من الناس، وليس فيها إرجاف ولا محاربة. قال تعالى: ﴿ إِنَّا اَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَدَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يُحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَّنِيتُونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْبِ ٱللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونًا فَيَهِ شُهُدَاءً فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونًا فَيَ اللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونًا فَيْ إِنْ فَهَا لَهُ المائدة].

فأنت ترى أن سياق آية البقرة وما فيها من خصومة ومحاجة ومحاربة يستدعي جانباً كبيراً من الخشية، فأظهر الله نفسه طلباً لمراقبته وخشيته وعدم الاكتراث بأقوال المرجفين، بخلاف ما في الآيتين الأخريين.

ثم انظر طول السياق وتكراره في سورة البقرة فقد بدأ بقوله:

﴿ ﴿ سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَاءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنهُمْ عَن قِبْلَنِهِمُ ٱلِّي كَافُواْ عَلَيْهَا ١

وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴿ إِلَّا لِلنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴿ وَإِن كَانَتُ لَكِيرِةً إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ عَلَى عَلِيهِ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى عَلَيْهُ إِلَّا لِللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

فذكر أن تغيير القبلة كبير عند الناس.

ثم ذكر بعدها: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجِهِكَ فِي السَّمَاءَ ۚ فَلَنُولِيٓـنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُهَا ۚ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَظْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمُ شَظْرَةً ﴿ آلِبَقِرَةً ]

ثم أخبر أن الذين أوتوا الكتاب لا يتبعون قبلة الرسول مهما جاءهم بالبينات فقال: ﴿ وَلَهِنَ آتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِنْكِ بِكُلِّءَايَةٍ مَّاتَبِعُوا قِبَلْتَكُ ﴿ وَلَهِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

فأنت ترى أنه أطال القول ههنا، فكان المناسب أن يطيل بذكر الضمير أيضاً. وهو المناسب لإطالة السياق بخلاف ما في الآيتين الأخريين.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إنه أبرز الضمير (الياء) في سياق آية البقرة أكثر مما في الموطنين الآخرين من مثل قوله: (واخشوني) و: (ولأتم نعمتي) (فاذكروني) (واشكروا لي) وغيرها.

فناسب كل ذلك ذكر الياء في آية البقرة بخلاف آيتي المائدة.

وهذا كما ترى نظير ما مر من ذكر الياء وحذفها آنفاً.

وشبيه بهذا الذكر والحذف وليس منه قوله تعالى:

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِى إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلِ انْنَظِرُواْ إِنَّا مُننَظِرُونَ ۞﴾[الأنعام].

وقوله: ﴿ وَلَقَدَّ جِثَنَهُم بِكِنَبِ فَصَّلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْتَ لَقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْقِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا ۖ أَوْ نُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ إِلاَّعِرافِ ] .

وقوله: ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَّةُ إِنَّ أَخْذَهُۥ أَلِيمُّ شَدِيدُ ۞ إِنَّ فِى ذَاكَ لَآكَ لِمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِمُواللِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللِ

فحذف الياء من (يأت)، واجتزأ بالكسرة في آية هود دون الآيتين السابقتين. ولهذا الحذف سببه. فقد ذكر الله في عدة مواطن من هود تعجل الذين كفروا للعذاب. كما تردد الوعد بقرب نزوله فقد قال: ﴿ وَلَيِنَ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أَمُّونَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ لَيَقُولُنَ مَا يَحْبِسُهُ أَوْ هُود].

وقال قوم نوح: ﴿ قَالُواْ يَعْنُوحُ قَدْ جَعْدَلْتَنَا فَأَكَثَرَّتَ جِدَالْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [هود].

وقال صالح لقومه: ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُرُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ۞ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَنْتَهَ أَيَامِرٍ ذَالِكَ وَعُدُّغَيْرُ مَكْذُوبٍ ۞ [هود].

وقال في قوم لوط: ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبِ ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبِ ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصَّبْحُ بِقَرِيبٍ

وقال في موطن آخر: ﴿ وَمَاهِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ وَمَاهِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿

فأنت ترى أنه تردد ذكر استعجال العذاب من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه تردد الوعد بقرب حلوله، فكان من المناسب الحذف من فعل الإتيان إشعاراً بقرب حلوله.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه ذكر في سورة (هود) عقاب الأمم السابقة وهلاكهم، ثم ذكر أن يوم القيامة آت وأنه سيحل فيه عقاب الكافرين كما حل عقاب الأمم السابقة، وإن هو إلا أجل معدود فيحل. فحذف الياء من فعل الإتيان للدلالة على سرعة الإتيان، وليس الأمر كذلك في الآيات الأخرى.

هذا ومن ناحية أخرى أنه تردد ذكر الإتيان باشتقاقاته المختلفة في كل من (الأنعام) و(الأعراف) أربعاً وعشرين مرة وفي (هود) ثلاث عشرة مرة، فلما كثر الفعل في سورتي الأنعام والأعراف كثر البناء، ولمّا قلّ تردده في هود قلل من البناء. وهو نظير ما في (المهتد) و (المهتدي) وغيرها مما سبق ذكره.

ويمكن أن يضاف شيء آخر: وهو أنه لما منع الكلام في آية هود إلا بإذنه، حذف من الكلام فحذف الياء من (يأتي) وحذف التاء من فعل التكلم فقال: (تكلّم) ولم يقل: (تتكلم) إشعاراً بقلة الكلام في ذلك الوقت. وهذا مما يدعو إلى العجب.

ومن بديع الذكر والحذف قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰۤ أَصَحَٰبُ ٱلْمُنَّةِ أَصَّحَبُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَّتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا ۚ قَالُواْ نَعَمَّ فَاذَنَ مُؤَذِّنُا بَيْنَهُمْ أَن لَقَنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ۚ إِلَا عَراف].

فقال في أصحاب الجنة: (ما وعدنا ربنا حقاً) وقال في الكافرين: (ما وعد ربكم حقاً) ولم يقل: (ما وعدكم) وذلك أن الكافرين كانوا منكرين لأصل الوعد والوعيد، وليسوا منكرين لما وعدهم به فقط، فكأنه قال: هل وجدتم وعد ربكم حقاً ؟بخلاف المؤمنين فإنهم كانوا ينتظرون ما وعدهم ربهم من الخير والكرامة فقال: (وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً). جاء في (الكشاف) في هذه الآية: « فإن قلت: هلا قيل: ما وعدكم ربكم كما قيل: ما وعدنا ربنا؟ قلت: حذف ذلك تخفيفاً لدلالة (وعدنا) عليه. ولقائل أن يقول: أطلق ليتناول كل ما وعد الله من البعث والحساب والثواب والعقاب وسائر أحوال القيامة، لأنهم كانوا مكذبين بذلك أجمع، ولأن الموعود كله مما ساءهم، وما نعيم أهل الجنة إلا عذاب لهم، فأطلق لذلك»(١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ حَقَّى حِينِ ۞ وَأَبْضِرَهُمُ فَسَوْفَ يُبْضِرُونَ ۞ ﴾ [الصافات].

وقوله: ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴿ وَلَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ [الصافات] فذكر الضمير في: (أبصرهم) الأولى وحذفه من الثانية فقال: (وأبصر).

قالوا: وسبب ذلك أن الأولى كانت بسبب نزول العذاب بهم يوم بدر وما حلّ بهم من قتل صناديد قريش وأسر، فَلما تضمنت المعركة ما تضمنت من قتل صناديد قريش وأسرهم وشفاء صدور المؤمنين قال: (وأبصرهم).

وأما الثانية فكانت في يوم فتح مكة وليس فيه قتل ولا أسر وإنما هو هداية ورحمة، ثم إن فتح مكة كان فتحاً لجزيرة العرب ولذا أطلق فقال: (وأبصر) لأنه ليس مختصاً بأهل مكة كما كان في بدر. فلما كانت وقعة بدر خاصة بأهل

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/ ٥٤٩.

مكة وقد حل عليهم العذاب وحدهم قال: (أبصرهم)، ولما كان الفتح ليس فيه قتل جماعة ولا أسر وكان أثره عاماً أطلق فقال: (وأبصر). جاء في (البرهان) في هاتين الآيتين: «ومن فوائد قوله تعالى في الأوليين: (وأبصرهم) وفي هاتين: (فأبصر) أن الأولى بنزول العذاب بهم يوم بدر قتلاً وأسراً وهزيمة ورعباً. فلما تضمنت التشفي بهم قيل له: (أبصرهم).

وأما يوم الفتح فإنه اقترن بالظهور عليهم الإنعام بتأمينهم والهداية إلى إيمانهم، فلم يكن وفقاً للتشفي بهم بل كان في إستسلامهم لعينه قرة ولقلبه مسرة فقيل له: (أبصر)»(١).

ومن بديع الذكر والحذف قوله تعالى:

﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ ١٠٥ [الأعراف].

وقوله: ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِدِ مِن قَبْلُ ۞ ﴿ يُونس].

فحذف (به) من آية الأعراف، بخلاف آية يونس، وذلك أن الإطلاق هو سياق الأعراف، والتخصيص هو سياق سورة يونس، فقد جاء قبل آية الأعراف قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَلَا عَراف ].

فأطلق التكذيب ولم يذكر بما كذبوا، وهو نظير الإطلاق في الآية التي بعدها: (فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل) ولم يذكر بماذا كذبوا.

في حين أن السياق في يونس سياق الذكر لا الإطلاق، فقد جاء قبل الآية المذكورة قوله تعالى: ﴿ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنَا ﴿ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنااً ﴿ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنااً ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ التي بعدها (بما كذبوا به).

فانظر كيف قال في الأعراف: (ولكن كذبوا فأخذناهم) وقال: (فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل) فلم يذكر بماذا كذبوا.

<sup>(</sup>١) البرهان ٣/ ٢٣.

وانظر كيف قال في يونس: (وأغرقنا الذين كذبوا بآياتنا) ثم قال بعدها: (فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل) فذكر بماذا كذبوا في الموطنين، فاستدعى كل سياق ما ورد من ذكر وحذف.

ثم انظر السياق بعد كل من الآيتين فقد قال في سورة الأعراف: ﴿ مُمَّ بَعَثْنَامِنَ بَعْدِهِم مُوسَىٰ بِعَاينتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيهِ ﴿ إِلَّا عَرَافَ ] .

وقال في سورة يونس: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنُرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِء عِالَئِنِنَا ﴿ ثُمَّ يَعَنَا مِنْ الْعَراف أنه بعث موسى. وفي يونس ذكر أنه بعث موسى وهرون فزاد ذكر (هرون). فانظر كيف لما زاد (به) في الآية الرابعة والسبعين وزاد (بآياتنا) في الآية الثالثة والسبعين زاد (هرون) في السياق. فأية دقة هذه؟ وأي فن هذا أيها الناس؟!

جاء في (البرهان) للكرماني أنه ذكر في يونس: (بما كذبوا به) « لأن أول القصة في هذه السورة: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ ﴿ وَلَوْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّاللَّاللّه

وكذلك في يونس وافق ما قبله وهو: ﴿فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيَّنَهُ ۞ [يونس] (كذبوا بآياتنا) فختم بمثل ذلك فقال: (بما كذبوا به)»(١١) .

ومن طريف الذكر والحذف في القرآن الكريم ذكر الاسم الموصول وحذفه، فقد ذكر القرآن الكريم الاسم الموصول في مواطن، وحذفه في مواطن أخرى، فقد قال مرة: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ الموصول. وقال مرة أخرى: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة] فلم يكرره. وقال مرة أخرى: ﴿ يَعَلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [العنكبوت].

وقال مرة: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴿ الحشر ] وقال مرة أخرى: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الحديد].

<sup>(</sup>١) البرهان للكرماني ١٨٨-١٨٩ وأنظر درة التنزيل ١٦٥-١٦٦.

وهذا يقتضينا المساءلة عن سبب ذكر ما ذكر وحذف ما حذف، إذ من المعلوم أنه لابد في الكلام البليغ من سبب للذكر والحذف، وخصوصاً في القرآن الكريم الذي هو أعلى الكلام.

لقد ذكر بعضهم أنه تأمل ما في التنزيل العزيز من قوله تعالى: (من في السماوات والأرض) و: (من في السماوات ومن في الأرض) وقوله: (ما في السماوات وما في الأرض) فوجد «أنه السماوات والأرض) فوجد «أنه حيث قصد التنصيص على الأفراد ذكر الموصول والظرف، ألا ترى إلى المقصود في سورة يونس<sup>(۱)</sup> من نفي الشركاء الذين اتخذوهم في الأرض، وإلى المقصود في آية الكرسي<sup>(۱)</sup> من إحاطة الملك.

وحيث قُصد أمر آخر لم يذكر الموصول إلا مرة واحدة إشارة إلى قصد الجنس وللإهتمام بما هو المقصود في تلك الآية. ألا ترى في سورة الرحمن<sup>(٣)</sup> المقصود منها علو قدرة الله تعالى وعلمه وشأنه وكونه مسؤولاً ولم يقصد السائلين<sup>(٤)</sup> ».

غير أن هذا واحد من الأسباب التي تدعو إلى تكرار الاسم الموصول وليس هو السبب الوحيد. وهناك أسباب أخرى للتكرار منها:

<sup>(</sup>١) يعني قوله تعالى ﴿ أَلاَ إِنَ لِلَّهِ مَن فِ ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِ ٱلأَرْضِ وَمَا يَتَبِعُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ شُرَكَاءً إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴿ إِلَى اللَّهِ مُرَكَاءً إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ [يونس].

<sup>(</sup>٢) يعنى قوله تعالى ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن فِي ﴾ [البقرة].

<sup>(</sup>٣) يعني قوله تعالى ﴿ يَسْتَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴿ الرحمن].

<sup>(</sup>٤) البرهان ٤/ ٧٣-٤٧.

أنه إذا كان الموطن دالاً على التفصيل والإحاطة كرر الاسم الموصول، بخلاف ما إذا كان الكلام مجملاً غير مفصل، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَلُنِتِثُهُم بِمَا عَمِلُوّاً أَحْصَلُهُ اللّهُ وَنَسُوهٌ وَاللّهُ عَلَى قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَلُنِتِثُهُم بِمَا عَمِلُوّاً أَحْصَلُهُ اللّهُ وَنَسُوهٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ فَي أَلَمَ تَرَأَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجُوى ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُم وَلاَ أَدَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمُ يُنتِئَهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيمَةً إِنّا اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِلَا المجادلة].

فكرر (ما) قائلاً: (يعلم ما في السماوات وما في الأرض) وذلك لأن الموطن موطن إحاطة وتفصيل، بخلاف قول تعالى: ﴿ قُلْ كُفُن لِأَن الموطن موطن إحاطة وتفصيل، بخلاف قول تعالى: ﴿ قُلْ كُفُن لِأَلَّهِ بَدِّنِي وَبَيْنَكُمُ مَا مِنْ مَا فِ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْلَائِينَ ءَامَنُواْ بِالْبَطِلِ وَكَفَرُواْ بِاللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وأنت تحس الفرق واضحاً بين الموطنين والسياقين، فإن في آية المجادلة من ذكر لسعة علم الله وشموله وإحاطته بالجزئيات والتفصيلات ماليس في آية العنكبوت، فقد ذكر في آية المجادلة أنه لايند عنه شيء ولا يغيب عنه مجلس قل أو كثر، ثم ينبىء الله أهله بكل ما قالوا وما تناجوا به، أحصاه الله ونسوه وهو بكل شيء عليم. فأنت ترى في آية المجادلة من التفصيل ما ليس في آية العنكبوت. فلما فصل في آية المجادلة أعاد ذكر (ما) ولما أجمل في العنكبوت أجمل في ذكر الموصول فلم يعد ذكره.

ومن ذلك قول تعالى: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلنَّرَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الل

ونحوه قوله تعالى: ﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَدُ فِ اَلْآخِرَةً وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبأ].

فالتفصيل في هاتين الآيتين واضح، ولذا كرر الاسم الموصول بخلاف قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا التَّهَ كُلُّ لَهُ وَلَدُأْ سُبُحَلْنَهُ بَلِ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَهُ قَالِنُونَ ﴿ وَقَالُوا التَّهَ كُلُّ لَهُ وَلَا أَسُبُحَلْنَهُ بَلِ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَهُ قَالِنُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَةِ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَةِ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَةِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَوَةِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَا لَهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فَي اللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَلَّهُ مُنْ إِلَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَالْمُوالِقُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَنُوْتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا وَظِلَالُهُم اِلْفُدُوِّ وَٱلْاَصَالِ ﴾ [الرعد] فلم يكرر الموصول في حين قال: ﴿ أَلَمْ تَرَأَتُ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَنُوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرٌ مِن ٱلنَّاسِ ﴿ فَهِ السَّمَنُونِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ

فكرر (من) ههنا بخلاف الآية الأولى. ومقام التفصيل واضح في آية الحج، فقد ذكر الشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثيراً من الناس بخلاف آية الرعد. ففي مقام التفصيل كرر وفصل وفي مقام الإجمال أجمل وأوجز.

وقد يكون إعادة ذكر الموصول لأمر آخر وهو ذكر أمر يتعلق بصلته، فمن الملاحظ في القرآن الكريم أنه إذا كرر الاسم الموصول فقال: (ما في السماوات وما في الأرض) فإنه يريد أن يخص أهل الأرض بذكر أمر من الأمور، وإذا لم يكرر (ما) فإنه لايريد أن يذكرهم بأمر خاص بهم. ويتضح هذا في آيات التسبيح عاصة نحو قوله تعالى: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْ

فحيث كرر (ما) في آيات التسبيح فإنه ذكر أهل الأرض بعدها، وحيث أجمل لم يذكرهم. وإليك أمثلة على ذلك:

قال تعالى في (سورة الحديد): ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَرْبِيرُ ٱلْمَكِيمُ ۞ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَاكِمُ وَٱلْبَاطِنَّ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۞ [الحديد]. وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ [الحديد].

وقال في (سورة الحشر): ﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضُ وَهُوَ اَلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا اللللَّلْمُلْمُ الللللَّا

فأنت ترى أنه في آيات الحديد لم يعقب التسبيح بالكلام على أهل الأرض، بخلاف آية الحشر فقد قال بعدها: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ... ﴿ ويستمر في ذكر أحوالهم.

ويدلك على ذلك أنه في آخر سورة الحشر لم يكرر (ما) حين لم يذكر شيئاً عن أهل الأرض بعد الآية، فقد قال: ﴿ هُوَ اللّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ يُسْيَحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ الحشر]. فكرر في أول السورة وأجمل في آخرها لما ذكرناه والله أعلم.

ونحوه ما جاء في سورة الصف، قال تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِلَهِ مَا فِي اَلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَهُو اَلْعَزِيزُ اَلْحَكِيمُ ۞ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُونَ فَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِينَ يُقَانِتُلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَلَا كَأَنَّهُ مَ عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِينَ يُقَانِتُلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَلَا كَأَنَّهُ مَ عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِينَ يُقَانِتُلُونَ فَي سَبِيلِهِ عَلَا كَأَنَّهُ مَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

ويمضي في الكلام على أهل الأرض فكرر (ما) لأنه خص أهل الأرض الأرض فكرر (ما) لأنه خص أهل الأرض بعدها بالذكر، ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ بِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْمَالِكِ الْقُدُوسِ الْمَالِكِ الْقَدُوسِ الْمَالِكِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْلُّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَهُ اللَّذِى خَلَقَكُمُ فِينَكُمْ صَافِي السَّمَاوَنُ وَمِنكُمْ مُّؤْمِنٌ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ فَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَهُ اللَّذِى خَلَقَكُمُ فِي الْكَلامِ على أهل الأرض.
[التغابن]. ويمضي في الكلام على أهل الأرض.

فكل موطن كرر فيه (ما) أعقبه بالكلام على أهل الأرض. في حين قال في سورة النور: ﴿ أَلَمْ تَسَرُ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُمْ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَلَقَىْتُ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَنَهُ وَتَسْبِيحَةٌ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ فَي وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ . . . ﴿ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّ

فلم يكرر (من) إذ لم يعقب التسبيح بالكلام على أهل الأرض (١٠). ونكتفي بهذه النماذج وإلا فإن الأمر يطول ويطول.

ثم نأتي إلى القسم الثاني: وهو ما ذكر في موطن ولم يذكر في موطن آخر يبدو شبيها به، وليس عدم ذكره من باب الحذف لنرى كيف يكون الكلام المعجز، لنرى كيف تكون الصياغة العجيبة في فن القول والتعبير. لنرى الكلام الذي قالت فيه الجن حين سمعته: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ إِنَّا الْمَعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا اللَّهُ الرُّسُدِ فَعَامَنَا بِهِ عَلَى الرُّسُدِ فَعَامَنَا بِهِ عَلَى الرُّسُدِ فَعَامَنَا بِهِ عَلَى الرُّسُدِ فَعَامَنَا بِهِ عَلَى الرُّسُدِ فَعَامَنَا اللَّهِ وَلَى نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴿ إِنَّا سَمِعَتُه عَلَى اللَّهُ الرُّسُدِ قَالَتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

# القسم الثاني:

وهو أن يذكر في موطن ما لا يذكره في موطن آخر يبدو شبيهاً به، وليس عدم ذكره من باب الحذف، وإنما هو قد يزيد لفظاً أو أكثر مراعاة لما يقتضيه السياق أو يستدعيه المقام.

فقد يزيد حرفاً في مكان ولايذكره في مكان آخر حسبما يقتضيه موطن الكلام. فمن ذلك قوله تعالى:

﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمْدَ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُرَ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنَتِ ثُمَّ هُمْ يَصِّدِ فُونَ شِ﴾[الأنعام].

رقوله:

﴿ قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنْكُمْ عَذَابُ اللهِ بَغْتَةً أَوْجَهْرَةً هَلْ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾ [الأنعام].

فأنت ترى أنه قال مرة: (أرأيتم) ومرة أخرى: (أرأيتكم) بزيادة الكاف. وهذه الزيادة إنما تكون لغرض توكيد الخطاب، وذلك كأن يكون المخاطب غافلاً أو يكون الأمر يوجب زيادة التنبيه. وإنما فرق بين الخطابين ههنا لسببين والله أعلم:

<sup>(</sup>١) انظر: معانى النحو ـ الاسم الموصول.

الأول: أنه قال في الآية الأولى: ﴿ أَرَمَيْتُمْ إِنَّ أَخَذَ اللَّهُ سَمَّكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَّمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَ ﴾ فاحتاجوا بعد إلى زيادة في التنبيه والخطاب، وذلك أنّ فاقد السمع والبصر والمختوم على قلبه به حاجة إلى زيادة خطاب وتنبيه أكثر من السّويِّ فقال فيما بعد: (أرأيتكم).

والسبب الثاني: أن الآية الثانية أشد من الآية الأولى تنكيلاً وعذاباً، فإن فيها عذاب الله الذي هو أشد من أخذ السمع والبصر، فاحتاج الموقف إلى تنبيه أكثر وزيادة حذر وحيطة فجاء بكاف الخطاب.

وقد تقول: ولِمَ قال تعالى في سورة يونس: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمُ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَا بُهُ بَيَنَا أَوْ اللهُ اللهُ

والحقيقة أن الموقف مختلف والسياق غير متفق. فإنه لا ينبغي أن ينظر إلى الآيات مجردة، بل تؤخذ في مواطنها وسياقها، وهكذا ينبغي أن ينظر إلى كل نص أدبي، فإن اللغة ليست جملاً مفردة بل هي مواقف ومواطن، وقد تصلح جملة في موطن ولا تصلح في موطن آخر.

وإليك إيضاح الفرق بين الآيتين:

قال تعالى في سورة الأنعام:

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايِنتِنَا صُمُّ وَبُكُمُّ فِي الظُّلُمَنَةِ مَن يَشَا إِللَّهُ يُضَلِلَهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلَهُ عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ فَ قُلُ أَرَءَيْتَكُمُ إِنَّ أَتَنكُمُ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَذَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدُ صَلْدِقِينَ ﴾ [الأنعام].

فأنت ترى أنه وصف الذين كذبوا بآيات الله بالصمم والبكم وأنهم في الظلمات فاحتاجوا إلى زيادة تنبيه وخطاب ليسمعوا وليعوا. وهذا شبيه بالموقف الذي سبق أن ذكرناه آنفاً في قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرْءَيَتُمْ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمَّعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَنَ ﴾ [الأنعام] بخلاف سورة يونس التي ليس فيها هذا الأمر. جاء في

(البرهان): « وأما أرأيتك فقد وقعت هذه اللفظة في سورة الأنعام في موضعين وغيرها وليس لها في العربية نظير، لأنه جمع فيها بين علامتي خطاب وهما التاء والكاف. والتاء اسم بخلاف الكاف، فإنها عند البصريين حرف يفيد الخطاب، والجمع بينهما يدل على أن ذلك تنبيها (كذا) على مبناها عليه من مرتبة وهوذكر الاستبعاد بالهلاك، وليس فيما سواها ما يدل على ذلك فاكتفى بخطاب واحد.

قال أبو جعفر بن الزبير: « الإتيان بأداة الخطاب بعد الضمير المفيد لذلك تأكيد باستحكام غفلته، كما تحرك النائم باليد والمفرط الغفلة باليد واللسان، ولهذا حذفت الكاف في آية يونس[٥٠] لأنه لم يتقدمها قبلها ذكر صمم ولا بكم يوجب تأكيد الخطاب، وقد تقدم قبلها قوله: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمَعَ وَٱلْأَبْصَدَر ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ

إلى ما بعدهن فحصل تحريكهم وتنبيههم بما لم يبق بعد إلا التذكير بعذابهم» انتهى (١) ومثل هذا الذكر والحذف قوله تعالى:

﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّوكَ فِى إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ \* أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۚ إِنَّ هَكَانَتُمْ هَتُؤُلَآ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمُ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران].

### وقوله:

﴿ وَلَا تَجْدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَغْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَّانًا آفِيمًا ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ ٱللَّهُ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجُدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَم مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴿ ﴾ [النساء].

فذكر (ها) التنبيه قبل الضمير وقبل اسم الإشارة في آية آل عمران: (ها أنتم هؤلاء) لأنه أراد أن يقرعهم ويزيد في تنبيههم ولومهم لأنهم جادلوا بالباطل وهم يعلمون، فكرر التنبيه مرة قبل الضمير ومرة قبل اسم الإشارة فقال: (ها

<sup>(</sup>١) البرهان ١٥١/٤-١٥٢.

أنتم هؤلاء حاججتم)، وكذلك في آية النساء فقد كرر تنبيههم ولومهم ليتعظوا فلا يقفوا مثل هذا الموقف وأنت ترى أن الموقف يتطلب الزيادة في تنبيههم ووعظهم، بخلاف قوله تعالى مثلاً: (ها أنتم أولاء تحبونهم) فإن الموقف لا يحتاج إلى زيادة في التنبيه واللوم، فإنه خطاب للمؤمنين. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَخِدُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُواْ مَا بَدَتِ الْبَغْضَاةُ مِن أَفَوَهِهِمُ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ فَدَّ بَيْنَا لَكُمُ الْلَايَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ مَا بَدَتِ الْبَغْضَاةُ مِن وَلَا يَعْبُونَكُمْ وَمُونِكُمْ وَمُا تَعْبُونَ مَا كَبُرُ فَدَ بَيْنَا لَكُمُ الْلَايَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ هَا مَلَا مَا لَا مَا لَا مَا لَا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ وَلَا يَعْبُونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِئْبِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظُ فَيْ ﴾ [آل عمران].

فأنت ترى أن الموقف مختلف عما في الآيتين السابقتين، وهوليس موقف تقريع ولوم كما كان ثُمّ.

وقد لا يحتاج الموقف إلى التنبيه فلا يذكره، وذلك نحو قوله تعالى على لسان موسى عليه السلام مخاطباً ربه: ﴿ ﴿ وَمَاۤ أَعۡجَلَكَ عَن قَوۡمِكَ يَنمُوسَىٰ ﴿ مَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴿ ﴾ [طه].

فلم يأت بالتنبيه لأنهم غير حاضرين.

فأنت ترى أن التنبيه أتى به في المكان المناسب بالقدر الذي يحتاج إليه. فقد يكرر أو لا يكرر أو لا يذكر التنبيه بحسب الحاجة إليه (١).

ومن ذكر التنبيه وعدمه قوله تعالى:

﴿ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّن بَعْدِهِ ۗ ١٠٠ [آل عمران].

وقوله: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴿ إِلَّهِ الْبَقِّرة ].

فلم يجيء بـ (ها) التنبيه في الموطنين في حين قال:

﴿ أَمَّنَ هَلَا الَّذِى هُوَ جُندُ لَكُرَ يَنصُرُكُم مِن دُونِ الرَّحْمَنَ إِنِ الْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴿ أَمَّنَ هَلَا الَّذِي يَرَنُقُكُمْ إِنَّ أَمْسَكَ رِنْقَكُمْ بَلَ لَجُواْ فِ عُتُوٍّ وَنُفُورٍ ۞﴾[المُلك].

<sup>(</sup>١) انظر معانى النحو باب أسماء الإشارة.

فجاء بـ (ها) التنبيه. وسبب ذلك ـ والله أعلم ـ أن التحدي في الآيتين الأخيرتين أشد وأقوى، وهو واضح من السياق. فالآية الأولى خطاب للمؤمنين. قال تعالى: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُّواْمِن حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللّهِ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ فِي إِن يَنصُرُكُمُ ٱللهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلّذِى يَنصُرُكُم مِن بَعْدِهِ وَعَلَى ٱللّهِ فَلَيتَوكِّلِينَ فِي إِن يَعْدِهِ وَعَلَى اللّهِ فَلَيتَوكِّلِينَ فِي إِن يَعْدِهِ وَعَلَى اللّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَغَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلّذِى يَنصُرُكُم مِن بَعْدِهِ وَعَلَى اللّهِ فَلَيتَوكُلُولُ الْمُؤْمِنُونَ فِي اللّهُ عَمِران].

وآية سورة المُلك في الكلام على الكافرين وهو في سياق التخويف من قدرة الله وبطشه قال تعالى: ﴿ ءَأَمِنهُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ مَ تَمُورُ ۞ أَمَنتُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ تَمُورُ ۞ أَمَ أَمِنتُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ۞ وَلَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ۞ . . . . أَمَّنْ هَذَا ٱلَّذِي هُو جُندُ لَكُمْ يَنصُرُكُم مِن دُونِ ٱلرَّمْنَ إِن ٱلكَفِرُونَ إِلَّا فِ عَرُودٍ ۞ أَمَنْ هَذَا ٱلَّذِي يَرَزُقُكُم إِن أَمْسَكَ رِزْقَامُ مِل لَجُوا فِ عُتُو وَنُفُودٍ ۞ [المُلك].

فالسياق والجو مختلف في الآيتين، فالأولى مقام رحمة ومسح على جراح المؤمنين ومقام عفو ومغفرة بعد معركة أحد. وأما الثانية فمقام ترهيب وإنذار وتخويف وتحذير فجاء بـ (ها) التنبيه زيادة في التحذير والتنبيه وهو ما يقتضيه المقام.

وقد تقول: ولم قال في آية الكرسي: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَفَعُ عِندُهُۥ إِلَّا بِإِذْنِهِ عِندُهُۥ إِلَّا بِإِذْنِهِ عِندَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَندَهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَندُهُ اللَّهُ عَندُ لَكُورُ مِن دُونِ ٱلرِّمْنَ هَلَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُو إِنّ أَمْسَكَ رِزْقَلُمُ . . . . ﴿ المُلك ] فذكر التنبيه، والمقامان متشابهان؟

والحق أن المقامين مختلفان وليسا متشابهين، وذلك أن آيات سورة المُلك في خطاب الكافرين ـ كما ذكرنا ـ وليس كذلك سياق آية الكرسي.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن مقام آية الكرسي مقام شفاعة، ومقام آية الملك مقام نصر ورزق، ومقام الشفيع يختلف عن موقف الناصر.

فقد قدال في آية الكرسي: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا وَالسَّفِ عِندُهُ وَ إِلَّا وَالسَّفِيعِ طَالب حاجة مرتبِ قضاءها عالم بأن الأمر بيد من هو أعلى منه، فهو متلطف بسؤاله في

حين قال في سورة الملك: ﴿ أَمَّنَ هَلَا ٱلَّذِى هُوَ جُندُ لَكُرَ يَنصُرُكُم مِن دُونِ ٱلرَّمَنَ فَلَا الَّذِى يَرُنُقُكُو إِنَ آمَسَكَ رِزْقَامُ بَل لَجُواْ فِ عُتُو وَنَفُودٍ ﴿ إِللَّمَلُكَ] وهذا كما ترى موقف نذ وليس موقف شفيع. فالناصر من دون الرحمن والرازق إن أمسك الرحمن رزقه لا يكون إلاّ نذا لله سبحانه، تعالى الله عن الند، ولا يمكن أن يكون هذا لغير الله. ولذا سأل رب العزة قائلاً: من هذا الناصر الرازق من دوني؟ فزاد التنبيه. هذا علاوة على ما في هذا من السخرية من إله لا يعرفه رب العالمين!!.

فأنت ترى أن السياق في آية الملك يقتضي زيادة التنبيه، بخلاف آية البقرة. فما أعظم هذا الكلام وأجله!

ومن هذا الباب قوله تعالى في سورة الصافات على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَاذَا تَعْبُدُونَ ﴾ [السلام: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَاذَا تَعْبُدُونَ ﴾ [الصافات].

وقوله في سورة الشعراء على لسانه أيضاً : ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِنْرَهِيمَ شَ إِذْ قَالَ لِإِنْهِيمَ ﴾ [الشعراء]. لِإَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَاكُما فَنَظَلُ لَمَا عَكِفِينَ ۞ [الشعراء].

فقال في الآية الأولى: (ماذا تعبدون) وقال في الثانية: (ما تعبدون).

وهناك فرق بين (ما) و (ماذا) في الاستفهام، فإن في (ماذا) قوة ومبالغة في الإستفهام ليست في (ما)، ففي قولك (ماذا فعلت؟) قوة ليست في (ما فعلت؟) ومن ولعل ذلك يعود إلى زيادة حروفها. ويدل على ذلك الاستعمال القرآني (١) ومن ذلك ما جاء في الآيتين اللتين ذكرناهما. فإنه إنما جاء في الآية الأولى بـ (ماذا) وفي الثانية بـ (ما) لأن الأولى في موقف تحدّ ظاهر ومجابهة قوية، بخلاف الثانية، يدلك على ذلك السياق.

فإن المقام في الأولى ليس مقام استفهام وإنما هو مقام تقريع، ولذلك لم يجيبوه عن سؤاله بل مضى يقرعهم بقوله: ﴿ أَيِفَكًا ءَالِهَةُ دُونَ اللَّهِ نُرِيدُونَ اللَّهِ الصافات].

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا: (معاني النحو) باب الاستفهام.

وأما في الثانية فهو في مقام استفهام المحاجَّة إذ قال لهم: ما تعبدون؟

فأجابوه: نعبد أصناماً فنظل لها عاكفين.

فسألهم: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ١٠ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ١٠ [الشعراء].

فأجابوه قائلين: ﴿ قَالُواْ بَلِّ وَجَدَّنَّا ءَابَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ١٠٠٠ [ الشعراء].

فأنت ترى أن المقام مقام محاجّة بخلاف الآية الأولى فإنه مقام تحدّ وتقريع ومجابهة.

ويوضح ذلك نهاية القصتين.

فَهِي آية الشعراء قال: ﴿ قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُثْتُمْ تَعْبُدُونَ ۞ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ۞ فَإِبَّآؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ۞ فَإِبَّآؤُكُمُ الشعراء \_ ومابعدها].

وأما في آية الصافات فانتهى السياق بتحطيم الأصنام وتحريقه بالنار.

﴿ فَرَاعَ إِلَى الهَنِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا لَكُرُ لَا نَنطِقُونَ ۞ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْمَدِينِ ۞ . . . وما بعدها ﴾ [الصافات] .

فثمة فرق كبير بين النهايتين وبين السياقين. فجاء في مقام المجابهة وشدة التحدي بـ (ماذا) دون المقام الآخر الذي جاء فيه بـ (ما).

جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «للسائل أن يسأل عن زيادة (ذا) في قوله في الصافات (ماذا تعبدون) وإخلاء ما في الشعراء منها.

والجواب أن يقال: إنَّ قوله (ما تعبدون) معناه: أي شيء تعبدون؟

وقوله: (ماذا تعبدون) في كلام العرب على وجهين:

أحدها: أن تكون (ما) وحدها اسماً و (ذا) بمعنى الذي، والمعنى: ما الذي تعبدون. و (تعبدون) صلة لها.

والآخر أن تكون (ما) مع (ذا) اسماً واحداً بمعنى: أي شيء. وهو في الحالتين أبلغ من (ما) وحدها إذا قيل: ما تفعل؟ و (ما تعبدون) في سورة الشعراء إخبار عن تنبيهه لهم، لأنهم أجروا مقاله مجرى مقال المستفهم،

فأجابوه وقـالوا: ﴿ قَالُواْ نَعَبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِفِينَ ﴿ فَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ هَلَ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَذَعُونَ ﴿ فَالْواْ نَعَبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِفِينَ ﴿ فَالَ

وأما (ماذا تعبدون)؟ في سورة الصافات فإنها تقريع، وهو حال بعد التنبيه. ولعلمهم بأنه يقصد توبيخهم وتبكيتهم لم يجيبوا كإجابتهم في الأول. ثم أضاف تبكيتاً إلى تبكيت ولم يستدع منه جواباً فقال: ﴿ أَيِفَكُا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَيفَكُا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَيفَكُا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَيفَكُا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَيفَكُمُ بَرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ الصافات].

فلما قصد في الأول التنبيه كانت (ما) كافية. ولما بالغ وقرّع استعمل اللفظ الأبلغ وهو (ماذا) التي إن جعلت (ذا) منها بمعنى (الذي) فهو أبلغ من (ما) وحدها. وإن جُعلا إسماً كان أيضاً أبلغ وأوكد مما إذا خلت من (ذا) »(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ يَوْمَ ثُقَلَبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِ يَقُولُونَ يَكَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا الطَّعْنَا سِادَتَنَا وَكُبُرَآءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلا ﴿ ﴾ [الأحزاب].

فمد (السبيل) في حين قال في الآية الرابعة من السورة نفسها: ﴿ وَٱللَّهُ يَقُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وذلك أن الأولى في كلام أهل النار وهم يصطرخون فيها ويمدون أصواتهم بالبكاء، فجاء بالمدّ، وهو المناسب لمد الصوت بالبكاء ورفعه، بخلاف الآية الثانية.

ومن هذا الباب قوله تعالى:

﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيَّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَلْذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ ١٠٠٠ [هود].

وقوله:

﴿ وَلَمَّاۤ أَن جَآءَتَ رُسُلُنَا لُوطًا سِنَ يَهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرَّعًا وَقَالُواْ لَا تَخَفَ وَلَا تَعَزَنَّ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهَلَكَ إِلَّا أَمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَنْدِينَ ﴿ العنكبوت].

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ٣٣١.

ولم يزد في هود على أن قال: ﴿ وَمِن فَبَـٰلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّكَاتِّ ۞ ﴿ [هود]. فَفُصَّل في عمل السيئات ما لم يفصله في هود.

فلما كان المقام مقام إطالة وتفصيل في سورة العنكبوت ذكر (أنْ) لمناسبة سياق الإطالة والتفصيل بخلاف سورة هود.

ومن ناحية أخرى أن برم لوط بقومه وضيقه بهم في سورة العنكبوت، كان أظهر وأشد مما في سورة هود. كما يبدو أن ترقب لوط للخلاص من قومه في سياق العنكبوت كان أظهر مما في هود. يدل على ذلك عدة مواضع في القصة:

منها قوله في سورة العنكبوت : ﴿ وَلَمَّاۤ أَن جَآءَتُ رُسُلُنَالُوطَاسِتِ، بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَثَالُواْ لَا تَخَفَ وَلَا تَحَزَنُ ۚ إِنَّا مُنَجُّوكِ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتُ مِنَ الْعَنْكِينِ ﴾ [العنكبوت].

في حين قال في هود: ﴿ وَلَمَّاجَآءَتْ رُسُلْنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَاذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﷺ [هود].

فزاد في آية العنكبوت قوله: ﴿ وَقَالُواْ لَا تَخَفُّ وَلَا تَحَزَّنُ ۚ إِنَّا مُنَجُّوكَ...﴾.

ومنها دعاؤه ربه أن ينصره على قومه بعدما كذبوه وتعجلوا العذاب قائلين: ﴿ اَنْتِنَا بِعَذَابِ اللّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلْدِقِينَ ﴿ العنكبوت] فقال ﴿ قَالَ رَبِّ انصُرْفِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ ﴿ العنكبوت] وليس الأمر كذلك في هود، فإنهم لم يصرحوا بتكذيبه ولم يدع لنفسه بالنصر. ومنها التصريح بلفظ التنجية ومجيء

الفرج في سورة العنكبوت مرتين، مرة مع سيدنا إبراهيم إذ قال ملائكة الله له في لوط: ﴿ لَنُنَجِينَنَمُ وَأَهَلَهُ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ كَانَتُ مِنَ ٱلْعَنِمِينَ ﴿ لَنَنْجَوِكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكُ ﴿ العنكبوت] ولم يرد مثل لوط نفسه، إذ قالوا له: ﴿ إِنَّا مُنَجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ ﴿ العنكبوت] ولم يرد مثل ذلك في هود.

ولذا حسن ذكر (أَنْ) في العنكبوت دون هود مراعاة للتبسط في ذكر القصة والإفاضة فيها، وللدلالة على استطالة الوقت وطول الترقب والانتظار، وهو تعبير في غاية الجمال.

وشبيه بهذه الزيادة للانتظار والترقب قوله تعالى في سورة يوسف: ﴿ فَلَمَّا أَن جَاءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْقَنهُ عَلَى وَجْهِهِ مِ فَأَرْتَدَّ بَصِيرًا ﴿ فَلَمَّا أَن

فزاد (أن) بعد (لما) وذلك لمناسبة حالة الإنتظار والترقب التي كان يمر بها نبي الله يعقوب، فقد كان شديد اللهفة على رؤية ولده. ومن المعلوم أن الشخص في مثل هذه الحال يستطيل كل لحظة تمر به، ففصل بين (لما) ومجيء البشير وباعد بينهما إشارة إلى الشعور باستطالة الوقت وطول الانتظار. ولا يؤدي اتصال (لما) بالشرط ما يؤديه هذا الفصل الجميل.

جاء في (معترك الأقران): "فإن قلت: إن قوله تعالى: (فلما أن جاء البشير) لم يقع فيه تكرار فَلِمَ زِيدَ (أن) ولم يأت على الأصل،؟

قلت: لما كان مجيء البشير إلى يعقوب عليه السلام بعد طول الزمن وتباعد المدة، ناسب ذلك زيادة (أن) لما في مقتضى وضعها من التراخي»(١).

وذكر مصطفى صادق الرافعي أن المراد بذلك: «تصوير الفصل الذي كان بين قيام البشير بقميص يوسف، وبين مجيئه لبعد ما كان بين يوسف وأبيه عليهما السلام، وأن ذلك كأنه كان منتظراً بقلق واضطراب، تؤكدهما وتصف الطرب لمقدمه واستقراره غنة هذه النون في الكلمة الفاصلة وهي: (أن) في قوله: أن جاء»(٢).

<sup>(</sup>١) معترك الأقران ٣/ ٣٥٩ وانظر ملاك التأويل ٢/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ٢٦٣.

ونحو ذلك قوله تعالى في موسى عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا أَنَّ الْاَدَانَ يَبْطِشَ بِاللَّهِ هُوَ عَدُولًا لَهُمَا قَالَ يَنعُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلنِي كَمَا قَنلْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ ... ﴿ فَلَهُ اللَّهِ القصص] فزاد (أن) بعد (لما) وذلك أن موسى لم يكن مندفعاً للبطش بالقبطي في هذه المرة فزاد (أن) للدلالة على التريث والتمهل، وفصل بين (لما) والفعل للدلالة على الفاصل في الزمن وعدم الاندفاع، بخلاف المرة الأولى التي اندفع فيها فجأة لنصرة صاحبه، ألا ترى كيف قال في المرة الأولى: ﴿ فَاسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَيْمِهِ عَلَى اللهِ الدالة على التعقيب وعدم المهلة بين الاستغاثة والطعنة (فاستغاثه، فوكزه، فقضى عليه).

ومما يدلك على تمهله وعدم اندفاعه في المرة الثانية تعنيفه لصاحبه قائلاً: ﴿ إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُّبِينٌ ﴿ القصص] حتى ظن صاحبه أنه ينوي البطش به بدلاً من عدوه فقال له: ﴿ يَنْمُوسَى ٓ أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ ۗ ﴿ القصص]. فزاد (أن) للدلالة على ذاك.

وهذا نظير ما قبله كما هو واضح.

وقد يزيد كلمة أو أكثر في موضع، ولايذكرها في موضع آخر، كل ذلك حسبما يقتضيه المعنى والسياق.

فمن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَعَ ءَابَ آؤُكُم مِنَ النِسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّـهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَآءَ سَكِيدًا ﴿ وَلَا نَنكِمُ النساء].

وقوليه:

﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلرِّنَيُّ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ١٠٠٠ [الإسراء].

فقد زاد قوله: (ومقتاً) في آية النساء وذلك أن «متزوج امرأة أبيه فاعل رذيلة يمقت فاعلها ويشنأ وتستخسه الطباع السليمة، فوصفت فعلته بالمقت، وساوت الزنى فيما وراء ذلك»(١).

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/٢٠٠.

ومن ذلك قولمة تعالى:

﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِعَانِهِ وَيُدِّخِلَهُ جَنَّتِ بَعْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [التغابن].

### وقولمه:

﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَلِمَا يُدْخِلْهُ جَنَّنتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَثْهَرُ ١

فقد زاد في التغابن قوله: (ويكفر عن سيئاته) دون الطلاق وذلك أن آية التغابن خطاب للكافرين وقد دعاهم إلى الإيمان فقال: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبَعَثُوا قُلُ لَكُن وَرَقِي لَنْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَنُنبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴿ فَكَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَ النّورِ ٱلّذِي آنزَلْناً وَاللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خِيرٌ ﴾ [التغابن].

ثم قال: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِيحًا يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَالِهِ وَآلِكُ [التغابن].

وأما آية الطلاق فهي خطاب للمؤمنين وقد دعاهم إلى التقوى فقال: ﴿ فَاتَقَوُا اللَّهُ يَتَأْوُلِى ٱلْأَلْبَكِ ٱللَّهِ اللَّهُ ۗ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا ﴿ فَأَتَّقُواْ الطلاق].

ثم قال: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ وَيَعْمَلْ صَلِحًا يُدْخِلَّهُ جَنَّاتٍ. . . ١٠ [الطلاق].

فكان ذكر تكفير السيئات مع الكافرين الذين هم في معصية مستديمة وسيئاتهم غير منقطعة أولى من ذكرها مع المؤمنين.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحَيِّرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِيَ أُذُنَيْهِ وَقُرَّ فَبَشِرْهُ بِعَدَابٍ اللهِ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ وَقُرَّ فَبَشِرْهُ بِعَدَابٍ اللهِ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّ

## وقولمه:

﴿ وَيْلُ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَشِيرٍ ۞ يَسْمَعُ ءَايَنتِ ٱللَّهِ تُنْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكَمِّراً كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا فَبَيْرَهُ بِعَدَابٍ أَلِيمِ ۞﴾[الجاثية].

فقد زاد في آية لقمان قوله: (كأنّ في أذنيه وقراً) دون آية الجاثية، وذلك «أن آية الجاثية أينتِ اللهِ تُنلّل وذلك «أن آية الجاثية لما تقدم فيها قوله: ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَّاكٍ آثِيمٍ ﴿ كَيْلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ آثِيمٍ ﴿ كَيْلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ آثِيمٍ ﴿ كَيْلُ لَكُلِّ أَفَّاكٍ آثِيمٍ ﴿ كَيْلُ لَكُلُّ اللّٰهِ تُنلّلُ

عَلَيْهِ ثُمَّ ﴾ [الجاثية] فوصفه بسماع آيات الله لم يكن ليطابقه ذكر الوقر في الأذن لأنه قد ذكر سماعه الآيات. والوقر مانع من السماع فلم يناسب الإعلام بالسماع ذكر الوقر المانع منه...

ولما لم يقع ذكر سماع الآيات في آية لقمان وتقدم ذكر المشار السبه بقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِعَنْيرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً ﴿ فَي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللِّهُ اللْ

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ الْمُبِينُ ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولِنَا ٱلْبَلَغُ الْمُبِينُ ﴿ وَالْمَائِدَةِ].

وقولـه:

﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ ۞﴾ [التغابن].

فزاد في الآية الأولى قوله: (واحذروا) وقوله: (فاعلموا) مع اتحاد ما تضمنته الآيتان فيما سوى ذلك.

وسبب ذلك والله أعلم أن آية المائدة سبقها الأمر باجتناب الخمر وما ذكر معها من المحرمات وما تجرّه عليهم هذه المحرمات من شرور فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَتْرُ وَٱلْمَابُ وَٱلْأَنْكُمُ وَجَسُّ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ۞ إِنَّمَا يُربِدُ ٱلشَّيْطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَعَنِ ٱلصَّلُوةَ فَهَلَ أَنْهُمُ مُنتَهُونَ ۞ [المائدة].

فناسب ذلك ذكر هذه الزيادة لتأكيد التحذير.

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢/ ٧٨٩-٧٩٠.

« وأما آية التغابن فلم يرد قبلها ما يستدعي هذا التأكيد، ألا ترى الوارد فيها من قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِن بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ مَن قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِن بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ شَيْءٍ عَلِيمٌ شَيْءٍ عَلِيمٌ التعابن] فلما لم يرد هنا نهي عن محرّم متأكد التحريم... لم يرد هنا من الزيادة المحرزة لمعنى التأكيد ما ورد هناك. فجاء كل على ما يجب ويناسب. وليس عكس الوارد بمناسب »(١).

وقد يزيد الجار والمجرور في موضع ولا يذكر نحوه في موضع آخر، فمن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى:

﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ۚ بَل كَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ فَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالًا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ م

﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللّهِ شَيْعًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهَلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْكِمَ وَأُمْكُمُ وَمَن فِ ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [المائدة].

فزاد (لكم) في آية الفتح ولم يذكر مثل ذلك في المائدة. والسبب أن الخطاب في سورة الفتح مختص بالمخلّفين من الأعراب قال تعالى: ﴿ سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلِّفُونَ مِنَ الأَعْرَابِ شَعَلَتْنَا آمَوَلُنَا وَآهَلُونَا فَاسْتَغْفِر لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِى قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهِ شَيْتًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ﴾[الفتح].

فلما كان الخطاب مختصاً بهؤلاء زاد (لكم) لأن الخطاب موجه إليهم.

أما في سورة المائدة فالخطاب عام، وليس خاصاً بجماعة معينين قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّهِ عَالَى اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ اَبْنُ مَرْيَمٌ قُلُ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْرَى مَرْيَهُمَ وَأُمْكُمُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ سَيْعًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْرَى مَرْيَهُمَ وَأُمْكُمُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ سَيْعًا إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ألا ترى إلى قوله تعالى: (ومن في الأرض جميعاً) كيف عم أهل الأرض فلم يحسن أن يذكر (لكم) بل جاء الخطاب عاماً. جاء في (درة التنزيل) عن سبب ذكر (لكم) في (الفتح) وعدم ذكرها في (المائدة) قوله: إن آية سورة الفتح

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/ ٢٧٤-٢٧٥.

«نزلت في قوم تخلفوا عن رسول الله ﷺ من غير عذر وتأخروا عن الجهاد وقالوا: شغلتنا أموالنا وأهلونا، ثم سألوه ﷺ أن يستغفر لهم، يكتمون بذلك نفاقهم ويظهرون وفاقهم وقصدهم إستمالته كيلا تضرهم عداوته فقال عزوجل:

﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْتًا إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ﴾ [الفتح] فلما كان في قوم مخصوصين احتيج إلى (لكم) للتبيين.

فأما في هذه السورة [يعني سورة المائدة] فإنها لم تنزل لفريق مخصوص دون فريق بل عم بها. دليله أن أراد أن يهلك المسيح بن مريم وأمه ومن في الأرض جميعاً. فلما سيقت الآية إلى العموم لم يَحتج إلى (لكم) التي للخصوص »(١). ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَمَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرِ شَا﴾ [العنكبوت].

### وقولىه:

﴿ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَالَكُم مِّن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ الشورى].

زاد في آية (العنكبوت): (ولا في السماء)(٢) وذلك أن الكلام فيها في سياق تكذيب الأمم لرسلها بدءاً من نوح إلى إبراهيم إلى لوط إلى شعيب وغيرهم، وما حاق بهذه الأمم من العذاب والعقوبات، بخلاف آية الشورى فإنها وردت في سياق ما يصيب الإنسان من مصائب قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِما كُسَبَتُ اللَّهُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ فَي وَمَا أَستُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ . . في [الشورى].

فلمّا كان الكلام في العنكبوت في سياق تكذيب الأنبياء ومحاربة الرسل ومعاقبة الله لهؤلاء الأقوام، كان من المناسب أن يزيد لهم في

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٩٤ وانظر ٤٤٣، البرهان للكرماني ٤٣٩، ملاك التأويل ١/٢٤٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) في هذه الآية إعجاز علمي إذ إن فيها إشارة إلى أنهم سيصعدون في السماء وأنه سيكون لهم فيها شأن ومع ذلك فهم غير معجزين في السماء كما أنهم غير معجزين في الأرض. وإلا فأين هم من السماء في ذلك الوقت؟!

القول ويبسط لهم في التحدي ويخبرهم أنهم ضعفاء حتى لو بلغوا السماء وصعدوا فيها.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْةُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِِّنْ خُرَجٍ... أَنَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِِّنْ خَرَجٍ... أَنَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِِّنْ حَرَجٍ...

وقولمه:

﴿ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُوًا ﴿ فَعُورًا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا ﴿ فَعُورًا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ كَانَ عَفُواً النَّهَ اللَّهَ كَانَ عَفُواً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُواً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فزاد (منه) في آية المائدة، وذلك أن آية المائدة فيها تفصيل وتبيين لأحكام الوضوء كاملة، بخلاف آية النساء فإنها لم تذكر أحكام الوضوء تفصيلاً. فلما فصّل وبيّن في آية المائدة وزاد في ذكر الأحكام زاد الجار والمجرور (منه) للزيادة في التبيين. قال تعالى في سورة المائدة: ﴿يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمّتُمْ إِلَى الصّلوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيّدِيكُمْ إِلَى الْمَرافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَمْبَيْنُ وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُ يَنكُم مِن الْفَالِطِ أَوْ لَكُمْ بَيْنَ الْفَالِطِ أَوْ لَكُمْ اللهَ الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَايْدِيكُم مِنْ الْفَالْطِ أَوْ لَكُمْ بَيْنَ الْفَالْمِ اللهِ الله المَرْبُونَ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدِيمُ وَلَيْدِيكُم مِنْ عَلَيْكُمْ لَيْدِيدُ الله عَلَيْكُمْ وَلِيدُيمٌ فَا لَيْكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَذَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدُيمٌ فَايَدِيكُم مِنْ عَلَيْحُمْ لَيْكِيدُ لَيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدُيمٌ فَايَدِيكُم عَلَيْكُمْ لَكُونَ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدُيمٌ فِعَمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَيُرْبِيدُ الله لِيدَا المائدة].

وقال في سورة النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ الصَّكَلُوةَ وَٱنتُمْ سُكَوَىٰ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْلَسِلُواْ وَإِن كُننُم مِّرَىٰ أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُ مِّنَكُم مِّنَ الْغَابِطِ أَوْ لَمَسْنُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَاءُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا عَفُورًا ﴿ إِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فأنت ترى أنه حيث كان السياق مجملاً أجمل في الذكر، وحيث كان مفصّلاً مبيناً زاد وبيّن، فوضع كل تعبير في الموضع الذي هو أوفق له. جاء في (البرهان) للكرماني: أنه زاد في آية المائدة (منه) « لأن

المذكور في هذه السورة [يعني النساء] بعض أحكام الوضوء والتيمم فحسن الحذف. والمذكور في المائدة جميع أحكامها فحسن الإثبات والبيان »(١).

ومثل هذه الزيادة للتفصيل ما جاء في قوله تعالى:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِ كِتَنْبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْراً هَأْ شَا﴾ [الحديد].

## وقولىه:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَمَن يُوْمِنَ بِاللّهِ يَهْدِ ﴿ التغابن ا فقد زاد قوله: (في الأرض ولا في أنفسكم) على ما في التغابن، وذلك لأنه فصل في سورة الحديد في أحوال الدنيا والآخرة ما لم يفصله في التغابن، فكان المناسب أن يفصل ويزيد موافقة لما قبلها. جاء في سورة الحديد قوله: ﴿ اعْلَمُوا أَنّما الْحَيُوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَنَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَةِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ الْحُيوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَنَفَاخُر ابَيْنَكُمْ وَتُكَاثُر فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَةِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ الْحُيوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمُو مُصَفَرًا ثُمُ يَكُونُ حُطَنَما وفي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِن اللّهِ وَرَضُونَ وَمَا اللّهُ عَنْ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْأَرْضِ وَلَا وَالْأَرْضِ أَلَا اللّهُ وَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهُ وَرُسُلِهِ وَالْأَرْضِ أَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَرُسُلِهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَرُسُلِهِ وَاللّهُ مَنْ مَا أَمَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا الْحَديد].

ولم يرد مثل ذلك في سورة التغابن قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ مِكَذَّبُواْ مِكَذَّبُواْ مِكَ أَوْلِمِينَ فِيهَا ۚ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا مِا يَاتِنَا ٱلْوَالِمِينَ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا مِا إِذْنِ ٱللَّهِ . . . ۞ [التغابن] .

فأنت ترى أنه فصّل وذكر في سورة الحديد ما لم يذكره في التغابن، ولذا زاد في التفصيل في الآية المذكورة موافقة لما قبلها. جاء في (البرهان) للكرماني أنه فصل في سورة الحديد وأجمل في سورة التغابن «موافقة لما قبلها في هذه السورة [يعني الحديد] فإنه فصل أحوال الدنيا

<sup>(</sup>١) البرهان ١٢٨.

وقد يكون الذكر والحذف مراعاة لواقع الحال، فيكون الكلام في غاية الدقة في التعبير عن الحقيقة. فمن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادٌ وَثَمُودُ ۞ وَقَوْمُ إِبْرَاهِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ ۞ وَأَصْحَبُ مَذَيَتُ وَكُذِّبَ مُوسَىٰ . . . ۞ [الحج] .

فإنه قال: (وكذب موسى) ولم يقل: (قوم موسى) كما قال في الأقوام الأخرى، وذلك لأن قوم موسى لم يكذبوه وإنما الذي كذبه فرعون وقومه. جاء في (الكشاف): "فإن قلت: لم قيل: (وكُذَّب موسى) ولم يقل: قوم موسى؟

قلت: لأن موسى ما كذبه قومه بنو إسرائيل، وإنما كذبه غير قومه وهم القبط $^{(7)}$ .

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ بَنَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ إِنِّ رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىّ مِنَ ٱلنَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِ مِنْ بَعْدِى ٱشْمُهُ وَأَحَدُّ . . . ۞ [الصف] .

وقوله:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ، يَنَقُومِ لِمَ ثُؤْذُونَنِي وَقَد تَّمْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُّ ... ۞﴾[الصف].

فإنه لم يقل في عيسى: (وإذ قال عيسى لقومه) كما قال في موسى: (وإذ قال موسى لقومه) بل قال: (يابني إسرائيل) وذلك أن عيسى عليه السلام لم يكن له نسب فيهم فيكونوا قومه إذ لم يكن له فيهم أب<sup>(٣)</sup> بخلاف موسى.

<sup>(</sup>١) البرهان ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) معترك الأقران ٣/ ٥٣٠.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ كَذَّبَ أَصْعَابُ لَيَنكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمَّ شُعَيْبُ أَلَا نَنْقُونَ ﴿ } [الشعراء].

ولم يقل: (أخوهم شعيب) كما قال فيمن قبله من الأنبياء: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُّ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ الشعراء] ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُّ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ الشعراء] ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُّ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ الشعراء] ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُّ أَخُوهُمْ صَالِحُ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ [الشعراء] وغير أولئك من الرسل، إلا شعيباً فإنه لم يقل فيه: (أخوهم) وذلك أن شعيباً ليس من أصحاب الأيكة وإنما هو أخو مدين، ولذا قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيّباً ﴿ الأعراف] بخلاف أصحاب الأيكة. فهو قد أرسل إلى مدين وإلى أصحاب الأيكة جاء في (الكشاف): الأيكة. فلا قيل: (أخوهم شعيب) كما في سائر المواضع؟

قلت: إنَّ شعيباً لم يكن من أصحاب الأيكة. وفي الحديث: (إن شعيباً أخا مدين أرسل إليهم وإلى أصحاب الأيكة»(١).

ومن ذلك ما ورد في قصة نوح وهو قوله تعالى: ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۗ إِنَّا لَكُونَكُ فِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۗ إِنَّا لَهُ لَكُونَكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ [الأعراف].

وفي قصة هود قوله: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَانَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

فقد زاد (الذين كفروا) على ملأ قوم هود دون ملأ قوم نوح. قيل: لأنه كان في أشراف قوم هود من آمن به، ولم يكن في أشراف قوم نوح مؤمن، فأُخرج المؤمنين من أشراف قوم هود، لأن القائلين هم الذين كفروا كفروا منهم. جاء في (الكشاف): « فإن قلت: لم وصف الملأ بالذين كفروا دون الملأ من قوم نوح؟ قلت: كان في أشراف قوم هود من آمن به منهم: مرثد بن سعد الذي أسلم وكان يكتم إسلامه، فأريدت التفرقة بالوصف. ولم يكن في أشراف قوم نوح مؤمن.

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٤٣٥.

ونحــوه قــولــه تعــالــي: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ ﴿ المؤمنون] ويجوز أن يكون وصفاً وارداً للذم لاغير»(١).

وقد يكون الذكر والحذف لغير ذلك، فهناك أسباب مختلفة تدعو إلى الذكر والحذف، وكلها ترجع إلى مراعاة المقام وحسن الاختيار وذكر اللفظة في الوضع الذي يقتضيها وينادي عليها بأبلغ تعبير وأجمل صورة.

فمن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَخْلُمِينَ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَهَا الشّعراء الشّعراء] وكذا قال صالح لقومه (الشّعراء ١٢٧)، وكذا قال صالح لقومه (الشّعراء ١٦٧) وكذا قال صالح لقومه (الشّعراء ١٦٤) وكذا قال شعيب (الشّعراء ١٨٠) إلا إبراهيم وموسى فإنهما لم يقولا ذاك.

أما إبراهيم فلأن أباه كان من المخاطبين، قال تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِنْ هِالَ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِنْ هِيمَ وَقَوْمِهِم مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَالشَّعْرَاء ] فاستحيا أن يخاطب أباه بذاك.

وأما موسى فلأن فرعون رباه وقد ذكر ذلك له فقال تعالى: ﴿ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلَيْدًا وَلَمِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴿ الشعراء] فلا يليق أن يقول له: (وما أسألك عليه من أجر). ألا ترى أنه لا يليق أن يقول شخص لأبيه أو لمن رباه وأنفق عليه: (لا أسألك أجراً) فانظر إلى جمال الذوق وحسن الاختيار في التعبير. جاء في (البرهان) للكرماني أنه ليس في قصة موسى عليه السلام ذلك « لأنه رباه فرعون حيث قال: ألم نربك فينا وليداً؟

ولا في قصة إبراهيم لأن أباه في المخاطبين حيث يقول: (إذ قال لأبيه وقومه) وهو رباه.

واستحيا موسى وإبراهيم أن يقولا: (ما أسألكم عليه من أجر) وإن كانا منزهين من طلب الأجرة»(٢).

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) البرهان ٣٥٣.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ - يَنَقَوْمِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ ٱنْلِيكَةَ وَجَعَكَكُم مُّلُوكًا وَ اتَنكُم مَّالَمَ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ المائِدة].

وقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَبَحَلَكُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِ ذَلِكُمْ بَلاَّ مِِّن زَيْكُمْ عَظِيمٌ إِلَى إبراهيم].

فزاد في آية المائدة: (ياقوم) ولم يذكر ذلك في آية إبراهيم وذلك أنه في آية المائدة عدد عليهم النعم الجسام في أن جعل منهم أنبياء وجعل منهم ملوكا، وأنه آتاهم مالم يؤت أحداً من العالمين، فحسن نداؤهم به (ياقوم) وذلك أن الإنسان يحب أن ينتسب إلى قوم ذوي رفعة ومكانة عالية، بخلاف المستذلين والمستعبدين وهو سياق الآية الثانية.

فناداهم بـ (ياقوم) عطفاً لقلوبهم لتحميلهم مهمة دخول الأرض المقدسة وتكليفهم بهذا الأمر الشاق.

أما آية إبراهيم فليس فيها طلب شيء ولا تكليف بأمر، وإنما فيها تذكيرهم بما مر عليهم من محن وعذاب. وفرقٌ بين الحالتين.

ومن جهة أخرى أن سياق قصة موسى في سورة المائدة أطول مما في سورة إبراهيم، فزاد (ياقوم) لمناسبة طول القصة في سورة المائدة. وهذا خط واضح في التعبير القرآني فاقتضى كل ذلك هذه الزيادة في سورة المائدة دون سورة إبراهيم والله أعلم.

جاء في (البرهان) للكرماني أن « تصريح اسم المخاطب مع حرف الخطاب يدل على تعظيم المخاطب به. ولما كان ما في هذه السورة نعماً جساماً ما عليها من مزيد وهو قوله: ﴿ جَعَلَ فِيكُمُّ ٱلْإِيكَةَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمَ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَيْنَ ﴾ صرح فقال: (ياقوم). ولموافقة ما قبله لما بعده من النداء وهو قوله:

(ياقوم ادخلوا) (يا موسى إن فيها) (يا موسى أنا) ولم يكن ما في إبراهيم بهذه المنزلة فاقتصر على حرف الخطاب »(١) .

ومن لطيف الذكر والحذف قوله تعالى:

﴿ وَسَيْرَى اللّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُمُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَلَامِ الْغَلَيْبِ وَالشَّهَا لَهَ فَيُنَتِثُكُم بِمَا كَنْتُدَّ تَغْمَلُونَ ﴿ وَسَيْرَى اللّهَ هَا لَهُ مُ وَرَسُولُهُمُ ثُمَّ تُرَدُّونَ اللّهِ ﴾ [التوبة].

وقوله:

﴿ وَقُلِ ٱعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ۚ وَسَتُرَدُّوكَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَةِ فَيُنْيَعْكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [التوبة].

فزاد في الآية الثانية قوله: (والمؤمنون) بخلاف الآية الأولى وذلك أن الآية الأولى في المنافقين، وهم الذين يبطنون الكفر ويظهرون الإيمان ولا يعلم المؤمنون بهم إلا من أطلعه رسول الله عليه، فلم يقل: (والمؤمنون) لأن المؤمنين لا يرون أعمالهم بخلاف الآية الثانية فإنها في طاعات المؤمنين وهي ظاهرة للجميع ففرق بين الجماعتين.

قال تعالى في الطائفة الأولى وهم المنافقون: ﴿ فَيَمْتَذِرُونَ إِلَيْكُمُ إِذَا رَجَعْتُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ وَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُمُ مُ اللَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُمُ مُ ثَرَدُّونَ إِلَى عَدلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَ لَدَةِ فَيُنْتِثُكُم بِمَا كُنتُدْ تَعْمَلُونَ ﴿ التوبة].

وقال في الجماعة المؤمنة: ﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمُ مُ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمُ وَاللّهُ سَمِيعُ عَلِيكُ فَي اللّهَ عَلَيْوَ أَنَّ اللّهَ هُو يَقْبَلُ التَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ السَّدَقَتِ وَأَنَّ اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ مُو التَّوْمِنُونَ فَي وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللّهُ عَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالمُؤمِنُونَ فَي اللّهُ عَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالمُؤمِنُونَ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالمُؤمِنُونَ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ وَالمُؤمِنُونَ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤمِنُونَ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤمِنُونَ أَنْ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالل

جاء في (البرهان) للكرماني في هاتين الآيتين أن « الآية الأولى في المنافقين ولا يطّلع على ما في ضمائرهم إلا الله

<sup>(</sup>١) البرهان ١٤١ وانظر درة التنزيل ٩٧، ملاك التأويل ٢٥١/١.

تعالى، ثم رسول بإطلاع الله إياه عليهما لقول في قَدْ نَبَاَّنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ﴾.

والثانية في المؤمنين. وطاعات المؤمنين وعاداتهم ظاهرة لله ولرسوله وللمؤمنين. وختم آية المنافقين بقوله: (ثم تردون) فقطعه عن الأول لأنه وعيد.

وختم آیة المؤمنین بقوله: (وستردون) لأنه وعد فبناه علی قوله:  $(\text{فسیری الله})^{(1)}$ .

وجاء في (درة التنزيل) أن الآية الثانية: « فيمن أمر الله تعالى نبيه على الذي أوجب عليهم الصدقات بأن يقول لهم: اعملوا ما أمركم الله به من الطاعات كالصلوات والصدقات فإن الله ورسوله والمؤمنين يرون ذلك، وهذه الأعمال مما ترى بالعين خلاف أعمال المنافقين التي تقتضي لهم النفاق لإضمارهم خلاف إظهارهم وهو مما لا يرى بالعين وإنما يعلمه عالم الغيب، فلذكر المؤمنون في الأولى وذكروا في الثانية »(٢).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأً وَلَا نَصَبُ وَلَا عَمْصَةٌ فِي سَكِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَفِي طُ الْصَيْفَ الْصَيْفَ إِلَى اللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ اللَّهَ مَوْطِئًا يَفِي يَظُ الْصَيْفَ الْمَصْلِحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ إِلَّا وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرةً وَلَا صَبِيرةً وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيّا إِلَّا صَيْبَ اللّهُ مُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا صَبِيرةً وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيّا إِلَّا صَيْبَ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَالسّوبة ] .

فقد قال في الآية الأولى: ﴿ إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحٌ ﴾ وقال في الثانية: ﴿ إِلَّا كُنِبَ لَهُم عَملًا للله عملًا للهم كالظمأ والنصب والمخمصة فهذه ليست من أعمالهم غير أنه تكتب لهم أعمالاً صالحة.

أما الآية الثانية فما جاء فيها كله من أعمالهم فالنفقات وقطع الوديان هي أعمال لهم ولذا لم يكن ثمة داع إلى القول: (كتب له به عمل صالح) لأنه عمل حقيقة.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢١٤-٢١٥ وانظر ملاك التأويل ١/٤٧٣.

<sup>(</sup>۲) درة التنزيل ۲۰۳.

ثم انظر إلى خاتمة كل من الآيتين. فقد قال في ختام الآية الأولى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ لأن ما تقدم ليس عملاً وإنما هو من الإحسان الذي تدخل فيه عموم العبادات.

وقال في ختام الآية الثانية: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللّهُ أَحْسَنَ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ لأنه من أعمالهم. جاء في (البرهان) للكرماني أن « الآية الأولى مشتملة على ماهو من عملهم وهو قوله: ﴿ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَفِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا ﴾ وعلى ماليس من عملهم وهو الظمأ والنصب والمخمصة.

والله سبحانه وتعالى بفضله أجرى ذلك مجرى عملهم في الثواب فقال: ﴿ إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَلِحٌ ﴾ أي: جزاء عمل صالح.

وختم الآية الأولى بقوله: ﴿إِنَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ حين ألحق ما ليس من عملهم بما هو من عملهم. ثم جازاهم على الكل أحسن الجزاء »(١).

وجاء في (درة التنزيل): « فلما كان ما في الثانية عملهم كتب على جهته لم يحتج إلى أن يكتب به عمل صالح لأنه هو. والأول كان فيه ماليس بعملهم فكتب به أجر مثل عملهم فلذلك كانت الزيادة في الأولى ولم يحتج إليها الأخرى.

والجواب عن المسألة الثانية وهي تعقيب الأولى بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ هو أن من أخبر عنه بأنه أصابه ظمأ ونصب وجوع فقد أخبر عنه بفعل غيره به ولم يخبر عنه بفعل فعله هو. إلا أنه يجب له بما وصل إليه من ألم العطش والجوع والتعب والنصب الأجر، فلذلك عقبه بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَيَ مَن أحسن طاعة الله وتعرض منها لما يلحقه فيه هذه الشدائد.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢١٥-٢١٧.

وأما الآية الثانية وتعقيبها بقوله: ﴿ لِيَجْزِيَهُ مُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ فلأن جميع ما ذكر كان عملًا لهم فوعدهم حسن الجزاء على عملهم. وذلك ظاهر والله أعلم »(١).

ومن لطيف الذكر الذي يقتضيه المعنى قوله تعالى:

﴿ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّهُ وَ النَّهُ وَالسَّهَا السَّهَا وَلا تَكْتُمُوا السَّهَا وَلا تَكْتُمُوا السَّهَا وَلا تَكْتُمُوا السَّهَا وَلا تَكْتُمُوا السَّهَا فَإِنَّا لَهُ وَ وَلا تَكْتُمُوا السَّهَا فَاللَّهِ وَالسَّالِ اللَّهِ وَالسَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّلَا السَّلَّةُ وَلَا تَكْتُمُوا السَّلَا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَا السَّلَّا السَّلَّ السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَا السَّلَّا السَّلَا السَّلَّا السَّلَّ السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّ السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّالَّا السَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَا السَّلَا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّا السَّلَّ السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالَّالِي السَّلَا السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّا السَّلَّالِي السَّلَّالِي السّلَا السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّ السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِيلِيلِي السَّلَّالِيلِيلِيلِيلِ

ولم يكتف بقوله: (إنه آثم) بل أسند الاثم إلى القلب وذلك لأنَّ الشهادة محلها القلب وكتمانها هو أن يبقيها في قلبه فنسب الإثم إلى القلب وهو تعبير بديع. جاء في (الكشاف) في هذه الآية: « فإن قلت: هلا اقتصر على قوله (آثم) وما فائدة ذكر القلب، والجملة هي الآثمة لا القلب وحده؟

قلت: كتمان الشهادة هو أن يضمرها ولايتكلم بها، فلما كان إثماً مقترناً بالقلب أسند إليه لأن إسناد الفعل إلى الجارحة التي يعمل بها أبلغ. ألا تراك تقول إذا أردت التوكيد: هذا مما أبصرته عيني ومما سمعته أذني ومما عرفه قلبي. ولأن القلب هو رئيس الأعضاء والمضغة التي إن صلحت صلح الجسد كله وإن فسدت فسد الجسد كله فكأنه قيل: فقد تمكن الإثم في أصل نفسه وملك أشرف مكان فيه. ولئلا يظن أن كتمان الشهادة من الآثام المتعلقة باللسان فقط »(٢).

ومن الذكر الذي يقتضيه المعنى أيضاً قوله تعالى:

﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ١٦٠].

وقولمه:

﴿ وَلَكِكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ١

فزاد في الآيتين الأوليين: (كانوا) بخلاف آل عمران وذلك أن آيتي البقرة والأعراف في أقوام قد مضوا وهم بنو إسرائيل، قال تعالى في البقرة:

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٧/ ٣٠٧.

﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَيُّ كُلُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْتَكُمُّ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا .

وقال في الأعراف: ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلُونَ كُواً مِن كَلِبَنتِ مَا رَزَقْنَاكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا ٱنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ ﴾ [الأعراف].

وأما آية آل عمران فهي ليست في أقوام ماضين وإنما مثل ضربه الله لكل عصر قال تعالى: ﴿مَثَلُمَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَاوَةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثُلِ رِيجٍ فِهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرَّثَ قَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَ تُهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَمران].

فناسب ذكر (كان) في آيتي البقرة والأعراف دون آية آل عمران . جاء في (البرهان) للكرماني أن ما في السورتين يعني البقرة والأعراف « إخبار عن قوم ماتوا وانقرضوا وما في آل عمران مَثَلَ»(١) .

ومن الزيادة التي اقتضاها السياق قوله تعالى:

﴿ وَمَا آُوتِيتُ مِ مِن شَيْءٍ فَمَتَكُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا . . . ١٠ اللَّهُ [القصص].

فقد ذكر الزينة بخلاف قوله تعالى:

﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِن ثَنَّ ءِ فَلَنَّعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيَّ أَ . . . ﴿ إِللَّهُ وَكِي .

وقد ورد ذكر الزينة في القصص لورودها فيما بعد في قوله تعالى: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْلِهِ تعالى: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي نِينَتِهِ فِي نِينَتِهِ فِي نِينَتِهِ فَي . . . ﴿ القصص] بخلاف سورة الشورى فإنها لم يرد فيها مثل ذاك .

جاء في (معترك الأقران): « فإنْ قلت: ما وجه زيادة (الزينة) في هذه الآية على آية الشورى: ﴿ وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّن شَيۡءٍ فَمَتَكُ ٱلۡحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا﴾؟

والجواب لورود ذكرها في قوله تعالى: ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي نِينَتِهِ ۖ فَالتحمت الآية بتلك القصة. ولم يرد في سورة الشورى من أولها إلى آخرها

<sup>(</sup>١) البرهان ٨٨.

حال دنيوي لأحد بل تضمنت حقارة الدنيا ونزارة رزقها وأنه مقدور غير مبسوط. وتلك حال الأكثر  $^{(1)}$ .

ومن الزيادة التي اقتضاها السياق قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ مَّنَا قَلِيلًا أَوْلَتِكَ مَا يَأْتُكُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللَّهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

### وقوليه:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِيمٌ ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَئِلِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيكُرُ ﴿ آلَ عَمران].

فقد زاد في آل عمران: (ولا ينظر إليهم) بخلاف البقرة وذلك لسببين:

الأول: أن آية البقرة في الذين يكتمون ماأنزل الله ويشترون بكتمانهم هذا ثمناً قليلاً. وأما آية آل عمران فليست في الذين يكتمون بل في الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً وهو ذنب أكبر وأعظم من مجرد الكتمان. إذ هم لم يكتموا الحق فقط بل غيروه وأقسموا على ذلك واشتروا به ثمناً قليلاً. فهم لم يكتفوا بالكتمان بل تجاوزوه في دعم الباطل، فلما زادوا في الذنب زاد الله لهم في العقوبة فقال: (ولا ينظر إليهم).

والسبب الثاني: أن السياق في آل عمران في الوفاء بعهد الله فقد قال قبل هذه الآية:

﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران]. وليس الأمر كذلك في البقرة فقد سبق هذه الآية الكلام على الميتة والدم ونحوها قال: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ [البقرة].

<sup>(</sup>١) معترك الأقران ٣/ ٤٢٢.

فلما كان المقام في آل عمران هو الكلام على عهد الله ناسب تشديد العقوبة على مضيعيه أكثر مما في البقرة لأن السياق يقتضيه.

فما أجلّ هذا الكلام وأعظمه!

ونكتفي بهذا القدر فإن فيه الكفاية وإلا فالاستقصاء بعيد المنال.

# التوكيد في القرآن الكريم

من المعلوم أنه يؤتى بالألفاظ المؤكدة بحسب الحاجة إليها. فقد يكون الكلام لا يحتاج إلى توكيد، وقد يحتاج إلى مؤكد واحد أو أكثر بحسب ما يقتضيه المقام. وقد راعى القرآن الكريم ذلك أدق المراعاة في جميع ما ورد من مواطن التوكيد. فهو في غاية الدقة في اختيار الألفاظ المؤكدة في وضعها في الموضع المناسب بحسب طريقة فنية متقنة.

إن التوكيد القرآني كله وحدة متكاملة منظور إليه نظرة شاملة وقد روعيت في ذلك جميع مواطنه فهو يؤكد في موطن ما مراعياً موطناً آخر قرب أو بعد، فتدرك أنه أكد في هذا الموطن لسبب اقتضى التوكيد ولم يؤكد في موطن آخر يبدو شبيها به لانعدام موجبه، وترى أنه هنا أكد بمؤكدين وأكد في موطن آخر يبدو شبيها به بمؤكد واحد لسبب دعا إلى استعمال كل تعبير في موطنه المناسب له. وكذلك في اختيار المؤكدات فهو يؤكد هنا بالنون المخففة مثلاً وفي موطن آخر بالنون الثقيلة. وهنا بإن المشددة وفي موطن آخر بالنون الثقيلة. وهنا بطسب منظور فني كامل متكامل في كل القرآن، فجاء التوكيد كله في القرآن كله كأنه لوحة فنية واحدة فيها من عجائب الفن وليس فيها إلا العجيب ما يجعل أمهر الفنانين يقف مبهوراً دهشاً مقراً بعجز الخلق أجمعين عن استخلاص عجائبه فضلاً عن الإتيان بمثله.

ولنضرب أمثلة على ذلك تكون مرقاة لما فوقها ومن الله التوفيق.

1 لقد ذكرنا أن القرآن الكريم قد يأتي بلفظ مؤكد في موطن وينزعه في موطن آخر يبدو شبيها به، وإذا تأملت ذلك وجدت أنه وضع كل تعبير في موطنه اللائق به.

أ\_ فمن ذلك مثلاً الإتيان باللام التي تفيد التوكيد وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَدْخُلُوا أَبُورَبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَيْنُسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ ﴿ النحل].

#### وقوله:

﴿ قِيلَ ٱدْخُلُوٓا أَبُوَبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَيِثَسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَيِّدِينَ ﴿ الزمر ] . وقول :

﴿ أَدْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيمَا فَيِنْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَيِّدِينَ ١٠ [غافر \_ المؤمن ].

فناسب ذلك زيادة اللام لتوكيد العذاب لهم بخلاف المذكورين في الآيتين الأخريين، فإنه لم يصفهم بمثل هذا الوصف.

ومن ناحية ثانية أفاض في سورة النحل في وصف الكافرين ما لم يفضه في السورتين الأخريين، فناسب ذلك أيضاً ذكر اللام والزيادة في التوكيد، إذ كما زاد وتبسّط في الوصف زاد في التوكيد لأنه هو المناسب لمقام التبسيط والإفاضة. جاء في (درة التنزيل): « للسائل أن يسأل فيقول:

ما بال الآية في سورة النحل خصت وحدها بدخول اللام على قوله: (لبئس) فيها وإخلاء الآيتين من السورتين منها فيما قبلهما؟

الجواب أن يقال: إنَّ الآية الأولى من هذه السورة في ذكر قوم قد ضلوا في أنفسهم وأضلوا غيرهم وهم الذين أخبر الله تعالى عن أتباعهم أنهم سألوهم عن القرآن فقالوا: ليس من عند الله وإنما هو أساطير الأولين: قال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُم ۗ قَالُوا أَسَطِيرُ ٱلْأَولِينِ ﴾ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُم كَامِلَة يَوْمَ القِيكَ مَا يَزِرُونَ وَيَنْ أَوْزَارِ الَّذِيكَ يُضِلُونَهُم بِغَيْرِعِلْم أَلاسَاء مَا يَزِرُونَ فَيَ النحل].

وهؤلاء أكثر الناس آثاماً وأشدهم عقاباً. ومَنْ هذه صفته اختير عند تغليظ العقاب له إلى المبالغة في تأكيد لفظه فاختيرت اللام هنا لذلك، ولأن بعدها في ذكر أهل الجنة قوله: ﴿ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيَعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ وَالنحل اللام في : (لبئس). وليس كذلك الآيتان في سورة الزمر والمؤمن لأنهما في ذكر جملة الكفار قال الله عز من قائل : ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنّمَ رُمَرًا . . ﴿ وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَالله وَاله

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَلَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَئِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ ۞﴾ [النحل].

وقولمه:

﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُوَّ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﷺ ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَعِبُ وَلَهُوَ ۗ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۗ ۗ

فأكد ذلك باللام في حين قال:

﴿ أَلَةَ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِيثَقُ ٱلْكِتَنْبِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُواْ مَا فِيةً وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونُ أَفَكَ تَعْقِلُونَ ﴿ إِلَا عَرَافَ ] .

فلم يؤكد باللام.

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع ولعل الصواب (حصلوا).

<sup>(</sup>۲) درة التنزيل ۲٦٣.

وسر ذلك والله أعلم أن السياق في آيات الأنعام والنحل هو عن الدار الآخرة، وليس كذلك السياق في آيات الأعراف.

فأنت ترى أن الكلام على الدار الآخرة، وليس الأمر كذلك في آيات الأعراف بل هو في العقوبات الدنيوية لبني إسرائيل قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةً مِّنَهُم الأعراف بل هو في العقوبات الدنيوية لبني إسرائيل قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةً مِّنَهُم لَا مُوادِنَةً وَمُعَلَّهُم مَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّحُو وَلَعَلَهُم يَنْقُونَ ﴿ فَالَمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَ وَاَخَذَنَا الّذِينَ ظَلَمُوا بِعِيسٍ بِمَا كَانُوا مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَ وَاَخَذَنَا الّذِينَ ظَلَمُوا بِعِدَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُوا مَنْ مَنْ أَنْهُ وَاعْنَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَوَاخَذَنَا الّذِينَ طَلَمُوا بِعَدَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُوا مَنْ مُنْ اللّهُ وَاعْنَا اللّهُ وَالدَّادُ الْلَاحِرَةُ مُ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالدَّادُ الْلَاحِرَةُ مُ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَدَرَسُوا مَا فِيهُ وَالدَّادُ الْآخِرَةُ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

فلما كان الكلام في آيات الأنعام على الدار الآخرة أكدها باللام، ولما كان الكلام في آيات الأعراف على عقوبات الدنيا لم يؤكد الآخرة باللام، بل أكد سرعة العقاب لأنه عاجلهم في الدنيا فقال: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ ﴾.

وكذلك آية النحل فالسياق فيها يتحدث عن الدار الآخرة قال تعالى: ﴿ ثُمَّةً يَوْمَ الْقِيْمَةِ يُغْزِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ لَيْكَ تُمْتَمُّ تُشَكَّقُونَ فِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ إِنَّ الْقِيْمَةِ عَلَى الْكَيْرِينَ الْآلَةِ عَلَى الْكَيْرِينَ الْآلَةِ الْمَاكَةِكَةُ طَالِمِي الْفُسِهِمْ فَالْقَوْا السّائمَ مَا إِنَّ الْمِخْرِي الْشَوْمِ اللّهِ السّائمَ مَا

كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَعً بَكَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ إِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَادْخُلُوا اَبُوبَ جَهَنَمَ خَلِيبِ فِيهَ أَفَلَوْ اَلْمَ عَلَيْ مَنُوى الْمُتَكِيِّرِ فَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمِ لِلَّذِينَ اتَّقُواْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْلً لِلَّذِينَ أَخْسَنُواْ فِي فَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اَلْمُتَقِينَ ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا جَمِى مِن تَعْتِهَا هَا يَشَاءُونَ كَذَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُتَقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللْعَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِكُوا اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِ عَ

فأنت ترى أن الكلام على الدار الآخرة، فأكدها باللام بخلاف آية الأعراف (١).

ومن ذلكذ قوله تعالى:

﴿ لَوْ شِتْتَ أَهْلَكُنَهُم مِّن قَبَلُ وَإِنَّكَيَّ . . . ١٠٠ [الأعراف] .

وقوله:

﴿ وَلَوْسَاءَ لَهُدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ١٠٥ [النحل].

فلم يذكر اللام في جواب (لو) في الآية الأولى بخلاف الثانية، وذلك لأن هداية الناس أصعب وأعسر من الإهلاك. فإهلاك الألوف وألوف الألوف ممكن بوسائل الفتك والتدمير والظواهر الطبيعية، ولكن هدايتهم عسيرة، فجاء باللام لما هو شاق عسير ونزعها مما هو أيسر.

ونحوه قوله تعالى: ﴿أَن لَوْ نَشَآهُ أَصَبَنَهُم بِذُنُوبِهِمَّ . . ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ أَصَبَنَهُم بِذُنُوبِهِمَّ . . ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَا مِنكُم نظيرة آية الإهلاك السابقة بخلاف قوله تعالى : ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكِكَةً . . . ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَن الآية الأولى لأن فعلها أيسر من الآية الثانية ، فأكد ما هو أعسر وأشق وإن لم يكن على الله شيء عسير .

ونحوه قوله تعالى:

﴿ أَنْظُعِمُ مَن لَّوْ يَشَآءُ أَلَّهُ أَطْعَمَهُ رَ. . . ١٠٠٠ [يَسْ] .

فإنه أيسر من قوله:

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا ٱسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَلَا

<sup>(</sup>١) انظر معاني النحو ٢٤٢/١ وما بعدها.

يَرْجِعُونَ ﴿ الله عَلَى الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّ عَلَمُ عَلِمُ عَ

ومن طريف ذلك قولمه تعالى:

﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَا تَعَرُّنُونَ ﴿ وَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ وَأَمْ غَنُ ٱلزَّرِعُونَ ۞ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلَنَهُ حُطَاماً فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ۞ إِنَّا لَمُغَرَمُونَ ۞ بَلْ غَنُ يَعْرُومُونَ ۞ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ ۞ ءَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُرْزِنُ أَمْ غَنُ ٱلْمُرْزِلُونَ ۞ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا شَنْ كُرُونَ ۞ [الواقعة].

فقال في آية الزرع: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَهُ حُطَنَمًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّمُونَ ﴾ باللام في: (لجعلناه)، وقال في آية الماء: ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوّلا تَشْكُرُونَ ﴾ فلم يذكر اللام وذلك لسر لطيف وهو أنه ذكر عمل الإنسان في الحراثة والزرع وبذل الجهد فيهما فقال: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَعَرُّبُونَ ﴿ وَأَنتُمْ تَرْرَعُونَهُ وَ أَمْ غَنُ الزَّرِعُونَ ﴿ وَإِلَا الواقعة ] فإن الزراعة والحراثة تقتضي بذل جهد كبير ليستوي الزرع على سوقه، بخلاف فإن الزراعة والحراثة تقتضي بذل جهد فيه للإنسان بل قال: ﴿ وَأَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنِ أَمْ غَنُ المُرْونُ ﴿ وَلَا الجهد والعمل، بخلاف آية الماء فإنه لم يذكر فيها شيئاً.

ثم إنّ الإنسان إذا حرث وزرع وبذل جهداً ومراقبة حتى إذا استوى زرعه على سوقه وحان وقت الإستفادة منه أصبح حُطاماً، كان ذلك أشق شيء عليه لأنه يرى عمله وكدّه وإنفاقه ذهب هباءً وضاع سُدىً، ألا ترى إلى قوله تعالى فيما بعد: ﴿ فَطَلْتُم تَفَكَّهُونَ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴿ إِنَا لَمُعْرَمُونَ ﴿ الواقعة]. ومعنى (تفكهون): تندمون على اجتهادكم فيه (٢) وتذكرون الحرمان بعد التعب، والمغرم: المثقل بالديون.

ثم انظر إلى فداحة الخسارة الاقتصادية بصيرورة الزرع حطاماً وما ينتج عن ذلك من كوارث جسام تحيق بالبشرية.

<sup>(</sup>١) انظر معاني النحو ـ لو.

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي ۷۱۲.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إن الماء الأجاج يمكن تحويله إلى ماء عذب بالتقطير أو بغير ذلك من وسائل التحلية فيكون صالحاً للاستعمال والشرب كما نرى الآن في كثير من الأماكن، أما الحطام من الزرع فلا يمكن تحويله إلى حب أو فاكهة يأكل منها الإنسان، فحالة الحرمان والخسارة فيه أكبر. فانظر الفرق بين الحالين.

فوضع اللام في الموضع الذي يقتضيها. جاء في (الكشاف): "إن هذه اللام إنما أدخلت في آية المطعوم دون آية المشروب للدلالة على أن أمر المطعوم مقدم على أمر المشروب وأن الوعيد بفقده أشد وأصعب من قبل أن المشروب إنما يحتاج إليه تبعاً للمطعوم... ولهذا قدمت آية المطعوم على آية المشروب "(۱).

يدلك على ذلك أنه حيث اجتمع الأكل والشرب في القرآن الكريم قدم الأكل على الشرب. قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِى هُو يُطّعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ الشَّعِراء]. وقال: (كلوا واشربوا) في آيات عدة من القرآن الكريم (٢) بتقديم الأكل على الشرب، وههنا قدم الحراثة والزرع على الماء، فناسب ذلك إدخال اللام على آية المطعوم دون المشروب.

وجاء في (روح المعاني) نقلاً عن (المثل السائر): « إن اللام أدخلت في المطعوم دون المشروب لأن جعل الماء العذب ملحاً أسهل إمكاناً في العرف والعادة، والموجود من الماء الملح أكثر من الماء العذب. وكثيراً ما إذا جرت المياه العذبة على الأراضي المتغيرة التربة أحالتها إلى الملوحة، فلم يحتج في جعل الماء العذب ملحاً إلى زيادة تأكيد، فلذا لم تدخل لام التأكيد المفيدة لزيادة التحقيق.

وأما المطعوم فإن جعله حطاماً من الأشياء الخارجة عن المعتاد، وإذا وقع يكون عن سخط شديد. فلذا قرن باللام لتقرير إيجاده وتحقيق أمره. إنتهى »(٣).

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر البقرة ٦٠، الطور ١٩، الحاقة٢٤، المرسلات ٤٣.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٢٧/ ١٤٩.

ب \_ ونحو ذلك إدخال نون التوكيد على الفعل في الموضع الذي يقتضيها وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّكُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ١

وجاء هذا التعبير في الأنعام \_ الآية ١١٤ وفي سورة يونس \_ الآية ٩٤. غير أنه قال في سورة آل عمران:

﴿ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّكَ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْمُمَّتِّرِينَ ١٤ ﴿ وَآلَ عمران].

فأكد الفعل (تكون) في سورة البقرة والأنعام ويونس دون آية آل عمران. وذلك أن المقام يقتضي التوكيد في كل موطن أكد فيه الفعل دون الموطن الذي لم يؤكّد فيه. فقد أكد في سورة البقرة لأن المقام فيها في تبديل القبلة وما صحب ذلك من إرجاف وأقاويل وإعلان حرب نفسية على المسلمين حتى ارتد بعض ضعاف الإيمان. قال تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَا مُن النَّاسِ مَا وَلَنهُمْ عَن قِبَلَنِهُمُ الَّتِي كَافُوا عَلَيْهَا فَي سَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ البقرة]. وقال: فَل يَنْهَ الْمَا الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ الْقِبْلَةَ اللَّهِ عَن يَتَلِعُهُمْ مَن يَتَهِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْها إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْها إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْها إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْها إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَنتَ عَلَيْها إِلَّا لِنَعْلَمْ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهً وَإِن كَالَةُ مِن مَا لَيْ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَالَتُ لَكَيْمَ وَالْمَالَ الْقِبْلَةُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن المَقْرَق اللَّهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

ثم ذكر أن أهل الكتاب لن يتوجهوا إلى قبلة المسلمين مهما جنتهم بالآيات البينات والحجج الواضحة فقال مؤكداً بالقسم: ﴿ وَلَيِنَ أَتَيْتَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ بِكُلِّ البينات والحجج الواضحة فقال مؤكداً بالقسم: ﴿ وَلَيِنَ أَتَيْتَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ بِكُلِّ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

ثم قرر أن هذا هو الحق الذي لا مرية فيه، فاحتاج كل ذلك إلى التوكيد فقال: ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمَرِّينَ ﴾.

وأما في آية آل عمران فليس الأمر كذلك فقد قال: ق ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كُمْ ثَلَ عَادَمٌ خَلَقَكُم مِن ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۞ ٱلْحَقُ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ۞ [آل عمران].

ففي آيات البقرة من الإرجاف والفتنة ماليس في آية آل عمران، فاحتاج المقام في البقرة إلى التوكيد بخلاف آل عمران.

وكذلك السياق في آية يونس فإنه يقتضي التوكيد فقد قال تعالى:

﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنَرْلُنَا إِلَيْكَ فَسْعَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلا تَكُونَنَ مِن ٱلْمُمْتَدِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَ مِنَ ٱلْذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلِي اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللل

فلما قال: ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِ ﴾ احتاج إزالة الشك إلى التوكيد. ثم انظر إلى المؤكدات في السياق وهي:

١- التوكيد بالقسم وقد في قوله تعالى: ﴿ لَقَدَّ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكِ ﴾.

٢- التوكيد بالنون في قوله: ﴿ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱللَّهِ ﴾.

٣ـ التوكيد بـ (إن) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونُ إِنَّ السياق كله مؤكد.

وكذلك ما جاء في آية الأنعام، فإن السياق فيها في تكذيب الرسول وعدم الإيمان به حتى قال: ﴿ ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا ۗ إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَةَ وَكُلَّمَهُمُ ٱلْمُونَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ وَقُبُلًا مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَا آن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَلَنَكِنَ أَكْتُرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَنَكِنَ أَكْتُومُ مُعْمَى يَجْهَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَنَكِنَ أَكُنَ أَكُ مُنْ يَجْهَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَنَكِنَ أَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَنَكُنَ أَكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

ثم قال بعد ذلك: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَحَثَرُ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِالُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱللَّهِ اللهِ اللَّهِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴿ الْأَنعَامِ ] .

فانظر كيف احتاج السياق إلى توكيد أنه على الحق وأنه عليه ألا يكون من الممترين، فأكد في الموطن الذي اقتضى ذاك بخلاف مالم يقتض ذاك.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي ٱلْبِلَندِ ﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِقْسَ ﴾ [آل عمران].

وقوله:

﴿ مَا يُجَدِلُ فِي عَايَنتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغْرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي ٱلْبِكندِ ١٠٠ عافر].

فقد أكد النهي في آل عمران بالنون فقال: ﴿ لَا يَعُرَّنَكَ تَقَلَّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ بخلاف آية غافر. وذلك أن المقام في آل عمران يقتضي التوكيد، إذ الآية في سياق ابتلاء المسلمين في أموالهم وأنفسهم والأذى الكثير ينالهم من عدوهم الكافر يبطش بهم ويفتنهم عن دينهم وينال منهم حتى يبلغ به الأمر إلى أن يخرجهم من ديارهم. قال تعالى :

﴿ ﴿ لَتُبْلَوُكَ فِي آَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَتَسْمَعُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ مِن عَزَمِ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ الْفَرَكُواْ أَذَكَ مِنْ عَزَمِ اللَّهُ مُودِ اللَّهُ مُودِ اللَّهُ عَمَران]. الْأُمُودِ اللَّهُ عَمران].

وقال: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأُودُواْ فِي سَكِيلِي وَقَنتَلُواْ وَقُتِلُواْ لَأُ كَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَأَدْ خِلَنَّهُمْ جَنَّنتٍ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَنرُ... ﴿ اللَّهِ اللَّهُ ال

فاقتضى ذلك تأكيد عدم الاغترار بتقلب الذين كفروا في البلاد وسيطرتهم عليها، في حين لم يكن السياق في شيء من ذلك في (غافر) فلم يحتج إلى التأكيد والله أعلم.

ج \_ ونحو ذلك التأكيد بـ (إن) وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ لِيقَطَعَ طَرَفَا مِنَ الَّذِينَ كَفُرُواْ أَوْ يَكْمِتَهُمْ فَينَقَلِبُواْ خَآبِيِينَ ﴿ لَيْ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُوكَ ﴿ فَيْ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآةٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ إِلَا عَمِران ] .

وقوله:

﴿ فَإِذَآ أُحْصِنَّ فَإِنَ أَتَيِّنَ بِفَكِيْسَةِ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْمَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي ٱلْمَنَتَ مِنكُمُّ وَأَن تَصْيرُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ وَاللّهِ عَلَى ال

وقوله:

﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَىثَةً وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمَّا يَقُولُونَ لَيْمَسُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ ثُمُ وَاللَّهُ عَنْوُرُ رَحِيهُ ﴿ المائدة].

فأنت ترى أنه في الآيات الثلاث لم يؤكد المغفرة بل قال: ﴿ وَٱللَّهُ غَـ فُورٌ لَ وَاللَّهُ عَـ فُورٌ لَ وَاللَّهُ عَـ فُورٌ لَهُ عَـ فُورٌ لَهُ عَـ فُورٌ لَهُ عَـ فُورٌ لَهُ عَـ فُورٌ اللهُ عَـ فَاللَّهُ عَـ فُورٌ اللهُ عَـ فَاللَّهُ عَـ فَاللَّهُ عَـ فَاللَّهُ عَـ فَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّ

﴿ فَإِذَا أَفَضَتُم مِنْ عَرَفَنتِ فَأَذْكُرُوا اللّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ وَأَذْكُرُوهُ كُمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ - لَمِنَ ٱلضَّكَالِينَ ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ البقرة ].

رقال:

﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا ٓ إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ الْبَقْرَةَ ].

بتوكيد المغفرة فيهما فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾.

وذلك أن المقام يقتضي أن يكون كل تعبير في موطنه، وإيضاح أن المقام في آيات آل عمران هو في إذلال الكافرين وكبتهم وقطع طرف منهم حتى قال لرسوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ فَالِمُونَ فَيْ فَيْ اللهُ فَوْدة.

ومثل ذلك ما جاء في سورة المائدة فإنها في سياق التهديد للذين يقولون: إنَّ الله ثالث ثلاثة، وقد توعدهم بأنهم إن لم ينتهوا عن القول بذلك فسيمسهم عذاب أليم، ثم دعاهم إلى التوبة عن القول بذاك. فالمقام - كما ترى - مقام التهديد واليس مقام توكيد المغفرة.

ونحوه جاء في سورة النساء فهو في سياق إقامة الحد على من يأتي الفاحشة. وأظن أنه من نافلة القول أن نذكر أن هذا ليس مقام توكيد المغفرة

أيضاً، بخلاف آية البقرة الواردة في سياق الحج وفي مناسكه وشعائره فقد قال: ﴿ فَإِذَاۤ اَفَضَٰ ــتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُوا اللّهَ ﴾ .

وأحسب أن الفرق بين هذا المقام وما قبله من المقامات من الوضوح بمكان وأن هذا المقام أولى المقامات بتوكيد المغفرة. وكيف لا وقد أخبر الصادق المصدوق أن: « من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه»، و: «أن الله يباهى الملائكة بأهل عرفة ويشهدهم على أنه قد غفر لهم».

إن أصحاب هذا المقام ذهبوا ليؤدوا فريضة الحج طلباً للمغفرة، وأولئك إما في مقام معصية أو مقام كفر فأي المقامين أحق بتوكيد المغفرة؟!

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمُ فَلا ٓ إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهِ قَالَ. البقرة].

فالمقام هذا مقام الإصلاح وحفظ الموصي من أن يقع في جنف أو إثم. أفترى أن الذي يسعى في هذا لا يستحق توكيد المغفرة؟

وأخيراً وازن بين المقامين اللذين مرّا: مقام المعصية والكفر ومقام الإصلاح هذا وحفظ الحقوق، ثم احكم أيهما ينبغي أن يكون مقام توكيد المغفرة تجد الجواب بيناً شافياً. ثم بعد ذلك انظر أي الكلام هذا؟

د \_ ومن هذا الباب التوكيد بالحروف الزائدة. فإنه من المعلوم أن ما يسمونه بالحروف الزائدة يفيد التوكيد في الأغلب.

قسال تعالى : ﴿ حَقَّ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمَّعُهُمْ وَأَبْصَنْرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [فصلت].

وقـــال: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَيَنْينَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَيِئْسَ ٱلْقَرِينُ ۞ ﴾ [الزخرف].

وقسال: ﴿ . . . حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتَّ أَبُوَبُهَا. . . ﴿ ﴾ [الزمر].

فزاد (ما) بعد (إذا) في آية فصلت، وذلك لأن شهادة السمع والأبصار وسائر الجوارح « من المعانى القوية التي لا يقتضيها الشرط الذي هو المجيء.

وهذا أيضاً مما يتوقع كونه منهما، ثم يتبرى بعض من بعض فليس في الجزاء ما يوجب قوة الشرط الذي لا يتوقع ولا يستفاد إلا به ومنه "(١).

ثم إنّ شهادة السمع والأبصار والجلود أمر مستغرب بخلاف فتح الأبواب ونحوه فأكده لذلك .

وقال تعالى : ﴿ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُوأً ﴾ [البقرة ٢٨٢].

زيدت (ما) مؤكدة على الشهداء حضور الشهادة عند الدعوة إليها بخلاف قول تعالى : ﴿ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى آَجَلِ مُسَمَّى فَآحَتُنبُوهُ ﴾ [البقرة ٢٨٢].

وقوله: ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمُّ ﴾ [البقرة ٢٨٢].

وذلك أن الشهيد قد يتباطأ أو يتكاسل أو ينكص عن الشهادة لأنه ليست له مصلحة خاصة به أو قد تلحق به ضرراً فاحتاج إلى التوكيد (٢).

ومن ذلك قول عالى تعالى : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ مَا لَطَنَا وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ مُسْلَطَنَا وَمَا لَيْسَ

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ لِنَ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ۞﴾[الزخرف].

فقال في آية الحج: (ما ليس به علم) وقال في الزخرف: (ما لهم بذلك من علم) فزاد (من) في آية الزخرف وذلك أن المقامين مختلفان.

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٤١٧-٤١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني النحو) ٤٧٨/٤.

فالكلام في آية الحج على من يعبد غير الله، فقد ذكر أن هؤلاء عبدوا ما عبدوا من دون علم ولا معرفة. والتمييز بين عبادة الله وغيره لا يحتاج إلى قدر كبير من العلم، فأقل قدر منه يكفي لمعرفة الطريق الصحيح، وأقل قدر من النظر يهدي إليه ويدل على ضرورة ترك عبادة غير الله.

وأما آية الزخرف فالكلام فيها يتعلق بالقَدَر قــال تعالـــى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ الرَّحْمَانُ مَا عَبَدْنَهُمْ . . . ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ الرَّحْمَانُ مَا عَبَدْنَهُمْ . . . ﴿ وَقَالُواْ لَوَ سَآءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَهُمْ . . . ﴿ وَقَالُواْ لَوَ سَآءَ اللَّهُ مِنْ العَلْمُ وَرَسُوخُ قَدْمُ فِي المعرفة . من العلم ورسوخ قدم في المعرفة .

فحتى الذين اتفقوا على عبادة الله اختلفوا في القدر اختلافاً كبيراً حتى أنه أثر عن الرسول على أنه نهى عن الكلام في القدر، فاحتاج الموطن هنا إلى توكيد العلم بخلاف الموطن السابق، ولذا قال: ﴿مَّالَهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٍ ﴾ فنفى عنهم أقل العلم وهم يخوضون في هذه المسألة الشائكة، ثم أكد هذا المعنى بقوله: ﴿إِنَّ هُمْ إِلّا يَخْرُصُونَ ﴾ بخلاف الآية الأولى التي ختمها بما ليس له علاقة بالعلم بل قال ﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴾.

ومن هذا الباب قولــه تعالــى:

﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ لِيُّ وَلَا شَفِيعٌ لَّمَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴾ [الأنعام].

وقولـه:

﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّى تَنَيِّعَ مِلَّتُهُمَّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْمُدَنَّ وَلَينِ اتَّبَعْتَ آهُواَ هُم بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ ٱلْهِلِمِ مِن اللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَضِيرٍ ﴿ إِنَّ الْبَقِرة ] .

وقوليه:

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًّا عَرَبِيًّا وَلَيِنِ أَتَبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا وَاتِ ۞﴾[الرعد].

فقال في آية الأنعام: ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُّ ﴾ . وقال في آية البقرة: ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن ٱللَّهِ مِن ٱللَّهِ عِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾ بزيادة (من) المؤكدة، وكذا في آية الرعد.

وسبب ذلك أن آية الأنعام في الكلام على الذين يخافون أن يحشروا إلى الله ليس لهم من ولي. وهم على كل حال مؤمنون بهذا اليوم ترجى لهم التقوى بخلاف سياق الآيتين الأخريين. فقد ذكر في آية البقرة أن اليهود والنصارى لن ترضى عن الرسول حتى يترك دينه ويتبع ملتهم، وهذا كفر صريح وانسلاخ من الدين، ولذا عقب عليه بقوله: ﴿ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَآتَهُم ﴾ أي: إنْ فعل ذلك ماله من الله من ولى ولا نصير.

فالفرق واضح بين المقامين فاحتاج الكلام في آية البقرة إلى توكيد نفي الولى والنصير دون آية الأنعام.

وكذلك المقام في آية الرعد.

هـ ـ وقد يأتي بألفاظ التوكيد المعروفة في المواطن التي تقتضي ذلك، ويتركها في مواطن أخرى تبدو شبيهة بها. فإذ دققت النظر وجدت أنه استعمل كل لفظة في المكان اللائق بها. فمن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى:

﴿ وَيَكُونَ ٱلَّذِينُ لِلَّهِ . . . ١٠ ١ [البقرة] .

وقولــه:

﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ بِيُّو . . . ١ اللَّهِ الأنفال] .

فأكد الدين بلفظ (كل) في الأنفال بخلاف البقرة وذلك لأن القتال في البقرة مع أهل مكة فحسب، أما في الأنفال فمع جميع الكفار ولذا عمم (١).

قال تعالى في سورة البقرة : ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفَنْنُهُ أَمْ وَالْفَنْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتَلِ وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ الْمَسْجِدِ الْفَرَامِ حَتَى يُقَائِلُوكُمْ فِيدٌ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَأَقْتُلُوهُمْ كَذَلِكُ جَزَاهُ الْكَيْفِينَ اللَّهِ فَإِن النَهُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِللَّهِ فَإِن

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ١/١١٧ وما بعدها.

اننهَوَا فلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى الظَّلِمِينَ شَيَّ الشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَنتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْكُمْ وَاعْلَمُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ شَا ﴾ [البقرة].

ألا ترى إلى قوله: ﴿ وَلَا نُقَنِئُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَرَامِ حَتَى يُقَدِتِلُوكُمْ فِيدَى ، والمسجد الحرام في سورة الأنفال بل جعله عاماً فقال:

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنتَهُواْ يُغَفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ الْأَوَّلِينَ فَيُ لِللَّهِ فَإِنِ النَّهُوَا الْأَوَّلِينَ كُلُّمُ لِلَّهُ فَإِنِ النَّهُوَا الْأَوْلِينَ كُلُّمُ لِلَّهُ فَإِنِ النَّهُوَا الْأَوْلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ إِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا لَهُ اللَّهُ إِلَا لَهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُلْكُلِي الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُولُولُولُولُولُول

فلما كان القتال ههنا عاماً عمم الدين فقال: (كله).

ويدل على ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ الْحَرِهُ ﴿ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا

الأولى: أن القتال في البقرة كان خاصاً بأهل مكة، وفي الأنفال كان عاماً مع أهل الكفر.

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/٢٦٠.

الثانية: أن القتال في البقرة مخصوص بصد العدوان وفي الأنفال عام. فناسب وضع (كل) في الأنفال دون البقرة.

ثم انظر إلى ختام كل من الآيتين فقد قال في ختام آية البقرة: ﴿ فَإِنِ ٱنَّهُوَا فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى الظَّالِينَ ﴿ فَإِنِ ٱنَّهُمُواْ فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى الظَّالِينَ ﴿ فَإِنِ ٱنَّهُمُواْ فَلَا

وقال في ختام آية الأنفال: ﴿ فَإِنِ ٱنتَهَوْا فَإِنَ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَذَلْكَ أَنه لما كان الكلام في البقرة على الاعتداء فقال: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ يَنْ يُقَاتِلُوا كُونَ وَلَا نَعْتَدُوا أَيْ اللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالبقرة] وقال بعدها: ﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ أَن عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ أَن البقرة] ناسب أن يقول : ﴿ فَلا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظّلِينَ ﴾ .

وأما في آية الأنفال فالمقصود أن تكون السيطرة للإسلام، وليس معناه دخول أهل الأديان كافة في الإسلام بحيث لا يبقى أحد منهم على دينه، بل ربما بقي من أهل الملل الأخرى من بقي على دينه في حكم الإسلام فقال: ﴿ فَإِنَ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ أي: إذا كادوا فإن الله بصير بكيدهم.

و \_ ومن ذلك استعمال ضمير الفصل الذي يفيد التوكيد فتراه يستعمله استعمالاً حسبما يقتضيه السياق والفن.

فمن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى:

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَالسَّالَ اللَّهِ الْعَلِيمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ اللَّهِ الْعَلِيمُ السَّالِيمُ السَّالِيمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ الللللَّاللَّالِي الللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّاللَّا الللَّالَةُ

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِنِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيدُ ﴿ الْأَعرافِ].

فأكد في سورة (فصلت) بضمير الفصل، وعرّف السميع العليم فقال: ﴿ إِنَّهُم هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾، وترك ذلك في سورة الأعراف. هذا وإن سياق كل من الآيتين يقتضى التعبير بما عبر به فقد قال في سورة فصلت:

﴿ وَلَا مَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِئَةُ آدْفَعْ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَمُ عَذَوَهُ كَأَنَّمُ وَلِيَّ اللَّهُ عَلَاوَهُ كَأَنَّمُ وَلِيَّ اللَّهُ عَلَاوَهُ كَأَنَّمُ وَلِيَّا عَظِيمِ ﴿ وَلَا مَلْكَ مَا لَكُ مُنْ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَى مَنَ اللَّهُ عَلَى مَنَا اللَّهُ عَلَى مَنَ اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مُ اللَّهُ عَلَى مُ اللَّهُ عَلَى مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلِيمُ عَلَى اللْعَلِيمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى اللِمَا عَلَى اللْعَلَالِمُ اللْعَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى ا

وقسال في سورة الأعراف:

﴿ خُذِ ٱلْعَفَّوَ وَأَمُرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلجَنِهِلِينَ ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَذَعُ الْمُسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَعِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلجَنِهِلِينَ لَنْغُ اللَّهِ عَلِيمُ الشَّيْطَانِ نَذَعُ اللَّهِ وَأَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّالِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ

فأنت ترى أنه طلب في سورة فصلت أن يقابل السيئة بالحسنة، وهذا أمر شاق على النفس، فإن عادة الناس أن يقابلوا السيئة بمثلها، فإذا أرادوا أن يحسنوا عفوا عن المسيء. أما أن يقابلوا السيئة بالحسنة فذلك أمر شاق على الإنسان عسير عليه، فإن الشيطان يحث على الانتصار للنفس والأخذ بالحق ويثبطه عن الإحسان إلى المسيء ولذا قال: ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُها إِلَّا اللَّهِ عَظِيمٍ ﴾.

وأما في سورة الأعراف فقد أمر بالإعراض عن الجاهلين، وهو أيسر من الإحسان إلى من أساء إليك. ولذا أكد وعرّف في سورة فصلت فقال: ﴿ إِنَّامُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ وترك ذاك في سورة الأعراف. فوضع كل تعبير في المكان الذي يقتضيه.

جاء في (درة التنزيل): « لسائل أن يسأل عن التوكيد في سورة حم السجدة في قوله: ﴿ إِنَّهُمْ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ وتعريفه الصفتين بالألف واللام وترك التوكيد بقوله هـ و وترك (١) التعريف في: سميع عليم من الأعراف.

والجواب أن يقال: إنَّ الذي في سورة السجدة لما كان بعد دعاء إلى ما يشق على الإنسان فعله وهو أن يدفع السيئة بالحسنة ويقابل غلظة عدوه بالملاينة استكفافاً لشره وأذاه، حتى يعود إلى اللطف في المقال والجميل من الفعل فيصير وإن كان عدواً كأنه صديق قريب القربى، ثم قال: ﴿ وَمَا يُلَقَّنَهَا إِلَّا الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) في المطبوع (وهو ترك) وما ذكرناه أشبه بالصواب.

صَبَرُهُ أَوْمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ذُو حَظِّ عَظِيمِ ﴿ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الذي بعث الله تعالى أولياء ه شاقاً عظيماً حتى قال: ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ كانت وسوسة الشيطان في مثله أعظم والمؤمن لها أيقظ...

وأما الآية التي في سورة الأعراف فإن قبلها: ﴿ خُدِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُنْوِالِينَ ﴿ فَكُو الْعُمْوَ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُنْوِلِينَ ﴿ فَلَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاقتصر في المشاق كما خص في سورة السجدة، فلم تقع المبالغة في اللفظ واقتصر في الخبر على الأصل وهو أنه: "سميع عليم"(١).

ونحـو ذلك قولـه تعالـي:

﴿ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَنَ ٱللَّهَ هُوَ الْعَالَ اللهَ هُو الْعَالَ اللهُ اللهُ هُو الْعَالَ اللهُ هُو اللهُ اللهُ هُو اللهُ ا

وقولـه:

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَآَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ۞﴾ [لُقمان] .

فأنت تلاحظ تشابه الآيتين إلا في وجود ضمير الفصل في آية الحج (هـو الباطـل). وسياق كـل من الآيتين يوضح ذلك.

فآية الحج واقعة في سياق الصراع مع أهل الباطل ومجاهدتهم أشق أنواع الجهاد. ويبدأ الصراع بعد ذكر الأمم السالفة وتكذيبهم لرسلهم بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي ٓ ءَايكِتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِيٓ ءَايكِتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِيٓ ءَايكِتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَاللَّذِينَ سَعَوْا فِي ٓ ءَايكِتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَاللَّذِينَ سَعَوْا فِي ٓ ءَايكِتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴿ وَاللَّذِينَ سَعَوْا فِي مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

إلى أن يقول : ﴿ وَٱلَّذِينَ هَا جَرُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوٓاْ أَوْ مَا تُواْ لَيَـ رُوَقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَاً وَإِن ٱللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴿ الحج ] .

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ۱۹-٤۲۰.

وهذا من نتائج الصراع، الهجرة من الديار والأرض والقتل والموت. فهنا أنصار الباطل ساعون لإطفاء نور الله معاجزون معاندون.

ولا تجد مثل هذا في سورة (لقمان) وإنما هو عرض لأصحاب الباطل من وجه آخر ليس فيه هذا الصراع قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ هُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَالَاَ اَلْكُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّعِيرِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ هُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتْبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَالَاَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّه

﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَعْزُنكَ كُفْرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُلِبَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّدُودِ ﴿ وَمَن كَفَرُ مَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّمَوَتِ السَّمَاوَتِ السَّمَاوَتِ السَّمَاوَتِ اللَّهُ وَلَيْنَ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

فأنت ترى أن السياق مع أهل الباطل هنا يختلف . فهم في الصورة الأولى ساعون معاجزون معاندون مصارعون متمكنون في الأرض نتيجته هجرة المؤمنين أو قتلهم أو موتهم، فاحتاج الأمر إلى زيادة تثبيت المؤمنين وعدم افتتانهم بسلطة أصحاب الباطل وتمكنهم من رقاب الناس فإن للسلطان فتنة ورهبة. فاقتضى السياق توكيد أن ما هم عليه هو الباطل.

وأما الآية الثانية ففي سياق الجدل العقلي والمحاجَّة بين الفريقين، وليس فيها ذكر لصولة الباطل وبطشه.

فلم يقتض السياق ما اقتضاه في الآية الأولى من التوكيد. هذا من ناحية ومن ناحية أخرى أنه لما تقدم في سورة الحج ذكر ما يدعون من دون الله من المعبودات الباطلة فقال: ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَضُورُهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ فَا لَا يَنفَعُهُ فَا لَاللّهِ هَا لَا يَنفَعُهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ فَا لَاكَ هُو اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ

ولم يتقدم مثل ذلك في (لقمان) أكد ذلك في الحج. جاء في (ملاك التأويل): « أن سورة الحج ورد فيها ما يستدعي هذا التأكيد بالضمير

فانظر رعاك الله سمو هذا التعبير ورفعته.

ومن ذلك قولسه تعالىي:

﴿ وَٱلسَّىمِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدٌ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجَـرِي تَحَتَّهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهَ

وقولته:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّاتِ عَدَّذٍ وَرِضُونَ ثُمِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ التوبة].

فقد جاء في الآية الثانية بضمير الفصل: ﴿ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ دون الآية الأولى وذلك لجملة أسباب منها:

انه ذكر في الآية الثانية زيادة على الجنات ما هو أكبر منها، ألا وهو رضوان الله تعالى قال: ﴿ وَرِضُونَ مُن اللّهِ أَكْبَرُ اللهِ أَكْبَرُ اللهِ أَكْبَرُ مَن الجنات وملذاتها ونعيمها. فلما زاد ذلك زاد في توكيد الفوز.

ثم انظر كيف عدل عن قوله: ﴿ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَرِضُونَ مُنْ مِن اللهِ على الثبوت ﴿ وَرِضُونَ مُن اللهِ عَلَى الثبوت

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢/٧٢٤.

والتي هي أقوى من الفعلية وآكد، فناسب كل ذلك توكيد الفوز وعظمه.

٢- هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه زاد على الجنات ذكر المساكن الطيبة في جنات عدن فقال: ﴿ وَمُسَكِكُنَ طُيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَ فقد ذكر الجنة وذكر علاوة على ذلك المساكن الطيبة، فناسب ذلك أن يزيد في توكيد الفوز.

٣- ومن ناحية أخرى أنه ذكر (من) في الآية الثانية دون الأولى فقد قال: ﴿ جَنَّاتٍ تَجَّرِي ﴿ جَنَّاتٍ تَجَّرِي مِن تَعْيِهَا ٱلْأَنَّهَارُ ﴾ وقال في الآية الأولى: ﴿ جَنَّاتٍ تَجَّرِي مَن تَعْتَهَا ٱلْأَنَّهَارُ ﴾. ومعنى (من) هنا الابتداء أي: أن الأنهار تتفجر من تحتها وهذه الحالة أكمل من الحالة الأولى فإنه قال فيها: ﴿ تَجَّرِي تَحّتَهَا ٱلْأَنَّهَارُ ﴾ فإنه ذكر أن الأنهار تجري تحتها، وليس بدء الجريان منها، فناسب كل ذلك زيادة ضمير الفصل لتوكيد الفوز وعظمته. فسبحان الله العظيم ، ما أجل هذا الكلام وما أعظمه وما أفخمه!

ثم انظر إلى دقيقة أخرى في هذا التعبير، وهو أنه حيث ذكر الجنات في القرآن قال: ﴿ يَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنّهُ لُو ﴾ بذكر (من) إلا في هذا الموطن فقال: ﴿ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنّهُ لُو ﴾ بذكر (من) إلا في هذا الموطن فقال: ﴿ تَجْرِى تَعَنِّهَا ٱلْأَنّهُ لُو ﴾ قيل: وسبب ذلك أنه حيث ورد ذكر الجنات ووردت (من) معها كان الكلام عاماً لعموم المؤمنين الذين فيهم الأنبياء والرسل وغيرهم ففيهم من هو أعلى منزلة من المذكورين في آية (السابقين). أما آية (السابقين) فهي مخصوصة بهم، فناسب ذلك أن يزيد (من) لأن فيهم من هو أعلى منهم.

جاء في (درة التنزيل): أن « الذي أخبر عنهم بأنّ لهم جنات تجري من تحتها الأنهار الأنبياء وغيرهم صلوات الله عليهم. و (من) لإبتداء الغاية، والأنهار أشرف مباديها، والجنات التي مباديها الأنهار من تحت أشجارها أشرف من غيرها. فكل موضع ذكر فيه الأنهار من تحتها) إنما هو لقوم عام فيهم الأنبياء. والموضع الذي لم يذكر فيه (من) إنما هو لقوم مخصوصين ليس فيهم الأنبياء. ألا يذكر فيه رمن) إنما هو لقوم مخصوصين ليس فيهم الأنبياء. ألا ترى إلى قوله في سورة التوبة ﴿وَالسّنيةُونَ اللَّوَالُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ

وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدَ لَمُثْمَ جَنَّتِ تَجَـدِي تَحَتَّهَا اللَّانَهُدُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدُأْ... ﴿ التوبة].

إذ لا موضع في القرآن ذكرت فيه الجنات وجري الأنهار تحتها إلا وقد دخلتها (من) سوى الموضع الذي لم ينطق ذكر الموعودين فيها على الأنبياء عليهم السلام. فهذا الكلام في (من تحتها). اعتبروا بما ذكرت في جميع القرآن»(١).

ومن ذلك قولـه تعالـي:

﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ عمران].

وقوله: ﴿ وَإِنَّ أَللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ إِنَّ أَللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ إِنَّ اللَّهَ مَريم].

وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهٌ ﴿ إِلَّا لَا خرف].

فزاد ضمير الفصل في آية الزخرف دون الآيتين الأخريين، وذلك أن آية الزخرف قيلت في سياق عبادة عيسى وإتخاذه إلها بخلاف غيرها، فناسب ذلك تأكيد ربوبية الله له. جاء في (ملاك التأويل): « وأما زيادة الضمير الفصلي في سورة الزخرف فيحرز مفهومه معنى ضرورياً دعا إليه ما تقدم في الآية قبله. وذلك ما أشار إليه قوله تعالى: ﴿ وَلَمّا شُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنّهُ وَلَكًا شُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنّهُ وَلَكًا شُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنّهُ وَلَكًا شُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنّهُ وَلِلّهُ وَلِمُكَ وَلِمَا يَحْبُدُونَ فِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنّهُ أَنتُم لَهَا وَلِم الملائكة وعبد وَرُدُونَ فَي الناميح وأنت يا محمد تزعم أن عيسى نبي مقرب وأن الملائكة عباد مقربون، المسيح وأنت يا محمد تزعم أن عيسى نبي مقرب وأن الملائكة عباد مقربون، فإذا كان هؤلاء مع آلهتنا في النار فقد رضينا. وجادلوا بهذا فأنزل الله تعالى: فإذا كان هؤلاء مع آلهتنا في النار فقد رضينا. وجادلوا بهذا فأنزل الله تعالى: كنان تقدم في سورة الزخرف ذكر آلهتهم وقولهم: (أآلهتنا خير أم هو) يعنون المسيح ناسبه ما أعقب به من قوله حاكياً عن المسيح عليه السلام: يعنون المسيح ناسبه ما أعقب به من قوله حاكياً عن المسيح عليه السلام:

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ۱۰۲–۱۰۳.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ رَبِّ وَرَبُّكُم ﴾. . . فأحرز هذا المعنى. ولم يرد في آية آل عمران وآية مريم من ذكر آلهتهم ماورد هنا، فلم يحتج إلى الضمير المحرز كما ذكرنا»(١).

٢- وقد يستعمل طريقة أخرى للدلالة على التوكيد وهي أن يختص حرفاً بالدلالة على التوكيد دون نظيره، وذلك كاستعمال الهمزة وهل واستعمال حروف النفي فهو يستعمل (هل) للتوكيد دون الهمزة، ويستعمل (ما) للتوكيد دون (ليس)، ويستعمل (إن) آكد من (ما) بطريقة فنية عجيبة.

فمن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى :

﴿ أَفَأُنِيِّتُكُم بِشَرِّمِن ذَٰلِكُمُ ۚ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَبِثِسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ الحج]. وقو له :

﴿ هَلَ أُنَيِنَكُكُم مِشَرِّ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ ٢٠٠٠ [المائدة].

وقولمه:

﴿ هَلْ أُنبِّتُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ ۞ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ۞ [الشعراء].

وقولــه:

﴿ قُلْ هَلْ نُلَيِّتُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ إِلَّهُ ﴾ [الكهف].

فاستعمل الهمزة و (هل) مع الفعل (نبأ)، وعند النظر في الاستعمالين نرى أنه استعمل (هل) لما هو أقوى وآكدُ في الاستفهام، ويبين ذلك السياق.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِنَاتِ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكَّرِ بَكَادُونَ يَسْطُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا ۚ قُلْ اَفَأُنِيَّتُكُم بِشَرِقِن ذَالِكُمُ ۗ ٱلْمُنكَّرِ يَكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ٱلْفَي يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا قُلْ اَفَأُنِيَّتُكُم بِشَرِقِن ذَالِكُمُ ۗ النّارُ وَعَدَهَا اللّهُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَيِشْ ٱلْمُصِيرُ اللّهِ الحج].

فاستعمل الهمزة.

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا لَنَفَخِذُوا ٱلَّذِينَ ٱلَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلَعِبًا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ أَكْخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلَعِبًا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلْكِندَبَ مِن

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/ ١٦٣ - ١٦٤.

فاستعمل (هل).

والفرق واضح بين السياقين، فأنت ترى أن في السياق الثاني قوة وتبكيتاً لا تجده فيما قبله. فذكر أن الكفار اتخذوا الدين والنداء والصلاة هزواً ولعباً. وقد وصفهم بالفسق وعدم العقل، وأنهم لعنهم الله وغضب عليهم ومسخ منهم قردة وخنازير وأنهم عبدوا الطواغيت. ثم قال (أولئك شر مكاناً وأضل عن سواء السبيل). ويمضي في تبكيتهم ووصفهم بأقبح الوصف.

وليس الأمر كذلك في الآية التي قبلها، ولذا جاء في الأولى بالهمزة: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الثَّانِية بهل: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الثَّانِية بهل: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الثَّانِية بهل: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الثَّانِية بهل: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثْتَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الثَّانِية بهل: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِتْكُمْ مِثْتَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَا

ونحوه ما جاء في آيسة الشعراء ﴿ وَمَا نَنَزَلَتْ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ وَمَا يَنُبَغِي لَمُمْ وَمَا يَنُبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [الشعراء].

إلى أن يقول: ﴿ هَلْ أُنَيِّتُكُمُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَ الطِينُ ۞ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَاكِ أَيْسِرِ ۞ يُلقُونَ السَّمْعَ وَأَحْتُرُهُمْ كَاذِبُونَ ۞ [الشعراء].

فأنت ترى في السياق قوة وشدة بالغة في الرد على الكفرة المفترين فاستعمل لذلك (هل).

ونحوه ما جاء في سورة (الكهف) فقد قــال:

﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَمُ يَوْمَهِدِ لِلْكَنفِرِينَ عَرْضًا ﴿ الَّذِينَ كَانَتْ أَعْبُنُهُمْ فِي غِطَآءِ عَن ذِكْرِى وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَمُ لِلْكَفْفِينَ يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ أَفَحُسِبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَشْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ آوَلِيَآءً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَمَ لِلْكَفِينِ يَسْتَطِيعُونَ مَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ الْمَالِكُ فَيْ الْمَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُوالِقُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَ

فإن قوة التبكيت وشدة التقريع واضحة في السياق، فاستعمل لذلك (هل) ولم يستعمل الهمزة.

وكذلك استعمال (إن) و (ما) النافيتين فيستعمل (إن) لما هو آكد، فمن ذلك على سبيل المثال قولـ تعالـي :

﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكٌ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُومِهِمْ أَكِنَّةُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِم وَقُرَّا وَإِن يَرَوَّا كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بِهَا حَتَى إِذَا جَآمُوكَ يَجُلِالُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوّاْ إِنْ هَذَاۤ إِلَّاۤ أَسَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ۚ ﴿ وَالْأَنعَامِ ].

### وقولمه

﴿ وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَا أَتَعِدَانِنِىٓ أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَيْلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ فَيَقُولُ مَا هَذَاۤ إِلَّاۤ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ [الأحقاف].

فقال في الآية الأولى: ﴿ إِنْ هَانُاۤ إِلَّآ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾ وقال في الثانية: ﴿ مَا هَاذَاۤ إِلَّاۤ أَسَاطِيرُ الْأَوِّلِينَ﴾. والأولى آكد يدل على ذلك السياق فقد قال فيها:

١- وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه.

٢\_ وفي آذانهم وقراً.

٣\_ وذكر أنهم إن يروا كل آية لا يؤمنوا بها.

فأنت ترى أن درجة التكذيب أشد مما في الآية الأخرى، لأن الصفات التي تستدعي قوة التكذيب والإنكار كانت في المكذبين الأولين أشد وأكثر، ولذلك أكد النفي فيها بـ (إن) بخلاف الثانية.

## وقسال تعالىي:

﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَكُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۖ إِنَّهُ مُمْ إِلَّا ) يَظُنُّونَ ﴿ وَمَا لَكُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۖ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللّ

#### وقسال:

﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ الْآخِرَةِ وَأَثَّرَفَنَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِثَالًا مِثَالًا مِثَالًا مَثْمُ وَلِينَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثَاكُمْ الِنَّالِمُ إِذَا

لَخَاسِرُونَ ﴿ لَيَعِدُكُمُ أَنَكُمْ إِذَا مِثْمُ وَكُنتُمْ تُلَاكُمُ أَلَكُمْ مُعْرَجُونَ ﴿ هَمَهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴿ إِذَا هِمَ إِلَّا رَجُلُ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا اللللَّ الللَّلْمُ اللللللَّهُ الللللَّ الللللَّا اللللَّاللَّا اللل

فقــال في الآيـــة الأولى: ﴿ مَاهِمَ إِلَّاحَيَانُنَا ٱلدُّنيَا﴾.

وقــال في الثانيــة: ﴿ إِنَّ هِمَ إِلَّاحَٰمِالُنَا ٱلدُّنَّيَا﴾.

وواضح أن التكذيب في الآيــة الثانيــة أشد وأقوى من وجوه:

١- فقد أسند التكذيب والإنكار في الآية الأولى إلى ضمير الكفرة: (وقالوا).
 وأما في الثانية فقد أسنده إلى الكفرة صراحة مضيفاً عليهم صفات تزيد في تكذيبهم وإنكارهم: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآهِ ٱلْآخِرَةِ وَأَثَرَفَنَهُم فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا ﴾.
 فهذه صفات تزيد في قوة التكذيب بخلاف الآية الأولى التي قال فيها: (وقالوا).

٢- المجادلة في صدق الرسل: فقد ذكر هؤلاء الكفرة أن الرسل إنما هم بشر مثلهم يأكلون كما يأكل الناس ويشربون كما يشربون فلا ينبغي أن يطاعوا البتة.

٣ـ السخرية من الوعد بالحياة الأخرى: ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِنَا مِتُمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُمْ السَّمَ اللَّهُ عَلَيْهَا أَنَّكُمْ إِنَا مِتُمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُمُ إِنَّا مِتُمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُمُ إِنَّا لِمَتْ مَنْ الوعد بالحياة الأخرى: ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِنَا مِتَّامٌ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُمُ إِنَّا لِمَا عِلَى اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهُ إِنَّا لِمَا اللَّهُ الللَّالِي الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّهُ

٤\_ الاستبعاد المؤكد في قولهم: ﴿ ﴿ هَمْهَاتَ هَيُّهَاتَ إِمَا تُوعَدُونَ ﴾.

٥ ثم ختموا تكذيبهم وإنكارهم بقولهم: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحَنُ لَهُ مِثُومِينِ ﴾ .
 لَهُ بِمُؤْمِينِ ﴾ .

فكان طبيعياً أن يكون إنكارهم أشد وآكد مما في الآية الأولى، ولذا جاء بإنْ وإلا وهو المناسب للسياق بخلاف الآية الأخرى، فإنه جاء بما وإلاّ لأنه أقل توكيداً وقال تعالىي:

﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا آذرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرِّ إِنْ أَنَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَىَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴿ إِلَا حِقافِ ] .

#### وقال:

﴿ فَالْوَا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴿ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ بَعْمَلُونَ ﴿ إِنْ جَسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ مَا قَالُواْ لَهِن لَمْ تَسَتَهِ يَنْوُحُ لَكُونَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِينِ فَي إِنْ قَوْمِي كَذَّمُونِ ﴿ فَا قَالَ مَنْ مَعَمُ فِي الْفَلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَا أَغَرَقْنَا بَعَدُ الْبَاقِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِيةً وَمَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا لَنُولُكَ لَآئِيةً وَمَا كَانُولُونَ فَي اللَّهُ لَا يَعْدُ الْبَاقِينَ ﴿ فَا قَلْكَ لَا يَعْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَمَن مَعَمُ فِي اللَّهُ لَا يَشَعُونِ ﴿ مُنْ مُعْمَلُونِ اللَّهُ الْمَافِينَ اللَّهُ اللَّوْيِلُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّ

فقسال في الآية الأولى: ﴿ وَمَآ أَنَاۚ إِلَّا نَذِيرُ مُّبِينُ ﴾.

وقــال في الثانيــة: ﴿ إِنْ أَنَّا إِلَّا نَذِيرٌ ﴾.

ومن الواضح أن الآية الثانية في مقام المحاربة والمجادلة والجهاد في القول والتنقيص من المؤمنين، بخلاف الآية الأولى فإنها في مقام الدعوة الهادئة المبينة بالحجة. يدل على ذلك في الآية الثانية:

١\_ وصفهم المؤمنين بالارذلين.

٢\_ طلبوا طردهم فرد عليهم بقوله: ﴿ وَمَا أَنَّا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

٣\_ تحذيرهم نوحاً والطلب إليه الكفّ عن الدعوة وإلا رجموه (لئن لم تنته يانوح لتكونن من المرجومين).

وأنت ترى أن المقام في الآية الأولى يختلف عنه في الثانية فجاء في الثانية بإن وإلاّ وجاء في الأولى بما وإلاّ<sup>(١)</sup>.

٣- وقد يستعمل طريقة أخرى للتوكيد وهي تكرار اللفظ الذي يريد توكيده، وذلك حسبما يقتضيه موطن الكلام وذلك نحو قوله تعالى :

﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُوكَ لَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ٢٠٠٠ [آل عمران].

<sup>(</sup>١) انظر معانى النحو ـ باب الاستفهام وباب النفي.

وقوله:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ١٠٠٠ [آل عمران].

فلم يكرر لفظ الطاعة. في حين قال:

وقال:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَكَثُهُ الْمُبِينُ ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ الرَّالُونَ الْبَكِثُ الْبَكِثُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الل

وقال:

﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلُّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلْتُمْ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهُ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهُ مَا حُمِّلْتُمْ وَالرَّبُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ فَاللَّهِ وَآلَ اللهِ وَآلَ .

وقال:

﴿ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ شَ

وقال:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَكَغُ الْمُبِينُ ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فكرر لفظ الطاعة فقال: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾.

وقال: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُم وَإِلَى اللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ إِلَّا عَمْرَانَ].

وكرر هذا المعنى فقال:

﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَاللَّهُ رَهُوفُ إِلْمِبَادِ اللَّهُ اللَّهُ عمران].

إلى أن ذكر الآية الكريمة. فأنت ترى أن المقام مختص بالله وحده فذكر طاعة الله وجعل طاعة الرسول تبعاً لها.

وكذلك آيـة آل عمران ١٣٢ فلم يكرر فيها لفظ الطاعـة فقد قال قبلها:

﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُوكَ إِنَّ ﴾ [آل عمران].

في حين كرر لفظ الطاعة في الآيات الأخرى لأن السياق يقتضيها \_ ففي آية النساء ٥٩. جعل طاعة الله وطاعة الرسول أصلية ليفصل بين طاعة الرسول وطاعة أولي الأمر، فَهُما ليستا بنفس المنزلة ثم قال: (فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله وإلى الرسول) فالرسول مرجع للفصل بخلاف أولي الأمر. ثم قال بعدها: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنكفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكُ صُدُودًا إِلَى النساء].

فقد جعل الرسول مرجعاً كالقرآن، ثم قرر حكماً ثابتاً فيما بعد فقال: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْرِبَ اللَّهِ ۚ. . . ۞ [النساء].

فأنت ترى أن المقام ههنا مقام تبيان طاعة الرسول فكررها لما كان السياق يقتضيها. وكذلك ما جاء في سورة النور الآية ٥٤، فقد تكرر ذكر الرسول وذلك قوله:

﴿ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُمُّ بَلْ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ أَمْ يَخَافُونَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوّاً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَن يُطِعِ إِذَا دُعُوّا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَتَقَدِّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَيَغْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَدِّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَيَغْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَيَغْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴾ [النور].

ثم انظر كيف قال فيما بعد: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَمَا الرَّسُولَ لَمَا الرَّسُولَ الرَّسُولَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمُعَالِينَ الْمَارِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينِ اللَّهُ الْمُعَالِقِينَ اللَّهُ الْمُعَالِقِينَ اللَّهُ الْمُعَالِقِينَ اللَّهُ الْمُعَالِقِينَ اللَّهُ الْمُعَالِقِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِقُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الل

فجعل طاعة الرسول مقترنة بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة. فأنت ترى أن السياق يؤكد لفظ طاعة الرسول.

وكذلك ما جاء في سورة محمد \_ الآية ٣٣ فقد ورد لفظ الرسول وطاعته وعدم مشاقته فقد قال: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مَا اللَّهِ وَشَاقُواْ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهِ مَا تَعَدِما مَشَاقَةُ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهِ مَا تَعَدِما اللَّهِ وَشَاقُواْ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

فانظر دقة هذا التعبير وسُمُوَّه.

ونحوه قوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم فِالْآخِرَةِ كَيْفِرُونَ ١٠٠٠ [الأعراف].

وقوله:

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجَا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ١٠٠٠ [هود].

فقد قال في آية الأعراف: ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَنفِرُونَ ﴾، وقال في هود: ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَنفِرُونَ ﴾، وقال في هود: ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴾ فزاد: (هم) للتوكيد، وذلك لما زاد على الأولين افتراء الكذب على الله. فقد قال في الأعراف:

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ ٱلجَنَّةِ أَصْحَابَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًّا فَهَلْ وَجَدَثُمُ مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُواْ نَعَدُّ فَاَذَنَ مُوَّذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَقَنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ وَبَغُونَهَا عِوجًا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَيْهُرُونَ ۞ وَبَيْنَهُمَا حِجَابُ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِجَالُ . . . ۞ ﴿ [الأعراف ٤٤ وما بعدها] .

 كَانُواْ يُبْصِرُونَ ١ أُولَيْكِ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓاْ أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١ لَا جَرَمَ أَنْهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ١٠ هود].

فقد ذكر في الأعراف من صفات الظالمين أنهم يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجاً. وذكرها في هود وزاد عليها افتراء الكذب على الله فقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَا مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللهِ كَذِبًا ﴾. ثم ذكر أن الأشهاد يقولون أمام الخلق: ﴿ هَتُؤُلِآءِ اللَّهِ كَذِبُوا عَلَى رَبِّهِ مَ ﴾.

فلما زاد في صفات الضلال أكد فيهم صفة الكفر بزيادة (هم)، وزاد لهم في العذاب فقال (يضاعف لهم العذاب)، وزاد في صفة الخسران فقال (هم الأخسرون).

فانظر إلى جلال هذا التعبير وسموه.

ونحو هذا قوله تعالى:

﴿ فَإِن كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ جَآءُو بِالْبَيِّنَتِ وَالزُّبُرِ وَالْجَتَابِ الْمُنِيرِ ﴿ فَالْجَتَابِ اللَّهُ اللَّ

وقوليه:

﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَتْهُمْ رُسُلَهُم بِٱلْمِيِّنَتِ وَبِٱلزُّبُرِ وَبِٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرِ ۞﴾[فاطر].

فذكر الباء مع الزبر والكتاب المنير في آية فاطر، ولم يذكرها في آية آل عمران، ذلك أن هذا التكرار يفيد التوكيد، والمقام في (فاطر) يقتضي هذا التأكيد إذ هو في مقام الإنذار والدعوة والتبليغ قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ وَمَهُم بِالْغَيْبِ وَأَقَامُواْ الصَّلُوةُ وَمَن تَرَكَّى فَإِنَّمَا يَكَرَّكَى لِنَفْسِمِ وَلِلَا اللّهِ الْمَصِيرُ فَي وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ فَي وَلا الظّلُمَتُ وَلا النُّورُ فَي وَلا الظّلُم وَلا الظّلُم وَلا الظّلُم وَلا الظّلُم وَلا الظّلُم وَلا الظّلُم وَلا النَّالِي فَي وَلا الظّلُم وَلا اللّه الله وَلا اللّه وَلا اللّه الله وَلا اللّه وَلا اللّه الله وَلا اللّه الله وَلا اللّه اللّه وَلا الللّه وَلا اللّه وَلا الللّه وَلا اللّه وَلا الللّه وَلا اللّه وَلا اللّه وَلا اللّه وَلا اللّه اللّه وَل

فلما كان المقام مقام إنذار وتبليغ كرر الباء فقال: ﴿ بِٱلْبَيِنَاتِ وَبِٱلزُّبُرِ وَبِٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرِ ﴾. لأن هذه هي كتب الإنذار والدعوة و التبليغ.

وليس المقام في آل عمران مقام تبليغ وإنذار بل هو كلام عام وذكر حوادث تاريخية معينة. قال تعالى : ﴿ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْمَنَا أَلَا نُوْمِنَ لِرَسُولٍ عَلَيْ عَالَيْنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُمُ لُكُ أَنْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلُ مِن قَبْلِي بِالْبَيْنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلَتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ ﴿ فَإِن كَنَّمُ مُلُكُ مِن فَتْلِكَ جَآءُو بِالْبَيْنَاتِ وَالنَّهُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ ﴿ فَإِن كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن فَبْلِكَ جَآءُو بِالْبَيّنَاتِ وَالنَّهُمُ وَالْمَنِيرِ ﴿ وَالْمَنِيرِ اللَّهِ اللَّهُ عَمِران].

فلما لم يكن المقام كذلك لم يكرر الباء في وسائل الدعوة وكتبها إذ ليس المقام يقتضى ذلك.

ومما يقتضي التوكيد أيضاً في (فاطر) قوله تعالى: (وإن يكذبوك) بصيغة المضارع فإن هذا مما يفيد استمرار التكذيب بخلاف ما في آل عمران، فقد قال: (وإن كذبوك). فإن في آية فاطر من الاستمرار على التكذيب ماليس في آية آل عمران، فاقتضى التوكيد، ولذا عقب بعد ذلك بقوله: ﴿ ثُمَّ أَخَذْتُ ٱلَّذِينَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾.

وقد تقول: ولم ورد الفعل بصيغة المضارع في (فاطر) وبصيغة الماضي في آل عمران؟

والجواب: أن التكذيب في سورة آل عمران منصب على ذكر حادثة تاريخية معينة، هي الآية التي ذكرناها أعني قوله تعالى: ﴿ الَّذِيكَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِـدَ إِلَيْنَا آ. . . الآية ﴾.

وأما في (فاطر) فالكلام في سياق الهداية والاستجابة فالمقام مقام تبليغ الرسالة ومقام الدعوة. فلما كان المقام في آل عمران تعقيباً على أمر تاريخي انقضى وحادثة معينة ذهبت، جاء بالفعل على صيغة الماضي فقال: (وإن كذبوك).

ولما كان المقام في الثانية مقام إنذار وتبليغ ودعوة قال: (وإن يكذبوك) بصيغة الفعل المضارع الدال على التكرار والاستمرار لأن الدعوة مستمرة والتبليغ والإنذار مستمران متكرران. فجاء لكل مقام بما يناسبه.

ومما يقتضي التأكيد في (فاطر) أيضاً ذكر تاء التأنيث دون آية (آل عمران) فقد قال في (فاطر): (جاءتهم رسلهم) بذكر التاء مع الفعل (جاءتهم) وقال في آل عمران: (فقد كذب رسل من قبلك) بدون تاء فلم يقل: (فقد كذبت). وذكر التاء في مثل هذا الموطن كما هو معلوم يفيد الكثرة، فاقتضى ذلك التوكيد في فاطر لكثرة المكذّبين دون آل عمران.

وقد جاء في (البرهان) للكرماني وغيره أن سبب الاكتفاء بباء واحدة في آل عمران وذكر ثلاث باءات في فاطر أن الكلام في آل عمران وقع في كلام مبني على الاختصار والاكتفاء فيه بالقليل عن الكثير، ومن ذلك أن الفعل الذي جاء في جواب الشرط مبني للمجهول ولم يسم فاعله(۱).

وهذا سبب آخر يضاف إلى الأسباب التي ذكرناها، فإن التفصيل واضح في آيـة فاطر بخلاف آيـة آل عمران. ومما يدل على ذلك:

١- بناء الفعل للمجهول في آية آل عمران (كُـذّب) في حين ذكر الفاعل في
 آية فاطر فقال: (فقد كذب الذين من قبلهم).

٢- قوله في فاطر: (جاءتهم رسلهم) بذكر الفاعل ظاهراً في حين قال في آل
 عمران: (جاؤوا) بالضمير، فالتفصيل في فاطر أكثر وأوضح.

٣- ذكر الباء مع كل معطوف في (فاطر) (بالبينات وبالزبر وبالكتاب المنير) وحذفها في آل عمران، مما يدل على مقام التفصيل في (فاطر) ومقام الاختصار في آل عمران.

٤- صيغة الفعل في (فاطر) أطول مما هي في آل عمران فقد قال في (فاطر):
 (وإن يكذبوك) وقال في آل عمران: (وإن كذبوك).

كل ذلك مما يدل على مقام الإطالة والتفصيل في فاطر دون آل عمران، فدل على أن تكرار الباء في (فاطر) أليق.

<sup>(</sup>١) انظر البرهان ١٢٤ - ١٢٥، درة التنزيل ٧٥.

فانظر إلى جمال هذا التعبير ودقته، فإن كلاً من مقامي التفصيل والتوكيد يقتضى تكرر الباء، فكيف بهما إذا اجتمعا فانظر أي كلام هذا؟

ومن ذلك قولمه تعالى.

﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ . . . ١٠٠ البقرة].

فكرر (على) مع السمع. جاء في (الكشاف): « فإن قلت: أي فائدة في تكرير الجار في (وعلى سمعهم)؟

قلت: لو لم يكرر لكان انتظاماً للقلوب والأسماع في تعدية واحدة. وحين استجد للأسماع تعدية على حدة كان أدل على شدة الختم في الموضعين الالكان المناع تعدية على حدة كان أدل على شدة الختم في الموضعين الله الله المناطقة المناطق

٤- وكما يؤكد القرآن التعبير قد يخففه إذا اقتضى المقام ذلك، وذلك كأن يأتي
 بـ (إن) المخففة ونون التوكيد الخفيفة للدلالة على تخفيف التوكيد حسبما
 يقتضيه السياق ومقتضى الحال فمن ذلك ما جاء في قولــه تعالــي:

﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَا لَخَطِعِينَ ۞ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومِ يَعْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ وَهُو ٱرْحَمُ ٱلرَّحِعِينَ ۞ [يوسف].

﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَطِينَ ۞ قَالَ سَوْفَ ٱسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞﴾ [يوسف].

وهذا الكلام قاله أخوه يوسف والكلام موجه في الآية الأولى إلى أخيهم يوسف وفي الثانية إلى أبيهم.

وأنت ترى أن إخوة يوسف قالوا لأجيهم: (وإن كنا لخاطئين) به (إن) المخففة، وقالوا لأبيهم: ﴿إِنَّا كُنَّا خَطِيْينَ ﴾ بالمشددة. وقد يتبادر إلى الذهن أنه كان ينبغي أن يكون التعبير بالعكس، فإنهم مع من أساؤا إليه إساءة مباشرة \_ أعني يوسف \_ كان عليهم أن يأتوا بإن المشددة للدلالة على زيادة التوكيد بخلاف التعبير مع أبيهم. غير أنك إذا أنعمت النظر وجدت الطريقة

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/ ١٢٥.

التي استعملها القرآن هي المثلى. فإن إخوة يوسف لما رأوا أباهم وما حل به من جراء فعلتهم من الوهن واللوعة وحرقة الفؤاد وذهاب عينيه من الحزن، دعاهم ذلك إلى توكيد الاعتذار والاعتراف بالخطيئة، بخلاف حالة أخيهم فإن الله أكرمه بعدهم وبوأه مكانة عالية ومكن له في الأرض، وكأن فعلتهم تلك عادت عليه بالخير والرفعة، بعكس ما جرت على أبيهم، فهنالك فرق بين الحالتين، فكان الشعور بالخطيئة مع والدهم أكبر وأعظم فقالوا ما قالوا.

والذي يدل على ذلك السياق القرآني، فإن يوسف دعا لهم بالمغفرة من دون أن يسألوها منه ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمُ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمُّ وَهُو أَرْحَمُ الرَّرِحِمِينَ ﴾. وأما أبوهم فلم يستغفر لهم مع طلبهم الاستغفار منه، وإنما وعدهم بالاستغفار: ﴿ قَالُواْ يَكَأَبُانَا اَسْتَغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَلِطِينَ ﴿ قَالُوا يَكَأَبُانَا اَسْتَغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَلِطِينَ ﴿ قَالُوا يَكَأَبُانَا اَسْتَغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَا خَلِطِينَ ﴿ قَالُوا يَكُمُ مَنِ اللّستغفار في المستقبل لَكُمْ رَقِي إِنَّهُ هُو النَّعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ السين، و(سوف) أبعد في الاستقبال من السين مما يدل على عمق الأثر في نفسه.

# ونحو ذلك قولـه تعالـي:

﴿ ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴿ قَالَ الْمَلَا اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَنْ اللّهُ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَنْ اللّهَ عَنْ اللّهُ اللّهَ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

# وقوله:

﴿ قَالُواْ إِنْ مَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّدِينَ ﴿ وَمَا أَنتَ إِلَا بَشُرُ مِثْلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلْكَندِبِينَ ۞ فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ۞ قَالَ رَقِّ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةُ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ [الشعراء].

فأنت ترى أنه قال في سياق آيات الأعراف: (وإنا لنظنك من الكاذبين) وفي سياق آيات الشعراء: (وإن نظنك لمن الكاذبين). ويظهر سياق الآيات أن

التكذيب في آيات الأعراف أشد منه في آيات الشعراء، والذي يوضح ذلك أنه في آيات الأعراف قال: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ﴾ بخلاف آيات الشعراء فإنه قال : ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا آنَتُ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴿ ﴾ .

وأنت ترى الفرق بين القائلين ففي الآيات الاولى قول الملأ الذين كفروا. والقائلون في الآيات الثانية مختلطون، فإن فيهم الشديد التكذيب والقليل والإمّعة والخائف، فهو تكذيب مختلط لا يصل إلى تكذيب الذين كفروا خصوصاً. والذي يدل على ذلك قوله تعالى بعد آيات الشعراء: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَهُم مُوْمِنِينَ ﴾ أي: إن فيهم قلة مؤمنة، فهو نسب الكلام في آيات الشعراء إلى أصحاب الأيكة عموماً، بخلاف آيات الأعراف فإنه نسب الكلام إلى الذين كفروا خاصة.

ثم انظر إلى السياق مرة أخرى وكيف تعقب الرسول كلام قومه بعد كل من الآيتين يتبيّن لك ما ذكرته واضحاً، فإن هوداً عليه السلام رد على قومه بآيات عدة: ﴿ قَالَ يَكَوَّمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِحِيّ رَسُولٌ مِّن رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَالْعَرافِ اللّٰعِرافِ اللّٰعِراءِ فإنه لم يزد على قوله: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلْعَلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ شِيّ ﴾. ومن هنا يتبين الفرق واضحاً بين التعبيرين (١).

ومن ذلك قولـ تعالـ على لسان امرأة عزيز مصر في يوسف:

﴿ وَلَهِن لَّمْ يَفْعَلْ مَا ءَامُرُهُ لِيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّنغِرِينَ ١٠٠ [يوسف].

فقال: (ليسجنن) بنون التوكيد الثقيلة ثم قال: ﴿ وَلَيَكُونَا مِنَ ٱلصَّعْرِينَ ﴾ بتخفيف النون: قالوا وذلك « أن إمرأة العزيز كانت أشد حرصاً على سجنه من أن يكون صاغراً »(٢) فزاد نوناً حيث اقتضى المقام زيادة التوكيد، وخفف حيث اقتضى تخفيفه.

٥ ـ وكما يخفف التوكيد قد يزيد فيه إذا اقتضى الكلام ذاك. جاء في (الإتقان): «ويتفاوت التأكيد بحسب قوة الإنكار وضعفه كقوله تعالى حكاية عن رسل

<sup>(</sup>١) انظر معاني النحو ١/٣٧٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) حاشية الصبان ٣/ ٢١٢ وانظر التصريح ٢/ ٣٠٢.

عيسى إذ كُذِّبوا في المرة الأولى: ﴿ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُّرْسَلُونَ ﴾ فأكدوا بإنَّ وإسمية الجملة. وفي المرة الثانية: ﴿ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ فأكد بالقسم وإن واللام واسمية الجملة لمبالغة المخاطبين في الإنكار حيث قالوا: ﴿ مَا أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌّ مِّقَلْنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْنَنُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَا تَكَذِبُونَ ﴾ (١).

يشير بذلك إلى قول تعالى: ﴿ وَاصْرِبْ لَمُنَمْ مَثَلًا أَصْحَبُ الْقَرَيَةِ إِذْ جَآءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴿ وَاصْرِبْ لَمُنْ مَثَلًا أَصْحَبُ الْقَرَيَةِ إِذْ جَآءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴿ وَاصْرِبْ لَمُنْ إِذْ أَرْسَلُونَ ﴿ وَالْمَرْسَلُونَ ﴿ وَالْمَرْسَلُونَ ﴿ إِذْ أَنْتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴿ وَالْمَا يَعْلَمُ إِنَّا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ أَنْدُو إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فأنت ترى أن التكذيب والإنكار في المرة الثانية كان أشد من المرة الأولى إذ قالوا: ﴿ مَا آنتُمْ إِلَّا بَثَرٌ مِتْلُنَا وَمَا آنزُلَ الرَّمْنُ مِن شَيْء إِنْ آنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

ومن ذلك قولمه تعالمي:

﴿ وَالَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَالَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَاللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

وقولىه:

﴿ وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَزَحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ١٠٠٠ [الأعراف] بتوكيد الجواب.

وقولىه:

﴿ لَهِن لَمْ يَرْحَمَّنَا رَبُّنَا وَيَغْفِر لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الْأعرافِ] بتوكيد الجواب وباللام الموطئة قبل الشرط.

فالثالثة آكدُ من الثانية، والثانية، آكدُ من الأولى وذلك حسبما يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>١) الإِتقان ٢/ ٢٤-٦٥ وانظر الإيضاح ١٨/١.

قال تعالى في سياق الآية الثالثة: ﴿ وَلَنَا سُقِطَ فِي آيْدِيهِمْ وَرَأَوَا أَنَّهُمْ قَدَّ ضَلُواْ قَالُواْ لَهِ الْمَالِينَ لَمَ مَنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرُ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَإِلَا عَرَافًا .

وهذا في بني إسرائيل بعدما عبدوا عجل الذهب واتخذوه إلها لهم، وهو كفر صريح وضلال مبين، ولذلك عند توبتهم أكدوا قولهم باللام الموطئة زيادة على توكيد الجواب: ﴿ لَهِن لَمْ يَرْحَمْنَارَبُنَا وَيَغْفِرْ لَنَالَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾.

وأما الآيــة الشانية التي هي: ﴿ وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَرَّحُمَّنَا لَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف] فهي على لسان آدم وزوجه بعدما أكلا من الشجرة التي نهاهما ربهما عنها.

وهذه المعصية أقل من معصية بني إسرائيل، فإن معصية قوم موسى كفر لأنه عبادة لغير الله، ولم يفعل ذلك آدم بل هو مقر بربوبية الله ومقر بعبوديته لربه، وإنما هي لحظة ضعف أدركته كما تدرك الكثير من الناس من غير أن تخرجهم عن دينهم ثم يتوبون عنها. ألم تر كيف وصف بني إسرائيل بالضلال فقال: ﴿وَرَأَوْا أَنَّهُمْ قَدْ صَلُوا ﴾ ولم يصف آدم بذلك. فلما كانت المعصية أقل حذف اللام الموطئة التي تفيد التوكيد.

فالأول آكد لأن المعصية أكبر. فالتوبة وطلب المغفرة يكونان على قدر المعصية.

وأما الآية الثالثة وهي قوله تعالى: ﴿ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ الْخَسِرِينَ ﴿ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ الْخَسِرِينَ ﴿ وَلِكَ أَنه سأل ربه أن ينجي ابنه من الغرق، لأن الله وعده أن ينجي معه أهله فقال: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْغِي مِنْ أَهْلِكُ إِنَّهُ مَنَلُ عَمَلُ الله له: ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكُ إِنَّهُ عَمَلُ الله له: ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكُ إِنَّهُ عَمَلُ عَمَلُ مَا لِيَسَ مِنَ أَهْلِكُ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ ﴿ هُود].

فطلب نوح من ربه المغفرة والعفو لسؤاله هذا فقال: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِيَ أَعُوذُ بِكَ أَنَّ أَسَّنَكُ كَمَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمُ وَلِلَّا تَغْفِرُ لِى وَتَرْحَمُنِىٓ أَكُن مِّن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ قَالَ رَبِهِ الْمَعْفَرَةُ لَهُ الناجِينِ، فبين ليس بمعصية كمعصية آدم، وإنما فهم نوح أن ابنه يدخل مع أهله الناجين، فبين الله أنه ليس من أهله لأنه كافر، فطلب من ربه المغفرة لما سأل، ولذلك لم

يأت الكلام مؤكداً. فأنت ترى أن التوكيد يتناسب وقدر المعصية. فلما لم يكن سؤال نوح معصية لم يؤكد كلامه. ولما كان فعل آدم معصية لربه أكده بالنون. ولما كان فعل بني إسرائيل كفراً وضلالاً أكده بالنون وباللام الموطئة، فالخسران إنما يكون على قدر المعصية ولا شك.

ثم ألا ترى كيف قدم الرحمة على المغفرة مع بني إسرائيل: ﴿ لَهِن لّمَ يَرْحَمَنَا وَيُعْفِرُ لَنَا ﴾ بخلاف الآيتين الأخريين، فإنه قدم المغفرة على الرحمة، وذلك لأن الرحمة أعم وأوسع من المغفرة فإن الرحمة لعموم الخلق حتى البهائم. ويدخل في رحمة الله المؤمن والكافر فكلهم يعيشون في رحمة الله. فالبهائم تعيش برحمة الله، والبهائم تتراحم فيما بينها، ولا يصح وصفها بالمغفرة فإذا طرد أحد من رحمة الله فلا مطمع له في شيء بعد. فالمغفرة تأتي بعد الرحمة وهي رحمة خاصة بالمؤمن فالرحمة تأتي أولاً ثم المغفرة، فمن لم يرحمه ربه لا يغفر له. ومن غفر له كان مرحوماً ، وليس كل مرحوم مغفوراً له ، فالخلق كلهم في رحمته. ولذا قدم هؤلاء الذين كفروا وضلوا الرحمة على المغفرة، فهم كانوا أحقاء بأن يطردوا من رحمة الله إذا ما بقوا على ذلك، ولذا طلب هؤلاء الرحمة أولاً ليكونوا كعموم الخلق الداخلين في رحمته ثم المغفرة فيما بعد. وهذا يتناسب مع كبر معصيتهم، فإنهم حذروا أن يؤيسهم ربهم من رحمته ، فأرادوا أن يشملهم ربهم برحمته ليكون ذلك مرقاة إلى المغفرة بخلاف الآيتين السابقتين فليس الأمر فيهما كذلك (۱).

فانظر إلى فخامة هذا الكلام وعظمته.

ومن ذلك قولــه تعالـــى:

﴿ أَلَمْ تَكَ أَكَ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّكَمَاءِ مَآءُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُغْضَدَّرًا ۚ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفُ خَيرٌ ﴿ اللَّهُ مَا فِي ٱللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) انظر (معاني النحو) ٥٦٠/٤ وما بعدها.

سَخَّرَ لَكُر مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَهُ وَثُّ زَجِيهُ ﴿ [الحج].

وقولــه:

﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ١ [لقمان].

وقولـه:

﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِدِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنَّى عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ١٠ [العنكبوت].

فقد قال في آية الحج: ﴿ وَإِنَّ اللّهَ لَهُو الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴿ وَإِنَّ اللّهَ لَهُو الْغَنِي الْحَجِ الْحَج أَكْثر مما في لقمان: ﴿ إِنَّ اللّهَ هُو الْغَنِي الْفَيدُ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وأما السياق في العنكبوت فيختلف عما في الحج ولقمان وذلك أنها في سياق الفتن والابتلاء قال تعالى : ﴿ الْمَدَّ إِنَّ أَحْسِبُ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ إِنَّ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعُلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيُعْلَمَنَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيُعْلَمَنَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيُعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَن قَبْلِهِمْ فَلَيْعُلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيُعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَن اللَّهُ اللَّذِينَ عَن اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

ثم قــال: ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنَّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنَّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولم يأت بضمير الفصل ولم يعرف الغني في العنكبوت.

وذلك أنه في الحج ولقمان ذكرٌ لملكه وسعته وقدرته ونعمته على الخلق.

وأما في العنكبوت فذكر غناه عن خلقه. وثمة فرق بين الغنيين فالأول: غنى ملك وإفاضة رحمة ونعمة، والثاني استغناء عن الآخرين. وأنت ترى فرقاً بين أن تقول: إنَّ فلاناً يملك كذا وكذا ويعطي وينفق ويتفضل، وقولك: هو مستغن عن الناس: فإن معنى القول الثاني أنه مكتف وإن لم يكن غنياً، ألا ترى إلى قول الخليل:

أبلغ سليمان أني عنه في سعة وفي غِنىً غير أني لست ذا مال فهناك فرق بين المستغني عن الناس والغني المالك المتفضل.

فلما فرق بين الحالين فرق بين التعبيرين.

ثم أنظر إلى خاتمة الآي في كل منها فإنه لما كانت سورة الحج في تعداد نعمه وألطافه على خلقه قال: (الغني الحميد) أي: الذي يُحمد على نعمه، وكذلك السياق في لقمان. وأما في العنكبوت فلما كان السياق في ذكر الفتن التي نسأل الله العافية منها لم يقُل: (الغني الحميد) بل قال: (غني عن العالمين) أي: غنيٌ عن جهادهم. فسبحان الله رب العالمين.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّهُ الْأَنعَامِ].

وقولىمه:

﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيثُ ١ ﴿ إِنَّ رَبِّكَ الْأَعْرَافَ].

فأكد سرعة العقاب بـ (إن) واللام في الأعراف فقال: (لسريع العقاب)، أما في الأنعام فأكده بـ (إن) فقط، وذلك أن الآية في سورة الأعراف ذُكرت في سياق العقوبات العاجلة في الدنيا، وأن الأية في الأنعام ذُكرت في سياق العقوبات الآجلة في الآخرة. فقد قال تعالى في (الأعراف): ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ آَبَعِينَا الّذِينَ فِي الآخرة. فقد قال تعالى في (الأعراف): ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ آَبَعِينَا الّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ الشّوَةِ وَأَخَذَنَا الّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَدَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ فَلَمَّا عَتَوَاْ عَن مَا نَهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَمُمَّ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ ﴿ وَإِذْ تَأَذَّتَ رَبُّكَ لِبَعَثَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ اللّقِينَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَدَابِ إِنْ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَمُورُ رَحِيمُ اللّهِ الأعراف].

وقال في سورة الأنعام: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَئُ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَّرْجِفَكُمْ فَيُنَتِثْكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْنَلِفُونَ ﴿ ﴾ [الأنعام].

فلما عجل لهم العقوبة في الدنيا في سورة الأعراف أكد سرعة العقاب بإنّ واللام، ولما أمهلهم إلى يوم القيامة في سورة الأنعام قلل توكيد سرعة العقاب لأنه لم يسرع في عقوبتهم بل أمهلهم. جاء في (البرهان) في هاتين الآيتين أن «الفرق بين هذه الآية وآية الأنعام حيث أتى هنا باللام فقال: (لسريع العقاب) دون هناك، أن اللام تفيد التوكيد فأفادت هنا توكيد سرعة العقاب لأن العقاب المذكور هنا عقاب عاجل وهو عقاب بني إسرائيل بالذل والنقمة وأداء الجزية بعد المسخ في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَ رَبُّكَ لَيَبَعَنَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُم المَّدَ العقاب المذكور في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَ رَبُّكَ لَيَبَعَنَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُم بعد المسخ في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَ رَبُّكَ لَيْبَعَنَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ بعد المسخ في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ لَ رَبُّكَ لَيْبَعَنَى عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمُ بعد المسخ في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ لَ السرعة أفاد بيان التعجيل وهو مناسب، بخلاف العقاب المذكور في سورة الأنعام فإنه آجل بدليل قوله ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ يَعْمَ فِيه بتأكيد (إن).

ولما اختصت آية الأعراف بزيادة العذاب عاجلاً اختصت بزيادة التأكيد لفظاً بإن واللام»(١٠).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآئِنِيَةٌ لَّارَيْبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُزْمِنُونَ ﴿ إِغَافِر ].

وقولىه:

﴿ إِنَّ ٱلسَّكَاعَةَ ءَانِينَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ إِنَّ ﴾ [طه].

فأكد إتيان الساعة بإنَّ واللام في غافر وبإنَّ وحدها في سورة طه وذلك لأسباب عدة منها:

إن الكلام في سورة غافر على الكفار الذين ينكرون الساعة فقد قال: ﴿ إِنَّ الْكَلَامِ فِي سُورة عَافَر على الكفار الذين ينكرون الساعة فقد قال: ﴿ إِنَّ اللَّهِ بِغَنْيُرِ سُلْطُنِ أَتَنَكُهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُّرٌ مَّا هُم

<sup>(</sup>١) البرهان ٤/ ٦٥\_٦٦ وانظر ملاك التأويل ١/ ٣٦٠\_٣٦١.

بِبَلِغِيةً فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّكُمُ هُوَ السَّكِمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَا اللهِ إِنَّ السَّاعَةَ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَئِكِنَّ أَكْتُر النَّاسِ لَا يُوْمِنُونَ ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَئِكِنَّ أَكْتُر النَّاسِ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ [غافر].

أي: لا يؤمنون بالساعة.

أما في سورة طه فالخطاب لموسى عليه السلام وموسى غير منكر لها. ولذا أكدها مع الكافرين الذين ينكرونها أكثر مما أكدها مع موسى عليه السلام.

ثم انظر إلى السياق مرة أخرى فقد قال تعقيباً على إتيان الساعة في سورة غافر: ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ فحسن أن يؤكد إتيانها إذا كان أكثر الناس لا يؤمنون بها، بخلاف سورة طه فقد قال: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيَـةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِيُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاشَعَىٰ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ عَالِيكُ أَكَادُ أُخْفِيهَا

فسياق كل من الآيتين يقتضي أن يضع ما وضع وأن يحذف ما حذف.

ومن ناحية أخرى إن الكلام في سورة غافر على الساعة والقيامة بل إن جوً السورة هو في الكلام على الساعة. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاَجُونَ فِ ٱلنَّارِ فَيَقُولُ السَّورة هو في الكلام على الساعة. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِ ٱلنَّارِ فَيَقُولُ السَّمَ مَعْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ الشَّمَ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ ﴿ وَإِذْ يَتَحَالُهُ اللَّهُ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ اللَّهُ اللَّهُ عَافِلَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وانظر الآيات من ٧٠-٧٦ فاقتضى المقام زيادة التوكيد في هذه السورة.

جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «إن العرب تحرص على التوكيد في موضعه وتركه في غير موضعه... والخطاب لقوم كفار ينكرونها. والتي في سورة طه خطاب لموسى عليه السلام وهي ضمن كلام الله تعالى ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَا خَلَمُ نَعَلَيْكُ ... ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ اللهُ عَلَيْكُ ... ﴿ إِنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ الل

وقال: ﴿. وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ لِذِكْرِى ۚ إِنَّ السَّاعَةَ ءَالِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا . . ﴿ ﴾ [طـه] ولم يكن موسى عليه السلام ممن ينكر ذلك فيؤكد الكلام عليه توكيده على منكريه والجاحدين له . على أنه تحميل له ليعلم قومه وهو: ﴿ فَلاَ يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَن لا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَكُ فُنَرَّدَى ﴿ وَالْمَا عَلَى مَا بينا وضح عَنْهَا مَن لا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَكُ فُنَرَّدَى ﴿ وَالْمَا عَلَى مَا بينا وضح الفرق بين الموضعين بالذي ذكرناه ﴾ [طـه] \_ فإذا كان الأمر على ما بينا وضح الفرق بين الموضعين بالذي ذكرناه ﴾ [الله و الموضعين بالذي ذكرناه ﴾ [الله و المؤلِّق الله و المؤلِّق الله و اله و الله و ا

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٤١١–٤١٢، وانظر ملاك التأويل ٢/ ٦٧٥ وما بعدها.

ومن ذلك قولىم تعالى:

﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ١٠٠٠ [الشورى].

وقولــه:

﴿ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ١٠٠٠ [لقمان].

فأكد ما في الشورى بـ (إنَّ) واللام وأكد ما في لقمان بـ (إن) فقط. والسياق يوضح سبب ذاك.

قال تعالى في الشورى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ١٠٠٠ [الشورى].

وقال في لقمان: ﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ الصَّكَلَوْةَ وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَآ أَصَابَكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾ [لقمان].

فقد أوصانا ربّنا في الشورى بشيئين: الصبر والمغفرة لمن أساء إلينا فقال: ﴿ وَلَمْنِ صَبَرَ وَغَفَرَ ﴾ . وأوصى لقمان ابنه بالصبر فقال: ﴿ وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكُ ﴾ ، والأول أشق على النفس من مجرد الصبر، فاحتاج إلى زيادة التوكيد فقال: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ .

جاء في (البرهان) للكرماني: إن سبب ذلك «لأن الصبر على وجهين: صبر على مكروه ينال على مكروه ينال الإنسان ظلماً كمن قتل بعض أعزته. وصبر على مكروه ينال الإنسان ليس بظلم كمن مات بعض أعزته. فالصبر على الأول أشد والعزم عليه أوكد. وكان ما في هذه السورة من الجنس الأول لقوله: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ ﴾ فأكد الخبر باللام.

وفي لقمان من الجنس الثاني فلم يؤكده باللام»(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَمَن يُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ١٩٠٠ [البقرة].

<sup>(</sup>١) البرهان ٤٢٧ وانظر درة التنزيل ٤٢٧-٤٢٨.

#### وقوله:

﴿ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلَّهِرِ وَٱلنَّقَوَى ۚ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِرِ وَٱلْمُدُونِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [المائدة].

#### وقوله:

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَ إِن اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ الْأَنْفَالَ ] .

فكلها قال فيها: (إن الله شديد العقاب) مؤكداً بـ (إن) وحدها، في حين قال: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَـُةِ قَبْلَ ٱلْحَسَـنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ وَلَا عَدَا. فَأَكد بـ (إن) واللام.

وقد زاد اللام في الرعد لما مرَّ قبلها من ذكر العقوبات وهو قوله تعالى: ﴿ وَأَوْلَئِهِكَ ﴿ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَاتُ ﴾ ولما ذكر من عقوبات الكافرين: ﴿ وَأُولَئِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آعْنَاقِهِمُ وَأُولَئِهِكَ أَصْعَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَأَلْتَهِكَ الرعد].

وليس السياق كذلك في الآيات الأخرى ولا شيء فيه. فلما كان السياق في الرعد سياق العقوبات اقتضى زيادة توكيدها.

وشبيه بذلك قوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِنزِيرِ وَمَاۤ أُهِلً بِهِ عِنْيِرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَا ٓ إِنْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ الْبَقرة ] .

### وقوله:

﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْهُمْ فَلاَّ إِنْمَ عَلَيْتُهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُولُكُ رَّحِيمُ ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْهُمْ فَلاَّ إِنْمَ عَلَيْتُهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُولُكُ

## وقوله:

﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَأَقْتُلُوهُمُّ كَنَالِكَ جَزّاء الْكَفِرِينَ ﴿ فَإِن النَّهُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ زَّحِيمٌ ﴿ البقرة ] .

## وقوله:

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ تَحِيمٌ ١٠٠ [آل عمران].

وقوله:

﴿ فَمَنِ ٱضْطُرٌ فِي مَغْهَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيثُ ١ المائدة].

وقوله:

﴿ فَمَنِ أَضْطُرٌ غَيْرَبَاعِ وَلَا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ١٠٠ [الأنعام].

فكلها أكدها بـ (إن) وحدها وهو قَوله: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴾ أو (ربك) في حين قال:

﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَ اللَّهَ لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ١

فأكدها بـ (إن) واللام.

وسبب ذلك أن سياق آيات النحل هو في تعداد نعم الله على الإنسان ورحمته به ولطفه بخلقه، فقد ذكر خلق الأنعام وما فيها من منافع للإنسان من دفء وركوب وحمل للأثقال وغيرها. وذكر منافع الزروع، وذكر نعمته عليه في البر والبحر وغير ذلك مما لا يعد ولا يحصى من النعم، فناسب ذلك تأكيد المغفرة.

وليس السياق في الآيات الأخرى كذلك ولا شيء منه فيه.

فأنت ترى أنه لما كان السياق في آية الرعد في ذكر العقوبات أكد العقوبة، ولما كان السياق هنا في ذكر النعم والألطاف الإلهية أكد المغفرة فوضع كلاً في موطنه الذي هو أليق به. ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَنِيرٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَنِيرٌ ﴿ إِنَّا ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَنِيرٌ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّال

وقولىه:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ١٤٠٠ [الحج].

فأكد قوته وعزته بـ (إن) واللام في الحج دون آية الحديد وذلك أن سياق كل من الآيتين يوضح سبب ذاك.

قال تعالى في سورة الحج: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَلَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلُولًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ لَقَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ النَّاسَ لَقَولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلُولًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ

بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِمَدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ۞﴾[الحج].

فأنت ترى أن الكلام هو في سياق الإذن للمؤمنين بالجهاد وقتال الأعداء بعدما أخرجوا من ديارهم وقوتلوا ظلماً، وقد ذكر أن الله قادرٌ على نصرهم وقد وعدهم بالنصر فقال مؤكداً ذاك: ﴿ وَلَيَنصُرُنَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ اللَّهُ عَلَى النصر يحتاج إلى قوة فأكد قوته وعزته بـ (إن) واللام، وقد ناسب تأكيد النصر تأكيد القوة.

وليس السياق كذلك في الحديد. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مُعَهُمُ ٱلْكَنْبَ وَٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمُ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ وَرُسُلَمُ بِٱلْفَيْتِ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ﴿ ﴾ [الحديد].

فأنت ترى أنها ليست في سياق الجهاد والقتال ولا في سياق نصر الله للمؤمنين، بل في سياق نصر المؤمنين لدعوة الله ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَضُرُهُ وَرُسُلُهُ لِلمؤمنين، بل في سياق نصره هو لجنوده المستضعفين فأكد قوته، والثانية في نصره المؤمنين لدعوته.

فزاد في المقام الذي يقتضي زيادة التأكيد.

فسبحان الله رب العالمين. ما أجل هذا الكلام وأعظمه وأفخمه! لقد جل هذا الكلام عن أن يكون له نظير، كما جل قائله عن النظير، فإنه ليس كمثل كلامه كلام، كما أنه ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

# التشابه والاختلاف

في القرآن الكريم آيات وتعبيرات تتشابه مع تعبيرات أخرى ولا تختلف عنها إلا في مواطن ضئيلة كأن يكون الاختلاف في حرف أو كلمة. أو في نحو ذلك.

وإذا تأملت هذا التشابه والاختلاف وجدته أمراً مقصوداً في كل جزئية من جزئياته قائماً على أعلى درجات الفن والبلاغة والإعجاز. وكلما تأملت في ذلك ازددت عجباً وانكشف لك سر مستور أو كنز مخبوء من كنوز هذا التعبير العظيم.

فمن ذلك استعمال لفظ (مكة) و (بكة) لأم القرى.

جاء في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَلَمِينَ ﴿ فِيهِ مَايَثُ بَيِنَتُ مَقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِنَا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنُّ عَنِ الْسَتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنُّ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴿ لَكُو اللهِ عَمِوان ] .

فاستعمل اللفظ ()بكة بالباء في حين قال:

﴿ وهُوَ الَّذِي كُفَّ أَيدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمَّ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا اللَّهُ عَلَيْهِمَّ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا اللَّهِ ﴾ [الفتح].

فاستعمل لفظ (مكة) بالميم وهو الاسم المشهور لأم القرى.

وسبب إيرادها بالباء في آل عمران أن الآية في سياق الحج: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْبَاسِ حِبُّ ٱلْبَاسِ (بكة) من لفظ (البك) الدال على الزحام لأنه في الحج يبك الناس بعضهم بعضاً، أي: يزحم بعضهم بعضاً، وسميت (بكة) لأنهم يزدحمون فيها (۱).

وليس السياق كذلك في آية الفتح، فجاء بالاسم المشهور لها أعني: (مكة) بالميم، فوضع كل لفظ في السياق الذي يقتضيه والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر مفردات الراغب ٥٧.

ولا مانع أن يكون ذلك لكلا السببين.

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ إِن لَبُدُوا خَيْرًا أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُوا عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ١٠٠٠ [النساء].

وقولىيە:

﴿ إِن تُبْدُوا شَيْئًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ أَللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ١٠٠٠ [الأحزاب].

فقد قال في آية النساء: ﴿ إِن نُبَدُوا خَيْرًا ﴾ وفي الأحزاب: ﴿ إِن تُبَدُوا شَيْعًا ﴾ ، وذلك أن آية النساء وردت بعد قوله تعالى: ﴿ ﴿ لَا يُحِبُ اللّهُ ٱلْجَهْرَ بِالسَّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ إِللّهُ وَلَا مَن ظُلِمْ . . ﴾ فذكر أنّ الله لا يحب الجهر بالسوء ، ولذا قال بعدها: ﴿ إِن نُبَدُوا خَيْرًا ﴾ أي: إن تُظهروا خيراً ، وهو عكس الجهر بالسوء . فالله سبحانه لا يحب السوء ولا الجهر به بخلاف الجهر بالخير .

هذا من ناحية.

<sup>(</sup>١) انظر (معجزة القرآن الكريم) ٦٧، ١٧٧.

ومن ناحية أخرى إن الجو التعبيري لكل سورة في هاتين السورتين يقتضي وضع كل لفظة من هاتين اللفظتين في موضعها. ذلك أن كلمة (خير) ترددت في سورة النساء اثنتي عشرة مرة (١) ولم ترد في سورة الأحزاب إلا مرتين (٢).

وأن كلمة (شيء) ترددت في سورة النساء إثنتي عشرة مرة (٣) وترددت في سورة الأحزاب ست مرات (٤)، فإذا كان الكلام يقتضي اختيار إحدى هاتين اللفظتين لكل آية فمن الواضح أن تختار كلمة (خير) لآية النساء وكلمة (شيء) لآية الأحزاب.

فاقتضى التعبير اختيار كل لفظة من جهتين: جهة المعنى والسياق. وجهة اللفظ.

فانظر أي تعبير هذا؟

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَاقْتُكُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِلْنَةُ أَشَدُّ مِنَ آلْقَتْلِ ١ البقرة].

#### وقولـــه:

﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرًا بِهِ وَٱلْمِسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْمَةُ أَكْبُرُ مِنَ ٱلْقَتْلُ ﴿ فَلَ البقرة ] وَالْمِسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ الثانية : (أكبر) وذلك لأن الكلام في الآية الثانية على كبيرات الأمور فقد مر فيها قوله : ﴿ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ وقوله : ﴿ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ فناسب ذكر (أكبر) فيها .

وليس السياق كذلك في الآية الأولى، وإنما هي في سياق الشدة على الكافرين فقد قال فيها: ﴿ وَاَقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُكُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَأَفْنِنَتُهُ أَشَدُ مِنَ

<sup>(</sup>۱) انظر الآیات: ۱۹، ۲۰، ۲۵، ۵۹، ۲۲، ۷۷، ۱۱۲، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۷۹، ۱۷۰، ۱۷۰، ۱۷۱.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيتين: ١٩، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الآیات: ٤، ١٩، ٢٠، ٣٣، ٣٣، ٣٦، ٥٥، ٨٥، ٨٦، ١١٣، ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر الآيات: ٢٧، ٤٠، ٥٢، ٥٤ (مرتين)، ٥٥.

اَلْقَتْلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

ومن ذلك قوله تعالى على لسان نوح عليه السلام في سورة هود:

﴿ وَيَنقَوْدِ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا إِن أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ. . . ١٠ اللَّهِ الْهُود].

ووردت في غير هذا الموضع كلمة (أجر) بدل كلمة (مال). فقد جاء في سورة يونس على لسان نوح عليه السلام:

﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِنْ أَجْرَّ إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ . . . ﴿ إِن السا .

وجاء على لسانه أيضاً في سورة الشعراء:

﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ١٥٠ [الشعراء].

وكذا وردت كلمة (أجر) بدل كلمة (مال) على لسان غيره من الأنبياء ــ انظر: (سورة هود ٥١ وسورة الشعراء ١٢٧، ١٤٥، ١٦٤، ١٨٠ وسورة سبأ ٤٧).

وسبب ذلك أنه في الموضع الذي وردت فيه كلمة (مال) وقعت بعدها كلمة (خزائن) "ولفظ المال بالخزائن أليق" (١). فقد جاء على لسان نوح عليه السلام في هذا الموضع قوله: ﴿ وَلا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ. . . ﴿ وَلاَ آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ. . . ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ . . . ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ . . . ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ . . . ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ . . . ﴿ وَلاَ المواضع الأخرى .

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِنَّ لَكُورَ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْتِقِيكُم مِّمَا فِي بُطُونِهِ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِصًا سَآبِغَا لِلشَّدِيِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّه

وقولىمة:

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْمَائِمِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُم مِمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞﴾[المؤمنون].

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ٢٣٤-٢٣٥.

فقد قال في آية النحل: ﴿ نُتَقِيكُم مِّنَا فِي بُطُونِهِ ، ﴿ وقال في آية المؤمنون: ﴿ نُتَقِيكُم مِّمًا فِي بُطُونِهَ ﴾ .

وسبب ذلك أن الكلام في آية النحل على إسقاء اللبن من بطون الأنعام. واللبن لا يخرج من جميع الأنعام بل يخرج من قسم من الإناث. وأما في آية (المؤمنون) فالكلام على منافع الأنعام من لبن وغيره، فقد قال بعد قوله: ﴿ نُسَقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهَا ﴾: ﴿ وَلَكُم فِيها مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ المؤمنون].

وهذه المنافع تعم جميع الأنعام ذكورها وإنائها صغارها وكبارها. فجاء بضمير القلة وهو ضمير الذكور للأنعام التي يستخلص منها اللبن، وهي أقل من عموم الأنعام، وجاء بضمير الكثرة وهو ضمير الإناث لعموم الأنعام. فلما كانت الأنعام في الآية الثانية أكثر جاء بالضمير الدال على الكثرة. وهذا جارٍ على وفق قاعدة التعبير في العربية التي تفيد أن المؤنث يؤتى به للدلالة على الكثرة بخلاف المذكر، وذلك في مواطن عدة كالضمير وأسماء الإشارة وغيرها، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَوَالَ نِسَوَةٌ ﴾ بتذكير الفعل (قال)، وقوله: ﴿ فَوَالَتِ ٱلأَعْرَابُ مَانَيْتُ بَالله بنانيث الفعل، فإن التذكير يدل على أن النسوة قلة بخلاف التأنيث، وهذه قاعدة معروفة لا نريد أن نطيل في شرحها وبيانها. جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «أن الأنعام في سورة النحل وإن أطلق لفظ جمعها فإن المراد في هاتين الآيتين أن الذرّ لا يكون لجميعها وأن اللبن لبعض إناثها فكأنه قال: ﴿ وَإِنْ لَكُرُ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعَبِي المُعْنِي. ولهذا ذهب من ذهب إلى أنه رد إلى النعم لأنه يؤدي ما تؤديه الأنعام من المعنى. والمراد والله أعلم ما ذكرنا بالدلالة التي بينا.

وليس كذلك ذكرها في سورة المؤمنين لأنه قال: ﴿ نُتُمِقِيكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ وَ فَيَا مَنْفِعُ كَثِيرَةً وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ فَيُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّاللَّا اللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللللَّهُ الللللَّذِي الللللَّهُ الللْمُ اللللللَّاللَّا

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ۲٦٨.

ومن ذلك قولمه تعالى:

﴿ وَيِلَّهِ جُمنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ١٠٠ [الفتح].

## وقولىيە:

﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيدًا حَكِيمًا ٤ [الفتح].

فقد قال في الآية الأولى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴾ وقال في الآية الثانية: ﴿ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ . قيل: وسبب ذلك أن الكلام الأول متصل بإنزال السكينة وازدياد المؤمنين إيماناً فقد قال قبلها: ﴿ هُوَ الّذِي آنَزَلَ السّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزَدَادُوا إِيمَناهُمَ المؤمنين إيماناً فقد قال قبلها: ﴿ هُو الّذِي آنَزَلَ السّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيرَدَادُوا إِيمَناهُمَ وحكمة إِيمَنهِم وَ وَلَا مُؤْمِن وَاللّزَضِ وَاللّزَضِ . . . ( ) [ الفتح ] فهذا موضع علم وحكمة فقال: ﴿ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴾ .

وأما الآية الثانية فهي في موضع عذاب وعقوبات فقد جاءت بعد قوله: ﴿ وَيُعَـذِبَ الظَّـانَينَ اللَّهِ ظَنَ السَّوَةُ عَلَيْهِمْ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّـانَينَ بِاللَّهِ ظَنَ السَّوَةُ عَلَيْهِمْ وَاعَنَهُمْ وَاعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ۞ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَونِ وَآلِرَةُ السَّمَونِ فَي السَّرَقِ مَعْنَهُ وَعَلَيْهُ وَحَكُم فَقَالَ: ﴿ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ . وَاللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ .

وشبيه بهذا قوله تعالى: ﴿ فَأَنَرَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَيْيرَةَ يَأْخُذُونَهَا ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ۞﴾[الفتح].

فهذا في مقام النصر وأخذ الأموال والغنائم فكان الموضع موضع عز وغلبة وحكم فقال: ﴿ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (١).

ومن ذلك قولم تعالى:

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ كَآيَكَ لِقَوْمِ لَقُومِ وَيُقَدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ كَآيَكَ لِقَوْمِ لَيُومِ وَيُقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ كَآيَكَ لِلْعَالِمِ الْعَلَىٰ لَكَانِكَ لِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْلِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ الللِّهُ اللِهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ

#### وقولــه:

﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَنتِ لِقَوْمِ لِعَرِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَنتِ لِقَوْمِ لِعَرْفِ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَنتِ لِقَوْمِ لَهُ مِنُونَ ﴿ وَإِنْ اللَّهِ الرَّامِ ].

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ٤٣٩.

فقد قال في آية الروم: ﴿ أُولَمَ يَرَوّا ﴾ وفي آية الزمر: ﴿ أُولَمَ يَعْلَمُوا ﴾ وذلك أن ألفاظ الرؤية والنظر في سورة الروم أكثر مما في سورة الزمر، وألفاظ العلم في الزمر أكثر مما في الروم، فقد وردت ألفاظ الرؤية والنظر في الروم سبع مرات (١) وفي الزمر ست مرات (٢). ووردت ألفاظ العلم في الزمر إحدى عشرة مرة (٣) وفي الروم عشر مرات (٤). فاستحقت الروم لفظ الرؤية والزمر لفظ العلم.

ثم انظر إلى طريفة أخرى في التعبير فقد جاء بفاقدي البصر في سورة الروم فقال: ﴿ وَمَا آَنَتَ بِهَادِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَالَئِهِمْ . . . ﴿ الروم الله والما وجاء بفاقدي العلم في آية الزمر فقال: ﴿ قُلِّ آفَعَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُونَ أَعَبُدُ أَيُّ ٱلْجَهَالُونَ ﴿ وَالزمر ].

# ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ ﴾ [النمل].

# وقولىــه:

﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَاهُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ شَاءً ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَاهُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ شَاءً ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ

فقد قال في النحل: ﴿فَفَرْعَ﴾ وفي الزمر: ﴿فَصَعِقَ﴾، وإنما قال ذلك في الزمر لمناسبة ما بعده وهو قوله: ﴿فَإِذَاهُمْ قِيَامٌ يُنظُرُونَ ﴿فَإِنَّ فَإِن ذَلْكُ فِي مقابل الصعقة، في حين ختم آبة النمل بقوله: ﴿وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾، وهو المناسب للفزع إذ معنى داخرين: صاغرون، فناسب كل لفظ مكانه الذي وضع فيه.

ثم انظر كيف قال بعد آية النمل: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَنَع يَوْمَهِذٍ عَلَم الفرع الذي يصيب الخلائق يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) انظر الآيات: ٩، ٢٤، ٣٧، ٤٢، ٨٤، ٥٠، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات: ٢١، ٣٨، ٥٨، ٢٠، ٨٦، ٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر الآیات: ۹،۷ (مرتین)، ۲۱، ۲۹، ۳۹، ٤٦، ۶۹ (مرتین)، ۵۲، ۷۰.

<sup>(</sup>٤) انظر الآيات: ٦، ٧، ٢٢، ٢٩، ٣٠، ٣٤، ٥٤، ٥٦ (مرتين)، ٥٩.

ثم انظر مرة أخرى كيف ناسب ختام السورة أولها وما ورد فيها من فزع في قصة موسى وذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَآنُّ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبَ يَنْمُوسَىٰ لَا تَخَذَّ إِنِّ لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ النمل ].

وكيف ناسب ذكر الصعقة في الزمر قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَلِنَّهُمَ مَيِّتُ وَلِنَّهُمَ مَيِّتُ وَلِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴿ الزمر] وقوله: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهِكَا وَالْتِي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهِكَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَىٰ إِلَىٰۤ أَجَلِمُسَمَّىً . . . ﴿ الزمر] .

جاء في (البرهان) للكرماني أن سورة النمل خصت بقوله: ﴿ فَفَرْعَ﴾ «موافقة لقوله: ﴿ وَهُم مِن فَزَع يَوْمَهِذٍ ءَامِنُونَ ﴾ . وخصت الزمر بقوله: ﴿ فَصَعِقَ ﴾ ، موافقة لقوله: ﴿ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ لأن معناه: مات »(١).

# ومن ذلك قوله تعالى:

## وقولىــه:

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلنَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ نَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ هَا فَإِن ٱسْتَكَبُرُوا فَٱلَّذِينَ عِن دَيْكِهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْأَرْضَ خَلِيْعَةً فَإِذَا رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالنَّيِهِ أَنْكُ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلِيْعَةً فَإِذَا لَيْكُو يَسُبِّحُونَ لَهُ بِالنَّهِ الْمُحَى الْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً ﴿ فَ اللَّذِي آخَيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْقَ أَيْدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً ﴿ فَ اللَّذِي آخَيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْقَ أَيْدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً ﴿ فَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً فَي اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرً فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ اللللَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْعُلَقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْعُلِي الللَّهُ اللَّهُ الْعُلِي اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْعُلِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْعُلِيْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ

فقد قال في آية الحج: ﴿ هَامِدَةً ﴾ وفي آية فصلت: ﴿ خَشِعَةً ﴾ «وعند التأمل السريع في هذين السياقين يتبين وجه التناسق في ﴿ هَامِدَةً ﴾ و ﴿ خَشِعَةً ﴾ .

<sup>(</sup>١) البرهان ٣٥٩.

أن الجو في السياق الأول جو بعث وإحياء وإخراج فمما يتسق معه تصوير الأرض بأنها (هامدة) ثم تهتز وتربو وتنبت من كل زوج بهيج.

وأن الجو في السياق الثاني هو جو عبادة وخشوع يتسق معه تصوير الأرض بأنها خاشعة فإذا أنزل عليها الماء اهتزت وربت. ثم لا يزيد على الاهتزاز والإرباء هنا الإنبات والإخراج كما زاد هناك، لأنه لا محل لهما في جو العبادة والسجود»(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنهِمْ وَشَهِدُوٓا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ . . . ۞ ﴾ [آل عمران].

وقولــه:

﴿ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفْرُواْ بِعَدَ إِسْلَدِهِرْ. . . ١٠٠٠ [التوبة] .

فقد عبر في آية آل عمران بالإيمان وفي آية التوبة بالإسلام، وذلك لاختلاف حال من عني بهما "وقد ذكر المفسرون أن آية آل عمران نزلت في الحارث بن سويد الأنصاري، وكان قد أسلم ثم ارتد ولحق بالكفار ثم ندم، فأرسل إلى قومه ليسألوا رسول الله على هل له من توبة؟ فسألوا فنزلت الآية فكتبوا بها إليه فأسلم وحسن إسلامه. فكانت حاله حال إيمان ولم يكن في إسلامه أولاً ممن عرف بنفاق، ولا أنه أبطن خلاف ما ظهر منه من إسلامه، فكانت حاله حال إيمان وتصديق ولم يظهر خلافه وذلك هو الإيمان. فناسب وصفه بالإيمان وهو التصديق بالقلب.

أما آية التوبة فنزلت في الجُلاَس حين قال في غزوة تبوك: لئن كان ما يقول محمد حقاً لنحن شر من الحمر. فنُمي ذلك إلى رسول الله ﷺ فاستدعاه فحلف ما قال. وكان منافقاً معروف النفاق يتظاهر بالإسلام ويبطن خلافه. فأنزل الله في قضيته: ﴿ يَعَلِفُونَ عَالَمُو مَا قَالُوا وَلَقَدٌ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفِّرِ وَكَفَرُوا بَعَدَ فِي قضيته: ﴿ يَعَلِفُونَ عَالَمُهُم مَا قَالُوا وَلَقَدٌ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعَدَ إسلامهم) مناسبة للحال»(٢).

<sup>(</sup>١) التصوير الفني ٩٩.

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل ١/١٦٦-١٦٧.

ومن ذلك قولــه تعالــي:

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى شِيَعِ ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِــ يَسْنَهْزِءُونَ۞﴾[الحجر].

#### وقوله:

﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيِّ فِى ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْنِيهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُواْ بِهِـ، يَسْتَهْزِءُونَ۞﴾[الزخرف].

فقال في آية الحجر: (من رسول) وقال في آية الزخرف: (من نبي) وذلك أنه: « لما تقدم في آية الزخرف لفظ (كم) الخبرية وهي للتكثير ناسب ذلك من يوحي إليه من نبي مرسل أو نبي غير مرسل. فورد هنا ما يعم الصنفين عليهم السلام.

أما آية الحجر فلم يرد فيها ولا قبلها ما يطلب التكثير مع ما تضمنت من قصد تأنيسه عليه السلام وتسليته، فخصت بالتعيين باسم الرسالة تسلية له عن قولهم: (إنك لمجنون) وبما جرى للرسل قبله عليه السلام من مثل ذلك. ومن البيّن أن موقع (رسول) هنا أمكن في تسليته عليه السلام. فجاء كل على ما يجب من المناسبة »(١).

### ومن ذلك قولــه تعالـــي:

﴿ الَّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِغْتَ كُلُ شَيْءٍ رَخْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجِيمِ ﴿ كَبِّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَذْنِ . . . ﴿ إِنَّهِ الْعَافِرِ ] .

#### وقولىه:

﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِى ٱلْأَرْضُِ أَلَا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِى ٱلْأَرْضِ ٱلاَّ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ

فقال في (غافر) ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ ﴾ وقال في الشورى: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الشورى: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾. وذلك لأسباب عدة منها:

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢/ ٥٨٤.

- 1\_ أن آية غافر ذكرت جماعة مخصوصة من الملائكة وهم حملة العرش ومن حوله، وآية الشورى ذكرت عموم الملائكة. فناسب أن تستغفر خاصة الملائكة للخاصة من الناس وهم المؤمنون، وأن تستغفر عامة الملائكة لعموم أهل الأرض.
- ٢\_ ثم لما ذكر في غافر صفة الإيمان في هؤلاء الملائكة فقال (ويؤمنون به)
   ناسب أن يذكر من اتصف بهذه الصفة من أهل الأرض.
- ٣\_ ثم إن قوله: ﴿ فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾ يفيد التخصيص ولا يفيد العموم، فناسب ذلك أن يخصوا المؤمنين بالذكر لا أن يذكروا عموم أهل الأرض، وأغلبهم لا تنطبق عليه هذه الأوصاف.
- ٤- ثم إنهم لما سألوا ربهم أن يقيهم عذاب الجحيم وأن يدخلهم جنات عدن، ومعلوم أن ذلك لا يكون إلا للمؤمنين، ناسب ذلك ذكر المؤمنين وإلا فليس من المناسب أن تسأل الجنة لكافر.

وأما آية الشورى فلم يرد فيها مثل ذلك، بل ذكر فيها عموم الملائكة فناسب أن يذكر عموم أهل الأرض، ولم يذكر صفة أخرى تُقَيِّدُ هذا العموم.

ثم إنه لما ختم الآية بقوله: ﴿ أَلَآ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ناسب ذكر هاتين الصفتين وقصرهما وتعريفهما وتأكيدهما ذكر العموم.

فانظر فخامة هذا التعبير وجلاله.

ومنه قولمه تعالى :

﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ . . . شَ اللهُ عَلَ المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ . . . شَ اللهُ اللهُ عمران]. وقوله :

﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّتِ نَرَسُولًا مِّنْهُمْ . . . ﴿ الجمعة ] .

فقيل في الأولى: (من أنفسهم) وفي الثانية: (منهم) وذلك «أن قولك: (فلان من أنفس القوم) أوقع في القرب والخصوص من قولك (فلان منهم). فإن هذا قد يراد للنوعية فلا يختص لتقريب المنزلة والشرف إلا بقرينة. أما (من

أنفسهم) فأخص فلا يفتقر إلى قرينه. ولذلك حيث ورد قصد التعريف بعظم النعمة به على وجليل إشفاقه وحرصه على نجاتهم ورأفته ورحمته بهم قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ . . . ﴿ لَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُوكُ مِنْهُمْ كَانَ على الند من حال المؤمنين المستجيبين: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُوكُ مِنْهُمْ كَانُ على الند من حال المؤمنين المستجيبين: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُوكُ مِنْهُمْ مَنْهُمُ وَسُوكُ مِنْهُمُ الله قصد أنه إنعام عليهم فَكَذَّبُوهُ ﴿ النحل]. فتأمل موقع قوله هنا: (منهم) لما قصد أنه إنعام عليهم لم يوفقوا لمعرفة قدره ولا للاستجابة المثمرة للنجاة فقيل هنا: (منهم) . . .

ولما كان لفظ الأميين يتناول قريشاً وغيرهم من العرب ممن ليس من أهل الكتاب قيل: (منهم) فناسبت هذه الآية بما فيها من الشياع الذي مهدناه عموم الأميين من العرب ممن أسلم وممن لم يسلم. ولما قال في آية آل عمران: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فخص من أسلم ناسب ذلك قوله: (من أنفسهم) بخصوصه كما تقدم. ولم يكن العكس ليناسب »(١).

ومن هذا الباب قولـه تعالـي:

﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ لا . . . ١٠٠٠ [المائدة] .

وقوله:

﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ فَيْدٍ. . . ١٠٠٠ [المائدة].

<sup>(</sup>۱) ملاك التأويل ١/ ١٧٨ – ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر البرهان للكرماني ١٣٨، ملاك التأويل ١/٢٤٢ وما بعدها.

وجاء في الأولى بـ (عن) لأن الزمن ملاصق، فوضع كل لفظ في المكان الذي هو أليق به. ومن بديع ذلك وطريفه قولــه تعالـــى:

﴿ فَقَدْ كَذَّبُوا بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُّ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُوا بِدِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ١٠٠٠ [الأنعام].

وقوليه:

﴿ فَقَدْ كَذَّبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُواْ بِهِ يَسْنَهْ زِبُونَ ١٠٠ [الشعراء].

فقد ذكر (سوف) في آية الأنعام فقال: (فسوف يأتيهم أنباء...) وذكر السين في آية الشعراء فقال: (فسيأتيهم).

وذكر (الحق) في آية الأنعام فقال: (فقد كذبوا بالحق)، ولم يذكره في آية الشعراء. ولكل من ذلك سبب يدعو إليه.

أما ذكر (الحق) في آية الأنعام فإنه تردّد في هذه السورة اثنتي عشرة مرة (٢) ولم ترد هذه اللفظة في سورة الشعراء فناسب ذكرها في آية الأنعام دون آية الشعراء إذ هو المناسب للجو التعبيري في هذه السورة.

وأما ذكر (سوف) في الأنعام فيفيد تأخير العقوبات إلى زمن أبعد مما في الشعراء وذلك أن (سوف) أبعد في الاستقبال من السين. ولوضع كل من سوف والسين موضعها عدة أسباب منها:

١ - أن المعنيين في سورة الشعراء هم قوم الرسول صلى الله عليه وسلم خاصة يدلك على ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۚ إِن لَشَا نُنَزِلْ عَلَى ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۚ إِن لَشَا نُنَزِلْ
 عَلَيْهِم مِّنَ السَّمَاءَ ءَايَةُ فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَنْنِعِينَ أَنْ الشَّعَراء].

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر الآیات: ٧٣،٦٦،٦٢،٥٧،٣٠،٥ (مرتین)، ١٥١،١٤١،١١٤،٩٣،٩١،

وأما ما ورد في سورة الأنعام فلعموم الكافرين ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمَ يَعْدِلُونَ ﴿ ثُمَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمَ الكَفَارِ اللَّهِ مِن الكَفَارِ اللَّهِ اللَّهِ مِن الكَفَارِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

علاوة على ما في السورة من تسلية للرسول فقد قال له: لعلك تقتل نفسك لعدم إيمانهم فَهَوِّنْ عليك الأمر، فناسب كل ذلك تعجيل التهديد واليس الأمر كذلك في سورة الأنعام.

- ٢ ذكر في سورة الشعراء الأقوام الذين كذبوا أنبياءهم وعقوباتهم في الدنيا
   فناسب ذلك مجيء السين إشعاراً بتعجيل العقوبة لهؤلاء القوم كما عجل
   للأقوام البائدة بخلاف ما في الأنعام إذ ليس فيها شيء من ذلك.
- ٣ ثم إن سورة الأنعام مبنية على تأخير الوعيد والعقوبات بخلاف سورة الشعراء:
- أ فقد أمر الرسول في الأنعام أن يقول أنه ليس عنده ما يستعجلون به من العذاب ﴿ قُلَ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةِ مِّن زَّبِّي وَكَذَبْتُم بِدٍّ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِيدًا لَهُ مِن مُنِي وَكَذَبْتُم بِدًّ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِيدًا لَهُ اللهُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن زَّبِّي وَكَذَبْتُم بِدًّ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِيدًا لَهُ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا
- ﴿ قُل لَوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِدِ. لَقُضِى ٱلْأَمْثُرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُّ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ ﴾. فناسب عدم الاستعجال ذكر (سوف) ههنا.
- ب \_ ورد في الأنعام قوله: ﴿ قُلْ يَنَقَوْمِ اَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلُ فَسَوْفَ تَعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلُ فَسَوْفَ تَعْمَلُوا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَقِبَهُ ٱلدَّارِ ﴿ فَالْكُو السَّينَ وَلَمْ يَذَكُو السَّينَ وَهُو المَلائم للجو العام للسورة.
- جـ ـ ثم انظر كيف قال في موطن آخر من سورة الأنعام: ﴿ كُنْبُ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لَيَجْمَعَنَكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيْكَةِ لَارَيْبَ فِيدً ﴿ ثَلَيْ فَقَد ذكر انه كتب على نفسه الرحمة، وهذا ينافي تعجيل العقوبة، ثم قال: (ليجمعنكم إلى يوم القيامة). وهذا يفيد تأخير العقوبة إلى يوم القيامة.
  - فناسب ذلك كله وضع (سوف) دون السين في الأنعام.

د ـ قال في ختام سورة الأنعام: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّ وَاللام، والرحمة، فقد أكدهما بإنّ واللام، وأكد سرعة العقاب بإنّ وحدها، كما أنه لم يؤكدها كما أكدها في سورة الأعراف مثلاً فقد قال هناك: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ وَحِيثٌ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ وَلِكَ لما كان رَجِيتُ ﴿ وَلكَ لما كان الموطن في الاعراف تعجيل العقوبات في الدنيا أكد سرعة العقاب ولما لم يكن الأمر كذلك في الأنعام لم يؤكد سرعته وهذا ينافي تعجيل العقوبة.

هـ ـ ثم انظر كيف قال تعالى في مكان آخر من سورة الأنعام: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِى الْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُواْ كَيْفَ كَاكَ عَلِقَبَةُ الْمُكَذِينَ ﴿ اللّٰنعام] فقد جاء بـ (ثم) الدالة على التراخي والبعد بخلاف قوله تعالى في سورة أخرى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقَبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ النمل] فقد جاء فيها بالفاء الدالة على التعقيب.

ووضع (ثم) في آية الأنعام هذه علاوة على أنه من المناسب للجو العام للسورة يقتضيها السياق أيضاً من عدة نواح، بخلاف سياق آيات النمل الذي يقتضي الفاء. فقد ختمت آية الأنعام بقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ اللَّمُكَذِينَ ﴿ وَحَتمت آية النمل بقوله: ﴿ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ المُجْرِمِينَ ﴿ وَالمكذب قد تعطى له مهلة أطول من مهلة المجرم فإن المجرم، ينبغي أن يؤخذ بجرمه على وجه التعقيب، ولذا جاء مع (المكذبين) بثم ومع المجرمين بالفاء. فاقتضى ختام كل آية الحرف الذي اختير لها.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن التكذيب والسخرية في النمل أكبر مما في الأنعام فقد جاءت آية النمل بعد قولــه تعالـــى:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَضَرُوٓاْ أَءِذَا كُنَا تُرَبا وَءَابَآؤُنَآ أَيِنَا لَمُخْرَجُونَ ۞ لَقَدْ وُعِدْنَا هَٰذَا نَحْنُ وَءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَنذَآ إِلَّآ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ۞﴾[النمل].

ثم جاء بالآية: ﴿ قُلُّ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ . . . .

ثم صبَّرَ الرسول بعدها بقوله: ﴿ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقِ مِّمَا يَمْ صَبِّرِ النامِلِ النامِلِ فَاقتضى كل ذلك التعجيل بالفاء لا الإمهال.

ثم انظر من جهة أخرى إلى قوله تعالى بعد آية النمل: ﴿ قُلْ عَسَىٰ آَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ ٱلَّذِى تَسُتَعَجِلُونَ ﴿ وَلَى النعام : (ماعندي ماتستعجلون به). فناسب كل ذلك ذكر (ثم) في آية الأنعام وذكر الفاء في آية النعل. لقد تبين من كل ذلك أن سورة الأنعام مبنية على تأخير العقوبات والوعيد، فناسب ذلك ذكر (سوف) فيها بخلاف آية الشعراء.

فانظر هداك الله أي تعبير هذا؟

ومن هذا الباب الاختلاف في التعريف والتنكير وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ وَيَقْتُلُوكَ اَلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّالِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّالِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّالِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ اللَّهِ النَّالِيِّينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### وقوله:

﴿ . . . وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْلِيكَةَ بِغَيْرِ حَقَّ . . . ﴿ إِنَّ ﴾ [آل عمران].

فعرف (الحق) في الأولى ونكره في الثانية، وذلك أن كلمة (الحق) المعرّفة في آية البقرة تدل على أنهم كانوا يقتلون الأنبياء بغير الحق الذي يدعو إلى القتل، والحق الذي يدعو إلى القتل معروف معلوم.

وأما النكرة فمعناها أنهم كانوا يقتلون الأنبياء بغير حق أصلاً لا حق يدعو إلى قتل ولا غيره. أي: ليس هناك وجه من وجوه الحق الذي يدعو إلى إيذاء الأنبياء فضلاً عن قتلهم. فكلمة (حق) ههنا نكرة عامة، وكلمة (الحق) معرفة معلومة. والقصد من التنكير الزيادة في ذمهم وتبشيع فعلهم أكثر مما في التعريف، وذلك لأن التنكير معناه أنهم قتلوا الأنبياء بغير سبب أصلاً لاسبب يدعو إلى القتل ولاغيره (۱). فمقام التشنيع والذم ههنا أكبر منه ثم وكلاهما شنيع وذميم.

فجاء بالتنكير في مقام الزيادة في ذمهم وإليك سياق كل من الآيتين:

قال تعالى: ﴿ . . . وَضُرِبَتَ عَلَيْهِ مُ الذِلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآهُ و بِعَضَهِ مِنَ ٱللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْمَدُونَ الْحَقِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَكُونَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُنَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ١/٧١-٧٣.

وقال: ﴿ ضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓ أَ إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ وَخَبْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَخَبْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَخُرِيَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقَّ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ شَ ﴾ [آل عمران] فنكر (الحق).

ومن الواضح أن موطن الذم والتشنيع عليهم والعيب على فعلهم في آية آل عمران أكبر منه في آية البقرة يدل على ذلك أمور منها:

أنه في سورة البقرة جمع (الذلة) و (المسكنة) وأما في آية آل عمران فقد أكد وكرر وعمم فقال: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِقُوا ﴿ فَهُ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِقُوا ﴿ فَهُ عِلَهَا عَامَة بقوله: (أينما ثقفوا) ثم قال: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ﴾ فأعاد الفعل وحرف الجر للزيادة في التوكيد فإن قولك: (انهاك عن الكبر وأنهاك عن الرياء) آكد مِنْ قولك (أنهاك عن الكبر والرياء).

ثم إنه ذكر الجمع في آية البقرة بصورة القلة فقال: (ويقتلون النبيين) وذكره في آية آل عمران بصورة الكثرة فقال: (ويقتلون الأنبياء) أي: يقتلون العدد الكثير من الأنبياء بغيرحق.

فالتشنيع عليهم والعيب على فعلهم وذمهم في سورة آل عمران أشد ومن هنا يتبين أن التعريف في آية البقرة أليق والتنكير في آية آل عمران أليق (١).

ومن ذلك قولمه تعالىي:

﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ۚ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي آنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعْمُوفِ مَن اللَّهُ وَالبقرة] فعرف (المعروف).

وقال في آية أخرى:

﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْ رَاجٌ فَإِنْ خُرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِكَ مِن مَّعْرُوفِ مِن مَعْرُوفِ مَن مَعْرُوفِ مِن مَعْرُوفِ مَن مَعْرُوفِ مِن مَعْرُوفِ مَن مَعْرُوفِ مِن مَعْرُوفِ مَن مَعْرُوفِ مَنْ مَعْرُوفِ مَن مَعْرُوفِ مَعْرُوفِ مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَوفِ مَن مَعْرُوفِ مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرُوفِ مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مِن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مِن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مِن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَعْرَفِق مِن مَن مَعْرَف مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَن مَن مَعْرَفِق مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَع مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَعْم مِن مَن مَن مَعْم مَن

<sup>(</sup>١) انظر معانى النحو \_ باب المعرفة والنكرة \_ المعرف بأل.

وذكر أن المقصود بـ (المعروف) ههنا الزواج خاصة، وأما غير المعرّف فيراد به مالم يستنكر فعله من خروج أو تزيّن ونحوه. جاء في (درة التنزيل): «للسائل أن يسأل فيقول: ما الفائدة التي أوجبت اختصاص المكان الأول بالتعريف والباء فقال: (بالمعروف) والمكان الثاني بالتنكير ولفظة (من).

والجواب عن ذلك أن يقال: إنَّ الأول تعلق بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَدُرُونَ أَزْوَجًا يَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشَهُرٍ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي أَنفُسِهِنَ بِأَنفُسِهِنَ بِأَنفُسِهِنَ بِأَنفُسِهِنَ بِأَلْمَعُ وفِي أَن يفعلن في أن يفعلن في أن يفعلن في أن يفعلن في أنفسهن بأمر الله، وهو ما أباحه لهن من التزوج بعد انقضاء العدة، فالمعروف ههنا أمر الله المشهور، وهو فعله وشرعه الذي بعث عليه عباده.

والثاني: المراد به فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن من جملة الأفعال التي لهن أن يفعلن من تزوج أو قعود. فالمعروف، ههنا فعل من أفعالهن يعرف في الدين جوازه وهو بعض ما لهن أن يفعلنه. ولهذا المعنى خص بلفظ (من) ونكر، فجاء (المعروف) في الأول معرف اللفظ لما أشرت إليه، وهو أن يفعلن في أنفسهن بالوجه المعروف المشهور الذي أباح الشرع من ذلك، وهو الوجه الذي دل الله عليه وأبانه، فعرف إذ كان معرفة مقصوداً نحوه وكذلك خص بالباء وهي للإلصاق.

والثاني كان وجهاً من الوجوه التي لهن أن يأتينه فأخرج مخرج النكرة لذلك»(١)

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٥٢-٥٣.

وليس الأمر كذلك في الآية الأخرى، فإنه ليس هناك ذكر للتربص ولا للعدة التي يحق لهن التزوج بعدها.

ومن ناحية أخرى أنه عرف (المعروف) المقصود به الزواج لأن الزواج شيء واحد معروف، ونكر الثاني لأنه لم يقصد به فعل معين. بل كل ما كان مباحاً لهن في الشرع فنكره لذلك.

ومثل هذا استعماله للفظي (الكذب) و (كذب) بالتعريف والتنكير، فاستعمل (الكذب) بالتعريف لما هو عام.

#### قال تعالى:

﴿ هُ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِى إِسْرَءِيلَ إِلَّا مَاحَرَّمَ إِسْرَءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ التَّوْرَئَةُ قُلُ فَأْتُوا بِالتَّوْرَئَةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ فَمَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران].

فجاء بالكذب ههنا معرفاً لأنه مخصص بهذه المسألة أي: مسألة الطعام. ومثله قوله تعالى :

﴿ قَالُواْ اَتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدُأَ سُبْحَنَكُمْ هُوَ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضَ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلُطَن ِ بَهِنداً أَنَقُولُون عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الله

فعرف الكذب لأنه مخصص بمسألة معينة وهي زعمهم اتخاذ الله ولداً سبحانه. ونحوه قوله تعالى:

﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَجِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ وَلَكِكَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يَتَقِلُونَ ﴿ ﴾ [المائدة]. فاستعمل الكذب معرفاً لأنه مخصص بمسألة الأنعام.

في حين قال: ﴿ وَهَلَذَا كِتَنَابُ أَنَرَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُّصَدِّقُ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أَمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ۚ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِيَّهِ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِاً اَوْقَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللّهُ ۚ ۞ [الأنعام].

فالكذب ههنا عام ولم يخصص بمسألة معينة.

ونحوه قوله تعالى:

﴿ قُل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُمْ عَلِيَّكُمْ وَلاّ أَدْرَسَكُمْ بِدِّ- فَفَدْ لِبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِمْ الْفَلا تَعْقِلُونَ شَيْ فَمَنْ أَظْلَا مِمَّنِ أَفْتَرَكَ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَب بِعَايَنتِهُ إِنَّكُمْ لَا يُفْلِحُ ٱلْمُجْرِمُونَ شَيْ ﴾ [يونس].

وقولىه:

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَإِ ٱللَّهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكٌ وَيَمْتُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ . . . ﴿ ﴾ [الشورى].

وقوله:

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحَنُّ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ المؤمنون].

فأنت ترى أنه استعمل المعرف لأمر مخصص، في حين استعمل المنكّر لما هو عام.

ومن هذا الباب قوله تعالى:

﴿ . . . فَبُعْدُا لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ١٩٠٠ [المؤمنون] .

بتعريف (القوم).

وقوله:

﴿ . . . فَبُعَّدُا لِّقَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ ١٠٠٠ [المؤمنون].

بتنكير (قوم).

وذلك لأن الأولى في قوم معينين وهم قوم صالح فعرّفهم بدليل قوله تعالى ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِ. . . ﴿ المؤمنون] .

وأما الثانية فلم تكن في قوم معينين بدليل قولم تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنسَأَنا مِنْ اللهُ مَاجَاءَ أَمَّةً رَسُولُمَا بَعْدِهِمْ قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرَّا كُلَّ مَاجَاءَ أُمَّةً رَسُولُمَا كَنَّبُوهُ فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَآ يُؤْمِنُونَ ﴿ المؤمنون].

فخصهم بالنكرة(١).

ومنه قوله تعالى:

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُ الْأعراف].

وقوله: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُم هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَإِمَّا يَنزُغَنَّكَ مِن ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُم هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّ

فقد وردت الصفتان في الأعراف منكرتين (سميع عليم) ووردتا في (فصلت) معرّفتين وزيد قبلهما ضمير الفصل.

وذلك أنه ورد قبل آية الأعراف وصف آلهتهم بأنها لا تسمع ولا تبصر ولا تتحرك ولا تقدر على شيء مما يدل على أنها ليس فيها شيء من الحياة قال تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا آنفُسَهُم تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا آنفُسَهُم يَعْدُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا آنفُسَهُم يَعْدُونَ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ أَمْ أَنتُدَ صَدِيقِينَ فَي وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى اللَّهُ مَا أَلَى المَّدُى لَا يَتَعِعُوكُمْ سَوَاةً عَلَيْكُوا أَدَعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُم اللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ أَمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ فَي اللَّهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ مِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ مِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْدُونِ فَكُ اللَّهُمْ أَمْ لَهُمْ أَوْلُونِ فَي اللَّهُمْ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمْ أَوْلُونَ مَا لَا عَرَافًا . وَمُعْ يَهُمُ اللَّهُمُ أَنْ مُؤْلِلُ اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَلْهُمْ أَوْلُونَ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُمْ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَوْلُونَ مَنْ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَوْلُونَ اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُمُ أَوْلُونُ وَلَا لَا عُرَافًا . وَاللَّهُمُ أَوْلُونُ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ أَوْلُونَ فَلَا لَا عَرَافًا . ولَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَالَعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

فوصف الله نفسه بالسمع والعلم في مقابل آلهتهم التي لا تسمع ولا تعي. وأما آية فصلت فقد تقدم قبلها قوله: ﴿ وَلَكِكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا وَأَمَا آيةً فَصلت].

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ٣٣٨، درة التنزيل ٣١٦–٣١٧.

فأثبتوا لله سبحانه قليل العلم ونفوا عنه كثيره، فاقتضى ذلك أن يبين لهم أنه هو المختص بالعلم الكامل والسمع الكامل، فجاء بالصفتين معرّفتين للدلالة على الكمال في الوصف، وجاء بضمير الفصل للدلالة على قصر هاتين الصفتين عليه سبحانه وبيان أن ماعداه لايعلم ولايسمع إذا ماقيس بعلمه وسمعه. ولو جاء بهما نكرتين لم يفيدا هذا المعنى، إذ كل مَنْ عنده سمع وعلم يصح أن يوصف بأنه سميع عليم. جاء في (ملاك التأويل): "إن سورة الأعراف تقدم فيها قبل الآية وصف آلهتهم المنحوتة من الحجارة والخشب التي وبخوا بعبادتها في في قوله في موضع آخر: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا نَتْحِثُونَ فَ الصافات] فوصف هنا بأنها لا تخلق شيئاً ولا يستطيعون لهم نصراً ﴿ وَإِن تَدَعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ لا يَسْمَعُواً وَتَرَمَهُمْ لا يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُجْمِرُونَ فَ الأعراف] فنفي عنهم القدرة والسمع والبصر وآلة البطش بقوله: ﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بَهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بَها في الأعراف].

ولم يتقدم هنا ما يوهم أدنى شيء يلحقها بشبه الأحياء فضلاً عما فوق ذلك، فوردت الصفتان بقوله: (سميع عليم) مورداً لم يتقدمه ما يوهم صلاحية شيء من ذلك لغيره تعالى مما عبدوه من دونه مما قصد هنا، ولا ذكر دعوى شيء من ذلك من مدّع، فيستدعي ذلك التوهم مفهوماً بنفيه فجاء على ما يجب.

أما آية السجدة (١) فتقدم قبلها قول تعالى : ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَكِن ظَنتُمُ أَنَّ اللّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللّهُ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ إِنّهَا كَانَ مِن عَالَمِ الإنس وَ وَلَيْ مِن عَلْمَ الْمِنسُ وَالْمِن وَصُولُ مِن هذا أَن مُضِلّهم إنما كان من عالم الإنس والجن، وكلا الصنفين موصوف بالسمع والبصر ممن ينسب إليه علم، بخلاف المتقدم ذكره في الأعراف.

فلما تقدم في سورة السجدة ما يظهر منه الغناء ويمكن أن يسمع ويبصر ويعلم، ناسبه التعريف في الصفة ليعطي بالمفهوم نفي ذلك من غير الموصوف

<sup>(</sup>١) المقصود فصلت.

بهما تعالى. ثم أكد ذلك بضمير الفصل المقتضي التخصيص ليَقوى المفهوم المسمى عند كثير من الأصوليين بـ (دليل الخطاب)، فصار الكلام في قوة أن لو قيل: الله السميع العليم لا غيره (١٠)».

ومنه الاختلاف في التعريف، فقد يعرف اللفظة مرة بأل ومرة بالإضافة وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ١٠٠٠ [البقرة].

وقولىه:

﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ١٩٠٠ [الأعراف].

فقد عرف (الطغيان) بالإضافة وعرف (الغيّ) بأل، وذلك أنه أسند المد في آية البقرة إلى الله تعالى فقال: (ويمدهم في طغيانهم يعمهون) فالله إنما يمدهم في طغيانهم هم، ولايمدهم في طغيان جديد لم يفعلوه.

في حين أسند المد في آية الأعراف إلى الشياطين فذكر أنهم يمدونهم في غي جديد لا في غيهم وحده، فهم يضيفون غيّاً إلى غيهم. جاء في (الكشاف): «فإن قلت: أي نكتة في إضافته إليهم؟

قلت: فيها أن الطغيان والتمادي في الضلالة مما اقترفته أنفسهم واجترحته أيديهم وأن الله بريء منه. . .

ومصداق ذلك أنه حين أسند المد إلى الشياطين أطلق الغي ولم يقيده بالإضافة في قوله: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيْ ﴾ (٢).

ومن ذلك الاختلاف في استعمال حروف العطف.

فهو يستعمل حروف العطف في غاية الدقة والجمال، فمن المعلوم أن الواو تأتي لمطلق الجمع، وأن الفاء تفيد الترتيب والتعقيب، و (ثم) تفيد الترتيب والتراخي.

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/ ٢٥٢-٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ١/ ١٤٥-١٤٦.

ومعنى الترتيب أن المذكور أولاً، هو الذي حدث أولاً والمذكور بعده هو الذي حدث بعده. ومعنى التعقيب أنه حصل بعده بلا مهلة، فإذا قلت: (جاء محمد فخالد) كان معناه أن محمداً حضر قبل خالد وأن خالداً حضر بعده بلا مهلة.

ومعنى التراخي أن بينهما مهلة فقولك: (حضر محمد ثم خالد) يفيد أن حضور محمد قبل حضور خالد وأن بينهما مهلة وليس كالفاء. ومهلة كل شيء بحسبه فإذا قلت: (تزوج أحمد فولد له) كان معناه أنه لم يكن بين الزواج والولادة إلا مدة الحمل (١) أما إذا قلت: (تزوج أحمد ثم ولد له) كان معنى ذلك أن الحمل تراخى عن الزواج.

وأما الواو فكما ذكرنا لمطلق الجمع، أي: ليست للترتيب وإنما هي لمجرد الاشتراك في الحدث، فإذا قلت: (حضر أحمد وخالد) كان من الممكن أن يكون حضر أحمد قبل خالد أو خالد قبل أحمد أو حضرا معاً. وقد يكون بينهما مهلة أو لا يكون بينهما مهلة. وليس معنى ذلك أنها لاتأتي للترتيب البتة، بل قد تأتي للترتيب وغيره، فهي ليست نصاً في الترتيب ولا في غيره.

وقد استعمل القرآن ذلك ألطف استعمال وأدقه.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴿ ثَمَّ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴿ ثَمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُ ﴿ ثَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا أَمْ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴿ ثَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَا الللَّالَةُ اللَّهُ الللَّا اللَّا الللَّا اللّل

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمُوَتَا فَأَخْيَكُمْ ثُمَّ ثُمَّ ثُمَّ

فجاء بالإحياء الأول بالفاء، وما بعده بثم ذلك « لأن الإحياء الأول قد تعقب الموت بغير تراخ وأما الموت فقد تراخى عن الإحياء. والإحياء الثاني كذلك متراخ عن الموت (٣)».

<sup>(</sup>١) انظر التصريح على التوضيح ١٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر التصريح على التوضيح ٢/ ١٣٨، ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٢٠٨/١.

وشبيه بذاك قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَهْدِينِ ۞ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ ۞ وَالَّذِى هُوَ يَطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ ۞ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحْيِينِ ۞ وَٱلَّذِى أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيّتَقِى وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحْيِينِ ۞ وَٱلَّذِى أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيّتَقِى وَهُوَ ٱلذِينِ ۞ ﴿ الشّعراء].

« فقد عطف في الآية الأولى بالفاء لتعقب بلا مهلة الهداية للخلق. . . وكان العطف في الآية الرابعة بـ (ثم) لتراخي الإحياء عن الإماتة »(١).

وأما الفاء في قوله: (فهو يَشفينِ) فهي الرابطة للجواب وليست عاطفة. ونحو ذلك قوله تعالىي: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَفَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَشُم بَشَرُّ وَمِنْ عَالِيْتِهِ ۖ أَنْ خَلَفَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَشُم بَشَرُّ وَنَ عَالِيْهِ مِن تُرابِ ثُمَّ إِذَآ أَشُم بَشَرُونَ وَنَا لِهِ مَا اللهِ مَا لَهُ مَا لَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَ

وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَكُ بِهِ ۚ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوَةً مِنَ ٱلْآرَضِ إِذَا اَنتُمْ تَخَرُجُونَ ۞﴾[الروم].

« قال ههنا: ﴿ إِذَا آنتُمْ تَغُرُّجُونَ ﴾ وقال في خلق الإنسان أولاً: ﴿ ثُمُّ إِذَا آنتُمُ بَسَرُ تَنتَشِرُونَ ﴾ فنقول: هناك يكون خلق وتقدير وتدريج وتراخ حتى يصير التراب قابلاً للحياة فينفخ فيه روحه فإذا هو بشر، وأما في الإعادة لا يكون تدريج وتراخ بل يكون نداء وخروج فلم يقل ههنا: ثم »(٢).

وبعد هذه المقدمة في معاني حروف العطف، نعود إلى التشابه والاختلاف فيها. فمن ذلك قول ه تعالى:

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَّكِينِمٍ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَئتِ لِأَقُولِي اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُؤْمِ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْ

وقوله:

﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكَنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيْمَتُ أَوْلَا يَسْمَعُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيْمَتُ أَوْلَا يَسْمَعُونَ إِنَّ السجدة].

<sup>(</sup>١) التعبير الفني في القرآن ١٨٧ وانظر البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ١١٦/٢٥.

فقال في آية (طه): (أفلم) بالفاء، وقال في آية السجدة: (أولم) بالواو لأنه ذكر في سورة طه العقوبات في الدنيا علاوة على عقوبة الآخرة فقال: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

وقال: ﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسُرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنَ بِنَايَنتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبَقَىٰ فِي الدنيا ثم قال: (ونحشره يوم القيامة أعمى). وقال: (وكذلك نجزي من أسرف. . .) والمقصود به في الدنيا، ثم قال بعده: (ولعذاب الآخرة أشد وأبقى) بخلاف ما في سورة السجدة فإنه أخر الأمر إلى يوم القيامة، فقد قال قبل هذه الآية: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ هُو يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ فَي السجدة]. فجاء بالفاء في (طه) لأنها تفيد التعقيب وجاء بالواو في السجدة.

ومن الاختلاف في هاتين الآيتين في غير العطف قوله تعالى في السجدة: (من قبلهم من القرون) بدون (من) وذلك أنه ذكر في سورة السجدة هلاك ووفاة من هم في زمانه فقال: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً مِلْ هُم بِلِقَاء رَبِّم كَفِرُونَ ﴿ فَلَ يَنُوفَنَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُكَم أَلُكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُكَم أَلُكَ رَبِّع مَا لَكُ السَجدة].

فبدأ بهلاك من هو أقرب إليه فجاء به (من) الدالة على ابتداء الغاية، ولم يرد مثل ذلك في (طه) فإنه ذكر قوم موسى وأحوالهم، وهم قبل الرسول بمدة طويلة وليسوا من قبله.

ثم انظر كيف ختم آية السجدة بقوله: (أفلا يسمعون) وذلك لأنهم يسمعون بما حصل للأقرب إليهم، فإنّ خاتمة الأقرب مما يؤخذ عن طريق السماع بخلاف الأقدمين. . وهذه إشارة تهديك إلى خاتمة آية (طه) لتنظر جلالة هذا الكلام وارتفاعه .

ومن ذلك قولــه تعالــى:

﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا هُودًا وَأَلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا. . . ١٠٠٠ [هود].

وقولــه:

﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا شُكَيِّنًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا. . . ١٠٠٠ [هود].

فجاء في هاتين القصتين بالواو في حين قال:

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْتُنَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِّنَّكَ . . . ١٠٠٠ [هود].

وقال في قصة لوط:

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا . . . ١

بالفاء وسبب ذلك أن « العذاب في قصة هود وشعيب تأخر عن وقت الوعيد. فإن في قصة هود: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقَدَّ أَبَلَغَتُكُمْ مَّاۤ أَرْسِلْتُ بِهِ ۗ إِلَيْكُرُ وَيَسْنَخَلِفُ رَقِي قَوْمًا غَيْرَكُرُ . . . ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقَدَّ أَبَلَغَتُكُمْ مَّاۤ أَرْسِلْتُ بِهِ ۗ إِلَيْكُرُ وَيَسْنَخَلِفُ رَقِي قَوْمًا عَيْرَكُو بَدِ . . . ﴿ وَإِن مَوْدًا مِنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللللَّاللَّال

وفي قصة شعيب: ﴿ سَوْفَ تَعُلَمُونَ ﴾ [هود] والتخويف قارنه التسويف فجاء بالواو المهملة.

وفي قصة صالح ولوط وقع العذاب عقيب الوعيد، فإن في قصة صالح: ﴿ أَلَيْسَ ٱلصَّبَحُ ﴿ تَمَتَّعُواْ فِي قصة لوط: ﴿ أَلَيْسَ ٱلصَّبَحُ مِقَرِيبٍ ﴿ ثَالَتُهُ الْمُسَاتُ السَّبَحُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ومن ذلك قولمه تعالمي:

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِثَايَنتِ رَبِّهِ عَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَكَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوا إِذًا أَبَدًا ﴿ ﴾ [الكهف].

#### وقولمه:

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ ذُكِّرَ بِثَايَاتِ رَبِّهِ، ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَأً إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنْكَقِمُونَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ أَلْمُجْرِمِينَ مُنْكَقِمُونَ ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنَ أَلْمُجْرِمِينَ مُنْكَقِمُونَ ﴾ [السجدة].

قال في آية (الكهف): ﴿ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ وقال في آية السجدة: ﴿ ثُرُّ أَعَضَ عَنْهَا ﴾ وذلك أن وقوع الإعراض في آية الكهف أسرع منه في آية السجدة، إذ هو واقع في عقب التذكير، يدل على ذلك قوله تعالى في آية الكهف: ﴿ وَشِيَى مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِهِمْ وَقَرَّ ﴾ وهذا الوصف

<sup>(</sup>١) البرهان للكرماني ٢٣٦-٢٣٧، درة التنزيل ٢٣٤-٢٣٥.

مما يسرع في إعراضهم ثم قال فيما بعد: ﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤاْ إِذًا أَبُدُا﴾ فذكر صممهم وبعدهم عن الهدى.

وليس الأمر كذلك في آية السجدة، فناسب ذلك ذكر الفاء في آية الكهف لدلالتها على الترتيب والتعقيب و (ثم) في آية السجدة لدلالتها على التراخي.

هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية أن الفاء قد تدل على السبب فجاء بالفاء للدلالة على أن التذكير كأنه كان سبباً لإعراضهم وزيادة رجسهم كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَرَادَتُهُم رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِم فَنَهُ [التوبة].

فأنت ترى أن آية الكهف تقتضي الفاء من أكثر من جهة بخلاف آية السجدة. ومن ذلك قولــه تعالـــي:

﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوٓا إِنَّهُ [الأعراف].

وقوله:

﴿ ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ } إِلَّا أَن قَالُوٓا ﴿ النمل].

وهاتان الآيتان في قوم لوط، فقد جاء في آية الأعراف بالواو فقال: (وما كان جواب قومه)، وجاء في آية النمل بالفاء فقال: (فما كان جواب قومه) مما يدل على أن الجواب كان أسرع منه في آية الأعراف.

وسياق كل من الآيتين يقتضي ما ذكر.

فقد قال في الأعراف: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأَثُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْعَلَمِينَ فَي الْأَعْلَمِينَ فَي إِنَّكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْفَسَاءِ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْوِفُونَ فَي أَلْعَالُ مَنْ مُونِ اللِّسَاءِ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْوِفُونَ فَي اللَّهُ مَا أَناسُ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَةِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَظَهَرُونَ فَي الأعراف].

وقال في سورة النمل: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ النَّاتُونَ ٱلْفَحِشَةَ وَأَنتُمْ الْمُعْرُونِ وَاللَّهِ الْمَا أَنتُمْ قَوْمٌ المَّهُونَ الرِّحَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ ٱللِّسَاءَ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ المَّهُونَ الرِّحَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ ٱللِّسَاءَ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ المَّهُونَ ﴿ فَمَا كُونَ الرِّحَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرُونَ فَيَاتِكُمُ إِنَّهُمْ أَنَاسُ كَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ اللَّ

فأنت ترى أن مقام الإنكار والتقريع في سورة النمل أشد منه في سورة الأعراف، يدل على ذلك أمور منها:

١- قوله تعالى في الأعراف: ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ ﴾ وفي النمل: (أإنكم)
 بإدخال همزة الاستفهام الدالة على الإنكار والتوبيخ.

٢\_ قوله في الأعراف: ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسَوِفُوكَ ﴾ وفي النمل: ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسَوِفُوكَ ﴾ وفي النمل: ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسَوِفُوكَ ﴾ والوصف بالجهل فيه زيادة تقريع، لأن نسبة الإنسان إلى الإسراف أهون من نسبته إلى الجهل، فإنك إذا قلت لشخص: (أنت مسرف في هذا الأمر) كان أهون عليه من قولك: (أنت جاهل).

ولذلك بادروا بالرد عليه بسرعة ولم يتريثوا لأنه أغاظهم في الكلام أكثر مما في الأعراف فجاء بالفاء.

ومما يدل على شدة غيظهم ذكر اسمه صراحة في النمل: ﴿ أَخْرِجُوا عَالَ لُوطِ مِن قَرْيَتِكُم ۗ بخلاف ما في الأعراف فقد جاؤا بالضمير: ﴿ أَخْرِجُوهُم ﴾ .

وقد تقول: وهل هناك تناقض بين القولين والقصة واحدة؟

والجواب: لا، وذلك لأن الواو لا تناقض الفاء، فإن الواو لمطلق الجمع كما ذكرنا، فقد يكون ما بعدها واقعاً في عقب ما قبلها وقد يكون متأخراً عنه وقد يكون متقدماً عليه. وأما الفاء فتفيد الترتيب فهي تفيد أحد معاني الواو. فذكر معنى الترتيب والتعقيب في النمل لأن الموطن يقتضيه، وأطلق ذلك في الأعراف لأن الموطن لا يقتضي التعقيب. وهذا من أعجب الكلام وأدقه.

ويمكن أن يقال أيضاً: إن النصيحة تكررت من لوط في أزمنة مختلفة وبأساليب مختلفة، فيمكن أنه قال بعضها بصيغة أشد من الأخرى، وذلك أنه كلما تكررت الدعوة وتكررت النصيحة كان ذلك مدعاة إلى المبالغة في القول والنصيحة. وكل ذلك جائز والله أعلم.

ومن ذلك التشابه والاختلاف في حروف النفي وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُۥ أَبَدًا بِمَاقَدَّمَتَ أَيَّدِيهِمَّ وَاللَّهُ عَلِيمٌ إِلْظَائِلِمِينَ ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُۥ أَبَدًا بِمَاقَدَّمَتَ أَيَّدِيهِمَّ وَاللَّهُ عَلِيمٌ إِلْظَائِلِمِينَ ﴿ ﴾ [الجمعة].

وقوله:

﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِم قَاللهُ عَلِيم إِلظَّالِمِينَ ١٠٠ [البقرة].

فنفى التمني في الآية الأولى بـ (لا) فقال: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ ﴾ ونفاه في الثانية بـ (لن) فقال: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ ﴾ وسياق كل من الآيتين يوضح ذلك.

قال تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنَكُمْ أَوَلِيكَآءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ عَلِيمٌ اللَّوْتَ إِن كُنْتُمْ صَلِوقِينَ ۞ وَلَا يَنَمَنَّوْنَهُۥ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ الْظَيلِمِينَ ۞ [الجمعة].

وقال في البقرة: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَلَى الْمَوْقِ وَاضِحاً بِينِ السياقين، فإن الكلام في وَاضَحاً بين السياقين، فإن الكلام في الآخرة ﴿ قُلُ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ . . . ﴾ والدار الآخرة السيقبال فنفي بـ (لن) إذ هو حرف خاص بالاستقبال .

وأما الكلام في الآية الأولى فهو عام لايختص بزمن دون زمن: ﴿ إِن زَعَمْتُمْ اللَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ ﴾ فهذا أمر مطلق فنفى بـ (لا) وهو حرف يفيد الإطلاق والعموم.

ومن ناحية أخرى أنه لما كان الزمن في آية الجمعة عاماً مطلقاً غير مقيد بزمن نفاه بـ (لا) التي آخرها حرف إطلاق وهو الألف، ولما كان الزمن في الآية الثانية للاستقبال وهو زمن مقيد نفاه بـ (لن) التي آخرها حرف مقيد وهو النون الساكنة، وهو تناظر فني جميل.

وقد مر في باب التوكيد في التشابه والاختلاف في حروف النفي نحو قوله تعالى: ﴿ مَا هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا تَعَالَى: ﴿ مَا هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا تَعَالَى: ﴿ مَا هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا تَعَالَى: خُمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ [المؤمنون].

وقوله: ﴿ وَمَاۤ أَنَاۚ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۚ إِنَّ الْأَحقاف] وقوله: ﴿ إِنْ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۗ ﴿ } [الأحقاف] وقوله: ﴿ إِنْ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۖ ﴿ } [الشعراء] وغيره ما يغني عن إعادة ذكره.

ومن ذلك استعمال حروف الجر فقد استعملها استعمالاً لطيفاً بديعاً. فقد يعدل من حرف إلى آخر، أو يستعمل حرفاً مرة ثم يستعمل حرفاً آخر في موضع يبدو شبيها بالأول، وغير ذلك من الفنون التعبيرية لسبب يدعو إلى وضع كل حرف الموضع الذي وضعه.

فمن ذلك قوله تعالى في وصف المؤمنين:

﴿ مَن يَرْتَدّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِعَوْمِ يُحِيُّهُمْ وَيُحِيُونَهُ وَلَا لَهُ وَمِن يَرْتَدّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِعَوْلَ المائدة] فعدى (أذلّ المعنى ذلك الله ولا يقال: (دليل به والأصل ان يعدى باللام لأنه يقال: (هو ذليل له) ولا يقال: (ذليل عليه) وقد عدل عن التعدية باللام إلى التعدية به (على) لأن المعنى يقتضي ذلك، وهو إذ لو عداه باللام لكان ذما لا مدحاً. فقولك: (وهو ذليل له) يفيد الذم، وهو ههنا في مقام المدح، فجاء به (على) للإشعار بالذلة المستعلية وللدلالة على خفض الجناح كما قال تعالى: ﴿ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْحَجر] أي: هم يوطئون أكنافهم ويتواضعون مع علو جانبهم وارتفاع مكانتهم، فجاء به (على) للإشعار بالعلو (بخلاف مالو قال (أذلة للمؤمنين) جاء في (الكشاف): «فإن قلت: هلا قيل: أذلة للمؤمنين أعزة على الكافرين؟

قلت: فيه وجهان:

أحدهما: أن يضمن الذل معنى الحنو والعطف كأنه قيل: عاطفين عليهم على وجه التذلل والتواضع.

والثاني: أنهم مع شرفهم وعلو طبقتهم وفضلهم على المؤمنين خافضون لهم أجنحتهم»(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَمَكَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالِ مُبِينِ ﴿ إِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَمَكَانِ هُداية حرف الاستعلاء (على) ومع الضلال (في) وذلك لأن من كان على الهدى، كان

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/٤٦٧.

مستعل على الحق متمكن منه متثبت مما هو فيه، بخلاف من كان في الضلالة إذ هو كأنه ساقط فيها. والساقط في الشيء غير متمكن من نفسه، ألا ترى أن الواقف على الطريق ليس كالساقط في اللجة ؟ فالأول متمكن من نفسه بخلاف الآخر، ولذا جاء مع الهدي بحرف الاستعلاء ومع الضلال بفي قال تعالى: ﴿ أُولَاتِهِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَبِّهِم ﴿ وَ البقرة ] وقال: ﴿ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِي ٱلْمُبِينِ ﴿ وَ النمل اللهدى (على) في حين قال: ﴿ فَذَرَّهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى الله وقال: ﴿ فَذَرَّهُمْ فِي عَمْرَتِهِمْ حَتَّى الله وقال: ﴿ فَلَمْن كَانَ فِي الصَّلَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَي الضَّلَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَي الضَلَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَى الضَلَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَي الضَلَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَى الضَالَالَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ فَي الضَالَةُ فَلَامُونَ فَي الضَالَةِ فَلَامَ عَلَا اللْهَ فَي الصَالَةُ فَلَامُ عَلَامُ اللّهُ فَلَامَ عَلَا فَي الصَلَالَةُ فَلَامَانُونَ السَلَالَةُ فَلَامُ الْتَعْمَلُونَ الْعَلَالَةُ فَلْمَانُ فَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَي السَلَالَةُ فَلَامُ اللّهُ فَي الصَلَالَةُ فَلَامَانُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

جاء في (الكشاف) في قول تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾: "فإن قلت: كيف خولف بين حرفي الجر الداخلين على الحق والضلال؟ قلت: لأن صاحب الحق كأنه مستعل على فرس جواد يركضه حيث يشاء، والضال كأنه منغمس في ظلام مرتبك فيه لا يدري أين يتوجه (۱).

وجاء في التفسير القيم في قوله تعالى: ﴿ أُولَيَكِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِم ﴿ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هَذَا السالك على هذا الصراط على هدى. وهو حق. كما قال في حق المؤمنين: ﴿ أُولَيَكِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِم ﴾ وقال لرسوله ﷺ: ﴿ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ ﴿ أُولَتِكَ عَلَى اللَّهُ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقّ الْمُبِينِ ﴿ أُولَتِكَ عَلَى اللَّهُ إِنَّكَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فإن قلت: فما الفائدة في ذكر (على) في ذلك أيضاً؟ وكيف يكون المؤمن مستعلياً على الحق وعلى الهدى؟

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/٢٥٠.

قلت: لما فيه من استعلائه وعلوه بالحق والهدى مع ثباته عليه واستقامته إليه فكان الإتيان بأداة (على) ما يدل على علوه وثبوته واستقامته. وهذا بخلاف الضلال والريب فإنه يؤتى فيه بأداة (في) الدال على انغماس صاحبه وانقماعه وتدسسه فيه كقوله تعالى: ﴿فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايِكِتِنَا صُمُّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَتِ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايِكِتِنَا صُمُّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَتِ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَإِنَّا المؤمنونَ ] وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ وَهِ لَهُ المُؤْمِنُونَ } [هود].

وتأمل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَإِنَّا أَوْ لِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [سبأ] فإن طريق الحق تأخذ علواً صاعدة بصاحبها إلى العلي الكبير، وطريق الضلال تأخذ سفلًا هاوية بسالكها في أسفل سافلين (١١) .

ومن طريف استعمال حرف الجر قوله تعالى: ﴿ وَيَٰلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْثَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو قَرَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ۞ [المطففين].

قيل: إنّ (على) هنا بمعنى (من). وقيل: بل هو متضمن معنى التسلط على الناس والتحكم، أي: تسلطوا عليهم بالاكتيال (٢٠).

والظاهر أنه هو الصواب لأن هناك فرقاً بين قولك: (اكتال منه) و (اكتال عليه)، عليه). ف (اكتال منه) لا يفيد أنه ظلمه حقه وهضمه ماله بخلاف (اكتال عليه)، فإن فيه معنى التسلط والاستعلاء وهذا في المطففين. والمطففون كما بينهم القرآن إذا أخذوا من الناس أخذوا أكثر من حقهم، وإذا أعطوهم أعطوهم أقل من حقهم، ففيه إذن معنى التحكم والجور والظلم، وهو أبلغ من (من) وليست بمعنى (من) ولاتفيد (من) هذا المعنى.

ثم انظر إلى التعبير اللطيف الآخر بعده وهو قوله: ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو قَرَنُوهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) التفسير القيم ١٥-١٦.

<sup>(</sup>٢) شرح الدماميني على المغنى ١/ ٢٨٩.

الاستحقاق ولم يعطوهم حقهم، فحذف اللام الدالة على الاستحقاق إشارة إلى أنهم منعوهم حقوقهم (١).

ومن لطيف حذف حرف الجر قوله تعالى:

﴿ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ ١٠٠٠ [ النساء].

فمن المعلوم أنه لا يجوز حذف حرف الجر إلا إذا أمن اللبس وتعين المقصود، فلا يقال: (رغبت زيداً) لأنه لايدري المقصود أهو (رغبت في زيد) أم (رغبت عنه) أم (رغبت إليه) ولكنه هنا حذف حرف الجر مع أنه لم يتعين أهو (في) أم (عن) وذلك لأنه يراد معنى الحرفين معاً. فالحكم واحد في الرغبة فيهن أو عنهن. وهذا في يتامى النساء إذ يحتمل أن يرغب فيهن لجمالهن أو يرغب عنهن لدمامتهن، والحكم واحد في الحالتين فلو قال: (في) لظن أنه يراد في حالة الرغبة هذه فقط دون الأخرى. ولو قيل: (عن) لظن أنه يراد في حالة العزوف فقط، فلما حذف عرف أن المقصود جميع أنواع الرغبة عنهن أو فيهن فأطلق لإطلاق الرغبة، وهذا تعبير عظيم جليل جاء في (الكشاف) في هذه الآية: « يحتمل في ﴿ أَن تَنكِمُوهُنَ ﴾ لدمامتهن (٢).

ومما جاء في التشابه والاختلاف في حروف الجر قوله تعالى:

﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَكَا بِاللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْمَنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰٓ إِنْرَهِئَدَ وَالِشَخِيلَ وَاِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِىَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِى ٱلنَّبِيتُونَ مِن دَّبِهِثَمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُرُ مُسْلِمُونَ ﷺ [البقرة].

وقولمه:

﴿ قُلْ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْزِلَ عَلَيْمَنَا وَمَا أَنْزِلَ عَلَىٰ إِبْرَهِيهُمْ وَإِسْمَاهِيلَ وَإِسَمَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّونَ مِن ذَيِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ عمران].

<sup>(</sup>١) انظر (معاني النحو) ـ حروف الجر.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ١/ ٤٢٧.

فقال في آية البقرة: (وما أنزل إلينا) وقال في آل عمران: (وما أنزل علينا) جاء في (درة التنزيل): « للسائل أن يسأل عن موضعين من هاتين الآيتين: أحدهما قوله: (أنزل إلينا) في الأولى و (علينا) في الثانية.

والموضع الثاني: تكرار (أوتي) في الأولى وتركها في الثانية. . .

وشرح ذلك أن (على) موضوعة لكون الشيء فوق الشيء ومجيئه من علو.

و (إلى) المنتهى... فقوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ ﴾ اختيرت فيها (إلى) لأنها مصدرة بخطاب المسلمين فوجب أن يختار له (إلى)... فالمؤمنون لم ينزل الوحي في الحقيقة عليهم من السماء، وإنما أنزل على الأنبياء ثم انتهى من عندهم إليهم. فلما كان (قولوا) خطاباً لغير الأنبياء وكان لأممهم كان اختيار (إلى) أولى من اختيار (على).

ولما كانت سورة آل عمران قد صدرت الآية بما هو خطاب للنبي على وهو قوله: ﴿ قُلْ ءَامَنَّ اللَّهِ وَمَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا ﴾ كانت (على) أحق بهذا المكان لأن الوحي أنزل عليه...

وأما الموضع الثاني الذي أعيد فيه لفظه (أوتي) من سورة البقرة ولم يعد فيها بإزائها من سورة آل عمران، فالجواب عنه أن يقال: إنما اختص هناك لأن العشر التي فيها مصدرة بقوله: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّتَ لَمَا آءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ العشر التي فيها مصدرة بقوله: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّتَ لَمَا آءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَكِمْمَةٍ اللّهِ الله عمران] فقدم ذكر إيتاء الكتاب، واكتفى به عن التكرير في الموضع الذي كرر فيه من سورة البقرة على سبيل التوكيد »(١).

ونقول تعليقاً على تعليله تكرار لفظ (أوتي) في البقرة دون آل عمران: إنّ تكرار لفظ (أوتي) في البقرة يقتضيه التعبير لأكثر من سبب.

من ذلك: أن الآية في سورة البقرة جاءت في سياق ذكر عدد من الأنبياء وأخبارهم مثل إبراهيم وإسماعيل ويعقوب وبنيه وغيرهم من الأنبياء، فلما جرى

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٣٤-٤٦.

ذكر الأنبياء السابقين ناسب ذلك تكرار الإيتاء لهم. بخلاف آل عمران فإنها ليست في مثل هذا السياق.

ومنها: إن هذه الآية وردت في البقرة بعد قوله تعالى: ﴿وَقَالُواَكُونُواْهُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تُهْتَدُواً ﴿ الْبَقْرَةِ ] فلما جرى ذكر هاتين الملتين ناسب ذلك تخصيص نبييهما بالإيتاء، فأفرد ذكر إيتاء موسى وعيسى عن إيتاء الأنبياء الآخرين، ثم جاء بعدهما ذكر الإيتاء للأنبياء الآخرين.

ومن ناحية أخرى إن الآية في آل عمران وردت بعد ذكر أخذ الميثاق من النبيين على الإيمان بسيدنا محمد ونصره إن هم أدركوه قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِينَى النّبِينَ عَلَى الإيمان بسيدنا محمد ونصره إن هم أدركوه قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِينَى النّبِينَ لَمَا النّبِينَ لَمَا النّبِينَ لَمَا النّبِينَ لَمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللل

كما وردت في سياق التأكيد على الإسلام والإيمان به فقد قال قبلها: ﴿ أَفَعَـكَرُ دِينِ اللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا وَإِلَيْهِ وَأَفَا كَرُجُمُونَ وَالْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا وَإِلَيْهِ يَبْغُونَ وَلَا يَبُعُونَ وَالْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا وَإِلَيْهِ يَرْجُعُونَ وَالْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا وَإِلَيْهِ يَرْجُعُونَ وَالْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا وَإِلَيْهِ يَرْجُعُونَ وَاللّهِ عَمْ ان].

وقال بعدها: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران] فناسب ذلك عدم تكرار الإيتاء للأنبياء فيها، وذلك لأن السياق فيما أوتى سيدنا محمد لا فيما أوتى الأنبياء الآخرون.

فأنت ترى أنه لما كان السياق في البقرة في ذكر الأنبياء ذكر الإيتاء لهم، ولما كان السياق في آل عمران في الإيمان بمحمد ودينه وأخذ الميثاق من الأنبياء على الإيمان به ناسب عدم تكرار الإيتاء للأنبياء.

هذا ومن ناحية أخرى إن الجو التعبيري للبقرة يقتضي تكرر الإيتاء فيها دون آل عمران، وذلك أن مشتقات الإيتاء من نحو آتي وآتينا وأوتي وغيرها وردت في سورة البقرة أكثر مما في آل عمران، فقد وردت في البقرة في أربعة وثلاثين موضعا، ووردت في آل عمران في تسعة عشر موضعا، فاقتضى الجو التعبيري في البقرة تكرار لفظ الإيتاء فيها علاوة على ما ذكرنا بخلاف آل عمران. وقد

رأينا في مواضع عدة كيف يراعي القرآن الكريم الجو التعبيري لذكر لفظة في موضع دون آخر.

وأظنك في غنى عن بيان جلالة هذا التعبير وقدره.

ومن ذلك قولـه تعالـي:

﴿ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴿ إِلَّهِ الرَّعد، الزمر ٥].

وقوله:

﴿ كُلُّ يَعْرِي إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ١٠٠ [لقمان].

فقد جاء في آية الرعد باللام (لأجل) وجاء في آية لقمان بـ (إلى) (إلى أجل مسمى)، والفرق بينهما أن ما ورد باللام يفيد التعليل بمعنى: كل يجري لبلوغ الأجل أي كل يجري لهذه الغاية كما تقول: كلهم يجري لوصول الهدف وبلوغه. وأما ما جاء بـ (إلى) فهو يفيد الانتهاء. جاء في (درة التنزيل): «للسائل أن يسأل عن اختصاص ما في سورة لقمان بقوله: ﴿كُلُّ يَجْرِي إِلَى أَجُلِ مُسَمَّى ﴾ وما سواه إنما هو ﴿يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾.

والجواب أن يقال: إنَّ معنى قوله: ﴿ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمِّى ﴾ يجري لبلوغ أجل مسمى. وقوله: ﴿ يَجْرِئَ إِلَى أَجَلِ ﴾ معناه: لايزال جارياً حتى ينتهي إلى آخر وقت جريه المسمى له.

وإنما خص ما في سورة لقمان بـ (إلى) التي للانتهاء واللام تؤدي نحو معناها لأنها تدل على أن جريها لبلوغ الأجل المسمى، لأن الآيات التي تكتنفها آيات منبهة على النهاية والحشر والإعادة. فقبلها: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلّا كَنفْسِ وَحِدَةً ﴿ مَا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ اللّا كَنفْسِ وَحِدَةً ﴿ مَا خَلْقُكُمُ وَأَخْشُوا يَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدُ عَن وَالِدِهِ ﴿ يَكَانُهُا النّاسُ اتَّقُوا رَبّكُمُ وَأَخْشُوا يَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدُ عَن وَالِدِهِ ﴿ اللّه الشمس وتنكدر فيه النجوم كما أخبر الله تعالى.

وسائر المواضع التي ذكرت فيها اللام إنما هي في الإخبار عن ابتداء الخلق وهو قولــه: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ يُكُوِّرُ ٱلْيَلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَلِّ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرُ حَكُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَكَّى ٱلَاهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّرُ ۞ خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ۞ [الزمر].

فالآيات التي تكتنفها في ذكر ابتداء خلق السلموات والأرض وابتداء جري الكواكب وهي إذ ذاك تجري لبلوغ الغاية، وكذلك قوله في سورة الملائكة إنما هو في ذكر النعم التي بدأ بها في البر والبحر إذ يقول: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَمَا لَكُمُ مَنْكُرُونِ ﴾ إلى النَّهَ مَن وَلَمُ اللَّهُ مَنْكُرُونِ مِن فَلِحِ مُسَمَّى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدَعُونِ مِن وَلَمِ مِن فِطَمِيرٍ ﴿ فَاللَّمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدَعُونِ مِن وَطَمِيرٍ ﴿ وَاختص ما عند ذكر النهاية بحرفها واختص ما عند ذكر النهاية بحرفها واختص ما عند الابتداء بالحرف الدال على العلة التي يقع الفعل من أجلها »(١).

ومن لطيف ذلك قولـه تعالـي:

﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُونَهَا وَالْإِنسان]. تَقْجِدُ الْإِنسان].

فقال أولاً: ﴿ يَشَرَبُونَ مِن كَأْسِ ﴾ بـ (من) وقال بعدها: ﴿ عَيْنَا يَشَرَبُ بِهَا ﴾ بالباء. وقد ذهب قسم من النحاة إلى أن الباء ههنا تفيد التبعيض بمعنى (من) (٢) أي: يشرب منها. وقيل: بل ضمن شرب معنى (روي) (٣) أي: يرتوي بها وهو أولى.

وفيها معنى آخر: وذلك أن قوله: ﴿ يَشْرَبُ بِهَا ﴾ يدل على أنهم نازلون بالعين يشربون منها من قولك: (نزلت بالمكان) فهو يدل على القرب والشرب، فالتمتع حاصل بلذتي النظر والشراب بخلاف الأول. جاء في (البرهان) أن « العين ههنا إشارة إلى المكان الذي ينبع منه الماء لا إلى الماء نفسه، نحو: (نزلت بعين) فصار كقوله: مكاناً يشرب به »(٤).

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ۳۷۶-۳۷۵.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١/٥٥١، الهمع ٢/٢١.

<sup>(</sup>٣) المغنى ١/ ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) البرهان ٣/ ٣٣٨-٣٣٩.

قالوا: وذلك أنه ذكر صنفين من السعداء:

الصنف الأول وهم الأبرار.

والصنف الآخر هم الذين سماهم ﴿عباد الله﴾ وهم أعلى مرتبة ممن قبلهم وذلك أن القرآن يستعمل كلمة (عبد) على معنيين:

المعنى الأول: العبودية القسرية وهي التي يشترك فيها كل الخلق كافرهم ومؤمنهم وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِينِ عَبْدًا ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِينَ عَبْدًا ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِينَ عَبْدًا ﴿ وَهَذَهُ العبودية ليس فيها فضل لأحد على أحد.

من هذا يتبين أن مرتبة الذين سماهم ﴿عباد الله﴾ أعلى من الأبرار. وقد فرق بين النعيمين كما فرق بين الصنفين. فقد قال في الأبرار: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُ مِن كَأْسِ كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَانَ مِزَاجُهَا كَانَ مِزَاجُهَا كَانَ مِزَاجُهَا عَبَادُ ٱللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَقْجِيرًا﴾. وأنت ترى الفرق واضحاً بين النعيمين. فقد قال في الأبرار:

١\_ إنهم يشربون من كأس.

٢\_ وذكر أن هذه الكأس ليست خالصة بل ممتزجة ﴿ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ .

وأما الصنف الآخر فهم لا يشربون من كأس يؤتى بها بل يشربون خالصة من العين وهي مرتبة أعلى. ثم قال ﴿ يَشْرَبُ يَهَا ﴾ ولم يقل (يشرب

منها) أي: يرتوون بها، هذا علاوة على التمتع بلذة النظر وهم نازلون بالعين.

وهذا التعبير نظير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ كِنْكَ ٱلْأَبْرَارِ لَهِى عِلْتِينَ ۞ وَمَا أَدَرَنكَ مَا عِلْيُونَ ۞ كِنْكُ ٱلْأَبْرَارِ لَهِى نَعِيمٍ ۞ عَلَى ٱلْأَرَادِنَ ۞ تَعْرِفُ فِي عِلْيُونَ ۞ كِنْكُ مَرَّةُمُ مُ الْأَرَادِ فَي نَعِيمٍ ۞ عَلَى ٱلْأَرَادِ فَي نَظْرُونَ ۞ تَعْرِفُ فِي وَجُوهِهِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ۞ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَخْتُومٍ ۞ خِتَمُهُ مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنافَسِ ٱلمُنَافِسُونَ ۞ وَمِنَ الْجُهُ مِن يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَخْتُومٍ وَمِنَ الجُهُ مِن تَسْنِيمٍ ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلمُقَرِّبُونَ ۞ وَمِنَ الجُمُهُ مِن تَسْنِيمٍ ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلمُقَرِّبُونَ ۞ إلى مطففين].

ويجرنا هذا التعبير إلى التشابه والاختلاف في التعبير عن الجزاء، إذ هو مرتبط بما نحن فيه ارتباطاً وثيقاً. فهو يختار الألفاظ اختياراً دقيقاً عجيباً في التعبير عن كل صنف، فمن ذلك ما جاء في سورة الرحمن في وصف نوعين من الجنان. قال:

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَنَانِ ۞ فَإِنِّ ءَالآهِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ ذَوَاتَا آفَنَانِ ۞ فَيَأَيِّ ءَالآهِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةٍ رَوَجَانِ ۞ فِيأَيِ ثَكَدُّبَانِ ۞ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةٍ رَوَجَانِ ۞ فِيأَي ءَالآهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةٍ رَوَجَانِ ۞ فَيأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ فِيهَا ثَكَذِبَانِ ۞ فَيأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ فِيهَا يَعَالَهُ مَنْ إِنسُ قَبْلَهُ مَّ وَلا جَانَ ۗ ۞ فَيأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ فَلَ جَنَرَةُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ فَيأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ هَلْ جَنرَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ فَيَأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ هَلْ جَنرَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ فَيَأَي ءَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ هَلْ جَنرَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ فَيَأَي ءَالآهِ مِن الرحمن].

## ثم قال:

فأنت ترى أنه ذكر نوعين من الجنان بعضهما أعلى من بعض، فذكر الجنان العليا أولاً ثم قال: (ومن دونهما جنتان) أي: أقل منزلة منهما. وإليك طرفاً من التفريق بين الصنفين:

- ١- قال في وصف الجنتين العليبين: إنهما ﴿ ذَوَاتَا آفَنَانِ ﴾ في حين قال في الأخريين: ﴿ مُدْهَا مَتَانِ ﴾ أي: مائلتان للسواد من شدة الخضرة. والوصف الأول أعلى فإن الأفنان تطلق على ضروب عدة من النعم لا يفيدها قوله ﴿ مُدْهَا مَتَانِ ﴾.
- ٢\_ وقال في العليين: ﴿ فِهِمَا عَيْنَانِ تَجَرِيانِ﴾ وقال في الآخريين: ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ﴾. وماء الجري أكثر من ماء النضخ. وقيل في الجري معان أخرى من صفات النعم لايفيدها قوله نضاختان (١).
- ٣ وقال في العليبين: ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِكَهَةٍ نَوْجَانِ﴾ وقال في الأخريين: ﴿ فِيهِمَا فَي الأخريين: ﴿ فِيهِمَا فَي فَكِكَهَةٌ وَغَنَّلٌ وَرُمَّانٌ ﴾. فانظر أين فاكهة الثانيتين من الأوليين؟ فقد ذكر أن في العليبين. من كل فاكهة زوجين على سبيل الاستغراق والعموم، ولم يجعل الوصف كذلك في الأخريين.
- ٤ ـ وقال في العلييين: ﴿ مُتَكِيعِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ ﴾. وقال في الأخريين:
   ﴿ مُتَكِيعِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانٍ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف ٣/ ١٩١.

فقد ذكر بطائن الأولى فقال: إنها من إستبرق ولم يذكر ظهائرها لعلوها وللإشارة إلى ان الوصف لا يرقى إليها. قال في (الكشاف): «وإذا كانت البطائن من إستبرق فما ظنك بالظهائر؟»(١).

في حين ذكر الأخرى فقال: هي رفرف خضر وعبقري حسان. وانظر أين هذا من ذاك؟

٥- وقال في العليين: (فيهن قاصرات الطرف) في حين قال في الأخريين:
 (حور مقصورات في الخيام).

فانظر هداك الله وصف (القاصرات) بصيغة اسم الفاعل ووصف (المقصورات) بصيغة اسم المفعول ووازن بين الوصفين يتبين الفضل بين الصنفين.

٦- وقال في وصف قاصرات الطرف: ﴿ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ ولم يقل مثل ذلك في المقصورات، وهذا الوصف مدعاة إلى التشويق لإحسان العمل و ﴿ هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنَ ﴾ ؟

وانظر إلى دقيقة أخرى عجيبة في وصف هاتين الجنتين ذكرها السلف الصالح رضوان الله عليهم، وهي أن قوله تعالى: ﴿ فِأَيِّ ءَالْآهِ رَبِّكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ تكرر في كل جنة ثماني مرات بعدد أبواب الجنة. وتكرر في جهنم بعد قوله تعالى: ﴿ سَنَقُرُغُ لَكُمْ آَيُهُ النَّقَلَانِ ﴾ سبع مرات بعدد أبواب النار فإن أبواب الجنة ثمانية كما أخبر به الصادق المصدوق، وإن أبواب النار سبعة كما أخبر الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ لَمَا سَبَعَةُ أَبُوبِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ مُحَنَّ مُقَسُومٌ ﴿ اللهِ الحجر].

فانظر هداك الله مقام هذا الكلام ورفعته وعزته. ونظير هذا التفريق في الجزاء ما جاء في سورة الواقعة في التفريق بين نعيم السابقين المقربين وهم أعلى الخلق ونعيم أصحاب اليمين.

قال تعالى في السابقين:

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ١٩١.

# وقال في أصحاب اليمين:

﴿ وَأَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ ﴿ فِ سِدْرِ تَخْضُودِ ﴿ وَطَلْحِ مَّنضُودِ ﴿ وَظِلْ مَّدُودِ ﴿ وَمَآءِ مَسْكُوبِ ۞ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ۞ وَفُرُشِ مَّرَفُوعَةٍ ۞ إِنَّا أَنشأَنَهُنَّ إِنشَاءَ ۞ فَجَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا ۞ عُرُمًا أَزَابًا ۞ لِأَضْحَبِ ٱلْيَمِينِ ۞ [الواقعة].

## فانظر كيف فرق بين النعيمين:

- ١- ذكر أن السابقين على سُرُر موضونة وهي المشبكة بالذهب، متكئين عليها متقابلين، ولم يذكر مثل ذلك في أصحاب اليمين بل قال: ﴿ وَفُرْشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ وأنت ترى الفرق واضحاً بين الحالتين. وقيل: إنَّ المراد بالفرش ههنا النساء.
- ٢- وذكر أن السابقين يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب وأباريق وكأس من معين. ولم يذكر نحو ذلك في أصحاب اليمين. بل قال: ﴿ وَمَآءِ مَسَكُوبٍ ﴾ والفرق ظاهر.
- ٣- وذكر نعيم السابقين فقال: ﴿ وَفَكِكَهَةِ مِّمَّا يَتَخَيَّوُنَ ﴿ وَلَيْمِ مِّمَّا يَشَتَهُونَ ﴿ وَلَكِهَةِ مِمَّا يَتَخَيَّوُنَ ﴿ وَلَكِهَةِ مِمَّا يَتَخَيُّونِ ﴿ وَلَكِهَةِ مِّمَّا يَتَخَيُّونِ ﴿ وَفَكِكَهَةِ مَتَالِيهِ مَنْوُودٍ ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةً وَمَمَّا يَتَحَيِّرُونَ ﴾ والطلح المنضود من قوله: ﴿ وَفَكِكَهَةٍ مِمَّا يَتَحَيِّرُونَ ﴾ والطلح المنضود من قوله: ﴿ وَفَكِكَهَةٍ مِمَّا يَتَحَيِّرُونَ ﴾ والطلح المنضود من قوله: ﴿ وَفَكِكَهَةٍ مِمَّا يَتَحَيِّرُونَ ﴾
- ٤- وذكر أزواج السابقين من الحور العين فقال: ﴿ وَحُورُ عِينٌ . . . ۞ كَأَمْثَلِ ٱللَّوْلُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

ويقال ههنا ما قيل ثم.

ونكتفي بهذا القدر لبيان التشابه والاختلاف وإن كان يحتمل المزيد من الكلام والأمثلة.

لقد تبين مما مر أن القرآن يختار الألفاظ اختياراً دقيقاً، ويضعها وضعاً فنياً عجيباً. وأن التشابه والاختلاف في قسم من التعبيرات إنما يقتضيه المعنى والمقام. وأنه لم يترك وجهاً من وجوه الاقتضاء إلا راعاه، ليس في سياق الآية وحدها ولا في جو السورة وحدها، بل في عموم القرآن. ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ اللهِ كَانُوا صَدِقِينَ فَيْنَا وَاللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

# فواصل الآي

من المعلوم أن الآيات القرآنية الكريمة تنتهي بفواصل منسجمة موسيقياً بعضها مع بعض مثل: (تعلمون، تؤمنون، تتقون) ومثل (خبيراً، كبيراً، عليماً، حكيماً).

وقد ترى أنه يحذف شيئاً من الكلم لتنسجم مع فواصل الآي، إذ لو أبقى المحذوف لم ينسجم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدَعُونَ ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدَعُونَ ﴾ [الشعراء] إذ الأصل: (أو يضرونكم) مقابل: (ينفعونكم) ولكنه حذف المفعول به من (يضرونكم)، إذ لو ابقاه لم تنسجم فاصلة الآية مع بقية الآيات.

وقد يزيد شيئاً في الكلمة للغرض نفسه وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنَّا الْمَعْنَاسَادَتَنَا وَكُبْرَاءَنَا فَأَصَلُونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ إِللَّا حزاب اللَّهِ على السبيل التنسجم الفاصلة مع فواصل الآي المتقدمة والمتأخرة.

وفاصلة آية النحل: (رحيم) منسجمة مع فواصل الآيات قبلها وبعدها: (تشكرون، تهتدون، تذكّرون).

غير أن الذي نريد أن نؤكده هنا أن القرآن الكريم راعى في كل ذلك أيضاً ما يقتضيه التعبير والمعنى، ولم يفعل ذلك للانسجام الموسيقي وحده، فإنه لو لم يكن الجانب الموسيقي مراعى في ذلك لاقتضاه الكلام من جهة أخرى. فهو لم يختم آية الشعراء بكلمة (هرون) وآية طه بكلمة (موسى) مراعاة للانسجام الموسيقي وحده، بل اقتضاه الكلام من جهة أخرى. فهو قد راعى الانسجام الموسيقي وما يقتضيه الكلام، فلم يَجُرْ موطن على آخر وهذا غاية الإعجاز ونهاية الحسن في الكلام.

وقد تظن أن في كلامنا هذا غلواً ومبالغة دفعنا إليهما إحساس ديني وتقديس نكته للقرآن الكريم وليس نابعاً من روح علمية ولامن نفس بريئة من العصبية والهوى. ولانريد أن ندفع عن أنفسنا هذه التهمة أو نقرها و إنما ندع ذلك للبحث يدفعه أو يقره. غير أننا نود أن نذكر هنا أن كثيراً من علماء السلف ذكروا ذلك، فقد قال الآلوسي رحمه الله رادّاً على القاضي البيضاوي قوله في قوله تعالى: ﴿إِنَ اللّهَ بِالنّاسِ لَرَبُوثُ رَّحِيمٌ ﴿ البقرة]: "ولعله قدم (الرؤوف) وهو أبلغ محافظة على الفواصل ليس بشيء، أحواله: لعل تقديم (الرؤوف) مع أنه أبلغ محافظة على الفواصل ليس بشيء، لأن فواصل القرآن لا يلاحظ فيها الحرف الآخير كالسجع، فالمراعاة حاصلة على كل حال، ولأن [الرأفة] (٢) حيث وردت في القرآن قدمت ولو في غير على كل حال، ولأن [الرأفة] حيث وردت في القرآن قدمت ولو

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل ٣٠.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (ولأن الرحمة) والصواب ما أثبتناه كما هو ظاهر.

الفواصل، كما في قوله تعالى: ﴿ رَأْفَةُ وَرَحْمَةُ وَرَهْبَانِيَةُ ٱبْنَدَعُوهَا ﴿ الحديد] في وسط الآية »(١).

صحيح أن قسماً من الذين بحثوا في أسرار التعبير القرآني لم يوفقوا في اكتناه أسرار التأليف، بحيث تدرك أن تعليلاتهم متكلفة وتأويلاتهم بعيدة، وربما أدركت أيضاً أنه لو كان الكلام على غير هذه الصورة لأولوه وعللوه تعليلاً آخر. ولكن هناك قسم آخر تمكن من أن يضع يده على أنفس الجواهر في التأليف وأن يستكنه أدق أسرار التعبير من غير تكلف ولاغموض.

وأحسب أنه من الأولى أن نضرب أمثلة نوضح بها هذا الادعاء وأن لا نطيل في الكلام وتقرير الأحكام.

فمن ذلك ما ذكرناه آنفاً وهو قوله تعالى:

﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ إِنَّ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ١٠٠٠ [الشعراء] .

فقد ذكر مفعول النفع ولم يذكر مفعول الضر. وقد تظن أنه إنما فعل ذلك لفواصل الآي، ولا شك أنه لو ذكر المفعول به لم تنسجم الفاصلة مع فواصل الآي، ولكن الحذف اقتضاه المعنى أيضاً فقد ذكر مفعول النفع فقال: (ينفعونكم) لأنهم يريدون النفع لأنفسهم. وأطلق الضر لسببين:

الأول : أن الإنسان لايريد الضرر لنفسه وإنما يريده لعدوه.

والآخر: أن الإنسان يخشى من يستطيع أن يلحق به الضرر.

فأنت ترى أن النفع موطن تخصيص والضرّ موضع إطلاق، فخص النفع وأطلق الضر. والمعنى أن هذه الآلهة لا تتمكن من الإضرار بعدوكم، كما أنها لا تستطيع أن تضركم فلماذا تعبدونها؟ ولو ذكر المفعول به فقال: (أو يضرونكم) لما أفاد هذين المعنيين. فانظر كيف أن الإطلاق في الضر اقتضاه المعنى علاوة على الفاصلة؟

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٧/٧.

ومثل ذلك قوله تعالى:

﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ١٠٠٠ [طـه].

ولم يقل: (وما هداهم) وذلك أنه أخرج الفعلَ مخرج العموم، أي: إن فرعون لم يتصف بصفة الهداية البتة. ولو قال: (وما هداهم) لكان عدم الهداية مقيداً بقومه إذ يحتمل أنه هدى غيرهم لكنه قال: (وما هدى) أي: ما هدى أحداً(۱).

فهو قد أضل قومه ولم يهد أحداً لا من قومه ولا غيرهم.

ومن ذلك قولــه تعالــي:

وقوله:

﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَ أَ إِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ١ [إبراهيم].

﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا إِن اللَّهَ لَعَنْفُورٌ رَّحِيثٌ ١٠٠ [النحل].

فقد تظن أنه ختم آية إبراهيم بقوله: (كفار) مراعاة لفواصل الآي في هذه السورة، وختم آية النحل بـ (رحيم) مراعاة لفواصل الآي فيها.

ولاشك أن خاتمة كل من الآيتين تنسجم موسيقياً مع الآيات فيهما، ولكن السياق أيضاً يقتضي الفاصلة التي فصلت فيها كل آية من الآيتين، ذلك أن الآية في سورة إبراهيم في سياق وصف الإنسان وذكر صفاته فختم الآية بصفة الإنسان، وأن الآية في سورة النحل في سياق صفات الله تعالى فذكر صفاته. فقد قال في سورة إبراهيم: ﴿ هَ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ الله كُفُرا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَادِ فَي جَهَنّمَ يَصَلَوْنَهَ وَبِنُسُ الْقَرَادُ فَي وَجَمَلُوا يُقِيمُوا الصَّلَوة وَيُنفِقُوا مِمَّا رَدَقَنَهُمْ سِرًا فَي مَصِيرَكُمْ إِلَى اللَّذِينَ ءَامنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوة وَيُنفِقُوا مِمَّا رَدَقَنَهُمْ سِرًا وَعَكَرنِيَةً مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَومُ لَا بَيْعَ فِيهِ وَلَا خِلَالُ اللَّهِ الرّاهيم].

فاقتضى ذلك ختم الآية بصفة الإنسان.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا (معاني النحو)، حذف المفعول به.

وقال في سورة النحل:

﴿ وَالْأَنْهُ مَ خَلَقَهَا لَكُمْ مَ فِيهَا دِفَ \* وَمَنَفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ عِينَ تَرْحُونَ وَعِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَتَعْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَرَّ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَا بِشِقِ عِينَ تَرَحُونَ وَعِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَمَنَهُ شَكِرُ فِيهِ الْأَنْفُيسَ ... هُو الَّذِى أَنزلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ لَكُم مِينَهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تَسْمُونَ ﴿ وَمِنْهُ شَجَرُ فِيهِ لَيْنَ عَالَمَ اللّهَ مَا اللّهُ مَنَ السَّمَآءِ مَآءٌ لَكُم مِينَهُ شَرَابٌ وَمِن كُلِ الشَّمَرَتُ إِنَ فِي تَسْمُونَ وَمِن كُلِ الشَّمَونَ وَالنَّخِيلَ وَالنَّعْنَبُ وَمِن كُلِ الشَّمَرَتِ إِنَّ فِي وَلِكَ لَاكُم لِي النَّوْعِ مِنْ اللّهُ مَن وَالْمَارَ وَالشَّمْسُ وَالْفَمَرِينَ إِنَّ فِي وَلِكَ لَاكُم لِي الْأَرْضِ مُعْلِكُما الْوَنَانَ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَاللّهُ مَسُ وَالْفَمْرُ ... ﴿ وَمَا ذَرًا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُعْلِكُما الْوَنَانَ إِلَى فَي وَلِكَ لَاكُ وَالنَّمْ وَاللّهُ مَسَ وَالْفَمْرُ ... ﴿ وَمَا ذَرًا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُعْلِكُما الْوَنَانَ وَاللّهُ مَلَ وَاللّهُ مَنَ وَلَيْفُ وَاللّهُ مَن وَالْمَا الْوَلَاكُ مَوْلِكُمْ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُمُ مُ اللّهُ وَلَاكُمُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلَاكُ مَا اللّهُ وَلَاكُ مُولِولُ مِنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالَالُهُ وَلَالُولُ مَنْ وَلَاكُ مُ مَواخِرَ فِي وَلِلْكُ مُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن فَضَالِهِ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَلّ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللل

فأنت ترى أن الكلام على صفات الله ونعمه على الإنسان فختمه بصفته. جاء في (معترك الأقران) أنه « إنما خص سورة إبراهيم بوصف المنعَم عليه وسورة النحل بوصف المنعِم، لأنه في سورة إبراهيم في مساق وصف الإنسان وفي سورة النحل في مساق صفات الله وإثبات ألوهيته »(١).

وقال في (البرهان): « ما الحكمة في تخصيص آية النحل بوصف المنعِم وآية إبراهيم بوصف المنعَم عليه؟

والجواب: أن سياق الآية في سورة إبراهيم في وصف الإنسان وما جُبِلَ عليه، فناسب ذكر ذلك عقيب أوصافه.

وأما آية النحل فسيقت في وصف الله تعالى وإثبات ألوهيته وتحقيق صفاته، فناسب ذكر وصفه سبحانه  ${}^{(7)}$ .

ومن ذلك قولــه تعالـــي:

﴿ فَأَلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوٓا ءَامَنَّا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَىٰ ١٠٠ [طـه].

<sup>(</sup>١) معترك الاقران ١/٤٤ وانظر ملاك التأويل ٢/٥٨٠-٥٨١.

<sup>(</sup>٢) البرهان ١/٨٦-٨٧.

#### وقوله:

﴿ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ١٠ قَالُوٓا ءَامَنَّا بِرَتِ الْعَلَمِينَ ١٠ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ ١٠ [الشعراء].

قدم في (طه) ذكر هرون وفي (الشعراء) ذكر موسى. وقد تظن أن ذلك مايقتضيه أواخر الآي. ونقول: صحيح أن أواخر الآي في سورة (طه) تقتضي أن يكون (موسى) في آخر الآية، وفي (الشعراء) تقتضي ان تكون كلمة (هرون) هي الفاصلة، ولكن هناك ملحظ آخر يقتضي تقديم ما قدم وتأخير ما أخر، ولو لم تكن أواخر الآي كذلك. وانظر إلى الفرق بين القصتين في السورتين:

١- إن ذكر (هرون) تكرر في سورة (طه) كثيراً وقد جعله الله شريكاً لموسى في تبليغ رسالته، في حين لم يرد في سورة الشعراء إلا قليلاً. من ذلك قوله في سورة طه:

- أ \_ ﴿ وَأَجْعَلَ لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي ﴾ هَرُونَ أَخِي ﴾ أشْدُدْ بِهِ \* أَزْدِي ﴾ وأشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ [طه].
- ب \_ ﴿ اَذَهَبَ أَنَتَ وَأَخُوكَ بِتَايَتِي وَكَا نَنِيَا فِى ذِكْرِي ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَن موسى وهرون بالذهاب بآياته ولم يخص موسى بذاك.
- جـ \_ وكرر ذلك فقال: ﴿ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ۞ فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيِّنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ۞﴾[طه].
- د \_ وكان الجواب صادراً منهما معاً : ﴿ قَالَا رَبَّنَا غَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْمَا ٓ أَوْ أَن يَفُرُطُ عَلَيْمَا ٓ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه
- هـ \_ وقد طمأنهما ربهما معاً فقال: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آسَمَعُ وَالَّهُ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرْكُ إِنَّا ﴾ [طه].
- و \_ وأمرهما معاً فقال: ﴿ فَأَنِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمٍّ قَدْجِنْنَكَ بِثَايَةٍ مِّن رَّبِكِ ﴿ ﴾ [طه].
- ز \_ وكان خطاب فرعون لهما معاً : ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمُا يَمُوسَىٰ ﴿ اللهِ ]. ولم يقل له : فمن ربك؟
- ح \_ ونسبهما كليهما إلى السحر فقال: ﴿ إِنْ هَلاَنِ لَسَكِحِرَنِ يُرِيدَانِ أَن يُغْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِخْرِهِمَا وَيَذْ هَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴿ إِنْ هَلاَ نِ لَسَكِمُ بِسِخْرِهِمَا وَيَذْ هَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴾ [طه].

ط \_ وقد ورد تخليف موسى لهرون في قومه فنصح لهم في غيبته. قال تعالى:
 ﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَمُمُ هَرُونُ مِن قَبْلُ يَكَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْمَٰنُ فَٱلْبِعُونِ وَأَطِيعُواْ
 أَمْرى ۞ [طه].

ي \_ ولقد عاتب موسى أخاه هرون بشدة: ﴿ قَالَ يَهَدُونُ مَامَنَعَكَ إِذْ زَأَيْنَهُمْ ضَلُّواً ۗ ﴿ اللَّهِ اللَّهَ عَنْ اللَّهُ اللَّ

في حين لم يرد هرون سورة الشعراء إلا قليلاً وهو قولــه:

أ\_ ﴿ فَأَرْسِلَ إِلَىٰ هَنرُونَ ١٠٠ [الشعراء].

ب - ﴿ فَأَذْهَبَا بِتَايَنِينَا إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ ١٠٠٠ [الشعراء].

وفيما كان الخطاب في آيات طه موجهاً إلى موسى وهرون معاً، كان موجهاً إلى موسى وهرون معاً، كان موجهاً إلى موسى وحده في الشعراء: ﴿ قَالَ لَهِنِ التَّخَذَّتَ إِلَنْهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ قَالَ لَهِنِ التَّخَذُتَ إِلَنْهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ قَالَ لَهِنِ التَّخَذُتَ إِلَنْهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء].

وقد نسب موسى وحده إلى السحر ولم ينسب معه هرون كما جاء في طه فقال: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَسَابِحُرُ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَسَابِحُرُ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَسَابِحُرُ عَلِيمٌ ﴾[الشعراء].

ولم يرد ذكر لهرون بعد هذا.

فأنت ترى أن القصة في طه مبنية على التثنية وأنها في الشعراء مبنية على الإفراد.

٢\_ هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إنه ذكر في آيات طه خوف موسى
 ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَقْيهِ عِنْهَةُ مُوسَىٰ ﴿ ﴾ [طه] ولم يذكر حالة الخوف هذه في الشعراء.

فأنت ترى أنه ذكرت جوانب الكمال والقوة في موسى في الشعراء، ولم تذكر حالة الضعف البشري الذي اعتراه. فاقتضى كل ذلك المغايرة في التعبير بين القصتين، وأظنك في غنى عن أن أقول لك: لوقيل لك: قدّم وأخر بين الإسمين حسبما يقتضيه السياق لقدّمت هرون على موسى في طه، وموسى على هرون في الشعراء.

وعلاوة على ذلك هناك طريفة أخرى، وهي أن سورة (طه) تبدأ بالحرفين: الطاء والهاء. وسورة الشعراء تبدأ بـ (طسم). فكلتا السورتين تبدأ بالطاء غير أن الحرف الأخير من (طه) هو الهاء، وهو أول حروف هرون وليس فيها حرف من حروف موسى. والحرف الأخير من (طسم) هو الميم وهو أول حرف من حروف (موسى) وليس فيها حرف من حروف هرون. أفلا يزيد حسناً على حسن تقديم هرون على موسى في طه وتقديم موسى على هرون في الشعراء؟

وقد ترى ذلك إغراقاً في التعليل، وربما كان ذاك، إلا أن العجيب أن كل سورة تبدأ بالطاء ترد فيه قصة موسى في أوائلها مفصلة قبل سائر القصص، مثل: (طه، وطس، وطسم في القصص، وطسم في الشعراء) وليس في المواطن الأخرى مما يبدأ بالحروف المقطعة مثل ذلك. فالقاسم المشترك فيما يبدأ بالحروف (ط) قصة موسى مفصلة في أوائل السورة. والملاحظة الأخرى أن مايبدأ بـ (طسم) تكون قصة موسى فيها أطول مما يبدأ بـ (طس) فكأن زيادة المميم إشعار بزيادة القصة. فانظر يا رعاك الله أي سر من أسرار التعبير هذا؟

ومن بديع الفاصلة قوله تعالى:

﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَضِى بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ١٠٠٠ [غافر].

وقوله:

﴿ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ شِيَّ ﴾ [غافر].

فقد ختم الآية الأولى بقوله: (المبطلون) وختم الآية الثانية بقوله: (الكافرون) وذلك لأن كل كلمة مناسبة للسياق الذي وردت فيه. فالأولى وردت في سياق الحق، ونقيض الحق الباطل. والثانية في سياق الإيمان، ونقيض الإيمان الكفر. قال تعالى في الآية الأولى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِى بِالْحَقِّ وَخَسِرَ الْإِيمان الكفر. قال تعالى في الآية الأولى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِى بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلمُتَطِلُونَ ﴿ فَلَمّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَمُ وَكَ فَرَنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمّا رَأَوْا بَأْسَنَا شُئَتَ اللّهِ النّهِ وَحَدَمُ وَكَ فَرَنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَا رَأَوْا بَأْسَنَا شُئَتَ اللّهِ النّهِ قَدْ خَلَتَ فِي عِبَادِوْ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلكَنفِرُونَ ﴿ فَا فَرَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

جاء في (البرهان) للكرماني في اختيار هاتين الفاصلتين أن: « الأول متصل بقوله: ﴿ قُضِىَ بِٱلْحَقِّ ﴾ نقيض الحق الباطل. والثاني متصل بإيمان غير مجد، ونقيض الإيمان الكفر »(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ أُوَلَمْ يَهْدِ لَمُثُمْ كُمْ أَهْلَكَ نَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَا يَنْ أَلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَالْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُحْرِجُ بِهِ. زَرْعَا تَأْكُلُ لَلْأَيْتِ أَفَلًا يَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُحْرِجُ بِهِ. زَرْعَا تَأْكُلُ لَلْإَيْنَ اللَّهُ مِنْ أَفَلُكُمُ مُ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلًا يُبْصِرُونَ آلَهَ السجدة].

« فانظر إلى قوله في صدر الآية التي الموعظة فيها سمعية: ﴿ أَوَلَمْ يَهْدِ لَمُتُمْ ﴾ ولم يقل: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا ﴾. وقال بعد ذكر الموعظة: ﴿ أَفَلاَ يَسْمَعُونَ ﴾ لأنه تقدم ذكر الكتاب وهو مسموع أو إخبار القرون وهو مما يسمع.

وكيف قال في صدر الآية التي موعظتها مرئية: ﴿ أَوَّلُمْ يَرَوَا ﴾ وقال بعدها: ﴿ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ لأن سوق الماء إلى الأرض الجرز مرئى »(٢).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ قُلْ أَدَهَ يَتُمْ إِن جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْيَلُ سَرَعَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِينَةِ مَنْ إِلَكُ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَّا اللّهُ اللّهَ عَلَا تَسْمَعُونَ ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ إِن جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَ ارَسَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمُ بِلِيْلِ تَسْكُنُونَ فِيةً أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴿ إِللّهِ القصص].

فانظر كيف ختم آية الليل بقوله: ﴿ أَفَلاَ يُسَمَعُونَ ﴾ لأن الليل يصلح فيه السمع وختم آية النهار بقوله: ﴿ أَفَلا يُبْصِرُونَ ﴾ لأنه صالح للإبصار؟

في (البرهان) في هاتين الآيتين : فاقتضت البلاغة أن يقول: ﴿ أَفَلَا تَسَمُّعُونَ ﴾ لمناسبة ما بين السماع والظرف الليلي الذي يصلح للاستماع ولا يصلح للإبصار.

<sup>(</sup>١) البرهان ٤٢١.

<sup>(</sup>٢) البرهان ١/ ٨٠ وانظر الإتقان ٢/ ١٠١.

وكذلك قال في الآية التي تليها: ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمْ إِن جَعَكَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَارَ سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِينَمَةِ مَنَ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْيِيْكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيةٍ أَفَلَا تُبْصِرُونَ فِيةٍ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ إذ تُبُصِرُونَ ﴾ إذ القصص]. . . فاقتضت البلاغة أن يقول: ﴿ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ إذ الظرف مضيء صالح للإبصار. وهذا من دقيق المناسبة المعنوية »(١).

ومن ذلك قولمه تعالى:

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيدٌ ﴿ إِلَّا عَراف].

وقوله أيضاً:

﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِنِ نَنْعٌ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ١٠٠٠ [فصلت].

في حين قال:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَكِدِلُونَ فِي ءَايكتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلَطَكنِ ٱتَنَهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كَ مُكْرُونَ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كَيْرُ شَاهُم بِبَلِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّكُمُ هُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ الْعَافِر ].

فانظر كيف جاء بالاستعادة من الشيطان الذي نعلمه ولا نراه بقوله: ﴿إِنَّكُمُ هُو السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ وجاء فيمن يرى ويبصر من شياطين الإنس بقوله: ﴿إِنَّكُمُ هُو السَّمِيعُ ٱلْمَلِيمُ ﴾ فانظر دقة هذا التعبير وجماله. جاء في (التفسير القيم): « وتأمل حكمة القرآن كيف جاء بالاستعادة من الشيطان الذي نعلم وجوده ولا نراه بلفظ: ﴿السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ في الأعراف وحم السجدة. وجاءت الاستعادة من شر الإنس الذين يؤنسون ويُرون بالإبصار بلفظ: ﴿السَّمِيعُ ٱلْمَصِيمُ ٱلْمَصِيمُ الْمَصِيمُ المَصِيمُ المَا نزغ سورة حم المؤمن. . لأن أفعال هؤلاء أفعال معاينة بالبصر. وأما نزغ الشيطان فوساوس وخطرات يلقيها في القلب يتعلق بها العلم، فأمر بالاستعادة بالسميع العليم فيها. وأمر بالاستعادة بالسميع العليم فيها. وأمر بالاستعادة بالسميع البصير في باب ما يُرَى بالبصر ويُدُرَكُ بالرؤية والله أعلم »(٢).

<sup>(</sup>١) البرهان ١/ ٨٢ وانظر ملاك التأويل ٢/ ٧٦٢.

<sup>(</sup>٢) التفسير القيم ٥٨٦.

ومن ذلك قولـه تعالـي:

﴿ وَكَذَٰ لِكَ يَجْنَئِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِدُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٓ ءَالِ يَعْقُوبَ كُمَا ٱلْتَمَّهَا عَلَىٰٓ ٱبَوَقِي مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَالِسْحَقُ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيثُ حَرِيمُ ﴿ إِنَّهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ مِرَاتُهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَ

وقوله:

﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَكَذِهِ ٱلْأَمْكَمِ خَالِصَةٌ لِنُكُورِنَا وَمُحَدَّمُ عَلَىٓ أَزْوَاجِنَا وَإِن يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَا أَمُّ سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمٌ اللهِ [الأنعام].

فقدم العلم على الحكمة في سورة (يوسف)، وقدم الحكمة على العلم في (الأنعام)، وذلك لأنه في سورة يوسف تقدم قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ الْأَنعام)، وذلك لأنه في سورة يوسف تقدم قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَهَذَا مُوطَن تشريع فقدم الحكم لذلك، وفي الأنعام موطن تشريع فقدم العلم في سورة الأنعام لذلك. جاء في (البرهان): « وأما تقديم الحكيم على العليم في سورة الأنعام فلأنه مقام تشريع الأحكام. وأما في أول سورة يوسف فقدم العليم على الحكيم لقوله في آخرها: وعلمتني من تأويل الأحاديث »(١).

ومن الطريف أن نذكر هنا أنه حيث اجتمع الاسمان: (العليم والحكيم) في سورة الأنعام قدم الحكيم على العليم (٢) وحيث اجتمعا في سورة يوسف قدم العليم على الحكيم (٣) وذلك لأن مواطن يوسف كلها مواطن علم أولاً فقدم (العليم) ومواطن الأنعام مواطن حكمة أو حكم فقدم (الحكيم)، مما يدل على أن كل كلمة إنما وضعت مقصودة قصداً.

فانظر أي تنسيق وأي دقة في هذا الكلام العزيز؟

ومنه قوله تعالى:

﴿ وَلَقَدِ ٱسۡتُهۡزِئَ بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمُّ فَكَيْفَ كانَ عِقَابِ ﴿ ﴾ [الرعد].

<sup>(</sup>١) البرهان ٣/٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات ٨٣، ١٢٨، ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الآيات ٦، ٨٣، ١٠٠.

وقوله:

﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادُّ وَثَمُودُ ۞ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ ۞ وَأَصْحَبُ مَدْيَتُ وَكُذِّبَ مُوسَىٰ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَنْفِرِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ۞ ﴿ وَأَصْحَبُ مَدْيَتُ وَكُذِّبَ مُوسَىٰ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَنْفِرِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ۞ ﴿ وَالْحَجَ ].

فقال في آية الرعد: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ وقال في آية الحج: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَقَابِ ﴾ وقال في آية الحج كَانَ نَكِيرِ ﴾ وذلك أنه ذكر في آية الرعد المستهزئين وذكر في آية الحج المكذبين. والمستهزئون أعظم جرماً من المكذبين، لأنهم يجمعون السخرية إلى التكذيب فكان الوعيد لهم أشد. إذ رب نكير لا يصحبه عقاب، فجعل كل وعيد بإزاء جرمه الذي يناسبه.

جاء في (ملاك التأويل): « للسائل أن يسأل عن وجه تعقيب الأولى بقوله: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ مع تساوي الآيتين في مقصود الوعيد بمكذبي الرسل عليهم السلام.

والجواب والله أعلم، أن العقاب أشد موقعاً من النكير، لأن الإنكار قد يقع على ما لا عقاب فيه بالفعل وعلى ما فيه العقاب بالفعل. أما مسمى العقاب فإنما يراد به في الغالب أخذ بعذاب مناسب لحال المجرم إثر معصيته وعقيب جريمته. وقد تقدم في آية الرعد قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدِ اسْتُهُونِى بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ ﴾ والاستهزاء أمرٌ مرتكب زائد على التكذيب من التهاون، والاستخفاف بجريمة مرتكبة أشنع جريمة فناسبها الإفصاح بالعقاب.

أما آية الحج فإن الوعيد فيها للمذكورين بالتكذيب، ولم يذكر منهم استهزاء قال تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَ ذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ... ﴾ فلم يخبر عن هؤلاء بغير التكذيب... فناسب النظم تعقيب كل آية بما يناسب مرتكب من تقدم فيها، ولم يكن عكس الوارد ليناسب »(١).

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢/ ٥٦٨ –٢٥٥.

ومنه قوله تعالى على لسان موسى للرجل الصالح عندما خرق السفينة: ﴿ أَخَرَقْنُهَا لِلُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا ۞﴾[الكهف].

وقوله له عندما قتل الغلام:

﴿ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِعَنِّرِ نَفْسِ لَّقَدْ جِنْتَ شَيْئَا ثُكْرًا ١٠٠ [الكهف].

فوصف خرق السفينة بأنه شيء إمر، ووصف قتل الغلام بأنه شيء نكر. وذلك أن خرق السفينة دون قتل الغلام شناعة فإنه إنما خرق السفينة لتبقى لمالكيها. وهذا لايبلغ مبلغ قتل الغلام بغير سبب ظاهر. والإمر دون النكر، فوضع التعبير في كل موضع بما يناسب كل فعل. وعن قتادة: النكر أشد من الإمر. فجاء كل على ما يلائم، ولم يكن ليحسن مجيء أحد الوصفين في موضع الآخر(١).

ومنه قوله تعالى:

﴿ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاآهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ١

وقولىه:

﴿ ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَن يَشَاآهُ وَاللَّهُ عَنْفُورٌ رَّحِيثُ ١٠٠٠ [التوبة].

فقد قال في الأولى: ﴿عَلِيمُ مَكِيمُ ﴾ وفي الثانية: ﴿غَنَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾.

ثم قال: ﴿ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ ﴾ . . . أي: من أسلم منهم بعد ما صدر من اجتهاده في الأذاية والصد عن سبيل الله ثم قال: ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَرِيمُ ﴾ أي: بما في

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ٢/ ٢٥٢.

القتال أو طيّ ما جرى من ذلك كله بتقديره السابق أولاً... وما في ذلك من الحكمة...

وأما الآية الثانية فسببها والله أعلم ما جرى يوم حنين من تولي الناس مدبرين حين ابتلوا بإعجابهم بكثرتهم فلم تغن عنهم شيئاً ولم يثبت مع رسول الله على في ذلك اليوم أحد، إذ لم يبرح عليه السلام من مكانه فلم يثبت معه إلا القليل. . . فختمت هذه الآية بقوله: ﴿ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ تأنيساً لمن فر من الله المسلمين في ذلك اليوم، وبشارة لهم بتوبة الله عليهم، وأن ما وقع منهم من الفرار مغفور لهم رحمة من الله، فجاء كلٌ من هذا الباب على ما يناسب ويلائم ولا يلائم خلافه »(۱).

ومن ذلك قولــه تعالــي:

﴿ لَا جَرَمُ أَنَّهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْآخَسَرُونَ ١٠٠٠ [هود].

وقولــه:

﴿ لَا جَكُرُمُ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ١٤٠٠ [النحل].

وسر هذا الاختلاف أن آية هود فيمن صدوا عن سبيل الله وصدوا غيرهم وضوعف لهم العذاب، وآية النحل فيمن صدّ هو ولم يصدّ غيره، فكان الأولون أخسر من الآخرين فجيء لهم باسم التفضيل. قال تعالى في (هود): ﴿ الّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ اللّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم إِلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ الْوَلَيْنَ مَن سَكِيلِ اللّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا وَهُم إِلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ الْوَلَيْنَ مَن دُونِ اللّهِ مِن أَوْلِياآهُ يُضَعَفُ لَمْهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَمُحْد مِن دُونِ اللّهِ مِن أَوْلِياآهُ يُضَعَفُ لَمْهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا يُشْتَرُونَ ﴿ اللّهِ مِن اللّهِ مِن أَوْلِياآهُ يُضَعَفُ لَمْهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ السَّمْعَ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

وقال في (النحل): ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اَسْتَحَبُّواْ الْحَيَوٰةَ الدُّنْيَاعَلَى اَلْآخِرَةِ وَأَنَ اللَّهَ لَا يَهْدِى اَلْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَّ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمٌّ وَأُولَتَهِكَ هُمُ الْغَنْفِلُونَ ﴾ لَا جَكَرَمَ أَنَّهُمْ فِ اَلْآخِرَةِ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ فَا الْعَالِمِ ا

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/ ٤٥٦–٤٥٧.

في (البرهان) للكرماني أن قوله في هود: ﴿ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ﴾ « لأن هؤلاء صدوا عن سبيل الله وصدوا غيرهم فَضَلُّوا وأضلوا فهم الأخسرون يُضاعَفُ لهم العذاب، وفي النحل صدوا فهم الخاسرون »(١).

ومن ذلك قولمه تعالمي:

﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّدِ وَالصَّلَوةَ وَإِنَّهَا لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ١٠٠ [البقرة].

وقوله:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَالصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّلِينَ ١٠٠ [البقرة].

فلما كان السياق في الموطن الأول عن الصلاة، أعاد الضمير عليها وختم الآية بها. ولما كان السياق في الموطن الثاني عن الصبر، ختم الآية بالكلام على الصابرين (٢).

ومن ذلك قولــه تعالــي:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ء وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِأَللَّهِ فَقَلِ ٱفْتَرَكَ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِأَللَّهِ فَقَلِ ٱفْتَرَكَ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء].

<sup>(</sup>١) البرهان ٢٣٢ وانظر درة التنزيل ٢١٩-٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) معاني النحو ١/ ٦٨-٦٩.

وقولــه مرة أخرى في السورة نفسها:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوتَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ إِنَّ ٱللّهَ النَّهِ ﴾ [النساء].

فقد ختم الآية الأولى بقوله: ﴿ فَقَدِ أَفَتَرَى إِنْمَا عَظِيمًا ﴾ وختم الآية الثانية بقوله: ﴿ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ . وسبب هذا الاختلاف أن الآية الأولى في سياق الكلام على افتراءات اليهود وكذبهم، فقد قال قبل هذه الآية: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ الْكِلَمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَ فَهَ النساء] وقال بعدها: ﴿ أَنظُرَ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَلِمُ وَكَفَى بِعِيمِ إِنْمَا مُبِينًا ﴿ وَالنساء] فناسب ذلك قوله: ﴿ فَقَدِ اَفْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ .

وأما الآية الأخرى فهي في المشركين من غير أهل الكتاب، وهم لم يفتروا على الله لأنهم ليسوا أصحاب كتاب أصلاً وإنما هم ضالون، فناسب ذلك قوله: ﴿ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴾ ثم انظر كيف قال بعدها على لسان الشيطان: ﴿ وَلَأَضِلَنَهُمْ وَلَأُمُنِيّنَهُمْ اللهِ النساء].

فالكلام في سياق الضلال والإضلال فناسب ذلك هذه الخاتمة. جاء في كتاب (من بلاغة القرآن) في سر هذا الاختلاف بين الآيتين: « ونستطيع أن نلمس سر هذا الاختلاف في أن الآية الأولى وردت في حديث عن اليهود الذين افتروا على الله الكذب، مما ناسب أن تختم الآية بالافتراء الذي اعتاده اليهود وهم أهل الكتاب.

أما الآية الثانية فقد وردت في حديث عن المشركين، وهم في إشراكهم لا يفترون ولكنهم ضالون ضلالاً بعيداً »(١).

ومن ذلك قولــه تعالــي:

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ شِيَّ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا شِعَهُ فَإِنَّما إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ شِي فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا إِثْمَ عَلَيْدً إِنَّ ٱللّه غَفُورٌ رَحِيمُ شِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ عَلَيْدًا اللّهُ عَلَيْدًا اللّهَ عَلَيْدً

<sup>(</sup>١) من بلاغة القرآن ٨٥.

ختم الآية الأولى بالسمع والعلم لما قال قبل: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَقَدَمَا سَمِعَهُ ﴾ وختم الآية الثانية بالمغفرة والرحمة لما قال قبلها: ﴿ فَلَا ٓ إِثْمَ عَلَيْتُهِ ﴾ وهذا نظير قوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَالِغَ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّا ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّا ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا عَادٍ فَلَا آ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا عَادٍ فَلَا آ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلا عَادٍ فَلا آ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّا ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ اللَّهِ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا عَادِ فَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا عَاذِ فَلَا عَادٍ فَلَا عَادٍ فَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا عَالِهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ عَلَا عَالِمُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَالَاللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ ع

فقد ختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ لما قال: قبلها ﴿ فَلاّ إِثْمَ عَلَيْتَهِ ﴾ . حصّ جاء في (البرهان) للكرماني: «قوله في آية الوصية: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ، خصّ السمع والعلم بالذكر لما في الآية من قوله: ﴿ بَعْدَمَا سَمِعَهُ ﴾ ليكون مطابقاً. وقال في الآية الأخرى بعدها: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ لقوله قبله: ﴿ فَلاّ إِنَّ مَلَيَةً ﴾ فهو مطابق معنى »(١).

ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ ذَالِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَنِفْلُونَ ١٠٠٠ [الأنعام].

وقوله:

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ١٠٠٠ [هود].

فقد ختم آية الأنعام بقوله: ﴿ وَأَهَّلُهَا غَلِفِلُونَ ﴾ وختم آية هود بقوله: ﴿ وَأَهَّلُهَا مُصَّلِحُونَ ﴾ وختم آية هود بقوله: ﴿ وَأَهَّلُهَا مُصَّلِحُونَ ﴾ ذلك لأن سياق الكلام في ذكر الرسل والإنذار والتبليغ. قال تعالى:

﴿ يَهَ عَشَرَ ٱلِجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلَهَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ وَايَنِي وَيُسَذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَا فَالُواْ شَهِدُواْ عَلَىٓ أَنفُسِمِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَوْمِكُمْ هَلَا أَنفُسِمِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَانُواْ هَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فأنت ترى أن سياق الكلام في ذكر الرسل والإنذار والتبليغ وتبيان أن الله لم يهلك أقواماً غافلين لم ينذروا ولم يكلفوا، فإن من لم ينذر فهو غافل. قال تعالى:

<sup>(</sup>١) البرهان ١٠٤.

﴿ لِلْمُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ۞ ﴾ [يَسْ] وما كان الله ليهلك مثل هؤلاء الأقوام، ولذا ختمها بقوله ﴿ وَأَهْلُهَا غَنفِلُونَ ﴾ .

فناسب ختام كل آية السياق الذي فيه. جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «للسائل أن يسأل فيقول: لم قال في الأولى: ﴿ غَلِفِلُونَ ﴾ وفي الثانية: ﴿ مُصَلِحُونَ ﴾؟

والجواب: إن ذلك إشارة إلى ما تقدم من العقاب في قوله: ﴿ قَالَ النَّارُ مَنْكُمْ مَنْكُمْ يَقُصُّونَ مَنْكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ وبعده: ﴿ يَهَعْشَرَ الْبِينِ وَالْإِنِسِ آلَةَ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ مَايَاتِي وَيُسْذِرُونَكُمْ لِقَاتَهَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴿ إِلَّانِعام ] يعني: العقاب في يوم القيامة، لأنه لم يكن ربك ليفعله من قبل أن يحتج عليهم برسل يهدونهم وينذرونهم ما وراءهم من محذورهم، ولا يتركونهم في غفلة من أمورهم. فاقتضى هذا المكان أن يقال لهم: لم يؤخذوا وهم غافلون بل كانوا منبهين بالأعذار والإنذار على ألسنة الرسل عليهم الصلاة والسلام.

وأما الموضع الثاني الذي ذكر فيه ﴿ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ فللبناء على ما تقدم وهو قوله تعالى: ﴿ فَلُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن فَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَةٍ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ وهو قوله تعالى: ﴿ فَلُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن فَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيةً يَنْهُونَ عَنِ الفَساد في الله في أن القوم كانوا مفسدين حتى نهاهم أولو بقية ينهون عن الفساد في الأرض. وكان نقيض الفساد في الأرض الصلاح فقال: لم يكن الله ليهلكهم وهم مصلحون. فاقتضى ما تقدم في كل آية ما اتبعت من الغافلين والمصلحين (١).

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ۱۳۱-۱۳۲.

ومن ذلك قولــه تعالـــي:

﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُومٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ١٠٠ [الأعراف].

وقولـه:

﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُّرْ عَذَاكُ قَرِيكُ ١٠٠٠ [هود].

وقوله:

﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوتِ وَيَأْخُذُكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمٍ ١

ففي آية الأعراف وصف العذاب بالإيلام، وفي هود بالقرب، وفي الشعراء وصف اليوم بالعظمة، وذلك أنه في الأعراف ذكر قوم صالح وكثرة تحديهم واستهزائهم وعتوهم ولم يذكر مثل ذلك في السور الأخرى. قال تعالى: ﴿ قَالَ اللَّذِينَ السَّتَكَبُرُوا إِنَّا بِاللَّذِي ءَامَنتُم بِدِء كَنفِرُونَ ﴿ فَعَقُرُوا النَّافَةَ وَعَكَوا عَنْ آمْنِ اللَّذِينَ السَّالِحُ النَّافَةَ وَعَكَوا عَنْ آمْنِ رَبِّهِمْ وَقَالُوا يُنصَلِحُ النَّيْنَا بِمَا تَعِدُناً إِن كُنتَ مِن المُرْسَلِينَ ﴿ وَاللَّعراف].

فقد ذكر عنهم أنهم:

اعلنوا كفرهم (إنا بالذي آمنتم به كافرون).

٢\_ وأنهم عتوا عن أمر ربهم.

٣ـ وأنهم تحدوه وقالوا: إئتنا بما تعدنا إن كنت من المرسلين.

وليس الأمر كذلك في المكانين الآخرين. فقد قـال في هـود : ﴿ قَالُواْ يُصَالِحُ قَدَّ كُنُتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنَدًا ۚ اَنَّهَا اَنَ نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآوُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَلِّكِ مِّمَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﷺ [هود].

فليس فيه مثل ذلك التحدي ولم يذكر أنهم عتوا عن أمر ربهم حتى أنهم لم يصرحوا بكفرهم، بل ذكروا أنهم في شك ﴿ وَإِنَّنَا لَفِي شَكِ مِتَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرْسِي ﴾. فأنت ترى أن السياق في كل من الموطنين يختلف عن الآخر.

وكذلك ما جاء في سورة الشعراء فإنه لم يذكر تحديهم ولا عتوهم واستكبارهم، فاستحقوا أن يذكر لهم العذاب الأليم في سورة الأعراف.

وأما في سورة هود فقد وصف العذاب بالقرب لما ذكر قبله: ﴿ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ﴿ فَكُنَّ عُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ﴿ فَكُا هُودًا .

وأما في الشعراء فقد وصف اليوم لما ذكر قبلها: ﴿ لَمَّا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَعْلُومِ فَهَا فِي الشعراء] جاء في (البرهان) للكرماني في سر اختلاف هذه الآيات أنه في سورة الأعراف «بالغ في الوعظ فبالغ في الوعيد فقال: عذاب أليم.

وفي هود لما اتصل بقوله: (تمتعوا في داركم ثلاثة أيام) وصفه بالقرب فقال: ﴿عَذَابُ قَرِيبُ﴾.

وزاد في الشعراء ذكر اليوم لأن قبله: ﴿ لَمَّا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَّعْلُومِ ﴾ والتقدير: لها شرب يوم ولكم شرب يوم معلوم، فختم الآية بذكر اليوم فقال: عذاب يوم عظيم»(١).

لقد تبين مما مر أن القرآن الكريم لا يعنى بالفاصلة على حساب المعنى ولا على حساب مقتضى الحال والسياق، بل هو يحسب لكل ذلك حسابه، فهو يختار الفاصلة مراعى فيها المعنى والسياق والجرس ومراعى فيها خواتم الآي وجو السورة ومراعى فيها كل الأمور التعبيرية والفنية الأخرى، بل مراعى فيها إلى جانب ذلك كله عموم التعبير القرآني وفواصله، بحيث تدرك أنه اختار هذه الفاصلة في هذه السورة لسبب ما، واختار غيرها أو شبيها بها في سورة أخرى لسبب دعا إليه. وجمع بين كل ذلك ونسقه بطريقة فنية في غاية الروعة والجمال حتى كأنك تحس أنها جاءت بصورة طبيعية غير مقصودة، مع أنها في أعلى درجات الفن والصياغة والجمال. فما أجله من كلام وما أعظمه من تعبير.

<sup>(</sup>١) البرهان ١٨٣ وانظر درة التنزيل ١٥٦.

## السمة التعبيرية للسياق

قد تكون للسياق الذي ترد فيه الآية سمة تعبيرية خاصة، فتتردد فيه ألفاظ معينة بحسب تلك السمة.

وقد يكون للسورة كلها جو خاص وسمة خاصة فتطبع ألفاظها بتلك السمة . وهذا واضح وكثير في القرآن الكريم، إذ كثيراً ما نرى تعبيرين يتشابهان إلا في لفظ واحد. وإذا ما دققنا النظر وجدنا أن كل لفظة اختيرت بحسب السمة التعبيرية لهذا السياق أو ذاك. فمن ذلك قوله تعالى :

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ ١٠٠٠ [النحل].

وقوليه:

﴿ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُوا ١

في حين قال:

﴿ وَبَدَا لَهُمُ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ شَا ﴾ [الزمر].

وقال:

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُواْ ١٠٠٠ [الزمر].

فاختار لفظ (العمل) في النحل والجاثية ولفظ (الكسب) في الزمر. قيل: وسبب اختيار لفظ (العمل) في النحل والجاثية هو وقوع الآيتين بين ألفاظ العمل، وسبب اختيار لفظ (الكسب) في الزمر هو وقوع الآيتين بين ألفاظ الكسب.

فقد جاء في النحل قول تعالى: ﴿ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَعٌ بَكَىٰ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ لِمَا كُنتُمَّ تَعْمَلُونَ شَيْ إِلَّا ٱللَّهَ عَلِيمُ لِمَا كُنتُمَّ تَعْمَلُونَ شَيْ ﴾ [النحل].

وقوله: ﴿ وَتُوَفَّى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ شِ اللَّهِ [النحل].

وجاء في الجاثية قوله ﴿ ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ۞﴾ وقوله: ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞﴾ وقوله: ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞﴾ .

في حين وقع لفظ (الكسب) في الزمر بين ألفاظ الكسب، وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ ذُوقُواْ مَا كُنْتُمْ تَكْمِبُونَ ۞﴾[الزمر] وقوله ﴿ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ ۞﴾ فخصت كل سورة بما اقتضاه سياقها(١).

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن سورة الزمر هي أكثر سورة تردد فيها لفظ (الكسب) من بين هذه السور الثلاث، فقد ترددت فيها هذه اللفظة خمس مرات<sup>(۲)</sup> في حين لم ترد هذه اللفظة في سورة النحل البتة، وأما في سورة الجاثية فقد وردت ثلاث مرات<sup>(۳)</sup>. فوضع كل لفظة في الموطن الذي يقتضيها.

ومن ذلك قولــه تعالــي:

﴿ فَلَمَّا أَنَّكُهَا نُودِي يَكُمُوسَى ١

وقوله:

﴿ فَلَمَّا جَآءَ هَا نُودِي أَنْ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا ١٩٠٠ [النمل].

فقال في (طـه): (أتاها) وفي (النمل): (جاءها). قيل: وسبب ذلك أنه كثر « لفظ الإتيان في طـه نحو: فأتياه [٤٧]، فلنأتينك [٥٨]، ثم أتى [٦٠]، ثم أئتوا[٦٤]، حيث أتى [٦٩].

ولفظ (جاء) في النمل أكثر نحو: فلما جاءتهم[١٣]، وجئتك [٢٢]، فلما جاء سليمان[٣٦] »(٤).

ولإيضاح ذلك نذكر أن ألفاظ (الإتيان) في طه أكثر منها في النمل، وأن ألفاظ المجيء في النمل أكثر منها في طه، فقد وردت ألفاظ الإتيان في طه

<sup>(</sup>۱) انظر البرهان للكرماني ۲۷۳-۲۷۶، ۲۱٦، درة التنزيل ۲۰۸-۶۰۹، ملاك التأويل ۲۰۱-۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات ٢٤، ٤٨، ٥٠، ٥١ (مرتين).

<sup>(</sup>٣) انظر الآيات ١٠، ١٤، ٢٢.

<sup>(</sup>٤) البرهان للكرماني ٣١٢-٣١٣.

خمس عشرة مرة وفي النمل ثلاث عشرة مرّة. ووردت ألفاظ المجيء في طه أربع مرات وفي النمل ثماني مرات. فاختير لفظ المجيء في النمل والإتيان في طه، ووضع كل لفظ في الموضع الذي يقتضيه.

ومن ذلك قوله تعالىي:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ١

وقوله:

﴿ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ تَحِيمُ ١ ١٠٠٠ [الأنعام].

فاختار في سورة البقرة لفظ (الله) وفي الأنعام لفظ (الرب). ومن أسباب هذا الاختيار والله أعلم أن لفظ (الله) تردد في البقرة أكثر مما في الأنعام، وأن لفظ (الرب) تردد في الأنعام أكثر مما في البقرة. فقد ورد لفظ (الله) في البقرة (٢٨٢) مائتين واثنتين وثمانين مرة، وفي الأنعام (٨٧) سبعاً وثمانين مرة. ووردت كلمة (رب) في البقرة (٤٧) سبعاً وأربعين مرة، وفي الأنعام (٥٣) ثلاثاً وخمسين مرة. فناسب أن يضع كلمة (الله) في البقرة وكلمة (رب) في الأنعام.

وعلاوة على هذا يقتضي السياق وضع كل لفظة في المكان الذي وضعت فيه، فإن آية البقرة في سياق العبادة، ولفظ (الله) أولى أن يوضع في هذا السياق لأنه من الألوهية، والألوهية هي العبادة قال تعالى: ﴿ وَالشَّكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمَّ إِنّياهُ لَعَبُدُونَ فَي اللهُ على ذلك أنه لما قال في سورة النحل: ﴿ وَالشَّحَكُرُوا نِعَمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمَّ إِنّياهُ تَعَبُدُونَ فَي النحل] قال بعدها: ﴿ فَإِنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ فَي النحل].

وأما سياق آية الأنعام ففي الأطعمة ولفظ (الرب) ألصق بهذا السياق، لأن الرب من التربية والتنشئة (١).

<sup>(</sup>١) انظر البرهان للكرماني ١٠٣، درة التنزيل ٤٢-٤٣.

ومن ذلك قولمه تعالمي:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضَّلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَنكِنَّ أَكَثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَسَتَكُرُونَ ﴿ عَافر]. وقوله:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضَّلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِئَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ١٠٠ يونس].

فأظهر الناس في آية المؤمن وأضمرهم في آية يونس، وذلك أن السياق الذي وردت فيه آية المؤمن تكرر فيه لفظ الناس، بخلاف السياق في سورة يونس إذ بُني على الإضمار. جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «للسائل أن يسأل فيقول: كيف أظهر الناس في موضع الإضمار في سورة المؤمن، وقد أضمر في موضع الإظهار في سورة يونس؟ وهل كان جائزاً وقوع هذا موقع ذاك؟...

فأما قوله في سورة المؤمن: ﴿ وَلَنَكِنَّ أَكَثَرُ النَّاسِ لَا يَشَكُرُونَ ﴾ . . . فإنه محمول على الآيات التي قبله وهي قوله: ﴿ لَخَلَقُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنَ خَلَقِ ٱلنَّاسِ وَلَنكِنَ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّاسِ وَلَنكِنَ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّاسِ اللَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الْلَالْمُ اللَّهُ اللللْمُوالِلْلِلْمُ اللللْمُولَى اللللْمُولَى اللَّهُ اللللْمُولَى اللللْمُولَى اللللْمُولَى الْمُؤْمِنِ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَا الللْمُولَى اللْمُولِمِ اللللْمُولَى الللللْ

وقال بعده: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِيْكُ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكَثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُوْمِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكَّ النَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكَّ النَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكَّ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [غافر]. لا يَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَذُوفَضْلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكَّ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [غافر].

ثم قال بعده: ﴿ أَلاَّ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُّ أَلاَّ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِكَنَ أَكُثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس] فأضمر ما أضاف إليه (أكثر). ثم انتهى إلى

قوله بعده: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضَلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِئَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَشَكُرُونَ ﴿ الونس] فاقتضى ما بني عليه الكلام في هذه الآية أن يكون ما بعد الشرط بلفظ الإضمار كما كان ما تقدَّمه »(١).

وقد تكون كثرة اللفظ وغلبته مطلقة في السورة كلها لا في السياق الذي تقع فيه الآية وحده. فمن ذلك قوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ١٠٠٠ [طه].

#### وقوليه:

﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْ دًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ١٠٠٠ [الزخرف].

فقد ذكر (جعل) في الزخرف و (سلك) في طه، ولعل من بين أسباب هذا الاختيار أن فعل الجعل ورد في الزخرف أكثر مما في طه، فقد ورد في الزخرف اثنتي عشرة مرة وورد في طه ثلاث مرات (٢). فاختار الجعل في الزخرف والسلوك في طه، والله أعلم.

ونحو هذا قولمه تعالمي:

﴿ وَلَبِن رُودتُ إِلَى رَقِ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَبِن رُودتُ إِلَى هِفَ ] .

وقولىه:

﴿ وَلَهِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّيٓ إِنَّ لِي عِندَهُ لِلْحُسْنَىٰ ۗ ۞ [فصلت].

فقد قال في (الكهف): (رددت) وقال في (فصلت): (رجعت) ، ولو رجعنا إلى استعمال هذين اللفظين ومشتقاتهما في كل من السورتين لوجدنا أن لفظ (الرد) ورد في الكهف ثلاث مرات<sup>(۳)</sup> ولم يرد في فصلت إلا مرة واحدة (٤٠)، وأما الرجع

<sup>(</sup>۱) درة التنزيل ٤١٢–٤١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات ٢٩، ٥٣، ٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الآيات ٣٦، ٦٤، ٨٧.

<sup>(</sup>٤) انظر الآية ٤٧.

فلم يَرِدْ في الكهف وقد ورد في فصلت مرتين (١). فوضع كل فعل في مكانه الذي هو أليق بــه.

ومن بديع ذلك قوله تعالى:

﴿ إِنَ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ الحج ].

رقولىه:

﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَاكَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ١٠٠٠ [السجدة].

فقد قال في آية الحج، (الله) وقال في آية السجدة، (ربك) ولو نظرنا في استعمال هاتين اللفظتين في كل من هاتين السورتين لرأينا أنه وضع كل لفظة بحسب كثرة ورودها في كل سورة. هذا علاوة على اختيار كل لفظة بحسب ما يقتضيه المقام من ناحية المعنى أيضاً. فقد وردت لفظة (الله) في سورة الحج خمساً وسبعين مرة في حين لم ترد هذه اللفظة في السجدة إلا مرة واحدة (٢).

وقد وردت كلمة (رب) في السجدة عشر مرات، ووردت في سورة الحج ثماني مرات، فوضع كل لفظة في السورة التي كثر استعمالها فيها.

هذا علاوة على ما في الآيتين من أمور فنية أخرى. فإنه لما ذكر الاختلاف في آية السجدة (فيما كانوا فيه يختلفون) أكد الفصل بر (هو) لأن الأصل في الفصل أن يكون عند الاختلاف. ولما لم يذكر الاختلاف في سورة الحج لم يؤكده.

ونحو هذا قولـه تعالـي:

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ١

رقولسه:

﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، وَيَقْدِرُ لَمُّ ﴿ اللَّهِ السّا].

<sup>(</sup>١) انظر الآيتين ٢١، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الآية ٤.

### في حين قـــال:

﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ العَنكبوت].

فاختار كلمة (ربي) في سورة سبأ، وكلمة (الله) في العنكبوت، وذلك أن لفظ (الرب) ورد في سبأ أكثر مما في العنكبوت، ولفظ (الله) ورد في العنكبوت أكثر مما في سبأ أربع عشرة مرة، وورد في العنكبوت خمس مرات. وورد لفظ (الله) في العنكبوت إثنتين وأربعين مرة، في حين لم يرد في سبأ إلا ثماني مرات، فانظر هذا الاختيار العجيب في استعمال الكلمات.

ونحو ذلك قولته تعالمي:

﴿ خَلَقَكُمُ مِن نَّفْسِ وَبِعِدَةٍ ١٠٠٠ [النساء].

وقوله:

﴿ هُ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ شَيْ ﴾ [الأعراف].

وقوله:

﴿ خَلَقَكُمُ مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ ١٩٠٠ [الزمر].

في حين قال:

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ ١٠ [الأنعام].

فأنت ترى أنه قال في الأنعام وحدها: ﴿ أَنْشَأَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَبَحِدَةٍ ﴾ ولم يقل مثل ذلك في سائر سور القرآن، في حين قال: (خلقكم) في المواطن الأخرى، ذلك أن الفعل (أنشأ) ورد في الأنعام في أربعة مواطن (١١) ولم يرد في السور الثلاث الأخرى أصلاً، فاستعمله للتناسب اللفظى في هذه السورة دون غيرها.

ومن لطيف هذا النوع وبديعه قولـ تعالـي:

﴿ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ١٠٠٠ [هود].

<sup>(</sup>١) انظر الآيات ٦، ٩٨، ١٣٣، ١٤١.

وقولسه:

﴿ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُنظِرُونِ ١٠٠٠ [الأعراف].

فقد قدم الفاء وأخر (ثم) في آية هود، وقدم (ثم) وأخر الفاء في آية الأعراف. ومن الطريف أنه حيث اجتمعت ثم والفاء في سورة الأعراف، قدمت (ثم) على الفاء وفي هود بالعكس. وهذا أغرب شيء وأعجبه. قال تعالى في الأعراف:

﴿ وَلَقَدَّ خَلَقَّنَكُمْ مُمَّ صَوَّرَنَكُمْ مُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَكِيكَةِ أَسْجُدُوا الآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّآ إِبْلِيسَ شَهَا وَلَقَدَّ خَلَقَّنَكُمْ مُمَّ صَوَّرَنَكُمْ مُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَكِيكَةِ أَسْجُدُوا الآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّآ إِبْلِيسَ شَهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ . . فَأَخَذْنَهُم بَغْنَةً . . . ﴿ إِلاَ عراف]. وقال:

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ بِتَايَنِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيهِ - فَظَلَمُواْ بِهَا آتُ الأعراف]. وقال:

﴿ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُنظِرُونِ ١٠٠٠ [الأعراف].

وقد يكون مفتتح السورة دالاً على تردد قسم من الألفاظ في السورة، وذلك يبدو جلياً فيما يبدأ بالأحرف المقطعة نحو: ألم وحم وطس ونحوها، فكثيراً ما تتردّدُ الألفاظ التي تلي هذه الأحرف على نمط معين في السورة أو يكثر استعمالها فيها. فمن ذلك تردد لفظ (الكتاب) و (القرآن) وغيرهما من الألفاظ. فنرى أن لفظي الكتاب والقرآن مثلاً يترددان في السورة على نحو معين، وذلك أن كل سورة يلي الأحرف المقطعة فيها ذكر (الكتاب) وحده ولم يذكر معه (القرآن) تتردد فيها هذه اللفظة أكثر من لفظ (القرآن) وربما لم ترد فيها لفظة (القرآن)، وكل سورة يلي فيها الأحرف المقطعة ذكر (القرآن) وحده تتردد فيها لفظة (القرآن) أكثر من لفظ (الكتاب) وربما لم ترد فيها لفظة (الكتاب) ولا مشتقات الكتابة. وكل سورة اجتمع فيها ذكرهما تردد ذكرهما بصورة متقاربة، مشتقات الكتابة. وكل سورة اجتمع فيها ذكرهما تردد ذكرهما بصورة متقاربة، بحيث لا يزيد أحدهما على الآخر بأكثر من لفظ واحد.

وإليك إيضاح ذلك:

ففي سورة البقرة مثلاً قال تعالى:

﴿ الْمَدَّ إِنَّ ذَالِكَ ٱلْكِئَبُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدَّى لِلْمُنْقِينَ ﴿ ﴾.

فقد ذكر الكتاب وحده بعد (ألم) فنلاحظ أنه تردد لفظ الكتاب ومشتقات الكتابة في هذه السورة سبعاً وأربعين مرة، في حين لم يرد لفظ القرآن أو أي مشتق من مشتقات القراءة إلا مرة واحدة، وهو قوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِيّ أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ فَي اللَّهِ [البقرة] .

وفي سورة آل عمران قال تعالى :

﴿ الَّمْ ۞ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوْ ٱلْعَى ٱلْقَيْوُمُ ۞ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةٍ ۞﴾.

فقد ذكر (الكتاب) وحده، فنلاحظ أنه تردد لفظ الكتابة ومشتقاتها في هذه السورة ثلاثاً وثلاثين مرة ولم يرد فيها لفظ القرآن.

وهذا النهج لم يختلف في أية سورة من السور التي تبدأ بالأحرف المقطعة. يظهر ذلك في الأعراف ويونس وهود والرعد وإبراهيم والشعراء والقصص ولقمان والسجدة وغيرها.

وقد يلي الأحرف المقطعة ذكر القرآن وحده، فيتردد هذا اللفظ أكثر من الكتاب، بل ربما لم يرد فيها لفظ الكتاب ولا أي لفظ من مشتقات الكتابة، ذلك نحو قوله تعالى :

﴿ طه ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴾ [طه] فقد ورد ذكر القرآن ولم يرد لفظ الكتاب بعد هذين الحرفين، فنلاحظ أنه تردد لفظ القرآن في هذه السورة ثلاث مرات وورد لفظ الكتاب فيها مرة واحدة.

ونحوها قوله تعالى: ﴿قَلَّ وَٱلْقُرَّ عَالِهُ الْمُرَعِيدِ ﴾ [ق] فقد ورد فيها ذكر القرآن مرتين وورد فيها لفظ الكتاب مرة واحدة. ولم يحصل مرة أن زاد لفظ

القرآن على لفظ لكتابة أو العكس في هذا النوع إلا سورة (صَ) فإن ذكر القرآن والكتاب تساويا فيها فقد ورد كل منهما مرة واحدة.

وقد يجتمع لفظا الكتاب والقرآن معاً فيترددان بمقدار متقارب وذلك نحو قول عنالسي في سورة الحجر: ﴿الرَّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلۡكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُّبِينِ ﴿ الْمَ فَقَدُ الْمَابِ فِي السورة مرتين والقرآن ثلاث مرات.

وقوله في سورة النمل: ﴿ طَسَّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ ثُمِينٍ ۞ فقد ذكر القرآن في السورة أربع مرات والكتاب خمس مرات.

وهذا من عجائب التعبير ودقيقه.

ولا يقتصر الأمر في مفتتح السور هذه على ذكر الكتاب والقرآن وترددهما على نحو معين، بل هو أوسع من ذلك وأعجب، فقد تتردّد الألفاظ التي ترد في الافتتاح كثيراً في أثناء السورة، وقد تُبنى عليها السورة كلها أحياناً.

وإليك مثلاً يوضح ذلك:

خذ مثلاً مفتتح سورة البقرة وهو قوله تعالى:

﴿ الْمَدَ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَارَيْبٌ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ۞ .

ومفتتح سورة لقمان وهو قوله:

﴿ الَّمْ آَنُ يَلِكَ ءَايَنتُ ٱلْكِئنْبِ ٱلْحَكِيمِ آَنَ هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾.

١ ـ فقد أشار في آية البقرة إلى الكتاب ثم نفى عنه الريب.

وأشار في لقمان إلى آيات الكتاب وليس إلى الكتاب.

وانظر بعد ذلك كيف قال في البقرة: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِى رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ هِـُــُـورَةٍ مِّن مِّثْـلِهِـــ ﴿ فَا لَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ

فأراد أن يجتث الريب من الكتاب إن كان موجوداً.

وكيف قال في لقمان: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَىٰ مُسْتَكَمِّرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا ۞﴾ فذكر آيات الكتاب وليس الكتاب وانظر إلى ارتباط كل آية بالمفتتح.

وقد تقول: ألم يذكر الكتاب في هذه السورة والآيات في سورة البقرة؟ فنقول: بلى ذكر الكتاب والآيات في كلتا السورتين، ولكن ذكرت الآيات في لقمان أكثر من الكتاب، وذكر الكتاب في البقرة أكثر من الآيات. فإن لفظ (الكتاب) لم يرد في لقمان إلا مرتين، وورد لفظ الآيات خمس مرات. وأن لفظ (الكتاب) ومشتقات الكتابة ورد في البقرة سبعاً وأربعين مرة، وأن الآية ومشتقاتها وردت فيها إحدى وعشرين مرة.

٢- قال في لقمان: ﴿ هُدُى وَرَحْمَةُ ﴾ فزاد الرحمة على الهدى بخلاف البقرة، وانظر بعد ذلك مظاهر الرحمة التي عددها ربنا في السورة من مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴿ وَالقمان ] وقوله: ﴿ أَلَوْ تَرَوَاْ أَنَّ اللّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱللَّمْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُلِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِن ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلا كُنْ مِ مَن يُعَرِي ﴿ القمان ] فانظر كيف جمع الهدى والرحمة في هذه الآية؟

إلى غير ذلك من الآيات في السورة.

٣- وصف الكتاب في لقمان بـ (الحكيم)، وهذا الوصف قد يكون بمعنى اسم الفاعل أي: المحكِم بكسر الكاف، وقد يكون بمعنى اسم المفعول أي: المحكّم بفتح الكاف. وهو ههنا بمعنى اسم المفعول أي: (المحكّم) كما قال تعالى: ﴿ كِنَبُ أُحِكِمَتُ ءَايَنُكُم ﴾. وتأتي هذه اللفظة وصفاً لله بمعنى المحكِم، فلما كان الكتاب حكيماً بمعنى محكّم كان الله حكيماً بمعنى محكّم، فانظر أنه لما قال في وصف الكتاب: ﴿ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ قال في وصف الكتاب: ﴿ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ قال في وصف الله: ﴿ وَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [لقمان، ٣١].

ثم انظر كيف ذكر الحكمة بقوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكَمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ

٤ قال في البقرة: ﴿ هُ دَى لِلْمُنَقِينَ ﴾. فانظر كيف قال فيما بعد: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ وَإِنْكُمْ اللَّهِمَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ وَاللَّهُمْ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

وقال في سورة لقمان: ﴿ هُدَى وَرَخْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ فانظر كيف قال فيما بعد: ﴿ ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوا مُحْسِنٌ اللَّهِ القمان] فذكر الإحسان .

٥- قال في مفتتح البقرة: ﴿ وَٱلَّلِنِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَمَا الْخَرَةِ

هُمْ يُوقِئُونَ ۚ إِنَّ البقرة] وختمها بقوله: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا آُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَلَى اللهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنُهِ عِن رُسُلِهِ عَلَى اللهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَن رُسُلِهِ عَلَى اللهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ عَلَى اللهُ وَمَلَتَهِ عَلَى اللهِ وَمَلَتَهِ كَنْهُ مِن اللهِ وَمَلَتَهِ كَانُونُ اللهِ وَمَلَتَهِ كَانِهِ وَمُلَتَهِ كَاللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ وَمَلَتَهِ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ وَمَلِيّهِ وَرُسُلِهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ وَمَلَتَهِ كَانِهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ وَمَلْتَهِ كَلِيهِ وَرُسُلِهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

فانظر كيف ذكر الإيمان بما أنزل إليه وما أنزل من قبله في بدء السورة، وختمها بذاك فقال: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ وذكر الإيمان بالرسل قبله فقال: ﴿ لَانْفَرِقُ بَيْنَ أَكُدِ مِن رُسُلِهِ ﴿ ﴾.

وقـــال في أول السورة: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْتِهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾ وختمها بقولـــه: ﴿ فَأَنصُـرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ آَلُكُ فَيْرِينَ ﴿ آَلُهُ ﴾ .

وقال في بدء لقمان: ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمّ يُوقِنُونَ۞﴾ فأكد الإيقان بالآخرة.

فأنت ترى أنه قال في البقرة: ﴿ وَبِأَلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة] وقال في لقمان: ﴿ وَهُم بِأَلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ فأكد الضمير الأول (هم) بالضمير الثاني. فلما أكد الإيمان باليوم الآخر في البدء قال في خاتمتها: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ فلما أكد الإيمان باليوم الآخر في البدء قال في خاتمتها: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَأَخْشَوْاْ يَوْمًا لَا يَجْزِعُ وَالِدُهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازِعَن وَالِدِهِ وَهَا اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُؤْمِنُ مُؤْمِنُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُؤْمِ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّامِنُ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ أَلْمُ مِنْ أَلِيْمُ مِنْ أَلْمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ اللَّهُ مُنْ أَلْمُنْ أَلْمُ ا

ولا نريد أن نطيل فهذا فيه كلام كثير.

وقد تطبع السورة كلها بطابع الافتتاح وليس السياق الذي تقع فيه الآية فحسب، ومن هذا النوع من السور سورة مريم. فهي تبدأ بقوله تعالى:

﴿ كَهِيعَصَ ۞ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا ۞ [مريم].

فأنت ترى أنها تبدأ بالرحمة، ولا تقتصر الرحمة على السياق الذي وقعت فيه الآية، بل إنّ السورة كلها تفيض بالرحمة، وألفاظ الرحمة تشيع فيها من

أولها إلى آخرها. فقد قالت مريم لرسول ربها الذي تمثل لها بشراً سوياً: ﴿ إِنِّ اَعُودُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيّنا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ ا

ونعود إلى جو الرحمة في سورة مريم.

فقد قال الله في عيسى: ﴿ وَلِنَجْعَكَهُ وَالِنَجْعَكَ لَهُ وَالِنَاسِ وَرَحْمَةً مِنَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقالت مريم: ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرِّحْمَانِ صَوْمًا ١٠٠٠ [مريم].

وقال إبراهيم لأبيه: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴿ أَمْ يَمَا.

ثم قال له في عبارة كلها رحمة: ﴿ يَكَأَبُتِ إِنِيّ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِنَ الله اللّهِ وَلَم يقل: (عذاب من الله). ثم انظر كيف لما ذكر المس ناسب ذلك ذكر الرحمة، بخلاف قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ المس ناسب ذلك ذكر الرحمة، بخلاف قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَنْكُمْ عَذَابُ اللّهِ بَغْتَةً أَوْجَهَرةً هَلَ يُهَلّكُ إِلّا الْقَوْمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَأَن وَأَنت ترى الفرق واضحاً بين التعبيرين والمقامين، فلا يحسن وضع (الرحمن) في ترى الفرق واضحاً بين التعبيرين والمقامين، فلا يحسن وضع (الرحمن) في آية الأنعام كما هو بين. وهذا نظير ما ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ أَعُوذُ بِالرَّمْنَنِ ﴾ و ﴿ أَعُوذُ بِاللّهِ ﴾.

وذكر رحمته لإسحاق ويعقوب فقال: ﴿ وَوَهَبْنَا لَمُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا فَكُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّتُ الْ اللّهِ ﴾ [مريم]. ورحمته لموسى فقال: ﴿ وَوَهَبْنَا لَمُرْمِن رَّحْمَيْنَآ أَخَاهُ هَنُرُونَ نَبِيًّا ﴿ وَهِهَا .

وقال في وصف من أنعم عليهم من خلقه: ﴿ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُ ٱلرَّحْمَيْنِ خَرُّواْ سُجَّدًا وَيُكِيًّا اللَّهِ ﴿ ﴾ [مريم].

وذكر جنته التي وعدها عباده المتقين فقال: ﴿ جَنَّكِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَٰنُ عِبَادَهُ بِٱلْغَيْبُ ۚ ﴿ كَنَّكِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وعدها عباده المتقين فقال: ﴿ جَنَّكِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَٰنُ

ثم ذكر أنه ليحضرن العتاة حول جهنم فقال: ﴿ ثُمَّ لَنَنزِعَكَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُعَلَى الرَّحَيْنِ عِنِيًّا فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الرَّحَيْنِ عِنِيًّا فِي ﴾ [مريم].

وهدد من كان في الضلالة وتوعده قائلاً: ﴿ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا ﴿ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا ﴿ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ

وذكر الذي كفر وزعم أنه سيؤتى مالاً وولداً فقال فيه: ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ اتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّخْنِ عَهدَا ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ اتَّخَذَ وَاللَّهُ اللَّهِ الْعَيْبَ أَمِ اتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّخْنِ عَهدَا ﴿ أَطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمِ اتَّخَذَ الرَّحْنِ عَهدَا اللَّهِ ﴾ [مريم].

وذكر المتقين فقال: ﴿ يَوْمَ نَحَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ۞ [مريم].

وذكر من يُظن فيهم أنهم يملكون الشفاعة فقال: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الشَّفَاعَةَ إِلَا مَنِ الشَّفَاعَةَ اللَّهَ اللَّهُ السَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الشَّفَاعَةِ اللَّهُ أَنْ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنِ الشَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاءُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعِقُونَ السَّفَاعَةُ السَّفَاعِقُونُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعِلَاءُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعَةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَّفَاءُ السَّفَاعِةُ السَلَّفَاعِمُ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِةُ السَلَّفِي السَّفَاعِةُ السَاعِقُونُ السَّفَاعِلَاءُ السَّفَاعِيْقِ السَّفَاعِةُ السَّفَاعِيْعَةُ السَلَّفَاءُ السَّفَاعِةُ السَلَّفِي السَّفَاعِيْعُ السَلَّفِي السَّفَاعِلَاءُ السَلَّفَاعِلَاءُ السَّفَاعِيْعُ السَّفَاعِلَاءُ السَّفَاعِمُ السَّفَاعِمُ السَّ

ثم ذكر من زعم أن الله اتخذ ولداً فقال: ﴿ وَقَالُوا التَّخَذَ الرَّخْنَنُ وَلَداً فقال: ﴿ وَقَالُوا التَّخَذَ الرَّخْنَنُ وَلَدَا هِا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ورد عليهم بقوله: ﴿ لَقَدْحِثْثُمْ شَيْتًا إِذَا ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ ٱلْأَرْضُ وَتَخِزُ ٱلْجِبَالُهُ هَذًا ۞ إِن كُلُ الْ وَمَا يَنْبَغِى لِلرَّحْمَنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَا عَلِيَ ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ [مريم].

ثم قال في خاتمة السورة: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّدَاِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ اللَّهُمُ اللَّهَاءُ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّدَادِ السَّاسِةِ السَّحَانُ وَدُا اللَّهَاءُ السَّاسِةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ

وهكذا ابتدأ السورة بالرحمة وتنتهي بالرحمة، ويشيع جوها كله بالرحمة، وتستأثر باسم الرحمن، فلا تدانيها في ذلك سورة من السور.

فانظر كيف طبعت السورة بالطابع الذي ورد في الافتتاح.

ونكتفي بهذا القدر وإلاّ فالكلام طويل طويل.

وانظر بعد ذلك إلى سمو هذا الكلام ورفعته ودقته في اختيار ألفاظه، ثم احكم أيمكن أن يكون هذا من كلام البشر؟.

## الحشد الفني

لقد مر بنا تبيين الناحية الفنية في موضع واحد من الآية غالباً، كأن يختار لفظة على لفظة أو يقدّم لفظة على أخرى، أو يزيد في مكان ويحذف من مكان آخر ونحو ذلك. وربما اقتضانا الحديث أن نعرض لأكثر من موضع في الآية الواحدة أو السياق الواحد، مما يدل دلالة واضحة على أن كل كلمة بل كل حرف وضع وضعاً فنياً مقصوداً في غاية الدقة والجمال.

وليست هذه الآيات أو السياقات التي سنختارها وحدها موضع الحشد، بل إن القرآن كله حشد فني عظيم متكامل، غير أنه لا بد لبيان ذلك أن نختار أمثلة منه تعيننا على إيضاح ما ندّعيه.

ونود قبل أن نشرع في ضرب الأمثلة أن نبين أنه قد يراعى في اختيار التعبير أمور عديدة وجوانب كثيرة، فقد يراعى السياق الذي ورد فيه التعبير، والسورة التي ورد فيها السياق، والسياقات الأخرى التي يرد فيها تعبير مقارب لهذا التعبير، والسور الأخرى التي فيها مواطن تعبيرية متشابهة أو مختلفة. فهو قد يراعي في تعبير السورة الواحدة وبنائها تعبير جميع السور الأخرى من القرآن الكريم وبناءها.

ولنوضح ذلك بأمثلة من سورة واحدة ولتكن سورة الأنعام، ولا نريد أن نبين الجوانب البلاغية والفنية فيما نذكر، بل نقصر الكلام على بيان قسم من العلاقات الفنية التي يراعيها القرآن في السورة نفسها أو السور الأخرى.

لقد افتتحت السورة بقوله تعالى:

﴿ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورِ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ إِلنَّا لَهُ النَّالَ الْأَنعام].

وقال في خاتمة السورة: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِى رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم انظر إلى التناظر بين التعبيرين فإنه قدّم في التعبير الأول متعلق (يعدلون) وهو قوله: ﴿أَغَيَّرُ ٱللَّهِ﴾.

ثم انظر كيف قال في الختام: ﴿ وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ وقال في البدء: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الشَّلَاتِ وَالْأَرْضِ وَجَعَلَ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الشَّمَاتِ وَالْأَرْضِ وَجَعَلَ الظّلمات والنور رب كل شيء؟

فانظر علو هذا الكلام ورفعته.

ولاتحسبن أن هذه السورة هي السورة الوحيدة التي نوسب بين مفتتحها وخاتمتها. فإن التناسب بين مفتتح السور وخواتيمها أمر معلوم ومشهور. ومن ذلك على سبيل المثال سورة النساء.

فقد بدأت السورة بقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوَّجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَقُوا اللّهَ الّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْجَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ وَهَ اللّهَ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ كَانَ حُوبًا رَقِيبًا ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَاهُمْ إِلَى أَمْوَلِكُمْ إِلَى اللّهَ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا إِنَّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ حُوبًا كَبُيرًا إِنَّ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وختمت بقوله تعالى:

﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلْكَةَ إِنِ أَمْرُقُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ وَأَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُّ . . . ﴿ النساء] .

فقد بدأت بخلق الإنسان وبثّ ذريته في الأرض: ﴿ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ ﴾[النساء] وانتهت بهلاكه من دون عقب ﴿ إِنِ ٱمْرُؤُاْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ ﴾ وهي صورة فنية عظيمة لبدء الحياة ونهايتها.

كما ابتدأت بإيتاء الأموال للنشء الجديد من اليتامى من أنصبتهم من المواريث وهم يستقبلون الحياة، واختتمت بتقسيم تركات من ودّع الحياة.

وهذا من أعجب التناسب وأبدعه.

ومن ذلك سورة الأعراف فقد بدأت بقوله تعالى:

﴿ كِنَبُّ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ ﴿ الْأَعْرَافِ].

وختمت بقولــه:

﴿ وَإِذَا قُرِيتَ ٱلْقُدْمَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَمُ وَأَنصِتُواْ ١٠٠٠ [الأعراف].

وهل الكتاب المنزل إليه غير القرآن؟

فانظر كيف بدأت السورة بذكر الكتاب وختمت به أيضاً.

ومن ذلك سورة (هود) فقد ابتدأت بقوله تعالى: ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا اللَّهُ ۚ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فانظر كيف ابتدأت السورة بالنهى عن عبادة غير الله وختمت بالأمر بعبادته.

ومن ذلك سورة (المؤمنون) فقد «جعل فاتحة السورة: ﴿قَدَّ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ وأورد في خاتمتها: ﴿ إِنَّـ مُر لَا يُفَـ لِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ فشتان ما بين الفاتحة والخاتمة »(١).

ومن ذلك سورة (يونس) فقد قال في أولها:

﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبُ أَنَّ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمُّ ﴾ [يونس].

وقال في خواتيمها:

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّتِكُمٌ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا فَيَ ﴾ [يونس].

فبدأ بالإنذار والتبشير وختم بهما أيضاً، فبينت الآية الأخيرة كيفية تنفيذ ما طلب منه في الآية الأولى: (أنذر وبشر) ثم علمه في آيات الختام كيف يفعل ذاك فقال: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ. . . ﴿ فَكَأَنهما جزء من آية واحدة.

ومن ذلك في سورة ﴿ص﴾ فقد بدأت بقوله:

﴿ صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ١

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٣٧١.

وقال في خواتيمها:

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ أَنَّ اللَّهِ ا

فأقسم في بدء السورة بالقرآن ذي الذكر، وختمها بالكلام على القرآن أيضاً وقال: إنه ذكر للعالمين. فبيّن ما أجمله في الافتتاح.

ومن ذلك سورة (ق) فقد بدأت بقوله تعالى:

﴿ قَنَّ وَٱلْقُرْءَ إِنِ ٱلْمَجِيدِ ١

وختمت بقوله:

﴿ فَذَكِّرٌ بِأَلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ١٠٠٠ [ق].

والتناسب ههنا أظهر من أن يشار إليه.

وغير ذلك كثير. ولانريد أن نطيل في ذلك، فإن فيما مر كفاية فيما أحسب. فاتضح أن التناسب بين مفتتح السور وخواتمها ليس شيئاً عارضاً ولا موافقة عابرة، وإنما هو سمة بارزة من سمات هذا الكتاب الكريم وأمر مقصود في هذا الكلام الرفيع.

ونعود إلى سورة الأنعام.

فقد قال في هذه السورة: ﴿ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَالْأَنعام] وقال في البقرة: ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَفَي البقرة منهما في سياقها الذي يقتضيها أولاً. ثم راعى في الأنعام ما ورد في البقرة \_ وفي البقرة ما ورد في الأنعام من تردد لفظي (الرب) و (الله) كما سبق بيانه.

وقال في الأنعام: ﴿أَنْشَأَكُم مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴿ وَقَالَ فَي النساء والأعراف والزمر: ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ وقد راعى في هذا الاختيار السياق الذي وردت فيه الآية كما راعى تردد لفظ (الإنشاء) في الأنعام والنساء والأعراف والزمر فراعى عدة سور في آن واحد.

وقال في الأنعام: ﴿إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَ وَقَالَ فَي الأعراف: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ فَا اللهِ فَي (سريع)،

وذلك أن سياق الأعراف يقتضي هذه الزيادة، إذ هو في مقام تعجيل العقوبات بخلاف الأنعام.

وقال في الأنعام: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوا بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُّ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمَ أَنْبَكُواْ مَا كَانُواْ بِهِــ يَشْتَهْزِءُونَ ۞﴾.

وقال في الشعراء: ﴿ فَقَدَ كَلَبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَلْبَتُواْ مَا كَانُواْ بِهِ عِسْنَهْ زِعُونَ ۞ فقد زاد كلمة (الحق) في آية الأنعام وأخلاها منها في الشعراء، وقد راعى في ذلك الجانب اللفظي لبناء السورتين علاوة على الجانب المعنوي، فقد ترددت كلمة (الحق) في الأنعام اثنتي عشرة مرة، ولم ترد هذه اللفظة في سورة الشعراء، فوضع كل لفظة في المكان الذي هي أليق به.

ثم انظر كيف ذكر (سوف) في الأنعام والسين في الشعراء، فإنه علاوة على السياق الخاص الذي وردت فيه كل آية من الآيتين، والذي يقتضي كل منهما ذكر ما ورد في سورة الأنعام على تأخير العقوبات بخلاف سورة الشعراء. وهذا واضح في بناء كل من السورتين. وانظر علاقة ذاك بما ذكرناه في (سريع العقاب) و (لسريع العقاب)، وقد سبق أن بينا ذلك بصورة مفصلة.

وقال في الأنعام: ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴿ فَهَالَ فِي الْإِسراء: ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ وَإِيَّاهُمْ وَإِيَّاهُمْ وَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَالْآيتين وبنائها.

فانظر كيف راعى في سورة واحدة سوراً متعددة، راعى ألفاظها وسياقها وجوها وكل كلمة وردت فيها، فقد راعى البقرة والأعراف والشعراء والإسراء والنساء والزمر وغيرها، بل ربما راعى في الموطن الواحد جميع سور القرآن وجميع آياته من جميع العلائق والاحتمالات.

فانظر الآن أي تعبير هذا الذي بين الدفتين واحكم بنفسك: أيقدر على مثله البشر أو أي مخلوق من مخلوقات الله؟

وهذا غيض من فيض وقطرة من بحر.

ثم نشرع الآن في بيان أمثلة من الحشد الفني.

### ١ قال تعالى في سورة سبأ:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَقِى لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَكُر مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كَتَابِ مُبْيِنِ إِنَّى ﴾.

وقال في سورة يونس:

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا سَكُنَّا عَلَيْكُو شُهُودًا إِذَ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا تَكُونُ فِي النَّمَلَةِ وَلَآ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَآ الْفَيضُونَ فِيهِ وَمَا يَصْفَرَ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَئِ ثَمِينِ ﴿ ﴾ .

لننظر الآن إلى الفروق في التعبير بين الآيتين:

آیــة سبأ آیــة یونس

لا يعزب وما يعزب

عن ربك

مثقال ذرة مثقال ذرة

في السماوات ولا في الأرض في الأرض ولا في السماء

[بتقديم السماوات على الأرض وجمعها][بتقديم الأرض على السماء وإفراد السماء] ولا أصغرُ من ذلك ولا أكبرُ (بالرفع) ولا أصغر من ذلك ولا أكبرَ (بالنصب)

\*\*\*\*

أما النفي بـ (لا) في سبأ فلأن الكلام على الساعة، والساعة استقبال فجاء بـ (لا) الدالة على الاستقبال في النفي. وأما النفي بـ (ما) في يونس فلأن الكلام على الحال، و (ما) مختصة بنفي الحال. فجاء بكل حرف في الموضع الذي يليق به. ألا ترى إلى بدء الآية كيف قال تعالى: (وقال الذين كفروا لا تأتينا

الساعة) فنفى بـ (لا) لما كان الكلام على الساعة ولم يقل: (ما تأتينا) لأن الساعة استقبال؟

وقال في آية سبأ: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ ﴾، وقال في آية يونس: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِكَ ﴾ فجاء بالضمير في سبأ لأنه تقدم ذكر الرب عالم الغيب فيها فأعاد الضمير عليه، فقد قال: ﴿ قُلْ بَكَىٰ وَرَبِّى لَتَأْتِيَنَكُمُ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ ﴾. ولم يتقدم ذكر له في يونس فلذلك ذكره صريحاً.

وأما زيادة (من) في آية يونس وعدم ذكرها في آية سبأ، فلأن سياق كل آية منهما يقتضي ذلك. وذلك أن الكلام في آية يونس على إحاطة علم الله بعلم الغيب وأنه يعلم كل شيء، وبدأ الآية بقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرَءَانِ وَلَا تَعَمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلّا كُنّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدًى ﴾.

وأما في آية (سبأ) فالكلام على الساعة ابتداء، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَنْ السّاعَةُ قُلْ بَكَى وَرَبِّى لَتَأْتِبَنَا السّاعَةُ قُلْ بَكَى وَرَبِّى لَتَأْتِبَنَا السّاعة، أما في آية يونس فالكلام ابتداء على علم الغيب ومقدار علم الله وإحاطته بكل شيء بحيث لا يند عنه شيء، فناسب ذلك زيادة (من) الاستغراقية المؤكدة التي تستغرق كل مذكور.

وأما تقديم السماوات على الأرض في آية سبأ (مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض) فلأن الكلام على الساعة وأمرها يأتي من السماء وهي تبدأ بأهل السماء كما قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ فِي ﴾ [الزمر] وكما قال: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللهَ هَا قَالَ: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللهَ هَا قَالَ: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءً اللهَ هَا اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

في حين قدم الأرض على السماء في آية يونس لأن الكلام على أهل الأرض وذلك أنه قال: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا مُعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا مُحْدَدُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدً ﴿ إِيونس ] فناسب ذلك تقديم الأرض في آية يونس،

وناسب تقديم السماوات على الأرض في آية سبأ(۱). جاء في (الكشاف) في هذه الآية: « فإن قلت: لم قدمت الأرض على السماء بخلاف قوله في سورة سبأ ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴿ عَلِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ]؟

قلت: حق السماء أن تقدم على الأرض، ولكنه لما ذكر شهادته على شؤون أهل الأرض وأحوالهم وأعمالهم ووصل بذلك قوله: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنَّهُ ﴾ لاءم ذلك أن قدم الأرض على السماء »(٢).

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزُ ذُو اَنِنقامِ ۞ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَىٰ يُ فِي اَلاَّرْضِ وَلَا فِي السَّكَمَآءِ ۞ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي اَلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآهُ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ الْمَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞ [آل عمران].

وقوله: ﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُّ وَمَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ﴿ إِبِرَاهِيم ] .

وقوله: ﴿ قُلْ سِيرُوا فِ الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ اللَّشَأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآهٌ وَ إِلَيْهِ تُقَلَّبُوك ﴿ وَمَا أَنشُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ وَلَا العنكبوت].

فإنه لما كان الكلام على أهل الأرض فيما مر من الآيات قدم الأرض على السماء (٣). وأفرد السماء في آية يونس وجمعها في آية سبأ، وقد يبدو ذلك مخالفاً للسياق لأن السماوات أكثر من السماء، والمناسب لاستغراق علم الله بالغيب الجمع. وبأدنى تأمل يتضح أن كل لفظة في مكانها أنسب وأليق.

فقد بينا في موضع سابق أن (السماء) في القرآن تستعمل على معنيين، فهي إما أن تكون واحدة السماوات كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَآةُ ٱلدُّنَّا

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد ١/٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/ ٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر البرهان للكرماني ٢٢٧.

بِمَصَدِيبَ ﴿ ﴾ [المُلُك] وقوله: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونُ ﴿ لَقَالُوٓ الْمَاسُكِرَتُ أَبْصَدُرُنَا بَلْ عَنْ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴿ الحجر].

وإمّا أن تكون لكل ما علاك فتشمل السماوات وغيرها كالسحاب والمطر والجو وغيره. ولا شك أن السماء بهذا المعنى الثاني أعم وأشمل من (السماوات) لأنها تشمل السماوات وغيرها مما علا وارتفع.

وقد وردت في آية يونس بهذا المعنى الشامل العام: ﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِتْمَالًا خَرَةً فِ اللّهَ رَبَّ فِ اللّهَ الله الله الله على سعة علم الله وإحاطته بالغيب واستغراق علمه لكل شيء. فهو أوسع من أن يكون في السماوات السبع وأعم. وناسب ذلك أيضاً ذكر (من) الاستغراقية معها في هذه الآية. وجاء بها مجموعة في آية سبأ لأنه ليس المقام مقام استغراق وإحاطة كما ذكرنا. ثم قال في آية سبأ، ﴿ وَلا آصَّغَرُ مِن ذَلِك وَلا آصَّعَرُ اللّهِ وَاللّهُ بالرفع. وقال في آية يونس: ﴿ وَلا آصَّعَر مِن ذَلِك وَلا آكَبُر إِلا فِي كِنْكِ مُبِينٍ ﴾ بالنصب، فجاء في آية يونس بلا النافية للجنس الدالة على الاستغراق والتأكيد، ليناسب مقام إحاطة علم الله بالغيب واستغراقه لكل شيء، ويناسب الاستغراق الذي جاءت به (من) الاستغراقية والاستغراق الذي أفادته كلمة (السماء)، لأن (لا) النافية للجنس تفيد الاستغراق كما هو معلوم.

وجاء في آية سبأ بـ (لا) النافية التي لا تنص على الاستغراق، وهي أقل توكيداً من (لا) النافية للجنس، لأن المقام لا يقتضيه والسياق ليس عليه، بل ذُكر علم الغيب فيه تبعاً لذكر الساعة كما أوضحنا.

فترى أن كل كلمة بل كل حرف وضع في مكانه اللائق المناسب.

### ٢\_ وإليك مثلاً آخر:

قال تعالى:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَـدْنَا مِن دُونِـهِـ مِن شَيْءٍ نَّحَنُ وَلَا ءَابَـاَؤُنَا وَلَاحَرَّمْنَا مِن دُونِهِـ مِن شَيَّءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَنُهُ الْمُبِـينُ ﷺ [النحل].

#### وقال:

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ اللّهُ مَآ أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِن ثَيَّ وَكَذَاكِ كَا حَلَى اللّهُ مَآ أَشْرَكُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِن ثَيَّ وَكَا لَكَ كَذَبَ اللّهِ مِن عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَّآ إِن تَنْبِعُونَ كَذَبَ اللّهُ الظَّنَ وَإِنّ أَنشُمْ إِلّا تَعْرُصُونَ شَيْ ﴾ [الأنعام].

وانظر الآن إلى الفروق بين التعبيرين:

الأنعام

النحل

ما أشركنا

ما عبدنا

ولا آباؤنا (بدون نحن)

حرمنا من شيء

كذب الذين من قبلهم

ما عبدن

نحن ولا آباؤنا

حرمنا من دونه مِنْ شيء

فعل الذين من قبلهم

\*\*\*\*\*\*

إنّ سياق سورة النحل في الرد على الشرك والنعي على المعبودات الباطلة من دون الله، فالسورة تبدأ بتنزيه الله عن الشرك: ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ كُونَ الله عَن الشرك وتبين أن الذين يُشْرِكُونَ ﴿ وَالنحل الله وتبين أن الذين التخذوهم شركاء ليسوا إلا مخلوقات، مثلهم بل هي أحط منهم فهي لا تعي ولا تشعر ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ لَا يَعْلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُعْلَقُونَ ﴾ أَمُوتُ عَيْرُ أَحْيالًة وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْنَ يُبْعُنُونَ فِي إِلَهُ كُمْ إِللهُ وَحِدُ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُنكِرَةٌ ﴿ وَمَا النحل ] .

وقال: ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْتًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﷺ [النحل]. بينما سياق سورة الأنعام في الكلام على ما زعموه من محرمات الأطعمة، وما يعتقدونه من أمور باطلة في أنصبة الحرث والأنعام، وما افتروه على الله من تحليل وتحريم بغير علم قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ بِللَّهِ مِمَّاذَراً مِنَ ٱلْحَرَّثِ وَٱلْأَنْعَامِ وَصَعِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا لِللَّهِ بِزَعْمِ هِمْ وَهَكَذَا لِللَّهُ رَكَا إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَقَالُواْ هَنذِهِ الْمَنَدُ وَحَرَثُ حِجْرٌ لَا يَطْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاهُ بِرَعْمِهِمْ وَأَنْعَدُ حُرِّمَتَ الْهُورُهَا وَأَنْعَدُ لَا يَنْدُكُونَ السَّمَ اللَّهِ عَلَيْهَا اَفْتِرَآهُ عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ شَفَرُونَ وَعَلَيْهَا اَفْتِرَآهُ عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَعَلَيْهُ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَنذِهِ ٱلْأَنْعَلَمِ خَالِصَةٌ لِلْاَكُورِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَى أَزْوَجِنَا وَإِن يَكُن وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَنذِهِ ٱلْأَنْعَلَمِ خَالِصَةً لِلْاَحْدِيمَ وَصَفَهُم إِنّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ اللهُ الْانعام].

﴿ ثَمَنِيَةَ أَزُوجٌ مِنَ الصَّأَنِ اثْنَيْ وَمِنَ الْمَعْ الْنَدَيْنُ قُلْ ءَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنكَيْنِ الْمَالَّهُ الْمُنْيَةِ قُلْ ءَالْمُ الْمُنْيَةِ الْمَامُ الْأُنكَيْنِ نَيْفُونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبِيلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَيْلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَيْرِ الْمَا الشَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنشَيْنِ أَمَّا الشَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنشَيْنِ أَمْ اللَّهُ مِكْدَاءً إِذْ وَصَلَّمُ اللَّهُ بِهِهُذَا فَمَنْ أَظْلُومِينَ الْفَرَى عَلَى اللّهِ حَكَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ الظَّلِيمِينَ ﴿ قَلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحْمَمُ اللّهُ لِمُعْمِ اللّهِ بِعِنْ عِلْمُ اللّهُ بِعِنْ الْفَوْمِ الْفَوْمَ الظَّلْلِمِينَ فَي قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحْمَلًا عَلَى اللّهِ بِعِنْ وَلَا عَلْمُ اللّهُ الْمُعَلِّ وَمِنَ الْمُعْمُ اللّهُ الْمُعْمَلِكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهِ بِهِ عَلَيْهِ اللّهِ بِيدً فَمَنِ اصْطُلَرَ عَيْرَبُوا عَلْمُ وَلَا الْمُعْرِمِينَ الْمُعْرِمِينَ الْمُولُولُ اللّهُ مِعْلَى اللّهِ مِعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِمُ شُعُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فلما كان السياق في آيات النحل على الشرك في العبادات وعبادة غير الله ونحو ذلك مما يتعلق بالعبادة قال: (ما عبدنا من دونه).

ومما حسن ذلك أيضاً قوله تعالى بعد الآية: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ وَكُلِّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنْ الْمُعَانِينَ وَاللَّاعُونَ ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

فناسب ذلك ذكر العبادة.

ولما كان السياق في الأنعام على الشرك في التحليل والتحريم، ولاسيما في الأطعمة وليس المقصود بالشرك هنا الشرك الخاص بعبادة غير الله لم يصرح بالعبادة. ألا ترى إلى قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَلَا تَأْكُولُوا مِنَّا لَمْ يُذَكِّرُ السَّهُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّا لُوسُتُ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِدُ لُوكُمْ وَإِنَّ الطَّعْتُمُوهُمْ إِلَىٰ الْوَلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِدُ لُوكُمْ وَإِنَّ الطَّعْتُمُوهُمْ إِلَىٰ الْوَلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِدُ لُوكُمْ وَإِنَّ الطَّعْتُمُوهُمْ إِلَىٰ الشَيْرِكُونَ اللهِ الله المنام].

فسماهم مشركين لإطاعتهم أولياء الشيطان.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن لفظ (الشرك) وما تفرع عنه تردد في الأنعام أكثر مما في النحل. ولفظ العبادة تردد في النحل أكثر مما في الأنعام، فقد تردد لفظ (الشرك) ومشتقاته ثمانياً وعشرين مرة في الأنعام، وتردد في النحل تسع مرات، وترددت العبادة في النحل أربع مرات، وفي الأنعام مرتين، فوضع لفظ العبادة في النحل والشرك في الأنعام جاعلاً كل لفظ في المكان الذي هو أليق به.

ولما كان السياق في النحل في العبادة والتوحيد وهي أهم من الأطعمة، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِجْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ [الذاريات] زاد (نحن) توكيداً.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إن الكلام في النحل موجه إلى المخاطبين أكثر مما في الأنعام، لذا كان من المناسب زيادة (نحن) في النحل دون الأنعام لأنه جواب منهم.

وقد تردد ذكر من هم دون الله من المعبودات في النحل أكثر مما في الأنعام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النحل].

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخَلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ ۚ فَيَكَا لَذَا زاد: (من دونه) فيها.

هذا علاوة على أن ذكر (من دونه) بعد قوله: (ما عبدنا) يقتضيه المعنى، بخلاف (ما أشركنا) وذلك أنه لو قال: (لو شاء الله ما عبدنا) لم يكن المعنى

مستقيماً. وكذلك لو قال: (لو شاء الله ما عبدنا من شيء). فانه لم ينع عليهم أصل العبادة فان العبادة مطلوبة، ولكن نعى عليهم عبادة غير الله. فلو قال: (لو شاء الله ما عبدنا) لكانت العبادة مرفوضة أصلاً، ولو قال: (ما عبدنا من شيء) لكان الله سبحانه يدخل في جملة المعبودات المرفوضة، وسيكون المعنى أنه لا شيء يصلح للعبادة حتى الله سبحانه. ولذا كان لا بد من ذكر (من دونه من شيء) ليصح المعنى المراد.

وأما قوله: (لو شاء الله ما أشركنا) فإنه واضح القصد تام المعنى، فإن مفهوم الشرك واضح معلوم وهو مذموم بكل صوره وأشكاله. فقوله: (ما أشركنا) معناه: ما أشركنا مع الله أحداً. ولا يقتضي هذا التعبير زيادة شيء لتوضيحه.

جاء في (درة التنزيل) في ذكر (من دونه شيء) بعد قوله: (ما عبدنا) دون (ما أشركنا). «قوله: (ما أشركنا) مُستغن عن ذكر المفعول به وإنْ كان في الأصل متعدياً لقوله: (أن تشركوا به شيئاً) وإنما لم يحتج إلى ذكر المفعول به كما احتاج إليه(عبدنا) لأن الإشراك يدل على إثبات شريك لا يجوز إثباته. والعبادة لا تدل على إثبات معبود لا يجوز إثباته، لأنها تدل على معبود هو مثبت لا يصح نفيه.

فقوله: (ما عبدنا) غير مستنكر أن يعبدوا، وإنما المستنكر أن يعبدوا غير الله شيئاً فكان تمام المعنى بذكر قوله: (من دونه من شيء). وكذلك: (ولا حرمنا من دونه من شيء) لا بد من (حرمنا) من قوله: (من دونه من شيء). ولم يحتج إليه بعد قولنا: (ما أشركنا) لأن الإشراك دال على أن صاحبه يحرم شيئاً من دون الله، ولا يدل (عبدنا) على ذلك. فوفى اللفظان في سورة النحل حقهما من التمام»(۱).

وقال في (الأنعام): ﴿كَذَاكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ وفي النحل: ﴿ كَذَالِكَ فَعَلَ النَّالِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ وفي النحل: ﴿ كَذَالِكَ فَعَلَ النَّالِينَ مِن قَبْلِهِمْ وكذبهم على الله فقد قال عنهم أنهم: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَهِ مِمَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْكَرْثُ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيبًا

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ١٣٣\_١٣٤.

وقد ذكر من كذبهم الشيء الكثير ـ انظر الآية ١٣٩.

وقد قالوا: إن الله حرم ثمانية أزواج من الأنعام فقال لهم: ﴿ قُلْ مَ ٓ الذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنكَيْنِ أَمَّا اللهُ حرم ثمانية أزحامُ الأُنكَيْنِ نَبِعُونِ بِعِلْمِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَمِنَ الْإِبِلِ اَثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنَ قُلْ مَ ٓ الذّكريْنِ حَرَّمَ أَمِ الأَنشَيْنِ أَمَّا الله تَمكَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ اللهُ يَهْذَأُ فَمَنَ أَظْلَمُ مِمّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ الْأُنشَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شُهَداءً إِذْ وَصَدِكُمُ الله بِهنذا فَمَنْ أَظْلَمُ مِمّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذَبُ اللهُ يَهْذِي لَلهُ النّاسَ بِغَيْرِ عِلْمَ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهُ ال

أما السياق في النحل فيقتضي لفظ (فعل) دون (كذب) وذلك أن الآية وقعت في سياق الفعل والعمل دون سياق الافتراء والتكذيب، فقد قال قبلها: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُمُ الدَّخُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالَ : ﴿ كَنَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَاكِن كُنَّا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَقَالَ : ﴿ كَنَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ وَقَالَ : ﴿ كَنَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَاكِن كَانُونُ اللَّهُ مَن قَبْلهم وَذَكُم ظلمهم لأنفسهم. والظلم فعل.

وقال: ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزِهُونَ ۞﴾ فذكر عملهم واستهزاءهم وهذا كله فعل ثم جاء بالأية بعدها.

فأنت ترى أن (الفعل) هو المناسب لسياق النحل، وأن التكذيب هو المناسب لسياق الأنعام.

هذا علاوة على تردد (الكذب) في الأنعام أكثر مما في النحل. فقد تردد ذكر الكذب في الأنعام إحدى وعشرين مرة، في حين تردد في النحل عشر مرات فكان ذكر (كذب) أليق في الأنعام.

وتردد (الفعل) في النحل أكثر مما في الأنعام فقد تردد فيها أربع مرات، وفي الأنعام ثلاث مرات فكان لفظ (فعل) أليق في النحل. وهكذا وضع كل لفظة في المكان الذي هو أليق بها. ثم إن خاتمة كل آية أليق بها من صاحبتها. فقد ختم آية الكذب والافتراء والقول على الله بغير علم بقوبه: ﴿ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُحْرِجُوهُ لَنَا ۖ إِن تَنْبِعُونَ إِلَا الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَا تَغْرُصُونَ شِي ﴾ [الأنعام]. فإذا لم يكن عندهم علم لم يكونوا إلا ظانين متخرصين.

وختم آية التبليغ الواقعة في سياق التبليغ بقوله: ﴿ فَهَلَ عَلَى الرَّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَكُ الْمُسِينُ ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِى كُلِ أُمْتَةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا ٱللّهَ وَاجْتَىٰ نِبُوا الطَّاعُوتُ ﴿ ﴾.

٣ - وإليك مثلاً آخر وهو قوله تعالى في سورة التوبة:

﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوَلَكُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ۞﴾.

وقوله في هذه السورة أيضاً:

﴿ وَلَا نُعْجِبُكَ أَمُواَ لُمُمْ وَأَوْلَدُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَاللَّهُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

والآن انظر إلى الفروق التعبيرية بين الآيتين:

الآية ٥٥

الآية ٥٥

أموالهم وأولادهم (بدون لا)

أموالهم ولا أولادهم ليعذبهم

أن يعذبهم

في الحياة الدنيا

في الدنيا

وسبب ذلك والله أعلم أن السياق في الآية الأولى ذات الرقم ٥٥ يختلف عن السياق في الآية الثانية.

إن الآية الأولى في سياق إنفاق الأموال والخطاب للمنافقين. قال تعالى: ﴿ قُلْ آَنفِقُواْ طَوَعًا أَوْ كَرَهًا لَن يُنَقَبَّلَ مِنكُمٌّ إِنَّكُمْ كُنتُمْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن

تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ كَانِهُمْ كَفُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَاكَ وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ ۚ . . . الآية ﴾ .

وبعدها: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنَّ أَعْظُوا مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَّمْ يُعْطَوَا مِنْهَا إِذَا هُمَّ يَسْخَطُونَ ﴾ .

وبعدها: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَلَّفَةِ فُلُو بُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنرِمِينَ ﴿ ﴾ .

فالسياق في إنفاق الأموال والكلام على المنافقين وأموالهم، ثم وجه الخطاب إلى الرسول قائلاً: ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَاۤ أَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا ﴾ فزاد (لا) النافية توكيداً ﴿ فَلا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلآ أَوْلَكُهُمْ ۚ ﴾ وزاد اللام في (ليعذبهم) لزيادة الاختصاص وتوكيده

في حين أن السياق مختلف في الآية الأخرى. قال تعالى: ﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَىٰ طَآبِفَةِ مِنْهُمْ فَاسْتَقَدُنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَغْرُجُواْ مَعِى أَبَدًا وَلَن نُقَيْلُواْ مَعِى عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِاللَّهُ عُودِ أَوَّلَ مَرَةٍ فَاقَعُدُواْ مَعَ الْخَيْلِفِينَ ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلاَ نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَاتَ أَبَدًا وَلاَ نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَاتَ أَبِدًا وَلاَ نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَاللَّهُ أَن يُعَدِّرُهُ إِنَّالُهُ أَن يُعَدِّمُ مَا لَا لَهُ مَنْ اللهُ أَن يُعَذِّبُهُم كَانَوُا وَهُمْ فَاسِقُونَ فَي وَلا تُعَجِبُكَ أَمُوا هُمُّ مَا وَلَكُوهُمْ إِنِّكُمْ مَا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُعَذِّبُهُم عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

فسياق الآيات الأولى في إنفاق الأموال، فأكد ذلك بزيادة (لا) واللام. ولما اختلف السياق في الآيات الأخرى خالف في التعبير فلم يذكر (لا) ولا اللام، لأن المقام لا يقتضى التوكيد هنا.

ولما طال الكلام على الإنفاق والأموال في الآيات الأولى، زاد الكلام في هذه الآية دون الأخرى فقد زاد (لا) و (اللام) و (الحياة). ولما كان المال عصب الحياة كما يقال ومظنة الوصول إلى الرفاهية والسعادة زاد كلمة (الحياة) ههنا، بخلاف الآية الأخرى فإنها في سياق الجهاد والقتال. والقتال والجهاد مظنة القتل وفقد الحياة، ولذا لم يأت بالحياة في سياق الجهاد، بخلاف سياق المال، لأن الحرب سبيل فقد الحياة بخلاف المال والله أعلم.

﴿ إِنَّ هَاذِهِ الْمَتُكُمُّمُ أُمَّلَةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم

وقوله

الأنبياء

﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَلِمِدَةً وَآنَا رَبُّكُمْ فَالَقُونِ ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَكَيْهُمْ فَرَحُونَ ﴾ [المؤمنون].

المؤمنو ن

وانظر الآن إلى الفروق بين التعبيرين:

فاعبدون فاتقون

وتقطعوا فتقطعوا

زبرأ .

كل إلينا راجعون كل حزب بما لديهم فرحون

\* \* \*

أما قوله تعالى في سورة الأنبياء: (فاعبدون) وفي سورة المؤمنون: (فاتقون) فإن كل سياق يقتضي ذلك من أكثر من وجه.

فإن آية المؤمنين جاءت في عقب ذكر عقوبات طوائف كثيرة من الأمم ممن عصوا الرسل وإهلاكهم وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَامَا ۚ فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ السَّالِمِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ عُمُنَاهُمْ أَعُلَاهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ أَعَادِيثَ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَعَادِيثَ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَوَلَّهُ :

ويستمر التحذير والتهديد بعد هذه الآية وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ فَهُ وَقُولُهُ : ﴿ حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ عَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ وَقُولُهُ : ﴿ حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَقُولُهُ : ﴿ حَتَّى إِذَا فَانْتُ تَرَى أَنَ التَحذير والتهديد اكتنف هذه الآية اكتنافاً ، بل إن جو السورة مشحون بالتحذير والتهديد.

وأما آية الأنبياء فإنها جاءت بعد ما يدل على الإحسان والتفضل واللطف التام كما في قصة أيوب وزكريا ومريم.

فناسب أن يوضع لفظ: (فاتقون) في آية (المؤمنون) لما فيه من التحذير والتخويف المناسب للعقوبات والإهلاك، ولفظ: (فاعبدون) في آية (الأنبياء) بعد ذكر الإحسان واللطف «فناسب الأمر بالعبادة لمن هذه صفته»(١).

ثم انظر من ناحية أخرى إلى خاتمة السورتين، فقد ختم سورة الأنبياء فيمن سبقت لهم الحسنى وختم لهم بالسعادة، وختم سورة المؤمنين فيمن كان من أصحاب البحيم.

فناسب من هذا الوجه أن تختم آية المؤمنين بالأمر بالاتقاء ليتقوا عذاب النار ويحذروا هذا المصير الوبيل، كما ناسب أن تختم آية الأنبياء بالأمر بالعبادة لينالوا هذه السعادة ويحظوا بهذا الإحسان والفضل الكبير. وهذا كما ترى مناسب لما تقدم كلاً من الآيتين من عقوبات وتحذير في سورة (المؤمنون) ولطف وتفضل في سورة (الأنبياء).

ثم انظر من الناحية التعبيرية، فإن لفظ الاتقاء والتقوى ومشتقاتها لم ترد في سورة الأنبياء البتة لأن السياق لا يقتضيها، بخلاف سورة (المؤمنون) فإنه ورد في فيها ذلك أربع مرات وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُرُ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ أَفَلا نَنْقُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَقَدْ الرّسَلْنَا فِيمٍ مَسُولاً مِنْهُمُ أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُر مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ أَفَلا نَنْقُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ أَفَلا لَنَقُونَ اللّهِ مَا لَكُم مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ أَفَلا نَنْقُونَ ﴿ وقولُه : ﴿ أَفَلا لَنَقُونَ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ مَا لَكُم مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ أَفَلا نَنْقُونَ ﴾ وقوله : ﴿ أَفَلا لَنْقُونَ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ مَا لَكُم مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ وَاللّه اللّهُ مَا لَكُم مِنْ اللّهُ مَا لَكُم مِنْ اللّهُ مَا لَكُم مِنْ اللّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللّهُ عَيْرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ لَا لَقُولُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللّهُ

وأما لفظ العبادة ومشتقاتها فقد وردت في سورة الأنبياء ثماني مرات<sup>(۲)</sup>، ووردت في سورة (المؤمنون) مرتين فقط<sup>(۳)</sup>.

فيكون على هذا الأمر بالتقوى في آية (المؤمنون) في موطنه ومعدنه، والأمر بالعبادة في آية الأنبياء كذلك.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ٢/٤٠٩، روح المعاني ١٨/٤١، ملاك التأويل ٢/٨٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات ١٩، ٢٥، ٥٣، ٧٣، ٨٤، ٩٢، ٩٨، ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الآيتين ٣٢، ٤٧.

فناسب من كل وجه الأمر بالعيادة في آية الأنبياء والأمر بالاتقاء في آية (المؤمنون).

وأما قوله في الأنبياء: (وتقطعوا) بالواو، وفي سورة (المؤمنون): (فتقطعوا) بالفاء فيقتضي كل سياق ما ورد فيه. فقد جاء في آية (المؤمنون) بالفاء للدلالة على أن التقطّع والافتراق وقع في عقب الأمر بالتقوى، وذلك مبالغة في عدم قبولهم وفي نفارهم عن توحيد الله وعبادته، مما يدل على شدة كفرهم وعنادهم، جاء في (روح المعاني): «والفاء لترتيب عصيانهم على الأمر لزيادة تقبيح حالهم»(۱).

وجاء في الأنبياء بالواو مما يحتمل تأخر تقطعهم عن الأمر بالعبادة (٢) لأن الواو لمطلق الجمع وليست كالفاء التي تفيد التعقيب والترتيب. فنص على الأولين بأنهم افترقوا وأنكروا في عقب أمرهم بالتقوى، ولم ينص على هؤلاء بذلك. فورود الفاء في سياق آية (المؤمنون) أنسب لما فيه من عقوبات وإهلاك وتحذير، وورود الواو في سياق آية الأنبياء أنسب.

وقال في آية (المؤمنون): (زُبُّراً) توكيداً للتفرق الذي حصل، ومعنى زُبُّر: فِرَق جمع فرقة (٣). وهذا التوكيد هو المناسب لهؤلاء الأقوام المبالغين في العناد والكفر، بخلاف آية الأنبياء.

وقال في آية (المؤمنون): ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ وهو المناسب لقوله (زبراً) والزبر: هي الجماعات والأحزاب والفرق كما ذكرنا، فلما أكد التفرق ناسب ذكر الأحزاب لذلك.

وقال في ختام آية الأنبياء: ﴿ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴾ وذلك لقوله بعد هذه الآية: ﴿ وَكَرَمُّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهُمَ أَنَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ وعلاوة على ذلك تردد

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ۱۸/ ٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ٦/٤٠٩، ملاك التأويل ٢/٧١٠-٧١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر روح المعاني ١٨/ ٤١.

الرجوع ومشتقاته في هذه السورة ست مرات، في حين لم يرد في سورة (المؤمنون) إلا ثلاث مرات.

فناسب كل تعبير السياق الذي ورد فيه أحسن مناسبة ولاءمه أتم ملاءمة.

٥ - ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ كُلَّمَا أَرَادُوٓا أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا مِنْ غَيِّر أَعِيدُواْ فِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ١٤٠٠ [الحج].

وقوله:

﴿ كُلَّمَا ۚ أَرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَذِى كُنتُم بِهِـ ثَكَيِّبُونَ ﴾[السجدة].

ولننظر إلى الفروق التعبيرية بين الآيتين.

| الحج        | السجده              |
|-------------|---------------------|
| من غمِّ     |                     |
| <u> </u>    | وقيل لهم            |
| عذاب الحريق | عذاب النار          |
| -<br>-      | الذي كنتم به تكذبون |
|             | * * *               |

أما زيادة قوله (من غمّ) في آية الحج فهو المناسب، وذلك أنه ذكر الجزاء مفصلاً في سياق الحج بالنسبة للمؤمنين والكافرين. وقال تعالى: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ اَخْتَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُّ فَالَّذِينَ كَفُرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ فَي يُصْهَوُرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ فَي وَلَمُم مَقلِعِمُ مِنْ حَدِيدٍ فَي كُلَّمَ أَرَادُواْ أَن يَعْمِمُ فَي يُصْهَورُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ فَي وَلَمُم مَقلِعِمُ مِنْ حَدِيدٍ فَي كُلَّمَ أَرَادُواْ أَن يَعْمِمُ اللهَ يَعْمَلُواْ وَعَمِلُواْ يَعْمِلُواْ وَعَمِلُواْ مَعْمِلُوا وَعَمِلُواْ مِنْ السَاوِرَ مِن ذَهِبٍ وَلُوَلُوا لَلْ مِن اللهَ يَعْمِلُوا الْمَعْمِدِ فَي وَلِي اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ مَن أَلْمَالُونِ مِن فَقِي وَلُولُوا اللهَ مِن اللهَ اللهُ اللهِ مِن اللهُ اللهُ اللهِ مِن اللهُ اللهِ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهِ اللهُ الله

أما في سورة السجدة فقد وقع ذكر الجزاء موجزاً بالنسبة إلى الطرفين: قال تعالى: ﴿ أَمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّكِلِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأْوَىٰ نُزُلًا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ فَيَ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأْوَدَهُمُ النَّارُ كُلُمَا أَرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ اللَّهِ فَسَقُواْ فَمَأُودَهُمُ النَّارِ كُنتُم بِهِ عَنَكَدِّبُونَ فَي اللَّهِ مَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّ

فناسب قوله: (من غمًّ) ذكر التفصيل الوارد في سورة الحج دون السجدة (١)، ثم إنّ العذاب المذكور في آيات الحج أشد مما ورد في السجدة، والعذاب الشديد مدعاة إلى الغمِّ كما لا يخفى فناسب ذكر الغمِّ لذلك.

وأما ذكر: (وقيل لهم) في آية السجدة دون آية الحج، فقد يظن ظان أنه كان ينبغي ذكر هذه العبارة في آية الحج دون آية السجدة، لما في آيات الحج من تفصيل، وفي آية السجدة من إيجاز، ولكن بأدنى تأمل يتضح أنها وقعت في المكان المناسب لها تماماً وأن المقام يقتضيها من أكثر من وجه. ذلك أن مشهد العذاب في آيات السجدة مشهد غائب مخبر عنه وأن التعبير فيها بني على الغيبة. والسياق في كل من المواطنين يوضح هذا الأمر أبين توضيح. قال تعالى في سورة الحج: ﴿ هَلَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّمٍ فَالَّذِينَ كَفُرُواْ قُطِّعَتَ هَمُّمْ ثِيابُ في سورة الحج: ﴿ هَلَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّمٍ فَالَّذِينَ كَفُرُواْ قُطِّعَتَ هَمُّمْ ثِيابُ فِي سورة الحج: ﴿ هَلَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّمٍ فَالَّذِينَ كَفُرُواْ قُطِّعَتَ هَمُّمْ ثِيابُ في سورة الحج: ﴿ هَا هَلَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّمٍ فَالَّذِينَ كَفُرُواْ قُطِّعَتَ هَمُّمْ ثِيابُ

فقد بدأ المشهد بقوله: ﴿ ﴿ هَنَانِ خَصَمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِم ﴾ فأشار إلى هذين الخصمين باسم الإشارة الدال على المشاهدة والحضور والقرب. فناسب ذلك عدم ذكر: (وقيل لهم) الدال على الغيبة.

وأما في السجدة فالمشهد غائب كما ذكرت، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا أَوَالِهُمُ النَّالَّ كُلَّمَا أَرَادُوٓ أَأَن يَخْرُجُواْ مِنْهَا أَعُيدُواْ فِيها ﴿ ﴾.

فناسب ذلك أن يقال: (وقيل لهم) بخلاف آية الحج.

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ٢/٧١٧-٧١٨.

هذا من ناحية ومن ناحية أخرى: إن القول ومشتقاته تردد في سورة السجدة أكثر مما تردد في سورة الحج، فقد ورد في سورة السجدة سبع مرات، وورد في سورة الحج ست مرات، مع أن سورة الحج أطول من سورة السجدة بكثير، فإن آيات سورة الحج تبلغ ثمانياً وسبعين آية، في حين تبلغ آيات سورة السجدة ثلاثين آية.

فناسب من هذا الوجه أيضاً أن يذكر القول في السجدة دون الحج.

وأما قوله في آية الحج: ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾. وقوله في آية السجدة: ﴿ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ فإن كلا تعبير مناسب لموطنه الذي ورد فيه. فإن آية الحج قيلت في الكافرين. قال تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمُّمْ ثِيَابٌ مِّن نَّالِرِ...﴾.

وآية السجدة قيلت في الفاسقين، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا وَكُهُمُ النَّارُ ﴾. والفسق قد يطلق على ما دون الكفر وقد يطلق على الكفر، فلما صرح بالكفر في سورة الحج كان ذكر العذاب أشد فقال: ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾. والحريق هو النار البالغة في الإحراق (١). فذكر أن للفاسقين النار وللكافر النار البالغة في الإحراق. وهذا يناسب من ناحية أحرى ذكر الغم في آية الحج دون السجدة.

فناسب كل صنف عذابه الذي ذكر معه.

وأما ذكره في آية السجدة التكذيب بعذاب النار وهو قوله: ﴿عَذَابَ ٱلنَّارِ النَّذِى كُنتُم بِهِ عَثَكَرُبُوك ﴾ ولم يقل مثل ذلك في آية الحج، فذلك لأن آية السجدة في الفاسقين، والفسق قد يقال لما دون الكفر، فَبَيَّنَ أن هذا الصنف هم من الكفرة المكذبين بالوعيد لئلا يظن ظان أنهم من عصاة المؤمنين. وأما في سورة الحج فقد أفصح بكفرهم فلا حاجة لذاك. جاء في (ملاك التأويل): «أن آية السجدة لما قيل فيها: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا ﴾ والفسق: الخروج، وقد يكون إلى معصية دون الكفر، ويكون إلى الكفر وهو المراد هنا، فأعقبت الآية بما يرفع

<sup>(</sup>١) روح المعاني ١٢٢/١٧.

أما آية الحج فتقدم قبلُ ذكرُ الإفصاح بكفرهم في قوله: ﴿ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ فلم يحتج إلى التعريف الوارد في سورة السجدة، فجاء كل على ما يجب ويناسب (١) فأنت ترى أن كل لفظ إنما وضع في مكانه الذي هو أليق به.

٦ - ونحو ذلك قوله تعالى في سورة الأنعام.

﴿ هَ قُلْ تَعَالُوَا أَتَّلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْتَ أَلَا تُشْرِكُواْ بِدِ شَيْئًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا الْوَلَا تَقْدُلُوَا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَتِ نَّعَنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّنَا هُمَّ وَلَا تَقْدَرُوا الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ وَلَا تَقْدُلُوا أَلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْدُلُوا النَّفَسُ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِ ذَالِكُمُ وَصَدَكُم بِدِ لَعَلَكُمُ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا نَقْدُوا اللَّيْتِيمِ إِلَّا بِالْتِي هِي أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغُ أَشُدًا أَشُدَا أَلْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ فَقَلُونَ فَيْ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَا بِالْتِي هِي أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغُ أَشُدًا أَشُدَا أَلَا يَكُولُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبُنَ وَبِعَهْدِ اللّهِ أَوْفُوا الْحَيْمُ وَمَنْكُم بِدِ لَعَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴿ ﴾.

## وقوله في سورة الإسراء:

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢/٧١٨.

سَبِيلًا ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن قُبِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيتِهِ مسُلطَنَا فَلَا يَسْبِيلًا ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْمِيتِهِ إِلَّا بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ اَشُدَّةً فَي مُسْبِيلًا ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْمِيتِهِ إِلَّا بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ اَشُدَّةً وَالْوَقُواْ الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمُ ذَلِكَ خَيْرُ وَالْوَقُواْ الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمُ ذَلِكَ خَيْرُ وَالْمُولَا ﴿ وَلَا يَقُولُوا مَن اللَّهُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ الْوَلْتِيكَ كَانَ عَنْهُ وَالْمَسَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ الْوَلْتِيكَ كَانَ عَنْهُ وَالْمُولِا ﴿ وَالْمَالُولُ اللَّهُ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَعًا إِنّاكَ لَن تَغْرِقَ الْاَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ لَلْجِالُ طُولًا ﴿ وَ الْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ

\* \* \*

هاتان الموعظتان متشابهتان تقريباً إلا في الإيجاز أو التفصيل. فقد بنيت آيات الأنعام على الاختصار والإيجاز، وبنيت آيات الإسراء على التوضيح والتفصيل.

إن الأمور المشتركة التي تشتمل عليها كلتا هاتين المجموعتين من الآيات هي:

- ١ النهي عن الإشراك بالله.
- ٢ الأمر بالإحسان إلى الوالدين.
- ٣ النهي عن قتل الأولاد بسبب الفقر.
  - ٤ النهي عن الاقتراب من الفاحشة.
    - ٥ النهي عن قتل النفس.
    - ٦ النهي عن التصرف بمال اليتيم.
      - ٧ الأمر بإيفاء الكيل والميزان.
        - ٨ الأمر بالإيفاء بالعهد.

إن هذه الآيات وردت في السورتين على نسق واحد مع اختلاف يسير بينهما. وإليك طرفاً من هذا الاختلاف.

١ - قال في الأنعام: ﴿ وَلَا تَقَنُّلُوا أَوْلَنَدَكُم مِنْ إِمْلَتِي ﴾ وقال في الإسراء:
 ﴿ خَشْيَةَ إِمْلَةٍ ﴾ .

- ٢ قدّم ضمير الآباء على الأبناء في الأنعام: ﴿ غَنْ نُرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴾، وقدّم ضمير الأبناء في الاسراء ﴿ غَنُ نُرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾.
- ٣ نهى عن الفواحش عموماً في الأنعام فقال: ﴿ وَلَا تَقْدَرُبُوا ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَلَهَـرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾. ونهى عن الزنى خاصة في الإسراء فقال: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةُ وَسَاءً سَبِيلًا ﴾.
- ٤ قدّم الإيفاء بالكيل والميزان على الوفاء بالعهد في الأنعام. وقدّم الوفاء
   بالعهد عليهما في الإسراء.
- وأد الأمر بقول العدل في الأنعام فقال: ﴿ وَإِذَا قُلْتُ مُ فَاعْدِلُوا ﴾. ولم يذكر
   ذلك في الإسراء. وزاد في الإسراء إيتاء ذوي القربي والنهي عن التقتير.
- آ حقر الجار والمجرور على فعل الإيفاء في الأنعام فقال: ﴿ وَبِعَهَـدِ ٱللّهِ اللّهِ وَأَوْفُواْ
   أَوْفُواْ
   بَالْعَهَدِّ
   بِالْعَهَدِّ
- ٧ زاد عبارة ﴿ إِذَا كِلْتُمْ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكِيْلَ ﴾ في الإسراء، ولم يذكر ذلك في الأنعام.

هذه أهم الاختلافات بين الآيتين في السورتين علاوة على الاختلاف في التفصيل أو الإجمال كما ذكرنا. وسنبين أسباب هذه الاختلافات بصورة موجزة.

١ - قال في الأنعام: ﴿ ﴿ قُلَ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشَرِّوُا بِهِـ 
 شَكَيْئًا ﴾ فنهى عن الشرك.

وقال في الإسراء: ﴿ لَا بَحَمَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَحَذُولًا ﴾ فنهى عن الشرك، ثم قال: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ فأمر بتخصيص الله بالعبادة. ففصل في الإسراء ما لم يفصل في الأنعام، وذلك متناسب مع سياق كل منهما من حيث التفصيل أو الإيجاز.

٢ - قال في الإسراء والأنعام بعد النهي عن الشرك بالله: ﴿ وَبِأَلْوَلِدَيْنِ إِحْسَدَنّاً ﴾
 وذلك لعظم منزلة الإحسان إلى الأبوين عند الله.

ولما قال في الأنعام: ﴿ فَقُلُ تَعَالُواْ أَتَلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ كَانُ المظنون أن يقول: (ولا تسيئوا إلى الوالدين) لأنه بسبيل ذكر المحرمات، والإساءة إلى الوالدين من المحرمات، إلا أنه عدل عن ذلك إلى قوله: ﴿ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ لأن عدم الإساءة لا يفي بحق الوالدين. فالمطلوب هو الإحسان إليهما وليس عدم الإساءة إليهما. ولو قال: (ولا تسيئوا إليهما) لفهم من ذلك أن عدم الإساءة كافي بحقهما والإحسان تفضل منك عليهما. جاء في تفسير البيضاوي في قوله: ﴿ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ «أي: وأحسنوا بهما إحسانا وضعه موضع النهي عن الإساءة إليهما للمبالغة وللدلالة على أن ترك الإساءة في شانهما غير كاف بخلاف غيرهما (١).

وقد زاد على ذلك في سورة الإسراء فتبسط في ذكر إحسان معاملتهما وعدم الإساءة إليهما فقال: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ اللَّهِكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَافَلَا تَقُل لَمُّكُمَا أُفِّ وَلَا لَاساءة إليهما فقال: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ اللَّهِكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُكَا أُفِّ وَلَا نَجَمُهُمَا كَمَا لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَا يَحْمَهُ وَقُل رَّبِ الرَّحَمَّهُمَا كَمَا وَقُل لَيْ مِن الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ الرَّحَمَّةُ مَا كَمَا وَبَيْنِ فَي اللَّهُ عِيرًا اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

وهو المناسب لسياق التفصيل فيها بخلاف سياق آيات الأنعام المبنيّ على الإيجاز والاختصار.

٣ - قال في الأنعام: ﴿ وَلَا نَقْنُلُوٓا أَوْلَكَ كُمْ مِنْ إِمْلَتِيۡ خَنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّـا هُمُّ ﴾.
 وقال في الإسراء: ﴿ وَلِا نَقْنُلُوٓا أَوْلَكَ لَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَتِيۡ خَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ

قدّم في الأنعام رزق الآباء على الأبناء فقال: ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّا هُمْ ﴾ وقدّم في الإسراء رزق الأبناء على الآباء فقال: ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيّا كُمْ ﴾ وذلك لأنهم في الأنعام يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم ﴿ مِنْ إِمّلَتِ ﴾ فهم محتاجون إلى الرزق العاجل للقيام بتكلفة الأبناء. وأما في الإسراء فهم يقتلون أبناءهم خشية الفقر في المستقبل لا أنهم مفتقرون في الحال، ولذلك قدّم رزق الأبناء على الآباء لإخبارهم أن رزقهم معهم وأنهم لا يشاركونهم في رزقهم. فآية الأنعام في الفقراء، وآية الإسراء في الموسرين. جاء في (البحر المحيط) أن قوله:

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل ١٩٦.

﴿ مِنْ إِمْلَقِ ﴾ ظاهره «حصول الإملاق للوالد لا تَوقَّعه وخشيته، وإن كان واجداً للمال فبدأ أولاً بقوله: ﴿ نَحَنُ نَرْزُقُكُمْ ﴾ خطاباً للآباء وتبشيراً لهم بزوال الإملاق وإحالة الرزق على الخلاق الرازق ثم عطف عليهم الأولاد.

وأما في الإسراء فظاهر التركيب أنهم موسرون، وأن قتلهم إياهم إنما هو لتوقع حصول الإملاق والخشية منه، فبدىء فيه بقوله: ﴿ فَمَّنُ نَرُزُقُهُمْ ﴾ إخباراً بتكفله تعالى برزقهم، فلستم أنتم رازقيهم، وعطف عليهم الآباء، وصارت الآيتان مفيدتين معنيين:

أحدهما: أن الآباء نهوا عن قتل الأولاد مع وجود إملاقهم.

والآخر: أنهم نهوا عن قتلهم وإن كانوا موسرين لتوقع الإملاق وخشيته»(١). وقد سبق أن ذكرنا ذلك في موطن سابق.

ثم إنه وضع كل آية في سياقها المناسب فقد وضع قوله: ﴿ وَلَا نَقْنُلُواْ أَوْلَدَكُمُ خَشْيَةَ إِمَلَتَ ﴾ في سياق الموسرين في آيات الإسراء فقد قال قبلها: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ ، والمأمور بإعطاء حقوق هؤلاء هم الأغنياء الموسرون لا الفقراء. ثم قال ﴿ وَلَا نُبُرِّزُ تَبَّذِيرًا ﴾ والمأمور بعدم التبذير هو الموسر في الأكثر ، لأن الفقير ليس عنده شيء في الغالب فيبذره.

ثم قال: ﴿ وَلَا بَحَعَلَ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾ وهذا يقال لمن كان عنده مال ولا يقال للفقير المعدم، فإن الفقير لا يتمكن من بسط يده كل البسط وإنفاق ما عنده. فناسب ذلك أن يقول مخاطباً الموسرين: ﴿ وَلَا نَقْنُلُوا أَوْلَدَكُم خَشْيَةَ إِمْلَقَ ﴾.

فوضع كل آية في مكانها الذي هو أليق بها.

وقد تقدم آية الأنعام قوله تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَـتَلُوٓا أَوْلَكَدُهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمِ فَعَا عِلْمِ عِلْمِ فَعَا الموسرين فوضعها عِلْمِ فَهَا المناسب. ثم بين أن هؤلاء خسروا ولم يربحوا كما كانوا يظنون.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢٥١/٤.

وقال في الإسراء: ﴿إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْتًا كَبِيرًا ﴾ ولم يقل مثل ذلك في الأنعام، ذلك أن قتل الآباء الموسرين أولادهم خشية الافتقار أعظم جرماً من قتل الآباء المفتقرين الذين ليس عندهم ما يقوم بإعالة أولادهم. ولا شك أن كليهما مرتكب لكبير إلا أن هذا أكبر وأعظم جرماً.

٤ - قال في الأنعام: ﴿ وَلَا تَقْـ رَبُوا الْفَوَحِشَ مَا ظَلَهَـ رَمِنْهَـ اوَمَا بَطَنَ ﴾. وقد مرّ في السورة نحو هذا فقال: ﴿ وَذَرُوا ظَلِهِـرَ ٱلْإِنْمِـ وَبَاطِنَهُ وَ ﴾.

وقال في الإسراء: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَةُ إِنَّهُمْ كَانَ فَلْحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴾.

فقد عمم في الأنعام فذكر الفواحش ما ظهر منها وما بطن. وخص الزنى الله الله الله الله أعلم أن المفتقر الذي لا بالذّكر من بين الفواحش في الإسراء. وسبب ذلك والله أعلم أن المفتقر الذي لا يجد شيئاً قد يرتكب سيئات كثيرة ليسدّ خلته، فهو قد يسرق وقد يزني وقد يقتل وقد يفعل وقد نسب إلى الرسول على أنه قال: (كاد الفقر أن يكون كفراً). وجاء في الأثر: (عجبت لمن لا يجد قوت يومه كيف لا يخرج على الناس شاهراً سيفه). و قد أسقط عمر بن الخطاب حد السرقة عام الرمادة لأن الناس جياع. حتى إنَّ الاشتراكية الحديثة جعلت الفساد كله مسبباً عن الفقر.

فوضع في سياق المفتقرين النهي عن عموم الفواحش، لأن الفقر مدعاة إلى ارتكابها.

وقد خص الزنى بالذّكر في الإسراء لأنه أكبر أو من أكبر ما يبغيه الموسرون، فهم يبذلون له المال الكثير ويلهثون وراءه.

فانظر كيف جمع الفواحش مع المفتقرين وذكر الزنى خصوصاً مع الموسرين، ولم يكتف بذاك بل علل النهي عنه بقوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ فنهى بذلك عن سائر الفواحش.

ثم انظر كيف نهى عن ذلك بقوله: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ﴾. والنهي بـ (لا تقربوا) أشد من النهي بـ (لا تزنوا) أو (لا تفعلوا فاحشة) ونحوها، ذلك أنه نهيٌّ عن الاقتراب منه فضلاً عن مباشرته وفعله. جاء في (روح المعاني): «ولا تقربوا الزنى بمباشرة مباديه القريبة أو البعيدة فضلاً عن مباشرته، والنهي عن قربانه

على خلاف ما سبق ولحق للمبالغة في النهي عن نفسه ولأن قربانه داع إلى مباشرته»(١).

وقد وسط النهي عنه بين النهي عن قتل الأولاد والنهي عن قتل النفس المحرّمة، ذلك لأن الزنى مدعاة إلى قتل الأولاد غير الشرعيين أو جعلهم في حكم المقتولين برميهم للتخلص منهم. فيكون التعبير قد تدرج من قتل الأولاد بسبب الفقر إلى قتل الأولاد بسبب الفاحشة إلى قتل النفس عموماً.

جاء في (روح المعاني): "وتوسيط النهي عنه بين النهي عن قتل الأولاد والنهي عن قتل الأولاد، لما أنه تضيع عن قتل للأولاد، لما أنه تضيع للأنساب فإن مَنْ لم يثبت نسبه ميت حكماً" (٢).

٥ - قال في الأنعام: ﴿ وَلَا تَقْ نُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾.

وقال في الإسراء: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُنِلَ مَظْلُومَا فَقَدَّ جَعَلَنَا لِوَلِيّهِ عَسُلُطَنَنَافَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِّ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا﴾.

فاكتفى بذكر النهي في الأنعام ولم يكتف بذاك في الإسراء، بل ذكر ذلك وذكر حق الولي في الاقتصاص ونهاه عن الإسراف في القتل.

والنهي عن الإسراف ههنا متناسق مع النهي عن التبذير في الأموال، ثم إن هذا التبسط والإفاضة ملائمان لسياق الإسراء، كما أن ذلك الإيجاز والاختصار ملائمان لسياق الأنعام.

آ - قال في الأنعام والإسراء: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلِّتِي هِيَ ٱحْسَنُ حَتَّى يَبَلُغُ أَشُدَّهُ ﴾ [١٥٢ و ٣٤] فقد نهاهم عن الاقتراب منه إلا بالتي هي أحسن فكيف بالتصرف فيه ؟ وهذا النهي أبلغ من القول: (ولا تتصرفوا بمال اليتيم) أو نحو ذلك، فقد «نهى عن قربانه لما ذكر سابقاً من المبالغة في التعرض له» (٣).

<sup>(</sup>١) روح المعاني ١٥/ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ١٥/٧٠.

٧ - قدّم الإيفاء بالكيل والميزان على الإيفاء بالعهد في الأنعام، وقدّم الإيفاء بالعهد على الإيفاء بالكيل والميزان في الإسراء، ذلك لأنه مر ذكر المفتقرين في الأنعام: ﴿ وَلاَ تَقَنُّلُوا أَوْلَلدَكُم مِّنَ إِمَلَتَقٍ ﴾، ومر ذكر الموسرين في الإسراء، والفقراء أدعى إلى التطفيف وعدم الإيفاء بالكيل لحاجة المفتقر إلى المال، فكان وضع كل تعبير في مكانه الذي هو أليق به.

# ٨ - قال في الأنعام: ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِّ ﴾ .

وقال في الإسراء: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسَطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾. فزاد (إذا كلتم). وهذه الزيادة متناسبة مع سياق التفصيل في الاسراء. ومعنى: (إذا كلتم) وقت الكيل، فقد أمر بالإيفاء وقت الكيل وعدم تأخير بعض الحق. جاء في (البحر المحيط): «والتقييد بقوله: (إذا كلتم) أي: وقت كيلكم على سبيل التأكيد وأن لا يتأخر الإيفاء بأن يكيل بنقصان ما، ثم يوفيه بعد فلا يتأخر الإيفاء عن وقت الكيل»(١).

وفي هذا التقييد فائدة أخرى فمعنى (إذا كلتم): إذا بعتم، والتطفيف يكون في هذا الموطن فإن البائع هو الذي يطفف وينقص في الكيل أما الذي يكتال فلا حاجة إلى أمره بالإيفاء (٢).

٩ - قال في الأنعام بعد الأمر بإيفاء الكيل والميزان بالقسط: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ
 وَلَوْكَانَ ذَا قُرْفَيْكُ ﴾.

ومناسبته مع ما قبله أن ما قبله أمر بالعدل في الأمور المادية، وهذا أمر بالعدل في القول.

١٠ - قال في الأنعام: ﴿ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوأً ﴾ بتقديم الجار والمجرور على الفعل.
 وقال في الاسراء: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ ﴾ بتقديم الفعل على الجار والمجرور.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/ ٣٤ - ٣٥ .

<sup>(</sup>۲) انظر روح المعاني ۱۵/ ۷۱ .

وهذا التقديم في آية الأنعام للاهتمام والعناية، ذلك أنه أضاف العهد إلى الله فازداد تفخيماً وكان ذلك أدعى إلى تقديمه.

وقد تقول: ولكن الله سبحانه قال في مكان آخر: ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهَـدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَـدَتُمُ وَاللَّهِ أَللَّهِ إِذَا عَهَـدَتُمُ وَ ﴾ [النحل] فقدم الفعل على عهد الله.

وأحسب أن الفرق واضح بينهما ففي آية النحل خصص عهد الله بقوله: (إذا عاهدتم) وأطلقه في آية الأنعام. والفرق بينهما أن العهد الذي في النحل يعني به العهد الذي يعقده الشخص باختياره بدليل قوله: (إذا عاهدتم). جاء في (التفسير الكبير): "ولقائل أن يقول:: إنه تعالى قال: ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهْدِ ٱللّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ ﴾ فهذا يجب أن يكون مختصاً بالعهود التي يلتزمها الإنسان باختيار نفسه لأن قوله: (إذا عاهدتم) يدل على هذا المعنى "(١).

وأمّا ما في آية الأنعام فهو عام يشمل جميع العهود ما عهده الله إلى عباده وما تعاهد عليه الخلق فيما بينهم. ولا شك أن عهد الله بالمعنى العام أعظم من عهود العباد فيما بينهم. فقدم المجرور في الأنعام للاهتمام والعناية، وقدّم الفعل في النحل.

وهناك أمور أخرى طريفة في هاتين المجموعتين من الآيات، غير أننا نكتفي بهذا القدر فإن فيه الكفاية فيما أحسب.

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٠/ ١٠٧ .

# الحشد الفني في القصص القرآني

إن القصة الواحدة قد يكون فيها أكثر من موطن عبرة وأكثر من جانب استشهاد، فلا غرو إذن أن تذكر في المناسبة التي يراد الاستشهاد لها أو الموطن الذي يراد الاتعاظ به، وأن يبرز منها ما يراد الاعتبار أو الاستشهاد به ويسلط الضوء عليه. وهذا شأن القصص القرآني، فأنت ترى أن القصة في القرآن كأنها تتكرر في أكثر من موطن، والحقيقة أنها لا تتكرر ولكن يعرض في كل موطن جانب منها بحسب ما يقتضيه السياق، وبحسب ما يراد من موطن العبرة والاستشهاد.

إن قصة موسى مثلاً فيها مواطن عبر كثيرة ومواطن استشهاد متعددة:

منها: بيان أن قدر الله ماضٍ لا محالة وأنه لا يستطيع أحد أن يغيره أو يرجئه مهما حاول واتخذ من أسباب ووسائل، ويتجلى ذلك في قتل فرعون أبناء بني إسرائيل حذراً من ظهور الشخص الذي يزيل ملكه منهم، إلا أنه ربى في حجره الشخص الذي كان مقدراً له أن يزيل ملكه.

ومنها: بيان عاقبة الظُلم والظالمين، ويتجلى ذلك في نهاية فرعون النهاية الوبيلة.

ومنها: بيان لنفسية الشعوب المستضعفة المستذلة ولتكونها والسبل التي ينبغي أن تسلكها لتتحرر. ويتجلى ذلك في ذكر نفسية وتكوين بني إسرائيل الذين تربوا على الذلة والجبن والخنوع وذكر عنادهم وصلفهم وجبنهم وحبهم للدنيا، ومحاولة سيدنا موسى إعدادهم إعداداً آخر يرفعهم من وهدة الوحل الذي يتمرغون فيه، فلم يستجيبوا له حتى قضى الله عليهم بالتيه أربعين سنة أهلك فيها هذا الجيل وأخرج جيلاً آخر لم يتكون مثل هذا التكوين الذليل ولم ينشأ تلك النشأة المهينة.

ومنها: بيان أن الحق له السلطان الأعظم على النفوس إذا ما عرفته وآمنت به، وأنه ليس بوسع أحد أيّ أحد أن يحول بينها وبينه مهما اتخذ من وسائل

إغراء أو تهديد، ويبدو ذلك في إيمان السحرة بموسى وفي دخول الحق بيت فرعون أعني إيمان امرأة فرعون.

وفيها وفيها، فذكر في كل موطن ما يقتضيه السياق منها.

ولذا نراه لا يذكر القصة على صورة واحدة بل، نراه يذكر في موطن ما يطوي ذكره في موطن آخر، ويقدم في موطن ما يوجزه في موطن آخر، ويقدم في موطن ما يؤخره في موطن آخر. بل تراه أحياناً يغير في التعبيرات ونظم الكلام تغييراً لا يخل بالمعنى. كل ذلك يفعله بحسب ما يقتضيه السياق وما يتطلبه المقام وذلك في حشد فني عظيم.

وحتى لا نطيل في سرد هذه الأحكام نذكر أمثلة على ذلك في اختيار طرف من القصص القرآني ولنبدأ بقصة سيدنا آدم عليه السلام.

# قصة سيدنا آدم عليه السلام ١ ـ قصة آدم في سورتي البقرة والأعراف

قال تعالى في سورة البقرة:

هُو الذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَكَآءِ فَسَوَّ لَهُنَ سَبْعَ سَمَوَ وَ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴿ فَي وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتَهِ كَةِ إِنِ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا الْجَعْلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ وَغَن نُسَبّحُ بِحَمْدِكُ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالَ إِنِ أَعْلَمُ مَالَا الْجَعُونِ فَيهَا مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ وَغَن نُسَبّحُ بِحَمْدِكُ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالَ إِنْ أَعْلَمُ مَالَا لَعَلَمُ وَنَقَدِ سُلَكُ قَالَ إِنْ أَعْلَمُ مَالَا لَمُنَا مَا الْمَسْمَاءِ هَلَو كُونُ وَمَا كُنتُمْ مَلَدِ قِينَ فَي قَالُوا سُبْحَنْكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّا إِلَى الْمَلْمِينَ فَي قَالُ الْمَعْمَ عَلَى الْمَلْمُ عَلَيْهُم إِنَّ الْمَلْمُ عَلَى الْمَلْمِينَ فَي قَالُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## وقال في سورة الأعراف:

﴿ وَلَقَدْ مَكَنَكُمْ ثُمّ قُلْنَا لِلْمَلَتِ عَلَمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعْيِشُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ مُمْ مَا مَعْكَ أَلَا يَلِيسَ لَهُ يَكُن مِّنَ السَّحِدِينَ ﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

رَهُمْ اَلَةِ أَنْهَكُما عَن تِلكُمَا الشَّجرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيَطِن لَكُمَا عَدُوُّ مُّينٌ شَيْ قَالا رَبَّنا ظَلَمَنا آنفُسنا وَإِن لَّه تَغْفِر لَنا وَرَّحَمَنا لَنَكُونَ مِن الْخَسِرِينَ شَي قَالَ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمُ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ شَي قَال فِيها تَعْيَوْن وَفِيها تَمُونُون وَمِنها تَعْرَجُون شَي بَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلنا عَلَيْكُم مُستَقَرُّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ شَي قَالَ فِيها تَعْيَوْن وَفِيها تَمُونُون وَمِنها تَعْرَجُون شَي بَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلنا عَلَيْكُم لِللهَ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَلَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَلَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَمُون شَي يَلِي عَلَيْ اللهُ عَلَيْ وَمُون اللهُ اللهُ مَا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مَا لَا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ اللهُ

تبدأ هذه القصة في البقرة من أقدم حدث فيها حين أبلغ الرب ملائكته بقراره في أن يجعل في الأرض خليفة وذلك قبل خلق آدم. وفيها ذكر مراجعة الملائكة لربهم في هذا القرار مبدين عدم رغبتهم في هذا الاستخلاف لأسباب ذكروها. فقطع عليهم تخوفهم وظنونهم بعلمه الذي لا يحد. ثم ذكر اختبار المفاضلة الذي أجراه بين آدم والملائكة ففضلهم فيه آدم، وثبت لهم فيه أنهم ليسوا أهلاً للاستخلاف في الأرض بخلاف آدم.

لقد ذكر هذه الأوليات في أول سورة في القرآن تذكر فيها القصة ولم يذكرها في موطن آخر، وذكر هذه الأوليات في هذا الموطن بالذات له أكثر من دلالة، فنية وغير فنية.

ومن بين جوانبها أنها وردت في المكان المناسب لها تماماً، فقد وردت أوليات القصة عند أول ذكر لها في أول سورة من سور القرآن، كما أنها أول قصة افتتح فيها القصص القرآني. في حين ذكرت القصة في سورة الأعراف من مرحلة الخلق والتصوير فهي تبدأ بقوله تعالى: (ولقد خلقناكم ثم صورناكم) فكأنها كانت استكمالاً لما ورد في البقرة.

ذكر الله قصة آدم في البقرة بعد قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَسَوَّعُهُنَّ سَبِّعَ سَمَاؤَتَّ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۗ ﴿ ﴾.

وهذه الآية التي سبقت بها قصة آدم بدأت بتكريم الإنسان: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ وختمت بالعلم: ﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾

وجاءت القصة بعدها مبنية على هذين الركنين: تكريم آدم وتكريم العلم.

أما تكريم آدم فيظهر فيما يأتي:

١ ـ ذكر استخلاف آدم في الأرض: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ فهذا تكريم،
 إذ المستخلف ذو منزلة رفيعة ولا شك.

٢ \_ تفضيل آدم على الملائكة بتعليمه الأسماء كلها مما لا يعلمه الملائكة.

٣ \_ إسجاد الملائكة له.

وأما العلم في هذه القصة فقد تركز ذكره في ثلاثة مجالات:

١ \_ إثبات العلم الشامل لله.

٢ \_ نفى العلم عن الملائكة إلا ما علمهم إياه رب العزة.

٣ \_ إثبات التعليم لآدم بما يصلح أن يقوم به أمر الخلافة ويستقيم.

ومن هذا يتبين أن القصة وقعت في سياقها أحسن موقع وأجمله. فكأنها جاءت تفصيلًا لما أجمل في الآية قبلها.

هذا من ناحية ومن ناحية أخرى إن ذكر استخلاف آدم في الأرض لم يرد إلا في هذا المكان، ولم يرد في أي مكان آخر من القرآن الكريم. وهو أنسب مكان له أيضاً إذ الاستخلاف الناجح لا بد أن يتم له أمران:

الأول: أن يكون للخليفة حق التصرف والتدبير فيما استخلف فيه.

والثاني: أن تكون له القدرة على هذا التصرف، وأن يكون اختياره قائماً على العلم بإمكانياته وقدراته على هذا الاستخلاف.

أما الجانب الأول وهو جانب التدبير والتصرف فقد فوضه به ربه بأوسع نطاق بقوله: ﴿ هُوَ اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ فلو لم يخلق له ما في الأرض جميعاً أما صح أن يكون خليفة لله فيها.

وأما من حيث إمكانياته وقدراته فقد تبين بالاختبار أنه أصلح المخلوقات لهذه المهمة، هذا علاوة على أن الذي اختاره عالم الغيب والشهادة.

وقد ذكرت الآية التي وردت في مقدمة القصة هذين الركنين وهما قوله:

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ وقوله: ﴿ وَهُوَبِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

فتكون الآية أجملت ركني الاستخلاف أيضاً، وبهذا تقع مسألة الاستخلاف هذه في أنسب مكان لها أيضاً.

### ويتبين مما مر:

أنّ الآية التي وقعت في مقدمة القصة أجملت قصة آدم من ناحية، وأجملت ركنى الاستخلاف المذكور فيها من ناحية أخرى.

فتكون قصة آدم بصورتها هذه وقعت في أنسب سياق لها وأعجبه.

هذا من حيث التفصيل السياقي للقصة، وأما من حيث الإجمال فإننا يمكننا القول: إنّ القصة في هذا الموطن في كل حلقاتها ومجالاتها مبنية في الحقيقة على تكريم آدم، وكل الجوانب الأخرى المذكورة فيها إنما تخدم هذا التكريم. فتكريم العلم إنما ظهر في العلم الذي يحمله آدم، ومسألة الاستخلاف إنما تدور على استخلاف آدم. وكل ما فيها من ألفاظ ومواقف إنما هي مبنية على هذا التكريم.

في حين أن القصة في الأعراف ليست مبنية على هذا الأمر بل لها غرض آخر، وقد وقع فيها التكريم ثانوياً. ونظرة واحدة إلى السياق الذي وقعت فيه القصة والتعبيرات التي وردت فيها تريك مصداق هذا الأمر.

لقد بدأت القصة في الأعراف بعد قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَكِيثُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾.

وأنت ترى الفرق واضحاً من حيث التكريم بين قوله: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ وقوله: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَاشِشُ ﴾ وغني عن القول إنّ التعبير الأول يدل على تكريم أكبر من الثاني. ثم انظر كيف ختم الآية بقوله: ﴿ وَلِيلاً مَّا تَشَكُّرُونَ ﴾ فهي في مقام العتاب على بني آدم ومؤاخذتهم على قلة شكرهم وليست في مقام تكريمهم. وقبلها قال ﴿ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ فأنت ترى أن المقدمتين تختلفان، وكل قصة إنما جاءت منسجمة مع مقدمتها.

أما من حيث السياق فإن القصة وقعت في الأعراف في سياق العقوبات وإهلاك الأمم الظالمة من بني آدم، وفي سياق غضب الرب سبحانه فقد قال قبلها: ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهَلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا يَتَتَا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ۚ فَمَا كَانَ دَعُونَهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا إِلَّا أَن قَالُوا إِنَّا كُنّا ظَلِمِينَ فَهُ ﴾

فقد ذكر أنه عاقب قسماً كثيراً من بني آدم وأنزل عليهم بأسه لظلمهم، فالفرق واضح بين السياقين. ولذا بنيت كل قصة على ما جاء في سياقها. وإليك إيضاح ذلك:

ا حقد ذكر معصية إبليس في البقرة بقوله: ﴿ أَبِنَ وَاسْتَكُبْرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ فقد جمع لإبليس الإباء والاستكبار والكفر للدلالة على شناعة معصيته بحق آدم الذي أكرمه الله وعلّمه. ولم يقل مثل ذلك في أي مكان آخر من القرآن بل هو إما أن يقول: (أبي) وإما أن يقول: (استكبر) كما سنرى ذلك، ولم يجمعهما إلا في هذا الموطن. وأما في الأعراف فقد قال: ﴿ إِلّلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ وأنت ترى الفرق واضحاً بين التعبيرين. فقد ذكرت كل عبارة بحسب موقف التكريم.

٢ - قال في البقرة: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَقِجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا نَقْرَيَا هَا فِي السَّجَرة ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَقِجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا نَقْرَيَا هَانِهِ ٱلشَّجَرة ﴿ أَنْ اللَّهُ عَلَى الْعَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَ

وقال في الأعراف: ﴿ وَبَهَادَمُ أَسَكُنَ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلاَ مِنْ حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا نَقْرَبا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴿ ﴾ .

> وأنت تلاحظ الفروق بين التعبيرين في هاتين الآيتين. فقد قال: في البقرة

> > وقلنا يا آدم اسكن ويا آدم اسكن وكلا منها فكلا رغداً \_\_\_\_

> > > حيثُ شئتما

من حيث شئتما

فقد أسند القول في البقرة إلى نفسه (وقلنا يا آدم) وهذا يقوله القرآن في مقام التكريم والتعظيم، فإن الله سبحانه يظهر نفسه في مقام التفضل والتكريم، في حين جمع بين طرد إبليس وإسكان آدم بقول واحد في الأعراف وهو لفظ (قال) بإسناد القول إلى الغائب: ﴿ قَالَ الْحَرُجُ مِنْهَا مَذْهُ وَمَا مَّدَهُ وَرَالًا . . . وَبَهَادَمُ السّكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ﴾ فلم يفرد آدم بقول.

وناسب التكريم والتعظيم أن يذكر (رغداً) في البقرة دون الأعراف لأن المقامين، مختلفان جاء في (البرهان) للكرماني: «وزاد في البقرة (رغداً) لما زاد في الخبر تعظيماً بقوله: (وقلنا) بخلاف سورة الأعراف فإن فيها: قال»(١).

وقال في البقرة: (وكلا) وقال في الأعراف: (فكلا) فجاء بالواو في البقرة وجاء بالفاء في الأعراف. والواو لمطلق الجمع والفاء تفيد التعقيب والترتيب. فالواو أوسع من الفاء لأن من جملة معانيها معنى الفاء، فيصح أن يكون معطوفها مفيداً للتعقيب ولغيره. جاء في (التفسير الكبير): «قال في سورة البقرة: (وكلا منها رغداً) بالواو وقال ههنا: (فكلا) فما السبب فيه؟.

#### وجوابه من وجهين:

الأول: أن الواو تفيد الجمع المطلق، والفاء تفيد الجمع على سبيل التعقيب فالمفهوم من الفاء نوع داخل تحت المفهوم من الواو. ولا منافاة بين النوع والجنس »(٢).

فالواو صالحة لجميع الأزمان بما فيها معنى الفاء. أما الفاء فتفيد التعقيب، أي: أن يقع المعطوف بعد المعطوف عليه مباشرة. فجاء بالواو في سورة البقرة للدلالة على السعة في الاختيار، وهو المناسب لمقام التكريم. ألا ترى لو قلت لشخص ما: (ادخل وكل) كان له الحق في أن يأكل متى شاء على حسب رغبته، فمتى أكل كان موافقاً للأمر.

<sup>(</sup>١) البرهان ٨٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ١٤/ ٤٥.

ولو قلت: (ادخل فكل) كان عليه أن يأكل في عقب الدخول ولو تأخر لكان مخالفاً للأمر ويحق لك أن تمنعه منه. فالواو أرحب زمناً من الفاء. فذكر كل حرف في المكان الذي هو أليق به.

وقال في البقرة: ﴿ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمًا﴾.

وقال في الأعراف: ﴿ فَكُلَامِنْ حَيْثُ شِئْتُكَا﴾.

فقد أعاد ضمير الجنة في البقرة مع الأكل فقال: (منها) ولم يعده في الأعراف. فأنت ترى أنه ذكر الجنة وضميرها في البقرة. وهو المناسب لمقام التكريم فيها، ولم يفعل مثل ذلك في الأعراف.

ثم إنّ الظرف (حيث شئتما) في البقرة يحتمل أن يكون للسكن والأكل جميعاً والمعنى: (اسكنا حيث شئتما وكلا حيث شئتما) فالسكن حيث يشاءان والأكل حيث يشاءان أيضاً.

وأما التعبير في الأعراف فلا يحتمل إلا أن يكون للأكل (فكلا من حيث شئتما) ولا يصح تعليقه بالسكن، فلا يصح أن يقال: (اسكنا من حيث شئتما) فالمشيئة والتخيير في البقرة أوسع لأنها تشمل السكن والأكل بخلاف الأعراف، وهو المناسب لمقام التكريم في البقرة كما هو ظاهر.

٣ - قال في البقرة: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَانُ عَنْهَا﴾.

وقال في الأعراف: ﴿ فَدَلَّنَّهُمَا بِغُرُورًٍ ﴾.

والإزلال غير التَّذْلِيَةِ فإن الزلة قد تكون في الموضع نفسه، وأما التدلية فلا تكون إلا إلى أسفل، ذلك أنها من التدلية في البئر فإذا دلّيت أحداً فقد أنزلته إلى أسفل، بخلاف الزلة فقد لا تكون إلى أسفل. ومعنى (دلاّهما): أنزلهما من مكان إلى مكان أحط منه. فخفف المعصية في البقرة وسماها زلة مراعاة لمقام التكريم بخلاف الأعراف. فاستعمل كل تعبير في المكان الذي هو أليق به.

لم يذكر في البقرة معاتبة الرب أو توبيخه لآدم وزوجه على معصيتهما مراعاة لمقام التكريم بخلاف الأعراف فقد ذكر أنه عاتبهما عليها فقال:
 وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمَ أَنْهَكُما عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيَطِانَ لَكُما عَدُوُّ مُبِينٌ إِنَّ ﴾.
 ولا شك أن مرتبة العتاب أدنى من عدمه.

- ثم انظر كيف ناسب هذا العتاب لأبوي البشر في الجنة عتاب أبنائهما في الدنيا في الآية التي سبقت هذه القصة: ﴿ قَلِيلًا مَّا تَشَكُّرُونَ ﴾ وكيف وقعا موقعاً متناسقاً واحداً؟
- طوى في البقرة تصريح آدم عن نفسه بالمعصية ولم يذكرها إكراماً له في حين ذكرها في الأعراف فقال: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا آنَفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِر لَنَا وَرَجَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ إِنَّ ﴾.
   لَنكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ إِنَّ ﴾.

وانظر بعد هذا كيف يتسق ندم آدم ههنا مع ما ذكره قبل القصة من ندم المعاقبين من بني آدم ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴾ [الأعراف].

ثم انظر كيف اتفق الندمان على أمر واحد وهو الظلم فقال آدم: ﴿ ظَالَمَنَا ﴾ وقال أبناؤه: ﴿ إِنَّا كُنَّ ظَلِمِينَ ﴾ .

ثم ارجع النظر مرة أخرى وانظر كيف كانت العقوبة على قدر الظلم، فقد قال آدم: (ظلمنا) بالصيغة الفعلية الدالة على الحدوث والطروء للدلالة على أنها زلَّةٌ طارئة وليست معصية إصرار. وقال أبناؤه: ﴿ إِنَّا كُنْكَ ظَلِمِينَ ﴾ بالصيغة الإسمية الدالة على الثبات على الظلم والإصرار فتاب على الأولين وأهلك الآخرين.

فانظر يا رعاك الله أيّ كلام هذا وأية لوحة فنية هذه!

٦ - ذكر في البقرة أن آدم تلقى من ربه كلمات فتاب عليه ولم يذكر ذلك في الأعراف، وإنما ذكر فيها أنّ آدم طلب من ربه المغفرة، والرحمة ولم يذكر أنه تاب عليه.

فانظر الفرق بين المقامين:

مقام البقرة الذي لم يذكر فيه أن آدم طلب من ربه المغفرة وذكر أنه تاب عليه مع ذلك.

ومقام الأعراف الذي ذكر فيه أن آدم طلب من ربه المغفرة ولم يذكر أنه تاب عليه. وانظر تناسب سياق البقرة مع مقام التكريم وسياق الأعراف مع مقام العتاب والمؤاخذة وقل: جلّ قائلُ هذا الكلام.

٧ - قال في البقرة: ﴿ قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿

ولم يقل مثل ذلك في الأعراف. والتكريم واضح في هذه الآية إذ فيها وعد لمن تبع الهدى بالعودة إلى الجنة حيث لا خوف ولا حزن.

ثم انظر كيف قال: (تبع) بالتخفيف ولم يقل: (اتبع) بالتشديد كما فعل في (طه) فقد قال فيها: ﴿ قَالَ الْهَبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُوُ فَإِمّا يَأْلِينَكُم مِّنِي (طه) فقد قال فيها: ﴿ قَالَ الْهَبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُو فَإِمّا يَأْلِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ اتّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ شِنَهُ ذلك أن الفعل بالتشديد يفيد المبالغة فاكتفى في البقرة بالأخف من الحدث ولم يشدد عليهم تخفيفاً على البشر مراعاة لمقام التكريم.

هذا علاوة على أن في وضع كل فعل من هذين الفعلين في موضعه أسرار .

منها: أن الفعل (تبع) تردد في سورة البقرة أكثر من أية سورة أخرى في القرآن الكريم، فوضعه في مكانه الذي هو أليق به. وقد مر بنا نظائر هذا الاستعمال.

ومنها: أن التخفيف الذي يفيد التلطف بالعباد جاء مع إسناد القول إلى نفسه، وأن التشديد جاء مع إسناد القول إلى الغائب (قال) وقد ذكرنا أن الله سبحانه يظهر نفسه في موقف التلطف والتكريم. فوضع كل فعل في موضعه الذي هو أليق به.

ولما كانت آية (طه) تتعلق بالدنيا والآخرة بخلاف آية البقرة زاد في بناء الفعل إشارة إلى زيادة متعلقه.

ثم إن كل آية من الآيتين تقتضي الفعل الذي اختير لها من جهة أخرى، ذلك أن آية (طه) تتضمن أمرين: مجاهدة الضلال في الدنيا والفوز في الآخرة. وآية البقرة تتضمن الفوز في الآخرة. والحالة الأولى تتطلب عملاً أكثر وأشق فجاء بالفعل الدال على المبالغة والتكلف للأمر الشاق، وجاء بالفعل الخفيف للعمل الخفيف.

وقد تقول: أفلا يتطلب الفوز في الآخرة مجاهدة الضلال في الدنيا؟ فأقول: إنَّ الفوز في الآخرة على مراتب بعضها أعلى من بعض. وليس كل الناجين في الآخرة ممن كانوا يجاهدون الضلال في الدنيا أو لم يضلوا في أمر من الأمور. فمجاهدة الضلال والتحري لعدم الوقوع فيه مرتبة عالية تتطلب جهداً كبيراً ومشقة في العمل. فوضع كل فعل في المكان الذي يقتضيه تماماً.

فانظر كيف يراعي في اختيار اللفظة أوجها متعددة، كل وجه يقتضيها من ناحية وينادي عليها بحيث تكون اللفظة كأنها مصوغة لهذا الموضع، أو أن الموضع كأنما أُعد إعداداً لتحل فيه.

ثم انظر هداك الله أيمكن أن يكون هذا من كلام البشر؟!.

٨ - قال في الأعراف: ﴿ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَةَ يَكُن مِنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ وقال فيها أيضاً: ﴿ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا ﴾

وقال في خاتمة السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَمُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴾ فناسب بين القصة وخاتمة السورة، ذلك أنه نفى عن ملائكته التكبر وأثبت لهم السجود، بخلاف إبليس الذي أثبت له التكبر ونفى عنه السجود.

وقال في البقرة في إبليس: ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ﴾ وقال في خاتمة السورة: ﴿ فَٱنصُــرَنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ﴾ فلاءم بين القصة وخاتمة السورة كما فعل في الأعراف. ونحو ذلك قوله تعالى على لسان إبليس في قصة الأعراف: ﴿ ثُمَّ لَاَتِيَنَهُمْ مِنْ بَيْنِ اللّهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَنْ شَمَا لِلهِمْ وَكَن شَمَا لِلهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنُهُمْ مَنْكِرِينَ ﴾ فقد لاءم بين الآيتين أجمل القصة: ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعْلِيشُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ فقد لاءم بين الآيتين أجمل ملاءمة، فقد قطع إبليس عهداً على نفسه بأنه سيحول بين بني آدم والشكر. وظاهر أن بني آدم وقعوا في شَرك إبليس الذي نصبه لهم لئلا يشكروا فكانوا كما أراد (قليلاً ما يشكرون). وصدق قول الله فيهم: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِم إِيْلِيسُ ظَنَهُمُ أَرُاد (قليلاً ما يشكرون). وصدق قول الله فيهم: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِم إِيْلِيسُ ظَنَهُمُ أَرُاد (قليلاً ما يشكرون). فقد استجابوا لوسوسته كما استجاب أبوهم لها من قبل ولا حول ولا قوة إلا بالله.

٩ - قال تعالى في الأعراف: ﴿ فَوسُوسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطِانُ لِيُبَدِى لَهُمَا مَا وُبرِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَتِهِمَا ﴿ فَلَمَا رَافِهِ مَا السوءات سَوْءَتِهِمَا ﴿ فَلَمَا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتُ لَمُمَا سَوْءَ مُهُمَا وَطَفِقا المحفية. وقد وقع ذلك فعلاً: ﴿ فَلَمَا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتُ لَمُمَا سَوْءَ مُهُمَا وَطَفِقا يَعْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةُ ﴿ بَعْية سترها.

وعقب على ذلك بقوله: ﴿ يَنَبَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرُ لِلَاسَا يُؤَرِى سَوْءَ تِكُمْ أَولِينَا أُولِيَاسُ وَعَلَيْكُمْ لِلَاسَا يُؤَرِى سَوْءَ تِكُمْ أَولِينَا أُولِيَاسُ النَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيَرٌ ذَلِكَ اللَّهُ ﴿ .

وهذا التعقيب هو المناسب لظهور السوءات وانكشافها في الجنة. ثم انظر كيف ذكر ههنا كلمة (لباس) مع التقوى فقال: ﴿ وَلِيَاسُ ٱلتَّقَوَىٰ ﴾ مناسبة لما مر من السياق. فالتقوى لباس يواري السوءات الباطنة، واللباس والرياش يواري السوءات الظاهرة. فانظر هذا التناسب الجميل. جاء في (التفسير الكبير):

"إنه تعالى لما ذكر واقعة آدم في انكشاف العورة أنه كان يخصف الورق عليها أتبعه بأن بيّن أنه خلق اللباس للخلق ليستروا بها عوراتهم، ونبه به على المنة العظيمة على الخلق بسبب أنه أقدرهم على التستر»(١).

التفسير الكبير ١٤/ ٥١ .

ثم انظر إلى تحذير الله لذرية آدم كيف يتناسب وما مر فقال: ﴿ يَنَبَى ءَادَمَ لَا يَفَئِنَكُمُ اللَّهِ عَالَمُ لَا يَفْئِنَكُمُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَا ۚ إِلاَعُرافًا.
سَوْءَتِهِمَا ﴿ إِلاَعُرافًا .

وانظر بعد ذلك كيف أمر بأخذ الزينة عند كل مسجد فقال: ﴿ ﴿ يَبَنِي مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴿ ﴾ يَنَبَنِي مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴿ ﴾ يَنَبَنِي مَادَمَ

وعقب بعد ذلك بقوله: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَّ ٱلْحَرَّمَ لِيبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ ﴾ [الأعراف].

ثم انظر بعد ذلك كيف قال في عذاب أهل جهنم: ﴿ لَهُمُ مِن جَهَنَمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِئِ ﴾ وكيف ناسب كل ذلك ما مر في قصة آدم.

فأنت ترى أن الشيطان نزع عن أبوينا اللباس في الجنة، وهو في هذه الدار حريص على أن يفتننا لنتعرى من اللباس الظاهر والباطن، ولا يرضى في الآخرة إلا بأن نتسربل من سرابيل جهنم أعاذنا الله منها وأن يكون لنا منها مهاد وغواشٍ نسأل الله العافية.

فانظر أي تناسق هذا وأي فن عجيب.

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف ١/ ٥٤٦ .

## ٢ \_ قصة آدم في سورتي الأعراف و (ص)

قال تعالى في سورة الأعراف:

\* \* \*

### وقال في سورة ص:

أَقُولُ ﴿ لَاَ الْأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قُلْ مَا أَسْفَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُعَلِّذِينَ ﴿ قُلْ مَا أَسْفُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُعْلَمُنَ اللَّكَلِّفِينَ ﴾ .

بيّنا في موطن سابق علاقة قصة آدم بالآية التي تقدمتها في سورة الأعراف مما يغني عن إعادة ذكره.

أما القصة في سورة (ص) فقد وردت بعد ذكر الخصومة في الملأ الأعلى في ما كان لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَا الْأَعْلَىٰ إِذْ يَغْلَمِ مُن فَلَىٰ ورد فيه في أكن لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَا الْأَعْلَىٰ إِذْ يَغْلَمِ مُن فَلَىٰ في أي موطن آخر من القرآن الكريم. وهذا هو المقام المناسب لذكرها، ذلك أن جو السورة مشحون بالخصومات فقد افتتحت السورة بالخصومة والشقاق: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ فَ وَهَا الشقاق إلا خصومة؟

ووردت فيها قصة الخصومة التي فصل فيها نبي الله داود قال تعالى: ﴿ هِ وَهَلَ أَتَنَكَ نَبُواُ ٱلْخَصِّمِ إِذْ نَسَوَّرُواْ ٱلْمِحْرَابَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَىٰ دَاوُرَدَ فَفَرْعَ مِنْهُمُ قَالُواْ لَا تَخَفَّ خَصَّمَانِ بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ بَعْضُ عَلَىٰ بَعْضُ اللهِ ﴾.

وخصومة نبي الله أيوب مع زوجه حتى إنه حلف لَيَضْرِبَنَها مائة جلدة، فأفتاه الله بقوله: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثَا فَٱضْرِب يِهِۦ وَلَا تَحْنَثُ ۚ إِنَّهُ .

وخصومة أهل النار في النار وتبادل الشتائم فيما بينهم: ﴿ هَلَذَا فَيْحٌ مُّقَلَحِمُ مَّعَكُمُّ اللَّهِ وَخَصُومُ أَنَّهُمْ مَالُوا النَّارِ ﴿ فَالَوَا بَلَ اَنتُعَرَلَا مَرْحَبًا بِكُورَ اَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا ۖ فَبِثَسَ ٱلْقَدَارُ ۞ .

ثم ختم هذه الخصومة بقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ۞ ﴾. وخصومة المملأ الأعلى في أمر آدم: ﴿ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰۤ إِذْ يَخْنَصِمُونَ ۞ ﴾. فانظر كيف جاء ذكر الخصومة ههنا مناسباً لجو السورة تماماً.

مما مر يتبين أن القصة وقعت ههنا في سياق الخصومات وما تقتضيه من أخذ ورد ومحاجّة، بخلاف القصة في سورة الأعراف. فقد ذكرنا فيما سبق أن القصة فيها وقعت في سياق العقوبات وإهلاك الأمم الظالمة من بني آدم وفي سياق غضب الرب سبحانه فقد قال قبلها: ﴿ وَكُم مِّن قُرْيَةٍ أَهَلَكُنّهَا

فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْنَا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴾ فَمَا كَانَ دَعُونِهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّآ أَن قَالُوٓاْ إِنَّا كُنْتَا ظَلِينَ ﴾ [الأعراف].

فقد ذكر أنه عاقب قسماً من بني آدم وأنزل عليهم بأسه لظلمهم. فمقام السخط والغضب في قصة الأعراف أكبر مما هو في (ص). وقد بُنيت كل قصة على ما جاء في سياقها، وإليك إيضاح ذلك:

قال تعالى في الأعراف: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا نَسَجُدَ إِذْ أَمَرْ تُكُّ ١٠٠٠ .

وقال في (ص): ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ۖ ﴿ ﴾.

فقد زاد (لا) في الأعراف لتوكيد السجود وهو قوله: (ألا تسجد) دون ما ورد في (ص) وذلك لأسباب عدة اقتضت الزيادة فيها. منها:

أن التوكيد في قصة الأعراف أشد فاقتضى ذلك أن يؤتى بـ (لا) الزائدة المؤكدة. يدل على ذلك بدؤه القصة في الأعراف بقوله: ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمُ ﴾. و(لقد) مؤكدان هما اللام وقد. وهي \_ أعني لقد \_ قسم مقدر عند النحاة. والقسم توكيد بخلاف القصة في (ص) فإنها تبدأ بقوله: ﴿وإذ قلنا﴾. وأن المؤكدات فيها أكثر (لقد، زيادة (لا)، إنك من الصاغرين، إنك من المنظرين، لأقعدن، لآتينهم، لأملأن جهنم منكم أجمعين، وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين) فناسب ذلك المجيء بـ (لا) الزائدة المؤكدة.

ومما حسن التأكيد واقتضاه في الأعراف قوله تعالى: ﴿إِذَ أَمَرْتُكَ ﴾ ومخالفة هذا الأمر كبيرة ولم يقل مثل ذلك في (ص) بل قال: ﴿مَامَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَاخَلَقْتُ بِيكَ فَكَان الحساب على مخالفة الأمر أشد واللفظ أعنف وأغلظ.

وهناك جانب فنيّ آخر حسّن زيادة (لا) في الأعراف دون (ص) وهو أن سورة الأعراف تبدأ بـ ﴿الْمَصَ ﴾ وقد انتبه القدامي إلى أن الحروف المقطعة التي تبدأ بها السور يكثر ترددها في السورة بصورة أكثر وأوضح من غيرها(١).

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد ٣/ ١٧٣ .

فناسب ذلك زيادة (لا) وهي لام وألف في السورة التي تبدأ بألف ولام دون التي لم تبدأ بهما.

ثم إن جو السورة في الأعراف يختلف عنه في (ص) مما حسن تأكيد السجود في الأعراف دون (ص)، ذلك أن مشتقات السجود كالسجود والساجدين ونحوها ترددت في سورة الأعراف تسع مرات (١) بخلاف سورة (ص) فإنها لم تذكر فيها إلا ثلاث مرات (٢). وختم السورة بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لاَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّ حُونَلُمُ وَلَمُ يَسَّجُدُونَ اللهُ إِلاَّ عراف] في حين لم ترد مشتقات السجود في سورة (ص) إلا في هذه القصة في الآيات ٧٥،٧٣،٧٢.

لقد ترددت مشتقات السجود في الأعراف في هذه القصة وحدها أربع مرات، وفي سورة (ص) جميعها ثلاث مرات، فناسب ذلك أن يؤكد السجود في الأعراف دون (ص) والله أعلم. ثم إن مقام السخط والغضب في قصة الأعراف أكبر كما ذكرنا، فناسب ذلك الزيادة في التوكيد والغلظة في القول، ويدل على ذلك أمور منها:

أنه طوى اسم إبليس فلم يذكره في الأعراف فقال: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ ﴿ فَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ ﴿ فَالَ يَتَإِنلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ ﴿ فَالَ يَتَإِنلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ ﴿ قَالَ يَتَإِنلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ ﴿ فَالَ مَنَا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ويدل على ذلك صيغة الطرد في الأعراف قال: ﴿ فَأَهْطِ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرَجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّاغِيِنَ ﴿ فَأَهْرِ الطرد مرتين وهما قوله: (فاهبط) وقوله: ﴿ فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّاغِرِينَ ﴾. وكرر الطرد مرة أخرى في الآية الثامنة عشرة قائلاً: ﴿ أَخْرَجُ مِنْهَا مَذْهُ وَمَا مَّذَهُ وَمَا مَدْهُ وَرَا فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وليس الأمر كذلك في سورة (ص) فإنه قال: ﴿ قَالَ فَٱخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمُ ۖ ﴿ وَالَّهِ الْمَا فَإِنَّكَ رَحِيمُ ۖ ﴿ وَالَّمْ الْحَرِّدِ الطرد مرة أخرى.

<sup>(</sup>۱) انظر الآیات ۱۱ (ثلاث مرات)، ۲۰۲،۱۲۱،۱۲۰،۳۱،۲۹،۲۰ .

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات ٧٥،٧٣،٧٢ .

لقد طرده في الأعراف كما طرده في (ص) ثم زاد عليه فقال في الأعراف: ﴿ فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنْغِرِينَ ﴾ وقال أيضاً: ﴿ آخَرُجُ مِنْهَا مَذَ وُمَا مَّدَ حُورًا ﴾ ، وقال في (ص): ﴿ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِمُ ﴾ فكرر الطرد بصيغة الخروج مرتين في الأعراف ومرة في (ص). وزاد على ذلك في الأعراف فقال: ﴿ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا ﴾ والهبوط أشد طرداً من الخروج إذ الهبوط لا يكون إلا من أعلى إلى أسفل، بخلاف الخروج فقد لا يكون كذلك. فهو أخرجه أولاً ثم أهبطه مما يدل على شدة الغضب في الأعراف.

ومما يدل أيضاً على أن مقام السخط في قصة الأعراف أكبر: عدم التبسط مع إبليس في الكلام بخلاف ما ورد في (ص). وأن عدم التبسط في الكلام مما يدل على السخط الكبير يدل على ذلك أنه قال في (الأعراف): ﴿ قَالَ مَا مَنْ عَكَ أَلَّا تَسَبُّدُ إِذْ أَمْرَ ثُكُ ﴾.

في حين قال في (ص): ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَامَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسَّتَكُبَرْتَ أَمّ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ وَالتَّبْسُطُ وَاضْحَ فِي القولُ الْأُخيرِ .

وقال في الأعراف: ﴿ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞﴾.

في حين قال في (ص): ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ١٠٠ فزاد (ربِّ) والفاء.

وقال في الأعراف: ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۞ ﴾.

في حين قال في (ص): ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينِ ۚ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴿ . فزاد الفاء وزاد ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ .

ثم انظر من الناحية الفنية كيف أنه في (ص) لما ذكر الفاء في قوله: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ ﴾ ، ولما لم يذكر الفاء في قوله: ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ ، ولما لم يذكر الفاء في قوله: ﴿ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ كان الجواب بدون فاء كذلك: ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلمُنظَرِينَ ﴾ .

فانظر كيف أنه لما رأى أن الله تبسّط معه في الكلام تبسّط هو أيضاً، بخلاف ما في الأعراف فإنه لما رأى السخط الكبير لم يجرؤ أن يتبسّط في الكلام بل جعله على أوجز صورة وأقصر تعبير، ولكل مقام مقال.

فانظر يا رعاك الله علو هذا الكلام وفخامته والبصير يرى.

### ٣ \_ قصة آدم في الحجر و (ص)

قال تعالى في سورة الحجر:

\* \* \*

#### وقال في سورة ص:

\* \* \*

عرض القرآن الكريم في سورتي الحجر و (ص) جانباً واحداً من القصة وهو ذكر معصية إبليس وعداوته للإنسان، ولم يذكر فيهما ما يتعلق بآدم، بل لم يرد فيهما اسم آدم أصلاً، بخلاف ما مر في سورتي البقرة والأعراف فإنه ورد فيهما ذكر جانبي القصة: ما يتعلق بآدم وما يتعلق بإبليس.

فكأن الغرض من ذكر القصة في الحجر و (ص) تحذير الجنس البشري من عداوة إبليس الأبدية.

ومع أن الجانب المذكور من القصة يكاد يكون واحداً في السورتين غير أنهما لم تتطابقا. فثمة أمور عرضت لها القصة في الحجر تختلف عما في (ص)، وهذا نظير ما مر بنا من اختلاف القصتين، في البقرة والأعراف.

إن كثيراً من الألفاظ والعبارات متطابقة في القصتين غير أن هناك اختلافاً بينهما أيضاً يتناسب وسياق كل قصة.

وإليك بيان ذلك وإيضاح طرف من الأسباب الداعية لهذا الاختلاف:

في (الحجر) في (ص)

خالق بشراً من طين

\_خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون

ـ إلا إبليس أبي أن يكون مع الساجدين

ـ مالك ألا تكون مع الساجدين

ـ قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من

صلصال من حماً مسنون.

(ذكر إبليس أصل آدم ولم يذكر أصله هو)

ـ وأن عليك اللعنة

ـ قال ربِّ بما أغويتني

- لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين

\_ إلا من اتبعك

إلا إبليس استكبر وكان من الكافرين

ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي أستكبرت أم كنت من العالين.

قال أنا خير منه خلقتني من نار

وخلقته من طين (ذكر إبليس أصله وأصل آدم

وذكر أنه خير منه).

وأن عليك لعنتي

قال فبعزتك

لأغوينهم أجمعين (من دون ذكر التزيين).

وممن تبعك.

٣

١ - ذكر في سورة الحجر أنه خلق آدم من صلصال من حماً مسنون، وذكر في
 (ص) أنه خلقه من طين. قال تعالى في سورة الحجر: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكَيْكَةِ إِنِّ خَلِقًا بَشَكَرًا مِن صَلْصَدلِ مِنْ حَمَا مِتَسْتُونِ ﴿

وقال في (ص): ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴿ ﴾.

وكلمة (صلصال) متكونة من (صاد) وهو مفتتح سورة (ص) ومن (ألف ولام) وهما في مفتتح سورة الحجر، وقد تكررت هذه الكلمة في القصة مرتين، فتكون اللام تكررت أربع مرات والألف مرتين والصاد أربع مرات. وعلى هذا يكون وضع الكلمة في السورة المبدوءة بالألف واللام أنسب، لأن مجموع ترددهما أكثر من الصاد.

ومن ناحية أخرى إن القصة في سورة الحجر وردت بعد قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَصَالِ مِّنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴿ اللَّهُ فَا اللّهُ فَا اللَّهُ فَا أَلَّا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّالَّ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللّه

٢ ـ ذكر في الحجر أن إبليس (أبي).

وذكر في (ص) أنه استكبر.

قال تعالى في الحجر: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَّ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَّ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ

وقال في ص: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَوَّكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ ﴾.

ومعنى (أبى) غير معنى (استكبر) فإن معنى (أبى): رفض وامتنع. ومعنى (أستكبر): رأى نفسه خيراً من الآخرين. والرفض والامتناع قد يكونان لغير الاستكبار. وقد بنيت كلُّ قصة على ما ذكر فيها. فقد بنيت قصة الحجر على الإباء والرفض، وبنيت قصة (ص) على الاستكبار، يدلك على ذلك أمور منها:

أنه لما قال في (ص): (استكبر) كان سؤال رب العزة له: ﴿ أَسَتَكَبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ﴾ وهذا هو المناسب للاستكبار. ولم يقل مثل ذلك في الحجر.

ولم يقل مثل ذلك في الحجر ولكن قال: ﴿ لَمَ أَكُن لِأَسَجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقَتَهُ مِن صَلْصَلْلِ مِّنَ حَكْلٍ مَّسَنُونِ ﷺ وهذا هو المناسب لكلمة (أبى) ذلك أن هذا القول يدل على الرفض والامتناع لا على الاستكبار. فإنك إذا قلت: (لم أكن لأفعل هذا) لم يفد قولك الاستكبار عن فعله، ولكن يفيد الامتناع عنه.

هذا علاوة على أن جو سورة الحجر عموماً هو الامتناع والرفض، وجو سورة (ص) هو الاستكبار والعلو.

فقد ذكر في الحجر أن قسما من الكفار يرفضون الهداية ولو جئتهم بكل أسبابها قال تعالى: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونٌ ﴿ لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِرَتَ أَبْصَنْرُنَا بَلْ فَحَنْ قَوْمٌ مُسَحُورُونَ ﴿ ﴾ .

وذكر فيها أن قوم لوط رفضوا عرض نبيهم لهم حين طلب منهم الكف عن التعرض لضيفه، قال تعالى على لسان نبيه لوط: ﴿ قَالَ إِنَّ هَلَوُلاَ خَيْفِى فَلا نَفْضَحُونِ ﴿ وَاللَّهُ وَلا تُحْذَرُونِ ﴿ فَالْحِابِوهِ قَائِلْيِسْ : ﴿ أُوَلَمْ نَنْهَا كَ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ فأجابوه قائلين : ﴿ أُوَلَمْ نَنْهَا كَ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ أَمْكَلِمِينَ ﴾ أَمْكَلِمِينَ ﴾

في حين أن جوّ سورة (ص) يشيع فيه الاستكبار والعلو \_ كما أسلفنا \_ .

فقد ذكر في أول السورة أن الذين كفروا في عزة وشقاق. والمراد بالعزة ههنا «الاستكبار عن الحق»(١) وعدم الانقياد له. وهذا كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِنْءِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اللَّهَ آخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِنْءِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اللَّهَ آخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِنْءِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعِزَّةُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثم ذكر قصة الخصمين اللذين بغى أحدهما على صاحبه واستكبر عليه. والباغي مستعلِ ظالم مستكبر (٢).

وذكر الطاغين وعذابهم قال تعالى: ﴿ هَلَذَا وَإِنَ لِلطَّغِينَ لَشَرَّ مَثَابِ ﴿ جَهَنَمَ وَذَكُرُ الطَاغِينَ لَشَرَّ مَثَابِ ﴿ جَهَنَمَ يَصَلَقَهُمَ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا ا

والطاغية: هو الأحمق المستكبر الظالم الذي لا يبالي ما أتي (٣).

وذكر الذين اتخذوا غيرهم سخرياً، والذي يسخر من الناس مستكبر عليهم يربياً وذكر الذين الخَشْرَارِ اللهُ أَغَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا يَرُا لَكُنَا نَعُدُّهُمْ مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ اللهُ أَغَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا لَمُ اللهُ مُنَا لَا اللهُ اللهُ

ومن هذا نرى أن كل قصة وضعت في مكانها أحسن موضع وأجمله، وأن الجانب الذي عرضت له متلائم أحسن ملاءمة مع جو السورة الذي وردت فيه.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٢٤/ ١٦٣ وانظر التفسير الكبير ٢٦ / ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب وتاج العروس مادة (بغي).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب وتاج العروس: (طغي).

ثم انظر من ناحية أخرى كيف أنه لما جاء في البقرة بالقصة كاملة ما يتعلق منها بآدم وما يتعلق بإبليس جمع فيها ما تفرق في الحجر و (ص) فقال:

﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكُبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ الْبَقْرَةَ ]. في حين قال في الحجر (أبي) وقال في (ص) ﴿ ٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى الْ

٣ - قال في الحجر: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبْنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّلَجِدِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبْنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّلَجِدِينَ ﴿ ]

وقال في (ص): ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرُوَّكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ }

وهذا بخلاف ما في (ص) فإنه حتى إنَّ نبي الله داود لما تاب لم يذكر أنه سجد بل قال: ﴿ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابِ ﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابِ ﴿ فَاللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

فوضع كل تعبير في المكان الذي هو أليق به.

ثم انظر من ناحية أخرى كيف أنه لما قال في إبليس: ﴿ أَنَى ٓ أَنَ الْاَيْكُونَ مَعَ السَّنْجِدِينَ ﴾ أمر رسوله بأن يكون من الساجدين فقال له: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ ٱلسَّنْجِدِينَ ﴾ . وهذا تناسق في التعبير جميل ومخالفة أصيلة لإبليس.

٤ - أضاف اللعنة إلى نفسه في قصة (ص) فقال: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَتِي إِلَى يَوْمِ
 ٱلدّينِ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَتِي إِلَى يَوْمِ

ولم يفعل مثل ذلك في الحجر بل قال: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَــَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ﴾.

وذلك أنه لما قال في (ص): ﴿ لِمَاخَلَقْتُ بِيَدَىُّ ﴾ فأضاف الخلق إلى ذاته وإلى يكن يديه العليتين قال: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنَتِى ﴾ فأضاف اللعنة إلى نفسه. ولما لم يكن كذلك في الحجر قال: (اللعنة).

ثم إنه في قصة (ص) ذكر نفسه أكثر مما في الحجر، فإنه ذكر نفسه في (ص) ست مرات وفي الحجر ثلاث مرات.

قال في الحجر: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَمُ سَلِجِدِينَ ﴿ ﴾.

وقال في (ص): مثل ذلك وزاد عليه قوله:

﴿ مَا مَنَعَكَ أَن شَبُّدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴿ وَوَلَه : ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنَيْنَ ﴾ فكان كل تعبير مناسباً لجو القصة التي ورد فيها. جاء في (درة التنزيل): «للسائل أن يسأل فيقول: إذا كان المراد باللعنة وبلعنتي شيئاً واحداً فما بال اللفظين اختلفا فجاء في سورة الحجر بالألف واللام وفي سورة (ص) مضافاً ؟ وهل يصح في الاختيار أحدهما مكان الآخر؟

الجواب أن يقال: إنَّ القصة في سورة الحجر ابتدئت في المعتمد بالذكر وهو خلق الإنسان والجن باسم الجنس المعرف بالألف واللام بقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن صَلَصَلِ مِّنْ حَمَا مِسَنُونِ ﴿ وَالحجر] ثم قال: ﴿ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السِّيجِدِينَ ﴿ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ ﴿ وَكَانَ مَا استحقه إبليس بترك السجود من الجزاء ما أطلق عليه اللفظ الذي ابتدئت بمثله القصة، وهو اسم الجنس المعرف بالألف واللام.

وكان الأمر في سورة (ص) بخلاف ذلك لأن أول الآية: ﴿ إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةُ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ إِذَ قَالَ رَبُّكَ اِلْمَلَتَهِكَةُ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ فَهَوُا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ فَهَوُا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ فَسَجَدَ الْمَلَتَهِكَةُ كَمَا أَمْ مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا كَلَفِرِينَ ﴾ فَلَمْ أَجْمَعُونَ ﴾ فَالَ يَتَإِلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَتِّ أَسْتَكْبَرُتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ .

فلم تفتتح بذكر الصنفين من الجن والإنس باللفظ المعرف بالألف واللام كما كان في سورة الحجر.

ولما كان موضع ﴿ مَالَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ جاء بدلالة ﴿ مَامَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ ﴾ ثم قال: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيِّ أَسَتَكُبَرْتَ ﴾ فجعل بدل (الساجدين): ﴿ أَن تَسَجُدَ ﴾ ثم قال: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيٍّ ﴾ فخصصه بالإضافة إليه دون واسطة يأمره بفعله، أجرى لفظ ما استحقه من العقاب على لفظ الإضافة كما قال: (بيديٍّ) فقال: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنْتِيّ ﴾

فكان الاختيار في التوفقة بين الألفاظ الذي افتتحت به الآية واستمرت إلى آخرها هذا»(١).

٥ - قال في (ص): ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمَعِينٌ ﴿ ۖ ﴾.

وقال في الحجر: ﴿ مِمَا أَغُونَيْنِي لَأُرْيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴿ مِمَّا أَغُونَيْكِ ﴾ .

فأقسم في (ص) بعزته، وأقسم في الحجر بإغوائه (٢)، وذلك لما تقدم في (ص) ذكر اسمه العزيز قال تعالى: ﴿ الْعَزِيزِ الْوَهَّابِ ﴾ وقال: ﴿ الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ ﴾. وقد بدئت السورة بالعزة أيضاً فقال: ﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ال

في حين أقسم في الحجر بإغوائه لما تردد من ذكر الإغواء، قال تعالى: ﴿ وَلَأُغْوِينَهُمُ أَجْمَعِينٌ ﴾ وقال: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱتَّكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ .

فناسب أن يضع كل تعبير في مكانه الذي هو أنسب له.

٦ - قال في الحجر: ﴿ لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينٌ ﴿ وَقَالَ في
 (ص): ﴿ لَأَغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينٌ ﴿ ﴾.

فذكر التزيين في الحجر ولم يذكره في (ص) ذلك أنه ورد ذكر الزينة في الحجر ولم يرد في (ص)، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِلنَّنَظِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِللَّنَظِرِينَ ﴿ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَيْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَـُهَا لِلسَّامِينَ اللَّهُ وَلَيْنَا فِي السَّمَاءِ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

وقال في موطن آخر من السورة: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجُا مِنْ الْمُدِّنَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَجُا مِنْ أَمْدُ فَيَكُ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَجُا مِنْ أَمْدُ فَيْكُ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَجُا مِنْ أَمْدُ فَي

وهذا من التزيين في الأرض.

فناسب ذلك ذكر التزيين في قصة الحجر دون (ص).

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ٢٥١-٢٥٢ .

<sup>(</sup>٢) وقد قيل أيضاً: إنَّ الباء في (بما أغويتني) للسبب لا للقسم وعلى أية حال فإن الجواب واحد.

٧ - قال في الحجر: ﴿ إِلَّا مَنِ البَّعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ ﴾.

وقال في (ص): ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ۞﴾.

فذكر الاتباع بالتشديد في الحجر وذكر اتباعه بالتخفيف في (ص) وذلك أنه لما جاء بعد القصة في الحجر قوله تعالى: ﴿ فَنَحَةً عِبَادِى أَنِيَ أَنَا ٱلْغَفُورُ اللهِ عَلَى عَباده ويرحمهم بأن لا يدخل النار إلا من بالغ في اتباع إبليس، ولما لم يرد مثل ذلك في (ص) كان التحذير أشد.

هذا من ناحية ومن ناحية أخرى ان قصة آدم في الحجر وردت بعد ذكر نعم الله على البشر: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَنَهَا وَٱلْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴿ وَمَا نُنَزِلُهُ وَهَا نُنَزِلُهُ وَاللَّهِ مَعَالِيهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَاللَّهُ وَمَا نَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِن لَللَّهُ وَمِن لَلْهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِن لَلْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَ

في حين وردت قصة آدم في (ص) بعد ذكر عقوبات أهل النار في النار فن النار في النار في النار في السياق فناسب السياق في الحجر التخفيف على عباده والتفضل عليهم، بخلاف السياق في (ص). وبهذا ناسب كل تعبير السياق الذي ورد فيه.

وهذا التعبير مشابه لما سبق أن ذكرناه من قوله تعالى في البقرة: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ فَنَ فَي وقوله في طه: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا عَي الإطماع والترغيب، يَشْقَى فَي الإطماع والترغيب، في هذه القصة على أتم وجه وأكمل صورة، والحمد لله رب العالمين.

# قصة سيدنا موسى (عليه السلام) ١ ـ في البقرة والأعراف

إن قصة سيدنا موسى في البقرة والأعراف تشتركان في قسم من المواطن وتختلفان في الكثير. ففي سورة الأعراف يذكر أموراً لا يذكرها في البقرة، كما يذكر أموراً في البقرة لا يذكرها في الأعراف.

وقد اخترنا نموذجاً من المواقف المتشابهة لنبين الحشد الفني فيه.

قال تعالى في سورة البقرة:

\* \* \*

وقال في سورة الأعراف:

وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةُ يَهْدُون بِالْحَقِ وَبِهِ يَعْدِلُونَ وَ وَقَطَّعْنَهُمُ اَثْنَقَ عَشَرة اَسْبَاطًا أَمَما وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ إِذِ اسْتَسْقَنْهُ قَوْمُهُ وَأَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْحَبَرُ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اَثْنَتَا عَشْرَة عَيْنَا قَدْ عَلِمَ كُلُ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُم وَظَلَّنَا عَلَيْهِمُ الْعَمَنَم وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَن الْمَن عَشْرَبَهُم وَظَلَّنَا عَلَيْهِمُ الْعَمَنَم وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَن وَلَي اللهُمُ الله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَالله وَلَي الله وَلَي الله وَلِي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَيْ الله وَلَي الله وَلَا عَنْهُ وَلَي الله وَلَا عَنْهُ وَلَا عَيْرَ اللّه وَلَا عَيْمُ الله وَلَي الله وَلَا عَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَا عَيْمُ الله وَلَي الله وَلَيْ الله وَلَيْهُمُ الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَيْ الله وَلَي الله وَلَا عَلَيْ الله وَلَا عَلَيْهِ الله وَلَا عَلَيْ الله وَلَي الله وَلِي الله وَلَا عَلَيْ الله وَلَي الله وَلَي الله وَلِي الله وَلَا عَلَي الله وَلَا عَلَيْهُ الله وَلَا عَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَا عَلَي الله وَلَا عَلَي الله وَلَا عَلَيْ الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَي الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَا ع

### والآن انظر الفروق التعبيرية بين الموطنين:

في البقرة

| وإذ قلنا                      | وإذ قيل لهم                   |
|-------------------------------|-------------------------------|
| ادخلوا                        | اسكنوا                        |
| فكلوا                         | وكلوا                         |
| رغدأ                          |                               |
| وادخلوا الباب سجدأ وقولوا حطة | وقولوا حطة وادخلوا الباب سجدآ |
| نغفر لكم خطاياكم              | نغفر لكم خطيئاتكم             |
| وسنزيد                        | سنزيد                         |
| الذين ظلموا                   | الذين ظلموا منهم              |
| فأنزلنا                       | فأرسلنا                       |
| على الذين ظلموا               | عليهم                         |
| يفسقو ن                       | يظلمون                        |

في الأعراف

فقلنا اضرب وأوحينا إلى موسى. . . أن اضرب فانفجرت فانبجست

وإذ استسقى موسى لقومه

كلوا واشربوا من رزق الله \_\_\_\_ فما سر هذا الاختلاف؟

إن سر الاختلاف يتضح من الاطلاع على سياق الآيات في السورتين، فسياق هذه الآيات في السورتين، فسياق هذه الآيات في سورة البقرة هو تعداد النعم التي أنعمها الله على بني إسرائيل، ويبدأ الكلام معهم بقوله: ﴿ يَنَبَيْ إِسْرَءِيلَ اَذْكُرُواْ نِعْمَتِي الَّتِي اَنْعَمْتُ عَلَى الْعَلَيْمِ عَلَى الْعَلَيْمِ وَيذكرهم عَلَيْهُ عَلَى الْعَلَيْمِ عَلَى الْعَلَيْمِ وَيذكرهم عَلَيْهُ وَالْبَعْرَ عَلَى الْعَلَيْمِ عَلَى الْعَلَيْمِ وَيذكرهم بها.

إذ استسقاه قومه

أما في سورة الأعراف فالمقام مقام تقريع وتأنيب فإن بني اسرائيل قوم لا يتعظون فإنهم بعد ما أنجاهم من البحر وأغرق آل فرعون طلبوا من موسى أن يجعل لهم أصناماً يعبدونها. وعندما ذهب موسى لميقات ربه عبدوا العجل. وإنهم كانوا ينتهكون محارم الله فقد طلب الله منهم أن يعظموا حرمة السبت فانتهكوها وأخذوا يصطادون الحيتان فيه إلى غير ذلك.

فالفرق واضح بين السياقين فناسب بين كل تعبير والمقام الذي ورد فيه وانظر إلى توضيح ذلك.

قال تعالى في سورة البقرة: (واذ قلنا) فأسند الرب القول إلى نفسه وقال في سورة الأعراف: (واذ قيل لهم) ببناء الفعل للمجهول.

والقرآن الكريم يسند الفعل إلى الله سبحانه في مقام التشريف والتكريم ومقام الخير العام والتفضل بخلاف الشر والسوء فإنه لا يذكر فيه نفسه تنزيها له عن فعل الشر وإرادة السوء. فإنه مثلاً عندما يذكر النعم ينسبها إليه لأن النعمة خير وتفضل منه. قال تعالى: ﴿ المَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ وَتفضل منه. قال تعالى: ﴿ المَوْمَ المَدْمَا لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ وَقَالَ: ﴿ قَدْ أَنعُمَ اللهُ عَلَيْ إِللهِ الناء ] وقال: ﴿ وَإِذَا أَنعُمَنَا عَلَى الإِنهِ الْمَهُ وَنَا اللهِ اللهُ وَلِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِلاً عَبْدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلِلا عَبْدُ اللهُ اللهُ وَلِلا عَبْدُ اللهُ اللهُ وَلِلاً عَبْدُ اللهُ اللهُ وَلِلا عَبْدُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ والمُ اللهُ اللهُ والمُ اللهُ والمُ اللهُ واللهُ اللهُ والمُ اللهُ اللهُ والمُ اللهُ والمُ اللهُ اللهُ والمُ اللهُ اللهُ والمُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ عَالَهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ الل

ومن ذلك ما جاء فيه في قصة موسى والرجل الصالح، قال:

﴿ أَمَّ السَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِبَهَا وَكَانَ وَرَآءَ هُمْ مَلِكُ يَأْخُذُكُلُ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ وَمَا السَّفِينَةُ وَكَانَ أَبُواهُ مُوْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ فَأَكُونَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ فَالْمَدِينَةِ وَكَانَ يُبْلِكُ مَا خَيْلُ مَنْ مِنْ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ يُبْلُكُمُ اللَّهُ مَا خَيْلُ مَنْ أَلُوهُ مَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُكُ آشُدُ هُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِن رَبِّكُ أَن يَبْلُكُ آشُدُ هُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِن رَبِّكُ وَمَا فَعَلْنَهُمُ عَنْ أَمْرِئَ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَوْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللَّهِ فَا اللَّهُ اللَّهُ مَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِن رَبِّكُ وَمَا فَعَلْنَهُ عَنْ أَمْرِئَ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَوْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُ مَا وَيُعْلَقُهُ مِنْ أَمْ وَيُعْلَقُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا مَا لَوْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا فَي اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ إِلَاكُ وَلُكُ مَا لَهُ لَهُ مَا فَا لَا عَلَيْهُ مَا وَيُسْتَخْرِهِا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ لَعْنَا لَهُ عَلَيْهُمُ عَنْ أَمْ وَلَا مُنْ اللَّهُ لَعُنْ اللّهُ مُنْ أَلَالًا لَعْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلَا لَا لَعْلَاهُ مِاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُمَا وَيُسْتَخْرِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللّ

فقال في خرق السفينة: ﴿ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِبَهَا ﴾ وقال في قتل الغلام: ﴿ فَأَرَدُنَا أَن يَبْلُغَا آشُدُهُما وَيَسْتَخْرِحا يُبْلِكُ مَا رَبُّهُما ﴾ وقال في إقامة الجدار: ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدُهُما وَيَسْتَخْرِحا كَنزَهُما ﴾. فإنه في خرق السفينة نسب العيب إلى نفسه ولم ينسبه إلى الله تعالى تنزيها له فقال: ﴿ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِبَها ﴾ (١) . أما في قتل الغلام فجاء بالضمير مشتركا لأن العمل مشترك، فإن فيه قتل غلام وهو في ظاهر الأمر سوء، وإبدال خير منه وهو خير، فجاء بالضمير المشترك للعمل المشترك ثم قال: ﴿ فَأَرَدُنَا أَن يُبْدِلَهُما رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ ﴾ فأسند الإبدال إلى الله وحده.

وأما إقامة الجدار فعمل كله خير فأسنده إلى الله سبحانه فقال: ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدَ هُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا﴾.

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد ٢/١٨-١٩، التفسير القيم ١٢-١٣، ٥٥٥-٥٥٦.

وقال: ﴿ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنَيٰ وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴿ وَقَالَ: ﴿ كَذَلِكَ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلُ ﴿ وَقَالَ: ﴿ أَفَمَن زُيِنَ لَمُ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَرَءَاهُ لِلْكَنفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّهُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ كَسَنَا ﴿ فَا فَرَ اللّهُ عَلَيْهِ وَصُدَّ عَنِ حَسَنَا ﴿ فَي السَّبِيلُ ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّهُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ حَسَنَا ﴿ فَا فَرَا وَقَالَ: ﴿ وَلَكَذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّهُ عَمَلِهِ وَصُدَ عَنِ مَسَلِيلًا ﴿ فَي اللّهَ عِلَى اللّهَ عَلَيْهِ مَا لَوْلَ عَلَيْهِ مَا لَوْلَ وَقَالًا وَقَالًا وَقَالًا وَقَالًا وَ وَقَالًا وَقَالًا وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ اللّهُ وَمِنْ وَلَا اللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَمُ اللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَمُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَل

فأنت ترى أنه ينسب تزيين الخير إلى نفسه بخلاف تزيين السوء. إنك قد تجد مثل قوله: ﴿ زَيِّنًا لَهُمْ أَعْمَلُهُمْ ﴿ إَلَنْهُلَا وَلَكُنَ لَا تَجَدَ: (زينا لَهُم سوء أعمالهم) فإن الله لا ينسب السوء إلى نفسه.

ومن هذا الباب ما تراه في القرآن الكريم في الكلام على الذين أوتوا الكتاب فإنه على العموم إذا كان المقام مقام مدح وثناء، أظهر ذاته ونسب إيتاء الكتاب إلى نفسه: ﴿ وَاتَيْنَاهُمُ الْكِنْبَ ﴾ وإذا كان المقام مقام ذم وتقريع قال: (أوتوا الكتاب). ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ وَالْمُونَانَ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ وَالْفَرْقَانَ لَعَلَّكُمْ الْمَيْدِينَ الطِّينِينَ وَقَوْله: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا بَيْ وَلِهُ الْكِنْبَ وَالْمُكُمُ وَالْمُؤَةً وَرَزَقْتُهُم مِنَ الطِّينِينَ وَفَضَلْنَهُم عَلَى الْعَلْمِينَ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنْبَ وَالْمَيْنَ الطَّينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَقْوَوْنَهُ كَمَا الْكِنْبَ وَاللَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَ الله مَنْ الطَّينَ عَلَى الله وَقُوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَ أَنْكُمُ الْكِنْبَ يَعْرَفُونَ الْكِنْبَ وَلَوْله الله وَقُوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرَفُونَ الْكَنْبَ وَلَوْلَهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ الْكِنْبَ وَالْمَامِ وَقُوله: ﴿ وَاللّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ وَاللّهُ وَاللّهُ الْكِنْبَ وَاللّهُ وَاللّهُ الْكِنْبَ وَقُولُونَ ﴿ وَالّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ وَقُولُونَ ﴾ وقوله: ﴿ وَاللّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ وَقُولُونَ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَلْكَنْبَ وَقُولُونَ الْكَنْبَ وَلَوْلَاكُنُونَ الْكَنْبُ عَلْمَالُونُ اللّهُ الْكِنْبَ وَلَوْلُهُ الْكُنْبَ وَلَوْلُونَ اللّهُ الْلَهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْمُنْ الْكَنْبُ وَلَوْلُولُ اللّهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ اللّهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُونُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُولُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْكُنْبُ وَلَوْلُهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُا

فأنت ترى أنه أسند الإيتاء إلى نفسه في مقام المدح والثناء، في حين قال: ﴿ نَبَدَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴿ اللّهِ وَالَّا وَقَالَ:

﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱوَتُوا ٱلْكِئْبَ لَيَعْلَمُونَ ٱنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِمُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَفِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَمِنْ ٱتَيْتَ اللَّهِمِ اللَّهِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ ال

وقال: ﴿ وَمَا الْخَتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنِ إِلَّا مِنَا بَعَندِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْسَيًّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْسَيًّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْسَيًّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْسَيًّا مِنْ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْسَيًّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ وَالَا اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ أَلِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّ

وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكِ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُنْعَوْنَ إِلَىٰ كِئَابِ ٱللَّهِ لِيَعْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّىٰ فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران].

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِن تُطِيعُواْ فَرِبِقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئنَبَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَنِكُمْ كَفرِينَ۞﴾[آل عمران].

وقال: ﴿ وَلَشَمَعُ كَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواً الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواً الْخَرَكُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

وقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَبَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرَوْاْ بِهِ مُنَاقِيلًا ﴿ فَهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَانًا .

وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِنَابِ يَشْتَرُونَ ٱلظَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُواْ ٱلسَّيِيلَ ۞﴾[النساء].

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَنبَ ءَامِنُوا عِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٓ أَدَبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَالْعَنَا ٱصْحَبَ السَّبْتِ ﴿ النساء].

وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَنِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَالطَّلْغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلآ هِ آهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ النساء].

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُواْ الَّذِينَ اَتَّخَذُواْ دِينَكُرُ هُزُوا وَلِمِبَا مِّنَ الَّذِينَ أُوثُواْ الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُنَّارَ أَوْلِيَا أَ شَيْ الْفَرِينَ أُوثُواْ الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُنَّارَ أَوْلِيَا أَهُ الْفَالِكُ الْمَائِدة].

وقال: ﴿ قَانِلُواْ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَكَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنِ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمَّ صَنِغُونِ اللَّهِ ﴾ [التوبة]. وقال: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ وَقَال: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ عَلَيْهِمُ الْأَمَاد فَقَسَتُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْأَمَاد فَقَسَتُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْأَمَاد فَقَسَتُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْأَمَاد فَقَسَتُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَالَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَالَالَ عَ

فأنت ترى أنه في مقام الذم يبني فعل الإيتاء للمجهول.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَّعَفُونَ مَشَكِوْتَ الْأَرْضِ وَمَغَكِرِبَهَا ٱلَّتِي بَدَرَّكُنَا فِيهَا وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ يلَ بِمَا صَبَرُواً ﴿ فَاللَّهِ مِا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِئنبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْتَنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴿ أَنَّ الْحَالِمِ الْ

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ الْكِتَبَ ۞ هُدًى وَذِكَرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَبِ ۞ ﴿ اغافر ].

بإسناد الفعل إلى ذاته في مقام المدح في حين قال: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِئَابَ مِنْ بَعَّدِهِمْ لَفِي شَكِي مِّنْـهُ مُرِيبٍ ﴿ الشورى].

وقال: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِلُواْ ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَشَفَازاً ﴿ وَالجَمِعَةِ ] في مقام الذم(١١).

فأنت ترى أن الله سبحانه يذكر ذاته في الخير العام وينسبه إلى نفسه، بخلاف الشر والسوء (٢).

فبنى القول للمجهول في الأعراف ولم يظهر الرب نفسه لأنهم هنا لا يستحقون هذا التشريف، وهو نحو قوله تعالى: ﴿ اَتَيْنَكُمُ ٱلْكِنَبَ ﴾ و(أوتوا الكتاب).

<sup>(</sup>١) انظر التفسير القيم ٥٥٥ - ٥٥٦ .

<sup>(</sup>٢) ليس معنى هذا القول: إنّ الله سبحانه لا ينسب إلى نفسه عقوبة أو غضباً أو نحو ذلك، بل إنه ليفعل ذلك لأنه من الخير العام ولكنه لا ينسب إلى نفسه سوءاً فإنه من أكبر الخير أن يهلك الطغاة الظالمين ويستأصل شأفتهم، ولذا ترى في القرآن الكريم من مثل قوله تعالى: ﴿ لَهُ الطَّالِمِينَ الظَّالِمِينَ السَّالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال في سورة البقرة: ﴿ آدَّ عُلُواْ هَنذِهِ ٱلْقَهَدَةُ فَكُلُواْ ﴾ أي: أن الأكل يكون عقب الدخول، لأن الفاء تفيد التعقيب، أي: بمجرد دخولكم تأكلون تواً. وأما في سورة الأعراف فقال: ﴿ ٱسۡ كُنُواْ هَنذِهِ ٱلْقَرَٰكَةَ وَكُلُواْ ﴾ فالأكل لا يكون إلا بعد السكن والاستقرار وليس بعد الدخول.

ثم لاحظ الفرق أيضاً فقد قال في سورة البقرة: (فكلوا) أي: أن الأكل يكون بعد الدخول تواً: ولم يأت بالفاء في الأعراف وإنما جاء بالواو ليفيد أنه ليس هناك من تعقيب، وأن الأكل سيحصل مع السكن ليس موقوتاً بزمن.

وفرق كبير بين الأمرين فهما كما تقول لشخص: أنت بمجرد دخولك يجيئك الأكل، أو تقول له: اذهب واسكن وإن الأكل يأتيك (غير محدد بزمن).

وقد تقول: إنك جعلت الواو مع السكن أكرم من الفاء في قصة آدم في البقرة والأعراف، فلماذا جعلت الفاء ههنا أكرم؟

والجواب: أن الأمر مختلف، ذلك أن قصة آدم ذكرت السكن في السورتين. قال تعالى في البقرة: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ السَّكُنُ آلَتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا ﴿ وَمَالَ فِي الأعراف: ﴿ وَهَالَ فِي الأعراف: ﴿ وَهَالَ أَنْ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلا إِنَ ﴾.

أما في قصة موسى فقد ذكرت الفاء مع الدخول والواو مع السكن. قال تعالى في البقرة: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذَّ الْمَا الله وذلك أن الأكل في الأولى بعد الدخول، وفي الثانية مع السكن، فقال في البقرة: إنّ الأكل واقع في عقب الدخول فإذا دخلتم أكلتم فوراً من كل مكان شئتم رغداً. وقد جعله في الأعراف مع السكن والاستقرار ولم يحدد لهم الوقت. والدخول غير السكن في الأعراف مع السكن والاستقرار ولم يحدد لهم الوقت. والدخول غير السكن والاستقرار. وفي الأعراف مع السكن بلا تعقيب، فقد يطول الزمن وقد يقصر، فكان الموقف في البقرة أكرم وأفضل.

وقال في سورة البقرة: (رغداً) لأنه مناسب لتعداد النعم ولم يقل: (رغداً) في سورة الأعراف لأن المقام تقريع وتأنيب وأنهم لا يستحقون رغد العيش.

ثم انظر إلى تناظر هذه القصة مع قصة آدم فقد قال في قصة آدم: (رغداً) في البقرة دون الأعراف، نظير ما فعل في قصة موسى، لأن جو البقرة جو تكريم لآدم وتكريم لذريته من بني اسرائيل، في حين كان الجو في الأعراف جو عقوبات وتأنيب فلم يذكر الرغد في القصتين.

فانظر هذه الدقة في مراعاة جو السورة.

ثم انظر من ناحية أخرى كيف قدّم (الرغد) في الجنة وأخره في الدنيا، فقال في الجنة: ﴿ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ وقال في الدنيا: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ وقال في الدنيا: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمُ رَغَدًا ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ومن ناحية أخرى انه لو وضعهما موضعاً واحداً لكان المعنى أنهما متساويان في الرغد، وهذا بعيد فإنه ليس من المعقول أن تتساوى الجنة والدنيا الدنيّة في الرغد. كما أن فيه إشارة إلى أن رغد الجنة مقدم على رغد الدنيا، فليعمل العاملون لنيل ذلك الرغد أولاً. فانظر هذا التأليف العجيب.

وقدّم السجود في سورة البقرة على القول فقال: ﴿ وَآدَخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَكَا وَقُولُواْ حِظَةٌ ﴿ لَهِ السّبِينِ وَاللهِ أَعْلَمُ:

الأول: لأن السجود أشرف من القول لأنه أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فناسب مقام التكريم.

الثاني: لأن السياق يقتضي ذلك، فقد جاءت هذه القصة في عقب الأمر بالصلاة قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَآزَكُمُواْ مَعَ الرَّكِوِينَ ۞ فَاتَأْمُهُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَالْقَسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ الْكِئنَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ وَأَسْتَعِينُواْ بِالصَّلَوْةَ وَإِنَّهَا لَكِيدَةً إِلَّا وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتلُونَ الْكِئنَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ وَأَسْتَعِينُواْ بِالصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكِيدَةً إِلَّا عَلَى الْخَيْمِةُ وَأَنْهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ يَنبَنِي إِسْرَءِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي النَّي عَلَى الْمُعْرَقِيقُ الْمَالَمِينَ ۞ . وَالْمَالُونَ الْمُعْلَى الْمَالَمِينَ ۞ .

فناسب ههنا تقديم السجود لاتصاله بالصلاة والركوع، وكلا الأمرين مرفوع في سورة الأعراف فأخّر السجود. وقال في سورة البقرة: ﴿ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَيْكُمُ ﴿ آلِكُمْ الْحَطَايَا جَمِعَ الكثرة لأن الخطايا جمع كثرة، وهو مناسب لمقام تعداد النعم والتكريم، أي: مهما كانت خطاياكم كثيرة فإنا نغفرها لكم. وقال في سورة الأعراف: (خطيئاتكم) بجمع القلة لأن الجمع السالم يفيد القلة، أي: يغفر لهم خطيئات قليلة، وهو مناسب لمقام التقريع والتأنيب.

وقال في سورة البقرة: (وسنزيد) فجاء بالواو الدالة على الاهتمام والتنويع، ولم يجيء بها في سورة الأعراف والسبب واضح.

وقال في سورة البقرة: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَـٰ لَمُواْ قَوْلًا ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَـٰ لَمُواْ قَوْلًا ﴿ ﴾.

وقال في سورة الأعراف: ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴿ وَلَكَ لأَنه سبق هذا القول في هذه السورة قوله تعالى: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَى أُمَّةً يَهْدُونَ بِاللَّهِ وَبِهِ عَلَا القول في هذه السورة قوله تعالى: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَى أُمَّةً يَهْدُونَ بِاللَّهِ وَبِهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللللللَّا الللللللَّا الللللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللللّ

أي: ليسوا جميعاً على هذه الشاكلة من السوء، فناسب هذا التبعيض التبعيض في الآية السابقة. جاء في (التفسير الكبير): «قال الله تعالى في سورة البقرة: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا ﴿ فَيَ الْأَعْرَافَ: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا ﴿ فَيَ الْأَعْرَافَ: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَوْلًا اللهُ فَي الأَعْرَافَ؟

الجواب: سبب زيادة هذه اللفظة في سورة الأعراف أن أول القصة ههنا مبني على التخصيص بلفظ (من) لأنه تعالى قال: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَى أُمَّةُ يَهْدُونَ فِلَا وَبِهِ يَعْدِلُونَ فِي فَ فَذكر أن منهم من يفعل ذلك، ثم عدد صنوف إنعامه عليهم وأوامره لهم. فلما انتهت القصة قال الله تعالى: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُم فَذكر لفظة (منهم) في آخر القصة كما ذكرها في أول القصة ليكون آخر الكلام مطابقاً لأوله، فيكون الظالمون من قوم موسى بإزاء الهادين منهم، فهناك ذكر أمة عادلة وههنا ذكر أمة جائرة. . . وأما في سورة البقرة فإنه لم يذكر في الآيات التي قبل قوله: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ تمييزاً وتخصيصاً حتى يذكر في الآيات التي قبل قوله: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ تمييزاً وتخصيصاً حتى

يلزم في آخر القصة ذكر ذلك التخصيص فظهر الفرق»(١١).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٣/ ٩٣ - ٩٤ .

ومن ناحية أخرى إن في ذكر (منهم) تصريحاً بأن الظالمين كانوا من بني إسرائيل، ولم يذكر في البقرة (منهم) فلم يصرح بأنهم منهم تكريماً لهم. وكل تعبير مناسب للسياق الذي ورد فيه كما هو ظاهر.

وقال في سورة البقرة: (فأنزلنا). وقال في سورة الأعراف: (فأرسلنا).

ذلك لأن الإرسال أشد في العقوبة من الإنزال، قال تعالى في أصحاب الفيل: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِّيلِ ۞ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِمٍ ۞ [الفيل]. وكل منهما يناسب موطنه.

جاء في (التفسير الكبير): «لم قال في البقرة: ﴿ فَأَزَلْنَا عَلَى ٱلَّذِينَ ظَلَكُمُواْ رِجْزَا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي الللَّا الللَّالِي اللَّلَّاللَّالِي الللَّالِمُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّاللَّالِي

الجواب: الإنزال يفيد حدوثه في أول الأمر، والإرسال يفيد تسلطه عليهم واستئصاله لهم بالكلية وذلك إنما يحدث بالآخرة (١).

هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى إن لفظ الإرسال كثر في الأعراف دون البقرة. فقد ورد لفظ الإرسال ومشتقاته في الأعراف ثلاثين مرة، وفي البقرة سبع عشرة مرة، فوضع كل لفظة في المكان الذي هو أليق بها. جاء في (البرهان) للكرماني أنه عبر بالإرسال في الأعراف دون البقرة «لأن لفظ الرسول والرسالة كثرت في الأعراف، فجاء ذلك وفقاً لما قبله، وليس كذلك في سورة البقرة»(٢).

وقال في سورة البقرة: ﴿ عَلَى ٱلَّذِينَ ظَكَمُواْ﴾.

وقال في سورة الأعراف: (عليهم) وهو أعم من الأول. أي: أن العقوبة أعم وأشمل وهو المناسب لمقام التقريع.

وقال في سورة البقرة: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ١٩٠٠ .

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٣/ ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) البرهان ٩٠ وانظر تسهيل السبيل للبكري.

وقال في الأعراف: ﴿ يِمَا كَانُواْ يَظْلِمُونَ ﴿ يَمَا كَانُواْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَمِا لَفَالِمُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقال في سورة البقرة: ﴿ ﴿ وَإِذِ آسْ تَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اللَّهِ فَمُوسَى ههنا هو الذي استسقى ربه لقومه.

وقال في سورة الأعراف: ﴿ إِذِ ٱسْتَسْقَلْهُ قُوْمُهُم ﴿ أَي أَن قوم موسى استسقوا موسى، والحالة الأولى أكمل وأبلغ في النعمة.

وقال في سورة البقرة: ﴿ فَقُلْنَا ٱضْرِب ﴾.

وقال في سورة الأعراف: ﴿ وَأَوْحَيْمُنَا إِلَىٰ مُوسَى ٓ . . . أَنِ ٱضْرِب ﴾ .

فإن القول المباشر من الله أكمل وأشرف من الإيحاء.

وقال في سورة البقرة: ﴿ فَٱنفَحَرَتُ ﴾ .

وقال في سورة الأعراف: ﴿ فَٱلْبَجَسَتُ ﴾ .

وثمة فرق بين الانفجار والانبجاس فإن الانفجار للماء الكثير، والانبجاس للماء القليل. وكل تعبير يناسب موطنه. فإنه المقام في سورة البقرة مقام تعداد النعم كما ذكرنا. هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية: إن موسى هو الذي استسقى ربه فناسب إجابته بانفجار الماء. ومن ناحية ثالثة: إن الله قال لموسى: اضرب بعصاك الحجر ولم يوح إليه وحياً، فناسب ذلك انفجار الماء الكثير الغزير، بخلاف ما ورد في سورة الأعراف فجاء بالانبجاس (۱) والله أعلم.

وثمة سبب آخر دعا إلى ذكر الانفجار في البقرة والانبجاس في الأعراف علاوة على ما سبق، ذلك أنه قال في البقرة: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُوا مِن رِّزْقِ اللهِ اللهِ على ما سبق، ذلك أنه قال في البقرة: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُ فَناسَبُ ذلك فجمع لهم بين الأكل والشرب، ولم يرد في الأعراف ذكر الشرب فناسب ذلك

<sup>(</sup>١) انظر معترك الاقران ١/ ٨٧ - ٨٨ .

أن يبالغ في ذكر الماء في البقرة. جاء في (البرهان) للكرماني: «قوله: (فانفجرت) وفي الأعراف: (فانبجاس ظهور وفي الأعراف: (فانبجاس ظهور الماء بكثرة، والانبجاس ظهور الماء وكان في هذه السورة: ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ ﴾ فذكر بلفظ بليغ. وفي الأعراف ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبُتِ مَا رَزَقَنَ كُمُّ وليس فيه: (واشربوا) فلم يبالغ فيه»(١).

وقيل: إن الماء أول ما انفجر كان كثيراً ثم قلّ بعصيانهم، فعبر في مقام المدح بالانفجار وفي حالة الذم بالانبجاس.

ومن مقام التكريم في البقرة أنه جمع لهم بين الأكل والشرب فقال: 

﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ اللّهِ ﴾ ولم يقل مشل ذلك في الأعراف بل قال: 
﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوكَ كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا 
﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْفَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوكَ كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا 
وَلَكِن كَانُوا أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَاد عليه الجمع بين الأكل والشرب.

ومقام التكريم واضح بين، جاء في (معترك الاقران): "إن آية البقرة في معرض ذكر النعم عليهم حيث قال: ﴿ يَبَنِي إِسْرَءِيلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَتِي الْتِي آنَعَتُ مَعْمَ عَلَيْكُمْ ﴿ يَبَنِي إِسْرَءِيلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَتِي اللّهِ آنَعَمْ اللّه عَلَيْكُمْ ﴿ وَاسب قوله: (رغداً) لأن النعم به أتم. وناسب تقديم: ﴿ وَآدَخُلُواْ البّاسِ سُجُكَا ﴿ وَناسب: (خطاياكم) لأنه جمع كثرة. وناسب الواو في: ﴿ وَسَنَزِيدُ المُحْسِنِينَ ﴾ لدلالتها على الجمع بينهما، وناسب الفاء في (فكلوا) لأن الأكل قريب من الدخول.

وآية الأعراف افتتحت بما به توبيخهم وهو قوله: ﴿ أَجْعَلُ لَنَآ إِلَهَا كُمَا لَمُمْ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

<sup>(</sup>١) البرهان ٩٠ وانظر تسهيل السبيل.

ولم يتقدم في البقرة إشارة إلى سلامة غير الذين ظلموا، لتصريحه بالإنزال على المتصفين بالظلم. والإرسال أشد وقعاً من الإنزال، فناسب سياق ذكر النعمة في البقرة. وختم آية البقرة ب: (يفسقون)، لأن الفسق لا يلزم منه الظلم، والظلم يلزم منه الفسق فناسب كل لفظ . . .

كذا في البقرة: (فانفجرت) وفي الأعراف: (انبجست) لأن الانفجار أبلغ في كثرة الماء»(١).

فانظر جمال هذا التعبير وقدّر أيكون هذا من كلام البشر؟

<sup>(</sup>١) معترك الأقران ١/ ٨٧ – ٨٩ وانظر درة التنزيل ١٤ – ٢٠ والبرهان للكرماني ٨٨ – ٩٠.

# ١ ـ قصة موسى في الأعراف والشعراء

قال تعالى في سورة الأعراف:

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ بِحَايَنِتِنَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۚ فَظَلَمُواْ بِهَا ۚ فَٱنظَرَ كَيْفَ كَاتَ عَنِقِبَةً ٱلْمُفْسِدِٰينَ ۞ وَقَالَ مُوسَى يَنفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞ حَقِيقٌ عَلَىٓ أَن لّآ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ قَدْ جِثْنُكُمْ بِبَيِّنَةِ مِن زَّبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِيٓ إِسْرَةِ بِلَ ١ بِكَايَةٍ فَأْتِ بِهَآ إِن كُنْتَ مِنَ ٱلصَّدِيقِينَ ﴿ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثَعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِىَ بَيْضَآهُ لِلنَّظِرِينَ ۞ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَلْذَا لَسَلجُرُ عَلِيمٌ ۞ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُمْ مِّنْ أَرْضِكُمُّ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ قَالُوَا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي ٱلْمَدَآبِنِ حَشِرِينَّ ۞ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنجٍ عَلِيمٍ إِنَّ وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓاْ إِنَّ لَنَا لَأَجِّرًا إِن كُنَّا خَنُ ٱلْغِيلِينَ ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَإِنَّ قَالُواْ يَسْمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تَكُونَ نَعَنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ قَالَ ٱلْقُواَّ فَلَمَّا ٱلْقَوَّا سَحَـُرُواْ أَعَيْنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ١٩ ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوسَىٓ أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَإِذَا هِىَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَي فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَعُلِبُواْ هُنَالِكَ وَانْقَلَبُواْ صَنغِرِينَ ﴿ وَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ﴿ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَهِ مُوسَىٰ وَهَدُوونَ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِۦ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَّ هَلَا لَمَكُرٌ مَّكُرْتُمُوهُ فِي ٱلْمَدِينَةِ لِنُخْرِجُواْ مِنْهَآ أَهْلَهَا ۚ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ لَأُقَطِّعَنَّ لَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلَفٍ ثُمَّ لَأُصَلِبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ۞ قَالُواْ إِنَّا إِلَى رَبِنَا مُنقَلِبُونَ ﴿ وَمَا نَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَتْ ءَامَنًا بِكَايَتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآةَتُنَّا رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّه

\* \* \*

#### وقال في سورة الشعراء:

﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ الْمَتِ الْقَوْمَ الظَّلِيهِ إِنَّ آخَافُ أَن يَنْقُونَ ﴿ وَلَمُتُمْ عَلَ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَكَذِّبُونِ ﴿ وَيَضِيقُ صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلَ إِلَى هَنرُونَ ﴿ وَلَمُتُمْ عَلَى ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَكَذِّبُونِ ﴿ وَهَ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللِلْمُ الللْهُ ا

مُّوقِينِينَ ۞﴾ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُۥ أَلَا تَسْتَمِعُونَ ۞ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبٍكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُمُ ٱلَّذِيَّ أَرْسِلَ إِلَيْكُرْ لَمَجْنُونٌ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَّأٌ إِن كُنُتُمْ تَعْقِلُونَ ۞ قَالَ لَهِنِ ٱتَّخَذَتَ إِلَنهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ قَالَ أَوَلَوْ جِثْنُكَ بِشَيْءٍ ثُمِينٍ ﴿ قَالَ فَأْتِ بِكِهَ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانُ مُبِينٌ ﴿ وَنَزَعَ يَدُمُ فَإِذَا هِي بَيْضَآهُ لِلنَّنِطِرِينَ آَنِيَ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوِّلَهُ إِنَّ هَلَا لَسَاحِرُ عَلِيمٌ آَنِي ثُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونِ ﴿ قَالُواْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَآيْعَتْ فِي ٱلْمَايِنِ حَشِرِينٌ ﴿ يَا تُولَكَ بِكُلِّ سَحَّادٍ عَلِيمٍ ﴿ فَجُمِعَ ٱلسَّحَرَةُ لِمِيقَنتِ يَوْمِ مَّعْلُومِ ٥ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم تُجْتَمِعُونَ ١٠ لَعَلَّنَا نَتَّبِعُ ٱلسَّحَرَةَ إِن كَانُواْ هُمُ الْغَلِبِينَ ۞ فَلَمَّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحَنُ الْغَلِبِينَ ۞ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَّمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ۞ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ ٱلْقُواْ مَآ أَنتُم مُّلْقُونَ ۞ فَٱلْفَوَا حِبَالَهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُواْ بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِلِمُونَ ۞ فَٱلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِىَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ۞ فَٱلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ۞ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَنْرُونَ ۞ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ فَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۖ إِنَّكُمُ لَكِيكُمُ ٱلَّذِى عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَّ لَأَقَطِّعَنَّ ٱلَّذِيكُمُ وَٱرْتُبَلَكُم مِّن خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ۞ قَالُواْ لَا ضَيْرٌ لِنَّا ۚ إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ۞ إِنَّا نَظْمَعُ أَن يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَييَنَآ أَن كُنَّآ أَوَّلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَلُمُؤْمِنِينَ ﴿ أَلُمُ

\* \* \*

إن موضوع القصة في سورة الأعراف هو تاريخ بني اسرائيل، بدءاً من قصة موسى مع فرعون إلى ما بعد ذلك من أحداث. أما موضوعها في الشعراء فهو ذكر قصة موسى مع فرعون بالتفصيل إلى غرق فرعون وقومه. ومعنى ذلك أن ما في سورة الشعراء إنما هو جانب مما في الأعراف. ونحن يعنينا هنا ذكر الجانبين المتشابهين، اللذين يتضح فيهما الحشد الفني من النظر في أوجه التشابه والاختلاف بين النصوص في الموطنين.

إن القصة في سورة الشعراء تتسم بسمتين بارزتين هما:

١ - التفصيل في سرد الأحداث.

٢ - قوة المواجهة والتحدي.

وقد بنيت القصة على هذين الركنين، وجاءت كل ألفاظها وعباراتها لتحقق هذين الأمرين.

أما القصة في سورة الأعراف فقد بنيت على الاختصار من ناحية، كما أنها ليس فيها قوة المواجهة التي في الشعراء. وبملاحظة النصوص الواردة في كلا الموطنين يتجلى ما ذكرناه واضحاً.

تبدأ القصة في الأعراف بدعوة موسى فرعون إلى الهدى بأقصر كلام: ﴿ إِنِّى رَسُولٌ مِّن زَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ مِنْكُم مَن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ مِنْكُم مَا اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ قَدْ حِشْنُكُم مِبَيِّنَةٍ مِّن زَّبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِى بَنِيَ إِسْرَةٍ مِلَ ﴿ ﴾ .

أما في الشعراء فقد بدأت بالأحداث السابقة لذلك، فقد بدأت بأمر الرب لموسى أن يذهب إلى فرعون ليبلغه دعوة ربه وليرسل معه بني إسرائيل. فأظهر موسى خوفه من أن يكذبه وأن لا ينطلق لسانه. وذكر أن لهم عليه ذنباً خاف أن يقتلوه به وطلب أن يعينه بهرون. فطمأنه ربه بأنه معهما.

ثم ذكر المحاورة بينه وبين فرعون، وقد ذكر فرعون منّته عليه بتربيته في بيته وأنه فعل ما فعل من قتل المصري، فأقرّ بذلك موسى وذكر من أمر فراره منهم ما ذكر.

ثم ذكر المحاجّة بينهما في أمر الألوهية والربوبية. فقد سأل فرعون موسى قائلاً: ﴿ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ .

فأجابه موسى: ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ ۚ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ۞ ﴾ [الشعراء]. فلا يرد عليه فرعون بالحجة ولكن حاول أن يؤلّب عليه من حوله ليسخروا منه. ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَعَعُونَ ۞ ﴾ فيمضي موسى قائلاً: ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبُّ السخروا منه. ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَعَعُونَ ۞ ﴾ فيمضي موسى قائلاً: ﴿ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱللَّذِي المَالِيَكُمُ اللَّوَلِينَ ۞ ﴾ فيضيق فرعون بموسى ويرميه بالجنون قائلاً: ﴿ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱللَّذِي الْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ ۞ ﴾.

فيمضي موسى يعرض دعوته من دون أن يلتفت إلى ما رماه به من الجنون. فقد أدرك موسى أن فرعون حاول أن يصرفه عن الكلام في العقيدة إلى الانتصار لنفسه، ففوت الفرصة عليه ومضى فيما هو فيه فقال معرّضاً بعقولهم: ﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمْ اللهُ مَعْقِلُونَ ﴿ رَبُ الْمَشْرِقِ مَا مَلَكُ مَن هذا؟!

فانظر كيف ناسب قوله: ﴿ إِن كُنُتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ما رماه به من الجنون وعدم العقل. ولما أعيته الحيلة وأعوزه المنطق توعده وتهدده بالسجن قائلًا: ﴿ لَهِنِ ٱتَّخَذَّتَ إِلَاهًا عَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾.

ولم يشر إلى هذه المحاجّة في الأعراف لأن القصة بنيت هناك على الاختصار وعدم التفصيل كما ذكرنا. كما أنها ليس فيها مثل هذه القوة في المواجهة.

ولننظر إلى الفروق التعبيرية بين القصة في السورتين لنتبيّن كيف بنيت كل قصة بحسب السياق الذي وردت فيه:

في الأعراف في الشعراء

قال الملأ من قوم فرعون

يريد أن يخرجكم من أرضكم .

وأرسل في المدائن

بكل ساحر ب

إن لنا لأجراً أإن

وإنكم لمن المقربين

وألقي السحرة ساجدين

قال فرعون آمنتم به

فسوف تعلمون ثم لأصلبنكم أجمعين

قالوا إنا إلى ربنا منقلبون

وإليك إيضاح ذلك:

قال للملأ حوله

يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره

وابعث في المدائن

بكل سحار

قالوا لفرعون

أإن لنا لأجراً

وإنكم إذن لمن المقربين

فألقي السحرة ساجدين

قال آمنتم له

فلسوف تعلمون

ولأصلبنكم أجمعين

قالوا لا ضير إنا إلى ربنا منقلبون

١ - قال في الأعراف: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَلَا السَّلَحِرُ عَلِيمٌ ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُمُ
 مِنْ أَرْضِكُمٌ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ ﴾ .

وقال في الشعراء: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَلَا لَسَاحِرُ عَلِيثُ ۞ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم مِنْ أَرْضِكُم مِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ۞ .

فالقائلون في آية الأعراف هم ملأ فرعون. في حين أن الذي قال في آية الشعراء هو فرعون نفسه. وذلك أن المحاجّة كانت معه. ففي الآية الأولى كان فرعون في مقام غطرسة الملك والترفع عن الكلام. وأما في آية الشعراء فإن انقطاعه أمام موسى أنساه غطرسة الملك وكبرياءه ودفعه إلى أن يقول هو وأن يتكلم هو وأن يستعين بملئه.

وزاد كلمة (بسحره) لمناسبة مقام التفصيل في الشعراء وللتأكيد على السحر فيها.

٢ - جاء في الأعراف: ﴿ قَالُواْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلٌ فِي الْمَدَابِنِ حَشِرِينٌ ﴿ وَجَاء في الشعراء: ﴿ قَالُواْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَلَبْعَتْ فِي الْدَابِنِ حَشِرِينٌ ﴿ فقال في الأعراف: (وأرسل) وقال في الشعراء: (وابعث) وذلك لكثرة تردد فعل الإرسال في الأعراف كما سبق أن ذكرنا، فقد تردد فعل الإرسال ومشتقاته ثلاثين مرة في الأعراف، وتردد في الشعراء سبع عشرة مرة، فناسب ذلك ذكر الإرسال في الأعراف دون الشعراء.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن المقام في الشعراء يقتضي ذكر الفعل (ابعث) دون (أرسل) ذلك أن البعث فيه معنى الإرسال وزيادة، فإن فيه معنى الإثارة والإنهاض والتهييج.

جاء في (لسان العرب) أن « البعث في كلام العرب على وجهين:

أحدهما: الإرسال كقوله تعالى: ﴿ مُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ ﴿ ﴾ [الأعراف] معناه: أرسلنا. والبعث إثارة بارك أو قاعد تقول. . . بعث البعير فانبعث، حل عقاله

فأرسله أو كان باركاً فهاجه. وفي حديث حذيفة: أن للفتنة بَعَثات . . . قوله: (بعثات) أي: إثارات وتهييجات »(١).

وفي (مفردات الراغب) أن « أصل البعث إثارة الشيء وتوجيهه يقال: بعثته فانبعث »(۲).

والبعث قد لا يكون بإرسال شخص من مكان إلى آخر بل يكون بإنهاض شخص من المجتمع، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِ أُمَّةِ شَهِيدًا ثُمَّ لَا شَخص من المجتمع، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِ أُمَّةِ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُون يوم القيامة، ومعناه: يؤذن لِلَّا يكون يوم القيامة، ومعناه: يوم ننهض ونقيم، وليس معناه: يوم نرسل. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَا مِنْ بَنِي إِسْرَهِ بِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ آبْعَتْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلُ فِي سَكِيلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ

ومعناه: «أَنهِض للقتال منا أميراً نصدر في تدبير الحرب عن رأيه وننتهي إلى أمره»(٣).

فأجاب الله طلبهم قائلاً: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ۚ شَيْكُ ومعناه: أنهضه فيهم، وليس معناه: أنه أرسله إليهم.

فالبعث قد يكون فيه معنى الإرسال وقد يكون فيه معنى الإنهاض. فلما كان المقام في الشعراء مقام زيادة تحدِّ وقوة مواجهة قال ملأ فرعون: ﴿وَأَبِّعَتْ فِي الشعراء مقام زيادة تحدِّ وقوة مواجهة قال ملأ فرعون: ﴿وَأَبِّعَتْ فِي الْمُعْرِينِ فَي فلم يكتفوا بالإرسال بل أرادوا أن يُنهضوا من المجتمع حاشرين علاوة على الرسل، وهؤلاء من مهمتهم الإثارة وتهييج الناس على موسى. وهذا المعنى لا يؤديه لفظ (أرسل). فاقتضى كل مقام اللفظة التي وردت فيه.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (بعث).

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف ١/ ٢٨٧، البحر المحيط ٢/ ٢٥٥.

٣ - قال في الأعراف: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنحٍ عَلِيمٍ شَكْ ﴿ وقال في الشعراء: ﴿ يَـأْتُوكَ
 يكلِّ سَخَّارٍ عَلِيمٍ ﴿ إِنَّ ﴾.

فقد جاء في الأعراف بصيغة اسم الفاعل (ساحر)، وجاء في الشعراء بصيغة المبالغة (سحّار)، وهذه الصيغة في الشعراء تتناسب مع المبالغة في قوة التحدي وشدة المواجهة بين فرعون وموسى، وتتناسب مع غضب فرعون البليغ واندفاعه للنيل من موسى. فهم أرادوا سحاراً بليغاً في السحر لا مجرد ساحر. وهذا يتناسب أيضاً مع مقام التأكيد على السحر، فإن السحر أكد وكرر في الشعراء أكثر مما في الأعراف، فقد ذكر في الأعراف سبع مرات وفي الشعراء عشر مرات. فانظر كيف اقتضى كل مقام اللفظة التي وردت فيه.

- ٤ زاد في الشعراء قوله: ﴿ فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيقَنتِ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴿ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلَ أَنتُم لَمُ الْفَلِينَ ﴿ فَكُم الْفَلِينَ ﴿ وَهُ الْمَناسِ لَمَقَام التَّفَعُونَ ﴿ لَكُنَا لَهُ لَكُنَا لِلنَّاسِ لَمَقَام التَّاكِيدَ عَلَى السحر.

وجاء في الشعراء: ﴿ فَلَمَّاجَآءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَلِيِينَ ۞ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَيِنَ ٱلْمُقَرِّيِينَ ۞﴾ .

فانظر إلى الفرق بين التعبيرين، وكيف أن كل تعبير يتناسب مع السياق الذي ورد فيه.

أ ـ قال في الأعراف: (قالوا) وقال في الشعراء: (قالوا لفرعون).

فذكر في الشعراء أنهم قالوا لفرعون، ولم يذكر في آية الأعراف أنهم قالوا له، وكل تعبير يتناسب مع السياق الذي ورد فيه، وذلك أنه ذكر في الأعراف أن ملأ فرعون هم الذين قالوا: ﴿ إِنَ هَنذَالسَّامِرُّ عَلِيمٌ ﴿ عَلِيمٌ عَلِيمٌ اللهِ عَلَى الشعراء أن فرعون هو الذي قال ذلك وأنه هو الذي تولى هذه المهمة بنفسه، فناسب ذلك أن يواجهوا فرعون بالقول، بخلاف ما في الأعراف.

ولا يفهم من هذا أن ثمة تناقضاً بين الموقفين، فقد قال فرعون هذا القول وردده ملؤه، فذكر القول عنه مرة وذكره عن الملأ مرة أخرى بحسب ما يقتضيه السياق.

ب \_ قال في الأعراف: ﴿ قَالُوٓا إِنَ لَنَا لَأَجَرًا إِن كُنَّا نَعَنُ ٱلْغَلِمِينَ ﴿ وَقَالَ فَي الشَّعراء: ﴿ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَلِمِينَ ﴿ ﴾ .

فقد حذف همزة الاستفهام في الأعراف وذكرها في الشعراء، وذلك أنه لما كان المقام مقام إطالة ومبالغة في المحاجّة جيء بهمزة الاستفهام لتشترك في الدلالة على قوة الاستفهام والتصريح به .

ففي الآية الأولى أضمر المقول له وأضمر همزة الاستفهام، وفي الثانية صرح بالمقول له وبهمزة الاستفهام.

ج \_ قال في الأعراف: ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَالَ فِي الشعراء: ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَيْنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَيْنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَيْنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَهُ . `

فزاد كلمة (إذن) في الشعراء لتدل على قوة الوعد وتوكيده وربط تقريبهم بالغلبة، وذلك أن (إذن) حرف جواب وجزاء، وذكرها يدل على أن ما بعدها مشروط حصوله بحصول ما قبلها. وذلك نحو أن يقول لك شخص: (سأزورك) فتقول له: إذن أكرمك.

ف (إذن) تدل على أن إكرامك له مشروط بالزيارة. والمعنى: إن زرتني أكرمتك وإلا فلا.

ونحوه قول تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَاهً إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ فَ خَلَقَ فِ المؤمنون]. والمعنى: إنه لو كان معه إله لذهب كل إله بما خلق. ف (إذن) أفادت معنى الشرط. والمجيء بها في آية الشعراء أكد اشتراط تقريب السحرة بالغلبة. وذلك أنهم سألوا فرعون: أإن غلبنا أُعطينا أجراً ؟ فقال لهم: نعم وإنكم إذن لمن المقربين ؟ فذكر الشرط في السؤال وفي الجواب. وأما في الأعراف فكان الجواب ما يأتي: ﴿ نَعَمَّ وَإِنَّكُمُ لَمِنَ ٱلمُقَرَّبِينَ ﴿ اللهِ المؤلِّهُ .

فلم يُعد الشرط في الجواب، وإنما اكتفى بالشرط الذي في السؤال. ولا شك أن إعادة الشرط في الجواب تفيد التوكيد وزيادة الاهتمام. وهذا نظير أن يقول لك شخص: أإن فعلت ذاك أكرمتنى ؟ فتقول له: نعم أو تقول له: نعم إنْ فعلت ذاك.

فأنت كررت الشرط في جوابك الثاني للاهتمام به وتوكيده، بخلاف الجواب الأول. وهذا التكرار يدل على لهفة فرعون على غلبة موسى من ناحية، ومن ناحية أخرى إن مقام التحدي وقوة المواجهة في الشعراء اقتضى ذكرها فيها بخلاف الأعراف.

ثم إنهم لما أكدوا السؤال بزيادة الهمزة في الشعراء أكد لهم الجواب بذكر (إذن).

وعلاوة على ذلك كله فإن ذكرها مناسب لمقام التفصيل في الشعراء دون مقام الأعراف المبنى على الإيجاز والاختصار.

ولم يقل مثل ذلك في الأعراف، ذلك أن المقام ههنا مقام الانتصار لعزة فرعون التي نال منها موسى في مواجهته ومحاجته له. وهم في مقام التزلف إليه والحظوة برضاه.

ثم انظر كيف ذكر الحبال والعصيّ في الشعراء وهو المناسب لمقام التفصيل فيها، ولم يذكر ذلك في الأعراف لأن المقام مقام إجمال.

٧ - ثم انظر بعد تأكيد الوعود وتمنية السحرة بالقربي منه والقسم بعزته كيف انقلب الأمر فجأة من دون مهلة: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ۚ إِنَّ فَٱلْقِى الشَّحَرَةُ سَنَجِدِينَ إِنَّ ﴾ [الشعراء].

هكذا بالترتيب والتعقيب من دون فاصل زمني بين اللقف والسجود: ﴿ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ۞ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ ۞ ﴾.

وهذا المشهد هو المناسب لقوة التحدي، فإن سرعة النصر الحاسم بعد قوة التحدي هو المناسب لمثل هذا المقام.

ولا ندري كم مضى من الوقت بين انقلابهم صاغرين وسجودهم، فإنه جاء بالواو، والواو لا تفيد التعقيب كما هو معلوم، ولم يأت بالفاء كما فعل في الشعراء، وذلك لأن الموقف ليس فيه تلك المواجهة وذلك التحدي، فجعل كل تعبير في الموطن اللائق به.

وليس ثمة تناقض بين القولين فإن الفاء لا تناقض الواو وإنما هي واقعة في أحد أزمنتها المحتملة.

فانظرَ هذا الاختيار العجيب في استعمال الألفاظ والحروف.

٨ - قال في الأعراف: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَى ﴾ وقال في الشعراء: ﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ فَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَى ﴾ ومعنى (آمنتم به): آمنتم بالله. ومعنى (آمنتم له): انقدتم لموسى وصدقتم به.

فالضمير في (به) يعود على الله وفي (له) يعود على موسى. وذلك أن موسى أغضبه في الشعراء أكثر مما في الأعراف، فقد نال منه بالقول وأفحمه بالحجة، ولذا كان تصديقهم به أكثر إغاظة له، فذكره في الشعراء ولم يذكره في الأعراف.

- 9 قال في الشعراء: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱلنِّرى عَلَمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴿ وَلَم يقل مثل ذلك في الأعراف، ذلك لأن الكلام في الشعراء كان على موسى فإنه قال: (آمنتم به) له). أي لموسى، والكلام في الأعراف كان على الله، فإنه قال: (آمنتم به) وواضح أنه لا يصح أن يقال مثل هذا القول في الأعراف، فإنه لا يصح أن يقال في الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱلذِّي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴿ فَي الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱلذِّي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴿ فَي الله على الله على الله على على شدة غضبه من موسى.
- ١٠ قال في الأعراف: ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ هَالَ ﴿ وَقَالَ فِي الشَّعْرَاء: ﴿ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ فَاللَّمْ وَذَلْكَ لأَنَ الموقف موقف غضب زائد وتميز من الغيظ.
- ١١- قال في الأعراف: ﴿ لَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ ثُمَّ لَأُصَلِبَنَّكُمْ أَجْمَعِيك شِيُّ ﴾.

وقال في الشعراء: ﴿ لَأُقَطِّعَنَّ آيَدِيكُمُ وَأَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَفِ وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ الله فأعطاهم مهلة في الأعراف ذلك أنه قال: ﴿ ثُمَّ لَأُصَلِبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ الله فأعطاهم مهلة في الشعراء وذلك لزيادة غضبه واحتراق قلبه من الغيظ.

17- قال في الأعراف: ﴿قَالُواْ إِنّا إِلَىٰ رَبِّنا مُنقَلِبُونَ ﴿ وَقَالَ فِي الشعراء : ﴿قَالُواْ لَا ضَيرَ فَي الشعراء وهو المناسب لمقام التفصيل من ناحية، ثم إنه المناسب لمقام التهديد الشديد والوعيد المؤكد. فإن تهديده في الشعراء أشد وآكد مما في الأعراف، فلو أنهم قالوا في الأعراف: (لا ضير) دون الشعراء لظن أنهم هابوا التهديد الشديد فلم ينطقوا بما يدل على عدم الاكتراث، إذ من المعتاد أن يرهب الانسان التهديد الكبير دون الصغير، أما إذا استهانوا بالتهديد الكبير ولم يكترثوا به فإن ذلك يدل ـ ولا شك ـ على أنهم أقل اكتراثاً بالتهديد الأدنى وأقل رهبة له. فناسب هذا أن يقولوه في موطن التهديد الشديد دون الأدنى.

وقد تقول: ولماذا لم يذكروه في الموطنين ؟

والجواب: إن ذكره في موطن التهديد الكبير يغني عن ذكره في الموطن الأدنى، وذلك من باب الأولى فيكون كأنهم ذكروه في الموطنين.

ثم إن ذكره في الموطنين مخل بالإيجاز، إذ إن ذلك مفهوم من الموطن الأول. ثم إن بناء القصة في الشعراء قائم على التفصيل، وبناءها في الأعراف قائم على الاختصار، وذلك يقتضي أن يفصل ما يقتضي التفصيل، ويختصر ما هو معلوم وما لا حاجة لذكره ؟ فاقتضى ذلك أن يذكر القول في الشعراء الذي هو مقام الرهبة الشديدة ومقام التفصيل دون الأعراف الذي هو مقام التهديد الأدنى ومقام الاختصار.

ثم إن ذكره في الموطنين على السواء معناه أن المقامين متشابهان ولا فرق بينهما، ومن المعلوم أنهما ليسا متشابهين، فاقتضى أن يذكر في كل موطن ما يتناسب معه من الأمور، فوضع كل تعبير في مكانه اللائق به تماماً.

ثم يمضي في الشعراء في غير الوجهة التي يمضي بها في الأعراف، فيمضي في الأعراف لذكره أحوال بني اسرائيل وتاريخهم والآيات التي أُروها ومعاصيهم واستهانتهم بالنعم والآيات.

ويمضي في الشعراء لنهاية فرعون ونجاة بني إسرائيل.

وغني عن القول أن اختيار الألفاظ والعبارات كان مقصوداً لخدمة الناحية الفنية في أدق معانيها وأكمل صورها.

## تفسير سورة (التين)

ولنضرب مثلاً في تفسير سورة من قصار السور ونبين طرفاً مما فيها من أمور فنية ولتكن هذه السورة سورة التين.

## سورة التين

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَذَا الْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخْسَنِ تَقْوِيمِ ۞ ثُمَّ رَدَدَنَهُ أَسَفَلَ سَلِفِلِينَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمْلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ عَيْرُ مَنْنُونِ ۞ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ۞ أَلِيْسَ اللَّهُ بِأَحْكِمِ ٱلْمُنكِمِينَ ۞ .

ابتدأت السورة بالقسم بالتين والزيتون. والتين والزيتون قد يكون قصد بهما الشجران المعروفان، وقد ذكر المفسرون لاختيار هذين الشجرين للقسم بهما أسباباً عدة، فقد ذكروا أنه أقسم بنوعين من الشجر، نوع ثمره ليس فيه عجم، ونوع فيه عجم، وأنه ورد في الأثر أن التين من شجر الجنة، فقد روي أنه أُهدي لرسول الله صلى الله عليه وسلم طبق من تين فأكل منه وقال لأصحابه: «كلوا فلو قلت إن فاكهة نزلت من الجنة لقلتُ هذه لأن فاكهة الجنة بلا عجم». وقد ذكر أن آدم خصف من ورقه ليستر عورته حين انكشفت في الجنة.

وأما الزيتون فإنه شجرة مباركة كما جاء في التنزيل العزيز .

وقد ذكروا أموراً أخرى لا داعي لسردها ههنا.

ولا ندري هل لبدء السورة بالقسم بالشجر الذي يذكر أن له أصلاً في الجنة أعني التين له علاقة بعدد آيات هذه السورة ثمانية وهن التين له علاقة بعدد آيات هذه السورة أو لا ؟ فإن عدد آيات هذه السورة ثمانية وهن بعدد أبواب الجنة. قد يكون هذا القول خرصاً محضاً وأنا أميل إلى ذلك، ولكنا قد وجدنا شيئاً من أنواع هذه العلاقات في القرآن. فقد تكرر \_ كما سبق أن ذكرنا \_ قوله: ﴿ فَيِأَيِّ ءَالْاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ [الرحمن] عند الكلام في وصف الجنة ثماني مرات بعدد أبواب الجنة، وحصل ذلك مرتين في السورة، وتكرر في الوعيد سبع مرات بعدد أبواب جهنم ابتداء من قوله: ﴿ سَنَقُرُعُ لَكُمْ آيتُهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴿ الرحمٰن ].

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ٢/ ٨٨٨.

وقالوا: إن سورة القدر ثلاثون كلمة بعدد أيام شهر رمضان، وإن قوله: (هي) في قوله تعالى: ﴿ سَلَمُ هِى حَتَّى مَطَلَع ٱلْفَجْرِ ۞ ﴾ هي الكلمة السابعة والعشرون، وهي إشارة إلى أن هذه الليلة هي الليلةُ السابعة والعشرون من رمضان.

وعلى أي حال فإن كثيراً من هذه العلاقات ربما كانت موافقات والله أعلم.

وقيل: إن المقصود بالتين والزيتون جبلان من الأرض المقدسة يقال لهما بالسريانية طور تينا وطور زيتا لأنهما منبتا التين والزيتون (١١).

والعلاقة بين التين والزيتون وما بعدهما ليست ظاهرة على هذا إلا بتكلف وقيل: « هذه محال ثلاثة بعث الله في كل واحد منها نبياً مرسلاً من أولي العزم أصحاب الشرائع الكبار. فالأول: محلة التين والزيتون وهي بيت المقدس التي بعث الله فيها عيسى بن مريم عليه السلام. والثاني: طور سينين وهو طور سيناء الذي كلم الله عليه موسى بن عمران. والثالث: مكة وهو البلد الأمين الذي مَنْ دخله كان آمناً، وهو الذي أرسل فيه محمداً صلى الله عليه وسلم»(٢).

وجاء في (التبيان في أقسام القرآن): « فأقسم سبحانه بهذه الأمكنة الثلاثة العظيمة التي هي مظاهر أنبيائه ورسله، أصحاب الشرائع العظام والأمم الكثيرة. فالتين والزيتون المراد به نفس الشجرتين المعروفتين ومنبتهما وهو أرض بيته المقدس... وهو مظهر عبد الله ورسوله وكلمته وروحه عيسى بن مريم. كما أن طور سينين مظهر عبده ورسوله وكليمه موسى، فإنه الجبل الذي كلمه عليه وناجاه وأرسله إلى فرعون وقومه.

ثم أقسم بالبلد الأمين وهو مكة مظهر خاتم أنبيائه ورسله سيد ولد آدم. وترقى في هذا القسم من الفاضل إلى الأفضل، فبدأ بموضع مظهر المسيح، ثم ثنى بموضع مظهر الكليم، ثم ختمه بموضع مظهر عبده ورسوله وأكرم الخلق عليه. ونظير هذا بعينه في التوراة التي أنزلها الله على كليمه موسى: (جاء الله من طور سيناء، وأشرق من ساعير، واستعلن من فاران).

فمجیئه من طور سیناء بعثته لموسی بن عمران، وبدأ به علی حکم الترتیب الواقع، ثم ثنی بنبوة المسیح، ثم ختمه بنبوة محمد صلی الله علیه وسلم  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٣٢/ ٩، روح المعاني ٣٠/ ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٤/ ٥٢٦ .

<sup>(</sup>٣) التبيان ٥٣ - ٥٥.

وهذا هو الراجح فيما أرى لأن المناسبة بين هذه المحالّ المُقْسَمِ بها ظاهرة على هذا.

ثم لننظر إلى ترتيب هذه الأشياء المقسم بها.

فقد بدأ بالتين فالزيتون. والزيتون أشرف وأفضل من التين فقد شهد الله له أنه شجرة مباركة قال تعالى: ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَنَكَ قِرَ نَبِتُونَةٍ ﴿ يَكُولُهُ مِن وَجِهُ وَاللَّهُ مِن وَجِهُ وَزِيتُهَا يُستعمَلُ في إنارة المصابيح والسُّرُج.

ثم أقسم بطور سينين وهو أفضل مما ذكر قبله، فإنه الجبل الذي كلم الرب عليه موسى وناجاه وأرسله إلى فرعون وقومه.

ثم انظر من ناحية أخرى كيف وضع طور سينين بجوار الزيتون لا بجوار التين، وقد ورد ذكر الزيتون بجوار الطور في موطن آخر من التنزيل العزيز (١) .

قال تعالى: ﴿ وَشَجَرَةً تَغَرُّجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنَبُتُ بِٱلدُّهُنِ وَصِبْغِ لِلْآكِلِينَ ﴾ [المؤمنون] وهذه الشجرة هي شجرة الزيتون بإجماع المفسرين. قال الواحدي: «والمفسرون كلهم يقولون إن المراد بهذه الشجرة شجرة الزيتون» (٢).

ثم أقسم بالبلد الأمين وهو مكة المكرمة: مكان مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم ومبعثه ومكان البيت الذي هو هدى للعالمين (٣). وهو أفضل البقاع عند الله وأحبها إليه كما جاء في الحديث الشريف، فتدرَّجَ من الفاضل إلى الأفضل ومن الشريف إلى الأشرف.

فأنت ترى أنه تدرّج من التين إلى الزيتون إلى طور سينين إلى بلد الله الله الأمين. فختم بموطن الرسالة الخاتمة أشرف الرسالات.

وقد وصف الله هذا البلد بصفة (الأمين) وهي صفة اختيرت هنا اختياراً مقصوداً لا يَسدُّ مَسدَّها وصفٌ آخر.

فالأمين وصف يحتمل أن يكون من الأمانة، كما يحتمل أن يكون من الأمن. وكلا المعنيين مراد.

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن ٣٠ / ١٩٣ .

 <sup>(</sup>۲) انظر فتح القدير ۳/ ٤٦٣، روح المعاني ۱۸/ ۲۲ - ۲۳.

<sup>(</sup>٣) روح المعانى ٣٠/ ١٧٣ .

فمن حيث الأمانة وُصِفَ بالأمين لأنه مكانُ أداء الأمانة وهي الرسالة. والأمانة ينبغي أن تؤدى في مكان أمين. فالرسالة أمانة نزل بها الروح الأمين وهو جبريل، وأداها إلى الصادق الأمين وهو محمد، في البلد الأمين وهو مكة. فانظر كيف اختير الوصف ههنا أحسنَ اختيار وأنسبه.

فالأمانة حملها رسولٌ موصوف بالأمانة فأداها إلى شخص موصوف بالأمانة في بلد موصوف بالأمانة . جاء في (روح المعاني): « وأمانته أن يحفظ مَنْ دخله كما يحفظ الأمين ما يُؤتَمَنُ عليه »(١).

وأما من حيث الأمن فهو البلد الآمن قبل الإسلام وبعده، دعا له سيدنا إبراهيم عليه السلام بالأمن قبل أن يكون بلداً وبعد أن صار بلداً فقال أولاً: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا ﴿ وَ البقرة ] وقال فيما بعد: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ ءَامِنَا ﴿ وَ البقرة ] وقال فيما بعد: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ ءَامِنَا ﴿ وَ البقرة ] فهو مدعو له بالأمن من أبي الأنبياء. وقد استجاب الله سبحانه هذه الدعوة قال تعالى: ﴿ وَمَن دَخَلَةُ كَانَ ءَامِنَا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

ف (الأمين) على هذا (فعيل) للمبالغة بمعنى الآمن. ويحتمل أن تكون (الأمين) فعيلاً بمعنى مفعول، مثل: جريح بمعنى مجروح وأسير بمعنى مأسور، أي: المأمون، وذلك لأنه مأمون الغوائل (٢٠).

جاء في (روح المعاني): « الأمين فعيل بمعنى فاعل أي الآمن من أمن الرجل بضم الميم أمانة فهو أمين... وأمانته أن يحفظ من دخله كما يحفظ الأمين ما يؤتمن عليه... وأما بمعنى مفعول أي: المأمون من (أمنه) أي: لم يَخَفّهُ، ونسبته إلى البلد مجازية. والمأمون حقيقة الناسُ أي: لا تخاف غوائلهم فيه، أو الكلام على الحذف والإيصال أي: المأمون فيه من الغوائل»(٣).

وجاء في (البحر المحيط): « وأمين للمبالغة أي: آمنٌ مَنْ فيه ومن دخله وما فيه من طير وحيوان، أو من أمُن الرجل بضم الميم أمانة، فهو أمين كما يحفظ

<sup>(</sup>١) نفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٢) انظر روح المعاني ٣٠/ ١٧٣، البحر المحيط ٨/ ٤٩٠، الكشاف ٣/ ٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٣٠/ ١٧٣ .

الأمين ما يؤتمن عليه. ويجوز أن يكون بمعنى مفعول من أمنه لأنه مأمون الغوائل  $^{(1)}$ .

وقد تقول: ولم اختار لفظ (الأمين) على (الآمن) الذي تردد في مواطن أخرى من القرآن الكريم ؟ قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِّنَ لَهُمْ حَرَمًا عَامِنًا ﴿ وَقَال: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا أَنّا جَعَلْنَا حَكَرُمًا عَامِنًا وَيُنَخَطَّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمَّ ﴿ إَوَلَمْ يَرَوّا أَنّا جَعَلْنَا حَكَرُمًا عَامِنًا وَيُنَخَطَّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمَّ ﴿ ﴾.

والجواب: أنه باختياره لفظ (الأمين) جمع معنيي الأمن والأمانة، وجمع معني الماعل واسم المفعول، وجمع الحقيقة والمجاز، فهو أمينٌ وآمن ومأمون، وهذه المعاني كلها مرادة مطلوبة.

ثم انظر إلى جواب القسم وهو قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱلْحَسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱلْحَسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ لَلَّهُ مَا لَا لَهُ اللَّهُ ا

« ثم لما كان الناس في إجابة هذه الدعوة فريقين منهم مَنْ أجاب ومنهم من أبي، ذكر حال الفريقين. فذكر حال الأكثرين وهم المردودون إلى أسفل سافلين »(٣) والآخرين وهم المؤمنون الذين لهم أجر غير ممنون.

وفي هذه إشارة إلى أن المنهج لا بد أن يكون متلائماً مع الطبيعة البشرية غير مناقض لها وإلا فشل.

فكان الجواب كما ترى أوفى جواب وأكمله وأنسب شيء لما قبله وما بعده.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٨/ ٤٩٠ وانظر الكشاف ٣/ ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٢) التبيان في أقسام القرآن ٥٥.

<sup>(</sup>٣) التبيان ٥٦ .

ثم انظر من ناحية أخرى إلى قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي ٱحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ فَإِنهُ أَسنَد الخلق إلى نفسه ولم يَبْنهِ للمجهول، وذلك أنه في موطن بيانِ عظيم قدرته وحسن فعله وبديع صنعه فأسند ذلك إلى نفسه، وهذا في القرآن خط واضح، فإنه في مثل هذا المقام وفي مقام النعمة والتفضل يسند الأمر إلى نفسه قال تعالى: ﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَا آمَّةٌ يَهْدُونَ فِٱلْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ الله الأعراف]

وقال: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكَمَا فَهُمْ لَهَا مَنلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَهُمْ لَهَا مَنلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَهِمْ الْهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ [يس].

فانظر كيف أسند الخلق في مقام النعمة والتفضّل إلى ذاته في حين قال: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿ وَأَلِنسَاءً البناء الفعل للمجهول لما كان القصد بيان نقص الإنسان وضعفه. وقال: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴿ ﴾[الأنبياء] وقال: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴿ وَالنّابَهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ أَلَيْهُ أَلَيْهُ أَلَيْهُ أَلَيْهُ الْعَارِج].

فانظر إلى الفرق بين المقامين. وقد مر شيء من هذا في موطن سابق.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه أسند الخلق إلى نفسه لأن المقام مقام بيان منهج للإنسان، فأراد أن يبين أن واضع المنهج للإنسان هو خالق الإنسان ولا أحد غيره أعلم بما يصلح له وما هو أنسب له، ولو بني الفعل للمجهول لم يفهم ذلك صراحة.

فأنت ترى أن إسناد الخلق إلى ذات الله العلية أنسب شيء في هذا المقام. وقد تقول: ولِم أسند الرد أسفل سافلين إلى نفسه فقال: ﴿ ثُمَّ رَدَدَتُهُ أَسَفَلَ سَنِفِلِينَ ﴾ [التين] وهذا ليس مقام تفضّل ولا بيان نعمة ؟

فنقول: إن هذا الإسناد أنسب شيء ههنا ولا يليق غيره، وذلك أنه أراد أن يذكر أن بيده البداية والنهاية، وأنه القادر أولاً وأخيراً لا معقب لحكمه يفعل ما يشاء في البداية والختام، وهذا لا يكون إلا بإسناد الأمر إلى ذاته العلية.

ألا ترى أنه لو قال: (لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ثم رُدّ أسفل سافلين) لكان يفهم ذاك أن هناك رادّاً غيره يفسدُ خلقته ويهدم ما بناه ؟

ومعنى قوله: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱلْحَسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ أنه صيَّرهُ على أحسن ما يكون في الصورة والمعنى والإدراك وفي كل ما هو أحسن (١) من الأمور المادية والمعنوية.

<sup>(</sup>١) انظر روح المعاني ٣٠/ ١٧٥، البحر المحيط ٨/ ٤٩٠ .

وقال بعدها: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴿ ﴾ فجاء بـ (ثم) التي تفيد الترتيب والتراخي، لأن كونه أسفل سافلين لايعاقب خلقه بل يتراخى عنه في الزمن، فهي من حيث الوقت تفيد التراخي، كما أنها من حيث الرتبة تفيد التراخي، فرتبة كونه في أسفل سافلين، فثمة فرتبة كونه في أسفل سافلين، فثمة بَوْنٌ بعيد بين الرتبتين فأفادت (ثم) ههنا التراخي الزماني والتراخي في الرتبة.

واختلف في معنى ﴿أَسَّفَلَ سَنفِلِينَ﴾ فذهب قسم من المفسرين إلى أن المقصود به أرذل العمر، والمراد بذلك: الهرم وضَعْف القُوى الظاهرة والباطنة وذهول العقل حتى يصير لا يعلم شيئاً (۱).

ومعنى الاستثناء على هذا أن الصالحين من الهرمى لهم ثواب دائم غير منقطع (٢) يُكْتَبُ لهم في وقت صِحَتِهم وقوتهم. وفي الحديث: "إنَّ المؤمن إذا رُدِّ لأرذل العمر كُتِبَ له ما كان يعمل في قوته» وذلك أجر غير ممنون (٣) أي: غير منقطع.

وذهب آخرون إلى أن المقصود به أسفل الأماكن السافلة وهو جهنم أو الدرك الأسفل من النار.

ومعنى الاستثناء على هذا ظاهرٌ، فالصالحون مستثنون من الرد إلى ذلك.

وركز بعضهم على الخصائص الروحية. جاء في (ظلال القرآن): « والتركيز في هذا المقام على خصائصه الروحية. فهي التي تنتكس إلى أسفل سافلين حين ينحرفُ عن الفطرة ويحيد عن الإيمان المستقيم معها. فهو مهيأ لأن يبلغ من الرِّفعةِ مدى يفوق مقام الملائكة المقربين. . بينما هذا الإنسان مهيأ حين ينتكس لأن يهوي إلى الدرك الذي لا يبلغ إليه مخلوق قط: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴾ . حيث تصبح البهائم أرفع وأقوم لاستقامتها على فطرتها. . .

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾، فهؤلاء هم الذين يبقون على سواء الفطرة ويكملونها بالإيمان والعمل الصالح. ويرتقون بها إلى الكمال المقدر لها»(٤).

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٣٠/ ١٧٦، البحر المحيط ٨/ ٤٩٠ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٣/ ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٨/ ٤٩٠ .

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن ٣٠/ ١٩٤ .

وظاهر أن معنى الآية يتسع لكل ما ذكروه، وهي تفيد أيضاً أن حياة غير المؤمن نكد وغم، وعيشة ضنك وشقاء قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَينَ ٱلسَّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْتَهُوى بِهِ ٱلرِّيمُ فِي مَكَانِ سَعِقِ ﴿ وَاللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَينَ ٱلسَّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْتَهُوى بِهِ ٱلرِّيمُ فِي مَكَانِ سَعِقِ ﴿ وَاللهِ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ فَكَأَنَّمَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

جاء في (التبيان): « وتأمل حكمة القرآن لما قال: ﴿ إِنَّ ٱلْإِسْنَ لَغِي خُسَرٍ ﴿ ﴾ فإنه ضَيَّقَ الاستثناء وخصصه فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتُوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتُوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتُوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتُوَاصَوْا بِالْحَقِ وَتُوَاصَوْا بِالْحَقِ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴿ وَمَا قال: ﴿ ثُمَّ رَدَدْتَهُ ٱسْفَلَ سَفِلِينَ ﴾ [التين] وسَّعَ الاستثناء وعممه فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴿ وَهُ وَلَم يقل: (وتواصوا) فإن التواصي هو أمر الغير بالإيمان والعمل الصالح، وهو قدر زائد على مجرد فعله فمن لم يكن كذلك فقد خسر هذا الربح فصار في خسر، ولا يلزم أن يكون في أسفل سافلين.

فإن الإنسان قد يقوم بما يجب عليه ولا يأمر غيره، فإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مرتبة زائدة. وقد تكون فرضاً على الأعيان. وقد تكون فرضاً على الكفاية وقد تكون مستحبة.

والتواصي بالحق يدخل فيه الحق الذي يجب، والحق الذي يُستحب، والصبر يدخل فيه الصبر الذي يجب والصبر الذي يُستحب. فهؤلاء إذا تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر حصل لهم من الربح ما خسره أولئك الذين قاموا بما يجب

عليهم في أنفسهم ولم يأمروا غيرهم به. وإن كان أولئك لم يكونوا من الذين خسروا أنفسهم وأهليهم. فمطلق الخسار شيء والخسار المطلق شيء »(١).

ثم قال: ﴿ فَلَهُمْ أَجَرُّ غَيْرُ مَتُونِ ﴿ إِللَّتِينَ ] قيل: ومعنى غير ممنون غير منقوص ولا منقطع، وقيل: معناه غير مكدر بالمنّ عليهم (٢٠). والحق أن كل ذلك مراد وهو من صفات الثواب، لأنه يجب أن يكون غير منقطع ولا منغصاً بالمنة (٣٠).

فقال: (غير ممنون) ليجمع هذه المعاني كلها، ولم يقل: غير مقطوع ولا نحو ذلك فيفيد معنى دون آخر.

ثم انظر كيف زاد الفاء في قوله: ﴿ فَلَهُمْ أَجْرً عَيْرُ مَنُونِ ﴾ ولم يفعل مثل ذلك في آية شبيهة بها وهي قوله: ﴿ إِلَّا الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَنُونِ ﴾ [الإنشقاق] بدون فاء. وذلك لأن السياقين مختلفان. فسياق سورة الإنشقاق أكثره في ذكر الكافرين، وقد أطال في ذكرهم ووصف عذابهم فقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونَ كِنَبُمُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ﴿ وَهَ مَنُونَ يَدْعُوا بُنُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِي آهلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِي آهلِهِ مَسْرُورًا ۞ إِنَّهُ ظَنَ أَن لَن يَحُورَ ۞ بَلَتَ إِنَّ رَبَّمُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ۞ ﴾ [الإنشقاق] ثم قال مقرعاً للكافرين مؤنباً لهم: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ والله الذينَ ءَامنُوا وَعَمِلُوا الضَالِحَتِ لَهُمْ أَجُرُعَيْرُونَ ۞ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ أَلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ والله الذينَ ءَامنُوا وَعَمِلُوا الضَالِحَتِ لَهُمُ أَمْ أَعْرَمُ مَنُونِ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ وألله الذينَ ءَامنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمُ أَمْ أَعْرَمُ مَنُونِ ۞ [الإنشقاق].

في حين لم يزد في الكلام على المؤمنين عن قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْنَبُهُ بِيَمِينِةِ ۚ ۚ فِي فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۚ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِمِهِ مَسْرُورًا ۚ ﴿ الْإِنشقاق].

فانظر كيف أطال في وصف الكافرين وأعمالهم وعقابهم، وأوجز في الكلام على المؤمنين، ولذا حذف الفاء من جزاء المؤمنين في سورة الإنشقاق مناسبة للإيجاز. في حين لم يذكر الكافرين في سورة التين ولم يزد على أن قال: ﴿ ثُمَّ رَدَدَنَهُ أَسَفَلَ سَنفِلِينَ ﴾ يعني الإنسان، وهو غير صريح في أن المقصود به الكافرون أو غيرهم كما أسلفنا.

<sup>(</sup>١) التيان ٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ٨/ ٤٩٠، روح المعاني ٣٠/ ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ٣٢/ ١١ .

ثم انظر إلى كل من السورتين كيف تناولت الكلام على الإنسان. فقد بدأت سورة الإنشقاق بذكر كدح الإنسان ومشقته ونصبه: ﴿ يَكَأَيُّهُ ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ ﴿ كَا مُكُلِقِيهِ إِنَّهُ وَتَوعَده رَبُّه بركوب الأهوال والشدائد المتتابعة التي يفوق بعضها بعضاً في الشدة فقال: ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ ﴿ وَالْيَتِلِ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ ﴾ وَاللَّهُ وَالْتَقَلَ هَا وَسَقَ ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَا

في حين بدأ في سورة التين بتكريم الإنسان فقال: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي آَحْسَنِ تَقْوِيمِ إِنَّ اللهُ ا

ثم قال بعدها: ﴿ فَمَا يُكَذِبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴿ ﴾. والمعنى: أي شيء يجعلك أيها الإنسان من الإنسان مكذّباً بالجزاء بعد هذا الدليل الواضح ؟ والمعنى: أن خلق الإنسان من نطفة وتقويمه بشراً سوياً وتدريجه في مراتب الزيادة إلى أن يكمل ويستوي مع تحويله من حال إلى حال، أوضح دليل على قدرة الخالق على الحشر والنشر (١) فإن الذي خلقك أقدر على أن يعيدك بعد موتك وينشئك خلقاً جديداً، وأن ذلك لو أعجزه لأعجزه خلقك الأول (٢).

فانظر جلالة ارتباط هذا الكلام بما قبله.

ثم انظر كيف استدل على الجزاء بالأدلة النقلية والعقلية. فالدليل النقلي هو ما أخبرت به الرسالات السماوية، وقد ذكر من هذه الرسالات كبراها وهي رسالات موسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام.

والدليل العقلي هو الاستدلال بخلق الإنسان في أحسن تقويم وتدريجه في مراتب الزيادة والنقص.

ثم انظر كيف اختار كلمة (الدين) ولم يختر كلمة الجزاء أو الحساب أو النشور ونحوها، وذلك لما تقدم ذكر مواطن الرسالات ناسب ذلك ذكر الدين، لأن هذه أديان، ولأنه قد يراد بذلك معنى (الدين) علاوة على معنى الجزاء. والمعنى أي شيء يجعلك مكذباً بصحة الدين بعد هذه الأدلة المتقدمة ؟ فالذي خلقك

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٣٤٩، التفسير الكبير ٣٢/ ١٢.

<sup>(</sup>٢) التبيان ٦١.

في أحسن تقويم يرسم لك أحسن منهج تسعد به في الدنيا وفي الآخرة. فجمعت كلمة (الدين) معنى الدين ومعنى الجزاء في آن واحد، ولو قال: فما الذي يكذبك بالجزاء لم يجمع هذين المعنيين.

فأنت ترى أنه اختار كلمة (الدين) لتقع في موقعها المناسب لها تماماً. ثم قال بعدها: ﴿ أَلِشَ اللّهُ بِأَحْكِمِ اَلْحَكِمِ بِنَ ﴿ أَلَكُكِمِ بِنَ اللّهِ مَا الحاكمين) يحتمل أن يكون معناه: أعظم ذوي الحكمة وأحسنهم تدبيراً، ويحتمل أن يكون معناه، أقضى القاضين، لأن (حكم) يحتمل أن يكون من الحكمة، ويحتمل أن يكون من القضاء وهو الفصل في المحاكم.

وعلى الوجه الأول يكون المعنى: أليس الذي فعل ذلك بأحكم الحاكمين صنعاً وتدبيراً وأن حكمته بالغة لا حدود لها. وإذا تبين أن الله سبحانه أحكم الحاكمين \_ وهو بَيِّنٌ \_ تعيِّنت الإعادة والجزاء لأن حكمته تأبى أن يترك الإنسان سدى ولا يحاسب على أعماله، فكيف يليق بأحكم الحاكمين أن لا يجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته؟ وهل ذلك إلا قدح في حكمه وحكمته (١) ؟.

وعلى الوجه الثاني يكون المعنى: أليس الله بأقضى القاضين<sup>(٢)</sup> فيحكم بين عباده فيما كانوا فيه يختلفون، كما قال تعالى: ﴿ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴿ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴿ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴿ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴿ أَنتَ تَعَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ

فانظر قوة ارتباط هذه الآية بما قبلها على كلا الوجهين، فإن حكمته تقتضي الإعادة والجزاء. والجزاء والفصل بين الخلائق يقتضي وجود قاضٍ، بل يقتضي وجود أقضى القاضين.

فجمع بهذه العبارة معنيين: القضاء والحكمة، بل لقد جمع معاني عدة بهذا التعبير، إذ كل لفظ من (أحكم الحاكمين) يحتمل أن يكون بمعنى القضاء والحكمة فيكون قد جمع أربعة معان كلها مرادة وهي (أحكم الحاكمين) بمعنى: أكثرهم حكمة و (أقضى الحكماء) و (أقضى القضاة) و (أحكم القضاة).

فانظر كيف جمع أربعة معان تؤدى بأربع عبارات في عبارة واحدة موجزة. ولو قال: (أقضى القاضين) لدلت على معنى واحد.

<sup>(</sup>١) انظر التبيان ٣٣ وما بعدها، التفسير الكبير ٣٢/ ١٢ .

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ۳۰/ ۱۷۷، مجمع البيان ۱۰/ ۵۱۲ .

ثم انظر كيف جعل ذلك بأسلوب الاستفهام التقريري ولم يجعله بالأسلوب الخبري فهو لم يقل: (إن الله أحكم الحاكمين) ولا نحو ذلك، وإنما قرر المخاطب ليقوله بنفسه وليشترك في إصدار الحكم فيقول: بلى ﴿ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُم مِّنَ الشَّنهِدِينَ﴾.

ثم انظر إلى ارتباط خاتمة السورة بفاتحتها، فإن فاتحة السورة في ذكر مواطن الرسالات العظمى وارتباطها بخاتمتها واضحٌ بيّن، فإن الذي أنزل هذه الشرائع العظيمة وما تضمنته من أحكام سامية هو أحكم الحاكمين.

ثم انظر إلى التنسيق الجميل في اختيار خواتم الآي، فإن خاتمة كل آية اختيرت لتجمع عدة معان في آن واحد. فاختيرت (الأمين) لتجمع معني الأمن والأمانة، و(أسفل سافلين) لتجمع معنى أرذل العمر ودركات جهنم السفلى. و(غير ممنون) لتجمع معنى غير مُنْقَطع ولا مُنَغَصٍ بالمِنَّة عليهم، وكلمة (الدين) لتجمع الجزاء والدين ـ و(أحكم الحاكمين) لتجمع الحكمة والقضاء.

فانظر هذه الدقة في الاختيار وهذا الحُسْنَ في التنسيق. أليس الذي قال ذلك بأحكم الحاكمين ؟ بلى وأنا على ذلك من الشاهدين.

### المراجع

- \_ الإتقان في علوم القرآن للسيوطي \_ ط٣/ ١٣٧٠هـ \_ ١٩٥١م.
  - \_ الإعجاز العددي للقرآن الكريم \_ عبدالرزاق نوفل ط٣.
- - ــ أنوار التنزيل ــ القاضي البيضاوي ــ المطبعة العثمانية ١٣٠٥هـ.
- \_ الإيضاح للقزويني \_ تحقيق وتعليق لجنة من أساتذة كلية اللغة العربية بالجامع الأزهر \_ مطبعة السنة المحمدية.
  - \_ البحر المحيط لأبي حيان ط١ سنة ١٣٢٨هـ، مطبعة السعادة بمصر.
    - ــ بدائع الفوائد لابن قيم الجوزية ـ الطباعة المنيرية.
- \_ بديع القرآن لابن أبي الأصبع المصري تحقيق حفني شرف ط١ مكتبة نهضة مصر.
- \_ البرهان في علوم القرآن لبدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم ط١/١٣٧٦هـ \_ ١٩٥٧م، دار إحياء الكتب العربية.
- البرهان في متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان محمد بن حمزة الكرماني. رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية أصول الدين في جامعة الإمام محمد ابن سعود الإسلامية حققها الطالب ناصر بن سليمان العمر مكتوب بالآلة الكاتبة.
- \_ البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن \_ الزملكاني. تحقيق الدكتورة خديجة الحديثي والدكتور أحمد مطلوب \_ مطبعة العاني \_ بغداد ط١/١٣٩٤هـ \_ ١٩٧٤م.
- ـ البيان والتبيين للجاحظ تحقيق عبدالسلام محمد هرون ط٢ نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة ومكتب الهلال ببيروت.

- \_ تاج العروس شرح القاموس لمحمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي منشورات مكتبة الحياة \_ بيروت، تصوير، الطبعة الأولى بالمطبعة الخيرية بمصر سنة ١٣٠٦هـ.
- ــ التبيان في أقسام القرآن لابن القيم ــ مؤسسة الرسالة ــ بيروت الطبعة الأولى ... ١٩٩٤ بتحقيق عصام فارس الحرستاني.
- \_ تحرير التحبير لإبن أبي الإصبع المصري تحقيق حفني شرف، نشر لجنة إحياء التراث الإسلامي \_ القاهرة.
- ــ تسهيل السبيل في فهم معاني التنزيل لمحمد تاج الدين أبي الحسن البكري مخطوطة بمكتبة الأوقاف ببغداد برقم ٢٣٢٠.
  - \_ التصوير الفني في القرآن \_ سيد قطب.
- \_ التعبير الفني في القرآن \_ الدكتور بكري شيخ أمين \_ دار الشروق، ١٣٩٣هـ \_ . ١٩٧٣م.
- \_ التفسير القيم لابن القيم \_ جمع محمد أويس الندوي \_ مطبعة السنة المحمدية ١٣٨٦هـ \_ ١٩٧٣م.
  - \_ التفسير الكبير لفخر الدين الرازي \_ المطبعة البهية \_ مصر .
  - ــ تفسير ابن كثير طبع بدار إحياء الكتب العربية \_ عيسى البابي الحلبي وشركاه.
- \_ حاشية الصبان على شرح التصريح للشيخ يس بن زيد الدين العليمي الحمصي طبعت مع شرح التصريح \_ دار إحياء الكتب العربية .
  - \_ حاشية ابن المنير على الكشاف طبعت مع الكشاف.
- ـ دراسات في اللغة للدكتور إبراهيم السامرائي \_ مطبعة العاني \_ بغداد سنة 1971م.
- ـ درة التنزيل وغرة التأويل للخطيب الإسكافي منشورات دار الآفاق الجديدة ـ بيروت ط١/١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٣م.

- \_ روح المعاني في تفسير القرآن الكريم لشهاب الدين السيد محمود الآلوسي، إدارة الطباعة المنيرية \_ دار إحياء التراث العربي.
- \_ سيرة النبي على المحمد بن إسحاق هذبها ابن هشام تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد \_ نشر محمد علي صبيح وأولاده، مطبعة المدني ١٣٨٣هـ \_ 197٣م.
- شرح التصريح على التوضيح لخالد بن عبدالله الأزهري ـ دار إحياء الكتب العربية.
- شرح الدماميني على مغني اللبيب طبع بهامش حاشية الشمني على مغني اللبيب المطبعة البهية بمصر.
- ـ الطراز ليحيى بن حمزة العلوي ـ مطبعة المقتطف بمصر سنة ١٣٣٢هـ ـ ١٩١٤ م.
- \_ فتح القدير لمحمد بن علي بن محمد بن عبدالله الشوكاني ط١ \_ مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر سنة ١٣٤٩هـ.
  - ـ في ظلال القرآن لسيد قطب ـ الطبعة الأولى.
- \_ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل \_ لجارالله الزمخشري مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر سنة ١٣٦٧هـ \_ ١٩٤٨م.
- ــ لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور المصري ـ مصور على طبعة بولاق.
  - ــ مجمع البيان في تفسير القرآن للطبرسي ــ كتا بفروشي إسلامية ــ طهران.
- ــ معاني الأبنية في العربية للدكتور فاضل صالح السامرائي ط١، ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م الشركة المتحدة للتوزيع ـ بيروت.
  - \_ معانى النحو \_ الدكتور فاضل صالح السامرائي \_

- \_ معترك الأقران في إعجاز القرآن لجلال الدين السيوطي تحقيق محمد علي البجاوي \_ دار الثقافة العربية للطباعة.
- \_ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام الأنصاري تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد.
- \_ المفردات في غريب القرآن لأبي القاسم الحسيني بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني \_ طهران.
- \_ ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من آي التنزيل لأبي جعفر أحمد بن الزبير الغرناطي تحقيق الدكتور محمود كامل أحمد \_ دار النهضة العربية للطباعة والنشر \_ ببيروت ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م.
  - \_ من بلاغة القرآن \_ أحمد أحمد بدوي \_ مطبعة لجنة البيان العربي.
- \_ همع الهوامع شرح جمع الجوامع لجلال الدين السيوطي ط١ سنة ١٣٢٧هـ مطبعة السعادة بمصر.

## فهرس الموضوعات

| الموضوع      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥            | تقديم تقديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| V            | التعبير القرآنيالمناه المستعبير القرآني المستعبير القرآني المستعبير القرآني المستعبير المستعبير المستعبير المستعبير المستعبير المستعبد المستع |
| **           | البنية في التعبير القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٩           | التقديم والتأخيرالتقديم والتأخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧٤           | الذكر والحذفالذكر والحذف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 170          | التوكيد في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۷۳          | التشابه والاختلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Y 1 V</b> | فواصل الآيفواصل الآي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777          | السمة التعبيرية للسياق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 707          | الحشد الفني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۸۳          | الحشد الفني في القصص القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 440          | قصة سيدنا آدم عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 440          | ١ – قصة آدم في سورتي البقرة والأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>797</b>   | ٢ – قصة آدم في سورتي الأعراف و (ص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٠۲          | ٣ - قصة آدم في الحِجْر و (ص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۱۱          | قِصة سيدنا موسى عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۱۱          | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 440          | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۳۷          | تفسير سورة التين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| W E 9        | المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |