﴿ ٱلْحَمْدُ يَلَهِ رَبِ ٱلْعَــٰ لَمِينَ ۞ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ كأنـه سـُبحانه يقـول: يـا عبـادي إن كنتـم تحمـدون وتعظمـون للكمـال الذاتـي والصفاتي فاحمدوني فإني أنا «الله»، وإن كان للإحسان والتربية والإنعام فإني أنا «رب العالمين»، وإن كان للرجاء والطمع في المستقبل فإني أنا «الرحمن الرحيم»، وإن كان للخوف فإني أنا «مالك يوم الدين». الألوسي: ٨٦/١.

السؤال: ما دلالة الأوصاف الأربعة في بداية سورة الفاتحة على الحمد لله؟

﴿ ٱلْحَكَمَٰدُ يَلَةِ رَبِّ ٱلْعَسَلَمِينَ ۞ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيهِ ۞ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّيبِ ۞ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾

لما كان سؤال الله الهداية إلى الصراط المستقيم أجلَّ المطالب ونيله أشرف المواهب علَّم الله عباده كيفيـــ سؤاله، وأمرهم أن يقدموا بين يديـه حمده والثناء عليـه، وتمجيده ثم ذكر عبوديتهم وتوحيدهم، فهاتان وسيلتان إلى مطلوبهم: توسل إليه بأسمائه وصفاته، وتوسل إليه بعبوديته. وهاتان الوسيلتان لا يكادير دمعهما الدعاء ابن القيم: ١/٣٦ السؤال: ذكرت في الآيات وسيلتان لاستجابة الدعاء، ما هما؟

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾

ذكر الاستعانة بعد العبادة مع دخولها فيها لاحتياج العبد في جميع عباداته إلى الاستعانة بالله تعالى؛ فإن لم يعنه الله لم يحصل له ما يريده من فعل الأوامر واجتناب النواهي. السعدي: ٣٩.

السؤال: الاستعانة نوع من أنواع العبادة، فلماذا أفردها الله بالذكر بعد ذكر العبادة الشاملة للاستعانة وغيرها؟

﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾

العبادة أعلى مراتب الخضوع ولا يجوز شرعا ولا عقلا فعلها إلا لله تعالى لأنه المستحق لذلك لكونه موليا لأعظم النعم من الحياة والوجود وتوابعهما. الألوسي: ٨٦/١. السؤال: لماذا حصرت العبادة لله تعالى؟

﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ هِ قوله: (نعبد) بنون الاستتباع إشعار بأن الصلاة بنيت على الاجتماع. البقاعي: ١٧/١.

السؤال: لماذا كانت صيغة العبادة والاستعانة والدعاء في سورة الفاتحة بالجمع؟

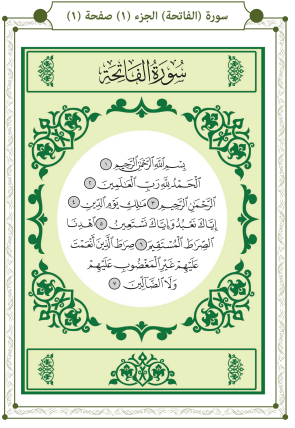
﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾

الحاجة إلى الهدى أعظم من الحاجة إلى النصر والرزق؛ بل لا نسبة بينهما؛ لأنه إذا هُدي كان من المتقين، ومن يتق الله يجعل له مخرجا ﴿ ويرزقه من حيث لا يحتسب. ابن تيمية: ١١٦/١

السؤال: لماذا كانت الحاجة إلى الهدى أعظم من الحاجة إلى النصر والرزق؟

# ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾

على قدر ثبوت قدم العبد على هذا الصراط الذي نصبه الله لعباده في هذه الدار، يكون ثبوت قدمه على الصراط المنصوب على متن جهنم. وعلى قدر سيره على هذا الصراط يكون سيره على ذاك الصراط؛ فمنهم من يمر كالبرق، ومنهم من يمر كالطَّرف ... فلينظر العبد سيره على ذلك الصراط من سيره على هذا؛ حذو القُذَّة بالقُذَّة جزاءً وفاقاً؛ (هل تجزون إلا ما كنتم تعملون) [النمل: ٩٠]. ابن القيم: ٣٥/١ السؤال: ما العلاقة بين التزام العبد الصراط الستقيم في الدنيا وسيره على الصراط في الآخرة؟



#### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                                             | الكلمت            |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| أَي: أَبتَدِئُ قِرَاءَتِي مُستَعِينًا بِاسمِ اللهِ.                | بِسمِ اللَّهِ     |
| يَومِ الجَزَاءِ وَالحِسَابِ.                                       | يَومِ الدِّينِ    |
| الْيَهُودِ، وَمَن شَابَهَهُم فِيْ تَرِكِ الْعَمَلِ<br>بِالْعِلْمِ. | غَيرِ الْمَغضُوبِ |
| النَّصَارَى، وَمَن شَابَهَهُم فِي الْعَمَلِ<br>بِغَير عِلمٍ.       | الضَّالِّينَ      |

#### 🚳 العمل بالآيات

١. ادع الله، وابدأ الدعاء بالحمد والثناء عليه سبحانه كما ابتدأت سورة الفاتحة، ثم اسأله ما تريد كما ختمت السورة، ﴿ ٱلْكَمْدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ، ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾.

٢. سورة الفاتحة أعظم سورة في القرآن وأكثر سورة تقرأها، اقرأ تفسيرها من أحد التفاسير وأكثر من تدبر آياتها، ﴿ بِنَا مِالْمَانِ الْمَانِ التَجِيدِ اللهَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْمَكَلِّمِينَ ﴾. الآيات...إلى آخر السورة

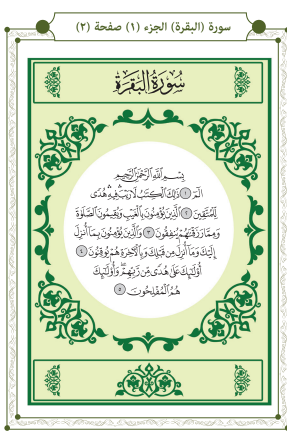
٣. حدد مجموعة من أهل الخير والصلاح وأكثر من مصاحبتهم ومجالستهم، ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾.

# 🚳 التوجيصات

١. هذه السورة مقسمة بين الله وعبده؛ ف(إياك نعبد) مع ما قبلها لله، (وإياك نستعين) مع ما بعدها للعبد، فتأمل، ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

٧. لن تعبد الله حق العبادة حتى يعينك الله على ذلك، ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾.

٣. الحذر من اتباع منهج اليهود: (تقديم الهوى على الشرع)، ﴿ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ ومن منهج النصارى: (العبادة بالبدعة والجهل)، ﴿ وَلَا ٱلضَّاآلِينَ ﴾



# 🦫 معاني الكلمات

| المعنى                                                                                            | الكلمة        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| هَذَا القُرآنُ مُؤَلَّفٌ مِن هَذِهِ الحُرُوفِ،<br>وَلاَ يَستَطِيعُونَ الإِتيَانَ بِمِثْلِهِ.      | ñ             |
| مَن جَعَلُوا بَينَهُم وَبَينَ عَذَابِ اللهِ<br>وِقَايَتً بِفِعلِ الأَوَامِرِ وَتَركِ النَّوَاهِي. | بِلمُتَّقِينَ |

#### 🚳 العمل بالآيات

ا. مبنى التقوى على مخالف تشرع الله لهوى نفسك اختباراً لإيمانك، فحدد أمراً في حياتك ترى أنك تقدِّم فيه هوى نفسك على شرع الله سبحانه وتراجع عنه مستغفراً ربك، ﴿ ذَلِكَ الْكَابَتُكِنُ لا رَبُّ فِهُ مُدَى إِلنَّقِينَ ﴾.

٧. حاسب نفسك في أمر الصلاة، وتفقد اليوم جوانب التقصير فيها فكمله، وأقمه على الوجه المطلوب شرعاً، ﴿ اَلَٰذِنَ فُوْتُونَ بِالْفَتِ وَيُعِمُونَ السَّلَاقَ ﴾.
٣. اختبر إيمانك باليوم الآخر ويقينك به بالإنفاق اليوم من مال الله الذي آتاك، موقناً أن الله تعالى سيخلفه عليك في الدنيا والآخرة، ﴿ الَّذِينَ فَوْتُونَ إِلَفَتِ وَيُعُمِّنَ الصَّلَاقَ وَعَا رَفَعَهُمْ يُفِعُونَ ﴾.

# 🐵 التوجيصات

١. من أسباب حصول الهداية بالقرآن تقوى الله تعالى، فقدم دائما مراد الله على هوى نفسك، ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبَّ فِي هُدَى لِنَسْقِينَ ﴾.
 إِنْشَقِينَ ﴾.

٧. سعادتك بالضلاح، والضلاح لا يناله إلا من اتصف بهذه الصفات، ﴿ الّذِن يُوْمُونَ بِالْهَانَةَ وَمُمَا رَنَقَهُمُ يُمُوهُونَ آلَاَئِنَ مَوْمُونَ السَّلَوَةَ وَمَا رَنَقَهُمُ يُمُوهُونَ آلَ وَالَّذِنَ مُومُونُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْكَ وَمَا لَاَخِرَةِ هُمْ يُوقِوُنَ آلَ أُولَتِكَ عَلَى هُدًى مِن رَبِّهِمُ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْهِدُك ﴾.
 رَبَعِمٌ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْهِدُك ﴾.

٣. من أهم صفات المؤمنين: ثباتهم على إيمانهم في حال الغيب وحال الشهادة، ومراقبتهم لله على كل الأحوال، ﴿ اَلَيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْفَتِ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

الَّمْ الَّمْ آلَ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدَى الْمُنْقِينَ ﴾

إنما ذكرت هذه الحروف في أوائل السور التي ذكرت فيها بياناً الإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها ... ولهذا كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن، وبيان إعجازه وعظمته، وهذا معلوم بالاستقراء. ابن كثير: ٣٦/١-٣٣. السؤال: ما سبب ارتباط الحروف المقطعة بذكر عظمة القرآن وإعجازه؟

# ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبُ فِيهِ هُدُى لِلْمُنَقِينَ ﴾

لم يقل: هُدى للمصلحة الفلانية، ولا للشيء الفلاني؛ لإرادة العموم، وأنه هدى لجميع مصالح الدارين؛ فهو مرشد للعباد في المسائل الأصولية والفروعية، ومُبَيِّن للحق من الباطل، والصحيح من الضعيف، ومبين لهم كيف يسلكون الطرق النافعة لهم في دنياهم وأُخراهم. السعدي: ٤٠.

السؤال: كيف يستدل بهذه الآية على شمول هداية القرآن لمصالح الدارين؟ الجواب:

> السؤال: جمعت الآية بين ثلاثة من مواضع التقوى، فما هي؟ الحوات:

# ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾

لم يقل: يفعلون الصلاة، أو يأتون بالصلاة؛ لأنه لا يكفي فيها مجرد الإتيان بصورتها الظاهرة؛ فإقامة الصلاة: إقامتها ظاهراً بإنمام أركانها وواجباتها وشروطها، وإقامتها باطناً بإقامة روحها؛ وهو حضور القلب فيها، وتدبر ما يقوله ويفعله منها. السعدي: 13.

السؤال: لماذا عُبِّر عن فعل الصلاة بالإقامة؟

# وَمِمَّا رَزَقَنَّهُمُ يُنفِقُونَ ﴾

وأتى بـ (مَن) الدالم على التبعيض؛ لينبههم أنه لم يرد منهم إلا جزءاً يسيراً من أموالهم، غير ضار لهم، ولا مثقل، بل ينتفعون هم بإنفاقه، وينتفع به إخوانهم، وفي قوله: (رزقناهم) إشارة إلى أن هذه الأموال التي بين أيديكم، ليست حاصلة بقوتكم وملككم، وإنما هي رزق الله الذي خولكم، وأنعم به عليكم؛ فكما أنعم عليكم وفضلكم على كثير من عباده فاشكروه بإخراج بعض ما أنعم به عليكم. السعدي: ١٤. السؤال: لماذا جيء بـ (من) الدالم على التبعيض؟

# ﴿ اَلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوَة وَمِمَّا رَفَقَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾

وجه ترتب الإنفاق على الإيمان بالغيب أن المدد غيب؛ لأن الإنسان لما كان لا يطلع على جميع رزقه كان رزقه غيبا، فاذا أيقن بالخلف جاد بالعطية، فمتى أمد بالأرزاق تمت خلافته، وعظم فيها سلطانه، وانفتح له باب إمداد برزق أعلى وأكمل من الأول. البقاعي: ٢٠/١.

السؤال: ما وجه ترتب الإنفاق على الإيمان بالغيب؟ الحواد:

# ا ﴿ وَبِٱلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ﴾

واليقين أعلَى درجات العلم؛ وهوالذي لا يمكن أن يدخله شك بوجه. ابن عطية: ٨٦/١. السؤال: كلما عظم العلم بالأخرة عظم العمل لها، وضح ذلك من الآية. الجواب:

﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ ﴾

الدنوب إذا تتابعت على القلوب أغلقتها، وإذا أغلقتها أتاها حينئذ الختم من قبل الله تعالى والطبع؛ فلا يكون للإيمان إليها مسلك، ولا للكفر عنها مخلص، فذلك هو الختم والطبع الذي ذكره في قوله تعالى: (ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم). ابن كثير: ١/٥٠. السؤال: كيف يحصل الختم على القلب؟

﴿ خَتُم اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الْبَمَـٰوِهِمْ غِشَـُوهُ ﴾

ثم ذكر الموانع المانعة لهم من الإيمان، فقال: (ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم) أي:
طبع عليها بطابع لا يدخلها الإيمان، ولا ينفذ فيها، فلا يعون ما ينفعهم، ولا يسمعون ما
يفيدهم، (وعلى أبصارهم غشاوة)؛ أي: غشاء وغطاء وأكِنَّة تمنعها عن النظر الذي ينفعهم.
وهذه طرق العلم والخير قد سدت عليهم؛ فلا مطمع فيهم، ولا خير يرجى عندهم، وإنما
منعوا ذلك وسدت عنهم أبواب الإيمان بسبب كفرهم وجحودهم، السعدي: ٢٢.
السؤال: لماذا خُصَّت هذه الأعضاء بالختم والتغشية؟
الجواب:

وَ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الْبَصَرِ هِمْ غِشُوهُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ وقي تقديم السمع على البصرية مواقعه من القرآن دليل على أنه أفضل فائدة لصاحبه من البصر؛ فإن التقديم مؤذن بأهمية المقدم؛ وذلك لأن السمع آلة لتلقي المعارف التي بها كمال العقل، وهو وسيلة بلوغ دعوة الأنبياء إلى أفهام الأمم على وجه أكمل من بلوغها بواسطة البصر لو فقد السمع ابن عاشور: ٢٥٨/١٠ السؤال: الوسائل السمعية والوسائل البصرية أيهما أكثر أثراً في البشر؟

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِأَلَّهِ وَبِأَلْيَوْ مِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ لما تقدم وصف المؤمنين في صدر السورة بأربع آيات، ثم عَرَّفَ حال الكافرين بهاتين الآيتين، شرع تعالى في بيان حال المنافقين الذين يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر، ولما كان أمرهم يشتبه على كثير من الناس؛ أطنب في ذكرهم بصفات متعددة. ابن كثير: ١٥٥١. السؤال: في مقدمت سورة البقرة وصف الله أحوال المؤمنين بأربع آيات، والكافرين بآيتين، والمنافقين بثلاث عشرة آيت، فلماذا؟

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْرِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ نبه الله سبحانه على صفات المنافقين لئلا يغتر بظاهر أمرهم المؤمنون؛ فيقع لذلك فساد عريض من عدم الاحتراز منهم، ومن اعتقاد إيمانهم وهم كفار في نفس الأمر، وهذا من المحدورات الكبار. ابن كثير: ٢٦/١.

السؤال: ما أهمية معرفة المسلمين لأحوال المنافقين؟ الجواب:

وَ قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ ( فِي قَلُوبِهِم مَرضًا: أَي: بسكونهم إلى الدنيا وحبهم لها، وغفلتهم عن الآخرة وإعراضهم عنها. وقوله: (فزادهم الله مرضا): أي: وكلهم إلى أنفسهم، وجمع عليهم هموم الدنيا: فلم يتفرغوا من ذلك إلى اهتمام بالدين. (ولهم عذاب أليم) بما يفنى عما يبقى. وقال الجنيد: على القلوب من اتباع الهوى، كما أن على الجوارح من مرض البدن. القرطبي: ٢٠٠/١. السؤال: ما سبب حلول المرض بقلوب المنافقين؟

﴿ أُوْلَتِكَ الَّذِينَ اَشْتَرُواْ الضَّلَالَةَ بِاللَّهُدَىٰ فَمَارَعِت بَعِّرَتُهُمْ وَمَاكَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ أي: رغبوا في الضلالة رغبة المشتري بالسلعة التي من رغبته فيها يبذل فيها الأثمان النفيسة، وهذا من أحسن الأمثلة؛ فإنه جعل الضلالة التي هي غاية الشر كالسلعة، وجعل الهدى الذي هو غاية الصلاح بمنزلة الثمن. السعدي: ٤٣. السؤال: كيف تشترى الضلالة بالهدى؟ العداد:

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٣)

إِنَّ ٱلّذِينَ كَفُرُواْسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَ ٱَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا كُوْمِنُونَ ۞ خَتَمَ ٱللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَكَالَّكُ عَلَيْهُ وَكَالُكُ عَظِيمٌ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنّا بِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ وَبِاللّهُ مَكْرَثُ فَرَادَهُمُ مُ اللّهُ مَرَضَا لَيْ يَعْدُونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَغْدُرُونَ ۞ فِي قُلُوبِهِم مَّرَثُ فَرَادَهُمُ مُ اللّهُ مَرَضَا لَكُمْ وَمَا يَغْدُرُونَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَا اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مَعْدُونِ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مُ اللّهُ مُونَ ۞ أَلْوَالْ النّهُ مُونَ ۞ أَلْوَا النّهُ مُعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مَعْمُ اللّهُ مُعْمُ وَنَ ۞ اللّهُ يُعْمُ وَمَا كَانُوا مُعْمَادِينَ اللّهُ مَلْكُوا مُعْمَارَيْحِت يَتَجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُعْمَادِينَ الللّهُ مَلْكُوا مُعْمَارَيْحِت يَتَجَارِتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُعْمَادِينَ اللّهُ مَلْكُونُ الْمُعْلَى اللّهُ مُعْمُ اللّهُ مُعْمَا وَمُعْرَاحُونُ الْمُعْلِقَالَهُ اللّهُ مُعْمُونَ اللّهُ الْمُعْمَلِي اللّهُ مُلِي اللّهُ مُعْمَا وَاعْمُونَ اللّهُ مُلْكُولُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْمَادِي اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَادِي اللّهُ الْمُعْمَادِي اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ الْمُعْمَادِ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَادِي مُعْمَادًا الْمُعْمَادِي الللّهُ اللّهُ الْمُعْمَادُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَادُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### 🚳 معاني الكلمات

| المعنى                                    | الكلمت         |
|-------------------------------------------|----------------|
| طَبَعَ اللهُ.                             | خَتَمَ اللَّهُ |
| غِطَاءٌ.                                  | غِشَاوَةٌ      |
| شَكُّ، وَنِفَاقً.                         | مَرَضٌ         |
| يَتَحَيَّرُونَ، وَيَعمَونَ عَنِ الرُّشدِ. | يَعمَهُونَ     |

### 🚳 العمل بالآيات

١. بين لمن حولك الخطورة والأكاذيب ممن يزعمون أنهم يدافعون عن حقوق المرأة وهم يريدون تحرير الوصول إليها، ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُون ﴿ اللهِ ٱلْلَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُضْدِدُونَ كَاكِينَ لا يَشْعُرُهُنَ ﴾.
 الْمُفْسِدُونَ وَلَكِينَ لَا يَشْعُرُهُنَ ﴾.

 ٧. استعد بالله من النضاق، ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِاللَّهِ وَ اللَّهِ وَإِلْلَهُ وَرِاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

٣. ادعُ اليوم بأن يكفي الله الأمت شر المنافقين ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا لُقُسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَعْنُ مُصْلِحُون ﴾.

# 🚳 التوجيصات

 العصية قد تكون سبباً لأن يختم الله على القلب فلا يستطيع الوصول إلى الحق، ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ ﴾.

٧. فَصَّلَ الله أحوال الكافرين في آيتين، وأحوال المنافقين بثلاث عشرة آيت لأن خطر المنافقين أشد من خطر الكافرين؛ فالمنافقون ينخدع بهم عوام المسلمين، ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا خَنُ مُصِّلِحُوبَ ﴾.

٣. من صفات المنافقين احتقار الصالحين والتقليل من شأنهم،
 ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ءَامِنُوا كُمَا ءَامَنَ النّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كُما ٓ ءَامَنَ السُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

#### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٤)

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                    | الكلمة    |
|---------------------------|-----------|
| لاَ يَنطِقُونَ بِالحَقِّ. | بُكمٌ     |
| كَمُطْرٍ شَدِيدٍ.         | ڪَمَيِّبِ |
| نُظَرَاءَ، وَأَمْثَالاً.  | أُندَادًا |
| شُ.گ.                     | رَيبٍ     |

### 🚳 العمل بالآيات

القرأ اليوم مثلاً واحداً من أمثلة القرآن، واجتهد فهمه، ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱللّٰهِ مِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي كُمثُلِ ٱللّٰهِ مِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَا يُنْصِرُونَ ﴾.
 ظُلُمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾.

- ٢. نور القلب بيد الله سبحانه، فادعُ الله بقولك: «اللهم اجعل في قلبي نورا، وفي سمعي نورا، وفي بصري نورا»، ﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَرَّكُهُمْ فِ ظُلْمَتٍ لَا يُبْعِرُونَ ﴾.
- ٣. تأمل هذه الآية، ثم استخرج منها فائدة وأرسلها في رسالة، ﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ وَقُودُهَا النَّاسُ وَاللِّجَارَةُ ﴾.

# 🐵 التوجيصات

١. عبادة الله سبحانه وتعالى هي الغاية من وجودك، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾.

- ٧. التأمل في مخلوقات الله سبحانه سببٌ لزيادة اليقين والإيمان في قلب العبد، ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرْشَا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَاءَ مِنَاءً فَأَخْرَجُ بِهِ عِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ أَنْ ﴾.
- ٣. من الخلل العقلي والشرعي أن يكرمك الكريم، ثم تشرك معه غيره، ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُمَا وَ اللَّهُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَج بِهِ عِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَلا جَعَلُواْ لِلَّهِ أَندادًا وَأَنتُم تَعَلَمُونَ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَآ تَتْ مَا حَوْلَهُ، ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي فَلَمُنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ في ظُلُمُنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾

فإن قيل: ما وجه تشبيه المنافقين بصاحب النار التي أضاءت ثم أظلمت؟ فالجواب من ثلاثة أوجه: أحدها: أن منفعتهم في الدنيا بدعوى الإيمان شبيه بالنور، وعذابهم في الآخرة شبيه بالظلمة بعده، والثاني: أن استخفاء كفرهم كالنور، وفضيحتهم كالظلمة، والثالث: أنّ ذلك فيمن آمن منهم ثم كفر، فإيمانه نور، وكفره بعده ظلمة، ويرجح هذا قوله: (ذلك بأنهم آمنوا ثم كفروا). ابن جزي: ١/٤٥.

# ﴿ صُمُّ أَبُكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾

قال تعالى اعنهما؛ (صم) أي عن سماع الخير، (بكم) اأي ا: عن النطق به، (عمي) : عن رؤيت الحق، (فهم لا يرجعون) ! لأنهم تركوا الحق بعد أن عرفوه، فلا يرجعون إليه، بخلاف من ترك الحق عن جهل وضلال؛ فإنه لا يعقل، وهو أقرب رجوعا منهم. السعدي: 33. السؤال: لماذا وصف الله سبحانه وتعالى المنافقين بأنهم لا يرجعون؟

وَلَوَ شَآءَ اللّهُ لَذَهَبَ دِسَمْعِهِمُ وَأَبْصَدُ هِمُّ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ إنما وصف الله تعالى نفسَه بالقدرة على كل شيء في هذا الموضع؛ لأنه حذر المنافقين بأسه وسطوته، وأخبرهم أنه بهم محيط، وعلى إذهاب أسماعهم وأبصارهم قدير. ابن كثير: ١/٥٥.

السؤال: ما وجه ختم الآيت بوصفه سبحانه بالقدرة على كل شيء؟ الحماد:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (اعبدوا ربكم): يدخل فيه الإيمان به سبحانه، وتوحيده، وطاعته؛ فالأمر بالإيمان به لن كان جاحدا، والأمر بالتوحيد لمن كان مشركا، والأمر بالطاعة لمن كان مؤمنا. ابن جزي: ١٩٦٥.

السؤال: بيّن أنواع الناس المدعوين في الآية.

# ﴿ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾

هذه الآيت من المحكم الذي اتفقت عليه الشرائع واجتمعت عليه الكتب، وهو عمود الخشوع، وعليه مدار الذل والخضوع. البقاعي: ٥٩/١. المخشوع، البقاعي: ١٩٥١. السؤال: في هذه الآيت ضابط لعبادة الله، فما هو؟

 ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ السَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ٣٠٠ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾

أي: ولن تفعلوا ذلك أبداً، وهذه أيضاً معجزة أخرى، وهو أنه أخبر خبراً جازماً قاطعاً مقدماً غير خالف أولا مشفق أن هذا القرآن لا يعارض بمثله أبد الآبدين، ودهر الداهرين، وكذلك وقع الأمر لم يعارض من لدنه إلى زماننا هذا، ولا يمكن، وأنّى يتأتى ذلك لأحد. ابن كثير: ١٨٨٥.

السؤال: هذه الآية تدل على معجزة ظاهرة للقرآن الكريم، وضَّحها. الحوات:

# ﴿ وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أَعَدَتْ لِلْكَنفِرِينَ ﴾

وبدأ سبحًانه بالناس؛ لأنهم الذين يدركون الآلأم، أو لكونهم أكثر إيقادا من الجماد؛ لما فيهم من الجلود واللحوم والشحوم، ولأن في ذلك مزيد التخويف. الألوسي: ١٩٩/١. السؤال: لماذا قدم الناس على الحجارة في إيقاد النار؟ الجواب:

ا ﴿ وَبَثِيرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْصَلِحَتِ ﴾ وفيه استحباب بشارة المؤمنين وتنشيطهم على الأعمال بذكر جزائها ومثيراتها؛ فإنها بذلك تخف وتسهل السعدي: ٤٧. السؤال: ما أهمية البشارة في حياة المؤمنين؟

وَ مَنْتِ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ الْمَكُواُ الْصَكِلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ ﴾ قال معاذ رضي الله عنه: العمل الصالح: الذي فيه أربعة أشياء: العلم، والنيت، والصبر، والإخلاص. البغوي: ٢٧/١. السؤال: كيف يكون العمل صالحاً؟

وَ وَبَيْرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَدُ ﴾ أحكمل محاسن الجنات جريان المياه في خلالها؛ وذلك شيء اجتمع البشر كلهم على أنه من أنفس المناظر. ابن عاشور: ١/٣٥٤.

و وَلَهُمْ فِيهَآ أَزْوَجٌ مُّطَهَّـرَةٌ ﴾

فلم يقل: «مطهرة من العيب الفلاني» ليشمل جميع أنواع التطهير؛ فهن مطهرات الأخلاق، مطهرات الأخلاق، مطهرات الأخلاق، مطهرات اللسان، مطهرات الأبصار. السعدي: 51. السؤال: لماذا أطلق سبحانه وصف «مطهرات» للحور العين ولم يقيده؟ الجواب:

﴿ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾
 هذا هو تمام السعادة؛ فإنهم مع هذا

هذا هو تمام السعادة؛ فإنهم مع هذا النعيم في مقام أمين من الموت والانقطاع، فلا آخر له ولا انقضاء، بل في نعيم سرمدي أبدي على الدوام. ابن كثير: ٦١/١. السؤال: لماذا ختم ذكر نعيم أهل الجنة بأنهم خالدون فيها؟ العدادة

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللهُ بِهَاذَا مَشَلاً يُضِلُ بِهِ عَضْيِرًا
 وَمَهْ دِى بِهِ - كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ = إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ﴾

ذم لمن يضل به؛ فإنه فاسق، ليس أنه كان فاسقا قبل ذلك؛ ولهذا تأولها سعد بن أبي وقاص في الخوارج، وسماهم «فاسقين» لأنهم ضلوا بالقرآن؛ فمن ضل بالقرآن فهو فاسق. ابن تيميم: ١٧٨/١.

السؤال: من حرف معاني القرآن عن فهم سلف الأمت فهو فاسق، وضح ذلك من الآيت. الجواب:

المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنطقة ال

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٥)

وَبَشِّرِالَاَّيْنِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ اَنَّ لَهُمْ جَنَّتِ الْجَرِي مِن تَعَتِهَا الْأَنْهَ رُكُ كُمّا رُزِقُوْ أِمِنْهَا مِن شَمَرَةٍ يَجْرِي مِن تَعَتِهَا الْأَنْهَ رُرِقَنَا مِن قَبَلُ وَالْنُواْ بِهِ عَمْتَشَلِيهَا وَلَهُمْ فِيهَا الْوَالِهِ عَمْتَشَلِيها وَلَهُمْ فِيهَا الْوَالِهُ وَن هَا اللّهَ لَاِيسَتَعْ عَلَاَ وَاللَّهُ مَثَلًا اللَّهُ اللهَ اللهُ عَلَى اللهَ اللهُ وَلَى اللهُ ا

### 🚳 معاني الكلمات

| المعنى                                        | الكلمت       |
|-----------------------------------------------|--------------|
| فِي اللَّونِ، وَالْمَنظَرِ، لاَ فِي الطَّعمِ. | مُتَشَابِهًا |
| قَصَدَ.                                       | استَوَى      |

# 🚳 العمل بالآيات

١٠ اكتب ثلاث صفات تتمناها وقد ذكرها القرآن في الجنب ﴿ كُلَّمَا رُوْقُوا مِنْهَا مِن قَبْلٌ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَهِها ۗ وَلَوْا مِنْهَا اللَّهِ مُ رُوْقُنا مِن قَبْلٌ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَهِها ۗ وَلَهُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴾.

٢. تنكَّر عهداً قطعته على نفسك وأخرت الوفاء به، وبادر بذلك، ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْداً للهِ مِنْ بَعْدِ مِينَاقِهِ ء وَيقَطَعُونَ مَا أَمَر اللهَ بِهِ عَلَى يُوصَلَ ﴾.

٣. قم اليوم بزيارة بعض أرحامك، أو إرسال هدية لهم، أو الاتصال والسؤال عنهم، ﴿ وَيَقَطّعُونَ مَا آمَرَ اللهُ بِدِيّ أَن يُوصَلَ ﴾.

# ۞ التوجيهات

السكن، والرزق، والزوجة، والأمن من الموت؛ هذه أمنيات الإنسان، واكتمالها و دوامها لا يكون إلا في الجنة، ﴿ لَمُمْ جَنَنَتٍ كَبِّرِي مِن تَعَيِّهَا ٱلأَنْهَارُ صَلَّمًا رُزِقُوا مِنْهَا مِن تَمَرَةٍ رِّزِقًا قَالُوا هَمَا اللّهِ عَلَى اللّهُمْ فِيهَا آزَوْجُ اللّهُمْ فِيهَا آزَوْجُ مُتَسَّدِها وَلَهُمْ فِيها خَالِدُون ﴾.

٧. المؤمن إذا جاءه أمر عن الله تعالى قابله بالتسليم والامتثال، وأما المنافق فيكثر الجدال بقصد إبطاله، ﴿ فَأَمَّا اللَّذِينَ عَامَنُوا فَيَعُلُوكِ عَامَنُوا فَيَعُلُوكِ فَيَعُلُوكِ فَيَعُولُوكَ مَا اللَّذِينَ كَعَرُوا فَيَقُولُوكَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَنَدًا مَثَلًا ﴾.

٣. الإيمان يكسب صاحبه فراسة يعرف بها الحق من الباطل،
 ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَيعًلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّهِمٌ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ
 كَفُرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ ٱللهُ بِهَذَا مَثَلًا ﴾.

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٦)

وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَكَتِ حَدِي إِنِّ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيهَةً قَالُواْ
الْجَعْلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ
عِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمُ عَلَى الْمَلَتِ حَدِينَ ﴿ وَعَلَّمُ عَلَى الْمَلَتِ حَدِينَ ﴿ وَعَلَّمُ الْمَنْ عَلَى الْمَلَتِ حَدِينَ ﴿ وَعَلَمُ الْمَنْ عَنَى الْمَلَتِ حَدِينَ ﴿ وَعَلَمُ الْمَنْ عَلَى الْمَلَتِ حَدِينَ ﴿ وَالْمُلَتِ حَدَيْنَ الْمُلْمِ مَنَ الْمُلِكَةُ وَالْمَلِيمُ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلْمُ وَاللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                                  | الكلمة           |
|---------------------------------------------------------|------------------|
| يُرِيقُ.                                                | وَيَسفِكُ        |
| نُمَجِّدُكَ، وَنُطَهِّرُ ذِكرَكَ عَمَّا لاَ<br>يَلِيقُ. | وَنُقَدِّسُ لَكَ |
| تَمَتُّعًا هَنِيئًا وَاسِعًا.                           | رُغَدًا          |
| أُوقَعَهُمَا فِي الْخَطِيئَةِ.                          | فَأَزَلَّهُمَا   |

# 🚳 العمل بالآيات

- ا. ضع لنفسك جدولاً تتعلم فيه أهم المسائل التي تحتاجها، ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَشْمَآءَ كُلُّهَا شُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَّيْكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءَ هَـَّؤُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾.
   إن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾.
- اقرأ قصت آدم عليه الصلاة والسلام من كتب التفسير وقصص الأنبياء، ثم استخرج ثلاث فوائد تهمك في حياتك، ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ اَسْكُنْ أَلْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْشًا وَلا نَقْرَيا هَاذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾.
- تذكر ما وقع منك أو من أسرتك من ذنب، ثم قل: ﴿ رَبَّنَا طَلَمْنَا ۚ أَنفُسُنَا وَإِن لَرْ تَغْفِر لَنَا وَرَّحَمْنَا لَنَكُونَنَ مِن ٱلْخَبِيرِينَ ﴾.

# 🚳 التوجيصات

- ١٠ اعرف قدر أهل العلم، وتأدب معهم، فقد أمر الله تعالى الملائكة بالسجود لآدم بسبب علمه، ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْتَكَوْ اسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾.
   ٢٠ التسبيح من صفات الملائكة ؛ فتشبَّه بهم ﴿ وَكَنُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكُ
   وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾.
- ٣. تواضع لله تعالى مهما بلغت من درجات في العلم، واطلب منه سبحانه الزيادة، ﴿ قَالُواْ سُبْحَنْكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْمُكِيمُ الْمُكِيمُ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

- أَوْ أَوْ أَوْ أَلَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ هذه الآلية أصل في المكتبِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ هذه الآلية أصل في نصب إمام وخليفة يُسمع له ويُطاع؛ لتجتمع به الكلمة، وتنفذ به أحكام الخليفة، ولا خلاف في وجوب ذلك بين الأمة ولا بين الأئمة. القرطبي: ١٩٥/١. السؤال: بقاء الأمة بلا إمام ذنب يأثمون به لكثرة المفاسد، وضح ذلك من الآية. الجواب:
- ﴿ أَيَّغُمَّلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ فهدان السيبان الله على بني إسرائيل القتل بهما. الله على بني إسرائيل القتل بهما. ابن تيمية: ١٩٢/١. السيال: ما السببان المؤديان إلى هلاك الأمم إذا انتشرا فيها؟
- وقول المُلائكة هذا ليس على وجه الاعتراض على الله، ولا على وجه الحسد لبني آدم المُلائكة عِكَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ وقول المُلائكة هذا ليس على وجه الاعتراض على الله، ولا على وجه الحسد لبني آدم ... وإنما هو سؤال استعلام واستكشاف عن الحكمة في ذلك. ابن كثير: ١٧/١. السؤال: لامَ الله سبحانه إبليس على سؤاله، ولم يعاتب الملائكة على سؤالهم، فلماذا؟ الحداد:
- وَ الْوَالِمُ الْمُرْكَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْمُكِيمُ وَ الْمُلَاثَكَةُ، الله أعلم، ولا أدري؛ اقتداء بالملائكة، والأنبياء، والفضلاء من العلماء، لكن أخبر الصادق أن بموت العلماء يُقبض العلم، ولا فيبقى ناس جهال يُستفتون؛ فيُفتون برأيهم؛ فيضلون، ويُضلون. القرطبي: ٢٥٥١. السؤال: ما ذا نفيد من قول الملائكة: (سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا)؟
- أولًا نُقْرَا هَلَامِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونًا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴾ النهي عن القرب؛ القرب؛ القرب عن القرب؛ القرب عن القرب؛ القرب فهذا أصل في سد الذرائع. ابن جزي: ١٣/١. السؤال: ما الطريقة المثالية في الحذر من المعاصي؟
- أفَنَلَقَّ ءَادمُ مِن رَّبِهِ عَلِيمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ, هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ سبب ارتفاعه، سبقت رحمته غضبه: فيرحم عبده في عين غضبه، كما جعل هبوط آدم سبب ارتفاعه، وبعده سبب قربه، فسبحانه من تواب ما أكرمه، ومن رحيم ما أعظمه. الألوسي: ١٣٨/١. السؤال: بعد قصة آدم عليه السلام لا نيأس من رحمة الله سبحانه، وضع ذلك. الجواب:

🚺 ﴿ يَنْبَنِيۡ إِسۡرَّهِ بِلَ ﴾

مُهَيِّجاً لهم بذكر أبيهم إسرائيل، وهو نبي الله يعقوب عليه السلام، وتقديره: يا بني العبد الصالح المطيع لله: كونوا مثل أبيكم في متابعة الحق، كما تقول: يا ابن الكريم: افعل كذا، يا ابن الشجاع: بارز الأبطال، يا ابن العالم: اطلب العلم، ونحو ذلك. ابن كثير: ٧٩١/ السؤال: الماذا نادى اليهود ناسباً إياهم إلى أبيهم إسرائيل (يعقوب) عليه السلام؟ الحواد:

- وَءَامِنُواْ بِمَآ أَنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوْلَ كَافِرٍ هِمِ ﴾ تصديق القرآن للتوراة وغيرها، وتصديق محمد في اللأنبياء والمتقدمين له ثلاث معان: أحدها: أنهم أخبروا به؛ ثم ظهر كما قالوا؛ فتبين صدقهم في الإخبار به، والآخر: أنه في أخبر أنهم أنبياء، وأنزل عليهم الكتب، فهو مصدق لهم؛ أي: شاهد بصدقهم، والثالث: أنه وافقهم فيما في كتبهم من التوحيد وذكر الدار الآخرة وغير ذلك من عقائد الشرائع؛ فهو مصدق لهم لاتفاقهم في الإيمان بذلك. ابن جزي: ١/١٤٠. السابقة؟
- وهذه الآية وإن كانت خاصة ببني اسرائيل فَهي تتناول من فعل فعلهم؛ فمن أخذ وهذه الآية وإن كانت خاصة ببني إسرائيل فهي تتناول من فعل فعلهم؛ فمن أخذ رشوة على تغيير حق أو إبطاله، أو امتنع من تعليم ما وجب عليه، أو أداء ما علمه -وقد تَعَيَّن عليه حتى يأخذ عليه أجراً؛ فقد دخل في مقتضى الآية. القرطبي: ١١/٢. السؤال: كيف يشتري الإنسان بآيات الله ثمناً قليلا؟
- ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقِّ بِالْبَطِلِ وَتَكُنْبُوا ٱلْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أستُدِل بالآية على أن العالم بالحق يجب عليه إظهاره، ويحرم عليه كتمانه بالشروط المعروفة لدى العلماء. الألوسي: ٢٤٧/١. السؤال: بماذا استُدِل بالآية؟ الجواب:
- وليس المراد: ذمهم على أمرِّم وَتَسَوِّنُ أَنْهُسكُمْ ﴾
  وليس المراد: ذمهم على أمرهم بالبر مع تركهم له، بل على تركهم له؛ فإن الأمر بالمعروف معروف، وهو واجب على العالم، ولكن الواجب والأولى بالعالم أن يفعله مع أمرهم به ولا يتخلف عنهم ... فكلٌ من الأمر بالمعروف وفعله واجب، لا يسقط أحدهما بترك الآخر. ابن كثير: ٨٢/١.

السؤال: صاحب المعصية إذا رأى غيره يفعلها؛ هل يسكت عنه؟ الحوان:

- السَّوْمِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوَةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِمِينَ ﴾ أخبر الله جل ثناؤه أن الصلاة كبيرة إلا على من هذه صفته. الطبري: ٢٢/١. السؤال: ما الصفة التي تحبب الصلاة للمؤمن، وتشوقه إليها؟
- √ ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ إِالْصَّبْرِ وَٱلْصَلْوَةَ وَإِنَّهَا لَكَمِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخَيْمِينَ ﴾
  وإنما لم تثقل عليهم؛ لأنهم عارفون بما يحصل لهم فيها، متوقعون ما ادخر من ثوابها؛ فتهون عليهم، ولذلك قيل: من عرف ما يطلب هان عليه ما يبذل، ومن أيقن بالخلف جاد بالعطية. الألوسي: ٢٤٩/١.

السؤال: لماذا لم تثقل الصلاة على الخاشعين؟

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٧)

قُلْنَا الْهْبِطُو اُمِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَكُمُ مِينِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِ مَ وَلَاهُمْ يَحَزُوْنَ ﴿ وَاللَّهُ مَ يَحَزُوُنَ ﴿ وَاللَّهُ مَكَالَّا وَهُمُ مِنَى الْكَارِ هُمْ فِيهَا خَلِا وُنَ ﴿ وَكَذَّبُواْ اِبَعَا يَكِنَ وَالْوَفُو اللَّهُمْ يَعَالَكُو وَالْوَفُو اللَّهُمْ فِيهَا خَلِا وُنَ ﴿ وَكَلَّا اللَّا اللَّهُ عَلَيْكُو وَاَوْفُو الْبِعَمْ وَيَا اللَّهُ عَلَيْكُو وَاَوْفُو الْبِعَمْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُو وَاَوْفُو الْبِعَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُو وَاَوْفُو اللّهِ عَلَيْكُو وَاللَّهُ وَاللّهُ وَيَعْمَلُوا اللّهُ وَلَا يَشَعُلُوا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَ

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى         | الكلمت              |
|----------------|---------------------|
| خَافُونِ.      | <u>فَ</u> ارهَبُونِ |
| لاَ تَخلِطُوا. | وَلاَ تَلبِسُوا     |
| يُوقِنُونَ.    | يَظُنُّونَ          |
| فِديَتٌ.       | عُدلٌ               |

### العمل بالآيات 🚳

١. ذكراليوم من حولك بنعم الله عليكم ووجوب شكرها حتى تدوم،
 ﴿ يَنَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ أَذْكُرُواْ نِعْمَتِى اللِّيَ أَنْمَتُ عَلَيْكُم وَأَوْفُواْ بِمَهدِى أُوفِ بِمَهدِكُمْ
 وَإِنّى فَأَرْهَبُونِ ﴾.

٢. احرص اليوم على التبكير لصلاة الجماعة، وذكر غيرك بفضلها، وأكثر من تعظيم الله في الركوع، ﴿ وَأُقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَءَاتُوا الصَّلَوَةَ وَالرَّكُونَ وَالْرَكُونَ الصَّلَوَةَ وَالرَّكُونَ الصَّلَوَةَ وَالرَّكُونَ الصَّلَوَةَ وَالرَّكُونَ الصَّلَوَةَ المَعْ الصَّلَوَةَ وَعَالَمُ المَّلَوَةَ وَالْتَعْلَقَ الصَّلَوَةَ وَالْتَعْلَقِ الْمَعْ الْمُؤْمِنَ اللهِ الصَّلَوَةُ وَالْتَعْلَقُونَ المَّلَوْمَ المَّلُونَ المَّلَوْمَ المُعْلَقَةُ وَالْتَعْلَقُونَ الصَّلَوْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُؤْلَقِيمُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٣. حدد فعلاً خاطئاً تغلبك نفسك عليه أحياناً، وحدر منه غيرك،
 لعله يثير فيك الحياء من الله؛ فتتركه أبداً، ﴿ أَتَأْمُ وَنَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ
 وَتَسَوْنَ أَنفُسَكُمُ وَأَنتُمُ نَتْلُونَ ٱلْكِنبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾.

# 💿 التوجيهات

١. اتّبًاعُ تعاليم الدين يحصل به الأمن وانشراح الصدر، ويبعد الخوف والضيق في الدنيا والآخرة، ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾.

٧. لا تجعل هدفك من حفظ كتاب الله وفهمه تحصيل شيءٍ من متاع الحياة الدنيا، ﴿ وَلا تَشْتَرُواْ إِعَائِقَ مَناع الحياة الدنيا، ﴿ وَلا تَشْتَرُواْ إِعَائِقَ ثَمَنا قَلِيلًا ﴾.

 ٣. بالصبر والصلاة تتيسر الحياة، ﴿ وَٱسْتَعْينُواْ إِالصَّهْرِ وَالصَّلَوَةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَيْشِينَ ﴾.

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٨)

وَإِذْ نَجَّيْنَاكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبِّنَآءَ كُمْ وَيَسۡ تَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَاكُم بَلَآءٌ مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ ١٤ وَإِذْ فَرَقْنَابِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمُ وَأَغْرَقُنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴿ وَإِذْ وَاعَدُنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةَ ثُمَّا تَخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعَدِهِ وَأَنْتُمْ ظَالِمُوبَ (٥ ثُمَّ عَفَوْنَاعَنَكُمْ مِّنَا بَعِّد ذَاكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُ ونَ ١٥ وَإِذْ ءَاتَيْنَامُوسَى ٱلْكِتَابَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ٠ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۦ يَكَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمَتُمْ أَنفُسَكُمْ بِٱلتِّخَاذِكُمُ ٱلْحِجْلَ فَتُوبُوٓاْ إِلَىٰ بَارِيِكُمْ فَٱقْتُلُوٓاْ أَنْفُسَكُمْ ذَالِكُمْ حَيْرُلَّكُمْ عِندَبَارِيكُمْ فَتَابَعَلَيْكُمْ أِنَّهُ وهُوَالْتَوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَإِذْ قُلْتُ مِيكُمُوسَىٰ لَن نُّؤُ مِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةَ فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّاحِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ۞ ثُمَّ بَعَثَنَكُمْ مِّنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَاعَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوكَ كُكُولُومِ طَيِّبَلتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَمَاظَامُونَا وَلَكِن كَانُوۤ اأَنفُسَهُمۡ يَظۡلِمُونَ ﴿

# ۞ معاني الكلمات

| المعنى                              | الكلمة     |
|-------------------------------------|------------|
| فَصَلنَا.                           | فَرَقنَا   |
| خَالِقِكُم.                         | بَارِئِكُم |
| السَّحَابَ.                         | الغَمَامَ  |
| شيءٌ يُشبِهُ الصَّمِغَ كَالْعَسَلِ. | المَنَّ    |

### 🚳 العمل بالآيات

١. اكتب قائمة بالنوازل والمخاطر التي حفظ الله منها المجتمع وكفاهم إياها، ثم ارسلها برسالة تذكير بالشكر؛ فإن الله يحب الشاكرين، ﴿ ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

 ذكّر غافلاً بأن شرط توبة عصاة بني إسرائيل كان أن يقتلوا أنفسهم، وأما عصاة أمَّ محمد ﷺ فخفف الله عنهم بالاقتصار على طلب الاستغفار والتوبة الصادقة، ﴿ فَتُوبُوٓاْ إِلَىٰ بَارِيكُمْ فَٱقَٰنُلُوٓاْ أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِبِكُمْ ﴾.

٣. راجع قائمة طعامك، وابتعد عن المشتبه به؛ فإن البدائل الحلال كثيرة، واقتصر على الطيب من الرزق، ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَفْنَكُمْ ﴾.

# 🕲 التوجيصات

١. كلما اشتد ظلم طاغية اقترب زوال ملكه، ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَآ ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾.

٧. لا تيأس من كثرة معاصيك؛ فإن كان الله سبحانه يغفر الشرك -وهو أكبر المعاصى- إذا تـاب العبد منه، فما عليـك إلا أن تقبل على الله سبحانه بالتوبـ الصادقـ ، ﴿ ثُمَّ ٱتَّخَذُّتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمُ ظَلِمُونَ ﴿ أَنَّ ثُمَّ عَفُونَا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

٣. من رحمة الله بالعباد أنه يمهلهم ولا يعاجلهم العقوبة لعلهم يتوبون إليه ويستغفرونه؛ فيغضر لهم، ﴿ ثُمَّ عَفُونًا عَنكُم مِّنْ بَعُدِ ذَالِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

#### 🕲 الوقفات التحبرية

﴿ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ عدوكم. ابن كثير: ٨٧/١.

السؤال: توعد فرعون المؤمنين بالصلب؛ ليتشفى بهم، فعامله الله بمثل ما توَعَّدَ به، بيِّن ذلك.

- ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةُ ثُمَّ أَتَعَذْتُمُ ٱلْفِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ طَللِمُونَ ﴾ وخصَّ اللَّيل بالذكر؛ إشارة إلى أن ألذ المناجاة فيه. البقاعي: ١٣٣/١. السؤال: لماذا خصَّ الليل دون النهار بالمناجاة؟
- ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ، يَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ أَنْفُسَكُم بِأَنِّخَاذِكُمُ ٱلْمِجْلَ فَتُوبُوٓاْ إِلَى بَارِيكُمْ ﴾ الفعل الذي فعلوه فظلموا به أنفسهم هو ما أخبر الله عنهم من ارتدادهم باتخاذهم العجل ربا بعد فراق موسى إياهم. الطبري: ٧٢/٢.

السؤال: غياب العلماء والصالحين عن المجتمع مظنة انحرافه، وضح ذلك.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقُومِهِ ء يَنقُومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيِّخَاذِكُمُ ٱلْمِجْلَ ﴾ جعلتم أنفسكم متذللة لمن لا يملك لها شيئاً ولمن هي أشرف منه، فهذا هو أسوأ الظلم؛ فإن المرء لا يصلح أن يتذلل ويتعبد لمثله، فكيف لمن دونه من حيوان! فكيف بما يشبه بالحيوان من جماد الذهب الذي هو من المعادن. البقاعي: ١٣٤/١. السؤال: أسوأ الجهل الجهل بالربوبية، وضح ذلك.

﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَىٰ ﴾ لما ذكر تعالى ما دفعه عنهم من النقم شرع يُذَكِّرُهم أيضاً بما أسبغ عليهم من النعم فقال: (وظللنا عليكم الغمام). ابن كثير: ٩٠/١.

السؤال: ما علاقة هذه الآية بما قبلها من الآيات؟

﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوكَ ۚ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمُ ۖ وَمَا ظُلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾

فكان ينزل عليهم من الن والسلوى ما يكفيهم ويُقِيتُهم. (كلوا من طيبات ما رزقناكم) أي: رزقا لا يحصل نظيره لأهل المدن المترفهين. فلم يشكروا هذه النعمة، واستمروا على قساوة القلوب وكثرة الذنوب. السعدي: ٤٩.

السؤال: ما سبب توالى العقوبات وشدتها على بني اسرائيل؟

﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾

والجمع بين صيغتي الماضي والمستقبل للدلالة على تماديهم في الظلم واستمرارهم عليه. الألوسي: ٢٦٤/١.

السؤال: لماذا عبر عن ظلم بني اسرائيل بالفعل الماضي والمستقبل؟

﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُواْ هَانِهِ ٱلْقَرْبَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَآذْخُلُواْ ٱلْبَاب سُجَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾

وحاصل الأمر: أنهم أمروا أن يخضعوا لله تعالى عند الفتح بالفعل والقول، وأن يعتر فوا بذنوبهم، ويستغفروا منها، والشكر على النعمة عندها .... ولهذا كان عليه الصلاة والسلام يظهر عليه الخضوع جداً عند النصر، كما روي أنه كان يوم الفتح -فتح مكة - داخلاً إليها من الثنية العليا، وإنه لخاضع لربه، حتى إن عثنونه ليمس مورك رحله شكراً لله على ذلك، ثم لما دخل البلد اغتسل وصلى ثماني ركعات. ابن كثير: ١٩٤٨، السلمين أن يفعلوه حالة النصر والفوز والظفر؟

﴿ قَالَ أَتَسَتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْفَ بِالَّذِي هُوَخَيْرٌ أَهْدِطُواْ مِصْرًا فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرَبَتْ عَلَيْهِ مُ اللَّهِ لَهُ وَلَمَسْكَنَهُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ ﴾

فيه تهديد لهذه الأمَّة بماً غلب على أهل الدنيا منهم من مُثل أحوالهم باستبدال الأدنى في المعنى من الحرام والمتشابه بالأعلى من الطيب. البقاعي: ١٤٩/١. السؤال: ماذا تفيد هذه الأمة مما حصل لليهود، وما يحصل لهم؟ الجواب:

ا ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ ﴾

ولَّما كان الذيّ جرى منهم فيه أكبر دليل على قلم صبرهم، واحتقارهم لأوامر الله ونعمه؛ جازاهم من جنس عملهم، فقال: (وضربت عليهم الذلم) التي تشاهد على ظاهر أبدانهم، (والمسكنم) بقلوبهم. السعدي: ٥٣.

السؤال: لماذا كانت الذلة والمسكنة عقوبة مناسبة لمعاصي بني إسرائيل؟ الجواب:

8 ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ ﴾.

ومعنى لـُزوم الذلت والمسكنة لليهود أنهم فقدوا البأس والشجاعة، وبدا عليهم سيما الفقر والحاجة مع وفرة ما أنعم الله عليهم؛ فإنهم لما سئموها صارت لديهم كالعدم، ولذلك صار الحرص لهم سجية باقية في أعقابهم. ابن عاشور: ١٨٨١ه. السؤال: الحرص والطمع صفة يهودية، كيف دلت الأية الكريمة على اتصاف اليهود بها؟

وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَاكِ مِا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْ تَدُونَ ﴾ (ذلك بما عصوا) بأن ارتكبوا معاصي الله، (وكانوا يعتدون) على عباد الله؛ فإن المعاصي يجر بعضها بعضا، فالغفلة ينشأ عنها الذنب الصغير، ثم ينشأ عنه الذنب الكبير، ثم ينشأ عنها أنواع البدع والكفر وغير ذلك، فنسأل الله العافية من كل بلاء. السعدي: ٥٣. السؤال: إذا استسلم الغافل للصغائر؛ أوقعته بالكبائر، ثم الكفر، وضح ذلك من الأية.

أَذَاكِ إِنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِنَايَتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾

إدمان المعاصي يفضي إلى التغلغل فيها، والتنقل من أصغرها إلى أكبرها. ابن عاشور: ٥٣٠/١. السؤال: انتقل بنو اسرائيل من المعاصي الصغيرة إلى الكفر وقتل الأنبياء؛ ماذا يفيد هذا ؟ الحوان:

﴿ ذَاكِ إِنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾

والمعنى: أن الذي حملهم على الكفر بآيات الله تعالى وقتلهم الأنبياء إنما هو تقدم عصيانهم، واعتدائهم، ومجاوزتهم الحدود، والذنب يجر الذنب. الألوسي: ٢٧٧/١. السؤال: ما الذي حمل اليهود على الكفر بآيات الله تعالى وقتلهم الأنبياء؟ الجواب:

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٩)

وَإِذْ قُلْنَا الْدَّخُلُواْ هَالَٰهِ وَالْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ مَا وَقُولُواْ حِظَّةٌ نُغْفِرُ لَكُمْ خَطَيْيَ حَمَّا وَقُولُواْ حِظَّةٌ نُغْفِرُ لَكُمْ خَطِينِي ﴿ وَهَا وَلَا لَهُمْ فَأَنْزِلْنَا عَلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا عَيْرَالَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزِلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا عَيْرًا الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزِلْنَا عَلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا عَيْرًا الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزِلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ مُوسِى لِقَوْمِهِ وَفَقُلُنَا اصْرِب بِعَصَاكَ الْحَبْحَرُّ فَأَنفَجَرَتْ مُنِهُ مُّ كُلُواْ مُوسِى لِقَوْمِهِ وَفَقُلُنَا اصْرِب بِعَصَاكَ الْحَبْحَرُّ فَأَنفَجَرَتْ مِنْهُ اللَّهُ وَلَا تَعْتَوْاْ فِي الْلَاّرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا تَعْتَوْاْ فِي الْلَاّرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا تَعْتَوْا فِي اللَّارِضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تَعْتَوْا فِي اللَّارِضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا تَعْتَوْا فِي اللَّارِضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِلْتَعْتَوْا فِي اللَّارِضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَالْمَنْعُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْتُ لَعْتَمْ وَفَوْمِهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ وَلِلْكَ مِنَا اللَّهُ وَلَيْكُمُ وَالْمَالِكُولُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلِقَالَا اللَّهُ وَلِكُولُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَيْكُمُ وَلَا وَعَمْرا فَإِلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللْكُولُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُ الْمُولُ وَلَى وَالْمُولُولُ وَلَا اللَّهُ الْمُولُ وَلَا اللَّهُ الْمُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ

#### 🐠 معاني الكلمات

| المعنى                                       | الكلمت            |
|----------------------------------------------|-------------------|
| أَي: قُولُوا احطُط، وَضَع عَنَّا ذُنُوبَنَا. | وَقُولُوا حِطَّتٌ |
| عَذَابًا.                                    | رِجزًا            |
| لاً تَسعَوا.                                 | وَلاَ تَعثَوا     |
| رَجُعُوا.                                    | وَبَاءُوا         |

# ۞ العمل بالآيات

١. احرص اليوم على السنن الرواتب، واستمر في المحافظة عليها،
 ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

٧. اقرأ الألفاظ والأذكار الصحيحة الواردة في الصلاة من أحد كتب صفة الصلاة الموثقة بالأدلة الصحيحة، وصحح ما عندك فيها من أخطاء، ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَذِينَ ظَلَمُواْ قُولًا غَيْرَ ٱلَذِي قِبَلَ لَهُمْ ﴾.
٣. ذكر أسرتك بنعمة يستقلونها بينما تفتقدها كثير من الأسر، ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبِر عَلَى طُعَامٍ وَحِدٍ فَأَدَّعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِنَا تُنْبِثُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِشَا إِنها وَفُومِها وَعَدَسِها وَبَصَلِها ﴾.

# 🐠 التوجيصات

١٠ احذر أن يُفتح لك باب رحمة وعمل صالح فتضيعه بتفريط منك، ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِينَ فَلَ لَهُمْ فَأَزَلْنَا عَلَى اللَّذِينَ ظَلَمُوا بِجَدُا مِن السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾.

٢. لا تستقل رزق الله لك فيبدلك الله ما ظاهره الخير وهو شرلك،
 ﴿ أَتَسَ تَبْدِلُونَ كَ الَّذِى هُو أَذَنَ بِالَّذِى كُو أَذَنَ لِا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُو

٣. من عاقبة المعصية: الذل، والفقر، وغضب الله، ﴿ وَضُرِيتُ عَلَيْهِ مُ
 الذِّلةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِعَضَبِ مِنَ اللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ بِإَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُوكَ
 إِعَايَنتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النّبِيّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ
 يَمْتَدُونَ ﴾

#### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٠)

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                                                | الكلمت          |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| قَومٌ بَاقُونَ عَلَى فِطرَتِهِم، وَلاَ دِينَ لَهُم<br>يَتَّبِعُونَهُ. | ۅؘاڵڞۜٵڽؚئؚؽ۬   |
| مُسِنَّتُ هَرِمَتُ.                                                   | <u>فَ</u> ارِضٌ |
| صَغِيرَةٌ فَتِيَّةٌ.                                                  | بِکرٌ           |
| مُتَوَسِّطَةٌ بَينَ الْسِنَّةِ وَالصَّغِيرَةِ.                        | عَوَانٌ         |
| شَدِيدَةُ الصُّفرَةِ.                                                 | <u>فَاقِعٌ</u>  |

### ﴿ العمل بالآيات

اخرج اليوم إلى أعمالك الدينية والدنيوية مبكراً، وحاول أن تكون أكثر جدية، وأعلى همة، ثم تأمل الضرق في النتائج في خُذُوا ما آءاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَإَذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾.

٢. أرسل رسالة لمن حولك تذكر فيها أن المعصية بتحايل أكثر جلباً لسخط الله من المعصية بلا تحايل، ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ ثُم اللَّهِ من المعصية بلا تحايل، ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ ثُم اللَّهِ مَا المَّمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلْسِيْنَ ﴾.

٣. أرسل رسالة تذكر المجتمع فيها بعلم الله سبحانه بالفرق بين التقوى
 الكاذبة والتقوى الصادقة، ﴿ فَالُوا أَدْعُ لَنَا رَيَّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا لُونُهَا ﴾.

### 🚳 التوجيصات

١. على المسلم أن يتمسك بدينه بقوة، وأن لا يكون سريع التنازل عن شيء منه أمام الأحداث والمصائب، ﴿ خُدُوا مَا ءَاتَيْنَكُمُ بِقُوَةٍ ﴾.
 ٢. ما يحصل لغيرك من عقوبة فيه عبرة وعظة لك، ﴿ فُعَلْنَهُا نَكُلُل لِمَا بَيْنَ يَدْيُهَا وَمَا خُلُفَهَا وَمُوعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾.

٣. اذكر فضل الله ورحمته عليك بهذا الإسلام، واشكره على ذلك؛ فلولاه لكنت من الخاسرين في الدنيا والآخرة، ﴿ ثُمَّ تَوَلَّيْتُم مِّنُ بَعْدِ ذَالِكٍ فَلُولاً فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, لَكُنتُم مِّنَ الْمُنْسِينَ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحرية

وَعَبِلَ صَلِحًا فَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَرِيْ وَالصَّنِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْآفِرِ وَ وَعَبِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ أَبَرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يُحْرُنُونَ ﴾ وهذه طريقة القرآن: إذا وقع في بعض النفوس عند سياق الآيات بعض الأوهام، فلا بد أن تجد ما يزيل ذلك الوهم؛ لأنه تنزيل مَن يعلم الأشياء قبل وجودها، ومَن رحمتُه وسعت كل شيء، وذلك -والله أعلم- أنه لما ذكر بني إسرائيل وذمَّهم، وذكر معاصيهم وقبائحهم، ربما وقع في بعض النفوس أنهم كلهم يشملهم الذم، فأراد الباري تعالى أن يبين من لم يلحقه الذم منهم بوصفه. ولما كان أيضاً ذكر بني إسرائيل خاصة يوهم الاختصاص بهم؛ ذكر تعالى حكماً عاماً يشمل الطوائف كلها؛ ليتضح الحق، ويزول التوهم والإشكال. السعدي: 36.

المراد بالقوة الجد والاجتهاد وعدم التكاسل والتغافل. الألوسي: ٢٨١/١. المراد بالقوة الجد والاجتهاد وعدم التكاسل والتغافل. الألوسي: ٢٨١/١. السؤال: إلى ماذا يشير أخذ ما أنزل الله بقوة في الآيت؟

السؤال: لماذا وردت هذه الآية بعد ذكر قبائح بني إسرائيل؟

و لَفَدَ عَلَمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِءِينَ ﴾ وإنما جعل الاعتداء فيه مع أن الحضر في يوم الجمعت لأن أشره الذي ترتب عليه العصيان -وهو دخول الحيتان للحياض- يقع في يوم السبت. ابن عاشور: ١/٤٤٥. السؤال: لماذا جعل اعتداء اليهود في السبت مع أنهم حضروا يوم الجمعه؟

> السؤال: لماذا خُصَّت الموعظة بالمتقين؟ الحمال:

وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُواْ بَقَرَةً ﴾ قال الماوردي: وإنما أمروا -والله أعلم- بذبح بقرة دون غيرها؛ الأنها من جنس ما عبدوه من العجل؛ ليهون عندهم ما كان يرونه من تعظيمه، وليعلم بإجابتهم ما كان في نفوسهم من عبادته. القرطبي: ١٧٧/٢

السؤال: ما الحكمة في أمر الله تعالى لهم بذبح بقرة؟ الجواب:

أن قَالُوا النَّغَفِذُنَا هُرُوا قَالَ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْبُهِلِينَ ﴾ لأن في المنزؤ مزحا مع استخفاف لأنه لا يليق بالعقلاء الأفاضل؛ فإنه أخص من المزح لأن في الهزؤ مزحا مع استخفاف واحتقار للممزوح معه، على أن المزح لا يليق في المجامع العامة والخطابة، على أنه لا يليق بمقام الرسول؛ ولذا تبرأ منه موسى. ابن عاشور: ١٨٥١٨. السؤال: لماذا رد موسى على سؤال قومه بقوله: (أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين)؟

√ قَالُواْ اَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُسَيِّنِ لَنَا مَا هِيَّ قَالَ إِنَّهُ, يَعُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانُ بَيْ مَنْ مَا فَيْ مَنْ مَا فَيْ مَنْ مَا فَيْ مَنْ مَا بَعْتَ وَاللَّهُ عَلَاهُ اَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُسَيِّنِ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالُ إِنَّهُ, يَقُولُ إِنَّهَا بَقَسَرَةٌ صَفْرَاءٌ فَاقِعٌ لَوْنُهَا قَسُرُ النَّظِرِينَ ﴾ لَوْنُهما قَلُ إِنَّهُ المَقْرِينَ ﴾ فلو لم يعترضوا لأجزأت عنهم أدنى بقرة، ولكنهم شددوا فشدَّد عليهم، حتى انتهوا إلى البقرة التي أمروا بذبحها فوجدوها عند رجل ليس له بقرة غيرها، فقال: والله لا أنقصها من ملء جلدها ذهباً، فأخذوها فذبحوها.ابن كثير: ١٠٣/١.

السؤال: ما خطورة التعنت والتشدد في الدين؟

السؤال: ما خطورة التعنت والتشدد في الدين؟

السؤال: ما خطورة التعنت والتشدد في الدين؟

المسؤال: ما خطورة التعنت والتشدد في الدين؟

المسؤال: ما خطورة التعنت والتشدد في الدين؟

المسؤال: عليه المنافقة ال

🚺 ﴿ وَإِنَّا إِن شَاءَ ٱللَّهُ لَمُهَمَّدُونَ ﴾

لولا أن القوم استثنوا فقالوا: (وإنا إن شاء الله لمهتدون)؛ لما هدوا إليها أبداً. ابن كثير: ١٠٤/١. السؤال: ما الفائدة التي عادت على قوم موسى من الاستثناء؟ الحواب:

اللهُ اللهُ

وهذا من جهلهم، وإلا فقد جَاءهم بالحق أول مرة، فلو أنهم اعترضوا أيَّ بقرة لحصل المقصود، لكنهم شددوا بكثرة الأسئلة؛ فشدد الله عليهم. السعدي: ٥٥. السؤال: على ماذا يدل قول قوم موسى (الآن جئت بالحق)؟ الحوات:

😙 ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾

لعصيانهم وكثرة سؤالهم، أو لغلاء البقرة -فقد جاء أنها كانت ليتيم، وأنهم اشتروها بوزنها ذهبا- أو لقلة وجود تلك الصفة؛ فقد روي أنهم لو ذبحوا أدنى بقرة أجزأت عنهم، ولكنهم شدّدوا فشدّد عليهم. ابن جزي: ٧٠/١.

السؤال: التقوى الكاذبة تجلّب للعبد العنت والمشقة، بعكس التقوى الصادقة، بيّن ذلك من الآية.

الحواب:....

﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوَةً ﴾ وشرة من الحديد؛ لأن الحديد ثم وصف قسوتها بأنها كالحجارة، التي هي أشد قسوة من الحديد؛ لأن الحديد والرصاص إذا أُذِيب في النار ذاب، بخلاف الأحجار. السعدي: ٥٥. السؤال: لماذا شُبّهَت قلوبهم القاسية بالحجارة، ولم تشبه بالحديد مثلاً؟

السؤال: لماذا شبَهُت قلوبهم القاسية بالحجارة، ولم تشبه بالحديد مثلا؟ لجواب:

﴿ مُّمَّ فَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ فَسْوَةً ﴾
 وقوة القلب المحمودة غير قسوته المذمومة، فإنه ينبغي أن يكون قويا من غير عنف،
 ولينا من غير ضعف. ابن تيمية: ١/٢٤٣/.
 السؤال: ما الفرق بين قوة القلب وقسوته؟

﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَـٰرُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ
 وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾

إن من الحجّارة ما هو أنّفع من قلوبكم؛ لّخروج الماء منها، وترديها، قال مجاهد: ما تردى حجر من رأس جبل، ولا تفجر نهر من حجر، ولا خرج منه ماء إلا من خشيت الله؛ نزل بذلك القرآن. القرطبي: ٢٠٨/٢.

السؤال: بين من خلال الآية كيف تكون بعض الحجارة أنفع من القلوب القاسية. الجواب:

﴿ أَفَنَظْمَمُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ.
 مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾

(من بعد ما عقلوه)؛ أي: عرفوه وعلموه. وهذا توبيخ لهم؛ أي: إن هؤلاء اليهود قد سلفت لآبائهم أفاعيل سوء وعناد، فهؤلاء على ذلك السنن، فكيف تطمعون في إيمانهم؟! ودل هذا الكلام أيضا على أن العالم بالحق المعاند فيه بعيد من الرشد؛ لأنه علم الوعد والوعيد ولم ينهه ذلك عن عناده. القرطبي: ٢١٣/٢. السؤال: أيهما أقرب للهدايت: الجاهل أم العالم المعاند؟

الجواب:....

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١١)

قَالُواْ اَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُمِيِّن لَّنَا مَاهِى إِنَّ الْمَقَرَ تَشَبَهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا اَنْهُ وَيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَآذُلُولُ اِنَّهَ اللَّهُ لَمُهُ تَدُونَ ﴿ قَالَ إِنَّهُ وَيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَآذُلُولُ الشِيمَةَ فِيهَا قَالُواْ الشَّيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْعِي الْحَرْثَ مُسَامَّتُ لَا سِيمَةَ فِيها قَالُواْ الْنَنَ عِنْ عَلَوْنَ ﴿ وَالْمَعْ مَنَ اللَّهُ الْمَوْقَ وَيُولِيكُمُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ مِنَ الْمِعْ وَالْمَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### 💿 معاني الكلمات

| المعنى                                                  | الكلمت          |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| غَيرُ مُذَلَّلَةٍ لِلعَمَلِ فِي الحِرَاثَةِ.            | لاَ ذَلُولٌ     |
| خَالِيَتٌ مِنَ العُيُوبِ.                               | مُسَلَّمَۃٌ     |
| لَيسَ فِيهَا عَلاَمَتٌ مِن لَونٍ يُخَالِفُ<br>لَونَهَا. | لاَ شِيَتَ      |
| تَنَازَعتُم، وَتَدَافَعتُم تُهَمَّ الْقَتلِ.            | فَادَّارَ أَتُم |

# 🚳 العمل بالآيات

أ. «ميزان القلب خلواته» انفرد بنفسك منشغلاً بعبادة من العبادات؛ فالله تعالى يعلم ما تخفي وما تظهر، ﴿ وَاللّهُ عُزِجٌ مَا كُنتُمُ تَكُنُهُونَ ﴾. ٢. احذر طول العهد بمرققات القلوب، واعمل اليوم عملاً يرقق قلبك؛ كتفسيل ميت، أو دفنه، أو زيارة لقسم الطوارئ، أو لأحد العباد أو الزهاد، ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُويُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوةً ﴾. الرهاد، ﴿ ثُمَ قَسَتُ قُلُويُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوةً ﴾. أرسل رسالة أو مقالاً عن بعض نماذج النفاق المعاصرة، ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اللّهِ بَعْضِ قَالُواْ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمِ اللهِ بَعْضِ قَالُواْ أَتُحَدِّثُونُم بِدِء عِند رَيِّكُم أَفَلا بَعْضُ قَالُواْ أَتُحَدِّثُونَهُم بِهِ عَند رَيِّكُم أَفَلا نَعْقِلُونَ ﴾.

# ۞ التوحيصات

الاستجابة للأوامر الشرعية بعد كثرة طرح الأسئلة المتكلفة نوع من التعنت أو التقوى الكاذبة، ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُوكَ ﴾.
 الله قادر على إظهار ما تخفيه من الذنوب: فلا تجعله أهون الناظرين إليك، ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَاذَّرَهُ ثُمْ فِيما وَاللهُ مُغْرِجٌ مَا كُنتُمْ
 تَكُنُبُونَ ﴾.

٣. المعاصي هي سبب قسوة القلب، ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ ﴾.

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٢)

# 🦫 معاني الكلمات

| المعنى                                                   | الكلمت          |
|----------------------------------------------------------|-----------------|
| يَجهَلُونَ القِرَاءَةَ وَالكِتَابَتَ.                    | أُمِيُّونَ      |
| تِلاَوَةً أَو أَكَاذِيبَ تَلَقَّوهَا عَن<br>أُحبَارِهِم. | أُمَانِيَّ      |
| هَلاَكٌ، وَدَمَارٌ.                                      | <u>ف</u> َوَيلٌ |
| العَهدَ الْمُؤَكَّدَ.                                    | مِيثَاقَ        |
| كُلاَمًا طُيِّبًا.                                       | حُسناً          |

# ﴿ العمل بالآيات

١. أرسل رسالة عن أهمية إصلاح السريرة من خلال هذه الآية الكريمة، ﴿ أُولَا يَعْلَمُونَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا يُمِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾.
٢. ابدأ اليوم ببرنامج في فهم آيات القرآن من خلال قراءة أحد التفاسير الميسرة؛ لتكون ممن فهم كلام الله تعالى، ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.
لا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾.

٣. اختر إحدى هذه العبادات، ونفندها اليوم حتى تكون عامالاً بالقرآن، وانظر كيف تجد قلبك بعد ذلك، ﴿ لاَ تَعَبُدُونَ إِلَّا اللّهَ وَإِلْوَلِينَ إِ إِحْسَانًا وَذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَتَنَى وَٱلْمَسَاكِينِ ﴾.

# 🚳 التوجيهات

- ا. تذكر أن الله يعلم ما تسر وما تعلن؛ فلا يراك في سرك وعلانيتك
   إلا على خير، ﴿ أَوَلَا يَعُلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾.
- لا تتهاون بعذاب؛ فذلك يفضي إلى القسوة ومزيد من المعاصي، ﴿ وَقَالُوا لَن تَمسَّنَا ٱلنكارُ إِلّا آنتِكامًا مَع لُودَةً قُلْ
   أَتَّخَذْتُم عِنذَ ٱللهِ عَهدًا ﴾.
- ٣. قرن الله حق الوالدين بحقه؛ فلا تتساهل في حق والديك،
   ﴿ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَلِائِنِ إِحْسَانًا ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

- ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِيَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يُظُنُّونَ ﴾ (إلا أماني): تلاوة بغير فهم. ابن جزي: ٧٢/١.
   السؤال: كيف تفهم من هذه الآية الذم لمن يقرأ القرآن بغير فهم؟
- ﴿ وَمِنْهُمُ أُمِينُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يُظُنُّونَ ﴾ هذه صفة من لا يفقه كلام الله، ويعمل به، وأنما يقتصر على مجرد تلاوته، كما قال الحسن البصري: نزل القرآن ليعمل به؛ فاتخذوا تلاوته عملا. ابن تيميت: ٢٤٧/١. السؤال: ترك تدبر القرآن الكريم والعمل به مذموم في القرآن الكريم؛ بين ذلك. الجواب:
  - ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ - ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾

وإنما فعلوا ذلك مع علمهم (ليشتروا به ثمناً قليلا)، والدنيا كلها من أولها إلى آخرها ثمن قليل، فجعلوا باطلهم شَركا يصطادون به ما في أيدي الناس، فظلموهم من وجهين: من جهم تلبيس دينهم عليهم، ومن جهم أخذ أموالهم بغير حق، بل بأبطل الباطل، وذلك أعظم ممن يأخذها غصبا وسرقم ونحوهما. السعدي: ٥٦. السؤال: من حرف نص الكتاب أو معناه فهو ظالم من جهتين. بينهما.

- ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِى ٓ إِسْرَءِيلَ لَا تَعَبُدُونَ إِلَّا اللّهَ وَبِالْوَلِينِ إِحْسَانًا ﴾ وأمرناهم بالوالدين إحسانًا. وقرن الله عز وجل في هذه الآية حق الوالدين بالتوحيد لأن النشأة الأولى من عند الله، والنشء الثاني -وهو التربية- من جهة الوالدين، ولهذا قرن تعالى الشكر لهما بشكره. القرطبي: ٢٢٩/٢.
  السؤال: لماذا قرن الله سبحانه بين حقه وحق الوالدين؟
- وَيَا لُوَ لِينَ إِحْسَانًا وَذِى ٱلْقُرِّبَى وَٱلْيَتَهَىٰ وَٱلْمَسَنِكِينِ وَقُولُوالِلنَّاسِ حُسَّنًا ﴾ وناسب أن يأمرهم بأن يقولوا للناس حسناً بعد ما أمرهم بالإحسان إليهم بالفعل؛ فجمع بين طرفي الإحسان الفعلي والقولي. ابن كثير: ١١٥/١. السؤال: لماذا ذكر القول الحسن بعد أن ذكر الإحسان؟
  - 🐧 ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّـاسِ حُسْـنَا ﴾

وجعل الإحسان لسائر الناس بألقول؛ لأنه القدر الذي يمكن معاملة جميع الناس به، وذلك أن أصل القول أن يكون عن اعتقاد، فهم إذا قالوا للناس حسنا فقد أضمروا لهم خيراً. ابن عاشور: ٨٣/١.

السؤال: لماذا جعل الله تعالى الإحسان لسائر الناس بالقول؟ الحوات:

V ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾

هو اللين في القول، والمعاشرة بحسن الخلق. البغوي: ٧٢/١. السؤال: بين فضل الإحسان في القول ومكانته في الدين. الحوان:

🕦 ﴿ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَكَرَىٰ تُفَكَّدُوهُمْ ﴾

وردت الآثار عن النبي على أنه فك الأسارى، وأمر بفكهم، وجرى بذلك عمل المسلمين، وانعقد به الإجماع، ويجب فك الأسارى من بيت المال، فإن لم يكن فهو فرض على كافتر المسلمين، ومن قام به منهم أسقط الفرض عن الباقين. القرطبي: ٢٤٢/٢. السؤال: ما واجبنا تجاه أسارى المسلمين في العالم؟

لَ ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَغْضِ ﴾ وفيها أكبر دليل على أن الإيمان يقتضي فعل الأوامر واجتناب النواهي، وأن الأمورات من الإيمان. السعدي: ٥٨.

السؤال: كيف ترد بهذه الآية على من يزعم الإيمان وهو لا يعمل؟ الجواب:

﴿ أُولَٰكِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُوا ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ ﴾ أَولَٰكِكَ ٱلنَّذِينَ اشْتَرُوا ٱلْحَيوة ٱلدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ ﴾ أخبر تعالى عن السبب الذي أوجب لهم الكفر ببعض الكتاب والإيمان ببعضه، فقال:

(أولئك الذين اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة). السعدي: ٥٨. السؤال: ما السبب الذي جعل بعض الناس يؤمنون ببعض الكتاب، ويكفرون ببعض؟ الجواب:

﴿ وَلَقَدْ ءَاتَیْنَا مُوسَى ٱلْکِئْبَ وَقَفَّیْ نَا مِنْ بَعْدِهِ ، بِٱلرُّسُلِّ وَءَاتَیْنَا عِیسَى ٱبْنَ مَرْبَمَ ٱلْبَیّنَنِ وَأَیَّذَنَهُ بُرُوجِ ٱلْقُدُسِ ﴾

التأييد بروح القدس لمن ينصر الرسل عام في كل من نصرهم على من خالفهم من المشركين وأهل الكتاب. ابن تيمية: ٢٦٨/١.

السؤال: من الذي ينصره الله تعالى بروح القدس؟ الحوات:

﴿ أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا نَهْوَى آَنفُسُكُمُ ٱسْتَكَبَرْتُمْ ﴾
 وسُمي الْهوى هوى؛ لأنه يهوي بصاحبه إلى النار، ولذلك لا يُستعمل في الغالب إلا فيما ليس بحق، وفيما لا خير فيه. القرطبي: ٢٤٥/٢.

السؤال: إلى أين يجر الهوى صاحبه؟ الحواب:

﴿ وَقَالُواْ قُلُونُهَا غُلْثُ ثَلِ لَمَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾

قلوبنا مغشاة بأغشية خلقية، مانعة عن نفوذ ما جئت به؛ فيها إقناط النبي عن الإجابة، وقطع طمعه عنهم بالكلية؛ فأقصاهم الله تعالى عن رحمته. الألوسي: ١٨١٨١. السؤال: ماذا قصد اليهود من قولهم (قلوبنا غلف) وبماذا عوقبوا؟

﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفُ أَبِل لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾

أضرب الله سبحانه عنه بقوله: (بل)؛ أي: لَيسُ الأمر كما قالوا من أن هناك غلفا حقيقة، بل (لعنهم الله)؛ أي: طردهم الملك الأعظم عن قبول ذلك؛ لأنهم ليسوا بأهل للسعادة بعد أن خلقهم على الفطرة الأولى القويمة لا غلف على قلوبهم؛ لأن اللعن إبعاد في المعنى والمكانة. البقاعي: ١٨٢/١.

السؤال: لماذا لعنهم الله وأبعدهم عن رحمته؟

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٣)

### 🚳 معاني الكلمات

| المعنى                                | الكلمت      |
|---------------------------------------|-------------|
| تَسعَوا فِي تَحرِيرِهِم مِنَ الأَسرِ. | تُفَادُوهُم |
| ذُلٌّ، وَفَضِيحَتٌ.                   | ڂؚڒۑٞ       |
| أَتْبَعْنَا.                          | وَقَضَّينَا |
| مُغَطَّاةً.                           | غُلثُ       |

### 🚳 العمل بالآيات

السع في فك أسير أو سجين بشفاعة، أو بتقديم مال، أو بدعوة صالحة في جوف الليل، أو في ساعة إجابة، ﴿ وَإِنكَأْ تُوكُمُ أُسُرَىٰ تُفُندُ وهُمُ ﴾.

٢. اطلب النصيحة من أحد زملائك، واقبلها طالما أنها حق، ولا تردها لأنها لا توافق هواك، ﴿ أَفَكُلُما جَاءَكُمُ رَسُولٌ بِمَا لَا نُهُوكَ أَنفُسُكُمُ اَسْتَكُبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كَذَبْتُم وَوَرِيقًا نَقْنُلُون ﴾.
 أَسْتَكُبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كَذَبْتُم وَوَرِيقًا نَقْنُلُون ﴾.

٣. قل: «رضيت بالله ربا، وبمحمد ﷺ رسولاً، وبالإسلام ديناً»، ﴿ أَفَكُلُما جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا نَهْوَكُمْ أَشْشَكُمُ ٱسْتَكَبَّرَتُمْ ﴾.

# 💿 التوجيصات

ا. تأمل كيف سمى الله تعالى قتل بعضهم بعضاً قتلاً لأنفسهم؛
 لأن المؤمن مع أخيه كالنفس الواحدة؛ يحزنه ما أحزنه، ويفرحه ما أفرحه، ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَكُولُآ وِ تَقْ نُلُوكَ أَنفُسكُمْ ﴾.

٢. الإيمان بالله سبحانه هو الرضى بالدين كاملا، أما انتقاء بعض الأحكام ورد البعض الآخر فنوع من النفاق والعياذ بالله،
 ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئنبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾.

٣. اليهود غير مؤتمنين على التوراة التي بين أيديهم؛ فكيف يؤتمنون على غيرها من المعاهدات والمواثيق، ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِكْنَبِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضِ ﴾.
 الْكِكْنَبِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضِ ﴾.

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٤)

وَكَانُواْ مِن قَبْلُ مِسْتَفْتِ حُونَ عَلَى الَّذِينَ حَفُرُواْ فَامَّا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ مِسْتَفْتِ حُونَ عَلَى الَّذِينَ حَفُرُواْ فَامَّا جَآءَ هُم مَّا عَرَفُواْ حَفَرُواْ بِقَا فَلَعْتُ اللَّهِ عَلَى الْحَنْفِينَ جَآءَ هُم مَّا عَرَفُواْ إِنِهِ قَانَفُسَهُمْ أَن يَحْفُرُواْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَنِي الْحَيْفِينَ الْمَعْمَا اللَّهُ عَن الْمَعْمَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَن الْمَعْمُ الْمَانَ مَن مَن مَن عَبَادِةً وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِةً وَ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِةً وَ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِةً وَلَا مَعْمَا أَنْ زَلَ اللَّهُ قَالُواْ نُوْقِينُ بِمَا أَنْزِلَ اللَّهُ عَلَى مَا الْمَوْنِ مَا أَنْزِلَ اللَّهُ عَلَى الْمَعُولُ الْمُولِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَعُولُ الْمُعُولِ اللَّهُ عَلَى الْمُعُولُ الْمُعْولِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَعْمُولُ الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعُلِى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعُلِي الْمُعُلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعَلَى الْمُعُلِي الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقِ عَلَى الْمُعُولُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُعُلِي عَلَى الْمُؤْلِقِ عَلَى الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# ۞ معاني الكلمات

| الكلمة        | المعنى                                  |
|---------------|-----------------------------------------|
| يَستَفتِحُونَ | يَستَنصِرُونَ بِهِ عَلَى الْمُشرِكِينَ. |
| فَبَاءُوا     | رَجَعُوا.                               |

# 🚳 العمل بالآيات

الستعد بالله من البغي والحسد، ﴿ بِشَكَمَا اَشْتَرُواْ بِهِ آنفُسَهُمْ
 أَن يَكُفُرُواْ بِمَآ أَنزَلَ اللهُ بَغْيًا أَن يُنزِلَ اللهُ مِن فَضْلِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾.

٧. اسأل الله سبحانه أن يرزقك التواضع، ودرِّب نفسك عليه؛ فإنه مفتاح الخير، كما أن الكبر مفتاح الشر، ﴿ بِشَكَمَا ٱشْ تَرُوا بِهِ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ فَضْ لِهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَضْ لِهِ عَلَى مَن فَضْ لِهِ عَلَى مَن فَضَّ لِهِ عَلَى مَن فَضَّ لِهِ عَلَى مَن فَشَّ لَهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ ﴾.

٣. قل هذا الدعاء وحافظ عليه: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك»؛ فإن اليهود لما سخط الله عليهم فضح عيوبهم وأسرارهم على رؤوس الخلائق، ﴿ قَالُواْ سَعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُغْرِهِمٍ ﴾.

# 🐠 التوجيصات

 ٧. عليك أن تتمسك بدينك بقوة: فإن المؤمن القوي المتمسك بدينه خيرٌ من المؤمن الضعيف، ﴿ خُذُواْ مَا ٓ ءَاتَيْنَ كُمُ مِ فُوَّةٍ ﴾.

٣. الإصرار على العناد يؤدي إلى أن يتشربه قلب المعاند، ويصبح كأنه حقيقة لديه، ﴿ قَالُوا سُحِمْنَا وَعُصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكَفْرَهِمْ أَوْمِ لَلْ الْمُنْكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِدِّهِ فَلَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ كفرين كالمناد الذي هو نتيجة الحسد لا للجهل، وهو أبلغ في الذم؛ لأن الجاهل قد يعذر. الألوسي: ٣٢٢/١.

السؤال: ما سبب كفر اليهود؟ الحواد:

﴿ بِنْسَكَمَا اَشْتَرُواْ بِهِ ٱنْفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُواْ بِكَا آنْزَلَ اللَّهُ بَغْيًا أَن يُنَزِلَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ - عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عَبَادِوَةً فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابُ مُهِبِثُ ﴾ لما كان كفرهم سببه البغي والحسد، ومنشأ ذلك التكبر؛ قوبلوا بالإهانة والصغار في الدنيا والأخرة. ابن كثير: ١٢٠/١.

السؤال: الجزاء من جنس العمل، وضح ذلك من الآيت.

وَ ﴿ فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ ﴾ فلعنهم عُضباً بعد غضب؛ لكثرة كفرهم، وتوالي شكهم وشركهم. السعدي: ٥٩.

السؤال: لماذا باء اليهود بغضب بعد غضب؟

(عَ) ﴿ وَهُو ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ ﴾ فليم تؤمنون بما أنزل عليكم، وتكفرون بنظيره؟ هل هذا إلا تعصب واتباع للهوى؟ السعدى: ٥٩.

السؤال: بيَّن القرآن أن سبب كفرهم بالقرآن إنما هو التعصب والهوى، وضِّح ذلك من خلال الآية.

الجواب:\_\_\_

وَ هُوْ فَلْ فَلِمَ تَقَنّٰئُونَ أَنْبِكَآءَ ٱللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُم مُّوَّمِنِيرَ ﴾ في في الله عظيم، وإيدان بأنه كان ينبغي لمن جاء من عند الله تعالى أن يعظم وينصر، لا أن يقتل. الألوسي: ٢٢٤/١.
السؤال: على ماذا تدل إضافت اسم أحد المخلوقات إلى اسم الله تعالى؟

المَّ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْمَا ءَاتَيْنَكُم بِفُوَّةٍ وَٱسْمَعُواْ ﴾ (ورفعنا فوقكم الطور): الجبل العظيم؛ الذي جعلناه زاجرا لكم عن الرضا بالإقامة في حضيض الجهل، ورافعا إلى أوج العلم ... ومن سمع فلم يقبل كان كمن لم يسمع. قال: (واسمعوا): وإلا دفناكم به؛ وذلك حيث يكفي غيركم في التأديب رفع الدرة والسوط عليه فينبعث للتعلم. البقاعي: ١٩٨/١.

السؤال: تأديب المعاند على قدر عناده، إلى أي مدى بلغ تأديب اليهود؟ الحماد:

﴿ خُذُواْ مَا ٓ ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُواْ ﴾
 أي: سماع قبول، وطاعت، واستجابت. السعدي: ٥٩.
 السؤال: ما نوع السماع الذي أراده الله سبحانه منا للقرآن الكريم؟

﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّا اللهِ عَلَى اللَّهِ عَالِمِكَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُ

لأن من اعتقد أنه من أهل المجنّة كان الموت أحب إليه من الحياة في الدنيا؛ لما يصير إليه من الحياة في الدنيا؛ لما يصير إليه من نعيم الجنّة، ويزول عنه من أذى الدنيا. القرطبي: ٢٥٧/٢. السؤال: لماذا أمر الله تعالى اليهود أن يتمنوا الموت؟ الحوات:

﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ عَالِمَتَ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُمِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ ع

لأن ذلك علم على صلاح حال العبد مع ربه، وعمارة ما بينه وبينه ورجائه للقائه... فعلى قدر نضرة النفس من الموت يكون ضعف منال النفس مع المعرفة التي بها تأنس بربها فتتمنى لقاءه وتحبه، ومن أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه . البقاعي: ١٠٠/١. السؤال: ما دلالة تمني لقاء الله؟

حداد بن

وَلَنَجِدَ أَهُمْ أَحْرَكَ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِيكَ أَشْرَكُوا أَيُودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ الَّذِيكَ أَشْرَكُوا أَيُودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ الْعَدَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَعِيدِ إِنِمَا يَعْمَلُوكَ ﴾ ذمهم بتهالكهم على بقائهم في الدنيا على أي حالة كانت؛ علماً منهم بأنها -ولو كانت أسوأ الأحوال - خير لهم مما بعد الموت البقاعي: ٢٠٢/١.

السؤال: ما سبب حرصهم على البقاء في الدنيا على أيت حال؟ الجواب:

(وَمَا هُوَ بِمُرَحْزِحِهِ عِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا هُو بِمزحزحه): مباعده. (من العذاب): من النار. (أن يعمر): أي : طول عمره لا ينقذه. البغوي: ٧٩/١.

السؤال: هل طول العمر منقذ للعبد من عذاب الله تعالى؟ الحواد:

﴿ قُلُ مَن كَا حَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾
 وخص القلب بالذكر؛ لأنه موضع العقل والعلم وتلقي المعارف. القرطبي: ٢٦٢/٢.
 السؤال: بين ما يدل على أهمية القلب وعظيم شأنه.

﴿ فَإِكَ اللهَ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ من عادى الله فإن الله عدو له، ومن كان الله عدوه فقد خسر الله عدوه فقد خسر الدنيا والآخرة. ابن كثير: ١٢٧/١.

السؤال: ما خطورة معاداة أو لياء الله سبحانه؟

﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولُ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِقُ لِمَا مَعَهُمْ بَنَذَ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُولِي وَلَا مُعَلَمُ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

ارور ، مربعب ميسبب المروراء مهور عما يعسو الفضة، والمنطقة المريد والديباج، وحلوها بالذهب والفضة، ولم يعملوا بها؛ فذلك نبذهم لها. البغوى: ١٨٢/١

السؤال: ما الإكرام الحقيقي، وما النبذ الحقيقي لكتاب الله تعالى؟ الحداد:

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٥)

### 💿 معاني الكلمات

| المعنى        | الكلمت        |
|---------------|---------------|
| نْهُبُعْرَةِ. | بِمُزَحزِحِهِ |
| طَرَحَهُ.     | نَبَذَهُ      |

# ﴿ العمل بالآيات

ا. ضع مخططاً لحياتك، واجعل فيه عملا صالحا كبيرا يجعلك تشتاق للآخرة، ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمُوتَ إِن كُنتُمْ صَدِوْينَ ﴾.

٧. سل الله تعالى حسن الخاتمة، والشوق للقاء الله في غير ضراء مضرة، ولا فتنة مضلة، ﴿ قُلۡ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِمِكَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوا ٱلْمُوتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِين ﴾.
٣. راجع قائمة زملائك وأصدقائك، وحاول أن تدخل فيهم من تظن أنه من أولياء الله سبحانه، ﴿ مَن كَانَ عَدُوًا لِلّهِ وَمَلَيْهِكَ مَن وَرُسُلِهِ وَوَمِيْرِينَ وَمِيكَلَلُ فَإِن اللهَ عَدُولً لِللّهَ عَدُولًا لِللّهِ وَمِيكَلَلُ فَإِن اللّهَ عَدُولًا لِللّهِ وَمِيكِن ﴾.

# 🚳 التوجيصات

ا. كلما كثرت ذنوب العبد اشتدت غفلته عن الموت وذكره،
 ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدا وَمِا قَدَّمَتْ أَيْدِهِمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ إِلْظَالِمِينَ ﴾.
 ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدا و مِاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ إِلْظَالِمِينَ ﴾.
 ﴿ وَمَن يُدُور مِاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمٌ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمٌ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمٌ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ إِلّهُ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ ع

٢. من أحبه الله أحبته الملائكة، ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ وَ لَيْ
 أَنَّ لَهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾.

٣. احدر أن تكون عدواً لأولياء الله؛ فإن الله تعالى يعادي من يعادي أولياءه، ﴿ مَن كَانَ عَدُوًا لِللَّهِ وَمَلْتَمِكَتِهِ - وَرُسُلِهِ - وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِكَ اللَّهَ عَدُوً لِللَّكِفرِينَ ﴾.
 فَإِكَ اللَّهَ عَدُوُ لِللَّكِفرِينَ ﴾.

#### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٦)

وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ وَمَاكَفَرَ سُلَتِمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّكِيطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَوَمَآ أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَـٰرُوتَ وَمَلُوتَ وَمَا يُعَلِّمَان مِنْ أَحَدِحَتَّ يَقُولَآ إِنَّمَا نَحُنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَ تَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَامَايُفَرِّقُونَ بِهِ عِبَيْنَ ٱلْمَرْءِ <u></u> وَزَوْجِهِ ۚ ء وَمَاهُم بِضَ آرِينَ بِهِ عِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْ نِ ٱللَّهِ ۚ وَيَتَعَلَّمُونَ مَايَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمَّ وَلَقَدْعَلِمُواْلَمَن ٱشۡتَرَكِهُ مَالَهُ وِفِ ٱلۡآخِرَةِ مِنْ خَلَقَ وَلَبَشَ مَاشَرَوْلِ بِعَ أَنفُسَهُمْ ۚ لَوۡكَانُواْ يَعۡلَمُهِ رَبِ؈ُولُوۤأَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوَّاْ لَمَثُوبَةُ يُمِّنْ عِندِ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِوَّكِ انُولْ يَعْلَمُونِ ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَاتَقُولُواْ رَعِنَ اوَقُولُواْ ٱنظَرْنَا وَٱسۡمَعُواۚ وَلِلۡكَافِرِينَ عَذَابُ ٱلۡبِرُ؈مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهُل ٱلْكِتَابِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرِ مِّن رَّبِّكُمْ وَٱللَّهُ يَخْتَصُّ برَحْ مَتِهِ عَمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضِ لِٱلْعَظِيمِ

# ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                                                                                                                                                                                                             | الكلمت    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| اختَارَهُ.                                                                                                                                                                                                                         | اشتَرَاهُ |
| نَصِيبٍ،                                                                                                                                                                                                                           | خُلاَقٍ   |
| كَلِمَتٌ كَانَ الْيَهُودُ يَقُولُونَهَا لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلّم بِقَصدِ السَّبِّ، وَنِسبَتِهِ إِلَى الرُّعونَةِ. | رَاعِنَا  |

# 🚳 العمل بالأيات

١. استعد بالله من شرحاسد إذا حسد، ومن شر النفاثات في العقد، ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ. بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ۚ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾.

٢. اسعَ في صلح بين اثنين؛ وخاصة زوجين، واعلم أن الشيطان وجنـده يسـعون للإفسـاد بـين النـاس والأزواج، فكـن أنـت مصلحـاً، ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ، بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ، ﴾.

٣. حذر المجتمع من وجود السحرة فيه، ووضح خطرهم عليه ووجوب السعى والتعاون لكف شرهم، ﴿ وَلَقَـدٌ عَـلِمُواْ لَمَن ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَيِئُسَ مَا شَكَرُواْ بِهِ ۚ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾.

# 🚳 التوجيهات

١. كفر الساحر وتحريم تعلم السحر، واستعماله، ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾. ٧. من تعلق بالله كفاه الله شر كل ذي شر، ﴿ وَمَا هُم بِضَآرِّينَ بِهِ، مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾.

٣. داء الحسد عنصر مؤثر في علاقات أهل الكتاب مع أمم محمد عليه، ﴿ مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرِ مِّن زَبِّكُمْ وَأَللَهُ يَخْنَفُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاءُ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحرية

🕦 ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِئَ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ ويستعانَ في تحصيله بالتقرب إلى الشيطان بارتكاب القبائح؛ قولا؛ كالرقى التي فيها ألفاظ الشرك، ومدح الشيطان، وتسخيره، وعملا؛ كعبادة الكواكب، والتزام الجناية، وسائر الفسوق. الألوسي: ٣٣٨/١.

السؤال: لا يتعلم السحر إلا بشرك وكفر، وضح ذلك من الآية.

﴿ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيْطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ كما أن الملائكة لا تعاون إلا أخيار الناس المشبهين بهم في المواظبة على العبادة، والتقرب إلى الله تعالى بالقول والفعل؛ كذلك الشياطين لا تعاون إلا الأشرار المشبهين بهم في الخباثة والنجاسة قولاً، وفعلاً، واعتقاداً؛ وبهذا يتميز الساحر عن النبي والولي. الألوسي: ٣٣٨/١.

السؤال: ما علاقة كل من الملائكة والشياطين بالبشر؟

﴿ وَمَا هُم بِضَاَّرِّينَ بِهِ، مِنْ أَحَادٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾

وفي هذه الآية وما أشبهها: أن الأسباب مهما بلغت في قوة التأثير فإنها تابعة للقضاء والقدر، ليست مستقلة في التأثير. السعدي: ٦١.

السؤال: ما النظرة السليمة التي يجب أن يكون عليها المسلم تجاه الأسباب؟

﴿ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُدُّرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ يتعلمون منهما السحر الذي يضرهم في دينهم، ولا ينفعهم في معادهم. الطبري: ٢-٤٥٠. السؤال: ما المراد بالنفع المنفي من الآية؟

﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُۥ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَبِنْسَ مَا شَكَرُواْ بِهِ ۚ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾

السحر لا ينفع في الآخرة، ولا يُقرّب إلى الله، وأنّ من اشتراه ما له في الآخرة من خلاق؛ فإنَّ مبناه على الشرك، والكذب، والظلم، مقصود صاحبه الظلم، والفواحش. ابن تيميـــ: ٢٨٧/٢.

السؤال: لماذا السحر لا ينفع، ولا يقرب إلى الله تعالى؟

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَّوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ (لمثوبة من عند الله): لم يقل: «لمثوبة الله» - مع أنه أخصر - ليشعر التنكير بالتقليل؛ فيفيد أن شيئا قليلا من ثواب الله تعالى في الآخرة الدائمة خير من ثواب كثير في الدنيا الفانية، فكيف وثواب الله تعالى كثير دائم؟! الألوسى: ٣٤٧/١. السؤال: لماذا وردت كلمة (مثوبة) في الآية نكرة، ولم تضف إلى لفظ الجلالة؟

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَ وَقُولُواْ ٱنظُرْنَا وَٱسْمَعُواْ ﴾ كان المسلمون يقولون حين خطابهم للرسول عند تعلمهم أمر الدين: (راعنا)؛ أي: راع أحوالنا؛ فيقصدون بها معنىً صحيحاً. وكان اليهود يريدون بها معنى فاسداً، فانتهزوا الفرصة، فصاروا يخاطبون الرسول بذلك، ويقصدون العنى الفاسد، فنهى الله المؤمنين عن هذه الكلمة سداً لهذا الباب؛ ففيه: النهي عن الجائز إذا كان وسيلة إلى محرم. السعدي: ٦١.

السؤال: استنبط من الآية أحد الآداب الإسلامية في مخاطبة الآخرين.

﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ عِغَيْرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ 
 معرفة هذا الباب أكيدة، وفائدته عظيمة، لا يستغني عن معرفته العلماء، ولا
 ينكره إلا الجهلة الأغبياء، لما يترقب عليه من النوازل في الأحكام، ومعرفة الحلال
 من الحرام. القرطبي: ٢٠٠٠/٣.

السؤال: ما أهمية معرفة باب النسخ في الشريعة ودراسته لمن يريد استنباط الأحكام الشرعية؟

الجواب:\_\_\_\_

﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهَ لَهُ, مُلْكُ ٱلسَّكَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾

فمن علم أنه تعالى وليه ونصيره -لا ولي ولا نصير له سواه- يعلم قطعا أنه لا يفعل به إلا ما هو خير له؛ فيفوض أمره إليه تعالى. الألوسي: ١/٣٥٤. به إلا ما هو خير له؛ فيفوض أمره إليه تعالى. الألوسي: ١/٣٥٤. السؤال: ما فائدة الإيمان بولايت الله تعالى ونصرته؟

والمراد بذلك أَمْ تُرِيدُونِ أَن تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ كُمّا سُبِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ والمراد بذلك أسئلة التعنم فهذا محمود قد أمر الله به. السعدى: 37.

السؤال: متى تكون الأسئلة الشرعية محمودة؟ ومتى تكون مذمومة؟ الحوان:

﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْ لِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يُرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ﴾

(ود كثير من أهل الكتاب)؛ أي: تمنوا. ونزلت الآية في حيي بن أخطب وأخيه أبي ياسر، وأشباههما من اليهود؛ الذين كانوا يحرصون على فتنة المسلمين، ويطمعون أن يردّوهم عن الإسلام حَسّداً. ابن جزي: ١٧٨/١.

السؤال: ما رأيك فيمن يهوّن من عداوة أهل الكتاب للمسلمين، ويتهم المسلمين بنظرية المؤامرة؟

الجواب:....

وَ ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ, لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُۥ آَجُرُهُ، عِندَ رَبِهِ وَلاَ خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُزَوُنَ ﴾ (بلى من أسلم وجهه لله)؛ في قول: من أخلص لله ... (وهو محسن)؛ أي: أتبع فيه الرسول ﷺ؛ فإن للعمل المتقبل شرطين: أحدهما: أن يكون خالصاً لله وحده، والآخر: أن يكون صواباً موافقاً للشريعة، فمتى كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يُتَقَبَّل. ابن كثير: ١٤٧/١. السؤال: ما شروط قبول العمل؟ وما الدليل عليها؟

المن أسلم وجهه لله)؛ أي: أخلص لله أعماله، متوجهاً إليه بقلبه (وهو محسن) في عَرَوْنُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَرُوْنَ ﴾ (من أسلم وجهه لله)؛ أي: أخلص لله أعماله، متوجهاً إليه بقلبه (وهو محسن) في عبادة ربه؛ بأن عبده بشرعه، فأولئك هم أهل الجنت وحدهم ... ويفهم منها أن من ليس كذلك فهو من أهل النار الهالكين، فلا نجاة إلا لأهل الإخلاص للمعبود، والمتابعة للرسول. السعدي: ٦٤. السؤال: لماذا يُرد عمل الرياء؟ ولماذا تُرد البدع فلا تقبل عند الله؟

√ بَلَى مَنْ أَسَلَمَ وَجَهَهُ, لِلّهَ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُۥ آجُرُهُ, عِندَ رَبِهِ - وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَوْنَ ﴾ وإنما يدخل الجنة من أسلم وجهه لله؛ أي :أخلص دينه لله، وقيل: أخلص عبادته لله، وقيل: خضع وتواضع لله. وأصل الإسلام: الاستسلام والخضوع، وخص الوجه؛ لأنه إذا جاد بوجهه في السجود لم يبخل بسائر جوارحه . البغوي: ٩٣/١. السؤال: من المستحق لدخول الجنة فضلاً من الله وكرماً؟

الحداد:
الحداد:
الحداد:
العداد:
العداد: المنافق الم

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٧)

« مَانَسَخُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُسِهَا تَأْتِ بِحَيْرِ مِّنْهَا أَوْمِثْلِهَا أَوْمِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَ لَهُ وَمَا لَكُ مِّن دُونِ اللهَ لَهُ و مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُ مِّن دُونِ اللهَ لَهُ و مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُ مِّن دُونِ اللهَ لَهُ و مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُ مِّن دُونِ اللهَ لَهُ وَلِهِ وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الله

### 🚳 معاني الكلمات

| المعنى                                                | الكلمت             |
|-------------------------------------------------------|--------------------|
| نُزِل، وَنَرفَع.                                      | نَنسَخ             |
| نَمحُهَا مِنَ القُلُوبِ.                              | نُنسِهَا           |
| وَسَطَ الطَّرِيقِ، وَهُوَ الصِّرَاطُ<br>المُستَقِيمُ. | سَوَاءَ السَّبِيلِ |

#### 🚳 العمل بالآيات

الستعد بالله من الحسد، وكن على حدر من أهله ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِن أَهله ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِن أَهله ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِن أَهَالِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِي عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

ارسل رسالت، أو اكتب مقالةً تبين فيها أن كثيراً من اليهود والنصارى يودون انحراف المسلمين عن دينهم؛ كما أخبر القرآن بذلك، ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَٰنِكُمْ كُفَّالًا حَسَلًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهم ﴾.

٣. بادر الى المصلوات الخمس في وقتها، ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَكَاوَةَ وَءَاتُوا الرَّكَاوَةَ وَاتُوا الْكَالَةِ اللَّهِ الْمَالَةِ اللَّهِ الْمَالَةِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

# 💿 التوجيهات

النسخ في الأحكام نوع من التدرج في التشريع، وهو رحمة من الله تعالى بالمؤمنين، ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُسِهَا نَأْتِ مِغَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مُنْسِهَا نَأْتِ مِغَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعَلَمْ أَنَّ الله عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾.

٢. كن على يقين أن الخير فيما اختاره الله، والشر فيما حرمه الله سبحانه، ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِغَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ أَلَمْ مَتَالَمَ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلِيرُ ﴾.

العفو والصفح من أخلاق المسلمين العظيمة، سواء مع المسلمين،
 أو مع غيرهم، ﴿ فَأَعْفُوا وَاصْفَحُوا ﴾.

🌉 سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٨)

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ قَالَهُ عَنْ الْمَعْ لَكُمُ لَكُمُ لَكَ الْكَ عَلَمُ وَمَعْ لَمَ الْمَعْ الْمُعْ الْمَعْ الْمُعْلِ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْلِقِ الْمَعْ الْمَعْ الْمُعْلِ الْمَعْلِ الْمَعْ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْل

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                 | الكلمت     |
|----------------------------------------|------------|
| خَاضِعُونَ، مُنقَادُونَ.               | قَانِتُونَ |
| الخَالِقُ عَلَى غَيرِ مِثَالٍ سَابِقٍ. | بَدِيعُ    |

### 🚳 العمل بالآيات

ا. تعاون مع إخوانك في ترتيب المسجد، وتهيئة أسباب الترغيب فيه؛
 فذلك من تعظيم شعائر الله، ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَحِدُ اللَّهِ أَن يُذكرَ فِهَا السَّمُهُ، وَسَعَىٰ في خَرَابِهَا ﴾.

٢. اجلس في المسجد ذاكراً الله تعالى من الصلاة إلى الصلاة، ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا السَّمُهُ. ﴿

٣. أحي السنة، وصل النافلة حيث توجهت السيارة أو الطائرة أو السفينة المتي تركبها، ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمّ وَجُهُ اللّهَ إِلَى اللّهَ وَاسِعُ عَلِيهٌ ﴾.
 اللّهَ إِنَ اللّهَ وَسِعُ عَلِيهٌ ﴾.

# 🕸 التوجيصات

١. تضليل الآخرين وتبديعهم لا بدله من أدلة صحيحة، ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ الْلَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ الْلَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ الْلَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِئَنِّ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴾.

٧. احذر أن تكون سبباً في منع إقامة طاعة من الطاعات في بيوت الله، فهذا من أشد الظلم، ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَنَعَ مَسَحِدَ اللهِ أَن يُذْكُرَ فِهَا السَّمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَامِها أَ أُولَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدُخُلُوها إلَّا خَلَيْنِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدُخُلُوها إلَّا خَلَيْنِكَ ﴾.

٣. جاء رسولنا الكريم على بالبشارة والنذارة؛ فمن اهتم بالبشارات وحدها فقد أخطأ، ومن اهتم بالنذارات وحدها فقد أخطأ، ومن جمع بينهما فقد أصاب، ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

﴿ وَقَالَتِ ٱلْنِهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْمِهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتَلُونَ ٱلْكِئَابَ ﴾ شَيْءٍ وَهُمْ يَتَلُونَ ٱلْكِئَابَ ﴾

فهم – كما قال الأمام أحمد – : «مُختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، مجمعون على مفارقة الكتاب»؛ قد جمعوا وصفي الاختلاف الذي ذمه الله في كتابه؛ فإنه ذم الذين خالفوا الأنبياء، والذين اختلفوا على الأنبياء. ابن تيمية: ٢١١/١. السؤال: جمع اليهود والنصارى وصفى الاختلاف؛ فما هما؟

لَا ﴿ وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّنَ مَّنَعَ مَسَجِدً اللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِهَا أَسْمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾ وإذا كان لا أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه؛ فلا أعظم إيمانا ممن سعى في عمارة المساجد الله أن المسعدي؛ كما قال تعالى: (إنما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر) [التوبة: ١٨]. السعدي: ٦٣. الساجد، أوتخريبها له شأن عظيم عند الله سبحانه، وضّع ذلك.

وَمَنُ أَظْلَمُ مِمَّنَ مَنَعَ مَسَحِدَ اللّهِ أَن يُذكَرَ فِهَا اُسْمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾ من أعلام قيام الساعة: تضييع المساجد؛ لذلك كل أمت وكل طائفة وكل شخص معين تطرق بجُرم في مسجد يكون فعله سبباً لخلائه فإن الله عز وجل يعاقبه بروعة ومخافة تناله في الدنيا. البقاعي: ٢٥٥١.

السؤال: من علامات قيام الساعة تضييع المساجد، فكيف يكون تضييعها؟ الجواب:

ع ﴿ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾

(وسعى)؛ أي: اجتهد وبذل وسعه. (في خرابها)؛ الحسي والمعنوي؛ فالخراب الحسي: هدمها وتخريبها، وتقذيرها، والخراب المعنوي: منع الذاكرين لاسم الله فيها. وهذا عام لكل من اتصف بهذه الصفت. السعدي: ٦٣.

السؤال: ما أنواع تخريب المساجد؟ وأيهما أَكثر انتشاراً في الأممّ اليوم؟ الجواب:

وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَ لَا يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا ٓ ءَايَةٌ ﴾ يطلبون آيات الاسترشاد، ولم يكن قصدهم تبين الحق؛ فإن الرسل قد جاؤوا من الآيات بما يؤمن بمثله البشر. السعدي: ٦٤. السؤال: قد طلب الكفار آياتٍ ولم يستجب الله لهم؛ فلماذا؟ الحواد:

آ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا ٱللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِيرَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَكَبُهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾

(تَشَابَهَت قُلُوبُهُم) الضمير للذين لا يعلمون وللذين من قبلهم، وتشابه قلوبهم يُ الكفر، أو يُ طلب ما لا يصح أن يطلب. ابن جزي: ١/ ٨١.

السؤال: في أي شيء تتشابه قلوب (الذين لا يعلمون) مع قلوب (الذين من قبلهم)؟ الجواب:

√ إِنا اَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلا تُسْتُلُ عَنْ أَصْحَابِ الْمُحِيدِ ﴾
المراد: إنا أرسلناك لأن تبشر من أطاع وتنذر من عصى، لا لتجبر على الإيمان، فما عليك إن أصروا أو كابروا. الألوسي: ٣٧٠/١.
السؤال: ماذا يستفيد الداعية من هذه الآية؟

﴿ وَلَن رَضَىٰ عَنكَ ٱلْمَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَنَيِّعَ مِلْتُهُمْ ﴾
 فدع طلب ما يرضيهم ويوافقهم، وأقبل على طلب رضاً الله في دعائهم إلى ما بعثك الله به من الحق. ابن كثير: ١٥٥/١.

السؤال: إذا كان اليهود والنصارى لن يرضوا عنك، فما الواجب عليك تجاههم؟ الجواب:

ا ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْهَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتُهُمْ ﴾

ليس غرضُهم يا محمد بما يقترحون من الآيات أن يؤمنوا، بل لو أتيتهم بكل ما يسألون لم يرضوا عنك، وإنما يرضيهم ترك ما أنت عليه من الإسلام واتباعهم. القرطبي: ٢٥/٢. السؤال: ما هدف اليهود والنصارى في طلباتهم من المسلمين؟

٣ ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَتْلُونَهُ, حَقَّ تِلاَوْتِهِ ۚ أُولَتِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۦ ﴾

وتلاوة الكتاب هي اتباعه؛ كما قال ابن مسعود في قوله تعالى: (الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته) قال: يحللون حلاله، ويحرمون حرامه، ويؤمنون بمتشابهه ويعملون بمحكمه. ابن تيمية: ٣٣٩/١.

السؤال: كيف تكون تلاوة الكتاب حق تلاوته؟ الجواب:

﴿ وَإِذِ ٱبْتَنَى إِبْرَهِ عَمْ رَيُهُ. بِكُلِمَنتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامُمَّا قَالَ وَمِن ذُرِيّتِيّ 
 قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾

استدل جماعة من العلماء بهذه الآية على أن الإمام يكون من أهل العدل والإحسان والفضل مع القوة على القيام بذلك ...فأما أهل الفسوق والجور والظلم فليسوا له بأهل؛ لقوله تعالى: (لا ينال عهدي الظالمين). القرطبي: ٣٧٠/٢. السؤال: ما شرط تولي المناصب القيادية للمسلمين؟

وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا ﴾
(مثابت): أي: مرجعاً يرجعون إليه بكلياتهم؛ كلما تضرقوا عنه اشتاقوا إليه، هم أو غيرهم، آيت على رجوعهم من الدنيا إلى ربهم. البقاعي: ٢٣٩/١.
السؤال: ما دلالت قوله تعالى: (مثابت للناس)؟

أن طَهِرا بَيْقِي لِلطَّآبِمِينَ وَٱلْمَكِمِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ (والركع السُّجُودِ ﴾ (والركع السجود): لأنهما أقرب أحواله إليه تعالى، وهما الركنان الأعظمان، وكثيرا ما يكنى عن الصلاة بهما. الألوسي: ١٣٨١/١.

السؤال: للركوع والسجود أهمية على بقية أعمال الصلاة، كيف عرفت ذلك؟ الجواب:

الله وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُورَيِّ الْجَعَلَ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَرْزُقُ أَهَلَهُ وَمِنَ الْتُمَرَّتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم وِاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَدَابِ النَّارِ وَيِشَ الْمَصِيرُ ﴾ وَالله والله و

السؤال: هل رزق الله في الدنيا خاص بالمؤمنين؟

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (١٩)

وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَقَّ تَنَيَّعَ مِلَّتَهُمُّ وَّلُ النَّصَارَىٰ حَقَّ تَنَيَّعَ مِلَّتَهُ مُّ وَلَا تَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ هُواً لَهُدَىٰ وَلَي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ الَّذِينَ عَاتَ أَهُواَ عَهُم بَعْدَ ٱلَّذِينَ عَاتَ الْعَالَمِ مِن ٱللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَبَ يَتَلُونَهُ وَحَقَ يَلا وَيِهِ عَا وُلْكَتِى يُوْمِ وَوَن بِهِ عَوْقَ وَا يَسْتَعُمُ وَالْكَيْدُ وَقَى اللَّهُ وَالْكَيْدُ وَالْعَيْدُ وَقَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَعْمِينَ ﴿ وَأَيْ فَصَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُو

### 🚳 معاني الكلمات

| المعنى                                                    | الكلمت     |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| مَرجِعًا يَاتُونَهُ، ثُمَّ يَرجِعُونَ إِلَى<br>أَهلِيهِم. | مَثَابَتً  |
| أُلجِئُهُ.                                                | أَضطَرُّهُ |
| الْمَرجِعُ، وَالْمَقَامُ.                                 | المُصِيرُ  |

### 🚳 العمل بالآيات

١. اكتب رسالت، أو مقالاً تبين فيه شدة عداء عموم اليهود والنصارى، وأن غايت رغبتهم تركنا للدين، مستدلاً بالآيت وشواهد الواقع المعاصر، ﴿ وَلَن رَّضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَيِّى تَتَبِع مِلَتُهُم ﴾.
٢. ضع لك طريقت، وحافظ عليها عند تلاوة القرآن الكريم، أو حفظه؛ وهي أن تستخرج عملاً من الآيات، وتطبقه، ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبُ يَتْلُونَهُرُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ أَوْلَتِهَ يُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى .

٣. قل: «ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين واجعلنا للمتقين إماما» ﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِيَّيِّ قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِى الطَّالِدِينَ ﴾.
 الظّلِمِينَ ﴾.

# 💿 التوجيهات

- ا. لا يمكن للمسلم أن يحصل على الرضا التام من غير المسلمين
   إلا بأن يدخل في دينهم؛ فليبحث عن رضا الله سبحانه فقط، ﴿ وَلَن رَضًىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَّى تَبَعَ مِلَتَهُمْ ﴾.
- ٣. كان إبراهيمُ إماماً للمصلحين والمهتدين بسبب قيامه بشريعت
   الله أتم قيام، فمن أراد أن يكون إماماً فليعمل بعلمه، ﴿ وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِرَهِمَ رَيُهُ بِكَلِمَتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾.

### سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٢٠)

وَإِذَكَ فَعُ إِبْرَهِهُ مُ الْقُواعِدَمِنَ الْبَيْتِ وَاسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيهُ ﴿ رَبَّنَا وَالْجَعَلْنَا مُسْاِمَيْنِ لَكَ وَمِن دُرِيّتِتِنَا أُمَّةَ مُّسَامِةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَاوَتُبْ عَلَيْنَا لَكَ وَمِن دُرِيّتِتِنَا أُمَّةَ مُّسَامِةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَاوَتُبْ عَلَيْنَا لَكَ وَيَعَلِمُهُ مُ الْكِتَبِ وَالْجَحْمُ وَيَعِمْ وَسُولَا مِنْهُمُ مُ الْكِتَبِ وَالْحِكُمُ وَالْكِتَبُ وَالْحِكُمُ وَالْكِتَبُ وَالْحِكُمُ الْكَ وَيُعَلِمُهُ مُ الْكِيتِ وَالْحِكُمُ وَالْحِينَ وَالْحَيْمُ وَالْحِينَ وَالْحِكُمُ اللَّيْنَا اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### ۞ معاني الكلمات

| المعنى                                         | الكلمت                 |
|------------------------------------------------|------------------------|
| الأُسُسَ.                                      | القَوَاعِدَ            |
| بَصِّرنَا بِمَعَالِمِ عِبَادَتِنَا لَكَ.       | وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا |
| يُطَهِّرُهُم مِنَ الشِّركِ وَسُوءِ الأَخلاَقِ. | ۅؘؽؙڒؘڝؙٞۑۿؚؚڡ         |
| يُعرِضُ وَيَنصَرِفُ.                           | يَرغَبُ                |
| سَفِيهٌ، جَاهِلٌ.                              | سَفِهَ نَفْسَهُ        |

# العمل بالآيات 🚳

١. تذكر أعمال خير عملتها، ومع تذكر كل عمل كرر قول:
 ﴿ رَبَّنا لَفَبِّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْمَلِيمُ ﴾.

له أليوم بدعاء واشمل به ذريتك، وأشركهم فيه، ﴿ رَبَّنَا وَأَجْهَلُنا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن أَرِّينًا أَمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبِّ عَلَيْنَا إِلَى أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾.

٣. مع محافظتك على تلاوة القرآن الكريم؛ حاول أن تبدأ اليوم بقراءة
 قي كتب السنة؛ خاصة صحيحي البخاري ومسلم، ﴿ رَبّنا وَابْعَثْ فِيهِمْ
 رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُرَكِّهِمْ ﴾.

### 🕸 التوجيصات

 الدعاء بالصلاح والاستقامة للذرية شأن الأنبياء والصالحين بعدهم، ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَا وَتُبُ عَلَيْناً إِنَّكَ أَنْتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

٢. كلما عملت عملا تتعبد الله فيه فادعُ بهذا الدعاء: ﴿ رَبَّنَا نَقَبَّلْ .
 مِنَا أَيْكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾.

". لقد كانت الأنبياء تسأل الله التوبة؛ فنحن أولى منهم بذلك،
 ﴿ وَتُبُ عَلَيْناً ۗ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾.

#### 🚳 الوقفات التحبرية

( قَ إِذَ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقُوَاعِدُ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَلُ مِنَا ﴾ (تقبل منا)؛ أي: عاملنا بفضلك، ولا ترده علينا؛ إشعاراً بالاعتراف بالتقصير؛ لحقارة العبد - وإن اجتهد - في جنب عظمت مولاه. البقاعي: ٢٤٢/١.
السؤال: لماذا دعى إبراهيم وإسماعيل بالقبول؟

وَادْ رَفَعُ إِنَهِ عُرُالْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنَا أَيْكَ أَنتَ السّمِيعُ الْفَلِيمُ ﴾ وأشر صيغة المضارع مع أن القصة ماضية استحضارا لهذا الأمر؛ ليقتدي الناس به في إتيان الطاعات الشاقة مع الابتهال في قبولها، وليعلموا عظمة البيت المبني فيعظموه الألوسي: ٣٨٣/١.

السؤال: لماذا آثر صيغة المضارع (يرفع) مع أن القصة ماضية؟

﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَيْنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَآ أُ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيـهُ ﴾

ولما كان العبد - مهما كان- لا بد أن يعتريه التقصير ويحتاج إلى التوبة، قالا: (وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم). السعدي: ٦٦.

السؤال: لماذا طلبا التوبِّر من الله سبحانه وتعالى مع مكانتهما العليِّر في الدين؟ الجواب:

- ﴿ رَبّنَا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَبُّ عَلَيْنَا ﴾ التوبت تختلف باختلاف التائبين: فتوبت سائر المسلمين: الندم، والعزم على عدم العود، ورد المظالم إذا أمكن، ونيت الرد إذا لم يمكن، وتوبت الخواص: الرجوع عن المكروهات من خواطر السوء، والفتور في الأعمال، والإتيان بالعبادة على غير وجه الكمال، وتوبت خواص الخواص لرفع الدرجات والترقي في المقامات. الألوسي: ٣٨٦/١. السؤال: هل تختلف التوبت باختلاف الأشخاص؟ وضح ذلك.
- وَ ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْمِمْ ءَايَتِكَ وَيُعِلَمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ والحكمت: المعرفة بالدين، والفقه في التأويل، والفهم الذي هو سجية ونور من الله تعالى. القرطبي: ٢٧٣٤.

السؤال: ما الحكمة التي دعا بها نبي الله إبراهيم عليه السلام؟ الحواب:

( رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئَبَ وَالْحِكَمَةُ وَيُرْكِهِمْ أَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْمُكِيمُ ﴾

(الحكمة) هي: السنة؛ لأن الله أمر أزواج نبيه أن يذكرن ما يتلى في بيوتهن من الكتاب والحكمة، و(الكتاب): القرآن، وما سوى ذلك مما كان الرسول يتلوه هو السنة. ابن تيمية: ١/٣٤٥٨.

السؤال: ما المقصود بالحكمة؟ وما الدليل؟

﴿ فَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾

فقوموا به، واتصفوا بشرائعه، وانصبغوا بأخلاقه، حتى تستمروا على ذلك، فلا يأتيكم الموت إلا وأنتم عليه؛ لأن من عاش على شيء مات عليه، ومن مات على شيء بعث عليه. السعدي: ٦٧.

السؤال: كيف أمرهم بالموت على الإسلام والإنسان لا يملك نفسه حال موته؟ العملية

ن أولى منهم بذلك،

﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ ﴾

أي: بألسنتكم متواطئة عليها قلوبكم، وهذا هو القول التام المترتب عليه الثواب والجزاء؛ فكما أن النطق باللسان بدون اعتقاد القلب نفاق وكفر، فالقول الخالي من العمل-عمل القلب- عديم التأثير، قليل الفائدة. السعدي: ٦٧. السؤال: هل المراد بالإيمان مجرد القول؟

الحواب:

﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَكَا بِلَلَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٓ إِبْرَهِءَدَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ النَّذِينُوكِ مِن زَبِّهِد ﴾

وقدم الإيمان بالله لأنه لا يختلف باختلاف الشرائع الحق، ثم عطَّفَ عليه الإيمان بما أنزل من الشرائع. ابن عاشور: ٧٣٩/١.

السؤال: لماذا قدم الإيمان بالله تعالى على الإيمان بالشرائع؟ الحواب:

😙 ﴿ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيتُونَ مِن زَّبِهِمْ ﴾

دلالة على أن عطية الدين هي العطية الحقيقية المتصلة بالسعادة الدنيوية والأخروية؛ لم يأمرنا أن نؤمن بما أوتي الأنبياء من الملك والمال ونحو ذلك، بل أمرنا أن نؤمن بما أعطوا من الكتب والشرائع. السعدي: ٦٨.

السؤال: من أكثر الناس حظاً في عطايا الله سبحانه؟ الحوات:

﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ اَهْتَدَوا ۖ وَإِن نَوْلُواْ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ ۖ فَسَيَكُفِيكَ هُمُ
 اللّهُ وَهُو السَّمِيعُ الْعَكلِيمُ ﴾

(فسيكفيكهم): وعد ظهر مصداقه؛ فقتل بني قريظت، وأجلى بني النضير، وغير ذلك. ابن جزي: ١/٨٥٠.

السؤال: عدد ثلاثة مواطن من مواطن كفاية الله لنبيه من أذى الكفار. الجواب:

أو مَبْغَةَ اللَّهِ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَغَنْ لَهُ, عَبِدُونَ ﴾ عَبدُونَ ﴾ أعماله الظاهرة أي: الزموا صبغت الله، وهو دينه، وقوموا به قياماً تاماً بجميع أعماله الظاهرة والباطنة، وجميع عقائده في جميع الأوقات، حتى يكون لكم صبغت وصفت من صفاتكم أوجب ذلك لكم الانقياد لأوامره، طوعاً واختياراً ومحبة، وصار الدين طبيعت لكم بمنزلة الصبغ التام للثوب الذي صار له صفة، فحصلت لكم السعادة الدنيوية والأخروية، السعدي: 18.

السؤال: لماذا سُمِّيَ الدين بصبغة الله؟ الحواب:

🚺 ﴿ وَنَحْنُ لَهُۥ مُخْلِصُونَ ﴾

قال سعيد بن جبير: الإخلاص أن يخلص العبد دينه وعمله لله؛ فلا يشرك به في الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الم وينه، ولا يرائي بعمله. قال الفضيل: ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل من أجل الناس شرك، والإخلاص أن يعافيك الله منهما. البغوي: ١١٣/١.

السؤال: ما حقيقة الإخلاص لله تعالى؟

لجواب:....

√ تِلْكَ أُمَّةٌ فَدْ خَلَتٌ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُهٌ وَلا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ كردها؛ لأنها تضمنت معنى التهديد والتخويف؛ أي: إذا كان أولئك الأنبياء على إمامتهم وفضلهم يُجازون بكسبهم فأنتم أحرى. القرطبي: ٢٥/٢. السؤال: ذكرت هذه الآية من قبل (آية ١٣٤)، فلم ذكرت هذا مرة أخرى؟ الحواد:

الحواد:

الحواد:

| المحادة المقال المقا

سورة (البقرة) الجزء (١) صفحة (٢١) وقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْنَصَلَى تَهَ تَدُواُّ قُلُ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفَاً وَمَاكَانُ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ قَوْلُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِمَ وَالسَّمْعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِمَ وَالسَّمْعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِمَ وَعِيسِيلُ وَمَا أُوقِ ٱلنَّبِيتُونَ مِن وَعِيسِيلُ وَمَا أُوقِ ٱلنَّبِيتُونَ مِن وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوقِ مُوسَى وَعِيسِيلُ وَمَا أُوقِ ٱلنَّبِيتُونَ مِن وَالْمَا أَوْقِ النَّهِ مِنْ اللَّهُ وَهُوالسَّمِيعُ الْقَلِيمُ وَخَوْنُ لَهُ وَمُسْلِمُونَ ﴿ فَإِنْ مَا مَا أُولِ مَنْ اللَّهُ وَهُوالسَّمِيعُ الْقَلِيمُ وَعَن لَكُو مِن اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن اللَّهِ وَهُورَبَّنَ وَرَبَّتُ وَلَكُنُ لَهُ وَلَا اللَّهِ وَهُورَبَّنَا فِي اللَّهِ وَهُورَبَّنَا وَرَبَّتُ وَلَكُنُ لَهُ وَهُورَبَّنَا وَرَبَّتُ وَلَكُنُ لَهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَهُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَهُورَبَّنَا وَرَبَّتُ وَلَكُنُ لَهُ وَاللَّهُ وَهُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُونَ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُولَ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُورَبِّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَمُورَبَّنَا وَلَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُورَبُونَ اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَمُورَبُونَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُورَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُولُولُ اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُاللَّهُ وَلَهُ وَلَا الللَّهُ وَمُاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَمُاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَالْمُولِلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

| المعنى                                                                                  | الكلمت          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| الأَنبِيَاءِ مِن وَلَدِ يَعقُوبَ، الَّذِينَ كَانُوا<br>فِي قَبَائِلِ بَنِي إِسرَائِيلَ. | وَالأَسبَاطِ    |
| خِلاَفٍ شَدِيدٍ.                                                                        | ۺؚڡؘٞاق۪        |
| الزَمُوا دِينَ اللهِ وَفِطرَتَهُ.                                                       | صِبغَتَ اللَّهِ |

بغَ فِهَا عَمَّاتَعُ مَلُونَ ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ

وَلَكُهُم مَّا كَسَبُّتُمُّ وَلا تُشْعَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١

# العمل بالآيات 🚳

 السأل الله تعالى الهداية دائماً، ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ تَهَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَةً إِزَهِمَ خِيهَاً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾.

١٠ اقرأ في الركعة الأولى من سنة الفجر هذه الآية: ﴿ فُولُواْ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِنْرَهِتَمَ وَإِشْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ ﴾.

٣. أعلن الحق للناس، وأظهر التزامك به؛ فهو أدعى للثبات عليه، وقبول الناس له، ﴿ قُل أَتُحَاجُونَنا فِي اللّهِ وَهُو رَبُّنا وَرَبُّكُمُ وَلَنَآ أَعْمَالُكُمْ وَنَحُنُ لَهُ. مُغْلِصُونَ ﴾.

# 🐠 التوجيصات

ا. على المؤمن أن لا يهتم بالشعارات والادعاءات، ولا تغريه الكلمات، بل عليه أن يبحث عن الحقائق المؤيدة بالأدلة الصحيحة، ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ تُمْتَدُوااً قُلُ بَلْ مِلَةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾.
 ٢. لا هداية ولا سعادة في الدارين إلا بالإسلام، ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ تُهْتَدُواً قُلُ بَلْ مِلَةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾.

٣. لا بد للمسلم أن يظهر عقيدته الصحيحة، ويصدع بها، ويدعو لها؛ إذ هي أصل الدين وأساسه، ﴿ فُولُوا ا مَاكُنَا بِاللهِ ﴾.