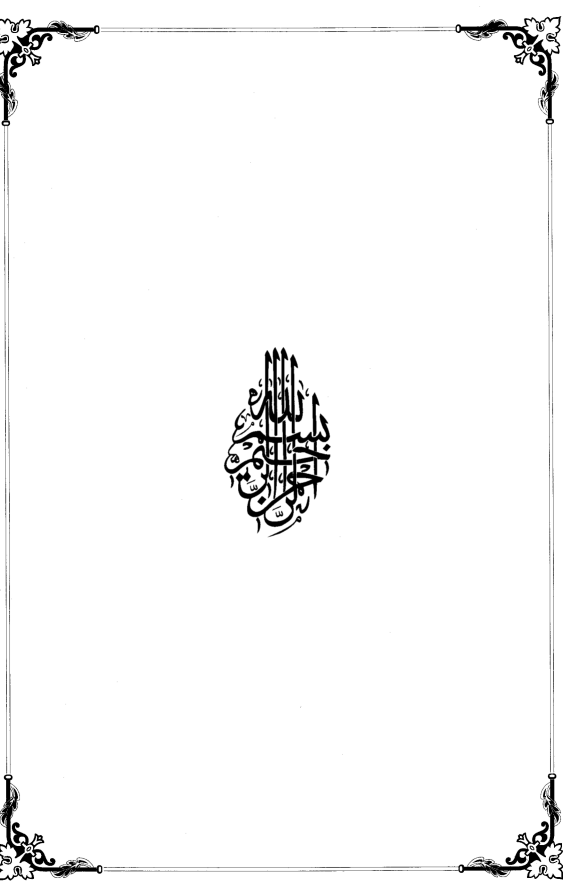
جَائِزَة دُبَي الدِّولِيَّة لِلْقُرْآنِ الْكَرِيمِ سِلْسِلَة الدِّرَاسَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ وَصَرَة عَلَوم القَرْآن

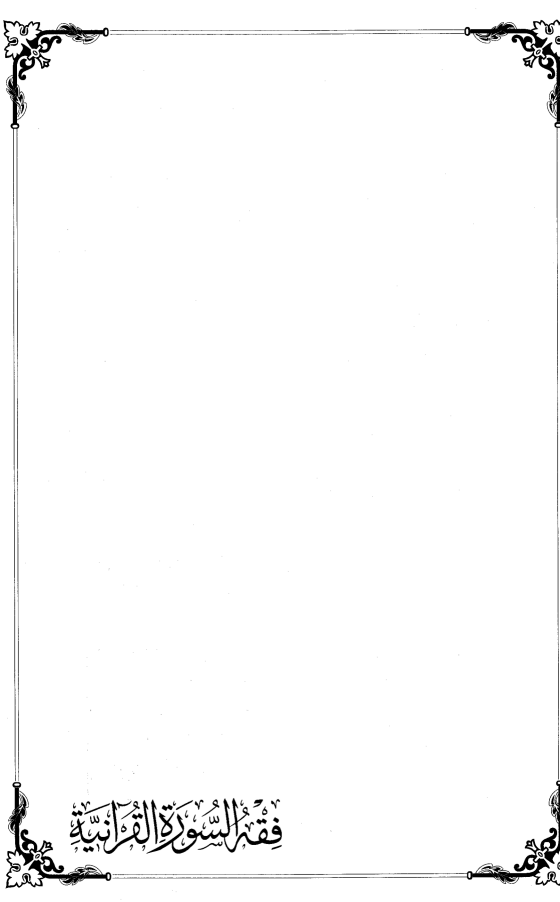
فَقَ بِرُ اللَّهُ وَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

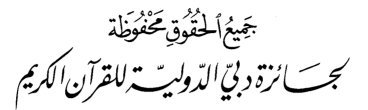
مُقَدِّمَة فِي ٱلأَصُولِ ٱلعَامَّة لِنَهُ جِرَاسَةِ ٱلبِنَاءِ ٱلمَوضُوعِي لِلسُّورَة القُ النَّيَّةِ مُقَدِّمَة فِي ٱلتَّفْسِيرِ مَعَ نَمَاذِج تَطْبِيقِيَّة فِي ٱلتَّفْسِيرِ

(أَلْسُور ٩٩ - ١١٤)

تأليفُ أحمر الوباري







ٱلطَّبْعَةُ ٱلأُولَىٰ ٢٢٤هـ-١١٠١م

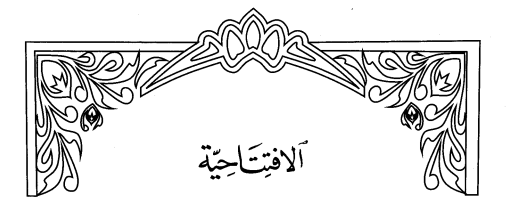
ما ورد في هذا الكتاب يعبّر عن رأي صاحبه ولا يعبّر بالضرورة عن رأي الجائزة

طبع بموجب إذن طباعة من المجلس الوطني للإعلام بدولة الإمارات رقم (رق/ ٦٠١٤/ ٢٠١٠، تاريخ ٢٠/ ٢٠١٠/ ٢٠١٥م)

جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم ص. ب: ٤٢٠٤٢ دبي \_ الإمارات العربية المتحدة

هاتف: ۲۲۲۱۰۲۲۱۱۰۸۸ فاکس: ۹۷۱۲۲۲۱۰۸۸+

موقع الإنترنت: www.quran.gov.ae البريد الإلكتروني: quran@eim.ae



الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد، رحمة الله للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### وتعبده

فإن كتاب الله على هو حبل الله المتين، والنور المبين، والصراط المستقيم، والحجة الباقية إلى يوم الدين، من تمسك به فاز في الدارين، ومن أعرض عنه تبوًا شرَّ المنزلين، لا يشبع منه العلماء، ولا تنقضي عجائبه، هو الذي لم ينته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَبَالَ يَهْدِى إِلَى الرُّشْدِ ﴾ [الجن: ١-٢]، الانشغال به عبادة؛ تلاوةً كان أو تدبراً أو حفظاً أو دراسة أو نظراً أو تعلماً أو تعليماً. وقد تكفل الله سبحانه بحفظه فقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ الدين : ﴿ قُل لَين الجَمْضِ ظَهِيرًا ﴾ وجعله المعجزة الخالدة لنبية سيدنا محمد على إلى يوم الدين : ﴿ قُل لَين الجَمْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

وقد صرف علماء الأمة \_ سلفاً وخَلَفاً \_ إليه همَمَهم، ووجَّهوا إليه عنايتهم، ينهلون من معينه، ويتزودون من علومه، ويغوصون في أسراره، ويستخرجون اللآلىء من بحره، ويستضيئون بإشاراته إلى الكون ليقفوا على إعجازه العلمي، فوجدوا حقائق مذهلة \_ مما اكتشفه العلم الحديث \_ سبق

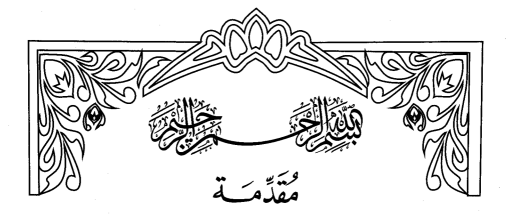
القرآن الكريم إلى ذكرها تصريحاً، أو إشارة وتلميحاً، ليبين للعالم اليوم أنه الحق منعند الله القائل: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَافِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي ٓ أَنفُسِمِمْ حَتَى يَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقَ مَنعند الله القائل: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَافِي ٱلْآفَاقِ وَفِي ٓ أَنفُسِمِمْ حَتَى يَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقَ أَوْلَمْ يَكُفِ بَرَيِّكَ أَنَّهُ مَكَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾[فصلت: ٥٣].

ومن منطلق رسالة جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم في نشر الثقافة القرآنية وتعميمها؛ يُشرِّفها أن تُسهم في خدمة كتاب الله العزيز، وتقدِّم إلى المكتبة الإسلامية في سلسلة الدراسات القرآنية هذا الكتاب، الذي ترجو أن يكون لبنةً مهمَّةً في المكتبة القرآنية، راجين المولى الله أن يجعل هذا العمل وغيره من إنجازات الجائزة صدقةً جاريةً في صحيفة أعمال صاحب السمو الشيخ محمد ابن راشد آل مكتوم، نائب رئيس دولة الإمارات العربية المتحدة، رئيس مجلس الوزراء، حاكم دبي، راعي الجائزة، الذي أنشأ هذه الجائزة لتكون منار خير تنشر ما تجود به القرائح في حقل الدراسات القرآنية، وتخدم القرآن منار خير تسبل شتى، فجزاه الله عن القرآن وأهله خير الجزاء.

وفي الختام: نسأل الله أن يجزل الأجر والمثوبة لمؤلف هذا الكتاب، ولكل من أسهم في خدمته وتصحيحه وتدقيقه وإخراجه في هذا الثوب القشيب.

وصلى الله وسلّم على سيّدنا محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

وحدة عساوم القرآن جائزة دبي ال**روليت** للقرآن الكرميم



الحمد لله، والصلاة والسلام على عبده الذي أنزل الله عليه الكتاب: يقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَّا نَزَلَ الله عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِنْ دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ ضَ دَوْنِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ فَإِن لَمْ تَقْعَلُوا وَلَن تَقْعَلُوا فَأَن تَقَعُلُوا فَالنّاسُ وَالْجِمَارَةُ أَعِدَتْ لِلْكَنِفِينَ ۞ [البقرة: ٣٣ - ٢٤].

#### وتعبساره

فهذا جهدٌ بشريٌ متواضع لإدراك موضع من مواضع إعجاز كلام رب البشر، قَلَ مَن تطرَّق إليه من السابقين، وَفق منهج يعين على تلمُّس المعجزة الثابتة القائمة في «السورة القرآنية»، من حيث إنها القطعة المعجزة من القرآن، المتحدّى بها الناس جميعاً بكل ألوانهم وأجيالهم، منذ زمن بعثة النبي على على أرض الابتلاء.

وبين يديك إشارات في ظلال هذه المعجزة لِسِت عشرة سورة من القرآن، كل منها حجة بنفسها على الناس جميعاً، ينتظمها هذا الكتاب الذي يشتمل على مقدمة في الأصول العامة لمنهج البحث في البناء الموضوعي للسورة القرآنية التي تؤسس لهذا العلم، ثم ليفصح المنهج عن نفسه من خلال ثمراته المتمثلة في السور التي تم البحث فيها وَفق أصوله بعد مراجعة غالب كتب التفسير المعروفة قديمها وحديثها، وحصد خير ما فيها من جهود مباركة

طيبة، تعاقبت عليها أمم من علماء اللغة والحديث والتفسير، ثم إعادة عرض السورة وفق دراسة بنائها الموضوعي، ومقصدها الكلي، وصولاً إلى البرهان الحيّ على مصدر هذا القرآن، من خلال الوعي بالمعنى الكلي المعجز الذي تشتمل عليه السورة القرآنية الواحدة.

ويمكن للقارئ تذوُّق هذه الثمرات، والحكم على هذا المنهج من خلال ما تحدثه في النفس من انبهار ويقين بالمعجزة القرآنية، مقارنة بالمتحصل من أسلوب التفسير التحليلي المُتَّبع.

## \* الفرق بين ثمرات منهج البناء الموضوعي ومناهج علوم البيان:

إن الفارق النوعي بين هذا النوع من الإعجاز والإعجاز البياني الذي يمتاز به النظم القرآني هو: أن النوع الثاني من الإعجاز يتعامل مع أسلوب استخدام الأداة اللغوية للتعبير عن المعنى الدقيق المراد، وفق أعلى طبقات البلاغة التي هي أبعد من أن تنالها العقول المبدعة إنشاءً أو محاكاة، وهو إعجاز (مدهش) أطنب السابقون في وصفه وبيانه.

وأما الإعجاز الأول المقصود هنا فهو: إعجاز المعنى الكلي القائم بالسورة ذاتها، من حيث كونها القطعة المتحدّى بها من القرآن، وهو إعجاز من نوع متفرد بناء، يقف أمامه الوعي الإنساني خاضعاً أيّاً كانت بيئته ولغته، بمجرد وعيه ذلك المعنى، وصدقه في إرادة الحق، وعدله في الحكم على مصدر هذا المعنى.

فهذا الإعجاز مختلف في طبيعته عن الأنواع الأخرى من الإعجاز القائمة في القرآن، كالإعجاز العلمي، أو التاريخي، أو الرياضي، أو البياني، وكلها أنواع (مدهشة) من الإعجاز، أصلها إرادة الله تعالى لأن يعين قلوب الناس على الاستعداد لتقبل الحق الذي أنزله، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُرِهِمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيّكِ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُرهِمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيّكِ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُرهِمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيّكِ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾ [فصلت: ٥٣].

وإذا قال أهل البلاغة: إن إعجاز القرآن كامن في بلاغته، أو في أسلوب استعمال اللغة للتعبير عن المعنى، فإن هذا قد يكون صحيحاً عند إطلاقه على الآية أو الجملة القرآنية، ولكنه ليس بدقيق حين يراد بالإعجاز إعجاز «السورة القرآنية»، فإعجاز السورة أعلى قدراً من مجرد استعمال الوسيلة (اللغة) للتعبير عن المعنى، بل هو متعلق بـ «المعنى الكلي» الذي تؤلفه تلك الجمل التي تنظمها السورة، والذي هو أعلى قدراً من قدرة الوعي الإنساني على إنتاجه أو الإتيان بمثله، عدا إن الإعجاز في استعمال اللغة لا يتحدى به سوى مَنْ يتقن لغة العرب، ولا يتذوقه بشكل تام سوى العرب، في حين أن القرآن حجة على العالمين.

إن هذا النوع من الإعجاز لا يهدف إلى مجرد إثبات أصل القرآن ومصدره فحسب، وإنما يتعدى ذلك إلى بناء الروح الإنسانية التي بثها الله: ﴿وَنَفَخُتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [الحِجْر: ٢٩] بمصدر من جنس مصدر تلك الروح: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنا ﴾ [الشورى: ٢٥]، حيث تملك كل سورة روحاً حية، تكمن في التكفي القائم بها والقائمة به، تجعل ذلك المعنى الكلي في مقام فوقي يعلو دوما القدرة الإنسانية على محاكاته أو التعالي عليه، مهما أوتيت من علم أو عبقرية إو إرادة للتحدي.

وإن كل سورة هي لبنة كبرى، تدفع بالروح الإنسانية درجات إلى أعلى

في مقامات معرفة الله، وفي أنماط الاستعداد الأرقى للقائه، والذي يجعل من فرصة الحياة نوعاً عالياً من أنواع الوجود، يؤهل الفرد والمجتمع بحسب قدرتهما على استثماره \_ وفق ذلك النهج \_ إلى: ما لا ينتهي من آفاق الاستخلاف في وجودٍ أرقى خلقه الله تعالى.

وإن هذا القرآن: حق ومعجزة، «وإعجازه ليس غاية في ذاته، بل هو حقيقة القرآن الخالدة، ومعجزته الكبرى: قدرته الخلاقة على تكوين أمة على مدى الأزمان ـ تعمر الأرض وفق المبادئ والأهداف الإلهية، أمة تكون مناراً وقدوة، وتتكبد التضحيات الجسام لتحرير الإنسان»(۱)، ليظهر هدى الله على الدين كله ولو كره الكافرون.

### \* علاقة هذا النوع من البحث بالتفسير الموضوعي وأهميته:

إن بيان المنهج الخاص بهذا النوع من التفسير تكفلت به المقدمة التالية عن «أصول منهج البحث في البناء الموضوعي»، حيث تمَّ استعراض أسس المنهج التي بُني عليها ذلك البحث، في التعامل مع السورة القرآنية، للوصول إلى رسم ملامح تلك المعجزة قدر الإمكان، والتي لن تنفك تعطي ملامح أدق مدى الأزمان ومع تنوع العقول.

وفي حقيقة الأمر: فإن البحث في البناء الموضوعي للسورة القرآنية نوعٌ من أنواع ما اصطُلح عليه عند المتأخرين بـ «التفسير الموضوعي»، وهو أسلوب من أساليب التعامل مع النص القرآني من حيث وحدته الموضوعية، ينتظم

<sup>(</sup>١) دراسة تحليلية لسورة الأنفال: د. أحمد مختار البزرة، ص: ١١.

# إذا أُطلق خمسة أنواع(١):

النوع الأول: الوحدة الموضوعية في إطار المفردة القرآنية: حيث يتناول الباحث فيه مفردة قرآنية كـ «الرزق» أو «الفقر» أو غيرها، ويتتبعها حيث وردت، ويستخلص منها المفهوم القرآني الشامل لهذا «المصطلح» القرآني. (وفي الملحق ـ ١ ـ أنموذج لهذا النوع من البحث).

النوع الثاني: الوحدة الموضوعية في إطار المفهوم القرآني: وهذا النوع أصعب من الذي سبقه، حيث يتناول فيه الباحث «المعنى» أو «المفهوم» الوارد في عدد من الآيات من سور مختلفة، تختلف فيها المفردات اللغوية المستعملة للتعبير عن المفهوم المعين، ويستخرج منها جميعاً صورة شاملة لهذا المعنى أو المفهوم.

وترى هذا النوع عند الأفذاذ من العلماء كأئمة المذاهب، والمحققين من أهل العلم كأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ه)، وعز الدين بن عبد السلام (ت: ٦٦٠ه)، وابن تيمية (ت: ٧٢٨ه)، ومَنْ في طبقتهم رحمهم الله تعالى، (وفي الملحق رقم ـ ٢ ـ أنموذج لهذا النوع من البحث).

النوع الثالث: الوحدة الموضوعية في إطار الجملة القرآنية: وهو ما اصطُلح عليه بد: «علم المناسبة»، ويتناول مناسبة ورود الآية المعينة وعلاقتها بما قبلها وبما بعدها من آية أو آيات، ولا يكاد يخلو كتاب من كتب

<sup>(</sup>۱) ذكر بعض الباحثين أنها ثلاثة، وبعضهم عدها أربعةً، وانظر: التفسير الموضوعي بين النظرية والتطبيق، للدكتور صلاح الخالدي، ومباحث في التفسير الموضوعي، للدكتور مصطفى مسلم، والتفسير الموضوعي، للدكتور زياد الدغامين، وهي من خير ما كُتب في الباب.

التفسير منه، مع علو طبقة بعض المفسرين على بعض، كالرازي (ت: ٦٠٦هـ)، وابن عاشور (ت: ١٣٩٣هـ) في هذا الباب، أو تخصص بعضهم فيه كالبقاعي (ت: ٨٨٥هـ) رحمه الله في تفسيره «نظم الدرر».

النوع الرابع: الوحدة الموضوعية للسورة القرآنية: وهو ما اصطلح عليه بـ: «علم المقاصد»، ويشتمل على ثمرات جهود أجيال وأمم من العلماء الذين شرَّفهم ربهم بالعمل لبيان كتابه، من أهل «التفسير التحليلي»، تضاف إليها ثمرات البحث في الأنواع الثلاثة السابقة من «التفسير الموضوعي»، لتحصيل العلم بالبناء الموضوعي لـ «السورة القرآنية»، وهو المقصود هنا في هذا الكتاب، بكل ما يتناوله من علوم خصائص السورة القرآنية، في مفرداتها ومفاهيمها ومناسبات الآي فيها، ومقدماتها، وخواتيمها، والدلالة الاعتبارية للأقوام المذكورة فيها أو للشخصيات التاريخية الوارد ذكرها، ومواقف الأنبياء، ومفاهيم الحياة والموت وما بعدهما، وطبيعة زوايا تلقي الآيات، وأسلوب السورة اللغوي، وأمثالها مما سنبينه من الخصائص المؤدية إلى فهم روح السورة المعنوي الكلى.

النوع الخامس: الوحدة الموضوعية للقرآن الكريم: وهو علم لمّا ينضج بعد؛ لأنه ثمرة «علم المقاصد» وفقه البناء الموضوعي للسورة القرآنية الواحدة، مما يؤدي إلى فقه سر ورودها في القرآن بهذا الترتيب الثابت.

ومع ادعاء بعض أهلِ العلم المعرفة بهذا النوع من التفسير، ولكن محاولاتهم جاءت متكلّفة وتفتقر إلى الدقة(١)، ما دامت غير مستندة إلى فقه

<sup>(</sup>١) كما تكلُّف بعضهم حين جعل القرآن كله شارحاً للسورة التي تُذكر فيها البقرة، أو =

مقصد السورة القرآنية فقهاً علمياً، وتجد في خاتمة هذا الكتاب محاولة لفقه سر ترتيب ما ورد فيه من سور، هي من ثمرات البحث الوارد فيه.

ولهذا المنهج أهمية عظيمة، ليس هنا موضع تفصيلها، ويكفي مجرد ذكر أنه يشتمل على البرهان الحي للوعي الإنساني على مصدر القرآن، حين يتم البرهنة على أن كل سورة من السور التي اشتمل عليها القرآن العظيم حجة بذاتها، وأن إعجازها أبعد من مجرد بلاغة استعمال اللغة؛ لأنه يتعداها إلى البرهان على إعجاز معناها الكلي الذي هو حجة على الناس بكل لغاتهم، عدا أنه يبين أن لكل سورة منهجاً تربوياً ولمسة مستقلة تبني لبنة في الروح الإنسانية، تختلف عن تلك التي تؤديها ما سواها من السور.

كما أن من ثمرات فقه المقاصد حسم كثير من الدلالات الخلافية للآيات، التي تنوعت اجتهادات أهل التفسير التحليلي فيها، من خلال دلالة السياق والمقصد الكلي، إضافةً إلى أن هذا النوع من العلم سيكشف تدريجياً علم «الوحدة الموضوعية للقرآن»، بكل ما يعنيه من إعجاز معنوي أعظم.

ولعل ثمرات هذا الكتاب تدفع إلى اهتمام أكبر بالموضوع، يقود إلى الإعداد لنوع من العمل المؤسسي الجماعي على طريق التحول من فقه (الفرد) إلى فقه (الأمة) لكتابها الأعظم، ويكون من ثمراته "إحياء فقه مقاصد السورة القرآنية" بجهد أكثر دقة وتنظيماً.

<sup>=</sup> تكلَّف غيره بجعل الوحدة الموضوعية للقرآن مبنية على ارتباط آخر آية في كل سورة بأول آية من السورة التي تليها، وفي هذا ما لا يخفى من التكلف حين نُغفل المقصد الكلى للسورة.

ختاماً نقول: ليس من عبارة تؤدي الإعجاز حقه وتصفه بما هو؛ إذ يظل اللفظ القرآني والروح القرآني المنبعث من اللفظ عبر سلسلة المعاني التي تشكل السورة القرآنية ظاهرة متفردة لا تؤدى كما هي إلا عبر النص نفسه، ذلك أن «طرائق العرض البشرية في هذا الباب كائنة ما كانت، لن تبلغ شيئاً مما تبلغه العبارة القرآنية والمنهج القرآني وطريقة العرض القرآنية، وهي ليست قاصرة عن أن تبلغ شيئاً مما يبلغه القرآن فحسب، بل ربما كانت مبعدة عن الحقيقة \_ كما هي صورتها القرآنية الفريدة البهية \_ مهما بلغ الكاتب من تحري المنهج القرآني وإدراك خصائصه»(۱)، ولا يحيط بعظمة كلام الله وإعجازه لبني المنهج القرآني وإدراك خصائصه»(۱)، ولا يحيط بعظمة كلام الله وإعجازه لبني المخلوق: «سنة الله في آياته التي يصنعها بيديه ألا يزيدك العلم بها والوقوف على أسرارها إلا إذعاناً لعظمتها وثقة بالعجز عنها، ولا كذلك صناعات الخلق، فإن فضل العلم بها يمكنك منها، ويفتح لك الطريق إلى الزيادة عليها»(۱).

وكل ما ستراه هنا ليس سوى علامات تعين على تلمس بعض تلك الروح (المعجزة) في السورة، فكل سورة هي حجة مذ أنزل الله القرآن، على كل من تطأ الأرض قدماه حتى قيام الساعة، في تعريفه بالله وإعداده للقائه، ولكل منا روح متفرد في اقتياته من روح القرآن والارتفاع بها؛ لأن كلاً منا لا يتكرر إلى قيام الساعة، وسيكلمه ربه \_ إن شاء الله \_ مخلياً به يوم القيامة، وله أن ينهل من كل سورة ما يرفعه استعداداً لذلك اللقاء، فكل سورة معنى كلي إعجازي

<sup>(</sup>١) مقومات التصور الإسلامي: سيد قطب، ص: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) النبأ العظيم: د. محمد عبدالله دراز، ص: ٨١.

قائم بذاته، لا يعيق عن تلمس روحها في كيان الروح الإنساني سوى معاناة العمل بما تعلَّم من الحق، فاقرأ قراءة مَنْ كان له قلب أو ألقى السمع، ووهب من روحه لروح القرآن، حتى ينفتح القرآن لروحه، وتنفتح روحه لروح القرآن:
﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧].

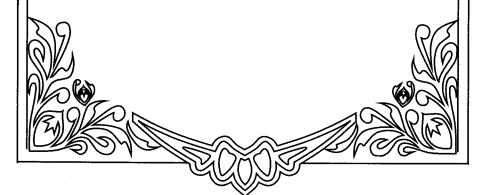






﴿ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ } [الإسراء: ٨٨]

مُقَدِّمَة فِي ٱلأَصُولِ ٱلعَامَّةِ مُقَدِّمَة فِي ٱلأَصُولِ ٱلعَامَّةِ لَيْ اللَّهُ وَرَقَ الْقُ رَانِيَّةِ لَنَهُ جَدِرَ السَّةِ ٱلبِنَاءِ ٱلمُوضُوعِي لِلسُّورَة الْقُ رَانِيَّةِ







يؤصَّل منهج دراسة البناء الموضوعي لـ «فقه السورة القرآنية» من حيث كونها القطعة المعجزة من القرآن؛ التي تحدى مُنزل القرآن بها الإنس والجن على أن يأتوا بمثلها: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن على أن يأتوا بمثلها: ﴿ وَإِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ وَإِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا وَلَن تَقْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَلَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَ

وينتظم هذا المنهج قسماً تأسيسياً في فقه الخصائص العامة للسور القرآنية، وعناصر هذا النوع من الفقه، وقسماً تطبيقياً يبين خطوات البحث في البناء الموضوعي للسورة، وكيفية التوصل إلى فقه نسيجها الخاص، ومحاورها الكلية العامة، ثم بناء أنموذج خطِّ بنائها الموضوعي، وتسمية مقصدها الكلي الخاص، على طريق الوعي بالنسيج المعنوي المعجز للسورة، والذي هو غاية البحث وفق هذا المنهج.

وفيما يلي عرض موجز للقسمين:

أولاً \_ القسم التأسيسي: فقه الخصائص العامة للسور القرآنية:

ويتضمن البحث فيه ما يأتي:

القرآن المتحدى بها الخلق<sup>(۱)</sup>، مع بيان شئ من فوائد تقسيم القرآن إلى سور، القرآن المتحدى بها الخلق<sup>(۱)</sup>، مع بيان شئ من فوائد تقسيم القرآن إلى سور، ثم تحديد المقصود بالبناء الموضوعي، وعلاقته «بعلم المناسبة وعلم مقاصد السور» اللذين تعارف عليهما الأقدمون، حيث هو ثمرة لـ «علم المناسبة» بين آيتين، ثم إنه قائد إلى فقه محور السورة بعدما يُتوصل به إلى ربط السورة ككل، وليكون من ثمراته: «علم مقاصد» أدق ما يكون، يُستدل به على مدى التلازم بين ما اصطلح عليه من اسم للسورة وبنائها الموضوعي، ويتبين معه مثلاً الفرق بين قولنا «سورة كذا» وقولنا «السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا» عند تعريفنا هوية سورة معينة، ولتمييزها عن غيرها.

<sup>(</sup>۱) إن مما يثير الفخر والعجب في آن في نفس كل مسلم \_ في كل مسألة تتعلق بالقرآن \_ حجم ما بذله الأقدمون من جهود في محاولة تحديد المراد من كل ما فيها، وانظر مثلاً في سياق بيان معنى السورة بعض محاولات أهل اللغة في: معجم مقاييس اللغة: ٣/ ١١٥، والمفردات: ٣٣٤ و٤٣٤، وأساس البلاغة: ص: ٢٤٢، ولسان العرب: ٢/ ٢٣٧، والقاموس المحيط: ٧٢٥، وبعض محاولات أهل علوم القرآن في: البرهان في علوم القرآن ١/ ٣٣٧، ومعترك الأقران: ٢/ ٢٧٥، ومناهل العرفان: ٣٤٣، وبعض محاولات المفسرين: الزمخشري: ١/ ١٩٧، والرازي: ١/ ١٢٨، والقرطبي: ١/ ٥٦، والآلوسي: ١/ ١٩٧، وابن عاشور في التحرير والتنوير: ١/ والقرطبي: ١/ ٥٠، والآلوسي: ١/ ١٩٧، وابن عاشور في التحرير والتنوير: ١/ ١٢٠، وغيرها مما لا يحصى من الجهود ذات القيمة العلمية المتفوقة، التي يدرك المسلم معها حجم الأمم من أهل العقول الذكية والأرواح العالية، التي سخرها الله لتكون أداة بيان القرآن للناس كما وعد: ﴿ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَدُ ﴿ [القيامة: ١٩].

Y \_ حكم هذا العلم: وأدلته الشرعية من الكتاب والسنة، والحديث عن تاريخ هذا العلم، باعتبار أنموذجه الأول \_ الحديث القدسي: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي قسمين» \_، ثم بيان جهود السابقين واللاحقين من أنواع التفسير وغيرهم فيه، وتمحيص الأقوال في هذا الباب ونقدها، ثم بيان أهميته من حيث كونه أحد أبرز وجوه التحدي القرآني المعجز للخلق، وبيان فوائد هذا العلم من مثل مساهمته في ترجيح بعض الأقوال المختلفة على بعض في تفسير الآيات بدلالة السياق الذي يتم استخلاصه من خلال الترابط في تفسير الآيات بدلالة السياق الذي الموضوعي، كما تبرز أهمية هذا العلم من حيث كونه قائداً إلى النوع الخامس من أنواع التفسير الموضوعي: «الوحدة الموضوعية للقرآن الكريم»(۱).

٣ ـ فقه خصائص المقدمة في السورة القرآنية: ويتناول أنواع المقدمات العامة في السور، ودور المقدمة في البناء الموضوعي للسورة، وبيان خطوط عامة في كيفية التعرف على حدود المقدمة في السور المختلفة.

٤ ـ فقه خصائص الخاتمة في السورة القرآنية: ويتناول أنواع خواتيم السور، ومنهج التكامل بين المقدمة والخاتمة في تأكيد مقصد السورة الكلي،

<sup>(</sup>۱) وهو علم كتب فيه بعض السابقين، كابن الزبير الثقفي رحمه الله في: (البرهان في تناسب سور القرآن)، والسيوطي رحمه الله في: (تناسق الدرر في تناسب السور)، ومولانا أشرف علي تهانوي رحمه الله في: (سبق الغايات في نسق الآيات)، وعبدالله الغماري رحمه الله في: (جواهر البيان في تناسب سور القرآن)، وفيما كتبوا بعض قصور عن بلوغ المراد مع عظيم اجتهادهم وجلالة قدرهم -؛ لأن هذا العلم يأتي ثمرة لنوع سابق عليه من علوم الوحدة الموضوعية، ولا يمكن القفز إلى معرفته بمجرد الدعوى، وترى في خاتمة كتاب (فقه السورة القرآنية) بعضاً من جميل نسيج هذا العلم.

وبيان خطوط عامة في كيفية التعرف على حدود خاتمة السورة.

- فقه خصائص المفردة القرآنية ودلالاتها: ويتناول خصوصية دلالات الألفاظ القرآنية، وجهود الأقدمين في هذا الباب، والصورة المطلوبة لمنهج التعريف بالألفاظ من خلال لغة القرآن نفسها، ويمثل هذا المنهجُ النوع الأول من علوم التفسير الموضوعي «الوحدة الموضوعية في إطار المفردة القرآنية»، وفي الملحق رقم (١) أنموذج للبحث من هذا النوع في فقه «الجنة»، كما ورد بيانها في مجموع آيات القرآن.
- 7 فقه المفهوم القرآني: مما يتعلق بعلم المقاصد الكلية للقرآن، التي يبينها قول الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِكَّ فَن كَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠]، الذي حدد ثلاثة مقاصد كلية انتظمها كتاب الله:
- \* الله: من حيث التعريف به ببيان أسمائه وصفاته، أو التعريف به بدلالة آثاره في خلقه في الكون في عالم الشهود وفي عالم الغيب غير المشهود.
- \* الوحي: من حيث كونه الواسطة بين الخالق والمخلوق، فيقصد كتاب الله إلى التذكير بتاريخ الرسالات ومواقف الأنبياء، وتوكيد صدق رسول الوحي الأخير على وكونه الأسوة الحسنة للناس جميعاً.
- \* الإنسان: من حيث هويته كمخلوق، وتاريخ جنسه، ونظام وجوده الحالي، ومستقبل وجوده القادم، فالقرآن يتناول الإنسان من حيث التعريف بهويته، ومواقف جنسه أفراداً أو جماعات من الحق، من خلال نماذج تاريخية مختارة، كما يتناول التعريف بمراد خالق الإنسان، وبيان السنن الإلهية الحاكمة للفعل الإنساني وكيف يتشكل قدر الإنسان مع آثار ذلك الفعل، ثم بيان خصائص الموقف النهائي للوجود الإنساني عند لقاء الله.

وباعتبار أن القرآن هو (المجموع المقروء من السور)، يمكن استخلاص كليات المفاهيم من مواضع ورودها وبيانها في مجموع السور التي يكمل بعضها بعضاً، ثم يتم في سياق فقه هذه المقاصد الكلية، بناء الإدراك الجزئي للمفهوم القرآني المعين، من خلال النوع الثاني من أنواع علم التفسير الموضوعي: (الوحدة الموضوعية في إطار المفهوم القرآني) الذي أشرنا إليه عند استعراض أنواع التفسير الموضوعي، وتجد ملحقاً بهذا الكتاب أنموذجاً لهذا النوع يوضح المفهوم القرآني (للعلم والإرادة)، من حيث كونهما أخص ما استودع الله الإنسان من قدرات \_ الملحق رقم (٢) \_.

٧ ـ فقه الجملة القرآنية: ويتناول خصائص «الآية القرآنية»، والفاصلة القرآنية، والأسلوب القرآني، والعرض الموضوعي القرآني، والحوار القرآني، مما أفاضت في البحث فيه علوم البلاغة والتفسير عند الأقدمين، ودراسات الأساليب اللغوية ونظرية التصوير الفني عند المعاصرين، كما يتناول بالبحث أنواع فقه تلقي الآيات في السورة(١)، من حيث توجهها بالخطاب إلى النبي عليه بشكل خاص، ثم إلى قومه وأهل زمانه بشكل عام، ثم إلى الخلق كافة مدى تاريخ الاستخلاف في الأرض من بعد بشكل أعم، ثم إلى كل إنسان وحده بشكل أخص، مما يعين على تدبر أوفق للنوع اللاحق من الفقه المتعلق بعلم المناسبة بين الآيات.

٨ ـ فقه المناسبة بين الآيات: وما يتعلق بأساليب الانتقال الموضوعي
 في القرآن، ومحاولة تقعيدٍ لبعض الأصول في هذا الباب، تُستخلص من

<sup>(</sup>١) وفي خاتمة السورة التي يذكر فيها (قريش) من هذا الكتاب أنموذج لهذا النوع من الفقه.

جهود علماء التفسير، وبخاصة المتفننين منهم في التخصص بهذا العلم الجليل، ولعل من أبرزهم الإمام «البقاعي» رحمه الله، وسواه كثير من أهل الشأن الذين تنوعت اجتهاداتهم، وهدى الله قلوبهم لكثير من النكت البديعة المبثوثة في ثنايا كتبهم.

P - فقه الدلالة الاعتبارية لنماذج الأنبياء والصالحين الواردة في السور القرآنية: وهذا من ثمرات النوع الأول من أنواع علم التفسير الموضوعي: «الوحدة الموضوعية في إطار المفردة القرآنية» ـ وفي الملحق رقم (٣) أنموذج للبحث من هذا النوع يتناول شخص «إبراهيم» عليه السلام ـ، وفيه يتم استقراء كل ما ورد في القرآن من آيات عن النبي المعين، وإيداعها نسيجاً موضوعياً واحداً، يعطي الملامح التي يريد الله أن يرينا إياها عن شخص ذلك النبي، من حيث خصوصية كل أنموذج في تجربته ونوعه الإنساني المتفرد، وخلاصة مواقف القمة التي تختصر تجربته في العمر الذي وهبه ربه، مما يوضح لاحقاً سر ورود بعض قصص الأنبياء في السور المتنوعة، وما يتعلق يوضح لاحقاً سر ورود بعض قصص الأنبياء في السور المتنوعة، وما يتعلق بالنبي من موقف نوعي معين مرتبط بشكل خاص بروح السورة.

• ١ - فقه الدلالة الاعتبارية لأنموذج القوم والمجتمعات الصالحة وغير الصالحة التي وردت في القرآن: وعلاقتها بالأنبياء، وغير ذلك من خصائصها المذكورة في كتاب الله(١)، واستثمار ما ورد من إشارات قرآنية لمعرفة خصائص

<sup>(</sup>۱) على سبيل المثال: فإن قوم (فرعون) يمثلون ظاهرة الطغيان الفردي، أو (الحكم الفردي المطلق)، كما هو في مصطلح السياسيين، فيما يمثل قوم (عاد) ظاهرة الطغيان الجماعي، أو (الحكم الفتوي المطلق)، وهكذا مع كل أنموذج قومي ارتبط اعتبار ذكره بنوع معين من الفساد أكثر من غيره، كالفساد الأخلاقي (قوم لوط)، أو الاقتصادي =

أنظمتها الاجتماعية والسياسية والاقتصادية العامة، والتي رشحتها إلى أن تكون في موقف معين من الحق، وقادتها إلى نهاية معينة في الدنيا والآخرة - وفي الملحق رقم (٤) أنموذج للبحث من هذا النوع يتناول قوم «عاد» -، من أجل استثمار ذلك عند دراسة البناء الموضوعي للسورة، وفقه سبب إيراد الأنموذج المعين دون غيره في السورة، أو فقه سبب تسلسل ذكر هذه الأقوام وفقاً لسياق ورودها الخاص فيها.

ثانياً \_ القسم التطبيقي: الخطوات المنهجية العملية لفقه البناء الموضوعي للسورة:

وفيه يتم بيان خطوات البحث في البناء الموضوعي للسورة، من خلال ما تقدم ذكره من فقه للخصائص العامة، بعد جمع واستثمار جهود أمم من العلماء الذين اختارهم ربهم من هذه الأمة لبيان مراده بما وعد الخلق لما نزل القرآن: ﴿ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٩]، وبضمنها جهود علماء اللغة، وعلماء الحديث والأثر، وعلماء الأصول، وخلاصات علماء الإنسان والكون، التي تضاف جميعاً إلى جهود علماء التفسير، وتصب معها من أجل الفقه الأدق لمراد الخالق من الخلق.

لقد قيَّض الله أمماً من «علماء اللغة» والصرف والنحو والبلاغة، ألفوا المعاجم، وقاسوا أصوات اللغة وعلاقتها بمعانيها، وكتبوا في الأشباه والنظائر،

<sup>= (</sup>قوم شعيب)، وغير ذلك، مما ينعكس على نمط العقوبة الإلهية التي سُلطت عليهم، بارتباطها بنوع معصيتهم لربهم، كما تمثل كل واحدة من شخصيات الأنبياء نماذج متفردة في أدائها لحق الله، بحنيفية (إبراهيم)، أو الصبر على الدعوة عند (نوح)، أو نضاعة الحجة البينة وحجم الجحود (صالح وثمود)، وهذا كله يُدرك في مظانه.

وجردوا المصنفات لمعاني المفردات القرآنية، وأسسوا علم «الصرف» لتدقيق ما يحصل من اختلاف في المعنى لدى اختلاف المبنى في تلك المفردات، واستثمروا خلاصات «علم النحو» في فقه تحديد الدور المحتمل الذي تؤديه المفردة في الجملة من خلال علامة أواخرها، وأوغلوا في معاني النحو حتى ظهرت علوم «البلاغة» على طريق فقه الأداء الأمثل للمعنى عند صياغة الجملة، بضمان الاحتراز عن الخطأ في الأداء في «علم المعاني»، ثم بأداء ذلك المعنى أتم ما يكون بأوجز عبارة تراعي مقتضى الحال في «علم البيان»، مع مراعاة تحسينه وتجميله في «علم البديع»، وكل ذلك من أجل فهم أقرب للصياغة المعجزة لكلام الله.

ولقد قيَّض الله أمماً من «علماء الحديث» والأثر والجرح والتعديل، الذين جمعوا بيان هذا القرآن ممثلاً بأقوال النبي عَلَيْهُ وأفعاله، ومناسبات النزول(١١)، وآثار صالح السلف، فيما يتعلق ببيان ما فهموه من القرآن، التي

<sup>(</sup>۱) إن مناسبات النزول تعين في تفسير الآية التي وردت في مناسبة نزولها، لكنها لا تمثل بالضرورة الحكم النهائي المبين لسر ورودها في موضعها وهدف وجودها في السورة، مثال ذلك: أن مناسبة نزول قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي َ أَنَّعَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمُ اللَّهُ أَحَقُ أَن مثال ذلك: أن مناسبة نزول قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَحْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن المَسِكَ عَلَيْكَ وَوَجَهَ وَاتَقِي اللّهَ وَتُحْفَى فِي نَفْسِكَ مَا الله مُبْدِيهِ وَتَحْشَى النَّاسَ وَالله أَحقُ أَن الله أَحقُ الله أَحقُ الله أَحقُ الله وردت في قضية تزويج الله نبيه إذا قَضَوًا مِنهُن وَطَرًا وَكَان أَمْرُ اللّهِ مَفْعُولًا ﴿ الاحزاب: ٣٧]، وردت في قضية تزويج الله نبيه مطلقة متبنّاه، بما في ذلك من إلغاء للآثار النسبية للتبني، ولكن الهدف من هذا الحكم كان أعظم من مجرد هذا البيان الذي تؤشره مناسبة النزول؛ لأن سياق السورة بيّن كان أعظم من مجرد هذا البيان الذي تؤشره مناسبة النزول؛ لأن سياق السورة بيّن أن الهدف نفي إمكان توريث أمر النبي ﷺ لأي كان، في بيئةٍ تقدِّس التوريث، وكان يمكن لها أن ترى في (زيد بن محمد) أولى الرجال بهذه الوراثة، فجاء الأمر القرآني = يمكن لها أن ترى في (زيد بن محمد) أولى الرجال بهذه الوراثة، فجاء الأمر القرآني =

بمجموعها تُشكِّل المرجع الأشد مصداقية في تحديد المراد بنصِ نزل بين ظهرانيهم وفي زمانهم.

وأما «علماء الأصول»، فقد سطروا تاريخاً جديداً لقدرات العقل الإسلامي والإنساني في فقه مباحث الألفاظ ودلالاتها، وأنواع تلك الدلالات، وضوابط استنباط الأحكام من أدلتها، صيانةً للحق من عبث الجهال بالتحريف وبالتأويل.

ولقد خاضت الإنسانية مخاضاً عسيراً في طريقها إلى بناء الصرح الجميل الذي نعيشه في زماننا، حتى أذن الله لها بالعلم بمواطن جديدة في الكون وفي الإنسان: (القرآن المنظور) ما كانت معروفة من قبل، وهي جميعاً دالة على خالقها، وتمثل أدوات تخدم فقه «القرآن المسطور».

أما فقهاء القرآن من «المفسرين»، فهم أصحاب السبق ومن «أهل الله(۱)»، وهم الحاصدون لثمرات جهود السابقين جميعاً، حيث إن ما سبق ذكره من العلوم جميعاً يصب في بوتقة «علم التفسير»، بجميع مدارسه الأثرية، والعقلية \_ الرأي المنضبط \_، والفقهية، والإشارية، والبيانية، وقد خلف لنا علماء هذه المدارس تراثاً ضخماً متمثلاً في مئات كتب التفسير لكامل كتاب الله،

أولاً بدعاء كل متبنى باسم أبيه: ﴿ أَدْعُوهُمْ لِآبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ مَالِهَ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَعَالَمَ النَّيْتِينَ أَلَا التوريث: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَلَا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَلْكِن رَسُولَ ٱللَّهِ وَغَالَتَ النَّيْتِينَ أَلَا التوريث: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَلَا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَلْكِن رَسُولَ ٱللَّهِ وَغَالَتَ النَّيْتِينَ أَلَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، وليكون أمر الأمة من بعده شورى لا يدعي الأحقية فيه إلا من هو الأولى به.

<sup>(</sup>١) يقول النبي ﷺ: «أهلُ القرآن هم أهلُ الله وخاصَّته»، أخرجه ابن ماجه، في المقدمة، باب فضل من تعلم القرآن وعلمه، رقم الحديث ٢١٥، وصححه الألباني.

وما لا يُحصى من الجهود الجزئية، ومعرفة مظان هذا التراث الضخم المبارك هي الباب للشروع في فقه السورة القرآنية وبنائها الموضوعي.

وكلما زاد التمكن من تلك العلوم، واستُثمرت حصيلة جهود «أهل الله» بما تستحقه: زادت فاعلية الكشف عن المعاني الكامنة في السور، وكانت الثمرات أكثر قرباً من الروح المعنوية الكلية المعجزة للسورة، ولتكون العلامات أوضح في الطريق إلى إيداعها في أنموذج يبين خط البناء الموضوعي للسورة، وفق ملامح منهج «الوحي الأول» لهذا العلم، حين علمنا ربنا في الحديث القدسي كيف نفقه السورة، فيما رواه النبي ﷺ، قال: «قال الله تعالى: قسمتُ الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل»؛ فإذا قال العبد: ﴿آلْكُمنَدُ يِّهِ رَبِ الْمَكْلِيرِي ﴾، قال الله: «حمدني عبدي»، فإذا قال: ﴿ الرَّحْمَانِ الرَّحِيرِ ﴾ قال الله: «أثنى على عبدي»، فإذا قال: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾، قال: «مجدني عبدي»، فإذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾، قال: «هذا بيني وبين عبدي، ولعبدي ما سأل، فإذا قال: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِ مَوْلَا ٱلضَّالِينَ ﴾، قال: «هذا لعبدي، ولعبدي ما سأل»(١)، وفي هذا بيان واضح لاشتمال السورة على بناء موضوعي محدد، يؤسس لمنهج العلم بما تشتمل عليه غيرها من السور، ومن الله العون وبه التوفيق.

\* الخطوات المنهجية العملية لفقه البناء الموضوعي للسورة:

إن الخطوة الأولى على طريق فقه السورة تتمثل في جمع خلاصات العلوم

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، الحديث رقم: ٣٩٥، وأصحاب السنن.

السابقة لأهل التفسير ومَنْ سواهم، ممن تلقت الأمة عموم أقوالهم بالقبول، وذلك في بحثٍ لا يستثني قولاً، وجمع دؤوب يصهر خلاصات إراداتهم للكشف عن المعاني، في ظل ما تقدم ذكره من أنواع علوم اللغة وقواعد الفهم، ثم الشروع في طلب التعرف على النسيج الموضوعي الخاص بالسورة، مع مراعاة حقيقة أولية بالغة الأهمية، تتمثل في كون كل سورة لها روحها الخاصة المتميزة، وإن الشروع في محاولة فقه محورها ومقصدها العام يجب أن يبدأ من دون مقررات سابقة، مما يوجب مراعاة خصوصيتها التامة، وروحها الخاصة المستقلة(۱)، المتمثلة بموضوعاتها وبلغتها الخاصة(۲) وبصوتها(۳)

<sup>(</sup>۱) وهذا أمر بالغ الأهمية قصَّر فيه كثير من أهل التفسير، حين جعلوا مقاصد القرآن المكي واحدة مثلاً، أو \_ على سبيل المثال \_ جعلوا السورتين اللتين تُذكر فيهما (الزلزلة) و(القارعة) متشابهتين في المقاصد إلى حد يشبه التكرار، وهذا أمر غير دقيق، ساق الفهوم إلى كثير من القصور في فهم مراد الله من كل سورة بهيئتها الخاصة.

<sup>(</sup>۲) لغة السورة أمر يتعلق بالمصطلحات ذات الدلالات الأكثر محورية فيها من مثل (التقوى) ومشتقاتها في السورة التي تُذكر فيها (البقرة)، أو بالموضوعات الخاصة من مثل طبيعة ذكر (الملائكة) في السورة التي تُذكر فيها (الصافات)، أو بالدلالة الخاصة للمفردات، من مثل دلالة (الفسوق) على مجرد الخروج من الإيمان إلى الإسلام في السورة التي تُذكر فيها (الحجرات)، ودلالة المفردة نفسها على اليهود في السورة التي يُذكر فيها (الحشر)، وغير تلك الدلالات في السور المختلفة.

<sup>(</sup>٣) لكل سورة إيقاعها الصوتي الخاص (وانظر تفسير القاسمي: ١/ ٢٧٨)، المرتبط بدلالاتها المعنوية المتنوعة، حتى لا يكاد قارئ واحد للقرآن أن يكون قادراً على أدائه بالمستوى نفسه في كل السور، حيث يمكن مثلاً أن تناسب رخاوة صوت قارئ معين الإيقاع الرخي للسورة التي يُذكر فيها (المزمل)، ولكن أنى لقارئ رخي الصوت أن يوفي الخاتمة الشديدة للسورة التي تُذكر فيها (مريم) حقها!، أو يوفي حق الشدة في خواتيم السورة التي يُذكر فيها أهل (سبأ)!.

وبمصطلحاتها وبتوجيه زوايا تلقيها المتنوعة، ويتم التوصل إلى بناء أنموذج بنائها الموضوعي ـ بعد طلب هداية الله وحده ـ وفقاً للخطوات الخمس التالية:

### ١ \_ فقه الإيقاع الموضوعي: (من الجزء الى الكل):

وفيه يتم التقسيم الممكن للمواضيع المتتابعة التي يمكن كشفها في ظل ما تقدم بيانه من فقه للخصائص العامة للسورة القرآنية، حيث يُنظر - بعد غربلة أقوال المفسرين - إلى حدود ومعالم مقدمة السورة المعينة وخاتمتها، وإلى خصائص أسلوبها، وإلى لغة المفردات والمفاهيم القرآنية فيها، وتنوع خطابها وزوايا تلقيها، والمواقف الخاصة - إن وجدت - لنماذج الأنبياء والأقوام الواردة فيها، وما ورد من علم المناسبة بين آياتها، على طريق كشف السياق العام لها، من خلال البحث الدقيق عن روابط النسيج المعنوي لكل مجموعة من الآيات، والتي تبدو معالمها أكثر وضوحاً كلما أوغل الباحث في تذوق من حدك النسيج في ظل ما تقدم من علوم، وهو أمر يُقتضى معه التحقق، وتكوين ظن غالب أقرب ما يكون إلى فهم مراد الله في كل مفردة، وتجنب تعدد الأقوال ما أمكن.

وعلى سبيل المثال: اختلف أهل التفسير في تحديد المراد بالقسم بهد غير قليل في به «العاديات» في السورة التي ذُكرت فيها، واستغرقهم جهد غير قليل في محاولات الترجيح لمعرفة المقصود بها، خيلاً أو إبلاً، وتأمل هذا فيما يلي من استعراض لأقوالهم في تفسير قوله تعالى: ﴿وَٱلْعَلَائِنَ ضَبَّحًا ﴾ [العاديات: ١]، نبين بعده طبيعة المقصود في البحث في إشارات السياق لكل جزء من النسيج

# على طريق فقه الإيقاع الموضوعي(١):

قال الراغب الأصفهاني: «العدو: التجاوز ومنافاة الالتئام، فتارة يُعتبر بالقلب فيقال له: العداوة والمعاداة، وتارة بالمشى فيقال له: العدو»(٢).

وذهب جمهور المفسرين إلى أنه قَسَمٌ بخيل الغزاة في سبيل الله تعالى التي تعدو، أي: تجري بسرعة نحو العدو<sup>(٣)</sup>.

وقال الآلوسي: «وأصل العاديات: العادوات بالواو، فقلبت ياءً لانكسار ما قبلها»(٤).

وقال ابن عاشور: «العاديات جمع العادية، وهو اسم فاعل من العدو، وهو: السير السريع، يُطلق على سير الخيل والإبل خاصة وقد يوصف به سير الإنسان، وتأنيث هذا الوصف هنا لأنه من صفات ما لا يعقل»(٥).

وروى الطبري بسنده عن ابن مسعود وعلي ورواية عن ابن عباس: أنها الإبل، قال الطبري(٢): «حدثني يونس قال: أخبرنا ابن وهب قال: أخبرنا أبو

<sup>(</sup>۱) النص بين القوسين مأخوذ من: البناء الموضوعي للسورة التي تُذكر فيها العاديات، لأحمد الوتاري، بحث مقدم إلى جامعة بغداد، كلية العلوم الإسلامية، ١٩٩٩م، ص: ٩.

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني، ص: ٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) سنذكر طرفاً منها بعد قليل.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني: شهاب الدين السيد محمود الآلوسي ٣٠/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير: محمد الطاهر بن عاشور ٣٠/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٦) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: محمد بن جرير الطبري ٣٠/ ٢٧٢.

وقال السيوطي (٣): «أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم من طريق الأعمش عن إبراهيم بن عبدالله ﴿وَالْعَدِينَتِ ضَبَّحًا ﴾ قال: الإبل، قال إبراهيم: وقال علي بن أبي طالب: هي الإبل، وقال ابن عباس: هي الخيل، فبلغ علياً قول ابن عباس فقال: ما كانت لنا خيل يوم بدر، قال ابن عباس: إنما كان ذلك في سرية بُعثت».

وعلى قول أن «العاديات» هي الإبل، تكون ضبحاً بمعنى: ضبعاً، قال ابن فارس: «ضبح: الضاد والباء والحاء أصلان صحيحان: أحدهما صوت،

<sup>(</sup>١) أبو صخر (حميد بن زياد المدني) قال عنه في تهذيب التهذيب: صدوق يهم.

<sup>(</sup>٢) أبو معاوية البجلي لم يسمع من سعيد بن جبير كما في تهذيب التهذيب.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور في التفسير بالمأثور: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ٨/ ٢٠١.

والآخر تغير لون من فعل نار، فالأول قولهم ضبح الثعلب يضبح ضبحاً، وصوته الضباح وهو ضابح، فأما قوله تعالى ﴿وَالْعَدِينَتِ ضَبْحًا ﴾ [العاديات: ١] فيقال: هو صوت أنفاسها، وهذا أقيس، ويقال: بل هو عدوٌ فوق التقريب، وهي في الأصل ضبع، وذلك بأن يمد ضبعيه حتى لا يجد مزيداً، وإن كان كذا فهو من الإبدال»(١).

قال ابن عاشور: «وعلى تفسير (العاديات) أنها الإبل، يكون الضبح استعير لصوت الإبل، أي: من شدة العدو قويت الأصوات المترددة في حناجرها حتى أشبهت ضبح الخيل، أو أريد بالضبح الضبع على لغة الإبدال»(٢).

وقال البغوي: «قال بعض من قال هي الإبل: قوله (ضبحاً) يعني: ضباحاً تمتد أعناقها في السير»(٣)، والأصل في الضبح أنه للفرس، قال الراغب الأصفهاني: «والضبح: صوت أنفاس الفرس تشبيهاً بالضباح هو صوت الثعلب»(٤).

وأخرج الطبري عن علي ﷺ: «الضبح من الخيل: الحمحمة، ومن الإبل: النفس، وعن عطاء قال: سمعت ابن عباس يصف الضبح: أح أح»(٥)، وقال الطبري: «وأولى القولين عندي بالصواب قول من قال: عنى بالعاديات:

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة: أبو الحسين أحمد بن فارس ٣/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: محمد الطاهر بن عاشور ٣٠/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) معالم التنزيل: الحسين بن مسعود البغوي ٤/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني (مادة ضبح)، ص: ٥٠١.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: محمد بن جرير الطبري ٣٠/ ٢٧٢.

الخيل؛ وذلك أن الإبل لا تضبح وإنما تضبح الخيل، وقد أخبر الله تعالى أنها تعدو ضبحاً»(١).

ونقل القرطبي عن ابن عباس: «ليس شيء من الدواب يضبح غير الكلب والفرس والثعلب»(۲)، وقال القرطبي «وإنما تضبح هذه الحيوانات إذا تغير حالها من فزع وتعب أو طمع»، ونقل أنها: «كانت تكعم لئلا تصهل، فيعلم العدو بهم، فكانت في هذه الحال تتنفس بقوة»(۳)، ونصب (ضبحاً) على المصدر، أي: والعاديات تضبح ضبحاً، وقال البصريون: (ضبحاً) نصب على الحال – أي: ضابحات – وقيل مصدر في موضع الحال»(٤).

وصورة القسم عند من قال إن العاديات هي الإبل: «تعدو ضبحاً، فتوري بأخفافها النار من حكِّ الأشجار بعضها ببعض، فتثير النقع ـ وهو الغبار ـ بعدُوها، فيتوسط (جمعاً) وهي المزدلفة»(٥).

وفي الحقيقة: إن السياق يدل على أنها للخيل، وهو قوله تعالى ﴿ فَٱلْمُورِبَاتِ قَدْمًا ﴾ [العاديات: ٢]، والإيراء لا يكون إلا للحافر، وأما الخف ففيه لين واسترخاء، كما نقله ابن القيم عن الجرجاني (٢)، وقال الرازي: «واعلم أن ألفاظ هذه الآيات تنادي أن المراد هو الخيل؛ وذلك لأن الضبح لايكون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: محمد الأنصاري القرطبي ٢٠/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، وقال مثله الرازي ٣٠/ ٢٤، والآلوسي ٣٠/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) التبيان في أقسام القرآن: شمس الدين محمد ابن قيم الجوزية، ص: ١٥٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

إلا للفرس، واستعمال هذا اللفظ في الإبل يكون على سبيل الاستعارة، كما استُعير المشافر والحافر للإنسان، والشفتان للمهر، والعدول من الحقيقة إلى المجاز بغير ضرورة لا يجوز، وأيضاً: فالقدح يظهر بالحافر ما لا يظهر بخف الإبل، وكذا قوله: ﴿ فَاللَّهُ عِيرَتِ صُبَّما ﴾ [العاديات: ٣] لأنه بالخيل أسهل منه بغيره، وقد روينا أنه ورد في بعض السرايا، وإذا كان كذلك فالأقرب أن السورة مدنية، لأن الإذن بالقتال كان بالمدينة »(١).

وقال ابن القيم: «وأعظم ما يثير الغبار عند الإغارة إذا توسطت الخيل جمع العدو؛ لكثرة حركتها واضطرابها في ذلك المكان، وأما حمل الآية على إثارة الغبار في وادي محسر عند الإغارة فليس بالبين، ولا يثور هناك غبار في الغالب لصلابة المكان»(٢)، ويضاف إلى ذلك أن «الإفاضة عن عرفات ثم من المزدلفة لا تحتمل هذا العدو، وليس هو فيها بمحمود؛ لأنه على كان ينادي (السكينة السكينة) فلو وُجد \_ أي: العدو \_ لما كان موضع تعظيم وتفخيم»(٣)، وكذلك فإن «قول عتعالى: ﴿ فَاللَّهُ يُرَبِّ صُبَّما ﴿ فَاللَّهُ يَرِبُ صُبَّما ﴾ وكذلك فإن «قول على العرب وبعدها ﴿ فَوسَطَّنَ بِهِ عَمَّا ﴾ والتعقيب، وقد تقدم ﴿ فَاللَّهُ يُرَبِّ صُبَّما ﴾ وبعدها ﴿ فَوسَطَّنَ بِهِ عَمَّا ﴾ ، و(جمع): هي المزدلفة، وإنما يؤتى إليها ليلاً، فكيف يُغرن صبحاً ويتوسَّطن المزدلفة ليلاً؟»(٤).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: محمد فخر الدين الرازي ٣٠/ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) التبيان في أقسام القرآن: شمس الدين محمد ابن قيم الجوزية، ص: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن: محمد الأمين بن محمد الشنقيطي ٩/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن: محمد الأمين بن محمد الشنقيطي ٩ / ٤٤٣.

مما سبق: يتضح رجحان القول بأن (العاديات) هي الخيل، وأن القول بأنها الإبل ضعيف جداً، وبعيد عن سياق السورة، وقد ذهب إلى هذا القول جمهور المفسرين، ذكرنا منهم: الطبري والرازي والقرطبي والآلوسي، \_ وذُكر أن الخبر عن سيدنا على لا صحة له \_.

وننقل هنا طرفاً من أقوال غيرهم:

- \* قال الزمخشري: «أقسم بخيل الغزاة تغدو فتضبح، والضبح: صوت أنفاسها إذا عدون»(۱) ومثله قال النسفى(۲) والبيضاوي(۳) وأبو السعود(٤).
- \* قال البقاعي: «و(العاديات) أي: الدواب التي من شأنها أن تجري بغاية السرعة، وهي الخيل التي ظهورها عز وبطنها كنز»(٥٠).
- \* قال الصاوي: «قوله أي: السيوطي الخيل تعدو في الغزو، أي: تُسرع في الكر على العدو، و(قوله: هو صوت أجوافها) أي: صوتٌ يُسمع من صدور الخيل عند العدو، وليس بصهيل ولا بهمهمة»(١).

نقول: ويعد مثل هذا الترجيح بين الأقوال يبدأ البحث في الإطار الذي ذكرنا لفقه الإشارات الواردة في سياق فقه الإيقاع الموضوعي، ومحاولة إدراك

<sup>(</sup>١) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل: جار الله الزمخشري ٤/ ٧٨٦.

<sup>(</sup>٢) مدارك التنزيل وحقائق التأويل: عبدالله بن أحمد النسفي ٣/ ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ناصر الدين أبي سعيد البيضاوي ٣/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: أبو السعود بن محمد العمادي ٥/ ٨٩٦.

<sup>(</sup>٥) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: برهان الدين البقاعي ٨/ ٥٠٨.

<sup>(</sup>٦) حاشية الصاوي على تفسير الجلالين: أحمد الصاوى ٤/ ٣٢٦.

نسيج الجمل القرآنية، وأدناه أنموذج لهذا البحث يتناول حقيقة القَسَم القرآني في السورة التي تُذكر فيها العاديات \_ والتي أشكلت على كثير من المفسرين \_؟ ليعطي صورة عن المنهج العلمي المتبع بشكل عام عند البحث في البناء الموضوعي للسورة القرآنية، فنقول(١):

\* تشير صيغة الجمع الواردة في القسم: (وَالْعَادِيَاتِ، فَالْمُورِيَاتِ) إلى تعلُّقه بجماعة، خاصة حين نسب إليها فعل الإغارة وتوسط الجمع، ويشير القسم بها إلى علوها، ونبل مقصدها، وشرف منزلتها عند ربها منزل القرآن، ويشير العطف بالفاء بين أوصافها إلى أن الأوصاف الخمسة المذكورة هي لذات واحدة أو جماعة واحدة. قال أبو حيان: «إن العطف بالفاء دليل على أن هذه الأوصاف لذات واحدة؛ لأنه \_ أي: العطف بالفاء \_ يقتضي التعقيب»(٢).

ويشير التحامها بالعدو وإغارتها وتوسطها جمعه إلى طبيعتها الجهادية، ولم تجتمع قبل الإسلام ولا بعد عهد النبي على جماعة على الجهاد مثلما اجتمع صحابة محمد على ذلك أنهم خير القرون و خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ اللَّاسِ اللَّهِ اللهِ مناسبات نزول السورة، للنَّاسِ اللهُ اللهِ مناسبات نزول السورة، دون تحديد قاطع في أي سرية أو غزوة كانت؛ لضعف أسانيد روايات مناسبات النزول.

\* أشار كثير من المفسرين إلى تقسيم آيات القَسَم إلى قسمين بحسب

<sup>(</sup>١) البناء الموضوعي للسورة التي تُذكر فيها العاديات: أحمد الوتاري، ص: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) النهر الماد من البحر المحيط: أبو حيان الأندلسي ٢/ ١٢٩٣.

طبيعة تركيبها اللغوي، فقد ذكر في الآيات الثلاث الأول من القسم: الاسم (وَالْعَادِيَات، فَالْمُورِيَاتِ، فَالْمُغِيرَاتِ) لتفيد وصف لحظات الإعداد للفعل، وذكر في الآيتين الرابعة والخامسة: الفعل (فَأَثَرُنَ، فَوسَطْنَ) ليفيد وقوعه بعد الإعداد، قال ابن عاشور: «جيء بهما فعلين ماضيين، ولم يأتيا على نسق الأوصاف قبلهما بصيغة اسم الفاعل؛ للإشارة إلى أن الكلام انتقل من القسم إلى الحكاية عن حصول ما ترتب على تلك الأوصاف الثلاثة»(١).

ونقل الآلوسي عن الطيبي: «أن الخيل وُصفت بالأوصاف الثلاثة ليرتب عليها ما قُصد من الظفر بالفتح، فجيء بهذا الفعل الماضي وما بعده مسببين عن أسماء الفاعلين، فأفاد ذلك أن تلك المداومة أنتجت هاتين البغيتين»(٢) وقال مثله ابن قيم الجوزية(٣).

\* يشير قوله تعالى ﴿ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْحًا ﴿ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْحًا ﴿ فَٱلْمُؤرِبَتِ قَدْحًا ﴾ [العاديات: ٢ - ٣] إلى: أن تلك الجماعة قد خرجت ليلاً، ذلك أن قدح حوافر الخيل على الصخر لا يُرى إلا ليلاً، ثم إن العطف بين المشاهد بفاء التعقيب أفاد أن ضبح العاديات وقدح حوافرها كان قبل الإغارة في الصباح، ونقل ابن الجوزي عن الزجاج قوله: ﴿ إِذَا عدت الخيل بالليل فأصابت بحوافرها الحجارة، انقدحت النيران (٤)، وقال الآلوسي: ﴿ هذا هو المعتاد في الغارات، كانوا يعدون ليلاً

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن: محمد الأمين بن محمد الشنقيطي ٩/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني: شهاب الدين السيد محمود الآلوسي ٣٠/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) التبيان في أقسام القرآن: شمس الدين محمد ابن قيم الجوزية، ص: ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير: جمال الدين عبد الرحمن بن على ابن الجوزي ٩/ ٢٠٨.

لئلا يشعر بهم العدو، ويهجمون صباحاً ليروا ما يأتون ويذرون»(١)، وكذا قال الرازي(٢) ومثله القرطبي(٣).

\* يشير تلازم ذكر ضبح العاديات مع ذكر إيرائها القدح، مع أن حوافرها لا تقدح إلا إذا كانت جارية بسرعة، إلى أن المراد ليس مجرد بيان صورة فعل الخيل، بل تأثير ذلك الفعل على راكبها، على سمعه أولاً \_ كما يلاحظ في تقديم مؤشر السمع على البصر في عموم السياق القرآني، كقوله تعالى: ﴿خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى آبَصَرِهِمْ غِشَوةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٧]، وقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١] -، ثم على بصره ثانياً، فقدم ما يؤثر على السمع: ﴿وَالْمَدِينَ ضَبْحًا ﴾ على ما يؤثر على البصر: ﴿فَالْمُورِبُتِ قَدْحًا ﴾، وكان ذلك تأثيراً مقصوداً على تلك الجماعة في مرحلة الإعداد للفعل في سيرها الليلي.

ومما يعين على زيادة وضوح الصورة لمشهد ﴿وَالْعَلَاِيَاتِ ضَبّحًا﴾: ما نقله القرطبي عن الضبح، حيث إن الخيل «كانت تُكعم لئلا تصهل فيعلم العدو بهم، فكانت تتنفس في هذه الحالة بقوة»، ثم قال: «وإنما تضبح هذه الحيوانات إذا تغيرت حالها من فزع أو تعب أو طمع»(٤).

إن ما ورد من مثالً أعلاه في فقه إشارات السياق على طريق معرفة مراد

<sup>(</sup>١) روح المعاني: شهاب الدين السيد محمود الآلوسي ٣٠/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير: محمد فخر الدين الرازي ٣٢/ ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: محمد الأنصاري القرطبي ٢٠/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن: محمد الأنصاري القرطبي ٢٠/ ١٥٨.

الله، يُعد أنموذجا طيباً لكل بحث يراد به الوصول إلى فقه الإيقاع الموضوعي، خاصة في المواضع التي أبهم كشفها على المفسر الذي غاب عنه المنهج الشامل في فقه السورة، أو تعددت وجوه الأقوال فيها.

وفي كل الأحوال: فإن الدخول في إيقاع نسيج السورة يقتضي تجرداً لله وتشبعاً بروحها، من قبل فريق من العقول الذكية والأرواح المخلصة التي تدلي بطرف من فقهها الخاص في ظل ما تقدم من علوم، ثم جعل تلك الإشارات علامات على طريق تحديد المواضيع والمحاور المتنوعة المحتملة للسورة، والتعرف على التسلسل العام لورود إيقاع هذه المواضيع والمحاور، قبل الربط بينها من خلال فقه الحبكة الموضوعية، كما سنبينه أدناه.

### ٢ ـ فقه الحبكة الموضوعية: (من الكل إلى الجزء):

وفيه يتم التجريد الممكن لعدد محاور السورة ومقاطعها، من بين المقاصد الجزئية لمجموعات الآيات، والنظر من زوايا مختلفة لكل مجموعة وفقاً للمقصد السابق واللاحق، مع مراعاة دقيقة للمفاهيم القرآنية الكلية، بحثاً عن الخيط الرابط للنسيج الموضوعي بعد تثبيت صورة محاور السورة الجزئية في ظل خصوصيات لغتها أو مفرداتها أو الموقف النبوي أو القومي الخاص \_ إن وجد الذي يؤشر طرفاً من ذلك الخيط الرابط.

وعلى سبيل المثال: فإن ما تقدم من إشارات في فقه سياق القسم القرآني في السورة التي تُذكر فيها العاديات التي أوردناها في «فقه الإيقاع الموضوعي»، تؤدي إلى خلاصة تختلف عن تلك التي أشار إليها عموم المفسرين، باعتبار أن القسم كان بمجرد الخيل أو بالإبل، وإنما نرى من خلالها: «أننا في هذا القسم مع جماعة من أصحاب النبي على خرجت ليلاً على خيول الجهاد في سبيل الله،

لتصل إلى عدوها عند نهايته، وقد تضمن سيرهم الليلي إعداداً خاصاً، فقد استغرق طريقهم وقتاً لبلوغ العدو عند الصباح، وهم في هذا الليل الصحراوي البهيم، وقد تعطلت منهم الحواس حتى لا يسمعون سوى صوت الخيول المُكعمة لمنعها من الصهيل (الضبح)، ولا يرون في ذلك الظلام سوى (قدح) حوافرها على الحجارة والصخور، وفي ذلك إشارة إلى عملية متفردة في إعدادهم النفسي لخوض المعركة عبر إيقاع خاص تجردت حواسهم فيه ساعات لإيقاع صوت متكرر وقدح نار متقطع يكسر ظلمة الليل، ليستجمعوا عزائمهم وتجردهم لربهم، حتى تتفتح حواسهم مع الصباح بالإغارة على العدو، ليبدؤوا بأداء الفعل المقدس الذي أعدوا له، وشَرُفوا به عند ربهم.

فأقسم بأحوالهم إذ يثور غبار المعركة ويلتحم الجمع بالجمع، فيكون فيهم من قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ اللّهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم فِيهِم من قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ اللّهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنفُسَهُمْ وَأَمُولُكُم مِنَ اللّهِ مُن اللّهِ مُن اللّهِ فَيقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَاعِيمُ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَاعِيمُ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ هُوا اللّهُ وَاللّهُ هُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

ولقد شُرَّفَت هذه الجماعة المجاهدة تاريخ بني آدم من حيث أداؤها لحق ربها، بحيث أقسم الرب بلحظات القدر العالي من الفعل التي شكلت أداءها لذلك الحق، ابتداءً من الإعداد له وحتى قمة الأداء والتلاحم مع العدو، وبذل الروح في سبيل الله، \_ تلك اللحظات غير القابلة للتكرار بمستوى الجمع ذلك، وبمستوى شرفه عليه ذاك \_، فشكل القسم صورة نادرة نابضة بالحياة، معلية للحق، مزكية شأن تلك الصفوة الفريدة صحبة النبي التي أُعدت للتجرد عما سوى الله أداء لحقه، وبذلاً لأنفسهم وأموالهم في سبيله، فأقسم الله

تعالى ـ وله المثل الأعلى وهو الأعلم ـ بحق تلك الجماعة الشريفة، في تلك اللحظات العالية الأداء لحق الله من قبل النوع الإنساني، أن ابن آدم لربه خصوصاً جاحد وكفور، قاصر عن أداء ما يجب عليه من الحق تجاهه مهما فعل، ذلك أن نعم الله لا تحصى، وجهد المخلوق أدنى مرتبة من الوصول إلى كمال الأداء لحق الله تبارك وتعالى»(١).

يلاحُظ فيما تقدم: أن نضج فقه نسيج المقطع المعين للسورة قاد إلى فقه أكثر دقة لرابط محاورها اللاحقة، وهكذا في تعلق الموضوعات ببعضها، وبالطبع فإن الفقه السابق على هذا والمتمثل في محاولة تعريف محاور السورة يتحصل من «فقه الإيقاع الموضوعي»، وقسم كبير منه مبثوث في كتب التفسير (٢)، يحتاج إلى غربلة وتصفية، وبحث وفق ما ذكرنا آنفاً، يقود إلى التمهيد لإدراك الحبكة الموضوعية، حيث يمكن بعد تلمس المحاور المختلفة، وفقه إيقاع تسلسل ورودها، الشروع بالتعرف على العلاقات القائمة لكل محور مع المحور السابق واللاحق له، وتحديد الثقل الموضوعي النسبي لبعض مجموعات

<sup>(</sup>١) البناء الموضوعي للسورة التي تذكر فيها العاديات: أحمد الوتاري، ص: ٣٢.

<sup>(</sup>۲) على سبيل المثال: أشار معظم المفسرين بشكل أو بآخر إلى تقسيم السورة التي تُذكر فيها العاديات إلى مقاطع ثلاثة: الأول: وشكَّل المقدمة لها متمثلاً بالقَسَم الإلهي (الآيات 1-0)، والثاني: جواب ذلك القَسَم الإلهي ببيان حقيقة بني آدم (الآيات 7-0)، والثالث: إنذار شامل عام لهم (الآيات 9-11)، وهذا الفهم وأمثاله ضروري ليشكل البداية التي تعين على فقه حبكة السورة، وهو حتى وإن لم يكن صحيحاً بالضرورة، فإنه يمثل نقطة الانطلاق التي يتم تعديلها لاحقاً وفق النقد المؤسس على أنواع الفقه السابقة للسورة، والتي يؤسس لها هذا المنهج.

المواضيع على بعض، وعلاقتها بمقدمة السورة وخاتمتها، وصولاً إلى تشخيص المقاصد الأكثر شمولاً وعمومية مما هو مراد في السورة، وهو ما يتم عمله في الخطوة اللاحقة.

### ٣ \_ فقه المقصد الكلى: (من بين جملة المقاصد):

وفيه يتم تجريد المحاور الثانوية من حيث دلالتها على المحور الكلي الرئيس للسورة، والبحث في ارتباط منطق العرض بالمقصد العام للسورة، في ضوء ربط المحاور مع بعضها ومع مقدمة السورة وخاتمتها بالأسلوب الذي تقدم بيانه، وكذلك في ظل كليات المفاهيم القرآنية، مع محاولة إيجاد الكلمة المحورية أو الآية أو الآيات المحورية التي تختصر «صورة نسيج السورة»، ثم انتقاء التعبير الأدق عن صورة هذا النسيج بمفردة أو جملة محتملة، يتم التحقق من صحة دلالاتها من خلال مدى دقة تعبيرها عن تلك الصورة بكل محاورها المعنوية، وهو أمر يحتاج اجتهاداً جماعياً، وقد مثلنا له فيما اخترناه من عناوين للسور الواردة نماذج تطبيقية في هذا الكتاب، من خلال ما وعيناه من ثمرات دراسة الإيقاع والحبكة الموضوعية فيها، ولا ندَّعي الصواب المطلق في ظل هداية الله وتوفيقه.

### ٤ \_ بناء أنموذج أولي للبناء المعنوي الموضوعي:

في ظل ما تقدم يتم وضع أنموذج لخط البناء الموضوعي للسورة، يؤطره عنوان مقصدها الكلي، ويعرف في ثناياه عناوين المحاور الجزئية وتسلسها الموضوعي، مبتدئة بالمقدمة، ومنتهية بخاتمة السورة، وموضحاً فيه العلاقات العامة لهذه الأجزاء ببعضها، مما يعطي صورة أولية عن معناها الكلي.

إن بناء هذا الأنموذج يشبه عملية بناء الصورة التقريبية للحقائق التي لا يمكن إدراكها الدقيق بوسائل العلم المعروفة في العلوم التطبيقية، وذلك من خلال ما يتوفر من معلومات عن خصائصها، تسهم في بناء أنموذج أولي، يصدق عليه ما عُرف من تلك الخصائص، مما يساعد في عملية تصور حقيقته، ولا شك أن الصورة المعنوية الكلية المعجزة الكامنة في السورة أصعب تمثيلاً، ذلك أنها تهيئ الوعي الإنساني لتلمس الإعجاز، وتذوق الفرق بين علوم الخلق جميعاً وبين العلم بكلام الله العظيم.

### ٥ \_ نقد الأنموذج وإعادة البناء:

مهما تطاول البشر في دعواه، يبقى الوعي الإنساني قاصراً عن الإحاطة بما يعجزه، ومهما بذل من جهد للتوصل إلى فهم يقرب من نسبج المعنى الكلي، فإن ما يبنيه من نماذج تبقى مرشحة للمزيد من النقد وإعادة الصياغة، وفقاً لتباين العقول، وقدرتها في فقه النص، وتمكنها من أدوات التعبير، ووفقاً لهداية ربها لها قبل كل شيء، ولذلك وجب إدامة إعادة النظر في الأنموذج من زوايا جديدة، تنطلق من تحديد أكثر دقة لحقائق معاني السورة وللعلاقات البينية في نسيجها المعنوي، وكلما نشأ نقد علمي جديد للأنموذج، فإنه يجعله بعد التعديل في مرحلة أرقى وأكثر دقة في التعبير عن الحق، ونقل تذوق الإعجاز المعنوي إلى الخلق.

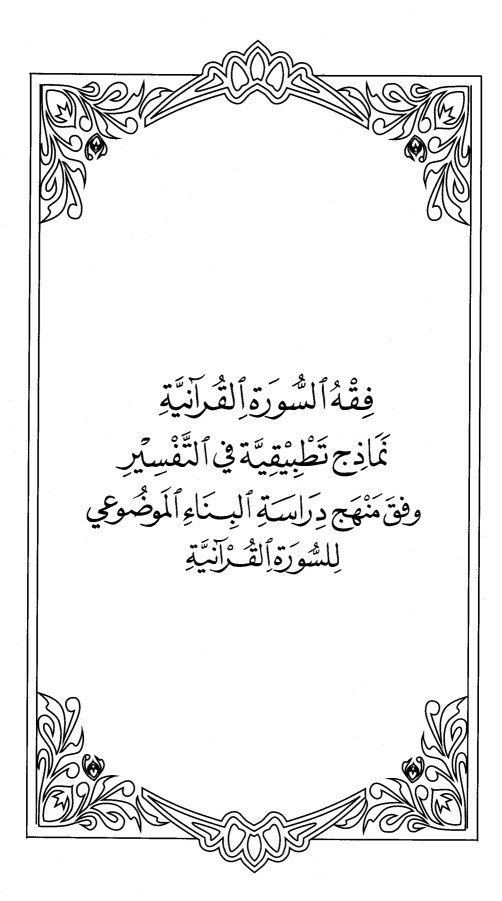
#### وبعد. . .

إن كل ما ستراه في هذا الكتاب من نماذج في بيان خط البناء الموضوعي للسور مجرد محاولات أولية، وهي رغم كونها ثمرات جهد فردي إلا أنها

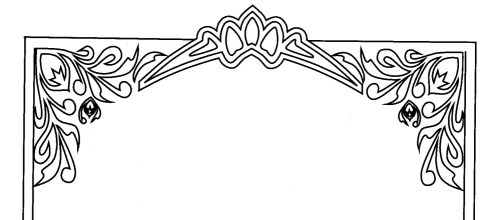
اعتمدت على خلاصات ما وصلت إليه يد الباحث من علوم أهل التفسير، وقادت إلى هذه الثمرات.

ورغم الإقرار بقصور النماذج المعروضة في هذا الكتاب عن الكمال المنشود، ولكن نقول: إن الفهم الجزئي لبعض ملامح الصورة الكلية خير من الفهم التجزيئي الذي يُبعد عن إدراك روح المعجزة المعنوية الكامنة في السورة، ويقصرها على فقه الإعجاز البياني أو العلمي للجملة القرآنية، وإن الحكم الفصل في هذه القضية ينطلق من مطالعة الثمرات، وهي بين يديك في ست عشرة سورة تضمنها هذا الكتاب، وفي سواها مما لم يتضمنه، ويكفيك فيها مقارنة ما ورد في السورة التي تُذكر فيها (العاديات) أو (الهمزة) أو (المسد) بأي نص تفسيري للسورة ورد في كتب التفسير المعتبرة، لتعرف قدر هذه الثمرات، على أنها نماذج أولية ستنضج \_ بإذن الله \_ كلما كثر النقد، واجتمعت العقول لإصلاح الخطأ المحتمل، أو لإتمام النقص القائم، ويكفى ما ورد هنا أن يكون نواة لبداية فقه جديد شامل للسورة القرآنية، يفتح أبوابا جديدة وعظيمة في الدعوة والإصلاح بهذا القرآن، ولعلها تقود إلى تذوق جمال الإعجاز المعنوي الذي معه ترتقى نفوس الخلق مراتب طيبة على طريق الاستعداد للقاء الله، إلهنا الحق الذي أوحى إلى قلب نبيه ﷺ هذا الروح المعجز، ليرقى بهذه النفوس في مدارج معرفته ومعرفة مراده، وفي العمل بما علمت من الحق استعداداً لذلك اللقاء.





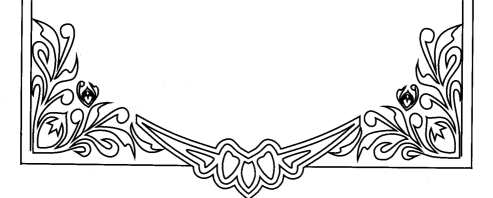




# من وحي السورة التي تُذكر فيها الزلزلة (٩٩)

## ما بعد الاستخلاف في الأرض

﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَ الْمَنفِينَ وَإِن كَانَ مِثْقَ الْمَنْ مِنْ الْمُسْمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]







## ما بعد الاستخلاف في الأرض

﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا ثُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا ۚ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيْةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْيَّنَا بِهَا ۗ وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴾ [الأنباء: ٤٧]

## بِنْ مَا لَكُهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا ﴿ وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَفْقَالَهَا ۞ وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَهَا ۞ يَوْمَيِدِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَ رَبَكَ أَوْحَى لَهَا ۞ يَوْمَيِدِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْنَانًا لِيُسُرُواْ أَعْمَلَهُمُ ۞ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞

#### \* مقدمة:

في الأرض (١) بدأت قصتنا من حين: ﴿وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، فكان أن تناغمت معها خلقتنا حتى جُعلت أجسادنا من طينها مخلوقة، وإلى طينها تعود، ومنه تخرج للقاء الله: ﴿مِنْهَا خَلَقَنْكُمْ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٥]، فهي تكفتنا كأم لنا،

<sup>(</sup>۱) تكرر ذكر (الأرض) صراحةً أو بما ينوب عنها من ضمير ظاهر أو مستتر ثماني مرات في هذه السورة ذات ثماني الآيات، عدا ذكر متعلقاتها.

أحياءً على ظهرها وأمواتاً في بطنها: ﴿ أَلَةَ جَعَلِ ٱلأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ أَلَوْ عَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي المرسلات: ٢٥-٢٦]، وقد خلق لنا ربنا ما فيها: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَعِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]، وجعلها مستقرنا المؤقت: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقً ۗ وَمَتَعُمُ إِلَى حِينٍ ﴾ [البقرة: ٣٦]، ومهدها لنا: ﴿ أَلَةٍ بَعَلِ ٱلأَرْضَ مِهَدَا ﴾ [النبا: ٦]، وجعلنا فيها أجيالاً: ﴿ مُمَّ جَعَلَنَكُمْ خَلَتهِ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنِنظُر كَيْفَ وَجعلنا فيها أجيالاً: ﴿ مُعَلَنَكُمْ خَلَتهِ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنِنظُر كَيْفَ وَجعلنا فيها أَرِزاقنا: ﴿ وَمَا مِن ذَابَةِ فِي ٱلْأَرْضِ لَا لَكُمُ ٱللّمُ وَمَا مِن ذَلُولًا فَأَمْشُوا فِي مَنَاكِمُ وَمُ اللّهِ لِللّعَلَى اللّهِ لِللّهُ وَمَا مِن ذَلُولًا فَأَمْشُوا فِي مَنَاكِمُ وَكُولُونَ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَنَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللل

وهذه الأم الطيبة مخلوقة طائعة لربها: ﴿فَقَالَهَا وَلِلْأَرْضِ اَثْتِيَا طَوْعًا أَوْكُرُهَا قَالَتَا النَّيْنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١]، تلفظنا من جوفها وتتخلى عنا عند نهاية قصتنا فيها: ﴿وَأَلْقَتْ مَا فِيها وَتَعَلَّمُ اللَّاسْقَاق: ٤]، بل وتشهد على ما كان منا: «تحفظوا من الأرض فهي أمكم، وإنه ليس من أحد عامل عليها خيراً أو شراً إلا وهي مخبرة به (١)، يُنطقها رب كل شئ: ﴿قَالُواْ أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي آَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [فصلت: ٢١]، حين تلبي النداء وتأذن لربها: ﴿وَأَوْنَتْ لِرَبَّا وَحُقّتُ ﴾ [الانشقاق: ٢]، كما نلبيه نحن جميعاً: ﴿وَمِنْ ءَايَنبِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأُمْرِهِ مُمَّ إِذَا دَعَاكُمُ

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في المعجم الكبير (٥/ ٦٥) وقال الهيثمي في المجمع (١/ ٢٤١): (وفيه ابن لهيعة وهو ضعيف).

دَعُوةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَحَرُّجُونَ ﴾ [الروم: ٢٥]، فينتهي الاستخلاف المؤقت؛ لأن الوارث العظيم للأرض ولخلفاء الأرض هو خالقهما: ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَرِثُ ٱلأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ [مريم: ٤٠]، ولا يبقى من قصة استخلافنا فيها سوى حصاده.

### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(ما بعد الاستخلاف في الأرض)

١ \_ تحقيق حتمية وقوع نهاية الاستخلاف في الأرض: (إِذًا)

٢ \_ علامات وقوع نهاية الاستخلاف:

- \* فعل الله: أمر للأرض: ﴿ زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَمَا ﴾ ·
- \* فعل الأرض (موضع الاستخلاف): طاعة رب الأرض: ﴿وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالُهَا﴾.
- فعل الإنسان (خليفة الأرض): بلا حول ولا قوة: ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَـٰنُ
   مَا لَمَا ﴾.

### ٣ \_ حال الأرض وخلائفها يوم نهاية الاستخلاف:

- \* حال الأرض: ﴿ يَوْمَهِ لِهِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴾ ·
  - \* حال الناس: ﴿ يَوْمَبِـذِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرَوْا أَعْسَلَهُمْ ﴾ ·
- ٤ ـ ما بعد الاستخلاف: الجزاء على كل فعل أداه إنسان في كل لحظة مدى استخلافه:
  - \* في الخير: ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُهُ . \* .
    - \* في الشر: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًّا يَكُوهُ ﴾ ·

#### \* العرض:

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ۞ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا﴾:

<sup>(</sup>۱) قال الرازي في مفاتيح الغيب، ٣٠/ ٤٠: «قالوا ـ أهل اللغة ـ: كلمة (إن) في المجوز، و(إذا) في المقطوع به، تقول: (إن دخلت الدار فأنت طالق)؛ لأن الدخول يجوز، أما إذا أردت التعليق بما يوجد قطعاً لا تقول: (إن) بل تقول: (إذا)، نحو (إذا جاء غد فأنت طالق)؛ لأنه يوجد لا محالة، هذا هو الأصل، فإن استعمل على خلافه فمجاز، فلما كان الزلزال مقطوعاً به قال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾»، كما قال البقاعي: «معبراً بأداة التحقق؛ لأن الأمر حتم لا بد من كونه».

<sup>(</sup>٢) قال في التحرير والتنوير، ٣٠/ ٤٨٩: ((زُلزل) مأخوذ من (الزلل): وهو زلق الرجلين، فلما عنوا شدة الزلل ضاعفوا الفعل للدلالة بالتضعيف على شدة الفعل، كما قالوا: كبكبه: أي كبَّه، ولملم بالمكان: من اللم).

تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَاك حَشَّرُ عَلَيْ الْ الله عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَاك حَشَّرُ عَلَيْ الله الله الله الله وتعالى وغيرهم: ﴿ وَٱلْقَتْمَا فِيها وَتَخَلَّتُ ﴿ وَٱلْفَتْمَا فِيها وَتَخَلَّتُ ﴾ وَأَذَنت لِرَبِها وَحُقَّتُ ﴾ [الانشقاق: ٤ - ٥]، فيخرج خليفتها الإنسان إلى الحياة بعد موته المؤقت، مشدوها مبهوتاً برؤية ما لم يعهده من الأرض، فلا يملك الصبر على السكوت، ويتساءل عن قصدها كأنها (مريدة) لما حصل! متعجباً حائراً فزعاً: مالها تتزلزل وتُخرج الأثقال (۱۰)؟ ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا ﴾؟ لما يرى من الهول وشدة العجز، ويرى نفسه على الأرض وقد نزع منه القوة والحول، بعد أن كان يوماً ما في الدنيا مستخلفاً فيها ذا حول وطول!

## ﴿ يَوْمَهِ ذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ١٠ إِنَّانَ رَبُّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ :

تتغير حال الكائنات بعد يوم زلزال الأرض العظيم ونهاية استخلاف الإنسان فيها، وإنما يخص ذلك اليوم مخلوقين عظيمين، الأول: «الأرض» موضع الاستخلاف، والثاني: «الإنسان» الخليفة، فأما حال الأرض (إذا) زلزلت زلزالها:

﴿ يَوْمَ بِنِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾: أي زمان الزلزال تُحدِّث الأرضُ الناسَ أخبارَها، من شأنها بسبب وحي ربها: ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْجَى (٢) لَهَا ﴾، وتنطق عن

<sup>(</sup>١) قِيل: هذا قول الكافريوم البعث: ﴿قَالُواْ يَنُوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقِدِنَا﴾، فيأتيه الجواب الحق: ﴿هَنَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَانُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [بتر: ٥٦٠

<sup>(</sup>٢) قال في التحرير والتنوير، ٣٠/ ٤٩: "وعُدي فعل (أوحى) باللام لتضمين (أوحى) معنى (قال)، كقول عالى: ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ اَتْتِيَا طَوَعًا أَوْ كَرَهَا﴾، وإلا فإن حق (أوحى) أن يتعدى بحرف (إلى)، والقول المضمن هو قول التكوين، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾».

نفسها بأن ربها أوحى إليها الأمر: فأطاعت بلسان حالها بأن تتزلزل وتُخرج أثقالها، وأطاعت بلسان مقالها بأن تتحدث بأخبار ما حصل منذ جعل الله فيها الإنسان خليفة، وتشهد على الناس الذين استُخلفوا فيها بما عملوا من صلاح وخير، أو فساد وشر، مدى استخلافهم فيها، إذ ينطقها الله: ﴿قَالُواْ أَنطَقَنَا اللّهُ اللّهِ كَاللّهُ كُلّ شَيْءٍ ﴾ [فصلت: ٢١]، كما رُوي أن رسول الله ﷺ قرأ هذه الآية: ﴿يَوْمَ بِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾، فقال: «أتدرون ما أخبارها؟»، قالوا: «الله ورسوله أعلم»، قال: «فإن أخبارها أن تشهد على كل عبد وأمّة بما عَمِل على ظهرها، أن تقول: عمل كذا وكذا، يوم كذا وكذا، فهذه أخبارها»(١) ورُوي أنه قال: «تحقّطوا من الأرض فإنها أمكم، وإنه ليس من أحد عامل عليها خيراً أو شراً إلا وهي مُخبرة به»(٢).

ولمثل هذا اليوم كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إذا فرغ بيت المال صلى فيه ركعتين، ويقول: «لتشهدن أني ملأتك بحق وفرغتك بحق»(٣)، تحفظاً من حديث الأرض عن خليفتها في ذلك اليوم العظيم.

## ﴿ يَوْمَهِ إِ يَصَدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرَوِّ أَعْمَلَهُمْ ﴾:

وأما الناس \_ خلفاء الأرض \_ فسيعلمون ذلك اليوم أن الزلزال كان إنذاراً ببعثهم:

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند (۲/ ۳۷٤)، وهو في سنن الترمذي، برقم (۳۳۵۳) وسنن النسائي الكبرى، (رقم ۱۱۲۹۳)، وقال الترمذي: (هذا حديث حسن صحيح غريب).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير: محمد فخر الدين الرازي ٣٠/ ٤٠.

﴿ يَوْمَهِ إِن يَصْدُرُ النَّاسُ ﴾ : حين الزلزال الأكبر ينصرف الناس جميعاً بكل أجيالهم خارجين عن باطن الأرض راجعين في سرعة إلى ظاهرها بعد بعثهم، ﴿ أَشْنَانًا ﴾ : متفرقين أصنافاً وجماعات : في صفة وجوههم بحسب ما قدموا من خير أو شر : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ لِمُسْفِرةٌ ﴿ صَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرةٌ ﴾ وَشَعَامِكَةٌ مُسْتَبْشِرةٌ ﴾ والمستجدة في كل ناحية من عليها عَبْرةٌ ﴿ وَيَ يَوْمَ نَدْعُوا كَانَامُ جُوادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ [القمر : ٧] ، وفي تفرق أثمتهم الأرض : ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلّ أَنَاسٍ بِإِمَلِمِهِم ﴾ [الإسراء : ٧١] ، وفي تفرق أمّتهم أعمالهم في الأرض التي استودعت كتباً مفصلة : اليه العظيم أعمالهم في الأرض التي استودعت كتباً مفصلة : ﴿ وَوَضِعَ الْكِنَابُ فَتَرَى الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُننا مَالِ هَلنَا الْمُحْتِلِ الْكَنْبُ فَتَرَى الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُننا مَالِ هَلنَا الْمُحْتِلِ الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُننا مَالِ هَلنَا الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُننا مَالِ هَلنَا الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُننا مَالِ هَلنَا الْمُحْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلنا مَالِ هَلنَا الْمُحْرَابِ اللهُ العظيم عَلَى الله وَمَالَوْ مَاعِملُوا مَاعِملُوا مَاضِولُوا مَاضِولُوا مَاعِملُوا مَاعِملُوا مَا المؤقّة في الأرض: [الكهف: 19]، فيقرأ كل منهم حصيلة فرصة استخلافه المؤقّة في الأرض: ﴿ اقْرَأْ كِنَبُكَ كُفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُومُ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: 18].

﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ، ۞ وَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَّا يَكُمُ اللهُ عَلَى مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَّا يَكُمُ ﴾:

بعد بسط حال الأرض وخليفتها يوم زلزالها، وتحديثها خلفاءها أخبارها بعد وحي الله لها، تبسط السورة حصاد ما بعد الاستخلاف، وقد انمحت آثار الوجود الإنساني وإنجازات أجياله في الأرض، وصارت تراباً مجرداً: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨]، ولا يتبقى سوى الحساب والجزاء، على كل فرصة لفعل أوتيها إنسان استخلفه الله في الأرض ولو للحظة، في نفسه أو غيره أو شيء:

﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴾: و«المثقال»: ما يُعرف به ثقل

الشيء الدقيق، وهو كـ «الميزان» في معناه، و «الذرة»: تطلق على أصغر النمل، والمراد بها: أصغر ما يمكن من شيء، و «العمل»: مطلق ما يكون من الإنسان من حركة؛ في القلب بالنية أو بالقول أو بالفعل في الأرض، فمن كانت منه مدى استخلافه في الأرض حركة: بنية في سريرته، أو قول بلسانه، أو فعل ببدنه في الخير: \_ بالإخلاص لربه، أو بالعدل مع خلقه، أو بالإصلاح لشئ استخلفه الله فيه \_ قلَّ أو كثر، ولو بقدر ثقل أصغر ما يمكن من شيع: يَراه حاضراً لا يغيب منه شيء(١)، مكتوباً عليه ومجازى به، فأما المؤمن فيفرح بما يراه سبيلاً لرفعته في الدرجات التي أعدها ربه، وأما الكافر فتشتد حسرته؛ لأنه قد استوفى نصيبه مما عمل من خير «خيراً» يقدره الله له في الدنيا فحسب، كما روى الإمام مسلم في صحيحه عن رسول الله على قال: «إن الكافر إذا عمل حسنةً أُطعم بها طعمةً في الدنيا، وأما المؤمن فإن الله تعالى يدخر له حسناته في الآخرة، ويعقبه رزقاً في الدنيا على طاعته»، وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَعْنَالُهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْءَانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَاآءَهُۥ لَوْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ فَوَفَّ نَهُ حِسَابَةً وَأَلَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [النور: ٣٩]، وإنما تعظم وتصغر أثقال الأعمال بالنيات، ثم بما يترتب عليها من أثر في الأرض إلى يوم القيامة.

﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًا يَكُومُ ﴾: ومن كانت منه مدى استخلافه في الأرض حركة: بنية في سريرته، أو قول بلسانه أو فعل ببدنه في الشر: \_ بالكفر أو الشرك بربه، أو بالظلم لخلقه، أو بالإفساد لشيء استخلفه الله

<sup>(</sup>۱) ذكر الرازي في مفاتيح الغيب، ٣٠/ ٤٢: قال ابن عباس: «ليس من مؤمن ولا كافر عمل خيراً أو شرّاً إلا أراه الله إياه، فأما المؤمن فيغفر الله سيئاته ويثيبه بحسناته، وأما الكافر فترد حسناته ويعذب بسيئاته».

فيه \_ قل أو كثر، ولو بقدر ثقل أصغر ما يمكن من شئ: يراه حاضراً لا يغيب منه شئ، مكتوباً عليه ومجازئ به، فأما المؤمن فيفرح بما يراه ويعلم أنه قد غُفر له ليشتد فرحه، وأما الكافر فيراه ويشتد حزنه وترحه على ما فرط في جنب ربه الذي استخلفه، وما أضاعه من حياة واستخلاف جديد ممدود بعد نهاية الاستخلاف الأول المؤقت في الأرض.

صورة من جلال المعنى القرآني<sup>(۱)</sup>:

(من وحي السورة التي يذكر فيها زلزال الأرض)

إلى خلفاء الأرض:

هذا بيان من خالق الأرض إلى من استخلفهم في الأرضِ!

اعلموا يا من أنتم اليوم خلفاء في الأرضِ، أنه سيكون حتماً زلزالٌ أكبر في الأرض، يُنهي يوم يأتي استخلافَ جنسكم في الأرض، ف:

﴿إِذَا زَلَزِلَ رَبُّ الأَرْضِ الأَرْضَ زِلْزَالَ الأَرْضِ الأَكْبَرِ وأخرجت الأرضُ ـ ما ضمَّته الأرضُ ـ من أثقالِ الأرضِ وقال الإنسانُ ـ خليفة الأرضِ ـ: ما للأرضِ؟

<sup>(</sup>۱) هذه محاولة لتأدية معنى السورة الكلي بإظهار المضمر وذكر المحذوف، مما هو دون التفوق المطلق للاستثمار القرآني لمكامن قدرات اللغة، وصياغته للجملة العربية المفيدة للمعنى في جوامع للكلم تأخذ بمجامع القلوب، والهدف من هذه المحاولة بيان الإعجاز المعنوي الكلي للسورة القرآنية الواحدة، الذي يمكن للوعي الإنساني تلمس ملامحه بمجرد تعريض العقل والقلب لهذا المعنى، ليستيقن أن مثلة مما لا يمكن أن يخطر على وعي إنسان مثله، فضلاً عن أن ينتجه بهذا الأسلوب، وبهذه القدرة على استعمال اللغة كوسيلة لإظهار ذلك المعنى.

يومئذ تُحَدِّثُ الأرضُ أهلَ الأرضِ أخبارَ الأرضِ:

بأن ربك \_ يا من أنت اليوم خليفة الأرضِ \_ أوحى إلى الأرضِ: (لتتزلزل الأرضُ، ولتخرج الأرضُ أثقالَ الأرض)

يومئذ يصدر الناس \_ خلفاء الأرضِ \_ أشتاتاً في الأرضِ

ليريهم رب الأرض: أعمالهم في الأرض

فمن يعمل مثقال ذرة خيراً في الأرضِ \_ قبل يوم زلزلة الأرضِ \_: يره خيراً بعد يوم زلزلة الأرضِ

ومن يعمل مثقال ذرة شراً في الأرضِ \_ قبل يوم زلزلة الأرضِ \_: يره شراً بعد يوم زلزلة الأرضِ»

فقط اسأل نفسك: هل يمكن لوعي بشريِّ أن يُنتج مثل هذا المعنى؟!

#### \* خاتمة:

تتضافر قوى الكون لتصنع لك من العمر لحظة، إذ تتفجر ذرات الشمس لتلد لك النور، وتدور الأرض الطيبة حولها لتتلقى ذلك النور، وتصعد قطرات الماء وتنزل مطراً لتهيئ للحياة في الأرض، وفيها تتخلق خلايا جسمك الصغيرة وأجهزته المعقدة المخلوقة من طين الأرض، ومعها قوى غيرها لا حصر لها تتعاون لتهيئ لك اللحظة وأنت تقرأ هذه الكلمات، ثم لتصنع لك الفرصة لتعمل عملاً تستحق به وجودك هذه اللحظة، وأنت لا تزال مستخلفاً في الأرض.

وكما تتضافر جهود الكون لتصنع لك لحظة، فحق عليك أن تحاسب على (الذرة) من عمل تصنعه في لحظة، فلا تحقرن أصغر فعل يصدر منك،

فرُبَّ كلمة أو حركة منك تقرر مصيرك النهائي بعد انتهاء استخلافك المؤقت وزلزلة الأسس التي قامت عليها كل الحصيلة المادية للجهد الإنساني في الأرض، ولا يبقى سوى ما قدَّمته في كل لحظة.

حين صادف قول الله قلباً حياً كقلب الصحابي صعصعة بن معاوية: حين أتى النبي على فقرأ عليه: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَرًا يَكُوهُ ﴾ قال: «حسبي! لا أبالي ألا أسمع غيرها»(١)، وكذا قلب عبدالله بن مسعود حين قال: «هذه أحكم آية في القرآن»، وذلك مما تعلموه من سيد الخلق على بقوله: «اتقوا النار ولو بشق تمرة، ولو بكلمة طيبة»(٢)، وقوله: «لا تَحْقِرنَ من المعروف شيئاً، ولو أن تفرغ من دلوك في إناء المستسقي، ولو أن تلقى أخاك ووجهك إليه منبسط»(١)، وقوله: «يا نساء المؤمنات لا تحقرن جارة لجارتها ولو فِرْسَنَ شاة» \_ يعني: ظلفها \_(١)، المؤمنات لا تحقرن جارة لجارتها ولو فِرْسَنَ شاة» \_ يعني: ظلفها \_(١)، العل قلبك يتعلم أن لا يحقر شيئاً من عمله خيراً كان أو شراً، ولا يقول: هذه صغيرة لا حساب لها ولا وزن، إنما يرتعش وجدانه أمام كل عمل من أعماله؛ لأنه يعلم أن مجرد خاطرة صغيرة تمر في لحظة أحب فيها الخير، أو أبغض فيها الشر، في رفع لقمامة، أو حتى ابتسامة، فإنه سيراها يوم زلزلة أو أبغض فيها الشر، في رفع لقمامة، أو حتى ابتسامة، فإنه سيراها يوم زلزلة الأرض!.

000

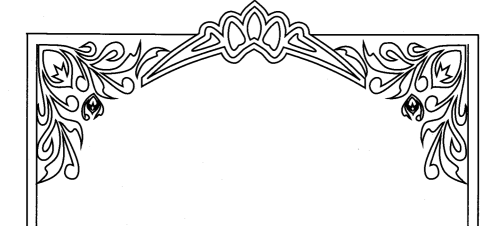
 <sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٥/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، برقم (٧٥١٢).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم (٢٦٢٦).

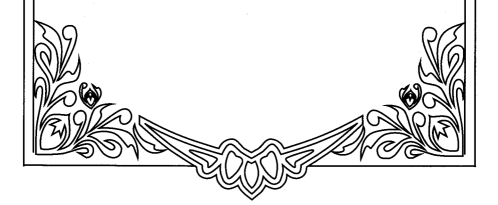
<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٢٥٦٦).





من وحي السورة التي تُذكر فيها العاديات (١٠٠)

بين حق الله. . . وأفعال العباد







## بين حق الله. . . وأفعال العباد

## بِنسمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالْعَلِدِينَتِ صَبْحَانَ فَالْمُورِ بَتِ قَدْحَانَ فَالْمُغِيرَتِ صُبْحًا ﴿ فَأَثَرَنَ بِهِ عَنَعَانَ فَوَ فَوَسَطْنَ بِهِ عَجَمْعًا ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ لِرَبِّهِ عَلَكُودٌ ۞ وَإِنَّهُ، عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنّهُ، لِحُتِ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ۞ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ۞ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَ بِلْ لِلَّحَدِيدُ ﴾ .

#### مقدمة:

للعمل الإنساني قدر من حيث كونه عملاً لكائن «مختار» مكرم عند الله في الوجود، وخير ذلك العمل ما ابتغى به عامله وجه خالق الوجود! لأنه المستحق للعبادة والشكر: ﴿ وَهُوَ الَّذِي ٓ أَنشَأَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَنَرَ وَٱلْأَفْعِدَةً قَلِيلًا مَا المؤمنون: ٧٨].

 وعلى أنه أنواع ومراتب فإن أعلاها جهاد المقاتلة، وحتى في جهاد المقاتلة، فإن المجاهد وهو في انتظار المعركة غيره عند الالتحام \_ إذ يتوسط الجمع الجمع \_، فلحظات بذل الروح والدم في سبيل الله حين لقاء عدو الله، هي أعلى ما يُتصور من أنواع الجهاد أداءً لحق الله!.

## \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(بين حق الله وأفعال العباد)

١ ـ قَسَم: بقدر لحظات خاصة من تاريخ بني آدم لنماذج عالية في أدائها لحق الله:

- \* الإعداد للفعل: ﴿ وَالْعَادِيَتِ ضَبَّحًا ۞ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْمًا ۞ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبَّعًا ﴾ .
  - \* حصول المقصود: ﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ عَنْقَعًا ﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمَّعًا ﴾ .
- ٢ ـ جواب القسم: مهما كان قدر الأداء الإنساني فهو بعيد عن قدر
   الحق الإلهي:
  - \* الإنسان كفور للمنعم: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ مِلْكُنُودُّ ﴾.
  - \* شاهد على كفره للمنعم: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ﴾.
  - \* متعلق بالنعمة بدل المنعم: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيرِ لَسَدِيدٌ ﴾ .
- ٣ ـ تذكير بمآل الخلق: ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ ﴾ .
   الصُّدُورِ ﴾ .
  - ٤ ـ وعيد بالحساب والجزاء: ﴿ إِنَّا رَبُّهُم بِهِمْ يَوْمَهِـ لِهُ لَحَبِـ يُرَّا ﴾.

#### \* العرض:

﴿وَالْعَلَدِيَتِ ضَبْحًا ۞ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْحًا ۞ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا ۞ فَأَثَرُنَ بِهِ ـ نَقْعًا ۞ فَوَسَطْنَ بِهِ ـ جَمْعًا ﴾ :

يُقسم الله سبحانه \_ وله المثل الأعلى وهو الأعلم \_ بوقفة خاصة من تاريخ بني آدم، في لحظات يندر أن تتكرر، قضتها على خيول الجهاد نماذج إنسانية فريدة خرجت بأمر محمد على لغزوة (١١)، رجال أنجبتهم مدرسة أعظم مُرَبِّ يتنزل عليه الوحي بالقرآن طرياً، لتلين به قلوب تلك الصفوة وجلودهم إلى ذكر الله.

واجتهد يا أخي أن ترى نفسك موضع الرجل منهم، وقد ناداه منادي رسول الله على لله أن: (حيَّ على الجهاد)، فخرج تاركاً وراءه همومه وماله وبيته وزوجه وأولاده وما يملك، وانظر إليه في ذلك الرهط على دابته وقد توغل في الفلاة، وأحاط به ظلامها العميق وصمتها المطبق، فتعطَّل منه السمع والبصر، وتضاءل همه والعالم من حوله، فلا يسمع سوى صوت الخيل المجهدة وهي تعدو: ﴿وَالْعَلِدِينِ ضَبْحًا ﴾، ولا يبصر سوى شرر انقداح حوافرها بالصخر والحجر: ﴿وَالْعَلِدِينِ ضَبْحًا ﴾، أي قلب هو قلبه!، وأي تنقية أرادها الله له في تلك اللحظات!، ليكون أول ما تتفتح عليه حواسه عند الصبح

<sup>(</sup>۱) روى البزار وغيره بسنده «أن رسول الله على بعث سرية إلى أناس من بني كنانة فأبطأ عليه خبرها، وكان استعمل عليهم المنذر بن عمرو الأنصاري، وكان أحد النقباء، فقال المنافقون: إنهم قُتلوا، فنزلت هذه السورة إخباراً للنبي على بسلامتها، وبشارة له بإغارتهم على القوم الذي بعث إليهم»، وفي سنده ضعف.

هو: الإغارة ومواجهة العدو: ﴿ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا ﴾ ، في طريقه لأداء حق الله ، وليتصاعد غبار المعركة في الميدان: ﴿ فَأَثْرُنَ بِدِ مَنْقَعًا ﴾ ، وليلتحم ويحيط بعضهم ببعض: ﴿ فَوَسَطِّنَ بِدِ مَمَّعًا ﴾ ، ولتدور دائرة الحياة على لحظاتٍ لا يعود للجسد فيها من الروح نصيب!

في مثل تلك اللحظات ترتقي القلوب وترشد، وتتجلد على مرارة الأشياء وتتجرد، وتكون لله أعبد ما تكون، ولا يُتصور أن تكون مثلها لحظات يؤدي فيها ابن آدم حق الله، خاصة وأنهم صحابة محمد على وخاصة بعد جو الإعداد ذاك!(١).

﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ لِرَبِّهِ ـ لَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُۥ عَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُۥ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدُ ﴾ :

يُقسم الله سبحانه \_ وله المثل الأعلى وهو الأعلم \_ بقدر تلك الهمم العالية في البذل والإخلاص وأداء حق الله، في تلك اللحظات المباركة التي خاضتها بإيقاعاتها تلك الصفوة، \_ القاصرة مهما كان منها البذل عن أداء ذلك الحق \_(۲): أن الإنسان لنعمة ربه خصوصاً شديد الكفران، وأنه في أداء

<sup>(</sup>۱) وانظر ما ذكرناه في المقدمة العامة في منهج البحث في البناء الموضوعي من هذا الكتاب، من إشارات على طريق فهم البناء الموضوعي لهذه السورة بالذات، عند الحديث عن فقه الإيقاع الموضوعي ص: ٣٠ إلى ص: ٤٠، وفقه الحبكة الموضوعية ص: ٤٠، وهو منقول من بحثنا الموسوم: البناء الموضوعي للسورة التي تُذكر فيها العاديات، لعل فيه حجة كافية للبرهنة على صحة ما تم اعتماده من فهم للقسم في السورة، كما أنه يعطي صورة عن طبيعة المنهج المتبع في عموم هذا الكتاب في «فقه السورة القرآنية».

<sup>(</sup>٢) يقول رسول الله ﷺ: «لا يُدخل أحداً الجنة عَمَلُهُ» قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: =

حقه مقصر: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِهِ لَكَنُودٌ ﴾ ، فكالأرض الكنود التي تأبى أن تبث الشمر على ما بذل حارثها فيها من جهد وبذر ، كنا نحن يا أخي: ﴿قُلْ هُوَ ٱلَّذِى الشمر على ما بذل حارثها فيها من جهد وبذر ، كنا نحن يا أخي: ﴿قُلْ هُوَ ٱلَّذِى الشمر على ما بذل حارثها فيها من جهد وبذر ، كنا تحريك وتسكينة المنة والفضل من الكفران كفران ابن آدم ، وهو يشهد في كل تحريكة وتسكينة المنة والفضل من ربه: ﴿وَإِنَّهُ مُعَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ .

وإن تاريخنا الفردي والجماعي شاهد مؤسف على جحودنا ألوهية الخالق، فبدلاً من أن تتعلق الأفئدة بالواهب المنعم تراها وقد تعلقت بالهبة والنعمة: ﴿وَإِنَّهُ رِلْحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾، تعلق بالغ بمال زائل، ومنعه أن يُؤدَّى في حقه، فاجتمع فينا شهود الفضل وجحوده، يدفعنا إلى ذلك إنكارنا فطرتنا، وتعلقنا بالدنيا مع خوف الموت المعلَّق على رؤوسنا، وضعف يقيننا بالحياة الآخرة والبعث والحساب.

﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْيْرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ ﴿ إِنَّ دَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَهِنو لَخَبِيرٌ ﴾:

«ثم تجيء اللفتة الأخيرة من السورة لعلاج الكنود والجحود والأثرة والشح لتحطيم قيد النفس وإطلاقها منه، مع عرض مشهد البعث في صورة تُنسي حب المال وتوقظ من غفلة البطر»(۱): ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْ يُرَمَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ وَهَذَا العلم في فطرنا \_ هول مطلع يوم وَحُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ ﴾، فكأننا لا نعلم \_ وهذا العلم في فطرنا \_ هول مطلع يوم أن يُبعث ويُنشر ما في باطن الأرض وتُنشر وتُجمع الأجساد من القبور ودقائق

<sup>= «</sup>ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله بمغفرة ورحمة» رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب القصد والمداومة على العمل، برقم ٢١١٢.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: سيد قطب ٨/ ٦٣٩.

النوايا من الصدور، وما أخفيناه عن سوى الله العليم العظيم، وذلك يسير يسير على الخالق السميع البصير، وويل لمن يناقش الحساب يومئذ وهو لم يناقش قبل - فمن نوقش عُذّب، ورب الناس عالم بدقائق شؤون خلقه، فهو الذي رباهم وتدرج بهم في وجودهم في الحياة أطواراً، وفي مراحل هذا الوجود أطباقاً: ﴿إِنَّ رَبُّم بِهِمْ يَوْمَهِ فِر لَّخْبِيرٌ ﴾.

ووالله ما ندري ما يفعل الله بنا ونحن على ما ترى، ولن يسع تقصيرنا الشديد إلا رحمة من وسعت رحمته كل شيء، وفضله الذي يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

تذكر! وأنت تبذل بعضاً مما عندك في سبيل الله، أولئك الرجال في تلك اللحظات الخالدة، (المقصرين) في جنب الله، وانظر مكانك منهم، ومكانك من نفسك ومن ربك، واستغفر الله على تقصيرك الكبير، وقل كما أُمرت أن تقول: ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغْفَرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلِيَّكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾[البقرة: ٢٨٥].

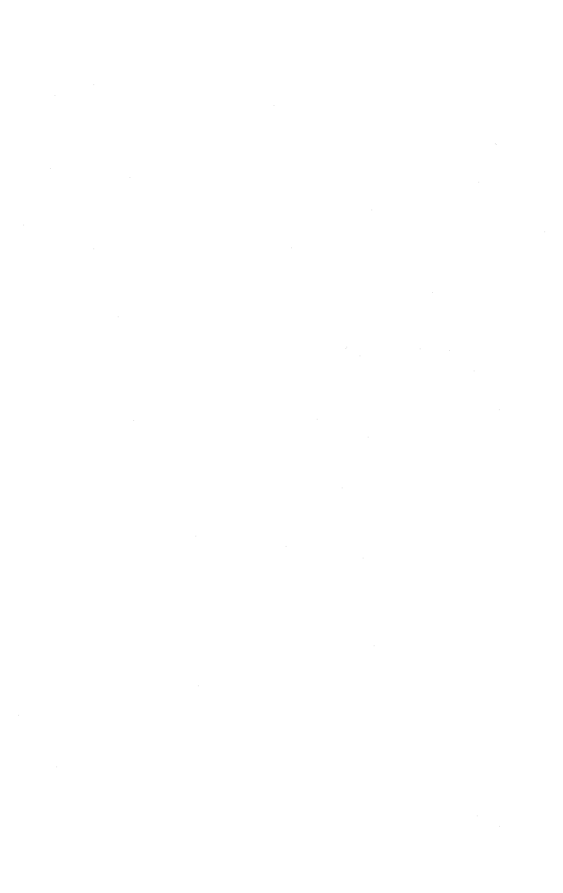
### \* خاتمة في ظلال البناء الموضوعي للسورة:

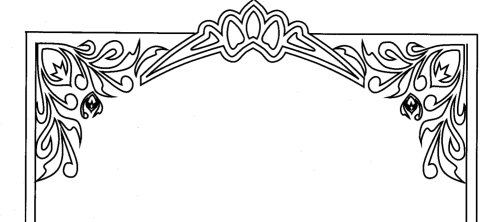
إن دعي النبوة، وإن كنت أنا أو كنت أنت، لا يرمي ببصرك إلى بعد حيث يتحد المكان والزمان في قدرٍ من الفعل بين الإنسان وربه، إذ علم حيثيات علاقة أغوار النفوس بربها قد اختص به خالقها، ويمنعنا منه قلق الموت المجهول في عقولنا، وطبيعة المقدمات المركوزة في غرائزنا وتفكيرنا، والأمر هنا ليس إيقاع أحداثٍ ينسجها «خيال» روائي محكوم بالموت، وإنما صورة لقدرٍ من الفعل عالٍ، ومركزٍ ارتقى بالنموذج ارتقاءً واقعياً باتجاه الحقيقة العظمى: (الله).

وهكذا تشهد في السورة براعة وإيجاز تصوير إيقاعات وصف الإعداد وفعل الالتحام المدبرة من اللطيف القادر، للوصول بتلك الزمرة من الرجال الأولياء المخلصين الذين ليسوا بأنبياء \_ إلى الذروة في أداء حق الله، ثم استثمار صورة ذلك النموذج الفريد للموازنة بحقيقة كفرانك لنعمة الخالق، وكأنك كالأرض المجدبة مع شهادتك على نفسك بذلك وتعلقك الساذج الخائف بالمال لبعدك عن حقيقة الوجود، ثم نقلة التهديد من القادر الخبير بعباده إذ يشير إلى يُسر حشر الأجساد والنوايا عليه، وإضماره الجزاء لتهويله!.

إن علاقة وعينا ذي المطامح المحدودة مهما اشتط في ادعائه لا ينطق بهذه القوة \_ وهو القلق الخائف \_ في: «طي صفحة الحياة»، وفي تقويم الفعل الإنساني وموازنته بحق خالق الفعل وخالق فاعله: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، وهذا هو إعجاز المعنى الذي هو أعلى من أن يرد في خاطر إنساني ذليل مقيد بقيود «الزمان» و «المكان» و «حدود فرصة التلقي والأداء»، و «قصور القدرات الذاتية على الفعل».

وقد شهدت في هذه السورة \_ مع كل ما تقدم \_ إثبات ربوبية الخالق، ووجوب تأليه عبالعمل الصالح أداءً لحقه، وإثبات اليوم الآخر والحشر والحساب، وإثبات النبوة بتصديق القرآن، فهي \_ مثل كل سورة \_ تجمع كل مفردات العقيدة الإسلامية، وتكفي وحدها حجة للحق على الخلق، فهلا تكون على هذا الحق شهيداً؟.





من وحي السورة التي تُذكر فيها القارعة (١٠١)

قدر أعمال العباد

﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِدْ أَلْحَقُّ ﴾ [الأعراف: ٨]







### قدر أعمال العباد

﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَ إِذِ ٱلْحَقُّ ﴾ [الأعراف: ٨]

### بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَنفُوشِ ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَنفُوشِ ﴿ وَالْمَامَن الْمَنفُوشِ ﴾ فَأُمّا مَن فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ ، ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ ، ﴿ فَا أَمُّهُ مُصَاوِيةٌ ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا هِيمَةً ﴿ نَا رُّحَامِينَةً ﴾ .

#### \* مقدمة:

كما خلق الله تعالى الوجود بالحق: ﴿ وَهُو اللهِ عَلَى السَّمَوَتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِ الله تعالى على ما كان وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِ الله الله الله الله الخلق للحساب على ما كان منهم من عمل: ﴿ وَلَتُسْتَعُلُنَ عَمّا كُنتُم قَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٣]، وبأن يكون وزن الأعمال للحساب بالحق: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ الله عمال للحساب بالحق: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ الله عمال للحساب بالحق: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ الله عمال الله عمل قدراً يُثقل الميزان: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يُومَعِيدٍ ٱلْحَقُ فَمَن مَن الله الله الله الله الله الله عمل قدراً يُثقل الميزان: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يُومَعِيدٍ ٱلْحَقُ فَمَن مَن وَرِيثُهُ وَلَهُ الله الله الله الله فيذهب هباءً مَن وَقِدِمُنَا إِلَى مَاعِملُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مُنا الباطل فيذهب هباءً منثوراً : ﴿ وَقَدِمُنَا إِلَى مَاعِملُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مُنَا الله الله قاد الله على المَن عَملُ فَهُ مَا أَن الحق وقد مِنا المَن المَن عَملُ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مُنَا إِللهُ الله قال الله الله الله قال المَن الله قاد هناء الله على المَن عَملُ فَجَعَلْنَكُ هَمِلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَهُ اللهُ الله الله الله والله الله والله المَن المَن الله والله المَن عَملُ فَيَعَلَّ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ المُن اللهُ واللهُ اللهُ الله

وكما أن الله قد بدأ أول خلق من دخان مختلط نشأت منه الأشياء، فإنه سيعيده، وستموج بعض الأشياء ببعضها جميعاً حين يُنفخ في الصور: ﴿وَرَكَنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَ بِنِيمَوجُ فِي بَعْضِ الأشياء ببعضها جميعاً حين يُنفخ في الصور: ﴿وَرَكَنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَ بِنِيمَوجُ فِي بَعْضِ الله الكهف: ٩٩]، وتختلط الأشجار والبحار والنجوم والحبال، مع أجساد الناس المقبورين والديناصورات القديمة والأسماك والتراب، وهكذا مع كل ذرات الوجود، فلا يعود لشئ هوية ولا ملامح، وإنها لحظة مائجة رهيبة، يوم تأتي «قارعة» تَقرع الوجود، وتُقرع فيها كل الأشياء بكل الأشياء، ومعها تُقرع بعض ذراتنا في البعض من ذرات كل شئ آخر، ولا يبقى خالصاً إلا وجه ربك الملك القهار!، ثم يُنفخ في الصور للجمع، فتستخلص ذرات كل منا من بين ذلك الخليط الهائل العجيب: ﴿قَدْ للجمع، فتستخلص ذرات كل منا من بين ذلك الخليط الهائل العجيب: ﴿قَدْ بَعْنَا مَا نَفْضُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُم وَعِنْدَا كُلُّ مَا من بين ذلك الخليط الهائل العجيب: ﴿قَدْ جمعاً دقيقاً: ﴿ بَلَى قَدِرِينَ عَلَى أَنَ نُسُوّى بَنَانَهُ ﴿ القيامة: ٤]، ليكون حسابه بالحق مع جمعاً دقيقاً: ﴿ بَلَى قَدِرِينَ عَلَى أَنَ نُسُوّى بَنَانَهُ ﴿ القيامة: ٤]، ليكون حسابه بالحق مع الله رب العالمين!

#### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

١ ـ تقرير الوقوع المهول ليوم لقاء الله: ﴿ الْقَارِعَةُ ١٠ مَا الْقَارِعَةُ ١٠ وَمَا أَلْقَارِعَةُ ﴾ .

٢ \_ وصف حال الموجودات في ذلك اليوم:

- \* الناس: متفرقة الآحاد: ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾.
- \* الجمادات: متفرقة الأجزاء: ﴿وَتَكُونُ ٱلْحِبَالُ كَٱلْمِهَنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾.

٣ ـ موقف من عمل صالحاً على مراد الله واستعدَّ للقائه:

- \* الحساب: ثُقُلَ قدر ما عمله في الأرض: ﴿ فَأَمَّامَن ثَقُلُتْ مَوَرْبِ نُهُو ﴾ .
- \* الجزاء: في حياة بلا موت، فأمه جنة عالية: ﴿ فَهُو فِي عِيشَكْمِ لَوَاضِكَةٍ ﴾ .
  - ٤ \_ موقف من فسد عمله ولم يستعد للقاء الله:
- \* الحساب: خَفَّ قدر كل ما عمله في الأرض: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَرِينُهُ. ﴾.
- \* الجزاء: لا يموت ولا يحيى، فأمه نار هاوية: ﴿ فَأُمُّهُۥ هَاوِيَّةُ ۞ وَمَآأَدُرُنِكَ مَا هِيهُ ۞ نَارُّ حَامِيَةٌ ﴾ .

#### \* العرض:

# ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ۞ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ وَمَاۤ أَذْرَبْكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾:

هذا خبر من الله خالق الوجود، أن ﴿ الْقَارِعَةُ (١) ﴾ آتية، وهو يوم لقاء الله، حين تصطك مخلوقات الوجود بعضها ببعض اصطكاكاً شديداً يُقرع به كل شيء بكل شيء، بعد أن تنفطر السموات وتنشق، وتنتثر النجوم والكواكب، وتُنسف وتُدك الجبال التي تمسك الأرض، «فتقرع أسماع الناس وتدقها دقاً عظيماً مفزعاً » (١)، كما تقرع قلوبهم بأهوالها من الفزع وقد زُوجت الأرواح

<sup>(</sup>۱) القرع: ضرب الجسم بآخر بشدة لها صوت، ثم سميت الحادثة العظيمة من حوادث الدهر قارعة، قال الله تعالى: ﴿وَلَا يَزَالُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةً ﴾[الرعد: ٣١]، ومنه قرع الباب، وتقارعوا: تضاربوا بالسيوف. وانظر التحرير والتنوير: ٣٠/ ٥١٠، ومفاتيح الغيب: ٣٢/ ٨٠.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر للبقاعي: ٨/ ١٣٥.

بالأجساد، وعادت النفوس إلى الحياة بعد رقاد الموت، وقام الناس لله رب العالمين.

وشأن هذه القارعة شديد الهول، لا يعلمه الناس لو سُئِلوا عنه ﴿ مَا الْقَارِعَةُ (١) ﴾؟ ، لجهلهم أمرها ، كما لا قدرة لدى أي إنسان للعلم بها ، ولا سبيل عنده لدرايتها أو لتحصيل العلم بها كما يحصل العلم بما سواها ، لعظم شأنها وشدة هولها : ﴿ وَمَا أَذْرَبُكَ مَا الْقَارِعَةُ (١) ﴾! ، وكيف يعلمها وحالها أنه مهما خطر في باله من عظمها فهي أعظم ، ولا يوازن بها أي حدث عهدته كل الدنيا قبله ، ولا يتسنى الوصول للعلم بها إلا من خبر الله الذي أخبرنا بها .

ولأن شأن ﴿الله عن حال الموجودات فيها حين يأتي يومها:

﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْمِهْنِ الْمَنْفُوشِ ﴾ :

فأما حال الناس بكل ألوانهم في ذلك اليوم: فهم متفرقون آحاداً، كالفراش (٣) المنتشر الذي يطير في كل اتجاه، في كثرتهم عند اكتظاظهم

<sup>(</sup>١) قوله: ﴿مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾: استفهام يقصد به التجهيل، إذ لا يستقل وعي إنساني بالعلم بها.

<sup>(</sup>٢) قوله ﴿ وَمَآ أَدْرَبْكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾: استفهام يقصد به التهويل، إذ لا سبيل لوعي إنساني للعلم بها دون خبر السماء.

<sup>(</sup>٣) الفراش من الحشرات، ونقل الرازي في تفسيره عن الزجاج قوله: «وسُمي فراشاً لتفرشه وانتشاره»، وقال: «ثم إنه تعالى شبه الخلق وقت البعث ههنا بالفراش المبثوث، أما وجه التشبيه بالفراش، فلأن الفراش إذا ثار لم يتجه لجهة واحدة، بل كل واحدة منها تذهب إلى غير جهة الأخرى، يدل هذا على أنهم إذا بُعثوا فزعوا، =

للحشر، وضعفهم وحركتهم إلى كل جهة فزعاً، حتى يموج بعضهم في بعض: ﴿ وَتَرَكُنَا بَعُضَهُمْ يَوْمَ بِذِيمُوجُ فِي بَعْضِ ﴾ [الكهف: ٩٩]، ضعفاً وتهافتاً بعد جمعهم من القبور.

وأما حال الجمادات: فأشدها عظمة ورسوخاً من مثل الجبال بألوانها المتعددة: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ إِيثُ وَحُمْرٌ مُخْتَكِفُ ٱلْوَانَهُ الْفَاطِر: ٢٧]، فإنها جميعاً ستصير مفتتة الأجزاء، كالصوف متعدد الألوان الذي يُنْفَش (١) باليد فيصير هشاً مفتتاً، حتى يكون هباءً ويزول (٢).

فأما الناس - بعد جمع أجسادهم - فيتفرقون آحاداً؛ لأن كلاً منهم آتٍ ربه يوم القيامة فرداً: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴾ [مريم: ٩٥]، وأما الجبال والجمادات فتتناثر أجزاؤها وتستجيب لأمر ربها الجليل إذ ينسفها فتصير دكاً: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَلِّمَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسَفًا ﴾ [طه: ١٠٥]، فالناس يعاد تكوينهم، والجبال يضمحل تكوينها (٣).

<sup>=</sup> واختلفوا في المقاصد على جهات مختلفة غير معلومة، والمبثوث: المفرق، يقال: بثَّه إذا فرقه».

<sup>(</sup>١) قال الرازي في التفسير الكبير: «والنفش: فك الصوف حتى ينتفش بعضه عن بعض»: ٨١ /٣٢.

<sup>(</sup>٢) يوم القيامة تُدك الأرض دكاً: ﴿كُلِّرَ إِذَا ذُكَّتِ الْأَرْضُ دَكَّا دَاكَ النجر: ٢١)، وتُنسف معها الجبال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَلِّهِ بَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسْفًا ﴾ [طه: ١٠٥]، حتى تصير كالعهن المنفوش: ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَ اللهِ صَكَالِم اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

 <sup>(</sup>٣) قال البقاعي في نظم الدرر: ٨/ ١٣٥: «فحصل في هذه الآية تهويل شديد بثمانية =

وبعد تفرقهم للقائه آحاداً، يقف الناس ليحاسبهم ربهم على قدر أعمالهم في الدنيا، وإنما الوزن والقدر يوم القارعة للحق وللعمل بالحق: ﴿وَٱلْوَزْنُ يَوْمَهِنِهِ النَّاسُ لَكُمُ اللَّهِ عَلَى صنفين :

### ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلُتْ مَوَزِينُهُ، ١٠ فَهُوَ فِي عِيشَكَةِ رَاضِيةٍ ﴾:

فأما ﴿مَن ثَقُلَتُ (١) ﴿ : رجحت ﴿مَوَزِينُهُ ﴿ ) : مقادير حسناته عند الحساب، بما اتبع الحق ـ وهو الذي له وزن عند الله ـ ، فهو مستغرق «في» عيش حياة بلا موت لأن أمه جنة عالية ، وهي ذات «رضى» : وهو أروح النعيم ، حيث هو راضٍ عن ربه ومرضي عنده .

فالصنف الأول من الناس يوم القارعة هم المفلحون من الذين آمنوا بالحق وعملوا الصالحات على مراد الله واستعدوا للقائه، وموقفهم أنهم بما ثقل قدر ما عملوه باتباع الحق، سيقيم لهم ربهم يوم القيامة وزناً بما عملوا، فيُستخلفون حيث الأرض غير الأرض، وقد جُعلت يوم القيامة «مَوَازِينُ»

<sup>=</sup> طرق، وهي: الابتداء باسم القارعة، المؤذن بأمر عظيم، والاستفهام المستعمل في التهويل، والإظهار في مقام الإضمار أول مرة، والاستفهام عما ينبئ بكنه القارعة، وتوجيه الخطاب إلى غير معين، والإظهار في مقال الإضمار ثاني مرة، والتوقيت بزمان مجهول حصوله، وتعريف ذلك الوقت بأحوال مهولة».

<sup>(</sup>۱) قال الرازي في التفسير الكبير: قال مقاتل: «إنما كان كذلك لأن الحق ثقيل والباطل خفيف»، وقال أبو بكر في : «إنما ثقلت موازين من ثقلت موازينه باتباعهم الحق في الدنيا وثقله عليهم، وحُقَّ لميزان لايوضع فيه إلا الحق أن يكون ثقيلاً، وإنما خفت موازين من خفت موازينه باتباعهم الباطل في الدنيا وخفته عليهم، وحُقَّ لميزان يوضع فيه الباطل أن يكون خفيفاً»: ٣٢/ ٨٢.

متعددة للأعمال: لأن ربك قد خولك نعماً متنوعة، في العلم والسلطان والمال، وعلى كل منها حساب، فتثقل أو تخف على قدر حصادك من الحق، بعملك «بالحق للحق»، لأن الحق وحده ثقيل، والباطل لا وزن له.

واعلم أن ثقل ميزانك إنما يكون بعمل أديته إصلاحاً وعدلاً في سبيل لله مستعيناً بالله، ولو في وقت واحد في موقف واحد تكون فيه عبداً يغير الحياة على تمام مراد الله، ولك أن تزيد، فعلى قدر ثقل الميزان تزيد في الدرجات، فالهاوية دركات، ودار الرضا درجات.

# ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتَ مَوَزِيئُهُ، ۞ فَأَمُّهُ هَكَاوِيَةٌ ۞ وَمَاۤ أَذَرَنكَ مَاهِيَةُ ۞ نَازُّ خَامِيَةٌ ۞ نَازُّ خَامِيَةٌ ﴾ :

وأما الصنف الثاني من الناس يوم لقاء الله، فهو ﴿مَنْ خَفَّتُ ﴾: قلّت ﴿مَوَازِينُهُ, ﴾ من الحق، فرجحت مقادير سيئاته عند الحساب، بما اتبع الباطل \_ وهو الذي لا وزن عند الله \_، فسيضمه موضع عميق سحيق لا يموت فيه ولا يحيى: ﴿ فَأُمُّهُ مُكَاوِيَةٌ (١) ﴾ لأن: مأواه وأمه التي تضمه إليها «جهنم»: دار الألم، وهي مكان لا يملك إنسان إدراك كنهه أو تصور وصفه: ﴿ وَمَا آدَرَنك مَاهِيكَةً (٢) ﴾؟، لأنه لم يعهد في الدنيا مثلها ليقيسها عليه، معدة لإحداث أقصى

<sup>(</sup>١) في التحرير والتنوير: «الهاوية: المكان المنخفض بين الجبلين الذي إذا سقط فيه إنسان أو دابة هلك، يقال: سقط في الهاوية». ٣٠/ ٥١٤.

<sup>(</sup>٢) قال الرازي في التفسير الكبير: «والهاء للسكت، فإذا وصل جاز حذفها، والاختيار الوقف بالهاء لاتباع المصحف والهاء ثابتة فيه»: ٣٢/ ٨٢، وقال البقاعي في نظم الدرر: «وهاء السكت إشارة إلى أن ذكرها مما يكرب القلب حتى لا يقدر على الاسترسال في الكلام، أو إلى أنها مما ينبغي للسامع أن يقرع بهذا الاستفهام عنها =

الألم، حيث تحوط من خفّت موازينه ولم ينتفع من فرصة وجوده كما تحوطه أمه، في موضع من نار تزداد حرارة بلا انقطاع: ﴿ نَارُّ حَامِيَةٌ ﴾، فسائر النيران بالنسبة إليها كأنها ليست حامية، وللإنسان قبل يوم القارعة أن يتأمل مقدار ما سيكون فيها من «ألم»، فيجاهد لينجو منها قبل ذلك اليوم، ويستزيد من الوزن الحق لكي لا تكون أمه هذه الهاوية.

#### \* خاتمة:

فيما تتفرق أجزاء الكائنات يوم (الْقَارِعَة) وتتفتت الجبال، تجتمع أجزاء الإنسان ويتوحد للقاء الله، وفيما يزول الكون بهيئته التي كانت، وتزول كل آثار أعمال الإنسان معه، تبقى اللمسات التي أودعتها إرادته محفوظة حيث سطرت: ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُّسْتَطُرُ ﴾ [القمر: ٥٣]، في سجل محفوظ لعمله ولما ترتب على حياته من أثر: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نُحْيِ الْمَوْقَ لَ وَنَكَ ثُمُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَلَمَا ترتب على حياته من أثر: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نُحْيِ الْمَوْقَ لَ وَنَكَ ثُمُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ شَبِينٍ ﴾ [يس: ١٢].

وفي هذا قدر عجيب جعله الله في الكون للفعل الإنساني، فمهما كان وجود هذا الإنسان طيفاً عابراً في برهة صغيرة من عمر هذا الكون، إلا أن هذا المخلوق ليس مخلوقاً عادياً في هذا الكون، بما اختصه ربه من «أمانة الوجود»، والقدرة على التغيير في الأرض.

فإذا جاء يوم (الْقَارِعَة)، ولم يكن ممن استعد بالإيمان بالحق والعمل بالحق للقاء ربه، فلن يكون له ولا لعمله قيمة: ﴿أُولَيَإِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ

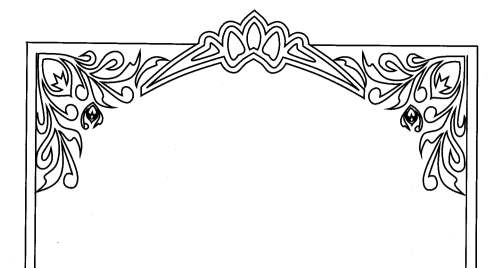
<sup>=</sup> سمعه فيسكت لسماع الجواب وفهمه غاية السكوت، ويصغي غاية الإصغاء».

وَلِقَآبِهِ فَكِطَتُ أَعُمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ وَزْنَا ﴿ [الكهف: ١٠٥] وإنما الوزن يوم القارعة للحق وللعمل بالحق: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَ بِذِ ٱلْحَقُ ﴾ [الأعراف: ٨]، فالعمل بالحق أثقل من مجرد وجود الناس، إذ يتفرق الناس وما جمعوا في الأرض، وتُنسف الجبال التي تثبت الأرض، ويبقى ما كان من عمل غَيَّرَ الأرض، مهما كان هذا العمل صغيراً أو كبيراً.

وكل لحظة من العمر فرصة لأداء عمل بالحق يُثقل الميزان، وهذه السورة دعوة من الله لمعرفة قدر كل عمل تؤديه في العمر، قد يرتقي بك في الدرجات أو يهوي بها في الدركات، ودعوة للاستزادة بلا حدود من العمل بالحق لعلك تكون ممن ﴿ثُقُلَتَ مَوَزِينُهُ ، يوم ﴿الْقَارِعَةُ ﴾؛ لأن الجزاء بلا حدود، والدرجات لا تنتهي في دار ﴿عِيشَةِ رَّاضِيةٍ ﴾، بحسب حصاد العمل وآثاره إلى ذلك اليوم الموعود.

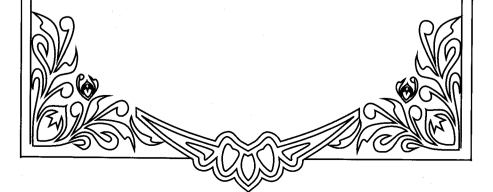






من وحي السورة التي يُذكر فيها التكاثر (١٠٢)

مسؤولية النعمة







# مسؤولية النعمة

#### بِنْسِيهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

#### \* مقدمة:

ما من حقيقة في حياتي وحياتك آكد من حقيقة موتنا القادم!، ولئن جحد الجاحدون أصلهم وربهم، أو جحدوا لقاءه ومصيرهم، فلا يمكن لأي أحد أن يجحد أنه سيموت وحيداً: ﴿ وَلَقَدْ جِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَلَ مَرَّةِ وَتَرَكَتُمُ أَن يجحد أنه سيموت وحيداً: ﴿ وَلَقَدْ جِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَلَ مَرَّةِ وَتَرَكَتُمُ مَا خَوْلَنَكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ ﴾ [الأنعام: ٩٤]، تاركاً كل ما أفنى العمر يجمعه، وأن هذا الموت سيأتي حتماً: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا بِقَ أَلْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَاللَّهُ مَا المَوْتَ وَاللَّهُ عَلِيهُ وَقَتْ عَير معلوم: ﴿ وَمَاتَدْرِى نَفْشُ مَاذَا لِلْ يَعْمِرُ بَعْمُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٩ - ١٠٠]، في وقت غير معلوم: ﴿ وَمَاتَدْرِى نَفْشُ مَاذَا لِلْ يَعْمِرُ بَعْمُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٩ - ١٠٠]، في وقت غير معلوم: ﴿ وَمَاتَدْرِى نَفْشُ مَاذَا لَا يَعْمِدُ خَبِيدٌ ﴾ [لقمان: ٣٤] بل

إنه أمر لا نملك حتى اختيار فعله: ﴿ وَمَاكَانَلِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَابًا مُؤَجَّلًا ﴾ [آل عمران: ١٤٥].

وإن الموت إذ يلقي بظله اليقيني هذا على نهاية رحلة العمر، فإنه لا يُبقي أي معنى للسعي أو للجمع أو للإنجاز ما لم يقترن العمر بحقيقة ثابتة تفسِّر وجودنا المؤقت هذا هنا، وإلا صار العمر عبثاً لا يستحق المعاناة، مادامت النهاية حتمية أترك معها كل شئ خلفي!، ومن أعجب العجب أن ترى الناس لاهثين وراء الجمع، ودائبين بلا تساؤل عن المنشأ والمصير، ولاهين دونما تبصر فيما يستحق اللهاك مما لا يستحقه!

#### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(مسؤولية النعمة)

- ١ \_ خبر من خالق الناس عن حقيقة حالهم: ﴿ أَلَّهُ نَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ﴾ .
  - ٢ ـ بيان إلى الناس:
  - \* أن للوجود في هذه الحياة نهاية نغادره بعدها: ﴿ حَتَّى ﴾.
- \* أن الوجود في البرزخ «زيارة» تتضمن إتياناً ومغادرة: ﴿زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴾.
  - ٣ ـ زجر لأن لا يلهيكم التكاثر، ووعد:
  - \* بأن يتكشف لكم علمٌ عند إتيان البرزخ: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾.
- \* ثم بأن يتحصل لكم علم بعد مغادرة البرزخ: ﴿ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾.
  - ٤ ـ زجر مع بيان حالكم عند عودتكم للغيب الذي منه جئتم:
- \* بيان حالكم بعد الموت: العلم اليقيني بأنكم سترون دار العذاب: 
  ﴿ كُلَّا لَوْتَعَلَّمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرَوْتَ ٱلْجَحِيمَ ﴾.

\* بيان حالكم بعد البعث: رؤية دار العذاب رؤية عينية ما بعدها علم: ﴿ ثُمَّ لَتَرُونَهُ اَعَيْنَ ٱلْمَقِينِ ﴾ .

وعيد من الخالق أن ما بعد الوجود (مسؤولية): ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوْمَبِنِ
 عَن ٱلنَّعِيبِ

#### \* العرض:

# ﴿ أَلَّهُ نَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ١٠ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴾:

أربع كلمات حاسمات لا تفصل بينها إلا ﴿ حَتَى ﴾، تختصر تاريخ وجود كل منا بكل مراحله، فتوجز محطة الدنيا بـ ﴿ أَلْهَ نَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ﴾، وتفجأ اللاهين في نشوة الدنيا بصدمة ﴿ رُزْتُمُ ٱلْمَقَامِرَ ﴾ عند زيارة البرزخ في الهجعة المؤقتة في القبر، ولتشير إلى رحلة المصير والرجوع إلى الله بعد انتهاء الزيارة!

﴿ أَلْهَنَكُمُ ﴾: إنه الخبر من الله العالم بنا جميعاً أننا قد شغلنا التباري والتنافس في الجمع مدى العمر، عن العمل من أجل ما وجد لأجله العمر! ، و «اللهو»: الانشغال بما لا يجدي مما يدعو إليه الهوى عما هو أهم، والاشتغال بأمر غير ذي شأن عن الأمر ذي الشأن! .

و ﴿ اَلْتَكَافُرُ ﴾: حصول الكثرة فالكثرة، بتتابع متدرج دون توقف عند حد، وتكاثر القوم: كاثر بعضهم بعضاً، فهو المباراة في الاستكثار، وهو مذموم حين يكون غاية بذاته، أو لمجرد التفاخر والتباهي مع الغفلة عن المبدأ والمصير (١).

<sup>(</sup>١) وهو ليس مذموماً بشرط أن يعلم العبد أن كل النعم من المال أو السلطان أو العلم =

﴿ حَتَى ﴾: تتضمن معنى الغاية، فغاية التكاثر إلى زيارة المقابر، وليس وراء هذا التكالب إلا المقابر، يأتي بها الخبر من الله ليبلغ الترويع منتهاه، كأنه يناديهم: «أيها التاركون ما تتكاثرون فيه إلى حفرة ضيقة لا تكاثر فيها ولا تفاخر!»(١).

و ﴿ اَلْمَعَامِرَ ﴾ : جمع مقبرة، وهي مجتمع القبور حيث تمكث بقايا تلك الحشود من الموتى ممن مروا قبلنا في محطة الحياة، والتي ألهاها التكاثر، و «الزيارة» : إتيان الموضع بنية الانصراف لا الإقامة، والزائر غير مقيم (٢)، وسوف تنتهي الزيارة ريثما يكتمل المجموعون بالموت، حيث يغادر الزائر القبر حتماً إلى بعث وجزاء، وإذا كان مكوثك في البرزخ مجرد زيارة!، فكم هو بالله عليك مكوثك في محطة الدنيا!

انما هي استخلاف سيسأله ربه عنها، ومكانها أن يستعملها ولا يعطلها وإلا فستؤخذ منه كلها ويسأل عنها كلها، وقرأ رسول الله على هذه السورة ﴿أَلْهَـٰكُمُ التَّكَائُرُ ﴾، فقال: «يقول ابن آدم: مالي! مالي!، وهل لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت؟ » رواه مسلم (٤/ ٢٢٧٣)، فإن استعمل ما أوتي لإصلاح نفسه أو إصلاح الحياة استعداداً للقاء الله، فلن يكون التكثير في حقه مذموماً، وانما هو استزادة للفضل من الله ذي الفضل العظيم، كما أنه ليس من الخطيئة أن نحب الحياة، وإنما الخطيئة في أن «نستحبها» على الحياة الآخرة الحقة.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٨/ ٦٤٩.

<sup>(</sup>۲) يروى أن أعرابياً قال عند سماعه لفظ (زرتم): «بعث القوم للقيامة ورب الكعبة، فإن الزائر منصرف لا مقيم»، وعن عمر بن عبد العزيز: «لا بد لمن زار أن يرجع إلى جنة أو نار». وانظر روح المعانى: ۳۰/ ۲۸۷.

# ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ أَنَّ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾:

ويأتي الزجر والردع بقوة من الخالق القوي العزيز!، وقد ألهانا التكاثر، فناسب هذا الإلهاء أن ينذرنا بما بعده من تلقف المقابر لكل ما نتكاثر به، وأن يردعنا بمصير لابد آتٍ، نعلم فيه حقيقة ما لهونا عنه:

﴿ كُلَّا﴾: أي ارتدعوا وانزجروا عن الاشتغال بما لا يجدي، فإنما خُلقتم لأمر عظيم.

﴿ سَوْفَ ﴾: بعد مهلة طويلة يتذكر فيها من تذكُّر.

﴿ تَعْلَمُونَ ﴾ : أي هذا وعد لا خُلف فيه أن تعلموا بما أنتم عليه الآن من الخطأ، في يوم يأتي وينكشف لكم فيه ماخفي عنكم وما أنكرتموه وارتبتم فيه، عند مواجهة ما يكشفه الموت الخاص بكل واحد: ﴿ وَجَاآة تُ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِالْحَاقِ مَنْهُ تَعِيدُ ﴾ [ق: ١٩].

﴿ ثُمَمَ ﴾: يـدل حـرف العطف «ثم» بوضعه اللغوي على الترتيب مع التراخي، وهو يدلُّ هنا على أن حصول العلم الذي يجيء بيانه في الآية التالية غير العلم الذي جاء بيانه في الآية السابقة من السورة، فهما: علمان، يتحصلان واحداً بعد الآخر.

ثم ﴿كُلُّو﴾: ارتدعوا ارتداعاً أكبر من ذلك!

﴿ سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾: أي يأتيكم العلم من غير شك يوم البعث: ﴿ وَلَوْ تَرَكَ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَكَىٰ وَرَيِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٠]

فهو الوعد الحق من الله: إنكم سوف تعلمون عند الموت، ثم بعد ذلك

سوف تعلمون يوم الحساب قيمة ما ألهاكم بالقياس إلى ما لهوتم عنه (١٠) ﴿ كُلَّا لُوَ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرَوُنَ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتَرَوُبَهَا عَيْنَ الْبَرَوْبَ الْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتَرَوُبُهَا عَيْنَ ﴾ :

<sup>(</sup>۱) وفي البحر المحيط عن أمير المؤمنين علي ﷺ: «كلا سوف تعلمون في القبر، ثم كلا سوف تعلمون في البعث»، وهو أحد الأقوال التي أوردها الرازي، فتبقى (ثم) على بابها من المهلة في الزمان.

<sup>(</sup>٢) كتاب الجنائز، باب الميت يُعرض عليه مقعده بالغداة والعشى، الحديث رقم (١٣٢٤).

ثم يزداد اليقين بالجحيم، حين يصل الإنسان مرتبة العلم القائم على الشهود والرؤية العينية، وهو قوله: ﴿ ثُمَّ لَتَرَوُنَهَاعَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ (١) ويكون يوم الحشر بعد البعث يوم القيامة، إذ يرد الناس جهنم وهم على الصراط: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْما مَقْضِيًا ﴿ ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ اتَّقَوا وَ نَذَرُ الظّلِمِينَ فِيهَا جِثِيًا ﴾ [مريم: ٧١ ـ ٧٧]، فيشاهدونها، وتكون للكافرين داراً ومستقراً، وللمؤمنين معبراً وممراً، فيسمى هذا العلم ﴿عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ لتحقُّق الرؤية وللمؤمنين معبراً وممراً، فيسمى هذا العلم ﴿عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ لتحقُّق الرؤية به (٢٠).

### ﴿ ثُعَلَتُسْنَكُنَّ يَوْمَبِ ذِعَنِ ٱلنَّعِيدِ ﴾:

لن نلبث بعد لهونا الصغير في الجمع هنا: ﴿ ٱعْلَمُوۤا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَا لَعِبُ وَلَمَّوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ اللَّهِ وَالْحَدِيد: ٢٠]، وزمن البرزخ الطويل حين ينكشف بعض بما سيحصل لنا: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِّنَ هَذَا فَكَشَفْنَا

<sup>(</sup>۱) وفي قوله تعالى ﴿ لَتَرَوُّهُمَا عَيْنَ ﴾ : اجتمع ما للرؤية من إدراك حسي، إلى ما للفظ (عَيْنَ) من دلالة التأكيد والبصر، وما لصريح لفظ (الْيقِينِ) من ثقة وإزاحة لكل شك، فضلاً عن التوكيد باللام ونون التوكيد الثقيلة، وهو أقصى ما يبلغه البيان من تأكيد اليقين وترسيخه، ﴿إنها كلمات أربع قصار جمعت كل ما تعرف العربية من أدوات التوكيد وأساليبه اللفظية والمعنوية: (اللام) و(النون) و(التكرار) و(الرؤية) و(العين) و(اليقين)، فبلغت من ذلك ما لا تبلغه الصفحات المطولات». التفسير البياني ١/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) وتقع للكافرين مرتبة العلم القائم على الإحساس الجسدي الكامل حين يذوقون عذاب النار في الحجيم، ويُسمى هذا العلم ﴿حَقُ ٱلْيَقِينِ ﴾ [الواقعة: ٩٥] لتحققه في الواقع تحققاً تاماً لا يحتمل دخول التوهم فيه: ﴿ وَهُمْ يَصَّطَرِحُونَ فِيها رَبِّنَا آخُرِجُنَا فَعُرِجُنَا فَعُملُ ﴾ [فاطر: ٣٧].

عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ آنَ : ٢٧]، ثم عرصات العبور المرعب فوق المجحيم بعد بعثنا: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُهَأَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمَا مَقْضِيًا ﴾ [مريم: ٧١]، أن يأتي اللقاء العظيم، حين يسألنا الله عن كل نعيم في كل لحظة من العمر، وعن كل ما استكثرنا منه من أين أُخذ؟ وفيم وُضع؟، بعد أن يكون أصلاً قد أُخذ منا كله منذ ساعة الموت (١٠)!.

ووالله ليكون سؤالاً شديداً عن كل يوم نعمة وعافية وستر، وعن كل ما استخلفنا الله فيه من مال أو ولد أو علم أو سلطان، وانظر إلى رسول الله على وقد أخرجه وصاحبيه الجوع، حتى أتوا فأكلوا عند أحد الأنصار وشبعوا، أنه على قال: «هذا والله من النعيم الذي تُسألون عنه يوم القيامة، خرجتما جائعين ثم لم ترجعوا حتى شبعتم من الطعام»(٢)، فهم مسؤولون!، ولعلهم

<sup>(</sup>۱) قال الحسن: «لا يُسأل عن النعيم إلا أهل النار»، وقال بعض المعاصرين: إن القرآن استعمل لفظ (النعيم) في نعيم الآخرة خاصة، ولم يستعمل النعيم قط في نعمة من نعم الدنيا: «فهم سيسألون يوم الحاقة حين يرون الجحيم عين اليقين عن النعيم الحق ماهو: ﴿فَهَلُ وَجَدّتُم مَّاوَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا ﴾، ويومئذ يدركون يقيناً حقيقة النعيم الذي ألهاهم عنه التكاثر». التفسير البياني: ١/ ٢١٦، والأحاديث الثابتة حجة على أصحاب هذا القول.

قد أجابوا عن السؤال بما قدَّموا، فيا ليت شعري ما يكون جوابنا!؟

#### \* خاتمة:

ببساطة ستموت وحدك (١)! ، ولن يبقى منك \_ إن بقي شئ \_ إلا الذكرى ، ومن الجهل الكبير أن تقضي اليوم كما قضيت الأمس، وقد استغرقتك الهموم ذاتها ، حيث كل ما حولك وكل من حولك يدعوك لنسيان مصيرك الأكيد القادم! ، وإلى الانشغال بمجرد الجمع عن التعرف على المنعم، وعن استعمال النعم في مقصودها الأعظم: الاستعداد للقائه بإقامة العدل وإصلاح الحياة!

وفي غمرة اللهو بالتكاثر وزحام التفاخر، يأتيك نداء صادع رادع زاجر مشفق من الله المنعم العظيم، وهو وحده الأرحم بك من نفسك وأمك، برسالة تفرَّدت في القرآن بتكرار الزجر والردع بأم الروادع ﴿كُلّ ثلاث مرات، لعلك تتذكر!، وكشفت جانباً من الغيب لا يعلمه إلا الله، أن تنبَه!، فالأمر خطير، وبعد لهوك الصغير موت أكيد يُكشف عنك فيه الغطاء، ثم بعثٌ ترى فيه

الحمد لله، ما أحد اليوم أكرم أضيافاً مني، قال: فانطلق، فجاءهم بعذق فيه بسر وتمر ورطب، فقال: كلوا من هذه، وأخذ المدية، فقال له رسول الله على: "إياك، والحلوب"، فذبح لهم، فأكلوا من الشاة ومن ذلك العذق وشربوا، فلما أن شبعوا ورووا، قال رسول الله على لأبي بكر، وعمر: "والذي نفسي بيده، لتُسألنَّ عن هذا النعيم يوم القيامة، أخرجكم من بيوتكم الجوع، ثم لم ترجعوا حتى أصابكم هذا النعيم". كتاب الأشربة، باب جواز استتباعه غيره إلى دار من يثق برضاه بذلك، الحديث رقم (٣٨٩٢).

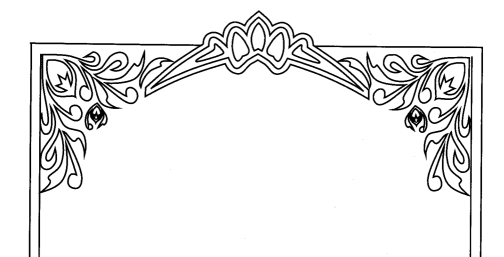
<sup>(</sup>۱) قال الحسن: «لا يغرنك كثرة مَنْ ترى حولك، فإنك تموت وحدك، وتُبعث وحدك، وتُبعث وحدك، وتُبعث وحدك، وتُحاسب وحدك». تنوير الأذهان من تفسير روح البيان للبروسوي: ٤/ ٥٩٢.

الجحيم!، ثم سؤالٌ شديد عن كل صغير وكبير مما أنعم الله به عليك!

فتأمل «كيف إذا كان السؤال من ملك تذوب لهيبته الجبال؟ وكيف إذا كان السؤال على وجه العتاب؟، وكيف إذا جرَّ إلى العذاب؟!»(١)، ألا يستحق منك ذلك تفكُّر ساعة قبل ذلك الحساب؟

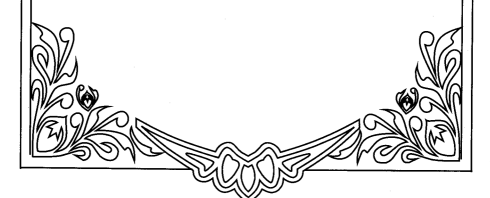
رب أوزعنا أن نشكر نعمتك، وأن نستعملها فيما تحب، كما تحب. . .

<sup>(</sup>١) نظم الدرر: ٨/ ١٦٥ \_ ٢٠٥.

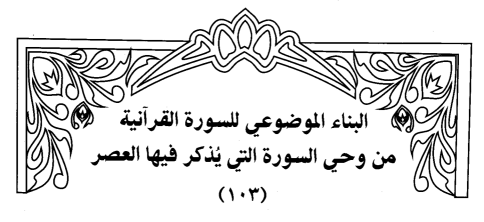


من وحي السورة التي يُذكر فيها العصر (١٠٣)

أمانة الوجود (فرصة العمر بين الفلاح والخسر)







# أمانة الوجود (فرصة العمر بين الفلاح والخسر)

## بِنْ مَا لَكُهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَٱلْعَصْرِ ١ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ١ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ
وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ﴾ .

#### \* مقدمة:

مثلما أنه خلقه وخلق غيره، وسوّاه وعدله بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً، فقد اختار الله الإنسان ليؤتيه القدرة على أن يعلم: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَهَا ﴾ [البقرة: ٣١]، والقدرة على أن يختار ويريد: ﴿ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَقْرَبا هَذِهِ السَّمَرَةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، وهاتان القدرتان هما أعظم ما يختص به الإنسان، وإن هبة وجوده بهذه الخصائص (أمانة) صعب على غيره حملها: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَمْلَا الْمُعَانَا الْأَمَانَة عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَمْلَا الْمُعَانِينَ وَالْحَرابِ: ٢٧] (١)، وبهذه الخصائص يمكن

<sup>(</sup>۱) وإنما يكون ظُلمه حين يعمل بنقيض ما يعلم من الحق، وجهله يكون حين يعمل بلا علم، وهذان هما مدخل الشيطان إلى الإنسان، فهو إما يدخل إليه بشهوة مذلة =

له تغيير الكون بإذن ربه، لأن ما في السماوات عطية له من ربه: ﴿ وَسَخَّرَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنهُ ﴾[الجاثية: ١٣]، وإنما يرشحه إخلاصه لربه في تحمل الأمانة بإصلاح الوجود بما آتاه في فرصة الحياة: لأن يُستخلف في وجود أرقى من هذا الوجود: ﴿ وَمَا هَـٰذِهِ ٱلْحَيَاوَةُ ٱللَّٰذِيَّ إِلَّا لَهُوٌّ وَلَعَبُّ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيُوانُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾[العنكبوت: ٦٤]، في موضع خاص به، ذي درجات لا تنتهي: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِّمَاعِيلُوا ﴾ [الأحقاف: ١٩]، يستحقه بحسب مستوى تحمُّله للأمانة التي اختاره الله لحملها، أو أنه يغفل عن هذا كله، ويقضي العمر في جمع القوة لقضاء الشهوة فحسب، وينسى ربه وأمانته، فَيْنَسِيهِ اللهِ قدر نفسه، وهي سنة الله فيه: ﴿نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنْهُمَّ أَنفُسَهُمْ ﴾[الحشر: ١٩]، إذ «يضيع من الإنسان من معرفة نفسه، بقدر ما ضاع له من معرفة ربه»(١)، ويضيع بإضاعته أمانته كل عمله مدة وجوده، حتى أن لا يعود لوجوده أي قيمة: ﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَا لُهُ هَبِكَآءُ مَّنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣]، ويحيط به الخسران من كل مكان، وأي خسران بعد خسران أن تنسى «من أنت»؟! .

\* خط البناء الموضوعي للسورة:

(أمانة الوجود)

تقرر السورة حصيلة الوجود الإنساني، بتأكيد حقيقة تلك الحصيلة بقسَم بزمان هذا الوجود، ويتبع ذلك التقرير استثناء من أدى حق أمانة الوجود من تلك الحصلة:

<sup>=</sup> تمنعه من العمل بما يعلم، أو يدخل إليه بشبهة مضلة تمنعه أصل العلم.

<sup>(</sup>١) مفتاح علوم السر في تفسير سورة والعصر: الشيخ أحمد العلاوي.

١ ـ قَسَم بتاريخ الوجود الإنساني، وهو (عصارة) تاريخ الخلق:
 ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴾ .

٢ ـ جواب القسَم: إن وجود الإنسان محوط بـ «الخسران مطلقاً»،
 لتضييعه «أمانة الوجود» وما وهبه من قدرة «العلم» و«الإرادة»: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ
 لَفِي خُسْر ﴾.

٣ \_ يُستثنى من «الخسران المطلق» الإنسان الذي تحمل الأمانة:

- \* تحمَّل أمانة ملكة العلم فعرف الحق وآمن: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾.
- تحمَّل أمانة ملكة الإرادة واختار العمل بما علم: ﴿وَعَمِلُواْ
   الصَّلِحَاتِ ﴾.
- ٤ \_ ويُستثنى من «مطلق الخسران» مَنْ تعاون مع غيره لتحمل الأمانة(١):
  - \* بالدعوة إلى العلم والإيمان بهذا الحق: ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ ﴾ ·
  - \* والدعوة إلى الصبر على مشقة العمل به: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾ ·

#### \* العرض:

#### ﴿وَٱلْعَصْرِ ﴾:

العصر(٢): هو تلك الحقبة من تاريخ وجود الكون التي ضمَّت البشر

<sup>(</sup>١) لأن المؤمن العامل بالحق قد يلحقه النسيان وتضعضع العزم: ﴿ وَلَقَدْعَهِدْنَا إِلَىٰٓ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَلَسِيَ وَلَمْ نَجَدُ لَهُ مَكْرُمًا ﴾ [طه: ١١٥]

<sup>(</sup>٢) إن الزمن: هو مقياس التغير في الوجود، وكما يكون العصر لاستخراج خلاصات الأشياء، فإن العصر: خلاصة الزمان، فهو: خلاصة الدهر الذي أوجد فيه الله المخلوقات، أطلقه على مدة معلومة لوجود نوع من الخلق، هو النوع الإنساني، =

جميعاً منذ عهد أبينا آدم (عليه السلام) وحتى: قيام الساعة، ومنذ عاصر وجود النوع الإنساني حيناً من عمر الوجود، أو عاصر وجودك الشخصي حيناً من ذلك العمر، أقسم به \_ على كونه من مظاهر بديع التكوين الرباني الدال على عظيم قدرة الله \_ تأكيداً على الخبر الوارد في المقسَم عليه عن عاقبة ذلك الوجود وحصيلته.

فالوجود الإنساني طيف عابر في الكون الفسيح وتاريخه المديد، و«العصر»: كلمة واحدة تطوي تاريخ هذا الوجود وما تحقق فيه من تغيير، بكل إنجازاته العلمية والأدبية والحضارية، وأحلامه وشواهده في الأرض، وبكل صلاحه وفساده، وبكل أجياله وشعوبه وألوانه، منذ بدء الخليقة وحتى قيام الساعة.

### ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ :

هذا خبرٌ مؤكَّدٌ من الله خالق الإنسان، الذي أودع فيه «أمانة الوجود» علماً وإرادة، أن جنس بني الإنسان محوط بخسران لا حد له، يتفاوت بتفاوت ما أضاع من فرصة عمره في غير ما أراده منه خالقه(١).

ويطلق العصر أيضاً على الصلاة الموقتة بوقت العصر، وهي صلاة معظّمة، وبناء على رأي الجمهور: هي المراد بالوسطى في قوله تعالى: ﴿ كَيْفِظُواْ عَلَى الصّكَلَوْةِ الْوُسُطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وجاء في الصحيحين عن النبي ﷺ: «من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله». صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب إثم من فاتته العصر، الحديث رقم: ٧٢٧، وصحيح مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التغليظ في تفويت صلاة العصر، الحديث رقم: ١٠٢٦.

<sup>(</sup>١) وهذا الخسران بهذا الشمول والإطلاق حقيقة تلقى بجبروتها الرهيب على كل=

وقد أكد الخبر بخمسٍ من أشد أدوات التأكيد في لغة العرب، بالقسم، و«إن»، والتعبير بالجملة الاسمية، واللام الداخلة على الخبر، و«في» الظرفية، عدا تعريف «الإنسان» لشمول جنسه، وتنكير «خسر» لتهويل خسرانه؛ وذلك لشدة غفلة الإنسان عن أصله ومستقبله(۱)، وكونه غير شاعر بخسران نفسه(۲)، مما اقتضى توكيد ما ورد في هذا الخبر.

إنه خسران ونقص مطلق، مظروف ومغمور «فيه» كل الإنسان، ومحوط «فيه» من كل جانب بكل أعماله، حين لم يستثمر فرصته الوحيدة لوضع نفسه موضعها المراد لها في الوجود، عدلاً مع نظرائه من الخلق، وإصلاحاً لما ليس له بنظير من الحيوانات والجمادات، استعداداً للقائه بربه، وليكون جديراً بحمل

الفعل الإنساني، وتختصر قصة الوجود الإنساني المؤقت في الحياة، وخصائص هذا الوجود وتحكم على ثمراته لما بعد الحياة، ولا يملك الوعي الإنساني إنتاجها بهذه القوة، فمن له أن يختزل هذا الإنسان «سيد الأرض» بهذه القوة إلا ربه الخالق الحليل؟

<sup>(</sup>۱) إن الإنسان غافل عن غيبٍ منه أتى وإليه يعود، «والكائن في الكون ولم تفتح له ميادين الغيوب مسجونٌ في محيطاته ومحبوسٌ في هيكل ذاته». كما يقول ابن عطاء رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) واعلم أنّ الإنسان لا ينفك عن خسر، والخسر هو تضييع رأس المال، ورأس ماله هو عمر، وهو قُلما ينفك عن تضييع عمره، فإن كان في معصية فهو في خسر لا شك فيه، وإن كان في طاعة فلا طاعة إلا ويمكنه الإتيان بغيرها وأحسن منها؛ لأن مراتب الخشوع والخضوع لله غير متناهية، فكان ترك الأعلى والاقتصار على الأدنى نوعاً من الخسران، فالكل مغبون وفي نقص وخسران بحسب مساعيهم في أهوائهم وصرف عصر وجودهم في جمع القوة لقضاء شهوتهم الحاضرة وحدها.

أمانة وجوده، ومستحقاً لجنة ربه، وهو إنما خسر لجهله بربه، وجهله بنفسه، وهو لا يشعر بذلك الخسران بما زُين له من سوء عمله: ﴿كَانَاكِ زَيَنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴿ كَانَالِكُ زَيَنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴿ اللَّهُ لَمْ يَخْلَق نفسه: عَمَلَهُمُ مَ اللَّهُ لَمْ يَخْلَق نفسه: ﴿ أُولَا يَذَكُ رُالًا نَسَانُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٢٧].

### ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾:

"إلا": استثنى سبحانه قليلاً من الناس من حكم الخسران المطلق، لكونهم أدوا أمانة ما استودعهم من هبة العلم والإرادة، وهم ﴿الّذِينَ ءَامَنُوا ﴾: أي أوجدوا في قلوبهم بعد العلم بربهم وبأنفسهم "الإيمان": وهو التصديق المطمئن الذي لا يخالجه ريب بالله، والتصديق بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، فهو مقياس الاستعداد للقاء الله بإفراده بالحب والخوف والرجاء في قلب العبد، لكونه الدافع للعمل: ﴿وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ ﴾: فيزداد الإيمان باجتهاد العبد ليكون على مراد الله: ﴿ وَالَذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنا ﴾ [العنكبوت: ١٦]، العبد ليكون على مراد الله: ﴿ وَالّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ شُبُلَنا ﴾ [العنكبوت: ١٦]، وينقص بالزيغ عن هذا المراد: ﴿ فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاعُ ٱللّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف: ٥].

وأعظم العلم: العلم بالله وبمراد الله، ثم العلم بأحوال بني الإنسان، فالعلم بما سواهما، وكلها علوم ضرورية للقيام بحمل أمانة وجودك على أحسن الوجوه، وفقه مقامك الخاص الذي خُلقت له في الوجود، مع ربك، ومع الخلق، ومع من سواهم من بعد من الموجودات، و «كلٌ ميسَّرٌ لما خُلق له».

والعمل الصالح: جنسٌ يدخل فيه كل فعل محمود، يقوم فيه الإنسان في نفسه وفي الكون بأمانة العلم وقدرة العمل: لله رب العالمين، وهو متنوع بلا حدود، وأصله اتباع أوامر الله واجتناب نواهيه، والعدل مع الخلق،

وإصلاح الحياة واستثمار قدرات النفس وطاقات الكون كما يحب، ولصلاح العمل شرطان: أن يكون خالصاً لوجه الله: ﴿وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ التّعمل شرطان: أن يكون حالصاً لوجه الله: ﴿وَمَاۤ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البينة: ٥]، وأن يكون صواباً، أي: كما يريد الله: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمْرِ فَاتَبِعْهَا وَلَائتَ بِعَ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ١٨].

### ﴿ وَتَوَاصُواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصُواْ بِٱلصَّبْرِ ﴾:

إن الإنسان العالم بالحق المؤمن به، الذي استجمع إرادته ليعمل صالحاً بما علم، هو وإن نجا من الخسران المطلق، فإنه لن ينجو من مطلق الخسران، وذلك لما يكون منه من تقصير بالغفلة ونسيان ما يعلم، أو بالكسل وتضعضع العزم عن العمل بما يعلم، وهذا من ضعفه الموروث عن أبيه آدم: ﴿ وَلَقَدْعَهِدُنَا الْكَانَ عَالَمَ مِن قَبَلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَرْمًا ﴾ [طه: ١١٥].

وإن روح العلم دون التواصي بالحق تذبل، وهمة العمل دون التواصي بالصبر تكسل، وإن حصيلة عمر الفرد الإنسان محوطة بنسيج مطلق الخسران، مالم يُحِط هو نفسه بنسيج من أهل الايمان(۱)، فالإنسان لا يقوم وحده؛ لأن عدوه المتمرد على ربه لا ينفك موسوساً له «بشبهات» تُفسد فهمه للحق

<sup>(</sup>۱) يقول ابن القيم رحمه الله في (التبيان في أقسام القرآن): «إذا تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر حصل لهم من الربح ما خسره أولئك الذين قاموا بما يجب عليهم في أنفسهم \_ من الإيمان والعمل \_ ولم يأمروا غيرهم به، وإن كان أولئك لم يكونوا من الذين خسروا أنفسهم وأهليهم \_ فخسروا كل شئ \_، فمطلق الخسار شيء، والخسار المطلق شيء»، فالمؤمن العامل للصالحات ناج من أن يرد إلى أسفل سافلين، كما ورد في سورة التين، فهو ناج من الخسران المطلق، ولكنه إن ترك التواصي، فهو غير ناج من خسران يلحقه، بما ينقص من درجته في موضع وجوده النهائي القادم.

وتُعطل ملكة العلم فتجعله «جهولاً»، و«شهوات» تضعفه عن الصبر على العمل الذي يحبه الله حتى يكون «ظلوماً»، فينكل عن حمل الأمانة.

ولكي ينجو من مطلق الخسران فقد أمره ربه بالاعتصام مع من يشاركه الإيمان وإرادة صالح العمل: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وجعلهم له إخوة: ﴿ إِنَّمَا اَلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [الحجرات: ١٠]، يُثبّت بعضهم بعضاً بالتواصي فيما بينهم، فجعل الله خير أنواع تلقي العلم جماعياً: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ مَا بَالْتُواصِي فيما بينهم، فجعل الله خير أنواع تلقي العلم جماعياً: ﴿ وَتَأَيُّهُا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

بالحق: وهو الأمر الثابت، فالله هو الحق: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُو اَلْحَقَ ﴾ [الحج: ٦]، وقد خلق الوجود بالحق: ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَى الْحَق وحافظاً له: ﴿ وَبِالْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ عَلَى الحق وحافظاً له: ﴿ وَبِالْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَق يَتذكر الناسي ويتنبه الغافل.

وبالصبر: وهو حبس النفس على مراد الله، وهو خلاصة الإنسان وسره وعصارته، الذي لا يوصل إليه إلا بضغط الإنسان لنفسه، وقهرها على الكون كما يريدها الله، ويشمل تحمُّل مشقة إقامة الحق في النفس والدعوة إليه، وتحمُّل الأذى من الخلق، وكف الأذى عنهم(۱)، وبالتواصي بالصبر يشتد العزم

<sup>(</sup>١) يقول ابن القيم رحمه الله في (التبيان في أقسام القرآن): «والصبر نوعان: نوع على =

على العمل بالحق.

وباليقين بالحق وبالصبر عليه تُنال الإمامة في الدنيا والدين: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهُدُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

#### \* في فضل السورة:

يتمثل في هذه السورة الصغيرة ذات الآيات الثلاث منهج الحياة البشرية كما يريدها الله، ولذلك فقد كان أصحاب رسول الله على يتخذون هذه السورة شعاراً، يذكّر بها بعضهم بعضاً في ملتقاهم.

روى الطبراني بسنده إلى عبيدالله الأنصاري ـ من التابعيـن ـ أنه قال: «كان الرجلان من أصحاب رسـول الله إذا التقيا، لم يفترقا إلا على أن يقرأ أحدهما على الآخر سورة العصر إلى آخرها».

وعن الشافعي: «لو تدبّر الناس هذه السورة لوسعتهم»، وفي رواية عنه: «لو لم ينزل إلى الناس إلا هي لكفتهم». وقال غيره: «إنها شملت جميع علوم القرآن».

#### \* خاتمة:

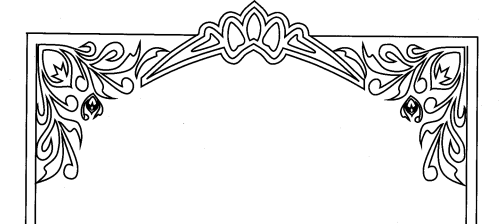
تطوي هذه السورة قصة الإنسانية، وتاريخ النوع الإنساني ومآله، في بضع كلمات مؤكدات حاسمات، تتحدث بجلال وعلوِّ وقوة تكسر الغرور الإنساني: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ ﴾، وتحكي بنفسها عن مصدرها السماوي، وهي تُذكِّر الإنسان بثقل حمل الأمانة من دون الموجودات، وتدعوه للاتصال

<sup>=</sup> المقدور كالمصائب، ونوع على المشروع، وهذا النوع أيضاً نوعان: صبر على الأوامر، وصبر عن النواهي، فذاك صبر على الإرادة والفعل، وهذا صبر عن الإرادة والفعل».

- وهو الفاني الصغير المحدود ـ بالأصل الأزلي الباقي الذي صدر عنه الوجود، ومن ثُمَّ للتواصل مع الكون الصادر عن ذات المصدر، وفقاً لما يريده خالق الكل من منهج، والانطلاق مع هذا المنهج من حدود عمره القصير إلى امتداد الآباد التي لا يعلمها إلا الله، وهو يقضي فرصة العمر يبذل الجهد ليكون جديراً بحمل أمانة وجوده استعداداً للقاء الله.

ولقد أشفقت السماوات والأرض عن حمل أمانة عاقبة إضاعة حملها خسران مطلق وندم عظيم يوم لقاء خالقك: ﴿ يُوَم َ يَنْظُرُ ٱلْمَرَهُ مَا قَدَمَتَ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْمَا عَلَيْ وَنَدَم عظيم يوم لقاء خالقك: ﴿ يَوَم يَنْظُرُ ٱلْمَرَهُ مَا قَدَمَت يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْمَا يَتَ يَكُن تَرَبًا ﴾ [النبأ: ٤٠]، ولكي لا تتحسر يوم اللقاء إلى حد تمنيك أن تكون تراباً حين تشهد خسرانك .، فعليك وحدك تقع مسؤولية الجدارة بحمل أمانة وجودك، وبابها استثمار هبة العلم بحدودها القصوى لمعرفة ربك، ومعرفة نفسك، والتعرف على موضع استخلافك، واستثمار ملكة الإرادة والعمل بكل ما في وسعك لإصلاح واستعمار الكون الذي استخلفت فيه على مراد الله، وفقاً لما آمنت به من الحق، ثم سد منافذ الجهل والشبهات فيه على مراد الله، وفقاً لما آمنت به من الحق، ثم سد منافذ الجهل والشبهات والنسيان، التي يثيرها عدوك الشيطان بالتواصي مع غيرك بهذا الحق، وسد منافذ الظلم الإنساني والشهوات، وتضعضع العزم عن العمل، التي يوسوس منافذ الظلم الإنساني والشهوات، وتضعضع العزم عن العمل، التي يوسوس بها العدو ذاته بالتواصي بالصبر على مشقة الثبات عليه، حتى يوم اللقاء.

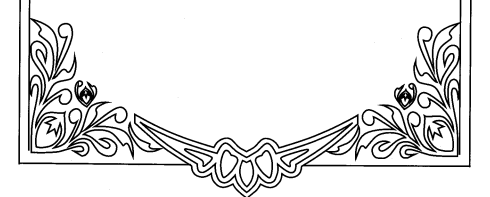
000



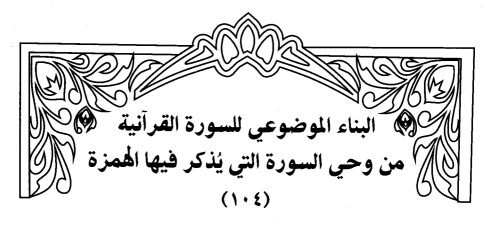
من وحي السورة التي يُذكر فيها الهمزة (١٠٤)

وعيد الطغيان

(﴿ كُلَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَيَّ ١ ﴿ أَن رَّمَاهُ أَسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٦ - ٧])







## وعيد الطغيان

﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَى ﴿ أَن رَّءَاهُ أَسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٦-٧])

# بِنَهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَيْلُ لِحَكِلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ ۞ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ. ۞ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ، الْخُطُمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الْخُطُمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الْخُطُمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الْخَطُمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةً ۞ فِي عَمَدِ مُّمَذَدَةٍ ۞ .

### مقدمة:

وإنما يثير الغنى في الإنسان العجب والعزة، وينسيه فقره الأصيل إلى ربه، وكل زيادة فيما أوتيه يعمق ذلك الشعور فيه: ﴿ كُلَاۤ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَى ۚ الله الموت رَّءَاهُ ٱسْتَغْفَى ﴾ [العلق: ٦-٧](١)، حتى يدفع صاحبه إلى التعالي عن قلق الموت المعلق على الرؤوس بالبحث عن الأمان في ذلك المال وفي تلك القوة، وكلما ازداد قوة ظنَّ لنفسه أماناً أكبر ينسيه موته القادم، ويُنسيه نفسه بعد أن نسي ربه وأمانة ما استودعه من قوى، فيطغى حين يفني فرصة العمر في مجرد «جمع القوة ليقضي شهوة (١)»، وكلما زاد جمعاً وقوة، ازداد على نظرائه من الخلق طغياناً، وفي خيرات الأرض طغياناً، وعلى قدره مع ربه طغياناً.

## \* خط البناء الموضوعي للسورة:

١ - وعيد لمن خان «أمانة الوجود» فطغى: ﴿وَنَلُّ ﴾.

٢ ـ بيان ما استحق به الوعيد من الطغيان:

- الطغيان على نظرائه من الخلق: ﴿ لَكِ لَهُ مَزَةٍ لُمَزَةٍ لَمُزَةٍ ﴾.
- \* الطغيان في ما استُخْلف فيه من قوى الأرض: ﴿ٱلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ.﴾.
  - \* الطغيان في حق رب السماوات والأرض: ﴿يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُۥ أَخَلَدُهُ. ﴾.

<sup>(</sup>١) الطغيان: مجاوزة الحد، يقال: «طغى الماء» أي: جاوز حده بفيضانه وسيوله. طَغَى الماءُ والبحر: ارتَفَع وعلا على كلِّ شيءٍ فاخْتَرَقَه. (وانظر: لسان العرب).

<sup>(</sup>٢) إن محور حياة الإنسان في الحضارة الحالية: «العمل والمتعة»، أو تحصيل القوة لقضاء شهوة، وذلك منذ «فقد اليقين بالله، فمات عنده الهدف، وطفق يملأ الفراغ باللامعنى». كما يقول أحد فلاسفة الغرب.

- ٣\_ ردع وزجر له مادام في هذه الحياة: ﴿ كُلَّا ﴾.
- ٤ \_ بيان الموعود: إن جزاءه بعد الحياة من جنس عمله فيها:
  - \* جزاء الطغيان بالتكبر على الخلق: ﴿ لَيُنْبُدُّنَّ ﴾.
- \* جزاء الطغيان بالإفساد بالجمع والمنع: جمعه وما جمع: ﴿ فِي الْخُطُمَةِ ﴾ .
- \* جزاء الطغيان بالثقة بغير الله: التعرض لنار الله: ﴿ وَمَا أَذْرَنكَ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَاللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال
- ٥ \_ وصف وجوده في دار الألم بما نكل عن حمل أمانة هذا الوجود:
- في نفسه: تطلع نار الألم إلى أدق مكونات ذاته: ﴿ اللَّهِ تَطَلِعُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ
- \* في مكانه: المكان موصد بلا امتداد ولا مخرج: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةً ﴾ .
  - في زمانه ومكوثه: هو موثق بلا نهاية: ﴿ فِي عَمَدِ مُّمَدَّدَةٍ ﴾ .

### \* العرض:

# ﴿وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لَّمَزَةٍ كُمَزَةٍ ﴾:

(وَيُلُّ): هذا وعيد بعقاب شديد (۱) من الله رب العالمين، لكل إنسان خان أمانة وجوده، ونسي لقاء ربه، فطغى وجاوز حده مع نظرائه من الناس، ومع

<sup>(</sup>۱) «ويل»: لفظة الذم والسخط، نُكِّر لأنه لا يعلم كنهه إلا الله، وقال أهل اللغة: «ويل له: دعاء على المجرور اسمه باللام بأن يناله الويل، وهو سوء الحال، والدعاء هنا مستعمل في الوعيد بالعقاب».

ما استخلفه فيه ربه من خيرات الأرض، ومع خالقه رب السماوات والأرض(١).

فأما طغيانه على الناس: فهو ﴿هُمَزَوِ لُمَزَوِ ﴾، أي: يكثر منه الهمز واللمز لمن سواه، حتى يكون ملكة له وعادة وخلقاً ثابتاً، و «الهمز: الكسر»، و «الهمزة»: من يكسر الناس بالتعالي عليهم بالإشارة باليد أو بالرأس أو بالنظرة وغيرها، و «اللمز: الطعن»، و «اللمزة»: من يطعن في أعراض الناس بتحري معايبهم وعوراتهم، ويواجههم بها، وينتقص منهم بإظهارها ومناداتهم بها (۲)، فهو يتعالى عليهم بإشارته بالهمز، وينتقص منهم بعبارته باللمز، فيكسر الآخرين ويطعن فيهم ليعوض خسرانه لنفسه، وليصفو له كبره وطغيانه.

وإنما مقياس النفس السوية عدلها مع نظرائها من الخلق، وحبها لهم ما تحبه لنفسها؛ لأن كل نفس مهما كانت عالمة أو جاهلة، غنية أو فقيرة، فإنما هي متفردة ولها كرامتها المطلقة عند خالقها: ﴿مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعا ﴾ [المائدة: ٣٧]، فمن اتصف بشيء من هذا الخلق الذميم، فإن فيه خصلة من خصال أهل الكفر، وقال تعالى: ﴿وَلَا نَفْسَكُم ﴾ [الحجرات: ١١].

<sup>(</sup>۱) وهذا ما يسمى مثلث العلاقات الإنسانية، حيث لا ينفك الإنسان مدى وجوده مرتبطاً بثلاثة أنواع من العلاقات من حيث نوع الجهة التي يتعلق بها: أوَّلها: علاقته مع من لا نظير له: «ربه وخالقه»، والثانية: علاقته مع «نظرائه» من الخلق، والثالثة علاقاته مع «من ليس له بنظير» مما سخر الله له من الحيوان والجماد وغيرها.

<sup>(</sup>٢) قال مجاهد: الهمزة باليد والعين، واللمزة باللسان، كما رواه ابن كثير في تفسيره: ٨/ ٢٩٩.

# ﴿ٱلَّذِي جَمَّعَ مَالًا وَعَدَّدُهُ، ﴾:

وأما طغيان «الهُمَزَة اللّمَزَة» فيما استخلف فيه من خيرات الأرض: فهو أنه يجعل جمع القوة المادية غاية لذاته، وليس وسيلة للاستعداد للقاء الله، فتراه يجمع الممال ـ وهو سبيل القوة ـ بنهم بلا حد يحده (۱)، ويمنعه عن مواضع إنفاقه التي يحبها ربه، ويمضي المرة تلو المرة يحصيه ويعده عداً؛ لأن المال وحده يعطيه القيمة، لأنه «هو» بلا قيمة منذ أن أضاع معرفة نفسه وربه، حتى أنه يظن الكمال لنفسه بنسبته المال لنفسه: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُۥعَلَى عِلْمِ عِندَقَ مِنهُ مَن استغنائه عمن سواه بماله: ﴿كَلّ إِنّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَيّ (١) أَن رَّءَاهُ بما ظنه من استغنائه عمن سواه بماله: ﴿كَلّ إِنّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَيّ (١) أَن رَّءَاهُ المَّمَانُ العلق: ٢-٧].

وكلما زاد امتلاكه للقوة زاد طغياناً بما نسيه من لقاء الله، «فينطلق في هوس بهذا المال يعده ويستلذ تعداده، وتنطلق في كيانه نفخة فاجرة، تدفعه إلى الاستهانة بأقدار الناس وكراماتهم ولمزهم وهمزهم (۲)».

## ﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَكُ وَ أَخَلَدُهُ إِنَّ مَالَكُ وَالْحَالَ اللَّهُ الْخُلَدُهُ وَ الْحَالَدُهُ

وأما طغيان «الهُمَزَة اللُمزَة» مع ربه، رب الناس ورب الأرض: فهو في قطع رجائه من الله، وظنه \_ لقلَّة عقله \_ الأمان بماله الذي عدده، حتى يتوهم به الخلود في الدنيا(٣)، والإفلات من الحساب، فأحب ذلك المال كما يحب

<sup>(</sup>١) وإنما نكَّر «مالاً» لأن «المال» اسم لكل ما في الدنيا، أو نكَّره لأنه يجمع المال مهما كان هذا المال خبيثاً أو فاسداً في مصدره.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن: ٨/ ٦٦٢.

<sup>(</sup>٣) قال: «أخلده»، ولم يقل: «يخلده»: لأن المراد: يحسب هذا الإنسان أن المال =

الخلود؛ لأنه يحسب أن هذا المال بما يُخوِّله إياه من سلطة وقوة يشتري بها الذمم والأعراض والسلطان: «إله قادر على كل شيء، لا يعجز عن فعل شيء، حتى دفع الموت وتخليد الحياة، ودفع قضاء الله وحسابه وجزائه إن كان هناك في نظره حساب وجزاء(۱)»، فالمال يقيه الموت ويجعله خالداً؛ لأن الخلود في الدنيا أقصى متمناه ما دام لا يؤمن بحياة أخرى خالدة، فطغى مع ربه الذي استودعه ما أوتي من قدرات جمع بها ذلك المال وعدده، ونسي أن الأمان بالله وحده: ﴿ اللَّذِينَ مَا مَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَيْكَ لَمُمُ الْأَمَنُ وَهُم مُه تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ١٨].

﴿ كُلَّ لِكُنْبُذَذَّ فِي ٱلْحُطْمَةِ ﴿ وَمَا أَذْرَبْكَ مَا ٱلْخُطْمَةُ ﴿ نَارُ ٱللَّهِ ٱلْمُوقَدَةُ ﴾:

«كُلاً»: هذا أمر من الله، بأداة الردع: «كُلاً» الجامعة لكل زجر، لكل طاغية ما دام في هذه الحياة، لعله يرتدع عن طغيانه بأنواعه، فليس الأمر كما يظن أن المال والقوة تخلده، بل الإيمان والإصلاح، ليكون جديراً بحمل أمانة الوجود.

ثم تطوي السورة صفحة الوجود الحاضر، وإن كان فيه بعض الجزاء على ما يفعله الإنسان، في الخير وفي الشر، ولكنه أقل شأناً من أن يكون هو الجزاء، وإنما الجزاء الحق يوم لقاء الله، وسيكون من جنس ما فعله الطاغية، وبما خان من أمانة وجوده، ونسي لقاء ربه، فطغى وجاوز حدَّه مع نظرائه من

ضمن له الخلود وأعطاه الأمان من الموت وكأنه حكمٌ قد فرغ منه، ولذلك ذكره
 على الماضي.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٨/ ٦٦٣.

الناس، ومع ما استخلفه فيه ربه من خيرات الأرض، ومع خالقه رب السماوات والأرض.

فأما جزاؤه بما طغى وتكبر على نظرائه من الخلق، فإنه ﴿لَيُنْبَدَنَ (١)﴾: أي سيُلقى ويُطرح باحتقار إلى موضع واطئ سافل، كما يُطرح أهون شيء.

وأما جزاؤه بما طغى في جمعه ومنعه فيما استخلفه ربه فيه من قوى في الأرض: فهو نبذه مع ما جمعه، حيث يحوطهم موضع واحد يحطم بعضه بعضاً: ﴿ فِي ٱلْمُطْمَةِ (٢) ﴾، فكيف بمن يلقى فيه وما يلقى فيه؟، وتلك هي جهنم التي وعد الله من خان أمانته: ﴿ فَالتَّقُو النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْمِجَارَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤]، ووصفُها بالحطمة هنا من جنس وصف الكافر بـ «الهمزة اللمزة»، وهي تحطمه وتدقه وتكسره كسراً لا يقاس به ما كسره من نفوس الناس بتعاليه عليهم وانتقاصه لهم.

وأما جزاؤه بما طغى مع خالقه رب السماوات والأرض، فدارُ "ألمٍ" " هائلٍ أعدَّها رب السماوات والأرض، وعَظَّم شأنها بقوله: ﴿وَمَاۤ أَدَرَنكَ مَا الْخُطُمَةُ ﴾، أي: لا سبيل لعلمك مهما اجتهدت بوصف هذه الدار، فإنه ليس في الوجود الذي شاهدتموه ما يقاربها ليكون مثالاً لها، لأنها: ﴿ نَارُ اللّهِ ﴾

<sup>(</sup>١) والنبذ: الإلقاء والطرح، وأكثر استعماله في إلقاء ما يكره.

<sup>(</sup>٢) قال المبرد: «الحطمة»: النار التي تحطم كل من وقع فيها، وأصل الحطم في اللغة الكسر، ويقال: «شر الرعاء الحطمة»، وهو راع حطمة، كأنه يحطم الماشية، أي: يكسرها عند سوقها لعنفه.

<sup>(</sup>٣) الألم: حاجز الإدراك، وبه ينهض الوعي من السبات، ويتنبه بعد الغفلة إلى ما نسيه من أصله وخلقه وأمانته.

الذي استودعك الأمانة وغفلت عنه وأمنت بغيره، نسبها لنفسه لهولها، فعظمتها من عظمته، وسيعذب فيها من خان أمانة وجوده ونسي لقاء ربه، وهي ﴿ٱلْمُوفَدَهُ ﴾ فلا تُطفأ ولا يزول لهيبها؛ لأن مددها من الحي الذي لا يموت.

# ﴿ ٱلَّتِي تَطَلِعُ عَلَى ٱلْأَفْخِدَةِ ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ﴿ فِي عَمَدِ مُمَدَّدَةٍ ﴿ :

إن ما سبق بيانه من عذاب سيكون بما نكل عنه الإنسان من حمل أمانة ربه في هذا الوجود، وبما طغى، وكما أنه قد ذاق نعمة وجوده في هذه الحياة بتفرده الذاتي وتفرد روحه عمن سواه، وبمكوثه في مكان جميل متنوع بلاحد، وحركته في زمان متغير لا يتكرر فيه شيء(۱)، فإن لوجوده القادم الموعود به خصائصه في حال ذاته وفي المكان وفي الزمان:

فأما حال ذاته: فإن نار الله التي سيكون فيها: ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وأما مكانه: فإن نار الله «مُوصَدَةً»: مطبقة بغاية الضيق، مغلقة عليهم دون سواهم، فهم محبوسون في المكان، بلا منفذ للخروج ولا أفق لمد البصر، يلازمهم فيها العذاب، ويلازمون مكانها، موصدة عليهم كما أوصدوا بجمعهم المال وحبسوه عن أبواب الخير.

وأما الزمان في نار الله: فإن مكوثهم في الحطمة الموصدة عليهم سيكون

<sup>(</sup>١) وهو ما يعرف بمثلث الوجود الإنساني: الإنسان والمكان والزمان.

﴿ فِي عَمَدِمُ مَدَّدَةٍ ﴾ ، أي: يكون في حال كونهم موثقين في عمد (١) كثيرة ممدودة ، هي من طوق جهنم الذي لا أمل من الفكاك منه: ﴿ وَلا يُوثِقُ وَتَاقَهُ وَ أَحَدُ ﴾ [الفجر: ٢٦] ، مقيدين لا يتغير عليهم الزمان مهما امتد تأكيداً ليأسهم من الخروج إلى الأبد، كما طغوا وظنوا أنهم سيخلدون بمالهم، فيخلدون في عذاب ممدود، في دهر ممدود لا انقطاع له.

## لمحات من جمال التصوير الفني في السورة

يجيء التهديد ووعيد الطغاة في السورة "في مشهد من مشاهد القيامة يمثل صورة للعذاب مادية ونفسية، وصورة للنار حسية ومعنوية، وقد لوحظ فيها التقابل بين الجرم وطريقة الجزاء وجو العقاب، فصورة الهمزة اللمزة: الذي يدأب على الهزء بالناس وعلى لمزهم في أنفسهم وأعراضهم، وهو يجمع المال فيظنه كفيلاً بالخلود، صورة هذا المتعالي الساخر المستقوي بالمال، تقابلها صورة "المنبوذ» المهمل المتردي في "الْحُطَمَةِ" التي تحطم كل ما يلقى إليها، فتحطم كيانه وكبرياءه، وهي ﴿ نَارُ اللهِ المُوقَدَهُ ﴾، كل ما يلقى إليها، فتحطم كيانه وكبرياءه، وهي ﴿ نَارُ اللهِ المُوقَدَهُ ﴾، عليها رهبة مفزعة رعيبة، وهي (تَطَّلعُ) على فؤاده الذي ينبعث منه الهمز واللمز، وتكمن فيه السخرية والكبرياء والغرور، وتكملة لصورة المحطم المنبوذ المهمل، فهذه النار مغلقة عليه، لا ينقذه منها أحد، ولا يسأل عنه فيها أحد، وهو موثق فيها بذلِّ وثاقاً بلا انفكاك.

<sup>(</sup>١) والعمود: الأصل الذي يقوم عليه الشئ، ويقال: عمود البيت للذي يقوم به البيت، والممددة: المجعولة طويلة جداً.

#### \* خاتمة:

بين الوعيد بـ «وَيْلِ» لا حدود له، وزجره بكلمة جامعة لكل زجر: «كَلاً»، لعله يتذكر أو يخشى، تعالج هذه السورة نزعة الطغيان الكامنة، والتي تظهر في الإنسان كلما زاد جمعاً للقوة، وتمتد بلا حد حتى يصل طغيانه إلى نفسه، حين ينسى أصله ونفسه، وتتوعد الإنسان بجزاء من جنس عمله، بالنبذ باحتقارٍ مقابل طغيانه بتعاليه ولانتقاصه من نظرائه في الخلق، وبجمعه مع حجارة الأرض في نار يحطم بعضها بعضاً مقابل ما طغى في جمع ومنع خيرات الأرض، وبدار ألم عظيم أعدها ربٌ عظيمٌ جزاء ما طغى برجائه من صوى الرب العظيم.

لقد ذقت في هذه الحياة جمال الوجود، في الوعي بتفردك وتميزك وهويتك بعد أن لم تكن شيئاً مذكوراً، ثم في استخلافك في مكان ذي تنوع بلا نهاية، تنتقي منه ما تستعمره، ثم في ظرفك في نظام زمان حيوي مستمر التغير، لا يتكرر فيه حدثان مدى الوجود، وهذا كله تقدمة لوجودك النهائي،

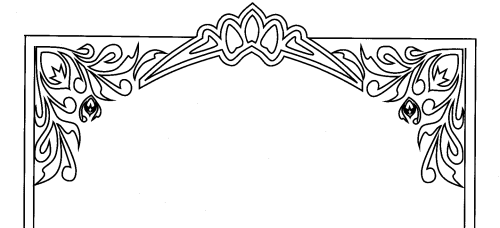
<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٨/ ٦٦٣.

حيث جزاؤك على الجدارة بحمل الأمانة موضع خاص بك، متفرد كتفردك: 
﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِّمَاعِمِلُوا ﴾ [الأحقاف: ١٩]، في مكان ممتد بلا حد بكل بعد: 
﴿ وَجَنَّةٍ عَمْشُهَا السَّمَوَتُ وَ الأَرْضُ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، وزمان لا ينتهي من بعد: 
﴿ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥]، فهل ترضى به بديلاً موضعاً تمحى فيه هويتك حين «تطّلع» نار ألمه على فؤادك، وتحاصر فيه في مكان «موصد» مطبق عليك، لا ترجو فيه تغيراً ولا تحولاً، لأنك موثوق مدى زمان وجودك فيه وثاقاً ممدوداً لا يوثقه سوى ربك من أحد!، وهل بعد هذا الخسران من خسران؟

لقد زجرك ربك عن أن تطغى بـ «كَلاً» فازدجر، واعدِل مع الخلق، واحذر أن تتعالى على إنسان، أو تنتقص منه مهما قلَّ شأنه، أو ظهر في عينه انكسار الحاجة إليك، لأنه متفرِّدٌ مثلك، وأصلح الأرض، واحذر قلة أدبك مع خيراتها أن تجمعها وتنسبها لنفسك، أو تُفسد فيها بشيء لا يحبه ربك، وأخلص دينك لله، ولا تطغى فتجعل ثقتك ورجاءك في غير الذي خلقك، وجَعَلَ فقرك إليه في أصل خلقتك، ولا تنازع ربك الكبرياء؛ فإنه وحده الغني المتكبر: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِياء فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الجاثية: ٣٧].



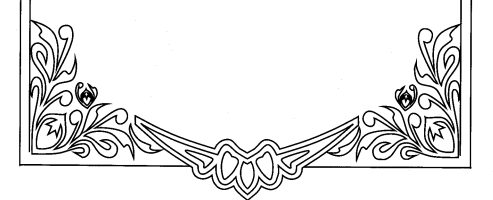




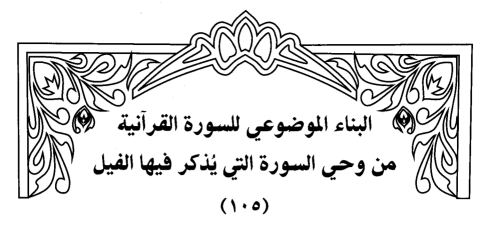
من وحي السورة التي يُذكر فيها الفيل (١٠٥)

# حين تطغى الأمم

﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَاۤ أَخَٰذَ الْحَٰذَ الْحَٰذَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل







## حين تطغى الأمم

# بِنَسِمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ أَلَةَ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ ٱلْفِيلِ ۚ أَلَةَ بَجْعَلَ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلِ ۚ وَالْفَيلِ وَالْمَالِكُ عَلَيْهُمْ كَعَصْفِ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيَّرًا أَبَابِيلَ ۞ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِّن سِجِّيلٍ ۞ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴾ .

#### \* مقدمة:

خلق الله الناس مختلفين: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُغَنِّلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ﴾ [هود: ١١٨\_١١]، وأدى اختلافهم عبر تاريخ الإنسانية إلى التدافع فيما بينهم: ﴿وَلَوْ لَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُ م بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١]، وأدى تدافعهم إلى ما أراده الله من مداولة الأيام بين الناس: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيّامُ وَادى تدافعهم إلى ما أراده الله من مداولة الأيام بين الناس: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيّامُ اللَّهُ مَن مُدَاوِلَة اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وفي إطار مثلث الاختلاف والتدافع والمداولة الحضارية هذا(١)، يأتي حينٌ من الدهر على أمة من الأمم، فتظن في نفسها أنها قدرت أخيراً على الأرض: ﴿وَظَرَبَ أَهَلُهَآ أَنَهُمُ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَآ ﴾ [يونس: ٢٤]، فتطغى حتى ترى

<sup>(</sup>١) يُسمَّى «مثلث الحركة الحضارية».

نفسها الأشد قوة: ﴿مَنَ أَشَدُ مِنَا أَقُوَةً ﴾ [نصلت: ١٥]، وتنسى أنه مجرد استخلاف مؤقت: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَكُمْ خَلَكِيفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعَمَلُونَ ﴾ مؤقت: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَكُمْ خَلَكِيفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَنظُر كَيْفَ تَعَمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤]، وأن الله الذي خلق الأمم هو الأشد منها قوة، وأنه آخذهم وهم أشد ما يكونون فرحاً بما أوتوا: ﴿حَقَى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا أَخَذُنَهُم بَعَتَةً فَإِذَا هُم مُثَلِلُهُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

### \* صورة من التاريخ:

في زمنٍ كان «الفيل» فيه رمزاً للرعب وللدمار الشامل في مواجهة السيف والخيل، أغرى الطغيانُ أبرهة الحبشي أن يهدم الكعبة بيت الله الذي بناه إبراهيم اليصرف الناس عنها إلى المعبد الضخم الذي بناه في اليمن، وسار بجيشه الجرار يهزم ويأسر من وقف بوجهه من العرب، وأرسل مَنْ يبلِّغ سيِّد مكة أنه إنما جاء لهدم البيت، فإن لم يتعرَّضوا له فلا حاجة له في دمائهم.

وما كان للعرب من طاقة بحربه، فأمر سيد قريش الناس بالخروج من مكة، والتحرز في شعف الجبال يدعون الله ويستنصرونه أن يمنع بيته ويحميه، فكان أن حبس الله الفيل وجيشه عن مكة، وأهلك الله الجيش وفيله وقائده بجندٍ من جنده التي لا يعلمها إلا هو، وليحفظ بيته مثابة للناس وأمناً، تأرز إليه عقيدة الحق، وتزحف منه إلى أصقاع الأرض حُرَّة طليقة، لا يهيمن عليها أحد من خارجها، ولتحكي هذه الواقعة الثابتة طلاقة مشيئة الله وقدرته من وراء السنن التي ألفها البشر.

ثم جعل الله دون تلك المعجزة فتحاً قريباً، فأذن للأرض أن تستقبل ولادة رسوله ﷺ تلك السنة، وليجعل تلك الموافقة بشرى أن الذي حمى بيته

سيحفظ للحق راية ورجالاً، لا ينالهم كيد الكائدين ومكر الماكرين مهما كان، ظاهرين على الحق، لا يضرهم مَنْ خالفهم ولا مَنْ خذلهم إلى قيام الساعة، وعلَّمنا في كتابه أن فعل الله وجنده ذاك سيتكرر كلما تكرر من الباطل وأهله التجبر.

## \* خط البناء الموضوعي للسورة:

## (حين تطغى الأمم)

١ \_ دعوة: للشهادة على فعل الله: ﴿أَلَمْ تَرَ ﴾.

٢ \_ بيان: قدرة الله في أن يفعل ما يشاء: ﴿ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ ٱلْفِيلِ ﴾ .

٣ ـ دعوة: للاعتبار بسنن الله: ﴿ أَلَوْ بَجِعَلْ ﴾.

٤ \_ بيان: سنة الله في عاقبة الأمم الطاغية:

\* إضلال تدبيرهم: ﴿ كُيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلِ ﴾ .

- إتيانهم بتدبير من حيث لا يحتسبون: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ .
  - \* عقابهم بشدة وألم: ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِّن سِجِّيلٍ ﴾.
  - \* إزالة شأنهم من الأرض: ﴿ فَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولِ ﴾ .

### \* العرض:

# ﴿ أَلَهُ تَرَكَّيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ ٱلْفِيلِ ﴾:

الاستفهام بـ ﴿ اَلَمْ تَكُرِيمٌ لكل فرد في «الأمة الشاهدة»، وهو يدعوه ربه للشهادة على طلاقة قدرته، ثم هي دعوة للاعتبار، وإلحاق أمر الأمم الطاغية مهما بلغت قوتها الظاهرة، في كل زمان من بعد، بما فعله رب الأمم جميعاً بـ ﴿ بِأَصْعَبُ الْفِيلِ ﴾، حينما يبلغ الأمر بها حد إرادة استئصال

## الحق الذي لا حول له ولا قوة من الأرض.

ثم إن الذي تولى «الفعل» بكيفية تخرق سنن الكون في قتلهم وإبادتهم هو ربك وربهم: ﴿كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ ﴾، ورب محمد على الذي خاطبه هنا، حيث أراد سبحانه أن يتم النصر من لدنه وحده، بما فيه من أسباب ظاهرة وباطنة، فلا يكون لقريش المشركة فضلٌ فيه لا تستحقه، كأنه يقول: إنما فعلت ذلك بأصحاب الفيل تمهيداً لظهور محمد على وتشريفاً له، فإذا كنت مربياً وراعياً له وللحق قبل بعثته، فهل أترك ذاك بعد أن أرسلته رحمة للعالمين؟ حاشا ربنا!

وقد كان «أَصْحَابِ الْفِيلِ» \_ بطغيانهم \_ أشد من جنس الفيل في البهيمية وعدم الفهم، حيث إنهم كلما وجَّهوا الفيل إلى الكعبة فرَّ عنها وأبى التوجه إليها، أما هؤلاء فكانوا أدوَن من الفيل في إصرارهم على معصية الخالق وإرادتهم محو الحق: ﴿إِنْ هُمْ إِلَاكُا لَانَعْنِمْ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾[الفرقان: ٤٤].

# ﴿ أَلَمْ بَجْعَلَ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ﴾:

اشهد يا من يقرأ القرآن أن ربك وربي أضلَّ ﴿ كَيْدَهُو ﴾: \_ تدبيرهم الخفي \_ حتى لا يبلغ غايته، ويكونوا كالذي ضل الطريق وما وصل إلى مبتغاه، حتى أنه «ظَرَفَ» فعلهم كله وتدبيرهم في الخفاء ليلاً ونهاراً ﴿ فِي تَصَّلِيلِ ﴾، فكأنه محوط ومحاصر بالتيه والجهل المركب، فلا يخرج من التضليل فعل من أفعالهم، وذلك مصير كل من تعرض لحرمةٍ من حُرمات الله في بيت من بيوته، أو آذى وليّاً من أوليائه فآذنه الله بالمحاربة.

# ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيِّرًا أَبَابِيلَ ﴾:

وقد أتاهم الله من حيث لم يحتسبوا، وأرسل من فوقهم طيوراً متفرقة في

جماعات، ما يدرون قدرها، وقد غرهم طغيانهم، وهو الحال مع من كان اعتماده على جبروته من دون الله: أن يهلكه الله بأضعف خلقه.

وهكذا مضت سنة الله في هؤلاء وفي غيرهم من قبل ومن بعد، وتمت مواجهة الفيل ـ أمضى سلاح في زمانه ـ بأكثر مخلوقات الله وداعة ولطفاً: ﴿ طَيُور مرسلة في جماعات ـ، وكذلك كان أمر الله، وسيكون في شأن كل أمة تطغى وتتسلط في زماننا وفي غيره، لن يعدو قدرها أن يسلط عليها سوساً ينخر أسس قوتها وعرشها من داخلها، أو جنداً من جند الله من مثل ريح إعصار تقتلع بنيانها، أو زلزال يهز الأرض من تحتها ويهدم حضارتها.

# ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِيلٍ ﴾:

كان دمار هؤلاء بحجارة رمتهم بها تلك الطيور المحلقة جماعات، وكانت تلك الحجارة من ﴿ سِجِّيلٍ ﴾، أي: إنها لم تكن حجراً صخرياً ولكنها طين متحجر أُعدَّ لعذابهم، من جنس الحجارة التي أُمطرت على قوم لوط، حتى أن الحجر كان إذا وقع على أحدهم نفط جلده، جزاءً لمن أراد تدمير رمز الفطرة والحنيفية السمحة: بيت الله الذي رفع قواعده إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام: ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَةُ إِنَّ أَخَذَهُ وَالْلِمَةُ الله العبد، ليدوم شكريدُ ﴾ [هود: ١٠٠]، وإن عذاب الله ليأتي من حيث لا يحتسب العبد، ليدوم الحذر منه سبحانه.

# ﴿ فَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولِ ﴾:

كان مآل الجيش العرمرم الذي اعتمد أقوى سلاح في وقته، وغلب عليه

زهوه وثقته الكاملة بالنصر، أن صار ﴿كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴾، وهو ورق الزرع الذي أكلته الدواب وراثته وداسته بأرجلها وأكلت أطرافه وطرحته على الأرض، وهكذا أصبح مصيرهم متساقطين هالكين بعد تلك النضرة والقوة، وليعلم الخلق أن القوة لله جميعاً، وأن له الأمر من قبل ومن بعد، وأن مَنْ جاهر بالمعصية أسرع إليه الهلاك بخلاف مَنْ تستَّر، فيهلكه الله بما يخزيه ويجعله عبرة: ﴿ وَكُمْ أَسَلُ مَنْ أَكُنَا قَبْلُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ أَكُمْ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ [مريم: ٩٨].

#### خاتمة:

كرّم الله سبحانه سيد الخلق محمداً على وهو لا يزال جنيناً، فحفظه وحفظ أمه وأهله من الاسترقاق والسبي، وحفظ بيته من الهدم، من أجل الدين الذي بُعث برسالته، وليشهد وليطمئن من يتبع هذا النبي أنه سبحانه قادر من بعد وحتى قيام الساعة على أن يحمي كل من رفع وسيرفع راية هذا الدين.

وللتاريخ الإنساني شهادة تنطق بصدق ما دعاك الله للشهادة عليه في هذه السورة من كمال قدرته وسلطانه على خلقه، وعلى سنته الماضية في الأمم الصغيرة التي ظنت يوماً ما أنها قدرت على الأرض، لتعلم أن وعد الله حق في الدنيا والآخرة، وتشهد على صدق ما أنزل في قرآنه العظيم، ببقاء الدين محفوظاً كل هذه القرون رغم كل كيد الكائدين من كفار ومشركين.

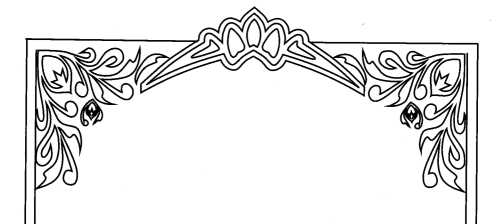
ثم إن شهادتك هذه طريق لتكون من الشاهدين يوم تجثو كل أمة، وتأتي كل أمة لتجادل عن نفسها، والوزن يومئذ الحق، فمن ثقلت موازينه من ذلك الحق فأولئك هم المفلحون.

واعلم أنه قد تختلف مظاهر التمكين لأمة دون أخرى عبر العصور،

ولكن الطغيان واحد، ومصيره واحد، ولنا عبرة في جيش أبرهة صاحب الفيل، ومن بعده جيوش البغي والطغيان في كل زمان!، وإذا كان عبد المطلب عندما أخلص في الدعاء في دفع البلاء عن البيت، لم يخيب الله رجاءه وسمع دعاءه، وما كان الله ليضيع بيته، فكيف يضيع الإسلام وأهله؟، وإنّما أُجيب «عبد المطلب» لأنه لم يسأل الله لنفسه، فكيف إذا دعاه المؤمن المخلص اليوم ليحمي دينه الحق؟، ألا تشهد بأن الله لن يضيع دينه؟.



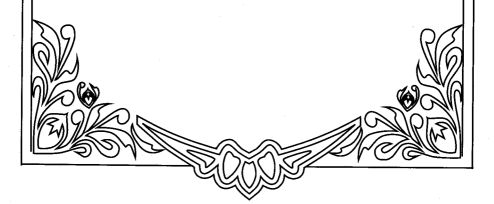




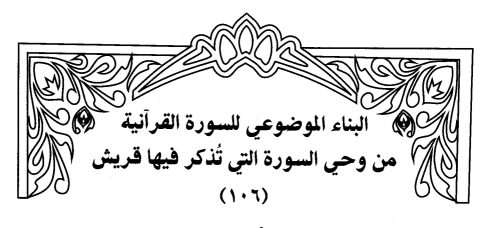
# من وحي السورة التي تُذكر فيها قريش (١٠٦)

# بين الأمم والنعم

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةٌ مُطْمَيِنَةٌ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنَ لَهُ اللَّهُ لِبَاسَ رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]







# بين الأمم والنعم

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةٌ مُّطْمَيِنَةٌ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدُامِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَ قَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]

# بِنسمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ﴿ إِلَىٰفِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلْاَ ٱلْبَيْتِ ﴿ اللَّهِ مَا خَوْجٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ .

### مقدمة:

إن للأمم كما للأفراد حياةً وموتاً، وأعماراً وآجالاً، ونمواً ونضجاً، وفتناً وابتلاءات، ولله عليهم حقوق، كما هو بين الله وبين كل فرد من النوع الإنساني، وأصل تلك الحقوق ما أسبغ الله على الكل من نعم، وأعظمها على الأمم: نعمة الهداية للحق، ثم النعم المادية التي تمثل قوام وجود المجتمعات، وأعظمها الأمن الاجتماعي والأمن الاقتصادي، وبهما يشاد صرح الحضارات، مما يوجب على كل أمة حقاً لله، بتوجهها بكلها لعبادته وحده، وفاءً بحق جزء صغير من تلك النعم.

وكما خوطبت كل الأمم بهذا القرآن لتستجيب لنداء ربها، فقد خوطبت

## \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(بين الأمم والنعم)

١ ـ دعوة قبيلة سيد الخلق لتذكر ما اعتادت عليه من اختصاص بالنعم:
 ﴿لِإيلَافِ قُـرَيْشٍ ۞ إِ-لَافِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّـتَآءِ وَٱلصَّيْفِ﴾.

- ٢ أمر لهم ولمن سواهم بعبادة الله واهب النعم: ﴿ فَلَيْعَ بُدُوا ﴾ .
- ٣ ـ جعل بيت الله آية للأمم لتعرف المنعم: ﴿ رَبَّ هَٰذَا ٱلْبَيْتِ ﴾.
  - ٤ \_ بيان نعم الله التي تقوم بها حياة كل الأمم:
  - \* الأمن الاقتصادي: ﴿ ٱلَّذِيَّ أَطْعَمَهُ مِ مِن جُوعٍ ﴾ .
    - \* الأمن الاجتماعي: ﴿وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾.

### \* العرض:

خاطب الله قريشاً بتذكيرهم بما امتن عليهم وجعله لهم من اعتيادهم نعماً من نوع خاص، قلَّما كانت لغيرهم: ﴿لِإِيكَفِ قُرَيْشٍ»، وأوَّلُها الرفعة والشرف الذي لا يعلى عليه، ومنه اشتق اسم قبيلتهم «قُرَيْشٍ»، كما قال ابن عباس من اشتقاق اسمهم من دابة البحر «القرش»، حيث ليس في الأرض

نسب كنسبهم، ولا فرع كفرع ذلك النسب، فأصلها من إبراهيم عليه السلام، وفرعها الكريم محمد عليه السلام،

ثم إنه قد أنعم الله تعالى عليهم بمجاورة البيت العتيق، الذي هو أول بيت وُضع لعبادة الله، وجعله الله رمز وحدة النسب الإيماني بين البشرية جمعاء عبر تاريخها الطويل، على اختلاف ألوانها ومظاهر تمكينها، واختص الله قريشاً ببركة تلك المجاورة باعتيادهم نعماً لم تكن لغيرهم من العرب، ولم تُقطع عنهم حتى اعتادوها كاعتيادهم الماء والهواء، وهو ما سماه الله سبحانه الإيلاف: ﴿إِيلَفِ قُرَيْشٍ ﴾، لاعتيادهم لعظيم النعم والرفعة والمكانة، ثم قيده بالرحلتين: ﴿ إِلَفِهِمْ رِحُلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴾، تفخيماً لأمر هذه النعمة بالذات في اعتيادهم رحلة آمنة إلى الشام وإلى اليمن، ضمنت رزقهم في ذلك المكان المقفر صيفاً وشتاءً.

وإنما كانت رحلة آمنة لما أودع الله من مهابتهم في قلوب الناس لمجاورتهم البيت العتيق، فضمن لهم قوام «النظام الاقتصادي»، المتمثل في وفرة الأقوات وسهولة التبادل: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ ﴾، وقوام «النظام الاجتماعي» المتمثل باستتباب الأمن وانتفاء الخوف: ﴿ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾، وهما المقومان الرئيسان لوجود أي مجتمع إنساني ودوامه.

وبهذا حق عليهم الخضوع لرب البيت المهيب: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلْذَا اللهِ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ وَمَعْرَفَةُ اللهُ اللهُ مَكْراً للنعمة وطلباً لدوامها وامتداداً لفخر العلو بالإيمان ومعرفة الله الحق بعدما علت بالدم وبالنسب وبالإقامة في أطهر بقاع الأرض.

وفي الإشارة بالتعظيم إلى البيت العتيق تذكيرٌ بالمعجزة التي شهدتها

قريش، وتشهدها البشرية في كل زمان، بأن جعل هذا الموضع مثابةً للناس وأمناً، وجعل فيه آيات بينات تثبت كرامته عبر العصور، بعد أن رفع قواعده أبو الأنبياء إبراهيم، بواد مقفر غير ذي زرع، لا يغري أحداً بالوصول إليه، ثم أهوى رب البيت قلوب الناس إليه، فما من موضع في الأرض له من الهيبة والحب كما له، وجعل الثمرات تُجبى إليه من كل الأنواع، من كل مكان، والناس تقصده وتحج إليه رجالاً وركباناً، منذ أمر الله نبيه أن يؤذن في الناس بالحج: ﴿ وَأَذِن فِي النّاسِ بِاللَّهِ يَاتُوك رِجَالًا وَكِيالًا وَكُل كُل حَجة على البشرية جمعاء وعلى قريش، في عميق الله الله وركباناً، منا يأمرهم به.

فإن استجابت قريش لتوحيد الله بالعبادة، فلها مالم يكن لقبلها من الأمم والقبائل من السيادة والمنزلة في الدنيا والآخرة، وإن أبت فسيحل عليها ما حلّ بمن قبلها من مكذبي الرسل، وما سيحل بمن سيجيء بعدها من الأمم، التي يمكّن الله لها من أسباب النمو والقوة والتمكين في الأرض حين تتوفر لها مقومات الأمن الاقتصادي والأمن الاجتماعي، كما هو في كثير من الأمم التي جاءت بعد قريش مع اختلاف مظاهر التمكين، فتعتاد العلو وتنسى العلي الكبير الذي يؤتي الملك من يشاء وينزعه ممن يشاء.

## وَٱلْحَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّىنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢].

إنه إله واحد، وأمم مختلفة تساق في التاريخ الإنساني إلى أقدار محددة من التمكين والتمتع بالنعم، ولها أن تختار بين أن تعبد ذلك الإله الواحد، رب البيت العتيق، الذي جعله معجزة باقية عبر العصور، فتكون لها رفعة في الدنيا والآخرة أعظم من رفعة «قريش» إن أحسنت العبادة أكثر مما أحسنتها «قريش»، أو أن تجحد الله، فيسلبها الله ما وهبها إياه في الدنيا، ويخزيها في الآخرة.

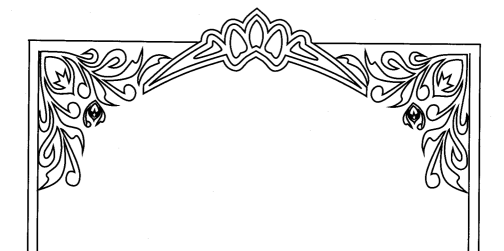
#### \* خاتمة:

في سياق تذكير الخلق بحق الخالق، وبيان حق الله على كل مجتمع إنساني، اختار القرآن قريشاً لتفرُّدها بأولية تلقِّي الوحي، حيث كانت مع جلال نسبها وعلو مقامها بين العرب أول من تشرَّف بتلقي رسالة السماء الأخيرة إلى الأرض، والبشارة والإنذار بين الناس، وإليها انتسب سيد العجم والعرب محمد عليه، فخصَّت بذكر يُتلى إلى قيام الساعة، يتذكر به من تذكر من الأمم بعد أن جاء النذير.

وبجملتين قصيرتين، تكادان تكونان كلمتين، اختصر القرآن مقومات وجود المجتمع الإنساني والفعل الحضاري، ونسب تلك المقومات إلى واهبها، وأوجب له الحق الذي يريد باعتباره واهباً، ليجتمع النوع الإنساني كله في إطار الانتماء للرب الواحد، «رب البيت العتيق»: رمز توحيد ذلك الرب العظيم، الذي جعل هذا البيت محفوفاً بالكرامات التي تشهدها الأمم في كل العصور، فتكون حجة عليهم جميعاً كما كانت حجة على قريش.

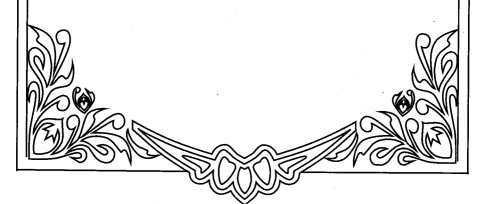
أليس هذا المعنى الجليل وحياً من رب واحد عظيم؟ بلى، ونحن له عابدون!

000



من وحي السورة التي يُذكر فيها الماعون (١٠٧)

الأمة الشاهدة (روح المجتمع الإسلامي)







# الأمة الشاهدة (روح المجتمع الإسلامي)

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ أَرَءَ يَتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۞ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْيَلِيمَ ۞ وَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْيَلِيمَ ۞ وَلَا يَعُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ فَوَيْدُ لِلْمُصَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ۞

### \* مقدمة:

بحسب تمكُّن مرض القلب منهم، فكلما أضاء لهم نور الحق مشوا فيه، وإذا أظلمت بصيرة قلوبهم قاموا متحيرين: ﴿كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُوا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [البقرة: ٢٠].

وقد رفع الله قدر الصنف الأول - أهل الهدى -، وأكرمهم بأن وضعهم في مرتبة الشهادة على الناس(۱): ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَاءً في مرتبة الشهادة على الناس(۱): ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمّةً وَسَطًا لِنَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فيعرفون كل صنف بعلامات لهم: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِلمَّتَوسِّمِينَ ﴾ [الحِجْر: ٧٥]، وهذه العلامات من النور الذي يُعلِّمهم ربهم: ﴿ وَيَجَعَلُ لَكُمْ أُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى الطاهرة التي وهذه السورة من هذا النور الذي وعدهم به، وقد بينت العلامات الظاهرة التي تعرف بها أصناف الناس، فهي دعوة لهم لأن يعرفوا كلاً من الناس بسيماهم، ويشهدوا لله بها عليهم جميعاً، كما أنها تدعو الأمة وكل فرد فيها للشهادة على أنفسهم، من خلال تخلقهم بنقيض ما وسم الله به المكذبين بلقائه من علامات.

### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

١ - دعوة أمة الهدى للشهادة على الناس بعلاماتهم: ﴿ أَرَءَ يُتَ ﴾ .

٢ \_ علامات الناس المكذبين بلقاء الله:

<sup>(</sup>۱) وفي صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب ثناء الناس على الميت، الحديث رقم: 
۱۳۲۷، عن أنس بن مالك ، يقول: مرُّوا بجنازة، فأثنوا عليها خيراً، فقال النبي على: «وجبت» ثم مرُّوا بأخرى فأثنوا عليها شراً، فقال: «وجبت» فقال عمر ابن الخطاب على: ما وجبت؟ قال: «هذا أثنيتم عليه خيراً، فوجبت له الجنة، وهذا أثنيتم عليه شراً، فوجبت له النار، أنتم شهداء الله في الأرض».

أولاً \_ الكفار: ومن علاماتهم:

- \* الطغيان على الضعيف بالفعل: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْكِيدَ ﴾ ·
  - \* نبذ الدعوة إلى الخير بالقول: ﴿ وَلَا يَعُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ ·
    - ثانياً \_ المنافقون: ولهم مع علامات الكفار:
- \* خصال باطنة، منها إعراض بالسر عن طاعة الخالق: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهُمْ سَاهُونَ ﴾ .
- \* وخصال ظاهرة في العلن، منها عدم بذل العون للخلائق: ﴿ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ .
  - ٣ ـ وعيد للمكذبين بلقاء الله كفاراً ومنافقين: ﴿فُوَيُّلُّ ﴾ .

٤ - إن كل من كانت فيه خصلة من خصال المكذبين فله من وصفهم بعض النصيب، وأمة الشهادة على الناس: هي أمة نصرة الضعيف والدعوة إلى الخير، والإخلاص للخالق بالسر والعلن، وبذل المعروف لكل الخلق، وهذا جوابها تصديقاً لإيمانها؛ لأنها خوطبت بالسؤال: ﴿أَرَءَيْتَ ﴾، ولتستحق به مرتبة الشهادة على الأمم.

#### العرض:

﴿ أَرَءَ يْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴾:

هذا خطاب تشريف(١) واستئناس للمصدقين بلقاء الله من أمة محمد عليه،

<sup>(</sup>۱) وهو تشريف أيضاً باستحقاق الخطاب من الله، أي: إنك أيها المصدق بلقاء الله تستحق شرف الخطاب من الله، ثم شرف كونك شاهداً لله على الإنسانية، بما خاطبك الله.

ونقلة لهم من تكليف الدعوة إلى رتبة الشهادة لله على الناس ممن يكذب بلقاء الله، كفاراً كانوا أم منافقين، فيخاطبهم الله بقوله: ﴿ أَرَءَ يَتَ (١) ﴾: هل علمت يا محمد وأمتك تبع لك في ذلك علامة المكذب بيوم الحساب، الذي لم يجعل الحياة لما خُلقت له، لتعجب من حاله وسوء صنيعه، وتعرفه بعلامته في الدنيا وتشهد عليه؟

وشهادة الأمة توجب العذاب أو النعيم لمن شهدت له كما ورد في الحديث السابق: «من أثنيتم عليه خيراً وجبت له الجنة، ومن أثنيتم عليه شراً وجبت له النار، أنتم شهداء الله في الأرض»، فتأمل أيَّ مكانة وأيَّ منزلة بوَّأها الله هذه الأمة المباركة!.

# ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمَيْدِ ﴾ وَلَا يَعُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ :

إن للمكذبين بلقاء الله علامات يُعرفون بها، وكما يغرس حب الله في النفس جذور الإقبال على الخير، والانسياق إليه بدون كلفة تقرباً إلى الله، فإن إنكار القيامة كالأصل لجميع أنواع الكفر والفساد، وإن من يُكذب بلقاء الله فليس لديه ما يزرعه في هذه الحياة استعداداً لهذا اللقاء: ﴿إِنَّهُ,كَانَ لا يُؤْمِنُ فليس لديه ما يزرعه في هذه الحياة استعداداً لهذا اللقاء: ﴿إِنَّهُ,كَانَ لا يُؤْمِنُ فِلسَكِينِ ﴾ [الحاقة: ٣٣ ـ ٣٤]، فاشتد في القرآن لهم الردع: ﴿كَلَّ مُل لا تُكُرِمُونَ ٱلْمِيتِمَ ﴿ وَلا تَعَنَّضُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ [العاقة: ٣٣ ـ ٣٤]، فاشتد في القرآن لهم الردع: ﴿كَلَّ مَل لا تُكْرِمُونَ ٱلْمِيتِمَ ﴿ وَلا تَعَنَّضُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ [الفجر: ٢٧ ـ ١٤].

وأُولى هذه العلامات التعسف في ظلم الضعيف ومن لا ناصر له،

<sup>(</sup>۱) فعل الرؤية بمعنى «أخبرني»، ويمكن تقدير مفعول ثانٍ له مفهومه: «أليس جديراً بالانتقام منه؟». نظم الدرر: ٨/ ٥٤٤.

وإهانته بلا خوف الحساب، فيشير إليه القرآن إشارة البعيد عن كل خير: 

هُذَالِكَ (۱) ، ويعرفه بأنه ﴿الَذِى يَدُعُ ٱلْمِيْسِ ﴾: يعتاد أن يدفعه بعنف وجفوة عن حقه وماله بالظلم، أو بزجره وضربه لضعفه والاستخفاف به، و«اليتيم» لا يقتصر معناه على الصغير الذي فقد أباه، وإنما هو الصغير والكبير الذي فقد الإنصاف والنصرة (۱) ، وهو أمر قبيح منكر بحسب الشرع وبحسب المروءة الإنسانية، ومثله أن ذلك البعيد لا يؤدي حق الملهوف في ما استخلفه الله فيه، ولا يكون منه مجرد الحث لغيره على فعل الخير وبذل المعروف وإعطاء الطعام للفقير الجائع (۱) ، فهو: ﴿ وَلَا يَكُنُ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ (١) ، فعلامة المكذب بلقاء الله أن يتكرر منه فعل الظلم بالضعيف، والتهاون بالخير، ولو بمجرد الحث بالقول على إعانة الناس، وهما باب لسائر ما يكون منه من إفساد في الأقوال والأفعال، يستحق بها العقاب: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ مُنَا أَلَهُ مِنَا المعابِ الله عَلَى الطعاب : ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ مَنَا أَلَهُ الله عَلَى الله عَلَى المعابِ المعابِ المنائر ما يكون منه من إفساد في الأقوال والأفعال، يستحق بها العقاب: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ الله عَلَى الله عَلَهُ وَا الطعابِ الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله المنائر ما يكون منه صَلَوْهُ ﴿ المنائرة الناس، وهما باب لسائر ما يكون منه مَلَو المناد في الأقوال والأفعال، يستحق بها العقاب: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ المناسِ الله عَلَى المنائر ما يكون منه صَلَوْهُ المنائرة عَلَهُ المنائرة عَلَهُ الله والمنافرة عَلَى المنائرة عَلَهُ وَالمَاهُ المنائرة والمناؤل والأفعال، يستحق بها العقاب : ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ الله والمناؤل والأفعال المنائر على المنائر على المنائر على المنائر على المنائرة والمناؤل والأفعال المنائرة والمناؤل والمناؤلة والمناؤل

<sup>(</sup>١) والفاء في قوله: «فذلك» للسببية، أي: لمّا كان كافراً مكذباً كان كفره سبباً لدعِّ البتيم.

<sup>(</sup>٢) قال ابن عباس: «وكتبت تسألني عن اليتيم، لعمري إن الرجل تنبت لحيته وإنه لضعيف الأخذ لنفسه، ضعيف العطاء منها، فإذا أخذ لنفسه من صالح ما يأخذ الناس فقد ذهب عنه اليتم»، وقال النووي: «إن حكم اليتيم لا ينقضي بمجرد البلوغ ولا بعلو السن». شرح النووي على صحيح مسلم، باب النساء الغازيات.

<sup>(</sup>٣) وكنى بنفي الحض عن نفي الإطعام؛ لأن الذي يشح بالحض على الإطعام هـو بالإطعام أشح.

<sup>(</sup>٤) وجيء في (يُكذِّب، يدعُّ، ويحضُّ) بصيغة المضارع لإفادة تكرر ذلك منه ودوامه.

## ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ :

وصفت الآيات علامة المكذب المجاهر بتكذيبه بيوم الدين ليعرفه أهل الأمة الشاهدة، وفَرَّعت منه (۱) نوعاً آخر من الناس فيهم التكذيب نفسه، ويتظاهرون بأنهم من المصدقين، وهم المنافقون الذين يُظهرون الإسلام ويُبطنون الكفر، ويتخلقون بخُلُق أهله، فوصفهم بقبح السريرة وما يُستدل به على قبحها من الفعل القبيح المنافي لما يُظهرون، وتوعَدهم بعذاب أمثالهم من الكافرين: ﴿فَوَيَـلُ (۱) لِلمُصَلِّينَ مُنَ الكافرين: ﴿فَوَيَـلُ (۱) لِلمُصَلِّينَ اللهُ عَن صَلاتِهم سَاهُونَ (۱۱) ، فهم مصلون في الظاهر، ولا يعرف الخلق حقيقتهم التي بيَّنها الله: ﴿إِنَّ ٱلمُنَفِقِينَ

<sup>(</sup>١) الفاء في قوله «فويل» للتفريع ولإفادة الاشتراك، أي: ويل لهذا المكذب الظاهر التكذيب، ولأمثاله ممن يُبطنون التكذيب ويُظهرون الإسلام.

<sup>(</sup>٢) واعلم أن هذا اللفظ إنما يُستعمل عند الجريمة الشديدة كقوله: ﴿وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾، ﴿فَوَيَّلُ لِلمُطَفِّفِينَ﴾، ﴿فَوَيَلُ لِلصُّلِ هُمَزَةٍ لُمُزَةٍ ﴾. قال ه في التحريس والتنوير: ٣٠/ ٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) السهو: الذهول عن أمر سبق علمه، والسهو المقصود هنا: سهو عن أدائها في وقتها الواجب، أو عن حضور القلب والخشوع الواجب فيها، فهو أثبت لهم الصلاة ووصفهم بالرياء، فهم يؤدونها كسالى أمام الخلق، ويغيبون عنها بغيابهم، يصلون في العلن ولا يصلون في السر، ولكل من اتصف بشئ من ذلك قسط من وصفهم وعقوبتهم، ومن اكتملت فيه اكتمل فيه النفاق العملي: «تِلْكَ صَلاَةُ الْمُنَافِقِ، يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيْ الشَّيْطَانِ، قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعاً، لاَ يَذْكُرُ اللَّهَ فِيها إلاَّ قَلِيلاً». (رواه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب استحباب التبكير بالعصر، برقم (٦٢)، وليس المقصود هنا الوعيد على السهو الحقيقي عن الصلاة، بالأن إثم النسيان مرفوع عن هذه الأمة.

يُخَادِعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ النّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلَا يَقِيمُونَهَا على يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلاَ يَقِيمُونَهَا على يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلاَّ قِلْمُونَ، لا يقيمُونها على وجهها، ولا يؤدونها في وقتها، ولا يستحيون من الله العالم بحقيقتهم التي ربما تخفى عن الخلق.

فوصفهم بعلامة يُعرفون بها، لكيلا تخفى حقيقتهم عن الأمة الشاهدة: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ يُراَ عُونَ وَيَعْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾، فهم الذين يتظاهرون بأعمال الخير مراءاة (١) للناس، ويقصدون أن يرى الناس أنهم على حال حسن، وهم بخلافه، فلا تُنشئ الصلاة آثارها في نفوس هؤلاء المصلين الذين لا يستحيون من الله، ولذلك فهم يمنعون ـ مرة بعد مرة ـ عن الناس ﴿ الْمَاعُونَ ﴾، وهو الشيء القليل الذي لا يُمنع في العادة، وجرت عادة الناس أن يعين به بعضهم بعضاً، ويسأله الفقير والغني، ويُنسب مانعه إلى الشح بما لا يُكلِّفه شيئاً، وهم لو كانوا يقيمون الصلاة حقاً لله ما منعوا العون عن عباده، فبلغوا نهاية التكذيب باستهانتهم بأعظم دعائم الدين واستعظامهم لأدنى أمور الدنيا، فلا هم أحسنوا عبادة خالقهم، ولا هم أحسنوا إلى خلقه، وبهذه العلامة يُعرفون بأنهم من المكذبين بيوم الدين وإن أظهروا خلاف ذلك التكذيب، وحق على الأمة الشهادة لله عليهم في الدنيا ويوم الدين ويوم الدين .

#### \* صفة الأمة الشاهدة:

كما أن للمكذبين بالدين علامات يُعرفون بها، فإن علامة من ينتمي إلى هذه الأمة نقيض ما يكون من هؤلاء، فإن كانت من علامات هؤلاء المكذبين

<sup>(</sup>١) المراءاة: هي مفاعلة من الإراءة؛ لأن المرائي يُري الناس عمله، وهم يُرونه الثناء عليه والإعجاب به.

على أنواعهم: سوء الفعل بظلم الضعيف، وترك الحث ولو بالقول على أداء حق المحتاج، وعدم تعظيم الخالق، وعدم نفع الخلق بأقل العون، فإن للمسلمين سمات في التعامل مع الخالق ومع الخلق بها يُعرفون، ويشهدون بها على أنفسهم:

فأما مع الخالق فيخلصون له الدين، ويقيمون الصلاة، ويعرفون حق وقتها: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]، ويؤدونها بحضور القلب ما استطاعوا فيها: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢].

<sup>(</sup>١) إن الفصل بين المظهر الديني والمظهر الاجتماعي للعبادة تكذيب بالدين نفسه: يقول=

#### \* خاتمة:

إنَّ هذا الخطاب الإلهي كما أنه دعوة إلى فهم راشد للحياة والأشياء، فهو تشريف للنوع الإنساني، ولك بالذات يا من صدَّق المرسلين، واستئناس وقرب من رب العالمين، يدعوك فيه لتشهد لله على الناس في الأرض: أن كل من طغى بظلم على من لا ناصر له، أو امتنع عن مجرد الدعوة إلى الخير في سبيل الله، بل وامتنع عن بذل أقل الخير لإعانة الخلق قربة إلى الله، فإن فيه من علامات المكذبين بلقاء الله على قدر ما تتحق فيه هذه الصفات، مهما تظاهر بمظاهر الدين، وإن كل من نصر الضعيف بما يستطيع، ودعا الناس إلى بذل الخير والمعروف، بل وأداه مما عنده بما يستطيع، في سبيل الله، فهذه له علامة أنه من المصدقين، وبشرى وشهادة له من هذه الأمة أن قد وجبت له الجنة كما قال النبي على الله .

وقد آتاك الله كل ما عندك من شيء، من دون أن يكون لك عليه شيء، وكلما بذلت من ما آتاك للناس من دون انتظار شيء، كنت أقرب لمن بيده ملكوت كل شيء: ﴿إِنَّمَا نُطِعِمُكُمْ لِوَجِهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِن كُرْ جَزَاء وَلَا شُكُوراً ﴾ [الإنسان: ٩]، وأنت مسؤول أمام الله ما دمت منتمياً إلى الأمة الشاهدة، أن تبذل ما استطعت الخير، بالفعل وبالقول، من كل ما آتاك الله من علم أو سلطان أو مال، ومن

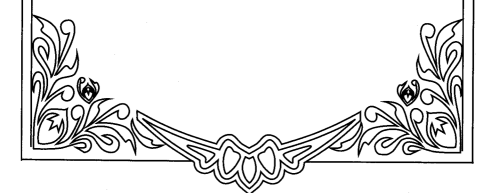
<sup>=</sup> صاحب الظلال: ٨/ ٥٤٦: «إن هذا الدين ليس دين مظاهر وطقوس، ولا تغني فيه مظاهر العبادات والشعائر ما لم تكن صادرة عن إخلاص لله وتجرد، مؤدية بسبب هذا الإخلاص إلى تحول في القلب يدفعه إلى الخير والبر بإخوانه في البشرية، المحتاجين إلى الرعاية والحماية، فللإيمان علامات تدل على وجوده، ومالم توجد هذه العلامات فلا إيمان مهما قال اللسان، ومهما تعبد الإنسان».

كل نوع لكل الناس، ولا تستثني ابتسامة وسلاماً تلقيهما على من عرفت ومن لم تعرف، ليملأ وجهك النور وصدرك الحبور يوم الدين، يوم تلقى الله: ﴿ فَوَقَنْهُمُ اللَّهُ شَرَّدُ لِكَ ٱلْمَوْرِ وَلَقَنْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴾ [الإنسان: ١١].



من وحي السورة التي يُذكر فيها الكوثر (١٠٨)

الكوثر (عطاء الكلمة الطيبة)







## الكوثر (عطاء الكلمة الطيبة)

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿إِنَّا آَعُطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ۞ فَصَلِ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ۞إِتَ شَانِتَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ﴾.

#### \* مقدمة:

بدأ المد الإسلامي العظيم في الأرض من حقيقة أضاءت في قلب رجل واحد، ثم امتدت في قلوب جماعة صغيرة من الناس، نشأت من بعدها أمم وشعوب تغطي غير قليل من بقاع الأرض اليوم، كلها تدين لذلك الرجل بالحب والولاء.

وهذه السورة بشرى لذلك الرجل الذي أخلص حبه لربه، فاتخذه ربه خليلاً، وأعطاه ما لم يعط عبداً قبله ولن يكون لأحد من بعده، فجاءت السورة إعلاناً عاماً لذلك الحب الذي أوتي به ذلك العبد المخلص خيراً كثيراً، شهد قسماً معجلاً منه هو بنفسه، وشهده الخلق، ونشهده نحن في هذه اللحظة في الدنيا، في كل ما علمنا إياه من الحق والخير، ثم ونحن نعيش صدى اسمه يتردد في كل مكان عبر الأجيال مقروناً باسم ربه في كل أذان.

وقسماً مؤجلاً يشهده الكل يوم اجتماع الخلق للحساب، ونيله المقام المحمود الذي وعده ربه، «حين يرتفع ذكره يوم القيامة ارتفاعاً يشمل البشرية كلها من آدم إلى أن تقوم الساعة، يوم الشفاعة العظمى، فيمتد ذكره لا بمن جاء بعده فحسب، ولكن بمن جاء قبله أيضاً!»(١).

### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(الكوثر)

١ - وعد: بعطاء لا حـد لكثرته لمحمد و ولمن تبعه في إخلاص الدين لله، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثِيرَ ﴾، له آيات شاهدة:

- \* في الدنيا: امتداد الذكر، وهو عطاء معجل مشهود.
- \* في الآخرة: عطاء بلا حد من الله في الدرجات، وهو عطاء مؤجل سنشهده.

٢ ـ أمر: بالثبات على الكلمة الطيبة بإخلاص الدين لله في كل عبادة:

- \* العبادات البدنية: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾.
  - \* العبادات المالية: ﴿ وَأَنْحَرُ ﴾ .

٣ ـ وعيد: لمبغض النبي ﷺ، ومبغض دعوته: ﴿إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ﴾، له آيات شاهدة:

- \* في الدنيا: يكون مبتوراً ومقطوع الذكر، وهو وعيد معجل مشهود.
- \* في الآخرة: يكون مقطوعاً عن رحمة ربه، وهو وعيد مؤجل سنشهده.

<sup>(</sup>١) المنتخب من تفسير القرآن الكريم: محمد متولي الشعراوي ٣/ ١٤٤.

#### \* العرض:

### الوعد: ﴿إِنَّا أَعُطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴾:

الآية الأولى وعدٌ وبشرى لمحمد على صدرت به "إنّ الدالة على التوكيد، المتصلة بضمير الجمع "نا» الدال على تعظيم الواهب هبة عظيمة، وجاء الوعد ﴿أَعْطَيْنَكَ ﴾ بالفعل الماضي الدال على التحقيق (١)، بأن إعطاء الكوثر سابق في القدر الأول منذ قُدرت مقادير الخلائق، ثم خاطب الموهوب به "ك» الخطاب مباشرة، فهو كلام مباشر بين الله ذي الجلال وبين محمد على فتأمل!

و «الإعطاء» في اللغة: الإنالة، وهو أخص من الإيتاء؛ لأن الإيتاء لا يكون إلا في العظيم، أما الإعطاء فيكون في القليل والكثير، وبالتالي فهو خير غير متناه؛ لأن كرم الله لا متناه، ولا يتعلق بمجرد مايؤديه العبد، «وأين ما تورده عليه مما هو مورده عليك؟»(٢).

و ﴿ اَلْكُوْمَرَ ﴾: فوعل من الكثرة، يعني المفرط الكثرة، وجاء بلام التعريف دلالة على إعطائه الخير كله كاملاً موفوراً، وهو وصف للخير الكثير في الدنيا والآخرة الذي آتاه الله محمداً على وحذف موصوف الكوثر ليكون أبلغ في العموم، كما أنه اسم نهر في الجنة، له حوض تجتمع عليه الأمة يوم القيامة (٣) بعد اجتياز الصراط، ببركة اتباعه على والاقتداء به.

<sup>(</sup>۱) قال «أعطيناك» بصيغة الماضي، ولم يقل «سنعطيك»، للدلالة على تحقق وقوع الوعد، حتى كأنه حدث ووقع.

<sup>(</sup>٢) الحكم العطائية.

<sup>(</sup>٣) يدلُّ عليه قول السيدة عائشة ﷺ في صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، =

كما أن لكل نبي حوضاً، وأنهم يتباهون أيهم أكثر واردة، وأنه على يرجو أن يكون أكثر واردة كما ورد في الحديث، وفي مباهاتهم إشارة إلى أنّ الله تعالى يعطيه في الجنة بقدر أجور أمته كلهم من غير أن ينتقص من أجورهم، فإنه هو السبب في هدايتهم ونجاتهم (كان)، كما أن لكل واحد من أتباعه نصيباً من الحوض بحسب ما بذر في الأرض من الخير الذي جاء به، فيكون له «كوثر» من أجور مَنْ علَّمهم من الخير الذي جاء به محمد النهادات.

وقد آتى الله نبيه من عظيم الخير ما لم يؤت أحداً من العالمين: قرآناً

سورة إنا أعطيناك الكوثر، الحديث رقم: ٤٩٦٥: «هو نهر أُعطيه نبيكم على شاطئاه عليه دُرُّ مجوّف، آنيته كعدد النجوم»، وورد في وصفه أنّه أحلى من العسل وأشد بياضاً من اللبن وأبرد من الثلج وألين من الزبد، ولا يظمأ من شرب منه أبداً. (المستدرك للحاكم، كتاب الإيمان، ١/ ١٤٨، برقم ٢٥٥) وبرواية الإمام أحمد (برقم ١٩٩٦) عن النبي على: «نهر أعطانيه ربي على في الجنة، عليه خير كثير، ترد عليه أمتي يوم القيامة، آنيته عدد الكواكب»، وقوله: «عليه خير كثير» يُشعر بذلك، وروى البخاري (كتاب التفسير، باب تفسير سورة الكوثر، برقم ٢٦٨٢) عن ابن عباس الله أنه قال في الكوثر: «هو الخير الذي أعطاه الله إياه»، وقول سعيد بن جبير: «النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه». وانظر مجموع الروايات في الباب في تفسير ابن كثير: ٨/ ٣١٠.

<sup>(</sup>۱) كما أن لكل واحد منهم نصيبه من الشفاعة، لما رواه النسائي عن النبي على الله «ما مجادلة أحدكم في الحق يكون له في الدنيا، بأشد مجادلة من المؤمنين لربهم في إخوانهم الذين أُدخلوا النار، قال: يقولون ربنا، إخواننا، كانوا يُصلّون معنا، ويحجون معنا، فأدخلتهم النار؟ قال: فيقول الرب على: اذهبوا فأخرجوا مَنْ عرفتم منهم». كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان، برقم ١٠٥٠،

عظيماً، هو «كوثر» وينبوع للخير لا نهاية لفيضه وغزارته، تكون به أمته خير أمة أخرجت للناس، وبعثه للناس كافة، وجعل الأرض له مسجداً وطهوراً، كما شرح صدره وآواه بعد اليتم، وكفاه المستهزئين(۱)، وهداه وأغناه وفتح عليه ونصره؛ إذ دخل الناس في دينه أفواجاً، وجعله الله أولى بالمؤمنين من أنفسهم: ﴿النَّيُّ أُولَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾[الأحزاب: ٦].

وها هي قرون «كثيرة» من الأتباع والأشياع (٢) في أرجاء الأرض، وملايين الملايين من الألسنة والشفاه الهاتفة باسمه والقلوب العاشقة له، وآتاه رفع الذكر، وجعل الملأ الأعلى يصلي عليه، ويصلي على من يصلي عليه، حيث يقترن اسمه باسم الله في الأرض والسماء، وهو قوله: ﴿وَرَفَعُنَا لَكَذِكُ الشرح: ٤٤ (٣).

وسيؤتيه ربه الشفاعة العظمى والمقام المحمود يوم القيامة، الذي لا ينبغي لأحد سواه، وسيغبطه عليه الأولون والآخرون، ويجعله وأمته أول من يُفتح لهم باب الجنة.

الأمر: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ﴾.

وهذا أمر من الله لنبيه على بما سبق له من الوعد، أي: إنا إعطيناك هذه المناقب المتكاثرة التي كل واحدة منها أعظم من ملك الدنيا بحذافيرها، فاشتغل أنت بإخلاص أنواع العبادة لهذا الرب، بما فيه حق لله وبما فيه حق

<sup>(</sup>١) والقرآن مملوء بما شرف الله به نبيه ﷺ، وأنظر تحقيق الرازي في مفاتيح الغيب.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۲۰/۲۱۲.

<sup>(</sup>٣) تأويلات أهل السنة: ١٠/ ٦٢٧.

للعباد (۱۱) ، وبإرشاد عباده إلى ماهو أصلح لهم ، من تحقيق العبودية لله ، بغاية المحبة وغاية الذل والإخلاص ، وهي ملة إبراهيم الحنيف التي أُمرنا باتباعها : ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِي وَكَيّاكَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَالِكَ أَبُرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلشّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ ـ ١٦٣].

وماكان محمد على اليصلي أو لينحر لغير الله قبل نزول هذا الأمر، وهو الذي إنما أوتي الكوثر بإخلاص العبادة لربه، ودعوته الناس ليخلصوا له العبادة، ولكنه الأمر من ربه بالثبات على الكلمة الطيبة، وإلزام أتباعه من بعده بالثبات عليها ودعوة الناس إليها.

وفي إضافة «رب» إلى ضمير المخاطب «ك» في قوله «لربك» تشريف النبي ﷺ وتقريب، وفيه إشارة بأنه «يَرُبُّه» ويرأف به.

و «الصلاة»: حضور الإنسان في حضرة الله، وقطع العلائق من الخلائق تأديةً لحق المنعم بالخير الكثير، وهي نهاية العبادات البدنية، ويجتمع للعبد في الصلاة ما لا يجتمع له في غيرها، كما عرف ذاك أرباب القلوب الحية، وأصحاب الهمم العالية.

و «النحر»: موضع القلادة من الصدر، وهو هنا ذبحٌ يقصد به التقرب إلى الله.

والنحر عبادة قديمة يحبها الله، وهي من شعائر الله التي بدأت مع وجود الإنسان في الأرض، حين تقرب ابنا آدم عليه السلام إلى الله تعالى بقربان:

<sup>(</sup>١) الصلاة: المظهر الديني والبدني للعبادة، والنحر: المظهر الاجتماعي والمالي، وأهم تطبيقاته بذل المال.

﴿ وَأَتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ آبَنَىٰ ءَادَمَ بِأَلْحَقِي إِذْ قَرَبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَلُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وعرفها كل الآخرِ قَالَ لَأَقْنُلنَكُ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وعرفها كل الأنبياء (١) للتقرب إلى الله، أو فداءً كما فعل إبراهيم عليه السلام، وكما نفعل نحن من بعده اقتداءً به وتعظيماً لشعائر الله في الأضاحي أيام النحر العظيمة بعد الحج، أو شكراً لله كما في العقيقة عن المولود وغيره، أو فدية أوكفارة (٢)، أو وفاءً بنذر: ﴿ وَلْمُوفَوا نُذُورَهُمُ مَ ﴾ [الحج: ٢٩].

والنحر من أَجَلِّ العبادات المالية، ولا يكون إلا من أطيب المال، وفيه مجاهدة للنفس؛ إذ الطبائع تنفر عن إراقة الدماء، ورؤية ألم الذبيحة، ولكن القلب التقي يُعظِّم شعائر الله: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعظِّم شَعَكِيرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى القلب التقي يُعظِّم شعائر الله: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعظِّم شَعَكِيرَ ٱللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى القلب الله القلب التعظيم للشعائر الذي هو علامة التقوى يتقبل الله منه قربانه كما قال ابن آدم الأول: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، ولهذا لم يجز الذبح لغير الله، ولا أن يُسمى غير الله على الذبائح (٣).

### الوعيد: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَٱلْأَبْتُرُ﴾:

هذا وعيد من الله لمن أبغض عبده محمداً على: «إن الله الذي أحبك يا محمد وأعطاك الكوثر، وأمرك بما أمرك به، شرَّفك بالوعيد بالتنكيل

<sup>(</sup>١) مكتوب في العهد القديم: «بدون سفك دم لا تحصل مغفرة». (عبرانيين ٩: ٢٢).

 <sup>(</sup>٢) ﴿ فَن كَانَ مِنكُم مّ يِيضًا أَوْ بِهِ عَ أَذَى مِن زَأْسِهِ - فَفِدْ يَةُ مِن صِيامٍ أَوْصَدَقَةٍ أَوْنُسُكِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

<sup>(</sup>٣) ومع أنه أشفق الناس وأرحمهم بخلقه، فإن محمداً على بلغ من حسن إجابته لهذا الأمر وطاعته له أن ساق مئة بدنة فنحر ثلاثاً وستين منها بيديه، وولى علياً الله نحر ما بقى من المئة.

بمبغضك (الشانئ (۱))، الذي صلاته ونسكه لغير الله، وشمَّتك فيه بأنه هو المقطوع، فجعل كل مبغض لك أبتر»:

و«الأبتر»: الأقطع الذي لا عقب له، والأبتر: هو من ينقطع عن المقصود قبل بلوغه (۲)، وأصل البتر: القطع، قالها بعض كفار قريش في شأن محمد على: «دعوه فإنه أبتر لا عقب له، إذا مات استرحتم»، وقد بترته قريش منها حين بدأ دعوته، واستضعفته، واستصغرت أتباعه، وشمتت بموت أولاده الذكور القاسم والطيب.

و «الشنآن»: بغضٌ مع تقذُّرٍ وازدراءٍ، والشانئ : المبغض.

إنّ الله سبحانه بتر شانئ رسوله على من كل خير، فيُبتر ذكره وأهله وماله فيخسر ذلك في الآخرة، ويبتر حياته فلا ينتفع بها، ولا يتزود فيها صالحاً لمعاده، ويبتر قلبه فلا يعي الخير، ولا يؤهله لمعرفته ومحبته، ويبتر أعماله، فلا يستعمله في طاعة، ويبتره من الأنصار فلا يجد له ناصراً ولا عوناً ".

وكل من شنأه: له نصيب من الانبتار، على قدر شناءته له، ومن أقوى العلامات على الشنآن نفرته عن ما جاء به سيد الخلق محمد على في فيجازى بأن يُقطع ذكره بعد موته، والتاريخ شاهد على صدق الوعد والوعيد في الدنيا، فمن منا يعرف المبغض الذي وصف محمداً على بالأبتر؟(١)، وقد

<sup>(</sup>۱) وهي صورة من رعاية الله المباشرة لعبده، فيتولى الجواب عنه حين شُتم أو اتُّهم، وهذا كثير في القرآن.

<sup>(</sup>٢) وهو قول الحسن البصري. (مفاتيح الغيب للرازي، تفسير سورة الكوثر).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوى ابن تيمية: ١٦/ ٥٢٦.

<sup>(</sup>٤) حتى إن كتب التاريخ والسيرة مختلفة في تحديد هويته!، وتأمل أي بتر هذا لذكره!

انقطع نسل كل من كان مبغضاً له عليه الصلاة والسلام إما حقيقة بموته، أو حكماً بإسلام نسله، وانظر إلى محمد عليه في قلوبنا وقلوب الأجيال التي سبقت والتي ستأتي، وقد بقي ذكره في عقبه من آل بيته وفي أمته كلها، وانظر إلى مكانة كل من أحبه واتبعه في الدنيا، حيث إن لكل نصيباً من امتداد الذكر على قدر حبه له بمفهوم المخالفة (۱)، فالإيمان: كثرة وفيض وامتداد، والكفران قلة وانحسار وانبتار!

وفي الآية رد وهم القائل عن الأبتر «أنه كل من عدم الابن الذكر»، فلا ينقص المرء أنه لا ولد له، أو أنه لم يولد له ألبتة، فالذكر: ذكرالأثر، لا النسب واللحم والدم، وإنّ الإيمان والحق لا يمكن أن يكون أبتر، فهو ممتد الفروع والمجذور، لأنه موصول بالله الحي الباقي الأزلي الخالد، وإنما يُبتر الكفر وأهله مهما بدا في لحظة من اللحظات أنه طويل الأجل ممتد الجذور، وأن أهل الحق يموتون، ويحيى ذكرهم، وأهل الباطل يموتون ويموت ذكرهم، لأن أهل الحق أحيوا ما جاء به سيد الخلق محمد على، فكان لهم نصيب من قوله: ﴿وَرَفَعُنَالُكَ ذِرُكُ لَا الشرح: ٤]، وهو من وعد الله: ﴿إِنَّ النَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُ مُ الرَّحَنَ وُدًا ﴿ [مريم: ٤٦]، وأهل الباطل شنؤوا ما جاء به محمد على محمد الله عنه الناظل شنؤوا ما جاء به محمد الله عنه الله المنافرة الما المنافرة الما المال المنافرة الله المال المال المنافرة على حصول المراد:

<sup>(</sup>۱) إن في قلوب أهل الإيمان علامة على ذلك، وانظر ما يعمر القلب من الود حين يُذكر أبو حنيفة أو جعفر الصادق أو مالك أو الشافعي أو أحمد بن حنبل، أو أمثالهم من حملة لواء الكلمة الطيبة عبر التاريخ، علماء أو قادة أو مصلحين، مهما اختلفت ألوانهم ومذاهبهم، ماداموا قد سددوا وقاربوا واجتهدوا ابتغاء وجه ربهم.

١ - تصدير الجملة بـ «إنّ».

Y - الإتيان بضمير الفصل الدال على قوة الإسناد والاختصاص «هو».

٣ - مجئ الخبر على وزن «أفعل» للتفضيل، أي لم يقل هو المنبتر،
 وإنما: هو «الأبتر».

٤ - تعريفه باللام الدالة على حصول هذا الموصوف له بتمامه.

#### خاتمة:

إن أقدس ما في الحياة كلمة التوحيد الطيبة، التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، وغاية تلك الكلمة إخلاص العبادة لله وحده: ﴿ وَمَاۤ أُمُوۤ اَ إِلَّا لِيعَبُدُوا فَي السماء، وغاية تلك الكلمة إخلاص العبادة لله وحده: ﴿ وَمَاۤ أُمُوۤ اَ إِلَّا لِيعَبُدُوا اللّهُ تُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ القيم ملة إبراهيم الحنيف: ﴿ قُلَ اللّهَ تُغْلِصِينَ لَهُ ٱللّهِ وَمَعَيَاكَ وَمَعَاقِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَيُذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنا اللّه عَلَى بِهِ مَحمداً عَلَيْهِ: ﴿ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَانْحَدُ وَانْدَى أَمْرِ الله تعالى به محمداً عَلَيْهِ: ﴿ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَانْحَدُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ ـ ١٦٣]، والذي أمر الله تعالى به محمداً عَلَيْهِ: ﴿ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَانْحَدُ ﴾ .

ولأن أصلها ثابت في الأرض، كانت هي سر الذكر المرفوع لآل إبراهيم الذي دعا ربه: ﴿وَالْجَعَلَ فِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٤]، فاستجاب له ربه وآتاه وآله ما أراد: ﴿وَجَعَلْنَا هُمُّ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيْنًا ﴾ [مريم: ٥٠]، وجعل النصيب الأوفى من هذا الذكر المرفوع لحامل لوائها الأخير محمد على سيد ولد إبراهيم: ﴿وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾ [الشرح: ٤]، ولأتباعه من بعده: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَلَد إبراهيم: ﴿وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾ [الشرح: ٤]، ولأتباعه من بعده: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَاللهُ اللهُ وَعَمَمُوا الصَّلِحَيْتِ سَيَجْعَلُ لَمُ مُ ٱلرَّمْنَنُ وُدًا ﴾ [مريم: ٢٩]، وهي سنة الله في كل عبد يحبه الله (١).

<sup>(</sup>١) كما حدثنا النبي على أنه «إذا أحب الله تعالى العبد، نادى جبريل، إن الله تعالى يحب =

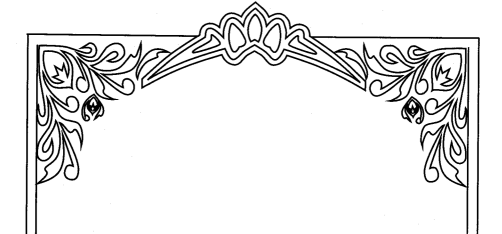
ولأن فرعها في السماء، فلا تعلم نفس ما أُخفي لأهلها في الآخرة من قرة أعين جزاءً بما كانوا يعملون.

وهي لكل من أراد أن يكون لحياته خيرٌ ومعنى، وهو يعيش معجزة تحقق وعد الله لمحمد على زماننا كما هو متحقق في كل زمان بشهادة التاريخ، ثم بشهادة المستقبل الدالة على أن مُنزل القرآن هو نفسه مدبر الأكوان، ولذلك فاعلم وأنت تحمل في داخلك قلق الموت الحتمي القادم(۱)، أن أي إنجاز في الدنيا، بنصر عسكري عظيم تحققه، أو عمل متفرد مبهر تبدعه، أو مال تجمعه، أو مبنى ضخم تشيده، أو إنجاب لذرية تحمل اسمك وتخلده، لن يضمن لك الامتداد بعد الموت!، وإن الضمان الأعظم لامتداد الذكر بعد الموت هو إعلان حب محمد على وما جاء به، حامل لواء كلمة التوحيد الطيبة، بأصلها الثابت في الأرض وفرعها الذي في السماء!.

<sup>=</sup> فلاناً فأحببه، فيحبه جبريل، فينادى جبريل في أهل السماء: إن الله يحب فلاناً فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض». متفق عليه (صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة برقم ٣٠٣٧، ٣/ ١١٧٥، وصحيح مسلم: كتاب البر والصلة، باب إذا أحب الله عبداً، برقم ٢٦٣٧، ٤/ ٢٠٣٠).

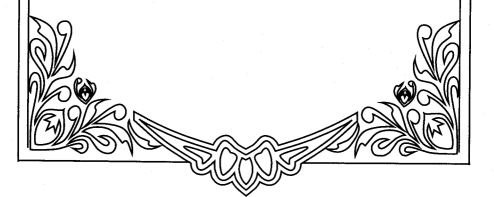
<sup>(</sup>۱) تحكم ابن آدم غريزتان: «حفظ الذات»: للبقاء، و«حفظ النوع»: للامتداد، ولكل منهما أساليب في التعبير عن نفسها، ودافع غريزة «حفظ الذات» هو الاستمرار في الحياة، فتأكل إذ تجوع لئلا تموت، وتهرب إذ تخاف، وأما الثانية: «غريزة الامتداد»، فدافعها قلق الموت المركوز في أعماقك، وهو موت حتمي واحد لا يتكرر، تكون فيه وحيداً ويأتيك في موعد غير معلوم، تدفعك هذه الغريزة بسببه إلى إرادة الامتداد بعده، بإبداع مميز أو بجمع مال تتوهم فيه الأمان، أو بإنجاب ولد يخلد اسمك من بعدك، إلى غير ذلك من أساليب التعبير بالفعل الإنساني.

ويكفيك لليقين بهذا ما قرأته في هذه السورة من ثلاث آيات، بعشر كلمات: معجزة!



من وحي السورة التي يُذكر فيها الكافرون (١٠٩)

الإخلاص (التوحيد العملي: البراءة من الشرك)







# الإخلاص (التوحيد العملي: البراءة من الشرك)

# بِنسع ٱللَّهِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَ فِرُونَ ۞ لَاۤ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَاۤ أَنتُعْ عَنْبِدُونَ مَاۤ أَعْبُدُ ۞ وَلَاۤ أَنتُعْ عَنْبِدُونَ مَاۤ أَعْبُدُ ۞ وَلَاۤ أَنتُعْ وَلِيَ أَنتُعْ عَنْبِدُونَ مَاۤ أَعْبُدُ ۞ لَكُوْ دِينَكُو وَلِيَ أَعْبُدُ ۞ وَلَاۤ أَنتُعْ عَنْبِدُونَ مَاۤ أَعْبُدُ ۞ لَكُوْ دِينَكُو وَلِيَ وَيِنَ ﴾ . دِينِ ﴾ .

#### \* مقدمة:

إِنِّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ, سَيَهُدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ عَقِيهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَدِن من بعده: ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ عَقِيهِ عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيَ مُّ مِّمَا تَعُملُونَ ﴾ [يونس: ١٤]، فَقُل لِي عَملِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِي مُّ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤]، فصار إعلان هذه البراءة: منهج الموحدين من بعده لتنقية قلوبهم، وتزكيتها، بإخلاص الدين لله رب العالمين.

#### \* صورة من التاريخ:

كان الناس وقت نزول الوحى على دينين، أصلهما من خبر السماء، وواقعهما التحريف والتشويه، وهما: دين إبراهيم الذي توارثته العرب عن جدها إسماعيل، ودين موسى بشريعة التوراة، وما تبعها من شريعة مصدقة لها في الإنجيل: ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ۞ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّيْ ﴾ [النجم: ٣٦ - ٣٧]، وكان العرب على دين إبراهيم، ولم يكونوا يجحدون الله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦١]، ولكن كانوا لا يعرفونه بحقيقته التي وصف بها نفسه، ولا يعبدونه حق عبادته، وكانوا يشركون به أصناماً يرمزون بها إلى أسلافهم من الصالحين، يتقربون بهم إلى الله: ﴿ مَانَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَيَ ﴾ [الزمر: ٣]، أو يرمزون بها إلى الملائكة، وكانوا يزعمون أن الملائكة بنات الله، وكانوا يعتقدون أنهم على دين إبراهيم، وأنهم أهدى من أهل الكتاب، الذين كانوا يعيشون معهم في الجزيرة العربية، لأن اليهود كانوا يقولون: عزير ابن الله، والنصاري كانوا يقولون: عيسى ابن الله، فلما جاءهم محمد ﷺ يقول: إن دينه هو دين إبراهيم عليه السلام، قالوا: نحن على دين إبراهيم فما حاجتنا إذن إلى ترك ما نحن عليه واتباع محمد؟ .

ثم بعد أن جهر بدعوته ورأوا منها ما يسوؤهم ويسوء دينهم الباطل، فاوضوه وساوموه ليرضى ببعض دينهم وليرضوا هم ببعض دينه، كما روى ابن أبي حاتم، عن ابن عباس؛ أن قريشًا دعوا رسول الله على إلى أن يعطوه مالاً فيكون أغنى رجل فيهم، ويزوجوه ما أراد من النساء، ويطؤوا عقبه \_ أي: يمشوا خلفه ويسودوه \_ فقالوا: «هذا لك عندنا يا محمد، وكف عن شتم الهتنا فلا تذكرها بسوء، فإن لم تفعل فإنا نعرض عليك خصلة واحدة، وهي لك ولنا فيها صلاح»، قال: «ما هي؟». قالوا: «تعبد آلهتنا سنة \_ اللات والعزى \_ ونعبد إلهك سنة». قال: «حتى أنظر ما يأتيني من ربي»، فجاءه الوحي من الله من اللوح المحفوظ: ﴿قُلْ يَا أَيُ الصَاعِهُ وَالْ الله آخرها، وعن ابن عباس: «فيئسوا منه وآذوه وآذوا أصحابه».

\* خط البناء الموضوعي للسورة:

(الإخلاص: التوحيد العملي)

١ \_ إعلان الهوية: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَ فِرُونَ ﴾.

٢ \_ إعلان البراءة في الفعل والغاية: ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْ بُدُونَ ﴿ وَلَا أَنتُمْ
 عَــٰبِدُونَ مَا آعُبُدُ ﴾ .

٣ - إعلان البراءة في الصفة والانتماء: ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدَتُمْ ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا أَعَبُدُ ﴾.
 أَنتُدُ عَبَدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴾.

٤ ـ إعلان الافتراق في المنهج: ﴿ لَكُرُ دِينَكُرُ وَلِيَ دِينِ ﴾ .

### \* العرض:

### ﴿ قُلُ (١) يَتَأَيُّهُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾:

«قُلْ»: هذا أمر إلهي حاسم من الله رب السماوات والأرض، بأن تعلن الإخلاص لله، وتنادي من جحد هذا الدين وثبت على الكفر بالله وبمنهج الله مع إقامة الحجة، بنداء واضح يشملهم جميعاً بكل أنواعهم وعقائدهم: ﴿يَاأَيُّهَا الْكَوْرُونَ ﴾ (٢)! ، ما داموا على كفرهم؛ لأن هوية المسلم واضحة بلا لبس: ﴿قِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيعَ هُو سَمَّنكُمُ ٱلمُسلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٧]، والكفر واضح الهوية: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمْ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْ هُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ المَخْسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

## ﴿ لا آَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَلا آَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا آَعْبُدُ ﴾ :

يشمل إعلان الإخلاص لله ركنين، أولهما: إعلان البراءة من فعل عبادة (٣) الكافرين، ومن غاية عبادتهم، فأنا عابد لله، طائع له، أقول كما

<sup>(</sup>۱) السور المفتتحة بالأمر بـ «قل» خمس سور: الجن، الكافرون، الإخلاص، والمعوذتان، فالثلاث الأول لقول يبلغه، والمعوذتان لقول يقوله لتعويذ نفسه.

<sup>(</sup>۲) وهذا خطاب لجنس الكفار جميعاً ماداموا على الكفر، وإن أسلموا فيما بعد، فإذا أسلموا لم يتناولهم ذلك؛ فإنهم حينتذ مؤمنون لا كافرون، وفي ندائهم بوصف «الكافرين» إيذان بأنه لا يخشاهم إذا ناداهم بما يكرهون مما يثير غضبهم؛ لأن الله كفاه إياهم وعصمه من أذاهم.

<sup>(</sup>٣) العبادة: خضوع إرادي بحب وبذل للمعبود، يسعى فيه المحب لأن يكون وفق ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة، وتشمل العبادة إفراد الله بالحب: ثناء وتمجيداً لذاته لأنه «الله»، وشكراً وامتناناً على نعمائه لأنه «رب=

أمرني: ﴿ لَا أَعَبُدُ مَا نَعُ بُدُونَ ﴾: أي لا يحدث ولا يحصل مني قط اليوم أو بعده أن أعبد آلهتكم، أو أن أعبد الله بطريقتكم.

﴿ وَلَا أَنتُهُ عَكِيدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴾ : وأنتم كافرون، وثابتون على عبادة ما سوى الله والشرك بالله : ﴿ صُمُ مُ بُكُمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨]، لا تعبدون إلهي : (مَا أَعْبُدُ)، وأنا أعبد الله وهو غايتي، ويتجدد مني فعل عبادتي، وأرقى به في طريقي إلى ربي (١٠).

# ﴿ وَلاَ أَنَا عَابِدُ مَّا عَبَدتُمْ ١٠ وَلا أَنتُد عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ :

والركن الثاني من أركان إعلان الإخلاص لله يتضمن إعلان البراءة من الكافرين في الصفة والانتماء، فوصفي الأصيل هو أنني «عبدالله»، كما هو وصف من أتبعهم من الأنبياء: ﴿قَالَ إِنِي عَبْدُ اللهِ عَاتَىٰنِي الْكِئْبَ وَجَعَلَنِي هِ وصف من أَتبعهم من الأنبياء: ﴿قَالَ إِنِي عَبْدُ اللهِ عَاتَمْ اللهِ عَلَى هذا الوصف، بريء مما عبدتم سوى الله في تاريخكم: ﴿وَلاَ أَنَا عَابِدُ مَّا عَبَدَةً مَ ﴾، ومهما عبدتم من شيء فلا أعبده أنا، وإنما انتمائي للأمة الواحدة العابدة لله: ﴿ إِنَّ هَانِهِ المَّاكُمُ أُمَّةُ وَحِدَةً وَأَنَا المارِكُ إِلى أمة الوحيد.

العالمين»، وهو مسمى الحمد: ﴿آلْكَمَدُ بِنَّهِ رَبِّ ٱلْكَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، وإفراده بالذل: رجاءً لرحمته، وخوفاً من حسابه وعقوبته: ﴿آرَخُمَنِ ٱلرَّحِيهِ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ النَّهِيهِ ﴾ [الفاتحة: ٣-٤]، وبينهما يتقلب العبد في ذل فقره لربه: ﴿وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف: ٥٦].

<sup>(</sup>١) تنتظم العبادة: عابداً ومعبوداً ومنهجاً للعبادة، والعابد الحق ينفي معبوداً سوى الله، وطريقةً للعبادة سوى ما جاء في هذا الوحي العظيم.

﴿ وَلَا أَنتُمْ عَكِيدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴾ (١): وصفكم ثابت وانتماؤكم ثابت إلى أمة الكفر، لم تعبدوا في الماضي الله الذي أعبده أنا دائماً، وأجدد بهذا الإعلان: له ولائي، وإليه انتمائي.

# ﴿ لَكُوْ دِينَكُوْ وَلِيَ دِينِ ﴾ :

#### \* خاتمة:

تنطق هذه السورة بجبروت الرب الجليل الذي أوحى بها إلى قلب محمد على وهي تحسم قضية الموقف الإنساني المطلوب تجاه أحقية هذه الرسالة، وجدارتها بصناعة الهوية الإنسانية، وبناء الفعل في العمر وفقاً لها، وتدفعك إلى تحديد موضعك في الوجود بقوة: «قل»!، بصيغة لا يملك أي

<sup>(</sup>۱) لا يُتوهم في تكرارها الزيادة، أو مجرد التوكيد، فليس في القرآن من هذا شيء، ولا يُذكر فيه لفظ زائد إلا لمعنى زائد، وإن كان في ضمن ذلك التوكيد، فزيادة اللفظ لزيادة المعنى، وقوة اللفظ لقوة المعنى.

فكر أرضى أن يحسمها بهذه القوة.

فقد تضمنت في كلمات قصيرات حاسمات: إعلان التوحيد باستغراق أحوال العابد الثابتة والمتجددة، «وصفاً وفعلاً»، وتعريف الهوية، وبيان الغاية، وتحديد جهة الانتماء، وتمييز منهج العبادة، حد إنشاء البراءة الكاملة، والمفاصلة التامة، والحسم الصريح، وليكون «عابد الله» بريئاً ممن يعبد من سواه، ومن عبادتهم، ومما يعبدون، ومنتمياً إليه وحده، كما يريد الله، منه يتلقى الحق كله، وفي سبيله يحيا بهذا الحق، وعليه يموت، فقلها يا أخي كما أمرك ربك، وابدأ بها يومك وليلتك: ﴿ لَكُرُ دِينَكُمْ وَلِي دِينِ ﴾!

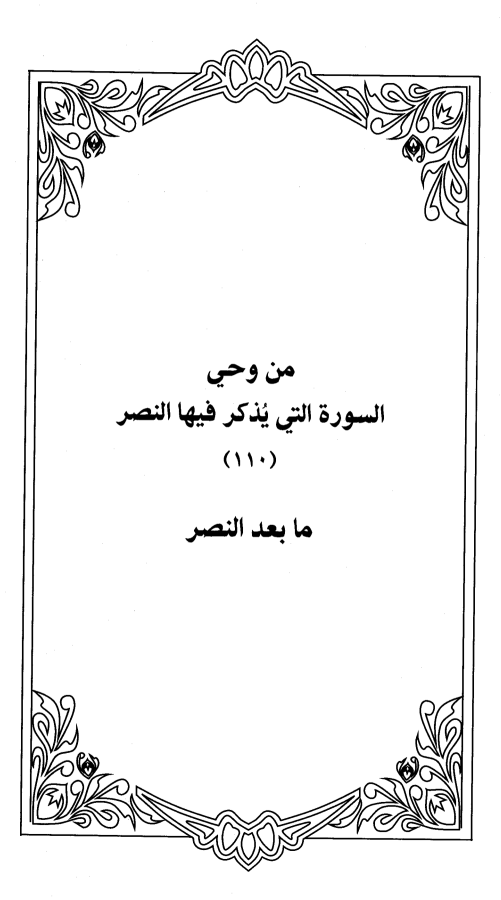
### \* في فضل السورة:

هذه السورة العظيمة: سورة البراءة من الشرك، ومقصودها الأعظم هو البراءة المطلوبة بين الموحدين والمشركين، وروى قتادة عن زُرَارة بن أوفى: كانت تسمى: «المقشقشة»، يقال: قشقش فلان: إذا برئ من مرضه، فهي تبرئ صاحبها من الشرك، فإن الشرك والكفر أعظم أمراض القلوب، فأمر الله المؤمن بقول يتحصل به في قلبه البراءة من الشرك، ويتجدد به التوحيد، وكلما قاله ازداد براءة من الشرك، وقلبه شفاء من المرض، فإن الشرك أعظم ما تنجس به النفس، وأعظم تزكية النفس وتطهيرها: تزكيتها منه وتطهيرها منه، وبهذا وصفها النبي عليه في الحديث عن فروة بن نوفل عن أبيه، عن النبي عليه قال له: «مجيءٌ ما جاء بك؟». قال: جئت يا رسول الله؛ لتعلمني شيئاً أقوله عند منامي»، قال: «إذا أخذت مضجعك فاقرأ: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَكُفِرُونَ ﴾،

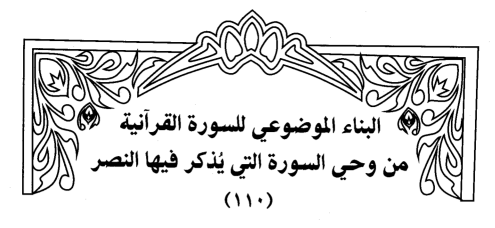
ثم نم على خاتمتها، فإنها براءة من الشرك»(١١).

وقد سميت هي وأختها سورة الصمد: «سورتي الإخلاص»؛ لأنهما اشتملتا على نوعي التوحيد الذي لا نجاة للعبد ولا فلاح إلا بهما، وهما توحيد العلم والاعتقاد المتضمن إثبات الكمال لله وتنزيهه عما لا يليق به، وأنه إله أحد صمد، لم يلد فيكون له فرع، ولم يولد فيكون له أصل، ولم يكن له كفواً أحد فيكون له نظير، فهذا توحيد العلم والاعتقاد، والثاني: توحيد الإرادة والعمل، بإعلان أن لا يعبد إلا إياه، ولا يشرك به في عبادته سواه، وسورة «الكافرون» مشتملة على هذا التوحيد، فانتظمت السورتان نوعي التوحيد، وأخلصتا له، فكان على هذا النهار في سنة الفجر، ويفتتح بهما الليل في سنة المغرب، فتكونان فاتحة عمل الليل، كما كانتا فاتحة عمل النهار.

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حبان برقم ۲۲۵، (۱۲/ ۳۳۵).







### ما بعد النصر

## بنسم ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُۚ إِنَّهُ، كَانَ تَوَّابًا ﴿ .

#### مقدمة:

عميقاً في دواخلنا، يكمن ذلك الخوف من زوال ذكرنا من الدنيا بعد موتنا الأكيد القادم، والذي يدفعنا إلى إرادة الامتداد بعده بطفل نلده، أو بمالٍ نُحس بالأمان معه، أو بشهرة نتوهم معها عدم إمكان النسيان، أو بإبداع يميز بصمتنا، أو بتغيير في الدنيا نحدثه، لعل أعظمه قدراً حين ينتصر الخير بنا على الشر، ويستعملنا الله جنوداً لرفع الظلم أو تحقيق العدل الذي يحبه، فنرزق بذلك النصر ذكراً ممتداً حين يتحدث التاريخ عن الأثر الذي وضعناه على جبين الحياة فرصة عمرنا، فيسكن خوفنا العميق من النسيان بعد الموت، بل قد يأخذ المرء العجب والزهو، أنه قد أتى ما لم تأته الأوائل!

وليس في التاريخ الإنساني كله نصر أعظم من ذاك الذي صنعه الله على يد رسول الله محمد على الله في بيت الله بجند الله، فكان أعظم إنجاز يضمن الخلود، وبقاء الذكر بعد الموت، ويروي غريزة الامتداد بأمر أعمق

### من أي لمسة في التاريخ أودعها إنسان قبله!

### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

#### (ما بعد النصر)

- ١ وعد بحتمية انتصار الحق: ﴿إِذَا ﴾.
- ٢ بيان أن النصر من الله: ﴿ جَاءَ نَصْدُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾.
- ٣ البشارة بشهود النصر وشموله: ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْواَجًا ﴾.
- ٤ بيان أن تحقق ذلك إشارة لنهاية الرسالة، وإنما الأهم أمر ما بعد النصر:
- \* في حق الله: تسبيحٌ مصاحب للحمد «نفياً لكل نقص، وإثباتاً لكل كمال لله»: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾.
- في حق النفس: طلب المغفرة عمّا كان، ورجاء التوبة عمّا يكون
   من فعل العبد: ﴿وَاَسْـتَغْفِرَهُ ۚ إِنّـهُ, كَانَ تَوَّابُـا﴾.

### \* صورة من التاريخ:

عن ابن مسعود ﴿ أَن هذه السورة تسمى: ﴿ سورة التوديع ﴾ (١) ؟ أي: لأنهم علموا أنها إيذان بقرب وفاة الرسول ﷺ واختُلف في وقت نزولها ؟ فقيل نزلت في منصرف النبي ﷺ من خيبر، أي: في سنة سبع، ويؤيده ما رواه الطبري والطبراني عن ابن عباس: ﴿ إِنَا الطبري والطبراني عن ابن عباس: ﴿ إِنَا الله ﷺ بالمدينة نزلت: ﴿ إِذَا

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٣٠/ ٥٨٧.

جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾»، قال رسول الله ﷺ: «الله أكبر جاء نصر الله والفتح، وجاء نصر أهل اليمن؟، قال: «قوم وجاء نصر أهل اليمن؟، قال: «قوم رقيقة قلوبهم، لينة طباعهم، الإيمان يمان والفقه يمان والحكمة يمانية»(١).

وقال الواحدي عن ابن عباس: «نزلت عند منصرفه من حنين»(٢)، فيكون الفتح قد مضى، ودخول الناس في الدين أفواجاً مستقبلاً، وهو في سنة الوفود سنة تسع.

وعن ابن عمر: «أن رسول الله على عاش بعد نزولها نحو ثلاثة أشهر»، وعليه يكون الفتح ودخول الناس في الدين قد وقعا.

وعن ابن عباس أنها «آخر سورة نزلت من القرآن»، فتكون على قوله السورة المئة وأربع عشرة، نزلت بعد سورة براءة، ولم تنزل بعدها سورة أخرى.

وقد تضافرت الأخبار رواية وتأويلاً أن هذه السورة تشتمل على إيماء إلى اقتراب أجل رسول الله على أوليس في ذلك ما يرجح أحد الأقوال في وقت نزولها؛ إذ لا خلاف في أن هذا الإيماء يشير إلى توقيت مجيء النصر والفتح ودخول الناس في الدين أفواجاً، فإذا حصل ذلك حان الأجل الشريف.

وفي صحيح البخاري وغيره عن ابن عباس: «كان عمر يأذن لأهل بدر ويأذن لي معهم، فوجد بعضهم من ذلك، فقال لهم عمر: «إنه من قد علمتم»، قال: فأذن لهم ذات يوم وأذن لي معهم، فسألهم عن هذه السورة: ﴿إِذَا جَاءَ

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، تفسير سورة النصر.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول، ص: ٥٠٦.

نَصَّرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فقالوا: «أمر الله نبيه إذا فتح عليه أن يستغفره ويتوب إليه»، فقال: «ما تقول يا ابن عباس؟»، قلت: «ليس كذلك، ولكن أخبر الله نبيه حضور أجله فقال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾: فذلك علامة موتك»، فقال عمر: «ما أعلم منها إلا ما تقول»().

وعن مقاتل: لما نزلت قرأها النبي على أصحابه ففرحوا واستبشروا وبكى العباس، فقال له النبي على أسكيك يا عم؟» قال: «نُعيت إليك نفسك»، فقال: «إنه لكما تقول»، وفي رواية نزلت في منى فبكى عمر والعباس فقيل لهما، فقالا: «فيه نعي رسول الله»، فقال النبي على : «صدقتما!، نُعيت إلى نفسي»(۲).

#### \* العرض:

بقوله: صدقتما! . . . «نعيت إليّ نفسي»! (٣) ، أجاب سيد الخلق محمد على عمر بن الخطاب والعباس على حينما بكيا عند سماع السورة التي أُنزلت بالبشرى بالوفود المقبلة والناس الذين يدخلون في دين الله فوجاً إثر فوج، وتحقق أعظم نصر على يد أعظم إنسان! ، وبعد عمر البحث الطويل عن الحق، والتحنث في الغار، والسر بالدعوة والجهر بها، والهجرة والجهاد في بدر وأحد والخندق، وعمر ما قعد فيه عن التبشير والإنذار منذ سمع أمر الله: في المدر وأحد والخندق، وعمر ما قعد فيه عن التبشير والإنذار منذ سمع أمر الله:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، برقم ٤٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي، تفسير سورة النصر.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٧/ ٣٢٢، برقم ٤٢٩٤.

## ﴿إِذَا جَاآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾:

لقد وعد الله رسوله على بفتح مكة أكثر من مرة، من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكُ الْفُرْءَ الْ اللَّهُ عَلِيمَ اللَّهُ عَلَيْكُ الْفُرْءَ الْكَ اللَّهُ عَلِيمَ اللَّهُ عَلَيْكُ الْفُرْدَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى مَا لَمْ مَعَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ

# ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾:

﴿ وَرَأَيْتَ ﴾ بعينيك النصر يا محمد ﷺ، تشريفاً له بأن رأى بعينيه جماعات وفود العرب: مَنْ قاتله ومَنْ لم يقاتله يَرِدون إلى المدينة، و في الإسلام: ﴿ دِينِ ٱللَّهِ ﴾ بالنطق بالشهادة وبالتزام أحكامه،

<sup>(</sup>۱) وقد اتفقت أقوال المفسرين من السلف فمن بعدهم على أن الفتح المذكور في هذه السورة هو فتح مكة، وقد كان فتح مكة يخالج نفوس العرب كلهم، فالمسلمون كانوا يرجونه ويعلمون ما أشار به القرآن من الوعد، وأهل مكة يتوقعونه، وبقية العرب ينتظرون ماذا يكون الحال بين أهل مكة وبين النبي كالله.

أخرج البخاري عن عمرو بن سلمة قال: «لما كان الفتح بادر كل قوم بإسلامهم إلى رسول الله على وكانت الأحياء تتلوم بإسلامها فتح مكة فيقولون: دعوه وقومه، فإن ظهر عليهم فهو نبي، فلما فتحت ذَلّ بذلك جميع العرب يقولون: «لا طاقة لنا بمن أظفره الله بأهل الحرم».

دخولاً مستمراً فيحتويهم كالبيت لهم، ﴿ أَفُواَجًا ﴾ فوجاً بعد فوج، وذلك عام الوفود، أو بمن حضر معه الموقف في حجة الوداع \_ فقد كانوا نحو مئة ألف \_ من مختلف قبائل العرب، علم منهم دخولهم كلهم في الإسلام، وهم الذين كانوا أذلاء قبله، فصاروا باتباعه هم ﴿ ٱلنّاسَ ﴾ وسائر أهل الأرض تبع لهم (١٠).

# ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كُو كَانَ تَوَّابًا ﴾:

فإذا تحقق هذا النصر العظيم، فاعلم أن هذه إشارة أن أجلك قد حان، فلا تعجبن بما تحقق، وإنما: ﴿ فَسَيِّعْ (٢) بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ﴾: وليمتلئ قلبك بحمد (٣) ربك وتسبيحه وطلب مغفرته.

وفيه توجُّهٌ بأعظم الحب بالثناء على الله وبالشكر لإنعامه على ما آتى من النصر، وتنزيهٌ لله الرب اللطيف بعبده (١)، تنزيها مطلقاً عن كل تصور أو

<sup>(</sup>۱) قال القرطبي: قال عكرمة ومقاتل: أراد بالناس أهل اليمن، وذلك أنه ورد من اليمن سبعمئة إنسان مؤمنين طائعين، بعضهم يؤذنون، وبعضهم يقرؤون القرآن، وبعضهم يهللون، فسُرَّ النبي عَلَى بذلك، وبكى عمر والعباس.

<sup>(</sup>٢) السبح: المر السريع في الماء أو في الهواء، والتسبيح: إعلاء شأن المُسَبَّح وتنزيهه عن النقص.

<sup>(</sup>٣) التسبيح لاحق للحمد؛ لأن باء المصاحبة في «بحمد» بمعنى «مع» فهي مثل «مع» في أنها تدخل على المتبوع.

<sup>(</sup>٤) وفي كلمة «ربك» إيناس بديع، أي: «ربك أنت الذي أنجزك الوعد بإكمال الدين وقمع المعتدين، المحسن إليك أبداً لكرامتك عنده سبحانه»، وهو تكريم له وتلطف من الرب بالمربوب.

حتى تعظيم يحتويه خاطر العبد وعقله الكليل الذليل عن جلاله وعظمته، ثم الطلب منه غفران وستر كل ذنب كان من العبد بالتقصير أو بالعجز عن الوفاء بحقه لما له من العظمة والمنة؛ لأن كل شأن في الوجود إنما هو بالله ومن الله، وإنما هو هنا «نصر الله لدين الله»!، والفضل فيه كله لله، وليس للعبد فيه من فضل، ومن المعلوم أننا مأمورون بالاستغفار بعد الطاعة: ﴿سَمِعَنَا وَأَطَعَنا فَأَمَر رسوله بالاستغفار عقيب غُفْرَانك رَبِّنا وَإِلَيْك ٱلمَصِيرُ ﴾[البقرة: ٢٨٥]، فأمر رسوله بالاستغفار عقيب توفيته ما عليه من تبليغ الرسالة والجهاد في سبيله حين دخل الناس في دينه أفواجاً، فكأن التبليغ عبادة قد أكملها وأداها، فشرع له الاستغفار عقيبها.

وإنّهُ الله تعالى حين يقدم عليه، بأن الله شديد توفيق عباده للتوبة والانقطاع عما قد يكون منهم فيما يستقبل من فعل لا يحبه الله، وهو كثير قبوله إياها(٢)، فليحسن العبد ظنه بربه، وليملأ قلبه «الرجاء»، بعد الحب والخوف، بأن الله كما هو متقبل استغفاره عما كان من تقصير ومتقبله بأحسن قبول، فإنه موفقه فيما يكون من عمل يقربه إلى ربه؛ لأن من عُرف بكثرة قبول توبة التائبين، فمن شأنه أن يكرم وفادة الوافدين الذين سعوا جهدهم في مرضاته بمنتهى الاستطاعة، وليس مثل محمد على عبد أتم مراد ربه منه، وليس مثله عبد سيكرمه ربه.

<sup>(</sup>١) وقد اشتملت الجملة على أربع مؤكدات هي: إن، وكان، وصيغة المبالغة في التواب، وتنوين التعظيم فيه.

<sup>(</sup>٢) إِن رَبِنَا لَم يَزِل تُواباً منذ مبدأ الخليقة: ﴿فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن زَبِّهِ عَلَيْسَوْفَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوْابُ الرَّحِيمُ ﴾[البقرة: ٣٧].

وحقيقة الأمر أن التسبيح يتضمن نفي كل نقص عن الله، وهو هنا مصاحب لتحميد فيه إثبات كل كمال لله، وبهذا النفي المصاحب للتقديس وإثبات أعظم الكمال لربه؛ يتوجه العبد بطلب المغفرة عن كل فعل كان منه مما ليس على تمام مراد الله، ويسأله التوبة عن كل ما يمكن أن يكون منه من تقصير فيما يُستقبل من فعله، فيستغرق الاستغفار والتوبة كل أزمان ما يكون من العبد من فعل كان أو سيكون، كما استغرق التسبيح والحمد أعظم التنزيه والتقديس بحبٍ لربه، ويكتمل بكل هذا أعظم توجُّه من عبد لربه، بعهده لأن يكون في كل حاله على مراد إلهه الحميد وربه، وبهذا العهد يستعد للقاء ربه، كما علمه ربه.

إن رسول الله على الم يكن يخلو عن تسبيح الله، ولكن أريد هنا تسبيح خاص يقارن بالحمد على ما أعطيه من النصر والفتح ودخول الأمة في الإسلام، وفيه إيماء إلى نوع حمد وتسبيح واستغفار يحصل بهما تقربٌ لم يحصل مثله من قبل!، فيه التهيؤ للقاء الله، وأن حياته الدنيوية أوشكت على الانتهاء، إيذانا باقتراب وفاته على وانتقاله من حياة تحمل أعباء الرسالة إلى حياة أبدية في مقامات عند ربه عليّة، ومن تمام نعمة الله على عبده توفيقه للتوبة النصوح عند حضور الأجل، ليلقى ربه طاهراً مطهراً من كل ذنب، ويقدم مسروراً راضياً مرضياً عنه.

ورُوي في الصحيح عن عائشة قالت: «ما صلّى رسول الله على صلاة بعد أن نزلت عليه سورة ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتَحُ ﴾ إلا يقول: (سبحانك ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي) يتأول القرآن». ويتهيأ لما أراده ربه أن يتهيأ له من اللقاء.

#### \* خاتمة:

بُنيت السورة على الوعد بنصر كامل من عند الله لعبده وفتح مكة، والبشارة بدخول خلائق كثيرة في الإسلام يشهد سيد الخلق: النبي على معها ثمرات كفاحه الطويل المرير، ثم إنه حين يقع ذلك فهي الإشارة إلى أنه قد اقترب انتقال رسول الله على إلى الآخرة، وعليه يقع واجب خاص بتسبيح الله وحمده تسبيحاً وتحميداً خاصاً، يقع به وعده بأن الله غفر له مغفرة تامة لا مؤاخذة عليه بعدها في شيء.

وبعد أعظم نصر، نسبه الله نفسه إلى نفسه، في أعظم وأقدس مكان ومن أجل أعظم قضية، وبعد صراع استغرق عمراً، ها هو أعظم إنسان يدخل يوم الفتح العظيم مطأطئاً رأسه الشريفة حتى ليكاد يمس واسطة الرحل، تواضعاً لله سبحانه وتعالى بدل التفاخر بالمجد، وازداد أمره بعده حتى: «لم يكن النبي على قط أشد اجتهاداً في أمور الآخرة ما كان عند نزولها»، حتى تورّمت قدماه، ونحل جسمه، وقل تبسمه، وكثر بكاؤه ـ بأبي هو وأمي - .

إن نصر الله لعبده أمر محسوم، والفتح قادم بعد الابتلاء في كل زمان حتماً: ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُكُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُكُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَلَقَنَا لِعِبَادِنَا الله الصالحين، ولكن لَمُكُمُ ٱلْعَنلِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١ ـ ١٧٣]، فلتطمئن نفوس عباد الله الصالحين، ولكن اعلم:

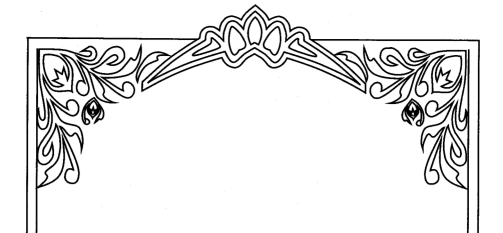
وأنت تضع على الأرض لمستك الخاصة في فرصة العمر، وتبذل أقصى الجهد لتدرك إنجاز ما تريد، وتحس نفسك في لحظة ما وقد تحقق أعلى ما تمنيت، حتى تنسى موتك القادم، وتراك تعلو في الدنيا بمالٍ أو سلطانٍ

أو علم، أو يغريك ما تراه عند سواك من ذلك العلو وتتمناه لنفسك، تذكّر يا أخي أعظم لمسة وضعها إنسان في تاريخ الخلق، وانظر مكانه فيها، ومكان الدنيا منه، وبشارة ربه، وإشارة موته، وما أمره به ربه، واجتهد لنفسك أنت أن لا تتوهم الخلود في غير دار الخلود!، و«إذا أردت عزاً لا يفنى فلا تستعزّن بعزّ يفنى»(۱).

احرص على أن تكون من المستغفرين بعد كل عمل، استجابة لأمر ربك: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، وأكثر من قولك: «سبحانك ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي»، قبل أن يأتي عليك صباح لا ليل بعده، أو ليل لاتدري أين ستقضي صباحه!

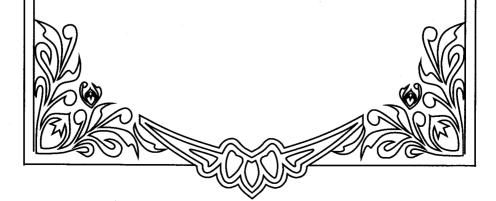
000

<sup>(</sup>١) من حكم ابن عطاء رحمه الله.



من وحي السورة التي يُذكر فيها المسد (١١١)

حصاد أعداء الحق







### حصاد أعداء الحق

### بِنْسِمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ تَبَّتْ يَدَا آيِ لَهَبٍ وَتَبَ ۞ مَا آغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ, حَمَّالُةَ ٱلْحَطَبِ ۞ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَيْصَلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ, حَمَّالُةَ ٱلْحَطَبِ ۞ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَدٍ ﴾.

#### \* مقدمة:

إن للحق لهَيْبة، وإن لصاحبه لسلطاناً، أودعهما الله فطرة المخلوقات، ﴿ فَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَتَّ ﴾ [الحج: ٦]، وأن الله: ﴿ فَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِ ﴾ [التغابن: ٣]، وبهذا الحق أرسل المرسلين وأنزل كلماته: ﴿ وَبِٱلْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِ مَرْلَكُ الإسراء: ١٠٥].

وكما أن الله حفظ هيبة اسمه (الله) حين منع أن يتسمى به من سواه أو أن يسمى به من سواه مدى تاريخ الخلق، فإن الله الحق حفظ للحق هيبة وسلطاناً، وبهذه الهيبة وهذا السلطان حُفظت مكانة الحق في القلوب(١١)، مهما تطاول

<sup>(</sup>١) إنك لتلمح هذه الهيبة للحق في فطرة الناس ببساطة في الكبير يهرب أمام الصغير بعد أن آذاه وظلمه، وفي فطرة الحيوانات، إذ تأكل القطة أمامك حين تعطيها قطعة اللحم، =

الباطل في الظاهر، حتى ما يجرؤ أعداء الحق على الجهر بما يُخفون في صدورهم من عداوة وبغضاء: ﴿قَدَّ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنْ ٱفْوَهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ اللهِمْ مَن عداوة وبغضاء: ﴿قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنْ ٱفْوَهِمْ مَن عدان: ١١٨]، وهذه سنة إلهية من سنن حفظ الحق وأهله، ماضية في تاريخ بني آدم، كغيرها من سنن الله في الكون.

كما أن من سنن الله أنها تعاجل من يجرؤ على تعدي الحد، حتى يبلغ التحدي مبلغ الإعلان والمجاهرة بالعداء للحق، \_ مع قيام الحجة عليه \_ بالعقوبة المادية الظاهرة الحتمية في الدنيا، حتى يكون عبرة لمن سواه، وهو قانون إلهي صارم حاكم بأمر الله، لا يستثني أحداً ولا يحابي أحداً، ويعم الكل بجبروته الرهيب وحكمه الأكيد: إن مآل من جحد بعد العلم واستكبر وجاهر الحق العداء: التباب، وهو الخسران والخيبة مطلقاً دنيا وآخرة، إلى حد الخلو من كل خير، حتى ما يكون لوجوده نفع لنفسه ولا لأيِّ ممن سواه!

\* خط البناء الموضوعي للسورة:

(حصاد أعداء الحق)

١ ـ دعاء ووعيد لمن جاهر الحق العداء: ﴿تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾.

٢ - حتمية تحقق الموعود بخلوه من كل خير لنفسه ولمن سواه:
 ﴿ وَتَبَ ﴾ .

٣ - هوان حصاده في الدنيا مهما بلغ: ﴿ مَا آغَنَىٰ عَنْـ هُ مَالُهُ, وَمَا كَالُهُ وَمَا كَالُهُ وَمَا كَالُهُ وَمَا كَالُهُ وَمَا كَالُهُ وَمَا لَكُ مَالُهُ وَمَا لَكُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَالُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ وَمَا لَاللَّهُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ مَا لُهُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ مَا لُهُ مَا لُهُ مَا لُهُ وَمَا لَا مَا لَهُ مَا لُهُ مَا لَهُ مَا لُهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لُهُ مَا لَهُ مَا لَعْ فَالْمُعُ فَا مَنْ مُعْ مَا لُهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَمُ مَا لَهُ مَا لَا مَا مَا مَا لَا مَا مَا لَا مَا مَا مُعْمَا مِنْ مَا مُعْمَا لَا مُعْمَا لَا مُعْمَا مُعْمَا لَا مُعْمَا مُعْمَا لَا مُعْمَا لَا مُعْمَا لَا مَا مُعْمَا لَا مُعْمَا مُعْمُعُمُ مُعْمَا مُعْمَا مُعُمْ مُعُمْ مُعْمَا مُعْمُعُمُ مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَاع

٤ ـ جزاؤه من جنسه وجنس عمله: ﴿ سَــَيْصَلَّىٰ نَارًا ذَاتَ لَمْبٍ ﴾.

وتراها هاربة حين تخطفها خطفاً بظلم دون علمك.

و. يشاركه فيه أقرب من أعانه: ﴿ وَٱمْرَأْتُهُ كُمَّالُهُ ٱلْحَطَبِ ﴾ .
 ٢ ـ ولهم جزاء من جنس ما عملوا: ﴿ فِي جِيدِهَا حَبُـ لُ مِن مَسَدِ ﴾ .

### \* صورة من التاريخ:

أبو لهب: هو عبد العزى بن عبد المطلب، وهو عم النبي هم وكنيته «أبو عتبة» تكنية باسم ابنه، وأما تكنيته بأبي لهب في الآية فقيل كان يُكنى بذلك في الجاهلية «لحسنه وإشراق وجهه»(١)، وأنه اشتُهر بتلك الكنية فسماه القرآن بكنيته دون اسمه، ولأن في اسمه عبادة العزى، وذلك لا يقره القرآن، وامرأته: هي أم جميل، واسمها أروى بنت حرب بن أمية، وكلاهما كان شديد العداوة والإيذاء للنبي هي وللدعوة التي جاء بها.

ومع شدة معرفته بصدق ابن أخيه على ومجاورته له في بيت قريب، حتى بلغت بينهما المودة حد خطبة ابنتيه لولديه، فقد اتخذ أبو لهب موقفاً من رسول الله على منذ اليوم الأول للدعوة، كما في الصحيحين عن ابن عباس: أن النبي على خرج حتى صعد الصفا، فنادى: «يا صباحاه!»، \_ كلمة ينادى بها للإنذار من عدو يصبح القوم \_، فاجتمعت إليه قريش، فقال: «أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً تخرج من سفح هذا الجبل، أكنتم مصدقي؟»، قالوا: «ما جربنا عليك كذباً»، قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد!»، فقال أبو لهب: «تباً لك سائر اليوم ألهذا جمعتنا؟»(۱).

<sup>(</sup>١) والأب يطلق على ملازم ما أضيف إليه كما كُني إبراهيم (عليه السلام): أبا الضيفان.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿ وَأَندِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِي ﴾، برقم (٤٤٩٢)، =

ورُوي أن أبا لهب لما قالها للنبي أخذ بيده حجراً ليرميه به فنزلت السورة، فلما سمعت امرأته هذا التصوير الذي يثير السخرية وهي معجبة بنفسها، مدلة بحسبها ونسبها، أتت رسول الله وهو جالس في المسجد عند الكعبة، ومعه أبو بكر رفيه، وفي يدها فهر من حجارة، فلما وقفت أخذ الله بصرها عن رسول الله ولا ترى إلا أبا بكر، فقالت: «يا أبا بكر أين صاحبك؟ قد بلغني أنه يهجوني، فوالله لو وجدته لضربت بهذا الفهر فاه!».

وكان بيت أبي لهب قريباً من بيت رسول الله على، فكان الأذى أشد، وكانت أم جميل هذه تحمل حطب العضاه والشوك فتضعه في الليل في طريق النبي الذي يسلك منه إلى بيته ليعقر قدميه، عدا عن سعيها بالأذى والفتنة والوقيعة، كما حصل بعد أن كان أبو لهب قد خطب بنتي رسول الله على وأم كلثوم لولديه قبل البعثة، فلما كانت البعثة أمرهما بتطليقهما حتى يُثقل كاهله بهما.

ورغم أن أبا لهب كان من أعرف الناس بمحمد على وبصدق رسالته، عدا كونه أولى الناس بدعمه ومساندته في دعوته لما بينهما من قرابة تجعله في منزلة أبيه، إلا أنه بطغيانه وتكبره جاوز كل حد في مجاهرته عداوة الحق الذي جاء به، في كل مراحل الدعوة، كما روي عن طارق المحاربي قال: بينا أنا بسوق ذي المجاز إذا أنا برجل حديث السن يقول: «أيها الناس قولوا لا إله بسوق ذي المجاز إذا أنا برجل حديث السن يقول: «أيها الناس قولوا لا إله

<sup>=</sup> ٤/ ١٧٨٧، وصحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَيْبِ ﴾، برقم (٣٤٨)، ١/ ١٩٢.

إلا الله تفلحوا»، وإذا رجل خلفه يرميه قد أدمى ساقيه وعرقوبيه يقول: "يا أيها الناس إنه كذاب فلا تصدقوه»، فقلت: من هذا؟، فقالوا: "هذا محمد يزعم أنه نبي، وهذا عمه أبو لهب يزعم أنه كذاب!»، حتى روي عن ابن مسعود أن أبا لهب قال: "إن كان ما يقول ابن أخي حقاً فأنا أفتدي نفسي يوم القيامة بمالي وولدي»، فحاول أبو لهب جهده أن لا يدع للدعوة موضعاً في قريش، وبلغ التعبير عن عداوته أقصاه لما أجمع بنو هاشم بقيادة أبي طالب على حماية النبي على ولو لم يكونوا على دينه، تلبية لدافع العصبية القبلية -، فخرج أبو لهب على إخوته، وحالف عليهم قريشاً، وكان معهم في الصحيفة التي كتبوها بمقاطعة بني هاشم وتجويعهم كي يسلموا لهم محمداً على .

وحين بدأ النبي على يعرض نفسه على القبائل، كان موقف أبي لهب مشابها، كما حدّث ابن إسحاق: عن ربيعة بن عباد الديلي، يقول: "إني لَمَعَ أبي رجلٌ شابٌ، أنظر إلى رسول الله على يتبع القبائل، ووراءه رجل أحول، وضيء الوجه ذو جمة، يقف رسول الله على القبيلة فيقول: "يا بني فلان: إني رسول الله إليكم، آمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، وأن تصدقوني وتمنعوني حتى أنفذ عن الله ما بعثني به»، وإذا فرغ من مقالته قال الآخر من خلفه: "يا بني فلان، هذا يريد منكم أن تسلخوا اللات والعزى وحلفاءكم من الجن من بني مالك بن أقمس، إلى ما جاء به من البدعة والضلالة، فلا تسمعوا له ولا تتبعوه»، فقلت لأبي: "من هذا؟» قال: "عمه أبو لهب»، وهكذا مضى هو وزوجته أم جميل يثيرانها حرباً شعواء على النبي على وعلى الدعوة، لا هوادة فيها ولا هدنة.

### \* العرض(١):

# ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ﴾:

تأمل رجلاً صادقاً أميناً لم يجرب قومه عليه كذباً مدة أربعين سنة من مكثه فيهم، يقوم بين القوم فيحكي حقائق توقظ الفطرة: «والله لتموتن كما تنامون، ولتبعثن كما تستيقظون، ولتجزون بالإحسان إحساناً وبالسوء سوءاً، ووالله إنها لجنة أبداً أو لنار أبداً»، فيأتيه الجواب على هذه الدعوة النقية بأقسى الرد من رجل بمنزلة أبيه، وهو حمو لابنتيه، وجار له، عارف بسيرته، ومتيقن من صدقه، أن «تباً لك!»، في ظل حقد لا يعرف الحدود ولا يقيم وزناً لحرمة الرحم، ولا لهيبة الحق، وإنما هو تجرد للعداء لخير الخلق، فتعرض السورة هنا صورة الجزاء، بلا مقدمات، لشدة مرارة ما كان من جحدٍ للحق وظلم، عيث تولى الله سبحانه عن رسوله على أمر المتكبر، بوعده الثابت: «من آذى لي ولياً فقد آذنته بالحرب»، وفي آية واحدة «يصدر الدعاء ويتحقق، وتنتهي المعركة»:

﴿ تَبَتَ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَ ﴾: دعاء وتقريع لأبي لهب (٢) دافع الله به عن نبيه بمثل اللفظ الذي شتم به أبو لهب محمداً على جزاءً وفاقاً، بأن خاب عمله

<sup>(</sup>١) السورة مكية بالاتفاق، نزلت في حدود السنة الرابعة للهجرة، وعدد آيها خمس.

<sup>(</sup>٢) وفي كنية أبي لهب ما يتأتى به التوجيه بكونه صائراً إلى النار، لأن اللهب ألسنة النار إذا اشتعلت وزال عنها الدخان، فكانت كنية أبي لهب صالحة موافقة لحاله من استحقاقه لهب جهنم.

وخلت يداه من كل خير(١)، فالتباب: الهلاك والبوار والقطع.

﴿ وَتَبَّ ﴾: أي أهلكه الله وقد هلك، ف «تَبَّتُ » الأولى دعاء، «وَتَبَّ » الثانية تقرير لوقوع هذا الدعاء (٢).

### ﴿ مَا آغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَاكُسَبَ ﴾:

فلما تبّ سائر ما عمل بيده، ما عاد شئ يرد عنه عذاب الله في الدنيا والآخرة، فقد استغرق التباب كل ما جناه، فما يغنيه ما جمع من مال ولا ولد، ولا سائر ما توهمه من المصالح التي من أجلها جحد الحق مع قيام الحجة عليه، وهذا إعلام بتيئيس المجاهر بعداوة الحق من النجاة (٣).

## ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَمَبٍ ﴾ :

وكما أنك تشهد أن الله لم يُبقِ من تراث أبي لهب شيئاً، لا من ماله ولا من ولده بعد أن «تب»، فإن وعد الله كان مفعولاً ومتحققاً بأنه: ﴿ سَيَصْلَى

<sup>(</sup>۱) وخصّ اليدين بالتباب، لأن أكثر العمل يكون بهما، كما كان من أبي لهب لما أخذ بيده حجراً ليرميه به، فيقع الخسران على يديه وعليه هو، فيُراد باليدين نفسه كقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَدَاكُ ﴾ [الحج: ١٠].

<sup>(</sup>۲) «وجملة (وتب) في موضع الحال، والواو واو الحال، ولا تكون دعاءً إنما هي تحقيق لحصول ما دُعي، فيكون الكلام قبله مستعملاً في الذم والشماتة به، ويؤيد هذا الوجه قراءة عبدالله بن مسعود (وقد تب)» التحرير والتنوير: ٣٠/ ٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) وروي عن ابن مسعود أن أبا لهب قال: "إن كان ما يقول ابن أخي حقّاً فأنا أفتدي نفسي يوم القيامة بمالي وولدي"، فأنزل الله: ﴿ مَا آَغَنَىٰ عَنْـهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ﴾، وقال ابن عباس: "(ما كسب): هو ولده؛ فإن الولد من كسب أبيه"، وفي قوله (ما أغنى) بالماضي: تحقيق وقوع عدم الإغناء.

نَارًا ذَاتَ لَمْبُ ، سيشوى بنار له من اسمها نصيب، ومن فعلها فيه بتوقدها وتلهبها، فيصلاها ويُشوى بها ويُحس بإحراقها، وهو الألم الذي سيذوقه كل من كان فعله من جنس فعل أبي لهب، وقد نزل هذا القرآن في حياة أبي لهب وقد مات بعد ذلك كافراً، فكانت هذه الآية إعلاماً بأنه لا يسلم، وكانت من دلائل النبوة.

## ﴿ وَأَمْرَأْتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ﴾:

كان عبد العُزّى يرمي الحجارة بيديه، ويقذف بلسانه «التب»، فيما كانت أروى زوجته (۱) تعين عبيدها بيدها لنشر الشوك والحطب، وتطرحه بالليل على طريق النبي على وتحمل بلسانها أحاديث التكذيب والتشويه والنميمة، فكان قضاء الله فيها أنها ستصلى هذه النار معه (۲)، وهي تحمل الحطب في جهنم ليوقد به على زوجها، وذلك خزيٌ لها ولزوجها؛ إذ جعل شدة عذابه على يد أحب الناس إليه، وجعلها سبباً لعذاب أعز الناس عليها، وهذه سُنَّة الله الماضية: ﴿ أَحْشُرُوا اللَّهِ فَاهُولُونَ ﴾ [الصافات: ٢٢ ـ ٢٤].

وإكمالاً لعذابها النفسي كامرأة مفطورة على حب التحلي، فإنها ستربط إذلالاً لها في موضع الحلية والحُسن منها: في عنقها، بحبل محكم الفَتْلِ مِن مسد \_ وهو ليف شديد خشن \_، يكون حليها في الآخرة، كما كانت تحزم

<sup>(</sup>١) وامرأته: أي زوجه، وقد ذكر في القرآن الأقسام الممكنة في الزوجين، وهي أربعة: إما كإبراهيم وامرأته، وإما أبو لهب وامرأته، وإما فرعون وامرأته، وإما نوح وامرأته.

<sup>(</sup>٢) فقوله (وامرأته) عطف على الضمير المستتر في (سيصلي) أي: وتصلى امرأته ناراً.

الحطب بالحبال، وهو وعيد مقتبس من فعلها، كما حصل لزوجها من قبل وعيد (١)، وهي السُّنَّة الإلهية الماضية في أعداء الحق المجاهرين بالعداء، بجزاءٍ يعمُّهم وشركاءهم، من جنس عملهم في الدنيا والآخرة، يتحقق فيه لكل ما كسبوا غاية «التباب»، ويخزهم ﴿وَيَشَفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ ﴾ [النوبة: ١٤].

### \* خاتمة في فقه تلقي السورة:

لكل سورة في القرآن أربعة أنواع من التلقي، وأربع زوايا يُنظر إليها منها بموجب هذه الأنواع، الأول: لقاء الوحي بقلب النبي على والثاني: نزوله على قومه والناس في زمانه خاصة، والثالث: نزوله إلى أجيال الناس جميعاً مدى التاريخ عامة، والرابع: تلقيه بقلبك وأنت تسمع كلام الله، ليكون القرآن وكأنه قد أُنزل عليك، وعلى كل فرد في النوع الإنساني وحده بوجه أخص:

### ١ \_ إلى محمد ﷺ:

إن أبا لهب عبد العزى بن عبد المطلب هو الأخ الشقيق لأبي محمد عبدالله بن عبد المطلب، وعم الرجل صنو أبيه، في بيئة قبلية تجعل الانتماء للدم والقرابة هو الانتماء، ولما نزل أمر الله: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، كان عمه الأولى بتصديقه من دون الناس، وبينهما القرابة والجيرة والعشرة،

<sup>(</sup>۱) وقدَّم الخبر من قوله «في جيدها»، للاهتمام بوصف تلك الحالة الفظيعة التي عُوِّضت فيها بحبل في جيدها تُربط به، عن العقد الذي كانت تحلي به جيدها في الدنيا، إذ كانت هي وزوجها من أهل الثراء وسادة أهل البطحاء، وقد ماتت أم جميل على الشرك.

بل والمصاهرة بين اثنين من أولاد كلِّ منهما، فكان وقوع الأذى منه أشد ما يكون على قلب النبي ﷺ:

وظلمُ ذوي القربي أشدُّ مضاضةً على النفسِ من وقع الحسامِ المهنَّدِ

#### ٢ ـ إلى قريش:

شهدت قريش نوعاً لم تألفه من الولاء والبراء من أجل العقيدة، وشهدت أن الأنساب لا قيمة لها، بل صاحب الشرف يكون ذمّه على تخلُّفه عن الواجب أعظم، ثم شهدت من بعد إعجاز الوعد الإلهي أن هذا وزوجته لم يسلما رغم إسلام من سواهما.

ولو نظرنا بعد ذلك إلى تنافس بيوت قريش من الأمويين والهاشميين (العلويين والعباسيين) على الزعامة بموجب حقوق النسب، ونظرنا إلى حقيقة

أن أبا لهب كان أخا العباس، وعم علي بن أبي طالب، كما كانت امرأته عمة معاوية بن أبي سفيان، لتعلمت الأمة الدرس، ولفهمت أنه كما كان نور محمد أصيلاً، فإن فرعه الجدير بالحكم لا يكون ـ بالضرورة ـ ولداً من ذريته أو رجلاً من قرابته؛ إذ ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَم النّبِيِّتِ نَ وَكَانَ اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴿ [الأحزاب: ٤٠]، وأن أولى الأمة بولاية شأنها أكثرهم له اتباعاً وأشدهم صلاحاً، وأن الأمر شورى: ﴿ وَآمَرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨]، مع كل ما لقرابة النبي عليه من حقوق.

### ٣ \_ إلى الناس جميعاً:

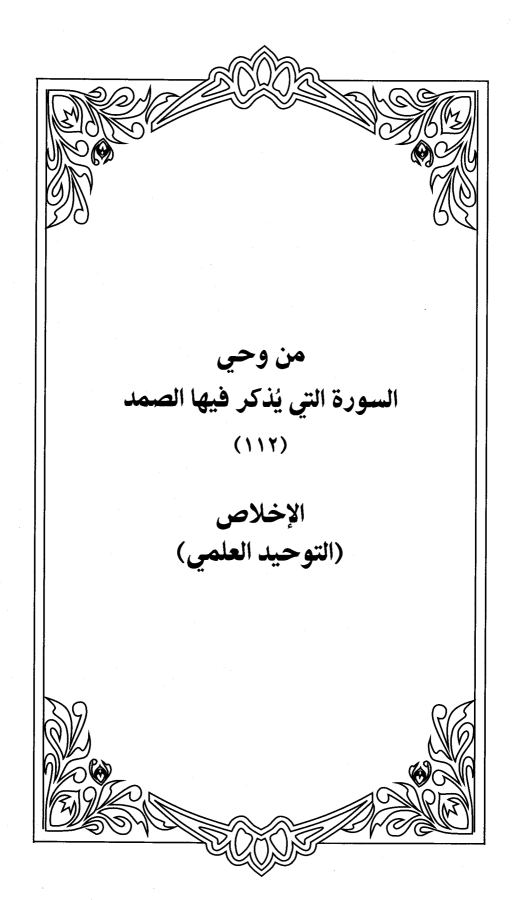
هذه السورة بيانٌ شاف للسُّنَّة الإلهية الماضية في حفظ الحق وهيبة الحق، تحكي معجزة تاريخية شاهدة مضت، كما أنها تؤسس للفهم عن الله، ونحن نشهد مضيً هذه السنة العظيمة في تباب أعمال كل من جاهر الحق العداء مع قيام الحجة عليه، من بعد أبي لهب وإلى قيام الساعة، ومن ثُمَّ فهذه السنة دالَّة على تدبير الله الحي شؤون خلقه، ودالة على أنه هو نفسه الذي أنزل القرآن الذي أعلمنا فيه عن حكمها.

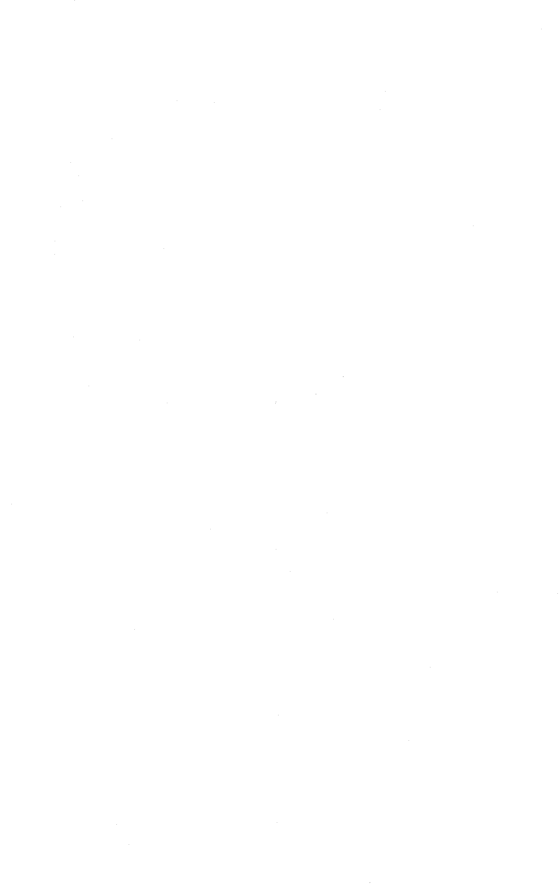
### ٤ \_ إليك أنت:

هذه السُّنَّة الإلهية - بشهادة التاريخ - دالَّةٌ على صدق القرآن، وعلى أن منزله إلهٌ حقٌ قهارٌ، لم يزل مقدِّراً شؤون الكون، ومدبِّراً أمر خلقه، قائماً بالقسط، فاحذر واتق الله الحق أن تجحد حقاً ظاهراً وتجهر بالعداء لصاحب حق؛ إذ سيصيبك جزاءً في الدنيا والآخرة من جنس عملك، واصبر على من ظلمك مع ظهور الحجة، واطمئن فإن له جزاءً من جنس عمله، ولا تشارك

أحداً في ظلم أحد، فكل متعاونين على إثم ما أو عدوان ما، سيشتركان في حصادهما المرِّ بتقدير الله: ﴿ فَإِنَّهُمْ يُومَيِذٍ فِ ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الصافات: ٣٣].

000







# الإخلاص (التوحيد العلمي)

# بِنسم الله الرَّمْنَ الرَّعِيمِ

﴿ فَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ الصَّكَدُ اللَّهُ الصَّكَدُ اللَّهُ وَلَمْ يُولَدُ اللَّهُ وَلَمْ يَولَدُ ال

#### مقدمة:

ظلمت عقول بني آدم ربها حين أرادت أن تستقل بإمكان معرفته، أو حين لم تسلم له أمر تعريفها بنفسه، واقترحت له أوصافاً وأنساباً ما أنزل بها من سلطان، فنسبت النصارى إلى الله الابن، وأسبغت على الإنسان ما اختص به الإله، وصوَّرت رب السماوات والأرض مضحِّياً بذاته وقاتلاً لابنه الذي هو نفس ذاته ليكفِّر عن خطايانا، أي: أن الله لم يجد من طريقة ليغفر لنا خطيئة أبينا آدم ويرضى بها عنا سوى أن يقتل الله!!

فيما أسبغت اليهود على الإله خصائص الإنسان، فوصفته التوراة في سفر التكوين أنه استراح بعد التعب من الخلق في اليوم السابع، أو أنه كان يتمشى وسط النهار في الجنة حين علم أن آدم أكل من الشجرة، أو أنه ندم على خلق

الإنسان، أو أنه صارع يعقِّوب حتى الفجر!(١).

وجعلت الهندوس وأهل إنكار النبوات الله عقـ لاً فعّالاً انبثق من ذاتـ الله عقـ لاً فعّالاً انبثق من ذاتـ الوجود، وبالتالي فإنك إن حررت عقلك من أوهام ما سواه، تجردت نفسك وعادت لتكون جزءاً منه كما كانت؛ لأن الوجود كله هو الله، وليس في الوجود إلا الله!.

كما خاضت الفلاسفة في الذي خاضوا، وما حصدوا أكثر مما حصدوا، بسبب أن معرفة الذات الإلهية عصيَّة المنال على هذه العقول المسكينة، مهما تطاولت في غرورها.

وفي ظلمات هذا الأمر المريج، والخبط والخلط والوهم الذي جعل الإنسان إلها أو ابناً لله هو نفس الله! ، أو أنزل الله إلى مرتبة الإنسان وشبهه بما خلق! ، أو جعل الكون هو الله! ، يجئ وصف الله لله ، في سورة تعدل ثلث القرآن العظيم(٢) ، وحياً نقياً إلى قلب سيد المرسلين على النقذ العقول من الظلم العظيم لربها ، وليعطيها الفرصة لتعرف بعض قدره ، ولتستعد للقائه كما ينبغي .

<sup>(</sup>١) انظر: الكتاب المقدس: سفر التكوين: ٢ ـ ٣، ٣ ـ ٩، ٦ ـ ٧، ٣٣ ـ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) روى البخاري عن أبي سعيد هم، قال: قال رسول الله المحابه: «أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن في ليلة؟»، فشق ذلك عليهم وقالوا: أيّنا يطيق ذلك يا رسول الله؟ فقال: «الله الواحد الصمد ثلث القرآن»، وفي حديث آخر قال عنها رسول الله على: «والذي نفسي بيده إنها لتعدل ثلث القرآن» رواه البخاري، وأبو داود، والنسائي في الكبرى، وقال أهل العلم: إن القرآن عقائد وأحكام وقصص، وقد جمعت هذه السورة أصل العقائد.

فاستجمع قلبك وعقلك، وألق سمعك وأنت شهيد، ففي أربع آيات تاليات ستُصغي إلى الله يحكي لك عن الله، ويُعَرِّفك هو نفسه بنفسه سبحانه وتعالى!!

\* خط البناء الموضوعي للسورة:

(الإخلاص: التوحيد العلمي)

١ ـ أمرٌ بتلاوة ما يأتي من وصف الله وتثبيته في القلب: ﴿ قُلُ ﴾ .

٢ ـ تعظيم الموصوف: ﴿هُوَ﴾.

٣ \_ بيان التوحيد الخالص:

أولاً \_ إثبات الكمال:

أ- ﴿ اللَّهُ أَحَدُ ﴾: أي أنه:

\* واحدٌ لا يتجزأ ولا يتقسَّم.

متفرّدٌ لا يتكرر في ذاته وجلال صفاته.

ب- ﴿ اللَّهُ الصَّكَمُدُ ﴾: أي أنه:

الغني بصمديته عمّن سواه.

\* المصمود إليه: الذي يفتقر إليه كل من سواه.

ثانياً \_ نفي النقص:

أ \_ نفي أن يكون له فرع وولد؛ لأنه واحد لا يتجزأ: ﴿ لَمْ كَالِدَ ﴾.

ب\_ نفي أن يكون له أصل ووالد؛ لأنه صمد غني عن من سواه: ﴿ وَلَـم

يُوكَــذُ ﴾.

# ج - نفي أن يكون له نظير: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًّا أَحَدُ ﴾.

- \* لأنه متفرد أحد لا يتكرر.
- \* لأنه الذي يُصمد إليه فيفتقر إليه وحده كلُّ من سواه.

#### \* العرض:

### ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾:

«قُلْ»: أمر الله نبيه ﷺ، وأمرنا من بعده نحن وكل من أراد معرفة ربه خالق الكون بأن نتلو ما سيأتي من وصف الله، ونثبته في القلوب، ونثبت به القلوب، ونجيب به من يسأل عن الله ووصفه (۱)، بالقول أنه:

«هُو»: ذو الشأن الجليل الذي هويته ليست مستفادة من شئ سواها ولا موقوفة على ما سواه، وللإيذان بأنه من الشهرة والظهور بحيث يستحضره كل أحد، وإليه يشير كل مشير، وعليه يعود كل ضمير، ثم عقّب ذلك بياناً له بذكر الإلهية التي هي أقرب اللوازم لتلك الحقيقة وأشدها تعريفاً، ذلك بأنه:

«اللَّهُ»: وهو الاسم الفرد الجامع الذي حماه عن أن يتسمى به غيره، أو أن يقع فيه شرك بحق ولا بباطل، وهو عَلَمٌ على المعبود بحق، و «أعرف المعارف»: الذي كل ما سواه إنما يُعرف به، والذي إن لم تعرفه لن تعرف أي شيء سواه، بل ولا حتى نفسك التي بين جنبيك!.

«أَحَدُ»: لفظ أصله «وحد» وأُبدلت الواو همزة كما في «أُجوه

<sup>(</sup>۱) روى الإمام أحمد في مسنده عن أبي بن كعب أن المشركين قالوا للنبي ﷺ: يا محمد! انسب لنا ربك، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ . . . السورة ﴾ .

ووجوه»(۱)، والوحدة: «الانفراد»، ويُستعمل «أَحَدُّ» في النفي، ولا يُستعمل وصفاً في الإثبات إلا في حق الله تعالى، والواحد في الأصل الذي لا جزء له ألبتة، فهو في حق الله الذي لا يصح عليه التجزؤ ولا التكثر(۱)، والأحد أكمل وأعم من الواحد، لأن الأحد هو الواحد الذي لا نظير له! (۱)، أي: أنه واحد متفرد، واحد لا يتجزأ، ومتفرّد لا يتعدد!، فالأحدية: تنزيه عن القسمة والنظير.

فهو «واحد» لا يتجزأ في ذاته، خلقنا من العدم لا من بعض نفسه، وبالتالي فإنه ﴿ لَمْ سَكِلِدٌ ﴾ أي: أنه لم ينبثق عنه شئ، ولم يتولد عنه شئ، فليس له فرع، وهو بائن عن خلقه، وليس الوجود أو أي شئ مما خلق قطعة منه أو ابن لله، حاشاه سبحانه!

<sup>(</sup>١) بصائر ذوي التمييز: ٢/ ٩٢.

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن: ٨٥٧.

<sup>(</sup>٣) (انظر نظم الدرر: ٨/ ٥٨٣)، حيث أسهب البقاعي رحمه الله في تحقيق هذا المعنى، ومن كلامه (بتصرف واختصار): «الأحد: اسم أعجز الله العقول عن إدراك آيته في الخلق إثباتاً، فلم تستعمله العرب مفرداً قط، فهو بمعناه الحقيقي ليس بمعنى «واحد»، ولا بمعنى «أول» مثلاً إلا في النفي، وذلك لما علموا أنه مفصح عن إحاطة جامعة لا يشذُ عنها شي ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجَهَهُ، ﴿ [القصص: ٨٨]، فالأحد لا يتبعض إلى أجزاء، ولا يتركب من أجزاء، فهو أعظم من أن يتّحد به شئ أو يتّحد هو بشئ، أو أن يحل فيه شئ، أو يحل هو في شئ، فقد كان الله ولم يكن عالم من ولا زمان ولامكان، وهو خارج عن هذا كله بعد أن أوجده، لايفتقر إلى شئ مما خلق، ولا يقيده زمان ولا يحيزه مكان».

وهو «المتفرد» الذي ليس كمثله شيء ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, (١) كُفُوا (١) أَحَدُنا ﴾، فلم يكن له بوجه من الوجوه مثلٌ أو ندٌّ أو مساوٍ على الإطلاق، وليس له شبيه أو نظير في ذاته المتفردة وجلال صفاته، ولا يكون هو كمخلوقه الصغير كما نسبت إليه توراة اليهود، كما ولا يكون مخلوقه الصغير مثله كما نسبت النصارى، تعالى عما يقولون علواً كبيراً.

### ﴿ أَلَّهُ ٱلصَّاحَدُ ﴾:

ثم إن الله هو «الصَّمَدُ»(٣)، وللصمد لغة معنيان:

الأول: إن «الصّمدُ» هو الذي لا جوف له؛ لأن الجوف من صفات النفس المستلزم للحاجة، كقولك «حجر صمد» أي: أنه أملس لا يقبل الغبار، ولا يدخل فيه شئ، ولا يخرج منه شئ، فالصمد لا يحتاج إلى شئ، وهو مستغني بذاته وصمديته عن كل شئ مِنّا ومن كل الكون، وبالتالي فهو الذي لا يفتقر إلى ما سواه، لأنه ﴿ لَمْ يُولَدُ ﴾ ولم يتولد ولم ينبثق هو عن شئ، وليس له أصل سوى من نفسه، وليس هو الوجود ولا هو قطعة من الوجود

<sup>(</sup>۱) قدم الظرف: (له) للاهتمام به، وفيه (الهاء) التي تعود على الله، ولأن المقصود نفي المكافئ.

 <sup>(</sup>۲) الكفؤ: المساوي في القدر والمنزلة، ومنه المكافأة، أي: المساواة والمقابلة في
 الفعل. وانظر: مفردات ألفاظ القرآن: ۷۱۸.

<sup>(</sup>٣) يقول أهل اللغة: إن التنكير في «أحد» هو على سبيل التعظيم، وتعريف «الصمد» لإفادة القصر، وقد تكرر لفظ الجلالة (الله) مع «أحد» ومع «الصمد» لأن إحداهما نكرة والأخرى معرفة.

الذي خلقه!، وما احتاج إلى شيء وهو الغني عن كل شيء سوى نفسه تبارك وتعالى.

والثاني: إنه «المصمود إليه» أي: السيد الذي انتهى سؤدده، المقصود في الحوائج، وكل شئ إليه محتاج، والله هو الرب الذي يفتقر إليه كل ما سواه، وما من شئ إلا وهو محتاج إلى الله، فكل ما في الوجود من أكوان وذرات وبحار وأشجار وجن وإنس وملائكة ومني ومنك يفتقر إليه في كل حركة أو نفس، وهل تملك إلا الافتقار إليه وأنت تعلم أن هذه الخاطرة التي تمر في بالك في لحظة أدق مما تستغرقه دقة قلبك لا تكون إلا به؟، وليست الحاجة إلا إليه وحده، وليس له كفؤ أو نظير في قدرته وأفعاله، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ الله الله وحده، وليس له كفؤ أو نظير في قدرته وأفعاله، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ الله الله على القيام بأمر كل ما خلق.

إن صيغة ﴿ اللّهُ الصّحَدَ ﴾ (٢) تفيد قصر الصمدية على الله تعالى، حيث ما من اسم كاسمه «الصمد» يعبر عن كمال ذاته واستغنائه عمّا سواه، وعن ذل الوجود جميعاً وافتقاره إليه سبحانه؛ لأنه الذي لا يحتاج إلى شي وكل شيء محتاج إليه، ويفتقر إليه كل ماسواه خلقاً وإيجاداً، ثم للصلاح بعد الخلق ودواماً للوجود.

ولذلك كان هذا الاسم: «اسماً أعظم (٣)»، إذا دُعِيَ به الله من القلب

<sup>(</sup>۱) راجع الهامش في معنى الكفؤ، وفائدة تقديم الظرف (له)، والمذكور عند شرح (أحد) فيما سبق.

<sup>(</sup>٢) هي صيغة قصر بسبب تعريف المسند (الصمد)، أي: أن الله هو وحده الصمد، وليس هناك صمد سواه.

<sup>(</sup>٣) الصمد: بحسب دلالته على الوجوب الذاتي يدلُّ على جميع السلوب، وبحسب=

أجاب، وإذا سُئل به أعطى، كما ورد في حديث النبي على عن بريدة هذه أنه دخل مع رسول الله على المسجد، فإذا رجل يصلي ويدعو، يقول: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أن لا إله إلا أنت، الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يكن له كُفُواً أحد»، قال: «والذي نفسي بيده لقد سأله باسمه الأعظم الذي إذا سُئل به أعطى وإذا دُعي به أجاب»(١).

### \* في فضل السورة:

إن سورة الإخلاص قد تمحضت للتوحيد، وإثبات الأحدية لله: الإله المعبود، والصمدية له: لأنه الرب المعين، فجعلت الله هو الغاية، وهو المعين إليها!، وليس كمثله أحد ولا له ندٌّ أو نظيرٌ أو مساوٍ في أحدية إلهيته، ولا في صمدية ربوبيته، وقد سُميت مع أختها سورة «الكافرون»: «سورتي الإخلاص»، لأنهما اشتملتا على نوعي التوحيد الذي لا نجاة للعبد ولا فلاح إلا بهما، وهما: توحيد «العلم والاعتقاد» المتضمن إثبات الكمال لله وتنزيهه عما لا يليق به، والثاني: توحيد «الإرادة والعمل»، بإعلان أن لا يُعبد إلا إياه، ولا يُشرك به في عبادته سواه، وسورة «الكافرون» مشتملة على هذا التوحيد، وأخلصتا له، فكان على يفتتح بهما النهار في سنة الفجر، ويفتتح بهما الليل في سنة المغرب، لتكونا مفتاح العمر القادم لمن أسلم وجهه لرب العالمين.

<sup>=</sup> دلالته على كونه مبدأ الكل يدلُّ على جميع النعوت الإلهية.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في الكبرى ۲/ ۹۰، وأبو داود (۱٤۹۳)، والترمذي (۳٤٧٥)، وابن ماجه (۳۸۵۷).

وفي الحديث الذي رواه البخاري عن الرجل الذي كان يؤم أصحابه ويختم بهذه السورة في كل ركعة، فلما ذكروا ذلك للنبي على قال: «سلوه لأي شئ يصنع ذلك؟»، فقال: لأنها صفة الرحمن وأنا أحب أن أقرأ بها، فقال النبي على: «أخبروه أن الله تعالى يحبه»(۱). وفي رواية أنه على سأله: «ما حملك على لزوم هذه السورة في كل ركعة؟» قال: «إني أحبها»، قال: «حبتك إياها أدخلك الجنة»(۱).

وعن النبي ﷺ أنه قال: «قل هو الله أحد والمعوذتين حين تمسي وحين تصبح ثلاثاً، تكفيك كل يوم مرتين (٢) وفي رواية «تكفيك من كل شئ ا (٤).

#### \* خاتمة:

اعلم أن معرفة الله جنة حاضرة! ، وفي ظل هذا الوحي الكريم يعرفنا الله بالله كما يحب أن نعرفه ، ومن أراد تذوق بعض أريج تلك الجنة فليخل بنفسه ساعة ، وليتدبر معنى أن «الله» إله الكون الحق ، واحدٌ متفردٌ ، يحتاج إليه كل شيء ولا يحتاج هو إلى شيء ، بائن من خلقه لم يتولد هو عن شيء ، ولم يتوالد عنه شيء ، فليس له أصل ولا فرع ، كما ليس له في أحديته وذاته وجلاله ، ولا في صمديته وقدرته وإكرامه ندٌ أو مساوٍ أو نظير من أي شيء!

هذا هو الله، الذي يعرِّفنا به القرآن، وهو الإله الذي نعبد، وإليه وحده

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ١٣/ ٣٦٠، ومسلم ١/ ٥٥٧، والنسائي في الكبرى ٦/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري معلَّقاً ٢/ ٢٩٨.

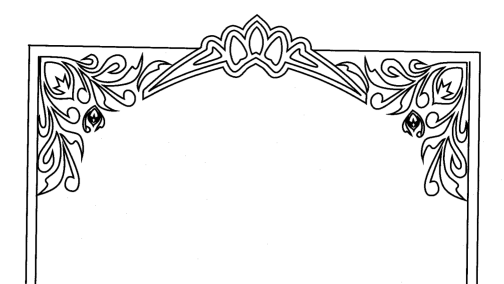
<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسنده ٥/ ٣١٢، وأبو داود ٥/ ٣٢٠، والنسائي ٨/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي ٥/ ٥٦٧.

نذلُّ وله وحده نحب، نصبر على قضائه، ونشكر نعماءه، ونقضي العمر كله في إصلاح الحياة وإقامة العدل استعداداً للقائه، ولا نبتغي غيره إلها، أحد صمد ولا شئ يساويه في الوجود، بل ولا كل الوجود سواه.

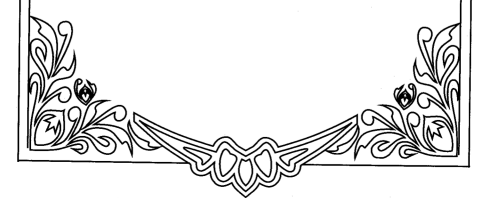
فليعبد الناس من يشاؤون وما يشاؤون، فإن الله واحد، سواء وُجد من يوحده أولم يوجد، وسواء قالها إنسان أولم يقلها، فالأصل والشأن والحال أنه: إله واحد، شهدت ذاته لذاته بذلك قبل أن يخلق الله أي شيء سواه: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَيْكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللهُ أَن عمران: ١٨].

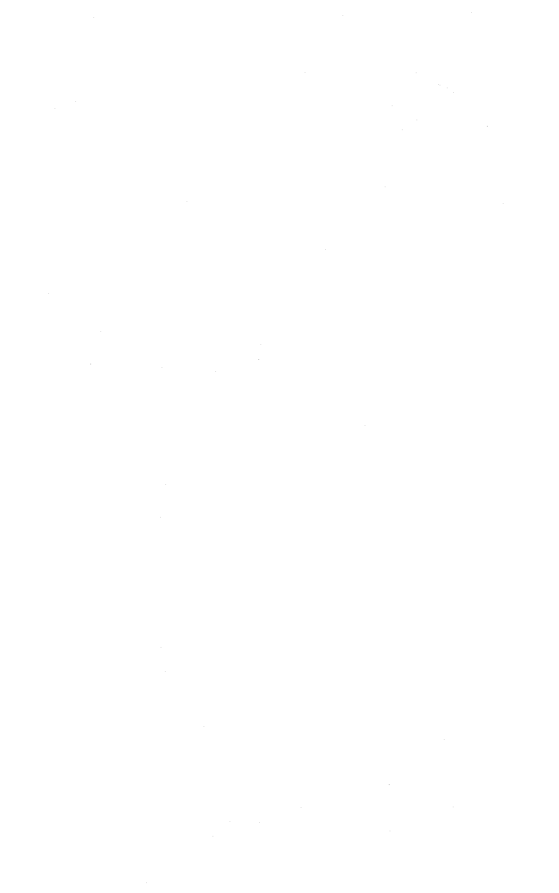
وهذه أعظم شهادة في القرآن، شهد بها الله نفسه على نفسه، قبل خلق الكون والذرات والملائكة، وقبل خلق أي شيء، إنها شهادة من الله على الله قبل أن يكون سوى الله أي شيء!، كما هي باقية بعد أن يفنى كل من في الوجود ويبقى وجه الله الواحد ذو الجلال والإكرام، فاشهدها له اليوم مع الوجود، بقلب ذاق حلاوة صدق الوحي العظيم، وقل: ﴿رَبُّنَا ءَامَنَا بِمَا أَنزَلْتَ وَاتَّبعَنا الرَّسُولَ فَاصَّتُبنا مَعَ الشّهديدين ﴾ [آل عمران: ٥٣].

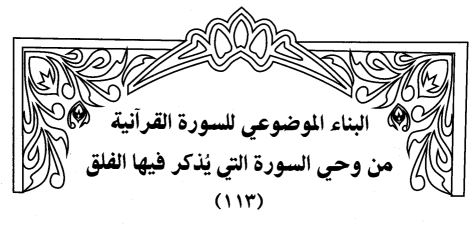


من وحي السورة التي يُذكر فيها الفلق (١١٣)

حصن الله (العصمة من كل شر)







# حصن الله (العصمة من كل شر)

## بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَكَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَكِرٍ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ .

#### مقدمة:

جعل الله بني آدم خلفاء في الأرض، واستعمرنا فيها، وآتانا قوة لنكابد ونكدح، وخلق لنا ما في الأرض جميعاً، وسخر لنا ما في السماوات، وهو ناظر إلينا كيف نعمل في فرصتنا المحدودة هذه.

وفيما نحن نعمر الأرض ونستثمر ما فيها، ونقهر ما يظهر فيها من تحديات بما أوتينا من قدرات، ونبدع ما لاحدَّ له من الممكنات، قد يأخذنا العجب، حين تأخذ الأرض زخرفها وتتزين، ونظن بأنفسنا القدرة عليها: ﴿حَتَّى إِذَا الْخَدُ الْأَرْضُ زُخُرُفُهَا وَازَّيَنَتُ وَظَلَ الْهَلُهَا أَنَّهُمْ قَدِرُوكَ عَلَيْهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ونسى أننا مجرد أطياف مؤقتة تؤدي أدواراً صغيرة ضمن تاريخ متطاول ممتد.

تأتي هذه السورة لتعيد إلينا رشدنا، وماننسناه من حدود قدراتنا، حين

تتحدث عن الإنسان وهو يواجه نوعاً من القوى لم يؤهله خالقه ليواجهها بما آتاه، فيقف ضعيفاً حائراً في ميدان تاه فيه من قبله وسيتيه فيه من بعده.

ونظرة واحدة إلى واقع تعامل حضارات الدنيا عبر التاريخ القديم والحديث مع هذا التحدي، تحكي لنا درجة السخف الذي يمكن للعقل الإنساني أن يصل إليه وهو يتخبط في ظلمات الوهم والتخمين.

وإنما ابتُلي الإنسان بهذا النوع من القوى غير المنظورة التي لم يؤهّل لمواجهتها بما أوتي من قدرات لِحِكم بالغات، لعل بعضها ما يلي:

أولاً: شهود الضعف الإنساني، وهو يتلمس بنفسه آثاراً عجيبة لقوى مختلفة لا يملك \_ مهما عمل \_ أن يتعامل معها بما أوتي من علم وقدرة، وكل ما يملكه تجاهها لملمة الظنون وإدمان القلق، ومعرفة أن هناك حدوداً لما يمكن أن يعلمه الإنسان.

ثانياً: اليقين بالغيب، وهو يشهد ـ شاء أم أبى ـ تأثيرات عجيبة لقوى غير منظورة على عالمه، وقد تواترت أخبارها عند الناس بما لا يقبل الشك، إن لم يكن غالباً قد ذاق تأثيرها بنفسه، وغاب عن حسه إمكان إدراك طبيعة مصدرها، مهما بالغ في البحث والتحصيل.

ثالثاً: التحقق من مصدر القرآن، وأنه وحي من الذي خلق الإنسان وخلق عالمه المشهود، وخلق عالم الغيب، وهو العالم بما خلق، وهو منزل القرآن ليعرفنا بما ينبغي معرفته عن ذلك العالم بملائكته وجِنّه وقواه غير المادية، ويعلّمنا كيف نتعامل معه وفق حدود واضحة، تجعل الحياة أكثر استقراراً، مع البعد عن الشطط والوهم والقلق والخرص بغير علم.

#### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(حصن الله): (العصمة من كل شر)

١ ـ أمرٌ بطلب العصمة من الله، واللجوء إلى حصنه لدفع كل شر: ﴿قُلْ
 أَعُودُ ﴾.

٢ ـ بيان أن الله رب كل شيع في الوجود وفالقه: ﴿ بِرَبِّ ٱلْفَكُقِ ﴾.

٣ ـ تعميم طلب العصمة من كل شر: مشهود الأسباب، أوغيبي
 الأسباب: ﴿ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴾.

- ٤ ـ تخصيص الشرور الغيبية الأسباب بطلب دفعها، لأنها مما لا يملك الإنسان سبباً لدفعها، سوى باللجوء إلى فالقها، وهي أنواع ثلاثة:
  - شرٌ من خبائث أنفس الجن: ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾.
- \* شرٌ من خبائث تعاضد الأنفس الإنسية والجنية: ﴿ وَمِن شَكِرَا لَنَفَكَثَتِ الْمُقَكَدِ ﴾ .
  - \* شرٌ من خبائث أنفس الإنس: ﴿ وَمِن شُكِّرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ .

#### \* العرض(١):

تتحدث السورة التي يُذكر فيها الفلق عن الشر الواقع على الإنسان من غيره، سواء أكان مصدره أسباباً مادية ظاهرة من عالم الملك المشهود، أم كان من عالم الملكوت والغيب غير المنظور، وتبين له كيف يستعيذ منه، ومَن

<sup>(</sup>١) إن معظم ما سيرد في العرض مأخوذ من التفسير الرائع للإمام ابن القيم لهذه السورة، في كتابه (بدائع الفوائد)، بتصرف واختصار وإضافات.

المستعاذ به، وكل هذا الشر لا يدخل تحت التكليف، وهو من الابتلاء الذي يصيبه في حياته، وإذا وقع على المسلم واحتسب وصبر، أثابه ربه، فيا من تريد أن تعتصم بحصن رب العالمين من كل شر \_ مشهود السبب أو غيبي السبب \_، استمع يعلمك كيف اللجوء إليه(١):

## ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾:

﴿وَأَلَى ﴾: أمر من الله، لتعلن صراحة عن ضعفك وتقتل الكبر والغرور الكاذب، بطاعة الله بالقول: «قُلْ» كما أمرك، ليلين القلب ويخشع لذكر ملاذه ومنقذه من كل شر: «الله رب العالمين».

﴿أَعُوذُ﴾: ألتجيء وأعتصم وأتحرَّز، وحقيقة العوذ الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه، فإن المستعيذ مستتر بمعاذه متمسك به معتصم به (۲).

﴿ بِرَبِ ﴾: إن المُستعاذ به هو الله وحده الذي لا ينبغي الاستعاذة إلا به ؟ لأنه هو رب المستعاذ منه ومالكه والمسيطر عليه، ورب المستعيذ الذي يتدرج في تربيته وترقيته، ولا يُستعاذ بأحد من خلقه، وهو سبحانه يُدعى بأسمائه الحسنى فيُسأل لكل مطلوب باسم يناسبه ويقتضيه، فيعيذ المستعيذين،

<sup>(</sup>۱) ونحن نبدأ الاستعادة بـ (قل)، نقولها كما قالها رسول الله على حين سأل عن المعودتين: «قيل لي: فقلت». (رواه البخاري: كتاب التفسير، باب سورة: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَق ﴾، برقم ٤٩٧٦)، فليس له على في القرآن إلا بلاغه.

<sup>(</sup>٢) وللعبد بين يدي المعبود مقامات قائمة بقلبه وراء هذه العبارات، وإنما هي تمثيل وإشارة وتفهيم، وإلا فما يقوم بالقلب حين الالتجاء والاعتصام والانطراح بين يدي الرب، والافتقار إليه، ولذة التذلل بين يديه، أمرٌ لا تحيط به العبارة.

ويعصمهم ويمنعهم من شرِّ ما استعاذوا من شره.

والله الله الأحباح، وفالق الحب والنوى، وفالق الأرض عن النبات، والله الأرجام عن الأجنة.

إن نور الله هو سر الكون، وبنوره انفلق كل موجود من ظلمة العدم، كما يفلق الصبح ظلمة الليل: ﴿ أَللَهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور ٣٥]، فكل موجود إنما وجد بالله الحي، ثم إن ربه القيوم يمده ليدوم وجوده، فيربيه «رَبُّ الْفَلَقِ» ويتدرج به ليصل إلى كماله الممكن.

## ﴿ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾ :

الشر: يقال لشيئين: للألم ولما يفضي إليه، فالشرور هي الآلام وأسبابها، وكانت استعاذات النبي على جميعها مدارها على هذين الأصلين، فكل ما استعاذ منه، أو أمر بالاستعاذة منه فهو إما مؤلم، وإما سبب يفضي إليه(۱)، في الدنيا والآخرة.

﴿ مَا خَلَقَ (٢) ﴾: أي من شر كل مخلوق ذي شر، من حيوان أو غيره،

<sup>(</sup>۱) والشر المستعاذ منه نوعان: أحدهما: موجود يُطلب رفعه، والثاني: معدوم يُطلب بقاؤه على العدم وألا يوجد، كما أن الخير المطلق نوعان: أحدهما: موجود فيطلب دوامه وثباته وألا يُسلبه، والثاني: معدوم فيُطلب وجوده وحصوله، فهده أربعةٌ هي أمهات مطالب السائلين من رب العالمين، وعليها مدار طلباتهم.

<sup>(</sup>٢) إن الذي يضاف إلى الله تعالى كله خير وحكمة ومصلحة وعدل، والشر ليس إليه، كما ليس هناك شر مطلق، وإنما هي درجات من الخير ودرجات من النور، وليس الشيطان والشر ندا لربنا خالق كل شئ، وربنا الرحمن الطيب لا يكون منه إلا الخير، =

إنسياً كان أو جنياً أو ذرة أو دابة أو ريحاً أو صاعقة أو أي نوع كان من أنواع البلاء، وكل شر في الدنيا والآخرة.

أي: ألتجئ إلى رب المخلوقات كلها، الذي فلقها من ظلمات العدم بنور الخلق والإيجاد، وهو رب الصبح والنور الذي ينفلق عن الليل والظلمات، ليعصمني من شركل مخلوق ذي شر.

وبعد الاستعاذة من عموم الشر، يخصص ثلاثة أنواع من شرور الغيب التي لا يستقلُّ العقل بمعرفتها، وإنما يملك إدراك آثارها في حياته وحياة الناس فحسب، ولا يملك أي سبب مادي لمعرفة حقيقتها أو لدفعها سوى الاستعاذة بربه منها:

الشر الغيبي الأول: ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾:

الغسق: الامتلاء بالظلمة، والغاسق: الليل إذا اعتكر ظلامه، بعد دخوله بغروب الشمس(١)، «وقب»: دخل في كل شيء ، فكأنما يصبُّ الليل

<sup>=</sup> والكل متقلب بين فضله وعدله، وعدله منه فضل، فقد حرَّم الظلم على نفسه، فلا يكون في الوجود حدث إلا في موضعه، وهو على كل شئ قدير.

وتأمل طريقة القرآن في إضافة الشر تارة إلى سببه ومن قام به كقوله: ﴿وَٱلْكَافِرُونَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وتارة بحذف فاعله كقوله تعالى حكاية عن مؤمني الجن: ﴿وَأَنَّا لَانَدُرِيَ أَشَرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمِّ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٠]، فحذفوا فاعل الشر ومريده وصرحوا بمريد الرشد.

<sup>(</sup>۱) وعن عائشة ﷺ قالت: أخذ النبي ﷺ بيدي فنظر إلى القمر، فقال: «يا عائشة! استعيذي بالله من شرِّ هذا؛ فإن هذا هو الغاسق إذا وقب». (رواه أحمد ٦/ ٢١٥، والترمذي، برقم ٣٣٦٦)، وهذا التفسير حق، ولا يناقض التفسير الأول، بل يوافقه =

في العالم ظلامه فلا يترك منه شيئاً، فتكون الاستعاذة من شرور ما هو أعم ويدخل فيه الليل، أي: أستعيذ برب الفلق من شرِّ كل مخلوق ينشط في الظلام قادر على الشر.

والسبب الذي لأجله أمر الله بالاستعاذة من شر الليل إذا وقب، هو: أن الليل إذا أقبل تنتشر الشياطين، وقد أخبر النبي على أن الشمس إذا غربت انتشرت الشياطين، وقال: «فاكفتوا صبيانكم واحبسوا مواشيكم حتى تذهب فحمة العشاء(۱)»، والليل هو محل الظلام وفيه تتسلط شياطين الإنس والجن ما لا تتسلط بالنهار، ولكن قيد شرَّهُ بـ «إِذَا» لأن ليس في كل غاسق الشر.

هذا مع العلم بأن كيد الشيطان الجني قِبل الإنسي ضعيف: ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيَطُنِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٧]، وليس له من سلطان على ابن آدم: ﴿وَمَاكَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِّن سُلطَنٍ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، فلا يهولنَّك الأمر، وإنما يستغل الجن رهبة المجهول وأنهم يروننا من حيث لا نراهم: ﴿إِنَّهُ يُرَدَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِن حَيثُ لا نراهم: ﴿إِنَّهُ يُرَدَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِن حَيثُ لا نراهم المنان الجاهل القلق، فيُصدق ما يوحون به لأنه مستعد لتقبله بنفسه القلق، والحال أن جنس الجن أكذب من

ويشهد بصحته، فإن الله تعالى قال: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ فَمَحُوْنَا ءَايَةَ ٱلْيَلِ وَجَعَلْنَا الله على ويشهد بصحته، فإن الله تعالى قال: ﴿وَجَعَلْنَا الله وَاللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ اللَّهِ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَاللَّهُ وَقَلْهُ وَقُلْهُ وَقَلْهُ وَقُلْهُ وَقُلْهُ وَقُلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقُلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ٣/ ٣٨٨، وأبو داود برقم ٣٧٣٣.

جنس الإنس، وأنهم لن يؤثّروا فيك إلا إن لجأت أنت إليهم: ﴿وَأَنَهُۥكَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنسِ يَعُودُونَ بِرِجَالِ مِّنَ ٱلْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ [الجن: ٦]، أو استجبت دعوتهم: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمُ مِّن سُلْطَكِنِ إِلّا أَن دَعَوتُكُم فَالسَّتَجَبَّتُمْ لِي ﴾ [إبراهيم: ٢٢]، وأما عباد الرحمن العائذون به فلا يصلون إليهم أبداً: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُ ﴾ [الحِجْر: ٤٢]، فتقضي العمر ولا شأن لك بهم، ولن يصلوا إليك ما دمت مستعصماً برب الفلق.

# ﴿ وَمِن شَكِرً ٱلنَّفَائِكِ فِ ٱلْمُقَدِ ﴾:

الشر الغيبي الثاني: هو شر النفائات في العقد، وهذا الشر هو شر السحر، و«النفائات»: هي الأنفس الخبيثة، يعقدن الخيوط وينفثن على كل عقدة، و«النفث»: هوالنفخ مع ريق، وهو فعل الساحر إذا تكيفت نفسه بالخبث والشر الذي يريده، نفخ في تلك العقد نفخاً معه ريق، وقد تَسَاعَدَ هو وشياطين الجن على الأذى، ويمنع تأثيره الاستعاذة برب الفلق من شر كل نفس خبيثة تتساعد والشيطان لتصنع الشر.

والسحر يؤثر مرضاً وثقلاً وحباً وبغضاً وغير ذلك من الآثار موجود تعرفه عامة الناس، وكثير منهم قد علمه ذوقاً بما أصيب به، فإذا جاز على الساحر أن يسحر جميع أعين الناظرين مع كثرتهم، حتى يروا الشيء بخلاف ما هو، كما فعل سحرة فرعون حين: ﴿سَحَكُرُواْ أَعَينُ النَّاسِ وَاسْتَرَهُ بُوهُمْ وَجَآءُو كما فعل سحرة فرعون حين: ﴿سَحَكُرُواْ أَعَينُ النَّاسِ وَاسْتَرَهُ بُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحِ عَظِيمٍ ﴾[الأعراف: ١١٦]، فما الذي يحيل تأثيره في تغيير بعض أعراضهم وقواهم وطباعهم، وقد قال تعالى: ﴿يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَى الْمَلِكَ يَنْ بِبَابِلَ هَنُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولًا إِنَّمَا غَنُ فِتْ نَهُ فَلَا تَعَلَى تَكُفُرُ فَيَ نَعُكُمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَقْحِهِ وَمَا هُمْ يَضَارِّينَ بِهِ عَنَا لَعُلَمُ وَمَا هُمْ يَضَارِّينَ بِهِ عَمَا هُمْ يَضَارِّينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِضَارِّينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِضَارِينَ بِهِ وَمَا هُمْ يَضَارُ فَنَ أَلْمَرْء وَرَقْحِهِ وَمَا هُمْ مِضَارِّينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِضَارِينَ بِهِ وَمَا هُمْ يَضَارُ مِنْ أَلْمَوْ وَرَقْحِهِ وَمَا هُمْ مِضَارِينَ بِهِ وَمَا هُمْ يَضَارُونَ فَيْ وَلَوْدَ وَمَا هُمْ مِضَارِينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِصَارَتِينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِضَارَتِينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِضَارَتِينَ بِهِ وَمَا هُمْ مِصَارَتِينَ بِهِ عَلَيْ الْعَرَافِ اللّهُ عَلَا لَعَلَاقُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَعِرُ وَقُولَ اللّهِ عَلَى اللّه اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّه وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه واللّه والل

مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾[البقرة: ١٠٢].

ومع ثبوت وجود السحر، ولكن: اعلم أن كيد السحرة أهون من أن يقام له وزن، وإلا فلو كانت قدرتهم وقوتهم كما يوهمون الناس لسادوا الأرض، وهم موعودون بالرهق: ﴿وَأَنَهُ كَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِن ٱلْجِنِ فَزَادُوهُم رَهَقًا ﴿ [الجن: ٦]، وعدم الفلاح مطلقاً: ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَ ﴾ [طه: ٦٩]، ولا يزيد قدر تأثير السحر عن قدر مرض من أمراض الدنيا، والمسلم الذي يتحصن برب الفلق لن يصل إليه سحر ساحر مهما كان، ولا تتوهم أبداً أن من الممكن لأي متعامل بالسحر أن يؤذي منك شعرة ما دمت بربك مستعيذا (١٠).

### ﴿ وَمِن شُرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾:

الشر الغيبي الثالث: شر الحاسد إذا حسد، وأصل الحسد هو بغض نعمة الله على المحسود، وتمني زوالها(٢)، والحسد أول ذنب عُصي الله به في

<sup>(</sup>۱) وما ثبت عن سحر النبي على في الصحيح، فيه آيتان لنبوته، الأولى: بما أعلمه الوحي أنه سحر، والثانية: بما أبطل عمل السحر بتلاوة القرآن، وفي ذلك آية أعظم مما فعل موسى عليه السلام لإبطال صنع سحرة فرعون.

<sup>(</sup>۲) وللحسد مراتب؛ الأولى: حسد تمني زوال النعمة، والثانية: تمني دوام عدم النعمة، فهو يكره أن يُحدث الله لعبده نعمة، بل يحب أن يبقى على حاله من فقره أو ضعفه، وكلاهما ممقوت عند الله تعالى وعند الناس ولا يسود فاعلهما أبداً. والحسد الثالث: حسد الغبطة، وهو تمني أن يكون له مثل حال المحسود من غير أن تزول النعمة عنه، فهذا لا يعاب صاحبه، وفي الصحيح عن النبي هي أنه قال: «لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضي بها ويعلمها الناس»، فهذا حسد غبطة، الحامل لصاحبه عليه حب خصال الخير والتشبه بأهلها.

السماء، وأول ذنب عُصي به في الأرض، فحسد إبليسُ آدمَ، وحسد قابيلُ هابيلُ.

وقد دلَّ القرآن والسنة على أن حسد الحاسد يؤذي المحسود، وإن لم يؤذه بيده ولا لسانه، وعن أسماء بنت عميس قالت: «يا رسول الله! إن ابني جعفر تصيبهم العين أفنسترقي لهم؟»، قال: «نعم فلو كان شيء يسبق القضاء لسبقته العين»(۱).

فالحاسد إذا تكيَّفت نفسه الخبيثة واحتدَّت، خرجت منها تلك النظرة فأثَّرت في المحسود تأثيراً بحسب ضعفه، وقوة نفس الحاسد، ولن يؤثر فيك ما دمت تستعيذ برب الفلق منه ومن شر كل نفس تريد الشر.

وللأرواح قوة تأثير بتقدير العزيز العليم خالق الأسباب والمسببات، تعرف قدرها إذا تأملت هذا الهيكل الإنساني إذا فارقته الروح كيف يصير بمنزلة الخشبة، أو القطعة من اللحم، فأين ذهبت تلك العلوم والمعارف والعقل، كيف ذهبت كلها مع الروح وبقي الهيكل سواء هو والتراب؟!

ومعنى تقييده سبحانه شر الحاسد بقوله: «إِذَا حَسَدَ» أن الرجل قد يكون عنده حسد، ولكن يخفيه ولا يرتب عليه أذى بوجه ما، بل يجد في قلبه شيئاً من ذلك، ولا يعاجل أخاه إلا بما يحب الله، فهذا لا يكاد يخلو منه أحد إلا من عصمه الله(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ٦/ ٤٣٨، وابن ماجه برقم ٣٥١٠.

<sup>(</sup>٢) ويندفع شر الحاسد عن المحسود بأسباب، منها: التعوذ بالله من شره وهو من مقاصد السورة، وتقوى الله وحفظه، وأن يتوكل على الله فمن يتوكل على الله فهو =

#### \* خاتمة:

إنها آيات ناطقات من رب السماوات وفالق الوجود من ظلمات العدم، تحسم أمر المتاهات التي خاضت وتخوض فيها الإنسانية في شأن تلك القوى غير المنظورة، وتُعرِّفها، وتحدد الموقف منها، وتعطيك القوة الضرورية لمواجهتها، حتى لا تكون سبباً للضلال، ولا تخوض في الوهم كالذي خاضوا.

ولتعلم أن الجن مخلوقات خلقها الله، تأثيرهم أكبر في شدة ظلام الليل وظلمة القلب، وأن التعامل معهم سبيل للرهق، وأن لا شأن لك بهم ولا تأثير لهم عليك مادمت برب الفلق مستعصماً، وأن السحر تعاون بينهم وبين النفوس الإنسية الخبيثة، وهو فتنة كفرية، وأن الحسد من طاقات النفس الإنسية حين تريد الشر، وهو معصية كسابقيه، ولن يصل إليك تأثيره ما دمت بحصن الله عائذاً.

### \* في فضل السورة:

أصغ إلى سيد الناس محمد ﷺ يحكي لك عن قدر هذه السورة وأختها

سورة الناس بقوله: «ألم تر آيات أُنزلت الليلة لم يُرَ مثلهن قط: قل أعوذ برب الفلق، قل أعوذ برب الناس (۱)»، وقوله: «ألا أخبرك بأفضل ما تعوّذ برب الفلق، وقل أعوذ برب به المتعوذون؟، قلت: بلى، قال: قل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب الناس (۲)»، وقوله: «قل هو الله أحد والمعوذتين حين تمسي وحين تصبح ثلاث مرات تكفيك من كل شيء (۳)»، وأنه: «كان رسول الله على يتعوذ من الجان وعين الإنسان حتى نزلت المعوذتان، فلما نزلتا أخذهما وترك ما سواهما(۱)»، و«إن النبي على كان إذا أوى إلى فراشه نفث في كفيه بقل هو الله أحد والمعوذتين جميعاً، ثم يمسح بهما وجهه وما بلغت يداه من جسده (۵)».

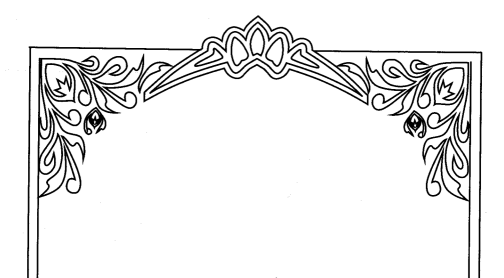
<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب فضل قراءة المعوذتين برقم ٨١٤.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ٣/ ٤١٧، والنسائي ٨/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، برقم ٥٠٨٢.

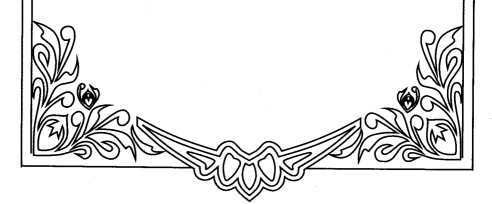
<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي، برقم ٢٠٨٥.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري، برقم ٥٨٤٨.



من وحي السورة التي يُذكر فيها الناس (١١٤)

حصن الله (العصمة من الشر الأعظم)







# حصن الله (العصمة من الشر الأعظم)

## بِنسمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ إِلَـٰهِ النَّاسِ ﴿ مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴿ مِن الْمَرِ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴾ وَالْفَاسِ ﴾ . وَالنَّاسِ ﴾ .

#### \* مقدمة:

تختتم هذه السورة كتاب ربنا العظيم، ببيان الحصن الأعظم من الشر الأكبر، الذي يعوق وصولك إلى ما شاء ربك من خير وعدل وصلاح وإصلاح، فهي مشتملة على الاستعاذة من الشر الذي هو سبب الذنوب والمعاصي كلها: في نفسك أنت!، وما تشتمل عليه نفسك من الشر الداخلي الذي هو منشأ المظالم والعقوبات، وسر القصور عن بلوغ الكمالات في الدنيا والآخرة.

فسورة الفلق تضمنت الاستعاذة من الشر الذي هو من ظلم الغير للعبد، بعموم الأذى أو السحر والحسد وغيره، وهو شر من خارج، وسورة الناس تضمنت الاستعاذة من الشر الذي هو بسبب ظلم العبد نفسه وهو شر من داخل، فالشر الأول لا يدخل تحت التكليف ولا يُطلب منه الكف عنه، ويثاب

على الصبر عليه إن أصابه، لأنه ليس من كسبه، والشر الثاني في سورة الناس يدخل تحت التكليف، ويتعلق به النهي، ويعاقب إن اكتسبه، فسورة الفلق تتضمن الاستعاذة من كل شر، وسورة الناس تتضمن الاستعاذة من أعظم الشر، الذي أصله كله الوسوسة، فالسورة الأولى حصن لسلامة النفس والبدن، والثانية حصن لسلامة الدين وهي الأعظم، فاستعاذ هناك بصفة واحدة من ثلاث آفات، وهنا بثلاث صفات من آفة واحدة.

#### \* خط البناء الموضوعي للسورة:

(حصن الله): (العصمة من الشر الأعظم)

١ - أمرٌ بطلب العصمة من الله واللجوء إلى حصنه لدفع الشر الأعظم:

 (أَوَلُ أَعُودُ ﴾ .

٢ ـ بيان وصف الله الذي تلجأ إليه:

- منه بدأ وجود الناس: ﴿بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾.
- \* بيده السلطان مدى الوجود على الناس: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ .
  - \* إليه منتهى مآل الناس: ﴿ إِلَـٰهِ ٱلنَّاسِ ﴾.
  - ٣ ـ بيان أصِل الشر الأعظم المستعاد منه: ﴿ مِن شَكِّر ﴾ .
    - \* وصف مسبب الشر الأعظم: ﴿ ٱلْوَسُواسِ ﴾.
    - \* وصف طبيعته وموضع ضعفه: ﴿ أَلْمُنَالِسٍ ﴾.
- \* وصف موضع فعله وسر خطره: ﴿ ٱلَّذِى يُوَسُّوسُ فِ صُدُورِ السَّاسِ ﴾ .
  - \* بيان أنواعه: ﴿مِنَ ٱلْجِنَّـةِ وَٱلنَّـاسِ ﴾.

#### \* العرض<sup>(۱)</sup> :

﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ١٠ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ١٠ إِلَـٰهِ ٱلنَّاسِ ﴾:

«قُلْ»: تبدأ السورة بوقوفك لاجئاً ومعتصماً ومفتقراً ومتذللاً بين يدي ربك، قائلاً كما أمرك: «قُلْ».

«أَعُوذُ»: التجيء وأعتصم وأحتمي، وحقيقة العوذ الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه، فإن المستعيذ مُحتَم بِمَعاذه، لاجئ إليه، معتصم به.

«النّاس»: اسم لبني آدم (۱)، وأنا وأنت منهم، وإنما نحن مربوبون لـ «مَلِكِ» لـ «رَبّ» خلقنا أول مرة وربانا ودبر أمرنا ليصلحنا، ومملوكون لـ «مَلِكِ» يتصرف بنا في كل آنٍ كما يشاء وله السلطان التام علينا، وعباد لـ «إلهِ» لا إله إلا هو، إليه معادنا الأخير، لا ينبغي أن نحب أو نخاف أو نرجو سواه، فهو معبودنا وإلهنا الذي لا نستغني عنه طرفة عين، بل حاجتنا إليه أعظم من حاجتنا إلى الحياة والروح، فمن ذا سواه جدير أن نستعيذ به ونلجأ إليه؟، وأعظم الاستعاذة تكون بمجموع هذه الصفات حتى كأنها صفة واحدة (۱).

<sup>(</sup>١) إن معظم ما ورد في هذا العرض مأخوذ من التفسير البديع للإمام ابن القيم لهذه السورة، في كتابه (بدائع الفوائد)، بتصرف واختصار وإضافات.

<sup>(</sup>٢) الإنسان سمي إنساناً على الصحيح لأنه من النوس، وهو الحركة المتتابعة، فسمي الناس ناساً للحركة الظاهرة والباطنة، كما سمي الرجل حارثاً وهماماً، وهما أصدق الأسماء كما ورد عن النبي على، وأصل ناس: نوس، تحركت الواو وقبلها فتحة فصارت ألفاً.

<sup>(</sup>٣) كرر سبحانه الاسم الظاهر ولم يقل (رب الناس وملكهم وإلههم)، فأعاد ذكرهم عند=

فتقول: ألتجئ وأعتصم برب الناس الذي منه بدأ أمرهم جميعاً، الملك الذي بيده كل آنٍ سلطان التصرف فيهم جميعاً، الإله الذي إليه تتوجه قلوبهم وإليه ينتهي أمرهم جميعاً.

# ﴿ مِن شَرِّ ٱلْوَسُوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ ٱلَّذِى يُوسُوسُ فِ صُدُودِ ٱلنَّاسِ ﴾:

وإنما تطلب العصمة من الله ليدفع عنك شر الشيطان المتمرد على ربه، وإيحاءاته الخفية لنفسك بالشر، لينخنس ويتوارى شره، ف «الوسوسة»: الإلقاء الخفي في النفس، إما بصوت خفي لا يسمعه إلا من أُلقي إليه(١)، وإما بغير صوت كما يوسوس الشيطان الوسواس(٢) إلى العبد.

وتكرير اللفظ (وَس ـ وَس) يُفهم منه تكرير مسمّاه، فالموسوس لما كان يكرر وسوسته ويتابعها قيل: وسوس، ونظير ذلك «زلزل»؛ لأن الزلزلة حركة متكررة، و«الوسوسة» أعظم صفات الشيطان وأشدها شراً وأقواها تأثيراً، فإن القلب يكون فارغاً من الشر والمعصية فيوسوس إليه، ويخطر الذنب بباله فيصوره لنفسه ويمنيه ويشهيه فيصير شهوة، ويزينها له ويحسنها ويخيلها له في

كل اسم من أسمائه، وفيه مزيد تشريف لهم، وهم من خير المخلوقات وأفضلها.

<sup>(</sup>۱) الوسواس فعلال من وسوس، وأصل الوسوسة الصوت الخفي الذي لا يُحَسُّ فيُحترز منه، ومن هذا وسوسة الحلى، وهو حركته الخفية في الأذن.

<sup>(</sup>٢) إن «وسواس» وصف خلافاً لمن ادعى أنه مصدر، ويدلُّ عليه أنه وصفه بما يستحيل أن يكون مصدراً، بل هو متعين الوصفية وهو: الخناس، فالوسواس الخناس وصفان لموصوف محذوف وهو الشيطان، ولو أريد المصدر لأتى بـ (ذو) المضافة إليه؛ ليزول اللبس وتتعين المصدرية، فتعين أن الوسواس هو الشيطان نفسه، وأنه ذات لا مصدر. والله أعلم.

خيال تميل نفسه إليه فيصير إرادة، ثم لا يزال يخيل ويمني ويشهي وينسي علمه بضررها فلا يرى إلا صورة المعصية والتذاذه بها فقط، وينسى ما وراء ذلك فتصير الإرادة عزيمة جازمة، فيشتد الحرص عليها من القلب، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَوْرُبُهُمُ أَزًّا ﴾ [مريم: ١٨٣]، أي: تزعجهم إلى المعاصي إزعاجاً، وكلما فتروا أزعجتهم الشياطين وأزّتهم وأثارتهم، فلا تزال بالعبد حتى تقوده إلى الذنب.

و «الْخَنَّاسِ» وصف ثانٍ للشيطان، وهو (فَعَّال) من (خنس ـ يخنس) إذا توارى واختفى بعد ظهور، ولهذا وُصفت بها الكواكب في قوله تعالى: ﴿فَلاَ أُقِيمُ بِالْخُنُسِ ﴾ [التكوير: ١٥]، وأصل الخنوس الرجوع إلى وراء، و «الْخَنَّاسِ» مأخوذ من هذين المعنيين فهو من تكرار الاختفاء والرجوع بعد الظهور، فإن العبد إذا غفل عن ذكر الله جثم على قلبه الشيطان وبذر فيه أنواع الوساوس التي هي أصل الذنوب كلها، فإذا ذكر العبد ربه واستعاذ به: انخنس وانقبض كما ينخنس الشيء ليتوارى، وكلما غفل العبد عاوده بالوسوسة.

وقوله: ﴿ ٱلَّذِى يُوَسَّوِسُ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ ، صفة ثالثة للشيطان ، فذكر وسوسته أولاً ، وطبيعته ثانياً ، ثم ذكر محلها ثالثاً ، وأنها في صدور الناس ، وقد جعل الله للشيطان نفوذاً إلى قلب العبد وصدره فهو يجري منه مجرى الدم كما ورد في الصحيحين (١) ، وقد وُكل به فلا يفارقه إلى الممات .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: كتاب الاعتكاف، باب زيارة المرأة زوجها في اعتكافه، برقم ١٩٣٣، (٢/ ٧١٧)، وصحيح مسلم: كتاب السلام، باب بيان أنه يستحب لمن رئي خالياً بامرأة... أن يقول هذه فلانة، برقم ٢١٧٤، (٤/ ١٧١٢).

وقوله ﴿ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾: ولم يقل في قلوبهم؛ لأن الصدر هو ساحة القلب وبيته، وهو محيط به، فتجتمع الواردات في الصدر، ثم تلج في القلب، فهو بمنزلة الدهليز له، فكأن وسوسة الشيطان تأتي القلب من كل جانب وتحيط به؛ ولذا كانت الاستعادة بصفات ثلاث عظمى لخالق السماء، من أوصاف ثلاثة للشيطان، تصنع شراً واحداً داخل النفس الواحدة، هو أصل كل شر في العالم.

### ﴿ مِنَ ٱلْجِنْكَةِ وَٱلنَّكَاسِ ﴾:

وقوله: ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴾ بيان للذي يوسوس، وأنهم نوعان: إنس وجن (١)، فالجني يوسوس في صدور الإنس، والإنسي أيضاً يوسوس إلى الإنسي؛ فإن الوسوسة هي الإلقاء الخفي في القلب، وهذا مشترك بينهما، وإن كان إلقاء الإنسي ووسوسته إنما هي بواسطة الأذن، والجني لا يحتاج إلى تلك الواسطة؛ لأن وسوسته في الصدر (٢)، وتدل الآية على الاستعادة من شر نوعي الشياطين، شياطين الإنس والجن.

إن هذا الموسوس الخانس قد يكون جنياً مستتراً يراك هو وقبيله من حيث لا تراه، وقد يكون إنساناً مدَّعياً لمودتك قريباً منك، ينفث وساوسه بتزيينه المعصية والشر، وهذا ديدن أهل المعاصي، تراهم يبذلون جهداً عجيباً

<sup>(</sup>١) يرد في القرآن استعمال لفظ الجن في مقابل الإنس، والجنة في مقابل الناس، والجان في مقابل الإنسان (التفسير البياني: ١/٥٥).

<sup>(</sup>٢) ومثل اشتراكهما في هذه الوسوسة اشتراكهما في الوحي الشيطاني، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ

ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [الانعام: ١١٢].

لَجَذَبِ الآخرين إلى معاصيهم، ولهذا يجعلهم الله مشتركين من بعد في العذاب: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ بِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الصافات: ٣٣].

اللهم إنا بك نستعيذ من كل ألم أو سبب إلى ألم، يكون بما يوحي به في خفاء شيطان جني أو إنسي، في صدورنا، ولا يمنعه أحد فيكف عنا ويخنس ويختفى - إلا أنت يا رب.

#### \* مراتب الوسوسة<sup>(1)</sup>:

«إن كل شر في العالم أصله من وسوسة الشيطان، وأصل شره ينحصر في ستة أجناس لا يزال بابن آدم حتى ينال منه واحداً منها أو أكثر.

الشر الأول: شر الكفر والشرك ومعاداة الله ورسوله، وهو أول ما يريد من العبد، فلا يزال به حتى يناله منه، فإذا نال ذلك صيره من جنده، واستنابه على أمثاله وأشكاله فصار من دعاة إبليس ونوابه.

والمرتبة الثانية من الشر: وهي البدعة، وهي أحب إليه من الفسوق والمعاصي؛ لأن ضررها في نفس الدين، وهو ضرر متعد، وهي ذنب لا يتاب منه، فإذا نال منه البدعة وجعله من أهلها بقي أيضاً نائبه وداعياً من دعاته، فإن أعجزه من هذه المرتبة نقله إلى:

المرتبة الثالثة: من الشروهي الكبائر على اختلاف أنواعها، فهو أشد حرصاً على أن يوقعه فيها، فإن عجز الشيطان عن هذه المرتبة نقله إلى:

المرتبة الرابعة: وهي الصغائر التي إذا اجتمعت فربما أهلكت صاحبها

<sup>(</sup>١) نقلاً عن (بدائع الفوائد) لابن قيم الجوزية رحمه الله.

كما قال النبي ﷺ: «إياكم ومحقَّرات الذنوب»، فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة نقله إلى:

المرتبة الخامسة: وهي إشغاله بالمباحات عن الواجبات، فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة وكان حافظاً لوقته، شحيحاً به، يعلم مقدار أنفاسه وانقطاعها، نقله إلى:

المرتبة السادسة: وهو أن يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه، ليزيح عنه الفضيلة ويفوته ثواب العمل الفاضل».

«فإذا أعجز العبد الشيطان من هذه المراتب الست، وأعيا عليه، سلط عليه حزبه من الإنس والجن بأنواع الأذى والتحذير منه، وقصد إنهاكه وإتعابه ليشوش عليه قلبه، ويشغل فكره، وليمنع الناس من الانتفاع به، ويبقى سعي الشيطان في تسليط المبطلين عليه لا يفتر ولا يتوقف، فحينئذ يلبس المؤمن لامة الحرب، ولا يضعها عنه إلى الموت، ومتى وضعها وقع أسيراً أو أصيب في تلك الفتن، فلا يزال في جهاد حتى يلقى الله!».

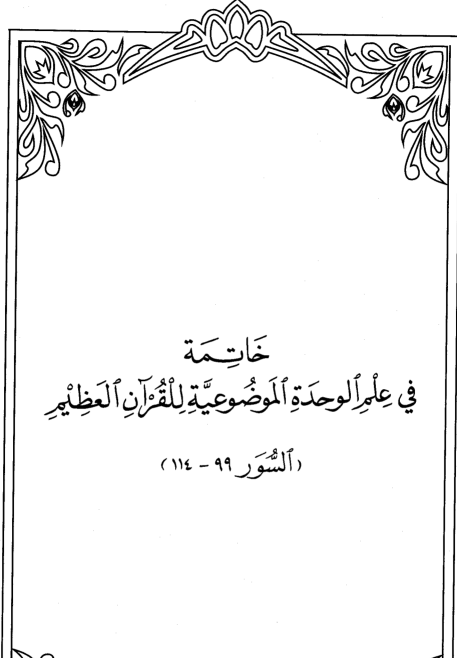
#### \* خاتمة:

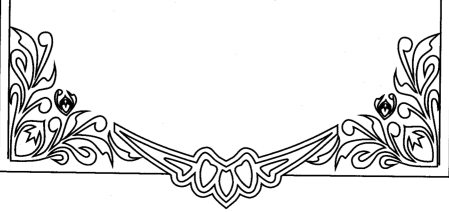
اعلم أن كل ما تخافه وتحذره من قوى في الأرض مشهودة أو غيبية، فإن شرها لا يوازن بالشر الأعظم الذي يجدر بك التحصن منه، وهو شرُّ من أدقً ما يكون خفاءً، وأعظم ما يكون أذى؛ إذ يأتيك من داخل نفسك، ومن موضع بصيرة قلبك، بإلهامات خفية تحيط الصدور وتغلف القلوب، حتى لا تعود تميز حقاً ولا باطلاً، وتضيع معها أمانة الوجود، وتضيع أنت بلا حدود، ولا ملجأ لك منها إلا الحصن الأعظم: (حصن الله)، فمن الله كان البدء، وإليه

المنتهى، وبيده السلطان على ما في الصدور، ومنه وحده العصمة من هذا الشر، وهو الذي أنزل على خلقه هذا القرآن العظيم، ليعلم خلقه اللجوء إليه.

وبعد: فليس للقرآن خاتمة، وإنما له «أمٌّ للكتاب»، تدور معها روحك وأنت تتلوه في فلك نور من الله، لا تنفد معاني كلماته ولو جئنا بملء الأرض عقولاً وبملء البحر مداداً، وكما تدور الكواكب في أفلاكها، والأرض حول شمسها التي منها تستمد النور، وتعود بعد كل دورة لتبدأ من جديد، فإن قلبك يا من ذقت نور القرآن حال مرتحل طول العمر، وحال أن يذوق حلاوة اللجوء إلى «حصن الله» رب الفلق والناس، تراه يرتحل إلى ربه به (آلمَتَمَدُ يَلِو رَبَّ الْمُنْتَقِيم الله الفاتحة: ٢]، سائلاً إياه أن: ﴿ آمْدِنَا الصِّرَطَ المُسْتَقِيم الله الفاتحة: ٢]، فيأتيه الجواب من ربه وملكه وإلهه أن: ﴿ ذَلِكَ الْصِّتَبُ لا رَبَّ فِيهُ هُدَى فيأتيه الجواب من ربه وملكه وإلهه أن: ﴿ ذَلِكَ الْصِّرَطُ الله المنتقيم الله المنتوب فيه في قلبه نور جديد! .











بعد بيان الحجة على الأمم في السورة التي تُذكر فيها البينة: (٩٨)، ودعوتهم لتشييد الحياة في الأرض وفق ما يريده إله الكون من منهج إخلاص الدين لله، تتحدث السورة التي تُذكر فيها الزلزلة: (٩٩) عن «ما بعد الاستخلاف في الأرض»، وزوال الأمم جميعاً وآثارهم من على الأرض، وحساب كل فرد على كل عمل أداه في لحظة، ولو بقدر أصغر شيء أو أدق خاطرة، في الخير وفي الشر، فيراه خيراً أو شراً يوم صدور الناس لرؤية أعمالهم.

ومع دقة الجزاء وتفاوت الناس في الخير والشر، فإن حقيقة الأمر أنه مهما عمل الإنسان فإنه لن يؤدي حق الله العظيم، فلا وزن بين «حق الله... وأفعال العباد»، كما تبينه السورة التي تُذكر فيها العاديات: (١٠٠)، مهما كان ذلك العمل عظيماً، ولكن هذا لا يقلل من جدارة الاستزادة من صالح العمل لتثقل موازين الخير التي يرتقي بها العبد في الدرجات، فللعمل الإنساني قيمة عظيمة في الكون، ترفع قدر الإنسان يوم لقاء ربه رغم زوال الكون وزوال أثار تلك الأعمال، وهذا هو «قدر أعمال العباد» الذي تحكيه السورة التي تُذكر فيها الستجابة لأمر الله، فيندم العباد الذين خفّت موازينهم بما ألهاهم التكاثر، وبما نسوه من «مسؤولية النعمة» التي تحكي عنها السورة التي يُذكر فيها

التكاثر: (١٠٢)، وهو حال عموم الناس الذين ما أدّوا حق «أمانة الوجود» التي استودعها الله كل إنسان كما عرَّفتها السورة التي يُذكر فيها العصر: (١٠٣).

وهي أمانة ثقلت عن حملها الأرض والسماء، تعطي الإنسان قدرات يغير بها الأرض، وهو موعود به «ويل» شديد إن طغى في استخدام تلك القوى وتجاوز حده مع نظرائه من الخلق ظلماً، ومع ما استُخلف فيه من الجمادات إفساداً، ومع ربه شركاً وجحوداً، مما يبينه «وعيد الطغيان» الذي ورد في السورة التي يُذكر فيها الهُمزة: (١٠٤)، ذلك الطغيان الذي يجازى به الفرد جزاءً من جنس عمله، كما تجازى الأمم الطاغية جزاءً من جنس عمله، بإضلال تدبيرهم وإتيانهم بتدبير من حيث لا يحتسبون وعقوبتهم بشدة واستئصالهم من الأرض «حين تطغى الأمم» كما تبين ذلك السورة التي يُذكر فيها الفيل: من الأرض «حين تطغى الأمم» كما تبين ذلك السورة التي يُذكر فيها الفيل:

وإنما واجب الأمم جميعها عبادة ربها الواحد، شكراً له على ما يؤتيها من نعم في أمنها الاقتصادي والاجتماعي، لتدوم عليها تلك النعم، وهو الذي جعل لها بيته الحرام في الأرض آية شاهدة على مر العصور، كما تبينه السورة التي تُذكر فيها قريش: (١٠٦)، حين تتحدث عن ما «بين الأمم والنعم»، وإن خير الأمم أداءً لحق الله أشدها عبادة له، وهي هذه الأمة التي اختارها ربها لتكون «الأمة الشاهدة» على الأمم التي تحكي عنها السورة التي يُذكر فيها الماعون: (١٠٧)، بما أوتيت من روح تضامن اجتماعي مع الخلق بلا حدود، ابتغاء وجه الله، وإنما ذلك كله من ثمرات انتمائها لكلمة التوحيد الطيبة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، فوعدها ربها بعطاء من «الكوثر» الذي لا حدود أصلها ثابت وفرعها في السماء، فوعدها ربها بعطاء من «الكوثر» الذي لا حدود له في السورة التي يُذكر فيها الكوثر: (١٠٨)، تناله بما تقدمه من الدعوة إلى

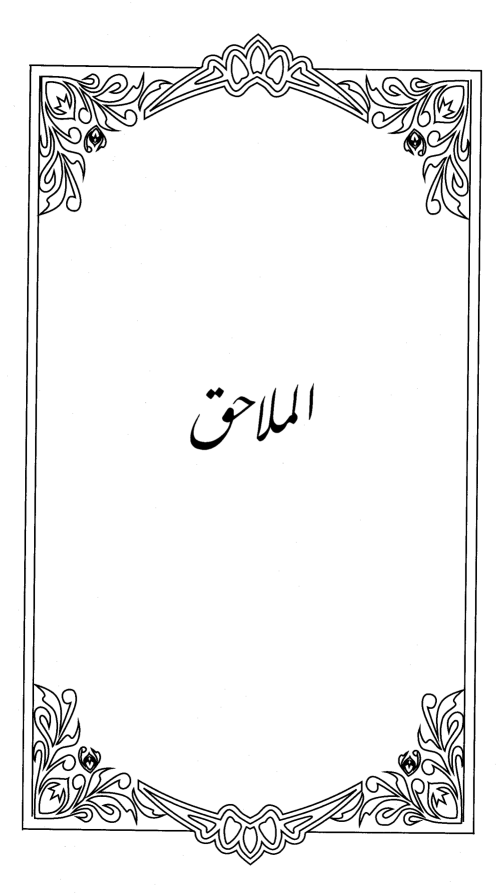
الكلمة الطيبة، والجهر بالحق وإعلانها المفاصلة بين الحق والباطل مهما كلفها ذلك من شنآن أهل الباطل، ولذلك فلتعلن هويتها بقوة بـ «الإخلاص» لله، وإعلان البراءة من الشرك، وهو التوحيد العملي المطلوب الذي تبينه السورة التي يُذكر فيها الكافرون: (١٠٩)، ولا تخش في الله شيئاً، فإنَّ نصر الله حتم لازم، فلا تحمل همَّ النصر، وإنما همَّ «ما بعد النصر»، الذي تبينه السورة التي يُذكر فيها النصر: (١١٠)، ولتجتهد حباً لله وتسبيحاً بحمده، وخوفاً له يدفع لاستغفاره، ورجاءً بلا حد لأنه تواب على العباد.

وأما «حصاد أعداء الحق» فهو التباب المطلق لكل ما عملوا، الذي تعرفه السورة التي يُذكر فيها المسد: (١١١)، فلا يعود لعدوِّ الحق نفع لنفسه ولا لغيره، وهو مع أعوانه سيُجزون جزاءً من جنس عملهم، وهذا من شأن ربك وربهم معهم.

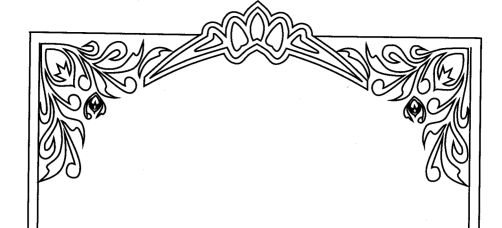
فلا يكن أكبر همك النصر أو الهزيمة، وإنما فلتعتصم برب هو غايتك العظمى، وهو واهبك وواهب الكل وجودهم؛ لأنه وحده الأحد الصمد، فاجتهد في «الإخلاص» له بجمع قلبك على توحيده كما تُعلِّمك السورة التي يُذكر فيها الصمد: (١١٢)، التي اختصت بوصفه دون أي ذكر لنصر أو خسران في الدنيا أو في الآخرة؛ لأن الله هو غاية الغايات، ومَنْ فقده فقد كل شيء، فالتجئ إليه وحده ليعصمك من كل شر مشهود أو غيبي، وكن في «حصن الله» من كل شر، الذي تهبك إياه السورة التي يُذكر فيها الفلق: في «حصن الله» من كل ما تخافه وتحذره من قوى في الأرض مشهودة أو غيبية، فإن شرها لا يوازن بالشر الأعظم الذي يجدر بك التحصن منه، والذي يأتيك من همس خفي من داخل نفسك، وفي موضع بصيرة قلبك، ولا ملجأ لك منه

إلا الحصن الأعظم: «حصن الله»، الذي تدلك عليه السورة التي يُذكر فيها الناس: (١١٤)، فالله هو رب الناس الذي منه بدأ أمرهم، وملكهم الذي بيده وحده السلطان في كل آنِ على أدق مكونات وجودهم وما في صدورهم، وهو الههم الذي إليه منتهاهم ومرجعهم، وهو الذي أنزل على خلقه هذا القرآن العظيم، وعلَّمهم ما لم يكونوا يعلمون، وخلقهم بعد أن لم يكونوا شيئاً مذكوراً، فليحمدوه حق حمده، وليسألوه وحده الهداية إلى صراطه المستقيم: في منك مذكوراً، فليحمدوه حق حمده، وليسألوه وحده الهداية إلى صراطه المستقيم: وَإِيَّاكَ نَسَتُعِينُ ثَنَ الْمَعْمُوبِ وَاللهُ الْمُسْتَقِيمَ فَي مِرَطَ اللَّذِينَ أَنْهَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَعْصُوبِ وَإِيَّاكَ نَسَتُعِيمُ فَي مِرَطَ اللَّذِينَ أَنْهَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَعْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الطَّكَ الْمُعْمُوبِ





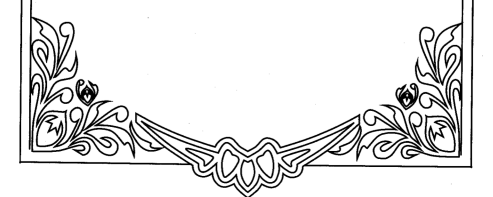




الملحق رقم (١)

أنموذج للبحث في الوحدة الموضوعية في إطار المفردة القرآنية

> الجَنَّة دار اللذة الخالصة







# الجَنَّة دار اللذة الخالصة

#### \* الحنة لغةً:

ورد في التفسير اللغوي(۱) أن «جنن»: أصلٌ استُعمل فيما استتر عن الحواس، ف «الجُنون»: استتار العقل، و«الجِنُّ»: مخلوقات مسترة عن الأعين، و«الجُنَّة»: بضم الجيم الترس الواسع الذي يختفي الرجل وراءه، و«جَنَّ»: عليه الليل، أي: ستره بظلامه، و«الجنان»: القلب المستور عن الحاسة، و«الجنن»: القبر لستره الميت، و«الجنين»: للطفل المستتر في بطن أمه، و«الجَنَّة»: كل بستان ذي شجر يستر بأشجاره الأرض، واستعمل القرآن لفظ «الجَنَّة» اسماً لدار اللذة الخالصة التي سترها الله عن إمكان أن يعيها عقل لعظم قدرها: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧]، ولفقه المراد القرآني، يتم استقراء النصوص الواردة في وصفها كافَّة، كما سترى بعد قليل، وإعادة تصنيفها الموضوعي بالممكن،

<sup>(</sup>١) انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس، ومفردات الراغب الأصفهاني، وبصائر ذوي التمييز للفيروز آبادي.

من أجل تكوين صورة موحَّدة، تعين في الكشف عن علاقات المفردة بما حولها، من خلال الوعي بامتدادات مدلولاتها، كما أن ذلك سيؤشر بعضاً من روح السياق، من خلال معرفة الجزء المحدد من الأوصاف الواردة عن المفردة في السورة المعينة.

\* فقه الجنة في القرآن:

أولاً \_ قدر الجنة والوعد والبشرى بها:

١ \_ عظمة الجنة وقدرها:

- \* الجنَّة موطننا الأول، ولنا خلقت ولها خلقنا: ﴿ وَقُلْنَا يَاعَادَمُ ٱسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥].
- \* الجنة خير ما يحصل عليه إنسان في مآله الأخير: ﴿ أُوْلَتَهِكَ جَرَآوُهُمُ مَّغْفِرَةً ثِمِن رَّبِهِمْ وَجَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنَّهُ رُخَالِدِينَ فِيهَا وَيْعَمَ أَجُّرُ ٱلْعَلَمِلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٦].
- \* وحياتنا فيها هي الحياة الحقيقية: ﴿ وَمَا هَلَذِهِ ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَهُوَّ وَلَعِبُّ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِي ٱلْحَيَوَانُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٤].
- \* فالجنة رحمة الله: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَيُدَّخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ عَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمُهِينُ ﴾ [الجاثبة: ٣٠].
- وهي نُـرُل خـاص من عند الله: ﴿ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ
   خَلِدِينَ فِيهَا نُـزُلًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٩٨].
  - \* ومن لدن الله: ﴿ وَيُؤْمِتِ مِن لَّدُنَّهُ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠].
    - \* وهي تشرف بنسبتها إلى الله: ﴿ وَٱدۡخُلِي جَنَّنِي ﴾ [الفجر: ٣٠].

#### ٢ ـ الوعد بالجنة:

- \* الجنة وعد من الله: ﴿ وَعَدَ ٱللّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَعْدِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَعْدِينَ وَلِهِ مَن الله وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْذٍ وَرِضُونَ مُّمِّ ٱللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ٧٢].
- \* وهو وعدٌ سيسأل العباد ربهم تحقيقه لهم: ﴿ لَمُنَمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ خَلِدِينَۚكَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعَدًا مَسْءُولًا ﴾[الفرقان: ١٦].
- \* وهو وعد صادق: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُواْ وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّئَاتِهِمْ فِى أَصْحَبِ ٱلجَنَّةِ وَعْدَ ٱلصِّدْقِ ٱلَّذِى كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾[الاحقاف: ١٦].

#### ٣ ـ البشرى بالجنة:

- \* البشرى بالجنة من الله: ﴿ يُكَبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْ مَةِ مِّنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمُ فَيهَ الْعِيمُ مُقِيمًا فَيم اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ
- \* ومن رسوله ﷺ: ﴿وَيَشِيرَ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمُ جَنَّنَتٍ عَمِرَ مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَا وَكُلِمَ مَنَّدَا مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَا وَ كُلِمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا قَالُوا هَنذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن تَعْرِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَا وَكُلُمَ مَنِهَا أَزْوَجُ مُطَهَى أَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥]. قَبْلُ وَأَنُوا بِدِء مُتَشَنِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجُ مُطَهَى أَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥].

# ثانياً \_ خصائص الوجود في الجنة: 1 \_ المكان في الجنة ممتد:

- \* عرض الجنة كعرض السماوات والأرض: ﴿سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّيِكُرٌ وَجَنَّةٍ عَرِّضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ ﴾[الحديد: ٢١].
- \* بل إن السماوات والأرض هما عرضها مهما امتد المكان وتوسع

الوجود: ﴿ وَسَادِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن زَيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أَلِعَرَضُ أَعَدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣].

٢ ـ الزمان في الجنة ممتد، ومعه يستمر نعيم أهل الجنة و لا ينقطع:

- لا يتوقف ولا ينقطع جـزاء ربـك فـي الجنـة: ﴿فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ
   مَمْنُونِ ﴾ [الزيتون: ٦].
- \* ويدوم فيها العطاء ما دام الوجود: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآةً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ [هود: ١٠٨].
- \* وإنعام ربهم لا ينفك يتجدد عليهم ويجدد حياتهم بنعمة بعد نعمة: ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِم ﴾ [الفاتحة: ٧].
- \* في زمن حاضر ممتد بلا خوف من مستقبل ولا حزن على ماض: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨].
  - \* ذلك أنها دار المستقر بلا نهاية: ﴿ مَّلِكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴾ [الكهف: ٣].
- \* ومهما طال العهد فيها فإنه لشدة جمالها ولذتها لا يريد أهلها أن يتحولوا عنها: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتَ لَمُمُّ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ مَا حَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴾ [الكهف: ١٠٧ ـ ١٠٨].
- ٣ ـ مدى درجات الجنة اختص به الله، والتفاضل بينها بلا نهاية، والعلم
   المطلق بما أخفى فيها غير ممكن:
- \* لكل إنسان درجته وجنته الخاصة به: ﴿وَلِكُلِّ دَرَجَنَتُ مِّمَا عَكِمِلُواً وَمَا رَبُّكَ بِغَلْفِلْ عَمَّايَعْ مَلُونَ ﴾[الأنعام: ١٣٢].
- \* وعدد الدرجات التي خلقها الله للعباد في الجنة أكثر من كل ما يكون

في الدنيا من درجات بين الناس، والتفاضل بين كل درجتين من الدرجات أكبر: ﴿ اَنْظُرْ كَيْفُ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلْآخِرَةُ ٱكْبَرُدَرَجَنَتٍ وَٱكْبَرُ تَقْضِيلًا ﴾ [الإسراء: ٢١].

- \* وهي درجات لا ينتهي عددها: ﴿ أُوْلَيَكِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّاً لَمُمُ دَرَجَلَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيدٌ ﴾[الأنفال: ٤].
- \* وفي غرف الجنة نفسها درجات: ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِّن فَوْقَ مِن أَوْقَهُمْ أَلُمْ ثُرَقُ مِن أَغْنِهَا ٱلأَنْهَارُ أَوْعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ [الزمر: ٢٠].
- \* ولا يمكن لعقل أو خيال أن يدرك ما في الجنة من نعيم: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ لَقُلُ مُّا أُخْفِي لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾[السجدة: ١٧].

# ثالثاً \_ أهل الجنة:

- ١ \_ أهل الجنة خير بني آدم لأنهم:
- \* وفوا بعهدهم مع ربهم: ﴿ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِمَا عَنْهَدُ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْنِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١٠].
  - \* فكان ما عند الله خيراً لهم: ﴿ وَمَاعِندَ اللَّهِ خَيْرٌ لِّلا تَرَادِ ﴾ [آل عمران: ١٩٨].
    - فأفلحوا بما قدموا: ﴿وَأُوٰلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥].
- \* وفازوا حيث خسر غيرهم: ﴿ لَا يَسْتَوِىۤ أَصَّكُ ٱلنَّادِ وَأَصَّكُ ٱلْجَنَّةُ أَصْحَكُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ [الحشر: ٢٠].
  - فكانوا من المكرمين: ﴿أُولَيِّكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ ﴾ [المعارج: ٣٥].
    - \* وشرفوا بنسبتهم إلى ربهم: ﴿ فَأَدْخُلِي فِي عِبَدِي ﴾ [الفجر: ٢٩].

- ٢ ـ الرجل والمرأة سواء في الجزاء، بحسب ما أدى كل منهم من إصلاح
   في فرصة العمر:
- \* فكل منهم يدخل الجنة: ﴿ وَمَن يَعْمَلَ مِنَ ٱلصَّكِلِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٤].
- \* وكل منهم ينال أجره المستقل بما قدم: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ آَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْبِينَـّهُۥ حَيَوْةً طَيِّـبَةً وَلَنَجْـزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾[النحل: ٩٧].

#### ٣ ـ بين الجنة وبين أهلها:

- \* من أهل الجنة من يساق إليها: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّـفَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمُرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَبُهَا وَقَالَ لَهُمُ خَزَنَنُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادَّخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣].
- \* ومنهم من تُقَرَّب إليه الجنة وتزلف له: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٠].
  - • فيراها وهي تقرب إليه: ﴿ وَأُزِّلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [ق: ٣١].
     رابعاً \_ أحوال أهل الجنة:

#### ١ ـ السلام في الجنة:

- \* الجنة دار السلام: ﴿ لَمُمْ دَارُ ٱلسَّلَامِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٧].
  - \* وعلى أهل الجنة من ربهم سلام: ﴿ سَلَنَّمُ قُولًا مِن رَّبٍّ رَّحِيمٍ ﴾ [يس: ٥٥].
- \* وسلام من خزنة الجنة: ﴿ وَقَالَ لَمُنْمَ خَزَنَنُهُمَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ

فَأَدُّخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾[الزمر: ٧٣].

- \* ولا تنفك الملائكة تسلِّم عليهم: ﴿ وَالْمَلَيْكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمُ فَنِعُمَ عُفِّنَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٣ ٢٤] .
- \* وهـذا السـلام يبـدأ من لحظة مفارقة الروح أجسـادهم في هذه الدنيـا: ﴿ ٱلَّذِينَ نَنَوَفَتُهُمُ ٱلْمَلَكَمِكَةُ طَيّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَعُ عَلَيْكُمُ ٱدَّخُلُواْ ٱلْجَنّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعُمْلُونَ ﴾[النحل: ٣٢].
- \* وتحيتهم فيما بينهم السلام: ﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلأَنْهَ رُخَلِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ مِنْ تَعْيَانُهُمْ فِيهَا سَلَنُمُ ﴾ [ابراهيم: ٢٣].
- بل إنهم لا يسمعون فيها إلا السلام: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا إِلَّا سَلَمًا أَنْ
   وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [مريم: ٦٢].

# ٢ ـ الرضا في الجنة:

- إنه وعد من الله أن يرضي عبده التقي: ﴿وَلَسُونَ يَرْضَىٰ﴾ [الليل: ٢١].
- فیرجع إلى ربه فیرضیه ربه ویرضی عنه: ﴿آرْجِعِیۤ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِیَةً
   مَّضِیّنَةً ﴿ فَادْخُلِى فِ عِبْدِی ﴿ وَادْخُلِى جَنَّلِى ﴾ [الفجر: ٢٨ ـ ٣٠].
  - \* ويدخل الجنة دار الرضا: ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَكَةٍ رَّاضِكِتْمَ ۗ [القارعة: ٧].
- پدخلها عباد الله وقد رضي عنهم ربهم بما قدموا، وهم اليوم راضون
   عن ربهم في دار الرضا: ﴿رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [البينة: ١٨٠
- ♣ ويحيا فيها العبد في ظل رضوان الله: ﴿ وَرِضْوَاتُ مِّنَ اللهِ ﴾
   [آل عمران: ١٥].
- \* وبهذا الرضا يكون دعاؤهم تسبيحاً وحمداً لربهم: ﴿ دَعُونَهُمْ فِيهَا

سُبْحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [يونس: ١٠].

# ٣ ـ جمال أهل الجنة:

\* يجمع الله لأهل الجنة جمال المظهر ونضارته وجمال الروح وسرورها: ﴿ فَوَقَـٰهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَـٰهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴾ [الإنسان: ١١].

فأما جمال وجوه أهل الجنة:

- \* وجوه أهل الجنة ناعمة: ﴿ وُجُوهُ ۗ يَوَمَبِذِ نَاعِمَةٌ ۞ لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ﴾ [الغاشية: ٨\_٩].
  - \* جميلة ناضرة: ﴿ وُجُوهُ يُؤَمِّهِ إِنَّا ضِرَةً ﴿ آلِكَ رَبِّهَا نَاظِرَهُ ﴾ [القيامة: ٢٢ \_ ٢٣].
- \* بيضاء برحمة الله: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٧].
- \* مسفرة وضاحكة: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ إِذِ مُسْفِرَةٌ ۞ ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ [عبس: ٣٨\_ ٣٩].
- \* ولا يرهقها قتر ولا ذلة: ﴿ لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسُنَىٰ وَزِيَادَةً ۚ وَلَا يَرَهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ ۗ وَلَا ذِلَّةً ۚ أُولَنَيۡكَ أَصۡحَبُ الجَنَدَةِ هُمۡ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [يونس: ٢٦].
- \* تعرف فيها نضرة النعيم: ﴿ تَعَرِفُ فِي وُجُوهِ هِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [المطففين: ٢٤]. وأما جمال قلوب أهل الجنة وصدورهم:
- يملأ صدورهم الحبور: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّكِلِحَاتِ فَهُمْ
   فِ رَوْضَكَةٍ يُحْبَرُونَ ﴾ [الروم: ١٥].
  - \* فاكهين فرحين: ﴿ فَنَكِهِينَ بِمَا ءَانَنَهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ [الطور: ١٩].

#### ٤ ـ نور أهل الجنة:

- يسعى النور بين أيديهم: ﴿ يُوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُم بَيْنَ
   أيديهِمْ وَبِأَيْنَنِهِم بُشْرَينَكُمُ الْيَوْمَ جَنَنَتُ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها ذَالِكَ هُو ٱلْفَوْرُ
   أيقطيمُ ﴾ [الحديد: ١٢].

#### ٥ ـ رفقة أهل الجنة:

- \* رفقة الجنة طيبة: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّتَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّدِيقِينَ وَصُنُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].
- \* يدخلها الصالحون ومعهم أهلهم وأحبابهم: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ ﴾ [الرعد: ٢٣].
- \* ببركة دعاء الملائكة لهم: ﴿رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَنَّهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّةِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ [غافر: ٨].
- \* فيستجيب الله لهذا الدعاء ويجعله حقاً: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّنُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَاۤ أَلَنْنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَىْءُكُلُّ ٱمْرِيمٍ عِمَا كَسَبَ
  رَهِينٌ ﴾ [الطور: ٢١].
- \* ولا غلَّ ولا حقد ولا ضغينة بين أهلها: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَّ

غِلِّ جَرِى مِن تَعَلِيمُ ٱلْأَنْهَارُ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَننا لِهَاذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَدِى لَوْلَآ أَنْ هَدَننا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ وَنُودُوٓا أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٣].

\* وحوارهم بينهم بأطيب الكلام: ﴿وَهُدُوۤا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى صِرَطِ ٱلْحَيِيدِ﴾[الحج: ٢٤].

# ٦ ـ حوار أهل الجنة:

- \* يتحاور أهل الجنة فيما بينهم: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَشَآهُ لُونَ ۞
- قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ وَالْمَرُ اللَّهِ عَلَيْنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ وَالْمَرْ اللَّهِ عَلَيْنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ وَإِنَّا كُنَّا صَلْنَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ وَالْمَارِ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَ
- ويتحاورون مع أهل النار والعذاب: ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا مَا وَعَلَى اللّهِ عِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال
- \* ويتساءلون عمَّن عرفوا في الدنيا من أهل النار: ﴿ فَأَفَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ الْمُصَدِّقِينَ ۞ فَاطَلَعُونَ ۞ فَاللَعُونَ ۞ فَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِي لَكُنْ عَمْدُونَ ﴾ [الصافات: ٥٠ ـ ٢١].
- \* ويضحكون من الكفار: ﴿ فَٱلْيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضَمَّكُونَ ﴿ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَظُرُونَ ﴾ [المطففين: ٣٤\_٣٥].

- \* ويتوسل بهم أهل النار ليقتبسوا من نورهم: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِللَّهِ مِن فَورِهُم اللهِ اللهُ اللهُل
- \* ويذكِّرونهم بما كان من الصحبة في الدنيا لعلها تشفع لهم: ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمُ نَكُن مَّعَكُمُ قَالُواْ بَكَن وَكَكِنَكُمُ وَنَرَبَّصَتُمُ وَارْتَبَتْتُمْ وَغَرَّتَكُمُ ٱلْأَمَانِيُ حَتَّى جَاءَ أَمْنُ آللَهِ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَانِيُ حَتَّى جَاءَ أَمْنُ آللَهِ وَغَرَّكُمُ بِأَللَهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ [الحديد: ١٤].
- \* وينادونهم ليفيضوا عليهم مما عندهم، ولكن ليس إلى ذلك من سبيل: ﴿ وَنَادَىٰ أَصَحَبُ ٱلنَّارِ أَصَحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْتَ مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُوا إِنَ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٠].

# ٧ \_ مشيئة أهل الجنة:

- \* مشيئتهم مطلقة لأن يريدوا ما يريدون أو ما يدَّعون وما يطلبون، فيكون لهم بإذن ربهم: ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْ خُلُونَهَا تَعَرِّى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا لَمُ لَهُمُ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ كُهُم بِإذن ربهم: ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْ خُلُونَهَا تَعَرِّى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا لَمُنَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣١].
- \* بل يكفيهم مجرد الاشتهاء ليكون لهم ما يشتهون: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى اللَّهِ مَا يَشْتَهُونَ: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ أَعَاتَكُونَ ۞ نُزُلًا مِّنْ غَفُورِ رَّحِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣١-٣١]. \* وفوق ما يشاؤون: ﴿ لَهُمُ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدُ ﴾ [ق: ٣٠].

# خامساً ـ بعض من صور النعيم:

الجنة: دار اللذة الخالصة، أعدها خالق عظيم لا تنفد كلماته الكونية التي بها يخلق ما يشاء كما يشاء، ولا تعلم نفس ما أخفى الله لعباده في الجنة من قرة أعين جزاء صالح أعمالهم؛ لأنه مما لا عين رأت ولا أذن سمعت

ولا خطر على قلب بشر، فليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء، وكل ما يحكي عنه القرآن مما ستراه هنا من صور للنعيم إنما هو للتقريب إلى ما عهدناه من مألوفاتنا في الدنيا: ﴿وَأَتُوا بِدِ مُتَشَدِها ﴾ [البقرة: ٢٥]، ومن أجل التشويق إلى العمل من أجل الوصول إليها، وهي موطننا الأول، عساها أن تكون مستقرنا ومركبنا الأخير.

#### ١ ـ مساكن أهل الجنة:

- \* مساكن أهل الجنة طيبة: ﴿ وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ ﴾ [الصف: ١٢].
- \* مقامهم فيها أمين لا خوف فيه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ [الدخان: ٥١].
  - ومكانهم عالٍ: ﴿ فِ جَنَاتٍ عَالِيكُمْ ﴾ [الحاقة: ٢٢].
- \* في غرف لا حد لكمال بنائها الرباني: ﴿ لَهُمْ غُرَفٌ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مُ مَن فَوْقِهَا غُرَفُ مُ الزمر: ٢٠].
  - \* فيها حدائق من كل نوع: ﴿ حَدَابِقَ وَأَعَنْباً ﴾ [النبأ: ٣٦].
    - \* ذات أفنان: ﴿ ذَوَاتَا أَفْنَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٨].
    - كثيفة ومدهامة: ﴿ مُدَّهَا مَّتَانِ ﴾ [الرحمن: ٦٤].
  - \* طيبة وجميلة: ﴿ فِي سِدْرِ تَّغَضُودِ ۞ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ﴾ [الواقعة: ٢٨ ـ ٢٩].
- \* تجري الأنهار من تحتها: ﴿ جَنَّ لَ تِجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُ ﴾ [البقرة: ٢٥].
- \* وهذه الأنهار من كل لون ونوع: ﴿مَثَلُلَهُنَةِ الَّذِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنَهَرُ مِن مُلَا عَمُدُهُ وَأَنْهَرُ مِنْ خَرِ لَذَةٍ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَرُ مُنِ عَسَلٍ مُصَفّى ﴾[محمد: ١٥].

- \* وفيها عيون من كل لون: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُمُونٍ ﴾ [الذاريات: ١٥].
  - \* ومن هذه العيون ما هو جارٍ: ﴿فِهِمَاعَيْنَانِ تَجْرِيَانِ﴾[الرحمن: ٥٠].
    - \* ومنها ما هو نضاخ: ﴿ فِيهِ مَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ [الرحمن: ٦٦].
- \* ومنها مـا هـو متفجـر: ﴿عَنِنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا﴾ [الإنسان: ٦].
  - \* مجالسهم فيها طيبة متقابلين: ﴿ عَلَىٰ سُرُرٍ مُنَقَبِلِينَ ﴾ [الصافات: ٤٤].
    - \* وهذه السرر مرفوعة وعالية: ﴿ فِيهَا سُرُرٌ مَّرْفُوعَةٌ ﴾ [الغاشية: ١٣].
    - \* وهذه السرر مصفوفة: ﴿مُتَّكِدِينَ عَلَىٰ سُرُرٍ مَّصَّفُوفَةٍ ﴾[الطور: ٢٠].
- \* ومنسوجة موضونة: ﴿ عَلَىٰ شُرُرِ مَّوْضُونَةٍ ۞ مُّتَكِدِينَ عَلَيْهَا مُنَقَدِلِينَ ﴾ [الواقعة: ١٥ ـ ١٦].
- \* وهذه السرر مترفة بطانتها من حرير فكيف بوجهها: ﴿ مُتَّكِمِينَ عَلَىٰ فُرُشِ بَطَآبِنُهَا مِنْ إِسَّتَبْرَقِ ﴾ [الرحمن: ٥٤].
- \* ومنها ما هـ و أرقــى وأشد حسناً: ﴿ مُتَّكِدِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ حِسَانِ﴾ [الرحمن: ٧٦].
- \* والسرر محوطة بالفرش: ﴿ وَهَا رِقُ مَصْفُوفَةً ﴿ وَزَرَا بِي مَبْثُوثَةً ﴾ [الغاشية: ١٥ ـ ١٦].
- \* يحفها من حولهم خدم محفوظون عن خدمة من سواهم: ﴿وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَهُمْ لُؤَلُؤُ مَكَنُونٌ ﴾[الطور: ٢٤].
- يطوفون عليهم بأجمل آنية لأطيب طعام: ﴿وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ
   وَأَكُوابِ كَانَتْ قَوَارِيرًا ﴿ قَارِيرًا مِن فِضَةٍ قَدَّرُوهَا نَقْدِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٥ ١٦].

- \* وهؤلاء الخدم مخلَّدون لا يتعبون ولا يموتون وأشكالهم جميلة متنوعة: ﴿ وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُوْلُؤًا مَنشُورًا ﴾ [الإنسان: ١٩].
- \* هم فيها مسترخون في ظلال طيبة: ﴿ هُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ ﴾ [يس: ٥٦].
  - \* وهذه الظلال الطيبة ظليلة: ﴿ وَنُدُّخِلُّهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴾ [النساء: ٥٧].
    - \* لأنها ممتدة: ﴿ وَظِلِّ مَّدُودٍ ﴾ [الواقعة: ٣٠].
- \* لا يذوقون فيها حراً ولا قَرّاً: ﴿لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِلَتُ قُطُوفُهَا نَذْلِيلًا ﴾[الإنسان: ١٣ \_ ١٤].

# ٢ ـ زوجات وأزواج أهل الجنة:

- \* يدخل أهل الجنة جنتهم مع أزواجهم فرحين: ﴿ اَدْخُلُواْ اَلْجَنَّةَ أَنتُدُّ وَأَزْوَجُكُو تُحْبَرُونِ﴾ [الزخرف: ٧٠].
- \* ويجتمعون في ظلالها: ﴿ هُمْ وَأَزْوَنَجُهُرْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِئُونَ ﴾ [يس: ٥٦].
  - \* وأزواج الجنة مطهرون: ﴿وَلَهُمْ فِيهَاۤ أَزْوَجُ مُّطَهَّكُرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٥].
- \* وجمال الزوجات عظيم ولم يمسسهن أحد قبل أزواجهن: ﴿ فِيهِنَ قَصَرَتُ ٱلطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسُ قَبَّلَهُمْ وَلَا جَانَّ ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ كَانَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ [الرحمن: ٥٦ ـ ٥٨].
- قد أعاد الله خلقهن باكرات متحببات لأزواجهن وفي أعمار جميلة متقاربة: ﴿إِنَّا أَنْشَأْنَهُنَّ إِنشَاءَ ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءَ ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءَ ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءَ ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءَ ﴿ إِنَا اللهِ عَلَيْهُ إِنْ أَتْكَارًا ﴿ عُمُلًا لَهُ عَلَيْكُ أَلْكُالًا ﴿ عُمُلًا لَهُ عَلَيْكُ إِنْ اللهِ عَلَيْهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ إِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنْ إِنْ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْ إِنْهُ إِنْ إِنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنَا أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنّا أُنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُو
- \* لهن جمال أخّاذ محفوظ عن الذبول والأفول: ﴿ وَحُورًا عِينٌ ﴿ كَا مَثَالِ

# ٱللُّؤَلُمِ ٱلْمَكْنُونِ ﴾ [الواقعة: ٢٢ ـ ٢٣].

- \* ولطهارة نفوسهن يقصرن أبصارهن ويحفظنها على أزواجهن: ﴿ وَعِندَهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ ﴾ [الصافات: ٤٨].
- \* وجمال أجسامهن أكمل ما يكون في كل شيء: ﴿ وَكُواعِبَ أَزَّابًا ﴾ [النبأ: ٣٣].

#### ٣ ـ لباس أهل الجنة:

- \* لباسهم فيها أرق لباس وأطيبه: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [الحج: ٢٣].
- \* وهو من كل نوع ولون: ﴿ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِن سُندُسِ وَالِسَتَبْرَقِ ﴾ [الكهف: ٣١].
- \* وفوق اللباس زينة وحلي تزيدهم جمالاً: ﴿وَحُلُواْ أَسَاوِرَ مِن فِضَّةِ ﴾ [الإنسان: ٢١].
- \* وتلك الزينة من كل نوع: ﴿ يُحَكِّدُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلَوْ أَوْلَ مِن ذَهَبٍ وَلَوْلُؤُ ﴾ [الحج: ٢٣].

# ٤ \_ طعام أهل الجنة:

- في الجنة طعام متنوع مما يشاء أهلها: ﴿ لَمُمْ فِيهَا فَلَكِمَةُ وَلَهُمْ مَا يَدَعُونَ ﴾ [يس: ٥٧].
- \* بحسب ما يشتهون: ﴿ وَأَمَّدَدْنَاهُم بِفَاكِهَةٍ وَلَحْرِ مِّمَّايَشَّنَهُونَ ﴾ [الطور: ٢٢].
- \* يؤتى به إليهم في خير آنية وأسلوب تقديم: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكُوابِ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعَيُّبُ وَأَنشُرَ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الزخرف: ٧١].

- \* وهو طعام كثير لا ينقص: ﴿ لَكُرُ فِيهَا فَكِكُهُ ۗ كَثِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الزخرف: ٧٣].
- \* ولا حدَّ لتنوعه مهما بلغ الخيال: ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةٍ زَوْجَانِ ﴾ [الرحمن: ٥٦].
- \* ومنه مما ألفوه متشابهاً في الدنيا: ﴿فِهِمَا فَكِهَةٌ وَغَنْلُ وَرُمَّانٌ ﴾ [الرحمن: ٦٨].
- وينتقون منه ما يحبون: ﴿ وَفَكِكَهَةِ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ۞ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ۞ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٠-٢١].
- \* ولا يتوقف مدده ولا يُمنع عنهم: ﴿ وَفَكِكَهَةِ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقَطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴾ [الواقعة: ٣٢\_٣٣].
- \* وثمرات الجنة مذللة لهم قريبة وسهلة المنال: ﴿وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا لَنَالِكَ ﴾ [الإنسان: ١٤].
  - \* منها ما يُقطف كما تُقطف الثمر الحلو: ﴿ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ٢٣].
- \* أُو تُخضد وتُقطع خضراء رطبة حين يريدون: ﴿ فِي سِدْرِ عَّغَضُودٍ ﴾ [الواقعة: ٢٨].
- \* أويجنون ثمرها وتتجدد ولا ينفك جناها متغيراً كأنه ذو مواسم: ﴿ وَبَحْنَى اللَّجَنَّايَنِ دَانٍ ﴾ [الرحمن: ٥٤].

#### ٥ ـ شراب أهل الجنة:

\* يشربون من ماء الحياة الذي لا ظمأ بعده: ماء الكوثر: ﴿إِنَّا الْكُوثِرِ: ﴿إِنَّا الْكُوثِرِ: ١].

- \* ومن عيـونٍ يفجرونها تفجيـراً: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا﴾[الإنسان: ٦].
- \* ومن أطيب شراب: ﴿ يُسْقَوْنَ مِن تَجِيقٍ مَّخْتُومٍ ۞ خِتَنَمُهُ، مِسْكُ ۚ وَفِ

  ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَفِسُونَ ۞ وَمِنَ الْجُهُ، مِن تَسْنِيمٍ ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُوكَ﴾

  [المطففين: ٢٥ ـ ٢٨].
- \* ومنه خمر طيب لذيذ لا يُذهب العقل مثل خمر الدنيا: ﴿ يَلَنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغَوُّ فِيهَا وَلَا تَأْشِيرٌ ﴾ [الطور: ٢٣].
  - \* وغيره من شراب متوفر كثير: ﴿وَكَأْسَادِهَاقًا ﴾ [النبأ: ٣٤].
- \* يؤتى إليهم بأجمل شكل: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ ﴿ ثَا بَيْضَآهَ لَذَّةٍ لِلشَّرِبِينَ ﴾ [الصافات: ٤٥ ـ ٤٦].
- \* فمنهم من يشرب بنفسه: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَاتَ مِزَاجُهَا كَانُورَ مِن كَأْسِ كَاتَ مِزَاجُهَا كَانُورًا ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [الإنسان: ٥-٦].
- \* ومنهم من يسقى ويُخدم: ﴿وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنَجَبِيلًا ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنَجَبِيلًا ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كُأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنَجَبِيلًا ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كُأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنَجَبِيلًا ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كُأْسًا كَانَ مِنَ اجْهَا زَنَجَبِيلًا ﴿ وَيُ
- ومنهم من ينسب سقيه إلى ربه: ﴿وَسَقَـٰهُمْ رَبُّهُمْ شَــَرَابًا طَهُورًا ۞ إِنَّ هَـٰذَاكَانَ لَـکُرْ جَزَآهُ وَكَانَ سَعْیُکُرُ مَشْکُورًا﴾ [الإنسان: ٢١ ٢٢].

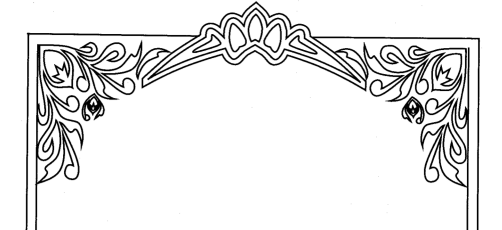
# سادساً لقاء الله في الجنة:

إنك «واحد فريد» من نوعك، لم يُخلق مثلك، وسعيك في هذه الحياة قائدك حتماً في يوم قادم إلى لقاء «الواحد الأحد»، كما حدَّثك النبي عَيْلَةُ:

«ما منكم من أحد إلا سيكلِّمه ربُّه ليس بينه وبينه ترجمان»(١):

- \* من غفل عن الاستعداد للقاء الله فإن أعظم عقوبته حجبه عن رؤية ربه: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥].
- \* وأعظم نعمة لمن قضى العمر يُعِدُّ نفسه لهذا اللقاء هي أن يسرى ربه: ﴿ وُجُوهٌ يُومَيِدِ نَاضِرَةٌ ﴿ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢ ـ ٢٣].

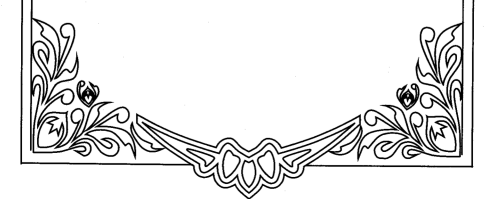
<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةٌ ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ برقم (٧٠٠٥)، ٢/ ٢٧٠٩.



الملحق رقم (٢)

أنموذج للبحث في (الوحدة الموضوعية في إطار المفهوم القرآني)

مفهوم العلم والإرادة







# مفهوم «العلم والإرادة»

#### مقدمة:

تتكرر (إذ) الظرفية مرتين في الموضع الأول للتعريف بقصة خلق الإنسان في القرآن، وذلك في الآيات (٣٠ ـ ٣٩) من السورة التي تُذكر فيها البقرة، لتقسم القصة إلى قسمين، يؤكد كل واحد منهما واحدة من القدرات الأهم التي اختص بها الله الإنسان، فيبين القسم الأول أن الله تعالى قد آتى الإنسان القدرة على أن يعلم: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَها ﴾ [البقرة: ٣١]، ويبين القسم الثاني أن الله تعالى قد آتى الإنسان القدرة على أن يختار ويريد ـ إذ أمره ونهاه ـ: ﴿ وَعَلَمَ مَا لَا نَسْمَا وَلَا لَمْ مَا الله تعالى قد آتى الإنسان القدرة على أن يختار ويريد ـ إذ أمره ونهاه ـ: ﴿ وَكُلًا مِنْ الله على الله تعلى الله تعلى الله تعلى الأرض بإذن ربه؛ لأن هما أعظم ما يختص به الإنسان، وبهما يمكن له تغيير الأرض بإذن ربه؛ لأن ما في السماوات مسخر له من ربه: ﴿ وَسَخَرَ لَكُو مَا فِي السماوات مسخر له من ربه: ﴿ وَسَخَرَ لَكُو مَا فِي السماوات وَمَا فِي الْمُونِ وَمَا فِي الْمُورة: مَا الله الله المورة:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِ كَذِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَيَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُ مَا كَالُمُ مَا عَلَمُ مَا وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلِّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَدِفَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَنَوُلُ اللهُ عَلَمُ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا أَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ هَنَوُلاَ هِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ شُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا أَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ

ٱلْمَكِيمُ ﴿ قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِقَهُم بِأَسْمَآيِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَآيِهِمْ قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنِيَّ أَعْلَمُ غَيْبُ السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبَدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنْهُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠ ـ ٣٣].

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ السّجُدُوالِآدَمُ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَالسّتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَنفِرِينَ ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ السّكُنُ أَنتَ وَزُوْجُكَ الْجَنَةَ وَكُلا مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَقْرَبا هَلِهِ الشّيَطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمّا وَلَا نَقْرَبا هَلِهِ وَالشّيَطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهَيطُواْ بَعْضَكُمْ لِبعضِ عَدُولًا وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقِ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ فَاللّقَ تَلَا فَي وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقِ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ فَاللّهُ فَلَا فَي اللّهُ مِن وَيِهِ عَلَيْهُ إِلَى عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو النّوَابُ الرّحِيمُ ﴿ فَالْمَا اللّهُ مِن وَيِهِ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ مِن وَيِهِ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا هُمْ مَن وَيِهِ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا هُمْ مَن وَيَهِ مُ فَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ اللّهُ وَالّذِينَ كَفُوا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا هُولًا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُمْ مَن وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُمْ عَلَيْهُمْ وَلِمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلِهُ اللّهُ وَلِلْكُولُ اللّهُ وَلِهُ اللللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عُلْواللّهُ وَاللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلَا عُلْمُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَوْلُولُ مُنْ اللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ وَلَا عُلْمُ الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا عُلُولُولُولُ الللْمُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ا

## \* بيان المفهوم:

وعلى هذا: فإنه على قدر اجتهاد الإنسان ومكابدته في استثمار ما خصّه ربه به من قدرة على أن «يعلم»، وقدرة على أن «يختار» و«يعمل»، فيبذل أقصى وسعه في طلب العلم بالحق في فرصة العمر واختيار العمل للحق: يكون من المرضيين المنعم عليهم عند ربهم، وإلا كان من المغضوب عليهم إن علم الحق ولم يعمل به، أو من التائهين الضالين إن قضى العمر عاملاً وغير عالم بمراد ربه.

وإن هبة وجوده بهذه الخصائص أمانة صعب على غيره حملها: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾[الأحزاب: ٧٧]، وإنما كان ظلوماً لأنه لم يختر أن يعمل بما يعلم من الحق، وجهولاً لأنه يعمل بلا علم، وهذان هما مدخل

الشيطان إلى الإنسان: (الشهوات والشبهات)، فهو إما يدخل إليه بشهوة مُذلة تمنعه من اختيار العمل بما يعلم، أو يدخل إليه بشبهة مضلة تمنعه أصل العلم.

وهكذا فكل فعل إنساني في الأرض يقاس صلاحه بمدى صلاحية فاعله علماً وعملاً، وانظر فيما يلي كيف يتأكد هذا المفهوم القرآني:

\* إن المستثنى من مطلق خسران الناس يوم القيامة هم فقط من علم الحق وآمن به، وعمل صالحاً بما علم: ﴿وَٱلْعَصْرِ اللهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ اللهِ إِلَّا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّاللَّ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّالِلْمُلَّا اللَّا ال

وإن ضعف الصالحين كامن في إمكان نسيان الحق بعد العلم، أو تضعضع العزم عن العمل: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَسَى وَلَمْ خَجَدُ لَهُ وَعَرْمًا ﴾ [طه: ١١٥]، فيستثنى من الخسران المطلق من أكمل قدرته العلمية بالتواصي بالحق دفعاً لكل نسيان، وأكمل قدرته العملية بالصبر على مشقة العمل بالحق دفعاً لتضعضع العزم: ﴿ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ دَفعاً للعمد: ٣].

- \* بالصبر واليقين تُنال الإمامة في الدين: ﴿ وَيَحَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ السّهوات عِلَى السّهوات واليقين دون الشبهات تُنال الإمامة في الدين.
- \* كان سيد الناس على أكثرهم عملاً بما يعلم، حتى جعل الله تمام لزومه على الحق علماً وعملاً: بلا ضلال عن العلم به، ولا غَيِّ بالعمل بنقيضه، أعظم من لزوم نظام الكون مكانه في موضعه في الوجود، فقال: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَاضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوىٰ ﴾ [النجم: ١-٢].
- \* وجعل الله الإيمان بما جاء به محمد على من علم، والعمل به نصرة

ولتحقيق هذا العهد أنزل كتاباً هادياً يعلمهم الحق، كما أنزل الحديد، وبه يستعان لبناء القوة لنصرة الحق: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ وبه يستعان لبناء القوة لنصرة الحق: ﴿ لَقَسْطٌ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ الْكَاسِ وَلِيعَلَم اللهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْفَيْتِ إِنَّ اللهَ قَوِئُ عَزِيرٌ ﴾ [الحديد: ٢٥]، فجعل للنّاسِ وَلِيعَلَم اللهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْفَيْتِ إِنَّ اللهَ قَوِئُ عَزِيرٌ ﴾ [الحديد: ٢٥]، فجعل قوام الدين بكتابٍ يهدي للعلم بالحق، وسيفٍ ينصر عملياً هذا الحق، وبهما ينهض بالعهد كل من اتبع المرسلين إيماناً بمحمد ﷺ ونصرة له.

- \* اختص الله صفوة خلقه بالقوة العملية، والبصيرة العلمية، وبهما كمال صفاتهم: ﴿ وَٱذْكُرْ عِبَدَنَاۤ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ أُوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدرِ ﴾ [ص: ٤٥].
- \* خير من يؤدي عملاً القوي الأمين: ﴿إِنَ خَيْرَ مَنِ اَسْتَثْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ اللَّمِينُ ﴿ القصص: ٢٦]، فالقوة ضد ضعف الارتكان للشهوات، والأمانة ضد خلخلة الشبهات.
- \* كان رسول الله على يفتتح النهار في ركعتي سنة الفجر القبلية بقراءة سورتي الإخلاص: (قل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد)، ويفتتح بهما الليل في ركعتي سنة المغرب البعدية، لتكونا مفتاح العمر القادم لمن أسلم وجهه لرب العالمين، حيث إن السورة التي يُذكر فيها الصمد قد تمحضت للتوحيد العلمي، وإثبات الأحدية لله: الإله المعبود، المتضمن إثبات الكمال لله وتنزيهه

عما لا يليق به، فيما تشتمل السورة التي يُذكر فيها الكافرون على توحيد «الإرادة والعمل»، بإعلان أن لا يعبد إلا إياه، ولا يشرك به في عبادته سواه، فانتظمت السورتان نوعي التوحيد، وأخلصتا له، وبهما يكتمل توجه العبد لربه في يومه وليلته.

- \* إن العلم يسبق العمل، وهو شرط صحته، وبهما كمال العبد: ﴿ فَأَعْلَمْ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾ [محمد: ١٩].
- \* كلمة الله انتظمت صدقاً وعدلاً: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِهِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [الأنعام: ١١٥]، وصدقها في الخبر المفيد للعلم بالحق، وعدلها في الحكم الفصل على الصالح والفاسد من عمل الخلق.
- \* في سورتين متتابعتين جعل الله شرط فلاح الأمة مرتبطاً بالتزام منهج العمل الجماعي المنضبط: (السورة التي يُذكر فيها الصف)، ثم التلقي الجماعي المنضبط للعلم: (السورة التي تُذكر فيها الجمعة).
- \* وصف الله بني إسرائيل بقبح العمل رغم شدة الميثاق الذي أخذه

عليهم عندما أعلمهم بالحق، وانظر وصف صورة تلقيهم للعلم بعهد الله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَ قَكُمُ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّمُ تَنَقُونَ ﴾ [البقرة: ٣٣]، ولكن كانت الثمرة العملية: ﴿ ثُمُّ تَوَلَيْتُهُ مِنْ النَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكَانَتُ الثمرة العملية : ﴿ ثُمُّ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُهُ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، حيث ذَلِكٌ فَلَوْلاَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللّهِ مِنَا الْخَيْرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، حيث الشبت قبح عملهم بالتحايل على الحق: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الّذِينَ ٱعْتِدَوْا مِنكُمْ فِي السّبَتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيئِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، وبه استحقوا أشد العقاب: ﴿ فَحَمَلْنَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ﴾ [البقرة: ٣٦].

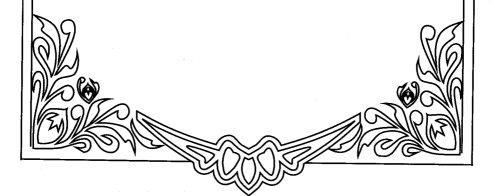
وهذا في القرآن مبثوث كثير، يشكِّل أساساً لفقه كثير من مناسبات الآيات، وهو كغيره من مفاهيم القرآن المستخلصة من البحث في «التفسير الموضوعي في إطار المفهوم القرآني»، يقود إلى توحيد فهم المصطلح، وإلى إعطاء إشارات مهمة على طريق استخراج وفهم سياق الآيات في السورة، أو سياق ورود مفردات لمفاهيم معينة في الآية أو الجملة القرآنية.



الملحق رقم (٣)

أنموذج للبحث في فقه الدلالة الاعتبارية لنماذج الأنبياء والصالحين الواردة في السور القرآنية

«في حُبِّ الله» خليل الله إبراهيم عليه السلام في القرآن







# «في حُبِّ الله» (خليل الله إبراهيم عليه السلام في القرآن)

#### \* مقدمة:

ليس في تاريخ الناس - قبل إبراهيم - حُبُّ كحب إبراهيم الذي ملأ نفسه، وأوقفه مواقف في العمر ليس كمثلها مواقف في عمر أحد قبله، ما تردد فيها بأن يضحي في سبيل هذا الحب العظيم بما لم يُضحِّ به أحد قبله: حتى تبرأ من أصله (باعتزال أبيه وقومه)، وضحّى بفرعه (بالتسليم لأمر ذبح ابنه)، ولم يدخر حتى نفسه (حتى رضي بأن يلقى في النار)، فتقطعت منه كل العلائق مع كل الخلائق بما فيها نفسه، وما بقي لشيء في نفسه - سوى الله - من شيء، إرضاءً لهذا الرب الذي يحبه!

عجيبٌ شأن هذا الحب من عبدٍ لربه، وأعجب منه حب الرب لعبده، وهذا هو مقصود هذا البحث في فن الحب، إذ يستعرض ذكر الله لهذا العبد

<sup>(</sup>۱) تتبع هذا البحث الصغير مواضع ذكر إبراهيم عليه السلام حيثما وردت في كتاب الله، ثم يوردها في سياق التعرف على منهج هذا النبي في حُبِّه لربه، والتعريف بحب الله لهذا العبد.

الحبيب حيثما ورد في كلمات خالق السماء والأرض، ليعيش القلب فيها ساعة يتذوق جمال العبودية والحب لربنا الجميل، وجمال الألوهية في حب الرب لعبده الجميل، لعل الله بحبنا لهذا العبد أن يحشرنا مع من نحب.

### ١ - في الطريق إلى الله:

لئن كانت ولادة يحيى عليه السلام من أب قد بلغ من الكبر عتياً ومن أم عاقر «معجزة»، وإن كانت ولادة عيسى ابن مريم من أم بلا أب «معجزة أعظم» منها، فإن ولادة قلب إبراهيم الحي من بين القلوب الميتة هي «المعجزة العظمى» (۱)؛ إذ حياة القلوب أعظم من حياة الأبدان: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي الظّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي الظّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، وإن عَمه بصائر القلوب أشد من عمى الأبصار: ﴿فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الْأَبْصَارِ: ﴿وَلَا يَمْشَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْهُ الللَّا

كان موت القلوب وذهولها عن الله العظيم قد عمَّ الناس زمن بعث إبراهيم، وكان عامة موتى القلوب هؤلاء يعبدون تماثيل على هيئة أصنام لرجال صالحين يتقربون بشفاعتها إلى الله، أو تكون هذه التماثيل على هيئة أوثان لرموز معينة يقدِّسونها ويظنون فيها جلب نفع أو دفع ضر، وأما خواصهم

<sup>(</sup>۱) ولعل هذا هو سر ورود ذكر ولادة يحيى بن زكريا عليهما السلام في السورة التي تُذكر فيها مريم قبل ذكر ولادة عيسى ابن مريم عليهما السلام، ثم أعقب ذلك ذكر قصة ولادة إبراهيم النبي الصديق، للتدرج في وصف طلاقة مشيئة الله وقدرته في إخراج الحياة كما يشاء وممن يشاء، كما تبينه هذه المعجزات الثلاث المذكورة حسب قدرها وعظمتها.

وعلماؤهم فكانوا يقدسون قوى المادة والكون الكامنة في النجوم، ويتفننون في الكهانة والربط بين مواقعها وبين أقدار الناس، وأما الكبراء والسادة من الناس فكانوا يقدسون السلطان المباشر في الأرض، ويعطون لبعض الملوك وأهل السلطان المتألهين من التعظيم ما يستخف معه الملوك الناس، ويدَّعون معه ـ وهم بشر كباقي الناس - أنهم آلهة يملكون النفع والضر.

وهذه الأنواع الثلاثة هي أصل كل عمى وموت وشرك يصيب القلوب في تاريخ الخلق، فالقلب الذاهل عن ربه تراه متعلقاً إما بصنم يجعله وسيطاً بينه وبين الله، أو يتعلق برمز أو تعويذة يظن بها النفع، أو أنه يتعلق بقوى الكون والمادة، أو تراه متعلقاً بسلطان بعض المتألهين من البشر، وبين تقديس «الرموز» و«النجوم» و«بعض المتألهين من البشر» ضاعت حقيقة الخلق العظمى، ومات في القلوب سر حياتها: حب الله العظيم، ربنا ورب إبراهيم.

ومن بين هذه الظلمات والعمى، آتى الله عبده المختار رشده، واختاره على علم ليكون للناس إماماً: ﴿وَلَقَدْ مَالَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشَدُهُ مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥١]، وبهذا الرشد بدأ هجرته إلى ربه، وبدأ جهاده في تعبيد نفسه والدنيا لتكون على مراد ربه، وأراد الله فأراده الله، وكان أول تلك الإرادة تخلية نفسه من أوهام الناس وخرافاتهم، ورفض التسليم لعاداتهم وعادات آبائهم ما دامت في إطار الشرك بالله، وهكذا بدأ إبراهيم الطريق، فقاوم عبادة الأصنام والأوثان، والتعبد للنجوم مع الكهان، وتقديس ذوي الملك والسلطان، وعن جهاده هذا تحدث القرآن:

# أولاً \_ الأصنام والأوثان:

مع إيتاء الله إبراهيم رشده، بدأ بأبيه ناصحاً وداعياً، لعله ينتصح ويعود

لرشده، وبرفق جادله: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْضِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيئًا ﴾ [مريم: ٤٢]، وبلطف دعاه: ﴿ يَا أَبْتِ إِنِي قَدْ جَآءَ فِي مِن الباطل نهاه: لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴾ [مريم: ٣٤]، وبرفق عن الباطل نهاه: ﴿ يَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيبًا ﴾ [مريم: ٤٤]، وبرفق بين حرصه على هداه: ﴿ يَا أَبَتِ إِنِي آخَافُ أَن يَمسَكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ وَرَحِه على هذاه: ﴿ يَا أَبَتِ إِنِي آخَافُ أَن يَمسَكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٤]، ثم من دون تورية واجهه بموقفه منه ومن قومه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَدَ أَتَتَخِذُ أَصَنامًا ءَالِهَةً إِنِي آرَكُ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَلِ مُبَينٍ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

ثم امتدت دعوته بعد أبيه إلى قومه جميعاً: ﴿ وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا إِبْرَهِيمَ ﴿ وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَبْرُهِيمَ ﴿ وَقَوْمِهِم وَقَوْمِهِم مَا مَعْهِمْ : ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِم مَا هَنْوِهِ التّمَاثِيلُ أَنَّيَ الشّعراء: ٦٩ ـ ٧١]، وبدأ جداله معهم: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِم مَا هَنْوِهِ التّمَاثِيلُ جميعاً، أوثاناً أَنتُم لَمَا عَكِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، منكراً عليهم تعلقهم بالتماثيل جميعاً، أوثاناً كانت أم أصناماً، وكما أنكر على أبيه تأليه الأصنام، فقد دعا قومه لعبادة الله ونبذ الأوثان: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آعَبُدُواْ اللّهَ وَاتَقُوهُ فَالِكُمْ وَكُمْ إِن وَبَدُ اللّهِ الْوَثْنَا وَتَعْلَقُونَ } إِفْكا إِن اللّهِ الْوَثْنِي مَعْمُدُونَ وَاللّهِ الْمَدُونَ وَاعْمُدُواْ اللّهِ الْوَثْنَا وَتَعْلَقُونَ إِفْكا إِن كُمْ رِزْقًا فَابْنَعُواْ عِندَاللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاللّهُ الْبُكُمُ وَنَ اللّهِ الْوَثْنَا وَتَعْلَقُونَ إِلَّهُ وَاللّهُ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْبُكُمُ الْمُونَ وَاللّهِ لَا يَعْبُدُونَ وَاللّهِ لَا يَعْبُدُونَ وَاللّهِ لَا يَلْمُونَ وَاللّهِ لَا يَعْبُدُونَ وَاللّهِ الْبَكُمُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرِقِ وَاللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرِقِ اللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرُونَ اللّهِ الْمُعْرِقُ وَاللّهُ الْمُعْرِقُ اللّهِ الْمُعْرِقُ اللّهِ الْمُعْرَانَ فَا الْمُولِ إِلّا الْبُكُعُ الْمُعْرِقِ فَا اللّهِ اللّهُ الْمُعْرِقُ وَاللّهُ الْمُعْرِقُ وَلَا اللّهُ الْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَاللّهُ الْمُعْرِقُ وَاللّهُ الْمُعْرِقِ وَالْمِيكُ وَالْمُلْعِلُونَ الللّهُ الْمُؤْمُونَ وَالْمُعْرُونَ وَالْمُولِ إِلَا الْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرُونَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُولِي الْمُعْرِقِ وَالْمُولِ الْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُعْرَاقُ وَالْمُعْدُولُ الْمُؤْمِقُ وَالْمُعُونَ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُعْرَاقُ وَالْمُولِ الْمُعْرِقُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ الللّهُ الْمُعْمُومُ الللّهُ الْمُعْمُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الْمُ

وبيَّن لهم أن تعاهدهم تأليه هذه الرموز والأوثان أمرٌ يعود لما ألفوه بينهم من المودة فيها، وذلك يعود في الغالب إلى اشتراكهم في المناسبات التي يتعارف أهل الباطل على إحيائها تكريساً لتعلقهم بهذه الرموز، وما يتحقق

لبعضهم فيها من مصالح دنيوية بسبب تكريس الجهل لدى العوام بحقيقة هذه الأوثان: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا التَّخَذُتُم مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ اللَّذَيْكُ الْاوثان: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا التَّخَذُ ثُم مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ اللَّذَيْكُ اللَّهُ مَا يَعْضُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ الله العنكبوت: ٢٥].

لقد جعل الله لإبراهيم الحجة البينة على كل مَنْ يقدِّس صنماً لإنسان صالح يتوسط به لشفاعة الله، أو رمزاً يظن فيه الخير مع الله أو من دون الله: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ﴿ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُمُّونَ ﴾ [الشعراء: ٧٧\_٧٧]، فكان جوابهم ساذجاً إذ: ﴿ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا عَاباً عَناكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٤]، والحال أن خالق الناس وخالق كل ما سوى الله: هو الله وحده: ﴿ قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَحْدُونَ مَا لَعْدُونَ مَا الله عَلَى الله عَل

وبهذه القوة حسم الأمر لصالح التوحيد النقي للرب القريب المجيب، وأعلنها براءة إلى يوم الدين: ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَشُر مَا كُنتُم تَعْبُدُونَ ۞ أَنتُم وَ اَباَ وَ اَباَ وَكُمُ اللّهُ اللّهُ وَاباَ وَكُمُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وما كان من حجة لقوم إبراهيم سوى دعوى أن: ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا عَابَاءَنَا لَمَا عَيدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥٣]، فكانت هذه الحجة المتهافتة إعلاناً صريحاً لضلالهم: ﴿قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَعَابَا وَكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّينِ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]، فما عاد لهم من حجة من بعد سوى مجرد التشكيك بالحق: ﴿قَالُواْ أَحِثْتَنَا بِالَّحِيْنَ ﴿قَالُواْ أَحِثْتَنَا بِالَّحِيْنَ ﴿قَالُواْ أَحِثْتَنَا بِالْحَقِّ وَالْمُرافِينَ وَالْمُرَافِينَ وَالْمُرَافِينَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَالْمُرافِينَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَالْمُرافِينَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَالْمُرافِينَ السَّهُ لِمِينَ الشَّهُ لِمِينَ ﴿ وَالْمُرَافِينَ السَّهُ لِمِينَ الشَّهُ لِمِينَ السَّهُ وَتَاللَّهِ لَا النَّهُ مِنْ الشَّهُ لِمِينَ الشَّهُ لِمِينَ ﴿ وَالْمُرافِقِ وَاللَّهُ مِنْ السَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الشَّهُ لِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥٥ - ٥٧].

وبعد هذا الوعيد تفرق جمعهم: ﴿ فَنُولَوْا عَنْهُ مُدْبِينَ ﴾ [الصافات: ٩٠]، فتسلل إبراهيم من ورائهم إلى موضع أصنامهم محاوراً إياها باستهزاء: ﴿ فَرَاغَ إِلَى عَالِهَنِمِ مَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ مَا لَكُو لَا نَطِقُونَ ﴾ [الصافات: ٩١]، ثم قام بضربها وتحطيمها ليهدم قدسيتها: ﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرَّ بِأَابِاً لَيَمِينِ ﴾ [الصافات: ٣٣].

وهكذا كان حتى حطم كل تلك الأصنام والأوثان المقدسة إلا أكبرها: ﴿ فَلَجَعَلُهُمْ جُذَذًا إِلَّا حَبِيرًا لَهُمْ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥٥]، فلما عادوا إلى مجمع أصنامهم ورأوا ما حصل بها: ﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَذَا بِعَالِهَ مِنا آ إِنَّهُ لَيَن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# ثانياً ـ التعبد للنجوم مع الكهان:

ومنهج إبراهيم في نزع القدسية عن وهم ارتباط مصائر الناس بحركات الأفلاك كان بهداية ربانية خاصة: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيهَ مَلَكُونَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٥]، تجرَّد فيها بعد النظر في عظمة الكون إلى تعظيم المكون، وعلِم وعلَّمَ قومه بالإشارة أن الكون كله مخلوق صغير لا يستحق التأليه: ﴿ فَنَظَرَنَظُرَةً فِ النَّجُومِ ﴿ فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ [الصافات: ٨٨-٨٩]، إذ

كيف ترتبط مصائر الناس بأفلاك غير عاقلة، لا تنفك تتغير مواقعها بلا انقطاع، حتى لا يكون نجم أو كوكب في موضعه من الكون مرتين أبداً مدى تاريخ المخلق؟!، وأنه من السفه توهم حاكم للكون سوى خالقه: ﴿ فَلَمّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱليّالُ رَءَا كُوّكُبا قَالَ هَذَارَيِ فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ ٱلْآ فِلِينَ شَ فَلَمّا رَءَا ٱلْقَمَر بَازِغَا قَالَ هَذَارَيِ فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْآ فِلِينَ شَ فَلَمّا رَءَا ٱلْقَمَر بَازِغَا قَالَ هَذَارَيِ فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لَهِ لَهُ مَعْ وَبَي لَا كُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضّالِينَ شَ فَلَمّا رَءَا ٱلْقَمَر بَازِغَا وَمَا ٱللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا أَفَلَ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا أَنْا وَمَا اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا أَنْا وَمَا اللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

# ثالثاً \_ تأليه الملك والسلطان:

كان من الاستخفاف بعقول الناس وبقدر الإنسان أن يتخذ بعض الناس ملكاً أو فرعوناً «إلهاً»، أو ابناً للإله، أو ابناً للشمس!، يعظمونه تعظيم الإله الذي بيده النفع والضر، مع علمهم بأنه يموت بعد حين مثلهم، وهذا من أسخف ما يمكن أن يتقبله وعي إنساني، ولا يكون إلا حين تستخف تلك الملوك والفراعنة عقول الناس، كما حصل مع فرعون مصر: ﴿ فَالسَّحَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ أَلَا هَوَ مَا فَيسِقِينَ ﴾ [الزخرف: ١٥]، فادعى الألوهية في تبجح ساذج: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَا فِي غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨].

ولهذا المتبجح وأمثاله من مدعي الألوهية، ولأمثال أي إنسان صغير العقل يؤله إنساناً مثله كانت محاججة إبراهيم: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجٌ إِبْرَهِكُمَ فِي رَبِّهِ أَنَ ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِكُمُ رَبِّى ٱلَّذِى يُحْيِء وَيُمِيتُ قَالَ أَناْ

أُحِي - وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِ مُ فَإِنَ اللّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلّذِى كَفَرُ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾[البقرة: ٢٥٨]، وليس أشد بهتاناً من مخلوق صغير من طين وماء يدعي ألوهية الأرض والسماء!

وبهذه البراءة من العبودية لغير الله، وإرادة توحيد الانتماء والعبودية لله وحده وُلد قلب إبراهيم، واختاره ربه ليقولها بين يدي ربه ومن بعد بين الناس: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ أَسَلِمٌ قَالَ أَسَلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١]، وبهذا وضع قدمه في الطريق حتى صار على أعتاب الوصول بإعلان الإسلام لرب العالمين. ٢ ـ على أعتاب الوصول:

إننا نعبد ربّاً ليس كمثله شئ وليس مثله في تفرده أحد، لم يلد ولم يكن له فرع، ولم يولد ولا كان له أصل من شيء، وهذا الرب خلقك «متفرداً» ليس مثلك أحد، وهو يريد أن تكون عبداً له وحده، فلا يكون لشيء سواه في نفسك من شيء.

وبهذا التوحد وبهذه العبودية تقدَّم إبراهيم بدليل دعواه، ولم يدخر سبيلاً ليبرهن على صدق إسلام وجهه وحبه الأعظم لله رب العالمين، فتبرأ من أصله (أبيه وأهله) لما عبدوا غير الله، وضحّى بفرعه ـ ولده الأحب إلى قلبه ـ لما أمره ربه، ليكون قلبه كله لربه وحده، وهو من قبل لم يدخر حتى نفسه ـ لتحرق بالنار ـ فداءً لبرهان توحيد عبوديته لخالق الوجود، فهل تعلم بعد هذا الحب من حب؟

أولاً \_ التبرؤ من كل نسب وأصل سوى الانتساب إلى الله:

كان من شأن إبراهيم بعد أن أعلن قلبه الحي هويته صريحةً: أنه مسلم

مستسلم بسلام لله وحده من أن بدأ بدعوة أبيه وقومه إلى الحق الذي به حياة كل قلب: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ أَيِفَكُا ءَالِهَةً دُونَ أَللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ الصافات: ٨٥ م ١٨]، وإنما كان ظن القوم بآلهتهم المزعومة التي تعارفوا عليها والتقوا على مصالحهم المتنوعة في تعظيمها بين العوام من تماثيل كانت أم ملوكاً أم نجوماً م أعظم من ظنهم بالله رب إبراهيم، فجادلوه وجادلهم: ﴿ وَمَا جَدُهُ قَوْمُهُ قَالَ أَثُمَ كَبُونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَنْ وَلا أَخَافُ مَا ثُمُّ رِكُونَ بِهِ إِلا آن يَشَاءَ رَبِي شَيْعاً وَسِعَ رَبِي كُلُ شَيْءٍ عِلْماً أَفَلا مَا نَمْ رُونَ فَي وَكُمُ مَا أَشْرَكُ تُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ مَا لَمْ يُونِ وَكُمْ مُا أَشْرَكُ ثُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُ تُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُ تُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ مَا نَشْرَكُ تُمْ مَا لَمْ يُونِ فَي اللّهِ وَقَدْ هَدُونَ مَا لَمْ يُونِ وَكَيْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْكُمْ مَا لَمْ يَعْفَونَ أَنْفُونَ أَنْمُ مَا لَمْ يُنْزِلُ بِهِ عَلَيْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَا أَنْفُونَا أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَ فَي أَنْفُونَا أَنْفُونَ أَنْفُونَ أَنْفُونَا أَنْفُونَا لَا لَاللّهُ وَلَا عَلَامُونَ أَنْفُونَا أَنْفُونَا أَنْفُونَا فَالْمُ اللّهُ وَلَا عَلْمُونَا أَنْفُونَا فَالْفُونَا أَنْفُونَا أَنُونَا أَنْفُونَا أَنْفُونَا أَنْفُونَا أَنْ

وكان الحق بيسِّناً، ويه أقام الله الحجة لإبراهيم على قومه: ﴿ اَلَّذِينَ ءَا مَنُوا وَلَمَّ يَلْبِسُوۤ اَ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَيۡ اِللّٰهِ الْحَجْةُ لَا اللّٰهِ الْحَجْةُ لَا اللّٰهِ الْمَامَ اللّٰمَنُ وَهُم مُهْ تَدُونَ ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَا تَلْمَعُهُ اللّٰمَامِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُلّٰ اللهُ ا

وبذلك أعلن براءته الصريحة من معبوداتهم كما أعلن إسلامه من قبل: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآهُ مِّمَا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِي فَإِنَّهُۥ سَيَهُدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ عَلَيَا هُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٦ ـ ٢٨].

فأما أبوه فتبرأ منه بما تبرأ إبراهيم من آلهة قومه: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ اللهَ قِي يَاإِبْرَهِيمُ لَيْ اللهِ عَنْ اللهَ قَوْمَه : ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ اللهَ قِي يَاإِبْرَهِيمُ لَيْ إِنْ فَي تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَكُ وَأَهْجُرُفِي مَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٦]، ولكن موقف إبراهيم كان ثابتاً لا يتزحزح، وقوته من قوة الحق العظيم الذي عرفه منذ عرف نفسه وعرف معها حفاوة ربه به ورعايته له، فردَّ أباه بالأدب النبوي: ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ مَا شَعَهُمُ وَمَا تَدَّعُونَ

وفي الحق: إن استغفار إبراهيم لأبيه كان على عهد سابق منه بأن يستغفر له، نكثه الأب بعداوته لله حتى موته: ﴿ وَمَا كَانَ اَسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَمَّا بَيَنَ لَهُ أَنَهُ، عَدُوُّ لِلّهِ تَبَرَّأَ مِنْ أَنِي إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَمَّا بَيَنَ لَهُ أَنَهُ، عَدُوُّ لِلّهِ تَبَرَّأَ مِنْ أَنِي إِبْرَهِيمَ لَأَوَّهُ حَلِيمٌ التوبة: ١١٤]، وأما قومه فلم يكونوا بدعاً من أمثالهم من موتى القلوب الذين ظلموا أنفسهم واجتالتهم الشياطين: ﴿ أَلَمُ اللهُ اللهِ مِن مَوتَى القلوب الذين ظلموا أنفسهم واجتالتهم الشياطين: ﴿ أَلَمُ مَنْ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَقُومٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْمٍ إِبْرَهِيمَ وَأَصْحَبِ مَدَينَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ رُسُلُهُم مِا إَلْبَيْنَتِ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠].

# ثانياً \_ فداء الحق بالنفس في سبيل الله:

ولما تبرأ إبراهيم من كل معبود سوى الله، وتبرأ من بعد من كل من يعبد سوى الله، وقامت له الحجة على الناس بالحق، وهدم أصول عمى القلوب وموتها بكل أنواعها، بل تجرأ وحطم رموز ذلك التقديس بأصنامها وأوثانها، ما كان للقوم من بدِّ سوى الرد بأقصى الشدة: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ اللهُ أَن قَالُوا أَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ العنكبوت: ٢٤]، نصرة لآلهتهم المزعومة: ﴿قَالُوا اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ الل

حَرِّقُوهُ وَانصُرُواْ عَالِهَ مَكُمْ إِن كُننُمْ فَعِلِينَ ﴿ الأنبياء: ١٦]، جاعلين عقوبته بأقصى ما تصل إليه أيديهم من قسوة: ﴿ قَالُواْ أَبْنُواْ لَهُم بُنيكنا فَأَلْقُوهُ فِى الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٩٧]، وما عرفوا أن رب إبراهيم هو رب كل شئ، ورب النار التي يوقدون، ومنه أتى الأمر للنار ألا تؤذي عبداً يحبه الله: ﴿ قُلُنا يَكنارُ كُونِ بَرُدا وَسَلَما عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴾ [الأنبياء: ٦٩]، ويهذا الأمر أنجاه الله: ﴿ قُلُنا يَكنارُ مِن النّارُ إِنّ فِي ذَلِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٤]، وكانوا إنما أرادوا بتدبيرهم الانتصار لباطلهم أمام الخلق فخذلهم الله: ﴿ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُم الْأَسْفَلِينَ ﴾ [الصافات: ٩٨].

وأما ما كان منه فإنه واجه النار بسكينة المتوكل على الله، وما كان همّه سوى رضى ربه حتى وهو مقبل على الموت إذ يلقى في النار، ما دام ذلك يرضي إلهه العظيم، وبالسكينة والطمأنينة النبوية نفسها حدد وجهته بعد النجاة من النار: ﴿وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ [الصافات: ٩٩]، وهكذا كان: إلى الله ذهابه، وإليه وصوله.

ثالثاً \_ البلاء المبين: التضحية بالولد الحبيب تحقيقاً لمراد الله:

وإذ تبرأ من أبيه وقومه، وما هاب أن يهب للحق نفسه، سار في طريقه إلى الله، مهما كان هذا الطريق موحشاً والمرء فيه غريب وحيد، فترك بيته ويلده، وأمضى عمراً من عمره وهو يدعو إلى سبيل ربه، ومعه زوجة صالحة تحبه، وفي نفسه حاجة فطرية يحبها، لعلها تملأ بعضاً من فراغ فقدانه أهله وبلده، وتعينه في غربته، فدعا ربه: ﴿رَبِّ هَبُ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٠].

ولمّا كان الدعاء من عبدٍ يحبه ربه، فقد آتاه الله مما يحب بعد حين:

﴿ فَبَشَّرْنَكُ بِغُلُمٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١].

### ٣ \_ مقامات اختارها الله لعبد اختار الله:

يتقلب الإنسان مدة العمر في الدنيا بين مقامات متنوعة في علاقاته مع خالقه «الذي لا نظير له»، ومع الناس «النظراء من الخلق»، ومع الجمادات والحيوانات وأمثالها من قوى الأرض التي استخلفه فيها ربه «مما ليس للإنسان بنظير»، والمفلح من اختار بذل الوسع في كل وقت ومقام في العدل مع الخلق وإصلاح الجمادات إخلاصاً لربه (۱۱)، وأقام نفسه في كل وقت ومكان مقاماً يحبه ربه، فكل منا مستخلف في موضع من الوجود: ﴿ ثُمُّ جَعَلَنكُمُ خَلَيْفَ فِي الْكَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمَ لِنَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤]، ولكل منا موضع يحب له ربه في الوقت المعين أن يكون فيه: ﴿ وَمَامِناً إِلَّالَهُ مُقَامً مُعَلُومٌ ﴾ [الصافات: ١٦٤]، وإنما يُعرف قدر العبد عند ربه بالنظر في ما أقامه ربه فيه من مقامات ومواقف في علاقاته الثلاث، كما يقول العارفون: «واذا أردت أن تعرف قدرك عند مولاك: فانظر فيم أقامه ربه فيه من مقامات في العدل مع المخلق، وفي إصلاح ربه: انظر في ما أقامه ربه فيه من مقامات في العدل مع المخلق، وفي إصلاح ربه: الأرض، وفي إخلاصه لرب العالمين.

# أولاً \_ إبراهيم مع الناس:

أصل العدل مع الناس أن تحب لهم ما تحبه لنفسك، وأعلى منه الإحسان، الذي يكون حين تبذل لهم دون انتظار الجزاء منهم خير ما عندك، وكان مقام

<sup>(</sup>۱) وبهذا يكون كلام الله هادياً للعبد، وإلا فمن عدم الإخلاص لله، وظلم الناس، وأفسد في الأرض، فلن يزيده القرآن إلا ضلالاً: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا اَلْفَسِقِينَ ﴿ اللَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَمَّدِ مِيثَنقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آَمَرَ اللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضَ أُولَتِهَ فَهُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦-٢٧].

إبراهيم مع الناس من هذا النوع، تعرفه في ما حكاه القرآن من موقفه حين طرق بابه الضيفان الغرباء الذين أتوه على غير توقّع منه، فسلّموا عليه فردَّ عليهم تحيتهم بأحسن منها: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنَّا ذَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ قَرَّمٌ مُنكَرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥\_٢٥].

وكان حقيقة أمرهم أنهم قد جاؤوه مبشرين بخير من الله إليه على غير توقع منه: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَاۤ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشَرَى قَالُواْ سَلَمَا ۖ قَالَ سَلَامُ ۖ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيدٍ ﴾ [هود: ٦٩].

ومع عدم معرفته بحقيقتهم؛ فقد بذل غاية وسعه في إكرامه لهم، وتسلل مسرعاً ليذبح لهم خير ما عنده من أنعام، ويُقدِّم لهم من خير ماله، وجاء بالمائدة إليهم ولم يجئ بهم إليها، ودعاهم بكل لطف إلى تناوله: ﴿ فَرَاغَ إِلَى الْمَائِدة إليهم ولم يجئ بهم إليها، ودعاهم ألا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٦-٢٧]، أهلِه فَجَاة بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَبُهُ وَإِلَيْهِم قَالَ أَلا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٦-٢٧]، ولما لم يقربوا الطعام لم يبدِ لهم مخاوفه بشأن طبيعتهم وإنما أسرها في نفسه لئلا ينفرهم: ﴿ فَلَمَّارَءَ آلْيُدِيَهُم لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُم وَأَوْجَسَ مِنْهُم خِيفَةً قَالُوا لا تَخَفُ إِنَّا أَرْسِلْنَ آلِكَ فَوْ مِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]، ولقد كان هذا كله منه مع غرباء جاؤوه أضيافاً، ومن كان تعامله بهذه الصورة الكريمة العالية مع مَنْ لا يعرفهم ولا تربطه بهم صلة ولا ينتظر منهم ثناءً، فكيف بمن يعرفهم؟!

ثم كانت بشراهم له رزقاً طيباً على غير توقع منه، وهبة من رب كريم: ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وهي بشرى له ولأهله وهي تشاركه تكريم ضيوفه: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَالَهِ مَنْهُ فَضَحِكَتُ فَبَشَرْنَهَا بِشَرى له ولأهله وهي تشاركه تكريم ضيوفه: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَالَهِ مَنْهُ فَضَحِكَتُ فَبَشَرُنَهَا بِشَرَى له وَلأهله وهي تشاركه تكريم ضيوفه: ﴿ وَامْرَأَتُهُ وَالْمَا تُهُ فَضَحِكَتُ فَبَشَرُنَهَا بِهِ مَنْ وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٢٧]، وكانت بشرى عجيبة: ﴿ قَالَ أَبُشَرُونَ شَ قَالُواْ بَشَرُنَكَ بِٱلْحَقِ فَلَا تَكُن مِّنَ أَبُشَرُونَ شَ قَالُواْ بَشَرُنَكَ بِٱلْحَقِ فَلَا تَكُن مِّنَ

ٱلْقَانِطِينَ ۞ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ \* إِلَّا ٱلضَّآلُّونَ ﴾ [الحجر: ٥١-٥٦].

وكان لزوجه من هذا العجب نصيب: ﴿ فَأَقْبَلَتِ اَمْرَاتُهُۥ فِي صَرَّقِهِ فَصَكَّتَ وَجُهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ [الذاريات: ٢٩]، فالأمر صعب التصديق: ﴿ قَالَتْ يَكُويَلُقَنَ ءَ اللهُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَلذَا بَعْلِي شَيْخًا ۚ إِنَ هَذَالَشَىءُ عَجِيبٌ ﴿ قَالُوا الْعَجْبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ وَجُرَكُنهُ وَهَلَا ابْعَلِي شَيْخًا ۚ إِنَ هَذَالَتَى اللّهُ عَجِيبٌ ﴿ قَالُوا الْعَجْبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ وَجُركَنهُ وَعَلَيْكُو الْهَلُ الْبَيْتِ ۚ إِنّهُ وَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ [هود: ٧٧-٧٧]؛ لأنه أمر الله : ﴿ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ۚ إِنّهُ وَهُوا لَحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠]، وهكذا كان نصيب إبراهيم الكريم: كرم أعظم من رب حميد مجيد حكيم عليم.

ومن قبل ذلك تقدَّم ما علمته من أدبه في العدل مع أبيه، حين دعاه إلى الحق: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْئًا ﴿ اللَّهِ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأْتَبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأْتَبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِن الشّيطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيّا ﴿ يَتَأَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسّكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشّيطَنِ وَلِيّا ﴾ [مريم: ٤٢ ـ ٤٥].

وهو خير أسلوب من ابن حريص على أبيه، لا يجاوز حده معه مهما كان الخلاف، ويريد محض بره بدعوته إلى هذا الخير، حتى لما استفزه أبوه بمقالته ورد دعوته إلى الخير: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِي يَنَاإِنرَهِيمُ لَينِ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنّكُ وَاللهُ عَلَيْهُ إِلَى الخير : ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ قِي يَنَاإِنرَهِيمُ لَينِ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنّكُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَعَدلاً : ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ لَي مَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٧]، ما كان جواب الخليل إلا أدباً وعدلاً : ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ لَي مَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٧].

وكما كان إبراهيم كريماً يعطي عطاء مَنْ لا يريد من الخلق جزاءً ولا شكوراً، فقد كان رحيماً رقيق القلب، حتى إنه ليجادل ربه عن قوم سيحلُّ بهم عذاب قريب، لمّا سأل ضيوفه: ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالُواً إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٧ - ٥٨]، فتناسى البشرى وحرص أولاً

على معرفة مصير لوط عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتَ رُسُلُنَاۤ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْبَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ طَلِمِينَ ﴿ قَالُواْ إِنَّ أَهْلَهُ وَالْهَلَهُ وَالْهَلَهُ وَالْمَلَا قَالُواْ خَعْرُ الْعَنْ مِنَ فَيْمَا لَنْنَجِينَةُ وَأَهْلَهُ وَإِلّا اَمْرَأَتَهُ كَانَتُ مِنَ الْعَنْ لِينِ ﴾ [العنكبوت: ٣١ ـ ٣١]، وأكدوا له أن لوطاً وآله بخير: ﴿ إِلّا مَالَ لُوطِ إِنَّا لَمُنَجُوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣١ ـ ٣١]، وأكدوا له أن لوطاً وآله بخير: ﴿ إِلّا مَرَأَتَهُ وَاللّهُ الْمَنْ الْعَنْ لِينِ الْعَنْ اللّهُ الْعَرْدِينَ ﴾ [الحجر: ٥٩ ـ ٢٠]، فألمَا ذَهَبَ عَنْ إِنْرَهِيمَ الرّوعُ وَجَآءَتُهُ فَتْابِر ليجادل عن الناس لعله يخفف عنهم: ﴿ فَلَمّا ذَهَبَ عَنْ إِنْرَهِيمَ الرّوعُ وَجَآءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجَادِلْنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ إِنَّ إِنَا إِنَّ إِنْرَهِيمَ لَكُولُمُ أُونًا وَلَاهُ مَا وَلَاهُ وَلَا اللهُ العزيز الحكيم الذي يعلم ما لا يعلمه إبراهيم: ﴿ يَتَإِنَرُهِيمُ أَعْرِضَ عَنْ هَذَالًا فَعُلْمُ وَلِهُ مَا لَا يعلمه إبراهيم: ﴿ يَتَإِنَوهِيمُ أَعْرَضَ عَنْ هَذَالًا فَعُلُودُ ﴾ [هود: ٢٧]، لا راد لحكمه إنّه ولا معقب لقضائه.

## ثانياً ـ إبراهيم وإصلاح الأرض:

وبهذا الصلاح والإصلاح يقاس مقام المرء بين الناس وعند الله، وبه كان

لقد أمر الله إبراهيم وولده معه بتطهير «بيت الله»: ﴿وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرا بَيْتِي لِلطَآبِفِينَ وَالْعَكِفِينَ وَالرُّحَ عِ السَّجُودِ البقرة: ١٢٥]، فاستجابا، وانظر إليهما خاشعين وهما يؤديان أرقى فعل يخلد إنساناً في تاريخ الخلق، يدعوان ربهما العظيم بتواضع الأنبياء النقي: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ الْفَوَاعِدَمِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا فَقَبَّلُ مِنَا أَيْكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَإِنْ اَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَإِنْ النَّوَاجُعَلْنَا مُسَلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَبُّبُ عَلَيْنَا أَيْكَ أَنتَ التَّوَابُ اللَّهُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧ - ١٢٨].

ثم أمر الله إبراهيم بدعوة الناس لقصد بيت الله وشدِّ الرحال إليه من كل أصقاع الأرض، وهي دعوة ملأ صداها كل الأزمان: ﴿ وَٱذِن فِي ٱلنَّاسِ

وقد جعل الله قصد البيت الذي بناه إبراهيم حقاً لله بعد حق الإسلام، لا يستثنى من واجب الامتثال له إنسان: ﴿وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِبُّجُ ٱلْمِيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وتأمَّل أن لإبراهيم نصيباً من عمل كل مَنْ زار هذا البيت وأدى هذا الحق العظيم الواجب مرة في العمر، وهو عمل يعدل كل العمر؛ إذ ليس للحج المبرور جزاء إلا الجنة، وتأمل بعد ذلك مقام إبراهيم وما ترتب على عمره في الأرض من أثر!

# ثالثاً \_ إبراهيم مع الله:

ليس من نعيم كنعيم شهود الله، فـ «النعيم وإن تنوعت مظاهره إنما هو لشهوده واقترابه، والعذاب وإن تنوعت مظاهره إنما هو لوجود حجابه، فسبب

العذاب: وجود الحجاب، وإتمام النعيم: بالنظر إلى وجهه الكريم»(١): ﴿ وَاللَّهُ مُو الْكُولِمِ الْحَرِيمِ اللَّهُ اللَّهِ مُو الْكُولُ اللَّهِ مُو الْكُولُ اللَّهِ اللَّهِ مُو الْكُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُو اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

والناس في شهودهم للحق وتعلقهم به على مقامات، ومقام إبراهيم مع الله قد بلغ الإحسان الأعظم: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسَلَمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مَع الله قد بلغ الإحسان الأعظم: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسَلَمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُو مُعْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النساء: ١٢٥]، ذلك بأن هذا العبد المحسن قد بلغ في إخلاصه لحب ربه أن جعله الله إمام الناس في الحب، حتى اتخذه ربه خليلاً: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥]، وهل بعد هذا المقام لعبد عند خالقه من مقام؟!.

### ٤ \_ ربُّ يصف عبده:

مثلما شهد الله لعبده إبراهيم بالوفاء بمراد الله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ اللَّهِ وَقَدْ صَنَّعُهُ عَلَى وَ وَقَدْ صَنَّعُهُ عَلَى عَيْنُهُ ، وجبله على وصف اختاره لنفسه، فكما وصف الله نفسه بالحلم: ﴿إِنَّهُ إِنَّهُ مَلَي عَلَى وصف اختاره لنفسه، فكما وصف الله نفسه بالحلم: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَكِيمً أَوَّهُ كَانَ خَلِيمًا عَفُورًا ﴾ [فاطر: ٤١]، جعل عبده الحبيب حليماً: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَكِيمُ أَوَّهُ مُنْ يَعْلَمُ اللَّهُ وَعَلَى عَلَيْمُ وصف ولده: ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَمِ مَنْ يُوسِكُ ﴾ [هود: ٧٥]، ومد له هذا الخُلُق في وصف ولده: ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَمِ عَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١]، والحَلِيمُ: من تأنى وضبط نفسه؛ وكان متروياً كليم إلى الغضب، متسامحاً يتقبل الصفح عن المسيء ولا يعاجل بالعقوبة -، وهكذا كان خلق إبراهيم الذي جبله عليه ربه مع الناس، فالرب الحليم قد جعل عبده الخليل حليماً، ورزقه غلاماً حليماً.

وأما مع نفسه فقد كان شديداً عليها: «أَوَّاهُ» كثير التفجع والتألم لوماً

<sup>(</sup>١) من حكم ابن عطاء رحمه الله.

لنفسه على تقصيرها مع ربها، وهي نفسٌ أقسم الخالق على شرف أمثالها لجلال قدرها عند ربها: ﴿وَلاَ أَفْيِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَةِ ﴾ [القيامة: ٢]، وأما مع ربه فكان «مُنِيباً»، رجّاعاً إلى الله بالتوبة من كل نسيان لطاعة أو فتور عن طاعة، وهذا الخُلُق العظيم مع النفس ومع الخلق ومع الخالق علامة المصطفين من عباد الله، وكان علامة نبوة حفيد إبراهيم المبارك محمد ﷺ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

لقد كان إبراهيم «أُمَّة»: اجتمعت فيه محابُّ الله، وتحققت فيه مرادات الله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللهِ حَنِيفًا ﴾[النحل: ١٢٠]، عارفًا بمراد ربه سائلاً إياه قلباً سليماً ينفعه يوم لقاء الله: ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴿ يَوْمَ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَنَى اللّهَ بِقِلْبِ سَلِيمِ ﴿ [الشعراء: ٨٧-٨٩]، فشهد الله لمه بهذه السلامة العظمى لقلبه: ﴿ وَإِنَى مِن شِيعَنِهِ لَا بَرُهِيمَ ﴿ إِنْ الصافات: ٨٣-٨٤]، حتى اتخذه خليلاً: ﴿ وَالصَّافَات: ٨٣-٨٤]، حتى اتخذه خليلاً: ﴿ وَالصَّافَات: ٨٣- ٤٨]، حتى اتخذه خليلاً: ﴿ وَالصَّافَ اللهُ إِنْ هِيمَ لَيْهِ إِللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلَيْ اللهُ ال

وكما أنه قد أحب ربه، فلقد أحب الله هذا العبد حباً بلغ حداً أن صار مقام صلاته في بيت الله موضعاً يحبه الله، حتى شرع لكل زائر لبيت الله الصلاة فيه إكراماً للعبد الحبيب الذي صلى فيه من قبل: ﴿وَالتَّخِذُوا مِن مَقَامِ الصلاة فيه إكراماً للعبد الحبيب الذي صلى فيه من قبل: ﴿وَالتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلًى ﴾ [البقرة: ١٢٥]!، وبلغ معه العبد حداً أن يحاور ربه بألفة وأنس يسأله عن إحياء الموتى: ﴿وَإِذْقَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَولَمْ يَسأله عن إحياء الموتى: ﴿وَإِذْقَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحَي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَولَمْ تُوَالَّ مَن الطّيرِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَل عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءاتُ مَا وَعَلَى عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءاتُ مَا وَاللهُ سَعْيَ أَواعَلَمْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، فتأمل أي حب هذا وأي أنس؟!، وإذا كان الحب أصل كل حركة في الوجود، فإن أعظمه حب الخالق لمخلوقه، ثم حب المخلوق لخالقه.

### ٥ \_ بين الرب وبين العبد:

يملأ قلبَ العبدِ اليقينُ حين ينادي ربه القريب فيجيبه ربه كما وعد: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلُولُو مِنْ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلُمُونَ مِنْ اللهِ ازداد قلبه وَلُمُولِي لَعَلَهُمْ يَرَّشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وكلما زادت معرفته بربه ازداد قلبه

يقيناً بوعده: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبۡ لَكُو ﴿ [غافر: ٦٠]، وتعلُّم قلبه إحسان الظن بربِّ صفته أنه الوهاب الكريم، وأنه مجيب عبده بخير ما يصلح له.

وما رُزق العبد خيراً من حسن ظنه بربه، وذلك مما شهده كل عبد مدة عمره من حسن معاملة ربه له في كل تقديره وتدبيره، وبهذا عرف إبراهيم ربه، بما شهده منه من الحفاوة به وإجابته دعاءه: ﴿إِنَّهُ,كَانَ بِي حَفِيًا ﴾[مريم: ٤٧]، فقد عرف من ربه في كل ما مضى ويمضي من عمره أنه كان رحيمًا رؤوفاً به، يجيبه إذا دعاه، وعلى هذا مضى يعيش صلة الحوار المباركة بينه وبين الله: ﴿وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَى آلاً آكُونَ بِدُعَآءِ رَبِي شَقِيًا ﴾[مريم: ٤٨]، في دعوات مباركات من العبد الصِّدِيق الحبيب، وإجابات طيبات من ربه القريب المجيب، خلَّد بعضها القرآن:

ا ـ هبة الولد: بعدما تبرأ من كل معبود سوى الله، ومن كل عابد لسوى الله، ومن كل عابد لسوى الله، وبدأ سلوك طريق هجرته إلى ربه: ﴿وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبّ سَيَهْدِينِ ﴾ [الصافات: ٩٩]، اجتمعت على إبراهيم غربة ثقيلة في دينه، مع غربته عن وطنه وأهله وعشيرته، وزادتها حِدَّة وَحدته وافتقاده للولد، فنادى ربه القريب: ﴿ رَبّ هَبُ لِي مِنَ الصّالِحِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٠]، فاستجاب له ربه وبشره بإسماعيل الحليم: ﴿ فَالُواْ لَا نُوْجَلُ إِنّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ [الحبر من بعدُ بشره بإسحاق العليم: ﴿ قَالُواْ لَا نُوْجَلُ إِنّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ [الحِجْر: ٣٥]، من عباده: ﴿ أَوْلَتُهِكَ اللّذِينَ أَنَّعُمَ اللّهُ عَلَيْمٍ مِنَ النّبِيّانَ أَوْا لَا نُوْجَلُ إِنّا نُبُشِّرُكَ مِعْلَامً عَلَيْمٍ مَن النّبِيّانَ عِنْ مِن ذُرِيّةٍ عَادَمَ وَمِمَنْ حَمَلْنَامَع نُوجٍ من عباده: ﴿ أَوْلَتُهِكَ اللّذِينَ أَنَّعُمَ اللّهُ عَلَيْمٍ مِنَ النّبِيّانَ إِذَا لُنْكَى عَلَيْمٍ عَالِمُ الرّهُمُن حَمَلْنَامَع نُوجٍ وَمِن وَرائهم ذَرِية من وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَأَجْلَيْنَا إِذَا لُنْكَى عَلَيْمٍ عَالِمُ الرّهُمُن خَرُواْ سُجَدًا وَمِن وَرائهم مَ السَمُ عَلَيْمٍ مَن النّبَيْنَ أَلِهُ اللّهُ عَلَيْمٍ مَ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْمٍ مَن النّهُ عَلَيْمٍ عَلَالًا عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ مَ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْمٌ عَلْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَل

وبهذا حمد إبراهيم ربه حمداً كثيراً طيباً: ﴿رَبَّنَاۤ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِن شَىءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۞ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ عِن شَىءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۞ البراهيم: ٣٨ ـ ٣٩]. لِي عَلَى الْكِكْبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقُ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ [ابراهيم: ٣٨ ـ ٣٩].

٣ عمارة البيت الحرام: بعد أن رفع إبراهيم القواعد من البيت كما أمره ربه، بواد غير ذي زرع، يصعب تخيل موارد للرزق فيه، دعا ربه أن يعمر المكان بالناس: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنُا وَاَجْنُبِنِي وَبَيْنَ المكان بالناس: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنُا وَاَجْنُبِنِي وَبَيْنَ النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ وَمَنْ النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيثٌ ﴿ وَيَبَنَ إِنِي آسَكُنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيثٌ ﴿ وَيَبَنَ إِنِي آسَكُنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيثٌ ﴿ وَيَبَنَ إِنِي آسَكُنتُ مِن دُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ مَن الشَّعَلُ الْمَعْمُ اللَّهُ مِن النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَالْذُفَهُم مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّامِ مَعْ لَوْمَانٍ إلى البيت العتيق: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ مَدى الأَزمان رجالاً يفدون من كل مكان إلى البيت العتيق: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ مَدى الْأَرْمان رجالاً يفدون من كل مكان إلى البيت العتيق: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ مَا الْجَهَ مَا الْمَانِ مِن كُلُ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِ مِمَةِ ٱلْأَنْعُرَةِ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا ٱلسَمَ ٱللَّهِ فِيَ أَيْنَامِ مَعْ لُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِيْ بَهِ مِمَةِ ٱلْأَنْعُمَ لِلْمَا مَنْ فَعَلَى مَا رَزَقَهُم مِيْ بَهِ مِمَةِ ٱلْأَنْعُمُ مِنْ أَلِي مَعْ مَنْ بَهِ مِمَةِ ٱلْأَنْعُمَ وَلَا الْمَامُ اللَّهُ فِي ٱلْيَامِ مَعْ لُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِ مِمْ أَنْ بَهِ مِي مَا يَهِ فَيْ مَا مَنْ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِ مِيْ بَهِ مِي مَا الْمَانِ الْمَانِ الْمَانَ الْمَانِ الْمِنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِ مِي مَا الْمَانِ الْمَالِقُولُ السَمْ اللَّهُ فِي أَنْ الْمَانُ إلَى الْمَانِ الْمَانُ الْمَالَ الْمَانُ اللَّهُ فَيْ الْمَانُ الْمَانُ اللَّهُ فَيْ الْمَانُ الْمَالُومُ الْمَانُ الْمَالُومُ الْمَانُ الْمَالِقِي الْمَالَقِيْ الْمُولِقُولُ اللَّهُ الْمَانُ الْمَانُ الْمَالِقُولُ الْمَالَ الْمَالِقُولُ الْمَالِمُ الْمَالِعُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْ

فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْمِـكَآيِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾[الحج: ٢٧ ـ ٢٨].

\$ - البلد الحرام: وقد سأل إبراهيم ربه أن يجعل مكة بلداً آمناً: ﴿وَإِذَ جَعَلْنَا وَالْبَرْهِ عَمُ رَبِّ أَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا عَامِنًا ﴾ [البقرة: ١٢٦]، فاستجاب له ربه: ﴿وَإِذَ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمَنًا ﴾ [البقرة: ١٢٥]، كما سأل إبراهيم ربه أن يفتح على أهل هذا البلد من أبواب الرزق: ﴿وَارْزُقُ أَهْلَهُ, مِنَ الثَّمَرَتِ مَنْ عَامَنَ مِنْهُم بِاللّهِ وَالْيُومِ الْلَاحِرِ ﴾ [البقرة: ١٢٦]، فاستجاب له ربه، وفتح على أهل هذا البلد من ثمرات كل شيء: ﴿أَولَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا عَامِنًا يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنّا وَلَكِنَ أَكْتُرَ مُنْ لَكُنّا الله مِن ١٠٥].

٥ ـ وكان أعظمُ دعوات إبراهيم بركةً على الدنيا دعاءه ربه أن يبعث في هذا البلد رسولاً يتلو آيات الله: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ وَيُولِكُمْ مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ عَالَيْكُ وَيُعِلِمُهُمُ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٩]، فاستجاب الله: ﴿ هُو الّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْتِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكِهُ وَيُزَكِّهِمْ فَاستجاب الله: ﴿ هُو الّذِي بَعَثَ فِي الْمُأْمِيّةِ وَرُ اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُ أَلُوا عَلَيْهِمْ عَلَيْكُ أَلُولُ عَنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ عَلَيْكُ وَيُولِكُمْ هَوْاللهِ عَلَيْكُ وَالجمعة: ٢]، وببركة هذا ويُعِلِمُهُمُ الْكِئْبُ وَالْحِمْدِةُ وَلِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَيْلِ مُبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢]، وببركة هذا الدعاء العظيم أرسل سيد ولد إبراهيم محمداً عَيْقَ رحمة ونور هداية للعالمين.

7 ـ الذكر الطيب: وكان أخيراً دعاء العبد العارف بربه، أن يهبه ربه لسان الصدق الذي به يمتد ذكره الطيب بين الخلق مدى الأزمان: ﴿ رَبِّ هَبْ لِى حُكَمَا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّدَقِ فِي الْآخِرِينَ ﴿ وَبَعَلْنِي مِن وَكَبَعَلْنِي مِن الْخَلَق مدى الأزمان: ﴿ وَلَجْعَلْنِي مِن وَكَبَعَلْنِي مِن الْخَلْق مِن الْخَلْق مِن الْعَلْمِة بِهذه الذكرى العطرة بين وَرَيَّة جَنَّةِ النَّعِيمِ ﴾ [الشعراء: ٨٣ ـ ٨٥]، فخصَّه ربه وذريته بهذه الذكرى العطرة بين الخلق: ﴿ وَاذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَدِ ﴿ وَإِنْكُمْ عَبْدَنَا لَمِنَ الْمُصَطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٥ ـ ٤٧]، وجعلهم بيخالِصَةٍ ذِكَرَى الدَّارِ ۞ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصَطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٥ ـ ٤٧]، وجعلهم

في أعلى الخلق ذكراً مدى وجود الخلق: ﴿ فَلَمَّا اَعْتَرَهَٰكُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَهَبْنَا لَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَهَبْنَا لَهُمْ مِن رَّحْمُنِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّتًا ﴾ [مريم: ٤٩\_٥٠]، فما خذله ربه في دعاء، وكان به حفياً، وقريباً مجيباً كما عرفه منذ أن آتاه رشده صبياً.

## \* خاتمة في حب إبراهيم واتباعه:

إن الحب قرين المعرفة، ولعل روحك قد ذاقت بعضاً من جلال روح ابراهيم بما عرفته عنه، ولعله قد تسلل إلى قلبك بعض ما يستحقه هذا الصدِّيق النبي من صادق الحب، فتعزم من بعدُ على تذوُّق شرف الانتساب إليه، وليس مثل الانتساب إلى إبراهيم نسب: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِمَ لِلاَ مَن سَفِه نَفْسَةُ، وَلَقَدِ أَصَطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنيَ أَوَإِنَّهُ، فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِن ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [البقرة: ١٣٠].

أَصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِينَ فَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

### \* حقيقة ملة إبراهيم:

إن أصل ملة إبراهيم أن يكون العبد كله لله، حياتاً ومماتاً وصلاةً ونسكاً: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَىٰنِي رَبِّ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ دِينًا قِيمًا مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِي وَتَحْيَاى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ الْالْعَامِ: ١٦١ ـ ١٦٣].

وهذا الإسلام فعلٌ للخير وركوعٌ وسجودٌ وعبادةٌ وبذلٌ للجهد لتعبيد النفس لله، والجهاد ابتغاء رضى الله، وهذه طريقة إبراهيم، وبها يشهد علينا جميعاً رسول الله وحفيد إبراهيم: محمد على الناس جميعاً: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ ارْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَاقْعَلُواْ جميعاً: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ ارْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاللَّهِ عَلَى النَّاسِ فَا وَعِمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ فَالْتِينِ مِنْ حَرَجٌ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُو سَمَّنَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن مَبْلُ وَفِي اللَّهِ هُو اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَوْلُنَاكُمْ وَنَعْمُ الْمَوْلُ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٧-٧١].

# \* مع آل إبراهيم:

وبهذا الانتساب إلى ملّته نكون مع آل إبراهيم الذين اختارهم الله: ﴿إِنَّ اللّهَ أَصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْسَرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٣]، بما اختاروا الله: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا يَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِعَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهُ اللّهَ وَالْمَا وَعَمْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٣]، وهكذا فعلوا: ﴿وَاتَّبَعْتُ مِلَّةً ءَابَآءِى

إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ مَا كَانَ لَنَآ أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٨].

وليس الانتساب إليه بمجرد الدم، وإنما الانتساب الحقيقي لإبراهيم هو في الانتساب إلى شرف العبودية لربه، وليس هو مجرد نسب الذرية: ﴿قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن دُرِّيَّتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤]، فمن أبطأ به عمله يوم القيامة عن اجتياز جهنم عند ورودها يوم القيامة لم يسرع به نسبه: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَابُ فَمِنْهُم فَسِقُونَ ﴾ [الحديد: ٢٦].

## \* دين شيخ الدعاة:

إنه التوحيد الأصيل على دين شيخ الدعاة نوح عليه السلام: ﴿ شَرَعَ لَكُمُ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ وَهُوسَىٰ وَعَيسَى ۚ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ الْبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۚ أَنَ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا نَنْفَرَقُوا فِيهُ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن أَنْ أَعْمَ اللَّهُ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣].

وبالذين هدى الله قلوبهم لذلك التوحيد أمرنا الله أن نقتدي: ﴿ أُوْلَتِكَ اللَّهِ مَدَى اللهُ فَهِ لَهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فلا تزعجنك مجادلة أهل الملل فيه: ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلۡكِتَٰبِ لِمَ تُحَاجُونَ

فِيَ إِبْرَهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَكُ وَ الْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ الْكَرْتَعْ قِلُوكَ ﴿ آلَ عمران: ١٥]، وإنما هو ضيق في صدورهم وحسد: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَدَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَفَقَدُ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنْبَ وَالْمِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلكًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٥]، وهو ديدن المكذبين من قبل: ﴿ وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَّ مَوسَى فَأَمَلَيْتُ قِرْمُ نُوجٍ وَعَادُ وَمَعُودُ ﴿ وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَّ مَوسَى فَأَمَلَيْتُ لِلْكَنِينَ وَعَادُ وَمَعُودُ ﴿ وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَّ مَوسَى فَأَمَلَيْتُ لِلْكَنْفِينَ وَهُودُ ﴿ وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ مُوسَى فَأَمَلَيْتُ لِلْكَنْفِينَ وَهُودُ ﴿ وَإِن يُكَذِبُ مُوسَى فَأَمَلَيْتُ لِلْكَنْفِينَ وَهُو لَا مَا الْحَق مَا نزلت به كلمات مُمَّا فَي وصفه وفي وصف أوليائه الحق: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًا وَلَا نَصْمَانِيكًا وَلَكِن الله في وصفه وفي وصف أوليائه الحق: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ مَهُودِيًا وَلَا نَصْمَانِيكًا وَلَكِن كَانَ اللّهِ في وصفه وفي وصف أوليائه الحق: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ مَهُودِيًا وَلَا نَصْمَانِيكًا وَلَكِن كَانَ اللّهُ في وصفه وفي وصف أوليائه الحق: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ مَهُ وَيَا وَلَا مَا الْمَالِيمُ وَالَّذِينَ النَّيْ مُولِكُولَ النَّيْ وَلَا الْمَا الْحَق عَمَانَانَ إِبْرَهِيمُ مَا الْمَالِيمُ وَلَالًا وَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ وَلَى اللّهُ الْمِنْ مِنَ الْمُونِينَ ﴾ [العمران: ٢٠ ـ ١٦].

وبذلك نقول كما أمرنا الله: ﴿ قُلْ عَامَنُنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُونَ مِن دَيِهِم لَانُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨]، وَالنَّبِينُ مِن بَيْهِم لَانُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨]، لأن مصدر الوحي واحد: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَبِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَبِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَبِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللَّهِ مِنْ وَمِي مَن وَالمَنْ وَعَلَيْنَ مَنْ بَعْدِهِ وَالْمَنْ وَعَلَيْنَ مَنْ بَعْدِهِ وَالْوَحِي وَاحِد : ﴿ إِنَّ اللَّهِ مُنْ مَنْ بَعْدِهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ وَالْمَالَعُلُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ وَمَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

## \* ذكر إبراهيم:

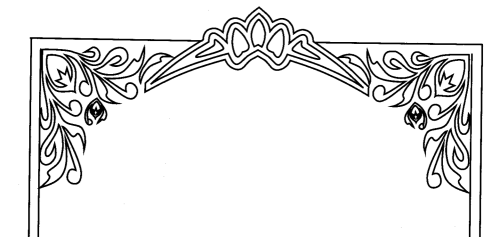
أعط يا عبدالله إبراهيم من الثناء والحب ما يستحق، بسؤال الله ربك ورب إبراهيم أن يثني عليه كما يستحق، فلا يملك عبد أن يعطي هذا العبد الخليل حقّه من الثناء، وقل كما أمرك رب إبراهيم الذي يحبه أن تقول: «اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم

وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد».

إن الكون مرآة لصفات الله، فالجمال يدل على صانعه الجميل، والخلق العجيب في كل شيء يدل على ربه العليم بكل شيء، والرحمة المودعة في قلوب العباد تدل على الرب الرحيم بكل شيء، وسعة الكون تدل على الرب القادر على كل شيء، العظيم الذي يُستصغر دونه كل ما سواه من شيء، وكذلك فإن خالق الحب في قلب إبراهيم رب عظيم الحب، عساك بما تعلمته عن عبده المحبوب أن يحملك الشوق لتذوق حبه، فهو الله ربك «الحي» الذي فلقك من ظلمة العدم إلى نور الوجود، وهو الرب «القيوم» الذي بمدده وحده تبقى في هذا الوجود، فعساه أن يمدك بالعزم لتسلك اليه حتى تصل إلى حبه، فهو رب حبيب يستحق الحب، ومنه يكون أعظم ما في الوجود من حب.



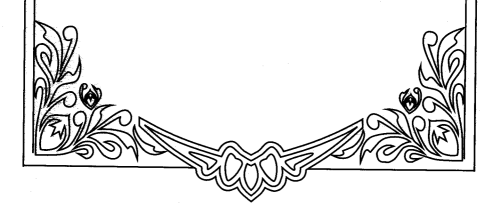




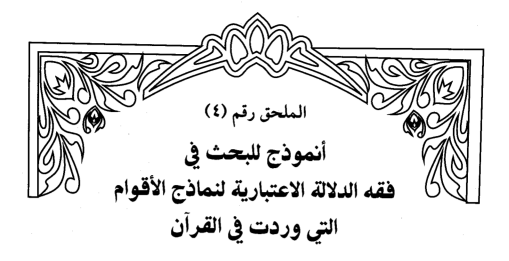
الملحق رقم (٤)

أنموذج للبحث في فقه الدلالة الاعتبارية لنماذج الأقوام التي وردت في القرآن

قوم عاد ونبيهم هود







# قوم عاد ونبيهم هود

#### ∗ عاد :

أولى قبائل العرب وجوداً، ومن أول المجتمعات الإنسانية بعد الطوفان، وأول من نطق بالعربية، سُمُّوا «عاداً» من العود؛ لأن الحياة البشرية عادت بهم من جديد بعد الطوفان الذي أغرق الأرض: ﴿وَأَذْ كُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفاً عَمِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوجٍ ﴾ [الأعراف: ٦٩]، وتسمى عاد: «عاد إرم»، نسبة إلى أحد أجدادهم، وسكنوا المنطقة التي تكثر فيها الكثبان الرملية الكثيفة المتحركة المسماة «الأحقاف»: ﴿وَاذْكُرُ آلَهَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالْأَحْقَافِ ﴾ [الأحقاف: ٢١]، جنوب الربع الخالي من جزيرة العرب، وكانت زمنهم أرضاً زراعية خصبة.

#### \* مجتمع عاد:

امتاز أهل عاد بما اختصهم الله به من ضخامة وقوة في أجسامهم: ﴿وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصِّطَةٌ ﴾ [الأعراف: ٦٩]، مما زادهم فخراً في أنفسهم: ﴿وَقَالُواْمَنْ أَشَدُ مِنَاقُوّةٌ ﴾ [نصلت: ١٥]، وبالتالي فإن نظامهم الاجتماعي بُني على كما امتاز هؤلاء القوم بنوع إنجازهم الحضاري المادي، الذي هو ثمرة تفوقهم الاقتصادي، حتى إن مدنهم كانت توصف بأنها لا مثيل لها: ﴿ ٱلِّي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلْكِ ﴾ [الفجر: ٨]؛ لأن الله مكنهم من قدرات الأرض تمكيناً خاصاً: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُم فِيماً إِن مَكَنَّكُم فِيهِ ﴾ [الأحقاف: ٢٦]، حتى كان لمدنهم أعمدة ضخمة مرفوعة: ﴿ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمادِ ﴾ [الفجر: ٧]، وكانوا يشيدون في كل مرتفع أبنية ضخمة للتباهي والفخر لا للحاجة: ﴿ أَتَبَنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ عَايَةً مَتَمَنُّونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٨]، وكانوا يعتنون بصناعة قصورهم وزخرفتها وتفاصيلها حتى كأنهم سيخلدون فيها: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَكُمْ مَتَنْلُدُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٩].

### \* النظام السياسي:

وكان نظامهم السياسي عرقياً قومياً، يمثل أنموذج التسلط الفئوي المطلق، من خلال تسخيرهم ما أوتوا من قوة وتفوق حضاري للعلو في الأرض والطغيان على من سواهم: ﴿الدِّينَ طَغُواْ فِي الْإِللَا الفجر: ١١]، ومن خلال إرادة التجبر وفرض منطق القوة في أن تفعل ما تشاء: ﴿وَإِذَا بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم بَطَشَتُم الله فأنساهم أنفسهم إذ غرتهم قوتهم وكذبوا المُفسَاد ﴾ [الفجر: ١٦]، ونسوا الله فأنساهم أنفسهم إذ غرتهم قوتهم وكذبوا

#### \* هود:

رسول الله إلى عاد، يعني اسمه: «التائب»، واشتق هذا الاسم من «الهَود»: وهو السكون ولين الجانب، وتمثلت في شخصيته ملامح ما اشتُق منه اسمه من يسر ورفق وطمأنينة ورجوع إلى ربه.

#### خطاب هود:

كان هود عليه السلام منتمياً إلى هذه القرية العظيمة انتماء أخوة ودم: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُ مَهُوهُمُ هُودُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٤]، وخاطبهم ليعبدوا الله وليتركوا الإفساد والطغيان مبتدئاً بترقيق قلوبهم ببيان أنهم قومه وأنه منهم: ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنقُومُ أَعَبُدُوا اللهَ مَا لَكُم يِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٥].

ويين مقامه فيهم: ﴿ أَيَلِغُكُمْ رِسَاكَتِ رَبِي وَأَنَا لَكُو نَاصِحُ آمِينُ ﴾ [الأعراف: ٢٦]، وذكرهم بنعم الله الكثيرة عليهم: ﴿ وَاتَّقُواْ الّذِي آمَدَّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ ﴿ الْاعْرَاءِ: ١٣٢ ـ ١٣٤]، وتحبب إليهم بكل سبيل وَيَنينَ ﴿ وَعُيُونٍ ﴾ [الشعراء: ١٣٢ ـ ١٣٤]، وتحبب إليهم بكل سبيل ليذكرهم : ﴿ يَنقَوْمِ لا آسْتُلُكُم عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى الّذِي فَطَرَنِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [هود: ١٥]، ووعدهم ورغب إليهم استغفار ربهم والتوبة إليه من طغيانهم ليديم عليهم نعمه: ﴿ وَيَنقَوْمِ السَّغَفِهُ وَارَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاةَ عَلَيْ اللّذِي مَرْدِرُ وَيَزِدُ كُمْ قُوةً إِلَى قُوتِكُمْ وَلَا نَنوَلُواْ مُبْرِمِينَ ﴾ [هود: ٢٥] (١٠)

<sup>(</sup>١) يلحظ أن القوة المادية والتفوق الحضاري نعمة، رغب الرسول قومه إلى إدامتها بالاستغفار، وأن الضعف والتخلف الحضاري نقمة، تدل على جهل المراد من الدور =

وحذّرهم بعد ذلك: ﴿ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الشعراء: ١٣٥]. \* جواب عاد:

ردَّ قوم عاد بأن اتهموا هوداً بالكذب: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَا رَجُلُّ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَاللّهِ كَاللّهِ كَاللّهُ وَمَا غَنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [المؤمنون: ٣٨]، وبالجنون: ﴿ قَالَ الْمَلاُ اللّهَ اعْتَرَنكَ بَعْضُ عَالِهَ تِنَا لِشَوَهِ ﴾ [هود: ٤٥]، وبالسفاهة والطيش: ﴿ قَالَ الْمَلاُ اللّهَ اللّهُ اللّهِ يَكُووُ اللّهُ عَن قَوْمِهِ اللّهُ اللّهُ عَن سَفَاهَةٍ ﴾ [الأعراف: ٢٦]، ثم إنه مجرد رجل مثلهم: ﴿ وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِهِ اللّهِ يَن كَفُرُواْ وَكُذَّبُواْ بِلِقَاءِ اللّهُ خِرَةِ وَاتّرَفّنَهُمْ فِي الْخَيوةِ الدُّنيا مَا هَذَا اللّهُ اللّهُ عَن قَوْمِهِ اللّهِ يَن كَفُرُواْ وَكُذَّبُواْ بِلِقَاءِ الْاَخْرَةِ وَاتّرَفّنَهُمْ فِي الْخَيوةِ الدُّنيا مَا هَذَا إِللّهُ اللّهُ وَقَالُواْ يَكُونُ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا تَشْرَبُونَ ﴾ [المؤمنون: ٣٣]، هنذا إلا بَشُرٌ مِثْ أَنْكُ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [هود: ٣٥]، ورفضوا اتباع غير منهج الآباء، وتحدّوه أن يأتيهم بما توعدهم به: ﴿ قَالُواْ الْحِقْتَنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا وَتحدّوه أن يأتيهم بما توعدهم به: ﴿ قَالُواْ الْحِقْتَنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا صَانَعُنُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالْ الْمَالِوقِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٠].

#### \* موقف القمة:

بعد إقامة الحجة وتقديم الأنموذج الصالح، وقف ذلك النبي اللين الرفيق بلا خوف وقفة العمر، وحيداً أمام أمة لم يُخلق مثلها في البلاد، تلك التي كانت تبطش بكل جبروت بمن سواها، ويكل شجاعة وحزم تحداهم أجمعين: ﴿قَالَ إِنِي أُشْهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيٓ ءُ مِّمَا أَشْرِكُونَ ﴿ مِن دُونِهِ ﴿ فَكَيْدُونِ جَمِيعًا ثُمَ لَا نُظِرُونِ ﴿ إِنّي تَوَكَلُتُ عَلَى اللّهِ رَبّى وَرَبِّكُم مَا مِن دَاتِه إِلّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَا إِنّ اللهِ رَبّى وَرَبِّكُم مَا مِن دَاتَة إِلّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَا إِنّ

<sup>=</sup> الإنساني في الحياة، أو على عقوبة ربانية مسلطة بسبب الظلم والعصيان الجماعي لأمر الله.

رَبِّي عَلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾[هود: ٥٤ ـ ٥٦].

#### \* عاقبة عاد:

إن ربنا لبالمرصاد، وقد صبّ على عاد بطغيانهم وإفسادهم العذاب صباً، فكان عذابهم على مرحلتين؛ أولاهما ما حلّ بهم من الجفاف لبضع سنين: ﴿قَالَ قَدُ وَقَعَ عَلَيْكُمُ مِن رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبُ ﴾ [الأعراف: ٧١]، وبدأت سنين: ﴿قَالَ قَدُ وَقَعَ عَلَيْكُمُ مِن رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبُ ﴾ [الأعراف: ٧١]، وبدأت الثانية بصيحة أخذتهم فجأة تمهيداً للنهاية: ﴿قَالَ خَدْتُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِ فَجَعَلْنهُمْ عُمْلَانًا فَعَدا لِلْهِ عَنْ المعالِقِ فَعَاللَهُ عَنْ المعالِقِ فَلَمَّا رَأَوَهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِمٍ عُلَيْهُم مِنتابعات، ظنوها غيثاً بعد الجفاف: ﴿قَلْمًا رَأَوَهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِمٍ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُطُرُفًا بَلَ هُو مَا اسْتَعْجَلَتُم بِهِ فَي إِلاَ جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ [الأحقاف: ٢٤]، وتبعتها ريح عاتبة باردة لثمانية قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُطُرُفًا بَلَ هُو مَا اسْتَعْجَلَتُم بِهِ فِي إِلاَ جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ [الأحقاف: ٢٤]، وكانت ريحاً عقيماً: ﴿ مَا لَدُرُ مِن شَيْءٍ أَنَتْ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ [الأرض: ٢٤]، وجعلت أجسامهم الضخام هامدة على الأرض: ﴿ مَن مَلَ اللهُ مَا لَكُمُ مَا صَرْعَى كَا أَهُمْ أَعْجَازُ نَعْلِ مُنقِعِ ﴾ [العاقة: ٧]، وجعلت أجسامهم الضخام هامدة على الأرض: ﴿ مَن مَلَ عَلَيْهُ إِلَا العَالَ وَتَعَلِيهُ أَتَامٍ حُسُومًا فَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَا أَهُمْ أَعْجَازُ فَعْلِ خَنْوِيهُ فَيها صَرْعَى كَا أَهُمْ أَعْجَازُ فَعْلِ خَلُويةٍ ﴾ [الحاقة: ٧]، فما نرى لهم اليوم من باقية.





#### \* كتب التفسير:

- جامع البيان عن تأويل آي القرآن: لمحمد بن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت، 19۸۸م.
  - ـ تأويلات أهل السنة: لأبي منصور الماتريدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٥م.
- زاد المسير في علم التفسير: لابن الجوزي، جمال الدين عبد الرحمن، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>۱) تتوفر في المكتبة أعداد ضخمة من البحوث الخاصة بمحاولة دراسة الوحدة الموضوعية لسورة بعينها بغرض التوصل إلى العلم بمقاصدها، من مثل محاولة الدكتور محمد عبدالله دراز في كتابه العظيم (النبأ العظيم) مع سورة البقرة، والشيخ عبدالله العلمي في (مؤتمر سورة يوسف)، ومحاولات الدكتور أحمد نوفل، والدكتور حسن محمد باجودة، والدكتور محمد صالح علي مصطفى، والدكتورة حنان اللحام، وغيرهم ممن بذل جهوداً طيبة في هذا الباب مع سور بعينها، ولعل من أبرز هذه المحاولات - من الناحية المنهجية - عند الأقدمين ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية في (رسالة في المعاني المستنبطة من سورة الإنسان)، ومن أبرزها عند المعاصرين ما قدمه الدكتور أحمد مختار البزرة في دراسته للسورة التي تُذكر فيها الأنفال، في كتاب: (في إعجاز القرآن - دراسة تحليلية لسورة الأنفال) والذي نشرته: (دار المأمون للتراث - دمشق - ۱۹۸۸)، وهو في رأيي من أرقى المراجع في هذا الباب، ويمثل أنموذجاً متفوقاً في طرحه المنهجي وروح تعامله مع السورة القرآنية ووحدتها الموضوعية.

- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل: لجار الله محمود الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٧٤م.
- التفسير الكبير (مفاتيح الغيب): لفخر الدين محمد الرازي، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٥م.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل: لناصر الدين عبدالله البيضاوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨م.
- معالم التنزيل: الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك، دار المعرفة، بيروت، ١٩٨٧م.
- التسهيل لعلوم التنزيل: لمحمد بن أحمد ابن جزي، دار الكتــاب العــربي، بيروت، ١٩٨٣م.
  - ـ مدارك التنزيل وحقائق التأويل: لعبدالله بن أحمد النسفي، دار القلم، بيروت، ١٩٨٩م.
- الجامع لأحكام القرآن: لمحمد الأنصاري القرطبي، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٥٤م.
- النهر الماد من البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي، تحقيق: بوران الضناوي وهديان الضناوي، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ١٩٨٧م.
  - تفسير القرآن العظيم: لعماد الدين إسماعيل ابن كثير، مكتبة الصفا، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: لبرهان الدين البقاعي، بتعليق: عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٥م.
  - مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور: لبرهان الدين البقاعي.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور: لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٣م.
- لطائف الإشارات: لأبي القاسم القشيري، دار الكتاب العربي، القاهرة، بلا تاريخ.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير: لمحمد بن علي الشوكاني،

- دار الأرقم، بيروت، بلا تاريخ.
- \_ حاشية الصاوي على تفسير الجلالين، لأحمد الصاوي، دار الجيل، بيروت، بلا تاريخ.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: لشهاب الدين السيد محمود الآلوسي، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٧م.
- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود محمد العمادي، دار الفكر، بيروت، بلا تاريخ.
- محاسن التأويل: لمحمد جمال الدين القاسمي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٧م.
  - \_دروس من القران الكريم: لمحمد عبده، دار الهلال، القاهرة.
  - تفسير القران الكريم، جزء عم: لمحمد عبده، دار الكتب، الجزائر.
  - تفسير المنار: لمحمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
  - التفسير القرآني للقرآن: لعبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٧٠م.
    - \_ تفسير القرآن الكريم: لمحمود شلتوت، دار القلم، القاهرة.
    - إلى القران الكريم: لمحمود شلتوت، دار الهلال، القاهرة.
- ـ المصحف المفسر: لمحمد فريد وجدي، الدار العربية للكتاب، الجزائر، ١٩٨٥م.
- تفسير المراغى: لأحمد مصطفى المراغي، دار البحوث العلمية، بيروت، ١٩٧٤م.
  - \_ مفتاح علوم السر في تفسير سورة والعصر: للشيخ أحمد العلاوي.
- تفسير التحرير والتنوير: لمحمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- التفسير الحديث: لمحمد عزة دروزة، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٦٢م.
  - ـ في ظلال القرآن: لسيد قطب، دار الشروق، بيروت، ١٩٧٨م.

- التفسير الواضح: للدكتور محمد محمود حجازي، مطبعة الاستقلال الكبرى، القاهرة، 1979م.
  - زهرة التفاسير: لمحمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة.
- تيسير الكريم المنان في تفسير كلام الرحمن: لعبد الرحمن بن ناصر السعدي، مؤسسة الرسالة، بيروت، بلا تاريخ.
  - الأساس في التفسير: لسعيد حوى، دار السلام، القاهرة، ١٩٨٩م.
  - من أنوار القران الكريم: ليوسف كمال محمد، دار القلم، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- من موضوعات سور القران الكريم: لعبد الحميد محمود طهماز، دار القلم، دمشق، ١٩٩٩م.
  - إيجاز البيان في سور القرآن: لمحمد علي الصابوني، مكتبة الغزالي، ١٩٧٩م.
- قبس من نور القرآن الكريم: لمحمد على الصابوني، دار الجيل، بيروت، ٢٠٠١م.
- نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم: لمحمد الغزالي، دار الشروق، بيروت، ١٩٩٧م.

\* \* \*

- اللغة وغريب القرآن:
- تفسير غريب القرآن: لعبدالله بن مسلم ابن قتيبة، بتحقيق: السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٧٨م.
- تأويل مشكل القرآن: لعبدالله بن مسلم ابن قتيبة، بتحقيق: السيد أحمد صقر، المكتبة العلمية، بيروت، ١٩٨١م.
- كتاب العين: للخليل بن أحمد الفراهيدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.

- معجم مقاييس اللغة: للحسين بن أحمد بن فارس، بتحقيق: عبد السلام هارون، دار الفكر، بيروت، ١٩٧٩م.
- مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان داودي، دار القلم، دمشق، ١٩٩٢م.
  - ـ لسان العرب: لجمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور، دار صادر، بيروت، ١٩٩٧م.
- \_ القاموس المحيط: لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٧م.
- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادى.

\* \* \*

#### مراجع متنوعة:

- \_ اختصار النكت للماوردي: عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام، تحقيق د. عبدالله الوهيبي، دار ابن حزم، بيروت، ١٩٩٦م.
- جامع الرسائل رسالة في المعاني المستنبطة من سورة الإنسان -: لأحمد بن تيمية ، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، ١٩٨٤م.
  - ـ التبيان في أقسام القرآن: لابن قيم الجوزية، دار إحياء العلوم، بيروت، ١٩٨٨م.
  - بدائع الفوائد: لشمس الدين محمد ابن قيم الجوزية، دار إحياء العلوم، بيروت.
- \_ معترك الأقران في إعجاز القرآن: لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨م.
  - ـ تهذيب التهذيب: لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٤م.
- طبقات المفسرين: لشمس الدين محمد الداودي، تحقيق: على محمد عمر، مكتبة وهبة، القاهرة، ١٩٧٢م.

- البرهان في تناسب سور القرآن: لأحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي، إدارة الثقافة والنشر، جامعة الإمام محمد بن سعود، ١٩٨٨م.
- ـ تناسق الدرر في تناسب السور: لجلال الدين السيوطي، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٧م.
  - جواهر البيان في تناسب سور القرآن: لعبدالله الغماري.
- سبق الغايات في نسق الآيات: لمولانا أشرف علي تهانوي، مخطوط، الجامعة الإسلامية، بغداد.
- الوحدة الموضوعية في القران الكريم: للدكتور محمد محمود حجازي، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٩٧٠م.
- الوحدة الموضوعية للسورة القرآنية: للدكتور رفعت فوزي عبد المطلب، دار السلام، القاهرة، ١٩٨٦م.
- أهداف كل سورة ومقاصدها في القرآن الكريم: للدكتور عبدالله محمود شحاتة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٦م.
  - تفسير القران المرتب: للدكتور أسعد أحمد علي، دار السؤال، دمشق، ١٩٧٩م.
- التفسير الموضوعي للقرآن الكريم في كفتي ميزان: للدكتور عبد الجليل عبد الرحيم، عمان، ١٩٩١م.
- المدخل إلى التفسير الموضوعي: للدكتور عبد الستار فتح الله سعيد، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، ١٩٩١م.
- دراسات في التفسير الموضوعي للقصص القرآني: للدكتور أحمد جمال العمري، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- منهجية البحث في التفسير الموضوعي للقرآن الكريم: للدكتور زياد خليل محمد الدغامين، دار البشير، عمان، ١٩٩٥م.
  - مباحث في التفسير الموضوعي: للدكتور مصطفى مسلم، دار القلم، دمشق، ١٩٩٧م.

- التفسير الموضوعي بين النظرية والتطبيق: للدكتور صلاح الخالدي، دار النفائس، عمان، ١٩٩٧م.
  - \_ مصادر التفسير الموضوعي: للدكتور أحمد رحماني، مكتبة وهبة، القاهرة، ١٩٩٨م.
    - ـ النبأ العظيم: للدكتور محمد عبدالله دراز، دار الثقافة، الدوحة، ١٩٨٥م.
- الصحيح المسند من أسباب النزول: لمقبل بن هادي الوادعي، دار الأرقم، الكويت، بلا تاريخ.
- \_ معجم القراءات القرآنية: لأحمد مختار عمر وزميله، ذات السلاسل، الكويت، ١٩٨٨م.
- في إعجاز القرآن ـ دراسة تحليلية لسورة الأنفال ـ: للدكتور أحمد مختار البزرة، دار المأمون للتراث، دمشق، ١٤٠٧ه.
- معجم تفاسير القرآن الكريم: للدكتور عبد القادر زمامة وزملائه، المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم، ١٩٩٧م.
- البناء الموضوعي للسورة التي تُذكر فيها العاديات: لأحمد الوتاري، بحث مقدم إلى جامعة بغداد، كلية العلوم الإسلامية، ١٩٩٩م.
- دراسات في التفسير الموضوعي للقرآن الكريم: للدكتور زاهر بن عواض الألمعي، مكتبة الرشد، الرياض، ٢٠٠١م.
  - \_البرهان في نظام القرآن: للدكتور محمد عناية الله سبحاني، دار عمار، عمان، ٢٠٠٣م.
- إمعان النظر في نظام الآي والسور: لمحمد عناية الله أسد سبحاني، دار عمار، عمان، ٢٠٠٣م.
  - ـ تفهيم القرآن الكريم: لمحمد فاروق الزين، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٤م.
- خواطر قرآنية نظرات في أهداف سور القرآن -: لعمرو خالد، الدار العربية للعلوم، بيروت، ٢٠٠٤م.
- \_ الوحدة التاريخية للسورة القرآنية: لعمران سميح نزال، دار قتيبة، دمشق، ٢٠٠٦م.

- محاضرات في التفسير الموضوعي: لعباس عوض الله عباس، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٧م.



| الصفحة | رقم السورة | المقصد العام | الموضوع                                    |
|--------|------------|--------------|--------------------------------------------|
| ٥      |            |              | * الافتتاحية .                             |
| ٧      |            |              | * مقدمة .                                  |
|        |            |              | الفرق بين الإعجاز المعنـوي والإعجـاز       |
| ٨      |            |              | البياني.                                   |
|        |            |              | علاقة هذا النوع من البحث بالتفسير الموضوعي |
| 1.     |            |              | وأهميته.                                   |
|        |            |              | _ مقدمة في الأصول العامة لمنهج دراسة       |
| 17     |            |              | البناء الموضوعي للسورة القرآنية .          |
|        |            |              | أولاً: القسم التأسيسي (فقه الخصائص العامة  |
| ۲.     |            |              | للسور القرآنية).                           |
|        |            |              | ثانياً: القسم التطبيقي (الخطوات المنهجية   |
| 40     |            |              | العملية لفقه البناء الموضوعي للسورة).      |
|        |            |              | ١ ـ فقه الإيقاع الموضوعي: (من الجزء        |
| ٣.     |            |              | إلى الكل).                                 |
|        |            |              | ٢ ـ فقه الحبكة الموضوعية: (من الكل         |
| ٤٠     |            |              | إلى الجزء).                                |
|        |            |              |                                            |

| الصفحة | رقم السورة | المقصد العام                  | الموضوع                                         |
|--------|------------|-------------------------------|-------------------------------------------------|
|        |            |                               | ٣ ـ فقه المقصد الكلي: (من بين جملة              |
| ٤٣     |            |                               | المقاصد).                                       |
|        |            |                               | ٤ ـ بنـاء أنمـوذج أولـي للبناء المعنـوي         |
| ٤٣     |            |                               | الموضوعي.                                       |
| ٤٤     |            |                               | <ul> <li>نقد الأنموذج وإعادة البناء.</li> </ul> |
|        |            |                               | ـ نماذج تطبيقية في التفسير وفق منهج دراسة       |
| ٤٧     |            |                               | البناء الموضوعي للسورة القرآنية .               |
|        |            | (ما بعد الاستخلاف             | من وحي السورة التي تُذكر فيها الزلزلة .         |
| ٤٩     | 99         | في الأرض)                     | •                                               |
|        |            | (بين حق الله                  | من وحي السورة التي تُذكر فيها العاديات.         |
| 74     | 1          | وأفعال العباد)                | د .<br>و                                        |
| ٧٣     | 1.1        | (قدر أعمال العباد)            | من وحي السورة التي تُذكر فيها القارعة .         |
| ٨٥     | 1.4        | (مسؤولية النعمة)              | من وحي السورة التي يُذكر فيها التكاثر .         |
| 4٧     | 1.4        | (أمانة الوجود)                | من وحي السورة التي يُذكر فيها العصر .           |
| ١٠٩    | ١٠٤        | (وعيد الطغيان)                | من وحي السورة التي يُذكر فيها الهمزة .          |
| ۱۲۳    | 1.0        | (حين تطغى الأمم)              | من وحي السورة التي يُذكر فيها الفيل.            |
| ١٣٣    | 7 • 1      | (بين الأمم والنعم)            | من وحي السورة التي تُذكر فيها قريش .            |
| ١٤١    | 1.4        | (الأمة الشاهدة)               | من وحي السورة التي يُذكر فيها الماعون.          |
| 104    | ۱۰۸        | (عطاء الكلمة الطيبة)          | من وحي السورة التي يُذكر فيها الكوثر .          |
| 177    | 1 • 9      | (الإخلاص)<br>(التوحيد العملي) | من وحي السورة التي يُذكر فيها الكافرون.         |

| الصفحة     | رقم السورة | المقصد العام                    | الموضوع                                                                          |
|------------|------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 177        | 11.        | (ما بعد النصر)                  | من وحي السورة التي يُذكر فيها النصر .                                            |
| 149        | 111        | (حصاد أعداء الحق)               | من وحي السورة التي يُذكر فيها المسد.                                             |
|            |            | (الإخلاص)                       | من وحي السورة التي يُذكر فيها الصمد.                                             |
| 7.4        | 117        | (التوحيد العلمي)                |                                                                                  |
| Y10        | 114        | (حصن الله)<br>(العصمة من كل شر) | من وحي السورة التي يُذكر فيها الفلق.                                             |
|            |            | (حصن الله)<br>(العصمة من        | من وحي السورة التي يُذكر فيها الناس.                                             |
| 779        | 118        | الشر الأعظم)                    |                                                                                  |
| 7 2 1      |            |                                 | - خاتمة في علم الوحدة الموضوعية للقرآن<br>العظيم - السور (٩٩ - ١١٤).             |
| 7 2 9      |            |                                 | الملحق رقم (١) أنموذج للبحث في «الوحدة الموضوعية في إطار المفردة القرآنية».      |
| Y74        |            |                                 | الملحق رقم (٢) أنموذج للبحث في «الوحلة الموضوعية في إطار المفهوم القرآني».       |
| <b>***</b> |            |                                 | الملحق رقم (٣) أنموذج للبحث في فقه الدلالة الاعتبارية لنماذج الأنبياء والصالحين. |
|            |            |                                 | الملحق رقم (٤) أنموذج للبحث في فقه                                               |
| ۳۱۱ .      |            |                                 | الدلالة الاعتبارية لنماذج الأقوام التي وردت<br>في القرآن .                       |

| الموضوع             | المقصد العام | رقم السورة | الصفحة |
|---------------------|--------------|------------|--------|
| * المصادر والمراجع. |              |            | 414    |
| * فهرس الموضوعات.   |              |            | 440    |





- \* الاسم: أحمد عدنان عبدالله الوتاري.
  - \* المواليد: ١٩٦٣ بغداد.
    - \* الجنسية: عراقي.
- محل الإقامة: دبي دولة الإمارات العربية المتحدة.
  - \* موبايل: ٠٠٩٧١٥٠٢٥٠٦١١٦
  - \* البريد الإلكتروني: wattary@yahoo. com

## \* التحصيل الأكاديمي:

١ ـ بكالوريوس الهندسة المعمارية \_ جامعة بغداد \_ ١٩٨٦م.

٢ ـ بكالوريوس العلوم الإسلامية (بامتياز مع مرتبة الشرف) ـ جامعة بغداد ـ ١٩٩٩م.

## \* اللغات:

إجادة تامة للغتين العربية والإنكليزية.

## \* الممارسة العملية الأدبية:

1 \_ مجموعة بحوث في البناء الموضوعي للسورة القرآنية، تمتاز بأصالتها وبجدة منهجها البحثي، بلغت حتى الآن بحدود ٢٠ بحثاً، انتظم بعضها كتاب (فقه السورة القرآنية)، المتضمن لمقدمة في الأصول العامة لمنهج دراسة البناء الموضوعي للسورة القرآنية، مع ستة عشر أنموذجاً تطبيقياً، وقد تم تقييم أصالة البحوث وجدارتها العلمية من خيرة من علماء المسلمين في العراق وغيره.



٢ - كتاب (فقه الهجرة الى الله)، وهو أنموذج متفرد لإعادة تشكيل فسيفساء من الجمل المتناثرة الحكيمة، التي سطرتها روح ابن عطاء الله السكندري قبل أكثر من ٠٠٧ سنة، تمّت إعادة تشكيلها لتنتظم في جملة واحدة، وليكون العمل وكأنه قطعة بروح واحدة، برغم هذا الحاجز الزمني الكبير بكل ما يعنيه من اختلافات في فقه اللغة والمصطلح والتغير الحضاري.

٣ ـ كتاب (فقه الوجود)، وهو محاولة على طريق إعادة تأسيس الوعي الإسلامي في
 فقه الحياة وفقه الموت وفقه الجنة، وفق قراءة معاصرة.

ع - مجموعة واسعة من المقالات السياسية والأدبية والافتتاحيات، من خلال العمل كرئيس تحرير لجريدة (الساعة) الأسبوعية في بغداد، (صاحب الامتياز ورئيس مجلس الإدارة الدكتور أحمد الكبيسي) ٢٠٠٥ - ٢٠٠٦م.

حتابات متنوعة في مجال إعادة تشكيل الوعي العربي والإسلامي، بعضها
 منشور وأكثرها لم ينشر بعد، بسبب ظروف العراق قبل الاحتلال وبعده.

## \* الممارسة العملية الهندسية:

١ ـ مدير التصاميم في شركة سي أس أتش كيه دبي المحدودة، دبي ٢٠٠٦ \_ ٢٠٠٩م.

٢ ـ صاحب الامتياز ومدير مكتب المهندس المعماري الاستشاري أحمد الوتاري \_
 بغداد ١٩٩١ \_ ٢٠٠٥م.







