

مِعَ الْمَدِّ مِلْ الْمَحْ بِيْنَ مِعْقِ الْمَدِّ مِنْ الْمُؤَلِّذِينَ فِيْنَ تَفْسِكُ يُلِالْقُولَ لِيْتَ



# مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُلِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

تألیت بخبرلگرم محت رکھرس ت

الجنزء التالث

طبعة جديدة مصححة

دار إحياء التراث العربي

بيروت - لبنان

### جميع الحقوق محفوظة الطبعة الاولى ١٤٣٥ه-٢٠١٤م

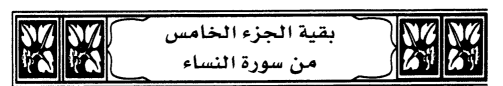
دار احياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع العنوان الجديد:طريق المطار خلف اوتيل الغولدن بلازا

هاتف 009611850717 /009611455559 فاكس:009611540000

Email: darturath2012@hotmail.com

### يطلب من

مكتبة القيروان العراق عركوك شارع المتنبي فرب سوق السراي موبايل:009647707152384 مكتبة المير كركوك عمارة خان الكبير الطابق الأرضي موبايل:009647702304025 مكتبة المير كركوك عمارة خان الكبير الطابق الأرضي موبايل:amirmaktaba@yahoo.com



# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَبَنَا عَلَيْهِمْ آنِ آقَتُكُوّا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُوا مِن دِيَرِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنَهُمُ ۚ وَلَوْ أَتَهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِدِ لَكَانَ خَيْرًا لَمَنُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتَا ﴿ ﴾ .

عن السدي قال: لما نزلت هذه الآية افتخر ثابت ابن قيس بن شماس ورجل من اليهود، فقال اليهودي: والله لو كتب الله علينا أن اقتلوا أنفسكم لقتلنا أنفسنا. فأنزل الله: ﴿وَلَوَ أَنَهُمُ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِـ، الآية أخرجه ابن جرير.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اَقْتُلُوّا أَنفُسَكُمْ ﴾ أي ولو أنا فرضنا عليهم أن تعرضوا بأنفسكم للجهاد لتُقتلُوا، أو فرضنا عليهم قتلَ أنفسهم مباشرة ﴿ أَوِ اَخْرُجُواْ مِن دِيَرِكُمُ ﴾ واتركوا أرضكم ودياركم ووطنكم، كبني إسرائيل حين استيبوا من عبادة العجل ﴿ مَا فَعَلُوهُ إِلّا قَلِيلٌ مِنْهُم ﴾ وهم المخلصون ﴿ وَلَوْ أَنَّهُم استيبوا من عبادة العجل ﴿ مَا فَعَلُوهُ إِلّا قَلِيلٌ مِنْهُم ﴾ ، وهم المخلصون ﴿ وَلَوْ أَنَّهُم استيبوا من عبادة العجل ﴿ مَا فَعَلُوهُ إِلّا قَلِيلٌ مِنْهُم ﴾ ، وهم المخلصون ﴿ وَلَوْ أَنَّهُم اللّهُ فَعَلُوهُ مِن متابعة الرسول عَلَيْهُ وإطاعته الكاملة في أمره ونهيه ﴿ لَكَانَ فَعَلُوهُ مِن متابعة الرسول عَلَيْهُ وإطاعته لأن الإيمان يتكامل مَن الله علم في دينهم لأن الإيمان يتكامل بمزيد الطاعات، والقلب يطمئن بالذكر والمجاهدات، وكل ذلك يوجد في إطاعة الرسول عَلَيْهُ.

## ﴿ وَإِذَا لَاَنَيْنَهُم مِن لَّدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا ۞ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ .

هو طريق الإخلاص في العبادة.

﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْهَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَنَ

### وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَّ وَحَسُنَ أُوْلَئَمِكَ رَفِيقًا ۞ ذَٰلِكَ الْفَضْلُ مِن اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيمًا ۞﴾.

نزلت هذه الآية في ثُوبانَ مولى رسول الله ﷺ لقوله: أخاف أن لا ألقاكَ في الآخِرة يا رسول الله، ورآه رسول الله متغيراً لونه وكان يحبه حباً شديداً لا يكاد يصبر عنه، فذكر الله كرامته، فقال: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ ﴾ بالانقياد والتسليم لأمره ونهيه وتطبيقهما بقدر الاستطاعة، ﴿وَٱلرَّسُولَ ﴾ أي ويطع الرسول النبي الأمي العربي محمداً ﷺ المبلغ للأحكام من الله إليه بالذات أو بالواسطة فآمن به وبما جاء به من أحكام الإيمان والإِسلام وأحب الله ورسوله بإجلال واحترام واستقام على ذلك إلى الختامُ ﴿ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَّعَمَ اللَّهُ ﴾ بالذكر في الحياة وبالزيادة الروحية البرزخية بعد الممات، وبالجسم والروح الاعتيادية الحقيقيه بعد البعث والحشر والنشر ودخول الجنة كيفما شاؤوا، وحسب الاشتياق الذاتي المقرر ﴿ يَنَ ٱلنَّبِيِّتَنَ﴾ والمرسلين وهم الذين تمدهم قوة إلهية وتصحبهم نفس في أعلى مراتب قدسية ﴿وَٱلْهِمَدِيقِينَ﴾ وهم الذين حازوا المرتبة المتأخرة من مرتبة الأنبياء والمرسلين بموهبة نور التصديق بالوحي المقدس وصاحبه الأقدس الذين صعدت نفوسهم بمصاعد الإيمان والأدب وأنوار الحضور والخشوع لله تعالى وروح التضحية بما لديه من النفس والحال والمال في سبيل إعلاء كلمة الحق بكل حال، كسيدنا أبي بكر الصديق ومن حذا حذوه في ميدان الكرامة والإخلاص، أو ترقت أرواحهم بمراقي التصفية وتخلية النفس عن الرذائل بالفضائل فتنورت أرواحهم ومشاعرهم بنور العرفان فكانوا حاضرين بالشعور ومدركين بالبصائر فتحققت فيهم نتائج ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهُ دِيَنَّهُمْ سُبُلَنّا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمُعَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ أو الذين ترقوا من دركات الرذائل على درجات الفضائل بمراقي النظر في الحجج الساطعة والبراهين اللامعة من الآيات الكونية التي تشهد على وجود واجب الوجود الخالق لكل موجود، وتحقق الرسالة من الله إلى الناس في نظام عالم الوجود.

﴿ وَالشُّهَدَآءِ ﴾ أصحاب المنزلة الثالثة وهم الذين أدى بهم الإيمان والإخلاص إلى الجهاد في سبيل إعلاء كلمة الحق بلا شرط وقيد وبلا ملاحظة لعمرو أو زيد، ففازوا بإحدى الحسنيين، وهم الذين ثبتوا أركان الإيمان وسقوا أشجار اهتداء الإنسان بدمائهم الذكية، فعلت وأثمرت ثمار العرفان، فجزاهم الله بإعلان الحياة

السرمدية والفوز بالبشارات الأبدية على مرّ الزمان ﴿وَالْصَلِحِينَ ﴾ الصارفين أعمارهم في طاعة الله تعالى، وأموالهم في مرضاته سبحانه، ﴿وَحَسُنَ أُولَكِمِكَ ﴾ الأصناف الأربعة الكرام ﴿رَفِيقًا ﴾ لمن وفقه الله تعالى.

يقول صاحب روح المعاني أعلى الله مقامه: وقد ذكر أصحابنا أن الصديق صيغة مبالغة بمعنى المتقدم في التصديق المبالغ في الصدق والإخلاص في الأقوال والأفعال، ويطلق على كل من أفاضل أصحاب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وأماثل خواصهم كأبي بكر - والنه الشهداء جمع شهيد، والمراد بهم الذين بذلوا أرواحهم في طاعة الله وإعلاء كلمة الله، وهم المقتولون من المسلمين بأسلحة الكفار، وقيل: المراد بهم ما هو أعم من ذلك. فعن أبي هريرة - والنه على الله الكفار، وقيل: هما تعدون الشهيد فيكم؟ قالوا: يا رسول الله من قتل في سبيل الله تعالى. فقال على الله تعالى فهو شهيد، ومن مات مبطوناً فهو شهيد». وعد بعضهم الشهداء أكثر من ذلك بكثير.

والصالح: هو الذي صلحت حاله واستقامت طريقته، والمصلح هو الفاعل لما فيه الصّلاح ولذا يجوز أن يقال في حقه صالح.

ثم ليس المراد بالمعية اتحاد الدرجة ولا مطلق الاشتراك في دخول الجنة بل كونهم فيها بحيث يتمكن كل واحد منهم رؤية الآخر وزيارته متى أراد، وإن بَعُدَت المسافة بينهما. وذكر غير واحد أنه لا مانع من أن يرفع الأدنى إلى منزلة الأعلى متى شاء تكرمة له ثم يعود ولا يرى أنه أرغد منه عيشاً ولا أكمل لذة لئلا يكون ذلك حسرة في قلبه، وكذا لا مانع من أن ينحدر الأعلى إلى منزلة الأدنى ثم يعود من غير أن يرى ذلك نقصاً في ملكه أو حَطاً من قدره، وقد ثبت في غير ما حديث أن أهل الجنة يتزاورون. وادعى بعضهم أن لا تزاور مع رؤية كل واحد الآخر، وذلك لأن عالم الأنوار لا تمانع فيها ولا تدافع فينعكس بعضها على بعض كالمرايا المجلوة المتقابلة. وإلى ذلك الإشارة بقوله: ﴿إِخُونًا عَلَى سُرُرٍ مُنَقَيلِينَ ﴾.

وقال بعض المحققين: إِن الظاهر من الأحاديث الشريفة في أحوال أهل الجنة هو أن ليس الرؤية ثابتة لكل شخص بحيث يرى باقي أهلها وذلك لأن اختلاف درجات الأنبياء والمرسلين وسائر أهل الجنة من السابقين المقربين ومن

سائر أصناف المسلمين محقق لا شبهة فيه. وإدراك كل منهم لمراتب كل منهم في كل وقت بعيد عن الواقع. وإنما هو جواز الزيارات واللقاءات لكل أحد متى شاء على الأصول المقررة في عالم الجنة، إذ فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين فإذا تمنى شخص منهم رؤية شخص يجوز أن يمكنه الله تعالى من ذلك بحيث لا تكون الجنة محل الحسرة على فوات مقصود أو فناء موجود. وتفصيل ذلك موكول إلى عالم الآخرة التي خير للمسلم بدرجات من الأولى.

﴿ يَتَانَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا خُدُوا حِدْرَكُمْ فَانَفِرُوا ثَبَاتٍ أَوِ اَنفِرُوا جَبِيعًا ﴿ وَإِنَّ مِنكُو لَمَن لَيُبَطِّئَنَّ فَإِنْ أَصَبَكُمْ مُصِيبَةً قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى إِذَ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴿ وَلَيْنَ اللّهِ لِيَقُولَنَّ كَأَنْ لَمْ تَكُنَا يَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مُودَةً لَي يَنكُمُ وَبَيْنَهُ مَوَدَةً لِي يَلِيَتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ وَلَا عَظِيمًا ﴿ وَلَا عَظِيمًا ﴿ وَلَا عَظِيمًا ﴿ وَلَى سَبِيلِ اللّهِ فَيُقْتَلَ أَوْ يَنْ يَنْهُونَ فَو اللّهُ فَلَيْكُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيُقْتَلَ أَوْ يَعْلِبُ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ وَهَا لَكُورَ لَا نُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَفَعُونِ مِنَ اللّهِ فَيُقْتِلُ وَالسِّيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَفَعُونُ مِنَ اللّهُ وَالمُسْتَفَعُونَ مِن اللّهُ وَالمُسْتَفَعُونَ مِن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا لَكُورَ لَا نُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَفَعُونُ مِن اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُمُ وَاللّهُ وَالْمُولُ وَالْوَلُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولُونَ وَى سَبِيلِ اللّهُ وَالْمُولُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ و

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية هذه الآيات الكريمة أمر من الله تعالى ونداء إلى المسلمين أن يستعدوا لمجابهة الأخطار ومجاهدة الكفار، فإن كل نبي معه جماعة يعاديهم أهل الكفر والضلال ويعارضونهم بكل ما أمكن، فيجب على الطرف الأول أن يستعدوا للدفاع عنهم وعن مبدئهم لمقدس الإلهي بكل ما في وسعهم. فيقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذْرَكُم ﴾ أي عدتكم من السلاح الذي تحترزون به عن شر الأعداء، وهو في الأصل مصدر كالحذر أي الاحتراز عما يخاف منه، ويراد به هنا ما به الحذر، أعني الأسلحة والمعدات ﴿ فَانْفِرُوا جَيِعًا ﴾ أي جماعة واحدة. والجماعات المتمايزة كل منها كتيبة، والجماعة الموحدة المركبة من الجماعات جيش.

﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَكُ لَيَتِناقِلَ فَي التحرك مع الجيش ويتأخر عن الجهاد، وهو عبد الله بن أبي بن سلول وأتباعه من المنافقين فإنهم يعدون إذ ذاك من المسلمين في ظاهر الحال ﴿ فَإِنْ أَصَابَتَكُم مُصِيبَةٌ ﴾ من جانب العدو كقتل أو جرح أو هزيمة ﴿قَالَ﴾ حامداً لرأيه الخطأ ﴿قَدْ أَنْتُمُ اللَّهُ عَلَيَّ﴾ بتأخرى عن الحركة معهم ﴿إِذْ لَمْ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيدًا ﴾ حاضراً ، فلم يصبني ما أصابهم. ﴿وَلَهِن أَصَابَكُمُ فَضَلٌ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ من فتح وغنيمة ﴿لَيَقُولَنَّ ﴾ تندماً على تأخره ﴿كَأَن لَمْ تَكُنَّ يَنْتَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ ﴾ مزعومة: ﴿ يَلَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ بأخذ الغنيمة لدنياي ونيل كرامة في الجيش لِمرآى. وقوله: كأن لم تكن بينكم وبينه مودة كلام الباري معترض بين القول والمقول، والمودة المنفية مودة صورية، وإلا فليس الآن ولم تكن في الماضي بينه وبينهم مودة واقعية. فيعود الباري تعالى ويأمر الرسول معنى بدعوة المؤمنين المخلصين للجهاد، ويأمرهم بالحضور له لفظاً، ويقول: ﴿ فَلْيُقَاتِلَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَ إِلَّاخِرَةً ﴾ أي يبيعون متاع الحياة الدنيا وملاذها بجزاء من الله في دار الآخرة ذلك الجزاء الذي يعد به في قوله: ﴿ وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي في سبيل مرضاته ولإعلاء كلمته ﴿ فَيُقْتَلُ ﴾ ويفدي بحياته في طريق مرضاته ﴿أَوْ يُغْلِبُ ﴾ على أعدائه ﴿فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ لا بد منه في الحالتين غالباً أو مغلوباً.

ثم ينادي الباري مستفهماً ومحرضاً للمؤمنين ومعرضاً للكافرين: ﴿وَمَا لَكُو لَا لَمُسْتَضْعَفِينَ﴾ من لُمَتْلُونَ الكفار ﴿فِي سَبِيلِ اللهِ وَإِعلاء كلمته [و] في سبيل إنقاذ ﴿المُسْتَضْعَفِينَ اللهجرة أيدي الكفار ﴿مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَنِ الباقين في مكة ولا يقدرون على الهجرة إليكم ﴿الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبّنا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرّيَةِ الظّالِمِ أَهْلُها وهي مكة ، ﴿وَاجْعَل لّنا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ ينصرنا ويمنع تعرض الأعداء لَدُنكَ وَلِبًا ﴾ يتولى أمورنا ﴿وَاجْعَل لّنا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ ينصرنا ويمنع تعرض الأعداء لنا! فاستجاب الله دعاءهم وأيد رسوله محمداً على ففتح مكة وجعل بذلك الفتح المبين أذلة الناس أعزة على الكافرين، ﴿الّذِينَ ءَامَنُوا يُقَالِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالّذِينَ كَفَرُوا لَيْكَ الشّيطُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْذِينَ كَفَرُوا الشيطان وأتباعه الكفرة، ﴿فَقَالِلُوا أَوْلِيَاءَ الشّيطُونَ إِنّ كُيْدَ الشّيطانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَمَاثُوا ٱلزَّكُوٰهَ فَلَمَّا كُوْبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِئَالُ إِذَا فَإِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُوا

رَبِّنَا لِمُ كَنَبَّتَ عَلَيْنَا ٱلْهِنَالَ لَوْلاَ أَخْرَلْنَا إِلَىٰ آجَلِ فَرِبِ فَلَ مَنْكُمُ ٱلْمُوْتُ وَلِيَلِ اللهِ آيَنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُ فِي اَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُ فِي اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْ عِندِ اللهِ وَلَا نُصِبَهُمْ حَسَنَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللهِ وَإِن نُصِبَهُمْ سَيِتَةً فَوْلَا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللهِ فَلَولاً اللهِ عَنُولاً اللهِ عَلَولاً اللهِ عَلَيْلاً اللهِ عَلَولاً اللهِ عَلَولاً اللهِ عَلَولاً اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْمِ اللهِ يَكُونُ اللهِ فَلَولاً اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْ اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْمِ فَن نَصَلِكُ مِن صَيْنَةً فِن اللهِ وَمَا أَصَابُكُ مِن سَيِّنَةً فِن نَفْسِكُ وَلَا اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْلاً عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمِ اللهِ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْلِهُ اللهِ عَلَيْلِهُ اللهِ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلِهُ عَلَيْلُوا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلِهُ اللهُ عَلَيْلُولُوا فَلَا اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُوا فَلَا اللهُ عَلَيْلُولُوا عَلَيْلِكُمُ اللهُ عَلَيْلُولُولُهُ اللهُ عَلَيْلُولُولُولُوا عَلَيْلُهُمُ اللهُ عَلَيْلُولُ عَلَيْلُولُولُوا عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُولُوا عَلَيْلُولُهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ عَلَيْلُولُ اللهُ اللهُولُ اللهُ اللهُولِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُولُولُولُولُولُولُ

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَمَهُ ﴾ الآية اختلف في موردها: قال بعض: إن هذه الآية نزلت في عبد الرحمن بن عوف، والمقداد بن أسود، وقدامة بن مظعون، كانوا مع النبي قبل أن يهاجروا إلى المدينة ويلقون من المشركين أذى شديداً فيشكون ذلك إلى رسول الله على ويقولون: إئذَنْ لنا في قتالهم، ويقول لهم رسول الله على: ﴿ كُلُوا أَيْدِيكُمُ ﴾ فإنّي لم أوُمَر بقتالهم واشتغلوا بإقامة دينكم من الصلاة والزكاة، فلما هاجر رسول الله على إلى المدينة وأمروا بقتالهم في وقعة بدر كرهه بعضهم، فأنزل الله تعالى هذه الآية. واحتج الذاهبون إلى هذا القول بأن الذين يحتاج الرسول أن يقول لهم كفوا عن القتال هم الراغبون في القتال، والراغبون في القتال هم المؤمنون فله هذا على أن الآية نازلة في حق المؤمنين! ويمكن الجوب عنه بأن المنافقين كانوا يظهرون من أنفسهم أنا مؤمنون وإنا نريد ويمكن الجوب عنه بأن المنافقين كانوا يظهرون من أنفسهم أنا مؤمنون وإنا نريد منهم خلاف ما كانوا يقولونه.

القول الثاني: إن الآية نازلة في حق المنافقين، واحتج الذاهبون إلى هذا القول بأن الآية مشتملة على أمور تدل على أنها مختصة بالمنافقين.

فالأول: أنه تعالى قال في وصفهم: يخشون الناس كخشية الله أو أشدّ خشية، ومن المعلوم أن هذا الوصف لا يليق إلا بالمنافق لأن المؤمن لا يجوز أن يكون خوفه من الناس أزيد من خوفه من الله تعالى.

الثاني: أنه تعالى حكى عنهم أنهم قالوا: ربنا لم كتبت علينا القتال؟ والاعتراض على الله ليس إلا من صفة الكفار والمنافقين.

الثالث: أنه تعالى قال للرسول: قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى. وهذا الكلام يذكر مع من كانت رغبته في الدنيا أكثر من رغبته في الآخرة. وذلك شأن المنافقين. وأجاب القائلون بالأول عن هذه الوجوه بحرف واحد هو أن حب الحياة والنفرة عن القتال من لوازم الطباع، فالخشية المذكورة في هذه الآية محمولة على هذا المعنى. وقولهم: لم كتبت علينا القتال محمول على التمني لتخفيف التكليف لا على وجه الإنكار لإيجاب الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَذَكُور لا لأن القوم كانوا منكرين لذلك بل لأجل إسماع الله لهم هذا الكلام ما يهون على القلب أمر هذه الحياة فحينئذ يزول عن قلبهم نفرة القتال وحب الحياة، ويقدمون على الجهاد بقلب قوي. والأولى حمل الآية على المنافقين لأنه تعالى ذكر بعد هذه الآية قوله: ﴿ وَإِن تُصِبّهُمُ حَسَنَةُ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ ﴾ ولا شك أن هذا من كلام المنافقين.

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى ٱلَّذِينَ ﴾ فيه تعجيب الرسول وغيره ممن يمكن منه ذلك عن أحوال أولئك الناس، حيث كانوا في الزمان السابق على حال وفي الزمان اللاحق على حال آخر مخالف للأول. فقول: ألم تريا رسولي إلى الذين ﴿قِيلَ لَمْمَ ﴾ سابقاً: ﴿ كُفُوا أَيْدِيكُمْ ﴾ عن القتال ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَ الوُّا الزَّكُوهَ ﴾ واشتغلوا بما ينفعكم وهم كانوا راغبين في الجهاد ﴿فَلَنَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِئَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنَّهُمْ يَخْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ ﴾ أي يخشون الكفار الذين يقاتلون كما يخشون الله تعالى أن ينزل بهم بأسه ويميتهم ﴿أَوْ أَشَدَّ خَشَيَةً ﴾ معطوف على قوله كخشية الله بتقدير مضاف وهو الأهل، أي يخشون الناس كأهل خشية الله أو كأهل يكون أشدَّ منهم خشيةً من الله. فإذا للمفاجأة وفريق مبتدأ ومنهم صفته، وجملة يخشون الناس خبره. وقوله كخشية الله حال من فاعل يخشون. وقوله ﴿أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً ﴾ معطوف عليه، فيكون في مقام الحال أيضا ﴿وَقَالُوا ﴾ على سبيل تمني التخفيف لا على وجه الإنكار إذا كان القائلون مؤمنين صادقين: ﴿ رَبُّنَا لِمَ كُنَبُّتَ عَلَيْنَا ٱلْفِئَالَ ﴾ في هذا الوقت؟ ﴿ لَوَلَآ أَخَّرَنَنَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِبِ ﴾ أي منتظر مستقبل. فإن كل آتٍ قريب! ﴿قُلَ﴾ يا رسولي تزهيداً لهم عن آماً لا الدُّنيا ونعيمها: ﴿مَنْعُ الدُّنَّا قَلِيلٌ ﴾ ولو استمر لكم زماناً طويلاً ﴿وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ ﴾ متاعاً وراحة ودواماً ﴿لِمَنِ ٱلْقَىٰ﴾ ربه، فتجزون فيه جزاء وافياً جليلاً جميلاً ﴿ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴾ مقدار ما على نواة التمرة.

﴿ أَيُّنَمَا تَكُونُوا يُدِّرِكُكُم الْمَوْتُ ﴾ لأنه مربوط بالوقت المحدد له في العلم الأزلي ﴿ وَلَوْ كُنُّمُ فِي بُرُوجٍ مُّشَيِّدَةً ﴾ أي ولو كنتم في قصور عالية مطليّة بالشيد وهو الجصّ ﴿ وَإِن تُصِبُّهُم حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ ، أي وإن تصبهم نعمة من الخصب ورخص السعر وتتابع السنة بالأمطار يقولون: جاءتنا هذه النعم من عند الله لما علم فينا من الخير، ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّئَةٌ ﴾ أي بلية ونقمة من القحط والجدب والشدة وغلاء الأسعار ﴿يَقُولُوا هَذِهِ ﴾ البلايا جاءتنا ﴿مِنْ عِندِكَ ﴾ أي من شؤمك. وهذه الفقرة شاهد صدق على أن مورد النزول كان جمعاً من المنافقين كعبد الله بن أبي بن سلول وأتباعه الذين تخلفوا عن القتال يوم أحد، وقالوا للذين قتلوا: ﴿ لَّوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا ﴾، فهم كانوا داخلين في عداد المؤمنين صورة ومن الكافرين سيرةً، وإذا أصابتهم غنيمة قالوا: هي من عند الله تعالى أعطانا لأهليتنا لها، وإن تصِبهم هزيمة أو بلية قالوا: هذه من سوء تدبيره، أي الرسول ﷺ. ﴿قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ عالى. أمر الله سبحانه وتعالى رسوله أن يقول لهم: كل من النعم والنقم، ومن النصر والهزيمة يأتيكم من عند الله، فلا خالق إلا هو ﴿ فَالِ هَـُؤُكَّمَ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا﴾ كلام سيق لبيان سوء مشربهم والتعجيب من حالهم أي أيّ شيء حصل لهؤلاء حال كونهم بمعزل من أن يفقهوا نصوص القرآن الناطقة بأن الكل فائض من عند الله تعالى، أو ماذا منعهم أن يفهموا كلاماً يوعظون به؟

وْمَا أَصَابُكَ اللهِ الإنسان وْمِن حَسَنة اللهِ علمية أو عملية مالية أو حالية وْفَن اللهِ تفضيلاً وكرماً، فإنه هو الموجد لكل شيء وكل حسنة ناشئة منك فبتوفيقه وتيسير الأسباب منه، وكل نعمة وردت إليك إذا لم تكن بمباشرة أسباب منك فهو بمحض الفضل والجود أو بمباشرتها، فالتيسير للأسباب من الله الفياض بالكرم والجود وْوَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّنَة اي نقمة وبلية وْفَن نَفْسِكُ بمباشرة أسبابها أو بارتكاب معاص جلبتها وتسببت في نزولها؛ فإن المآسِيَ من المعاصي، مع أن كلا من الحسنة والسيئة مخلوقة لله؛ إذ لا مؤثر في الوجود إلى الله، فإضافة الأشياء اليك من أي باب إنما هي لمباشرتك للأسباب فقط و وارسَلتك للناسِ رَسُولاً هادياً إلى الصراط المستقيم من العلم السليم والعمل القويم ولا يضرك أحقاد الكفار والمنافقين وكَن بِاللهِ شَهِيدًا على رسالتك وجلالة قدرك. ومَن يُطِع الرَّسُولَ في ما أمر به أو نهى عنه وفقد أطاع الله ونكا كانه هو المبدأ للأمر والنهي والرسول مبلغ ومَن تَوَلَى عن طاعتك وفياً أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظاً وتحفظ أعمالهم وتحاسبهم

عليها. قال تعالى: إنما عليك البلاغ وعلينا الحساب، والمراد من ذلك تطمين. الرسول ﷺ بأنه أدى رسالته وبلغ أمانته.

﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةً فَإِذَا بَـرَزُوا مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَابِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِى تَقُولُ وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلَ عَلَى اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ يَتَدَبّرُونَ الْقُرْدَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَافًا كَثِيرًا ﴿ اللّهِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَافًا كَثِيرًا ﴿ اللّهِ ﴾؟!

قوله تعالى: ﴿ وَيَثُولُونَ طَاعَةً ﴾ أي ويقول المنافقون إذا كانوا عندك أمرنا سَمعٌ وطاعة ﴿فَإِذَا بَكَرُواْ مِنْ عِندِكَ﴾ أي خرجوا من مجلسك ﴿بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِي تَقُولً ﴾ أي دبرت وزورت طائفة منهم وهي رؤساؤهم غير ما قالت من القبول والرضا، والإطاعة في حضورك ﴿وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَّ ﴾ يعني والله يثبت في صحائف أعمالهم ما يدبرونه ويزورونه ويحاسبهم عليه ﴿وَكُفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا﴾ قائماً بما هو من شؤونه من مراعاة الحقائق ومحاسبة العباد عليها، فلا يهمنك عداؤهم وأحقادهم وبغضاؤهم. ويظهر من أعمال وأحوال أولئك المنافقين أنهم لم يؤمنوا برسالة محمد ﷺ إلى العالم من الإنس والجن ولم يؤمنوا بأن الكتاب المنزل عليه كلام الله ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانُّ ﴾ حتى يتبين خطأهم في ذلك ﴿ وَلَوْ كَانَ ﴾ القرآن ﴿ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا﴾ في آياته بعضها مع البعض. وإيضاحه أن في القرآن الكريم آيات تبحث عن الكواكب وحركاتها، والرسول لم يكن فلكياً، ولم يدرس علم الفلك، فكان اللازم على تقدير كونه كلامه أن يكون بعضه صادقاً وبعضه كاذباً، وفيه حكايات عن أحوال الأمم السابقة ورسلها وكلام كذلك مع طوله لا يخلو عادة عن مخالفة بعضها لبعض، وفيه إخبار عن حدوث أمور في المستقبل، وليس الرسول عالماً بالغيب، فلو كان القرآن كلامه لظهرت المخالفة في بعضها إلى غير ذلك من الأحوال التي لو كان الذاكر لها غير علّام الغيوب لوقع فيها الاختلاف، ويعلم ذلك أهل العقل والإنصاف. وما دام لم يجدوا فيه الاختلاف كان الواجب عليهم أن يؤمنوا بأنه كلام الله الأزلي الأبدي يعلم الكائنات وما فيها، ولا يغيب عنه منها شيء والذي نزل عليه ذلك الكلام هو الرسول المبعوث إلى الأنام لتبليغه وتطبيقه باعتبار أنه شريعة وأساس يبقى على مرّ الأيام.

﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمَرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِلِمْ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ

وَإِلَى أُوْلِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُّ وَلَوْلَا فَضَّلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَا تُنَكِّفُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ فَقَائِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا فَصَلَقُ وَحَرِّضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن يَكُفُ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللَّهُ أَشَـٰدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنَكِيلًا ﴿ وَاللَّهُ أَشَـٰدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنَكِيلًا ﴿ وَاللَّهُ أَشَـٰدُ بَأْسَا وَاللَّهُ مَنْ يَشْفَعُ شَفِعَةً حَسَنَةً يَكُن لَمُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَعَةً سَيْئَةً بِكُن لَهُ كِفُلُ مِنْهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِينًا ﴿ فَهِ ﴾ .

عن عمر بن الخطاب والله قال: لما اعتزل النبي الله كالله كالله المسجد فإذا الناس ينكتون بالحصى ويقولون: طلق رسول الله الله الله الله الله الله أصبر حتى استأذنت على رسول الله فقلت له: أطلقت نساءك؟ قال: لا فقلت: الله أكبر. فقمت على باب المسجد فناديت بأعلى صوتي: لم يطلق نساءه. فنزلت هذه الآية فكنت أنا استنبطت ذلك الأمر.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ ﴾ أي وإذا جاء المنافقين أو ضعفاء المسلمين أمر مما يوجب الأمن والطمأنينة لقلوب الناس أو يوجب الخوف والفزع وانزعاج قلوبهم ﴿أَذَاعُوا بِهِنَّهُ ونشروه بين الناس فيسمعه المؤمن والكافر والصادق والمنافق، وربما يحصل من انتشاره بعض أضرار على المؤمنين، فهذه الإذاعة إضاعة لأسرار المؤمنين، ولا يجوز بأيّ حال من الأحوال إفساح المجال لهم، ويجب لمن سمع شيئاً من هذه الأمور أن يتوقف ويتريث حتى تظهر الحقيقة ويُردّه إلى أهله كالرسول وخواصه ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾ مثل كبار الصحابة المطلعين على الحقائق وأسرارها ﴿لَعَلِمَهُ اَلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ أي لعلم حقيقته وعلى أيّ وجه يذكر الذين يستنبطونه ويستخرجون تدابيره بتجاربهم وأفكارهم، ولم يكن ذكرها على وجه يورث الخطر على المسلمين ﴿ وَلَوْ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ ﴾ بإرسال الرسول وإنزال الكتاب وإيضاح ما في طيات آياته من الحقائق، وتثبيت قلوب المؤمنين بالإرشاد والبيان المفيد ﴿لَاَتَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ منكم خصه الله بمزيد عقل وعلم راجح ناجح اهتدى به إلى الحق والصواب كعمر بن الخطاب وسائر أهل الفكر والصواب ﴿فَقَائِلَ﴾ الكفار ﴿ فِي سَبِيلِ ﴾ إعلاء كلمة ﴿ اللهِ ﴾ تعالى ﴿ لا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكُ ﴾ ولست مسؤولاً محاسباً إلا على فعل نفسك ﴿وَحَرِّضِ ٱلمُؤْمِنِينَّ﴾ على القتال، ﴿عَسَى اللَّهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ من قريش وسائر المشركين بإلقاء الرعب في قلوبهم ﴿وَٱللَّهُ أَشَدُّ

بأسًا من أعداء الدين ﴿ وَأَشَدُ تَنكِيلًا ﴾ وتعذيباً وتأثيراً بالتحطيم للكافرين منهم لكم وتحريضك للمؤمنين على الجهاد في سبيل الله ليجاهدوا فيخلصوا من شر الأعداء وإيذاء الناس لاسيما المستضعفين والفقراء من قبيل الشفاعة لهم عند الله تعالى لتخليصهم بواسطة المجاهدة عن اتباع الهوى الموجب للانهيار والدمار واستحقاق عذاب النار. و ﴿ مَن يَشْفَع ﴾ لأي فرد أو جماعة أو أمة ﴿ شَفَعَة حَسنَة ﴾ وهو واستحقاق عذاب النار. و ﴿ مَن يَشْفَع ﴾ أي لهذا الشفيع ﴿ فَهِيبٌ ﴾ كبير ﴿ مِنْهَ أَن ووابها لأنه كان دليلاً على نيل الخير والدال على الخير كفاعله ﴿ وَمَن يَشْفَع شَفَعة وابها لأنه كان دليلاً على نيل الخير والدال على الخير المستحق لدرجة إليها سَيْنَة ﴾ تحلل حراماً أو تحرم حلالاً ، أو يوصل الإنسان الغير المستحق لدرجة إليها بأن يجعل له تصرفاً في الأمة وهو سيىء الإدارة ، أو مدرساً لطلاب وهو غير قادر على الإفادة والإنارة . ﴿ وَكُنُ لَهُ كُفُلُ مِنْهَا أَن نصيب من وزرها . ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى الصلاة والسلام . : «من دعا لأخيه المسلم بظهر الغيب استجيب له ، وقال له الملك : ولك مثل ذلك » .

﴿ وَإِذَا حُبِينُم بِنَجِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا ۚ أَوْ رُدُّوهَا ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۞ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لِيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى بَوْمِ الْقِيْمَةِ لَا رَبْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ۞ .

قوله: ﴿وَإِذَا حُبِينُم بِنَحِيَةٍ ﴾ الآية الجمهور على أن المراد بالتحية هنا هو السلام. والمعنى أنه إذا سلم عليكم بسلام فردوا السلام وأدوا الجواب بوجه أحسن منها في كمية الكلمات، وفي كيفية أدائها من إكرام وابتسام ومحبة واحترام ﴿أَوْ رُدُّوهاً ﴾ بمثلها. والجمهور على أن ابتداء السلام سنةُ عين للفرد وكفاية للجماعة، وأن الجواب للمسلم فرض عين للفرد وكفاية للجماعة، إلا في موارد استثنيت من الابتداء به أو الجواب عنه. ومنها السلام على من على قضاء الحاجة، أو في الحمام أو من يقرأ القرآن، أو يؤذن أو يشتغل بالأكل. ويسلم الماشي على القاعد، والراكب على الماشي والصغير على الكبير، والأقل على الأكثر. وفي الكشاف من قال لآخر: إقرأ السلام على فلان وجب عليه أن يفعل، كما يجب على من قرىء عليه رده بعبارة صريحة، وأحسنها علينا وعليك وعليه السلام ورحمة الله. ويجوز السلام على النساء الأجنبيات إلا عند خوف الافتتان كأن كانت امرأة

جميلة. ولا يسن السلام على كافر وذمي أو غيره إلا عند خوف الفتنة، وإذا سلم كافر على مسلم رد الجواب بعبارة وعليكم، ولا يسلم عليهم في كتاب إلا بمثل والسلام على من اتبع الهدى. ونقل السيوطي أن الأصح من مذهب الإمام الشافعي والمنه وجوب الرد حال الخطبة. وقيل: مستحب، وقيل: إنه مباح. وأما القارىء ففي روضة النووي أن الأولى ترك السلام عليه فإن سلم عليه كفاه الرد بالإشارة. وفي تفسر البيضاوي: إن وجوب الردّ حيث السلام مشروع، فلا يردّ في الخطبة، وقراءة القرآن، وفي الحمام. ولعل هذا هو الراجح في مذهب الإمام الشافعي في الشافعي في المناه عليه في الشافعي في الشافعي في المناه المناه عليه في الشافعي في المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه عليه في الشافعي في المناه المنا

وفي الأنوار: لو ناداه من وراء حائط أو ستر بالسلام أو كتب كتاباً أو أرسل رسولاً به وجب الرد.

وصيغة السلام أن يقول: السلام عليكم، أو سلام عليكم، ولو قال: السلام عليك حصلت السنة. ويستحب صيغة الجمع وإن كان المسلّم عليه واحداً خطاباً له ولملائكته. وصيغة الجواب: وعليكم السلام. أو وعليك السلام للواحد، ولو ترك الواو كفى. ولو قال: وعليكم لا يكون جواباً. وكمال السلام أن يقول المسلّم: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. وكمال الجواب: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته. ويستحب لمن دخل داره أن يسلم على أهله، ولمن دخل مسجداً أو بيتاً ليس فيه أحد أن يقول: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين. والسلام عند القيام ومفارقة القوم دعاء وليس بتحية. فيستحب الجواب ولا يجب. وقيل: يجب لأن ابتداء السلام سنة لخبر: إذا انتهى أحدكم من المجلس فليسلم، فليست الأولى بأحق من الآخرة رواه الترمذي.

ثم: المراد بأحسن أنه إذا قال المسلّم: السلام عليكم تقول في جوابه: وعليكم السلام ورحمة الله، وإذا زاد المسلم ورحمة الله تزيد في الجواب وبركاته، وإذا زاد وبركاته لا يبقى مجال للرد بالأحسن بل رده بمثله. روي أن رجلاً قال لرسول الله عليه: السلام عليك فقال: وعليك السلام ورحمة الله. وقال آخر: السلام عليك ورحمة الله، فقال: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، وقال آخر: السلام عليك ورحمة الله وبركاته، فقال: وعليك. فقال الرجل: نقصتني فأين ما قال الله تعالى وتلا الآية؟ فقال عليه أنك لم تترك لي فضلاً فرددت عليك مثله.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ تقرير لمراقبته تعالى لأعمال

﴿ فَمَا لَكُمْ فِى الْمُنْفِقِينَ فِقَتَيْنِ وَاللّهُ أَرَكَسَهُم بِمَا كَسَبُواً أَثَرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ اللّهُ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ وَدُواْ لَوْ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفُرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَاتُمْ فَلَا نَتَجْدُواْ مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَخُدُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدَنْمُوهُمْ وَلَا نَنَجْدُوا مِنْهُمْ وَلِيتًا وَلَا نَصِيرًا ﴿ إِلَيْ اللّهِ ﴾.

عن زيد بن ثابت أن رسول الله ﷺ خرج إلى أُحُد فرجَعَ ناسٌ خَرَجُوا مَعَه فكان أَصْحابُ رَسولِ اللهِ فيهم فرقَتَين: فرقة تقول: لا. فأنزل الله الآية. أخرجه الشيخان وغيرهما.

وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبيه أن قوماً من العرب أتوا رسول الله على السلموا وأصابوا وباء بالمدينة وحماها فأركسوها، فخرجوا من المدينة فاستقبلهم نفر من أصحاب رسول الله على الله الكم رجعتم؟ فقالوا: أصابنا وباء المدينة فاجتويناها. فقالوا: مالكم في رسول الله أسوة؟ فقال بعضهم: نافقوا. وقال بعضهم: لم ينافقوا وهم مسلمون. فأنزل الله الآية. وقال مجاهد في هذه الآية: هم قوم خرجوا من مكة حتى جاؤوا المدينة يزعمون أنهم مهاجرون ثم ارتدوا بعد ذلك فاستأذنوا النبي على الله المدينة يزعمون أنهم مؤمنون فيها. فاختلف فيهم المؤمنون فقائل يقول: هم منافقون وقائل يقول: هم مؤمنون. فبين فاختلف فيهم المؤمنون فقائل يقول: هم منافقون وقائل يقول: هم مؤمنون. فبين الله تعالى نفاقهم، وأنزل هذه الآية وأمر بقتلهم في قوله: ﴿فَإِن تَوَلَّوا فَخُذُوهُمْ وبينه وَاقْتُلُوهُمُ حَيَّتُ وَجَدَّتُهُوهُمْ فَ فَجَاءوا ببضائعهم يريدون هلال بن عويمر الأسلمي وبينه

وبين النبي ﷺ حلف وهو الذي حصر صدره أن يقاتل المؤمنين فرفع عنهم القتل بقوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُوْ فِي ٱلْنَكِفِقِينَ فِتَتَيْنِ ﴾ الآية الاستفهام إنكاري، وما مبتدأ ولكم خبره، وفئتين حال من ضمير المخاطب، ومعناه: ماذا يحصل أو حصل لكم حال كونكم متفرقين إلى فرقتين في أولئك الناس المنافقين؟ ولماذا ما اتفقتم على كفرهم ونفاقهم؟ ﴿ وَاللّهُ أَرْكُسُهُم بِمَا كَسَبُواً ﴾ أي والله تعالى ردهم إلى الكفر أو أضلهم بما كسبوا من المعاصي وسوء النية. ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ اللّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَتجعلوهم من المهتدين بعد إبرام القضاء بضلالهم؟ ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴾ إلى الرّشاد. وإن لم تعرفوا بواطنهم فاعلموا أنهم ﴿ وَدُوا لَوَ تَكَفُرُونَ ﴾ أنتم وهم ﴿ سَوَاتُه ﴾ في الضلال، فما دامت بواطنهم كذلك ﴿ فَلَلْ لَتَخِدُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَا ﴾ أصدقاء وأحبابا ﴿ حَتَى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللّه ﴾ وتتحققوا ﴿ وَلَا نَتَبِيلُ اللّه ﴾ وتتحققوا إيمانهم بتلك الهجرة . ﴿ وَلَا نَوَلُوا مِنْهُمْ وَلِنَا ﴾ توالونه ﴿ وَلَا نَصِيلًا ﴾ تناصرونه .

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَيَيْنَهُم مِيثَقُ أَوْ جَآءُوكُمْ حَصِرَتَ صُدُورُهُمْ أَن يُقَائِلُوكُمْ أَوْ يُقَائِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَائُلُوكُمْ فَإِن آغَنَزُلُوكُمْ فَلَمْ يُقَائِلُوكُمْ وَٱلْقَوَا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُونُ عَلَيْهِمْ

﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمِ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيشَقُ ﴾ ويلتجنون إليهم ويدخلون في عداد المعاهدين ﴿أَوْ جَآءُوكُمُ ﴾ حال كونهم ﴿حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ ﴾ أي ضاقت عن ﴿أَن يُقَائِلُوكُمْ ﴾ لأنهم من أقاربهم ﴿وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُوكُمْ ﴾ لأنهم من أقاربهم ﴿وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُوكُمْ ﴾ فأن قوى قلوبهم لذلك ﴿فَلَقَانَلُوكُمْ فَإِن ٱعْتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَائِلُوكُمْ ﴾ ولم يتعرضوا لكم بسوء ﴿وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ ﴾ أي الاستسلام والانقياد ﴿فَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْمِمْ سَكِيلُهُ ﴾.

عن الحسن البصري: أن سراقة بن مالك المدلجي حدثهم قال: لما ظهر النبي على أهل بدر وأحد وأسلم من حولهم قال سراقة بلغني أنه يريد أن يبعث خالد بن الوليد إلى قومي بني مدلج فأتيته فقلت: أنشدك النعمة؟ فقال الحاضرون: صه. فقال النبي على: دعوه، ما تريد؟ قال: بلغني أنك تريد أن تبعث إلى قومي وأنا أريد أن توادعهم فإن أسلم قومك أسلموا ودخلوا في الإسلام، وإن لم يسلموا

لم تخش قلوب قومك عليهم. فأخذ رسول الله ﷺ بيد خالد بن الوليد فقال: اذهب معه فافعل ما يريد. فصالحهم خالد على أن لا يعينوا على رسول الله ﷺ وإن أسلمت قريش أسلموا معهم فأنزل الله الآية أخرجه ابن أبي حاتم.

﴿ سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا فَوَمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوَا إِلَى الْفَنْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلقُوّا إِلَيْكُمْ السَّلَمَ وَيَكُفُواْ أَيْدِيَهُمْ فَخُدُوهُمْ وَاقْدَلُوهُمْ خَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ شَلَطَانَا مُبِيدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿ سَتَحِدُونَ اَخَرِينَ ﴾ الآية نزلت في أناس كانوا يأتون النبي على فيُسلِمون رياءً ثم يرجعون إلى قريش فيرتكسون في الأوثان يبتغون بذلك أن يأمنوا قومَهم فأبي الله تعالى ذلك عليهم، قاله ابن عباس ومجاهد. وقيل: الآية في حق الممنافقين. فيقول الباري سبحانه وتعالى لحبيبه محمد على ومن معه: ﴿ سَتَجِدُونَ الممنافقين ، فيقول الباري المنافقين السابقين ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ ﴾ بالإتيان إلى النبي الله وإظهار الإيمان ليأمنوا منكم ﴿ وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ ﴾ من مشركي مكة إذا رجعوا إليهم بالاشتغال بأمور الوثنية المعتادة بينهم ﴿ كُلَّ مَا رُدُّوا إلى اَلْفِنْنَةِ ﴾ أي دُعوا للاشتراك كما قال السدي ﴿ أَرَكِسُوا فِيها أَقْبَع قلبِ وأَشنعه ﴿ وَإِن لَمْ يَعْتَرُلُوكُمْ الله عَلَيْ اللهُ عَلِي اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله الله الله الكاف الناس الكافرون الموصوفون بما ذكر من الصفات القبيحة قررنا لكم عليهم حجة واضحة فيما أمرناكم به من قتلهم متى ظفرتم بهم وتمكنتم منهم .

تنبيه: علم من ترتب قوله تعالى: ﴿فَخُذُوهُمْ وَأَقْنُلُوهُمْ ﴾ على ما سبقه من الشروط أن قوله تعالى: ﴿وَيُكُفُواْ إِلَيْكُو السَّلَمَ ﴾ وقوله: ﴿وَيَكُفُواْ أَيْدِيَهُمْ ﴾ معطوفان على المنفي فيما قبل ويستولى عليهما النفي، والتقدير: فإن لم يعتزلوكم ولم يلقوا إليكم السلم ولم يكفوا أيديهم فخذوهم.

في روح المعاني ما نصه: وعن بعض المحققين أن هذه الآية مقابلة للآية الأولى فقوله سبحانه: ﴿وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ ﴾ الأولى فقوله سبحانه: ﴿وَيَكُفُواْ أَيْدِيَهُمْ ﴾ مقابل لقوله: ﴿فَلَمَ يُقَنِلُوكُمْ ﴾ والواو لا تقتضي الترتيب؛ فالمقدم مركب من ثلاثة أجزاء في الآيتين. وهي في الآية الأولى

الاعتزال وعدم القتال وإلقاء السَّلَم فبهذه الأجزاء الثلاثة تم الشرط. وجزاؤه عدم التعرض لهم بالأخذ والقتل كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿فَا جَمَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِم التعرض لهم بالأخذ والقتل كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿فَا جَمَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِم سَكِيلًا﴾. وفي الآية الثانية عدم الاعتزال وعدم إلقاء السلم وعدم الكف عن القتال، فبهذه الأجزاء الثلاثة تم الشرط، وجزاؤه الأخذ والقتل المصرح به بقوله سبحانه: ﴿فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمُ ﴾ إنتهى باختصار.

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا وَمَن قَلَلَ مُؤْمِنًا خَطَانًا فَمَا اللّهُ خَطَانًا وَمَن قَلَلُ مُؤْمِنًا خَطَانًا فَعَنَدُورُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةً مُسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْ إِيهَ إِلّا أَن يَضَكَفُواْ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَيَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَهُو مُؤْمِنَةً إِلَىٰ أَهْ لِهِ وَكَانَ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَهُو مُنَا اللّهُ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَهُو مُنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَهُو مُنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَهُو مُنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكَيمًا إِلَيْهِ وَمُن اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللّهِ ﴾

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا ﴾ الآية شروع في بيان حال المؤمنين بعد بيان حال الكافرين والمنافقين. ومعنى الآية الكريمة: ما صح وما ينبغي لمؤمن وليس من شأنه المناسب له أن يقتل مؤمناً بغير حق، فإن الإيمان بالله ورسوله والشعور بالمسؤولية يوم القيامة وأخوة الإسلام كل ذلك زاجر له أن يقتل مؤمناً بغير حق إلا إذا كان القتل خطأ فإنه مما لا يحترز عنه بالكلية، ﴿وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَافُون عليه ﴿تَحْرِيُر رَقَبَة مُؤْمِنَة ﴾ أي إعتاقها، ودية مسلمة إلى أهله أي مؤداة إلى ورثة القتيل يقسمونها بينهم على حسب الميراث.

أخرج أصحاب السنن الأربعة عن الضحاك بن سفيان الكلابي قال: كتب إليّ رسولُ الله ﷺ يأمرني أن أرِثَ امرأة أشيم الضبابي مِنْ عَقْلِ زَوجها ويقضي منها الدين وتنفذ الوصية، ولا فرق بينها وبين سائر التركة. وتجب الرقبة في مال القاتل والدية تتحملها العاقلة عنه، فإن لم تكن فهي في بيت المال، فإن لم يكن ففي ماله فإلا أن يتصدق أهله عليه ويعفونه عنها. وذكر بعنوان الصدقة حناً وترغيباً في العفو وقد أخرج الشيخان عن النبي ﷺ: «كل معروفٍ صَدَقة».

مهمة يجب الانتباه لها هي: أن الله سبحانه وتعالى ذكر في كتابه المجيد العمد والخطأ ولم يذكر شبه العمد وقد اختلف العلماء في القول به، فقال ابن المنذر: أنكر ذلك مالك وقال: ليس في كتاب الله إلا العمد والخطأ. وقال أبو

عمر: أنكر مالك والليث ابن سعد شبه العمد فمن قتل عندهما بما لا يقتل مثله غالباً كالعَضّة واللطمة وضربة السوط والقضيب وشبه ذلك. . . فإنه عمد وفيه القود، قال أبو عمر: وقال بقولهما جماعة من الصحابة والتابعين. وذهب جمهور فقهاء الأنصار إلى أن هذا كله شبه العمد، وممن أثبت شبه العمد الشعبي والحكم وحماد والنخعي وقتادة وسفيان الثوري وأهل العراق والشافعي. ورُوي ذلك عن عمر بن الخطاب وعليّ ابن أبي طالب على وهذا هو الصحيح فإن الدماء أحق ما احتيط لها، إذ الأصل صيانتها فلا تستباح إلا بأمر بَيّن لا إشكال فيه، وإذا كان أمراً متردداً بين العمد والخطأ حكم له بشبه العمد، فالضرب مقصود والقتل غير مقصود، وإنما وقع بغير القصد فيسقط القود وتغلظ الدية، وبمثل هذا جاءت

روى أبو داود من حديث عبد الله بن عمرو أن رسول الله على قال: «ألا إنّ دية الخطأ شبه العمد ما كان بالسوط والعصا مأة من الإبل، منها أربعون في بطونها أولادُها». وروى الدارقطني عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «العَمدُ قَوَد اليّد. والخطأ عقل لا قود فيه، ومَنْ قُتل في عِمّية بحجر أو عصا أو سوط فهو دية مغلظة في أسنان الإبل» وروي أيضاً من حديث سليمان بن موسى عن عمر بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله على: «عقل شبه العمد مغلظ مثل قتل العمد ولا يقتل صاحبه». وهذا نَصّ.

وإذا علمت أن العراقيين والشافعي قائلون بشبه العمد فاعلم أن القتل عند الفقهاء العراقيين أي أبى حنيفة وأتباعه خمسة أنواع:

الأول: عمد وهو أن يتعمد ضربه بسلاح ومحدد من خشب وحجر وليطة ونار، وموجبة الإثم والقود عيناً، فلا يصير مالاً إلا بالتراضي لا الكفارة، لأن القتل كبيرة محضة وفي الكفارة معنى العبادة ولا يناط بها.

والثاني: شبهة وهو أن يقصد ضربه بغير ما ذكر، وموجبه الإثم والكفارة ودية مغلظة على العاقلة لا القود لشبهه بالخطأ نظراً إلى آلته، وهو في ما دون النفس من الأطراف عمد موجب للقصاص، فليس في ما دون النفس شبه عمد.

والثالث: خطأ وهو نوعان لأنه إما خطأ في ظن الفاعل كأن يرمي شخصاً ظنه صيداً، أو حربياً فإذا هو مسلم. وإما خطأ في نفس الفعل كأن يرمي غرضاً أو

صيداً فأصاب آدمياً، أو رمى غرضاً فأصابه ثم رجع عنه، أو تجاوز عنه إلى ما وراءه فأصاب رجلاً، أو قصد رجلاً فأصاب غيره.

**والرابع**: ما جرى مجراه كنائم انقلب على رجل فقتله، وموجبه الكفارة والدية على العاقلة.

والخامس: قتل بسبب كحافر البئر وواضح حجر في غير ملكه من غير إذن من لاسلطان، وكذا واضع خشبة على قارعة الطريق ونحو ذلك. وموجبه الدية على العاقلة لا الكفارة. وكل ذلك يوجب حرمان الإرث إذا كان الجاني مكلفاً، إلا هذا الأخير.

وأما عند الشافعي ولله ففي منهاج الإمام النووي وشرحه لابن حجر وألا الفعل المزهق ثلاثة لمفهوم الخبر الصحيح: «ألا إن في قتل عمد الخطأ كقتيل السوط والعصا مائة من الإبل»: عمد، وخطأ، وشبه عمد. ولا قصاص إلا في العمد وهو قصد الفعل وعين الشخص بما يقتل غالباً جارح أو مثقل. فإن فقد قصدهما أو قصد أحدهما بأن وقع عليه فمات أو رمى شجرة فأصابه فخطأ. وإن قصدهما بما لا يقتل غالباً فشبه عمد ويسمى خطأ عمد، وعمد خطأ وخطأ شبه عمد. سواء أقتل كثيراً أم نادراً كضربة يمكن عادة إحالة الهلاك عليها. ومنه الضرب بسوط أو عصا، فلو غرز إبرةً بمقتل فعمد، وكذا بغيرها إن تورم وتألم حتى مات. فإن لم يظهر أثر ومات في الحال فشبه عمد، وقيل عمد وقيل لا شيء ولو غرزها فيما لا يؤلم كجلدة عقب فلا شيء بحال.

أما الدية: فدية شبه العمد عند الإمام أبي حنيفة وأتباعه: مائة من الإبل أرباعاً من: بنت مخاض، وبنت لبون، وحقة إلى جذعة. وهي المغلظة لا غيرها. وفي الخطأ أخماس منها ومن بنت مخاض أو ألف دينار من الذهب أو عشرة آلاف درهم من الورق أي الفضة. والدية على العاقلة على حسب ما ذكر في المدوّنات. والعاقلة: أهل الديون وهم العسكر فتؤخذ من عطاياهم في ثلاث سنين وإن لم يكن أهل الديوان فعاقلته قبيلته، وتقسم عليهم في ثلاث سنين، فإن لم تسع القبيلة لذلك ضم إليهم أقرب القبائل نسباً على ترتيب العصبات، والقاتل أحدهم. ولا تَعْقِلُ عاقلة جناية عمدٍ في النفس<sup>(۱)</sup> أو الطرف فإن العمد لا يوجب التخفيف، ولا ما لزم عاقلة جناية عمدٍ في النفس<sup>(۱)</sup> أو الطرف فإن العمد لا يوجب التخفيف، ولا ما لزم

<sup>(</sup>١) هذا إذا عفا القاتل المتعمد على المال.

بصلح أو اعتراف فإنه على القاتل حالاً إلا إذا أُجّل. وإذا لم يكن للقاتل عاقلةً. فالدية في بيت المال إذا كان القاتل مسلماً. ومن له وارث معروف ولو بعيداً لا يعقله بيت المال.

ودية المرأة على النصف من دية الرجل في دية النفس وما دونها. روي ذلك عن علي وليه موقوفاً ومرفوعاً. وأما كفارة شبه العمد والخطأ فعتق عبد مؤمن، فإن عجزعنه صام شهرين ولاء ولا إطعام فيهما إذ لم يرد به النص. وأما عند الإمام الشافعي فالدية في قتل الحر المسلم الذكر المعصوم غير الجنين مائة بعير إجماعاً وهي مثلثة في العمد وعلى نفس القاتل معجلة مثلثة في شبه العمد أيضاً لكنها على العاقلة مؤجّلة وهي ثلاثون حقة وثلاثون جذعة وأربعون خَلِفَة، أي حاملاً لخبر الترمذي بذلك ومخمسة في الخطأ: عشرون بنت مخاض وكذا بنات لبون وبنو لبون وحِقاق وجِذاع من الإناث فإن قتل خطأ في حرم مكة أو في الأشهر الحرم الأربعة أو محرماً ذا رحم كأم وأخت فهي مثلثة ولكنها على العاقلة أيضاً. ولو عدمت الإبل فالقديم أن الواجب ألف دينار أو إثنا عشر ألف درهم، والجديد أن الواجب قيمة الإبل المأة بالغة ما بلغت. ودية المرأة والخنثي كنصف دية رجل نفساً وجرحاً وأطرافاً إجماعاً في نفس المرأة وقياساً في غيرها.

وأما كفارة القتل عمداً أو شبه عمد أو خطأ فهي ككفارة الظهار لكن لا إطعام هنا، فهي تحرير رقبة فإن عجز فصيام شهرين متتابعين. وهي فورية في العمد وشبهه تداركاً لإثمهما بخلاف الخطأ فلا تجب الفورية فيها كما يظهر من قوله تعالى: ﴿فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِ لَكُمُ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ هُؤَمِنَةٍ ﴾ أي وإن كان المؤمن المقتول من قوم كفار محاربين أو في تضاعيفهم ولم يعلم إيمانه فعلى قاتله الكفارة دون الدية لأهله، إذ لا وراثة بينه وبينهم لأنهم محاربون ﴿وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيثَنَقُ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِنَّ أَهْلِهِ، وَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً ﴾ أي وإن كان المقتول من قوم كفرة معاهدين أو أهل ذمة فحكمه حكم المسلمين في وجوب الكفارة والدية. ﴿وَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِن اللَّهِ وَجوب الكفارة والدية. ﴿وَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِن الأحكام.

﴿ وَمَن يَقْتُلَ مُؤْمِنَ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُمُ جَهَنَّمُ خَكِادًا فِيهَا وَعَنِيمًا اللهُ عَلَيْدًا فِيهَا وَعَنِيمًا اللهُ عَلَيْهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا اللهُ .

أجمعوا على أن الآية نزلت في مَقْيَسِ بنِ ضبابة، وذلك أنه كان قد أسلم هو وأخوه هشام بن ضبابة فوجد هشاماً قتيلاً في بني النجار فأخبر بذلك النبي على فكتب له إليهم أن يدفعوا إليه قاتل أخيه وأرسل معه رجلاً من بني فهر. فقال بنو النجار: والله ما نعلم له قاتلاً، ولكنا نُؤدي الدِّيةَ، فَأَعْظَوْهُ مَأةً من الإبل ثم إنصرفا النجار: والله ما نعلم له قاتلاً، ولكنا نُؤدي الدِّية، فأعْظَوْهُ مأة من الإبل وانصرف إلى مكة كافراً مرتداً. فقال رسول الله على: «لا أوَمِّنهُ في حَلِّ ولا حَرَم» وأمر بقتله يوم فتح مكة وهو متعلق بالكعبة، ولما ثبت هذا بنقل أهل التفسير وعلماء الدين فلا ينبغي أن يحمل على القاتل المسلم قطعاً. ثم ليس الأخذ بظاهر هذه الآية بأولى من الأخذ بظاهر قوله تعالى: ﴿وَمُو مَن اللَّيْكَاتِ وقوله تعالى: ﴿وَمُو اللَّذِي يَقَبُلُ النَّرِيةُ عَنْ عِبَادِه وقوله تعالى: ﴿وَمَنْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامً وهو القرقان وهذه الآية بالظاهرين تناقض فلا بد من التخصيص. ثم إن الجمع بين آية الفرقان وهذه الآية الفرقان فهذه الآية الفرقان فهذا إلّا من تاب لا سيما وقد اتحد الموجِبُ وهو القتل فيكون معناه فجزاؤه كذا إلّا من تاب لا سيما وقد اتحد الموجِبُ وهو القتل والموجَبُ وهو التواعد بالعقاب.

وأما الأخبار فكثيرة كحديث عبادة بن الصامت الذي قال فيه: «تبايعوني على ألّا تشركوا بالله شيئاً ولا تزنوا ولا تسرقوا ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، فمن وقى منكم فأجره على الله، ومن أصاب شيئاً من ذلك فعوقب به فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره الله عليه فأمره إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عذبه» رواه الأئمة. ولحديث أبي هريرة عن النبي على في الذي قتل مائة نفس أخرجه مسلم في صحيحه وابن ماجه في سننه وغيرهما إلى غير ذلك من الأخبار الثابتة.

ثم إنهم قد أجمعوا معنا في الرجل يشهد عليه بالقتل ويقرّ بأنه قتل عمداً ويأتي السلطانَ الأولياءُ فيقام عليه الحد ويقتل قوداً. فهذا غير مُتبع في الآخرة، والوعيد غير نافذ عليه إجماعاً على مقتضى حديث عُبادة. فقد انكسر عليهم ما تعلقوا به من عموم قوله تعالى ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَيِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَهُ ﴾، ودخله التخصيص بما ذكرنا. وإذا كان كذلك فالوجه أن هذه الآية مخصوصة كما بينا، أو تكون محملةً على ما حكي عن ابن عباس أنه قال متعمداً معناه مستحلاً لقتله. فهذا أيضاً يؤول إلى الكفر إجماعاً أو أن المراد بالخلود المكث الطويل فإن

الدلائل متظاهرة على أن عصاة المسلمين لا يدوم عذابهم. وكأنه لما في الآية الكريمة من التهديد العظيم قال ابن عباس رضي لا تقبلُ توبةُ قاتل المؤمن عمداً. ولعله أراد به التشديد إذ روي عنه خلافه، أو أنه حملها على من قَتَل المؤمن لكونه مؤمناً. وذلك يوجب الكفر بلا شبهة ويكون مآل هذا التوجيه وقوله السابق مستحلاً واحداً لابتنائهما على كفر ذلك القاتل. والله أعلم.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا ضَرَبَتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَكِيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْ اللّهِ فَتَكِيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ اللّهَ لِللّهَ مَنْ اللّهِ عَرَضَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَ فَعِندَ اللّهِ مَعَانِدُ كَوْبَرُةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِن قَبْلُ فَمَنَى اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُواْ إِنِ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيِّنُواْ إِنِ اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيْنُوا اللّهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيِّنُوا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيِّنُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيِّنُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْدُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَعَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

عن ابن عباس قال: مرّ رجل من بني سليم بنفر من أصحاب النبي ﷺ وهو يسوق غنماً، فسلم عليهم فقالوا: ما سلم علينا إلا ليتعوذ منا فعمدوا إليه فقتلوه وأتوا بغنمه إلى النبي ﷺ فنزلت الآية أخرجه البخاري والترمذي والحاكم. وفي غير البخاري: وحمل رسول الله ﷺ ديته إلى أهله ورد عليه غنيماته.

واختلف في تعيين القاتل والمقتول في هذه المنازلة فالذي عليه الأكثر وهو في سير ابن إسحاق ومُصَنَّف أبي داود والاستيعاب لابن عبد البرّ: أن القاتل مُحَلِّم ابن جَثامة والمقتول عامر بن الأضبط. فدعا عَلَيْ على محلّم فما عاش بعد ذلك إلا سبعاً ثم دُفِنَ فلم تقبله الأرض، ثم دفن فلم تقبله، ثم دفن ثالثة فلم تقبله! فلما رأوا أن الأرض لا تقبله ألْقَوه في بعض تلك الشعاب. وقال على «إن الأرض لتقبل من هو شر منه ولكنه وعظ القوم ألّا يعود دُوا أي إلى مثل ذلك العمل.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية شروع في التحذير عما يوجب الندم من قتل من لا ينبغي قتله. فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ إِذَا ضَرَبْتُم ۗ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ أي سافرتم للغزو ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ أي فاطلبوا بيان الأمر ووضوحه في كل ما تفعلونه أو تتركونه، ولا تعملوا شيئاً من غير تدبر وبصيرة ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ ٱلْفَيْ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَامَ مَنْ مُؤْمِنًا ﴾ أي ولا تقولوا لمن حياكم بتحية الإسلام وهي السلام عليكم لَسْتَ مؤمناً وإنما سلمت علينا خوفاً من القتل والأسر وأخذ الأموال بل أقبلوا منه ما أظهره وعاملوه معاملة الأخ لأخيه المؤمن. ﴿ تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾

حال كونكم عند ذلك القول تطلبون أسره أو قتله لتستولوا على متاع الحياة الدنيا مما عنده من السلب والأموال والمواشي وغيرها، فلا تطلبوا ذلك ﴿ فَعِندَ اللّهِ مَعَانِدُ كَثِيرَةٌ ﴾ في الدنيا ومواهب كثيرة في الآخرة تنالونها ﴿ كَنَالِكَ كُنتُم مِن مَعَانِدُ كَنَالُهُ عَلَيْكُم ﴾ فمثل ذلك الإنسان الذي ألقى إليكم السلام كنتم في مبادىء الإسلام أي لم يكن منكم إلا كلمات كانت تدل على الإسلام والانقياد له مثل كلمة التوحيد والشهادتين والسلام المعتاد في البين، وما اطلع أحد على حقيقة ما في قلوبكم مع أن الرسول على الإيمان ولم يأمر بالتوقف عن القبول حتى مؤمناً ﴿ فَمَرَ اللّهُ عَلَيْكُم ﴾ بقبول الإيمان ولم يأمر بالتوقف عن القبول حتى يظهر توافق القلب مع اللسان واضحاً ﴿ فَتَبَيّنُوا ﴾ هذا الأمر ولا تستعجلوا ولا تبادروا بإيذاء أمثال ذلك فضلاً عن قتله وأخذ أمواله. ﴿ إِن اللّه كَاكَ بِمَا تَعْمَلُوكَ خَبِيرًا ﴿ فَهُ وَلم يزل كذلك فيعاقبكم على الهجوم والاستعجال قبل بيان حقيقة الحال وهذا وعظ للاستقبال.

﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي الظّرَرِ وَاللَّهُ عِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْمُشْنَىٰ وَفَضَّلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ فَيَ دَرَجَاتٍ مِّنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَجْمَةٌ وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا رَّحِيمًا ﴿ إِنَّ ﴾.

عن البراء بن عازب لما نزلت ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال النبي ﷺ: 
«أَدْعُ فلاناً» أي زيد بن ثابت، فجاء ومعه الدّواة واللوح والكتف، فقال: «اكتب لا يستوي القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله» وخلف النبي ابنُ أم مكتوم، فقال: يا رسول الله أنا ضرير. فنزلت مكانها: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ ﴾ أخرجه البخاري وأحمد والنسائي.

قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى . . ﴾ الآية شروع في الحث على الجهاد ليأنفوا من تركه وليرغبوا عما يوجب خللاً فيه. والمراد بالقاعدين الذين أذن لهم في القعود عن الجهاد اكتفاء بغيرهم. روى البخاري عن ابن عباس على الله الموافق للتأريخ على ما قيل. وقال أبو حمزة. إنهم المتخلفون عن غزوة تبوك.

وروي أن الآية نزلت في كعب بن مالك من بني سلمة ومرارة بن الربيع من بني عمرو بن عوف. وهلال بن أمية من بني واقف حين تخلفوا عن رسول الله ﷺ في تلك الغزوة.

ومعنى الآية الكريمة: ﴿ لّا يَسْتَوِى الْقَيْدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الذين أذن لهم بالقعود في بيوتهم وعدم خروجهم إلى الجهاد ﴿ غَيْرُ أُولِي الفَروب ، ﴿ وَٱلْبُكِهُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ العمى والعرج مما يمنع الإنسان عن الاقتحام في الحروب ، ﴿ وَٱلْبُكِهُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ إِنْوَلَهُمْ وَأَنفُسِمْ ﴾ إِنفاقاً بلا حيف وتضحية بها أمام السيف. فليسوا سواء في الأجر يوم القيامة ؛ لأنه ﴿ وَفَشَلَ اللهُ اللهُ عَيْدِينَ ﴾ في سبيله ﴿ إِنَّوَلِهُمْ وَالْشُهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ ﴾ عن القتال من المؤمنين غير أولي الضرر ﴿ دَرَجَةً ﴾ مبهمة الأمر مجهولة القدر لا يعلم مداها إلا الله ، لأنهم من الصابرين المحتسبين لله ، وإنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب ﴿ وَكُلاً ﴾ من القاعدين والمجاهدين ﴿ وَعَدَ الله ﴾ المثوبة ﴿ المُسْتَقَ ﴾ لكن ﴿ وَفَشَلُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْرِهُ لأنها من اختصاص فيض رحمته وشمول نعمته ، وتلك ﴿ وَنَحَدُ الله ﴾ والمينين فضلاً الدرجات ارتقاءات في مواهب الحسنات، وزاد عليها ﴿ وَمَعْمُونً ﴾ للذنوب والسيئات فرَدَحَمَّ وَكُل كَرامات ويركات ثابتة عن القاعدين والمجاهدين لإعلاء كلمة الحق والدين. وأما أولو الضرر المهتمون عن المنوعون عن السير في العباد فلهم عين الدرجات على موازين بالجهاد المكفوفون الممنوعون عن السير في العباد فلهم عين الدرجات على موازين بالبجهاد المكفوفون الممنوعون عن السير في العباد فلهم عين الدرجات على موازين بالجهاد المكفوفون الممنوعون عن السير في العباد فلهم عين الدرجات على موازين الإيمان وحسن النيات، والله أعلم .

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِمِتُم قَالُواْ فِيمَ كُنُكُمْ قَالُوا كُنَا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً فَلْهَاجِرُواْ فِيهَا فَاُولَتَهِكَ مَاْوَمَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِسَاءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَيِيلًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِسَاءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَيَعِلًا ﴿ فَا اللَّهُ عَنُوا اللّهِ ﴾.

عن ابن عباس قال: كان قوم من أهل مكة أسْلَموا وكانوا يَسْتخفون بالإسلام فأخرجهم المشركون معهم يوم بدر، فأصيب بعضهم وقُتِل البعضُ. فقال المسلمون: قد كان أصحابنا هؤلاء مُسلمين وأُكرِهوا، فاستغفروا لهم. فنزلت فيه هذه الآية. فكتب إلى من بقي من المسلمين بمكة بهذه الآية وإنه لا عذر لهم

فخرجوا فلحقهم المشركون فأعطوهم الفتنة فنزلت فيهم الآية. ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ السَّوا وَلِيسوا عَامَنَكا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّهِ العنكبوت فكتب المسلمون إليهم بذلك فحزنوا وأيسوا من كل خير ونزلت فيهم ﴿ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ النحل، فكتبوا إليهم بذلك إن الله قد جعل لكم مخرجاً فاخرجوا فخرجوا، فأدركهم المشركون فقاتلوهم حتى نجا من نجا وقتل من قتل. أخرجه البيهقي في سننه وابن المنذر. وأخرجه البخاري مختصراً حيث يقول عن ابن عباس إن أناساً من المسلمين كانوا مع المشركين يكثرون سواد المشركين على رسول الله على السهم يرمي به فيصيب أحدهم فيقتله أو يضرب فيقتل. فأنزل الله الآية.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَّهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيَّ ٱنفُسِمِمْ ﴾ الآية بيان لحال القاعدين عن الهجرة إثر بيان القاعدين عن الجهاد، أو بيان لحال القاعدين عن نصرة رسول الله ﷺ والجهاد معه من المنافقين بعد بيان حال القاعدين من المؤمنين، يعني إن الذين توفاهم الملائكة أي قبضت الملائكة أرواحهم وماتوا حال كونهم ظالمي أنفسه بترك الهجرة عن مكة واختيار جوار الرسول على أو بنفاقهم وتقاعدهم عن نصرة رسول الله على ﴿ قَالُوا فِيمَ كُنْمُ ﴾؟ أي قالت الملائكة لهم: في أي شيء كنتم من الشغل الشاغل عن إطاعة أمر الله من الهجرة أو المعونة والنصرة ﴿قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ فقالوا في جوابهم: كنا مستضعفين في الأرض، ومقهورين تحت أيدي الجبابرة ولم نقدر على الهجرة أو المعونة والنصرة، أو عملنا ما عملنا من الأعمال المضرة بالإِسلام مضرين مكرهين. ﴿ قَالُوٓا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَاجِرُوا فِيًّا ﴾؟ أي قالت الملائكة لهم: إن عذركم ذلك باطل، إذ كان يمكنكم حل تلك العقدة بالارتحال عن بلدكم إلى بلد لآخر تقدرون فيه على إقامة الدين ونصره. فكلام الملائكة هذا معارضة لمعذرة أولئك المستضعفين. وحاصلها: قد كان لكم وسيلة الخلاص لو كان عندكم شيء من الإخلاص. ﴿ فَأُولَتِكَ ﴾ الناس المتقاعدون عن الهجرة أو أولئك المتقاعدون عن النصرة ﴿ مَأْوَنَهُمْ جَهَاَّمْ ﴾ لتركهم فريضة الهجرة والجهاد مع سيد العباد، أو لنفاقهم وتقاعدهم عما يؤدي إلى إعلاء كلمة الله. ﴿ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴾ جهنم. ﴿ إِلَّا ٱلسُّتَعْمَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾ كعياش ابن أبي ربيعة وسلمة بن هشام والوليد ابن الوليد ﴿وَالنِّسَاءِ﴾ كأم الفضل لبابة بنت الحارث أم عبد الله ابن عباس، ﴿ وَٱلْوِلْدَنِ ﴾ كعبد الله المذكور وغيرهم صيطنه. حال كونهم ﴿ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلةً ﴾ أي لا يتمكنون من أسباب الحركة والهجرة من الدليل والنفقات والحراسة

لهم حتى يخرجوا من أيدي الأعداء، ﴿وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴾ إلى المقصود بالمعنى العام أو الخاص ﴿ فَأُولَيْكَ عَسَى الله أَن يَعْفُو ﴾ لعدم قدرتهم الكاملة على الوفاء بالواجب ﴿ وَكَانَ الله ﴾ ولم يزل ﴿ عَفُواً عَفُولاً ﴾ وهذه الجملة للتقرير والاستثناء منقطع لأن الموصول المبحوث عنه قيد بقوله: ﴿ ظَالِمِي آنفُسِمٍ مَ ﴾ وأولئك الرجال والنساء الضعاف ما لم تكن لهم حيلة ولا اهتداء إلى سبيل لم يكلفوا بالهجرة، فلم يظلموا أنفسهم بالبقاء في أماكنهم.

﴿ وَمَن بُهَاجِرٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَعَمَا كَبِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِهِۦ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُوّتُ فَقَدْ وَقَعَ ٱجْرُمُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَجِيمًا ۞﴾.

عن ابن عباس قال: كان سمرة بن جندب أو ابن العيص بمكة، وكان مسلماً فلما نزلت إلا المستضعفين قال إني لغني وإني لذو حيلة وإني لدليل في الطريق ومالي من عذر، وكان مريضاً فتجهز يريد النبي على فأدركه الموت بالتنعيم قبل أن يصل إلى رسول الله على فنزلت هذه الآية: ﴿وَمَن يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ الآية. أخرجه ابنُ أبي حاتم وأبو يَعْلى.

قوله تعالى: ﴿وَمَن يُهَاجِرٌ ﴾ الآية ترغيب في الهجرة وتحسين لها. والمراغم اسمُ مكان من باب المفاعلة بمعنى المتحول والمُهاجَر. وفي تعبير الباري به تأكيد للترغيب في المهاجرة لدلالته على أن ذلك المتحول الذي يجده المهاجر يكون سبباً لرغم أنف قومه الذين هاجرهم. وقيل: المراد بالمراغم طريق يراغم قومه بسلوكه فيه. أي يفارقهم على رغم أنوفهم والرغام التراب. وأصله لصوق الأنف بالرغام. والمراد به هنا الذل والهوان. ومعنى الآية: ﴿وَمَن يُهَاجِرٌ فِي سَبِيلِ ﴾ نصرة دين ﴿اللهِ يَجِدُ فِي اللهُ اللهِ وَسَعَلُ واسعاً ومتحولاً نافعاً ﴿كَثِيرًا وَسَعَهُ في الممكان لسهولة لإسكان ﴿وَمَن يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِّكُهُ المَوْتُ ﴾ واسعاً ومتحولاً نافعاً ﴿كَثِيرًا وَسَعَهُ في الممكان لسهولة لإسكان ﴿وَمَن يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِّكُهُ المَوْتُ وَقَع أَجُرُهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مُعَودًا رَحِيمًا ﴾.

﴿ وَإِذَا ضَرَبُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَن لَقَصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ إِنْ خِفْهُمْ أَن يَقْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ۚ إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُرْ عَدُوًا مُثِينًا ﴿ لَى وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَوٰةَ فَلَنَقُمْ طَآ إِفَكُةٌ مِنْهُم مَّعَكَ وَلَيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآيِفَةً أُخْرَكَ لَمْ يُصَكُّوا فَلَيْصَلُوا مَعَكَ وَلَيَأْخُذُوا حِذَرَهُمْ وَالْسَلِحَتِكُمْ وَالْمَتِعَيْمُ فَيَسِلُونَ عَنْ السَلِحَتِكُمْ وَالْمَتِعَيْمُ فَيَسِلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْسَلَةً وَحِدَةً وَلا مُحْنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطرِ أَوْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُدُوا حِذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَلَابًا مُهِينًا فَرَضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُدُوا حِذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَلَابًا مُهِينًا وَشَعْدَا وَعَلَى مُحُودِكُمْ فَإِذَا فَصَدِينَتُمُ الصَّلَوةَ فَاذَكُرُوا اللَّهَ قِينَكَا وَقُعُودًا وَعَلَى مُحُودِكُمْ فَإِذَا لَكُونَ عَلَى اللَّهُ عِينَا وَقُعُودًا وَعَلَى مُحُودِكُمُ فَإِذَا لَكُونَ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عِينَا مَعْدَدًا وَعَلَى مُحُودِكُمْ فَإِذَا فَعَنَا اللَّهُ عَلَيْهًا مَوْدَوا اللَّهُ عَلِيمًا مَوْدَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَا يَرْجُونَ وَاللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا فَاللَّهُ مَا لَا يَرْجُونَ وَاللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا فَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكُونَ اللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا فَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهًا عَكِيمًا فَيْهُ وَا لَا اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهًا عَلَيْهُ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعُولُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَ

عن علي قال: سأل قوم من بني النجار رسول الله ﷺ فقالوا: يا رسول الله الله النفر في الأرض فكيف نصلي؟ فأنزل الله: ﴿وَإِذَا ضَرَبُمُ فِي الْأَرْضِ ﴾ الآية . . . ثم انقطع الوحي فلما كان بعد ذلك بحول غزا رسول الله ﷺ فصلى الظهر فقال المشركون: لقد أمكنكم محمد وأصحابه من ظهورهم هلا شددتم عليهم فقال قائل منهم: إن لهم أخرى مثلها في إثرها، فأنزل الله بين الصلاتين ﴿إِنْ خِفْتُمُ أَن يَفْئِنَكُمُ اللَّهُ عَلَى قُوله: ﴿عَذَابًا مُهِينًا ﴾ فنزلت صلاة الخوف أخرجه ابن جرير.

وعن ابن عياش الزرقي قال: كنا مع رسول الله على بعسفان فاستقبلنا المشركون عليهم خالد بن الوليد وهم بيننا وبين القبلة فصلى بنا النبي الظهر، فقالوا: قد كانوا على حال لو أصبنا غرتهم! ثم قالوا: يأتي عليهم الآن صلاة هي أحب إليهم من أبنائهم وأنفسهم وهي العصر. فنزل جبريل بهذه الآية بين الظهر والعصر: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمُ الآية رواه أحمد والبيهقي والحاكم وأبو داود والنسائى.

وعن ابن عباس قال: نزلت ﴿وَلَا جُنَاحَ﴾ الآية في عبد الرحمن بن عوف كان جريحا. رواه البخاري.

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ضَرَبْئُمُ فِي ٱلأَرْضِ﴾ أي سافرتم، ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُرُ جُنَاحُ﴾ أي ذنب ﴿أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَةِ﴾ بتنصيف ركعاتها ﴿إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي يوقعكم الكفار في الفتنة بالقتل أو الجرح أو سائر وجوه الإيذاء ﴿إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُمِينًا﴾ وهم متربصون بكم الدوائر فأباح الله لكم القصر لتفرغكم لمحاربتهم.

وهنا أمور ينبغي التعرض لها: الأول وهي: إن قوله تعالى: ﴿وَإِذَا مَرَبّهُم فِي الشَّرِينِ ﴾ بمعنى سافرتم ودخلتم في السفر، ولكن هذا السفر لم يتحدد بالنص ولم يذكر حد السفر الذي يقع به القصر لا في القرآن ولا في السنة. وإنما كان كذلك لأن السفر لفظ عربي استقر علمه عند العرب الذين خاطبهم الله تعالى بالقرآن، فمن المعلوم أن من برز عن الدور لبعض الأمور أنه لا يكون مسافراً لغة ولا شرعاً، وإن مشى مسافراً ثلاثة أيام فإنه مسافر قطعاً كما أنه يحكم على من مشى يوماً وليلة إنه مسافر لقوله على: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر مسيرة يوم إلا مع ذي محرم منها». وهذا هو الصحيح لأنه وسط بين الحالين، وعليه عوّل الإمام مالك، ولكنه لم يجد هذا الحديث متفقاً عليه. وروى مرة يوماً وليلة، ومرة ثلاثة أيام. فجاء إلى عبد الله بن عمر فعوّل على فعله فإنه كان يقصر الصلاة في السفر أربعة بُرُد، لأن ابن عمر كان كثير الاقتداء بالنبي على فعله فإنه كان يقصر الصلاة في السفر أبعاً شرع تخفيفاً وإنما يكون في السفر الطويل الذي تلحق به المشقة غالباً. فالإمام أبو حنيفة اعتبر المسافة مقدرة بالزمن وهو ثلاثة أيام من أقصر أيام السنة، ويكفي أن يسافر في كل يوم منها من الصباح إلى الزوال.

والإِمام الشافعي اعتبر أربعة بُرُد أي ستة عشر فرسخاً، وبما أن كل فرسخ ثلاثة أميال تبلغ ثمانية وأربعين ميلاً، والميل ستة آلاف ذراع بذراع اليد، وهذه المسافة تساوي ثمانين كيلو متراً ونصف كيلو متر ومائة وأربعين متراً.

و ظاهر قوله تعالى: ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُ ﴾ أن القصر جائز لا واجب، ويؤيده أنه على أتم في السفر وأن عائشة و الله على اعتمرت مع رسول الله على وقالت: يا رسول الله قصرت وأتممت وصمت وأفطرتُ. فقال: أحسنتِ يا عائشة. ولكن القصر أفضل عند الشافعي من الإتمام إن بلغ سفره ثلاث مراحل، فإن كان السفر أقل من الثلاث فالإتمام أفضل. وأوجب الإمام أبو حنيفة القصر في السفر مطلقاً لما ثبت عنده.

ثم ظاهر الآية الكريمة أن جواز القصر مشروط بالخوف من الكفار ولكن العلماء لم يعتبروا مفهوم هذا القيد لأنه ورد حسب رعاية الواقع أو أنه مبني وجارٍ على موافقة الغالب كما في قوله تعالى: ﴿وَرَبَيْبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُبُورِكُم ﴾ ومنهم من قال: إن هذه الآية الكريمة بيّنت حكم صلاة الخوف، وأما القصر في السفر وقت

الأمن فثابت بالسنة. وقد تظاهرت السنن على جوازه في الأمن فقد قال الشافعي والله القصر في غير الخوف بالسنة. وأما في الخوف مع السفر فبالقرآن والسنة. ومن صلى أربعاً فلا شيء عليه ولا أحب لأحد أن يتم في السفر رغبة عن السنة.

وقال أبو بكر الأثرم: قلت لأحمد بن حنبل: للرجل أن يصلي في السفر أربعاً؟ قال: لا، ما يعجبني، السنة ركعتان. وقصر رسول الله ﷺ من أربع إلى اثنتين إلا المغرب في أسفاره كلها آمِناً لا يخاف إلا الله تعالى.

ثم إن صلاة الخوف كانت مشروعة في زمن النبي ﷺ له ولكل مسلم من أهل عصره معه ﷺ أو منفردين عنه. واستمرت مشروعيتها إلى الآن، وهي مستمرة إلى آخر الزمان وأما شروط الصلاة وأركانها وسننها وعدد ركعاتها فهي في الخوف كالأمن بمعنى أنه إذا كانت في السفر تقصر أو في الحضر تكمل، إلا إذا اشتد الخوف ولم يبق مجال لإكمالها فعند ذلك تقصر، وإن لم يبق مجال لفعلها بالوجه المعتاد جازت كيف أمكن لقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكُبَانًا ﴾.

وهي جائزة في كل قتال ليس بحرام سواء كان واجباً كقتال الكفار والبغاة وقطاع الطرق إذا قاتلهم الإمام وكذا الصائل على حريم الإنسان من نفسه وأهله وعرضه وماله وأولاده سواء أوجبنا الدفاع أو كان مباحاً مستوي الطرفين كقتال من قصد مال غيره.

وفي كيفية صلاة الخوف في قتال الكفار وجوه مروية. منها ما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصّكَلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِنْهُم مّعَكَ ﴾ في الصلاة، وليحرس طائفة أخرى منهم حذراً عن هجوم الأعداء ﴿وَلَيَأْخُذُوا ﴾ أي المصلون معك ﴿أَسِلِحَتُهُم فَإِذَا سَجَدُوا ﴾ أي الذين قاموا للصلاة معك ﴿فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُم ﴾ أي فلينصرفوا للحراسة من العدو يقوموا مقام الطائفة التي حرست المصلين عند اشتغالهم بالصلاة ﴿وَلَتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكَ لَمْ يُصَالُوا ﴾ بعد وهي التي كانت تحرس ﴿فَلْيُصَلُوا مَعَكَ ﴾ الركعة الباقية من صلاتك. ﴿وَلْيَأْخُذُوا حِذَرَهُمْ وَأَسَلِحَهُم كَالطائفة الأولى عند الصلاة حتى يكونوا في كمال الأهبة والاستعداد لرد هجوم المعاندين. والمراد بالحذر هو التنبيه واليقظة، اعتبره كآلة يتحصن بها الغازي فجمع بينه وبين الأسلحة في وجوب الأخذ بتضمين الأخذ معنى الاستيلاء، أي وليستولوا على كل

ما لديهم من المعنويات كالتنبه واليقظة، والماديات كالأسلحة نظير قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ نَبُوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبِلِهِمْ ﴾. ﴿ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ ٱسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَيِّكُمْ فَيَعِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَحِدَةً ﴾ أي تمنوا أن ينالوا منكم غفلة في صلاتكم فيهجمون عليكم هجوماً مباغتاً. وهذه الجملة بيان سرّ الأمر بأخذ الحذر والأسلحة. ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَرٍ أَوْ كُنتُم مَّرْضَىٰ أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُم ﴿ فِي مدة الصّلاة، لأنها ثقيلة متعبة، لا سيما للمرضى، أو مع وجود عوارض أخرى كالمطر المبلل للثياب المثقل لها ﴿وَ﴾ لكن ﴿خُذُواْ حِذْرَكُمُّ ﴾ إذا وضعتموها كي لا يهجم عليكم الأعداء ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَيْفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴾ وفي هذا وعد بنجاح المؤمنين ووعيد بهلاك الكافرين ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُهُ ٱلصَّلَوْءَ ﴾ أي فإذا أديتم صلاتكم في الخوف ﴿ فَأَذْكُرُوا آللَّهُ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمٌّ ﴾ فاستمروا على ذكر الباري سبحانه في كل حال لأن الذكر أخو الصلاة ﴿ فَإِذَا أَطْمَأْنَنَتُم ﴾ أي سكنت قلوبكم من الخوف ﴿ فَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ ﴾ فعدّلوها وأدوها كاملة غير مقصورة مع رعاية شرائطها وأركانها وسننها ومن جملة الإقامة أداء كل صلاة في وقتها المحدد. ﴿إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا﴾ فرضاً محدود الأوقات لا يجوز أداؤها قبلها ولا إِخراجها بلا عذر مشروع ﴿وَلَا تَهِـنُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ ﴾ أي لا تضعفوا عن طلب الكفار للقتال. ﴿إِن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ ﴾ أنتم بالمطالبة واللقاء وبالقتال ﴿فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ﴾ أيضاً ﴿كُمَا تَأْلَمُونَ ۗ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ﴾ تعالى الجزاء الأوفى في الآخرة عند اللقاء ﴿مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ ه، ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا ﴾ بأعمالكم وأحوالكم ﴿مَكِيمًا ﴾ في ابتلائكم واعتلائكم بالانتصار في الدنيا والافتخار في الآخرة.

﴿ إِنَّا أَرَلْنَا إِلِيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا آرَبْكَ ٱللّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَالسّتَغْفِر ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَلا بَحْكِلْ عَنِ ٱللّهِ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَلا بَحْكِلْ عَنِ ٱللّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَى فِي يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ ٱللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا اللّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ ٱللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا اللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ فَوْرًا وَعِيلًا إِنَّا وَكُونَ عَلَيْهُمْ فَقُورًا وَعِيلًا إِنّهُ وَمُونَ مَنَ يَكُونُ عَلَيْهُمْ فَوَا رَحِيلًا ﴿ فَا نَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُمْ ثُمُ يَكُونُ عَلَيْهِمْ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى نَفْسِهُمْ وَكُونَ ٱللّهُ عَلِيمًا عَنْهُمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ عَلَى اللّهُ يَجِدِ ٱلللّهُ عَنْهُمْ مَنَ يَكُونُ مَا لَا يَعْمَلُونَ مُعَلِيمًا عَلَى مَنْهُمُ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ عَلَيمًا عَلَيْهُمْ عَلَى نَفْسِهُمْ عَلَى اللّهُ عَلِيمًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيمًا عَلَى اللّهُ عَلِيمًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهِ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّ

حَكِيمًا ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّةً أَوْ إِنْمَا ثُمَّ رَبِّهِ بِهِ. بَرِيَّنَا فَقَدِ اَحْتَمَلَ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِينًا ﴿ وَإِنْمَا اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لِمُتَمَّت طَاآبِفَ أُ مِنْهُمْ أَن يُضِلُوكَ مِن شَيْءً وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِذَبَ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءً وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِذَبَ وَلَا يُضُرُّونَكَ مِن شَيْءً وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِذَبَ وَلَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءً وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَالْحِذَبُ وَلَا لِكُونَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَالْحَارِ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَالْحَارِ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ .

قوله تعالى: ﴿إِنَّا آَزَلُنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَرِكَ إِللَّهِ فَقَدَ صَلَّ صَلَلًا بَمِيدًا﴾ أنزلت كلها في قصة واحدة، وذلك أن رجلاً من الأنصار يقال له قتادة طعمة ابن أبيرق، أحد بني ظفر ابن الحارث، سرق درعاً من جار له يقال له قتادة ابن النعمان، وكانت الدرع في جراب فيه دقيق فجعل الدقيق ينتشر من خرق في الجراب حتى انتهى إلى الدار، وفيها أثر الدقيق، ثم خبأها عند رجل من اليهود يقال له: زيد ابن السمين فالتمِسَتِ الدرعُ عند طعمة فلم توجد عنده، وحلف لهم: والله ما أخذها وما له من علم! فقال أصحاب الدرع: بلى والله قد أدلج علينا فأخذها وطلبنا أثرها حتى دخل داره فرأينا أثر الدقيق. فلما أن حلف تركوه واتبعوا أثر الدقيق حتى انتهوا إلى منزل اليهودي فأخذوه، فقال: دفعها إلى طعمة ابن أبيرق، وشهد له أناس من اليهود على ذلك فقالت بنو ظفر، وهم قوم طعمة: أبيرق، وشهد له أناس من اليهود على ذلك فقالت بنو ظفر، وهم قوم طعمة: انطلقوا بنا إلى رسول الله ﷺ فكلموه في ذلك فسألوه أن يجادل عن صاحبهم، وقالوا: إن لم تفعل هلك صاحبنا وافتضح وبرىء اليهودي، فهم رسول الله أن يفعل، وكان هواه معهم، وأن يعاقب اليهودي فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّا أَزَلُنَا ﴾ الآية يفعل، وكان هواه معهم، وأن يعاقب اليهودي فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّا أَزَلُنَا ﴾ الآية وهذا قول جماعة من المفسرين.

وعن قتادة ابن النعمان كان أهل بيت منا يقال لهم: بنو أبيرق، وهم ثلاثة أخوة بشر وبشير ومبشر، وكان بشر رجلاً منافقاً يقول الشعر يهجو أصحاب رسول الله عض العرب، ثم يقول: قال فلان كذا، وقال فلان كذا، فإذا سمع أصحاب رسول الله على ذلك الشعر قالوا: والله ما يقول هذا الشعر إلا هذا الخبيث فقال:

أو كلما قال الرجال قصيدة نحلت، فقالوا: ابن الابيرقِ قالها! قال قتادة: وكانوا أهل بيت حاجة وفاقة في الجاهلية والإسلام، وكان الناس إنما طعامهم بالمدينة التمر والشعير، وكان الرجل إذا كان له يسار فقدمت ضافطة (قافلة من الإبل) حمولة من الشام من الدرمك (دقيق الحواري) ابتاع الرجل منها

فخص بها نفسه، وأما العيال فإنما طعامهم التمر والشعير. فقدمت ضافطة من الشام فابتاع عمي رفاعة ابن رافع حملاً من الدرمك فجعله في مشربة (أي غرفة الأكل) وفي المشربة سلاح له: درعان وسيفاما باداتهما وما يصلحهما فعدا عليه ليلاً، فنقبت المشربة وأخذ الطعام والسلاح، فلما أصبح أتاني عمي رفاعة، فقال: يلاً، فنقبت لنا: قد رأينا بني أبيرق يا ابن أخي تعلم أن قد عُدي علينا في ليلتنا هذه، فنقبت لنا: قد رأينا بني أبيرق استوقدوا ناراً في هذه الليلة ولا نرى فيما نرى إلا على بعض طعامكم، قال: وكان بنو أبيرق قالوا: ونحن نسأل في الدار والله ما نرى صاحبكم إلا لبيد بن سهل، رجلاً منا ذا حسب ونسب وفيه صلاح وإسلام! فلما سمع ذلك لبيد اخترط بسيفه. ثم أتى بني أبيرق وقال: أنا أسرق؟! فوالله ما أنت بصاحبها. فسألنا في الدار حتى السرقة! قالوا: إليك عنا أيها الرجل فوالله ما أنت بصاحبها. فسألنا في الدار حتى لم تشك أنهم أصحابها.

فقال لي عمي: يا ابن أخي لو أتيت رسول الله ﷺ فقلت له ذلك! قال قتادة: فأتيت رسول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله إن أهل بيت منّا أهل حفاء عمَدوا إلى عمى رفاعة بن زيد فنقّبوا مشربة له وأخذوا سلاحه وطعامه فليردوا علينا سلاحنا. وأما الطعام فلا حاجة لنا فيه. فقال رسول الله ﷺ: سأنظر في ذلك. فلما سمع ذلك بَنُو أُبَيْرِقَ أَتَوْا رجلاً منهم، ابن عم لهم، يقال له أسير بن عروة، فكلموه في ذلك واجتمع إليه ناس من أهل الدار. فأتوا رسول الله ﷺ فقالوا: يا رسول الله إن قتادة بن النعمان وعمه عمدا إلى أهل بيت منا هم أهل إسلام وصلاح يرمونهم بالسرقة من غير بينة ولا ثُبَت! قال قتادة: فأتيت رسول الله ﷺ فكلمته وغضب على وعلى عمي وجادل عن بشير ومن معه. ثم قال: عمدت إلى أهل بيت ذُكِرَ منهم إسلامٌ وصلاحٌ ترميهم بالسرقة على غير بينة ولا ثُبَت؟! قال قتادة: فرجعت ولوددت أني خرجت من بعض مالي ولم أكلم رسول الله ﷺ في ذلك. فأتاني عمي رفاعة فقال لي: يا ابن أخي ما صنعت؟ فأخبرته بما قال لي رسول الله ﷺ فقال: الله المستعان. فلم نلبث أن نزل القرآن ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَّكَ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ. . ﴾ الآيات إلى عظيماً. فلما نزلت هذه الآيات أتى رسول الله ﷺ بالسلاح فرده إلى رفاعة. وقال قتادة: فلما أتيت عمى بالسلاح وكان شيخاً قد كبر في الجاهلية وكنت أرى إسلامه مدخولاً فلما أتيته بالسلاح قال: يا ابن أخي هو في سبيل الله، فعرفت أن إسلامه كان صحيحاً. ثم لحق بشير بالمشركين مرتداً. أخرجه الترمذي وابن المنذر والحاكم. قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَّا أَرَبُكَ ٱللّهُ وَلَا تَكُن لِلنَّا إِنِينَ خَصِيمًا ﴾: أي إنا أنزلنا إليك الكتاب ملابساً ببيان الحق وبطريق الحق لتحكم بين الناس بَرهم وفاجِرِهم بما أراك الله أي بما عرفك به وأوحى به إليك ولا تكن لأجل الدفاع عن الخائنين خصيماً، ومخاصماً للبراء المبتعدين عن الخيانة ﴿وَاسْتَغْفِرِ ٱللّهُ ﴾ تعالى مما قلت لقتادة، أو ما هممت به في براءة طعمة إلى الله كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾.

ومما ينبغي التنبيه عليه أن ما قاله ﷺ لقتادة أو ما هم به من براءة طعمة لم يكن ذنباً وإِثماً حتى يستغفر منه الرسول ﷺ، لكن لعلق مقامه عن بيان شيء قبل الوحي أمر بالاستغفار، فليس ذلك استغفاراً من الذنب عند المولى بل استغفار عنده من خلاف الأولى.

﴿ وَلَا نَجُلَدِلْ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ﴾ أي لا تجادل بعض الناس من أجل الدفاع عن الذين يخونون ويعود وبال خيانتهم إلى أنفسهم فهم باعتبار العاقبة خانوا أنفسهم لعود ضرر خيانتهم إليهم ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَانًا ﴾ مبالغاً في الخيانة متعوداً لها ﴿ أَشِمًا ﴾ كثير الإثم متعمقاً فيه. والإتيان بصيغة المبالغة وتعليق النّفي به لموافقة الواقع لأن بني أبيرق كانوا كذلك وإلا فالباري تعالى لا يحب أهل الخيانة مطلقاً سواء كانوا خانين أو خوانين.

ثم استأنف في ذمهم بقوله: ﴿يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ أي يريدون إخفاء عيوبهم من الناس كي لا يطلعوا على عيوبهم ﴿وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ العليم العلام ﴿وَهُوَ مَن الناس كي لا يطلعوا على عيوبهم ﴿وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ في زمان كانوا يُدَبِّرونَ ما لا يرضى به الباري تعالى من رمي البريء من السرقة بها وشهادة الزور ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَمْمُلُونَ ﴾ من الأعمال الظاهرة والخفية ﴿نُجِيطًا ﴾ أي مستوعباً بالعلم لا يعزب عنه شيء منها.

وها حرف تنبيه وانتم مبتدأ و هتؤلآء جبره، وجملة و جدلتُم عَنْهُم النداء، جملة مبينة لوقوع أولاء خبراً، أو أنتم مبتدأ وهؤلاء منادى بحذف حرف النداء، وجملة مبينة لوقوع أولاء خبر أيها الناس جادلتم عن الخائنين ودافعتم عنهم وفي دار والحكوة الدُّنيَا فَمَن يُجَدِلُ الله عَنْهُم يَوْمَ الْقِيكَمَة ؟ أي فمن الذي يتكلم مع الباري سبحانه وتعالى يوم القيامة عند شهادة جوارحهم عليهم؟ وأم مَن يكُونُ عَلَيْهِم وصحامياً حتى يخلصوا من عذاب الله في

دار الآخرة؟ ومع ذلك كلَّه فالأمر سهل، والسماح مرجو، والعفو منتظر ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوَّةًا﴾ مما دون الشرك، ﴿أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُم﴾ بالإِشْراك ﴿ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ ﴾ بتوبة نصوح ﴿ يَجِدِ اللَّهَ عَنْوُرًا ﴾ لما صدر عنه مطلقاً ﴿ رَجِيمًا ﴾ متفضلاً عليه بالإحسان ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِنْمًا﴾ صغيراً أو كبيراً ﴿فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُم عَلَىٰ نَفْسِدًّۦ﴾، ولا يتعدى ضرره إلى غيره ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا ﴾ بالمكاسب ﴿ حَكِيمًا ﴾ في ترتيب الجزاء على الأعمال ورعاية الحق. ﴿وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّنَةً﴾ صغيرة ﴿أَوْ آِثْمًا﴾ أي كبيرة ﴿ثُمَّ يَرْمِ بِهِ. بَرِيَّنَا﴾ أي يرم إنساناً بريئاً من تلك الخطيئة أو الإثم ﴿فَقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهَّتَنَا﴾ أي كذباً على الغير ﴿وَإِنَّمَا مُّبِينًا ﴾ أي واضحاً لا شبهة فيه أبداً. ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ ﴾ بإعلامك بحقيقة الأمر ﴿ لَمَنَتَ ظَآ إِفَ اللَّهُ مِنْهُمْ ﴾ يعني أسير بن عروة وأتباعه ﴿ أَن يُضِلُّوكَ ﴾ عن القضاء بالحق مع اطلاعهم على حقيقة الأمر ﴿ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشُرُّونَكَ مِن شَيْءً﴾ لأنَّ الله كان ولا يزال يوحي إليك الكتاب ويبين لك الصواب، ولا يتركك حتى تحكم بخلاف الصواب ﴿ وَ ﴾ قد ﴿ أَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ ﴾ الجامع لمبادىء الأمور ومقاصدها، ﴿وَ﴾ أنزل عليك ﴿ٱلْحِكْمَةَ﴾ أي العلم بالأمور والعمل بالدستور حسب الواقع، ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعُلُمُ ﴾ اعتقاداً وعملاً من خفيات الأحكام، ومزيلات الأوهام ﴿وَكَاكَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ من كل جانب من الجوانب من المواهب والمكاسب وتبقى كذلك إلى لقاء رب العالمين.

﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلَاجِ بَيْنَ اللهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَطِيمًا إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ عَظِيمًا اللهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا اللهِ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ اللهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرً سَبِيلِ اللهُومِينِ اللهُ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ اللهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرً سَبِيلِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

قوله تعالى: ﴿لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجُولُهُمْ ﴾ أي لا خير في كثير من نجوى الذين يختانون أو الناس على الإطلاق ﴿إِلَّا مَنْ أَمَرَ ﴾ أي إلا نجوى من أمّر ﴿يَصَدَقَةٍ ﴾ وإحسان إلى محتاج، وإن قلت ﴿أَوّ ﴾ أمر بـ ﴿مَعْرُونِ ﴾ أي بما عرفه الشرع واستحسنه من الأقوال والأعمال كالإرشاد إلى الخير وأعمال البر وإغاثة الملهوف وإعانة المنكوب وإيواء المسكين ﴿أَوّ ﴾ أمر بـ ﴿إِصْلَاجِ بَيْنَ النّاسِ ﴾ المتخاصمين في الأموال وسائر الأحوال ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ﴾ المذكور من فعل الصدقات ونحوها ﴿ذَلِكَ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِ ٱللّهِ ﴾ لا لشيء آخر ﴿فَسَوْفَ نُوْلِهِ أَجًا

عَظِيمًا ﴾ لا يحيط به البيان ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ ﴾ ويخالف أوامره ونواهيه ويقع على الشق المخالف له، ﴿مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ العالمين العادلين أي غير ما هم استمروا عليه من العقائد والأعمال ﴿وُولِهِ مَا تَوَلَى ﴾ أي نجعله صاحباً والياً لما اتخذه وتولاه ونخليه على ما هو يريده ويتبعه من الضلال ﴿وَنُصَلِهِ جَهَنَمُ ﴾ وندخله جهنم ليعذب فيها أبداً ﴿وَسَآءَتُ ﴾ جهنم ﴿مَصِيرًا ﴾ لأولئك الضالين.

واستدل بهذه الآية الكريمة على أن الإجماع حجة، وتقرير الدليل: أن الحكم الذي أجمع عليه المؤمنون واستمروا عليه سبيلهم، وما هو سبيلهم يجب اتباعه ولا يجوز اتباع غيره. . فالحكم الذي أجمع عليه المؤمنون يجب اتباعه ولا يجوز اتباع غيره. أما الصغرى فظاهرة، وأما الكبرى فلأن الله تعالى توعد الناس على اتباع غير سبيل المؤمنين، وكل ما وقع التوعد على اتباع غيره فهو مرغوب وواجب الاتباع.

واعترض بأن سبيل المؤمنين هو الإيمان ومن اتبعه فقد فاز ومن اتبع غيره فقد انحرف، وليس هناك دليل على اتباع غيره. وأجيب عنه بأن سبيل المؤمنين ما اتخذوه منهجاً ومسلكاً يمشون عليه، وهذا بظاهره شامل لكل عقيدة اعتقدوها ولكل عمل صالح عملوه بدون فرق بين ذاك وذلك، ولا مرجع لعقيدة على أخرى ولعمل على آخر ما داما من سبيلهم واستمروا عليه. لا سيما إذا كانوا مؤمنين عالمين عادلين كما قيدناه به سابقاً. وسر ذلك أن الله سبحانه وتعالى أنزل الكتاب وبلغه رسوله وخوّله بيانه، وقد بينه بعد أنْ بلغه وأطاعه المؤمنون في ذلك وما يحتوي عليه من الجزئيات واستمروا على تطبيقه، فالظاهر من أحوالهم وهم مؤمنون عالمون عادلون السير على ذلك المنهج السليم فسبيلهم قويم وصراط مستقيم وغيره سبيل مُعْوَجٌ وصراط غير مستقيم، وبالأخص إن المؤمنين جمع معرف وهو للاستغراق واستغراقه معناه كل المؤمنين فالخروج عن سبيلهم اتخاذ سبيل غير المؤمنين هذا في كون الإجماع منهم حجة بشرائطه.

وأعتقد أن آراء الأكثرية الساحقة هو أيضاً كالإِجماع فإذا كان في حكم شرعي اختلاف وهناك أكثرية ساحقة في جانب وأقلية في آخر يجب اتباع الأكثرية، لأن كلا الطرفين من المؤمنين، ورعاية الأكثرية أوفر فائدة ولذلك روى عنه عليه وإذا رأيتم الخلاف فعليكم بالسواد الأعظم».

عن المزني قال: كنت عند الشافعي يوماً فجاءه شيخ عليه لباس صوف وبيده عصا، فلما رآه ذا مهابة استوى جالساً، وكان مستنداً لإسطوانة وسوى ثيابه فقال له: ما الحجة في دين الله تعالى؟ قال: كتابه. قال: وماذا؟ قال: سنة نبيه على قال: وماذا؟ قال: اتفاق الأمة. قال: من أين هذا الأخير أهو في كتاب الله تعالى: فتدبر ساعة ساكتاً فقال له الشيخ: أجّلتك ثلاثة أيام بلياليهن، فإن جئت بآية وإلا فاعتزل الناس. فمكث الشيخ أيام لا يخرج، وخرج في اليوم الرابع بين الظهر والعصر وقد تغير لونه فجاءه الشيخ وسلم عليه وجلس، وقال: حاجتي. فقال: نعم أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم قال الله عز وجل: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ نُولِهِ، مَا تَوَلَى وَنُصُلِهِ، عَلَى خلاف المؤمنين إلا واتباعهم فرض. جَهَنَمْ وَسَاءَتُ مَمِيرًا له لم يصله جهنم على خلاف المؤمنين إلا واتباعهم فرض. قال: صدقت وقام وذهب.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يَشَرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن بَشَآءٌ وَمَن يُشَرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَّلًا بَعِيدًا ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَا إِنكَا وَإِن يَدْعُونَ إِلَا شَيْطَكُما مَرِيدًا ﴿ اللَّهُ وَقَالَ لَأَنَّخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَعْرُوضًا ﴿ وَلَا شَيْطُكُما مَلَا مُرِيدًا ﴿ اللَّهُ مَلَكُمُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَنْجُدُنَ مِنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَعْرُوضًا ﴿ وَلَا مُنْفِئَهُمْ وَلَا مُرْبَعْهُمْ وَلَا مُرْبَعُهُمْ فَلَا مُنْفِيدًا مَا اللَّهُ فَقَدْ خَسِرَ فَلْكُونَ عَلَى اللَّهُ فَقَدْ خَسِرَ فَلَكُمْ وَلَكُمْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَقَدْ خَسِرَ فَلَكُمْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَقَدْ خَسِرَ فَلَكُمْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خَسَرَانَا مُهِينَا ﴾ فَعَدُهُمْ وَلَا يَعِدُهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَمْلُوا وَعَمِلُوا وَعَمْلُوا وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَكُوا وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَكُولُوا وَلَا لَهُ لَا لَهُولُوا وَلَا لَعُلُوا وَلَا لَعُلُوا وَلَا لَكُولُولُوا وَلَا لَعُلُوا لَعُلُوا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَعُولُوا وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَكُولُولُوا وَ

﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ الأَن مِن أَسْرَكُ بِه وهو يعتبر من أهل التكليف اعترف بموجود غيره في الكائنات له سلطة وتأثير في شيء بدون إرادة الله تعالى وبذلك أبطل اعترافه الصحيح به الأن الاعتراف به يوجب الاستغناء عن كل ما سواه. وهذا منتهى ما تهبط إليه عقول البشر وأفكارهم، ونفوسهم، ومنه تتولد جميع الرذائل النفسية والأعمال الدنيئة، فلا يبقى معنى بربوبية الرب وألوهيته لجميع الموجودات فلو غفر ذلك لم يبق فائدة للتشريعات والحرام والحلال. هذا

ما قاله العلماء في سر عدم غفران الشرك، ومع ذلك فقد قال المحققون: إن غفران الكفر من الشرك وأمثاله ممكن لأن الله غني عن العالمين وعبادتهم له وسائر المعارضات لأنها لا تضره ولا تنفعه لكن لا يغفره لإخباره به دون التقييد بشيء إلا الندم عنه والرجوع إلى التوحيد ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾. وهذه الآية الكريمة تكرار ما نزل سابقاً لتأكيدها وتكميل قصة من سبق من الذين يختانون أنفسهم وقد ذكر أن لها سبباً في النزول كما أخرج الثعلبي عن ابن عباس شيئا أن شيخاً من العرب جاء إلى رسول الله على فقال: إني شيخ منهمك في الذنوب إلا أني لم أشرك بالله تعالى منذ عرفته وآمنت به، ولم أتخذ من دونه ولياً ولم أوقع المعاصي جراءة، وما توهمت طرفة عين أني أعجز الله تعالى هرباً، وإني لنادم تائب فما ترى حالي عند الله تعالى؟ فنزلت الآية.

﴿ وَمَن يُشَرِكَ بِاللّهِ شَيئاً من الشرك بأن أسند الإيجاد والخلق إلى غيره معه سواء كان الغير من العلويات أو السلفيات، ومن الموجودات الثابتة كالشمس وسائر الكواكب المصنوعة التي لا دخل للعباد في خلقها كالإنسان، أو المكتسبات له كالهياكل المنحوتة، ﴿ فَقَدَ ضَلَ ﴾ عن الطريق الحق ﴿ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ لا يعودون إلى الصراط المستقيم إلا بتوفيق الله تعالى وهدايته. ويدل على معنى إشراك المشركين اهتمامهم بذلك الشريك واعتبارهم له كركن الإفادة الوجود للمقصود.

قوله تعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلّا إِنكُ ﴾ أي ما يدعون أولئك المشركون وما ينادون لحوائجهم من دون الله إلا أصناماً يعتبرونها إناثاً لما روي عن الحسن أنه كان لكل حي من أحياء العرب صنم يعبدونه ويسمونه أنثى بني فلان لأنهم يجعلون عليه الحلي وأنواع الزينة كما يفعلون بالنساء، أو لأنهم اعتبروها ممثلة لبعض الملائكة وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثاً، أو لأنهم كانوا يسمون الأصنام بأسماء الإناث على ما قيل. ﴿و﴾ في الحقيقة ﴿إِن يَدْعُونَ كَانُوا يسمون الأصنام بأسماء الإناث على ما قيل. ﴿و﴾ في الحقيقة ﴿إِن يَدْعُونَ المارد المتنفر عن الإطاعة ﴿لَعَنهُ اللهُ ﴾ طرده عن ساحة رحمته الواسعة، ﴿وَقَالَ لَا أَيْ اللهُ عَن طريق الحق بإلقاء الوساوس الفاسدة المفسدة للعقول شهواته ﴿وَلَأُمْنِينَهُمْ ﴾ عن طريق الحق بإلقاء الوساوس الفاسدة المفسدة للعقول ﴿وَلاَمْنِينَهُمْ ﴾ أي وألقي إلى قلوبهم الأماني الباطلة كإلقاء أن لا حساب عليكم ولا عتاب ولا عذاب ﴿وَلاَمُرْنَهُمْ ﴾ بأعمال فاسدة لا أصل لها في الواقع ويفسر ذلك

بقوله: ﴿ فَلَيُنَبِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ إذا ولدت خمسة أبطن وجاء الخامس ذكراً حتى يكون قطع آذانهن دليلاً على تحريم ركوبها والحمل عليها. والبتك قطع الأذن من أصلها أو شقها ﴿ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْمَا يَرُكَ خَلْقَ اللَّهِ ﴾ آثار خلقه وإبداعه كخصاء العبد، والوشم والوشر وأمثالها من كل ما لم يرد به دليل شرعى، كحلق الرأس والعانة وقص الشوارب ونتف العانة والإبط، فإن ما ورد فيها دليل يكون من سنة الدين. ﴿ وَمَن يَشَخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّ اللَّهِ متولياً وآمراً مطاعاً من دون الله العلي العظيم ﴿ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُّبِينًا ﴾ ظاهراً لا حاجة إلى بيانه عند أصحاب العقول السليمة. ﴿ يَعِدُهُم ﴾ الشيطان ما لا يفي به ﴿ وَيُمَنِّيهُ ۚ ﴾ الأماني الفارغة الفاسدة ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيَطَانُ إِلَّا ﴾ أشياء توجب ﴿غُرُدًا ﴾ وذلك يوجب غروراً في الدنيا في الأهواء الباطلة وفي الآخرة في نار جهنم خالداً فيها وبئس المصير ﴿أُوْلَيْهِكَ﴾ الذين اتخذوا الشيطان ولَياً من دون الله ﴿مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَلَا يَجِدُونَ عَنَّهَا يَجِيصَا﴾ أي مفراً ومهرباً. ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِبَهَا أَبُدُّأُ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّأً ﴾ أي وعدهم الله وعداً وحَق حَقّاً. ثم ذيل الأخبار السابقة بقوله الحق: ﴿ وَمَن أَصَّدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾؟ والقيل مصدر قال، ومثله القول والقال. وعن ابن السكيت: أن القيل والقال اسمان لا مصدران أي أنهم اسما مصدر وليسا بمصدرين لِقالَ.

﴿ لَيْسَ بِالْمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيْ أَهْلِ الْكِتَابُّ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ. وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الْفَكِلِحَتِ مِن دَكُونِ اللّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الْفَكِلِحَتِ مِن دَكُونِ أَنْ أَنْ فَيْرًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الْفَكِلِحَتِ مِن الْحَكَوْنَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ وَمَن دَكُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ وَمَن الصَّنَونِ وَمَا فِي النَّمَونَ وَمَا فِي اللَّمَانِيَ وَمَا فِي النَّمَونِ وَمَا فِي اللَّمَانِيَ وَمَا فِي اللَّهُ مِكْلِ

قوله تعالى: ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمُ ﴾ الآية عن ابن عباس قال: قالت اليهود والنصارى: لا يدخل الجنة غيرُنا! وقالوا: لَن تَمَسَّنا النار إلا أيّاماً مَعْدُودات! وقالت قريش: إنا لا نُحاسَب ولا نُبعث! فأنزل الله الآية رواه ابن أبي حاتم.

وعن قتادة: جلس أناس من اليهود وأناس من النصارى وأناس من المسلمين وتفاخرت كل طائفة على غيرها، وقالت: نحن أفضل من غيرنا. فقال أهل الكتاب

من اليهود والنصارى للمسلمين: نبينا قبل نبيكم، وكتابنا قبل كتابكم، فنحن أحق بالله منكم. وقال المسلمون: نبينا خاتم النبيين، وكتابنا يقضي على سائرالكتب فنزلت الآية... أخرَجُه ابن جرير.

قوله: ﴿ يَسَنَ بِأَمَانِيَكُمْ ﴾ الخطاب للمؤمنين، والأماني بتشديد الياء جمع أمنية على وزن أُفعولة، وأصله أُمنوية كأعجوبة وأضحوكة، اجتمعت الواو والياء، والسابقة منهما ساكنة، فقلبنا الواوياء وأدغمناها في الياء صار أُمنيّة. وقال الراغب: هي الصورة الحاصلة في النفس من تمني الشيء أو تقديره في النفس وتصويره فيها إنتهى.

قلت: والأماني هي من المشتهيات تقع أولاً قريبة أو بعيدة. ومعنى الآية الكريمة: ليس الأمر الذي تتحاورون فيه من دخول الجنة وعدم دخولها مربوطة بالخيالات والاشتهاء النفسي لكم ولا لأحد. فليس دخولها وعدم دخولها بأمانيكم أيها المؤمنون حتى تدخلوها أنتم لا غيركم. ولا به ﴿أَمَانِيَ أَهِّلِ ٱلْكِتَابُ حتى يدخلوها هم لا أنتم، بل ذلك مربوط بنظام إلهي مُحْكَم عَدْلِ قرره لجميع المكلفين وهو أنه ﴿مَن يَعْمَل سُوّءًا يُجّزَ بِدِه عاجلاً أو آجلاً إن لَم يَعْفُ عنه الله تعالى ﴿وَلا يَجِد لَهُ مِن دُونِ ٱلله وَلِيّا وَلا نَصِيرًا ﴾ أي لا يجد من جانب غير الله تعالى ولياً يُحامي عنه ويدفع عنه ما ينزل عليه من العقوبة، ولا نصيراً. أو لا يجد له ولياً محباً يكفيه بالستر والإيواء ولا نصيراً قوياً يدفع عنه العذاب بالقوة والاستيلاء.

وأخرج مسلم وغيره عن أبي هريرة قال: لما نزلت هذه الآية شق ذلك على المسلمين وبلغت منهم ما شاء الله تعالى فشكوا ذلك إلى رسول الله على سدّدوا وقاربوا فإن في كل ما أصاب المسلم كفارة حتى الشوكة يُشاكُها والنكبة ينكبها. والأحاديث على هذا المعنى كثيرة. ثم مورد النزول يدل على أن الكلام المقدس والآية الشريفة نزلت لرد أهل الكتاب في دعاويهم الباطلة الفارغة، ولذلك قدم حكم عامل السوء وعمل السوء على عامل الخير وعمله.

ومن المعلوم سابقاً ولاحقاً أن الله لا يغفر الكفر بسائر أصنافه عمن استمر عليه حتى مات، ولذلك نفى الولي والنصير على الإطلاق وإلا فالأدلة متضافرة ومتظاهرة على أن الشفاعة ثابتة يوم القيامة على تفصيلها المقرر في محله ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الضَلِحَتِ مِن ذَكِر أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ لأن تحقق الإيمان شرط لمثوبة

الحسنات، وإلا فهي حابطة ساقطة. ﴿ فَأُولَتُكُ ﴾ العاملون للصالحات والعاملات لها مع مقارنة الإيمان ﴿ يَدْخُلُونَ الْجَنّة ﴾ فضلاً ورحمة على وعده سبحانه وتعالى ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيراً ﴾: أي لا ينقصون حتى شيئاً حقيراً من ثواب أعمالهم. والنقير مأخوذ من النقرة، وهي نقرة في ظهر النواة منها تنبت النخلة. ثم قرر الإيمان والإسلام والأعمال المقرونة بالإخلاص فقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسَلَمَ وَجَهَهُ وَالإسلام والأعمال المقرونة بالإخلاص فقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ إِينًا مِّمَنْ أَسَلَمَ وَجَهَهُ وَالإسلام والأعمال المقرونة بالإخلاص فقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ الله عامل للحسنات وتارك للسيئات، ﴿ وَاتّبَعَ مِلّة إِنْرَهِيمَ ﴾ أي واتبع دين الخليل إبراهيم أيه في الإخلاص له تعالى بدون أي شائبة ﴿ حَنِيفاً ﴾ أي وحال إبراهيم أنه كان ماثلاً ومبتعداً عن جميع الأديان الباطلة والأهواء العاطلة؟! وهذا الاستفهام الإنكاري جوابه أنه ليس هناك شخص هو أحسن ديناً ممن أسلم وجهه لله على ما تقرر وتقيد ﴿ وَاتَّعَدُ اللهُ إِنْرَهِيمَ خَلِيلاً ﴾. جملة جيء بها تذييلاً لما تقدم، ذكرت للترغيب في اتباع عقيدة إبراهيم عليه ﴿ وَلِهُ مَا فِي السَّمَونَةِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَكَاكَ اللهُ بِكُلِ شَيَعُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلَيهُ المَا عَقِيمَ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَكَاكَ اللهُ بِكُلِ شَيْء

﴿ وَيَسْتَغُنُونَكَ فِي النِّسَاءَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْمَسَاءِ اللَّهِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَنِي فِي يَتَنَمَى النِّسَاءِ الَّتِي لَا ثُوْتُونَهُنَ مَا كُنِبَ لَهُنَّ وَرَّغَبُونَ أَن تَنَكِحُوهُنَ وَالْسُنَفُمُعَيْنَ مِنَ لَهُنَّ وَرَعَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ وَالْسُنَفُمُعَيْنَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُوا لِلْيَتَنَكَىٰ بِالْقِسِّطِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ وَالْسُفَمُعَيْنَ مِنَ عَلِيمًا إِنَّهُ اللَّهُ كَانَ بِهِ، عَلِيمًا إِنَّهُ .

عن عائشة والتها ووارثها قد شركته في ماله حتى في العذق فيرغب أن ينكحها، ويكره أن يزوِّجها رجلاً فيشركه في ماله حتى في العذق فيرغب أن ينكحها، ويكره أن يزوِّجها رجلاً فيشركه في ماله فيعضلها. فنزلت الآية رواه البخاري. وعن السدي كان لجابر بنت عم دميمة ولها مال ورثته عن أبيها، وكان جابر يرغب عن نكاحها ولا ينكحها غيره خشية أن يذهب الزوج بمالها، فسأل النبي والله عن ذلك فنزلت الآية أخرجه ابن أبي حاتم. وروي أنه إذا كانت الجارية يتيمة دميمة لم يعطوها ميراثها وحَبسوها من التزويج حتى تموت فيرثوها فنزلت الآية. رواه عبد بن حميد وابن جرير.

قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءَ ﴾ أي يستفتونك في ميراثهن والقرينة عليه ما ذكرنا من المورد، وما روي عن عبد بن حميد عن مجاهد أن أهل الجاهلية ما كانوا

يُورثون النساء والصبيان شيئاً ويقولون: لا يغزون ولا يغنمون خيراً. فنزلت: ﴿قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ﴾ ويبين حكمه فيهن ﴿وَمَا يُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ﴾ إما معطوف على اسم الجلالة على التجوز أي وما يتلى عليكم في الكتاب أي القرآن يفتيكم ويبين لكم. أو أن ما يتلى مبتدأ، وقوله في الكتاب خبره والمراد بالكتاب اللوح المحفوظ فتكون جملة معترضة بين متعلقات الفعل السابق. وقوله: ﴿فِي يَتَكُمُ النِّسَاءِ ﴾ بدل من قوله فيهن ووجه اختصاصهن بالذكر الاهتمام بهن. وقوله: ﴿ وَالنَّسْ مَنْ مَعْ اللَّهِ عَلَى يَتَامَى النساء. وقوله: ﴿ وَأَن تَقُومُوا ﴾ معطوف عليه أيضاً، أو مفعول لفعل مقدر أي ويبين لكم أن تقوموا. وحاصل المعنى: قل الله تعالى يفتيكم فيهن وما يتلى عليكم في الكتاب أي ثابت في اللوح المحفوظ. وإفتاؤه في النساء ﴿ فِي يَتَدَى ٱلنِّسَآءِ الَّذِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُلِّبَ لَهُنَّ ﴾ وفرض من الإرث ﴿ وَرَتَّغَبُونَ أَن تَنكِمُوهُنَّ ﴾ للاستيلاء على حقوقهن لا للمعاملة المشروعة معهن في الزواج. أو ﴿وَرَّغَبُونَ ﴾ عن ﴿أَن تَنكِمُوهُنَّ ﴾ أي تمنعونهن الحقوق وتعرضون عن نكاحهن فيبقين محبوسات كأسرى في البيت ﴿وَ﴾ كذلك يفتيكم في حق ﴿الْسُنَفْعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ﴾ اليتامي أن تؤتوهم حقوقهم ولا تمنعوهم من الميراث بحجة أنهم ليس فيهم قوة الغزو وأخذ الغنيمة ﴿وَ ﴾ يأمركم ﴿أَن تَقُومُوا لِلْيَتَكَيُّ ﴾ المذكورين ﴿ بِٱلْقِسَطِ ﴾ والعدل. أو يفتيكم في قيامكم لليتامي بالقسط ويبين لكم أن ذلك القيام واجب عليكم وإذا وفيتم بما يفتيكم الله تعالى به فالأجر عائد إليكم ﴿وَمَا تَقْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِهِ، عَلِيمًا ﴾ فيجازيكم عليه.

﴿ وَإِنِ آَمْرَاَةً خَافَتَ مِنَ بَعْلِهَا نَشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُمَنَاتَ عَلَيْهِمَا أَنَ يُصَلِّحًا بَيْنَهُمَا صُلَحًا وَالصُّلَحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ الْأَنفُسُ الشُّحُ وَإِن تُحْسِنُوا وَتَنَقُوا فَإِنَ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا فَ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَانَةِ وَإِن اللَّهُ وَإِن يَنفَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةً وَإِن تُصَلِّحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَ اللَّهُ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا فَي وَإِن يَنفَرَقا يُغِنِ اللَّهُ حَكْلًا مِن سَعَيْدِةً وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا فَ ﴾.

 يومي لعائشة، ففعل ونزلت الآية. وعن سعيد بن المسيب أن ابنة محمد بن مسلمة كانت عند رافع بن خديج فكره منها أمراً إما كبراً أو غيره. فأراد طلاقها، فقالت: لا تطلقني واقسم لي ما بدا لك. ونزلت الآية فاصطلحا. وجرت السنة بذلك رواه سعيد بن منصور والشافعي والبيهقي. وعن سعيد بن جبير قال: جاءت امرأة حين نزلت هذه الآية قالت: إني أريد أن تقسم لي من نفقتك وقد كانت رضيت أن يدعها فلا يطلقها ولا يأتيها فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَحْضِرَتِ اللهَ نَهُلُهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى اللهُ عَالْمُ عَالَى اللهُ عَالْمُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ

وعن عائشة \_ رضي الله تعالى عنها \_ قالت: نزلت هذه الآية في المرأة تكون عند الرجل فلا يستكثر منها ويريد فراقها. ولعلها أن تكون لها صحبة ويكون لها ولد فيكره فراقها وتقول له: لا تطلقني وَأُمْسِكني وأنت في حلّ من شأني فنزلت هذه الآية. رواه البخاري ومسلم.

قوله تعالى: ﴿وَإِنِ أَمْرَأَةُ ﴾ أي وإِن خافت امرأة ﴿خَافَتُ مِنْ بَعْلِهَا ﴾ أي زوجها ﴿فُتُوزًا ﴾ أي إرتفاعاً ﴿أَوْ إِعْرَاضًا ﴾ عنها لسبب من الأسباب ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصَلِحا بَيْنَهُمَا صُلَحًا ﴾ بأن تترك المرأة له يومها أو تضع عنه بعض ما يجب لها من نفقة أو كسوة ﴿وَالصُّلَحُ خَيْرٌ ﴾ من الفرقة وسوء العشرة. ﴿وَأُحْضِرَتِ الْأَنفُسُ الشُّحُ ﴾ أي إِن الشح واللؤم والبخل جعل حاضراً لها لا يغيب عنها أبداً. فلا تكاد المرأة تسمح بإعراض الزوج عنها وتقصيره في حقها أو تسمح ببعض الحقوق الواجبة لها فتهبها له. ولا الرجل يسمح بأن يمسكها ويقوم بحقها على ما ينبغي ﴿وَإِن تُتَحْسِنُوا ﴾ في المعاشرة ﴿وَنَتَقُوا ﴾ النشوز وسوء الخلق ﴿فَإِنَ اللّهَ كَانَ بِمَا لَعْمَلُونَ خَيِمًا ﴿ فَي المعاشرة ﴿ وَنَتَقُوا ﴾ النشوز وسوء الخلق ﴿فَإِنَ اللّهَ كَانَ بِمَا العدالة بين الزوجات بحيث لا يقع ميل إلى جانب من الجوانب في شؤونهن كالقسم والنفقة والمجاملة والمفاكهة والمؤانسة وغيرها مما لا يكاد يعد.

وأخرج البيهقي عن عبيدة أنه قال: لن تستطيعوا ذلك في الحب والجماع ﴿ وَلَوَ حَرَصْتُم ﴾ على العدل وبالغتم فيه ﴿ وَلَلَا تَمِيلُواْ كُلَّ الْمَيْلِ ﴾ أي فلا تنحرفوا عن العدل المشروع كثيراً بحيث تمنعوها حقها من غير رضاها ﴿ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةَ ﴾ أي فتجعلوا المرغوب عنها كالمعلقة، وهي كما قال ابن عباس على من ليست مطلقة ولا ذات بعل أي صارت مهملة الحقوق محتارة في شأنها ليست مطلقة فتبين وتتزوج، ولا ذات بعل تتمتع به وتبتهج ﴿ وَإِن تُصَلِحُوا ﴾ ما في قلوبكم

من الرذائل الموجبة للميل والإعراض فتصلحوا ما أفسدتم من الأعمال معها ﴿وَتَتَقُوا ﴾ وتحترزوا عن الجور الذي نهاكم الله عنه ﴿فَإِنَ اللّه كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ لما فرط منكم قبل نزول الآية. أو لما وقع من بعض اللّمم في ما بينكم، وراحما يزيدكم في الأجر والخير. ﴿وَإِن يَنْفَرّقا ﴾ أي المرأة وبعلها بالطلاق ﴿يُغَنِ اللّهُ صَعُلًا ﴾ منهما فيتزوج الرجل بامرأة أخرى والمرأة بزوج آخر وذلك الإغناء ﴿مِن سَعَتِهِ عَلَى وبسط قدرته وفيض نعمته ﴿وَكَانَ اللّه ﴾ ولم يزل ولا يزال ﴿وَسِعًا ﴾ بالنعمة والبذل ﴿حَكِيمًا ﴾ في رحمته لعباده بالكرم والفضل لا يعمل عملاً إلا وفيه إتقان وإحكام.

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَلَقَدٌ وَصَّبْنَا الَّذِينَ أُوثُوا الْكِنْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِنَّا لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّهُ عَنِيًّا حَبِيدًا ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ إِنَّ لِللَّهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيرًا وَكِيلًا ﴿ إِن يَشَأَ بُذُهِبَكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِعَاخِرِينَ وَكَانَ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيرًا ﴿ وَلَيْ مَن كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِندَ اللّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا فَعِيدًا اللهِ سَمِيعًا اللّهِ عَلَى اللّهُ سَمِيعًا اللّهُ عَلَى اللّهُ سَمِيعًا اللّهِ عَلَى اللّهُ سَمِيعًا اللّهِ عَلَى اللّهُ سَمِيعًا اللّهِ فَوَابَ الدُّنْيَا فَعِندَ اللّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا اللّهُ عَلَى اللّهُ سَمِيعًا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللْمُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللّ

قوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلِيهِ عليه القبض والبسط من نعمه بالنسبة إلى كل ذي حياة فلا يتعذر عليه الإغناء للزوجين بعد الفراق ولا الإيناس بعد الوحشة والشقاق ﴿وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ مِن النهود والنصارى ﴿وَإِيّاكُمْ ﴾ أي وصيناكم بعد توصيتهم ﴿أَنِ اتّقُوا اللّهَ ﴾ فإن التقوى ملاك السعادة للعباد ووسيلة القرب بعد الابتعاد ﴿وَإِن تَكَفُرُوا فَإِنّ اللّهُ عَنِيّا جَيدًا ﴾ والوكيل هو الذي يتوكل عليه ، والجملة تذييل لما قبله ﴿إِن يَشَأَ ﴾ أي إِن يرد إِذهابكم وإبادتكم ﴿ يُذْهِبَكُمْ ﴾ ويهلككم كما أهلك كثيراً من الأمم البائدة أيها الناس ﴿ وَيَأْتِ بِعَاخِرِينَ ﴾ أي بأناس ويهلككم كما أهلك كثيراً من الأمم البائدة أيها الناس ﴿ وَيَأْتِ بِعَاخِرِينَ ﴾ أي بأناس ويهلككم كما أهلك كثيراً من الأمم البائدة أيها الناس ﴿ وَيَأْتِ بِعَاخِرِينَ ﴾ أي بأناس ذكور في الأفكار والآثار ﴿ وَكَانَ اللّهُ ﴾ ولم يزل ﴿ عَلَى ذَلِكَ ﴾ وعلى أبدع من ذلك ﴿ وَقَدِيرًا ﴾ فإن الكائنات من آثار خالق البريات .

﴿مَن كَانَ يُرِيدُ﴾ بأعماله وأقواله ﴿ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا﴾ من مال أو منصب أو متاع فليطلبه من الله وليعمل ابتغاء مرضاته حتى يجازيه بما يريده ﴿فَعِندَ اللَّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا

وَالْآخِرَةِ وَكَانَ اللهُ ﴾ ولم يزل ﴿ سَمِيعًا ﴾ لأقوالكم ﴿ بَصِيرًا ﴾ بأفعالكم. وفي مسند الإمام أحمد عن زيد بن ثابت على سمعت رسول الله على يقول: «من كان همه الآخرة جمع الله تعالى شمله وجَعَل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة، ومن كانت نيته الدنيا فرق الله تعالى عليه ضيعته وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب به ».

﴿ ﴿ يَمَا يُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآةً بِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينُّ إِن يَكُنَ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَّا فَلَا تَشْبِعُوا الْمُوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلْوُءُا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ ﴾

عن السدي نزلت في النبي ﷺ اختصم إليه غني وفقير وكان خُلقه مع الفقير رأى أن الفقير لا يظلم الغني فأبى الله إلا أن يقوم بالقسط في الغني والفقير، فأنزل هذه الآية كلها. ذكره الواحدي في الأسباب والخازن في اللباب.

قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ بِٱلْقِسْطِ ﴾ أي قائمين جد قيام بتطبيق العدالة بين الناس ومواظبين عليه بالدوام حال كونكم ﴿شُهَدَآءَ لِلَّهِ ﴾ أي مبينين الحق ومراعين له لابتغاء مرضات الله سواء كنتم شهداء لهم أو شهداء عليهم، أو حاكمين بين المتخاصمين منهم: ﴿وَلَوْ ﴾ كانت الشهادة ﴿عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أوِ ﴾ على ﴿ ٱلْوَالِدَيْنِ ﴾ أو على ﴿ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ أي على أقرب الناس إليكم كأبنائكم وبناتكم وإخوتكم وأخواتكم ﴿إِن يَكُنُّ﴾ المشهود عليه أو كل منه ومن المشهود له ﴿غَنِيًّا﴾ يرجى نعمته أو يخشى سطوته، ﴿أَوْ فَقِيرًا﴾ يترحم عليه أو لا يهتم به ولا ينظر إليه ﴿فَاللَّهُ أُوَّكَى بِهِمَّا﴾ أي فالله أولى وأحق بحالهما ورعاية أمورهما لا أنتم. فإن كان حالهما تقتضي الشفقة فالله تعالى أشفق من كل أحد بكل أحد وإن كانت تقتضي غيرها فالله أولى برعايتها ﴿ فَلا تَتَّبِعُوا ٱلْمَوَىٰ أَن تَعْدِلُوا ﴾ أي فلا تتبعوا هوى أنفسكم لأن تَعدِلوا وتتجاوزوا عن الحق أو كراهة أن تعدلوا بين المتخاصمين وتطبقوا العدالة بينهما على أن يكون المصدر مفعولاً له وعلة لاتباع الهوى المنهي عنه. ولو جعل علة للنهي قدر المضاف إذا كان من العدول، ولم يقدر إذا كان من العدل على العكس مما سبق. أي أنهاكم عن اتباع الهوى كراهة العدول والتجاوز عن الحق أو للعدل بين الناس. ﴿وَإِن تَلْوُرُا﴾ وتعطفوا ألسنتكم عن الشهادة ولا تأتوا بها على الوجه الحق ﴿أَوْ تُعْرِضُوا﴾ عن أدائها وتتركوا إقامتها رأساً ﴿فَإِنَّ اللَّهَ

كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ من اللّي والإعراض ﴿خَبِيرًا﴾ به وبأسبابه فيجازيكم حسب نظامه القائم بالعدل والحق وفيه تهديد لهم بأيّ تهديد!

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ مَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَٱلْكِنَكِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ. وَالْكِتَكِ الَّذِى أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ. وَكُنُهِمِ وَرُسُلِهِ. وَالْيَؤْمِ ٱلْاَخِرِ فَقَدْ ضَلَ صَلَالًا بَعِيدًا ﴿ ﴾ .

 فَتْحُ مِنَ اللَّهِ قَـَالُوٓا ٱلَـمْ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوٓا ٱلَـمْ نَسْتَخُوِذُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ الْمُؤْمِنِينَۚ فَاللَّهُ يَخَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَـمَةُ وَلَن يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ الآية عن مجاهد وابن زيد أنهم أناس منافقون أظهروا الإيمان ثم ارتدوا، ثم أظهروا، ثم ارتدوا، ثم ماتوا على كفرهم. وجعلها ابن عباس عامة لكل منافق في عهده على في البر والبحر. وعن الحسن أنهم طائفة من أهل الكتاب أرادوا تشكيك أصحاب رسول الله فكانوا يظهرون الإيمان بحضرتهم ثم يقولون: قد عرضت لنا شبهة فيكفرون ثم وثم حتى ماتوا. وقال بعض: معنى الآية: إِن الذين آمنوا بموسى على من أهل الكتاب ثم كفروا حين عَبدوا العجل ثم آمنوا بعد عوده من الطور إليهم، ثم كفروا بعيسى شي ثم ازدادوا كفراً بمحمد على وهذا المعنى خلاف الظاهر المستفاد من السياق لأن أولئك الناس المذكورين في زملك أناس مختلفون. والظاهر أن المحكوم عليهم بالأوصاف المتناقضة المتكررة جمع معينون. فالظاهر أن المعنى ﴿إِنَّ الَّذِينَ ﴾ ترددوا في أحوالهم ف ﴿ءَامَنُوا ثُمَرُ كَمُرُوا ثُمَرُ الله وَعند تبدلها بدلوا يكنُ الله تبين من أحوالهم أنهم لم يكن لهم إيمان أساساً وإنما هم أظهروا الإيمان رعاية لبعض المصالح الدنيوية في فترة معينة وعند تبدلها بدلوا إيمانهم بالكفر وأظهروا الكفر وتقلبوا على هذه الأحوال مدة ثم غلبت عليهم القساوة فاعلنوا الكفر وأصروا عليه إلى الموت.

والخلاصة: إن أولئك الجمع لم يكن الله ليغفر لهم ﴿وَلَا لِيَهْدِيهُمْ سَبِيلاً﴾ سالماً لأنهم كانوا معاندين ومتعمقين في الكفر، ولم يبق عندهم ذوق الإيمان والرغبة فيه. والله سبحانه وتعالى لا يهدي أمثالهم من المنافقين الفاسدين بل إنهم منافقون ويستحقون الإنذار النازل في قوله تعالى: ﴿بَشِرِ ٱلمُنفِقِينَ﴾ أي أنذرهم ﴿بِأَنَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا﴾ وكانوا يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين.

ويقول الله سبحانه: ﴿الَّذِينَ يَنَّخِذُونَ الْكَفِرِينَ أَوَلِيَآهَ﴾ أي أصدقاء من دون المؤمنين ﴿أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ﴾؟ أي القوة والمَنعة. فإن كانوا يريدونها فليرجعوا إلى الإيمان وتولي المؤمنين دون الكافرين ﴿فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَيِعًا﴾ ومن آمن به ورجع إليه صار من أوليائه ويؤتيه الله العزة والمنعة في الدنيا والدرجات العالية في الدين

ثم تحول الباري تعالى عن الحكاية عنهم إلى الخطاب معهم، وقال على طريقة الالتفات: ﴿وَقَدْ نَزَّلُ عَلَيْتُ مِنْ الْكِنْكِ ﴾ أيها المنافقون ﴿أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَايَنتِ اللّهِ يُكُفُرُ عِهَا وَيُسْتَهُرَأُ بِهَا فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِوتٍ ﴾، أي غير ما ذكر من الكفر والاستهزاء ﴿إِنَّكُمْ إِذَا يَشْلُهُمُ ﴾ في الإثم لأنكم قادرون على الإنكار وعلى الإعراض، فما دمتم غير معرضين وغير منكرين عليهم فقد قررتم أعمالهم المنكرة، وصرتم شركاء لهم في الإثم المترتب على الكفر والاستهزاء بالدين. ولذلك قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَالْكَفِرِينَ فِي جَهَنَّم جَمِيعًا ﴾ يعني إن الأحبار الكافرين والمستهزئين بالدين والمنافقين الذين قعدوا معهم وشاركوهم في ذلك هم يجمعهم الله معاً في جهنم، فمصيرهم واحد وبئس المصير.

قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَرَّبُهُ وِنَ بِكُمْ ﴾ الخطاب فيه للمؤمنين الصادقين. والموصول عبارة عن المنافقين وهو مع ما في حيزه مبتدأ، وخبره قوله تعالى: ﴿ فَاللَّهُ يَخَكُّمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ ﴾ أي يحكم بينكم ويخول كل إلى مصيره. ومعنى الآية الكريمة: المنافقون الذين يتربصون بكم وينتظرون عواقب أموركم؛ ﴿ فَإِن كَانَ لَكُمَّ فَتَحُّ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ لموضع من المواضع، وظفر بالمقصود، ﴿قَالُوٓا ﴾ لكم: ﴿أَلَمُ نَكُن مَّعَكُمْ ﴾ نجاهد الأعداء؟ فأعطونا نصيبنا من الغنائم. ﴿وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ ﴾ متاع دنيوي حاصل من الحرب ﴿ قَالُوا ﴾ للكفار: ﴿ أَلَدُ نَسْتَخِوذَ عَلَيْكُمُ ﴾؟ أي ألم نغلب عليكم ونتمكن من قتلكم فسامحناكم ﴿ وَنَمْنَعُكُم مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾؟ أي من صولتهم فاعرفوا لنا هذا الحق عليكم، وهاتوا نصيبنا مما أصبتم. ﴿فَاللَّهُ يَخَكُّمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةُ ﴾ فيثيب أحبابه ويعاقب أعداءه على سنّته في الأمم ﴿وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَلْفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا﴾ أي: إستيلاء يوم القيامة، وحين الحكم، وإن وقع ذلك في الدنيا استدراجاً وابتلاء. روي ذلك عن علي وابن عباس ريم أو لن يجعل الله لهم عليهم سبيلاً بالإبادة والاستئصال في الدنيا، روي هذا عن السدي. أو لن يجعل الله لهم عليهم استيلاء بالحجة والبرهان فإن قواعد العقائد الإِسلامية وأحكامها إما بديهية أو نظرية مثبتة بالبراهين القاطعة والأدلة اللامعة وكل دين كذلك وأهله غالبون لا مغلوبون. وقال بعض: إن الجعل رضائي واستحبابي أي إِن الله تعالى لا يستحب أن يكون للكافرين على المؤمنين سبيل وإن أراده على سنته الاعتيادية من جعله الحرب سجالاً، وللأعداء مجالاً. واحتج الشافعية بهذه الآية على فساد شراء الكافر للعبد المسلم وتزويج المرأة المسلمة من الكافر.

وقال بعض: إن الآية مبنية على قيد وهو أنه إذا عمل المسلمون بما أمر الله به من إخلاص النية وتعلم العلوم النافعة والبراهين الساطعة وترك حظوظ النفس والمصالح الشخصية استحال أن يكون للكافرين سبيل على المؤمنين لأن الطرفين كلاهما إنسان وهما يتكافآن في المعدات وللمسلمين نور ساطع من الإيمان وعقيدة راسخة بالفوز بالجنان فتزيد معنويات المؤمنين. ووسيلة الفوز والغلبة إما وجود المعدات أو الاعتقاد المبني على الأساس، وكلاهما موجودان في المؤمنين الذين كانوا على المنهج المقرر وكل ما وقع من ضرر في الإسلام من الأول إلى الأخير فهو نتيجة الإخلال بذلك النظام كمخالفة أمر الرسول على واقعة أحد، والإعجاب بالنفس والغرور في حنين، وأمثال ذلك في سائر المهالك عصمنا الله تعالى منها بمنه وفضله آمين.

﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُحَدِّعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى رُآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا قليلًا ﴿ مُنَدَبِّدَ بِينَ ذَلِكَ لَآ إِلَى مُتُولَاتٍ وَلَا إِلَى هَتُولَاتٍ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ مَنَ يَتَعْلُوا يَلَهُ عَلَى اللّهُ فَلَن يَجَدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ يَا يَعْلُوا يَلَهُ عَلَيْكُمُ لَا يَعْدُ لَهُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَنَ النّارِ وَلَن يَجْدَلُهُمْ نَصِيرًا فَلَنَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ مِنَ النّارِ وَلَن يَجِدَلُهُمْ نَصِيرًا فَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ بِعَدَالِكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُخْلِعُونَ اللهَ ﴾ أي إنهم يفعلون ما يفعله الإنسان الحيال المخادع فيظهرون الإيمان عند الرسول وأصحابه ويضمرون الكفر، وغايتهم من هذا أن يعدوا من المؤمنين فتصان دماؤهم ويبذل لهم نصيبهم من الغنائم ﴿وَهُوَ خَلِعُهُم ﴾ والله تعالى يعاملهم معاملة المخادع أي يقبل منهم الإيمان إلى أن يعملوا ما يضر بكيان الإسلام، وعند ذلك يظهر سرّهم على حبيبه ﷺ فيفتضحون بين المؤمنين. ﴿وَ هُ من علامات نفاقهم أنهم ﴿إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُسَالَ ﴾ متثاقلين متباطئين حال كونهم ﴿يُرَآءُونَ النَّاسَ ﴾ أي ليس صلاتهم على أساس أداء الواجب حق الأداء، بل يظهرون للناس أنهم يصلون ﴿وَلَا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلِيدًا ﴾

أي لا يصلون إلا في أوقات معلومة وهي أوقات حضور الناس الكبار. ﴿مُّذَبِّدَ بِينَ بَيْنَ ذَالِكَ﴾ أي مترددين بين ذلك المذكور من الكفر والإيمان ﴿لَا إِلَىٰ هَتَوُلآءِ وَلَا إِلَىٰ هَـُوُلَآهِ ﴾ أي لا منسوبين بالوجه الصحيح الثابت إلى المؤمنين ولا إلى الكفار. فأولنك قد أضلهم الله ﴿ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴾ مستقيماً يمشي عليه. ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَفِذُوا الْكَنفِرِينَ أَوْلِيَاتَهُ ﴾ واحساء ونــاصــريــن ﴿ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَتُرِيدُونَ أَن تَجْعَـكُوا يَلَو عَلَيْكُمْ سُلطَنَا تُبِينًا﴾؟ حجة واضحة على كفركم واستحقاقكم العذاب ﴿إِنَّ ٱلمُّنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ أي في الطبقة السافلة منها لأن لها طبقات سبعاً ﴿ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ يخرجهم منها يوم القيامة ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾ عن النفاق ﴿وَأَصْلَحُوا ﴾ ما أفسدوه من النيات والاعتقادات والأعمال بأن أخلصوا نيتهم لله في كل ما يفعلون ويتركون ويعتقدون بجميع ما جاء به الرسول ﷺ من الله تعالى، ﴿ وَأَعْتَصَهُوا بِأَللَّهِ ﴾ أي وتمسكوا بكتاب الله واعتمدوا عليه ﴿ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ يِّعِ﴾ في مستقبل أمرهم لا يريدون بطاعته إلا وجهه ﴿ فَأُولَتَهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الصادقين في الدرجات الدنيوية والأخروية ﴿وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجِّرًا عَظِيمًا﴾ لا يعلم مقداره إلا الله ثم ذكر الله سبحانه وتعالى أن مدار تعذيبهم في الآخرة والتنفير عنهم في الدنيا هو كفرهم ونفاقهم وقال: ﴿مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَدَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ ﴾؟ أي قابلتم نعم الباري سبحانه بما يكافئها أو يقاربه أو يشبهه ﴿وَءَامَن تُمُّ ﴾ وصدقتم بوجود الفياض لتلك النعم المختار في إفاضتها عليكم تفضلاً وإحساناً. ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ﴾ ولم يزل ﴿شَاكِرًا﴾ مثيباً على شكر الشاكرين ﴿عَلِيمًا﴾ بإيمان المؤمنين. وقدم الشكر على الإيمان مع أنه لا يعتد به بدونه لأن الشكر وسيلة للإيمان حيث إن الشكر على النعمة يقتضى الاعتراف بالنعمة وبوجود المنعم. وللشكر درجات أعلاها صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه فيما خلق لأجله وهذا مقام كُمَّل عباد الله ولذلك قال تعالى: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبا: ١٣]. جعلنا الله تعالى من الشاكرين بمنه إنّه أرحم الراحمين.

## الجزء السادس

﴿ لَا يُحِبُ اللّهُ الْجَهَرَ بِالشُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلّا مَن ظُلِزٌ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ إِن نُبَدُوا خَيْرًا أَوَ تُحْفُومُ أَوْ تَعَفُوا عَن سُوّءٍ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ إِنَّ اللّهِ إِنَّ لَكُنْ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ إِنَّ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ اللّهِ يَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ

قوله تعالى: ﴿لَا يُحِبُ اللهُ الْجَهْرَ بِاللهُوٓوِ﴾ أخرج ابن جرير عن مجاهد أن رجلاً ضاف قوماً فلم يطعموه فاشتكاهم، فعوتب عليه، فنزلت. ومعلوم أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. ومعنى الآية: لا يحب الله الجهر بالسوء من القول إنه يغضب على من جهر بالقول السيىء على الناس ﴿إِلَّا مَن ظُلِم ﴾ فإن جهره بالقول السيىء على من ظلمه غير مسخوط عليه عنده تعالى ﴿وَكَانَ الله ﴾ ولم يزل ﴿سَمِيعًا ﴾ لجميع المسموعات ﴿عَلِيمًا ﴾ بجميع المعلومات، ومن جملتها عمل الظالم وقوله، وقول المظلوم، وجهره بالقول السيىء عليه.

﴿ إِن نُبُدُوا خَيْرًا ﴾ أي تظهروه بحيث يعلم به الناس ﴿ أَوَ تُحْفُوهُ ﴾ لا يعلم به غير الله تعالى ﴿ أَوْ تَعْفُوا عَن سُوِّءِ ﴾ أيّا كان هذا وذاك، ونص عليه مع اندراجه في ما سبق للاهتمام به. والجمل الثلاث شروط والجزاء محذوف وهو فقد اقتديتم بسنة الله تعالى، ويدل عليه قوله: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴾ وما يقال إن إبداء الخير وإِخفاءه لو كانا هنا مقصودين بالشرط لـم يحسن الاقتصار على كون الله تعالى عفواً قديراً... يعارضه أن العفو عن المسيء مع الاقتدار على الانتقام من أهم مهمات الخيرات الجهرية والسرية. وبذلك تتناسب الجمل الشرطية مع نائب الجزاء المقدر كما لا يخفى. قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، ﴾ مربوطة بالآيات السابقة عن المنافقين. ولا شك أن الآيات تنزل من لدن حكيم خبير بالعالمين، ولا تنزل إلا لمعالجة الواقع. وقد كان بين أولئك المنافقين أناس ملحدون كافرون بالله وبجميع رسله، ولكنهم ينافقون المؤمنين بسيدنا محمد عليه بشكل، وينافقون اليهود بشكل آخر؛ فيأتون إلى المؤمنين بإعلان الإيمان بالله وبرسوله محمد عليه وبما جاء به من عند الله ويأتون إلى اليهود بإظهار الإيمان بالله وببعض الرسل أي بموسى ومن سبقه ومن لحقه من أنبياء بني إسرائيل ما عدا سيدنا عيسى، وقد يلتقون بالمسيحيين فيجاملونهم ويرضونهم بأفواههم، وإذا لقوا الكفار المشركين بالغوا في المدح والثناء عليهم وقالوا لهم: أنتم أهدى من محمد ومن معه، ومشوا لا على حبلين بل على حبال.

فالباري سبحانه وتعالى كشف سترهم وأظهر سرهم وأعلن أنهم هم الكافرون بالله وجميع رسله ولا يؤمنون بمقدس قطعاً، وهم الملاحدة الوجودية الكافرة بكل الشرايع والأديان، ولكنهم يتسترون عند المؤمنين بإظهار الإيمان بسيدنا محمد وما جاء به، وعند اليهود بإظهار الثبات على دين اليهود والإِيمان بالله وبموسى والأنبياء الذين كانوا على شريعته، ﴿وَيُرِيدُونَ ﴾ بهذا النفاق ﴿أَن يُفَرِّقُوا بَيِّنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ بسبب إعلان الإيمان بالله وببعض الرسل كموسى ومن وافقه دون بعض آخر كعيسى وسيدنا محمد ﷺ. وإذ أعلنوا ذلك فقد فرقوا بين الله ورسله لأن الأنبياء والمرسلين كلهم جمعية مُوحَّدةٌ موحِّدة قدسية مربوطة بالله سبحانه في تبليغ شرائعه إلى الأمم كل في زمانه، فإذا رفض الملحدون رسالة بعض منهم فقد فرقوا بين الله ورسله، ولم يخلوا الرسل على اجتماعهم متصلين برباط الرسالة من الله ﴿وَنَقُولُونَ ﴾ لليهو د وفي مجتمعهم: ﴿ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ ﴾ من الرسل الذين نحن على شريعته ﴿ وَنَكَمْثُرُ بِبَغْضِ﴾ منهم، وهم الذين لسنا على دينهم وملتهم، ﴿وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ﴾ المذكور من الإيمان بالله ورسله ﴿سَبِيلًا ﴾ ليس هو الإيمان بالكل ولا الإنكار للكل، بل هو الإِيمان بالله وببعض منِهم ﴿ أُوْلَيْكِ ﴾ المنافقون الملحدون المتسترون بالستارات المتنوعة ﴿ مُمُ ٱلكَفِرُونَ حَقًّا ﴾ إذ لم يخلوا شيئًا من المقدسات يؤمنون به ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ شديداً يُهانُون به.

وهنا طريق ثان لبيان أن الذين يفرقون بين الله ورسله أي يؤمنون بالله تعالى وببعض دون بعض هم الكافرون بالله وبجميع رسله، وهو أن الدليل الدال على صدق صدق بعض الرسل الذي يؤمن به ليس إلا المعجزة، وإذا كانت دليلاً على صدق الرسول لزم القطع بأنه حيث ظهرت المعجزة ثبت صدق صاحبها، فإن جوزنا في بعض المواضع ظهور المعجزة بدون صدق صاحبها امتنع الاستدلال بها على صدق الرسول الذي يؤمن به، وكذا على صدق سائر الرسل فحينئذ يلزم منه الكفر بجميع الرسل، وإذا لزم الكفر بجميع الرسل لزم الكفر بالله تعالى أيضاً، لأن دليل الإيمان بالله تعالى لغير الأنبياء والرسل الذي يوحى إليهم هو تبليغ الرسل وبيانهم لوجود بالله تعالى أعاذنا الله تعالى أعادنا الله تعالى أعادنا الله تعالى أعادنا الله تعالى أعادنا الله تعالى منه آمين. فثبت أن الذين يفرقون بين الله ورسله هم الكافرون بالله تعالى وبجميع الرسل حقاً.

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِۦ﴾ الآية... يعني وكل الذين آمنوا بالله

ورسله ﴿وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ أَي لَم يفرقوا بعضهم عن بعض بأن آمنوا بالجميع ولم يؤمنوا ببعض مع الكفر بالآخرين ﴿أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤتِيهِمُ أَجُودَهُمْ ﴾ الموعودة لهم كاملة غير منقوصة ﴿وَكَانَ اللّهُ ﴾ ولم يزل ﴿غَفُورًا ﴾ لمن كانت صفتهم ما تقدم. و﴿رَجِيمًا ﴾ بهم فيزيد على أجورهم زيادة وهي لقاء وجهه الكريم.

﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ الْكِنْكِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنْبُا مِّنَ السَّمَآءُ فَقَدُ سَأَلُوا مُوسَىٰ اَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللّه جَهْرَةُ فَاخَذَتْهُمُ الصَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ أَغَذُوا الْعِجُلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْمَيْنَاتُ فَعَفُونَا عَن ذَلِكُ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا مُبِينًا ﴿ وَمُقْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا مُبِينًا ﴿ وَوَقَمْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا مُبِينًا ﴿ وَوَقَمْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا مُبِينًا ﴿ وَوَقَمْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنَا مُبِينًا إِنَّ وَوَقَمْنَا اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهَا مَنْ اللّهُ وَقَلْلِهِمُ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهَا مِنْ اللّهُ عَلَيْهَا مِكْفَرِهِمْ فِلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا اللّهُ عَلَيْهَا مِكْفَرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا اللّهُ عَلَيْهَا مِكْفُوهُمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا اللّهُ عَلَيْهَا مِكْفُومُ وَلَوْمِنُونَ إِلّا اللّهُ عَلَيْهَا مِكْفُومُ وَلَكُومُونَ إِلّا لَكُومُ وَلَوْلَالَهُمْ عَلَيْهِا مِكُولُومُ وَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا لَهُ عَلَيْهِ مِنْ وَقُولِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا لَهُمْ اللّهُ عَلَيْهَا مِنْ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ أَلَاهُمُ مُ اللّهُ عَلَيْهَا مِنْ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُومُنُونَ إِلّا لَهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُومُنُونَ إِلّا اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُومُنُونَ إِلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا مُؤْمِنُونَ إِلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا لَهُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنَا عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قوله تعالى: ﴿يَسْتَلْكَ أَهْلُ ٱلْكِنْبِ﴾ الآية عن محمد بن كعب القرظي قال: جاء ناس من اليهود إلى رسول الله ﷺ فقالوا: إن موسى جاءنا بالألواح من عندالله حتى نصد قك! فأنزل الله الآية أخرجه ابن جرير. وعن ابن جُريج قال: إن اليهود والنصارى قالوا لرسول الله ﷺ: لن نبايعك على ما تدعونا إليه حتى تأتينا بكتاب من عند الله وصحف مكتوبة من السماء إلى فلان وفلان إنك رسول الله! فنزلت الآية أخرجه ابن جرير وابن المنذر. ومعنى الآية الكريمة: ﴿يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنْبِ﴾ الآية يسألك يا رسولي أهل الكتاب الذين يعاندون الحق الأبلج ويتعنتون ﴿أَن تُنَزِلَ عَلَيْهِم كِنَبًا مِن ٱلسَّمَاء ﴾ أي أن تطلب من خالق الأرض والسماء أن ينزل عليهم كتاباً مقدساً. فإن سمعت سؤالهم هذا فلا تعجب الأرض والسماء أن ينزل عليهم كتاباً مقدساً. فإن سمعت سؤالهم هذا فلا تعجب في شؤونه فإن ذلك دأب المتعنتين منهم ﴿فَقَدَ سَأَلُوا مُوسَى ﴾ على وإنه مختار وأبعد ﴿مِن ذَلِكَ النين طلبوه منك ﴿فَقَالُوا ﴾ له: يا موسى ﴿أَوِنَا الله جَهْرَهُ ﴾ أي مجاهرين معاينين، ﴿فَأَخَدَتُهُمُ ٱلصَّنِعَةُ ﴾ أي فأهلكت أولئك الناس نار نزلت من مجاهرين معاينين، ﴿فَأَخَدَتُهُمُ ٱلصَّنِعَةُ ﴾ أي بتعديهم وتعنتهم وسؤالهم ما لا يناسبهم في الله الحالة التي كانوا عليها، وقوله: ﴿ثُمَّ أَغَدُوا ﴾ كلمة ثم للتراخي الذكري أي تلك الحالة التي كانوا عليها، وقوله: ﴿ثُمَّ أَغَدُوا ﴾ كلمة ثم للتراخي الذكري أي تلك الحالة التي كانوا عليها، وقوله: ﴿ثُمَّ أَغَدُوا ﴾ كلمة ثم للتراخي الذكري أي

وهم قوم لهم بدائع من المنكرات، وعجائب من المخالفات، وصنائع من المخترعات واتخذوا ﴿الْعِجْلَ﴾ وعبدوه بعد ذهاب موسى إلى الطور ﴿مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ﴾ من المعجزات التي أظهرها الله من العصا واليد البيضاء وإنجاء بني إسرائيل من النيل وإغراق فرعون وأشياعه فيه. وتلك البينات كانت من المعجزات الباهرة ﴿ فَعَفُونًا ﴾ هم ﴿ عَن ذَالِكَ ﴾ الصنيع الشنيع الفظيع ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلَطَنُنَا مُبِينًا﴾ أي قوة قاهرة وغلبة ظاهرة على إكمال رسالته وإبلاغ شريعته ﴿وَرَفَعَنَا فَوْقَهُمُ ٱلطُّورَ﴾ أي رفعنا الجبل الذي سكنوا عنده على رؤوسهم كأنه مظلة، وذلك ﴿ بِ سَبِ ﴿ مِيثًا قِهِم ﴾ أي بسبب امتناعهم عن قبول الميثاق بالعمل بالتوراة فقبلوه، ﴿وَأَخَذَنَا مِنْهُم ﴾ بواسطة رسولهم موسى عليه ﴿قِيثَقًا غَلِيظًا ﴾ محكماً مؤكداً، ﴿وَقُلْنَا لْمُمُ ﴾ على لسان يوشع بن نون على فيه: ﴿ أَدْخُلُوا الْبَابَ مُجَدًا ﴾ أي بابَ بيتِ المقدس سُجَّداً خاضعين مطمَّننين ﴿وَقُلْنَا لَمُمْ ﴾ على لسان داود ﷺ: ﴿لَا تَعْدُواْ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ أي لا تتعدوا حدود الله باصطياد الحيتان ﴿وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيثَقًا غَلِيظًا﴾ أي عهداً وثيقاً مؤكداً بأن يطيعوا الله بامتثال أوامره واجتناب مناهيه؛ فخالفوا أوامره واحتالوا، ونقضوا الميثاق، فجعلنا منهم القردة والخنازير ﴿فَيْمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ ﴾ أي نقض بني إسرائيل ميثاقهم الذي تقرر مع الله تعالى على لسان رسولهم، ﴿وَكُفِّرِهِم بِـُايَنتِ اللَّهِ﴾ أي بالحجج الدالة على صدق الرسل ﴿ وَقَلْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَّآءَ ﴾ كزكريا ويحيى بْنِيْنِ ﴿ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفًا ﴾ جمع غلاف بمعنى الظرف، وأصله غلف بضمتين أي أوعية للعلم، فنحن مستغنون عن تعليماتكم، وهذا على وجه التكبر، أو قلوبنا مغطاة ومستورة بستائر تمنعها عن استماع كلامكم، وهذا على وجه التعنّت، وقولهم هذا كان في مقابلة الرسول ﷺ عند إِرادته تعليمهم القرآن.

وقوله: ﴿ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ إضرابٌ عمّا ادعوه من كون قلوبهم غلفاً يعني أنه لا أصل لقولهم ذلك وليس المانع من قبولهم الحق ذلك بل المانع أن الله طبع على قلوبهم، أي جعلها الله كصناديق ختم عليها وذلك بسبب استمرارهم على الفساد والإفساد والمعارضة للرسول واستكبارهم عن قبول الحق، وكفرهم المستمر ﴿ فَلَا فَيُومِنُونَ ﴾ أي أهل الكتاب ﴿ إِلّا قَلِيلاً ﴾ كعبد الله بن سلام ومن هداهم الله إلى الحق.

﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْبَعَ بُهُتَكَنَا عَظِيمًا ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا فَلَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِلِيمَ ابْنَ مَرْبَعَ رَسُولَ ٱللَّذِينَ ٱخْلَلُهُوا عِلِيمَ ابْنَ مَرْبَعَ رَسُولَ ٱللَّذِينَ ٱخْلَلُهُوا عِلِيمَى ٱبْنَ مَرْبَعَ رَسُولَ ٱللَّذِينَ ٱخْلَلُهُوا

فِيهِ لَغِي شَلِّكِ مِّنَةً مَا لَهُمُ بِدِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا لِبَنَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ﷺ بَل زَفَعَهُ اللهُ إِلَيْدُ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيبًا ۞ وَإِن مِّنْ أَهْلِ الْكِئْلِ إِلَّا لِيُؤْمِنَنَ بِدٍ، قَبَلَ مَوْتِدِّ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿وَيَكُفّرِهِمْ . . ﴾ الآية يعني وبكفرهم الخاص البالغ إلى المستوى الأفسّدِ وهو المخلوط بالرذائل والافتراء والبهتان ولذلك عَطَفَ عليه قولَه الكريم ﴿وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ ﴾ بنت عمران التي شهد الله على عفتها وحصانتها ﴿بُهّتَنّا عَظِيمًا ﴾ ترتجف منه قلوب المؤمنين حيث نسبوها إلى ما لا يناسب قدرها ولا يوافق عفتها ﴿وَقَوْلِهِمْ إِنّا قَنَلْنَا المَسِيحَ عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ ﴾ وذكروه في ما ادّعوه بعنوانِ عفتها ﴿وَقَوْلِهِمْ إِنّا قَنَلْنَا المَسِيحَ عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ ﴾ وذكروه في ما ادّعوه بعنوانِ الرسالة تهكماً واستهزاء منهم وحكاه الله بعين الوصف تشريفاً وإعلاءً منه تعالى لقدره ﴿وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيّهَ لَمُمْ ﴾: أي أوقع شبهه على واحد آخر للالتباس عليهم، وكان ذلك الواحد رجلاً من المنافقين يصاحب عيسى ﷺ.

روي عن ابن عباس على أن رهطاً من اليهود سَبُّوهُ عَلَى وأمَّهُ فدعا عليهم فابتلوا بعاهات، فبلغ ذلك (يهوذا) رأس اليهود فخاف منه فجمع اليهود فاتفقوا على قتله فساروا إليه ليقتلوه فأدخله جبريل على بيتاً ورفعه منه إلى السماء ولم يشعروا بذلك، فدخل عليه طيطانوس ليقتله فلم يجده وأبطأ عليهم، وألقى الله شبه عيسى على عليه فلما خرج قتلوه وصلبوه ﴿وَإِنَّ ٱلنَّيْنَ ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ أي اختلفوا في شأن عيسى على ولفي شن عَلَم بِهِ، مِن عِلْم إِلَّا ٱبْبَاع ٱلظَنْ الله الله مبه من علم لهم بحاله قتلاً وتركاً إدراك إلا اتباع الظن فالاستثناء متصل. أو ما لهم به من علم يقيني لكن لهم اتباع الظن و إِنَّ ٱلظنَّ لَا يُغْنِي مِن ٱلمُقِ شَيئاً ﴾، ﴿وَمَا قَنَلُوهُ يَقِيناً ﴾ أي وما قتلوا عيسى قتلاً متيقناً بل قتلوه بزعمهم قتلاً مظنوناً، أو ما قتلوه وتيقنوا أيها السامعون هذا النفي، فنفي قتله حكم سلبي قطعي ﴿بَل رَفَّهُ ٱللهُ إِلَيْهٍ أي بل رفعه الله سبحانه وتعالى بجسده وروحه إلى مقام خَصَّهُ الله به في سمائه.

وفي هذا الكلام رد وإنكار لقتله على وإثبات لرفعه بالجسد والروح وذلك لأن الضمائر المتوالية السابقة في قوله تعالى ﴿ وَمَا فَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّة لَمُمّ ﴾ لأن الضمائر المتوالية السابقة في قوله تعالى عيسى على باعتبار جسده وروحه، فيكون الضمير في قوله تعالى: ﴿ بَل رَّفَعَهُ اللّهُ إِلَيْكُ كذلك. وروي رَفعُه إلى السماء الثانية وهو حيّ مرزوق هناك، وقد صحّ عن النبي على حديث المعراج، وهو هنالك

مقيم حتى ينزل إلى الأرض يقتل الدجال ويملؤها عَدلاً كما مُلئت جوراً، ثم يحيا فيها أربعين سنة، أو تمامها من سنّ رفعه وكان إذ ذاك ابن ثلاث وثلاثين سنة، ويموت كما يموت سائر الناس ويدفن في حجرة النبي على أو في بيت المقدس ويموت كما يمون هائر (عَزيزاً) غالباً على أمره (حَكِيباً) في كل شؤونه. ﴿وَإِن مِنْ أَهْلِ اللَّكِئْبِ إِلّا لِيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ أَي وليس من أهل الكتاب اليهود والنصارى أحد إلا ليؤمنن به. فقوله ﴿لَيُؤْمِنَنَ بِهِ جملة قسمية وقعت صفة لأحد أي لا يبقى أحد من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به بعد نزوله وقبل موته ومعلوم أن السيد المسيح أحد من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به بعد نزوله وقبل موته ومعلوم أن السيد المسيح بعد نزوله يتبع دينَ الإسلام، فتكون جميعُ الأمم على ملة واحدة هي الإسلام ﴿وَيُومَ الْقِينَمَةِ يَكُونُ عيسى عَلَيْ ﴿عَلَيْمِم ﴾ أي على أهل الكتاب ﴿شَهِيدًا ﴾ فيشهد على اليهود بتكذيبهم إياه وعلى النصارى بقولهم فيه إنه ابن الله وإنه بريء من كل ما افتري عليه واعتقده فيه وفي أمّه مما يخالف حقيقة العبودية والانقياد والإطاعة لله افتري عليه واعتقده فيه وفي أمّه مما يخالف حقيقة العبودية والانقياد والإطاعة لله ربّ العالمين.

قوله تعالى: ﴿ فَيُظْلِّرِ مِّنَ الَّذِينَ هَادُوا﴾ معناه وبعدما ذكرنا من سيئات أهل الكتاب المنحرفين الذين تابوا من عبادة العجل اعلموا أنه بظلم أي ظلم كان مما حدث منهم ﴿ حَرِّمَنَا عَلَيْهِم طَيِبَتِ أُعِلَت هُمُّ ولمن قبلهم ﴿ وَبِصَدِهِم عَن سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا ﴾ أي وبمنعهم أناساً كثيرين عن اتباع الحق والإيمان به ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبُواْ وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِم أَنُولُ النّاسِ وَالْمَحالُم أي بالرشوة والحيلة الدقيقة في الأحوال العارضة على الناس، والمعاملات والمحاكمات وغيرها.

والحاصل أن بني إسرائيل كانوا أمة كسائر الأمم، وكان فيهم الصالح والطالح والمطيع والعاصي، لكنه يوجد فرق كثير بين الأمة التي لم يكن فيها نبوة ورسالة وعلم، والأمة التي فيها ذلك، وكان بنو إسرائيل من القسم الثاني وكان فيهم رسل كثيرون ومواعظ وإرشادات قيمة، وأحكام نازلة، ومع ذلك رأوا براهين

قاطعة ومعجزات لامعة دالة على صدق موسى ومن قبله من الرسل ومن بعده، وبالرغم من ذلك لم يثبتوا على الأحكام ولم يطمئنوا إلى إِرشادات الرسل وكانوا يباشرون السيئات العظيمة التي لا تعبير عنها إلا بالظلم المظلم، وقد تكرر منهم ذلك في كل عصر وزمان واستمر فيهم إلى آخر الزمان، ومن أجل ذلك كلما أذنبوا ذنباً حَرَّمنا عَلَيهم نوعاً من طيباتٍ أحِلَّت لهم ولمن سبق، وذلك بصدهم ومنعهم النَّاس عن سلوك سبيل الله وهو دين الإسلام صدّاً كثيراً لا مرة ومرتين بل مرّات ومرّات. وكأخذهم الربا وقد نهوا عنه على لسانِ أنبيائهم. وبأكلهم أموال الناس بالوجه الباطل بدون عوض مشروع في مقابلة ولا هبة حسبية. . فبذلك كلُّه حَرَّمْنا عليهم ما حرمناه، واعتبرناهم من الكافرين ﴿ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ ﴾ منهم ﴿عَذَابًا أَلِيمًا ١ اللَّهِ الرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ بُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن القرآن الكريم ﴿ وَمَا أُنِزَلُ ﴾ نا ﴿ مِن قَبْلِكَ ﴾ على الرسل من التوراة والإنجيل وسائر الصحف ﴿ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ منصوب على المدح أي وأخصّ المقيمين للصلاة ﴿ وَٱلْمُؤْتُوكَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ للمستحقين ﴿وَٱلْمَوْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ وحده لا شريك له ﴿وَ﴾ المؤمنون بـ ﴿ٱلْيَوْم ٱلْأَخِرْ ﴾ أي يوم القيامة ﴿أُولَيِّكَ سَنُؤْتِهِمْ أَجَّرًا عَظِيًّا ﴾ لا يعلم مقداره إلا الله وأما ما اقترحوا من إنزال كتاب من السماء عليهم فأجيب عنه بأنه خارج عن سنة الباري بل سنته ما طبقها للرسل كما قال:

﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلِيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِوْ وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدُودُ وَأَوْحَيْنَا إِلَى الْمَاطِ وَعِيسَى وَأَيُوبَ وَيُولُسَ وَهَمُونَ وَسُلَمْ فَدَ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَمُسُلَا فَدَ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَا فَدَ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَا فَدَ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَا لَمْ نَقْصُصْنَهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَصَلِيمًا فِي رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا فِي لَنِهُ مِنْ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا فَي لَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا فَي لَكِنِ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَزِلَ إِلِيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِيةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةٌ أَنزَلَهُ بِعِلْمِيةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ مِنْهُ مُوسَى أَنْوَلَهُ بِعِلْمِيةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةٌ أَنزَلَهُ بِعِلْمِيةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ مَا لَكُونَ اللّهُ عَلِيمًا فَي اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ مَنْهُ مِنْ إِلَيْكَ أَنْهُ لِيسَامِ فَي اللّهُ مُؤْمِنَ بِأَلِقُ شَهِيدًا فَلَا اللّهُ مُهُ مُؤْمِنَ بِأَلِكُ وَلَالِكُمْ اللّهُ مُنْهِمُهُمْ عَلَى اللّهُ مُنْهِمُهُمْ اللّهُ مُنْهِمُهُمُ اللّهُ مُنْ مِنْهُ وَلَهُ اللّهُ مُنْهِمَالُهُ اللّهُ مُنْهُمُ وَلَهُ اللّهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُ اللّهُ مُنْهُ مُنْ إِلْهُ فَلْ أَلْهُ مُنْهُمُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ الللّهُ الللللللهُ الللللللّهُ اللللللهُ اللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللللهُ الللللللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللللللهُ اللللهُ الل

فهذه الآيات جوابٌ وأيّ جواب عن اقتراح أهل الكتاب، وحاصلها: إِن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿إِنَّا آَوْحَيْنَا إِلَيْكَ﴾ الكتاب وهو القرآن الكريم بتدريج وإمهال حسب الوقائع ومقتضى الحال، وكنا متفضلين بذلك الإيحاء ولم نذكر

الناس الذين يبلغهم الرسل، فإن التبليغ شأنهم وهم مخولون به، و ﴿ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى ﴾ أولئك الرسل كذلك أرسلنا ﴿ رُسُلا ﴾ آخرين، منهم من ﴿ قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ فِ وَحَصّ بعضاً منهم بمزايا وعطايا ﴿ وَكُمّا الله مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ يليق بكبرياء ذاته وعلو صفاته، حال كونهم ﴿ رُسُلا مُبَشِرِينَ ﴾ أهل الطاعة والإحسان ﴿ وَمُنذِرِينَ ﴾ أهل العناد والعصيان وإنما أرسلناهم ﴿ لِثَلَا يكُونَ لِلنَاسِ عَلَى اللهِ حُجّةُ بَعَدَ الرُسُلِ ﴾ فيقولوا: يا ربنا لولا أرسلت إلينا رسولاً ، وشرعت لنا شريعة ؟ فيبينها الرّسول ويُرشدنا إلى طريق الوصول فنحن إن علمنا شيئاً فقد جهلنا أشياء . فعند ذلك يظهر أنهم جهلاء غافلون عن الأحكام والغافلون لا يكلفون ﴿ وَكَانَ اللهُ عَنِيزًا ﴾ أي ذا عزة وغلبة على أمره ﴿ حَكِمُمُ اللهُ عَالَ شيئاً إلا بحكمة .

ومن أنصف علم على ضوء هذه الآية الشريفة أن لا حكم قبل ورود الشرع وإرسال الرسل وإيضاح السبل، وأن العقل، وإن كان يدرك بعض الأمور والمصالح العامة والخاصة، لكن لا يدرك جهة الحرمة والوجوب والكراهة والندب والإباحة، وإن أدركها فلا يدرك جزاء عالم الآخرة ودرجات العقوبة والمثوبة، هذا إذا كان العقل سليماً. أما إذا كان سقيماً وغلب عليه الأهواء والشهوات النفسية والمطامع الدنيوية فيكون أبعد عن إدراكها بمراحل. وإذا كان كذلك فمن لم تبلغه الدعوة لإسلامية كأهل الفترة، لا سيما أهل الثلث الأخير من زمانها، فلا مجال للقول إنهم معذبون في الآخرة أو مثابون قطعاً.

وقوله تعالى: ﴿ لَكِنَ اللّهُ يَثُمُّكُ ﴾ الآية استدراك مما استنبط من الآيات السابقة وهو أن أهل الكتاب ما عدا الراسخين في العلم منهم لا ينصفون ولا ينقادون للحق ولا يشهدون بأن الكتاب الذي يبلغه الرسول يبلغه من الله تعالى فتقدير الكلام فتبين لكم أن أهل الكتاب لا يشهدون بما أنزل إليك، لكن الله سبحانه وتعالى يشهد ﴿ بِما أَزَلَ إِليّك ﴾ وهو القرآن الكريم، أي يشهد بأنه كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه أبداً. أنزله بعلمه: أي أنزله الله الله بسبب علمه الخاص به الذي لا يشاركه فيه غيره، ولذلك ﴿ أَنزَلَهُ ﴾ على تأليف خاص وأسلوب عجيب معجز للبلغاء، أو أنزله إليك ﴿ ب سبب ﴿ عِلْمِه ﴾ بأنك خاص وأسلوب عجيب معجز للبلغاء، أو أنزله والعمل به وتطبيقه، أو أنزله متلساً قابل لذلك الكتاب لقيامك بحجق تلاوته وتبليغه والعمل به وتطبيقه، أو أنزله متلساً

بما علمه الباري من مصالح العباد التي اشتمل عليها بحيث استوعب أسباب سعادة الدارين، أو أنزله مع علمه المحيط به حرفاً وكلمة كلاماً المقتضي لصيانته من مبدأ نزوله إلى وقت من الإلقاءات والتبديلات للحروف أو الكلمات كما قال: إنا نحن ﴿ زَلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَخَوْفُونَ ﴾ [الحجر: ٩] ﴿ وَالْمَالَتُهِكُةُ يَشْهَدُونَ ﴾ بما شهد الله تعالى به ﴿ وَكُنَى بِأَنَّهِ شَهِيداً معززاً مجيداً.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ صَلُوا ضَلَلًا بَعِيدًا ﴿ إِلَّا اللَّهِ قَدْ صَلُوا ضَلَلًا بَعِيدًا ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ كَفُرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِبَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِنِهَا أَبُدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ لَيَ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ حَانَهُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَبِّكُمْ فَعَامِنُوا خَيْرًا لَكُمْ وَإِن تَتَكَفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَنَوْتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيًا حَكِيمًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهِ الآية أي إِن أهل الكتاب الذين كفروا برسالة محمد على وصدوا ومنعوا الناس عن سلوك سبيل الله والإيمان بما أنزله على رسوله ﴿فَدْ صَلُواْ صَلَلًا بَعِيدًا ﴾ عن طريق الاهتداء والكمال، لأنهم جمعوا بين الضلال والإضلال ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلْمُوا ﴾ أنفسهم وأنفس أهليهم وأتباعهم بأن ظلموا محمداً على وأنكروا نبوته ورسالته وجلالة قدره ونعوته المذكورة في الكتاب السابقة الدالة على رسالته واستمروا على ذلك ﴿لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيهُمْ طَرِيعًا ﴿ إِلّا طَرِيقَ جَهَنَدَ خَلِدِينَ فِهما آبُدًا ﴾ وجرى حكمه بلك لهم وكل المهالك. ﴿وَكَانَ ذَلِكَ ﴾ الأمر ﴿عَلَى اللهِ يَنيُمُ أَلِناسُ ﴾ إِن الله رؤوف رحيم بكم وناصح لكم ﴿قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ ﴾ للدين ﴿الْحَقّ والمجيء الحق والتلبس بالحق ﴿مِن رَبِّكُمْ فَنَامِنُوا ﴾ بالله ورسوله لذي بعثه رحمة للعالمين وختم به النبيين، وإرساله من القوم الأميين إيمانا ﴿خَيْرُ لَلُمْ وَلَمْ عَلَى الممالة عني عنكم وعن إيمانكم، للذي بعثه رحمة للعالمين وختم به النبيين، وإرساله من القوم الأميين إيمانا ﴿خَيْرُ حَيْمُ وَلَمْ يَن اللهُ عَلَى عنكم وعن إيمانكم، وعيث إن ﴿ لِيّهِ مَا فِي السّموات والأرض وله المثل الأعلى.

﴿ يُتَأَهِّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْـٰلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَـُقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ ﴾: خطاب لأهل الكتاب من اليهود والنصاري، وينهاهم عن الغلو في الدين حيث غلت اليهود في شأن عزير فقالوا: هو ابن الله. وفي شأن عيسى حيث حطّوا من قدره، ونشروا في شخصه الكريم ما لا يناسب مقامه، وغلت النصارى فيه بأن جعلوه إلها وسموه ابن الله! ﴿ وَلَا تُنْقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾ ولا تقولوا إِن عزيراً وعيسى ابن الله، ولا تنسبوا إِلى الله الصاحبة وهو بريء من هذه العلاقة الفاسدة، ولا يناسب البشر مطلقاً، ولم يلد ولم يولد، وهذه الأكاذيب من مفتعلات الأوهام الباطلة والعقائد العاطلة ﴿إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللَّهِ ﴾ أرسله إلى بني إسرائيل مبشراً برسول يأتي من بعده أسمه أحمد ﴿وَكَلِمَتُهُم أَي ونتيجة كلمته وهي كلمة كن، فكل وليد يحصل فله سبب قريب محسوس وهو النطفة، وسبب غريب معقول وهو كلمة كن المنشأ لولادته بعد وجوده وعلوق الرحم به، ولما كان عيسى بعيداً من السبب القريب انحصر أمره في السبب الغريب وهو كلمة كن، والمراد بها الأمر التنفيذي أو سرعة حصول المراد بالقدرة والإِرادة ﴿ أَلْقَنْهَا إِلَىٰ مَرْيَمٌ ﴾ أي ألقى ووجّه تلك الكلمة إليها، أي أراد وجود الولد منها ﴿وَرُوحُ ﴾ أي ذو روح حاصل وناشيء ﴿مِنَّهُ ﴾ أي من الله سبحانه حصول الأثر من المؤثر. وخص باستعمال الروح له لأنه كان ناتجاً من نفخة نَفَخَها جبريل في درع مريم ﷺ بأمره سبحانه ﴿فَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِّهِ ﴾ من آدم إلى الخاتم، ومن جملتهم: موسى، وعزير، وعيسى، ومحمد \_ عليهم الصلاة والسلام \_. ﴿ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَنَّةً ﴾ أي: لا تعتقدوا بالقلب ولا تنطقوا باللسان بأن هناك آلِهَةُ ثلاثة الله، ومريم، وعيسى! ﴿انتَهُوا ﴾ عن أوهام التثليث واقصدوا عقيدة التوحيد ﴿ فَيْرًا لَكُ مُنْ اللهُ إِنّهُ وَحِدُ ﴾ لا مثل له لا في الذات ولا في الصفات ولا في الأفعال، فلا يساوي الممكنُ واجب الوجود ولا يماثله شيء ولا يشاركه شيء في صفاتِه الذاتيةِ الإزليةِ الأبدية ولا الفعليةِ، وليس الله تعالى مادة قابلة للتجزي، وليست صفاته قابلة للإنفكاك عنه، وكل ما جرى بخيال النفس فهو بعيد عن حضرة ذي القدس. وحاصل ما هنالك تجليات رحمة وأنوار منه تعالى على عباده المصطفين الأخيار، ولكل نبي ورسول وعبد مطيع حظ منها فأشعة رحمته لا نهاية لها، وتبقى إلى أبد الآبدين ﴿ سُبَّكَنّهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدُ ﴾ أي نسبحه تسبيحاً وننزه ذاته عن أن يكون له تجانس مع الممكنات، واحتياج إلى التناسل للبقاء فيكون له ولد. ﴿ مَا فِي السَّمُونَ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾ خلقاً وملكاً، ﴿ وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَكِيلاً ﴾ يتوكل عليه ويراجع إليه.

وَلَن يَسْتَنَكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يَلَهِ ، أَي لا يتنحى ولا يترفع ولا يعدّه عاراً أن يكون عبداً لله ويعلن عبوديته له؛ فإن عبودية الإنسان للباري شرف جار يتباهى به كل آدمي شريف النفس، وإنما الاستنكاف له من عبودية غيره وولا يتباهى ألمَلَيَكُة المُقربون أن يكونوا عباد الله تعالى؛ المَلَيَكة المُقربون أن يكونوا عباد الله تعالى؛ فإن حملة العرش مسخرون لحمله، والباقي كل له مقام وخدمة؛ فجبريل لتنزيل الكتاب، وميكائيل على أرزاق العباد، وعزرائيل لقبض الأرواح، وإسرافيل لنفخه في الصور مرتين، الأولى للتدمير والثانية للبعث والنشور. والمسخر عبد مطيع لمولاه، والعبودية الخضوع والتذلل له في امتثال الأوامر واجتناب المناهي ووَمَن يَسْتَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ وَيَسْتَضُرُمُ ولا يعبده ويعد العبادة عاراً له ونسيَحْشُرُمُ إليّهِ يَسْتَنكِفُ عَن عِبَادَيهم بما يستحقونه من الجزاء وفَامًا الّذِين عَامَا له ونسيَحْشُرُمُ إليّه فَيْعَالَ المُعْدِ وَالله وَيَعِدُ العبادة عاراً له ونسيَحْشُرُمُ الله وعَدابًا وأَسْتَكُمُرُوا عن عبادتنا ولم يعترفوا بعبوديتهم لنا بصدق ويَعْمَزَبُهُمْ الله وعَدَابًا والمناهم فتنشرح والديما ولا يعبدون لهم من دون الله ولياً يتولى أمورهم، ولا نصيراً ينصرهم فتنشرح صدورهم.

روي في مورد نزول آية ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ ﴾ الآية أن وفد نجران قالوا: يا محمد إنك تعيب صاحبنا فتقول إنه عبد الله ورسوله. فقال لهم النبي \_ ﷺ: إنه ليس بعار لعيسى ﷺ أن يكون عبداً لله تعالى، ولن يأنف عيسى ولن يتعاظم على عبادة ربه. فنزلت الآية ذكره البغوي والواحدي.

﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرَهَنَ مِن زَيْكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا ثَمِيتُ ا اللهِ فَأَمَا الَّذِينَ عَامَنُوا بِاللّهِ وَاعْتَصَكُوا بِهِمْ فَسَكُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضَلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلِيّهِ مِنزَطًا ثُمْسَتَقِيمًا اللّهِ ﴾.

قوله: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ﴾ خطاب لكافة المكلفين إثر بيان بطلان ما عليه اليهود والنصارى وسائر الكفار، فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّن زَّتِكُمْ ﴾ أي حجة قطعية الدلالة على رسالة محمد ﷺ إلى جميع المكلفين، يعني المعجزات المتوالية التي ظهرت على أيدي الرسول ﷺ ﴿وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴾ وهو القرآن الكريم الذي هو نور قلوب المؤمنين ووسيلة هداية المهتدين، ووصفه بالمبين أي الواضح لأنه يتبين حقيته بنفسه وأنه من الله تعالى، وليس كلام الإنس والجن فإن إعجازه لهما أن يأتوا بمثله أو بمثل عشر سور منه، أو سورة. . دليل على أنه نازل من عند الله وكذلك كشفه لأمور وقعت أو ستقع في المستقبل دليل آخر على حقيته. وأخرج ابن عساكر عن سفيان الثوري أن المراد بالبرهان هو نفس الرسول علي فهو برهان على وجود ذات الواجب وقدرته الباهرة بأنه خلقه ضعيفاً وقد رباه وأدّبه وحفظه وقوّاه واستنبأه وأظهر له دعواه وأيّده على أعدائه مع كثرتهم وشدتهم وعنادهم المتزايد، حتى فتح البلاد وأرشد العباد وأثبت عقيدة المبدأ والمعاد، وذلك دليل على ذات واجب الوجود الموصوف بالكرم والجود الغالب على أمره في كل غائب ومشهود، وبرهانٌ على رسالة نفسه بأخلاق من صدقه وصبره وتوكله واعتماده على الله في أمره وشجاعته وعفوه وسماحته وتقواه وزهده وصلاحه ووفائه بالوعد وثباته على العهود واعتماده على ربه في السراء والضراء واستقامته على حاله في جميع أعماله. . وكل ذلك على أنه رسول الله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وقد أيده ونشر دينه وأبده، فكل من تبعه فقد أمدّه بإمدادات روحية وأنوار قدسية ظاهرة على المتبصرين ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٤ امَنُوا بِاللَّهِ ﴾ إيماناً صافياً عن التردد والاشتباه ﴿وَاعْتَصَكُواْ بِهِـ، ﴾ أي بالله تعالى بالثقة والانتباه ﴿فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنَّهُ ﴾ أي ثواب عظيم ﴿وَفَضَّلِ﴾ أي إحسان جسيم لا يقدر قدرهُ ﴿وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ﴾ أي إلى ذاته ﴿ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ .

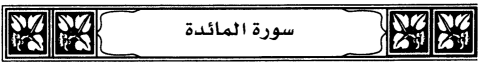
﴿ يَسْنَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلْكَةَ إِنِ اَمْرُأُواْ هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدُ وَلَهُ وَ أُخَتُّ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا النَّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَّ وَإِن كَانُوا إِخَوَةً رِّجَالًا وَنِسَاءَ فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنشَيَنُ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُّمَ أَن تَضِلُواً وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾.

عن جابر قال: اشتكيتُ فدخل عَلَيَّ رسول الله ﷺ وعندي سَبْعُ أَخَوات، فقلت: يا رسولَ اللهِ أوصي لأخواتي بالثلث؟ قال: أحسن. قلت: بالشطر؟ قال: أحسن. ثم خَرَجَ. ثم دخل عليّ قال: أراك لا تموت في وجعك هذا. إِن الله أنزل فبينَ ما لأخواتك وهو الثلثان، فكان جابر يقول: نَزَلَتْ هذه الآيةُ فِيَّ رواه النسائي وأبو داود.

وعن عمر ﷺ: كيف يورث الكلالة؟ فأنزل الله الآية. أخرجه ابنُ مَردَويه وابنُ راهويه.

قوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ ﴾ يعني يستفتونك في كيفية توريث تركة الميت الذي مات حال كونه (كلالة) أي لم يكن له والد ولا ولد كما سبق تفسيرها سابقاً فافتهم أنه ﴿ إِنِ النَّهُ لَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدٌ ﴾ أي ولا والد، ﴿ وَلَدُ الْحَتّ ﴾ واحدة ﴿ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ ﴾ المتوفى الكلالة، وهذه هي الأخت لأبوين أو لأب لأنه تقرر أن الأخت للأم حكمها غير ذلك ﴿ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَما وَلَدٌ ﴾ أي والأخ للأبوين أو لأب يرثها أي يرث أختها المذكورة إن لم يكن لها ولد حاجب له، وأما إذا كان لها ولد ذكر الشنتين فَلَهُمَا الثّلُتَانِ مِنَا رَكُ ﴾ وكذا إن كانت الأخوات أكثر من ثنتين ﴿ وَإِن كَانُوا إِخَوهُ وَيَعْلَ حَيْنَاتُ وَلِلْ اللَّهُ لَكُمْ مَن نَتِين ﴿ وَإِن كَانُوا إِخَوهُ اللَّهُ لَكُمْ مَن لللَّهُ لَكُمْ مَن اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ مَن اللَّهُ لَكُمْ مَن اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ وَيَعْلُوا عَن طريق الحق ومعرفة الأصول الإسلامية ﴿ وَاللَّهُ لِكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلِيمٌ ﴾ ويعلم أحكامه جميع المسلمين، ويستفيد منها من كان له قلب سليم. الله تعالى سلامة قلوبنا وستر عيوبنا وكشف كروبنا وغفران ذنوبنا بمنه.

فرغت من تفسير سورة النساء ضحوة الخميس الخامس والعشرين من شهر ربيع الأول سنة ١٤٠٤ ألف وأربع مائة وأربع هجرية. على هاجرها الصلاة والسلام.



## بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

مدنية وهي مائة وثلاث وعشرون آية. إلا قوله: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ فإنها نزلت بمكة. وتعقب هذا بأن العرف جرى على أن كل ما نزل بعد الهجرة يسمى مدنياً، وإن نزل بمكة. فعلى هذا جميع آيات السورة مدنية.

وأخرج أبو عُبيد عن محمد القرظي قال: نزلت سورة المائدة على رسول الله ﷺ في حجة الوداع فيما بين مكة والمدينة وهو على ناقته، فانصدعت كتفها، فنزل عنها رسول الله ﷺ وذلك من ثقل الوحي.

وأخرج أبو عبيد عن ضمر بن حبيب وعطية بن قيس قالا: قال رسول الله ﷺ: «المائدة من آخر القرآن تنزيلاً فَاحِلُوا حلالها وحَرَّموا حرامها».

## ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْنُواْ بِٱلْمُقُودُ أُجِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُجِلِّي الضَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞﴾

قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِّ﴾ الوفاء حفظ ما يقتضيه العقد والقيام بموجبه. ويقال: وفى من الباب الثاني، ووفّى من باب التفعيل، وأوْفى من باب الإفعال. والكل بمعنى واحد غير أن المزيد مبالغة ليست في المجرد.

والعقود جمع العقد وأصله الربط محكماً، ثم تجوز به عن العهد الموثق. والفرق بين العقد والعهد أن العقد لا يكون إلا بين اثنين. والعهد قد ينفرد به واحد. واختلفوا في المراد بالعقود على أقوال:

أحدها: أن المراد بها العهود التي أخذها الله على عباده بالإيمان به، وطاعته فيما أحلّ لهم أو حرم عليهم.

وثانيها: العقود التي يَتعاقَدُها الناس بينهم كعقد البيع والنكاح ونحوهما.

الثالث: العهود التي كانت تؤخذ في الجاهلية على النصرة والمؤازرة على مَنْ ظُلم.

الرابع: العهود التي أخذها الله تعالى على أهل الكتاب بالعمل بما في التوراة والإنجيل مما يقتضي التصديق بالرسول محمد ﷺ وبما جاء به.

وقوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتَ لَكُمُ بَهِيمَةُ ٱلْأَعْكِمِ ﴾ تفصيل للعقود التي أمر بالوفاء بها. والبهيمة: من ذوات الأرواح ما لا عقل له مطلقاً. وقال كثيرون: البهيمة لكل ذي أربع من دواب البر والبحر. وسميت بهيمة لأنه أبهم أمرها على الخلق، وإضافتها إلى الأنعام للبيان. وهي الأزواج الثمانية المذكورة في سورة الأنعام. وقوله: ﴿ إِلّا مَا يُتُكُنُ عَلَيْكُمُ ﴾ مجمل للجهل بمعناه قبل نزول بيانه. وقوله: ﴿ غَيْرَ مُجِلِي الصّيدِ وَ النّم بهيمة الأنعام من: المَعْن، حُرُمُ ﴾ حال من الضمير في لكم على قول الأكثرين. والمعنى: أُحِلَّتُ لكم بَهيمة الأنعام من: المَعْز، والضّان، والبَقرة، والثور، والناقة، والجمل، وما ألحق بها قياساً مثلها. ولكِنْ لا تُحِلّوا الصيدَ في الإحرام. فإن كنتم غير مُحْرِمين فكلوا من بهيمة الأنعام وما ألحق تُحِلّوا الصيدَ في الإحرام. فإن كنتم غير مُحْرِمين فكلوا من بهيمة الأنعام وما ألحق صيد البر، لأن تُمَا مَنْ مُنْ الله المحرم والحلالِ لقوله تعالى: ﴿ أُمِلَ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَنَكُ الله ويحكم به حسبما تقتضيه المحكمة الإلهية.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَكَيْرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْمُذَى وَلَا الْفَاتِيدَ وَلَا ءَلَيْنَ الْمَيْتَ الْحُرَامَ يَبْنَغُونَ فَضَلًا مِن تَيْهِمْ وَرِضُونًا وَإِذَا حَلَلْهُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمُنَكُمْ شَنَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْمَلُوا وَلَا يَجْرِمُنَكُمْ شَنَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْمَلُوا وَلَا يَعْمَلُوا عَلَى الْإِنْدِ وَالْفُدُونِ وَاتَّقُوا اللَّهُ تَعْدُولُ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْدِ وَالْفُدُونِ وَاتَّقُوا اللَّهُ اللَّهُ شَكِيدُ ٱلْمِقَابِ ٢٠٠٥ .

عن عكرمة قال: قدم الحطم بن هندي البكري المدينة في عير له يحمل طعامه فباعه، ثم دخل على النبي ﷺ فبايعه وَأَسْلَمَ، فلما ولّى خارجاً نظر إليه فقال لمن عنده: لقد دخل على وجه فاجر، وولّى بقفا غادر! فلما قدم اليمامة ارتد عن الإسلام وخرج في عير له يحمل الطعام في ذي القعدة يريد مكة، فلما سمع به

أصحاب رسول الله ﷺ تهيأ للخروج إليه نفر من المهاجرين والأنصار ليقتلوه في عيره. فأنزل الله الآية. فانتهى القوم. رواه ابن جرير.

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ لما بين سبحانه حرمة إحلال الحرم الذي هو من شعائر الحج عقب ذلك ببيان إحلال سائر الشعائر، وهي جمع شعَرْة لِما أشعر أي جعل شعاراً وعلامة للنسك من: مواقف الحج. ومرامي الجمار، والطواف، والسعي، والأفعال التي هي علامات الحاج يعرف بها من: الإحرام، والطواف، والسعي، والحلق، والنحر. وإضافتها إلى الله تعالى لتشريفها وتهويل الخطب في إِحلالها ﴿ وَلَا النَّهُرَ الْحَرَامَ ﴾ أي ولا تحلوا الشهر الحرام، ولا تقاتلوا أعداءكم فيه، إلا إذا كان القتال لدفع الصائل. والمراد به رجب، وقيل: ذو القعدة، وقيل: الأشهر الأربعة الحرم: ذو القعدة، وذو الحجة، ومحرم، ورجب. وإنما ذكر مفرداً لإرادة الجنس ﴿وَلَا الْمُدَّى ﴾ أي ولا تتعرضوا للهدي بالغصب أو المنع من وصوله إلى محله. والمراد به ما يهدى إلى الكعبة من إبل أو بقر أو شاء ﴿وَلَا ٱلْقَلَتُهِدَ﴾ أي ولا تتعرضوا لذوات القلائد والقلائد: جمع قلادة بمعنى ما يقلد به الهَدْيُ من نعل ونحوه ليعلم أنه هدي فلا يتعرض له ﴿وَلَآ ءَآيَينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ﴾: أي ولا تحلوا أناساً قاصدين البيت الحرام بإحصارهم ومنعهم عن السير إليه بأي وجه من الوجوه المُحَرَّمَةِ حال كون أولَئكَ الناس ﴿ يَبْنَغُونَ فَضَلًا مِن زَّبَهِمْ وَرِضُونًا وَإِذَا كُلَّامُ ﴾ أي من الإحرام ﴿ فَأَصَّطَادُوا ﴾ والأمر للإباحة أي وإذا خلصتم من المناسك فلا جناح عليكم في الاصطياد لزوال الإحرام المانع منه ﴿وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ ﴾ أي ولا يحملنكم ﴿شَنَّانُ قَوْمٍ ﴾ أي عداوتكم معهم من ﴿أَنْ صَدُّوكُمْ ﴾ ومَنَعوكم ﴿عَنِ ﴾ زيارة ﴿ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ وطوافه على أن تعتدوا عليهم ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلِّدِّ وَٱلنَّقَوَى ﴾ بالعفو عن الأعداء والإغضاء وغمض العين وصرف النظر عنهم ﴿ وَلَا نَمَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ هذا النهي يعم النهي عن كل ما هو من مقولة الظلم والمعاصي ويندرج فيه النهي عن التعاون على الاعتداء والانتقام. وروي عن ابن عباس ﴿ تُعْلَيْهُ تَفْسِيرِ الْإِثْمُ بَتُرَكُ مَا أمرهم الله به وارتكاب ما نهاهم عنه. والعدوان بمجاوزة ما حدّه الله لعباده في دينهم وفرضه عليهم في أنفسهم ﴿وَأَتَّقُوا اللَّهُ ﴾ في جميع الأمور ﴿إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ **الْعِقَابِ﴾** لمن لا يتقيه فيه.

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالذَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِـ، وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّمْعُ إِلَّا مَا ذَكِنْتُم عَلَى اَلنَّصُبِ وَأَن تَسَنَقْسِمُوا بِالْأَزْلَيْرِ ذَلِكُمْ فِسَنَّ الْيَوْمَ يَبِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِ الْيَوْمَ اكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتُ عَلِيَكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِيناً فَمَنِ اَضْطُرَ فِي مُخْبَصَةٍ عَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِرِ فَإِنَّ اللَّه عَفُورٌ تَجِيمٌ ﴾.

قوله تعالى: ﴿خُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ﴾ الآية شروع في بيان المحرمات التي استثناها قبل بقوله ﴿إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ فقال: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ وهي ما فارقه الروحُ حَتْفَ أَنْفِهِ من غير سبب خارج ﴿وَٱلدُّمُ ﴾ والمراد به: الدم المسفوح منه، وكان أهل الجاهلية يجعلونه في المبَاعِرِ وَيَشْرونه، وهذا القيد احتراز عن الدم غير المسفوح كالكبد والطحال فمباح. ﴿ وَلَمْ مُ أَلِنزِيرِ ﴾ يعني وحرّم عليكم أكل لحم الخنزير، ﴿ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ٤ بِعني وحرم عليكم أكل لحم كل حيوان رفع الصوت لغير الله تعالى عند ذبحه. والمراد بالإهلال هنا: ذكر ما يذبح له كاللات والعزَى. ﴿ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ ﴾ أي ولحم الحيوانات المنخنقة التي ماتت بالخنق بأي وجه كان؛ سواء اختنق بجبل الصياد، أو بوقوع رقبتها بين شعبتين من شجرة، أو نحوها. وكان أهل الجاهلية يخنقون البهيمة ويأكلون لحومها. ﴿ وَٱلْمَوْقُودَةُ ﴾ التي تضرب على رأسها أو غيره من أعضائها حتى تموت. ﴿ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ ﴾ أي التي تقع من مكان عال أو في حفرة أو بثر حتى تموت. ﴿ وَٱلنَّطِيحَةُ ﴾ وهي التي ينطحها غيرها فتموت. ﴿وَمَا أَكُلُ ٱلسَّبُعُ﴾ أي وحرم لحم حيوان أكل منه السبع حتى مات ﴿إِلَّا مَا ذَّكِّينُهُ ﴾ أي إلا ما أدركتموه وله حياة مستقرة فذبحتموه. وتعرف بانفجار دمه بقوة، أو بأضطرابه عند الذبح كذلك. ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ﴾ يعني وحرم عليكم أكل لحم حيوان ذبح على النصب أي على الحجارة التي كانت حول الكعبة البالغ عددها ثلاثمائة وستين حجراً، وكان المشركون يذبحون عليها تقرباً إلى الأصنام. والنصب عل وزن عنق جمع نصاب كحمر وحمار. وقيل إنه مفرد الأنصاب كطنب وأطناب ﴿ وَأَن نَسْنَقْسِمُوا بِٱلْأَزْلَامِ ﴾ أي وحرم عليكم أن تطلبوا علم ما قسم لكم بالأزلام كما تفعل الجاهلية. والأزلام جمع زلم كفرس بمعنى القدح. وكانت للعرب في الجاهلية ثلاثة أقداح مكتوب على أحدها: أمرني ربّي، وعلى الثاني نهاني ربّي، والثالث باق بلا كتابة. فإن خرج الأمر مضَوْا لحاجتهم، وإن خرج النهي تركوها، وإن خرج الأخير أجالوها ثانياً ﴿ ذَلِكُمْ فِسُقُّ ﴾ أي الاستقسام بالأزلام فسق وذنب

عظيم وخروج من طاعة الله تعالى، وذلك لأنهم إذا إرادوا ذلك أتوا بيت أصنامهم، وفعلوا ما فعلوا. وفي ذلك ابتعاد عن الله تعالى والتوكل عليه إلى الاعتماد على الأصنام وقبول ما خرج من الأزلام في بيوتها. وكذلك فيه افتراء على الله تعالى لأنه ينسب ظهور ذلك المكتوب إلى صدور أمر من الله أو نهي منه تعالى. ويجوز أن يكون ذلكم إلى جميع المحرمات يعني أن تعاطي هذه الأمور كلها فسق وخروج عن طاعة الله تعالى.

والمسلم يكتفي بأمر الله تعالى في إقدامه على المأمور به وبنهيه في الامتناع عن المنهي عنه، وقد تتطلب النفس في نحو هذه الأمور سبباً معقولاً. وقد قال العلماء: إن منشأ تحريم المطعومات المذكورة إما الاستقذار من الطبيعة السليمة أو الابتلاء بأمراض حسية أو نفسية من تناولها. أو ورود خلل على العقيدة الإسلامية منها فإن الإهلال بغير ذكر الله معناه الاعتماد على غير ذات الباري وتركه تعالى. وفي ذلك بلاء وأيّ بلاء فإن الإنسان مائل إلى الأطعمة اللذيذة، ومنها اللحوم فإذا ذكر اسم غير الله تعالى تشرب القلب ذلك الغير فيستدرج القلب إلى إيثار محبته على محبة غيره، وإذا ذكر اسم الله تعالى وحده عليه خرج عن تلك المحنة الاعتقادية سواء كان الذبح للوفاء بمقتضيات الطبيعة الإنسانية كالذبائح اليومية من العتقادية سواء كان الذبح للوفاء بمقتضيات الطبيعة الإنسانية كالذبائح اليومية من والمعراج، أو استبشاراً بولادة ولد، أو إجياءً لذكرى الرسول على في شيء منها شيء من الفساد. فكله عمل مبارك واجب أو مندوب أو مباح. وليس في شيء منها شيء من الفساد.

﴿ الْيُوْمَ يَسِسَ الَّذِينَ كَفُرُواْ مِن دِينِكُمْ ﴾ أي هذا الزمان الحاضر العرفي الذي نزلت فيه هذه الآية وهو عصر يوم الجمعة المصادف ليوم عرفة من سنة حجة الوداع العاشرة من الهجرة، أو يوم دخوله على مكة لثمان بقين من رمضان سنة ثمان، وقيل تسع، يئس الذين كفروا وانقطع رجاؤهم من إبطال دينكم وإجلال دينهم ﴿ فَلا تَخْشُوهُمُ ﴾ أي فلا تخشوا أيها المسلمون من أولئك الكفار المشركين أن يظهروا عليكم ﴿ وَاخْشُونُ ﴾ أن أنزل عليكم عقابي إن خالفتم أمري وارتكبتم المحرمات. ﴿ أَلَيُومَ أَكُمُلَتُ لَكُمُ دِينَكُمُ ﴾ تشريعاً بإنزال الآيات التي تكون مبادىء للأحكام الاعتقادية والعملية وغيرها يؤخذ منها نصاً أو استنباطاً أو قياساً على المعلوم. أو أكملته بفتح أم القرى ودخول الناس في دين الله أفواجاً أفواجاً. ﴿ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ بعلمكم بالسيطرة الكاملة على مكة، وهدم منار الجاهلية، والنهي عن حج

المشركين، وطواف العريان ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيناً ﴾: أي اخترته من بين الأديان ديناً لكم تستمرون عليه عقيدة وعملاً قلباً وقالباً، وذلك هو الإسلام بالمعنى الخاص المفسر في قوله ﷺ «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً». لا الإسلام بالمعنى العام وهو الانقياد لله الثابت من لدن آدم إلى عهد الخاتم عليهم الصلاة والسلام، فإنه وإن كان قدراً مشتركاً بين الأنبياء والرسل كلهم إلا أنه ليس بمراد هنا، لأن الإسلام في دين سيدنا محمد ﷺ مقرون بأحكام عملية لم تكن في الأديان السابقة. ثم الجملة معطوفة على جملة اليوم أكملت لكم دينكم لا على جملة أكملت حتى لا تتقيد باليوم؛ لأن دين الإسلام كان مرضياً ومختاراً وسابقاً ولاحقاً لا في هذا اليوم فحسب، اللهم إلا أن يراد به مجموع ما شرع من الأحكام إلى يوم نزول الآية فالاختيار الوارد عليه لم يكن قبله لأن اختيار الخمسة غير اختيار الأربعة وهو ظاهر.

﴿ فَمَنِ أَضَّطُرٌ فِي مَخْمَمَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ ﴾ يعني فمن عرض عليه الاضطرار في مَجاعة حال كونه غير مائل وغير منحرف لإِثم بأن لا يأكل فوق ما يحتاج إليه، أو لا يكون متعدياً على آخر بأن يغصب منه ما يتقوت به أو لا يكون في سفر معصية ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي لا يؤاخذه بما تناوله من تلك المحرمات المذكورة قبلُ.

﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَآ أُجِلَّ لَمَتُمْ قُلْ أُجِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَكُ ۚ وَمَا عَلَمْتُ مِنَ الْجَوَارِجِ مُكَيِّبِنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمْتُكُمُ اللَّهُ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَيْهِ وَالْقُوا اللَهُ إِنَّ اللّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ ﴾ .

عن أبي رافع قال: جاء جبريل إلى النبي ﷺ فاستأذن عليه فَأذِن له فَأبطأ فأخذ رداءه فخرج إليه وهو قائم بالباب، فقال: قَدْ أَذِنّا لك، قال: أَجَل، ولكنا لا ندخل بيتاً فيه صورةٌ ولا كلب. فنظروا فإذا في بعض بيوتهم جَرْوٌ. فأمر أبا رافع: لا تَدَعْ كلباً بالمدينة إلا قَتَلْتَه! فأتاه ناس فقالوا: يا رسول الله ماذا يحل لنا من هذه الأمة التي أمرت بقتلها؟ فنزلت الآية أخرجه الطبراني والحاكم والبيهقي.

وعن سعيد بن جبير أن عدي بن حاتم وزيد بن المهلهل الطائيين سألا رسول الله يَظِيْرُ فقالا: يا رسول الله إنا قوم نصيد الكلاب والبُزاةِ وإن كلاب آل ذريج تصيد

البقر والحمير والظباء، فمنه ما ندرك ذكاته، ومنه ما يقتل فلا ندرك ذكاته، وقد حرّم الله الميتة فماذا يحلّ لنا منها؟ فنزلت هذه الآية رواه ابن أبي حاتم.

وفي رواية قال ﷺ لهم: «يحل لكم ما علمتم من الجوارح مُكَلبين تعلمونهن مما علمكم الله فكلوا مما أمسكنَ عليكم واذكروا اسم الله عليه ثم قال: ما أرسلتَ من كلب وذكرتَ اسم الله عليه فكل مما أمسك عليك. قلتُ: وإن قتل؟ قال: وإن قتل ما لم يأكل».

قولُه تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا أَحِلَ لَمُمْ ﴿ : شروع في بيان المحللات التي ذكر بعضها على وجه الإِجمال بعد بيان المحرمات ﴿ قُلُ أُحِلَ لَكُمُ الطَّيِبَثُ ﴾ يعني أحل لكم أكل لحم كل حيوان استطابته الطبائع السليمة، أي لم يستخبثه بقرينة قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]. والمراد من الطبائع السليمة طبائع صنف من الإنسان لم يكونوا على البذخ والإسراف من سعة ذات اليد، ولا على تَخَشُّن وتَقَشُّفٍ من الفقر وضيق ذات اليد، حتى أكلوا كل ما دبّ وهب. أو المراد طبائع صنف من الإنسان معتدلين في ملاحظة المأكولات والمشروبات أو المراد من الطيبات ما لم يدل نص من الكتاب والسنة ولا إجماع ولا قياس جلي على حرمته.

والإنسان المسلم العاقل العالم إذا أدرك الطبائع السليمة فالحكم سهل عليه، وإلا فلينظر إلى أصناف المحرمات المذكورة في أول السورة، فيعلم أنه يحرم أكل كل حيوان ميتة وما شابهها، وكل حيوان سبع ضار، وطير عاد، وكل ذبيحة ذبحت للتقرب والتعبد إلى الأصنام فالعلة الجامعة ما أخل بالدين أو البدن من جهة من الجهات المذكورة، فيحرم أكل لحم كل حشرة، ودابة سامة، وكل حيوان يعيش على أكل القاذورات، وكل ذي ناب أو مخلب يصيد بهما، وما اشتبه فيه فالأصل الحل، والورع تركه. وتفصيل البحث في الفروع الفقهية المدونة.

﴿ وَمَا عَلَمْتُم مِنَ الْجَوَارِج ﴾ أي وأحل لكم لحم صيد ما علمتموه على الإصطياد ﴿ مُكَلِينَ تُعْلِمُونَهُنَ مِنَا عَلَمَكُم الله ﴾ ومعنى مكلبين: معلمين إياه الاصطياد. فإن المكلب اسم فاعل من باب التفعيل بمعنى مؤدب الجوارح ومغريها بالصيد وتعلمونهن مما علمكم الله أي تدربونهن بطرق التأديب والتعليم الذي حصلتم عليها بإلهام من الله أو باكتساب عقلي حسب المعتاد بين الناس ﴿ فَكُلُواْ مِنَا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُم ﴾ أي فكلوا من لحوم الصيد الذي اصطادته إذا أمسكتها على صاحبها ولم تأكل منها. هذا ما عليه

جمهور الفقهاء. وقال بعضهم: لا يشترط ذلك في سباع الطير لأن تأديبهن إلى هذه الدرجة متعسر أو متعذر. وقال بعض: لا يشترط ذلك مطلقاً لأن مخالفة الجوارح لطبعها إلى هذه الدرجة نادرة ﴿وَالذَّرُوا اسم الله عَلَيْهِ ﴾ أي على إرسال ما علمتموه من الجوارح أو على إمساكها للصيد أي اذكروا اسم الله عند إمساكها. فكأنها سكينة وإمساكها له ذبح منكم للصيد ﴿وَائَقُوا الله في رعاية الآداب المذكورة امتثالاً واجتناباً. ﴿إِنَّ الله سَرِيعُ الْحِسَابِ أي إنه تعالى يؤاخذكم على جميع الأفعال.

﴿ الْيُوْمَ أُجِلَ لَكُمُ الطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ جِلُّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ جِلُّ لَمُمُّ وَاللَّحْصَنَتُ مِنَ اللَّوْمِنَتِ وَالْخُصَنَتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا مَا تَيْشُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي آخَدَانُ وَمَن يَكُفُرُ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ لَكَنْسِينَ فَيْ

قوله تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ أُحِلُّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ ﴾ إعادة هذه الجملة للتأكيد والتوطئة لما بعده. وهذا الخطاب للمؤمنين لأن غيرهم مكلفين بفروع الشريعة ﴿وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلكِتَبُ حِلُّ لَّكُرُ﴾ يتناول الذبائح وغيرها، والمراد بالذين أوتوا الكتاب اليهود والنصارى. لكن في تحقيق كون الشخص من أهل الكتاب اختلاف وجهة النظر بين الأئمة المجتهدين. واستنثى الإمام على رظي نصارى بني تغلب، وقال: ليسوا على النصرانية، ولم يأخذوا منها إلا شرب الخمر. ولا يلحق بهم المجوس في ذلك وإِن ألحقوا بهم في التقرير على الجزية، لقوله ﷺ: «سُنّوا بهم سنة أهل الكتاب غير ناكحي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم». ﴿ وَطَعَامُكُمْ ﴾ أيها المؤمنون ﴿ حِلُّ لَمُمُّ ﴾ فلا بأس عليكم أن تُطعِموهم وتبيعوه منهم، ولو حرم عليهم لم يجز ذلك ﴿وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلمُؤْمِنَٰتِ﴾ أي وأحلت لكم الحرائر العفائف من المؤمنات ﴿وَٱلْخُصَنَٰتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ مِن قَبَلِكُمْ ﴾ أي وأحلت لكم الحرائر العفائف من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم من اليهود والنصارى، لا ممن لهم شبهة الكتاب كالمجوس ﴿إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ أي مهورهن والتقييد بذلك لتأكيد وجوبها والترغب في تسليمها، وإلا فليس تسليمها شرطاً لصحة نكاحهن، كما أن ذكر المحصنات في الصورتين للترغيب في نكاحهن، وإلا فنكاح الفاسقات جائز. ﴿ مُحْصِنِينَ غَيْرٌ مُسَنفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَّ أَخْدَانُّو﴾ أي حال كونكم أعِفّاء بالنكاح غير مجاهرين بالزنا ولا مُسرّين به. والخدن: الصديق يقع على الذكر والأنثى ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِالْإِيهَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُۥ﴾ أي

ومن يكفر بما يتعلق به الإيمان وهو شرائع الإسلام وأحكامه الاعتقادية والعملية فَقَد حَبِطَ عَملُه أي فقد ضاع عمله الذي عمله واعتقد أنه قربة إلى الله تعالى ﴿وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْمُنْمِينَ﴾ يعني من الهالكين.

واعلم أنه لا فرق بين المناكحة والذبيحة حلاً وحرمة، فحيث حلت إحداهما حلت الأخرى، وحيث لا فلا. وإذا علمت ذلك فاعلم أن الإمام الشافعي واسترط في حل ذبيحة الكتابي أن يكون خالصاً من علاقة غيره من المجوس ونحوه من المشركين. وأنه إذا كان من نسل إسرائيل أي يعقوب الله أن لا يعلم دخول أول آبائه في ذلك الدين بعد بعثة ناسخة كأن يدخل في دين اليهود أو النصارى بعد بعثة محمد والله بن يعلم دخوله فيه قبلها أو كان الدخول وعدمه مشكوكاً فيه، وإن علم دخوله فيه بعد تحريفه أو بعد بعثة لا تنسخه، كبعثة بعض الرسل بين موسى وعيسى وذلك لشرف نسبها إذ ذاك. وإذا كان من نسل غير إسرائيل فشرط حل ذبيحته أن يعلم دخول أول آبائه في ذلك الدين قبل بعثة تنسخه، ولو بعد تحريفه إن تجنبوا المحرف، بخلاف ما إذا علم دخوله فيه بعدها وبعد تحريفه، أو بعدها وقبل تحريفه أو بعدها ولم يتجنبوا المحرف أو شك في ذلك لسقوط فضيلته حينئذ. وهذه الشروط المذكورة في حل ذبائح أهل الكتاب معتبرة في حل نكاح الكتابية. فلا يحوز أكل ذبائح أهل الكتاب عند الشافعي كما لا يجوز نكاحه لأن تحقق الشروط المذكورة منتف فيه.

ونقل عن تاج الدين السبكي القول بحل ذبيحة الكتابي الذي علم دخول أول أصولهم وشك: هل هو قبل نسخ أو تحريف أو بعدهما؟ ولكن الرملي ضعف قوله وردّه. وفي حاشية الجمل على شرح المنهج ما نصه: وهو وإن كان ضعيفاً عند الرملي فليس ضعيفاً الكلية، بل يجوز الإفتاء به، لأن السبكي لم ينفرد به، فقد أفتى به غيره من أثمة المذهب كالحافظ العسقلاني. وعبارته في شرحه على البخاري نصها: وقد استنبط شيخنا شيخ الإسلام البلقيني منه، أي من حديث هرقل أن كل من دان بدين أهل الكتاب كان في حكمهم في المناكحة والذبائح لأن هرقل هو وقومه ليسوا من بني إسرائيل بل ممن دخل في النصرانية بعد التبديل، وقد قال لهم النبي على أن لهم حكمهم خلافاً لمن خص ذلك بالإسرائيليين أو بمن علم أن سلفه دخل اليهودية أو النصرانية قبل التبديل. إنتهى. وأما عند الإمام الأعظم فتحل ذبيحة الكتابي يهودياً أو نصرانياً عربياً أو

تغلبياً، لأن الشرط عنده قيام الملة، وكذا الصابئة لأنهم يقرون بعيسى على ويدخل في النصارى الأفرنج والأرمن. وكل ذلك مشروط بالتسمية عند الذبح، ولو تركها عمداً حرمت ذبيحته بخلاف ما إذا تركها ناسياً فتؤكل الذبيحة عند نسيانه لها، وكذا تحل ذبيحة من ترك التسمية جاهلاً بأنّ التسمية شرط.

بقي الكلام في ذبيحة جاءت من بلد فيه الكتابي كثير والمسلم قليل وغيرهما من سائر الكفار أكثر أكثرية ساحقة. فمقتضى ما في رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار حل أكلها، ففيه على قول المصنف لا تحل ذبيحة غير كتابي ما نصه: وكذا الدروز كما صرح الحصني من الشافعية حتى قال: لا تحل القريشة المعمولة من ذبائحهم، وقواعدنا توافقه إذ ليس لهم كتاب منزل ولا يؤمنون بنبي مرسل، والكتابي من يؤمن بنبي ويقر بكتاب (رملي).

أقول وفي بلاد الدروز كثير من النصارى فإذا جيء بالقريشة أو الجبن من بلادهم لا يحكم بعدم الحل ما لم يعلم أنها معمولة بأنفحة ذبيحة دُرْزيّ، وإلا فقد تعمل بغير أنفحة، وقد يذبح الذبيحة نصراني. وسيأتي عن المصنف آخر كتاب الصيد أن العلم بكون الذابح أهلاً للزكاة ليس بشرط. وخلاصته: أنه يحرم أكل ذبيحة كل كافر لا يقر بكتاب منزل أو نبي مرسل، وأما الكتابي فيحرم عند الشافعي أكل ذبيحته إلا بالشروط المذكورة ولا تكاد تتحقق. نعم قال بحل أكل ذبيحته بعض الأئمة الشافعية كالسبكي والبلقيني وغيرهما، فمن أكلها فليقلد قول الأئمة القائلين بحل ذبائح الكتابيين. وأما الحنفية فيحل عندهم أكل ذبائح الكتابي بشرط التسمية. وإذا جهلنا أنهم سموا أو لا فالظاهر عندهم حل الأكل لأن العلم يكون الذابح أهلاً للزكاة عند الذبح ليس بشرط. وأما الذبح فهو إما اضطراري أو اختياري. أما الأول: فهو جَرْحٌ وطَعْنٌ وإنهارُ دَم في أيّ موضع وقع من البدن. وأما الثاني فهو ذبح بين الحلق واللَّبَة أي من العقدَّة إلى مبدأ الصَّدر وعروقه: الحُلقوم، والمريء، والوَدجان؛ فالحلقوم مجرى النفس، والمريء مجرى الطعام والشراب، والودجان عرقان عظيمان في جانبي قدام العنق بينهما الحلقوم والمريء. وعند الإمام الشافعي يجب قطع الحلقوم والمريء كليهما. وعند الإمام أبي حنيفة يجب قطع ثلاث منها أي الودجان والحلقوم أو المريء أو أحد الودجين وجميع الحلقوم والمريء. وعند أبي يوسف يشترط قطع الأولين أو أحد الودجين. وعند محمد يكفي قطع أكثر كل منها. ويكره الذبح من القفا والنخع أي إيصال الذبح إلى النخاع وهو عرق أبيض في جوف عظم الرقبة، وهذا القطع جائز بأي قاطع يجري الدم ما عدا السن والظفر. ويجب مقارنة القطع لوجود الحياة المستقرة في الحيوان وعلامتها انفجار الدم أو الحركة الشديدة بعد نهاية القطع. ويحرم إتعاب الحيوان وإيلامه قبل الذبح الشرعي بضرب رأسه أو قطع قوائمه أو إحداها فإن ذلك تعذيب ليس له عذر مشروع، بخلاف شد القوائم بحيث لا يمكن معه قيامها ونفورها حتى يذبح ذبحاً مشروعاً.

وأما ذبح الحيوانات المتسلسلة المصفوفة بجهاز كهربائي بحيث تقطع الأوداج بحركة واحدة وسرعة خاطفة فهو جائز بشرط التسمية عند استعمال الجهاز وإسالة دمائها عنده.

ويجوز الاصطياد بالكلاب والطيور المعلّمة تعليماً كاملاً بحيث تصطاد بأمر أصحابها ولا تأكل من لحومها. وتجب التسمية عند إرسالها عند الإمام أبي حنيفة. وتسن عند الإمام الشافعي وتعتبر تلك الحيوانات كآلات الذبح.

وأما الاصطياد بالبندقية؛ فالعمل نفسه حرام لأن فيه تعذيباً للحيوان بالنار. وأما أكل لحم الحيوان فإن أدركه المصطاد بعد الرمي بلا فتور وقصور وذبحه في حال الحياة المستقرة بأن ينفجر دم الصيد أو به قوة حركة للأعضاء بعد الذبح وعنده فهو حلال، وإلا فحرام. وهذا هو التحقيق سلفاً وخلفاً. وما عدا هذا القول يعتبر باطلاً وعلى المسلم رعاية الأحكام الشرعية حتى الإمكان والله المعين.

عن أم المؤمنين عائشة \_ رضي الله تعالى عنها \_ قالت: سقطت قلادة لي

بالبيداء ونحن داخلون المدينة، فأناخ رسول الله على ونزل فثنى رأسه في حجري راقداً، فأقبل أبو بكر فلكزني لكزة شديدة، وقال: حَبَسْتِ الناس في قلادة؟! فَتَمنَّيْتُ الموتَ لمكان رسولِ اللهِ على مني، وقد أُوجَعني. ثم إِن النبي على استيقظ وقد حضرت الصبح فالتمس الماء فلم يوجد. فنزلت هذه الآية من أولها إلى آخرها. فقال أُسَيّدُ بن حُضَيّر: لقد بارك الله للناس فيكم يا آل أبي بكر، ما أنتم إلا بركة لهم. أخرجه البخاريّ.

قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ شروع في بيان بعض أحكام الدين بعد بيان بعض من أحكام الدنيا فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَّتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ ﴾ أي إذا أردتم القيام لأداء الصلاة والاستعداد لها وكنتم محدثين ﴿ فَٱغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ أي أسيلوا عليها الماء حيث يعم كلها من منابت شعر الرأس إلى منتهى اللَّحيين. ومن وتد الأذن إلى وتدها الآخر بما فيها من الشعر والبشرة مع مراعاة المعاطف وأطراف العيون وما أقبل على الشوارب من الأنف. وإذا علمتم أن الماء لم يصل إليها لدرن أو دسم أو نحوهما فادلكوها ليتحقق الغسل ﴿ وَأَيِّدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾: أي واغسلوا أيديكم من رؤوس الأصابع وما بينها والكف والساعد إلى المنتهى مع المرافق لتناول اليد لهما ولاتباع الرسول ﷺ في غسلها، ومن اليدين ما تحت الأظفار فيجب إخراج الأوساخ عنه حتى يصل الماء إليه ﴿وَأَمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ قالوا: الباء مزيدة لأن المسح متعد بنفسه، أو أدخلت على المفعول بتضمين معنى الإلصاق، وإلصاق المسح بالرأس يحتمل مسح البعض والكل ولا دلالة على أحدهما فحملت الباء على معنى التبعيض لتيقنه. وقيل: إن الباء تفيد التبعيض كما نقله ابن مالك سواء دخلت على آلة المسح نحو مَسَحْت وجهي بالمنديل، أو على المحل نحو مسحت برأس اليتيم، وعليه الإمام الشافعي ﷺ حيث قال في الأم: إذا مسح الرّجل بأيّ رأسه شاء إن كان لا شعر عليه وبأي شعر رأسه شاء بأصبع واحدة أو بعض أصبع أو بطن كفه، أو أمر من يمسح له أجزأه ذلك. إنتهى. وبيّن فيه أن أظهر معنى الآية أن من مسح من رأسه شيئاً فقد مَسَح برأسه وأن مقابل الأظهر مسح الرأس كله. ولكن دلت السنة على أنه غير مراد فتعين الأول وذكر من السنة حديث المغيرة في المسح على الناصية والعمامة. ومذهب الإمام أبي حنيفة رضي على إرادة البعض لكنه أوجب أن يكون البعض ربع الرأس لأن المسح إنما يكون باليد وهي تستوعب مقدار ربع الرأس في الغالب فوجب تعينه. وذهب مالك إلى وجوب مسح كله وهو إحدى الروايتين عن أحمد رهيه. وقيل: إن منشأ ما قاله هو قوله بزيادة الباء في قوله تعالى برؤوسكم، وقوله تعالى وامسحوا رؤوسكم ظاهره استيعاب جميع الرأس بالمسح، والأذنان من الرأس عند مالك وأحمد، فيجب مسحهما أيضاً.

﴿وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى ٱلْكُمْبَيْنِ ﴾ قرأ نافع وابن عامر وحفص والكسائي ويعقوب وأرجلكم بالنصب أي أغسلوا أرجلكم إلى الكعبين وهما العظمان الناتئان عند مفصل الساق من الجانبين. وقرأها ابن كثير وحمزة وأبو عمرو وعاصم بالجر. والظاهر أنه عطف على الرأس، أي وامسحوا بأرجلكم إلى الكعبين. ومن هنا اختلف المسلمون في غسل الرجلين ومسحهما، فالجمهور على أن الواجب هو الغسل وحده، والإمامية أنه المسح. وقال داود بن علي والناصر للحق الزيدية يجب الجمع بينهما. أما القائلون بالجمع فأرادوا العمل بالقراءتين معاً للاحتياط ولأنه المقدم في التعارض إذا أمكن، وأما القائلون بالمسح فقد أخذوا بقراءة الجر وأرجعوا قراءة النصب إليها. وذكر الرازي عن القفال أن هذا قول ابن عباس وأنس بن مالك وعكرمة والشعبي وأبي جعفر محمد بن علي الباقر.

وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري عند ذكر مذهب الجمهور: ولم يثبت عن أحد من الصحابة خلاف هذا، إلا عن علي وابن عباس وأنس، وقد ثبت عنهم الرجوع عن ذلك. وأما الجمهور فأخذوا بقراءة النصب وأرجعوا قراءة الجر إليها وأيدوا ذلك بالسنة الصحيحة وإجماع الصحابة. ويزاد على ذلك أنه هو المنطبق على حكمة الطهارة. وادعى الطحاوي وابن حزم أن المسح منسوخ.

وعمدة الجمهور في هذا الباب عمل الصدر الأول وما يؤيده من الأحاديث القولية، وأصحها حديث ابن عمر في الصحيحين قال: تخلف عنا رسول الله في سفرة فأدركنا وقد أرهقنا العصر فجعلنا نتوضأ ونمسح على أرجلنا. فنادى بأعلى صوته: «ويل للأعقاب من النار» مرتين أو ثلاثاً.

وقال بعض العلماء: المراد بقراءة الجر المسح. ولكن النبي على بين أن ذلك المسح لا يكون إلا على الخف، وعليه فالآية تشير إلى المسح على الخف في قراءة الخفض والمسح على الخفين إذا لبسهما طاهراً متواتر عن رسول الله على لم يخالف فيه إلا من لا عبرة به. والقول بنسخه بآية المائدة يبطل بحديث جرير أنه بال ثم توضأ ومسح على خفيه فقيل له: تفعل هكذا؟ قال: نعم رأيت رسول

وأجمع العلماء على جواز المسح على الخف الذي هو من الجلود واختلفوا في ما كان من غير الجلد إذا كان صفيقاً ساتراً لمَحَلِّ الفرض، فقال مالك وأصحابه: لا يمسح على شيء غير الجلد، فاشترطوا في المسح أن يكون الممسوح خفاً من جلود أو جورباً مجلداً ظاهره وباطنه، يعنون ما فوق القدم وما تحتها لا باطنه الذي يلي القدم. واحتجوا بأن المسح على الخف رخصة، وأن الرخص لا تتعدى محلها، وقالوا إن النبي ﷺ لم يمسح على غير الجلد، فلا يجوز تعديه إلى غيره وهذا مبني على شطر قاعدة أصولية مختلف فيها وهي: هل يلحق بالرخص ما في معناها أو يقصر عليها ولا تتعدى محلها؟ وجمهور العلماء، منهم الشافعي وأبو حنيفة وأحمد وأصحابهم، على عدم اشتراط الجلد لأن سبب الترخيص الحاجة إلى ذلك، وهي موجودة في المسح على غير الجلد، ولما جاء عن النبي ﷺ من أنه مسح على الجوربين والموقين. وقال في المهذب: وإن لبس جورباً جاز المسح عليه بشرطين: أحدهما أن يكون صفيقاً لا يشف. والثاني: أن يكون مُنعّلاً فإن اختل أحد الشرطين لم يجز المسح عليه إنتهى. يعني أن الثابت عن الإمام الشافعي رضي المنار الشرطين في الجورب، وما ورد من الآثار في المسح المطلق فمحمول على المسح على الخف من الجلود أو اللبود أو الجورب المنعل القابل لمتابعة المشي عليه.

وخلاصة الخلاصة: إن غسل الرجلين المكشوفتين، ومسح المستورتين، هو الثابت بالسنة المتواترة المبينة للقرآن والموافق لحكمة هذه الطهارة، ولا تعارض بين القراءتين، ومن سرى إليه شيء من قراءة الجر في الصدر الأول رجع عنه لبيان النبي على وهذا هو الطريق الأسلم.

وأما وجوب النية في الوضوء فاختلف فيه الفقهاء فقال الحنفية: ليس بواجب لأن ظاهر الآية لا يقتضيه. والشافعي ذهب إلى وجوبه فقال بعض الشافعية مستدلاً على وجوبه: إن معنى الآية: إذا أردتم القيام للصلاة وأنتم محدثون والغسل وقع

جزاء لذلك والجزاء مسبب عن الشرط فيفيد وجوب قصد الغسل لإرادة الصلاة، ويكون الجزاء وفق الشرط في القصد. وقال آخرون: وجه الاقتضاء أن الوضوء مأمور به فيها وهو ظاهر، وكل مأمور به يجب أن يكون عبادة وإلا لما أمر به، وكل عبادة لا تصلح بدون النية لآية: ﴿وَمَا أُمْرَا إِلّا لِيَمْبُدُوا الله كُلِينِ لَهُ اللِّينِ ﴾ والإخلاص لا يحصل إلا بالنية الصافية. ولقوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات» الحديث. وأما وجوب الترتيب فيه فلأن الفاء في قوله تعالى: ﴿فَاغَسِلُوا وُجُوهَكُمُ للتعقيب، فيفيد وجوب الترتيب فيه فلأن الفاء في الكل لعدم القائل بالفرق. وقالت الحنفية: لا يجب بين الوجه وغيره، فيلزم في الكل لعدم القائل بالفرق. وقالت الحنفية: لا يجب الترتيب لأن المأمور به بعد إرادة القيام للصلاة عدة أمور عطف بعضها على بعض بالواو وهي لمطلق الجمع. ويعارض بأنه إذا كان غسل الوجه وهو غسل الأيدي وأجباً حسب توالي الفقرات فيكون المسح بعد غسل الأيدي وغسل الرجلين بعد مسح الرأس واجباً. وقد يقال: إن الدليل على الوجوب عمل الرسول بالآية، وإذا كان عمله على ذلك الترتيب بياناً لأداء الواجب كان الترتيب واجباً والله أعلم. وليس المدار على وجود الواو واقتضائه الجمع المطلق أو المرتب. على أنه لو لم يكن ذلك الترتيب كان يعمل على يعمل اللهود ولو مرة واحدة بياناً للجواز، ولم يقع ذلك.

هذا ما ترتب على إرادة القيام للصلاة مع وجود الحدث الأصغر وأما ما يترتب على إرادة القيام لها مع الحدث الأكبر فهو ما أداه بقوله: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَهَّرُوا ﴾ أي وإن كنتم عند إرادة القيام لها مجنبين فاطهروا أي بالغسل كما بينه الشارع. ثم شرع في بيان حكم من عرض عليه الحدث الأصغر أو الأكبر وكان مريضاً لا يقدر على استعمال الماء، أو مسافراً لا يجده، أو جاءه أحد أسباب الحدث ولا ماء عنده، فقال: ﴿وَإِن كُنتُم مَرْضَى ﴾ أي مرضاً تخافون به الأذى الشديد من استعمال الماء ﴿أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾ ولم تجدوا الماء، أو لم تقدروا على استعماله لما مر ﴿أَوْ جَانَهُ أَحَدُ مِننَا النّابِطِ ﴾ أي من المحل الذي تقضى فيه الحاجة، أو كناية عن قضائها ﴿أَوْ لَكَسَتُمُ النِسَانَة ﴾ أي لمستموها أو جامعتموها الحاجة، أو كناية عن قضائها ﴿أَوْ لَكَسَتُمُ النِسَانَة ﴾ أي لمستموها أو جامعتموها فاقصدوا نقل تراب طيب أي طاهر غير مخلوط بالنجس وطهوراً بأن لم يستعمل قبل فاقصدوا نقل تراب طيب أي طاهر غير مخلوط بالنجس وطهوراً بأن لم يستعمل قبل ذلك في إباحة ما يحتاج إليه ﴿فَامَسَحُوا بِوْجُوهِكُمْ ﴾ كلها ﴿وَأَيْدِيكُمْ مِنَهُ أي من فلا هذا الصعيد الطيب، وانووا به إباحة الصلاة أو غيرها، واكتفوا بذلك عن رفع

الحدث الأصغر أو الأكبر بالماء ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَكُ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾، يعني ما يريد الله تعالى بتشريع الوضوء لرفع الحدث الأصغر، والاغتسال لرفع الحدث الأكبر وبالتيمم عند وجود الموجب ليجعل عليكم من ضيق في الامتثال وتعب في الأفعال ﴿ وَلَنِكِن يُرِيدُ ﴾ بذلك ﴿ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ وينظفكم بالوضوء والغسل من درن الأوساخ ودنس الذنوب، ولا سيما إذا كان هناك موجب للتيمم فإن في استعمال التراب في الوجه واليدين لمرضاة الله تعالى درجات وبركات. فقد أخرج مالك ومسلم وابن جرير عن أبي هريرة عليه أن النبي ﷺ قال: «إذا توضأ العبد المسلم فغسل وجهه خرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع الماء أو مع آخر قطر الماء، فإذا غسل يديه وخرج من يديه كل خطيئة بطشتها يداه مع الماء أو مع آخر قطر الماء، فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رِجلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء حتى يخرج نقياً من الذنوب» فإذا كان هذا جزاء للوضوء فكيف يكون جزاء الاغتسال والتعب في غسل جميع البدن؟ أو كيف يكون الجزاء عند تمريغ الوجه واليدين بالتراب لامتثال أمر ذي الجلال؟ ﴿وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ يعني وليتم بتشريع ما هو مطهر لأبدانكم من الأوساخ ولقلوبكم من سواد المعاصي نعمته عليكم بإلحاق رخصة التيمم بعزيمة الوضوء والغسل ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ هذه النعم الجسام ليزيدكم الكرم والرحمة والإنعام. ﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمُّ ﴾ بإخراجكم من ظلمات الكفر إلى أنوار الإِسلام ﴿وَمِيثَنَقَهُ ٱلَّذِي وَاثَقَكُم بِدِيهُ أَي عهده الذي أخذه عليكم وربطكم به في ﴿إِذْ قُلْتُمْ سَكِمْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ حين بايعكم رسول الله ﷺ على السمع والطاعة في العسر واليسر والمنشط والمكره ﴿وَأَتَّقُوا اللَّهُ ۗ في إهمال العهد ونسيان النعم التي لا تحصى، وترك الشكر عليه ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ أي بالخفيات الموجودة فيها فضلاً عن الجليات.

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ مفاده يا أيها الذين آمنوا حق الإيمان بالله

ورسوله ﴿ كُونُواْ فَوَيِينَ لِلّهِ شُهَدَاءً بِالْقِسَطِ ﴾ كونوا قائمين بالعدل ورعايته في أقصى ما يمكن لكم لأجل مرضاة الله تعالى الأمر برعايته، ﴿ وَلاَ يَجْرِمُنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللّه وَلاَ يحل المشركين على أن لا تراعُوا العدل معهم حتى لا تشهدوا في حقوقهم بالعدل أو ترتكبوا ما لا يحل من الأعمال كالمثلة وقتل الشيوخ والنساء والصبيان ونقض العهد ﴿ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلّهُ عَمَالُ كالمثلة وقتل الشيوخ والنساء والصبيان ونقض العهد ﴿ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِللّهُ عَلَى الله الله الله وأي اعدلوا لأصدقائكم وأعدائكم فإن العدل أقرب وأكثر مناسبة للتقوى، وإيضاح الجملة أن التقوى عبارة عن اتقاء الشرك ليكون صاحبها مؤمناً، واتقاء الكبائر ليكون صاحبها من الواصلين الكبائر ليكون صاحبها عادلاً، واتقاء الدنيا وملابساتها ليكون صاحبها من الواصلين إلى المستوى الرفيع بين المؤمنين، ولكل طاعة مناسبة وقرب من حقيقة التقوى، ولكن أقربها إليها وأنسبها بها هو العدل في الأمور والاتصاف به، فهو أقرب الطاعات إليها، وكأنه من الجزء الأخير عن علل التقوى. ﴿ وَاتَّقُواْ اللّهُ ﴾ أي اتقوا مخالفة أمره ونهيه ﴿ إِنَ اللّه خَبِيرٌ بِمَا نَعْمَلُونَ ﴾ ولا تفوتونه فيجازيكم بما مخالفة أمره ونهيه ﴿ إِنَ اللّه عَبِيرٌ بِمَا نَعْمَلُونَ ﴾ ولا تفوتونه فيجازيكم بما متحقونه. وفي هذا وعد ووعيد للمطبعين والعاصين.

﴿ وَعَدَ اللهُ الذينَ آمَنُوا وَعَكِمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ يعني وعد الله الذين آمنوا حق الإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وأظهروا إيمانهم بالأعمال الصالحات من الواجبات والمندوبات، ومارس فيها حتى حصلت له ملكة التقوى ﴿ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَأَجّرُ عَظِيمٌ ﴾ أي بأن لهم مغفرة من الله عما صدر منهم مما يعد ذنباً بالنسبة إليهم وأجر عظيم، في الآخرة من الجنان والرضوان والنظر إلى وجه الكريم المنان ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بما يجب الإيمان به ﴿ وَكَذَّبُوا بِنَايَتِنا ﴾ القرآنية ﴿ أَوْلَتِها بِ المَحْدِ الْمِنْدِيةِ الْمُعْدِ فَي وَملا بسو النار الشديدة الإلتهاب.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَ آيْدِيَهُمْ عَنَكُمُّ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْمَوَكِ المُؤْمِنُونَ ﴾.

عن عكرمة أن النبي على خرج ومعه أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة وعبد الرحمن بن عوف حتى دخلوا على كعب بن الأشرف ويهود من بني النضير يستعينهم في عقل أصابه. فقالوا: نعم اجلس حتى نطعمك ونعطيك الذي تسألنا. فجلس فخلا بعضهم ببعض فقال حيى ابن أخطب لأصحابه: لا ترونه أقرب منه

الآن، اطرحوا عليه حجارة فاقتلوه فنستريح منه! ولا ترون شرا أبداً. فجاؤوا إلى رحى عظيمة ليطرحوها عليه، فأمسك الله عنها أيديهم حتى جاء جبريل فأقامه من ثمة فأنزل الله الآية. رواه ابن جرير وابن أبي حاتم.

وعن جابر بن عبد الله: أن رجلاً من محارب يقال له: غورث بن الحارث قال لقومه: أقتل لكم محمداً، فأقبل إلى رسول الله على وهو جالس وسيفه في حجره فقال: يا محمد أنظر إلى سيفك هذا؟ قال: نعم. فأخذه فاستله وجعل يهزّه ويهم به فيكبته الله تعالى. فقال: يا محمد أما تخافني؟ قال: لا. قال: أما تخافني والسيف في يدي؟ فقال: لا ويمنعني الله منك. ثم أغمد السيف ورده إلى رسول الله على: فأنزل الله الآية. رواه أبو نعيم في دلائل النبوة.

وأخرج مسلم وغيره من حديث جابر أن المشركين رأوا أن رسول الله على وأصحابه رضي الله عنهم بعُسْفان قاموا إلى الظهر معاً، فلما صلوا ندموا إلّا كانوا أكبّوا عليهم وهموا أن يوقعوا بهم إذا قاموا إلى صلاة العصر، فرد الله تعالى كيدهم بأن أنزل الله صلاة الخوف.

وقيل: إشارة إلى ما أخرجه أبو نعيم في الدلائل من طريق عطاء والضحاك عن ابن عباس ـ رضي الله تعالى عنهما ـ أن عمرو بن أمية الضمري حيث انصرف من بئر معونة لقي رجلين كلابيين معهما أمان من رسول الله على فقتلهما ولم يعلم أن معهما أماناً فودّاهما رسول الله على ومضى إلى بني النضير ومعه أبو بكر ـ رضي الله تعالى عنه ـ وعمر وعلي فتلقوه فقالوا: مرحبا يا أبا القاسم لماذا جئت؟ قال: رجل من أصحابي قتل رجلين من كلاب معهما أمان مني طلب مني ديتهما، فأريد أن تعينوني. قالوا: نعم: أقعد حتى نجمع لك، فقعد تحت الحصن وأبو بكر وعمر وعلي. وقد تآمر بنو النضير أن يطرحوا عليه على حجراً؛ فجاء جبريل هذا فأخبره فقام وقام من معه.

وقيل: إشارة إلى ما أخرجه غير واحد من حديث جابر أن النبي على نزل منزلاً فتفرق الناس في العضاة يستظلون تحتها فعلق النبي على سلاحه بشجرة فجاء أعرابي إلى سيفه فأخذه فسلّه، ثم أقبل على النبي على فقال: من يمنعك مني؟ قال: الله تعالى. قاله الأعرابي مرتين أو ثلاثاً، والنبي على في كل ذلك يقول: الله تعالى، فشام الأعرابي السيف (أي غَمدهُ واستلّه، من الأضداد) فدعا النبي على أصحابه فَأخبرَهم بصنيع الأعرابي، وهو جالس إلى جنبه لم يعاقبه. ولا يخفى أن

سبب النزول يجوز تعدده. وأن القوم قد يطلق على الواحد كالناس في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ .

ومعنى الآية: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ﴾ يعني قوم من اليهود أو بعض الناس ﴿أَن يَبْسُطُوٓا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ بالإِهلاك والقتل، ﴿وَكَانَ اللّهِ عَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْلُؤْمِنُونَ ﴾.

﴿ وَلَقَدَ أَخَدَ اللّهُ مِيثَنَى بَنِ إِسْرَهِ بِلَ وَبَعَثَنَا مِنْهُمُ الْفَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللّهُ إِنِي مَعَكُمُّ لَيْنَ أَقَمْتُمُ الْفَكَلُوةَ وَ النِّيثُمُ الزَّكُوةَ وَ المَنتُم وَمُثَلًا وَقَالَ اللّهُ إِنْ الْقَمْتُمُ الْفَكَلُوةَ وَ النَّيْتُمُ الزَّكُوةَ وَ المَنتُم وَمُثَلًا وَعَنَا لَأَكَفِرَنَا عَنكُم سَيِّعَائِكُمْ وَلَانْجِلَةُ جَنَّتِ بَغَرِى مِن تَقْتِهَا الْأَنْهَدُ فَمَن كُفَر بَعْدَ ذَلِكَ مِنكُمْ فَلَانُجُمْ فَمَن كُفَر بَعْدَ ذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاتَهُ السَّبِيلِ ﴿ فَي فَيما نَقْضِهم نِيثَنقَهُم لَعَنَاهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاتَهُ السَّبِيلِ ﴿ فَي فَيما نَقْضِهم نِيثَنقَهُم لَعَنَاهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَلَا مَنَا لَاكُورُوا بِيدٍ وَلا قَلْمُ عَلَى خَالِمَ مِنْهُم إِلّا قِيلًا مِنهُم فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّه يُحِبُ لَنَاهُمُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّه يُحِبُ اللّهُ عَلَى خَالِهُ مِنْهُم إِلّا قَلِيلًا مِنهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّه يُحِبُ اللّهُ عَلَى خَالِهُ مَا لَكُورُهُ إِلّهُ قَلِيلًا مِنهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّه يُحِبُ اللّهُ عَلَى خَالِهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَى عَنْهُمْ وَالْمَعَةُ إِنَّ اللّه يَعْلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاعْفُو مِنْهُمْ وَلَهُمْ فَاعْفُو عَنْهُمْ وَالْكُوبُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَحَدُ اللهُ مِيثَنَى بَوِت إِسْرَهِيلَ ﴾: كلام مستأنف لبيان بعض ما صدر عن بني إسرائيل المفيدة للانتباه والحذر منهم، لأنهم كانوا ولم يزالوا على نقض العهود وتعدي الحدود. فيقول تعالى بالتأكيد: ﴿وَلَقَدْ أَحَدُ اللهُ مِيثَنَى بَوْتَ إِسْرَهِيلَ ﴾ على لسان رسلهم ﴿وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اَتْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ للإرسال إلى حدود أرض العدو، والتفتيش عن قوتهم وشوكتهم، وكان كل نقيب من سبط، ﴿وَقَالَ اللهُ ﴾ تعالى لبني إسرائيل ﴿إِنِي مَعَكُم ﴾ بالعلم بالنيات والأعمال في الأحوال ﴿لَيْنَ أَقَمَتُم الصَّكَوة ﴾ المفروضة عليكم ﴿وَءَاتَيْتُم الزَّكُوة ﴾ لفقرائكم ﴿وَءَاتَيْتُم الزَّكُوة ﴾ لفقرائكم وقويتموهم في تبليغ ما أمروا بتبليغه، وجهاد أعدائكم ﴿وَأَقْرَضْتُم الله قَرْضًا حَسَنًا ﴾ بالإنفاق في سبيل الخير من الجهاد وغير بعد ذلك الشرط المعلق به الوعد بإدخال الجنات ﴿فَقَدْ صَنَلَ مَعْلَم الطريق.

﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُم ﴾ أي بسبب نقضهم الميثاق المذكور لا لسبب شيء

آخر ﴿ لَمَنَّكُمْ مُ أَي طردناهم عن رحمتنا عقوبة لهم ﴿ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيمَةً ﴾ أي ياسبة غليظة تبعد عن قبول الحق بحيث ﴿ يُحَرّقُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ ﴾ أي يبعدون الألفاظ عن معانيها المناسبة إلى غيرها مما لا يناسب الحق بتأويلات زائفة فاسدة ، أو ينقلون بعض الحروف من الكلمات إلى غير محلها الأصلي بالتقديم والتأخير لتدل على معنى غير المعنى المقصود ﴿ وَنَسُوا حَظًا مِنَا ذُكِرُوا ﴾ أي وأهملوا رِعاية قسم مما أمروا برعايته من التوراة حتى نسوه ، أو حتى صاروا كأنهم نسوه ﴿ وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَنَى خَابِنَةٍ مِنْهُمْ ﴾ أي لا تزال مطلعاً ومدركاً لبعض الخيانات بالنسبة إلى حفظ أمانة الكتاب السماوي والأحكام الإلهية ﴿ إِلّا قَلِيلًا مِنْهُمْ ﴾ بَقُوا عَلَى الأمانة بلا خيانة ﴿ وَاقَفْ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ ﴾ عن أعمالهم ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ المتجاوزين عن السيئات .

﴿ وَمِنَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَكَرَىٰ أَكَذُنَا مِيثَقَهُمْ فَنَسُواْ حَظَّا مِّمَا ذُكِرُوا بِدِ، فَأَغَمَّهُا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاةُ إِلَى بَوْمِ الْفِيكَةُ وَسَوْنَ يُنِينَهُمُ اللّهُ بِمَا كَانُوا بَعْنَمُونَ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّا نَصَكَرَىٓ ﴾ شروع في بيان بعض قبائح النصارى بعد بيان قبائح اليهود، فقال: ﴿وَمِنَ ٱلَّذِينَ ﴾ الآية يعني وأخذنا الميثاق من الذين قالوا إِنا نصارى على يد رسولهم عيسى المسيح ﷺ ﴿فَسَّوُا ﴾ الميثاق من الذين قالوا إِنا نصارى على يد رسولهم عيسى المسيح الميثاق في تضاعيف الميثاق، فأخذنا منهم الميثاق على توحيد الباري فجعلوه ثالث ثلاثة، وعلى نشر نعوت محمد المبشر به من جانب المسيح ﷺ فكتموها وخالفوا أمره البيان وأمرناهم بتوحيد الصف وإطاعة الله تعالى فتفرقوا إلى اثنتين وسبعين فرقة، ﴿فَأَغَهَنَا وَالْمَنْ اللهُ بِمَا كَانُوا مِسْتُونَ ﴾ أي فسوف ينبئهم في الآخرة بما كانوا يصنعونه في الدنيا بتبعية أهوائهم ويجازون عليه، وتلك الفرق كالنسطورية والملكانية واليعقوبية وغيرهم كما في كتب الملل والنحل.

﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَٰبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ كَثِيرًا يَتَا كُنتُمْ تُخْفُوت مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِن اللهِ نُوَرُّ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴿ يَهَدِى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَانَكُمُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ﴾ خطاب مع الفريقين من اليهود والنصارى، ويقول ﴿قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا﴾ محمد ﷺ المنعوت في كتبكم بالنعوت الخاصة الممتازة المميزة، حال كونه ﴿ يُبَيِّثُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ﴾ أي يشرح ويظهر عليكم كثيراً من الأحكام التي كنتم تخفونها عنه وعن سائر الناس كنعت النبي، وآية الرجم، وبشارة عيسى بأحمد ﷺ ﴿وَيَعْفُواْ عَنِ كَثِيرً ﴾ أي ويسامح ولا يظهر كثيراً مما كنتم تخفونه لعدم وجود داع إلى بيانه، فاستفيدوا منه. فإنه ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ ﴾ عظيم وهو ـ محمد ـ ﷺ، وهو السراج الذي أضاء به العالم علوه وسفله ﴿وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن الواضح الجلي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ ﴾ أي يهدي الله بهذا الكتاب المبين ﴿ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضَوَاكُمُ ﴾ أي من صرف إرادته في اكتساب مرضاته تعالى يهديه ﴿ سُبُلُ ٱلسَّلَامِ ﴾ أي إلى طرق توجب سلوكها لسالكها السلامة من كل مخافة يوم القيام، ﴿ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ ﴾ ظلمات الجهالة والضلالة وأهواء النفس ﴿ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ أي نور العلم والرشاد وزكاء النفس الموجب للتحرك نحو القدس ﴿ بِإِذْنِهِ ، ﴾ أي وتلك الهداية والعناية تحصلان له بإرادته وتوفيقه. ﴿وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ وهو دين الإسلام وأحكامه لكافة الأنام.

 قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا ﴾ شروع في رد مزاعم النصارى واليهود والاستدلال عليه، بحيث إذا نظر المنصف في الموضوع لم يبق له شبهة في أن ما هم عليه باطل فقال: ﴿ لَقَدَ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ هُو الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ لا غيره. القائلون بذلك هم اليعقوبية الذين يدعون أن الله سبحانه وتعالى قد يحل في جسد إنسان معين أو في روحه ﴿ قُلَ ﴾ يا حبيبي في إبطال قولهم: ﴿ فَمَن يَ يَعْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْعًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهِلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمّـكُم وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعًا ﴾؟ أي من الذي يمنع قدرة الباري تعالى من شيء إن أراد ذلك؟ وبواقع الحال يظهر أن الجواب سلبي، أي لا أحد قادر على ذلك المنع. واحتج بذلك على فساد قولهم.

وتقرير الدليل: إن المسيح ضعيف أمام قدرة الباري وإِرادته إِهلاكه، وكل من هو ضعيف تحت القدرة والإِرادة ليس بإله وبعيدٌ كل البعد عن الاتصاف بالألوهية؛ لأن الإِله يجب أن يكون قادراً غير مقدور، وقاهراً غير مقهور، وواجب الوجود لا يتأثر بأي تأثير مهما كان منشؤه.

ثم أشار إلى دليل ثان وهو أن عيسى المسيح ولد من أم وحدث من العدم ونشأ من ضعف، وغير موصوف بالقدم، وكل من هو كذلك ليس بإله.

وإلى دليل ثالث هو أن أم عيسى التي هي أصله وأساس وجوده قابل للهلاك بإرادة الباري وكل قابل للهلاك لا يمكن أن يبعث منه إله. فمريم لا يمكن أن يحدث منها إله.

وإلى دليل رابع وهو أن عيسى مماثل لبعض أفراد نوع الإنسان وكذلك مماثل بالإمكان والحدوث لمن في الأرض من الممكنات الخاصة. وكل من هذا شأنه لا يمكن أن يكون إلها .

وغاية شبهة الناس الفاسدين المفسدين لأولئك النصارى أن عيسى فيه لاهوتية، أي قوة إنسانية. ولما كانت لاهوتية موجودة فيه جاز التصادق بين عيسى واللاهوتية بأن يقال: عيسى لاهوت كما يقال الإنسان ناطق، ولم يعقلوا أن اللاهوتية الموجودة في عيسى عبارة عن تعلق أشعة أنوار محبة الباري تعالى بقلب عيسى أو بدنه وظهور آثار الشرف فيه وهي صفة وعرض، ولا تصادق بين الذات والصفة، وبين الذات والعرض أبداً.

وأقصى ما يقال إنه تجلى الباري تعالى عليه بأنوار الرحمة كما تجلى على سائر الأنبياء والمرسلين. بل وعلى سائر عباده الصالحين ولا سيما الأولياء الأصفياء الأنبياء والمرسلين. بل وعلى سائر عباده الصالحين ولا سيما الأولياء الأصفياء الذين قال الله تعالى في مدحهم: ﴿أَلاّ إِنَ أَوْلِياءَ اللّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمُ اللّه يَعْرَفُونَ وَاللّهُ وَلَا الله يَعْرَفُونَ وَاللّهُ وَلَا الله الله الله وهو أن عيسى المسيح على شخص موجود من الموجودات التي هي بين السماء والأرض. وكل شخص كذلك مملوك للباري تعالى. وكل ممكن لا يمكن أن يكون إلها فعيسى المسيح لا يمكن أن يكون إلها.

وقوله تعالى: ﴿ يَعَنَّقُ مَا يَشَاءُ ﴾ إشارة إلى دليل سادس وهو أن عيسى من جملة المخلوقات التي خلقها الباري، فإنه يخلق ما يشاء وكل مخلوق يمتنع أن يكون إلها أو والله على كُلِ عَلَى كُلِ مَنْعِ قَدِيماً فعيسى يمتنع أن يكون إلها ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ مَنْعِ قَدِيرٌ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَرَىٰ غَنْ ٱبْنَكُواْ اللّهِ وَأَحِبَتُوُهُ ﴾ الآية حكاية لما صدر عن اليهود والنصارى من الدعوى الباطلة لأنفسهم ورد الله سبحانه وتعالى تلك الدعوى بقوله: ﴿قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِدُنُوبِكُم ﴾؟ على صورة المعارضة حاصلها أنتم وإن كنتم تدعون تلك الدعوى لكن عندنا ما يعارضها وهو أنه لو كنتم تدعون تلك الدعوى لكن عندنا ما يعارضها وهو أنه لو كنتم أبناء الله وأحباءه ما أذنبتم تلك الدعوى لكن عندنا ما يعارضها وهو أنه لو كنتم أبناء الله وأحباءه ما أذنبتم ذنوباً تعذبون عليها ، ولكنه عذبكم عليها في الدنيا بالقتل والأسر والمسخ وفي الآخرة أيضاً على اعترافكم بأنكم تعذبون أياماً معدودة.

ويمكن تقريره بوجه آخر وهو أنه لو كنتم أبناء الله وأحباءه ما كان يعذبكم الذنوب لكنه يعذبكم على اعترافكم.

وقوله: ﴿ بَلُ أَنتُم بَشَرٌ ﴾ عطف على مقدر ينسحب عليه الكلام أي ليس الأمر كما تزعمون ﴿ بَلُ أَنتُم بَشَرٌ مِّمَنَ خَلَقٌ ﴾ أي خلقه الله ولا مزية لكم على أي فرد أو صنف أو نوع مما خلق، أي مما خلقه الله، ولستم بشيء إلا مثل سائر الناس، ومن الناس من يؤمن بالله ورسله ويطيعه، ومنهم من لا يطيعه ويكتسب المعاصي والذنوب. والله ﴿ يَمْفِرُ لِمَن يَشَآءُ ﴾ من أولئك المخلوقين. ﴿ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ﴾ تعذيبه منهم. ﴿ وَلِلَّهِ مُلَّكُ السَّمَكُونِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾.

ومما ينبغي التنبيه عليه إن قولهم: ﴿غَنْ أَبْنَكُوا اللَّهِ ﴾ إما يراد به المقربون عند

الله، أي نحن المقربون عند الله قرب الأولاد من الآباء. أو المراد بالأبناء الخاصة وأهل العلاقة الكاملة كما يقال أولئك أبناء الدنيا. أو المراد نحن أشياع من وصف بالنبوة من الأنبياء. أي قالت اليهود: نحن أشياع ابنه عزير. وقالت النصارى: نحن أشياع ابنه المسيح عليه . وإطلاق الأبناء على الأشياع والأتباع مجاز إما تغليباً أو تشبيها لهم بالأبناء في قرب المنزلة.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَكِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَثَرَةِ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيْرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

عن ابن عباس قال: دعا رسول الله اليهود إلى الإسلام ورغبَهُم فيه فَأبُوا عَليه. فقال لهم معاذ بن جبل وسعد بن عبادة: يا معشر اليهود اتقوا لله، فوالله إنكم لتعلمون أنه رسول الله ولقد كنتم تذكرونه لنا قبل مبعثه وتَصِفونه لنا بصفته. فقال رافع بن حرملة ووهب بن يهوذا: ما قلنا لكم وما أنزل الله من كتاب من بعد موسى، ولا أرسل بشيراً ولا نذيراً بعده. فأنزل الله هذه الآية رواه ابن إسحاق.

قوله تعالى: ﴿يَاَهُلُ ٱلْكِنْكِ﴾: الخطاب لليهود ويقول الباري سبحانه وتعالى لهم يا أهل الكتاب الذي أنزل على موسى ﴿فَدَّ جَآءَكُمُ رَسُولُنَا﴾ محمد العربي القرشي الهاشمي ﴿يُبَيِّنُ لَكُمُ ﴾ حسب ما يوحي إليه ربه سبحانه وتعالى الآيات أحكام الدين من الاعتقاديات والعمليات المفيدة لسعادة الدارين ﴿عَلَى فَتَرَوْ مِن الرُسُلِ ﴾ في زمان انقطاع الوحي وعدم مجيء الرسول إلى الأمم. وكان ذلك بين سيدنا عيسى وسيدنا محمد عليهما الصلاة والسلام - مدة خمسمائة وستين سنة لم يكن في تلك المدة رسول. وما قبل: إنه كان بعد سيدنا عيسى الرسل الذين أرسلهم عيسى إلى بعض بلاد الروم كما أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا ٓ إِلَيْمُ ٱنْنَيْنِ فَكَذَبُوهُمَا فَعَزَّنَا وَالْكِنُ فَعَالُوا إِنَّا الْمَلْكُ مُرْسَلُونَ ﴾ وواحد من العرب وهو خالد بن سنان من بني ونسبة إلى تعلى اله تعالى أمره أن يرسلهم إلى تلك البلاد. وخالد بن سنان لم يكن رسولاً وإنما كان نبياً بلا شريعة وكتاب. على أن بعضهم وناك : إن خالد بن سنان لم يكن رسولاً وإنما كان نبياً بلا شريعة وكتاب. على أن بعضهم قال: إن خالد بن سنان لم يكن رسولاً وإنما كان نبياً بلا شريعة وكتاب. على أن بعضهم قال: إن خالد بن سنان لم يكن رسولاً وإنما كان نبياً بلا شريعة وكتاب. على أن بعضهم قال: إن خالد بن سنان لم يكن رسولاً وإنما كان نبياً بلا شريعة وكتاب. على أن بعضهم قال: إن خالد بن سنان الله كان قبل عيسى عَلِيْهَا.

﴿ أَن تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ ﴾ تعليل لمجيء الرسول ﷺ بالبيان يعني

إنما جاءكم رسولنا بالبيان كراهة أن تقولوا معتذرين من تفريطكم في أحكام الدين يوم القيامة ما جاءنا من بشير ولا نذير حتى نفهم أحكام دين الله ونعمل بها. ﴿فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ أي لا تعتذروا هناك فقد جاءكم رسول بشير للمطيعين ونذير للعاصين وانقطع عذركم ﴿وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾: جملة مستأنفة لبيان أعمال بني إسرائيل بعد أخذ الميثاق عليهم، وبيان لكيفية نقضهم الميثاق، وانتفاء فترة الرسل \_ عليهم الصلاة والسلام \_ فيما بينهم.

يعني: واذكر إذ قال موسى لقومه في مقام النصح والإرشاد إلى واجباتهم: ﴿ يَكُفُّو الْفَرَوُ الْفَعَمُ اللّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ بعد النّعم الواردة عليكم وعلى آبائكم ﴿ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْلِياآهَ ﴾ ، وهم يوسف ، وموسى ، وهارون ﴿ وَجَعَلَكُم مُلُوكًا ﴾ أي حرركم ونجاكم من ظلم فرعون وبغيه وعدوانه وسلب الحرية عنكم وإخافتكم في بيوتكم وتسخيركم للأعمال الشاقة فجعلكم أحراراً آمنين مطمئنين لكم اكتفاؤكم الذاتي إدارة واقتصاداً ، وذلك كنتم كالملوك أو ملوكاً على الحقيقة ، إذ الملك من كان له بيت ومعيشة وخادم وأمان .

أخرج ابن أبي حاتم عن أبي سعيد الخدري ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: كانت بنو إسرائيل إذا كان لأحدهم خادم ودابة وامرأة كتب مَلِكاً.

﴿ وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ مِنْ انتصار رسولكم الذي أرسل إليكم بإخزاء فرعون عند جمعه السحرة، وإغراقه في البحر، وإنجائكم منه بغرقه، وإرسال الكتاب جملة واحدة، وعفوه عن سفهائكم. الذين قابلوا تلك النعم باتخاذ العجل إلها لهم ومعاصي أخرى.

﴿يَقَوْمِ ٱدْخُلُوا ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ﴾ المباركة باتخاذ الأنبياء والرسل إياها مسكناً لهم. أو المقدسة عن الفساد الناشيء من القحط والجوع لأهلها التي كتب الله لكم أنها تكون مسكناً لكم بعد خلاصكم من فساد فرعون ﴿وَلَا نُرَّلَدُواْ عَلَىٰٓ أَدَابِرُكُمْ فَنَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ﴾ يعني ولا ترجعوا عن مقصدكم خوفاً من الجبابرة فتنقلبوا خاسرين الظفر بذلك المقام المحترم. والأرض المقدسة بالذات هي جامع بيت المقدس وما وراءه صار مقدساً بتبعية العبادة فيه. فقيل إنها فلسطين والأردن ودمشق. ﴿قَالُواْ يَكُوسَىٰۤ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّادِينَ﴾ أشداء أقوياءَ بالعَدَد والعُدَد متغلبين لا تتأتى مقاومتهم. وكان ذلك القوم من العمالقة بقايا قوم عاد، وكانت لهم أجسام ضخمةٌ. ﴿ وَإِنَّا لَن نَّدَخُلُهَا حَتَّى يَغْرُجُوا مِنْهَا ﴾ بسبب من الأسباب سواء كان قتال غيرنا لهم أو سبباً آخر ﴿ فَإِن يَغْرُجُواْ مِنْهَا﴾ بسبب آخَرَ أيّاً كان ﴿ فَإِنَّا وَخِلُونَ ۞ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْهُمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِما ﴾ يعني قال رجلان من الذين يخافون الله تعالى وأنعم عليهما بالإِيمان والتثبيت: ﴿ وَدَخُلُوا عَلَيْهِمُ ٱلْبَابُ ﴾ أي باب سور مدينتهم ﴿ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونًا ﴾ من غير حرب وضرب واستعمال سِلاح ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنْتُهُ مُّؤْمِنِينَ﴾ بالله تعالى حق الإيمان. واستفاد الشرطية من كلام سيدنا موسى ﴿ٱلَّتِي كَنَّبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾ أو من علمهم بضعف معنويات أعدائهم في ذلك الزمان. أو من استمرار موجة تأييد موسى علي المعجزات القاهرة وبقائه فيهم. أو من جريان سنة الله في الكون من قهر الظالمين إذا تمادوا في الظلم والطغيان. أو من فراسة المؤمن الخائف من الله تعالى، فإنه نعتهما بقوله: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾؛ فإن الخائف منه عارف ببعض ما عنده. وعلى الله تعالى لا على غيره فتوكلوا بعدما امتثلتم أمره بإعداد العدة وقولهما: ﴿إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ لم يكن من شكهما في إيمانهم بل من شكهما في قوة إيمانهم بحيث توجب الخوضَ في غمارِ المُسايَفَة ﴿قَالُوا ﴾ أي بنو إسرائيل المخاطبون للرجلين متوجهين إلى موسى وغير مبالين بكلامهما: ﴿يُمُوسَىٰ إِنَّا لَن نَّدْخُلُهَا آبَدًا مَّا دَامُوا فِيهَا ﴾ يعنى لا شبهة في أنا لن ندخل أرض الجبابرة فضلاً عن أن ندخل باب سور مدينتهم أبداً مدة حياتنا ما داموا فيها مع القوة

والمنعة الحاضرة. ﴿ فَأَذْهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ ﴾ ما دام الفتح أمراً معنوياً قدسياً ﴿ فَقَايَلاً ﴾ الحبابرة ﴿ إِنَّا هَنهُنَا قَعِدُونَ ﴾ ننتظر مآل الحال. فاستخف أولئك الجاهلون أمر موسى ومعجزة العصا ونَسُوا قوة المعجزة مِن ذلك النيل وفَلَق النيل وأساؤوا الأدبَ في ذكر الربّ وطلب القتال منه مع موسى كما كفروا به بإضافته إلى ضمير الخطاب الظاهر في الاختصاص الغير الصّواب.

ولما قابلوه بما قالوه ﴿قَالَ﴾ موسى عَلَيْهِ: ﴿رَبِّ إِنِّ لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِيُّ﴾ أَملِكُ أخي أَملِكُ نفسي بسيطرة روحي عليها وتسخيرها لما أمر به ربنا تعالى. وأَمْلِك أخي على أصول التربية الزكية في العائلة المُحَلاة بالفضائل والمخلاة، عن الغائلة ﴿فَافَرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْكَ الْقَوْمِ الْفَلَيْسِقِينَ﴾ المتمردين فلا تهلكنا بالغضب الوارد عليهم فإنا عبيدُكُ المطيعون. ﴿قَالَ﴾ تعالى جواباً لموسى في ندائه ودعائه وجزاء للقوم المتمردين في عناده: ﴿فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمُ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِهُوكَ فِي الْأَرْضِ أَي فإن دخول الأرض المقدسة حرام وممنوع عليهم مدة أربعين سنة. فهي زمان يصير فيه الطفل كهلاً، والجاهل عاقلاً. والغافل منتبهاً متيقظاً.

وفي مسافة الأرض أقوال: منها: إنها كانت ما بين حدود مصر والشام وكان عدد بني إسرائيل ستمائة ألف مقاتل والله أعلم. وفي معنى التيه أقوال: منها أنهم كانوا حائرين فيها جاهلين بطريق الخلاص، وكانوا يسيرون في الأرض فيمسون حيث يصبحون، ويصبحون حيث يمسون. وذلك ابتلاء من الله لهم بما يناسب تمردهم على الرسول الجليل موسى بن عمران على بعد كل ما رأوا منه من الإعجاز المعجز للبيان فالجزاء إذا لم يكافىء العصيان لم يرتدع العصاة من بني الإنسان. وقال بعض: ليس معنى التيه إلا أنهم بقوا محصورين في تلك الديار بين العمالقة الجبارين، وهم لهم بالمرصاد وبين الأقباط الباقين في مصر الذين هم كانوا أعدى الأعادي لهم وجناحهم الشمالي البحر الأبيض والجنوبي البحر الأحمر، فماذا فانوا يفعلون إلا بأن يوفقهم لاستعادة النشاط الروحي والقوة النفسية كما أعاده لهم فقتحوا الديار وخرجوا أحراراً؟

وفي مدة التيه توفي سيدنا هارون على وتوفي سيدنا موسى بعده بسنة أو بستة أشهر. ووصى ليوشع ابن نون على بالجهاد وبعد ثلاثة أشهر من وفاة موسى دخل يوشع بلدة (أريحاء) وكان قد نُبىء قبل ذلك وظهرت بوادر السعادة لبني إسرائيل، ثم استمرت الفتوحات ووصلوا إلى ما وصلوا إليه. وهذه سنة الله في عباده ينصر

العباد الصادقين ويدمر المتمردين الفاسقين ﴿فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ من هلاكهم.

﴿ وَآقُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبَنَى مَادَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَبًا فَرْبَانَا فَنْقُتِلَ مِنْ آمَدِهِمَا وَلَمْ يُنَفَبَّلَ مِنَ الْفَقْقِبَ ﴿ قَلَلَ اللّهُ مِنَ الْفَقْقِبَ ﴾ لَيْ اللّهُ مِنَ الْفَقْقِبَ ﴾ لَيْ اللّهُ مِنَ الْفَقْقِبَ ﴾ لَيْ اللّهُ مِنَ الْفَقْفِينَ اللّهُ رَبَ الْفَلْمِينَ إِلَيْ يَدَى إِلَيْكَ لِأَقْلُكُ إِنِي آخُافُ اللّهَ رَبَ الْفَلْمِينَ ﴾ إِنِ أَنْ يَبُوا بِإِنِي وَإِنْهِ فَنْكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارُ وَذَلِكَ جَرَّاوُا الْفَلْمِينَ ﴾ وَفَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلَكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلَالُونُ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلَالْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُلُونُ فَلْكُمْ فَلْكُلُولُونَ فَلْكُمْ فَلْكُولُ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُولُكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُلُولُكُولُكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمُ فَلْكُمُ فَلْكُمُ فَلْكُلُولُكُمْ فَلْكُمْ فَلْكُمُ فَلْكُ

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّلُ عَلَيْهِم ﴾ الآية عطف على مقدر مرتبط بقوله الكريم: ﴿وَإِذَ مُوسَىٰ ﴾ من حيث إِنه تمهيد لما سيذكره من جنايات بني إسرائيل بعدما جاءتهم الرسل. والمراد بـ ﴿أَبَّىٰ ءَادَم ﴾ إِبنان له ﷺ اسمهما قابيل وهابيل. روي أنه بعدما هبط آدم وحواء إلى الأرض وانتشر منهما الأولاد والبنات أوحى الله سبحانه إلى آدم. وكانت تلد حواء في كل بطن ولداً ذكراً وبنتاً توأمين. ولما جاء وقت زواجهم أوحى الله إلى آدم أن يزوج كل واحد منهما توأم الآخر، وكان له ولدان هابيل وقابيل. وكان هابيل صاحب الزرع. وكانت أخت قابيل أحسن من أخت هابيل. ولما طلب هابيل أن ينكح أخت قابيل حتى ينكح قابيل أحسن من أخت هابيل. ولما ظلب هابيل أن ينكح أخت قابيل حتى ينكح قابيل أن أخته كانت أحسن من أخت هابيل. وقال: أنا أحق منك أن أتزوج بها فَأَمره أبوه أن يزوجها هابيل فَأَبَى. فقال لهما: قَرّبا قرباناً فمِن أيكما قُبل تزوجها. وإنما أمره بذلك لعلمه أنه لا يقبل من قابيل خاني أبن جاز. ثم غاب ﷺ عنهما إلى مكة وعند ذلك قربا قرباناً فَقرب هابيلُ جذعةٌ وقيل كبشاً، وقرّب قابيلُ حزمةً سنبل، فوجد فيها سنبلة عظيمة فَفَركها هابيلُ جذعةٌ وقيل كبشاً، وقرّب قابيلُ حزمةً سنبل، فوجد فيها سنبلة عظيمة فَفَركها

وأكلَها. فنزلت النار فأكلَتْ قربان هابيل وكان ذلك علامة القبول. وكان أكلُ القربان غير جائز في الشرع القديم وتركت قربان قابيل، فغضب وقال لهابيل: لأقتلنك فأجابه هابيل بما قصه الله تعالى بقوله الكريم: ﴿وَاَتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبَنَى ءَادَمَ الْعَتَلِينَ فَأَجَانَا فَلَ مَلْ اللهِ مَعْلَى بَنَا أَبَنَى ءَادَمَ الله عليهم نبأهم نبأ ذلك الوقت الذي قرّبا فيه قرباناً. والقربان ما يتقرب به إلى الله تعالى من ذبيحة وغيرها من الحلويات وسائر المطعومات. ﴿ فَنُقُبِلَ مِنَ أَحَدِهِما ﴾ وهو هابيل ﴿ وَلَمْ يُنَقَبُلُ مِنَ أَلْاَخُرِ ﴾ لأنه لم يرض بحكم الله تعالى وهو عدم جواز نكاح تَوْأَمَتِه ﴿ قَالَ ﴾ قابيل: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبُلُ مِنَ الْمَنْفِينَ ﴾ أي الذين يتقون مخافة الله. ﴿ لَهِنْ بَسَطتَ إِلَىٰ يَدَكَ لِنَقْنُلُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطِ لَكِي إِلَيْكَ لِأَقْلُكُ إِنَ أَخَافُ اللهَ رَبّ الْعَلْمِينَ ﴾ : قيل: كان هابيل أقوى من قابيل، ولكنه تحرج عن قتله واستسلم له خوفاً من الله؛ لأن المدافعة لم تكن جائزة في ذلك الوقت وفي تلك الشريعة.

قال بعض المحققين: واختلف في هذا الأمر الآنَ على ما بسطه الإمام الجصاص. فالصحيح من المذهب أنه يلزم الرجل دفع الفساد عن نفسه وغيره وإن أدى إلى القتل. وقيل إنه لا يلزم ذلك بل يجوز واستدل بما أخرجه ابن سعد في الطبقات عن خباب بن الأرَّت عنه ﷺ أنه ذكر فتنة «القاعد فيها خيرٌ من القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي، فإن أدركت ذلك فكن عبد الله المقتول ولا تكن عبد الله القاتِلَ». ثم جاء هابيل بتعليل آخر وقال: ﴿إِنِّى أُرِيدُ أَن تَبُوٓاً بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلنَّارِّ ﴾ يعني إني أريد باستسلامي وامتناعي عن التعرض لك أن ترجع بإثمي أي بتحمله لو بسطتُ يدي إليك حيث كنت السبب له وأنت الذي علمتني الضرب والقتل وإثمك حيث بسطتَ إليّ يَدَكَ. وهذا نظير ما أخرجه مسلم عن أبي هريرة صلى مرفوعاً: «المُسْتَبّانِ ما قالاً فعلى البادىء ما لم يَعْتدِ المظلومُ» ﴿ وَذَالِكَ جَزَّ قُأُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ وهذا من كلام هابيل على ما هو الظاهر، أو إخبار منه تعالى للرسول ﷺ ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ ﴾ أي فسهلت له نفسه قتل أخيه وَوَسَّعَته، مِن طاعَ له المَرْتعُ إذا اتَّسَعَ ﴿فَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ دنيا وآخرة. أخرج الشيخان وغيرهما عن ابن مسعود ـ رضي الله تعالى عنه \_ قال: قال رسول الله على: «لا تقتل نفس ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها؛ لأنه أول من سَنَّ القتلَ»! قيل: قتل هابيل وهو ابن عشرين سنة عند عقبة حراء، وقيل بالبصرة. ولما قتل قابيل أخاه هرب إلى عدن من أرض اليمن فأتاه إبليس فقال: إنما أكلت النار قربان هابيل لأنه كان يخدمها ويعبدها. فإن عبدتها أيضاً حصل مقصودك فبنى بيت نار فعبدها فهو أول من عبد النار.

﴿ فَبُعَتُ اللّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الأَرْضِ لِيُرِيكُم كَيْفَ يُورِى سَوْءَةَ أَخِيهِ أخـــرج عبد بن حميد وابن جرير عن عطية قال: لما قتله ندم فضمه إليه حتى أرْوَحَ ، وعكفت عليه الطير والسباع تنتظر متى يُرْمى بِهِ فتأكله ، وكره أن يأتي به آدم عليه فيحزنه . وتحير في أمره إذ كان أول ميت من بني آدم عليه . فبعث الله غرابين قتل أحدهما الآخر ، وهو ينظر إليه ثم حفر له بمنقاره وبرجله حتى مكن له ، ثم دفعه برأسه حتى ألقاه في الحفرة ثم بحث عليه برجله حتى واراه . ﴿ قَالَ يَكُونَكُنَى آعَجَرُتُ الله وَ أَوْرِى ﴾ أي أعجزت أن أهتدي إلى مثل ما اهتدى إليه ﴿ فَأُورِى سَوْءَةَ أَخِي ﴾ ؟ وقوله تعالى : ﴿ فَأُورِى ﴾ معطوف على أكون والناصب أن وليس جواباً للاستفهام ، لأن شرط هذا النصب أن ينعقد من الجملة الاستفهامية والجوابِ جملة شرطية نحو أتزورُني فأكرمَك ؟ فإن تقديره إنْ تَزرْني أكُرمُك . ولا يصح ذلك السبك هنا لفساد قولك إن أعْجَز أن أكونَ مثلَ هذا الغراب أواري سوأة أخي . لأن المواراة مرتب على الاستطاعة لا على العجز وهو ظاهرٌ .

## ﴿ فَأَصْبَحَ ﴾ قابيل ﴿ مِنَ ٱلنَّادِمِينَ ﴾ على قتل هابيل الأمور:

الأول: أنه فكر في أن قتل أخيه كان على أخذ أخته، وكان يمكنه أن يمتنع عن تسليمها له بدون القتل ويفر إلى محل لا يستولي عليه أبوه.

الثاني: الاستحياء والانفعال إذا بقي عند أبيه وأمه، وألم الغربة والكربة وفراقهما وفراق العائلة إذا ذهب إلى محل بعيد.

الثالث: هياج الغريزة والمحبة الأخوية على نفسه وتأثره بالحادثة الرهيبة.

الرابع: حدوث الحيرة له وظهور نقصان عقله من أخس الطيور وهو الغراب. وكفى بذلك موجباً للندم.

قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَهِ مِلَ ﴾ الأجل بفتح الهمزة في الأصل الجناية يقال أَجَلَ عليهم شراً إِذَا جَنى عليهم جنايةً. وفي معناه جَرَّ عليهم جَريرةً، ثم استعمل لكل سبب. وكذلك جَريرةً، ثم استعمل لكل سبب. وكذلك

من جراء ذلك ممدوداً ومقصوراً. تقول من جرائك فعلتُ أي بسبب ما ذكرناه وما حكيناه من مأساة الواقعة ورهبة القتل ووخامة عاقبته في الدنيا والآخرة والمفاسد التي تترتب عليه من تمزق العوائل وتحقق الغوائل، وتركيز الأحقاد في القلوب، وندامة مباشره مما يتورط فيه من الكروب، كتبنا وحكمنا وقضينا على بني إسرائيل في الكتاب المختص لهم بالتنزيل ﴿أَنَّهُ ﴾ أي الشأن ﴿مَن قَتَل نَفْسًا ﴾ واحدة من النفوس الإنسانية ﴿ بِغَيْر نَفْسٍ ﴾ أي بغير قتل نفس منها يوجب الاقتصاص ﴿أَوْ فَسَاوِ فِي الأَرْضِ ﴾ موجب لهدر الدم كالارتداد عن الدين، أو الزنا بمرأة وهو من المحصنين ﴿ فَكَانَما قَتَل النّاس جَمِيعًا ﴾ لأن المانع من قتل الإنسان للإنسان هو مخافة الله سبحانه ورعاية حدوده، فمن هتك هذه الشريعة لا تبقى عنده قدسية الشريعة، ولا يهمه أن يقتل سائر الناس. فمن هذه الجهة قاتل نفس واحدة وقاتل سائر النفوس على حد سواء. ﴿ وَمَنَ آخَياها فَكَانَباً آخَيا النّاسَ جَمِيعًا ﴾ أي ومن تسبب لبقاء نفس واحدة رعاية لهيبة الشريعة ومخافة من صاحبها كأنما راعى هيبتها في إحياء جميع النفوس البريئة.

ومما يحسن التنبيه عليه أن هنا أسئلة: الأول إن قتل أحد ابني آدم على جناية وقعت في الزمان الماضي فما مناسبته بالسببية لأن يكتُبَ الله على بني إسرائيل أنه من قتل نفساً إلى آخر الآية؟ الثاني: أنّ القتل من الكبائر المحرمة في سائر الأديان السابقة واللاحقة فما وجه تخصيص هذا الحكم ببني إسرائيل؟ الثالث: أنه من البديهيات وجود الفرق بين قتل نفس واحدة وقتل نفسين فصاعداً وكلما زاد القتل زاد الإثم وكذلك الفرق بين التسبب لإحياء نفس أي لبقائها، والتسبب لبقاء أكثر من واحدة فكلما زاد السبب في الخير زاد الأجر المرتب عليه، فما معنى التشبيه في الفقرتين؟

وإذا علمت ذلك فاعلم أن الجواب عن السؤال الأول جوابان: أحدهما: أن اسم الإشارة ليس إشارة إلى قتل قابيل لهابيل فقط بل هو إشارة إلى ذلك وما ترتب عليه من المفاسد والخسارات الدنيوية والأخروية، وتفريق أولي الأرحام بعضهم عن بعض وإثارة الناس في الاقتصاص وتعدي الحدود. وهذه كلها موجودة في كل زمان ومكان. وأراد أن يُذكّر الإسرائيليين بها فكتب على بني إسرائيل ما كتب. والجواب الثاني: أنه لما كانت الحادثة الواقعة بين ابني آدم علي الناس شاع بينهم القتل وهو أكثر رذيلة حاصلة في بني إسرائيل ومن حسدهم على الناس شاع بينهم القتل

والهتك بالأرواح. . رَبَطَ تلك الحادثة بهم، وأفاد أنه لما كانت تلك الحوادث من الحسد القوي وذلك الحسد أقوى في بني إسرائيل كتبنا على بني إسرائيل أنه من قتل الآية حتى يحصل إنزجارهم عمّا هُمْ عليه.

وأما الجواب عن السؤال الثاني: فهو أنه وإن كان القتل محرماً في كل الأديان لكن كلما تطورت الأمم وتلاحقت وتجددت فيهم الذنوب فمن اللائق بأسرار الشريعة تجديد تشريع الأحكام المترتبة على تلك الذنوب لا سيما إذا كانت في أمة مغرورة جسورة لا تهتم بالحدود الإلهية فقوله كتبنا على بني إسرائيل معناه: جددنا ذلك التشريع على بني إسرائيل واعتنينا به أكثر مما كان لكثرة جسارتهم على الحدود وزيادة تمردهم على الدين.

وأما الجواب عن السؤال الثالث فهو أمور: الأول ما ذكرناه سابقاً في تفسير الآية.

والثاني: أن المراد من الناس جميعاً الذين يقتلون بعد ذلك القتل الأول من طرف الناس الآخرين العاملين بتلك الخصلة السيئة لأن من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، ومن أحياها فقد سن سنة حسنة، ومن سن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة.

الثالث: أن المراد خلاصة الأجر وخلاصة الوزر لأن جزاء قتل النفس البريئة استحقاق دخول، ويحصل هذا لمن قتل واحداً أو آلافاً، وإن كانت درجات العذاب مختلفة.

الرابع: أن المراد بالنفس نفس محمد ﷺ لأن بني إسرائيل كانوا متعودين على قتل الأنبياء كما نطق به القرآن الكريم. ومعنى الآية حينئذ أن من قتل نفس محمد ﷺ فكأنما قتل الناس لأن قتل النبي كقتل الأمة. ومن تسبب في بقائها فكأنه تسبب في حياة الأمة كلها.

﴿ وَلَقَدَ جَآءَتُهُم رُسُلُنَا بِٱلْبَيِنَتِ ﴾ يعني والله لقد جاءتهم رسلنا بالآيات الواضحة الموضحة الناطقة بتقرير ما كتبنا عليهم تأكيداً لمراعاته والتزامه. ﴿ ثُمَّرَ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَلِك ﴾ الذي ذكرنا من الكتب والتأكيد على وجوبه في الأرض ﴿ لُمُسْرِفُوك ﴾ أي لمسرفون ومجاوزون الحدود في الأرض بالقتل والجنايات على الأطراف والمعاني والسرقات والغش والخيانات وسائر وجوه الإفساد في الأرض مما لا تعد جزئياته ولا تحصى.

عن زيد ابن أبي حبيب أن عبد الملك بن مروان لأنس يسأله عن هذه الآية فكتب إليه أنس يخبره أن هذه الآية نزلت في العرنيين ارتدوا عن الإسلام وقتلوا الراعي واستاقوا الإبل رواه ابن جرير. وعن أنس بن مالك أن نفراً من عُكل قبيلة مشهورة، وقيل من عرينة، وقيل: منهما، قدموا على رسول الله على فأسلموا واجتووا المدينة فأمرهم النبي على أن يأتوا إبل الصدقة ويشربوا من ألبانها. فقتلوا راعيها واستاقوها! فبعث النبي في طلبهم جمعاً فأتي بهم فقطع أيديهم وأرجلهم، وسمل أعينهم، ولم يحسمهم أي لم يقتلهم، وتركهم حتى ماتوا. فأنزل الله فيهم هذه الآية. أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما.

إجتووا المدينة أي لم يوافقهم هواؤها واستوخموها. قال أنس: وإنما سمل النبي ﷺ أعين أولئك لأنهم سَمَلوا أغيُنَ الرعاة أخرجه مسلم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَرَّاوًا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ يعني إِن الذين يحاربون أُولياءَهما وهم المسلمون فالمحاربة مع المسلمين مباشرة، لا مع الله ورسوله لأن محاربتهما تكون بمعارضة التشريع والتبليغ، وذلك كفر وحكمه القتل لا ما ذكر في الآية. وإنما جعل محاربة المسلمين محاربتهما تعظيماً للمسلمين. وقيل المراد يحاربون رسول الله. وإنما ذكر الله للتمهيد والتنبيه على أن محاربة الرسول محاربة الله تنبيها على رفعة شأنه فيعم الحكم من يحارب الرسول ومن يحارب أمته بعد الرسول ولو بأعصار كثيرة بطريق (١) العبارة لا بطريق الدلالة أو القياس، كما يتوهم لأن ورود النص ليس بطريق خطاب المشافهة حتى يختص بالمكلفين حين النزول، ويحتاج في تعميمه إلى دليل آخر على ما تحقق في الأصول وذكره صاحب روح المعانى.

﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا ﴾ أي مفسدين ﴿ أَن يُقَتَّلُوا ﴾ قصاصاً من غير صلب

<sup>(</sup>١) هو العمل بظاهر ما سيق الكلام له.

إن أفردوا القتل ﴿أَوْ يُمُكَلِّبُوا﴾ مع القتل إِن قتلوا وأخذوا المال ﴿أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَارجلهم اليسرى إِن أخذوا المال وأَوْ يُنفَوا مِن خِلَفٍ ﴾ فتقطع أيديهم اليمنى وأرجلهم اليسرى إِن أخذوا المال ولم يقتلوا ﴿أَوْ يُنفَوا مِن الأَرْضِ ﴾ أي ينفوا من بلد إلى بلد بحيث لا يتمكنون من القرار في موضع، وهذا إِن اقتصروا على الإخافة وفسر أبو حنيفة النفي بالحبس.

﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزَى فِي ٱلدُّنَيْ أَوْلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنُورٌ تَحِيمٌ ﴾.

أما القتل قصاصاً في جزاء من قتل مؤمناً متعمداً فعائد إلى أولياء القتلى اقتصوا أو عفوا، مجاناً أو على الدية. ولا دخل لتوبة القاتل هناك. ولما كان الكلام في قطاع الطريق من المسلمين فتقييد التوبة بما قبل القدرة معناه أن توبتهم بعد التوبة لا تنفع في إسقاط الحد وإن أفاد عند الله. وأما إذا كان القطاع للطريق كافرين فإذا أسلموا، ولو بعد القدرة عليهم، سقط عنهم كل حد وشد، وهو ظاهر من النصوص.

## ﴿ يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّغُوا اللَّهَ وَاتِتَغُوّا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَوَالِيكِمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَمَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا اللَّينَ ءَامَنُوا اتَّعُوا الله وَابَتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة ﴾ آية جامعة لجهات الخير للمسلم الكاسب لرضاء الله سبحانه، فإن حقه أوّلاً أن يتقي ربه بالإيمان به والابتعاد عن الكفر وترك سائر المحرمات، ثم أداء الواجبات والمندوبات بقدر الاستطاعة. وثانياً: أن يبتغي الوسائل إلى الله سبحانه وتعالى فيتوسل بالعلماء لتعلم أحكام الدين من شتى الجهات اعتقاداً وعملاً وفعلاً وتركاً. ثم يتوسل بصحبة الصالحين المنورين لتنوير قلبه وسائر لطائفه وتخلية نفسه الأمارة عن الرذائل كالرياء والنفاق والحسد والكبر والعتو والعناد وحب السيطرة على العباد وغير ذلك من المهالك. . . فإذا لمس من مسلم خيراً واكتسب من صحبته نوراً واستفاد ثباتاً واطمئناناً لقلبه وانشراحاً لصدره فليلازمه بقدر الإمكان، فإنه خير وبركة ورزق روحي ساقه الله تعالى إليه، وينبغي له حينئذ أن يحترم ذلك الصاحب المبارك ويستدر من حُسنِ الأدب معه محاسنَ الأخلاق وفضائل الآداب، وإذا تُوفي ذلك الرجل ولحق مقامه الموعود أن يزوره ويدعو له ويطلبَ من الله سبحانه وتعالى ذلك الرجل ولحق مقامه الموعود أن يزوره ويدعو له ويطلبَ من الله سبحانه وتعالى

وإذا علمت ذلك فاعلم أن الوسيلة كل ما يتوسل به إلى الثواب من الله تعالى من الطاعات وقد اتفق عليه المفسرون؛ فلنذكر الطاعات التي يتوسل بها إليه ولا شك أن منها الامتثال للأوامر مطلقاً، والاجتناب عن كل ما نهى عنه مطلقاً. ومن الطاعات محبة الله ورسوله وخيار أمته من الصحابة والتابعين والأثمة المجتهدين في الطاعات محبة الله ورسوله وخيار أمته من الصحابة والتابعين والأثمة الصادقين قال أحكام الدين وسائر العلماء العاملين والصالحين. ومن الطاعة ملازمة الصادقين قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا الله وكُونُوا مَعَ الصليقِينَ الله وهم الذين إذا رُؤوا خضورهم أو غيابهم فإن الصحبة مع المحبة هي التي تنفع المسلم وتقويه على ما يبتغيه من الجهد في الدين لأن تلك الصحبة هي التي تورث الإنسان التخلق بالأخلاق الحسان. ومن الطاعة توسلك إليه بطلب العلم والتعلم من العلماء العاملين؛ لأن طلب العلم فريضة إن كان واجباً، ومستحب إن كان مندوباً، وتحليتها بالفضائل. قال تعالى: ﴿قَدُ أَفَلَحَ مَن زَكَنها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَنها ﴾ [النمس: وتحليتها بالفضائل. قال تعالى: ﴿قَدُ أَفَلَحَ مَن زَكَنها ﴿ وَجَبّ مَن دَسَنها ﴾ [النمس: وصحبة الأصفياء الصادقين وجب على المسلم الصحبة والمجاورة، فإن كان ما توقف عليه الواجب واجب. فإذا لم تتيسر هذه التزكية إلا بصحبة الأصفياء الصادقين وجب على المسلم الصحبة والمجاورة، فإن كان كان مصحبة الأصفياء الصادقين وجب على المسلم الصحبة والمجاورة، فإن كان

التداوي عن المرض الحسي مستحباً فالتداوي عن المرض النفسي واجب؛ لأن الكبر والعجب والرياء والنفاق وسائر الأمراض لا تدع الإنسان يتوجه إلى ربه توجهاً مناسباً لرب العالمين.

ومن الطاعة دعاؤك بنفسك لنفسك وللمسلمين وطلب دعائك من غيرك لخيرك وخير المسلمين سواء كان المطلوب منه مساوياً أو أدنى أو أعلى من الطالب فكل ذلك قد ثبت في الدين. ومن الطاعة التوسل بجاه الأنبياء والمرسلين. وإذا نظرنا إلى ذلك بعين الإنصاف وجدناه بلا أي مانع ولا أي نهي وارد. وقد وجدنا الوسيلة في الآية الكريمة مطلقة مجردة عن القيود، وكل مطلق مسكوت عن تقييده الأصل فيه الإباحة.

وإذا نظرنا إلى الحديث الوارد في التوسل بحق نفسه وحق النبيين قبله كما جاء عندما نزل على في قبر فاطمة بت أسد أم علي بن أبي طالب ثم خرج وقال: «الله الذي يحيى ويميت وهو حي لا يموت اغفر لأمي فاطمة بنت أسد ووسع عليها مدخلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبلي فإنك أرحم الراحمين» وإلى ما ورد من توسل الضرير بالرسول على والاستشفاع به لرد نور بصره وإجابة طلبه. وغير ذلك مما يطول ذكره هنا. لم يبق أدنى شبهة في جواز ذلك التوسل بل في استحبابه إقتداء به على فيه.

والذي يفرق في جواز ذلك بين التوسل بالنبي سيدنا محمد على وغيره فأجاز التوسل به لا بغيره فمع أنه يرده ما قاله على الله على عفو أم سيدنا على - كرم الله وجهه - يجاب عنه بأن التوسل بغير الله تعالى حقيقة واحدة فإذا كان ممكنا في بعض العباد الصالحين مكن في سائر الصالحين، وإن كانت درجات صلاحهم متفاوتة. ومن فرق بين الحي والميت فقد انحرف عن الصراط المستقيم لأن التوسل به في الحياة هو الروح الإنساني المدبر لأمر الجسد وتلك الروح باقية في عالم البرزخ وقوتها قوة الشفاعة لا غير، فلا فرق بين حالي الحياة والممات، وإذا لم يرد نهي عن ذلك التوسل فهو باق على إباحته، والأمر موكول إلى النصوص لا إلى المجد والماجد والجمع والواحد؛ فإن الأمر بابتغاء الوسيلة مطلق والعامل بإطلاقه موفق.

فعلى تلك الأسس السليمة وعلى إطلاق الوسيلة في الآية الكريمة تتوسل إلى الله تعالى بأسماء الله الحسنى، وبصفاته العظمى، وبذوات الأنبياء والمرسلين،

وبجاههم عند رب العالمين. كما نتوسل يوم القيامة بصاحب المقام المحمود للشفاعة الكبرى في اليوم الموعود. ونتوسل بطلب الدعاء من الصالحين أحياء وأمواتاً، أما الأحياء فهم من الأولياء المرغوبين. وأما الأموات فهم من ركب الصديقين، والشهداء المحبوبين، والصالحين المحسوبين. وأقول عند التوسل: السلام عليك أيها العبد الصالح الصادق في عبوديته لربه ادع الله تعالى أن يدفع عني شر الأشرار، ويحفظني من فتنة المحيا والممات، ومن عذاب النار.

فإن قلت: لم لا تدعو أنت بنفسك لنفسك وتطلب الدعاء منه؟ قلت: أمرنا بابتغاء الوسيلة وأتوسل بدعاء نفسي وبدعاء أهل الفضيلة. فإن قلت: هو معدود من الأموات! قلت: روحه الطاهرة باقية تنزل عليه البركات. فإن قلت: هو ميت والميت غافل! قلت: الغافل هو الذي غفل قلبه في حياته عن ذكر الله لا الذي مات على الطاعة والذكر بأمر الله. فإن قلت: ما ورد التوسل بذلك! قلنا: لا نرى مانعاً منه هنالك. هذا ما أعتقده على ضوء نصوص الكتاب والسنة السنية، وعمل المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها في مدة أربعة عشر قرناً من الهجرة النبوية

وقوله تعالى: ﴿وَجَهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ﴾: الجهاد والمجاهدة استفراغ الوسع في مدافعة العدو، أي جدّوا وابذلوا وسعكم في شأننا وحقنا ولوجهنا خالصاً لعلكم تفلحون، لعلكم تفوزون بالفلاح والنجاة عن العذاب في الآخرة.

ومما يحسن علمه أن الله سبحانه كما أطلق الوسيلة ليحتمل طرق الوصول إلى ثوابه تعالى أطلق المجاهدة هنا ليحتمل طرق المجاهدة، ويعم جهاد الأعداء الظاهرة من الكفار المحاربين، والبغاة المعاقبين، والفساق المارقين، والمبتدعة المخربين، والأعداء الباطنة كجهاد الشيطان وأعوانه الشياطين، وجهاد النفس الأمارة بالسوء ومراكب بغيها وعنادها من الرذائل التي تمنع الاتصاف بالفضائل من الأنانية والعجب والكبر والحسد والبغي والأحقاد. وفي الحديث الشريف: «جاهدوا أهواءكم كما تجاهدون أعداءكم» ومعلوم أنه كما جهاد الإنسان في حرب الكفار لا يتحقق بدون الأسلحة السليمة، كذلك لا يتحقق جهاد النفس والشيطان بدون الأخلاق القويمة، وتلك الأخلاق منها ما هو وهبي كما أشير إليه في الأثر المشهور: «نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه» أي لسلامة فطرته وزكاء

طبعه بالموهبة الربانية. ومنها ما هو كسبي ولا يتحقق ذلك بالتجارب المكررة إلا بصحبة أهل الأنوار كصحبة الأصحاب للرسول على وصحبة التابعين للأصحاب، وصحبة تابعي التابعين للتابعين، وهلم. . . فلا يمكن كسب القوة للمجاهدة إلا بصحبة الصادقين. ولذلك قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّلِيقِينَ اللهِ وَاهل الصدق أهل اطمئنان القلب ولا يحصل اطمئنان القلب إلا بذكر الله. قال تعالى: ﴿أَلا بِنِكِ اللهِ تَطَمَيْنُ الْقُلُوبُ ﴾ .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ أَكَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَكُهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ ٱلْفِيَكَةِ مَا نُقْبِلَ مِنْهُمُّ وَلَمُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ۞ يُرِيدُوكَ أَن يَخْرُجُوا مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابُ مُّفِيمٌ ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِينَ كَفُرُوا﴾... الآية كلام مستأنف سيق لتأكيد وجوب التقوى وابتغاء الوسيلة إلى الله كي لا يدخل الإنسان في مهالك الكفر والشقاء الأبدي دون خلاص منه كما أفاده تعالى بقوله الكريم: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ كَفُرُا لَوْ أَنَى لَهُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَيعًا﴾ من أصناف النقود والأموال وذخائرها وكنوزها، ووَمِثْلَمُ مَكمُ لِيَفْتَدُوا بِهِ، مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِينَمَةِ ﴾ أي ليجعلوه فدية لأنفسهم لاستخلاصها من عذاب يوم القيامة ﴿مَا نَفْيُلَ مِنْهُمْ وَلَكُ ﴿وَلَمُ عَذَابُ الِيهُ ﴿ اللَّهُ وَلَمُ عَذَابُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَلَمُ عَذَابُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَلَمُ عَذَابُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَلَمُ عَذَابُ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ عَلَى وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ مَعْمَهُ فَي الدنيا. وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ مَنْ النَّارِ وَمَا هُم اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ مُوعَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْفِرُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللّه تعالى الله وقيل وثبور. فنسأل الله تعالى أن يحفظنا منه برحمته إنه أرحم الراحمين.

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا آيَدِيَهُمَا جَزَاءًا بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ فَهَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَشُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ أَلَهُ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُمْ مُلْكُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ يُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ وَيَغْفِرُ لِهَنَ يَشَاهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَاللَّهُ مَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللِّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْمُنْ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْمُلْمُ اللْمُنْ الللْهُ اللْهُ الللْمُلْمُ اللْمُولُولُ الللْمُ

عن عبد الله بن عمرو أن امرأة سرقت في عهد رسول الله ﷺ فأراد قومها أن

يفدوها بخمسمائة دينار، فأبى رسول الله ﷺ فداءها، فقطع يدها اليمنى. فقالت: هل لي من توبة يا رسول الله؟ فأنزل الله الآية أخرجه الإمام أحمد. وفي رواية: إن رسول الله ﷺ قال لها بعد قطع يدها: «أنت اليوم من خطيئتك كيوم ولدتكِ أمك».

والكلام في الآية الكريمة من وجوه:

الأول: الإعراب وهو أنه يرفع الاسم الواقع هنا في صدر الكلام على أنه مبتدأ وخبره محذوف، أي فيما يتلى عليكم ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ ﴾ أي حكمهما. ثم يقول: إذا سمعت ذلك فاعلم أن الحكم قطع يده ويدها إذا سرقا. أو على أنه مبتدأ وخبره ما بعد الفاء ودخولها عليه لأن اللام الداخلة على الوصفين موصول بمعنى الذي والتي، ولإفادتهما العموم يشبهان اسم الشرط فصح دخول الفاء في الخبر. ويجوز أن ينصب الاسم على ما ذكره الفراء. وفي اختيار النصب على الرفع في أمثال هذه الآية الشريفة تفصيل ذكره النحاة.

الثاني: إن السرقة أخذ مال الغير خفية من حرز المثل والمأخوذ ربع دينار أو ما يساويه لقوله ﷺ: «القطع في ربع دينار» وفي قطع اليد بها شروط مفصلة في كتب الفقه.

الثالث: إن المراد بالأيدي الأيمان ويؤيده قراءة ابن مسعود ولله فاقطعوا أيمانهما ومن المقرر أن كل جزأين أضيفا إلى الكل لفظاً أو تقديراً وكانا مفردين من صاحبهما كالرأس واليمين والظهر جاز فيهما ثلاثة أوجه: الجمع وهو الأفصح، ثم الإفراد، ثم التثنية. ولما كان المراد باليد هنا اليمين جمعت وأضيفت إليهما.

الرابع: إن اليد، وإن كانت اسماً لتمام العضو من رؤوس الأصابع إلى الممنكب، لكن الجمهور على أن المقطع هو الرسغ لأنه ﷺ أمر بقطع يد السارق من الرسغ. ﴿جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا﴾ منصوب على أنه مفعول له وكذا ﴿نَكَلَا مِنَ اللهِ ﴾ أي عقوبة منه تعالى ﴿وَاللهُ عَزِيزُ ﴾ أي غالب على أمره ﴿حَكِيمٌ ﴾ آت به على وجه الحكمة: ﴿فَنَ تَابُ ﴾ أي عن السرقة ﴿مِنْ بَعْدِ ظُلِيهِ ﴾ أي سرقته ﴿وَأَصَلَحَ ﴾ أي الحكمة: ﴿فَنَ تَابُ ﴾ أي عن السرقة ﴿مِنْ بَعْدِ ظُلِيهِ ﴾ أي سرقته ﴿وَأَصَلَحَ ﴾ أي وأصلح حاله بأن عزم على أن لا يعود إليها، وعَملَه بأن رد المسروق أو بدله على وأصلح حاله بأن عزم على أن لا يعود إليها، وعَملَه بأن رد المسروق أو بدله على القدير ضياعه إلى صاحبه ﴿فَإِنَ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ ﴾ لما سبق عنه ﴿وَأَسَلُ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَمَوَتِ وَالأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَاهُ وَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاهُ ﴾ كل ذنب إلا السرك وما ساواه ﴿وَاللهُ عَلَى صُلِ شَيْءٍ فَي الممكنات.

﴿ يُتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَكِّرعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا ءَامَنًا بِأَفَوَهِهِمْ وَلَدَ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوًّا سَمَّنعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّنعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَدَ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعَـدِ مَوَاضِعِـةٌ، يَقُولُونَ إِنَّ أُونِيتُـدَ هَلَذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَدَ تُؤْتَؤُهُ فَاحْذَرُواْ وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنْتَكُمْ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَمَر يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّـرَ قُلُوبَهُمَّ لَكُمَّ فِي ٱلدُّنيَا خِزَقٌ وَلَهُمَ فِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ سَتَنعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَلُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَاهُوكَ فَأَخَكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُمْ فَكُن يَضُرُوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ ٱلتَّوْرَنَةُ فِيهَا حُكُمُ ٱللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْـدِ ذَلِكٌ وَمَا أَوْلَتِهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَنَاةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌّ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِينُونَ ٱلَّذِينَ ٱسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّتَينِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآهُ فَلَا نَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِّ وَلَا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ وَكَنَّبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْمَيْنِ بِٱلْمَـدِينِ وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأَذُنِ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَّ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ فَهُوَ كَفَارَةٌ لَهُ وَمَن لَدَ يَحِكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَى ءَاثَنِهِم بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَـدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئِيَّةِ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدَى وَثُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلتَّوْرَئِلَةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَلَيْحَكُمُ أَهْلُ ٱلْإِنجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ فِيذً وَمَن لَدَ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَنسِفُوتَ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

عن ابن عباس قال عن البراء بن عازب قال مُرَّ على النبي ﷺ بيهودي مُحَمَّم مَجلودٍ فدعاهم فقال لهم: «هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟» فقالوا: نعم. فدعا رجلاً من علمائهم فقال: «أنشدك باللهِ الذي أنزل التوراة على موسى أهكذا تجدون حد الزاني المحصن في كتابكم؟» فقال: لا. ولولا أنك نشدتني بهذا لم أخبرك. نجدُ حدّ الزاني فِي كتابنا الرّجم، ولكنه كثر في أشرافنا فكنا إذا زنا الضعيف أقمنا عليه الحد. فقلنا: تعالوا فلنجتمع على شيء الشريف تركناه وإذا زنا الضعيف أقمنا عليه الحد.

نقيمه على الشريف والوضيع. فاجتمعنا على التحميم والجلد وجعلناهما مكان الرجم. فقال النبي ﷺ: «اللهم إني أول من أحيا أمرك إذا أماتوه» فأمر به فرجم. فأنزل الله: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ أُوتِيتُمْ هَلْذَا فَخُذُوهُ ﴾ ويقولون: ائتوا محمداً فإن أفتاكم بالرجم فاحذروا إلى قوله: ﴿وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ رواه أحمد ومسلم وأبو داود.

وعن ابن عباس قال: أنزل الله هذه الآيات في طائفتين من اليهود قهرت إحداها الأخرى في الجاهلية حتى ارتضوا فاصطلحوا على أن كل قتيل تقتله العزيزة من الغزيزة فديته خمسون وسقا، وكل قتيل تقتله الذليلة من العزيزة فديته مائة وسق! فكانوا على ذلك حتى قدم رسول الله على فقالت الذليلة من العزيزة قتيلاً فأرسلت العزيزة إلى الذليلة: أن ابعثوا إلينا بمائة وسق فقالت الذليلة: وهل كان ذلك في حين قط دينهما واحد وبسبتهما واحدة دية بعضهم نصف دية بعض! إنا أعطيناكم هذا ضيماً منكم لنا وخوفاً وفرقاً منكم، فأما إذا قدم محمد فلا نعطيكم. فكادت الحرب تهيج بينهما ثم ارتضوا على أن جعلوا رسول الله بينهما. فأرسلوا إليه ناساً من المنافقين ليختبروا رأيه فأنزل الله هذه الآيات. أخرجه أحمد وغيره. وعن ابن عباس قال: كانت بنو النضير أشرف من بني قريظة. فكان أدمل من بني قريظة دفعت بنو قريظة لبني النضير دية كاملة، وإذا قتل رجل من بني قريظة دفعت بنو قريظة لبني النضير دية كاملة، وإذا قتل رجل من بني قريظة دفعت بنو النفير في الفريقين فحملهم رسول الله على الحق وبعل الدية في ذلك الى المعلى الدية في ذلك سواء رواه ابن جرير. وقال ابن كثير: قوله تعالى ﴿وَكَبُنَا عَلَيْمَا فَهَا وَهَا الدية وتعالى أعلم.

المحمّم: هو الذي طُلِّيَ وجهه بالفحم.

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الرَّسُولُ ﴾ الآية خطاب للرسول ﷺ بصفته الواسطة المعتادة بين الله وبين المكلفين لدعوتهم إلى وجود الباري وتوحيده والتزام الأحكام العلمية والعملية. يعني: يا من شأنه هذا الشأن العظيم ﴿ لَا يَحَزُنك ﴾ صنع ﴿ الَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي الْكُفِّرِ ﴾ أي يسرعون في الحركة النفسية برغبة وميل إلى الوقوع في الكفر ﴿ مِنَ ﴾ الكافرين المنافقين ﴿ الَّذِينَ قَالُوا ءَامَنَا بِأَفَوهِم مَ أي حاصل كلامهم وخلاصة مرامهم قولهم بأفواههم آمنا يا محمد ﴿ وَلَمَ تُوبُهُم ﴾ أي ولم توافق قلوبهم ألسنتهم في الإيمان.

وقوله: ﴿وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَتَنعُونَ ﴿ معطوف عى قوله من الذين آمنوا. فيكون المسارعون إلى الكفر قسمين: الأول المنافقون، والثاني اليهود وبينهما عموم وخصوص من وجه. والحاصل لا تهتم بأعمالهم وبأحوالهم فإنهم قوم خفاف لا وزن لهم والرسول في تبليغ رسالته يصادف كثيراً من الأصناف من المؤمنين الصادقين والكافرين المعاندين والكافرين المنافقين وهذه سنة الله في العالمين.

وقوله: ﴿ سَمَّنُعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، أي هم سماعون للكذب يعني قابلون وآخذون له لا سيما إذا تلقوه من جانب الأحبار المفترين. وكذلك ﴿ سَمَّنَّهُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ أي وهم سماعون لقوم آخرين غير الأحبار الذين حضروا مجلسك. وقوله: ﴿لَمْ يَأْتُوكَ ﴾ صفة أولى للقوم. أي لم يأتوا إليك لحد الآن ولم يحضروا مجلسك تكبراً وعناداً. وقوله: ﴿يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِـةِ،﴾ صفة ثانية للقوم. أي يميلون الكَلِمَ عن المعاني التي وضعت هي لها بالتأويلات الفاسدة. أو يحرِّفون بعضَ حروف الكلمة إلى غير محلها بقلب المكان لأجل التشويه والتشويش أو يبعدونها عن مواضع التلفظ وهي الألسنة. أي لا ينطقون بها بل يهملونها. وقوله: ﴿يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمْ ﴾ صفة ثالثة للقوم، أي يقولون لأتباعهم السماعين لهم: إن أوتيتم من جانب محمد مثل ﴿ هَلَا الْكلام الذي نحن نقوله لكم ﴿فَخُذُوهُ﴾ واقبلوه، ﴿وَإِن﴾ أوتيتم شيئاً يخالف ما نَقُولُه لكم فلا تقبلوه، واحذروا منه وإياكم وإياه. ومعلوم أن ما يُؤتَوْنَ من جانب الرسول ﷺ نقيض أو ضد لما يؤتون من جانب أولئك الفاسدين، فإنهم يدّعون تأبيدَ دين موسى وسيدنا محمد ﷺ يقول: أنا رسولُ الله وخاتمُ النبيين وكتابي آخر الكتب، وشريعتي آخر الشرائع، أصدق برسالتي ورسالة جميع الرسل، وبرهاني قرآن أنزله الله علميّ فرقاناً بين الحق والباطل، والعامل والعاطل. فكيف هذان يلتقيان؟ ثم أخذ الباري يُسَلّي قلب حبيبه محمد ﷺ على معارضة أولئك الفاسدين المعاندين ويقول له: ﴿وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتْنَتَهُ﴾ ابتلاءه وعذابه وهلاكه في الدنيا أو في الآخرة ﴿فَلَن تَمْلِكَ لَهُ﴾ فلن تستطيع له ﴿مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا ﴾ قليلاً أو كثيراً في دفع فتنته ﴿أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّـرَ قُلُوبَهُمُّ ﴿ مِن رجس الكفر والضلالة لأنهم اختاروا أن يبقوا على العناد مع صاحب الرسالة ﴿ لَمُمَّ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْتُ ﴾ من فضيحتهم وهتك سترهم بإظهار نفاقهم بين الناس، وازدياد محنتهم بازدياد منحته للمسلمين ﴿وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُّ عَظِيمٌ ﴾ لا يعلم مداه إلا الله العليم. وسرُّ استحقاقهم لذلك أنهم

﴿ سَنَعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ ومحبون له وراغبون في قبوله و ﴿ أَكَالُونَ لِلسُّحَتِ ﴾ أي للحرام الذي يوجب استئصال أهله من ساحة رحمة الله وفضله ﴿ فَإِن جَآءُوكَ ﴾ متخاصمين ومتحاكمين إليك فيما وقع بينهم من المخاصمات ﴿ فَأَحْكُم بَيْنَهُم ﴾ بما أراك الله تعالى ﴿ أَوْ أَعْضَ عَنَهُم ۗ غير مبالي بهم غير ناظر إلى مضرتهم ومنفعتهم ﴿ وَإِن تُعْرِضَ عَنَهُم بَيْنَهُم ﴾ وقصدوا إضرارك ﴿ فَكَن يَضُرُوكَ شَيْعًا ﴾ من الضرر ﴿ وَإِن حَكَمْت فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسطِ ﴾ يعني بشريعتك التي كلها عدل وقسط ﴿ إِنَّ الله يُجِبُ ٱلمُقْسِطِينَ ﴾ العادلين في الأحكام المهتمين بانتشار العدالة والراحة بين طبقات الأنام.

﴿ وَكِنْ يُحَكِّمُونَكَ ﴾ أي يجعلونك حكماً مرضياً مع أنهم لا يؤمنون بك وبشريعتك ﴿ و ﴾ الحل أن ﴿ عِندَهُمُ التَّوْرَيَةُ ﴾ المنزلة من الله و ﴿ فِيهَا حُكُمُ اللّهِ ﴾ تعالى وهم يدعون الإيمان بها مع أنه لا ينقادون لحكمها ﴿ ثُمَّ يَتَوَلَّوْ َ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ ﴾ ؟ يعني ثم يُعرضون عن حكمك الموافق للحق المنصوص عليه في كتابهم ﴿ وَمَا أُولَتَهِكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴾ بكتابهم فضلاً عن أن يؤمنوا بك وبحكمك. والحاصل أنهم كافرون حتى بكتابهم ولا يصدقون في تحكيمك وحكمك بالعدل بينهم. فقد خسروا الأول والآخر ذلك الخسران المبين.

ثم أتى مستأنفاً بكلام سيق لتقرير فظاعة أحوالهم وأنهم براء من الحق وقال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئةَ فِيهَا هُدَى﴾ أي فيها آيات وإصحاح تسبب في هداية المهتدين، ونور وإيضاح للأحكام المغلقة الموجودة فيها. أو أنها نور كاشف للظلمات وليس فيها ظلمة تحتاج إلى الكشف ﴿يَحَكُمُ بِهَا ٱلنِّبِيُونَ ٱلّذِينَ أَسَلَمُوا في كانت يحكم بها النبيون الذين أسلموا دينهم شه ﴿لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ أي لبيان الحقائق وفصل الخصومات لإفادة الذين انتسبوا إلى دين اليهود ﴿وَالرَّبّنِينُونَ وَالْأَحْبَارُ ﴾ أي وكان يحكم بها عبادهم الزاهدون السالكون مسالك الحق، والأحبار من علمائهم الأمناء المتبعين طريقة أنبيائهم، وذلك ﴿ب سبب ﴿مَا ٱستُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ اللّهِ ﴾ وأمانتهم التوراة ﴿شُهَدَاةً ﴾ رقباء حافظين له ﴿وَكَانُواْ عَلَيْهِ أي على ذلك الكتاب وهو التوراة ﴿شُهَدَاةً ﴾ رقباء حاضرين عليه حامين له من تعرض المحرفين، وقلنا لهم على السنة رسلهم ﴿فَلَا تَحْشُواْ ٱلنّاسَ ﴿وَلَا تَعْيروا حكم الكتاب خوفاً منهم ﴿وَاخْشَوْنِ ﴾ في التمرد عن أمري ﴿وَلَا تَشْتَرُواْ يَايَتِي ﴾ أي ولا تبدلوا آياتي أي العمل فيا وتطبيقها في الحكم بين الناس ﴿مَنَا عَلِيلُهُ من الهدايا والرشايا ومتاع الدنيا وموالدنية ﴿وَمَن لَذ يَعْكُو بِمَا أَنزَلَ ٱللله ولم يصدق به وأهمل حكمه ﴿فَأَوْلَةِكَ هُمُ

ٱلْكَيْفِرُونَ ١ وَكُنِّبَنَ عَطف على أنزلنا أي إنا كتبنا في التوراة ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ أي على الذين هادوا ﴿فِيهَا ﴾ أي في التوراة ﴿أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ يعني أن نَفْس القاتل مقتصة بالنفس ومقتولة بها ﴿وَٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنَفُ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْأَنْفِ وَٱلْأَنْفِ وَٱلْأَذُكِ بِٱلْأَذُنِ وَٱلْسِّنَ بِالسِّنِّ﴾ أي أن العين مأخوذة بالعين، والأنف مأخوذة بالأنف وهكذا. ﴿وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ أي والجروح ذات قصاص. وهذا الحكم فيما إذا كانت بحيث تعرف المساواة، وإلا فالحكومة حتى لا يقع غدِر في الجزاء ﴿فَمَن تَصَدَّفَ بِهِـ، أَي القصاص أي فمن عفا عنه ﴿فَهُوَ كَفَارَةٌ لَهُ ﴾ أي فالتصدق به كفارة لخطيئاته. عن رسول الله ﷺ: «من تصدق بدم فما دونه فهو كفارة له من يوم ولد إلى يوم يموت». ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا آنَزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ أي الكافرون إذا كان عدم حكمه ناشئاً من عدم الإيمان به، أو المتعدون على حقوق الغير إذا كان عدم الحكم من البغي فقط لا من عدم الإيمان. ولما بين بعض أحكام التوراة شرع في بيان بعض أحكام الإِنجيل فقال: ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٰ ءَاتَرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ ﴾ يعني جثنا بعيسى ابن مريم على آثارهم قافياً لهم حال كونه ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيِّنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ وهو حال مؤكدة لأن التصديق بالحقائق من لازم الرسول على ﴿ وَمَاتَيْنَهُ ﴾ الكتاب المسمى بـ ﴿ ٱلْإِنِيلَ ﴾ بكسر الهمزة، ﴿ فِيهِ ﴾ هدى للمهتدين ﴿ وَنُورُّ ﴾ للعابدين. ﴿ وَمُصَدِّقًا ﴾ هذا الإنجيل لما بين يديه من التوراة ﴿وَهُدَى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ أي للساعين للاتصاف بالتقوى ﴿ وَلَيْحَكُّمُ أَمَّلُ ٱلْإِنجِيلِ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فِيدِّ ﴾ من الأمور التي تشهد برسالة سيدنا محمد ﷺ، وبما تتفق مع شريعته، فإن الرسل متفقون في الاعتقاديات وفي بعض العمليات فقط. ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ﴾. الخارجُون عن الإِيمان على تقدير، وعن حكمه على تقدير آخر.

قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ﴾ يعني كما أنزلنا الكتب على الرسل والسابقن وأنزلنا التوراة على موسى والإنجيل على عيسى كذلك أنزلنا إليك وأنت

خاتم الرسل والنبيين الكتاب الكامل الحقيق بأن يسمى كتاباً، المعجز لفظاً ومعنى، الرصين حرفاً ومبنى، إنزالاً متلبساً ﴿إِلَمْقِيَ والصدق ﴿مُصَدِقًا ﴾ ذلك الكتاب ﴿لِمَا بَرِّكَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ السماوي بَرِّكَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ السماوي يشهد على ما سلم بالصحة وعلى ما حرف بالتحريف ﴿فَاحَكُم بَيْنَهُم أَي بين أهل الكتاب إذا تحاكموا إليك ﴿بِمَا أَزَلَ الله وَلا تَنَيِّع أَهْوَآءَهُم الزائغة عن ﴿الْحَقِّ فِمَانَا مِنكُم شِرْعَة وَمِنهاجاً، فما دام الدين والشريعة باقية لأي واحد منكم وجب العمل بها، وما دام نسخ وجب العمل بالناسخ ولا يجوز لك أيها الحبيب الميل إلى ما هم عليه ويجب عليك الحكم بما نزل عليك ﴿وَلَوْ شَاءَ الله لَجَمَلَكُم مِن آدم إلى الخاتم ﴿أَمَة وَجِدَه الشرائع واحدة ﴿وَلَكِن ﴾ به لم يشأ ذلك رعاية لحكمته في تطور الأمم وتجدد الشرائع واحدة ﴿وَلَكِن ﴾ به لم يشأ ذلك رعاية لحكمته في تطور الأمم وتجدد الشرائع من الشرائع أو تبقون على ما أردتم حسب اقتضاء تستقيمون على الحق بحسب تجدد الشرائع أو تبقون على ما أردتم حسب اقتضاء الطبائع؟ ﴿فَاسَتَيْقُوا ٱلْخَيْرَةِ ﴾ فسارعوا إلى ما هو خير لكم من الشريعة الجديدة ﴿إِلَى اللهِ مَرْجِهُ مُنِها أَيْكَيْرَةِ ﴾ فسارعوا إلى ما هو خير لكم من الشريعة الجديدة ﴿إِلَى اللهِ مَرْجِهُ مُنِها مُنْكَة فِيها كُنُدُو فِيهِ غَنْلِفُونَ ﴾.

عن ابن عباس قال: اجتمع قوم من أحبار اليهود منهم كعب بن أسد، وعبد الله بن صوريا، وشاس، وقال بعضهم لببعض: اذهبوا بنا إلى محمد على لعلنا نفتنه عن دينه فإنما هو بشر. فجاؤوه، فقالوا: يا محمد إنك قد عرفت أنا أحبار اليهود وأشرافهم وسادتهم وأنا إن اتبعناك اتبعتنا اليهود ولم يخالفونا، وإن بيننا وبين قوم خصومة فنحاكم إليك فاقض لنا عليهم حتى نؤمن بك ونصدقك! فأبى رسول الله يحلي وأنزل الله فيهم الآيتين. رواه ابن إسحاق والبيهقي وابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿وَأَنِ اَخَكُم بَيْنَهُم﴾ عطف على الكتاب، يعني وأنزلنا إليك والأمر

بالحكم بينهم ﴿ بِنَا آنَزُلَ اللهُ ﴾ لا بما تهواه أنفسهم الفتانة ﴿ وَلَا تَنَيِعُ أَهْوَآءَهُمُ ﴾ في أي حكم من الأحكام ﴿ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا آنَزَلَ اللهُ إِلَكُ ﴾ مما يخالف أهواءهم فإن الحق أحق أن يتبع ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا ﴾ وأعرضوا عن حكمك بما أنزل إليك وأرادوا غيره ﴿ فَاعَلَمُ أَنَّهُ أَلَا يُصِيبُهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ﴾ يعني فاعلم أنهم كافرون ولهم ذنوب كثيرة عدا كفرهم وإن الاعراض عن حكمك ذنب آخر أضافوه إليها . ولا شك أن الله تعالى يعذبهم عليه كما يعذبهم على سائر الذنوب وإن ذنب التولي بعض منها .

ويظهر من هذه الآية أن الكفار كما يعذبون على نفس الكفر عذاب الخلود كذلك يشتد عذابهم على ذنوبهم الأخرى ودرجات شدة عذابهم الإضافية بقدر درجات ذنوبهم فيعلم أن الكافر المفسد بين الناس عذابه أشد من الكافر المسلم فرَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَسِفُونَ في كثير من الناس الكافرين متجاوزون عن حدود الكفر المجرد ويضيفون إلى اعتقادهم الفاسد أعمالاً قبيحة يعذبون علها علاوة على عذاب أصل الكفر أعاذنا الله منها. ثم أنزل الله تعالى استنكاراً لما أرادوه من حكم الرسول على بما يريدونه وقال: ﴿أَفَحُكُم الْمَبْلِيَةِ يَبْغُونَ ﴾ أي أيعرضون عن قبول حكمك بما أنزل الله ويطلبون حكم الجاهلية اللا دينية، وهو الحكم بالهوى إن هذا لشيء عجيب! ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ عُكُمًا لِتَوْقِ يُوقِنُونَ ﴾؟ أي ليس أحد أحسن وأعدل من الله حكماً. وهذا الأمر ثابت عند قوم يوقنون ويعلمون الحق بيقين. فمن أراد حكم الجاهلية البهلاء لا شك أنه جاهل بل من أجهل الجاهلين لأن الباطل زاهق عند مجيء الحق.

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أحد منكم أحداً منهم ولياً، فلا تصافوهم مصافاة الأحباب ولا تعتمدوا عليهم، فإن اليهود والنصارى ﴿ بَسَّعُهُمْ أَوْلِياً لَهُ بَعْنِ ﴾ يعني إن اليهود متحابون فيما بينهم، والنصارى متحابون كذلك، وكل من الفريقين يعادونكم روحاً ولا فائدة في موالاتهم إلا الخسران. ﴿ يَتَوَلِّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمْ ﴾ إذا كان توليه لهم من حيث أنهم يهود أو نصارى فيكون كافراً واقعياً، ولا يبقى له علاقة بالإسلام، وإذا كان توليه له لاشتراكه معه في تجارة أو صناعة فلا يحكم بكفره، ولكنه يخاف من اختلاطه بهم أن يسري إليه فساد الاعتقاد ويقال في حقه: إنه منهم. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِى ٱلقَوْمُ الظّلِمِينَ ﴾ تعليل آخر للنهي عن اتخاذهم أولياء يعني إن الله تعالى لا يهدي أولئك القوم الظالمين أنفسهم بالاستمرار على اليهودية والنصرانية إلى خير وفائدة حتى يستفيد الموالي له شيئاً من المنافع. وإنما هم واغلون في الضلال والموالي لهم يخاف عليه من ذلك.

ثم يستعرض الباري تعالى أحوال المنافقين الذين يوالون الكفار وأقوالهم في تبرير موقَّفهم من موالاتهم بقوله: ﴿ فَنَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ من النفاق كعبد الله بن أبيّ وأشباهه ﴿ يُسَارِعُونَ فِيهُ يَقُولُونَ ﴾ في الاعتذار عن موالاتهم لهم: ﴿ غَشَيْ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَهُ ﴾ أي بلاء ومصيبة واردة علينا كالجدب والقحط أو نخشى أن تدور علينا دائرة من دوائر الدهر فينقلب الأمر للكفار وتكون الدولة لهم على المسلمين فنحتاج إليهم إذ ذاك ونحن بموالاتنا اليوم لهم نستعد للاستفادة منهم في ذلك الوقت. وبعد ذلك رد الله على المعتذرين وقطع خيالاتهم الباطلة وبشر المؤمنين بقوله الكريم: ﴿ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ ﴾ أي بفتح مكة، أو فتح سائر بلاد الكفار فتكون الغلبة للمسلمين، ولا تبقى لهم حاجة إلى أولئك الكفار، وقد حقق الله تعالى ما بشر المسلمين به ﴿أَوْ﴾ أن يأتي بـ ﴿أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ ﴾ من قتل بني قريظة وإجلاء بني النضير عن الجزيرة ﴿ فَيُصِّيحُوا ﴾ أي أولئك المنافقون المعتذرون ﴿ عَلَىٰ مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِمٍ ﴾ من الكفر أو التردد في نصر النبي ﷺ ﴿نَدِمِينَ﴾ وقد جاء الباري بالأمر من عنده والنصر لجنده فاندحر المنافقون وأجلي اليهود. وقوله تعالى: ﴿وَيَتُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوًّا﴾ إِما كلام مستأنف مسوق لبيان مقالة المؤمنين عند مجيء النصر والأمر من عند الله تعالى أو منصوب بالعطف على قوله: ﴿ فَيُصِّبِ مُوا ﴾ أي أن يقول المؤمنون بعضهم لبعض: ﴿ أَمَتُولَآهِ ﴾ المنافقون ﴿ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْكَنِهِمٌ ﴾ وأقوى وأغلظ أحلافهم ﴿إِنَّهُمْ لَكُكُمُّ ﴾ أبها المؤمنون. وظهر سوء حالهم وفساد نيتهم مع الرسول وأصحابه

حتى دحرهم الله تعالى. أو يقول المؤمنون لليهود: أهؤلاء المنافقون الذين أقسموا به بهد أيمانهم إنهم لمعكم أيها اليهود فما بالهم ما أفادوكم شيئاً عند إجلائكم من الديار؟ وقولهم هذا بعضهم لبعض منهم أو لليهود الذين أخرجوا من الديار إما قد وقع إن كان بيان الباري سبحانه وإظهاره ذلك على حسب علمه بالوقوع أو مفروض ومقدر على معنى أنه مما يتصور ويفرض أن يقول المؤمنون ذلك الكلام بعضهم لبعض، أو بعضهم لليهود كما ذكرنا آنفاً. وقوله: ﴿ حَبِطَتَ آعَمَلُهُم فَأَصَبَحُوا كَسِرِينَ ﴾ إما من مقالة المؤمنين، أو مسوقة من جهته تعالى لبيان مآل ما صنعه المنافقون وهذا أظهر.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِدِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيدُ ﴿ إِنَّهَا وَلِيكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتُولُ ٱللّهَ وَرَسُولُمُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْفَلِبُونَ ﴿ ﴾ .

عن عبادة بن الصامت قال: لما حاربت بنو قينقاع رسول الله على تشبث بأمرهم عبد الله بن أن سَلُول وقام دونهم، ومشى عبادة بن الصامت إلى رسول الله على وتبرأ إلى الله وإلى رسوله من حلفهم. وكان أحد بني عوف بن الخزرج وله من حلفهم مثل الذي لهم من عبد الله بن أبيّ، فخالفهم إلى رسول الله على وتبرأ من حلف الكفار وولايتهم، وقال: يا رسول الله أبرأ إلى الله ورسوله من حلفهم، وأتولى الله ورسوله والمؤمنين. قال عبادة: فَفِيَّ وفي عبد اللهِ بنِ أبيّ نزلت الآيات من ﴿يَتَأَيُّهُ إِلَى ﴿فَوَانَ حِرْبَ اللهِ هُمُ ٱلْغَلِيُونَ ﴾ رواه ابن إسحاق وابن جرير والبيهقي.

قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ شروع في بيان حال المرتدين على الإطلاق بَعْدَ نهيه تعالى عن موالاة اليهود والنصارى، وبين أنّ موالاتهم مستدعية للارتداد عن الدين. وفي روح المعاني: وهذا من الكائنات التي أخبر عنها القرآن قبل وقوعها.

فقد روي أنه ارتد عن الإسلام إحدى عشرة فرقة: ثلاث في عهد رسول الله ﷺ:

الأولى: بنو مدلج ورئيسهم ذو الحمار، وهو الأسود العنسي، كان كاهناً تنبأ باليمن واستولى على بلاده فأخرج منها عُمّالَ النبي ﷺ. فكتب ـ ﷺ إلى معاذ بن جبل وإلى سادات اليمن. فأهلكه الله تعالى على يدي فيروز الديلمي، بيّته فقَتَلَهُ

وأخبر رسول الله ﷺ بقتله ليلةَ قُتِلَ، فسُرَّ به المسلمون وقُبض ﷺ من الغد وأتى خبره في شهر ربيع الأول.

## بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

"من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب. السلام على من اتبع الهدى. أما بعد: ﴿ إِنَ اللَّهُ تَقِيرَ ﴾».

وكان ذلك في سنة عشر من الهجرة، فحاربه أبو بكر رضي بجنود المسلمين وقُتِلَ على يَدَي وحشي قاتِل حمزة رضي وكان يقول: قتلت في جاهليتي خير الناس وفي إسلامي شر الناس. وقيل: اشترك في قتله هو وعبد الله بن زيد الأنصاري طعنه وحشي وضربه بسيفه عبد الله. وهو القائل في أبيات:

يسسائلني الناسُ عن قتله فقلت ضربتُ وهذا طَعَنْ الثالثة: بنو أسد قوم طليحة بن خويلد، تنبأ فبعث إليه أبو بكر رفي خالد بن الوليد فانهزم بعد القتال إلى الشام، فَأَسْلَمَ وحَسُن إسلامه.

وارتدت سبع في عهد أبي بكر رضي (فزارة) قوم عيينة بن حصن، و(غطفان) قوم قرة بن سلمة القشيري، و(بنو سليم) قوم الفجاءة ابن عبد ياليل، و(بنو يربوع) قوم مالك بن نُويرة، و(بعض بني تميم) قوم سجاح بنت المنذر الكاهنة تنبأت وزوجت نفسها من مُسَيْلَمة في قصة شهيرة. وصح أنها أسلمت بعدُ وحَسُنَ إسلامُها. و(كنده) قوم الأشعث بن قيس. وبنو بكر بن وائل بالبحرين قوم الحطم بن زيد. وكفى الله تعالى أمرَهم على يدي أبي بكر رفي الله ومات على ردته. عمر رفيه وهم غسان قوم جبلة بن الأيهم؛ تنصر ولحق بالشام ومات على ردته. وقيل أنه أسلم.

ويروى أن عمر و الله كتب إلى أحبار الشام لما لحق بهم كتاباً فيه: إن جبلة ورد إلي في سراة قومه فأسلم فأكرمته، ثم سار إلى مكة فطاف فوطأ إزاره رجل من بني فزارة، فَلَطَمهُ جبلةُ فهَشَمَ أَنْفَه وكَسَرَ ثناياه. وفي رواية: قلع عينه فاستعدى الفزاري على جبلة إلي، فحكمت إما بالعفو وإما بالقصاص. فقال: أتقتص مني وأنا ملك وهو سَوَقَة؟ فقلتُ: شملك وإياه الإسلام فما تفضله إلا بالعافية. فسأل جبلة التأخير إلى الغد. فلما كان من الليل ركب مع بني عمه ولحق بالشام مرتداً. وروي أنه ندم على ما فعله وأنشد:

تنصرت بعد الحق عاراً للطمة فأدركني منها لجاج حمية فياليت أمي لم تلدني، وليتني

ولم يك فيها، لو صبرت لها ضرر فبعت لها العين الصحيحة بالعور صبرت على القول الذي قاله عمر!

واعترض القول بأنها من الكائنات التي أخبر الله تعالى عنها قبل وقوعها بأن مَنْ شرطية والشرط لا يقتضى الوقوع إذ أصله أن يستعمل في الأمور المفروضة! وأجيب: بأن الشرط قد يستعمل في الأمور المحققة تنبيهاً على أنها لا يليق وقوعها بل كان ينبغي أن يدرج في الفرضيات وهو كثير. وقد علم من وقوع ذلك بعد هذه الآية أن المراد هذا انتهى. ومعنى الآية: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِۦ﴾ فإنما يعود الوبال عليه بالخزي في الدنيا والعذاب في الآخرة، ولا ضرر فيه على الإسلام والمسلمين، ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ ﴾ تعالى مكانهم بعد إهلاكهم ﴿يَقَور بُحِبُّهُم ﴾ الله تعالى محبة لائقة بذاته تعالى ﴿وَيُحِبُّونَهُ ﴾ بميلهم إلى إطاعته في الأوامر والنواهي بإخلاص ونشاط وذوق واشتياق تام وعلامة تحقق تلك المحبة أمور ظاهرة للعيان، وأمور خفية إلا على الأعيان، أما الأمور الظاهرة فهي موافقة أعمالهم وآدابهم وأخلاقهم لكتاب الله وسنة رسوله بلا إفراط ولا تفريط وإذا نظر الإنسان المنصف إلى من يتصف بتلك الأعمال والآداب علم أنهم الخاشعون في الأعمال المتواضعون المنكسرون إزاء المسلمين ضعافهم وأقويائهم الهادئون في الكلام والإرشاد الباذلون أموالهم في سبيل منفعة الإِسلام والمسلمين، التاركون لسفاسف المطامع الدنية، المكتفون بما قسم الله تعالى. وأما الأمور الخفية التي تظهر للأعيان فهي أن مجالسهم مجالس الدعوة إلى الله، وكلامهم فيه جذب، وسيماهم فيها نور ورحمة، ومن رافقهم مدة من الزمان نال بغيته من التمكن في الإيمان وسكينة القلب والاطمئنان. فهم بالحقيقة يشبهون المرايا في صدورهم سطور من الأدب والوقار. حشرنا الله معهم يوم القرار آمين.

ومن علاماتهم الظاهرة والباطنة ما أفاده الباري ـ جل شأنه ـ بقوله: ﴿ إِنَّلَةٍ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ فإن من مظاهر الفقرة الأولى لطفهم ورحمتهم بالمسلمين لا سيما الضعفاء والمساكين، ومن خفاياه خدماتهم بمحبة كاملة، وإسعافهم للمحتاجين إلى الممال أو إلى الإرشاد أو إلى الإسعاف، ورغبتهم في استخلاصهم عن المضايق مطلقاً. ومن مظاهر الفقرة الثانية قوة بأسهم وجهادهم وتغلبهم على الكافرين. ومن خفاياه التي تجلو على أهل المعرفة معنوياتهم وقوتهم الروحية ووقارهم ومهابتهم المعنوية على أهل البغي والعناد، فهم لا يهتمون بهم ولا يميلون إليهم، ويبعدون الناس عن موالاتهم، ويحبونهم في الله ورسوله وشريعته ودينه والإرشاد والتصلب في تطبيق ما هم عليه ﴿ لَوْمَةُ لَابِيّ ﴾ في ما يأتون من المجاد والإرشاد والتصلب في بيان الحق، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بقدر والإرشاد والتصلب في بيان الحق، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بقدر المستطاع ﴿ نَاكِ كُمُ اللهِ أَي لطفه وإحسانه المستطاع ﴿ وَاللهُ ﴾ المذكور والصفات المفهومة منه ﴿ فَضَلُ اللهِ ﴾ أي لطفه وإحسانه الرحمة ﴿ عَلِيمُ ﴾ مواقع الكرم والنعمة من هذه الأمة.

وإنما قلت وعلامة محبتهم وتحقق تلك المحبة؛ لأن المحبة أمر نفسي معنوي لا يعلم مداها ودرجاتها إلا الله، وليست هذه الأعمال الظاهرة أو الأحوال الباطنة فإنها تحصل وتنشأ منها، وذلك ظاهر لأهل البصيرة، ويدل قوله على في جواب الأعرابي: «المرء مع من أحب» مع أنه أفاد بصراحة أن ليست عنده الأعمال والمجاهدات والطاعات إلا أنه يحب الله ورسوله.

والمراد بهؤلاء القوم في المشهور أهل اليمن، فقد أخرج ابن أبي شيبة في مسنده والطبراني والحاكم وصححه من حديث عياض بن عمر الأشعري أن النبي ﷺ لما نزلت الآية أشار إلى أبي موسى الأشعري وهو من صميم اليمن وقال: «هم قوم هذا».

وعن الحسن وقتادة والضحاك أنهم أبو بكر وأصحابه وألله الذين قاتلوا أهل الردة. وعن السدي أنهم الأنصار. وقيل هم الذين جاهدوا يوم القادسية: ألفان من النخع، وخمسة آلاف من كندة وبجيلة، وثلاثة آلاف من أفناء الناس أي أخلاطهم، وهذا القول أشبه بالقبول لأن تصدير الفعل المضارع بسوف يدل على أن القوم لم يكونوا حاضرين في ذلك الوقت.

ومما يقرب من اعتقادي أن ذلك القوم ليسوا إلا القوم القائمين بأمر الدين ونصرته عند تعارض الأقوام وتبلبل الأفكار واضطراب المسلمين وحاجتهم إلى التعاون فيشمل ذلك جيش أبي بكر وله في حروب الردة، وجيش عمر في فتح البلاد الشرقية والغربية والشمالية، والأئمة الاعتقادية المدافعين عن العقائد والدافعين لأهل الاعتقادات الزائفة، والمحدثين المحقين المحقين لأسانيد الأحاديث الشريفة، والأئمة المجتهدين المدونين لأحكام الإسلام، والمجاهدين في إعلاء كلمة الحق والدين كصلاح الدين الأيوبي الذي رد جيوش الصليبين إلى ديارهم، والماحي لآثارهم، وكل من سعى في تثبيت العقيدة الإسلامية في قلوب المسلمين عند ظهور البدع والأهواء. وهذا الأمر وهذا الإتيان يستمر إلى يوم القيامة. ومعنى الآية حينئذ: يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فإن الله غني عنه، وإنه يأتي بقوم في كل زمان بحسب الحكمة والمصلحة في ترويج الإسلام يحبهم الله ويحبونه.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا وَلِيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ مربوط بقوله تعالى: ﴿يَاأَيُّا الْكَافرين اَمَنُوا لَا تَتَخَذُوا اللّهُ وَالنّمَدَى اللّهِ اللّهِ ومعناه حينئذ لا تتخذوا أولئك الكافرين أولياء فليسوا أولياء لكم بل هم بعضهم أولياء بعض، وإنما وليكم الله الذي يتولى أموركم والرسول الذي بعثه الله تعالى رحمة لكم ويعز عليه هلاككم، والذين آمنوا من المتحدين معكم في مبدأ الإيمان بالله وبرسوله محمد على والمتعاونين معكم في الجهاد والمتوافقين لكم في العبادة لله الواحد ﴿اللّهِ يُعِيمُونَ الصّلَوة ﴾ بنشاط وخشوع ويؤتون الزكاة للمعتر والقنوع. وقوله: ﴿وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ حال من فاعل الفعلين أي يعملون ما ذكر من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وهم خاشعون متواضعون لله في صلاتهم وزكاتهم ولا يريدون إلا وجهه تعالى ورضاه ولا ينظرون إلى أحد سواه. وقيل: هو حال مخصوصة بقوله تعالى: ﴿وَيُؤْتُونَ الزَّكُونَ أَي يؤتون الزكاة في حال ركوعهم في الصلاة حرصاً على الإحسان ومسارعة إليه، وأنها نزلت في على وين سأله سائل وهو راكع في صلاته فطرح له خاتمه.

﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّيْنَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِرَّبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْفَلِبُونَ ﴾: أي ومن يتول من ذكر فهو من الغالبين على نفسه والشيطان وأعوانه، لأنه بتوليته لله ولرسوله وللمؤمنين يدخل في حزب الله المستعد للجهاد والكفاح في سبيله، وحزب الله هم الغالبون. ينتج من الشكل الأول البديهي الإنتاج أن من يتولى الله ورسوله والذين آمنوا هم الغالبون.

واستدل الإمامية بهذه الآية على إمامة علي ـ كرم الله وجهه ـ ووجه الاستدلال: أنهم يدعون الإجماع على أنها نزلت فيه، وكلمة إنما تفيد الحصر، ولفظ الولي بمعنى المتولي للأمور والمستحق للتصرف فيها، وظاهر أن المراد التصرف العام المساوي للإمامة بقرينة ضم ولايته بولاية الله تعالى ورسوله في فثبتت إمامته وانتفت إمامة غيره، وإلا لبطل الحصر، ولا إشكال في التعبير عن الواحد بالجمع فقد جاء في غير ما موضع من الكلام البليغ.

## وقد أجيب عنه بوجوه:

الأول: منع الإجماع على نزولها فيه \_ كرم الله وجهه \_، وكيف وقد اختلف علماء التفسير في ذلك؟ فروى أبو بكر النقاش صاحب التفسير المشهور عن محمد الباقر ولله أنها نزلت في المهاجرين والأنصار. وقال قائل: نحن سمعنا أنها نزلت في علمي \_ كرم الله وجهه \_. فقال: هو منهم يعني أنه كرم الله تعالى وجهه داخل في المهاجرين والأنصار وواحد منهم. وهذه الرواية أوفق بصيغ الجمع في الآية. فإن قالوا الضرورة تدعو إلى القول بنزولها فيه \_ كرم الله وجهه \_ إذ التصدق على السائل في حال الركوع لم يقع من أحد غير الأمير \_ كرم الله وجهه \_. قلنا: ليست الآية نصاً في كون التصدق واقعاً في حال ركوع الصلاة لجواز أن يكون الركوع بمعنى الخشوع التخشع والتذلل لا بالمعنى المعروف في الصلاة. وقد استعمل في معنى الخشوع في القرآن الكريم كما في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَارَكِي مَعَ الرَّكِينِ ﴾ إذ ليس في طلاة من قبلنا من أهل الشرائع ركوع واحد هو أحد الأركان بالإجماع. وكذا في قوله تعالى: ﴿ وَخَرٌ رَكِعاً وَأَنَابَ ﴾ وليس حمل الركوع في الآية على غير معناه الشرعي بأبعد من حمل الزكاة المقرونة بالصلاة على مثل ذلك التصدق وهو لازم على مدعي الإمامية قطعاً.

الثاني: أنا لا نسلم أن المراد بالولي المتولي للأمور المتصرف فيها تصرفاً عاماً بل المراد بها الناصر لأن الكلام في تقوية قلوب المؤمنين وإزالة الخوف عنها من المرتدين.

الثالث: أنه لو كان المراد بالولي المتصرف للأمور والمالك لها لم ينطبق إلا على على الله سبحانه وتعالى، ولو كان المراد به المبلغ للأحكام لم يجر إلا على الرسول بالذات.

الرابع: أنه لو كان المراد بالولي ما ذكروه لكانت الآية نصاً في نفي الإمامة عن السبطين ومن بعدهما من الأئمة الذين اعتبروهم أئمة للمسلمين.

الخامس: أنه وإن كان استعمال صيغة الجمع جائزاً للواحد مجازاً لكن في استعمال الصيغ الجمعية المتتالية في شخص واحد بُعدٌ غير مناسب لبلاغة القرآن الكريم.

السادس: أن الولاية بمعنى الإمامة إنما تكون بعد عهد النبوة والرسالة والولاية المتأخرة عن عهد الرسالة غير مشروطة بالاتصال بعهد الرسول، وإذا لم تتصل بعهده فلا يوجد مسلم يمنع أن تكون الولاية بهذا النمط ثابتة للإمام \_ كرم الله وجهه \_.

السابع: أنه لو سلم جميع ما ادعوه لكن لا نسلم أن مورد النزول يخصص العام بنفسه، فلتكن الولاية ثابتة للإمام ـ كرم الله وجهه ـ ولغيره من سائر الخلفاء، والتقدم والتأخر لا يمنعان تحققها.

الثامن: أنه لو سلم ذلك كان الواجب على الإمام أن يجهر بدعوى الولاية بذلك المعنى حتى يبرأ من واجب أمانة الله ورسوله، واستمرار الحذر نحو قريب من ست وعشرين سنة لا يناسب شهامة ذلك الأسد الغيور، ولا غيره من المسلمين الكرام.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا لَنَّخِذُوا ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلِمِبًا مِنَ ٱلَّذِينَ أُولُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْحَفَارَ أَوْلِيَامَ وَالْقَوُا اللّهَ إِن كُمُنُم مُؤْمِنِينَ ۞ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ الْكِنْبُ مِنْ وَكُنْ اللّهِ اللّهُ الْمَلَوْةِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ خطاب للمؤمنين وتحذير آخر لهم عن الاعتماد

على الكفار وموالاتهم في قالب التعليل على النهي بصفات فاسدة فيهم توجب الاحتراز عنهم يعني ﴿ يَكَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله حق الإيمان ﴿ لَا نَتَخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُر هُزُوا وَلَعِبًا﴾ أي اتخذوه موضع سُخرية ولعب، أي مما يستخف به ولا يهتم به ولا يقدر شأنه. ﴿ مِنْ الَّذِيكِ أُوتُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ أي اليهود والنصارى ﴿ وَالْكُنَّارَ ﴾ من غيرهم ﴿ أَوْلِيَاءً ﴾ أصدقاء وأحباباً. فإن كل مؤمن يجب عليه رعاية دينه ومقدساته، وإذا صادف أناساً ناسين لحقوق دين الله ويسخرون ويلعبون به وبأهله يجب الابتعاد عنهم والنظر إليهم كأعداء مناوئين له فكيف يتخذونهم أولياء يوثق بهم ويعتمد عليهم في الأمور؟ ﴿وَأَنْتُوا اللَّهُ ﴾ في رعاية ذلك النهي، أو اتقوا الله في مباشرة المنهي عنه ﴿ إِن كُنُّمُ مُّؤْمِنِينَ ﴾ حقاً، فإن الإيمان داع إلى محبة الدين وأهله ومتاركة الكفر وأهله. ثم بين الله سبحانه وتعالى بعضاً من سفاهة أولئك الناس الكافرين المستهزئين وقال: ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ﴾ أي أذن المؤذن منكم ودعا المسلمين إلى الصلاة ﴿ أَغَذُوهَا ﴾ أي الصلاة والمناداة ﴿ هُزُوا وَلِمِبًا ﴾ و ﴿ ذَالِكَ ﴾ الاتخاذ بسبب ﴿ أَنَّهُمْ قَوْرٌ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ الحقائق؛ إذ لو كانوا يعقلونها لعلموا أن الدين حق، وأن أداء أحكامه واجب، وأن النداء لحضور الشعارات الإسلامية كالجماعة والجمعة وغيرهما من المهمات فما كانوا يسخرون منها. روي عن السدي قال: كان رجل من النصاري بالمدينة إذا سمع المنادي أشهد أن محمداً رسول الله قال: حرق الكاذب! فدخل خادمه بيته ذات ليلةٍ بنار وهو نائم وأهله نيام فسقطت شرارة فأحرقت البيت وأحرق هو وأهله. والكلام سوق لبيان استهزائهم بحكم خاص من أحكام الدين بعد بيان استهزائهم بالدين على الإطلاق إظهاراً لكمال شقاوتهم.

﴿ قُلْ يَكَاهُلُ الْكِنْ هُلُ تَنقِمُونَ مِنَا ۚ إِلَاۤ أَنْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن فَبَلُ وَأَنَّ أَكُونُكُمْ مِثْتِرٍ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللّهِ مَن لَعَنهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُونَ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَلَهِ السَّبِيلِ فَي وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُونَ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَلَهِ السَّبِيلِ فَي وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيمًا عَلَيْ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيمًا وَاللّهُ إِنْكُولُو وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيمًا وَاللّهُ إِنّا كُانُوا يَكْتُمُونَ فَيْكِ ﴾

عن ابن عباس قال: أتى النبي على نفر من اليهود فسألوه عمن يؤمن به من

الرسل. فقال: أؤمن بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط، وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون. فلما ذكر عيسى جحدوا نبوته وقالوا: لا نؤمن بعيسى ولا نؤمن بمن آمَنَ به. فأنزل الله الآية رواه ابن إسحاق وابن حبان.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَمّلُ ٱلْكِتَبِ ﴾ توجيه الأمر إلى حبيبه محمد ﷺ يعني يا حبيبي قل لأولئك الناس الفاسدين المعاندين للحق يا أهل الكتاب النازل من الله الذي وجب على من يؤمن به رعاية الأدب مع الدين وشعائره ﴿ مَلْ تَنقِمُونَ ﴾ أي تنكرون وتعيبون ﴿ مِنَا ﴾ شيئاً ﴿ إِلَا أَنْ ءَامَناً بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْتَنا ﴾ من القرآن المجيد ﴿ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ ﴾ أي من قبل إنزال القرآن كالتوراة والإنجيل. وقوله: ﴿ وَأَنَّ أَكَثَرُكُمُ فَنَسِتُونَ ﴾؟ معطوف على قوله ﴿ وما أنزل إلينا ﴾ يعني هل تعيبون وتنكرون منا إلا هذه الحقيقة الواضحة وهي إيماننا بالله وبما أنزل إلينا من القرآن وبما أنزل من قبل على موسى وعيسى وإيماننا بأن أكثركم فاسقون خارجون عن آداب المؤمنين.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَلَ أُنْيِنَكُم ﴾ الخطابُ لأهل الكتاب لأن المقصود بيان وجبة أخرى من ذواتهم المتصفين بأفسد الأحوال والصفات. والمعنى قل يا حبيبي لهؤلاء المارقين من أهل الكتاب: هل أنبئكم ﴿ ب جمع ﴿ شَرِّ مِن ذَلِك ﴾ الجمع المذكورين سابقاً من حيث المثوبة والجزاء ﴿ عِندَ الله ﴾ تعالى وهم ﴿ مَن لَمنَهُ الله ﴾ وطرده من ساحة رحمته ﴿ وَجَعَلَ مِنهُ مُ الْقِرَدَة وَ لَلْنَازِير ﴾ أي مسخ بعضهم قردة وهم شباب أصحاب السبت وبعضهم خنازير وهم شيوخهم. وقوله: ﴿ وَعَبدَ الطّنوت ﴾ عطف على صلة مَن وتقديره: ومَن عَبد الطاغوت ، والمراد به الشيطان لأن علف على صلة مَن ، وتقديره: ومَن عَبد الطاغوت ، والمراد به الشيطان لأن المغضوبين منهم الممسوخ ومنهم الباقي لكن على الكفر والطغيان وعبادة الشيطان . ﴿ وَأَشَلُ عَن سَوَلَهِ السَيلِ ﴾ أي أكثر ضلالاً عن طريق الحق المستوي وهو دين الإسلام ﴿ وَأَشَلُ عَن سَوَلَهِ السَيلِ ﴾ أي أكثر ضلالاً عن طريق الحق المستوي وهو دين الإسلام ويظهرون الإيمان به نفاقاً ﴿ وَخَلُوا إِللَّمُهُ وَهُمُ قَدَّ خَرَجُوا بِدٍ ﴾ أي بالكفر يعني كان الكفر ملازمهم وقرينهم عند الدخول والخروج ﴿ وَالله أَعَلَا بِمَا كَانُوا يَكْتُنُونَ ﴾ في صدورهم من الشوو وفيد شديد.

﴿ وَتَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ بُسَرِعُونَ فِي ٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُونِ وَأَحَلِهِمُ ٱلشَّحْتَ لِيَنْسَ مَا كَانُوا يَتَمَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَن قَوْلِمِهُ ٱلْإِنْمَ وَٱكِلِهِمُ ٱللَّهُ عَنَ عَوْلِمِهُ ٱلْإِنْمَ وَٱكِلِهِمُ ٱللَّهُ عَنَ عَوْلِمِهُ ٱلْإِنْمَ وَٱكِلِهِمُ ٱللَّهُ عَنَ لَا لِللَّهِ اللَّهُ عَنَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَنَالُونَ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَ اللللْمُولَى اللللْمُولَى اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُولَ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولَى اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُولَى اللللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللِمُ اللللْمُولَى اللل

﴿ وَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُم يُسُوعُونَ فِي اَلِاثْمِ وَالْعُدُونِ فِي موضع الحال من كثيراً، أو مفعول ثان لترى أي وتعلم أن كثيراً من أهل الكتاب يبادرون إلى التقول والافتراء والعدوان مع الرسول وأصحابه ﴿ وَ يَبادرون في ﴿ أَكْلِهِمُ السُّحَتَ ﴾ أي الحرام. ﴿ لَيَسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ لَوَلَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَيْنِيُوبَ ﴾ من علماء اليهود الذين يدعون الاختصاص بالله والاجتهاد في الطاعات ﴿ وَالاَحْبَارُ ﴾ أي علماؤهم الممتازون بكثرة العلم والفضل ﴿ عَن قَوِلِمُ الدِيْمَ في شأن الرسول ﴿ وَالْمِهِمُ السُّحَتَ ﴾ مع إطلاعهم على أحوالهم ﴿ لَيُسَنَّ مَا كَانُوا يَصَنعُونَ ﴾ أي اليهود الآثمون الكاذبون والآكلون على أحوالهم سيئات أعمال أولئك الفاسدين.

وفي الآية الكريمة إشارة إلى أن أولئك الربانيين شيطانيون وأولئك الأحبار من حملة الأسفار. ولو كان عندهم حقيقة الإيمان ورعاية العهود والأيمان لآمنوا قبل الناس ثم أمروا سائر الأفراد بالتوجه إلى الله والإيمان به وبرسول الله، وما كانت تمنعهم الهدايا والرشايا وسائر الوجوه الفاسدة عن إرشاد الناس إلى الإيمان بسيد المرسلين ـ صلى الله عليه وعليهم أجمعين ـ.

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغَلُولَةً غُلَتَ أَيْدِيهِمْ وَلَعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ
يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ وَلَيَزِيدَكَ كَثِيرًا مِّنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ طُغَيْنَا وَكُفَرَا وَأَلْقَيْنَا
يَبْهُمُ ٱلْعَدَوْةَ وَٱلْبُغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيَنَمَةِ كُلِّمَا أَوْقَدُواْ نَازًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي
الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾.

عن ابن عباس قال: قال رجل من اليهود يقال له النباش بن قيس: إن ربك بخيل لا ينفق ويده مقبوضة عنا في العطاء! فأنزل الله الآية. وقيل: نزلت في فنحاص رئيس يهود بني قينقاع رواه إبن إسحاق، والطبراني.

قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ القول فيها قول شخص معين، ولكنه

لما رضى الباقون به فكأنه قول الجميع. وقال: قالت اليهود يعني أن اليهود الخاسرين المتجاسرين تجاوزوا على منع الباري تعالى لبعض الأرزاق عن بعض منهم بكلام لا يناسب صدوره إلا من اللئام، وقالوا يد الله مغلولة ممنوعة عن الجود والسماح. فدعا الله عليهم بقوله ﴿غُلَّتَ أَيِّدِيهِمْ ﴾ أي خلق الله في قلوبهم الفقر والشح حتى لا يخرج من أيديهم عطاء ولو للأقارب، أو غُلَّت أيديهم في جهنم وقيدت وألقيت في جهنم للتعذيب، ﴿وَلُعِنُوا ﴾ وطردوا من رحمته ﴿ بَمَا قَالُوا ﴾ بشؤم تلك الجملة القبيحة ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ أي كلا ليس الشأن كما زعموا بل يداه مبسوطتان. أي يدا إنعاماته المتتالية في الدنيا والآخرة، أو في السماوات والأرض، أو لإفاضة النعم المادية والمعنوية ﴿ يُنِفُّ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾، ولكن ماذا نقول لقوم لا قائمة لهم في سجل السعداء، وكلما أنزلنا آية لإرشادهم إلى الخير جعلوها وسيلة لابتعادهم عنه واقترابهم من الشر ﴿وَلَيْزِيدَكَ كُثِيرًا يَتْهُمُ ۗ وهم علماؤهم ورؤساؤهم ﴿ مَّا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ الموصول فاعل يزيد، وكثيراً مفعوله الأول، وقوله ﴿ مُلْغَيْنَا وَكُفَرًّا ﴾ مفعوله الثاني برعاية العطف، ولاستمرارهم على فساد الأفكار والأقوال والأعمال فيما بينهم جازيناهم بسلب السلامة عن قلوبهم ﴿وَٱلْقَيَّنَا بَيْنَهُمُ﴾ بعضهم مع بعض ﴿ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَآةَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةَ ﴾ فلا تكاد تتسالم قلوب بعضهم مع بعض، ولا تخلو قلوبهم عن البغض والحقد للآخرين وعليهم، هذا فيما بينهم، وأما مع الرسول وأتباعه فـ ﴿ كُلُّمَا آوَقَدُواْ نَازًا لِلْحَرْبِ ﴾ بالإِفساد وإِلقاء الفتن بين المسلمين سواء بين المهاجرين والأنصار أو بين غيرهم ﴿أَلَّهَاْهَا اللَّهُ ﴾ ولم تبلغ النار إلى حيث يشاؤون من إحراق كيان المؤمنين ﴿و﴾ لا يزالون ﴿يَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ إلى يوم القيامة بإثارة الكفار على المسلمين أو بإثارة بعض المسلمين على بعض ﴿ فَسَادًا ﴾ مصدر أي يسعون سعى فسادٍ، أو مفعول له، أي للفساد، أو حال عن فاعل يسعون أي يسعون مفسدين.

﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ ومنهم اليهود أو المفسدين المعهودين لشدة إفسادهم.

تنبيه: أرجعنا ضمير بينهم إلى اليهود لأن المرجع القريب عبارة عنهم، ووجه ذلك مع أن الناس المجتمعين في العالم لا يزالون يضمرون بعضهم لبعض العداوة

والبغضاء حسب تدافع المصالح أنهم أشد الناس من هذه الناحية، فليس قوم في العالم أحمل للعداوة وأدعى لها مع أمته من اليهود، وذلك معلوم من التاريخ فمن أراد العلم بذلك فليراجع وليطالع. وأما اتفاقهم الصوري في هذا الزمان فليس عبارة عن اتفاق من جذر القلوب، ولكنه اتفاق إجباري فرضه عليهم المستعمرون المسيطرون على البلاد بدعوى أن الأرض هي الأرض المقدسة الموعودة لهم، ويجب أن يأتوا إليها من كل صوب وحد ويسكنوا فيها ويستوطنوها، وذلك لا لمنفعتهم وتربيتهم وتقويتهم، بل ليجعلوها مقراً هادئاً آمناً لهم على البحر الأبيض ليسيطروا بها على شؤونهم وإلقاء الفرقة والفتن بين دول آسيا وأفريقيا وسائر نقاط العالم الشمالي الذي يخافونه، وتلك البلاد أقرب نقطة إليها، أو كمركز دائرة بالنسبة لها. وإلا فلو تَركَهُم المستعمرون وامتنعوا عن إدارتهم ورعاية شؤونهم لعادُوا إلى ما كانوا عليه بل أشد وأفسد من حيث إظهارُ أحوالهم السيئة وعداوة بعضهم مع بعض، والمستقبل كشاف.

ومن ناحية أخرى: فاليهود مضطرون بطبيعة الحال في هذا الزمان وفي ذلك المكان، وإلا أكلَهُمُ السباع من كل جانب، وأما المسلمون فهم، وإن وقع بينهم عداء وبغضاء، ولا سيما في هذا اليوم لكن لم يصلوا إلى ما وصلت اليهود إليه، ولا تنس أن المستعمرين الذين أجبروا اليهود على الوفاق هم الذين أجبروا المسلمين على الخلاف بشتى الوسائل القوية التي يدركها العقلاء.

وأما قوله تعالى ﴿ كُلُّمًا آوَقَدُواْ نَارًا لِلْحَرِبِ أَلْفَاهَا الله فالمراد بها تارة إثارة الاضطرابات والمخالفات بين القبائل العربية المشركة في مقابلة الرسول على ومعارضته بشتى الأسباب من شتى الجهات، ثم إثارة المهاجرين والأنصار، ثم إلقاء جذوات الفتن بينهم بعد الرسول، ولو لم تكن له اليد المباشرة في ذلك وإنما كانت لهم أضلاع ووسائط لمقاصدهم، ولا سيما في القرون الأخيرة، لما زادت ثرواتهم وترقت ماليتهم بحيث أثرت في اقتصاديات الدول حتى الدول الكبيرة. ولكن الله سبحانه وتعالى أطفأ نار الفتن المشتعلة منهم في عصر الرسول حتى عاد الأمر إلى إجلائهم من جزيرة العرب. نعم قد عادت لهم الكرة في هذا الدور واظهروا ما في جعبتهم من المفاسد لكن ربك لهم بالمرصاد، وقد هددهم في سورة وأظهروا ما في جعبتهم من المفاسد لكن ربك لهم بالمرصاد، وقد هددهم في سورة

الإسراء بقوله الكريم جل شأنه: ﴿وَإِنَّ عُدَّتُمْ عُدَّنّا ﴾ فقد ظهر الشرط (ومن شرط كل شرط جزاء).

ثم المسلمون اليوم وإن كانوا في تفرق صوري وخلافات، لكن قادتهم وسادتهم علماً وسياسة وكفاية منتبهون لما جاء منهم على المسلمين، وفي باكورة الاستعداد والحركة لتغيير ما جرى عليهم وسينتصرون بحول الله وقوته بشرط المزيد من الجهد حتى يسجلوا أنفسهم في قائمة جنود الله. وبشرنا الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَمِنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَلَمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَمِنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَنَا لَمُنْ الْمَنْكِونَ ﴾ .

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَٰكِ ، امَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَرْنَا عَبُهُمْ سَيِّنَا بِهِمْ وَلَاَهُمْنَا جَنَّنَ النَّهِمِ فِن رَبِهِمْ جَنَّتِ النِّعِيدِ ﴿ وَمَا أُنِولَ إِلَيْهِم مِن رَبِهِمْ لَاَخْلُولُ وَمَا أُنُولَ إِلَيْهِم مِن رَبِهِمْ لَأَنَّهُ مُقَاتِمِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءً مَا لَأَكُلُوا مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ الْمُلِهِمُ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءً مَا يَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ ﴾ أي اليهود والنصارى، فإن المراد بالكتاب الجنس الشامل للترراة والإنجيل ﴿ اَمَنُوا ﴾ بالله ورسوله محمد ﷺ وبما جاء به من عند الله ﴿ وَاتَّقَوّا ﴾ ما حرم الله تعالى على لسان رسوله محمد، وتركوا تلك المعاصي التي باشروها ﴿ لَكَفّرًا عَنّهُم سَيّاتِهم ﴾ ولو كانت كبائر ترتجف منها القلوب والأبدان ﴿ وَلَا ثَنَّاتُهُم ﴾ في الآخرة ﴿ جَنّتِ ٱلنِّعِم ﴾ ثم أنزل تعالى آية تشبه التفسير للآية الآنفة الذكر فقال: ﴿ وَلَوْ أَنّتُم ﴾ أي أهل الكتاب من اليهود والنصارى ﴿ أَقَامُوا ٱلتَوْرَكَة وَالْإِجِيل ﴾ أي راعوها حق رعاية بأن تؤمن اليهود بنصوص التوراة وتصدق بها حق التصديق ﴿ وَمَا أُنِلَ إِلْيَهِم مِن رَبِّهِم ﴾ ككتب أنبياء بني إسرائيل كشعيا، وحزقيل، وحيقوق، ودانيال، وآمنوا بما فيها من البشائر بتطور الأيام والأزمنة ومجيء عيسى ابن مريم وبعث محمد ﷺ وتؤمن النصارى بنصوص الإنجيل ومنها بشارة عيسى ابن مريم وبعث محمد خاتم الأنبياء والمرسلين الملقب بأحمد لكثرة حمده لربه ونشر ثنائه في العالم، ولكثرة حمد الناس العارفين له بأنه المبعوث رحمة للعالمين ونشر ثنائه في العالم، ولكثرة حمد الناس العارفين له بأنه المبعوث رحمة للعالمين ﴿ وَ الأرزاق النازلة عليهم ﴿ مِن فَوْقِهِم ﴾ من السماء بإنزال مباديها منها و ألاً رزاق النابتة ﴿ مِن غَتِ أَرَبُهِم أَي مما تحتها من الأرزاق النابئة أَمِن غَتِ أَرْبُهِم أَي مما تحتها من الأرزاق النابئة أَمِن غَتِ أَرْبُهِم أي مما تحتها من الأرزاق النابئة المنبة المنبؤ المنابق المنبة المنبؤ المنابق المنبة المنابق المنبؤ المن المنبؤ المنبؤ المنبؤ المنابق المنابؤ المنابق المنبؤ المن المنابؤ المنابؤ المنابؤ المنابؤ المنابؤ المن المنابؤ المنابؤ

المثمرة. وقيل: المراد المبالغة في بيان السعة والخصب لا تعيين الجهتين، أي أنهم أينما كانوا وكيفما أرادوا الثمار والخيرات أخذوها.

وهذا جار على سنة الله تعالى في الكون في أن كل أمة صالحة صادقة مخلصة في الاعتقاد والفعل والعهود يوفقهم الله سبحانه لنيل المراد ودفع المعاندين الطالبين للإفساد، ويرزقهم رزقاً واسعاً يعم البلاد والعباد، ولما كان في أهل الكتاب من آمَنَ بالله ورسوله وعمل صالحاً، ميزهم الله سبحانه بقوله الكريم ﴿مِنْهُمْ أُمَةٌ مُعْتَصِدَةٌ ﴾ أي منهم جماعة عادلة حسنت أعمالهم ﴿وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ سَآةَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيْكٌ وَإِن لَّمْ تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمْ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى اَلْقَوْمَ الْكَفْرِينَ ۞ .

عن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ يُحْرَسُ حتى نزل ﴿وَاللَّهُ يَقْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾. فأخرج رأسه من القبة فقال: يا أيها الناس انصرفوا فقد عصمني الله. رواه الترمذي والحاكم.

ولما ذكر الله سبحانه وتعالى أحوال أهل الكتاب ونوَّه بطرف من عدائهم للدين الإسلامي أمر حبيبه محمداً على بالثبات على ما أمر به وناداه نداء تشريف بلقب الشرف، أعني الرسالة من الله تعالى وقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا الرَّسُولُ ﴾ إلى الجن والإنس خَبِلَغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكٌ ﴾ أوصل ما أنزل الله عليك من الكتاب الهادي إلى طريق الصواب إلى من يمكنك الإيصال إليه وَأُوْصِ الشاهدين الغائبين وهكذا حتى يتم التبليغ ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ ﴾ ما أُمِرْتَ به ﴿ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ أي وإن لم تبلغ شيئاً من الأحكام فما بلغت رسالته وما أديت شيئاً منها لما أن تبليغ كل جزء من أجزاء ما أنزل إليه ركن من أركان الرسالة كما أن كلَّ جزءٍ من أجزاء الشهادتين ركن من أركانهما، فَمَن تركَ ركناً من أركان ما أمر بالوفاء به فقد ترك تلك الحقيقة التي أمر برعايتها والقيام بها، ولا تخف في تبليغ الرسالة أيّ واحِدٍ ﴿ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِن الرّائِسُ ﴾ الذي يُخاف منهم لأنهم كافرون ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَنْفِرِينَ ﴾ إلى الإضوار بالمرسلين في التبليغ.

ويتبين من هذه الآية الكريمة ومِنْ عصمة الرسل الكرام على من الخيانة لا سيما في تبليغ الأحكام إلى الأنام أنّ سيدنا محمداً على بلغ رسالته وأدّى حق الأداء أمانته، ولم يترك من الواجبات الاعتقادية والعملية شيئاً إلا بلغها. فمن ادعى ذلك

فقد كذب على الله ورسوله، ومن دعاه على جمهرة الصحابة فهو أكذبُ لأن الله سماهم خير أمة، وخيرُ الأمة لا تجتمع على خصلة الكذب الذي لا يليق إلا بِدَنيّ الهمة، والرسول بَيَّنَ عَدَمَ إجماعِهم عَلَى الضّلال بأحاديث لا تخفى على أهْلِ العلم بالدين.

﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ الْكِنَابِ لَسَّتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَانَةَ وَالْإِغِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَبِكُمُّ وَلَيْزِيدَكَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُفْيَكَا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ .

عن ابن عباس قال: جاء رافع بن حارثة، وسلام بن حريملة، ومالك ابن الضيف فقالوا: يا محمد ألستَ تزعم أنك على ملة إبراهيم ودينه وتؤمن بما عنده من التوراة وتشهد أنها حق من عند الله تعالى؟ قال: بلى ولكنكم أحدثتم وجحدتم بما فيها وكتمتم ما أمرتم أن تبينوه للناس. قالوا: فإنا نأخذ بما في أيدينا فإنا على الهدى والحق! فأنزل الله الآية. أخرجه ابن أبي حاتم وابن جرير.

قوله تعالى: ﴿ قُلَ يَا هُلُ الْكِنْبِ ﴾ يراد بأهل الكتاب فيه اليهود والنصارى. وقال آخرون: المراد بهم اليهود على ما نقلناه من بيان مورد النزول. وحاصله أن الله سبحانه وتعالى يقول لأهل الكتاب: يا أهل الكتاب أنتم، وإن ادعيتم الثبات على الحق والصواب، لكنه ﴿ لَسُمُ عَلَى شَنَو ﴾ من الدين السالم المعتبر عند الله ﴿ حَمَّى تَقِيمُوا التَوْرَنة وَالإِنجِيلَ ﴾ وتعترفوا وتصدقوا بما فيهما من الأحكام وسائر الأمور التي من جملتها دلائل رسالة النبي محمد على ﴿ و ﴾ تؤمنوا بـ ﴿ ما ﴾ ﴿ أَنِلَ اللَّهُ مِن رَبِّكُم مِن كتب أنبياء بني إسرائيل كالسادة شعيا وغيره المحتوي على نعوت نبي آخر الزمان محمد على وشمائل أصحابه فإن تلك الكتب هي التي أنزلت إليهم، وقيل: المراد بما أنزل إليهم هو القرآن المجيد لأنه أنزل لأجل أن يؤمن به أهل الكتب السابقة كسائر أمة الثقلين. فإذا أقمتم هذا الكتاب الجامع وهو القرآن المنزل على محمد على محمد وآمنتم به حق الإيمان وعملتم بما يحتوي عليه من العقائد والأحكام فأنتم عند ذلك تعتبرون مسلمين على دين محمد على ولكن أولئك الناس الفاسدين من أهل الكتاب لشدة عنادهم وعدم استماعهم للحق لا وين مُؤين مُنْهُم مَّا أَنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ فاعل الفعل وين رَبِّك مُؤينينًا وَكُورًا ﴾ ولا شك أنهم يستمرون على فسادهم لفساد أفكارهم،

وأفكارُهم الزائفة وإن كانت مما توجب الأسى والأسف ﴿فلا تأس علي﴾هم لأنهم من ﴿اَلْقَوْمِ الكَفْدِينَ﴾.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّنِئِونَ وَالنَّصَرُىٰ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۞﴾.

قد يتوهم الجاهل بالقرآن وآياته التي تنادي الجن والإنس للإيمان بسيدنا محمد على وأن من يبتغى ويطلب غير دين الإسلام لن يقبل منه ذلك وهو من الخاسرين الكافرين . . أن هذه الآية جمعت المؤمنين بدين الإسلام والنصارى والصابئين، وَجَعَلتْ أَهْلَ ملَّةِ اليهود والصابئين والنصاري مساوين للمسلمين في النجاة بشرط الإيمان بالله واليوم الآخر والإِيمان برسلهم، وإن لم يؤمنوا بسيدنا محمد ﷺ وبما جاء به من عند الله تعالى وهذا التوهم باطل وكفر وضلال. بل المقصود من الآية الكريمة استواء الناس عموماً إذا آمنوا بسيدنا محمد عليه فمعناها كما أن الذين يؤمنون إيماناً صادقاً بسيدنا محمد وما جاء به من عند الله أهل النجاة كذلك سائر الناس إذا آمنوا به وبما جاء به من عند الله تعالى. وقد جمعت الآية الكريمة المنافقين المؤمنين بألسنتهم فقط مع الطوائف الثلاث. وتفسير الآية حينئذ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بألسنتهم فقط وهم المنافقون ﴿وَٱلَّذِينَ هَادُوا ﴾ أي آمنوا بموسى عَلِين ﴿ وَالصَّائِهُونَ ﴾ المؤمنون بالكواكب أو بنوح أو إبراهيم أو بغيرهما من الرسل ﴿ وَالنَّمَارَىٰ ﴾ المؤمنون بعيسى عَلِيمًا ﴿ مَنْ ءَامَ ﴾ منهم إيماناً صافياً عن الخلل والنفاق ﴿بِ﴾ ذات ﴿ٱللهِ﴾ عز وجل ﴿و﴾ بـ﴿ٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ﴾ على ما جاء به محمد ﷺ ومن حيث الأخذ منه ﴿وَعَمِلَ صَالِحًا﴾ من الأثر المشروع سواء كان فعل الواجب أو المندوب أو ترك المحرم أو المكروه ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ عليهم حين يخاف الكافر من العقاب ﴿ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ حين يحزن المقصرون على تضييع العمر وتفويت الثواب.

ويجوز أن يكون المراد من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ من آمن إيماناً معتبراً في الشرع، خالياً عن كل خلل، وحينئذ تحتمل الآية إعرابين راجحين: الأول: أن يكون جملة من آمن بالله واليوم الآخر الآية خبراً عن إنّ (١). ويكون

<sup>(</sup>١) والمراد بقوله (من آمن) من استقام وثبت على إيمانه بالله وبرسوله وبما جاء به من عنده.

خبر قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هَادُوا﴾ إلى آخر المعطوفات محذوفاً بقرينة الخبر المذكور، فتكون الآية من قبيل الاستغناء بالسابق عن اللاحق. الثاني: أن تكون تلك الجملة خبراً عن قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هَادُوا﴾ إلى آخر المعطوفات، ويكون خبر إن محذوفاً بقرينة ذلك فيكون الجملة من قبيل الاستغناء باللاحق عن السابق.

﴿ لَقَدُ أَخَذَنَا مِيثَنَ بَنِي إِسْرَءِ بِلَ وَأَرْسَلَنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُمَا جَاءَهُمْ رَسُلاً اللهِم رُسُلاً حُلَما جَاءَهُمْ رَسُولًا بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَبُواْ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴿ وَحَسِبُوا اللهِ تَكُونَ فِي مَنْهُ وَمَنْهُوا حَبِيْرًا اللهِ عَلَيْهِمْ ثُمُمَ عَمُوا وَمَنَمُوا حَبِيْرًا مِنْهُمْ وَاللهُ بَصِيرًا بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ لَقَدُ أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِ ٓ إِسْرَهِيلَ ﴾ كلام مستأنف سيق لبيان بعض آخر من جناياتهم المشعرة باستبعاد الإيمان منهم. فيقول تعالى: ولقد أخذنا ميثاق بني إسرائيل على لسان أنبيائهم في التوحيد والإيمان بالشرائع والأحكام، وفي الإيمان بمحمد على السنعوت عندهم بنعوته الواضحة. ﴿ وَأَرْسَلَنَا ٓ إِلَيْمَ رُسُلاً ﴾ وفي الإيمان بمحمد على المنافرة والعيمان ومناقب تناسبهم. ومع ذلك فر حُكُمًا جَآهُمُ رَسُولًا بِمَا لاَ تَهُوَى آنفُسُهُم ﴾ أولي شأن ومناقب تناسبهم. ومع ذلك فر حُكُمًا جَآهُمُ رَسُولًا بِمَا لاَ تَهُوى آنفُسُهُم أي أتوا بأحكام لا توافق أغراضهم وتصعب عليهم ﴿ وَرِيعًا حَكَذُبُوا وَوَرِيقًا يَقَتُلُونَ الله أي خالفوهم وعصوهم وحصل بينهم المنافرة والعداء، فكذبوا فريقاً منهم واكتفوا أي خالفوهم وعصوهم وحصل بينهم المنافرة والعداء، فكذبوا فريقاً منهم، ولم يكتفوا بتكذيبه ﴿ وَحَسِبُوّا أَلّا تَكُونَ فِتَنَةً ﴾ أي بتكذيبه، وقتلوا فريقاً منهم، ولم يكتفوا بتكذيبه ﴿ وَحَسِبُوّا أَلّا تَكُونَ فِتَنَةً ﴾ أي وظن أولئك المكذبون والقاتلون أن لا يرد عليهم من الله عذاب وعقاب ﴿ فَعَمُوا ﴾ عن استماع المواعظ السنية ﴿ ثُمَ عَمُوا ﴾ بعد ذلك وانحرفوا عن مقتضى توبتهم فلم يبصروا ما يعتبرون به من العبر ﴿ وَصَمَوا ﴾ ولم يستمعوا ما ورد عليهم من المواعظ والنصائح.

وقوله ﴿كَنِيْرٌ مِنْهُمُ ﴾ بدل من الضمير في الفعلين ﴿وَاللَّهُ بَصِيرٌا بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ وسيحاسبهم على ما صدر منهم يوم الدين.

والحاصل: إن الإسرائيليين مضت عليهم أزمان وأدوار من الضعف والقوة وراعاهم الله سبحانه فنجاهم عن دور الضعف وأعانهم حتى رجعت لهم الكرة، ومع ذلك لم يتذكروا نعمة الله عليهم ولم يشكروا نعمته وقابلوا رسله بما لا يناسب

مقامهم؛ فكذبوهم كما كذبوك، وكذبوا عيسى، وقتلوا من الرسل من تمكنوا من قتله كزكريا ويحيى، وإن كان ثلثاه شراً، وطبيعتهم طبيعة نوعية يجوز أن يرد على كل فرد ما يرد على الآخر لكنه ظهر من أدوار الأيام أن بني إسرائيل لهم دور مهم في الأنانية والاستكبار وتكذيب الأنبياء والمرسلين ولذلك عاملهم الله بما عاملهم به.

قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِيكَ﴾ الآية شروع في بيان قبائح النصارى بعد بيان قبائح اليهود فقال: ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبنُ مَرْيَدً أي تجسم وتحقق بشخصية عيسى. وهذا الرأي رأيُ بعض من الغالين منهم، وغلوا إلى درجة زال عنهم الشعور بالبديهيات ولم يتفكروا كيف يتحد الاثنان، وامتناع اتحاد الاثنين بديهي لا يحتاج إلى دليل، ثم كيف يتحد الذات الموجود الأزلي الأبدى بمادة منوية حادثة خارجة من مرأة، وأين الواجب من الممكن والقديم من الحادث والقادر من العاجز والغنى عن الاحتياج من المحتاج إلى التنفس؟ والأكل والشرب والمكان والإِعانة في العوارض والمحتاج إلى إِخراج الفضلات منه. وعلاوة على ذلك قد عرضهم الشخص الذي قالوا فيه ما قالوا وغلوا فيه ما غلوا، وهو المسيح ﷺ كما ذكر الله بقوله: ﴿وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ﴾ عيسى: ﴿يَكَبَنِيٓ إِسْرَتِهِيلَ ٱعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُّ ﴾ ولا تشركوني به ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِأَلَّهِ ﴾ في ذاته أو في صفاته الذاتية أو الفعلية، أو في استحقاق العبادة أو إِسناد الخلق إِليه شيئاً ﴿فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ﴾ لأنها دار الموحدين ﴿وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّازُّ﴾ لأنها مأوى المشركين ﴿وَ﴾ ليس له أحد ينصره أو يشفع له؛ لأنّه ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ وبعد تكفير القائلين بالاتحاد وهم الطائفة اليعقوبية أعلن تكفير الفرق القائلة بالتعدد والإشراك، وهم النسطورية والملكانية. وقال: ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ ﴾ أي

أجد ثلاثة آلهة: الله، ومريم، وعيسى ﴿ وَمَا مِنْ إِلَكِهِ إِلَا إِلَكُ وَحِدُ وَاجب الوجود انحصر فيه الخالقية والمعبودية، وله مميزات وإنه هو الذي خلق الكائنات وأخرجها من العدم. وأخرج أبا البشر آدم، وأخرج من نسله عيسى ومريم: ﴿ وَإِن لَمْ يَنتَهُوا عَمَا يَتُولُونَ ﴾ من الاعتراف بالآلهة ﴿ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنهُم عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ وكذلك من وجد من نسلهم الثابت على عقيدة الأصل ﴿ أَفَلا يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ ﴾ بالانتهاء عن تلك العقائد الزائفة الفاسدة ﴿ رَيْسَتَغْفِرُونَهُ ﴾؟ عما صدر منهم من الذنوب ﴿ وَاللّهُ عَنفُورٌ رَحِيدَ مُن بالعباد.

أَنْ الْمَسِيخُ اَبْنُ مَرْيَدَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَادٍ الرُّسُلُ وَأَمْنُهُ مِن قَبَادٍ الرُّسُلُ وَأَمْنُهُ مِن قَبَادٍ الْمَسُلُ الْمُعْمَ مَرْيَدَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن أَبُونُ لَهُمُ الْآيَاتِ ثُمَّ مَرَّا الْطَارُ اَنْ يُوْلِئُ اللهِ مَا لَا يَعْلِمُ الْآيَاتِ اللهِ مَا لَا يَعْلِمُ الْحَكُمُ مَرَّا وَلَا نَقْمًا وَاللهُ هُوَ السّيعِ الْعَلِيمُ ﴿
 وَلَا نَقْمًا وَاللّهُ هُوَ السّعِيعُ الْعَلِيمُ ﴿

قوله: ﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهُ ﴾ شروع في تحقيق الحق ورد الباطل، فقال: ﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّلِهِ الرُّسُلُ ﴾ أي إذا كان العقل موجوداً عند الإنسان أياً كان عَلِم أن عيسى ابن مريم لم يكن إلها لأنه كان رسولاً من الرسل أرسله الله إلى بعض عباده لإرشادهم إلى القول بوجود الباري ووحدته واتصافه بالكمال ونزاهته عن النقص، فكانت الصفة المشتركة بينهم المميزة لهم عن سائر الرسالة من الله سبحانه، فلو كان عيسى إلها كان سائر الرسل مثله في الألوهية ؛ لأن المميز لهم عن غيرهم عبارة عن الرسالة وهي موجودة فيه وفي غيره، ولكن ليس شيء من الرسل غيره إلها، فليس هو إلهاً. ومن جهة أخرى إنّه تقدم عليه الرسل في البعث فكان هو ورسالته حادثين، والحادث ذاتاً وصفة لا يكون إلهاً لأن من خواصه القدم ؛ فلم يكن عيسى إلهاً.

وقوله تعالى: ﴿وَأَمُّهُ صِدِيقَةً ﴾ إذا نظرنا إليه على سيرة ما قبله فالتقدير: وما أمه إلا صدّيقة، وصديقة صيغة مبالغة كشريب، ومعناها: إنها كثيرة الصدق. والمراد بالصدق صدق حالها مع الله تعالى وصدقها في براءة نفسها من الرذائل والأقذار. وإذا نظرنا إليه في ذاته فمعناه ما مر بلا ملاحظة الحصر. وعلى كل حال فهو إشارة إلى دليل آخر على أن عيسى لم يكن إلها لأنه ولد من امرأة صادقة والولادة معناها ومغزاها الحدوث بإرادة الخالق المحدث. وإلى دليل على أن أمه

لم تكن إلهاً لأنها ابتليت بأوجاع الحمل والولادة وأقذارها، وكل ما كان كذلك فهو غير لائق بالألوهية.

وقوله تعالى: ﴿ كَانَا يَأْكُلُانِ ٱلطَّعَامُّ ﴾ إشارة إلى دليل آخر على عدم استحقاقهما للألوهية، تقريره: هما كانا شخصين محتاجين في البقاء إلى أكل الطعام، وكل محتاج كذلك لا يكون إلهاً وهذا ظاهر. ويستفاد منها استدلال آخر من حيث أن أكل الطعام يوجب الحاجة إلى خروج الخارج والابتلاء بالأقذار وذلك لا يناسب الإله. ﴿ اَنْظُرُ كَيْفَ بُرَيْكُ لَهُمُ ٱلْأَيْكِ ثُمَّ اَنْظُرُ أَنَّ يُؤْفَّكُونَ ﴾؟ معناها انظر يا حبيبي، أو انظر يا من يمكنه النظر كيف نبين لهم الدلائل القطعية الدلالة على بطلان ما كانوا يدعون عن ألوهية عيسى وأمه ثم انظر أنى يؤفكون أي كيف يصرفون عن الإصاخة إليها والتأمل فيها ثم صرف الأمر إلى أعم مما ذكر وقال لحبيبه على: ﴿ قُلُ ﴾ للناس المشركين كيفما كانوا سواء عبدوا الأصنام أو ألهوا البشر: ﴿ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴾؟ أتفيدكم هذه العبادة شيئاً؟ وهل ما يعبدونه من دونه لهم قدرة على إبداع شيء وإيجاده. فهذه الآية فيها ترق من توبيخ النصاري على تأليه عيسى وعبادته إلى توبيخ كل من يعبد الأصنام ومن ينحو نحوهم، وكل ذلك ضلال وإضلال ﴿و﴾ الله خالق السماوات والأرض ﴿ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ﴾ لكل ما يتكلم به ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾ بكل المعلومات وهو الذي يَحِقّ أن يُعبد لأنه المسيطر على العالم وما فيه من الأعيان والأعراض وما سواه عيناً وعرضاً جامداً وحياً من مصنوعاته وذلك معلوم علم اليقين.

وَّقُلْ بِتَاهَلُ الْكِتَٰبِ لَا تَغَلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرُ الْحَقِّ وَلَا تَنَبِّعُوا أَهُواَةً وَمِ قَدْ صَالُوا مِن قَبْلُ وَاَصَالُوا كَثِيرًا وَصَالُوا عَن سَوَاءِ السَّكِيلِ فَي لَيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ فَي كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكِرٍ فَيْلُوهُ لِيلَّا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ فَي كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكِرٍ فَيْلُوهُ لِيلَّالًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا الْخَذُوهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿وَلا تَتَبِّعُوّا أَهْوَاء قَوْمِ قَدْ صَكُواْ مِن قَبْلُ مِن اليهود الذين قالت عزير ابن الله، والنصارى الذين قالوا المسيح عيسى ابن الله، فإن ذلك أمر باطل، فإن الله لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، إنما للعباد كرامة بالتقوى وأكرمهم أتقاهم. وأولئك المغالون السابقون ضلوا عن طريق العدل ﴿وَأَضَكُواْ كَثِيرًا ﴾ من الناس الذين اتبعوهم بالجهل أو بالعلم والعناد ﴿وَصَكُواْ عَن سَوَاء السّبيل لأن الممضل لا يضِل أحداً إلا وهو ضال عن طريق الحق أو ضل أهل الكتاب المموجودون بعد بعث الرسول مخمد على عن سواء السبيل الذي هو الإسلام والإيمان بمحمد الله لأنهم علموا نعوته وتيقنوا نبوته، ومع ذلك عاندوا وانحرفوا وكتموا ما عندهم من الدليل وضلوا عن سواء السبيل. ﴿لُعِنَ الذِينَ كَفَرُواْ مِنْ وَكَمُواْ مِنْ السبيل. ﴿لُعِنَ اللّهِ لما اعتدوا في وكتموا ما عندهم من الدليل وضلوا عن سواء السبيل. ﴿لُعِنَ النّينَ كَفُرُواْ مِنْ السبت لعنهم الله على لسان داود على وأصحاب المائدة لما كفروا دعا عليهم عيسى ولعنهم فأصبحوا خنازير ﴿ وَلِكَ يِمَا عَمَواْ وَكَانُواْ يَمْتَدُونَ ﴾ ويتجاوزون عيسى ولعنهم فأصبحوا خنازير ﴿ وَلِكَ يِمَا عَمَواْ وَكَانُواْ يَمْتَدُونَ ﴾ ويتجاوزون حكم الله تعالى وحدوده.

وقوله: ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ ﴾: الظاهر أنه جاء لبيان اعتدائهم. ومعناه أنهم إذا أرادوا فعل منكر لم يكن فيهم من ينكر عليهم فعله، وذلك من غاية الاعتداء لأنه إذا أراد بعض القوم فعل منكر ولم يكن هناك رادع

يردعه فإما لرضاء غير الفاعلين بفعل ذلك، وذلك أسوأ أحوال القوم حيث لم يبق فيهم من ينكر المنكرات، وإما لخوفه من فاعل المنكر وذلك أيضاً من الأحوال السيئة لهم، لأنه إما من شدة بطش ذلك الفاعل للمنكرات بحيث لا يقدر أحدُّ على إنكاره أبداً، أو ليس الفاعل كذلك لكن الناس ضعاف الإيمان يتركون رفع المنكرات والنهي عن فعلها لأدنى مخافة، وذلك أيضاً اعتداء وتجاوز منهم على الحدود، وإما بيان لقسم مُهمِّ من اعتدائهم هذا الذي ذكره بقوله: ﴿كَانُوا لَا يَتَنَاهُونَ ﴾ الآية . . . يعني أنهم كانوا يعتدون يفعلون المحرمات ويتركون الواجبات، وفوق ذلك كله كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه، ولا ينهى بعضهم بعضاً قبل فعله عنه أو لا ينهى بعضهم بعضاً عن معاودة مثله بعد فعله، أو لا ينتهون عن فعل المنكرات ويستمرون عليها، وكل هذه الوجوه تُعَدُّ من مَساوىء أعمالهم. ثم أعلن الباري التأكيد على سوء أعمالهم وقال: ﴿لَبِثَسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾. وفي هذه الآية زجرٌ شديد لمن يترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد أخرج أحمد والترمذي وحسنه عن حذيفة ابن اليمان أن النبي ﷺ قال: «والذي نفسى بيده لتَأْمُرَنّ بالمعروف وَلتَنْهَون عن المنكر أو ليُوشِكَنَّ اللهُ تعالى أن يبعث عليكم عقاباً من عنده ثم لتدعنَّه فلا يستجيب لكم». وأخرج أحمد عن عدى بن عُميرة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الله تعالى لا يعذب العامة بعمل الخاصة حتى يَرُوا المنكر بين ظهرانيهم وهم قادرون على أن ينكروه فلا ينكرونه، فإذا فعلوا ذلك عذب الله الخاصة والعامة».

(و) من جملة مَساوتهم وأحوالهم البائسة أنه ﴿ تَرَىٰ ﴾ يا حبيبي ﴿ كَثِيرًا هِ مَن أهل الكتاب ﴿ يَتَوَلَّوْتَ اللَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ يـوادون الـجـباريـن والمفسدين والظالمين من الملوك أو الأمراء أو شيوخ القبائل لاستحصال مآربهم الفاسدة، ﴿ لِبَشَنَ مَا قَدَّمَتَ لَمُدُ أَنفُسُهُم ﴾ وهـو ﴿ أَن سَخِطَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ وهـاد هـو المخصوص بالذم ﴿ و ﴾ نتيجة ذلك أنهم ﴿ فِي الْفَذَابِ هُم خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُوا ﴾ أي أهل الكتاب المتولون للكافرين ﴿ يُومِنُونَ بِاللّهِ ﴾ الذي أنعم عليهم والنبي الذي أرسل إليهم كسيدنا موسى وسيدنا عيسى وغيرهما ﴿ وَلَيْ المراد بالنبي محمد الله وبما أنزل النبي المذكور كتوراة موسى وإنجيل عيسى، أو المراد بالنبي محمد الله وبما أنزل النبي محمد الله عنهم، الله المؤرن إلى أهل الكفر والبغي فإن الإيمان على تقدير تحققه في قلوبهم لا يخليهم ينقلبون إلى أهل الكفر والبغي

والعدوان ﴿وَلَكِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِقُوكَ﴾ مارقون عن الإيمان بالله وبما جاء من عند الله، فهم خارجون عن الدين ومستمرون على البغي وسوء الأخلاق أو على التردد والنفاق.

## الجزء السابع

﴿ لَنَجِدَنَّ أَقْرَبُهُم مَّودَةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا اللَّذِينَ مَامَنُوا الْبَهُودَ وَالَّذِينَ الْمَرَكُواُ وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبُهُم مَّودَةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا الَّذِينَ قَالُوَا إِنَّا نَصَكَوَئُ ذَالِكَ إِنَّا مِنْهُمْ فِينِينِ وَرُهُمَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يُسْتَكِبُونَ فَي وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى النَّهُمِ قِينِينَ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَهُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَا مَا مَنَا اللَّهُمِ مِنَا عَرَهُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَا مَا مَا اللَّهُ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظْمَعُ أَنَ الْمُعْمِلُونَ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظْمَعُ أَنَ اللَّهُ وَمَا جَاءَنَا وَبُنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّلِحِينَ فَي فَأَنْبَهُمُ اللّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّنَ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا لِللّهِ وَمَا جَاءَنَا وَبُنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّلِحِينَ فَي فَأَنْبَهُمُ اللّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّنَ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَمَا جَاءَنَا وَشَا كُولُونَ وَكَا لَكُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا جَالَهُ اللّهُ عَلَالًا مَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَالُهُ وَمَا جَالَتُهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنِ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُولُولُ وَكَالُكُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْولُولُ وَكَالُولُ اللّهُ وَلَالًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

عن عروة بن الزبير قال: بعث رسول الله على عمر بن أُمَيَّة الضمريَّ وكتب معه كتاباً إلى النجاشي، فقدم على النجاشي، فقرأ كتاب رسول الله على ثم دعا جعفر بن أبي طالب والمهاجرين معه وأرسَلَ إلى الرّهبان والقسيسين فجمعهم، ثم أمر جعفر بن أبي طالب فقرأ عليهم سورة مريم فآمنوا بالقرآن، وفاضت أعينهم من الدمع، فهم الذين نزلت فيهم الآية أخرجه النسائي وأبو داود.

وعن سعيد بن جبير قال: بعث النجاشي ثلاثين رجلاً من خيار أصحابه إلى رسول الله ﷺ فقرأ عليهم سورة (يَس) فبكوا حين سمعوا القرآن وعرفوا أنه الحق فأنزل الله فيهم الآية. رواه ابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ﴾ جملة مستأنفة سيقت لتقرير ما قبلها من قبائح اليهود، وأكدت بالقسم للاعتناء بها. والمعنى والله لتجدن يا حبيبي أو يا من يتمكن من الرؤية تجدَنَّ أشدَّ الناس ﴿عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ اَشَرَكُوا وقيل: يهود المدينة والمشركون المجاورون للحرمين. وتوصيفهم بذلك لشدة شكيمتهم وتضاعف كفرهم، وإنهماكهم في التقليد، وفي تقديم اليهود على

المشركين إِشعار بأن عداوتهم أشد من عداوة المشركين. فقد قيل: إن من مذهب اليهود أنه يجب عليهم إيصال الشر إلى من يخالفهم في الدين أي طريق كان.

﴿ وَلَتَعِدَنَّ أَقْرَبَهُ مِ مَودّةً لِلّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكُونًا ذَالِكَ ﴾؟: أي ذلك المذكور من كونهم أقرب مودة للذين آمنوا ﴿ بَ سَبِ ﴿ أَنَّ مِنْهُم فِي المَسْيِ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكُرُونَ ﴾ : القسيسون علماء النصارى وعبّادهم ورؤساؤهم. والقسيس : صيغة مبالغة مأخوذة من تقسس الشيء إذا تتبعه بالليل سموا به لتتبعهم ومبالغتهم في طلب العلم بزعمهم. وقال قطرب : القس والقسيس العالم بلغة الروم. وقد تكلمت به العرب وأجروه مجرى كلماتهم. ورهبان : جمع راهب من الرهبة بمعنى المخافة، وكانوا يترهبون بالتخلي عن أشغال الدنيا وترك ملاذها والزهد فيها والعزلة عن أهلها وتعمد تحمل مشاقها، حتى أن منهم من كان يخصي نفسه ويضع السلسلة في عنقه، ويبالغون في هذا النوع من المشاق! كان يخصي نفسه ويضع السلسلة في عنقه، ويبالغون في هذا النوع من المشاق! لمنفعة المجتمع حتى كأنه ميت في صورة الأحياء . . وقال \_ ﷺ: «لا رهبانية في الإسلام» بمعنى أنه ليس هذا النوع من الترهب في دين الإسلام، وإلا فقلة أكل الطعام، وقلة المنام، وتقليل الكلام إلا فيما هو خير للأنام من سنن دين الإسلام.

والحاصل: إن الرهبان غلوا في أمرهم والغلو مذموم في كل أمر كما هو المقرر. ويدل على ذلك بوضوح قوله تعالى: ﴿وَرَهْبَانِيَّةُ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضْوَنِ ٱللَّهِ فَمَا رَعُوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ فإنه ينادي ويعلن أنهم لو كانوا يرعونها ويأتون بها على الاعتدال كان مقبولاً عند الله وإن لم يكن واجباً.

ومما يجب أن يتنبه له أن البشر مخلوق ومجبول على حب ذاته ومن يتفرع منه أو يقرب نسبه إليه أو من يراعي ما يحبه وعلى كراهية من لا مناسبة له به لا سيما إذا كان ينازعه في رغباته ومطامعه وأهوائه، وعلى ذلك عداء الإنسان لبعض الحيوانات والإنسان بعضهم لبعض والقتال والمدافعات الدائرة في العالم.

وهذا الذي ذكرناه كأنه من لوازم ماهية البشر، أو من لوازم وجوده الخارجي غير أنه ليس كزوجية الأربعة وفردية الثلاثة، بل يختلف ميزانه في الأفراد قوة وضعفاً، ومما يؤثر في تخفيفها بعد المسافة بين فرد وفرد أو صنف وصنف، كما أنه يؤثر فيه التربية الأساسية. ويظهر من ذلك أن أقربية النصارى إلى المؤمنين

بعدهم عنهم بحيث لم تكن مصالحهم في ذلك الوقت معارضة لمصالح المؤمنين كاليهود الموجودين في المدينة المنورة وما حولها، والمشركين الموجودين في الحرمين وأطرافهما، وأن التربية الدينية للنصاري كانت على محبة الأمان والراحة، وكان من تعاليم سيدنا عيسى على أن من ضرب الخد الأيمن منكم حولوا له الخد الأيسر، فالتزم بذلك القساوسة والرهابنة، لا سيما الرهبان الذين تربوا على الزهد عن الدنيا وشهواتها وقطع العلاقة عنها. وكان لتعليمات الكنائس للنصاري في الموضوع دور مهم فكانوا أقرب للذين آمنوا مودةً. وأما اليهود فبسبب اضطهادهم في حكم فرعون وأتباعه الأقباط تحولوا إلى أمة راعية لنفسها وقدسها وحافظة على إسرائيليتها، وبالغت في ذلك حتى ادعت أنها شعب الله المختار في العالم. هذا إذا نظرنا إلى تفسير الآية الكريمة مع رعاية العموم في اليهود والنصارى، وأما إذا قلنا إن المراد بعض منها كالنصارى الوافدين عليه عليه عليه من الحبشة في مقابل يهود المدينة وما حولها فالأمر واضح. ويدل عل ما قلنا ما ظهر بعد ذلك العهد بعد توسع فتوحات الإسلام ومسها لمصالح النصاري، فتحولت النصاري إلى حالة غير الحالة السابقة فحاولوا بكل الوجوه ضرب الإسلام والمسلمين وتشبثوا بأنواع الأمور الحربية، ومنها نبعت الحروب الصليبية، والويلات المتتابعة في البلاد المقدسة، والقتال في الأندلس، والاستيلاء عليها، وتنصير المسلمين فيها، ثم تشريع أنواع الأفكار المضادة للدين، وبث سموم التفرقة بين المسلمين.

فترى العالم اليوم كما ترى والدواء النافع المفيد لنا اليوم هو الرجوع إلى تعاليم الإسلام المقدسة النازلة في أول آية نزلت من القرآن الكريم في العلم والتعليم حتى يلد منهما العمل الصالح فيتربى بتاج الاعتصام بحبل الله المتين، والسعي في استفادة العلوم على مستوى الأيام، وقلع بذور النفاق والشقاق من مزرعة الحياة الإسلامية، حتى تعود الأمة إلى أرقى درجات العزة والكرامة والحرية السليمة آمنين مطمئنين.

ويؤيد جانب الخصوص الذي ذكرنا قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى السَّعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ رَّكَ آغَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمِعِ ﴾ وهذه الآية الكريمة واردة في يان حال النصارى الوافدين من الحبشة إلى المدينة المنورة. وفي الحقيقة كانوا أناساً متواضعين غير مستكبرين، ويتأثرون بفيوضات أنوار الآيات عند قراءتها عليهم

﴿ يَتُولُونَ رَبّنا عَامَنا ﴾ بما أنزلته ومن أنزلت عليه ﴿ فَأَكُنْبَتَ مَعَ ٱلشّهِدِينَ ﴾ أي اجعلنا عندك من أمة محمد الذين يشهدون يوم القيامة على تبليغ الرسل ما أمرت بتبليغه، أو اجعلنا ممن يشهدون على رسالة محمد ﷺ وحقية كتابك الذي أنزلته إليه ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنَ بِاللهِ وَمَا اللّهِ وَمَا جَآءَنا مِنَ ٱلْحَقِ فَي أَي أَي نَفع يحصل لنا غير مؤمنين بالله وبما جاءنا من الحق، أي كما يقولون ربنا آمنا الآية كذلك يقولون في ما بينهم: وما لنا لا نؤمن، فالواو عاطفة لجملة ما لنا على مقول القول السابق وقوله: ﴿ وَنَظَمّعُ أَن يُدّخِلَنَا رَبّنا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصّالِحِينَ ﴾؟ جملة حالية عن الضمير المتقدم، والتقدير أي شيء حصل لنا غير مؤمنين والحال أنا نطمع في صحبة الصالحين عند دخول الجنة؟ ﴿ فَأَنْبَهُمُ اللّهُ بِمَا قَالُوا جَنّتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِابِينَ فِيها ﴾ أبد الآبدين وذلك جزاء المحسنين. ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِاللّهِ للتنصيص على بيان حال وعطف قوله ﴿ وَكَفَرُوا بِاللّهِ للتنصيص على بيان حال المكذبين ومآلهم المؤلم يومَ الدين.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَحْرِمُوا طَيِّبَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُواً إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يَكُوا مِمَّا رَزَفَكُمْ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبَا ۚ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي الشَّم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ .

عن ان عباس أن رجلاً قال للنبي ﷺ: يا رسول الله إني إِذا أصبت اللحم انتشرت للنساء، وأخذتني شهوة فحرّمت عليّ اللحم! فأنزل الله الآية.

وعن ابن عباس أن رهطاً من أصحاب رسول الله منهم عثمان بن مظعون وعبد الله بن عمرو، وأبو ذر الغفاري، والمقداد بن الأسود، وسالم مولى أبي حذيفة توافقوا على أن يصوموا النهار ويقوموا الليل، ولا يناموا على الفرش، ولا يأكلوا من الطعام إلا قوتاً، وألا يأكلوا لحماً ولا دسماً، وأن يلبسوا المسوح، وأن يجبوا مذاكيرهم، ويعتزلوا النساء، ويسيحوا في الأرض، ويترهبوا ليتفرغوا للعبادة! فبلغ ذلك النبي على فأرسل إليهم فجمعهم وقال لهم: «هكذا قلتم؟» قالوا: نعم. فقال النبي بي أما أني أخشاكم لله، وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء. فمن رغب في سنتي فهو مني، ومن رغب عن سنتي فليس مني». ثم نزلت فيهم الآية رواه ابن جرير وابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحْرِمُواْ طَيِبَدِ مَا أَحَلُ اللّهُ لَكُمْ ﴾ معناه لا تحرموا الأطعمة اللذيذة مما أحله الله تعالى لكم فإن تحريم الحلال جسارة وجراءة على حكم الله سبحانه وتعالى. أو لا تلتزموا تحريمها بنحو يمين حتى تحنثوا وتجب عليكم الكفارة؛ فإنه لما كان تحريم الحلال مبغوضاً لعدم نفاذه فالتزام تحريمه بنحو يمين أبغض إلى الله تعالى. أو لا تقولوا: حرمناها على أنفسنا مبالغة منكم في العزم على تركها؛ فإن ذلك القول لغو من الكلام لا يناسب لمن التزم قواعد الإسلام. فكلوا واشربوا والبسوا ﴿ وَلَا تَعْتَدُوّاً ﴾ أي لا تتجاوزوا في الاستفادة مما أحل الله لكم الحد كيلا يتحول إسرافاً ﴿ إِنَّ اللهُ كَيُبُ المُعْتَذِينَ ﴾ المتجاوزين عن الحدود المقررة في دين الله ﴿ وَكُلُواْ مِنَا رَدَقَكُمُ اللهُ حَلَاكُ عَلِيبًا ﴾ أي المتجاوزين عن الحدود المقررة في دين الله ﴿ وَكُلُواْ مِنَا رَدَقَكُمُ اللهُ حَلَاكُ عَلِيبًا ﴾ أي كلوا ما حل وطاب مما رزقكم الله ﴿ وَاتَفُواْ اللّهَ الّذِي آنتُهُ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ فلا تخالفوا أحكامه ولا تحرفوا نظامه.

﴿ لَا بُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغُو فِي آَيْكَنِكُمْ وَلَكِن بُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمَنَ اللّهُ وَلَكِن بُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمَنَ فَكَفَّرَنُهُ إِلَا يُكَافِّهُمْ الْوَسَطِ مَا تُطْعِمُونَ اَهْلِيكُمْ اَو كِسُوتُهُمْ اَوْ تَكَفَّدُ أَوْ يَكُونُهُمْ اَوْ كَشَوْتُهُمْ اَوْ تَكَنِيدُمُ إِذَا حَلَقَتُمْ عَرِيدُ رَفَيَةٌ فَمَنِ لَمْ يَجِد فَصِيامُ ثَلَكُوهُ اَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّرُهُ اَيْمَنِيكُمْ إِذَا حَلَقَتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَنِيكُمْ كَذَالِكَ يُبَيِنُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَنِهِ مَا لَكُمْ وَالْكُو نَشَكُرُونَ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَنِهِ مَا لَكُمْ نَشَكُرُونَ اللهُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُونَ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَاللّهُ لَكُمْ عَايَنِهِ مَا لَكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَا لَهُ لَكُمْ عَلَيْهُمُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَعُلّمُ لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَكُونُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَكُمْ عَلَيْهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَلْهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَلْهُ لَكُمْ عَلَيْهِ لَعُلْكُونُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لِلْهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهِ لَهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ لِلْهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَكُونُ لِلْهُ لَكُونُ لَهُ لَكُونُ لَهُ لَكُونُ لِلْهُ لَلْهُ لَالِهُ لَلْهُ لَكُونُ لَهُ لَا لَهُ لَكُونُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَاللّهُ لِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْلِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْلِلْهُ لَلْهُ لَلْلِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْمُؤْلِلُكُمُ لَ

كانه هؤلاء الصحابة المشار إليهم في الآية السابقة قد حلفوا على ما اتفقوا على ما تفقوا على ما عليه فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوِ فِي آيَمَنِكُمْ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغْوِ فِي آيَمَنِكُمْ ﴾ اللغو في اليمين عند الإمام أبي حنيفة وَ الله الله على خلافه فاليمين عنده ويؤيده غموس. وعند الإمام الشافعي وَ الله الله الله الله الله الله من غير نية اليمين. ويؤيده ظاهر الآية الاستدراكية. أي لا يؤاخذكم الله تعالى في الأيمان التي تجري على السنتكم في العادة الدائرة بين الناس لا والله وبلى والله وأمثالهما ﴿ وَلَكِن بُوَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدْتُمُ اللّهَ مَن يعني بتعقيدكم الأيمان وتوثيقها بالقصد، وهي التي فيها الكفارة. فإذا عقدتم الأيمان وحنثتم فيها ﴿ وَكَفَارَهُ مُن أَي كفارة ذلك الحنث بعد عقد اليمين عقدتم الأيمان وحنثتم فيها ﴿ وَكَفَارَهُ مُن أَوْسَطِ مَا نُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ أي من أقصده في النوع أو المقدار، وهي عند الشافعي مُدّ لكل مسكين، وعند الحنفية نصف صاع من بر أو المقدار، وهي عند الشافعي مُدّ لكل مسكين، وعند الحنفية نصف صاع من بر أو

صاع من شعير. وعن ابن سيرين قال: كانوا يقولون الأفضل الخبز واللحم، والأوسط الخبز والسمن، والأخسّ الخبز والتمر ﴿أَو كِسُوتُهُمْ ﴾ أي كسوة عشرة مساكين.

والمراد بالكسوة عند الحنفية ما يستر عامة البدن على ما روي عن الإمام الأعظم واليي يوسف فلا يجزيء عندهما السراويل؛ لأن لابسه يسمى عرياناً في العرف لكن ما لا يجزئه عن الكسوة يجزئه عن الإطعام باعتبار القيمة. وفي اشتراط النية حينئذ روايتان، وظاهر الرواية الإجزاء نوى أو لم ينو. وروي أيضاً أنه إن أعطى السراويل المرأة لا يجوز، وإن أعطى الرجل يجوز لأن المعتبر رد العرى بقدر الإمكان بما تجوز به الصلاة وذلك ما يحصل به ستر العورة والزائد تفضل للتجمل أو نحوه؛ فلا يجب في الكسوة كالإدام في الطعام. والمروي عن محمد أن ما تجوز فيه الصلاة يجزىء مطلقاً. والصحيح المعول عليه عندنا هو الأول. ما تجوز فيه الصلاة يجزىء مطلقاً. والصحيح المعول عليه عندنا هو الأول. ويشترط أن يكون ذلك مما يصلح به للأوساط وينتفع به فوق ثلاثة أشهر وعند الشافعي والمناه يكفي ما يسمى كسوة مثل: قميص، أو عمامة، أو إزار، أو رداء، أو منطقة، وقفازين.

﴿أَوْ تَحْرِيرُ رَفَّكُمْ كَيْمُ كَيْمُ اللَّهُ السَّافِعِي الإيمان ﴿فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ الشَّافَةِ أَيَّائِمُ مِتتابِعات عند أبي حنيفة ﴿ذَلِكَ كَفَّرَةُ أَيّمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ يعني وحنثتم، وإلا فالحلف بدون الحنث لا يوجب الكفارة ﴿وَأَحْفَظُواْ أَيّمَنَكُمْ ﴾ أي احفظوا أنفسكم من الحنث فيها وإن لم يكن الحنث معصية، إلا إذا كان الحنث فيه مصلحة أكيدة وصلت إلى درجة الوجوب أولاً لقوله ﷺ: «من حلف على يمين ورأى غيرها خيراً فليحنث وليكفّر» ﴿كَذَلِكَ يُبَينُ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ نَشَكُرُونَ ﴾ ويجوز عند الشافعية تقديم الكفارة على الحنث إلا الصيام، والحنفية لا يجوزونها مطلقاً.

 عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَسِلُواْ الطَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوّا إِذَا مَا اتَّقُواْ وَءَامَنُواْ وَعَسِلُوا الصَّلِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ اتَّقُواْ وَأَحْسَنُواْ وَاللَّهُ يُمِثِ اللَّحْسِنِينَ ﴿ ﴾ .

عن أبي هريرة قال: قدم رسول الله عنهما، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرُ الْمَيْسِرِ الْمَيْسِرِ الْسَالُوا رسول الله عنهما، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرُ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٩] فقال الناس: ما حرّم علينا إنما قال إثم كبير، وكانوا يشربون الخمر حتى كان يوم من الأيام أمّ رجل من المهاجرين أصحابه في صلاة المغرب، فخلط في قراءته، فأنزل الله آية أغلظ منها: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّكَلُوة ﴾ [النساء: ٤٢] ثم نزلت آية أغلظ منها: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّكَلُوة ﴾ [النساء: ٤٣] ثم نزلت آية أغلظ منها: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا قَلُوا الله ناس وكانوا يشربون الخمر، ويأكلون الميسر وقد جعله الله رجساً من عمل الشيطان. فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا الْمَيْسَرِ الله أحرجه أحمد.

وفي رواية قال له النبي ﷺ: "لو حرم عليهم لتركوه كما تركتم" وعن ابن عباس إنما نزل تحريم الخمر في قبيلتين من قبائل الأنصار شربوا، فلما أن ثمل القوم عبث بعضهم ببعض، فلما صحوا جعل الرجل يرى الأثر في وجهه ورأسه ولحيته، فيقول: صنع بي هذا أخي فلان، وكانوا إخوة ليس في قلوبهم ضغائن في فيقول: والله لو كان أخي بي رؤوفاً رحيماً ما صنع بي هذا حتى وقعت الضغائن في قلوبهم، فأنزل الله هذه الآية إلى ﴿مُنَاهُونَ﴾ فقال ناس من المتكلفين: هي رجس، وهي في بطن فلان وقد قتل يوم أحد! فأنزل الله: ﴿لَيْسَ عَلَى الَذِينَ﴾ الآية أخرجه النسائي والبيهقي والحاكم. قوله تعالى: ﴿يَاأَيُّا الَّذِينَ المَنْوَا إِنَّا المَنْرُ والنسبة كما المسكر المتخذ من ماء العنب، أو كل ما يخامر العقل ويغطيه من الأشربة كما روي عن ابن عباس ﴿وَالْمَيْرُ ﴿ وهو القمار ﴿وَالْأَشَابُ ﴾ أي الأصنام المنصوبة للعادة، وكانوا ينبحون عندها، ولم يكن فيها صور، والأصنام: ما صور وعبد من دون الله تعالى يذبحون عندها، ولم يكن فيها صور، والأصنام: ما صور وعبد من دون الله تعالى أن تعاطي هذه الأشياء رجس ﴿يَنْ عَمَلِ اَلشَيْطُنِ ﴾ وإلا فكيف تعتبر الأعيان من عمل أن تعاطي هذه الأشياء رجس ﴿يَنْ عَمَلِ اَلشَيْطُنِ ﴾ وإلا فكيف تعتبر الأعيان من عمل الشيطان؟

﴿ فَٱجۡتَنِبُوهُ ﴾ أي الرجس أو عمل الشيطان. والاجتناب عن الشيء جعله في الجانب والمقصود أن لا يستقبل الإنسان هذه الأرجاس ويجعلها في جانب من الجوانب البعيدة.

ولا يتوهمن عاقل أن الآية الكريمة لا تدل على تحريم الخمر وما بعدها لانتفاء صيغة التحريم فيها. لأنه ليس عبارة التحريم هي العمدة في الحكم بحرمة الشيء، لأنه قد يكون أثراً للنهي عن الشيء وقد يستفاد من تعبيرات أخرى كالاجتناب بل نقول: إن الأمر بالاجتناب أقوى لأنه لم يستعمل في القرآن إلا للأشياء البعيدة عن الدين غاية البعد، كما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آجَنَبُوا الطَّنعُونَ اَن يَعْبُدُوهَا ﴾ وقوله: ﴿إِن بَجْتَبُوا كَبَايَر مَا نُنهُون عَنهُ نُكَفِّر عَنكُم سَيِّاتِكُم ﴾ وقوله: وقوله: ﴿اللّذِينَ يَجْتَبُونُ كَبّير الإنه اللّؤير وكما في هذه الآية التي نقرأها الآن. وقد يكون الاستفهام الإنكاري كما في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُونَ بِالله وَكُنتُم أَمُوتَنا الاستفهام الإنكاري كما في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُونَ بِالله وَكُنتُم أَمُوتَنا والمنحة الله الله الله الله والنجاة. ولو لم يكن حراماً لم يكن الفلاح مربوطاً بتركه. ومن عنده أدنى معرفة يعلم أن تعاطي الأمر الذي يعاند العقل والصحة والمال والكرامة ويقلل من أهمية يعلم أن تعاطي الآدميين حرام وموجب للذنوب والآثام.

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوةَ وَالْبَغْضَاةَ فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ أي بسبب تعاطيهما وشرب الخمر وعمل الميسر، لأن السكران يعمل أعمالاً قبيحة لها عواقب توجب الفتن والمحن والإحن بين الناس، والميسر يجعل الرجل مفلساً يعادي من أخذ ماله حتى يريد قتله أو غنياً بطران يعارضه الناس ﴿وَيَصُدُكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوْقِ ﴾ لأن السكر يجعل الإنسان غافلاً عن أداء ما وجب عليه وعن ذكر ربه. والميسر يوجب للمغلوب الانقهار والأسف المزيد بحيث لا يقدر على التلذذ بغذائه وعشائه فضلاً عن التلذذ بالأمور الروحية، ويوجب للغالب بطراً وطغياناً يبعدانه عن ذكر الله وعن الصلاة وعن كل ما يقربه إليه تعالى ﴿فَهَلَ أَنْهُمُ مُنْهُونَ ﴾؟ عن تعاطي هذين الأمرين القبيحين الذين لا ثالث لهما في القباحة ووخامة العاقبة والعافية.

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ في جميع ما أمرا به ونهيا عنه ﴿ وَٱحْذَرُوا ﴾ :

مخالفتهما ﴿ فَإِن تَوَلِّتُمُ ﴾ أي أعرضتم عن الحق ولم تسلكوا مسالكه ﴿ فَأَعْلَمُواۤ أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلِينُ ﴾ ولم يقصر في ذلك توفيق الله فقامت عليكم الحجة وانتهت الأعذار وانقطعت العلل، وقد تم البلاغ والحمد لله رب العالمين.

وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى النِّينَ المَوْا ﴾ قالوا في سبب نزوله: لما نزل تحريم الخمر والميسر قالت الصحابة في: كيف بمن شربها من إخواننا الذين ماتوا وهم قد شربوا الخمر وأكلوا الميسر فأنزل الله تعالى هذه الآية. وهذا السبب أخرجه أحمد في مسنده عن أبي هريرة في وهو في الصحيحين عن أنس في وعلى ذلك فمعنى الآية الكريمة: ﴿ لَيْسَ عَلَى النِّينَ المَوْلُ وَعَمِلُوا الطّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِعُوا ﴾ من الخمر أو من محصولات الميسر قبل نزول الآية جناح ﴿ إِذَا مَا اتّقَوا ﴾ ما ارتكبوه سابقاً ولم يعيدوه لاحقاً ﴿ وَالَمَنُوا ﴾ بالله الذي حرمه، أي تركوه خوفاً من الله ﴿ وَعَمِلُوا الطّيْحَتِ ﴾ فيما فرض عليهم أو استحب لهم ﴿ ثُمَّ اتّقُوا ﴾ ذلك المحرم وغيره من المحرمات فيرها من المحرمات ﴿ وَالسَّهُ الله الذي حرمهن ﴿ ثُمَّ اتّقُوا ﴾ علاوة على المحرمات غيرها من المحرمات ﴿ وَاللَّهُ الله يعبد العبدُ ربه كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فإن الله يراه بلا شك وشبهة ، وعند ذلك يحبهم الله لانهم يدخلون في عداد المحسنين ﴿ وَاللهُ يُواه الله شُك وشبهة ،

وبهذا التفسير الذي ذكرناه ظهر أن ليس المراد بالتكرار الوارد في الآية التأكيد لما قبله، بل التكرار استئناف وتأسيس لمعنى جديد لم يكن قبل، ومن قبيل ما فسرت به الآية ما قاله الطيبي كَلَّهُ المعنى: إنه ليس المطلوب من المؤمنين الزهادة عن المستلذات وتحريم الطيبات، وإنما المطلوب الترقي في مدارج التقوى والإيمان إلى مراتب الإخلاص، واليقين ومعارج القدس والكمال. وذلك بأن يثبتوا على الاتقاء عن الشرك وعلى الإيمان بما يجب الإيمان به، وعلى الأعمال الصالحة لتحصيل الاستقامة التامة التي يتمكن بها إلى الترقي إلى مرتبة المشاهدة والمعارج أن تعبد الله كأنك تراه، وهو المعني بقوله تعالى: ﴿وَأَصِينُوا ﴾ وبه ينتهي للزلفي عند الله ومحبته والله يحب المحسنين. وفي هذا النظم نتيجة من قوله ولا يست الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا إضاعة المال، ولكن الزهد أن تكون بما بيد الله أوثق منك بما في يديك وهذ دفع للتكرير وإنه ليس لمجرد التأكيد لأنه يجوز فيه العطف بثم، كما صرح به ابن مالك في قوله تعالى: ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ فَهُ بَلُ به باعتبار تغاير ما علق به مرة بعد أخرى.

﴿ يَكَانُهُمُ الّذِينَ مَامِنُوا لِبَتَلُوْلَكُمُ اللهُ بِشَى مِنْ الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَ أَيْدِيكُمُ وَرِمَا عُكُمُ لِيعَلَمُ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِالْفَيْتِ فَمَنِ اَعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ يَكَانُهُ مِن النّعَدِ يَعْكُمُ بِهِ مَنْفُوا الصَّيْدَ وَاللّهُ حُرُمٌ وَمَن قَلَكُمْ مِنكُمْ مُنْعَيِّدًا فَجَزَاهُ يَنْفُلُ مَا قَلَلَ مِن النّعَدِ يَعْكُمُ بِهِ مَنْفُوا الصَّيْدَ وَاللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنْدُونَ وَبَالَ أَمْرَوْدَ وَبَالَ أَمْرِوْ عَلَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنْدُونَ وَبَالَ أَمْرَوْ عَلَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنْدُ وَلِلْكَيْاذُ وَ وَلِللّهُ اللّهُ عَنْدُونَ وَبَاللّهُ عَنَا اللّهُ اللّهُ عَنْدُونَ وَمَا فِي اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عِنْدُ وَالْفَلَتُهِدُ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى السَّمُونِ وَمَا فِي اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى الرّسُولِ إِلّا الْبَلْخُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى السَّمُونَ وَمَا فِي اللّهُ عَنْدُونَ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلّا الْبَلْخُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلّا الْبَلْحُولُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى الرَسُولِ إِلّا الْبَلْحُولُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا عَلَى الْمُعْمُونَ فَيْ إِلَا الللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُونَ وَمَا تَكْمُونَ فَيْ إِلَيْ الْمُعْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ

قوله تعالى: ﴿ يَمَّا يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ نزل في أهل عمرة الحديبية حيث ابتلاهم الله تعالى بالصيد وهم محرمون، فكانت الوحوش تغشاهم في رحالهم، وكانوا يتمكنون من صيدها أخذاً بأيديهم وطعناً برماحهم. فنزلت الآية يعني ﴿ يَمَا يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ والله ﴿ يَبَالُونَكُمُ اللّهُ ﴾ وَلَيُعامِلَنكم مُعامَلَة المختبِرِ ﴿ بِشَيْء مِنَ الصّيدِ تَنَالُهُ وَ اللّهُ مَا مَلُهُ مَا مَعامَلَة المختبِرِ ﴿ بِشَيْء مِنَ الصّيدِ تَنَالُهُ وَاللّه مَا مَلُه مُعامِلَة المختبِرِ ﴿ بِشَيْء مِنَ الصّيدِ عَنَالُه وَ اللّه مَا فلا يتعرض للصيد ﴿ فَلَهُ عَذَابُ المتعرض للصيد في الدنيا متعرض للقيد في الآخرة حيث إن المتجاوز من المحدود لا يهتم بأحكام الباري تعالى ومن لم يهتم بالأحكام إن لم يكن كافراً فهو آثم والآثم معذب.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا ٱلصَّيْدَ وَٱنتُمْ حُرُمٌ ﴾ الصيد: وإن كان يشمل ما يؤكل لحمه وغيره إلا أن الشافعي خصه بالمأكول لأنه الغالبُ فيه عرفاً وأيّد ذلك بما رواه الشيخان: «خمس يقتلن في الحل والحرم: العقرب، والحدأة، والغراب، والفارة، والكلب العقور» وفي رواية لمسلم والحية بدل العقرب. وذكر القتل دون الذبح ونحوه للإيذان بأن الصيد وإن ذبح في حكم الميتة. وإلى ذلك ذهب الإمام الأعظم ومالك وأحمد وهو القول الجديد للشافعي رَفِي اللهُ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَيِدًا ﴾ أي ذاكراً

لإحرامه عالماً بحرمة قتل ما يقتله، ومثله من قتله خطأ للسنَّة ﴿فَجَزَآمٌ مِثْلُ مَا قَلَلَ﴾ أي فعليه جزاء مماثل لما قتله ﴿مِنَ ٱلتَّعَمِ ﴾ وهذه المماثلة باعتبار الخلقة والهيئة عند مالك والشافعي، وباعتبار القيمة عند أبي حنيفة رأي. وقال يقوم الصيد حيث صيدً؛ فإن بلغت القيمة ثمن هدي تخير بين أن يهدي ما قيمته قيمته، وبين أن يشتري بها طعاماً، فيعطى كل مسكين نصف صاع من بر أو صاعاً من غيره، وبين أن يصوم عن طعام كل مسكين يوماً، وإن لم تبلغ، تخير بين الإطعام والصوم ﴿ يَعَكُمُ بِدِ، ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ صفة جزاء ﴿ هَدْيًّا بَالِغَ ٱلْكَعْبَةِ ﴾ ومعنى بلوغه لها ذبحه بالحرم والتصدق به هناك ﴿ أَوْ كَفَّنْرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ ﴾ والمعنى عند الشافعي أو أن يكفر بإطعام مساكين ما يساوى قيمة الهدى من غالب قوت البلد، فيعطى كل مسكين مداً. ﴿ أَوْ عَدَّلُ ذَالِكَ صِيَامًا ﴾ أي أو ما ساواه من الصوم فَيَصوم عن طعام كل مسكين يوماً. وإنما قرر عليه الجزاء ﴿ لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِوْ ﴾ أي لينال ثقل فعله وسوء عاقبته بهتكه لحرمة الإحرام أو الثقل الشديد على مخالفة أمر الله ﴿عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ ﴾ من قتل الصيد محرماً في عهد الجاهلية أو قبل التحريم في الإسلام، أو في هذه المرة ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَمْنَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ ﴾ علاوة على الكفارة المقررة ﴿ وَٱللَّهُ عَزِيرٌ ذُو ٱننِفَامٍ ﴾ ممن عاد إلى ما فعله من الذنوب. ولما ذكر تحريم صيد البر على المحرم ذكر حكم صيد البحر للمحرمين فقال: ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾ أي ما صيد منه، وهو عند الشافعي ما لا يعيش إلا في الماء على أي صورة كانت فخرج منه: الضفدع، والسلحفاة، والحية . . . وغيرها مما يعيش في البحر وفي البرّ لقوله ـ عليه الصلاة والسلام \_ في شأن البحر: «هو الطهور ماؤه الحلّ ميتته» وعند أبي حنيفة لا يحل منه إلا السمك. وقيل يحل السمك وما يؤكل نظيره في البرّ ﴿وَطَعَامُمُ أَي وأحل لكم طعام البحر وهو ما قذفه البحر إلى الخارج، أو ما نضب عنه الماء فمات في الساحل ﴿مَتَنَّا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ أي تمتيعاً لكم ولسيارتكم يتزودونه قديداً أي للمقيمين وللمسافرين ﴿ وَمُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيَّدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمَّتُم حُرُمًا ﴾ والمراد بصيد البرّ ما يصطاده المحرم فلا يشمل ما صاده الحلال ولم يكن له دخل فيه. وعليه الجمهور. وقيل: يحرم على المحرم كل ما صيد في البر وإن لم يكن للمحرم دخل فيه. لِلنَّاسِ ﴾ أي جعل الله الكعبة التي هي البيت الحرام وسيلة قيام وبقاء للناس واستفادتهم منها في الدين بركة وعبادة وصلاة وطوافاً واعتكافاً فيهما، وفي الدنيا

بأن جَعَلَها مأمناً لا يتعرض للناس فيه، ووسيلة توفير الرزق فيه من الحجاج والمعتمرين وسائر الوافدين عليها. ﴿وَالشّهْرَ الْعَرَامَ أَي وجعل الشهر الحرام أي الذي يؤدى فيه الحج وهو: ذو الحجة أو جنس الأشهر الحرم قياماً لهم. ﴿وَ كَذَلَكُ جعل ﴿ اللّهَ دُى وَالْقَلْتَهِدَ ﴾ أي ذوات القلائد وهي البدن. قياماً لهم وبركة ينتفعون بها ﴿ وَلَكَ الله عَلَى المذكور أي كل ما ذكر من الأحكام شرعت في التَّمَونِ وَمَا فِي الشَمونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَ اللّه بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ ومن المنافع ودفع جملتها ما ترد عليكم من المنافع والمضار فقرر ما قرر لجلب المنافع إليكم ودفع المضار عنكم. ﴿ اعْلَمُوا أَنَ الله شَيء قله على من استحقه إلا إذا عفا عنه، فابتعدوا كل شيء وقد كتبها للمتقين. وعذابه يقع على من استحقه إلا إذا عفا عنه، فابتعدوا عن الذنوب والآثام، وأقلعوا عنها ﴿ مَا تَرُدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ فلا تخفى عليه خافية قطعاً. والملائكة والناس عليه ﴿ وَاللّهُ مَا تُبُدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ فلا تخفى عليه خافية قطعاً.

﴿ قُل لَا يَسْتَوِى الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كُثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللّهَ يَتَأْوَلِ الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ إِنَّا اللّهَ اللّهَ الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ .

عن جابر قال: إن النبي ﷺ ذكر تحريم الخمر، فقام أعرابي فقال: إني كنت رجلاً كانت هذه تجارتي فاعتقبت منها مالاً. فهل ينفع ذلك المال إن عملت فيه بطاعة الله تعالى؟ فقال ﷺ: «إن الله تعالى لا يقبل إلا الطيب» فأنزل الله تعالى الآية تصديقاً لرسول الله ﷺ أخرجه الواحدي والأصبهاني في الترغيب. وقوله: فاعتَقَبْتُ أي فاقْتَنَيْتُ.

قوله تعالى: ﴿قُلُ لَا يَسْتَوِى ٱلْخَيِثُ وَٱلطَّيْبُ ﴾ أمر الله رسوله الحبيب أن يقول للناس أو للسائل عن حكم ماله الخاص الحاصل من تجارة المخدرات أنه لا مساواة عند الله سبحانه وتعالى بين الرديء والجيد من الأشخاص والأعمال والأحوال ﴿وَلَوَ أَعْجَبُكَ كَثْرَةُ ٱلْخَيِثِ ﴾ فإن العبرة بالكيفية لا بالكمية، والمحمود القليل خير من المذموم الكثير. ﴿فَاتَقُوا اللهَ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾، أي فاتقوا عذاب الله في اقتناء الخبيث، وإن كان كثيراً، واختاروا لأنفسكم الطيب وآثروه، وإن كان قليلاً ﴿لَعَلَكُمْ تُعْلِحُونَ ﴾ راجين أن تفوزوا بالفلاح والنجاة.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنْتَكُوا عَنَ ٱلشَّيَاةَ إِن تُبَدَّ لَكُمُّ تَسُؤَكُمُّ وَإِن تَسْتَكُوا عَنْهَا حِينَ يُسَنَزُلُ ٱلْقُرِّمَانُ تُبَدَّ لَكُمُّ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيثُهُ ﴿ إِل عن أنس بن مالك قال: خطب النبي على خطبة فقال رجل: مَنْ أبي؟ قال: فلان. فنزلت الآية. وعن ابن عباس قال: كان قوم يسألون رسول الله استهزاء فيقول الرجل: من أبي؟ ويقول الرجل، تضل ناقته: أين ناقتي؟ فأنزل الله فيه الآية. أخرجهما البخاري وعن علي لما نزلت: ﴿وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ...﴾ قالوا: يا رسول الله أفي كل عام؟ قال: لو قلت رسول الله أفي كل عام؟ قال: لو قلت نعم لوجبت. فأنزل الله الآية أخرجه أحمد والترمذي والحاكم. ولا مانع أن تكون نزلت بسبب الأمرين معاً.

والمعنى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ كونوا على رعاية الأمور المهمة التي تحتاج إلى الكشف والبيان من أمور الدين أصلاً وفرعاً. ومن ضروريات الحياة التي يستفيد الإنسان من العلم بها فائدة جليلة. و ﴿ لا تَشَكُوا عَنْ أَشَيّاتَ ﴾ لا خير لكم فيها من نحو التكاليف الصعبة التي لا تطيقونها والأسرار الخفية التي قد تفتضحون بها، فكما أن السؤال عن الأمور الواقعة مستتبع لإبدائها كذلك السؤال عن تلك التكاليف لإيجابها عليهم بطريق التشديد ﴿ لإساءتهم ﴾ الأدب وتركهم ما هو الأولى من الاستسلام لأمر الله من غير بحث فيه. فقوله تعالى: ﴿ إِن تُبَدّ لَكُمُ مَشُونُمُ ﴾ صفة الله شياء داعية للانتهاء عن السؤال فيها. وعطف عليها ﴿ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُكَنَّلُ اللهُمَ اللهُ وَان تَسْتَلُوا عَنْهَا الله الله الله الله الله الله إذا كانت على مقصود محمود ينبغي السؤال عنه، فهي تظهر لكم حين نزول القرآن الكريم على مرات متتالية؛ لأن المهم ينزل مشروحاً، ويفي بمقصود الإنسان الحازم الطالب لفهم المقاصد المهمة، وإن لم مشروحاً، ويفي بمقصود الإنسان الحازم الطالب لفهم المقاصد المهمة، وإن لم ينبغي. ﴿ وَاللهُ عَنْهُ مُ عَنْهُ أَي عن المسألة التي سألتم عنها. ﴿ وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ أي ينبغي المغفرة وافر الحلم يسامح أهل الذنوب لا سيما إذا كانت عن جهل، وحليم بليغ المغفرة وافر الحلم يسامح أهل الذنوب لا سيما إذا كانت عن جهل، وحليم بليغ المغفرة وافر الحلم يسامح أهل الذنوب لا سيما إذا كانت عن جهل، وحليم بليغ المغفرة وافر الحلم يسامح أهل الذنوب لا سيما إذا كانت عن جهل، وحليم وليم يستعجل بالعذاب بل كرمه يغلب غيره.

أخرج مسلم وغيره أنهم سألوا رسول الله على حتى أتعبوه في المسألة، فصعد ذات يوم المنبر وقال: «لا تسألوني عن شيء إلا بينته لكم» فلما سمعوا ذلك خافوا أن يكون بين يدي أمر قد حضر. قال أنس على : فجعلت أنظر يميناً وشمالاً فإذا كل رجل لاف رأسه في ثوبه يبكي، وأنشأ رجل كان إذا لاحى أي نازع أحداً يُدعى إلى غير أبيه، فقال: يا رسول الله من أبي؟ قال: أبوك حذافة. ثم أنشأ عمر على فقال: رضينا بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد على نياً. نعوذ بالله تعالى من الفتن. ثم قال

رسول الله: «ما رأيت في الخير والشر كاليوم قط! إنه صورت لي الجنة والنار حتى رأيتهما دون الحائط» وذكر ابن شهاب أن أم ابن حذافة واسمه عبد الله قالت له لما رجع إليها: ما سمعت قط أعق منك! أمنت أن تكون أمك قارفت بعض ما يقارف أهل الجاهلية فتفضحها على أعين الناس! فقال ابن حذافة: لو ألحقني بعبد أسود للحقته! وأخرج غير واحد عن قتادة أن هذه الآية نزلت يومئذ.

ومما يحسن أن نعلم أن لفظ أشياء لما استعملت غير منصرف، وظاهره أنه جمع شيء كبيت وأبيات وليس فيه أسباب منع الصرف اختلفت آراؤهم. فذهب سيبيوه والخليل إلى أن الهمزة للتأنيث وأن الكلمة اسم مفرد يراد به الجمع كالحلفاء والطرفاء. فأشياء في الأصل شيئاء بهمزتين بينهما ألف، فقدمت الهمزة الأولى التي هي لام الكلمة على الفاء لاستثقال همزتين بينهما ألف قبلهما حرف علة، والهمزة الثانية زائدة للتأنيث ولذلك لا تنصرف، ووزنها لفعاء. وقصارى ما في هذا المذهب القلب وهو كثير في كلامهم. وذهب الفراء إلى أنها جمع شيء بياء مشددة وهمزة بوزن هين ولين، إلا أنهم خففوه فقالوا شيء كمَيْت، وبعد التخفيف جمعوه على أشيئاء بهمزتين بينهما ألف بعد ياء بزنة أفعلاء فاجتمعت همزتان إحداهما لام الكلمة والأخرى للتأنيث، فخففوا ذلك بقلب الهمزة الأولى ياء ثم حذفوا الياء الأولى التي هي عين الكلمة فصار وزنه أفعلاء.

وقيل في تصريف هذا المذهب: إنهم حذفوا الهمزة التي هي لام الكلمة لأن الثقل حصل بها فوزنها أفعاء، ومنع الصرف لهمزة التأنيث واستحسن هذا المذهب لو كان دليل على أن أصل شيء بالتخفيف شيء بالتشديد. وقال الأخفش إنها جمع شيء وزن فلس وأصلها أشيئاء بهمزتين بينهما ألف بعد ياء ثم عمل فيه ما مر. ورده الزجاج بأن فعلاء لا يجمع على أفعلاء.

## ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِن قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَمْبَكُوا بِهَا كَفِرِينَ ﴿ ٥٠ اللَّهِ مَا كَفِرِينَ ﴿

عن ابن عباس رهي هم قوم عيسى عيه سألوه إنزال المائدة ثم كفروا بها. وقيل: قوم صالح سألوه الناقة ثم عقروها وكفروا بها. وعن مقاتل: هم بنو إسرائيل كانوا يسألون أنبياءهم عن أشياء فإذا أخبروهم كذبوهم. وقيل غير ذلك.

﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَجِيرَةٍ وَلَا سَآيِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَالِّمٍ وَلَكِكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا

يَفَنَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبُ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُواْ حَسَّبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآةَنَا أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ يَالَيُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَن ضَلَ إِذَا اَهْتَدَيْشُمْ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُمَيِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ قَصَلُونَ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ﴾ معناه ما شرع تعالى في دين من الأديان ﴿مِنْ بَعِيرَةٍ ﴾: وهي الناقة التي نتجت خمسة أبطن آخرها ذَكرٌ فشقوا أذنها، وخلوا سبيلها، فلا تركب، ولا تحلب بحجة أن الله تعالى حرم الاستفادة منها بعد ذلك. والبحيرة: من البحر بمعنى الشق لأنهم كانوا يشقون أذنها، ﴿وَلَا سَآإِبَةِ﴾: من سبيته إذا تركته وأهملته يعني يُعْرَض عنها وتترك دون انتفاع منها. وهي الناقة التي تنتج عشرة أبطن إناث فتهمل، ولا يشرب لبنها إلا لضيف أو ولد. ﴿ وَلَا وَصِيلَةٍ ﴾: وهي شاة نتجت سبعة أبْطُنِ عناقين عناقين، ونتجت في آخرها عناقاً وجدياً: ذكراً وأنثى. قيل: وصلت أخاها؛ فجرت مجرى السائبة أهملت مرضية مرعية بدون أتعاب لها في الركوب ولا شرب لبنها. ﴿ وَلا حَالْمِ ﴾: وهو جمل نتج من صلبه عشرة أبطن وكانوا يحرمون ركوب ظهره أو تحميله شيئاً، ولا يمنعونه من ماء ولا مرعى وقالوا في حقه: قد حمى ظهره. ﴿ وَلَكِنَّ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُّ ﴾ بنسبة تحريم ما ذكر إليه ﴿ وَأَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أي لا يميزون الحلال من الحرام والمباح من المحرم وإنما يطبقون ذلك تقليداً بلا بصيرة لأسلافهم الأجلاف. ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ ﴾ في مقام النصيحة ودعوتهم إلى التوحيد والتزام الشريعة ورفض ما اخترعوِه من المفتعلات: ﴿ تَمَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَالُوا حَسَّبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَّا ﴾ مما قلدناهم فيه ﴿ أُوَلَّوَ كَانَ ءَابَّأَوْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيِّكَا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾: الواو للحال والهمزة للإنكار أي أحسبهم ما وجدوا عليه آباءهم ولو كانوا لا يعلمون بأنفسهم طريق النجاة ولا يهتدون بهدي الناصحين المرشدين من الأنبياء والمُرسَلين وورثتهم من العلماء العاملين؟!

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ قد سمعتم أخبار الأمم الكافرة التي أبت استماع أوامر الله ونواهيه على ألسنة المرسلين، وعلمتم أن هناك أناساً يتمردون أمثال أولئك المارقين ولا ينفعهم الزجر والردع بآيات الله البينات، ولا بأدلة العلماء العاملين ف عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ الزموها وعلوها وأدبوها وزكوها بالعلم المشرق والعمل الحق،

ولا تكسلوا عن الاستعداد للاستشراق بأنوار شريعة الخلاق ﴿لَا يَضُرُّكُم ﴾ في دنياكم ولا دينكم ضلال ﴿مَن ضَلَّ إِذَا الْمَتَدَيْتُمُ ﴾ بهدي الرسول الأمين من ترك المحرمات وأداء الواجبات العينية والكفائية في الدين. ومن جملتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الحادث من المعتدين ﴿إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾ المخلصون والمفلسون وحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون ﴿فَيُنَبِقَكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.

تنبيه: أشرت بقول: ومن جملتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى دفع ما يتوهم من ظاهر الآية أنه يجوز ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذا كان الإنسان سالماً في نفسه مراعياً لحق الباري من فعل المأمورات وترك المنهيات وذلك باطل؛ لأن الاهتداء لا يتحقق إلا بأداء ما لزم المكلف قولاً وفعلاً، ومنه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

روى ابن مردويه عن أبي بكر بن محمد قال: خطب أبو بكر الصديق الناس فقال في خطبته: قال رسول الله على إلى النها الناس لا تتكلوا على هذه الآية: ﴿يَا أَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَعَنُرُكُم مَن ضَلَّ إِذَا الْمُتَدَيِّتُ ﴾: ﴿إِن المداعر يكون في الحيّ فلا يمنعونه فيعمهم الله تعالى بعقاب». فمعنى الآية الشريفة أنه إذا المتديتم بترك المحرمات وأداء الواجبات، ومن جملتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ فحين ذلك لا يضركم ضلال من ضل في الأفكار والأعمال، وانحرف عن الصراط المستقيم. وعلى ذلك فالاهتداء يستوعب كافة الأحكام ومن جملتها ذلك. ومن الناس من فسر الاهتداء هنا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الدين فقط.

ومن الناس من قال إن الآية تسلية لمن أمر بالمعروف ونهى عن المنكر ولكن لم يقبل منه لغلبة الفسق وبعد العهد بالوحي، ومعناها حينئذ إذا أمرتم بالمعروف ونهيتم عن المنكر وما قبله الناس الفاسقون فليس عليكم شيء من الذنوب لأنكم أبرأتم ذمتكم بالأمر والنهي ولستم بمسيطرين على المتكبرين. أخرج ابن مردويه عن معاذ بن جبل أنه قال: يا رسول الله أخبرني عن قول الله ـ عز وجل ـ يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم فقال عليه: «يا معاذ مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر فإذا رأيتم شُحًا مطاعاً، وهَوىً مُتَبَعاً، وإعجاب كل امرىء برأيه فعليكم أنفسكم».

عن ابن عباس عن تميم الداري في هذه الآية قال: برىء الناس منها غيري وغير عدي بن بداء، وكانا نصرانيين يختلفان إلى الشام قبل الإسلام، فأتيًا الشام لتجارتهما وقدم عليهما مولى لبني سهم يقال له بديل بن أبي مريم بتجارة، ومعه جامٌ من فضة فأوصى إليهما وأمرهما أن يبلغا ما ترك أهله.

قال تميم: فلما مات أخذنا ذلك الجام فبعناه بألف درهم ثم اقتسمناها، أنا وعدي بن بداء. فلما قدمنا إلى أهله دفعنا إليهم ما كان معنا وفقدوا اللجام فسألونا عنه فقلنا: ما ترك غير هذا وما دفع إلينا غيره. قال تميم: فلما أسلمت بعد قدوم الرسول المدينة تأثمت عن ذلك، فأتيت أهله وأخبرتهم الخبر وأديت إليهم خمسمائة درهم وأخبرتهم أن عند صاحبي مثلها. فأتوا به إلى رسول الله على فسألهم البينة فلم يجدوا، فأمرهم أن يستحلفوه فحلف بما يعظم به عند أهل دينه. فأنزل الله الآيات إلى (الفاسقين). فقام عمرو بن العاص ورجل آخر منهم فحلفا فنزعت الخمسمائة درهم من عدي بن بدّاء. أخرجه الترمذي وابن جرير وابن أبي حاتم. والجام هو الإناء من فضة، وفي بعض الروايات: وكان مخوصاً أي عليها صفائح الذهب أي منقوش مموه بالذهب مثل خوض النخل.

قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ أي يا أيها الذين آمنوا من جملة الأحكام المشروعة فيما بينكم ما سيأتي وهو ﴿شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ اَلْمَوْتُ﴾ أي قاربه ﴿حِينَ الْوَصِيَّةِ﴾ أي حين الإدلاء بها وبيانها لنفع الورثة في المستقبل أو منفعة نفسه لبراءة ذمته من حقوق الله أو حقوق الناس ﴿أَشَنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ ﴾ أي شهادة رجلين

عادلين من المسلمين ﴿أَوَ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ أي أو شهادة رجلين آخرين من غير المسلمين لضرورة ضبطها من المريض المقارب للموت لأدائها عند الحاجة.

واعتبار غير المسلمين في الشهادة كان في صدر الإسلام لقلة المسلمين. وأما بعده فلا اعتبار لها فالحكم منسوخ وعلى هذا الرأي الإمام الشافعي ومالك والنخعي. وأما أبو حنيفة فيعتبرها صحيحة في أي وقت لا سيما عند الحاجة. وهذا النوع من تحمل الوصية للشهادة بها ﴿إِنّ أَنتُم ضَرَيْتُم فِي الْأَرْضِ ﴾ أي سافرتم ﴿فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ المَوْتِ ﴾.

وقال الإمام الرازي: إن قوله تعالى إن أنتم ضربتم في الأرض فأصابتكم مصيبة الموت: المقصود منه بيان أن جواز الاستشهاد بآخرين من غير المسلمين مشروط بما إذا كان المستشهد مسافراً ضارباً في الأرض وحضرت علامات نزول الموت. وعلى ما ذكره يكون قوله تعالى: ﴿ غَيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ السَّلَوْةِ ﴾ أي توقفونهما إلى ما بعد صلاة العصر الذي يجتمع فيه الناس ﴿ فَيُقْسِمَانِ ﴾ أي ذانك الشاهدان اللذان من غير المسلمين قسماً ﴿ بِاللّهِ ﴾ تعالى ﴿ إِن اَرْبَبْتُهُ ﴾ أي وقعتم في الشاهدان اللذان من غير المسلمين قسماً ﴿ بِاللّه الله الله الله ولا تقيد شهادته بما بعد الصلاة ولا يحلف، ومنهم من يقول: إن التوقيف إلى العصر وما بعده جائز للشاهد المسلم وغيره عند وقوع الريب والشبهة في حقه.

وقد روي عن الإمام علي - كرم الله وجهه - أنه كان يحلف الشاهد والراوي عند التهمة. ويقولان في حلفهما: ﴿ لاَ نَشْتَرَى بِدِ ثَنَا وَلَوَ كَانَ ذَا قُرَيْ ﴾ أي يؤديان الشهادة ويقولان: نشهد أن فلاناً قال في وصيته إن هذا مال فلان وذاك حقه إلى آخر ما ذكره، ونقسم بالله لا نشتري بأدائنا لهذه الشهادة ثمناً قليلاً أي متاعاً نقداً أو غيره قليلاً النسبة إلى عذاب الآخرة ﴿ وَلَوْ كَانَ ﴾ الإنسان الذي تصله المنفعة بشهادتنا ﴿ وَلَا كُنَ الله الله الله الله وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَة الله ﴾ أي ولا نضيع الشهادة التي كانت في ذمتنا، وأمرنا الله بأدائها على وجه الحق ﴿ إِنّا إِذَا لِّينَ ٱلْآثِينَ ﴾ بكتمنا لها. ﴿ وَإِنْ عُرْ عَلَ الشهادة على أن الشاهدين أديا الشهادة على غير وجه الحق واستحقا بذلك إثما ﴿ وَنَا يَتُومَانِ مَقَامَهُما ﴾ أي فإن وقع العثور والإطلاع بعد ذلك على أن الشاهدين أديا الشهادة على غير وجه الحق واستحقا بذلك إثما ﴿ وَنَاخَرَانِ يَتُومَانِ مَقَامَهُما ﴾ أي فشاهدان آخران غيرهما يقومان مقام الآثمين في أداء الشهادة على اعتقادهما الراجح ويعارضان بشهادتيهما شهادتيهما ويعود الحق لأهله. وهذان الشاهدان

الآخران يكونـان ﴿مِنَ ٱللَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَكِنِ﴾ أي استحق الإثـمَ الشاهـدان. اللذان كانا هما الأوليان والأوفقان بالإِيصاء إليهما من جانب المريض الموصي.

وفيه إشارة إلى الزجر والتوبيخ لهما لأنهما كانا من المختارين عند المريض وحَمَّلهما الأمانةَ وقد خاناه وخانا الله وخانا الورثة. وقرىء (الأوّلان) تثنية الأول ومعناه ظاهر لتقدمهما في الشهادة. فقوله: (استحق) بفتح التاء فعل مبنى للفاعل (والأوليان) فاعل (وعليهم) مفعول به غير صريح. والمعنى: استحق الشاهدان الأوليان الإثم على الورثة أي على إضرار الورثة. وقال ابن السرى معناه استحق عليهم أداء الوصية. والأوليان بدل من آخران أي فآخران يقومان مقام الآثمين، وهما الأوليان والأوفقان بقبول شهادتهما لأن الوصيين قد خانا في حقهما ومقابلة الخيانة ودفعها جائز بل مستحب بل واجب بحسب المواقع ﴿فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ ﴾ بعد أدائهما الشهادة: ﴿لَتَهَدُّنُنَّا أُحَقُّ مِن شَهَدَتِهِما ﴾ لأن شهادتنا كانت مبنية على إطلاعنا بخيانة الشاهدين الأولين، وحصل لنا الاعتقاد الراجح بأن المالَ مالُنا ﴿وَمَا أَعْنَدَيُّنَآ ﴾ أي وما تجاوزنا الحق في شهادتنا وقلنا نشهد أن المال الفلاني عائدٌ إلينا ﴿ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ أنفسنا إن تجاوزنا الحق. ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدَّ أَيْمَنُ بَعْدَ أَيْمَانِهِمَّ ﴾ قوله أو يخافوا معطوف على يأتوا أي ذلك المنهج المشروع الشامل على الاهتمام بشهادة عادلين منا، أو رجلين آخرين من غيرنا مع القيود اللاحقة أقرب وأوفق إلى إتيانهما بالشهادة على وجهها حال كونهم يخافون الله سبحانه وتعالى في الآخرة، أو يخافون أن ترد أيمان منهما إلى جانب أصحاب الأموال بعد أيمانهم إذا كانا غير مهتمين بالشهادة فيفتضحا ويخزيا بين الناس، والخزي والعار أشد من النار على الأحرار.

يقول المفسر البيضاوي رحمه الله تعالى ما نصه: ومعنى الآيتين: إن المحتضر إذا أراد الوصية ينبغي أن يُشهِدَ عدلين من ذوي نسبه أو دينه على وصيته أو يوصي إليهما احتياطاً فإن لم يجدهما بأن كان في سفر فآخرين من غيرهم، ثم إن وقع نزاع وارتياب أقسما على صدق ما يقولان بالتغليظ بالوقت، فإن اطلع على أنهما كذبا بأمارة ومظنة حَلَفَ آخران من أولياء الميت، والحكم منسوخ إن كان الاثنان شاهدين فإنه لا يحلف الشاهد ولا يعارض يمينه بيمين الوارث، وثابت إن كانا وصيين. ورد اليمين إلى الورثة إما لظهور خيانة الوصيين، فإن تصديق الوصي

باليمين لأمانته أو لتغير الدعوى انتهى. وقال الشهاب: وقوله أو لتغير الدعوى أي انقلابها بأن المُدّعى عليه صار مدعياً للملك والوارث مدعى عليه فلذا لزمته اليمين لا للرد كما مرَّ وهو الصحيح.

وفي حاشية الشهاب أيضاً ما نصه: والشهادة لها معان منها: الإحضار كقوله تعالى ﴿ وَاَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾. ومنها القضاء نحو شهد الله أنه لا إله إلا هو. أي قضى. ومنها: أقرَّ. ومنها حكم. ومنها حلف. ومنها علم ومنها وصى كما في هذه الآية.

قلت: والظاهر عندي أن الشهادة هنا على المعنى المعروف في الشرع، لكنها في أول الأمر شهادة حسبة أي إن قول العدلين الحاضرين عند الوصية للورثة قبل النزاع إن فلاناً أشهدنا قبل موته بكذا وكذا شهادة حسبة وبيان حق لمرضاة الله. وفي وقت حدوث النزاع بين الورثة وطلب بعض منهم مقداراً وإنكار غيره له تكون شهادة مقامة بشرط طلب الورثة منه الشهادة، أو طلب القاضي. وأما شهادة الآخرين فليس إلا كلاماً مستقلاً يؤدي في مقابل الرجلين الخائنين حاصله أن ذلك المال مال أصحابِه والله أعلم. ﴿وَاتَقُوا الله وَاسمعوا كلامه سماع إجابة وإطاعة وإلا تحوّلتم فَسَقَةً ﴿وَاللهُ لا يَهْمُ الْفَيْمَ الْفَيْمَ الْفَيْمَ الْفَيْمَ الْفَيْمِينَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ ﴾ يوم ظرف منصوب بقوله السابق ﴿ وَاتَّقُوا ﴾ أي واتقوا الله وعذابه وهيبته ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِبَتُمْ ﴾؟ في الدنيا حين بلغتم كتابي إلى الناس وخرجتم من عهدة التبليغ؟ ﴿ قَالُوا ﴾ أي الرسل الكرام

من دهشهم واضطرابهم من سؤال الملك العلام: ﴿لَا عِلْمَ لَنَّا ﴾ بتفصيل ما أجابونا به من كلمات التلبية والإسعاد أو عبارات البغي والعناد ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْفُيُوبِ ﴾ بأنواعها وأصنافها وأشخاص لا يعزب عنك شيء منها ﴿إِذْ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ كلمة إذ بدل من يوم. أي وذلك الجمع للرسل، والسؤال والجواب واقع ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى أَبَّنَ مَرْيَمُ أَذْكُرْ يَعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَتِكَ ﴾ أما عليك فبما يأتى، وأما على والدتك فبولادتك منها ﴿إِذْ أَيْدَتُكَ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ﴾ أي بجبريل الأمين ﷺ، أو بتحقق روح لك مربوطة بحضرة القدس بتوالي نزول الأنوار عليها ودوام الشهود ونظرات رحمة الباري إليها حال كونك ﴿ تُكِلِّرُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ ﴾ كلاماً لا يليق ألا بأصحاب الرسالة والعهد ﴿و﴾ تكلمهم ﴿كَهْلًا﴾ بآيات كنت لتبليغها أهلاً ﴿وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكِتَبَ﴾ أي الكتابة ﴿وَٱلْحِكْمَةَ﴾ والكلام الرصين المحكم الصواب ﴿وَٱلتَّوْرَىٰةَ﴾ المنزل على موسى ﴿ وَالْإِنجِيلُّ ﴾ المنزل عليك انت ﴿ وَإِذْ تَعَلُّقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْنَةِ اَلطَّيْرِ﴾ تصورها من جنسه وذلك بإذني ﴿فَتَـنفُخُ فِيهَا﴾ أي في تلك الهيئة ﴿فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَنِّي وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَهُ ﴾ الأعمى من الولادة والإنسان ﴿وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذَنِّ وَإِذْ تُحْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِيَّ ﴾ فتخرجهم إنساناً سوياً حياً بهياً ﴿وَإِذْ كَفَفْتُ ﴾ أي منعت ﴿بَنِيَ إِسْرَءِبِلَ عَنكَ ﴾ حين هموا بقتلك ﴿إِذْ جِنْتَهُم بِالْبَيِّنَتِ ﴾ أي المعجزات الواضحة ﴿ نَتَ لَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَذَا ﴾ أي ما هذا الأمر الصادر عن عيسى ﴿ إِلَّا سِحْرٌ ا مُبِينٌ ﴾ واضح بلا شبهة.

﴿ وَإِذَ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِئِينَ أَنْ ءَامِنُوا بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَا ءَامَنَا وَاشْهَدَ بِأَنَى مُسْلِمُونَ ﴿ وَبَرَسُولِي قَالُوا ءَامَنَا وَاشْهَدَ بِأَنَى مُسْلِمُونَ ﴿ وَيَرَسُولِي قَالُوا مُرَيَّةً فَلَ اللّهَ عَلَيْهَا مَنْ السّمَالَةِ قَالَ التّعْهُوا اللّهَ إِن كُنتُم مُتُومِنِينَ ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَن قَلْمُ عَلَيْهَا مِنَ الشّنهِدِينَ فَالُوا مُرَيِّمُ اللّهُمَّ رَبِّنَا أَن قَدْ صَدَقَتَنَا وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشّنهِدِينَ فَالُو عَلَيْهَا مِنَ الشّنهِدِينَ فَاللّهُ وَتَطْمَعُ مِن اللّهُمَّ رَبِّنَا أَنْ قَدْ صَدَقَتَنَا وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشّنهِدِينَ فَاللّهُ وَمَا اللّهُ مَرْبَعُ اللّهُمَّ رَبِّنَا أَنْ أَنْ عَلَيْهَا مَا يَهِدَةً فِنَ السّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِللّهُ وَمَا وَمَا يَعْلَمُ مَرْبَعُ اللّهُ وَمَا اللّهُ إِنْ مُنْزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنْ أُعَذِبُهُ عَذَابًا لاَ أُعَذِبُهُ وَالْمَالُونَ فَى اللّهُ إِنْ مُنزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنْ أُعَذِبُهُ عَذَابًا لاَ أُعَذِبُهُ وَالْمَالَا مِن الْعَلَمِينَ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ ا

﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِبِينَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِ ﴾. أي واذكر إِذ ألهمت الناس الذين قررت أن يكونوا من حوارييك أن آمنوا بي وبرسولي عيسى ابن مريم. أو

أوحيت إليهم على لسان عيسى فقلت له يأمركم الله الإيمان بي وبرسولي، فوقع في قلوبهم نور الإطاعة والتوجه إلى الخالق البارىء و ﴿قَالُوا ءَامَنا ﴾ بالله الواحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، وبرسوله المولود من أمه الصديقة بنفخة من جانب جبريل المأمور بها من الرب الجليل، وبكل ما يأتينا به من الله القدير ﴿وَاشْهَدَ بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ ونسترحمك يا الله أن تقبل إيماننا وتراقبه بإحسانك إلى يوم لقائك، وأن تعاملنا على أننا مسلمون منقادون مخلصون لك ﴿إِذَ قَالَ الْعَوَارِيُّونَ يَعِيسَى أَبَنَ مَرْيَدَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْناً مَآهِدةً مِن السَمَآمِ قَالَ الله عَلَى أَنْ الله الله الله الله الله الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَهُ عَلَى الله عَلَهُ عَلَى الله عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ عَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَهُ عَلْهُ عَلَهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلْهُ عَل

قيل: كيف يناسب هذا السؤال قوماً أوحى إليهم بالإيمان بالله ورسوله فآمنوا الله وبرسوله، وترجوا من الله أن يقبل منهم ذلك؟ فأجيب بأجوبة منها: إنه لا يلزم أن يكون المؤمن، كائناً من كان، أن يعلم بجميع ما يمكن منه تعالى من أفعاله وتصرفاته. ألا ترون أن سيدنا موسى على سأل ربّه رؤيته؟ فقال: رب أرني أنظر إليك. قال: لن تراني الآية. وعلى ذلك يجوز في حق الحواريين الجهل ببعض الأمور الممكنة التي يعملها الباري سبحانه وتعالى.

ومنها: أن المراد بالاستطاعة تقتضيه الحكمة والإِرادة الإِلهية. وليس المراد بها القدرة لأن شمول قدرة الباري لكل ممكن واضح لا ريب فيه.

ومنها: أن قولهم يستطيع بمعنى يطيع ويجيب. أي هل يجيك ربك إذا طلبت منه إنزال مائدة لنا؟

ومنها: أن الحواريين كانوا فرقتين فرقة ألهموا رشدهم وآمنوا بالله وبرسوله حق الإيمان، وهم المرادون في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِئِتَنَ ﴾ والسؤال لم يكن منهم. وفرقة كانوا معهم صورة لكنهم كانوا مترددين مذبذين بين الإيمان والنكران، وهم الذين سألوا عيسى هل يستطيع ربك الآية ويؤيد هذا الجواب قوله: ﴿اتّقُوا الله إِن كُنتُم مُوّمِينَ ﴾. ﴿قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا ﴾ أي أكل تسبرت واختصاص بهذه المعجزة الشريفة ﴿وَتَطْمَينَ قُلُوبُنَ ﴾ وتخلص من قبول الوساوس التي تأتيها من الشيطان، ﴿وَنَعْلَمَ ﴾ علم عيان ﴿أَن قَد مَدَقْتَنَا ﴾ في دعوى الرسالة وبشائرك التي بشرتنا بها ﴿وَنَكُونَ عَلَيْهَا ﴾ أي على نزولها ﴿مِنَ الشّهِدِينَ ﴾ والحاضرين عليها كي نبلغ الناس بكل قوة واطمئنان هدي رسالتك ومدى جلالتك واحترامك عند الله رب العالمين. ولما تبين أساس سؤالهم ﴿قَالَ عِيسَى ٱبنُ

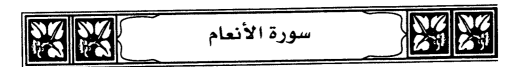
مَرْيَمُ ﴾ الله المائدة والله المائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة والمائدة والمائدة المائدة المائدة المائدة والمائدة المائدة المائدة والمائدة و

وهذا العذاب في الدنيا كان بمسخهم قردة وخنازير. وروي ذلك عن قتادة. وأما في الآخرة فهو ما رواه أبو الشيخ وغيره عن ابن عمر ـ رضي الله تعالى عنه ـ قال: إن أشد الناس عذاباً يوم القيامة من كفر من أصحاب المائدة والمنافقون وآل فرعون. وهذه الرواية دليل على أن بعضاً من الحواريين كفر بعد نزولها.

﴿ وَإِذَ قَالَ اللّهُ يَنْعِيسَى ابَنَ مَرْبَمَ ءَانَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْخَذُونِ وَأَبَى إِلَهَ بَنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنْكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي يِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدَ عَلِمَ تَلْمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَكَ أَنْتَ عَلَيْمُ الْفُنُونِ ﴿ مَا قُلْتُ عَلَيْمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَيْمُ الْفُنُونِ ﴿ مَا أَمْرَتَنِي يِهِ اللّهِ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَى كُلّ شَيْءِ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيمِ فَلَمُ اللّهُ مَنْ أَنْهُ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيمِ فَلَى اللّهُ عَلَيْمُ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيمِ فَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا إِن تُعَذِّبُهُمْ فَلَنَا وَفَيْ يَنْهُمْ وَانَتَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ شَهِيدًا إِنَّ تَعْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَبِينُ لِللّهِ مَلْكُ السَّعَلَونِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِا أَلِكُ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ وَمَا فِيهِا أَلَوْلُهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ فَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ عطف على ﴿إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ ﴾ يعني وإذ قال الله يوم القيامة على رؤوس الأشهاد: ﴿يَنِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ وَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱغَيْذُونِ وَأُمِّيَ

إِلَهَ يَنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾؟! وإنما يقول ذلك توبيخاً للكفار وتبكيتاً لهم بإقراره ﷺ على رؤوس الأشهاد بالعبودية لله تعالى وأمرهم بعبادته \_ عز وجل \_. ﴿قَالَ﴾ عيسى ﷺ ﴿ سُبْحَنَّكَ ﴾ أي تنزيهاً لك من أن أقول ذلك، أو تنزيهاً من أن يقال في حقك ذلك وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ يقول ما ينبغي لي أنْ أقول شيئاً غير موافق للحق، وما قلته أبداً، وإن كنت قلته فقد علمته إذ لا تخفى عليك خافية، تعلم ما في نفسي من المضمرات ولا أعلم ما في نفسك من المغيبات. وذكرُ النفس وإضافتُها إلى المخاطب وهو ذات الباري تعالى للمشاكلة. أو المراد بالنفس الذات، أي ما هو معلوم عندك ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ و﴿ مَا قُلْتُ لَمُمَّ ﴾ عندما كنت معهم ﴿ إِلَّا مَآ أَمَّرْتَنِي بِهِ ۚ أَنِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُّ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ وكنت رقيباً أراعي أحوالهم ما بقيت فيهم ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي ﴾ أي فلما قَبَضْتَني ﴿ كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم ﴾ أي وبعد رفعي إلى مقامي المعلوم انحصرت الرقابة والعلم الغزير الشامل المستوعب في ذاتك ﴿ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾ أي حاضر ومراقب ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَّ ﴾ أي فلا نزاع في أفعالك لأنهم أملاك خاصة وعبيد واقفون على عتبات عزتك وقدرتك ﴿ وَإِن تَغْفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَزِيدُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ أي وإن تغفر لهم كُلَّ سيئاتهم فإنك القوي القادر على جميع شؤون التصرفات وكل تصرف لك مقرون بحكمة ثابتة لا عتب من أحدِ عليها. ﴿ قَالَ اللَّهُ ﴾ هذا كلام مستأنف وقع في ختام واقعة الجمع يعني قال الله تعالى ﴿ هَٰذَا ﴾ اليوم الحاضر الذي وقع فيه جمع الرسل الكرام وسؤاله عن إجابة الأنام ﴿ يَوْمُ يَنفَعُ الصَّندِقِينَ ﴾ أي الموصوفين بالصدق في توحيد الله تعالى وإرسال الرسل وما جاؤوا به واستمروا على ذلك إلى أن انتقلوا من الدنيا ﴿صِدَّقُهُمُّ ﴾ فيما ذكر، ويأتيه ذلك الصدق بالمثوبة الحسنى عند الله وهي أنه ﴿ لَمُمْ جَنَّكُ تُمْرِي مِن تَمْتِهَا ٱلْأَنْهَانُ خَلِدِينَ فِهَمَّا أَبَدَّأُ ﴾ ﴿ يَلْهُمُ الْهِيمَانِهِم وصدقهم في إيمانهم واستمرارهم عليه ﴿ وَرَضُوا عَنَّهُ ﴾ وعن إِفاضة كرمه ونعمته عليهم بإحسانه ﴿ نَالِكَ ﴾ الرضا من الطرفين هو ﴿ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ﴾ الذي لا يحيط به نطاق الوصف والبيان ولا غرو في ذلك الفوز العظيم الحاصل لأولئك المكلفين الفائزن بالنعيم المقيم فإنه ﴿ لِلَّهَ مُلَكُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ﴾ يهب ما يشاء لمن يشاء والله الفاعل المختار ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ مبالغ في القدرة واللطف والله هو المعين.



## مكية، وهي مائة وخمس وستون آية بِسُمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَنُونِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّامُنَتِ وَالنُّورُ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴿ هُوَ اللَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى آجَلًا وَأَجَلُ مُسَمِّى عِندَهُمْ ثُمُّو أَنتُهُ تَمْتَرُونَ ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَنُونِ وَفِي الزَّرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ مُسَمِّى عِندَهُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿ وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ ءَايَةٍ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنهَ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ ءَايَةٍ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنهَا مُعْرِضِينَ ﴾ فقد كَذَبُوا بِاللَّهُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ فَا فَاللَّهُونَ يَأْتِيهُمْ أَلْبُلُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ فَيَاتِهُمْ أَلْلُكُوا مَا كَانُوا بِهِ مِنْ مَا يَكُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَلَوْلَ يَأْتِيهُمْ أَلْلُكُوا مَا كَانُوا بِهِ مِنْ مَا يَكُونُونَ فَي فَقَدْ كُذَبُوا إِلَاحَقِ لَمَا جَاءَهُمُ فَلَوْفَ يَأْتِيهُمْ أَلْلُكُوا مَا كَانُوا بِهِ مِن مَا يَعْهُمُ فَلُونُ يَأْتِهُمْ أَلْلُكُوا مَا كَانُوا بِهِ عَلَى السَّمَانِ فَاللَّهُ وَلَهُمْ فَلُونَ عَنْهُمْ فَلُولُونَ فَيْ إِلَاحِقُ لَكُونُ اللَّهُ مِنْ عَلَوْلَ عَلَا كُولُونَ عَلَقَالَمُ مِن عَلَيْهُمْ فَلَوْلَ عَلَى الْجُلُولُ مَنْ عَلَيْهُ فَيُعْتُونَ عَلَى اللَّهُونَ فَيَوْلَعُلُهُ فَلَوْلَ عَلَى اللَّهُ فَاللَّوْلُ عَلَمُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَلَا عَلَى اللَّهُ فَا عَلَى اللَّهُ فَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ الْعَلَالُولُونَا عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مَا تُلْكُونُ الْمُعْلَالِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالُولُونَ اللْهُ اللَّهُ عَلَى الْفُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَالُولُولُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللْهُ اللللْعُلَالِهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

قوله تعالى: ﴿اَلْمَعْدُ لِلّهِ﴾ الكلام في لام التعريف أهي للجنس أو الاستغراق؟ مشهور. والحقيقة أن مآلهما واحد، لأن الجنس إذا كان موجوداً في الخارج فهو موجود بوجود الأفراد، لأن وجود الكلي الطبيعي وجود أفراده، فإذا قلنا: جنس الحمد مختص بالله تعالى، وإذا قلنا: إن إفراد الحمد عموماً لله كما الأفراد أياً كان فهو مختص بالله تعالى، وإذا قلنا: إن إفراد الحمد عموماً لله كما هو الاستغراق معناه أن أفراد ذلك الجنس مختص به تعالى، ولا يليق به غيره. ومن الناس من قال: إن اللام للعهد أي إن الحمد الذي حمد الله به نفسه ويليق بذاته، مختص به تعالى. ثم إن الحمد لله قد يكون في مقابل النعمة وقد لا، والواقع في فاتحة هذه السورة في مقابلة نعمة تستوعب أفراد النعم لأنه ربط الحمد بالمحمود ﴿الّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ﴾ وكل نعمة وصل أو ستصل إلى أيّ مظهر للحمد فإنما تنبع من السماء أو من الأرض فقد أفاد أن كل أفراد الحمد ثابت لله الذي نشأت منه كل نعمة أنعم بها على البرايا، وجمع السماوات، وأفرد الأرض قالوا لأن السماوات طبقات متعددة متباينة بالذات، فأما الأرض فهي، وإن ورد أنها سبع

أيضاً في قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ﴾ لكنها متطابقة لا ترى ولا تلاحظ إلا كشيء واحد فهي كالبصلة الواحدة فيها قشور متضامة بعضها فوق بعض. والحق أن يقال: إن ما تحت الأقدام شيء واحد وهو الأرض التي يستقر عليها البشر وسائر الحيوانات، وإن كان في ذاتها تحتوي على طبقات مختلفة متفاوتة الآثار. وأما ما علا رؤوس الإنسان فهو أمور كثيرة منها الشمس المضيئة التي تنور الكائنات، ومنها القمر، ومنها الزهرة، ومنها سائر الكواكب المشعة البعيدة. ثم قالوا: إن الفرق بين الخلق والجعل هو أن الخلق فيه معنى التقدير، وأن الجعل فه معنى التضمين، فمعنى خلق السماوات هو أن الله قدر وقرر في علمه الأزلي صورة الكائنات ثم أبدعها على ما تقرر في علمه.

وأما معنى ﴿ جَعَلَ الظُّلُنَتِ وَالنُّورَ ﴾ أنه صير الظلمات عارضة على بعض المواد كما أنه صير الأنوار عارضة على بعض آخر، فالجعل يحتاج إلى اعتبار موصوف يقبل الصفة أي جعل الظلمات والنور صفات للمواد الكونية، وقد يستعمل الجعل معنى الخلق والإبداع بدون ملاحظة شيء آخر مع ذلك المخلوق المُبدَع.

والكلام في أن الماهيات مجعولة أولاً مشهور بين أهل العلم، ولكن في بيانه تفصيل، وهو أنه إذا أريد بالجعلِ الجعلُ البسيط، أي إبداع الشيء من العدم إلى الوجود، ومن الماهية الحقيقة الثابتة في الخارج أو في الذهن، فكل حقيقة خارجية جوهر أو عرض مجعول بهذا الجعل، فإن الله سبحانه وتعالى أبدعها من الليسية إلى الأيسية، وكما أن الشمس تستتبع حدوث الضوء كذلك إرادة الفاعل المختار تستتبع تلك الحقيقة الخارجية عيناً أو عرضاً، وكذلك الماهية الموجودة في الذهن بالوجود الذهني فإن ذلك الوجود عرض من حيث قيامه بالذهن، وكيف والله تعالى يخلقه في قلب الإنسان المدرك؟ وإذا أريد بالجعلِ الجعلِ المركب، أي جعل شيء شيئاً، واعتبرنا الوجود زائداً على ماهية الموجود فكل ماهية خارجية أو ذهنية مجعولة بذلك الجعلِ لأن الله تعالى جعل الماهية متصفة بالوجود، وجعل الماهية موجودة. وإذا اعتبرنا الوجود عين الماهية فلا مجال للقول بالجعلِ بهذا المعنى، لأن الشيء الواحد لا يتصور فيه جعل شيء شيئاً. هذا حاصل الموضوع بقدر مستوى أفكار المطالعين اليوم.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ معناه ثم انظروا إلى عقول الكفار المشركين بعد أن إذا سألتهم من خلق السماوات والأرض وجعل الظلمات

والنور ليقولن الله فأولئك الناس الذين كَفَروا يَعْدلُونَ ويسوون الأصنام بربهم ويجعلونها شركاء لله تعالى في العبادة ويعبدونها كما يعبدون الله بزعمهم.

وقوله: ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينِ ﴾ استئناف لبيان كفرهم بالبعث، فيقول: ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينٍ ﴾ أي خلق أصلكم وهو آدم ﷺ من الطين، أو خلق أنفسكم من الطين باعتبار أن مادة النطفة المتكونة عند الوالدين نشأتها من المواد الطينية ﴿ثُمَّ قَضَىٰٓ أَجَلاً ﴾ يعني قدر وكتب حداً معيناً من الزمن للموت لا يستأخر آنا كما لا يتقدم. ذلك لأن الله سبحانه وتعالى علق علمه بانتهاء حياة كل حي في آن معين لأسباب معينة، وعلمه تعالى غير قابل للتبدل أبداً، فعلى ذلك تبين أن الأجل لكل حيّ أجل واحد، والذين زعموا أن الأجل يتعدد وأن المقتول لم يمت بأجله وقعوا في غلط فاحش، حيث لم يعرفوا معنى الأجل، وإلا لزم تعدد الأجل لكل من لدغته حية، أو صال عليه سبع، أو سقط عليه حائط، أو غرقه الماء، إلى آخر الأسباب التي يتولد الموت منها.

ومنشأ الغلط تفسيرهم للأجل بالوقت الذ انحلّت أعضاء الحي فيه ولم تبق فيها قابلية النمو والبقاء مع أن ذلك تفسير موهوم. وإنما الأجل هو الوقت الذي علم الله تعالى انتهاء الحياة فيه ﴿وَأَجَلُ مُسَمِّى عِندَهُم ﴾ أي وكما أن لانتهاء حياة الحي أجلاً معيناً كذلك يوجد في علمه تعالى حد معين للبعث من القبور ﴿ثُمَّ أَنتُم أَيها المخاطبون ﴿تَمَتَرُونَ ﴾ وتشكون في البعث مع أن البعث وهو الإحياء بعد الموت مثال للخلق والإيجاد أولاً. فكما صدر منه البدء يصدر منه الإعادة ﴿مَا خَلَقُكُم وَلا بَعْثُكُم إلا كَنفُس وَعِدَةً ﴾. فالأساس لهذه التطورات قدرة الفاعل ووجود القابل والكل متحقق.

فإن قيل إذا كان الأجل على ما ذكرت فما وجه معصية القاتل المباشر للقتل؟ قلنا: معنى علمه تعالى بأجل الرجل تعلق علمه بأن زيداً العاصي السيىء الاختيار يباشر سبب قتل عمرو ويقتله. فهذا القاتل حقق ما علمه الباري تعالى وعلمه متعلق بأن زيداً جانٍ عاص عابثٍ. فإن قلت: إذا كان الأمر كذلك فما معنى قوله: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمِّرٍ وَلاَ يُنقَصُ مِنَ عُمُرُوةٍ إِلَّا فِي كِنَتَبٍ ﴾؟ وما وجه الأحاديث الكثيرة التي تدل على أن الصدقة تدفع البلاء وتزيد العمر، وأن صلة الأرحام ومساعدة الأرامل والأيتام توجبان زيادة العمر؟ قلت: معنى الآية الشريفة واضح، ووجه الأحاديث

الشريفة لائح وليس المعنى على أن عمر الشخص كان قليلاً في علمه تعالى ثم خالف علمه وزاد في مدة حياته وأخر أجله. بل المعنى إن العمر الطويل للشخص أو العمر القصير له مكتوب في اللوح المحفوظ ومعلوم عند الله تعالى، وإن عمر المتصدق على الفقراء والواصل للأرحام كتب طويلاً حسب علمه بأن الرجل المطيع للدين الحسن الاختيار يفعل في المستقبل تلك الحسنات والصلات والمبرات.

﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضُ ﴾ الظرفان متعلقان بالمعنى الوصفي الذي تضمنه الاسم الجليل. ومعنى الآية: وهو المعبود بحق في السماوات وفي الأرض، وليس معناه إن الله مستقر في السماوات وفي الأرض، وذلك لوجوه:

الأول: إن الأدلة القطعية دلت على أن الله تعالى واجب الوجود، وموصوف بالكمال المطلق، ومنزه عن النقص مطلقاً. والاحتياج إلى المحل والمستقر نقص أي نقص.

الثاني: إن الله تعالى قديم أزلي والسماوات والأرض حادثتان، فلو احتاج الباري إلى المحل لزم احتياجه إلى الحادث، واحتياج القديم إلى الحادث غير معقول.

الثالث: إن الله تعالى أزلي قديم، والسماوات والأرض حادثتان فلو احتاج الباري إليهما لزم احتياجه قبلهما إلى غيرهما من الأمكنة الحادثة، ولزم احتياجه قبلها إلى مكان آخر حادث فلزم أن لا ينفك الباري عن المكان ولزم قدم المكان مع أن استغناء الباري عن المكان وحدوث كل ما سوى الله محقق ومعلوم بالإجماع.

الرابع: إن لو كان الله تعالى محتاجاً إلى المكان وجب أن يكون مكانه مساوياً له لأن نقصان المكان عن المتمكن وزيادته عليه ممتنع بالذات، فلزم من استوائه لمكان بُعداً ومَسافةً كونُ الباري تعالى على مسافة من البدن ومركباً من أجزاء محدودة، ولزم من ذلك احتياجه إليها وذلك شعار الحدوث وممتنع عليه تعالى، فوجب إما السكوت عن هذه الآية الكريمة وما شابهها وتفويضها إلى الله تعالى مع الإيمان بصدقها ومطابقتها للواقع وإما تأويلها بحيث يتناسب مع وجوب وجود الباري تعالى وقدمه واستغنائه عن كل حادث كما أفادها المحققون من المفسرين.

﴿ يَمْلَمُ سِرَّكُمُ وَجَهْرَكُمُ ﴾ أي ما أسررتم وجهرتم به من القول والفعل ﴿ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ أي ما تفعلونه لجلب مصلحة أو طرد مضرة. كيف لا وهو عالم لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين. ﴿ وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ عَايَةِ مِنْ عَايَةٍ مِنْ عَايَةٍ مِنْ عَايَةٍ مِنْ عَلَيْهُ أو لأحد أصحابه أو أتباعه ﴿ إِلَّا كَانُوا الخوارق للعادة معجزات أو كرامات له ﷺ أو لأحد أصحابه أو أتباعه ﴿ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْمِنِينَ ﴾ غير مقبلين ولا معتنين ﴿ فَقَدْ كُذَّبُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُم ﴾ وهو القرآن الكريم الذي لا يرفضه إلا اللئيم ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِهِم أَنْبَكُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسَتَهْ رِبُونَ ﴾ فإن الله تعالى عالم بجميع سيئاتهم من الكذب والافتراء والبهتان والاستهزاء والعناد والعداء والبغي والشحناء وهو تعالى، وإن كان له إمهال فلا إهمال منه، تعالى رب العالمين.

قوله: ﴿ أَلَمْ يَرُوّا ﴾ الآية استئناف مسوق لتعيين ما هو المراد بما تقدم، يعني الزجر والتوبيخ على المعاصي والتحريض على الإيمان بالله ورسوله. واختلف في مقدار مدة القرن فقالوا: مائة وعشرون سنة وقيل: مائة. وقيل: ثمانون، وقيل: سبعون وقيل: ستون. وقد تقرر اليوم على مائة سنة. فيقال: نحن في القرن الخامس عشر الهجري على هاجرها الصلاة والسلام.

والمعنى: و ﴿ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن ﴾ أهل ﴿ فَرْنِ مَكَنَّهُم فِي الْأَرْضِ مَا لَرَ نُمَّكِن لَكُرُ ﴾ أي جعلناهم متمكنين في الاستقرار على الأرض والاستيلاء عليها واستغلالها في منافعهم وطرد الأعداء بحيث لم نمكن لكم بتلك الدرجة ﴿ وَأَرْسَلْنَا ﴾ عليهم (السماء مدرارا) كثير الدرّ بالخيرات. ﴿ وَجَمَلْنَا ٱلأَنْهَارَ تَجْرِى مِن تَعْلِيمٌ ﴾ أي مكناهم من البنيان والقصور والحدائق والأوراد وشق الأنهار الجارية فيها من تحت الأبنية

العالية، فصارت دورهم كمنتزهات لهم، ولكنهم لما استغنوا طغوا على الحق وبغوا في الأرض وأفسدوها بإفساد أهلها، وجعلوا يذنبون بدون زاجر ورادع حتى جاء وقت القضاء عليهم ﴿فَأَهْلَكُنَّهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا مَاخِينَ ﴾ أي أهل قرن آخرين. وكلما جاءت أمة لعنت أختها لبغيها وعدوانها، وهكذا الدنيا فلا ينجو أحد من عذاب رب العالمين.

وأولئك المتمردون الموجودون في قرنك مثل أهل القرون السابقة بل أشد شكيمة وأفظع حالاً وطبيعة، ولا يزالون في عنادهم ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ﴾ من السماء ﴿كِنَبُا ﴾ مسطوراً من النور ومن أصول الدستور مكتوباً ﴿فِي قِرَّطَاسِ ﴾ مما اعتاده الناس ﴿فَلَسُوهُ ﴾ أي الكتاب أو القرطاس ﴿إِلَيْرِيهِم ﴾ حتى لا يبقى عندهم مجال شبهة ﴿لَقَالَ اللَّيْنَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحَرٌ مُبِينٌ ﴾ واعتقدوا أنه من غير الله تعالى.

وَإِذَا البَيِّناتُ لَمْ تُغْنِ شَيْناً فَالْتِماسُ الهُدى بِهِنْ عَناء ﴿وَقَالُوا﴾ بوجه آخر في قدحهم في رسالتك: ﴿ لَوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾ نراهُ بأعيْننا ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا﴾ عليك ﴿ مَلَكًا ﴾ بصورته الحقيقية حتَى يَرَوْهُ ﴿ لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾ أي لتم أمر إهلاكهم وإبادتهم عن بكرة أبيهم، إما لهول منظره الرهيب أو لجريان سنة الله بأن إِنزال الملك في حال طغيان الأمة لم يكن إلا لاستنصالها ﴿ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ أي لا يُمْهِلُونَ. ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكُ الْجَعَلَنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ يعنى ولو جعلنا الرسول النذير الذي اقترحتم إنزاله ملكاً لجعلناه رجلاً وصورناه بصورته، حتى يتمكن الناس من لقائه ويحشرون معه في مدة بقائه بينهم، لأن الرسول الملك لو أنزل ملكاً وفي صورة الملائكة لم يمكنهم مجاورته لعدم استطاعتهم بهذه القوة الاعتيادية الاستفادة منه، لمهابة الملك في صورته الحقيقية وكان يغشى عليهم إِذَا رأوه، وإذا جعلناه رجلاً كان كمثل الرسول محمد ﷺ والناس اعتقدوه بشراً وللبسنا عليهم ما يلبسون معناه لخلطنا عليهم ما يخلطون على أنفسهم، فيقولون: ما هذا إلا بشر مثلكم كما يقال في المثل العربي: (عادت الهيفاء إلى ديدنها) يعني إن طبعكم المستمر على التمرد والعصيان والقدح في الرسول ﷺ بالأساليب الخاطئة لازم لكم لا ينفك فلا فرق حينئذ بين إِنزال الملك وإنزال البشر. والذي يطعن في الشمس بأنها أحمرانية يطعن في البدر بأنه أكدراني، والرسول مثل الرسول، والبشر مثل البشر، والطبيعة مثل الطبيعة إلا من هداه الله إلى الحقيقة.

ومما ينبغي أن يعلم أن هذه الآيات الثلاث لها أسباب للنزول، فأما الآية الأولى أعني ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَبُا فِي قِرَطَاسِ ﴾ فقد نزلت في النضر بن الحرث وعبد الله ابن أبي أمية، ونوفل بن خويلد لما قالوا لرسول الله ﷺ: يا محمد لن نؤمن لك حتى تأتينا بكتاب من عند الله تعالى ومعه أربعة من الملائكة يشهدون أنه من عند الله تعالى وأنك رسوله. فنزلت تلك الآية وردت عليهم بأن حصول مأمولهم لا يفيدهم لأنهم قوم تمردوا واستمروا على العناد ﴿وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِلْبُا فِي وَرَطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلَا إِلّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ ﴾.

وأما الآية الثانية فقد نزلت في جواب واحد من مقترحين اقترحهما جمعٌ من مشركي مكة، فقد أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن محمد بن إسحاق قال: دعا رسول الله على الإسلام وكلّمهم، فأبَلغَ إليهم فيما بلّغني، فقال له زمْعةُ ابن الأسود ابن المطلب، والنضر ابن الحرث بن كلدة، وعبدة ابن عبد يغوث وأبي بن خلف بن وهب والعاص بن واثل بن هشام: لو جُعِلَ معك يا محمد ملكٌ يُحدثُ عنكَ الناس ويرى معك! فأنزل الله تعالى قوله سبحانه: ﴿وَقَالُواْ لَوْلاَ أَنُولَ عَلَيْهِ مَلكٌ وَلَو النَّاسَ وَيرى معك! فأنزل الله تعالى قوله سبحانه: ﴿وَقَالُواْ لَوْلاَ أَنُولَ عَلَيْهِ مَلكٌ وَلَو النَّالَ مَلكًا لَقُضِى الأَنْهُ لُو أَنول الله الملك حسب أَزَلنَا مَلكًا لَقُضِى الملك في صورته الحقيقية، وإما لأنه لو أنزل الله الملك حسب اقتراحهم وهم الذين طبعوا على العناد ما كانوا يؤمنون، فاستحقوا الإهلاك لأن اقتراحهم لم يكن لمطلق المعجزة كيف كانت، بل كان معجزاً خاصاً تعلق به أمّلهم، فإذا أجيبوا وفق مقترحهم ولم يؤمنوا كانوا على غاية من العناد، وسنة الله تعالى جرت في تلك الحالة على إهلاك المقترحين.

وأما المقترح الثاني لهم هو أنهم اقترحوا أن يكون الرسول الذي يأتيهم غير البشر ويكونَ ملكاً، فردهم الله تعالى بالآية الثالثة، وهي قوله تعالى: ﴿وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكَ لَجَمَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسَنَا عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ ومعناها: ولو جعلنا النذير الذي اقترحتم إنزاله ملكاً لمثلنا ذلك الملك رجلاً لعدم استطاعتكم معاينة الملك على هيكله الأصلي، ولو جعلناه رجلاً للبسنا عَلَيهم ما يلبسون، يعني لجعلنا عليهم الحالة التي هم عليها الآن مع الرسول محمد على فإن الملك لما تمثل برجل من الرجال لا يكون فيه مزية من محمد على وكما أنكروا عليه كذلك كانوا ينكرون على ذلك الرجل الذي تمثل به الملك المرسل إليهم.

والحاصل: إن هذه الاقتراحات كلها تعنت ولم يتحقق شيء منها على وجه

الإِنصاف والاسترشاد، حتى إذا أجبناهم أجابونا بل كلها على التعجيز، لأنا نراهم يسخرون بالرسول سخريتهم بإنسان من العوام. ولكن مع ذلك كله لا تهتم بهم وبمقترحاتهم وباستهزائهم ﴿وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَا كَانُوا بِدِ، يَسَّنَهُ إِنُونَ ﴾.

وهذه الآية تسلية له ﷺ عما يصيبه من قومه. يعني يا حبيبي لست بأول رسول استهزأ به قومه، فكثير من الرسل الكرام استهزأ به من قومه الجهلة اللئام، وكان النصر حليفه في العاقبة كما أن عاقبة أولئك الجهال كان الدمار في الدنيا والنار في الآخرة. وهذه سنة الله في خلقه، والتأريخ يعيد نفسه بحقه.

﴿ فَلَ سِبُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلَيْ الْمَدَّ الْمُكَذِبِينَ الْ قَلْ لِلْمُ كَلَّبُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لَبَحْمَعُنَكُمْ إِلَى لِمَن مَا فِي السَّمَوَةِ وَالْأَرْضِ قُلُ لِللَّهِ كَلَبُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لَبَحْمَعُنَكُمْ إِلَى يَوْمِنُونَ اللَّهِ يَوْمِنُونَ اللَّهِ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي النِّيلِ وَالنَّهَارِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهِ الْمَثْرَفِقِ وَالْمَارِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُولُولُولُولُولُول

قوله تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُوا ﴾ خطاب للرسول ﷺ وأمر له أن يقول لقومه المتمردين ﴿ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ومواقع البلاد المعمورة منها حتى تتضح لكم أحوال الأمم الخالية المتمردة وما نزل عليهم من المصائب بسبب تمردهم ﴿ ثُمَّ ٱنظُرُوا ﴾ بعيون الإبصار وقلوب الاعتبار حتى تعلموا ﴿ كَيْفَ كَانَ عَلقِبَةُ ٱلمُكَذِينَ ﴾ وبديهي عند ذلك النظر والاعتبار تعلمون أن عاقبتهم كانت سيئة، وعلتها البغي والطغيان والتمرد الموجود فيكم بزيادة، فتعلمون أن عاقبتكم هي الدمار في الدنيا والنار في الآخرة.

﴿ قُلُ ﴾ يا حبيبي لقومك على سبيل التوبيخ: ﴿ لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِّ ﴾؟

من الكواكب والأنوار والأمطار وسائر الخيرات، ومن المعادن والنباتات والحيوانات؟ وإذا سكتوا عن الجواب خجلاً فرْقُل، نيابة عنهم: كل ما ذكر ﴿ لِلَّهِ ﴾ ، لأن كل عاقل يعلم أن تلك الأشياء ليست واجبة الوجود فلها مؤثر رجح وجودها وذلك المؤثر هو الله الواجب الوجود ﴿ كُنْبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْـمَةُ ﴾ وقل: إن ذلك الذات كتب على ذاته الرحمة ولذلك لا يستعجل بعذاب الكفار المتمردين ﴿لَجْمَعُنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ ويحاسبكم على إشراككم وسائر معاصيكم لا ريب فيه لا ينبغى لأحد أن يرتاب فيه ﴿الَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ ﴾ بتضييع رأس مال العقل والتفكر فيما هو فيه ﴿فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ أي فإذا خسروا رؤوس أموال العقول فهم لا يؤمنون. ﴿وَلَهُۥ﴾ أي لذلك الذات الكثير البر والإحسان جميع ﴿مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِّ ﴾ واستقر أي وله كل ما اشتملا عليه من المائع والجامد والمؤمن والجاحِدِ ملكاً وتصرفاً وإفناء وإِبقاءً لا يمنعه مانع ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ﴾ القوي السمع لكل ما يسمع من الأصوات الجهرية والسرية و﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾ الوافر العلُّم بكل ما يتعلق به العلم أبداً. ﴿ قُلُ ﴾ يا رسولي مستنكراً لما أصروا عليه من الكفر والجحود والإشراك في المعبود ﴿ أَغَيَّرُ اللَّهِ ﴾ الجامع للكمال المانع عن النقص ﴿ أَتَّخِذُ وَلِنَّا ﴾ ناصراً ومولى ينصرني ويؤيدني أعبده وأُسجد له حال كونه ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وموجدهما من العدم إلى الوجود ِ والفاطر: هو الباديء بالشيء خلقاً وإيجاداً، أو صنعاً واكتساباً ﴿وَهُوُ يُطْمِمُ وَلَا يُطْعَمُّ ﴾؟ أي وهو يعين ولا يعان، يرزق ولا يرزق؛ لأنه الغني المطلق.

وَمُنُ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أَنَّ أَسُدُمُ مِن هذه الآمة فأمرني ربي أن أكون مسلماً موحداً، ونهاني عن الإشراك، وقال: ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ أحداً به الله في وجوب الوجود، ولا في الخلق وإيجاد الموجود، ولا في العبادة من أشباه الطاعات والركوع والسجود، وأذبني أن أمشي على سنته في الكائنات، وأباشر الأسباب في جلب كل خير من الخيرات ورفع كل شر وآفات ﴿ قُلُ إِنِّ أَخَاتُ إِنَّ مَصَيَّتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ فإن الخالق أعظم من كل عظيم، وإطاعته عبارة عن العبادة وانتهاج الصراط المستقيم، وجزاء العاملين المثوبة الحسني والنعيم المقيم، وجزاء العاطلين عذاب النار الأليم. ﴿ مَن يُعْمَرَفَ عَنْهُ ﴾ أي عذاب ذلك اليوم ﴿ وَجَزاء العاطلين عذاب النار الأليم. ﴿ وَنَاكَ الْفُوزُ اللهِ يَنْهُ وهو الذي لا وجزاء العامل، ولا معطي لما أباه. ﴿ وَإِنْ يَعْسَنَكُ اللهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ إِنْمُرَكِ مَا لَهُ عَلَمُ ولا قادر على كشفه إلا مرض ومخافة وفقر حال وآفة ﴿ فَلا كُونَ لِلَّا هُونَ فلا قادر على كشفه إلا مرض ومخافة وفقر حال وآفة ﴿ فَلا كُونَ لَا لَهُ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى كُونَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُشفه إلا علم في الله على كشفه إلا علم في حدال وآفة ﴿ فَلا كُونَ لَهُ اللهِ هُونَ فلا قادر على كشفه إلا على المرض ومخافة وفقر حال وآفة ﴿ فَلا كُونَ لَا اللهِ اللهِ المُونِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

هو لأنه هو الذي أبداه وهو الذي يزيله ويفنيه، وكل ما قرره وشرعه من الأسباب النافعة والدافعة من الاستفادة بمداواة الطبيب، أو الالتجاء إلى ملجأ رهيب، أو الاستغاثة بإنسان نافع بعيد أو قريب، أو تعلم العلاج من أستاذ مرشد لبيب... فمن الأسباب. وقد قال تعالى: ﴿وَالَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبًا هِ فَأَنَعَ سَبًا هِ وذلك كله هدى الله يهدي به من يشاء بجلب ما شاء أو دفع ما يشاء. ﴿وَإِن يَسَسَكَ عِغْرِ ﴾ فصححك وأمنك، وأعزك، وأكرمك، فهو منه تعالى ومن مقدوراته التي يسيرها لك بفضله عليه، وإن تسألني عن مدى قدرته ﴿فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَيِيرٌ ﴾ لا يعظم عليه شيء، فتأدبوا واكتسبوا على سنته وشريعته إلى يوم الدين. ﴿وَهُو اَلْقَاهِرُ ﴾ أي الغالب المستولي ﴿فَوْقَ عِبَاوِدٍ ﴾ فوقية الغالب على المغلوب. وفوقية المعين على المكروب، وفوقية الناجح الحائز على المطلوب، لا فوقية زيد على السطوح، بل فوقية الفاتح على المفتوح. فإن الأدلة القاطعة والبراهين الساطعة تدل دلالة لا فيها فوقية أن الله تعالى أزلي قبل كل موجود قبل الزمان والمكان، وقبل حركة الفلك بالدوران، وقبل وجود السماء والكواكب والأرض وسائر الأكوان. فالفوقية النسبية باعتبار ما هو المعتاد ممتنع في حقه تعالى. والاستدلال بظاهر الآثار والإسناد عادة من لا ينظر إلى برهان الرشاد، ويكتفي بالظنون حسب المعتاد. وأنى هذا من ذلك!

وكل ما ورد من الأحاديث الشريفة الظاهرة في إسناد الفوقية إليه تعالى فليس على معنى ثبوت الجهة والجانب، وأن يكون هو فوق شيء فوقية مكانية، بل إنما هي من الآيات المتشابهة المفوضة إلى علم الله تعالى وتسليمها بدون البحث عنها، أو أنها مؤولة على قاعدة الخلف بتأويلات مناسبة أَظْهَرُها وأنورها فوقية الغلبة والقدرة، كما أن قوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم ۖ وقوله تعالى: ﴿وَمَن أَوْبُ إِلَيْهِ مِن خَوَى ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُم وَلَا خَسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُم ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَمَن أَوْبُ إِلَيْهِ مِن خَبِل الوَرِيدِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَمَن أَوْبُ إِلَيْهِ مِنكُم وَلَكِن لا نُتُورُون هي عبارة عن ارتباط علمي وسيطرة من جهة القوة والقدرة. بل يقول الإمام حجة الإسلام الغزالي حرحمه الله تعالى ـ: إنها ليست من الآيات المتشابهة، بل كلها كنايات عربية مفهومة لأهل العرف العام. والمراد بها ما ذكرنا.

ورفع اليدين إلى السماء في وقت الدعاء مبني على رعاية الشرف والاحترام؛ فإن الأرض تحت الأقدام والقلب فوقها، والرأس فوق الصدر، وكل ما يكون أمامك أو تحت أقدامك لا يلاحظ فيها اعتبار يمتاز به عن غيره شرفاً. فالإنسان إذا دعا ربه يدعوه ويجعل الكعبة التي هي قبلة الصلاة قبلة دعائه، ولا قبلة أخرى لنا غيرها. ورفع الأيدي إلى السماء ليس إلا لاعتبار الشرف في العلو والفوقية.

ولما كان معنى لفظ القاهر والأعلى الغلبة الباهرة والسطوة الظاهرة، وذلك مما يتوهم الناس منه أن الله إذا عصاه عاص فاجأه بالانتقام، وليس ذلك كذلك لأنه سبحانه وتعالى كثيراً ما يسمح ويعفو، وقد ينتقم ويؤجل الانتقام إلى مدى بعيد. ختم الآية بقوله: ﴿وَهُوَ الْحَكِمُ الْخَيِرُ ﴾ أي إن الله تعالى مع أنه قاهر فوق عباده حكيم ذو حكمة بالغة، وعالم بالأشياء على ما هي عليه، ومبالغ في إحكام الأمور وإتقانه، ولا يعمل شيئاً خالياً عن المصلحة والحكمة، وخبير بأحوال العباد وأعمالهم، وما يناسب العفو أو التأجيل أو التعجيل، وكل ما يصدر منه حق واضح مبين.

﴿ قُلْ أَقُ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ ۖ وَأُوحِى إِلَىٰ هَالَ الْفُرَمَانُ الْإُنذِرَكُم بِدِ، وَمَنْ بَلَغٌ آيِنَكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَتَ مَعَ اللَّهِ مَالِهَةً أُخْرَئُ قُل لِآ أَشْهَدُ هُوَ إِلَهٌ وَحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِئَةً مِمَّا تُشْرِكُونَ ۞﴾.

عن ابن عباس قال: جاء النحام ابن زيد، وقروم بن كعب، ومجرى ابن عمرو، فقالوا: يا محمد ما نعلم مع الله إِلهاً غيره. فقال النبي ﷺ: لا إِله إِلا الله، بذلك بعثت، وإِلى ذلك أدعو. فأنزل الله في قولهم هذه الآية. رواه ابن إسحاق وابن جرير.

وقيل: إن رؤساء مكة قالوا: يا محمد ما نرى أحداً يصدقك بما تقول، ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فقالوا: ليس لك عندهم ذكر ولا صفة. فَأَرِنا من يشهد لك أنك رسول الله. فنزلت الآية. ذكره الواحدي والبغوي.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً ﴾ يعني يا حبيبي قل في جواب قولهم من يشهد لك برسالتك: أي شيء وأي موجود في العلم أكبر شهادة على الحق من غيره؟ و ﴿ قُلُ ﴾ أنت بنفسك في الجواب: ﴿ اللَّهُ ﴾ أي أن الذي هو أكبر شهادة ذات الله الواجب الوجود؛ لأنه عالم بجميع ما يمكن أن يعلم، وكل حقيقة معلومة عنده بلا شبهة و خفاء. ثم ابتدأ فقال: ﴿ شَهِيدُ ابْنِي وَبَيْنَكُمُ ﴾ أي هو شهيد يشهد على

رسالتي وهو صاحب القول الفصل بيني وبينكم ﴿وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا اَلْقُرْءَانُ لِأَنذِركُمُ بِهِ، وَمَن بَلَغُ السلامِ اللهِ ومن جملة ما يشهد به لي أنه أوحي إليّ هذا القرآن الذي هو فصل الخطاب لأنذركم يا قريش ومن معهم، ومَن بَلغ، وأنذر به من بلغه من الثقلين الجن والإنس الأسود منهم والأبيض والأحمر والأصفر ﴿إَينَكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَع اللهِ الجن والإنس الأسود منهم والأبيض والأحمر والأصفر ﴿إَينَكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَع اللهِ المنا القرآن العظيم الذي نزل وثبتت قدسيته بشخصه تشهدون بقوة وتأكد أن مع الله الواحد الأحد الفرد الصمد آلهة أخرى بلا وزن لوجودهم الفارغ عن الوجود لاستغناء الواجب عن الممكن والكامل عن النقص؟ ﴿قُلُ لاَ أَشْهَدُ اللهِ عَن المنا الله الله واحد فحسبُ الله والنك الجاهلين الغافلين عن المستقيم يأبى ذلك ﴿قُلُ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَعِدٌ وَإِنِّي بَرِيٌّ مَا تُشْهِرُونَ المعبود بالحق إله واحد فحسبُ ، ﴿وَإِنِّي بَرِيٌّ مَا تُشْهِرُونَ المنام والهياكل المنحوتة المنحوسة. تعالى الله عما يشركون.

## ﴿ الَّذِينَ ؞َاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْ فُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُ الَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾.

قوله: ﴿ النَّيْنَ مَانَيْنَهُمُ الْكِتَنَبُ يَمْ فُونَهُ ﴿ جواب عن قول الكفار ولقد سألنا اليهود والنصارى فقالوا: ليس لك عندهم ذكر، فيقول ﴿ الَّذِينَ مَانَيْنَهُمُ الْكِتَبَ ﴾ من اليهود والنصارى ﴿ يَمْ فُونَهُ هُ أَي يعرفون رسول الله بحليته ونعوته ﴿ كَمَا يَعْ فُونَ آَبَنَاتَهُمُ ﴾ بحيث لا يشكون فيه. ومن هذا الباب قال عبد الله بن سلام في تصديق الآية: وأيم الله الذي يعرف ويحلف به ابن سلام لأنا بمحمد أشد معرفة مني بابني ؛ لأني لا أدري ما أحدثت أمه! ثم قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ خَيرُوا النَّسَهُمُ ﴾ من أهل الكتاب والمشركين ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بما يجب الإيمان به.

﴿ وَمَنْ أَظَلَمُ مِنِنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِنَايَتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُفلِحُ ٱلظَّلِلُمُونَ ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمُ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُواْ أَنِنَ شُرَكًا ۚ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُم تَزْعُمُونَ ﴿ لَكُنَّ مُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ مَنْ مُسْرِكِينَ ﴿ الطَّرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى النَّاسِيمُ وَمَدَلًا عَنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَنْ أَنُوا يَقْتُونُونَ ﴿ إِلَيْهُ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَنْ أَنْ أَلِيمُ أَنْ أَلِيمُ اللَّهُ وَمُونَا إِلَيْلُكُ وَمِنْ أَوْلُولُولُوا أَنْهِ وَيَهُمْ مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوا يَالِمُونَ اللَّهُ وَمِنْهُمْ مِنْ يَسْتَعِيمُ إِلَى اللَّهُ وَالِيهِ وَمِنْ إِلَى اللَّهُ مُؤْمُونًا لَكُوا يَعْلَمُ وَمُنَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِكُونُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه أَكِنَةُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقَرَّا وَإِن يَرَوَّا كُلَّ مَايَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَى إِذَا جَاهُوكَ يُجُكِيلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿وَمَنَ أَظْلَا ﴾ الآية معناه وأيّ مكلف أشدٌ وأكثر ظلماً مِمن أي من الذي ﴿أَفْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا ﴾ بأن قال الملائكة بنات الله، أو الأصنام شفعاؤنا عنده برضاه ﴿أَوْ كُذَّبَ يِتَايَتِمِ ۗ ﴾ الدالة على وجوده وبعث رسله من المعجزات القاهرة الظاهرة، وادعوا أنها سحرٌ أو غير ذلك من المفتريات!؟ ﴿إِنَّهُ لَا يُعْلِمُ الظَّلِمُونَ ﴾ الذين اتصفوا بالظلم ولو كان قليلاً، فكيف بمن هو أظلم الظالمين؟ فلا شبهة إنه لا يفلح لأنه ظالم ولا يفلح الظالمون.

﴿ وَيَوْمَ غَشُرُهُمْ جَيعًا ﴾ أي اذكر يوم نحشرهم جميعاً ﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُواْ أَيْنَ شُرَكَا وَكُمُ ﴾؟ أي أين الشركاء الذين كنتم تعتمدون عليها لتخلصكم من العذاب ﴿ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزَعْمُونَ ﴾ أي تزعمونها نافعة لكم ودافعة عنكم الهول والعذاب ﴿ ثُمَّ لَوْ تَكُن فِنتَنَهُمُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبِنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴾ معناه لم تكن عاقبة كفرهم وشركهم إلا البهت والحيرة وعدم الانتفاع بما اتخذوه نافعاً لهم، والحلف الكاذب من قولهم: والله ربنا ما كنا مشركين ﴿ اَنفُلْ كَيْنَ كَذَبُواْ عَلَى الله .

﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَبِعُ إِلَيْكُ ﴾ حين تتلو آيات القرآن الكريم من مشركي مكّة ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُومِمْ أَكِنَةً ﴾ أي أغطية وحجباً مانعة من ﴿ أَن يَفْقُوهُ ﴾ أي يفهموه وجعلنا ﴿ وَفِي عَلَى قُلُومِمْ وَ وَفِي السّماعه حق الاستماع ﴿ وَإِن يَرَوّا كُلّ اَيتَةٍ لّا يُومِنُوا بِها ﴾ معناه وإن أبصروا بالعيون أو أدركوا بالقلوب كل آية دالة على رسالتك، وعلى صحة ما تدعو إليه من التوحيد لا يؤمنون بها لفرط عنادهم وشدة شكيمتهم للإصغاء إليك أو للتأمل فيما يدل على صدقك ﴿ حَقّ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ ﴾ أي وصل عنادهم وغيهم إلى درجة لا تخليهم للاستفادة مما تقرأه عليهم، وزاد ضلالهم بحيث حتى إذا جاءوك يجادلونك ويتكلمون ويتخاصمون معك للغلبة عليك.

﴿ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُا إِنْ هَذَا ﴾ أي ما هذا المكتوب الذي يقرأه عليكم ﴿ إِلَّا أَسَطِيرُ الْأَلِينَ ﴾ أي أحاديثهم المسطورة التي تنقل وتقرأ على العادة التقليدية، وليس بشيء الأقليدية، وكلامهم هذا ناشىء عن جهل وعناد وفساد وإفساد. فإن الإنسان يعول عليه. وكلامهم هذا ناشىء عن جهل وعناد وفساد وإفساد. فإن الإنسان العاقل إذا سمع ألفاظاً مأخوذة من الأفواه، أو مقروءة من الكتب فحقه أن يستمع

لها حتى يأخذها، ثم يتفكر في مدلولها فإن كان داعياً إلى الرشد والأخذ بالانتباه، وملاحظة الحال والاستقبال، وتوجيه القلوب إلى الشعور بالمسؤولية أخذه وتقبله وجعله وسيلة لسعادته في الدارين. وليس من حقه أن يرفضه وينسبه إلى ما لا يليق به. فإن ذلك مثل ما يجد الإنسان نقوداً من الذهب ويرميها في البحر ولا ينتفع بها لا هو ولا غيره من بني نوعه!

## ﴿ وَكُمْ بَنْهُونَ عَنْهُ وَبَنَوْتَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْشُكُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ ﴿

عن ابن عباس قال: نزلت هذه الآية في أبي طالب، كان ينهى المشركين أن يؤذوا رسول الله على ويتباعد هو عما جاء به. رواه الحاكم والبيهقي. وعن سعيد ابن أبي هلال نزلت في عمومة النبي على وكانوا عشرة، فكانوا أشد الناس معه في العلانية وأشد الناس عليه في السر. رواه ابن أبي حاتم. وقيل: نزلت في كفار مكة كانوا ينهون الناس عن اتباع رسول الله ويتباعدون بأنفسهم عنه.

قوله تعالى: ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ﴾ الضمير العمدة راجع للمشركين، وضمير عنه راجع إلى القرآن، يعني إن المشركين كانوا ينهون الناس عن استماع القرآن لئلا يقع في قلوبهم، أو لئلا يتفكروا فيه فيأخذون به. ﴿وَيَنْفُونَ عَنْهُ ﴾ أي ويتباعدون عنه بأنفسهم إظهاراً لنفرتهم عن سماعه، ولا يؤمنون، فالضميران المجروران للرسول ﷺ: ﴿ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ ﴾ أي وما كانوا يهلكون بتلك الأعمال والحيل إلا أنفسهم بتعريضها لعذاب الآخرة ﴿وَمَا يَشْمُرُنَ ﴾ أن الوبال يأتيهم في المآل.

 قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَيُّهُ الخطابِ للرسول ـ ﷺ، أو لكل من له قابلية ا الخطاب، فيشرع الباري في بيان ما يأتي عليهم وما يصدر عنهم يوم القيامة. فيقول: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وُقِتُوا ﴾ أي عرضوا على النار وعرضت عليهم، وعلموا أنهم واردون فيها ومعذبون ﴿فَقَالُواْ يَلْيَنَنَا نُرَدُّ ﴾ إلى الدنيا مع الشعور النافع ﴿وَلَا نُكَذِّبَ عِائِكِ رَبِّناً ﴾ كما كنا نكذب من قبل ﴿ وَتَكُونَ مِنَ ٱلْوَمِينَ ١ بَلَ بَدَا لَمُم مَّا كَانُوا يُخَفُونَ مِن قَبَّلُ ﴾ أي أعرض عما يشعر به كلامهم هذا من رغبتهم الصادقة في الرجوع إلى الدنيا للطاعة والانقياد، وإنما قالوا ذلك لأنه ظهر وبدا لهم عذاب وعقاب كانوا يخفونه وينكرونه من قبل في الدنيا ﴿وَلَوْ رُدُّوا﴾ إلى الدنيا ﴿لَمَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ﴾ من الكفر والاستكبار والعناد. ﴿وَإِنَّهُمْ لَكَلْدِبُونَ﴾ فيما يستفاد من تمنيهم وهو أنهم نادمون عن المعاصي وعازمون على إطاعة الباري ورسوله في الأحكام ﴿وَقَالُوٓا ﴾ قيل إنه عطف على قوله تعالى: ﴿عادوا﴾ أي ولو ردوا إلى الدنيا لعادوا لما نهوا عنه وقالوا: ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِّيا﴾ والحق إن الواو لعطف حكاية حال من أحوالهم على حال آخر. والمقصود: وقالوا: أي المشركون أو الكفار المنكرون للبعث مطلقاً إن هي ضمير مبهم راجع إلى الحياة المذكورة بعدُ، أي وقالوا: ما الحياة إلا حياتنا الدنيا وحياتنا في عالم الوجود قبل الموت وعالم البرزخ ﴿وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوثِينَ﴾ إذا فارقتنا الروح في هذا العالم، أي لا حياة ولا بعث بعد الموت. هذا كلامهم الذي صدر منهم في هذه الدنيا ﴿وَلَوْ تَرَيُّ ﴾ يا حبيبي ﴿إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهُم ﴾ وعرضوا عليه ﴿ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِٱلْمَقِيُّ ﴾؟ أي قال الله تعالى: أليس هذا بالحق. أي ليس هذا البعث والحياة بعد الحياة الدنيوية بالحق، أي حقاً ومتلبساً بالحق. ﴿قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّناً ﴾ أي بلى هو حق وربنا. ﴿قَالَ﴾ الله تعالى لهم: ﴿فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ﴾ الذي أنكرتموه في الدنيا ﴿ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ بسبب كفركم به، أو بالكفر به وبغيره ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَنَّهُوا بِلِقَآءِ ٱللَّهِ ﴾ قيل: إنَّ لقاء الله تعالى استعارة تمثيلية عن البعث وما يتبعه. والحسن وابن عباس على أن المراد لقاء جزائه تعالى يوم القيامة بتقدير المضاف. ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُم السَّاعَة ﴾ أي يوم البعث والنشور. والساعة: القطعة من الزمان وغلب على يوم القيامة كالنجم للثريا ﴿بَغْنَةُ﴾ أي فجأة، مصدر وقع موقع الحال أي مباغتة ﴿قَالُوا يُحَسِّرُنَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا﴾ أي على تفريطنا وتقصيرنا في مدة الحياة الدنيا. وهذا المقول جملة ندائية يقصد بها إظهار التحسر على ما فات ﴿يَمْيِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمٌّ ﴾ والجملة في موضع الحال من فاعل قالوا، والمراد بها بيان

سوء حالهم وشدة ما يجدونه من المشقة والآلام والعقاب. وقيل حملها على الظهر حقيقة وأنها تجسم ﴿ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ تذييل مقرر لما قبله. ﴿ وَمَا الْحَيَوْةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الل

﴿ فَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَابَتِ ٱللّهِ يَجْحَدُونَ ۞ وَلَقَدْ كُذِّبَتَ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُودُوا حَتَىٰ ٱلنَّهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبَإِيْ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞﴾.

عن علي \_ كرم الله وجهه \_ أن أبا جهل قال للنبي ﷺ: إنا لا نكذبك، وإنك عندنا لصادق، ولكن نكذب بما جئت به! فأنزل الله الآية. رواه الترمذي والحاكم.

قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ أَلَّذِي يَقُولُونَّ ﴾ كسرت إن لدخول اللام فيما بعده ومعناه نحن نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون ويتأثر قلبك به لأن مغزى كلامهم تكذيبك في دعوى الرسالة من الله، وإِنكار آيات الله لأن معنى قولهم إِنا لا نكذبك وإنك عندنا لصادق ولكن نكذب بما جئت به، إما أنك صادق في ما أخبرت به في أمور الدنيا، ولكن لا نصدقك في أنه يوحى إليك ولا بما تقول إنه وحي من الله. فهناك تكذيب لك في دعوى الرسالة كما أنه تكذيب لآيات الله النازلة، وإما معناه أنت كنت صادقاً بيننا وما نسبناك إلى الكذب في ما سبق من عمرك ولكنا نكذب ما جئت به وننكر أنه كلام الله وحكمه، وإنما هو من كلام بعض من الجن يُلقى إليك وأنت تقبله وتنقله إلينا فهناك أيضاً، وإن لم ينسبوه إلى الكذب ظاهراً ويقولون له أنت صادق في أنه أُلقي إليك كلامٌ غيبيّ بدعوى أنه كلام الله، ولكنه تكذيب لآيات الله تعالى وجحود وإنكار لها، وفي الحقيقة تكذيب للرسول في دعوى أنه رسول الله تعالى. فقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ ﴾ أي ظاهراً ﴿ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِينَ ﴾ يكذبونك باطناً و﴿ بِعَايَتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ حقيقة بكل معنى الكلام. هذا إذا كان مورد نزول الآية ما ذكرنا من قول أبي جهل: يا محمد إنا لا نكذبك وإنك عندنا لصادق، ولكن نكذب ما جئت به كما نقلناه آنفاً. وأما إذا كان المورد هو تكذيبهم له علي كما كان عادتهم فمعنى الآية الكريمة: يا رسولي لا تحزن بإنكار المشركين وبتكذيبهم لك،

فإنهم وإن كذبوك ولكن ليس التكذيب عائداً إليك، بل إن الظالمين بالإشراك والاستكبار بآيات الله يجحدون، ونحن نعلم بهم وبأقوالهم وأفعالهم، وننتقم منهم في حالهم ومآلهم في الحال بعذاب وأسر وقتل محدد، وفي المآل بعذاب مستمر إلى الأبد. ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ ﴾ عيسى وموسى وإبراهيم وهود وصالح ونوح ﴿فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَاُوذُوا حَقَّ النّهُم نَصَرُنًا ﴾ بتأييد وفتوح ﴿وَلا مُبَدِلَ لِكِلَمَتِ اللّهِ أَي كلماته التي هي فصل الخطاب في العالمين، حيث قال: ﴿إِنّا لَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالّذِينَ ءَامَنُوا ﴾. وقال: ﴿كَتَبَ اللّهُ لَا عَرُسُونَ فَي المَالَ وَلَقَدْ سَبَقَتَ كَلِمَنْنَ لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنّا لَنَصُرُونَ اللّهِ فَإِنّا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالحَمَد للله وَلَا مُبَدّلَ لِكُلَمَتِ اللّهِ فَإِنّها مَن مَن اللهِ مُن اللّهِ فالمِن ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبْإِي الْمُرْسَلِينَ ﴾ والحمد لله رب من سنته التي تقررت في العالمين ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبْإِي الْمُرْسَلِينَ ﴾ والحمد لله رب العالمين.

﴿ وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوَ سُلَمًا فِي ٱللَّرَضِ أَوَ سُلَمًا فِي ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ ﴿ فَاللَّهُ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْقَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ مُ اللّهُ مُرْجَعُونَ ﴿ وَالْمَوْقَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ مُ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ وَالْمَوْقَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ مُ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾.

قوله: ﴿وَإِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُم ﴾ الآية يقول سبحانه وتعالى لحبيبه محمد على إنك رسول الله أرسلك إلى كافة الناس بشيراً ونذيراً، وكلما ارتفعت درجة الإنسان في العالم زادت أعداؤه وحسّاده، لا سيما الرسول الذي نزل عليه الوحي وأمر بتبليغه إلى المكلفين، وعند ذلك لا مجال إلا بالاعتماد على الله وتفويض الأمر إليه، والصبر على ما يناله من الأتعاب، وهكذا كانت عادة الرسل قبلك إلى أن جاءهم النصر. وإلا فإن كان كبر عليك إعراضهم أي إعراض قبلك إلى أن جاءهم النصر. وإلا فإن كان كبر عليك إعراضهم أي إعراض المشركين عن الإيمان بك وبما جئت به من القرآن المجيد وشق عليك الصبر على أذاهم ﴿ وَإِن السّعَلَمُ وَ قدرت وتهيأ لك ﴿ أَن تَبْنِي نَفَقًا فِي الأَرْضِ ﴾ أي سرباً فيها تذهب إليه وتسكن به وتختفي عنهم ﴿ أَوْ سُلَمًا فِي السّمَاءِ ﴾ أو أن تبتغي سلماً أي مرقاة ومصعداً فيها ترقى عليها وتصعد إلى محل لا تنالك فه أيدي العابثين، ولا تسمع فيه كلام المشركين وتفرغ للسعي في ما ينجيك منهم ﴿ وَتَأْتِينُهُم ﴾ منها ﴿ إِنَايَةً ﴾ أو سماوية على حسب ما اقترحوه من الآيات، أو حسب ما تعتقد فيه أرضية أو سماوية على حسب ما اقترحوه من الآيات، أو حسب ما تعتقد فيه

إقناعهم به من المعجزات فافعل ذلك وأقنعهم بها، وسخرهم لإطاعتك والإيمان بما جنت به من الله العلي القدير. وإن لم تستطع ذلك، ولن تستطيعه أبداً، فاصبر حتى يحكم الله بينك وبينهم بالحق وهو خير الحاكمين، ولا تعتقد أن الله سبحانه وتعالى عاجز عن أن يفعل بهم ما يريد من الإهلاك والإبادة، أو أن يهديهم إليه بحيث لا يبقى في قلوبهم شك وشبهة في أمر الدين كلا ﴿وَلَوَ شَاءَ الله ﴾ جمعهم على ما أنت عليه ﴿لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللهُدَئُ ﴾ في أقرب وقت وأقل زمان، ولكن الله لا يريد ذلك لأن الإيمان حينئذ يكون إيمان إلجاء واضطرار، ولا وزن له في سوق العبودية، وإنما يحب أن يختار الإنسان المخلوق على القابلية والاستعداد صرف إرادته إلى الخير والرشاد، وينحرف بالقوة عن بغي الهوى وعناد النفس الأمارة وإفساد الشيطان ﴿فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴾ بهذه الحقائق.

وهنا نكتتان: الأولى: إِن الله سبحانه وتعالى راعى كرامة الرسول على ومقامه الرفيع، ولم يقل فلا تجهل، بل قال فلا تكونن من الجاهلين أي ممن ينسب إلى أولى الجهل بواجبات الإنسان.

الثانية: إنه لم يكن الرسول منزعجاً غاية الانزعاج وضيق الصدر وحصر النفس في مقابل المشركين حتى يردع ويزجر بآية مثل ما نزلت، ولكنه أراد تنوير المسلمين وتوجيههم إلى وجوب الصبر وإفساح الصدر، فإن الإنسان كائناً من كان يجب عله أن يتورع بالأخلاق العالية، ومن أهمها: التوكل على الله، والصبر على أذى العباد، والاستقامة على طريق الرشاد.

ثم أتى الباري سبحانه بمفهوم آخر يؤيد الصبر والسلوى للرسول على فقال تعالى ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونً ﴾ أي لا تجزع عن عدم استجابة أهل الإشراك لما تقرأه عليهم من الآيات؛ فإنه لا يستجيب إلا من يسمع الكلام ويفهمه، ولا يسمعه إلا الأحياء، ولكن المشركين مَوْتى القلوب، والموتى لا يسمعون إلا يوم ﴿يَبْعَثُمُ اللهُ ﴿يُرْجَعُونَ ﴾ فيحاسبهم على ما سمعوه وما لم يسمعوه وكانوا عنه غافلين.

﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن رَّبِهِ ۚ قُلَّ إِنَّ اللَّهَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يُنَزِلَ مَايَةُ وَلَاكِنَ أَتَّكُونَ هُوَ عَلَىٰ إِنَّ كَايَةً وَ الْأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَىٰ أَنْكُمُ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيَّءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِلَىٰ مَا أَمُمُ أَمَانُكُمْ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيَّءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ

كَذَّبُوا بِثَايَنَتِنَا صُوَّةً وَبُكُمُ فِي ٱلظُّلُمَاتِ مَن يَشَلِ اللَّهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَشَأَ يَجُعَلَهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا ﴾ أي وقال رؤساء قريش البالغون أعلى مراتب الجهل: ﴿ وَلَا لَا عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن رَبِّهِ ﴾ أي لولا نزل عليه آية قاهرة ملجئة للإيمان بأن يقلع جبل أبي قبيس ويرفعه على رؤوسهم ﴿إِنَّ الله قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلَ مَايَة ﴾ كما يقترحون ﴿وَلَاكِنَ أَكَثَرُهُمُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ أي لا يعلمون أن الله قادر على أن ينزل كل آية يقترحونها، لأنهم لا يؤمنون بوجود إله واجب الوجود موصوف بالكمال منزه عن النقص، ولو آمنوا بذلك لعلموا أن قدرته تشمل كل ممكن من الممكنات؛ فإن القدرة على خلق السماوات ونجومها، وحركات الكواكب السيارة فيها، وبقائها على نظام خاص في الحركة الدورية، وخلق الأرض والجبال وما فيها من المعادن والنبات والحيوان مع بداهة أن كلاً من المذكورات وأجزائها من الممكنات الخاصة التي يستوي وجودها وعدمها، ولا يتحقق شيء منهما إلا بمرجح خارج عن سلسلة الممكنات. . دليل ظاهر وسلطان قاهر على أن الله على كل شيء قدير.

وهذه الآية التي اقترحوها ليست بأعجب وأبدع من خلق جميع الحيوانات وإدارة شوونها فرمًا مِن دَابَةِ في الأَرْضِ وَلا طَلْبِر يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلا أَمُمُ أَمَّالُكُمُ في خلقها من العناصر ونشوئها ونمائها، وتوالدها وتناسلها، والميل والعطف الغريزي فيها، وفي إحساسها بالحواس الموجودة فيها، وفي إدراكها إلى درجة تناسب بقاء نوع الحيوان، ولكن لكل نوع من أنواعها أفق خاص محدود، وتتفاوت آفاقها، ومن طالع كتب الحيوانات ونشوءها وبقاءها والآثار الظاهرة منها في تربية أفراخها وتداويها، وسعيها في تحصيل الرزق، وعبورها المياه الكثيرة، وفي تحصيل المواد الغذائية التي تعيش بها، وفي إعداد المسكن الذي تبقى فيه، وفي نظامها الداخلي، ومدافعة الأعداء المهاجمة عليها، أو على نسلها. اطلع على حقائق محيرة للعقول أعني اللوح المحفوظ، وجمعناها فيه، أو في القرآن الكريم بصورة إجمالية تناسب أعني اللوح المحفوظ، وجمعناها فيه، أو في القرآن الكريم بصورة إجمالية تناسب إدراكنا ﴿ثَرَّ بِهِمْ يُعْشُرُونَ ﴾.

ثم إن ظاهر قوله تعالى: ﴿إِلَّا أُمُّمُ أَمْثَالُكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ثُمَّ إِنَّى رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ ﴾

هو أن الحيوانات البرية والبحرية على كثرتها بعد الموت يحشرون ويحاسبون. ويؤيده ما روي أنه يأخذ للجماء من القرناء ويجازيها كيف يهملكم سدى؟! وهو حديث صحيح رواه الشيخان. ولكنه لا يلزم من هذا أن يدخل في الجنة أو في النار، ولعل لتعذيب الواحد أي واحد أصولاً مقررة خاصة، وكذا التنعيم، كما أن ظاهر الآيات القرآنية هو أن كل شيء له تسبيح خاص وأنا لا نفقه تسبيحه. فالكائنات شواهد وآيات للدلالة على ذاته الواجب الوجود الأزلي وصفاته الكمالية، وتسبيح الحصى في يده الشريفة دليل لطيف على الموضوع بالوجه المناسب، وهناك آراء مشروحة في محلها.

قوله: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا﴾ في قوة التعليل، أو نزلت بمناسبة للآيات تشبه مناسبة العلة للمعلول في قوة الارتباط والمقارنة في الوجود. ويقول: والسر في أن الكافرين المشركين لا يعلمون أن الله قادر على كل شيء ولا يؤمنون بآيات الله مع ما يرونه من الآثار الدالة على وجوده وكماله هو أنهم استمروا في ظلمات الجهل وتحت سيطرة التقليد الأعمى، وركبوا جماع الهوى النفسية التي تعاند الهدى القدسي، وأضيف إلى كل ذلك العناد الناشىء عن الحسد.

وَالَّذِينَ كُذَّبُوا بِالْكِتِنَا بناء على العوامل المذكورة وصُمُّ عن استماع الحق وآيات القرآن والمواعظ والنصائح المفيدة ووَبُكُمُ لا ينطقون بكل ما يفيدهم خيراً من الاستنجاد بأهل المروءة والنجلة والتعليم والإرشاد. وهم في الظُلُمَتَ الأربع السابقة ظلمة الجهل والتقليد والهوى والعناد. وهم اختار مباشرة الأسباب الأربعة للضلال فهو ممن شاء الله تعالى أزلا إضلاله بسبب سوء مباشرته وسوء اختياره لها فيما لا يزال ومن فيشَا الله في إضلاله أزلا لعلمه بسوء مباشرته وشوعيناله فيما لا يزال ومن فيشَا الله في وبيان حقيقة الأمرهو أن تصرفاته فيما لا يزال يتخلف عن الإرادة فومَن يَشَأَى أزلا هدايته لعلمه بحسن تصرفاته فيما لا يزال يهديه وفي عن الإرادة فومَن يَشَأى أزلا هدايته علمه ونامية الله خالق كل شيء وعالم بكل شيء أزلا وأبداً وأنه خلق مخلوقات جامدة ونامية غير حساسة، وخلق مخلوقات حساسة غير عاقلة، وخلق مخلوقات حساسة عاقلة عير حساسة، وخلق مخلوقات حساسة عير عاقلة، وخلق مخلوقات حساسة عاقلة المغيبات الآتية والمسؤوليات في المستقبل فأرسل الرسل وأيدهم بالوحي فبين المغيبات الآتية والمسؤوليات في المستقبل فأرسل الرسل وأيدهم بالوحي فبين الرسول لهم على حسب الوحي أنهم يموتون ثم يبعثون ويحشرون ويحاسبون ويأخذون جزاء أعمالهم إن خيراً فخير وإن شراً فشر. وبنو آدم من العقلاء المكلفين ويأخذون جزاء أعمالهم إن خيراً فخير وإن شراً فشر. وبنو آدم من العقلاء المكلفين

لهم تنوير العقل وتأييد الرسل للعقل وتعليمه في ما لا يدركه الذات فمن صرف قواه في هداه فقد فاز بالسعادة ومن صرفها في هواه فقد نال الشقاوة. والباري تعالى علم أزلاً أن أي إنسان وأي مكلف يصرف قوته في سعادته، وأي مكلف يصرفها في شقاوته، وعلى ذلك العلم الأزلي والإرادة الأزلية من باشر في ما لا يزال أسباب الخير شاءه الله له وخلقه ومن باشر فيه أسباب الشقاء شاءه الله له، فالمسؤول هو العبد المشغول الأعمال فمن وجد خيراً فليحمد الله تعالى، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه. فقدرة الباري وسائر صفاته أزلية أبدية، وخلقه للأشياء إنما هو بقدرته، وقدرته تابعة لإرادته وإرادته تابعة لعلمه، وعلمه مرآة يتجلى فيها صور الأشياء التي يباشرها العبد باختياره. ومن ذلك اشتهر عند الأصوليين أن العلم تابع للمعلوم وحاك عنه يحكي صورة ما يقع في المستقبل باختيار الفاعل الكاسب، وعليه قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ يَعّلُو مَا تَصْنَعُونَ﴾.

﴿ فَكُلُّ أَرَهُ يَنَكُمُ إِنَّ أَتَلَكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَذَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِنَاهُ تَدْعُونَ فَيَكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةً وَتَنسَوْنَ مَا تُشْكِوُنَ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أَمْهِ مِن قَبْكِ فَأَخَذَنَهُم بِالْبَأْسَاءِ وَالفَمَّرَاءِ لَعَلَمُم بِنَضَرَعُونَ فَلَوْنَهُم وَالبَالْسَاءِ وَالفَمَّرَاءِ لَعَلَمُم بِنَضَرَعُونَ فَلَوْنَهُم وَرَبَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ مَا فَلَوْنَ إِنَّ فَلَوْنَهُم وَرَبَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ مَا كَانُونَ إِنَّ فَلَوْنَ اللَّهُ وَالفَيْرَةِ وَلَا إِلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا إِللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا إِلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالُونَ وَاللّهُ وَلَا إِلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا إِلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا إِلَا لَهُمْ مُنْظِلُونَ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَالُونُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَلْمُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللل

قوله: ﴿أَرَءَيْنَكُمْ ﴾ استفهام تعجيب، ولفظ كُمْ حرف خطاب للدلالة على الجمع مجاز عن أخبرني مجازاً مرسلاً تبعياً. أي تجوز فيه بتبعية المجاز في المصدرين منقول عن أرأيت بمعنى أبصرت أو عرفت، كأنه قيل أأبصرته وشاهدت حاله العجيبة؟! أو أعرفتها أخبرني عنها؟ فلا تستعمل إلا في الاستخبار عن حالة عجيبة لشيء. ووجه المجاز أنه لما كان العلم بالشيء سبباً للإخبار عنه أو الإبصار به طريقاً إلى إحاطته علماً وإلى صحة الإخبار عنه استعملت الصيغة التي لطلب العلم أو لطلب الإبصار في طلب الخير، وعلى التقديرين فيه تجوزان، وشبه استعارة تبعية. وينبغي أن يسمى مثله مجازاً مرسلاً تبعياً قاله الشهاب.

يعني أخبروني ﴿إِنَّ أَنَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغَنَّةً ﴾ ومفاجأة كما أتى بعض المتمردين

الذين كانوا قبلكم ﴿أَوْ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ ﴾ الموعودة وأدركتم هولها وشدتها ﴿أَغَيَّرُ اللّهِ الّذِينَ ﴾ !! في دعوى أن الأصنام آلهة. وجواب تَدَعُونَ ﴾ لتخليصكم ﴿إِن كُنتُد صَليقِينَ ﴾ !! في دعوى أن الأصنام آلهة. وجواب الشرط محذوف، أي فادعوه ﴿بَلْ إِيّاهُ تَدْعُونَ ﴾ أي تخصون الله تعالى بالدعاء كما عرف عن عادتكم إذا ألجأتكم الحوادث ﴿فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ ﴾ لأن استجابة الدعاء تفضل منه تعالى ﴿وَتَنسَوْنَ مَا تُثْرِكُونَ ﴾ به حين الخلاص والكشف لأن المستغيث إذا أجيب اطمأن قلبه إلى ربه.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمْرِ مِن قَبْكِ ﴾ أي أرسلنا إلى أمم من قبل أيام رسالتك ﴿ وَلَقَدُوا ﴾ وكذبوا وتمردوا ﴿ وَأَخَذْتُهُم بِالبَّاسَاءِ ﴾ من الشدة وفقر الحال ﴿ وَالفَّرَاءِ ﴾ من الأمراض والبلايا ﴿ لَعَلَهُم بَهَنَرُعُونَ ﴾ أي يتذللون ويتوبون فنتوب عليهم ، ولكن لم يتضرعوا لشدة شكيمتهم وقساوة قلوبهم ﴿ وَلَوْلاَ إِذَ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾! حتى نرحمهم ﴿ وَلَكِن قَسَت تُلُوبُهُم وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيَطِكُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وذلك دأب الفاسقين المتعنتين ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِم أَبُوبَ كُلِ شَيْءٍ ﴾ من النعم التي صورتها نعم وسيرتها نقم ﴿ حَتَى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أُونُوا ﴾ منها ﴿ أَخَذَنَهُم بَغْتَهُ فَإِذَا هُمُ مُثْلِسُونَ ﴾ أي آيسون من الرحمة و متحسرون ﴿ فَقُطِع دَابِرُ ٱلْقَوْرِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أي أخر من بقي منهم حتى يبادوا ويستأصلوا ﴿ وَالْحَنَادُ ليستريح الناس برهة من الزمان أنعم بها على العباد من إبادة أهل البغي والعناد ليستريح الناس برهة من الزمان تحت راية الأمان والأمر لله رب العالمين .

وَّقُلُ أَرَهَ يَشَمُ إِنَ أَخَذَ اللَّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَدَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَنَ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُرَ كَيْفَ نُصَرِفُ الْآينتِ ثُمَّ هُمْ يَصَدِفُونَ ﴿ قُلُ أَنْقَالُمُ إِنَّ الْقَوْمُ الظَّلْلِمُونَ ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا الْقَوْمُ الظَّلْلِمُونَ ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُنْفَوْمُ الظَّلْلِمُونَ ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينٌ فَمَنَ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْتِمْ وَلَا هُمْ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينٌ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْتِمْ وَلَا هُمْ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبْشِرُونَ ﴿ وَلَا هُمْ الْمُدَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَيْنَتُمْ إِنَ أَخَذَ اللّهُ سَمَعَكُمْ ﴾ الآية معناه: قل يا رسولي لأولئك المشركين الغافلين عن شكر نعم الله الكثيرة الواردة عليهم: ﴿ إِنْ أَخَذَ اللّهُ ﴾ منكم ﴿ سَمّعَكُمْ ﴾ فجعلكم صُمّا لا تسمعون شيئاً ﴿ و ﴾ أخذ ﴿ أَبْصَارَكُمْ ﴾ وجعلكم عُمْياً لا تبصرون شيئاً ﴿ وَخَنَمُ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ ومنعها عن إدراكها الغريزي وورود المعلومات عليها ف ﴿ مَنْ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِدِ ﴾؟ أي بذلك المذكور من السمع

وغيره ﴿ٱنْظُرَّ كَيْفُ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنتِ﴾ أي تفكر في معاملتنا مع الناس الغافلين عن . الخالق وشكر نعمه والإيمان به وبصفاته وبرسله وبما جاؤوا به، فتارة نذكرهم بالترغيبب والترهيب، وتارة بذكر القصص العجيبة ونقل ما وقع في سالف الأيام على الأمم المعاندة للرسل، وتارة بالتوجيه نحو الاستدلال بالأدلة النفسية والآفاقية ﴿ ثُمَّ مُمْ يَصِّدِنُونَ ﴾ ومع ذلك كله هم يعرضون عنها ولا يستفيدون منها، وما ذلك إلا لسوء اختيارهم ولقلة اعتبارهم وكلمة ﴿أَنْظُرُ ﴾ يفيد التعجب مثل أرأيت وتصريف الآيات تكريرها على أنحاء مختلفة تناسبُ الحالَ والمقام ﴿قُلُ أَرَءَيْنَكُمْ إِنْ أَنْكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْنَةً ﴾ أي مباغتة ومفاجأة بدون مقدمة وكانت سراً ﴿أَوَّ﴾ أتاكم عذابه ﴿جَهْرَةٌ﴾ واضحة يتقدم عليها دعوة للحق من الرسل وإنذارات وتباشير ﴿هَلَ يُهَلُّكُ ﴾ بذلك العذاب هلاكَ غضب ﴿ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾؟ والجواب لا؛ فإن الله إذا جرى عذابه على أحبابه فإنما هو لكفارة سيئات أو رفع درجات، وإذا جرى على الأشقياء المتمردين على الحق فإنما هو عذاب إِهلاك وانتقام من حيث يشعرون أو لا يشعرون ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا ﴾ مبلغين لأحكام الله تعالى الاعتقادية والعملية و﴿مُبَيِّمِينَ﴾ للمنقادين الجنة ﴿وَمُنذِرِينُّ﴾ لهم بالنار، وليس عند الرسل إلا البلاغ وإيضاح السبل، وليس في قدرتهم الإِتيانُ بالمقترحات والخروج عن سنة الله في الكائنات ﴿فَمَنْ ءَامَنَ﴾ بالله ورسوله ﴿وَأَصْلَحَ﴾ أعماله وترك ما يجب أن يترك وفعل ما يجب أن يفعل ﴿ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِم ﴾ من العذاب في الآخرة ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ على ما فات من الثواب.

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِنَا يَنَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ أي يخرجون عن إطاعة الباري.

﴿ وَلَ ۚ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خُزَآيِنُ ٱللَّهِ وَلَا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا ٱقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ أَتَنِهُ إِلَّا مَا يُوجَى إِلَى قُلْ هَلَ يَسْتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنْفَكُرُونَ ﴿ وَأَنذِرَ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِن دُونِهِ وَلِى وَلاَ فَك شَفِيعٌ لَقَلَهُمْ يَنْفُونَ ﴿ ﴾.

﴿ قُلُ لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَانِنُ اللَّهِ ﴾ أعطي من أشاء ما شاء ﴿ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ غير ما يوحى إلى ﴿ وَلَا آقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾ وأقدر على طي المسافات الشاسعة وفعل الأعمال الصعبة الشاقة، أو على مخالفة الطبيعة من الابتعاد عن الأكل والشر

والمنام والمقام ومقتضيات الأنفس البشرية، وإنما أنا بشر مستوعب لصفات البشر ومنتظر لأمر الله حسب القضاء والقدر، وخصني ربي برحمته فأفاض علي سابغ نعمته، وشرفني بنبوته ورسالته، وأوحى إليّ ما شاء من شريعته و (إنّ أتّيعُ إلّا ما يُوكَى إلى وأبلغه إلى الأنام؛ فمن تبعه واهتدى به فهو البصير الذي يدرك طريقه ويمشي عليها سويا، ومن تركه وعانده وجحده فهو الأعمى في البصيرة، ولو كان صاحب بصر، فإذا بينت القسمين له ف (قُل هَل يَستَوَى الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلا تَنفَكَّرُونَه؟ في الآفاق وفي أنفسكم، وفيما يوحى إليّ وألقي إليكم لعلكم تفلحون. وأنذر بدي أي بما يوحى إليك (الذين يَخافُونَه أن يحشروا إلى ربهم حال كونهم (لَيَسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَلِيُ هُ ينصرهم بالقوة والغلبة (ولا شَفِيعٌ في يشفع لهم (لَعلَهُمُ إذا أنذرتهم به ﴿ يَنفُونَ ويحذرون مخالفة ربهم فيفوزوا بالسعادة في الدنيا والدين.

﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدَعُونَ رَبِّهُم بِالْفَدُوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَةً مَا عَلَيْكَ مِنَ حَسَابِهِم مِن شَيْءِ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلِمِينَ حَسَابِهِم مِن شَيْءِ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلِمِينَ حَسَابِهِم مِن شَيْءٍ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلِمِينَ فَقَ وَكَلَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُوا أَهْتُؤُلاَءٍ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللَّهُ عِلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةٍ ثُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةِ ثُمْ تَابَ كُنْتُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةِ ثُمْ تَابَ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةٍ ثُمْ تَابَ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةٍ ثُمْ تَابَ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجَهَلَاةٍ ثُمْ تَابَ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا إِجُهَلَاةٍ ثُمْ تَابَ مِن عَدِيهِ وَأَصْلُحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ نَجِيدٌ فَي وَكَذَلِكَ نَفْصِلُ الْآلِيَاتِ وَلِلَسَّتَهِينَ سَبِيلُ مِن عَدِهِ وَأَصْلُحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ نَجِيدٌ فَي وَكَذَلِكَ نَفْصِلُ الْآلِكَ وَلِتَسَتَهِينَ سَبِيلُ اللّهُ مِن عَدِهِ مِن فَي مَن عَلَى اللّهُ مَن عَلَيْ اللّهُ مَنْ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ مَا اللّهُ مِن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مِنْ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِن فَى اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهِ مِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

عن سعد بن أبي وقاص قال: لقد نزلت: ﴿ وَلا تَظَرُدِ الَّذِينَ ﴾ الآية في ستة: أنا، وعبد الله بن مسعود، وبلال، وعمار، والمقداد، وصهيب. قالوا - المشركون لرسول الله: اطردهم فإنا نستحي أن يكون لك تبع كهؤلاء، فوقع في نفس النبي ما شاء الله. فأنزل الله الآية إلى قوله: ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ ﴾ ؟ رواه ابن حبان ومسلم والنسائي والحاكم. وعن ابن مسعود قال: مرّ الملأ من قريش على رسول الله يَسِي وعنده خباب ابنُ الأَرت، وصهيب، وعمار، وبلال، وغيرهم من ضعفاء المسلمين. فقالوا: يا محمد أرضيت بهؤلاء من قومك؟! أهؤلاء مَنَ الله عليهم من بيننا؟! أنحن نصير تبعاً بهؤلاء؟ لو طردت هؤلاء لاتبعناك!! فأنزل الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرَ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾ إلى ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلمُجْرِمِينَ ﴾ رواه أحمد، والطبراني وابن أبي

حاتم. وعن عكرمة قال: جاء عتبة بن ربيعة ومطعم بن عدي والحارث بن نوفل في أشراف بني عبد مناف من أهل الكفر إلى أبي طالب فقالوا: لو أن ابن أخيك يطرد عنه هؤلاء الأعبد كان أعظم في صدورنا، وأطوع له عندنا، وأدنى لاتباعنا إياه!! فكلم أبو طالب النبي على فقال عمر بن الخطاب لرسول الله على: لو فعلت ذلك حتى ننظر ما الذي يريدون. فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾ إلى ﴿أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِاللَّهُ وَعمار بن ياسر، وسالماً مولى أبي حذيفة، وابن مسعود في آخرين، فلما نزلت أقبل عمر فاعتذر للنبي \_ على مقالته، فأنزل الله تعالى: ﴿وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ ﴾ رواه ابن جرير.

قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُم ﴾ الآية لما أمر النبي ﷺ بإنذار المذكورين لعلهم يدخلون في سلك المتقين نهى ـ عليه الصلاة والسلام ـ عن كون ذلك بحيث يؤدي إلى طردهم فيقول سبحانه وتعالى: يا رسولي ﴿وَلَا تَظْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيَّ ﴾ مخلصين حال كونهم ﴿ يُرِيدُونَ وَجَهَةً ﴾ أي رضاء ذاته. والجملة في موضع الحال من ضمير يدعون. والمراد بإرادة الوجه الإخلاص بناء على امتناع كون ذاته مراداً لذاته؛ لأن الإرادة لا تتعلق إلا بالممكنات ﴿مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ﴾ معناه ما عليك شيء من حساب إيمانهم وأعمالهم الباطلة ﴿وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ ﴾ أي وما من حساب إيمانك وأعمالك عليهم أبداً، فحسابهم عليهم لا يتعداهم، كما أن حسابك عليك لا يتعدى إليهم ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ وَالشَّكِرِينَ ﴾؟ أي بمن يقع منه الشكر والإيمان والطاعة. ﴿وَإِذَا جَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِنَا فَقُلُ سَلَمُ عَلَيْكُمُّ كَتَّبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُم غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ ومعلوم أن المؤمنين هم الذين كانوا يدعون ربهم فأمر الله تعالى حبيبه أن يبدأ بالتسليم عليهم أو يبلغ سلام الله إليهم، ويبشرهم بسعة رحمته، ومعنى تلك الرحمة ﴿أَنَّكُمُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمُّ سُوءًا بِجَهَالَةِ ﴾ أي جاهلين بحقيقة ما يتبعه من الخير والشر والثواب والعقاب ﴿ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَصْلَحَ ﴾ ثم تندم عما اقترفه من السوء وعزم على أن لا يعود إليه في المستقبل، وأصلح بالتدارك ما أمكن تداركه ﴿ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ١ وَكَذَاكِ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْكَتِ﴾ أي وبمثل هذا التفصيل والبيان الواضح نفصل الآيات أي آيات القرآن وصفة المطيعين والمجرمين ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾.

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُل لَا أَنَّهُ أَهْوَاءَكُمْ

قَدْ صَلَلْتُ إِذَا وَمَا آنَا مِنَ الْمُهْنَدِينَ ﴿ قُلَ إِنِ عَلَىٰ بَيِنَةِ مِن رَبِّي وَكَذَبْنُهُ بِهِ: مَا عِندِى مَا تَشْتَعْجِلُونَ بِهِ: إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ يَقُضُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَصِلِينَ ﴿ قُلُ لُوَ أَنَّ عِندِى مَا تَشْتَعْجِلُونَ بِهِ. لَقُضِى ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّنلِيدِينَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ وَلَلَ إِنِي نَهِيتُ ﴾ أي قل للمشركين قطعاً لأطماعهم الفارغة في ميلك إليهم: ﴿ وَلَلَ إِنِي نَهُيتُ أَنَّ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَدَعُونَ ﴾ أي الآلهة الذين تعبدونهم ﴿ مِن دُونِ اللّهِ قُلُ إِن ما أنتم عليه أهواء باطلة وأمانٍ عاطلة، وإني ﴿ لاَ أَنَهُ أَهْوَاءَ كُمْ فَدَ صَلَلْتَ إِذَا ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ اللّهُ تَكِينَ ﴿ قُلُ مَنَ لَنَ عِلَى بِينَة مِن رَبِي قل للمشركين الذين تاهوا في بيداء الضلال: إني على بينة وبرهان من ربي تدل دلالة قاطعة على أن الله تعالى هو الواحد الأحد الفرد الصمد وبرهان من ربي تدل دلالة قاطعة على أن الله تعالى هو الواحد الأحد الفرد الصمد وفي الحال إنكم ﴿ كَذَّبْتُم بِهِ عَلَى صدقي في أمري و ﴿ مَا عِندِى مَا تَسْتَعَجُلُونَ بِهِ عَلَى الآيات الكبريات التي تقطع عرق الضلال الذي ضللتم به ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلّا بِيّهِ ﴾ أي الآيات الكبريات التي تقطع عرق الضلال الذي ضللتم به ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلّا بِيّهِ أي ما الحكم في تأخير إنزال تلك الآيات إلا لله وحده من غير أن يكون لأحد تأثير فيه ما الحكم في تأخير إنزال تلك الآيات إلا لله وحده من غير أن يكون لأحد تأثير فيه القاضين وخير الفاصلين للقضاء بين العباد.

﴿ قُلُ لَوْ أَنَّ عِندِى ﴾ أي في سيطرتي ونفاذ أمري ﴿ مَا نَسْتَعَجِلُونَ بِهِ ۚ ﴾ من عذاب يأتي عليكم ﴿ لَقُضِى ٱلأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ ﴾ وكنت أنزل عليكم ما تستعجلون به ﴿ وَٱللَّهُ أَمَّـ عَلَيْكُم مَا تستعجلون به ﴿ وَٱللَّهُ أَمَّـ كُمُ ﴾ من كل عالم ﴿ إِلظَّالِمِينَ ﴾ ومدى استحقاقهم للعذاب أو للسماح في الدنيا أو في الآخرة.

﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمّاۤ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا شَدْقُطُ مِن وَوَقَدَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَظَبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُّبِينِ ۞﴾.

﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ﴾ أي العلوم الدقيقة التي تكشف أفراد المغيبات في الكائنات أعم مما يصل إليها الأفهام أولاً ﴿لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﴾ لا يعلم تلك المغيبات ولا يكشفها إلا هو وإذا طلع أحدٌ على شيء منه رسولاً أو نبياً أو ولياً

فإنما عليه بإطلاعه عليه سواء بوحيه أو بإلهامه وتلك العلوم ليس في إمكان غير الله سبحانه وتعالى كشفها. وجاء للتأكيد على الموضوع قوله الكريم ﴿وَيَعْكُرُ مَا فِى ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ أي ما في أبعاد الأرض وأعماق الماء، وما في البريشمل الأحجار والرمال والتراب وما عليها من النبات والأزهار والأوراق ﴿وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَا يَمْلَمُهَا ﴾ ويعلم وقت حدوثها وبقائها وزوالها وسقوطها ﴿وَلَا حَبَةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ ﴾ مما تحت القشرة العليا أو الوسطى أو الأدنى ﴿وَلَا رَطْبِ وَلَا يَاسِ ﴾ بمعنى المادة المائية وغيرها، والنامي والجامد والحي والميت ﴿إِلّا ﴾ هو موجود ومحدود ومعين المائية وغيرها، والنامي والجامد والحي والميت ﴿إِلّا ﴾ هو موجود ومحدود ومعين المائية وغيرها، والنامي المتأثر الله بعلمه.

تنبيه: فسرت المفاتح العلوم بناء على أنها جمع مفتح بكسر الميم اسم آلة بمعنى المفتاح، ويؤيده قراءتها بالياء، فالغيب هو الأمر الغائب عن الإحساس وإدراك العقول، ومفاتحها علوم هي الكاشفة عنها. ثم الغيب على قسمين: غيب مطلق، وهو ما استأثر الله بعلمه ككنه ذاته وصفاته، وأسرار القدر، وقيام الساعة، وغيرها مما لا يعلمه إلا الله. وغيب مقيد، وهو ما غاب عن أبصار بعض دون آخر، وعن إدراك عقل شخص دون آخر. فالمادة التي أمام عين زيد في مملكة غيبٌ عند عمرو في مملكة أخرى، وليس غيباً عند كل أحد. والقضية التي يدركها عقل العالم ليست غيباً عنده وهو غيب عند الجاهل أو العالم الذي ليس علمه في ذلك المستوى. فكل شيء محسوس بالمجاهر ليس غيباً عنده، حتى يقال: كيف علم الغيب؟ وإنما هو غيب عند من ليست عنده المجاهر. وكذلك العلوم العقلية التي يدركها بعض دون بعض. فكل ذلك مما هو حاضر في علمه تعالى أزلاً وأبداً، وإذا لم يعلمه أحد فمن الممكن أن يعلمه الله بالوحي كما أوحى إلى الرسل كثيراً من المغيبات المستقلة عن زمانهم أو بالإلهام، أو بإراءة صورة ذلك الشيء بأن يجعل قوة نفسه الإدراكية قوية واسعة كما أدرك عمر بن الخطاب جيش سارية في (نهاوند).

والحاصل: إن علم الغيب معنى الإدراك اللازم للذات أزلاً وأبداً لا يوجد عند أحد إلا الله. وكل من كان له معرفة به فإن كان عنده جهاز يظهر له ذلك الشيء فهو حينئذ ليس من المغيبات بالنسبة إليه، وما عدا ذلك من المعلومات الغيبية إذا حصل علمها لأحد فإنما هو بإعلامه تعالى له ذلك الشيء، فليس لذلك الشخص علم الغيب بالمعنى المذكور. فخذ هذا وكن من الشاكرين.

﴿ وَهُوَ الّذِى بَنُوفَنَكُمْ بِإِلَيْلِ وَيَعَلَمُ مَا جَرَخَتُم بِالنّبَارِ ثُمَّ يَبَعَلُكُمْ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُوَ لِيُقْطَىٰ الْجَلَّمُ مُسَمَّى مُنَعَلَمُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُو اللّهَ الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوَةٌ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَاتَهَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَتَهُ رُسُلُنَا وَهُو اَسْرَعُ وَهُو اَسْرَعُ الْمَدِينَ ﴿ فَلَوْ اللّهِ مَوْلَئُهُمُ الْمَوْ اللّهُ الْمُعَلِمُ وَهُو اَسْرَعُ الْمَدِينَ ﴾ فَلَم اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِى يَتُوفَنُكُم بِالَّتِلِ ﴾ الآية في هذه الآية وما بَعْدَها إلى قوله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَتُوضُونَ ﴾ الآية بيان لأعمال عظيمة عجيبة يعجز عنها غيره تعالى، يباشرها الباري بصفة أنه خالق السماوات والأرض والمتصرف فيهما وفيمن فيهما الإتعاب والإنامة والإيقاظ والإقامة والإماتة والإحياء، ثم الحساب وإعطاء الجزاء لكل عامل حسب عمله. . . وما على شاكلة هذا الأعمال للدلالة على أنه يجب على كل عاقل أن يعبد الله الواجب الوجود الخالق لكل موجود والمستحق لعبادته بالركوع والسجود حتى تلين عريكتهم وتخف شكيمتهم ويتوجهوا إلى الله رب العالمين .

ومعنى قوله الكريم: ﴿وَهُو اللَّهِى يَنَوَفَّكُمْ مِالِيّلِ ﴾ أنه يُنيمُكُمْ ويجعلُ النومَ غالباً عليكم بحيث تقعون في المحل كالمَوْتى لا عندكم حسّ ولا شعور بما يَجري حولكم، فضلاً فيما يبعد عنكم، فكأنه أماتكم وتَوَفّاكم ﴿وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم وَالنّهَارِ ﴾ أي ويعلم ما كسبتموه بالنهار المقدم على تلك الليلة، فكان النهار أوقات دنياكم وحياتكم فيها والليل وقت إماتتكم ﴿ثُمُ يَبْعَنُكُمْ فِيهِ أي في النهار الذي يلي تلك الليلة التي توفاكم فيها. ويشبه ذلك النهار يوم البعث. وتبقون هكذا يتقلب عليكم النهار والليل إلى انتهاء مدة حياتكم في الدنيا ﴿لِيُقْضَى آجَلٌ مُسَمَّى لينتهي زمان مقرر معين لبقائكم فيها ﴿ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنْبِقُكُم ﴾ بعد الرجوع ﴿بِمَا كُنتُم مقرر معين لبقائكم فيها أن الرسول الكريم ﷺ أمسك عن بيان حقيقة الروح ومما ينبغي أن يعلم أن الرسول الكريم ﷺ أمسك عن بيان حقيقة الروح

فأمسك عنها العلماء تأدباً، وذلك لغموضها وصعوبة الوصول إلى كشفها. ولكنهم ذكروا أن للإنسان روحاً حيوانياً يتولد من البخار المتولد من القلب الصنوبري، ويكون مداراً للحس والحركة الإرادية وبفنائه يفنى الإنسان ويموت. وله روح إنساني ويقال لها: الروح والنفس الناطقة، وعليها مدار العقل والتميز، وبها يصير الإنسان إنساناً عالماً بالكليات والجزئيات المجردة والمادية، وهو المسؤول يوم القيامة عن الأعمال خيرها وشرها، وهو المتمتع نعيم الجنة أو المتعذب بعذاب الجحيم. وكما أنه مدار للعقل والتميز كذلك مدار للتطورات الواردة عليه، ومن شدة ارتباطه بالروح الحيواني قد يتوهم أنهما شيء واحد، ولكنهما في الواقع شيئان متغايران، فإذا أراد الله سبحانه وتعالى إِماتة الإنسان يطفىء الروح الحيواني، وبانطفائه تنقطع علاقة النفس الناطقة التي هي الروح الإنساني عن البدن، وإذا تعب الإنسان في ساعات اليقظة والعمل قبض الله تعالى الروح الإنساني وسلب عنه الشعور المنبعث من استعمال الحواس حتى يكتسب الإنسان راحة وهدوءً مؤقتاً، وهو في الزمان عينه باق ومتعلق بأعماله الذاتية، أي أنها في حالة النوم لا تتعطل عن الإدراك بقدر قابليته؛ فقد ثبت أنه كما في حالة اليقظة تدرك الأشياء كذلك في حالة النوم، لكنها في حالة اليقظة تستفيد المعلومات من الحواس الخمس الظاهرة وغيرها، وأما في حالة النوم فلا تستفيد من الحواس بل من غيرها. ومن جملة معلوماته المكتسبة في النوم الرؤى التي يراها إما بإفاضة الباري تعالى عليه علوماً من ذاته، وإما بعلاقته مع باقى الأرواح الحية أو الميتة، وإما باستفادته من اللوح المحفوظ الذي فيه صور جميع الأشياء الواقعية، فلا يغرنكم ما اشتهر من بعض الناس أن الرؤيا التي يراها الإنسان خيالات باطلة، بل هي إدراكات للنفس الناطقة كما ذكرنا، ولكن بعضاً منها إدراك لحقائق واقعية تظهر في الوجود، وبعض منها إدراكات لأمور غير واقعية أي لمفاهيم لا تطابق الواقع. ففي كتاب المواقف وشرحه: وقال الأستاذ أبو إسحاق: إنه أي المنام إدراك حق بلا شبهة، إذ لا فرق بين ما يجده النائم من نفسه في نومه من إبصار المبصرات، وسمع المسموعات، وذوق المذوقات وغيرها من الإدراكات، وبين ما يجده اليقظان في يقظته من إدراكاته. فلو جاز التشكيك فيه أى فيما يجده النائم جاز التشكيك في ما يجده اليقظان، ولزم السفسطة والقدح في الأمور المعلومة حقيقتُها بالبداهة. إنتهي.

وفي حاشيته للسيالكوتي ما نصه: قال المازني: مذهب أهل السنة أن حقيقة

الرؤيا خلق الله في النائم اعتقادات كخلقها في قلب اليقظان وهو سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء ولا يمنعه نوم ولا يقظة، ويخلق هذه الاعتقادات على أمور يخلقها في ثاني الحال كالغيم علماً على المطر. إنتهى. والمراد بالاعتقادات ما يعم المتخيلة والمتحققة ليشمل القولين المذكورين في المتن أعني كونه خيالاً باطلاً أو أمراً حقاً. إنتهى.

قلت: فما اشتهر من أن النوم ضد الإدراك معناه ضد للإدراك بتوسط الحواس الظاهرة، والإ فإدراك النائم لكثير من الحقائق محقق لا شبهة فيه. وما ذكرناه هو الحق الموافق لظاهر الآيات الكثيرة الدالة على أن الرؤيا حق مثل قوله تعالى: ﴿ هَذَا تَأْوِيلُ رُءَيْكَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِي حَقًا ﴾ وللأحاديث الكثيرة من جملتها ما ثبت بالأحاديث الصحاح أن النبي على جعل الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزء من النبوة، وعمل بها قبل الوحي ستة أشهر. ويؤيد ما ذكرنا من وجود الروح الحيواني والنفس الإنساني ما روي عن ابن عباس في أن في ابن آدم نفساً وروحاً بينهما مثل شعاع الشمس؛ فالنفس التي بها العقل والتميز، والروح التي بها النَّفَسُ والحياة. فتتوفّيان عند الموت، وتتوفى النفس وحدها عند النوم. والله أعلم.

﴿ وَهُو اَلْقَاهِمُ فَوْقَ عِبَادِرِ ﴾ أي والله هو الغالب المستولي على عباده كافة استيلاء من أخذ جانب الفوق من مقابله بحيث لا يفلت منه قطعاً ﴿ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ أي يرسل عليكم ملائكة حافظين لأعمالكم، لا يخفى منهم شيء منها وهم الكرام الكاتبون، أو حافظين لكم من الأعداء الإنسية والجنية والوحشية في اليقظة والمنام والقعود والقيام. كما في قوله: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعَفَظُونَهُ مِنَ أَمْرِ اللّهُ عَلَيْهَا حَلِظُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلِيْهًا عَلِيْهًا عَلِيْهًا الله الله الله الله الله الله الله على اليمين لمن على اليسار: لننتظره لعله من على يمينه، وإذا تكلم بسيئة قال من على اليمين لمن على اليسار: لننتظره لعله يتوب منها. فإن لم يتب كتب عليه، والمشهور أنهما على الكتفين.

 اَلْحُكُمُ أَي يختص به الحكم والقضاء في شأنهم صورة ومعنى ظاهراً وباطناً لا حاكم غيره ولا مغير لحكمه ﴿وَهُوَ أَسْرَعُ اَلْحَكِينِ ﴾ يحاسب جميع الخلائق في أسرع زمان ولا يشغله حساب عن حساب. وفي الحديث: «أنه تعالى يحاسب الكل في مقدار حلب شاة».

﴿ قُلَ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ﴾ الذي تسيرون فيه وهو مغبر بالغبار الذي أثارته الرياح بحيث لا يرى أحد ما أمامه ﴿و﴾ ظلمات ﴿ٱلْبَحْرِ﴾ إِذا وقعتم فيها وانغمرت سفنكُم أو المراد شدائد الأحوال في البر والبحر من الحروب أو الغلاء أو الآفات الواردة عليها حال كونهم ﴿ نَدْعُونُهُ تَغَرُّعُا ﴾ وابتهالاً إليه ﴿ وَخُفِّيَةً ﴾ أي إسراراً. والمعنى إعلاناً وإسراراً قائلين: ﴿ لَأِنْ أَنَهُنا ﴾ ربنا المنجي ﴿ مِنْ هَذِهِ ، ﴾ الظلمات والشدائد ﴿لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ﴾ الراسخين في الشكر والمداومين عليه ﴿قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا﴾ أي من تلك الظلمات ﴿ وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ﴾ وبلاء آخر إذا قدر الله إنجاءكم منها ﴿ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ﴾ بربكم بدل أن تشكروه وتوحدوه وتعبدوه مخلصين له الدين. ﴿قل﴾ يا رسولي منذراً لأولئك الغافلين من عذاب الله الجاهلين بواجبهم إزاءه: ﴿ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ أي من جهة السماء كالصيحة والصاعقة، والبرق الخارق، والثلج المتوافر، والبرد المتناثر... وهذا في ذلك الزمان. أو من المواد التفجيرية الملقاة من الطيارات والصواريخ في زماننا ﴿أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ أي من جهة السفل كالرجفة، والخسف، والزلازل، والإحراق، والإغراق. أو الألغام والمواد التي تلقى في الأرض وتتفجر ويحصل منها هلاك العشرات والمئات ﴿ أَوْ يُلْسِكُمْ ﴾ أو يخلط عليكم أمركم ويجعلكم في اشتباه بدون انتباه. وفي آراء مختلفة بمعاذير مختلقة حال كونهم ﴿شِيَعًا﴾ وطوائف وجماعات كل منها ينظر فيها إلى جانب مشرقين و مغربين ومشتملين ومجنبين، مُفْرطين، ومفرّطين بحيث يحصل العداء والبغضاء والتنافس بينكم، ويشتد الخلاف وينجر إلى القتال ﴿ وَيُذِينَ بَمْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ كما نرى في العَصر العسير أموراً من هذا القبيل، وهذا من أشد أنواع البلاء؛ لأن البلاء العملي عملية مؤقتة غير مستمرة، وأما البلاء العلمي والفكري فهو مستمر بحيث لا يدع للناس فيه أماناً زماناً ﴿انْظُرُ ﴾ يا رسولي ﴿كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْنَةِ﴾ في التبشيرات والإنذارات، ونحولها من نوع إلى آخر وذلك ﴿لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُوكَ﴾ إن تلك الآيات الدالة على وجوه الحوادث لا يأتي بها إلا الله ويعتبرون بها ويرجعون من الغي والضلال إلى الرشد والإقبال.

﴿ وَكَذَبَ بِهِ ﴾ أي بالقرآن الجامع لهذه الآيات البينات ﴿ قَوْمُكَ ﴾ أي قريش ومن شايعهم لا للجهل فقط بل للحسد والعناد ﴿ وَ ﴾ الحال ﴿ هُوَ ﴾ أي القرآن ﴿ اَلْحَقُ الله النازل من ربك الحق ﴿ قُلُ لَسَتُ عَلَيْكُم بِوَكِلِ ﴾ وما فُوضَ أمرُكم من الله تعالى إلى حتى أدبر الأمور ﴿ لِكُلِ نَبَلِ مُسْتَقَرُ ﴾ أي لكل نبأ عظيم أتى به الصادق تحقق ووقوع واستقرار وآثار ﴿ وَسَوْفَ تَمْلُمُونَ ﴾ مقتضى نبأكم هذا فانتظروا إنا معكم من المنتظرين.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايلِنَا فَأَعْضِ عَنَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَبَرِهِ وَإِمَّا يُنسِينَكَ الشَّيَطُنُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ الذِّحْرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى اللَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حَسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَلَكِن ذِحْرَىٰ لَمَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ اللَّذِينَ يَنْقُونَ ﴿ وَنَكِن ذِحْرَىٰ لَمَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ وَذَرِ الَّذِينَ الْخَيَوْةُ الدُّنَيَّ وَذَكِرَ بِهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِمَا تَعْدَلُ كُلُولُ اللَّهُ مِنْ خَيْمِ وَعَذَابُ عَلَى إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ﴾ أي وإذا رأيت أهل الكتاب ﴿الَّذِينَ يَمُوْصُونَ فِي ءَايَلِنَا﴾ أي يدخلون في تكذيب آياتنا ﴿فَأَعْرِضَ عَنْهُم ﴾ واتركهم ولا تَدْخُلُ بينهم ولا تجالسهم ﴿حَقّى يَعُوضُوا فِي حَدِيثٍ عَيْوِء ﴾ أي في كلام غير الكلام في التكذيب ﴿وَإِنَا يُسِينَكُ الشّيطانُ ﴾ أي وإِن أنساك الشيطان ذلك النهي الوارد عليك منا وجالستهم ﴿فَلا نَقْعُدُ بَعَدَ الدِّحَرَىٰ مَعَ القَلِمِينَ ﴾ أي فلا تقعد بعد تذكر الأمر بالإعراض مع أولئك القوم الظالمين بإنكار بعث خاتم الأنبياء والمرسلين وكتابه الذي أنزل عليه من رب العالمين . ﴿وَمَا عَلَى النّبِينَ يَلْقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيء ﴾ أي ليس على المسلمين الذين يتقون مخالفة أحكام الله تعالى من أعمالهم التي يحاسب عليها الخائضون من الذين يتقون مخالفة أحكام الله تعالى من أعمالهم التي يحاسب عليها الخائضون من المياخوض ﴿وَلَكِنَ عَلَيْهُم وَنِحَرَىٰ وَاللّه ما يدل على كراهية ما بالخوض في تكذيب آيات الله ، أو يظهر منهم ما يدل على كراهية ما يصدر منهم عن الخوض في تكذيب آيات الله ، أو يظهر منهم ما يدل على كراهية ما يصدر منهم هو لَعَلَهُم يَلْقُونَ وَ أي لعل الكافرين الخائضين في تكذيب آيات الله يتقون الله ويتركون ذلك .

روي أن المسلمين قالوا لئن كنا نقوم كلما استهزىء بالقرآن لم نستطع أن نجلس في المسجد الحرام ونطوف! فنزلت للدلالة على أن الممنوع من مجالسة

﴿ وَكُذَّبَ بِهِ ﴾ أي بالقرآن الجامع لهذه الآيات البينات ﴿ قَوْمُكَ ﴾ أي قريش ومن شايعهم لا للجهل فقط بل للحسد والعناد ﴿ وَ ﴾ الحال ﴿ هُوَ ﴾ أي القرآن ﴿ الْحَقَّ النازل من ربك الحق ﴿ قُلُ لَسَتُ عَلَيْكُم بِوَكِلِ ﴾ وما فُوضَ أمرُكم من الله تعالى إلى حتى أدبر الأمور ﴿ لِكُلُ نَبَلٍ مُسْتَقَرُّ ﴾ أي لكل نبأ عظيم أتى به الصادق تحقق ووقوع واستقرار وآثار ﴿ وَسَوْفَ تَمْلُمُونَ ﴾ مقتضى نبأكم هذا فانتظروا إنا معكم من المنتظرين.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايلِنَا فَأَعْضِ عَنَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِينَكَ الشَّيَطُنُ فَلَا نَقَعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى اللَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ حَسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَلَكِن ذِكْرَى لَمَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ اللَّذِينَ يَنْقُونَ ﴿ وَلَكِن ذِكْرَى لَمَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴾ وَذَرِ اللَّذِينَ التَّحَدُوا دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَوْةُ الدُّنَيَّ وَذَكِرَ بِهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ﴾ أي وإذا رأيت أهل الكتاب ﴿الَّذِينَ يَخُوشُونَ فِي ءَايَلِنَا﴾ أي يدخلون في تكذيب آياتنا ﴿فَآعَ فِن عَنْهُمْ ﴾ واتركهم ولا تَدْخُلْ بينهم ولا تجالسهم ﴿حَقّ يَغُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْمِيْ ﴾ أي في كلام غير الكلام في التكذيب ﴿وَإِنَا يُسِينَكَ الشّيطانُ أي وإِن أنساك الشيطان ذلك النهي الوارد عليك منا وجالستهم ﴿فَلا نَقْعُدُ بَعْدَ الذّي حَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ أي فلا تقعد بعد تذكر الأمر بالإعراض مع أولئك القوم الظالمين بإنكار بعث خاتم الأنبياء والمرسلين وكتابه الذي أنزل عليه من رب العالمين. ﴿وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنْ حَسَابِهِم مِن شَيّه ﴾ أي ليس على المسلمين الني يتقون مخالفة أحكام الله تعالى من أعمالهم التي يحاسب عليها الخائضون من الذين يتقون مخالفة أحكام الله تعالى من أعمالهم التي يحاسب عليها الخائضون من بالخوض ﴿وَلَكِن عليهم ﴿وَكَوَىٰ صادرة منهم بالنسبة لأولئك الخائضين بأن ينهوهم عن الخوض في تكذيب آيات الله ، أو يظهر منهم ما يدل على كراهية ما يصدر منهم هم لَمَلَهُم يَنْفُونَ ﴾ أي لعل الكافرين الخائضين في تكذيب آيات الله يعقون الله ويتركون ذلك .

روي أن المسلمين قالوا لئن كنا نقوم كلما استهزىء بالقرآن لم نستطع أن نجلس في المسجد الحرام ونطوف! فنزلت للدلالة على أن الممنوع من مجالسة

الخائضين هو الرسول ﷺ فقط لا غيره من المسلمين. وروي عن ابن عباس ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي وَجمع أَن هذه الآية منسوخة بقوله تعالى النازلة في المدينة: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِنَابِ أَنَّ إِذَا سَمِعَنُمْ ءَايَنتِ اللّهِ يُكُفِّرُ بِهَا... ﴾ .

وفي الطود الراسخ في المنسوخ والناسخ أنه لا نسخ؛ لأن قوله تعالى: ﴿وَمَا عَلَى اَلَّذِينَ يَلَّقُونَ﴾ خبر ولا نسخ في الأخبار، اللهم إلا إذا قيل بأن تلك الجملة الخبرية في معنى إنشاء إباحة المجالسة المذكورة في الآية الكريمة. والله أعلم.

وَدَرِ اللَّذِي الَّذِي الْمَدِي الْمَحَدُوا دِينَهُمْ لِعِبًا وَلَهُوا﴾ معناه واترك أهل الكتاب الذين التخذوا دينهم الذي فرض عليهم، وهو دين الإسلام، لعباً ولهواً؛ لا يهتمون به ولا يقبلونه وَعَرَّتُهُمُ الْحَيَوةُ الدُّنيا ﴾ أي أغفلتهم وخدعتهم هواية الآمال الفارغة في الحياة الدنيا أو نفس الحياة الدنيا المحبوبة عندهم بحيث يود أحدهم لو يعمر ألف سنة ﴿وَدَكِرَ بِهِ الْيَ بَالقرآن واقرأه عليهم كراهة ﴿أَن تُبْسَلَ نَفْسُ ﴾ وتحبس في الآخرة ﴿يمَا كَسَبَتُ ﴾ مال كونها ﴿يَسَ لَما مِن دُوبِ اللّهِ وَلِي الله عنها المهمات بالنصر والتأييد ﴿وَلا شَفِيعُ الرجاء والدعاء والتمجيد ﴿وَان تَعَدِل الله المهمات بالنفس وأعطت فديتها ﴿كُلُ عَدْلِ الله عَي كل فداء ﴿لا يُؤخذُ مِنها أَوْلَئِك الذِينَ أَبْسلوا أي تلك النفس وأعطت فديتها ﴿كُلُ عَدْلِ المعمال السينة ؛ فالموصول خبر لاسم أَشِيلُوا بِمَا كَسَبُوا عَن الثواب بسبب كسبهم الأعمال السينة ؛ فالموصول خبر لاسم حرموا ومُنِعوا عن الثواب بسبب كسبهم الأعمال السينة ؛ فالموصول خبر لاسم الإشارة. وقوله: ﴿لَهُمُ شَرَابٌ مِن جَيمٍ وَعَذَابُ أَلِيمٌ خبر ثان واستحقاقهم للشراب من الحميم والعذاب الأليم ثابت ﴿يمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ الله بسبب كفرهم بآيات الله من الحميم والعذاب الأليم ثابت ﴿يمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ الْ بسبب كفرهم بآيات الله البينات.

ومنهم من قال في تفسير قوله تعالى: ﴿وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَدُوا ﴾ أي أترك مجالسة السفهاء الذين اتخذوا ﴿دِينَهُم ﴾ الذي يتماوتون عليه صورة ﴿لَعِبًا وَلَهَوًا ﴾ في الحقيقة والسفهاء بتلك الدرجة لا يجوز مجالستهم إلا لإرشادهم، وإذا لم يسترشدوا فالبعد عنهم رشد إلا بقدر الضرورة الواقعية.

﴿ قُلُ أَنَدَعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٓ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذَ هَدَننَا ٱللَّهُ كَٱلَّذِى ٱسْتَهُوتَهُ ٱلشَّيَاطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُۥ ٱصْحَبُّ يَدْعُونَهُۥ إِلَى ٱلهُدَى ٱثْتِنَا قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ وَأُمِزَنَا لِلنُسْلِمَ لِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ وَأَنْ أَقِيمُوا ٱلصَّالُوٰ، وَاتَّقُوهُ وَهُوَ ٱلّذِئَ إِلَيْهِ مُحَشَّرُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلّذِي خَلَقَ

## اَلسَّكَوَتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونٌ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الضُّورُ عَكِلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَكَةُ ۚ وَهُوَ الْخَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ اللَّهُ .

أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن السدي أن المشركين قالوا ﴿قُلْ أَنَدْعُوا﴾ الآية وقيل: نزلت في أبي بكر الصديق ﴿ فَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَبِد الرحمن إلى عبادة الأصنام. ولما كان الإسلام وصل من الرسول على إليهم كان الأصل الأصيل في الرد على تلك الرغبة الباطلة هو الرسول ﷺ فكأنه وكأنهم كالواحد أمر الله تعالى رسوله الجليل بالرد عليهم، وجعل نفسه الشريفة في عداد المؤمنين وعلى رأسهم الصديق رضي الله فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا حبيبي لهؤلاء الجهلاء : ﴿ أَنَدُّعُواْ مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنا ﴾ ونترك عبادة الله الجامع لجميع صفات الألوهية التي من جملتها القدرة على النفع والضر ﴿وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا﴾ إلى الوراء من غير رؤية مواضع أقدامنا، فنضل ونهوى في جحيم الهوى بعد أن دخلنا سواء الطريق الموصل إلى جنة النعيم ورضوان الله العظيم ورؤية ذاته الكريم فنكون لا سمح الله حينتذ ﴿كَٱلَّذِى ٱسْتَهُوتَهُ ٱلشَّيَاطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيَّانَ ﴾ أي كالجاهل الغافل الذي ذهبت به مَرَدة الجن في الصحاري القفرة البعيدة عن الإنسان ووسيلة الحياة الطيبة، فبقى حيران بلا بصر ولا بصيرة، وحاله أنه ﴿ لَهُ مَ ﴾ أي لذلك المستهوي الغافل ﴿ أَصَّحَبُّ ﴾ وأحباب الهدى، قائلين لذلك الغافل: ﴿ أَتْتِنا ﴾ ؟! ولا تبعد عنا وكن لازماً لجماعة الرحمة فإن الجماعة رحمة والفرقة عذاب. ﴿ قُلُّ ﴾ يا حبيبي لهم بعد الرد عليهم داعياً إلى الحق القويم: ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ ﴾ الذي هدانا إليه وهو الإِسلام ﴿هُوَ ٱلْهُدَيُّ ﴾ وحده وغيره هو الهدى وماذا بعد الهدى إلا الضلال ﴿ وَأُمِّنَا ﴾ نحن معاشر المسلمين بالإِخلاص ﴿ لِنُسَّلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞ وَأَنْ أَقِيمُوا ٱلصَّكَوْةَ ﴾ معطوف على مفعول الأمر المقدر، وتقدير الكلام: وأمرنا بالإيمان وبإقامة الصلاة ﴿ وَاتَّقُومُ ﴾ أي وأمرنا بأن اتقوه أي اتقوا الرب في مخالفة أمره ﴿وَهُوَ ٱلَّذِيَّ إِلَيْهِ ثُمَّتُمُونَ﴾ وهذه الجملة مستأنفة موجبة لامتثال الباري تعالى فيما أمر به لأنه الله سبحانه وتعالى يعود إليه كل عائد كما قال: ﴿ وَهُو الَّذِي ٓ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ أي وهو الملك المسيطر الذي إليه لا إلى غيره تحشرون أيها المكلفون ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ بما فيها من

الكواكب النيرة الثابتة السيارة ﴿و﴾ خلق ﴿ٱلْأَرْضَ﴾ بما فيها من المعادن والنبات والحيوان والعيون والأنهار والأشجار والأزهار والبحار الكبيرة الممتدة. ﴿وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقُّ ﴾ أي وقوله النافذ الحق الثابت يوم يقول لأي شيء أراده: كن، فيكون كما أراده وهذه إما كناية عن سرعة نفاذ إرادته وقدرته، أي إذا أراد شيئاً نفذت قدرته في وجود ذلك المراد كما أراد، أو أنه خطاب يتوجه منه تعالى إلى الصور العلمية الموجودة عنده ضمن اتصافه بالعلم بدون لزوم قدم شيء غير ذاته وصفاته تعالى؛ فإذا توجه إلى أية صورة من تلك الصور أحدثها وأبدعها كما قدرها وقررها، فتكون الأمور المعلومة أعياناً خارجية ثابتة جواهر وأعراضاً ﴿ وَلَهُ ٱلْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِّ ﴾ أي وإذا ظهر في الصورة ملك ونفاذ أمر لشخص من الأشخاص في عالم الدنيا فذلك إنما يكون قبل يوم نفخ الصور، وفي ذلك اليوم له الملك لا لغيره أبداً يوم ينفخ بأمره، والنافخ الملك المقرب إسرافيل ينفخ في الصور، وهو قرن ينفخ فيه ذلك الملك عند الساعة نفختين، وبالنفخة الأولى يموت ما على الأرض من أصحاب الحياة ويتزلزل وتخرج أثقالها. وبالنفخة الثانية تحيى جميع الأموات ويساقون إلى المحشر للحساب والميزان ﴿عَكِلْمُ ٱلْعَيْبِ وَٱلشَّهَ كَذَةً ﴾ أي هو عالم بكل شيء غائب عن الحواس وبكل ما يشاهد لأي مشاهد، وإلا فالكائنات المادية والمعنوية كلها مكشوفة لله أزلاً وأبداً ﴿وَهُوَ الْحَكِيمُ﴾ في كل ما يفعله ﴿ٱلْخَبِيرُ﴾ بجميع الأمور الخفية والجلية.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ اَتَنَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الشُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أَجِبُ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الشُوقِنِينَ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أَجِبُ اللَّهُ فِلِينَ لَنَهُ يَهِدِنِي رَبِّ الْمُؤْفِينِ ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهُ لَا أَنْ فَلَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللْلِيلُولُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿وَإِذَ قَالَ﴾ معناه واذكر إِذ قال ﴿ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ﴾ مستنكراً اعتقاده الفاسد وعمله الكاسد ودورانه حول الصنم الجامد: ﴿أَتَتَخِذُ أَصَّنَامًا ءَالِهَةً﴾ تعبد وهي منحوتة بأيدي صناعكم الحجّارين والنجّارين، وليس فيهم أية صفة تدعو

إلى شرفها واستحقاقها للتشريف والتعظيم فضلاً عن العبادة والركوع والسجود وطلب الجود بالموجود ﴿إِنِّ أَرَبُكَ وَوَّمَكَ ﴾ التابعين لك ﴿في ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ أي غي في الجنان وضياع لطريق سعادة الإنسان ضلالاً واضحاً لا يحتاج إلى بيان ﴿وَكَلَاكَ نُرِى ٓ إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومثل ذلك التنوير لقلبه والتبصير لبصيرته المدركة للحق المميزة بينه وبين الباطل حتى عارض أباه بما تراه نريه ونبصره ملكوت السماوات ربوبية الباري تعالى للملك العظيم المتحقق في الأعيان بالطول والعرض للسماوات، والأرض وما فيهما وما بينهما وما احتوياه من الأعيان والأعراض الدالة على صنع الصانع المبدع القادر الحكيم ﴿وَلِيكُونَ ﴾ بقوته المعنوية من الغالبين، ويكون في نفسه ﴿مِنَ ٱلمُوقِنِينَ ﴾ . فإن الداعي إلى مبدأ يجب أن يكون غالباً في دعوته وقوياً في بصيرته وموقناً في سريرته، وإلا فإذا عارضه أدنى معارض تأثر وتراجع إلى الوراء فيتنازل من الثريا إلى الثرى.

﴿ فَلَمَّا ﴾ عارض أباه في مبتغاه، والتهب قلبه إلى إدراك طريق الوصول إلى مولاه، ولم يكن له بغية سواه و﴿جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ﴾ بعد يوم المعارضة والمقال ﴿رَمَا كَوْكُباً ﴾ مشرقاً يتلألأ بالتجوال ويشع على الجوّ بحسن الجمال ﴿قَالَ﴾ إبراهيم: ﴿ هَٰذَا رَبِّيٌّ ﴾ لا الأصنام الأرضية لأنها سفلية، وهذا علوي، وتلك أرضية مظلمة، وهذا سماوي مشرق، وتلك في متناول الأيدي والأقدام وهذا رفيع في القدر والمقام ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ ﴾ من مداره وغاب مع آثاره ﴿ قَالَ لَا أُحِبُّ ٱلْآَفِلِينَ ﴾ لأن المحبوب يجب أن يكون ثابتاً مرغوباً لا زائلاً محجوباً، فكيف بالمعبود الذي هو منتهى الأمل والمقصود ﴿فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَمَرَ﴾ طلع من الأفق بازغاً وملأ الجوّ من نوره وما خَلَّى فراغاً ﴿ قَالَ هَلْذَا رَبِّي ﴾ لا ذاك الكوكب، ولم يأت على باله أنَّه أيضاً في طريق زواله، ومشغول بدورانه وتجواله، ومسخر للخالق بجماله وجلاله ﴿فَلَمَّا أَفَلَ ﴾ القمر أيضاً ﴿قَالَ لَهِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّآلِينَ ﴾ لأن الإنسان كائناً من كان لا يصل علمه إلى ما وراء الطبيعة الموصوفة بالحدوث والإمكان ﴿ فَلَمَّا ﴾ تأمل ساعة وعرف من نفسه قلة الاستطاعة و ﴿ رَمَا ٱلشَّمْسَ بَانِفَةَ ﴾ شقت الكون بالإِشعاع وعم ضياؤها الأرض في كل بقاع، قال: هذا النير أكبر من ذاك الآفل وَأَنوَر ﴿ هَلَذَا رَبِّي هَلَآاً أَكْبَرُ ﴾ استدلالاً بكبر الجسم ووفرة الجود على عظمته في الوجود، وأنه لائق بالعبادة والسجود ﴿ فَلَمَّا أَفَلَتُ ﴾ وغربت مثل سابقيها ولم يستمر لها السكون علم أن المعبود بالحق لا يشبه ما كان وما يكون ﴿قَالَ يَنْقُوْمِ إِنِّي بَرِى ﴾ من عبادة كل زائل ومن عبادة ﴿مَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّ وَجَهَتُ وَجَهِي ﴾ وحولت ذاتي وقلبي ﴿ لَهُ الْإِلَه ﴿ لِلَّذِى فَطَرَ السَّكُوتِ وَ الْأَرْضَ ﴾ ودبر أمرهما وأمر ما فيهما على الطول والعرض ﴿ حَنِيفًا ﴾ ماثلاً من كل زائل وباطل ومن كل عاجز وعاطل، وأنا من الموحدين لله رب العالمين ﴿ وَمَا آنًا ﴾ قطعاً ﴿ مِن المُشْكِين ﴾ فتدرج عَنه من بساطة الصبيان إلى فكرة أهل العرفان، ومن تقاليد العميان إلى تحقيق أهل العيان، ومن سفاسف السفليات إلى معارف العلويات، ومن صفاتها الناقصة الدالة على الحدوث إلى الإيمان بالله الواجب الوجود الخالق لكل موجود، فاستقر في حاله حيث انكشف له ربه وعرف واجبه في حاله ومآله فاشتهر أمره وذاع خبره، حتى دعاه الملك وحاجّه بما هو مشهور، فآل الأمر إلى رميه بالمنجنيق في النار فصارت له برداً وسلاماً! فاضطرّ إلى تهجيره من العراق فتحول من أسير بين يدي الملحدين إلى رسول صار إماماً للموحدين، وبني قبلة لعالم الإسلام هي قبة الموحيد على مر الأيام، وولد له أولاد منهم إسماعيل الجد الأعلى لخاتم الأنبياء التوحيد على مر الأيام، وولد له أولاد منهم إسماعيل الجد الأعلى لخاتم الأنبياء الصلاة والسلام إلى يوم الدين . عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعه الصلاة والسلام إلى يوم الدين . .

ومما ينبغي أن يعلم في هذا المقام أن بعض الناس قد استشكلوا ما حكاه الله سبحانه وتعالى في قصة إبراهيم من القول بربوبية الكوكب، ثم القمر، ثم الشمس بأنه كفر بالإجماع، والكفر غير جائز على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مطلقاً وأجيب عنه بوجوه:

الوجه الأول: إن إبراهيم على سبيل الإخبار والاعتراف بربوبيته، بل قاله على سبيل التنازل الوارد في الجدال، فكأنه قال لهم فرضنا أن الكوكب هو الرب ولكن كيف يجوز أن يكون الرب يظهر تارة ويغيب أخرى، ويطلع ويغيب ويتحرك ويتحول؟! إلى آخر ما هنالك من أوصاف الأشياء الحادثة...

الوجه الثاني: إِن المراد بقوله هذا ربي إنه ربي في زعمكم لأنكم كنتم تعبدون الكواكب.

الوجه الثالث: إن المراد بذلك الكلام كلام واقع على سبيل الاستفهام الإنكاري، كما هو المعروف.

الوجه الرابع: أن يكون على كلامه قول مضمر والتقدير قال يقولون هذا ربي.

الوجه الخامس: إن كلامه ورد منه على طريق الاستهزاء بقومه.

الوجه السادس: إن اسم الرب ليس من الأسماء المختصة بالمعبود كالإله، إلا إذا أضيف إلى ما يختص به نحو رب العالمين. وإذا أضيف إلى المتكلم أو المخاطب كأن يقال ربي أو ربك جاز أن يراد به المربي وصاحب الأمر كما قال سيدنا يوسف على في شأن عزيز مصر: ﴿مَعَاذَ اللهِ إِنّهُ رَبّيَ آحْسَنَ مَثُوايً وكما قال: ﴿أَرْجِعُ إِلَى رَبِّكَ فَسَعَلْهُ ﴾ الآية. فقول سيدنا إبراهيم على في المواقف الثلاث: ﴿هَذَا رَبّي ﴾ إشارة إلى الكوكب أو القمر أو الشمس ليس إلا كقول يوسف على ﴿إِنّهُ رَبِّ آحْسَنَ مَثُوايً ﴾ وليس نصاً في معنى الربوبية بالمعنى الممنوع، ولا سيما أن قومه كانوا متعودين على عبادة الكواكب على أساس أنها وسائط بين الخالق والمخلوق بزعمهم في ذلك العهد، فيجوز أن يراد به أن الكوكب الفلاني يربيني ويقربني إلى الله ويبعدني عن عبادة الهياكل المنصوبة.

ثم هذه الأجوبة مبنية على التزام أنه على تكلم بذلك الكلام بعد البلوغ ووصوله حد التكليف. وأما إذا كان قبله وعند المراهقة فيقال: إنه تعالى خص إبراهيم بالعقل الصافي فخطر بباله قبل بلوغه معارضة الإشراك ورفض الهياكل والتوجه بالفكر السليم إلى الواحد الأحد، وبينما هو متفكر ومضطرب رأى ما رآه وأبدى ما أبداه على سبيل الانتخاب والاختيار حتى أتاه اليقين.

وقال بعض المحققين: التحقيق في الموضوع هو أن الكفر والإيمان وصفان متقابلان تقابل التضاد، فإن الكفر هو العناد والجحود بذات واجب الوجود. والإيمان هو الإيمان هو الإيمان هو الإيمان هو الإيمان هو الإيمان هو الإيمان والتصديق به وبوحدته واستحقاقه للعبادة وإنه خالق لكل موجود. فهما كالسواد والبياض لا يجتمعان في محل واحد لتضادهما، ولكنهما قد يرتفعان، فكما أن الأجسام اللطيفة كالهواء ليست بأبيض ولا أسود كذلك من لا يكون فيه إيمان ولا كفر كمن نَشَأ في محل لم تبلغه الدعوة الإسلامية وبقي خالي الذهن منهما فإنه ليس بمؤمن ولا كافر، وكذلك المجنون والصبي الغير المميز فلا ينسب إليه منهما إلا بتبعية الدار أو الوالدين أحدهما أو كليهما. وكذلك الصبي الغير الدارس للموضوع، وأما المميز الدارس له فإنه يتصف بواحد منهما المميز الغير الدارس للموضوع، وأما المميز الدارس له فإنه يتصف بواحد منهما

واقعاً ولكنه لا يجري عليه الأحكام التكليفية المترتبة على البالغ ولا تجري أحكام الحدود وأمثالها مما يتعلق بالتكليف، وإن ترتب عليها الأحكام الوضعية كالغرامة لما أتلفه. فالصبي المميز الدارس المتفكر في الموضوع إذا نظر إلى الآفاق والأنفس وتفكر في آثار الخالق في الكائنات فربما استرشد إلى الاستدلال على وجود الصانع الواجب الوجود، وما دام هو يتفكر في هذا الشأن ربما ينتقل من طور إلى آخر من الظن إلى الاعتقاد ثم إلى اليقين، وإذا قلنا: له درجات، فهو يتحول بين درجاته إلى أن يصل إلى علم اليقين بل عين اليقين بل حق اليقين، وهو في هذ المجالات، وإن كان في أوائل الاعتقادات لا يقال له إنه مؤمن لعدم التيقن ولا إنه كافر؛ لأنه غير جاحد وغير معاند، وإنما هو متفكر مسترشد يطلب الرشاد من الله تعالى. فشأن سيدنا إبراهيم في ذلك المجال وتكلمه بذلك الكلام ما دام كان أثناء البحث عن الخالق الخبير والصانع القدير لا يوجب القول بأنه عليه وبال وعنده شيء مما لا يناسب قدره؛ لأن القدر إذا لم يمتلىء لم يفض منه شيء.

وحاصل الكلام: إن قوله ﷺ ﴿ هَذَا رَبِيّ ﴾ إنما كان على معنى غير معنى الخالق والإله؛ فإنه لم يقل (هذا إلهي). ولو سلمنا جدلاً أنه كان على ذلك المعنى فبما أنه لم يكن قبل كلامه هذا دعوة إسلامية، وكان هو في دور الفكر والملاحظات لاستنارة القلب والتوجه إلى الله تعالى لم يكن إلا على حال الاستبصار والانتقال من مجال إلى مجال، حتى تجلى عليه الحق سبحانه وتعالى، وأفاض على قلبه النور والهدى، فلم يستقر قلبه إلا على الإيمان بواجب الوجود الخالق المعبود، كما قال: ﴿ إِنِّ وَجَهّتُ وَجَهِيَ لِلّذِي فَطَرَ السّكَوَتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا ﴾ وهذا التحقيق حقيق بالقبول، والله الهادى إلى سواء السبيل.

﴿ وَمَاجَهُمُ قَوْمُهُمُ قَالَ أَنْحُكَجُونَى فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَسْنُ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ اللّهِ وَقَدْ هَدَسْنُ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ اللّهَ أَن يَشَاءَ رَبِي شَيْئًا وَسِعَ رَبِي كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ فَي وَكَنْ أَن أَشْرَكُتُم وَاللّهِ مَا لَمْ يُنزَل بِهِ عَلَيْتُ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُم وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُتُم وَاللّهِ مَا لَمْ يُنزَل بِهِ عَلَيْتُ مُن أَنْكُمْ أَشْرَكُتُم وَاللّهِ مَا لَمْ يُنزَل بِهِ عَلَيْتُ مَا اللّهُ وَلَيْهِ فَى اللّهُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُونَ اللّهِ اللّهُ وَلَيْهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ فَي اللّهُ وَلَهُ وَمُعْمَ اللّهُ وَلَهُ مَنْ اللّهُ وَلَهُ وَمُعْمَ اللّهُ وَلِهُ وَمِلْمُ وَلَلْهُ وَلَيْهِ لَكُونَ وَلَهُمْ اللّهُ وَلِهُ مَا اللّهُ وَلِهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ وَمُلْمُ وَلَا مَا لَهُ مَنْ اللّهُ إِلّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ وَمِلْمُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ مَا مُنْهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ مُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَهُ وَلِلْهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِهُمْ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلِهُ اللللّهُ ولِلللللّهُ ولَهُ اللللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ولَلّهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ولَهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

قوله: ﴿وَحَاجَهُمْ قَوْمُهُمْ ﴾ يعني بعد أن أعلن إبراهيم عَلَيْ توحيد الباري سبحانه

وتعالى، ورفض عبادة الأصنام والهياكل خاصمه ونازعه قومه: أبوه ومن تابعه، تارة بالاستدلال بأدلة سقيمة عقيمة فاسدة مبنية على وجوب رعاية تقليد الجاهلين، وتارة بالتخويف بأمور على تركه عادة الملك وقومه ومعارضته بالنتيجة لإدارته وشؤون مملكته، لكنه ﴿قَالَ﴾ إبراهيم ﷺ في ردهم وسد أفواههم بكل فتوة نفسية، وقوة قدسية، مستنكراً لاحتجاجهم بالباطل وانتهاجهم بالأمر العاطل قائلاً: ﴿ أَتُحَكَّجُونَي ﴾ وتخاصمونني ﴿ فِي ﴾ توحيد ﴿ اللهِ وَقَدْ هَدَئِنَ ﴾ إلى الإيمان بذاته وصفاته، وإنه الواحد الأحد الفرد الصمد ﴿و﴾ جعلني صاحب معنوية بحيث ﴿لَّا أَخَافُ مَا تُشْرِكُوكَ ﴾ به الملك العلام من الأصنام المصنوعة من الحجارة والأخشاب المسندة لا حول لها ولا قوة إلا بالأوهام ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءُ رَبِّي شَيِّئاً ﴾؟ يصيبني من أثر مكرهم وقهرهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله ﴿وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَّأَ﴾ بما ينفع وما يضرّ، فيجوز أن يحدث منكم مكر ومكيدة، ويجوز أن يحصل من الله تعالى صيانة وسلامة لى ﴿أَفَلَا تَنَذَكُّرُونَ﴾؟ ما رأيتم من الكائنات من الحوادث والبليّات، وكيف نجَّى سبحانه وتعالى من شاء وابتلى بها من شاء، فإنه باق كما كان ولا يتغير بتغير الزمان ﴿ وَكَيُّفَ أَخَافُ ﴾ أنا المسلم المتوكل على الله ﴿ مَا آشَرَكَتُمْ ﴾ أي ما أشركتموه بالله القدير ما لم ينزل به عليكم سلطاناً من تلك الأخشاب المشوهة والحجارة المموّهة، مع أنه لا يقبل العقل السليم أن يحدث منها أي شيء للتعذيب أو للتنعيم ﴿ وَلَا تَعَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُم إِلَّهِ ﴾ الحي القيوم بعض الجوامد التي ركبتموها مُ ﴿مَا لَمْ يُنَزِّلُ ﴾ الباري تعالى ﴿يِهِ ﴾ أي بتقديره وتقديسه فضلاً عن عبادته عليكم ﴿سُلَطَنَأُ﴾؟! برهاناً من العقل بياناً أو دليلاً من الحس عياناً ﴿فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ﴾ من الموحدين والمشركين ﴿أَحَقُّ بِٱلْأَمِّنِّ﴾ والسلامة ﴿إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ مظانّ الخوف والأمان بالبرهان أو بالعيان؟ والجواب لهذا الاستفهام عند أولي الأفهام هو أن الموحدين أحق بالأمن والسلام بلا جدال وكلام. لكن لما سكت القوم عن الجواب قال تعالى في تحقيق الحال: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله وملائكته ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره ﴿وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم﴾ في الدنيا والآخرة ﴿وَهُم مُهْ تَدُونَ﴾ إلى الحق والسعادة الوافرة في الدنيا والدين.

﴿وَتِلْكَ﴾ الحجة الواضحة القوية التي استدل واحتج بها على قومه رفضاً لعبادة الأصنام والهياكل والنيرات بأنها مسخرة ومنقادة للعمل وزائلة متحولة لا تبقى على حال، وكل ما كان كذلك لا يكون واجب الوجود ولا يستحق أن تنظر إليه

بعين النظر إلى المعبود، وفرضاً لعبادة الباري تعالى وحده بأنه هو الذي فطر السماوات والأرض وأودع فيها دقائق صنعه وحقائق حكمه، وكل من هذا شأنه وهو الفرد الصمد حقيق بأن يُطاع ويُعبَد هي ﴿حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبَرَهِيمَ وَالهمناه ليحتج بها ﴿عَلَى قَوْمِهِ ﴾ ولا عجب في ذلك فإن الأمر كله في قدرتنا ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنَتِ ﴾ في العلم والحكمة ﴿مَن نَشَامً إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ ﴾ في توديع الناس العلوم والحكم وتوزيعها عليهم حسب الموهبة المطلقة، أو وفق علو الهمم ﴿عَلِيمٌ ﴾ بمن يكون مستحقاً للرسالة ويختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

﴿ وَوَهَبُنَا لَهُ إِسْحَنَ وَيَعْفُوبُ كُلُّ هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمُوسَىٰ وَهُدُونَ وَكُذَالِكَ بَجْزِى وَمُوسَىٰ وَهُدُونَ وَكُذَالِكَ بَجْزِى الْمُعْسِنِينَ فَي وَهُدُونَ وَكُذَالِكَ بَجْزِى الْمُعْسِنِينَ فَي وَهُدُونَ وَكُذَالِكَ بَجْزِى الْمُعْسِنِينَ فَي وَرُوسُكَ وَلُوطُا وَكُنَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الصَّنالِحِينَ فَي وَإِسْمَعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُوشُلُ وَلُوطُا وَكُلُّ فَضَلُنَا عَلَى الْمُعْلَمِينَ فَي وَمِنْ ءَانَابِهِمْ وَذُرِيَّتُهِمْ وَالْمِينَ فَي وَمِنْ عَالَمِينَ فَي وَالْمَسَعِمْ وَلَوْ الْمُؤْمِنَ إِلَى صِرُطِ مُسْتَقِيمِ فَي ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن وَالْمَنْ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ الْمُركُولُ لَكَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فِي أَلْهُ وَلَيْكُ اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن عَبَادِهِ وَلَوْ الْمُركُولُ لَكَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي أَوْلَكُمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللّ

قوله تعالى: ﴿وَوَهَبّنَا لَهُ ﴾ أي لإبراهيم الله ﴿إِسْحَقَ ﴾ وهو ولده من سارة عاش مائة وشمانين سنة ﴿وَيَعْقُوبُ ﴾ وهو ابن إسحق عاش مائة وسبعاً وأربعين سنة ﴿كُلُّ ﴾ من إبراهيم وابنه وحفيده ﴿هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ﴾ بالإيحاء، والرسالة، والنبوة، ونيل الكرامة، والشواب ﴿وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ﴾ أي من قبل إبراهيم الله والمشهور أن إدريس الله كان قبله، وقيل بالعكس. ﴿وَمِن ذُرِيَتَنِهِ ﴾ الضمير راجع لإبراهيم عند الجمع لأن المقام لبيان أحواله وشؤونه. واختار كثيرون رجوعه إلى نوح لكونه أقرب، ولأنه ذكر من الأنبياء لوطاً وليس من ذرية إبراهيم، وإنما هو ابن أخيه هاران، وآمن به وخرج معه مهاجراً إلى الشام، فأرسله الله إلى أهل سدوم. وكذلك يونس الله الم يكن من ذريته عند بعض، ولكن صرح في أهل سدوم. وكذلك يونس الأسباط وعاصر (شعياء) وحيننذ لا يبقى خارجاً من

نسله إلا لوط ﷺ و ﴿ دَاوُردَ ﴾ هو كما قال الجلال السيوطي: ابن إيشا، كان أحمر الوجه، سبط الرأس، أبيض الجسم، طويل اللحية، حسن الصوت والخلق. وجمع له بين النبوة والملك. ونقل النووي عن المؤرخين أنه عاش مائة سنة و مدة ملكه منها أربعون سنة ﴿ وَسُلَيْمَنَ ﴾ ولده وكان على سمت أبيه، وكان يشاوره أبوه في صغر سنه لوفور عقله.

ويقال: إنه ملك وهو ابن ثلاث عشرة سنة، وتوفى وله ثلاث وخمسون سنة. ويقال: إن أباه داود ابتدأ بناء بيت المقدس وأكمله سليمان ﷺ ﴿وَأَنُوبَ﴾ وهو ابن موص، بن دوم، بن عيص بن إسحاق عبي وحكى ابن عساكر أن أمه كانت بنت لوط ﷺ وأن أباه آمن بإبراهيم ﷺ قال ابن جرير: إنه كان بعد شعيب ﷺ وقال ابن أبي خيثمة: كان بعد سليمان. وروى الطبراني أن مدة عمره كانت ثلاثاً وتسعين سنة ﴿وَيُوسُفَ﴾ ابن يعقوب ١١٤ وعاش مائة وعشرين سنة ﴿وَمُوسَىٰ ﴾ بن عمران بن يصهر بن ماهيث بن لاوي بن يعقوب. وفي الصحيح وصفه بأنه آدمُ، طوال، جعد، كأنه من رجال شَنوءة. وعاش مائة وعشرين سنة. قاله الثعلبي. ﴿ وَهَنرُونَ ﴾ أخوه الشقيق وقيل لأبيه وقيل لأمه. توفي قبل موسى ﷺ وقد ولد قبله بسنة ﴿وَكَنَالِكَ بَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي ومثل إبراهيم نجزي أولئك الرسل المحسنين ﴿وَزَّكَرِيّا﴾ هو ابن اذن ابن بركيا كان من ذرية سليمان عليه ، وقتل يوم قتل ولده ، ومات وعمره تسع وتسعون ، وقيل مائة وعشرون سنة. ﴿وَيَحْيَىٰ﴾ ابنه ﷺ ﴿وَعِيسَىٰ﴾ ابن مريم ﷺ. وذكره من عداد الذرية دليل واضح على دخول ابن البنت في الذرية ﴿ وَإِلْيَاشُّ ﴾ هو ابن لسن بن فنحاص بن العيزار بن هارون أخي موسى بن عمران ﷺ ﴿ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ المراد الكاملين في الصّلاح ﴿ وَإِسْمَعِيلَ ﴾ هو كما قال النووي: أكبر أولاد إبراهيم ولد من هاجر بي ﴿ وَالْيَسَعُ ﴾ قال ابن جرير: هو ابن أخطوب بن العجوز ﴿وَيُونُسُ﴾ وهو ابن متى كان في زمن ملوك الطوائف وولد في زمان شعياء وأرسل إلى أهل نينوى بالموصل. قال تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِأْتُهِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَّى مِأْتُهِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ ﴿ وَلُوطًا ﴾ هو ابن هاران بن آزر ﴿ وَكُلُّهُ منهم ﴿ فَضَلَّنَا عَلَى ٱلْمَالَمِينَ ﴾ أي على عالمي عصرهم. وفيها دليل على فضل الأنبياء على الملائكة ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِيَّتُهُمْ وَإِخْوَبُهُمْ أَي وهدينا من آبائهم وأبنائهم وإخوانهم جماعات كثيرة ﴿ وَٱجۡنَبَيۡنَهُم ﴾ واصطفيناهم واخترناهم على غيرهم ممن أرسلناهم إليهم ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ

إِنَى صِرَطِ مُستَقِيمِ هو دين الحق الذي ارتضاه ربهم وأحكامه العملية التي تناسب زمانهم ﴿ وَالِكَ ﴾ الهدى ﴿ هُدَى اللهِ ﴾ هدى منه تعالى اختاره لأن يكون سراجاً منيراً للقلوب ﴿ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ ﴾ من عباده ويظهر المهتدي من غيره باختياره الحسن إلى العمل الحسن ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا ﴾ بالله تعالى غيره ﴿ لَحَبِطَ عَنْهُم ﴾ أي لسقط وضاع عنهم ﴿ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من الصالحات، فإن صالح العمل موقوف على صالح الاعتقاد.

﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنْبَ ﴾ المنزل من الله عليه أو على من سبقه وجعله تابعاً له في العمل بما نزله ﴿وَالْمُكُرُ ﴾ أي كيفية فصل القضاء بين المتخاصمين، أو الحكمة ومعرفة حقائق الأشياء حتى كانت أقوالهم واضحِة مبينة مفيدة، وأعمالهم رصينة سالمة مجيدة، وأخلاقهم طيبة حميدة. ﴿ وَٱلنَّبُوَّ ۚ ﴾ ورتبة النبوة التي هي خصوصية بين الله وعباده المختارين بها، وعلاقة كعلاقة المصباح بأطرافه المستنيرة ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا﴾ أي بتلك النبوة الرفيعة ﴿ هَـٰٓؤُلَآهِ ﴾ المشركون من أهل مكة أو الكفار مطلقاً ﴿فَقَدْ وَتُكْنَا بِهَا﴾ أي بالإيمان بها وبرعايتها والعمل بمقتضاها ﴿فَوْمًا﴾ لهم قائمة الشرف و﴿ لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنْفِرِينَ ﴾ في وقت من الأوقات وهم الأمة المرحومة التي أعلن الله أنها خير أمة أخرجت للناس من الطبقة الأولى، وما بعدها إلى يوم القيامة فإن مثل أمة الرسول محمد على مثل المطر لا يدرى أوله خير أم آخره، ولا يزال الخير فيه وفي أمته إلى يوم القيامة. ﴿ أُولَٰكِكَ ﴾ الأنبياء المذكورون هم ﴿ ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ أي هداهم إلى الحق ﴿ فَيِهُ دَاهُمُ ﴾ اعتقاداً وأعمالاً وأخلاقاً ﴿ ٱتَّتَدِنَّ ﴾ أي كن مجمع الأنوار في النور الوارد، وكنز الكنوز للفوائد، وبحر البحور للفوائد، واقتداء شخص بشخص في أمَرٍ حَسَنِ من الأمور لا يوجب كون المقتدي مفضولاً حيث جاز ووقع اقتداء الفاضل بالمفضول على أنه ليس المداد بالاقتداء منه أو من قواعد دينه، بل المقصود هنا أن يكون جامعاً لفضائل أولئك السلف الرشيد في الاعتقاد والأخلاق والأعمال حتى لا يبقى شيء من المحسنات إلا وهو موجود عنده، وكذلك أن يكون عند المقتدي مزيد فائدة لم تكن موجودة عند الإمام؟ ولذلك قال على المعنت المناهم مكارم الأخلاق، كما أنه يجوز أن يكون عندهم من الآداب والأحكام ما لا يناسب عصره وعصر أمته وينسخ بما عنده من شريعته. ﴿فُل لَا أَسْنَلُكُمْ ﴾ أيها الناس الناسون لحقوق الله على عباده ﴿عَلَيْهِ ﴾ أي على ما نزل علي وأبلغه إليكم من القرآن وأحكامه ﴿أَجَّرًّا ﴾ ومنفعة مادية تعود إلي. فإن شأن الرسل إيضاح السبل للكل، وشأن الفائزين بالسعادة منهم الاتباع بلا جدال ولا نزاع ﴿إِنَّ هُوَ﴾ أي ما هو ﴿إِلَّا ذِكْرَىٰ﴾ وموعظة حسنة تهدي إلى طريق الرشاد، أي ترك الفساد ومباشرة الخيرات للعباد، لا لأمة أو قبيلة محدودة بل لجميع العالمين.

## وهنا أمور يستحسن التنبيه عليها:

الأول: إن الله سبحانه لم يذكر الأنبياء الكرام على تسلسل النسب ولا الزمان، بل قدم منهم وأخر للإشارة إلى أمور معلومة لدى أهل الكفر، ومنها أن الدين الحق ينظر إلى الرسل نظرة واحدة كأن الكل مهتمون بشيء واحد في عصر واحد، وليست مهمتهم إلا الرسالة وتنوير العباد أين كانوا ومتى كانوا وكيف عاشوا.

ولما كان الأولاد والأحفاد أول شيء تَقِرّ به العُيون ذكر إسحاق ويعقوب قبل كل شيء. ثم لما كان نظر الناس إلى الدولة والدنيا أقوى ذكر داود وسليمان الجامعين لهما. وبعد ذكرهما ذكر الأنبياء من أصحاب الأسقام والبلاء كسيدنا أيوب وسيدنا يوسف. ثم ذكر من جعله مظهراً لقدرته حيث تسلّط مع ضعفه وفقره في طبيعته على ملك ادّعى الألوهية في مملكته، وبعد ذلك أراد أن يبين استغناءه عن رعاية الاعتبارات في خواص عباده، فذكر زكريا ويحيى المستشهدين بأيدي الطغاة من أهل البغي والعناد، وذكر عيسى لابتلائه بأيدي اليهود الألداء. وأخر إسماعيل مع أنه كان من أولاده الصلبية لأنه رأس سلسلة مستقلة نادرة الوجود، وهي سلسلة آباء سيدنا محمد صاحب المقام المحمود، ثم ذكر اليسع ويونس ولوطاً لتناسبهم في الانفراد ببعض أمور نادرة كابتلاء يونس بتمرد الآشوريين وابتلاع الحوت له، وابتلاء لوط بقوم لم يسبقه أمة في ارتكاب العمل الفاحش الذي ارتكبوه. والحاصل إن لكل من ذكر هنا خصوصية امتياز رجحت ذكره والله أعلم.

الثاني: يجب أن لا يتوهم أحد أن الأنبياء والرسل هم المذكورون في هذه الآيات أو غيرها من آيات القرآن الكريم؛ لأنهم لا يبلغون ثلاثين مع أن الرسل والأنبياء كثيرون لا يعلم عددهم إلا الله فإنه تعالى قال: ﴿وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلاَ فِيهَا فَلْنَبِياء كثيرون لا يعلم عددهم إلا الله فإنه تعالى قال: ﴿وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلاَ فِيهَا فَلْمَدُ مَن فَيْرِجُ وقال: ﴿مِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ فَ فالحصر في عدد معين غير جائز قطعاً.

والأحسن الإمساك عنه. وإنما ذكر أولئك الأنبياء الكرام في القرآن لأنهم عاشوا في جزيرة العرب وكانت أسماؤهم دائرة بين الناس، وأما الأنبياء والرسل الذين كانوا في البلاد الآسيوية الشرقية، أو الغربية، أو في أوروبا وغيرها فلم يتعرض القرآن الكريم لذكرهم.

الثالث: إن الحق الحقيق بالقبول هو أن المدة بين أبينا وسيدنا آدم أبي البشر ﷺ والأنبياء المذكورين لا يعلم ضبطه إلا الله، وما يقال إن المدة بينه وبين نوح عبارة عن عشرة قرون أو ما شاكلها ليست عليه حجة يعتمد عليها، فإن العقائد لا تؤخذ بروايات الآحاد. يقول تعالى في سورة هود: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ الآيــة وفــي ســورة طــه: ﴿أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمشُونَ فِي مَسَاكِنهِمْ ﴾؟ وفي سورة السجدة: ﴿أَوْلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكَنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِينِهِمُّ ﴾؟ وفي سورة يس: ﴿أَلَمْ بَرُواْ كُمْ أَهْلَكُنَا فَبْلَهُم مِنَ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ١٤٠٠ والحاصل: إِن الآيات الصريحة في تقدم القرون الكثيرة كثيرة، والأدلة القاطعة على كثرة القرون متوفرة، فيجب على المسلم العاقل أن يؤمن بأن الأرض كانت مأوى للجن قبل الإنس. قال تعالى: ﴿ وَلَلِمَانَ خَلَقَنْهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ﴾ [الحجر: ٢٧] وأن آدم ﷺ خلقه الله وجعله خليفته في الأرض، وأما مبدأ ذلك الزمان، ومتى كان، وكم من الأمم جاءت وذهبت؟ فهو في علم الله تعالى لا يعلمها غيره. وإن المكلف كيفما كان وفي أي زمان ومكان وجب عليه إطاعة ربه وخالقه وشريعته في خليقته، ويبقى على هذه الاعتقادات مع العمل بالشريعة إلى أن يموت، وأن يعتقد أنه سيأتيه الموت، ثم البعث بعد الموت، ثم الحشر والحساب، ثم المصير إلى دار الجزاء. ﴿ رَبُّنَا لَا يُزِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ۗ ۞﴾.

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَّ أُو قُلَ مَنْ أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَّ أُو قُلَ مَنْ أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيَّ أُو قُلَ مَنْ أَنزَلَ اللّهُ عَلَوْنَهُ وَالْحِيسَ ثُبَدُونَهَا وَتُحْقُونَ كَلَيْتُ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ كَثِيرًا وَكُلْمَ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ كَثِيرًا وَكُلْمَ قُلُ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ اللّهِ وَهُلْمَا كَانُونَ اللّهِ مَنْ حَوْلُهَا وَاللّهُ مُسَارَكُ مُصَدِّقُ اللّهِ يَهِ يَدَيْهِ وَلِلْمُذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُهَا وَاللّهِ مَالَوْلُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى صَلاَتِهِمْ يُعَافِطُونَ اللّهِ .

عن سعيد بن جبير قال: جاء رجل من اليهود يقال له: مالك بن الصيف

فخاصم النبي ﷺ. فقال النبي: أَنشُدُكَ الله الذي أنزل التوراة على موسى هل تجد في التوراة أن الله يبغض الحبر السمين؟، وكان حبراً سميناً، فغضب وقال: والله ما أنزل الله على بشر من شيء! فقال له أصحابه: ويحك ولا على موسى؟ فقال: والله ما أنزل الله على بشر من شيء فأنزل الله الآية. رواه ابن أبي حاتم وابن المنذر. وذهب ابن جرير إلى أن الآية نزلت في قريش؛ لأنها مكية.

قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِوتِ ﴾ يعني وما عرفوا الله حق معرفته في إنعامه وكرمه وإفاضته الخير على عباده ﴿إِذْ قَالُواْ مَا أَزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِن شَيْرٌ ﴾ حين قالوا ما أنزل الله على بشر شيئاً من الوحي المسطور في الكتاب، فإنهم لو كانوا يعرفون قدرة الله على كل ممكن، ومدى رحمته بعباده، وإرسال الرسل إليهم لتعليم الأحكام ما تجاسروا على هذا السلب الكلي وما قالوا ذلك، علاوة على ذلك فهم يتجاسرون حين يتجاهلون إنزال التوراة على عبده موسى. فَوْقُلُ ﴾ يا رسولي لرده وإخزائه: ﴿مَنْ أَزَلُ ٱلْكِتَبَ الَّذِي جَآءَ بِدِه مُوسَى نُولًا وَهُدُى ﴾ أي واضحاً في ذاته، وموضحاً طريق الحق لغيره من الناس ﴿تَجْعَلُونَهُ وَاَطِيسَ ﴾ أي حال كون الكتاب أنه وترغبون في إمالته إليكم ﴿وَثُقَنُونَ كَثِيراً ﴾ مما في ذلك الكتاب لعدم الرغبة في علم وترغبون في إمالته إليكم ﴿وَثُقَنُونَ كَثِيراً ﴾ مما في ذلك الكتاب لعدم الرغبة في علم الناس به وإطلاعهم عليه، وعلمتم بواسطة ذلك الكتاب في أن تَعَلَوُا أَنتُدُ وَلاَ أَنزله الله . يعني الله هو الذي أنزل ذلك الكتاب ﴿ثُمُ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِم يَلْعَبُونَ ﴾ أي نقل أنت: الهم أن الكتاب الموصوف أنزله الله على موسى وتم إلزامهم، ذرهم بعد أن بينت لهم أن الكتاب الموصوف أنزله الله على موسى وتم إلزامهم، ذرهم في خوضهم يلعبون، أي اتركهم يلعبون في خوضهم الباطل.

﴿ وَهَذَا كِتَبُ أَنَرُنَتُهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ وكما أن الله أنزل الكتاب الواضح على موسى، وهذا الكتاب الذي تتلوه عليكم وندعوكم على ضوئه إلى الحق كتاب مبارك كثير الخيرات ديناً ودنيا، مصدق للكتاب الذي بين يديه أي نزل قبله. والمراد به الإنجيل والتوراة وما سبقهما ﴿ وَلِنُنذِرَ أُمَّ التُوكَىٰ وَمَنْ حَوْلَما ﴾ معناه وكما نزل لتصديق الشرائع السماوية والكتب التي قبله كذلك نزل لتنذر أهل أم القرى أي مكة المكرمة، ومن حولها إلى آخر الكرة الأرضية جنوباً وشمالاً شرقاً وغرباً لعموم بعثته ﷺ إلى أمم العالم. ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ عَلَيْهِ المُعامِ بِهِم فيها في المناب ومن أنزل إليه، ﴿ وَهُمْ ﴾ لإيمانهم بما

آمنوا به ﴿عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾ لأن الدوام على الأعمال الواجبة فرع الإِيمان الكامل بمن أوجبها.

﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِنَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰٓ وَلَمْ بُوحَ إِلَيْهِ شَى ۗ وَمَن قَالَ سَأَنُولُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِيمُونَ فِى غَمَرَتِ ٱلمُوّتِ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِدَ أَخْرِجُوا أَنْسُكُمُ ٱلْكُومَ تَجْزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ مَايِنَهِ مِنَ تَسْتَكَيْرُونَ ﴿ ﴾ .

نزلت هذه الآية فيمن ادعى النبوة كذباً وزوراً كمسيلمة، والأسود العنسي وفيمن اجترأ على الله، وقال: سأنزل مثل ما أنزل الله كعبد الله بن سعد بن أبي سرح، وكان من كتبة الوحي، وكان من خبره أن الرسول دعاه ليكتب الآيات الآتية في سورة المؤمنين: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ﴿ وَلَقَدْ عَلَقًا مَا مَلَى عليه هذه الآيات ووصل إلى قوله تعالى: ﴿ وَهُرُّ أَنشَأَنهُ خَلَقًا مَاخَرُ ﴾ عجب عبد الله من تفصيل خلق الإنسان فقال: فتبارك الله أحسن الخالقين. فقال له الرسول على اكتبها فكذا أنزلت على. فشك عبد الله حينئذ، وقال: لئن كان محمد صادقاً لقد أوحي إلي كما أوحي إليه، وإن كان كاذباً لقد قلتُ كما قال! فارتد عن الإسلام، ولحق بالمشركين. ذكره ابن إسحاق عن ابن عباس في المشركين. ذكره ابن إسحاق عن ابن عباس في المشركين.

قوله تعالى: ﴿وَمَنَّ أَظُلُمُ مِمَّنِ أَفْرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا﴾ معناه ومن أشد ظلماً وأقوى فساداً ممن اختلق على الله خبراً لا يطابق الواقع وقال: ﴿مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن فَى الرسل ثابت ومحقق بذكر الأنبياء والرسل في مع أنه إنزال الله تعالى الكتاب على الرسل ثابت ومحقق بذكر الأنبياء والرسل وإثباته بالمعجزات الباهرة ﴿أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ ﴾ من الله تعالى ﴿وَ الحال إِنه ﴿لَمْ يُورَ إِلَيْهِ مَنْ الله تعالى ﴿وَ الحال إِنه ﴿لَمْ يَوَ الْمَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ أي قال أنا قادر على إنشاء مثل تلك الآيات النازلة من الله سبحانه وتعالى كعبد الله بن سعد بن أبي سرح ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظّلِمُونَ ﴾ كالأناس الثلاثة السابقين ﴿فِي غَمَرَتِ المَوْتِ أَي مامورو في سكراته الشديدة ﴿وَالْمَلْتِهُ ﴾ المأمورون بقبض الأرواح وهم أعوان أو مأمورو في سكراته المديدة ﴿وَالْمَلْتِهُ ﴾ أي مادون الأيدي بالتعذيب إليهم، قائلين لهم: وأخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ ﴾ من هذا العذاب وخلصوها منه، والمقصود من هذا التوبيخ والتأنيب. ويقولون لهم: ﴿ الْيُومَ تُجَزُونَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ أي عذاباً هو الإهانة والتحقير والتأنيب. ويقولون لهم: ﴿ الْيُومَ مُخْرَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ أي عذاباً هو الإهانة والتحقير والتأنيب. ويقولون لهم: ﴿ الْيُومَ مُحْرَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ أي عذاباً هو الإهانة والتحقير والتأنيب. ويقولون لهم: ﴿ الْهُونَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ أي عذاباً هو الإهانة والتحقير

الذي أشد على أهل الشرف من كل عذاب، أو عذاباً بالنار شديداً في ذاته ومخلوطاً بالإهانة والتحقير ﴿ بِمَا كُنتُم مَ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ اَلْحَقَ مَن نفي إنزال الكتاب على أيّ بشر، أو ادعاء الوحي ودعوى النبوة كذباً، أو إنزالهِ مثلَ ما أنزل الله، ﴿ وَكُنتُم عَنْ ءَاينتِهِ تَسَتَكْبِرُونَ ﴾ أي تعرضون بدون تأمل فيها.

﴿ وَلَقَدَّ حِثْتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَلْنَكُمْ وَرَاّءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتُواْ لَقَد تَّقَطَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنَكُم مَّا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ۞﴾.

عن عكرمة قال: نزلت الآية في النضر بن الحارث لما قال: سوف تشفع لي اللات والعزى. وراه ابن المنذر وابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ جِنْتُمُونَا فُرُدَىٰ﴾ استعراض لأحوال المشركين في يوم القيامة ليتنبه من له إدراك وبصيرة في الأمور، وينتهي عن العبث والغرور فيقول: ﴿و﴾ الله ﴿لَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ﴾ أي لا شك ولا شبهة في أنكم ستأتوننا يوم القيامة فرادى بدون ناصر ومعين وبدون شفيع لكم عند الله المبين ﴿كَمَا خَلَقَنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةِ وَرَكَتُمُ مَا خَوَلَنَكُمْ ﴾ من الأولاد والخدم والحشم ﴿وَرَاءَ ظُهُورِكُمُ ﴾ أي وتتركون ما نفعكم وما انتفعتم بها كُلَّها ﴿وَمَا نَرَىٰ مَعَكُم ﴾ في ذلك اليوم ﴿شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُم الوصل والعلاقة الوثيقة ﴿وَضَلَ عَنكُم ﴾ أي وضاع عنكم ﴿مَا كُنتُم تَرْعُمُونَ ﴾ أنها الوصل والعلاقة الوثيقة ﴿وَضَلَ عَنكُم ﴾ أي وضاع عنكم ﴿مَا كُنتُم تَرْعُمُونَ ﴾ أنها المعاؤكم، أو أنهم شركاء لله تعالى عن ذلك.

﴿إِنَّ اللّهَ فَالِنَ الْمَدِ وَالنَّوَتُ يُخْرِجُ الْمَنَ مِنَ الْمَدِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَدِّتِ مِنَ الْحَيَّ الْمُحْمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللهُ الللهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ا

وَٱلرُّمَانَ مُشْنَبِهُا وَغَيْرَ مُتَشَنِيةٍ ٱنظُرُوٓا إِلَىٰ ثَمَرِهِ؞ إِذَاۤ أَثْمَرَ وَيَنْعِذِهِ إِنَّ فِي ذَالِكُمُ لَآيَدَتِ لِغَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكَ ﴾ شروع في بيان آثار قدرة الباري تعالى وعجائب صنعه وأفعاله العجيبة التي يحار المتفكر فيها فقال: إن الله فالق الحب والنوى. والحب في اللغة المواد المأخوذة كثمرة للمزروعات أو الموجودات في داخل الفواكه. والنوى: جمع نواة. وهي الموجودة في داخِلِ التمرة والفلق الشق ومعنى الآية: إن الله سبحانه وتعالى هو الذي يشق للحبوب والنوى المبذورة في الأرض فتخرج كنبات نام من الأرض وتعلو وتثمر ويعيش عليها الإنسان وسائر الحيوان ﴿ يُغْرِجُ ٱلْمَيْ مِنَ ٱلْمَيْتِ ﴾ أي يُخرج ما ينمو من الحيوان والنبات والشجر مما لا ينمو من النطفة والحب والنوى ﴿وَمُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيَّ ﴾ والميت كالنطفة والحب والنوى، والحي الحيوان والنبات والشجر ﴿ ذَالِكُمُ اللَّهُ ﴾ يعني إن ذلك الصانع الحي العليم القادر الحكيم هو الله الواجب الوجود المستحق للعبادة ﴿فَأَنَّ تُوْفَكُونَ ﴾؟ فكيف تصرفون عن عبادته وتشركون به المواد الجامدة التي لا حياة فيها ﴿فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ﴾ الإصباح مصدر سمي به وقت الصبح أي إن الله تعالى أخرج نور الصباح من ظلمة الليل حتى يبصر الناس وسائر الحيوانات ما أمامها فيأتي الإنسان ويذهب ويسعى ويكتسب، ويدور الحيوان والحشرات على طريق معيشتها ويحصل ما يتقوت بها، وألهم كل ذي روح ما يحتاج إليه في بقائه واستمرار نوعه على اختلاف المستويات، وميز الإنسان بينها بتفكرات نابعة عن النفس الناطقة، وبمحاولات عملية دقيقة على ما يسر له من أسباب الرقي. ومن أهمها: العلم، ووحدة الصف، ونظام العدل. فإن الأعمال الناتجة عن الجهل لا تكون أنيقة، وما يكتسب بدون وحدة الصف لا تتقدم به الأمة، وما يحصل بدون النظام العادل لا يستريح منه البشر. ﴿وَجَعَلَ الَّيْلَ سَكُنًّا﴾ أي كما أنه خلق الإنسان والحيوان، وخلق لها وسائل عيشها وفلق الصبح، وجعل النهار مجالاً لكسب المعيشة بالتعب، كذلك جعل الليل سكناً أي وقتاً يسكن إليه المتعبون بالنهار من كل إنسان وطير ودابة ﴿وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسَّبَانًا﴾ أي وجعل الشمس والقمر حسباناً. والحسبان بالضم مصدر حسب بالفتح بمعنى الحساب، أي جعل الشمس والقمر ذوي حساب ومنشأ حساب للأوقات في الليل والنهار والأسابيع والشهور والسنين على أوضاعهما المتتابعة في الشروق والغروب، سواء كانت الحركة منهما أو من غيرهما ﴿ وَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ الْعَالِبِ عَلَى أمره العليم بكل ما جرى ويجري في الكائنات.

﴿ وَهُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّبُومَ ﴾ ما عدا الشمس والقمر ﴿ لِلَهَّتَدُواْ بِهَا ﴾ عند السير في الصحارى أو البحار، أي تهتدوا بطلوعها وارتفاعها وغروبها دائماً ﴿ فِي ظُلُمَتِ ﴾ الليل برور الوقت يستعلم منها أوقات الليل وجهة الشرق والغرب كما يستعلم من طلوعها وغروبها أحوال الفصول والمواسم حراً وبرداً ، ومواسم الزراعة وغرس الأشجار وغير ذلك لأن الله تعالى جعلها علامات على أحوال شتى . فمن راقبها وكان له معرفة بحركات السيارات منها استنبط أشياء كثيرة .

والمذموم من التنجيم ومن أحوال المنجمين نسبة الآثار إليها لا جعلها علامات على أمور خفية، كما أن كل إنسان يستعلم من تفتح الأزهار حلول موسم الربيع. والحاصل: إن الاستدلال بالعلامات والأسباب أمر مشروع وإنما الخطأ في جعل العلامات عللاً واقعية بدون نسبة التأثير إلى الحكيم الخبير. ﴿ فَدّ فَصَلَنَا اَلَّا يَكِتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ معانيها ومراميها وأهدافها فيعلمون بمقتضاها. ﴿ وَهُوَ الَّذِي آنشاً كُم مِن نَفْس وَحِدَةٍ ﴾ أي آدم ﷺ وخلق منها زوجته، وبَثكم منها على بسيط الأرض ﴿ فَسُتَقَدُ الله على المتقرار في الأماكن التي استوطنتموها واستيداع في الأماكن التي سكنتم بها بقدر الضرورة ﴿ قَد فَصَّلْنَا اللَّابَةِ ﴾ الموضحة لأحوال الأمة وواجباتها في أدوار حياتها واستقرارها واستيداعها ﴿ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ معانيها الدقيقة الحقيقة بالتأمل والإمعان.

﴿ وَهُو الذِى أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَهُ ﴾ منهم من فسرها بأنه تعالى أنزل من نفس السماء ماء مع بعدها مسافة ويقول إن ذلك من الممكنات وظاهر الآية دليل عليه. ومنهم من فسرها بتقدير المضاف أي من جانب السماء. أي من جهة الفوق. ومنهم من فسر السماء بالسحاب مستدلاً بأن الأبخرة الكثيرة تجتمع في باطن الأرض ثم تصعد بالرياح وترتفع إلى الهواء وينعقد السحاب منها ويتقاطر ماء. ويستدل بأن الناس كثيراً ما يقفون على قمم الجبال تحت الشمس ويرون السحاب المتراكم في وسطها وتنزل منها الأمطار، وكل ذلك محتمل وجائز، والمؤمن بقدرة الله فائز ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَناتَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ أي فأخرجنا من الأرض وأنبتنا بذلك الماء نبات كل

صنف من أصناف الناميات فأخرجنا منه ﴿خَضِرًا﴾ أي نباتاً ملوناً بالخضرة ﴿نُخَرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا ﴾ والجملة صفة لما قبله. أي خضراً نخرج منه حباً كثيراً يركب بعضه بعضاً كما في السنبل ﴿وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ ﴾ النخل معروف ويستعمل في الواحد والجمع. والطلع شيء يخرج منه كأنه نعلان مطبقان، والحمل بينهما منضود. والقنوان جمع قنو بمعنى العذق. وهو للتمر بمنزلة العنقود للعنب، وتثنية قنوان، ولا فرق بين المثنى والجمع إلا الإعراب، أي أن إعراب المثنى بالألف والياء وإعراب الجمع بالحركة لأنه جمع مكسر. وقوله دانية أي قريبة من المتناول، أو قريبة من الأرض بكثرة ثمرها وثقل حملها. أي وأخرجنا من النخل نخلاً من طلعها قنوان ﴿وَجَنَّتِ مِّنْ أَعْنَابِ﴾ أي وأخرجنا به جنات كاثنة من أعناب ﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالزُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَائِيِّهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَائِيُّهُ إما حال من الزيتون اكتفى به عن حال الرمان لسبقه، والتقدير والزيتون مشتبهاً وغير متشابه، والرمان كذلك. أو حال من الرمان لقربه ويقدر مثله في الأول أي وأخرجنا الزيتون والرمان حال كون ذلك بعضه مشتبه وبعضه غير متشابه في الهيئة والمقدار واللون والطعم وغير ذلك من الأصناف. وذلك دليل على كمال حكمة صانعها وقدرته الواسعة ﴿ ٱنْظُرُوٓا إِلَىٰ نُمَرِهِ ۚ إِذَآ أَنْمَرَ وَ ﴾ إلى حالِ ﴿ يَنْعِهِ ﴾ أي نضجه واستوائه ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكُمْ لَايَنتِ﴾ عظيمة دالة على وجود الصانع القادر الحكيم ووحدته ﴿لَقَوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾ أى يطلبون الإيمان بالله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكاءَ الْجِنّ﴾ معناه إن ذلك الإله العظيم الشأن العظيم الشأن العظيم الأثار الذي ذكرنا أوصافه آنفاً جعل المشركون الجاهلون له شركاء ونظراء في الألوهية والربوبية. وقوله: (الجن) عطف بيان أو بدل من الشركاء. والمراد من الجن إما الشياطين، ومعنى جعل الجن شركاء له تعالى إنهم يطيعونهم كما أطاعوا الباري تعالى، أو المراد به الملائكة حيث عبدوهم وقالوا: إنهم بنات الله سبحانه

وتسميتهم جناً مجاز لاجتنانهم واستتارهم عَن الأُعْين. وقوله: ﴿وَخَلَقَهُمُ ۖ حَالَ مِنْ فاعل جعلوا بتقدير قد، أي والحال إن الله تعالى خلقهم لا الملائكة، وكانَ الحق أن يوحدوا من خلقهم، أو الضمير راجع إلى الجن أي وجعلوا الجن شركاء له تعالى مع أنه تعالى خلقهم، وما دام هو خلقهم ولم يكونوا إلا بإيجاده وإحداثه فكيف يعقل أن يكونوا شركاء له تعالى؟ ﴿وَخَرَقُوا لَهُۥ﴾ أي اختلقوا ﴿بَنِينَ وَبَنْتِ﴾ فقالت اليهود: عزير ابن الله، وقالت النصارى: المسيح ابن الله، وقالت العرب: الملائكة بنات الله. وهذا الخلق كان بغير علم بحقيقة من خطأ أو صواب ﴿سُبْحَكَنَهُۥ وَتَعَلَىٰ﴾ وتنزيهاً له ﴿عَمَّا يَصِفُونَ﴾ أي تنزيهاً له تعالى أن يكون له ولد أو زوجة ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي موجدهما ومبدعهما من العدم إلى الوجود ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُۥ وَلَدٌّ وَلَتَ تَكُن لَهُ. صَنحِبَةً وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ مَالَكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوُّ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ يعني أن ذلك الخالق لكل شيء والعليم بكل شيء هو ربكم رباكم وأوصلكم إلى مستوى الإنسان اللائق بالاحترام، ولا معبود بحق إلا هو خالق لكل موجود مباين لذاته، فاعبدوه وحده ولا تشركوا به غيره، وهو على كل شيء وكيل، أي متولّ لجميع الأمور ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَئرُ ﴾ المودعة في الوجوه في هذ الدنيا وإنما تدركه الأبصار المودعة في وجوه الوجهاء في الآخرة، ووجهاء الآخرة من وجه وجهه في حياته إلى ذاته وصفاته، ونظر إلى رحمته وهباته، وتَرَكُ محرماته، وأدى واجباته، وفيهم قال تعالى: ﴿وُجُونٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةً ۞ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۞﴾ وإنما فسرنا الآية على الوجه المذكور؛ لأنه لا يجوز حملها على السلب الكلى المستغرق للأزمنة والأمكنة والأحوال مع أفراد الموضوع، وإلا لزم أن لا ترى ذاته الشريفة عين في الدنيا ولا في الآخرة لا من المؤمن، ولا من الكافر، وليس الأمر كذلك لأنه قد تقررت الآية بحملها على رفع الإيجاب الكلي، أي لا تدركه كل الأبصار، وإنما تدركه بعض الأبصار، وذلك لوجود الدليل على رؤيته تعالى في دار الآخرة كالآية المذكورة آنفاً، ولحديث: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر» وهذا الحديث رواه الكثيرون من الصحابة ﴿ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ أي يراها على وجه الإحاطة والضبط الكامل وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴾ جملة سيقت للتعليل على قوله: ﴿ وَهُو يُدرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ لأن اللطيف لا يمنعه شيء عن الوصول إلى شىء. وقال بعض: إنها تعليل للحكمين السابقين، فاللطيف يفيد علة عدم إدراكه بالأبصار. والخبير يفيد علية إدراكه للأبصار. فإن قيل: اللطيف مقابل للكثيف، وهما من صفات الجسم! قلنا: ذلك هو اللطيف النسبي، والمراد باللطيف في وصفه تعالى اللطيف الحقيقي المطلق، وذلك ليس مما له علاقة بالأجسام، وقد بين ذلك في محله.

﴿ وَمَدَ جَاءَكُمُ بَصَايِرُ مِن رَبِّكُمْ فَكُنَ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةً ، وَمَنْ عَبِى فَعَلَيْهَا وَمَا الله وَلَا عَلَيْكُمُ بِعَفِيظِ ﴿ وَكَنَالِكَ نُصَرِفُ اللّاِئِتِ وَلِيقُولُوا دَرَسَّتَ وَلِلْبَيْنَامُ لِلْعَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاعْرِضَ عَنِ المُشْرِكِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ هُو وَأَعْرِضَ عَنِ المُشْرِكِينَ ﴿ اللّهُ وَلَا شَاءَ اللّهُ مَا أَشَرَكُوا وَمَا جَعَلَئكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بَوْكِيلِ ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللّهِ مَا مُحْوَنَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَسُبُّوا اللّهَ عَذَوا عَلَيْهِم مَرْجِعُهُم فَيُنِاللّهُ مَنْ اللّهِ عَلَيْهُم بِمَا عَلَيْهُم بِمَا اللّهُ عَلَوْلًا بَعْمَلُونَ فِي اللّهِ فَيَسُبُّوا اللّهَ عَذَوا بِغَيْرِ عِلْمِ كَذَاكُ زَبِّهِم مُرْجِعُهُم فَيُنِاللّهُ مُنَا اللّهُ عَلَيْهُم بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُم بِمَا اللّهُ عَلَيْهُم لِمَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فِيمَا أَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فِيمَا أَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَيَا اللّهُ عَلَيْهُمْ فَيُمْ أَلُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَيْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ فَيْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَيْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللل

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ جَاءَكُمْ بَصَابِرُ مِن رَبِّكُمْ ﴾ البصائر جمع بصيرة. وهي للقلب كالبصر للعين يدرك بها الحقائق. والآية استئناف وارد على لسان الرسول أو شأنه كسائر الآيات السابقة. أي قل يا حبيبي: ﴿ وَقَدْ جَاءَكُم ﴾ أو هو تعالى مباشرة يقول: أيها الناس قد جاءكم ﴿ بَصَابِرُ ﴾ أي آيات بينات كالبصائر والقوى المودعة في القلوب لإدراك الأشياء على ما هي عليه، أي جاءكم الرسول ﴿ مِن نَيِكُمُ ﴾ بكتاب مبين معجز ويحتوي على اعتقادات سليمة وأحكام مستقيمة، وعظات وإرشادات مناسبة لأهل القلوب السالمة عن العناد ﴿ وَمَنَ أَبَعَهُ ﴾ الحق بتلك البصائر ﴿ وَهُ لقد أبصره ﴿ لِنَفْسِهِ وَمَنْ عَبِي ﴾ عن إدراكه ﴿ وَهُ عماؤه ﴿ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم عِيفِيفٍ ﴾ معناه ومثل ذلك التصريف اللطيف المناسب للمقام يحفظ أعمالكم فيجازيكم عليها، بل الله هو الحفيظ المجازي على أعمال العاملين نصرف الآيات، ونغيرها من صنف إلى صنف بإجراء الحوادث في الكائنات وبإنزال الآيات البينات، وبإظهار المعونات والمعجزات ليسترشد المسترشدون على حسن النيات ﴿ وَلِيقُولُوا دَرَسَتَ ﴾ أي وليقول الكفار الحاسدون المتعنتون ليست تلك الآيات من خالق السماوات بل من الجن أو من بعض الأعاجم الآتين بالأساطير من خالق السماوات بل من الجن أو من بعض الأعاجم الآتين بالأساطير المنوولات، فإن سنة الله جرت على أنه كلما أرسل رسولاً أو أقام داعياً يدعو إلى

الرشد ومعارضة الخرافات انقسم الناس أصنافاً، فمنعهم من اتبع الحق، ومنهم من عاند. والمعاند منهم الساكت، ومنهم الناشر لبذور السيئات، ونحن لا نهتم بهم ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ١٩٠٠ نحن نستمر على ما أردنا من الهدى لما ذكرنا ﴿ وَلِنُكِيِّنَامُ ﴾ أي الحق ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ وهم الصالحون السالمون. ﴿ الَّبِعْ مَّا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ ﴾ واستمر دواماً على تبليغك وحسن حسبك ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ﴾ وحده لا شريك له ﴿وَأَعْرِضَ﴾ بكل وجه ﴿عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ ولا تعتد بأقاويلهم الباطلة وعاداتهم العاطلة، ولو شاء الله عدم إشراكهم وهدايتهم إلى التوحيد قسراً ما أشركوا، ولكن ما شاء ذلك لأن سر العبودية إنما يظهر في حسن تصرف العباد بتوجيه قلوبهم إلى داعى الرشاد فيؤمنوا وينقادوا ﴿ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ أي رقيباً مهيمناً من جانبنا حتى نخاف من عدم أداء الواجب. ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بُوكِيلِ﴾ تقوم بأمرهم حتى تخاف من سوء العواقب على جسارتهم. إنما أنت رسول أمين، وما على الرسول إلا البلاغ المبين. ﴿ وَلَا تَسُبُوا الَّذِينَ يَدَّعُونَ ﴾ أي يدعوه المشركون ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ إنساناً أو أوثاناً، فإن من اعتقد شيئاً حصل في قلبه من ذلك عقدة لا تنحل، ولا يحصل من سبابه وشتائمه إلا الجراحة المؤدية إلى الوقاحة ﴿ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا ﴾ وتجاوزاً عن الحق والحد ﴿ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ منهم، إن ذلك شيء باطل عاطل ﴿ كَذَٰلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴾ أي مثل هذا التزيين المبني على ما وقر في القلب زينا لكل أمةٍ عملهم من الخير والشر ويستمرون عليه إلى أن يموتوا ﴿ مُمَّ إِلَّى رَبِّهِم مَّرْجِمُهُمْ ﴾ بالبعث بعد الموت ﴿فَكُنِّتِمُهُم ﴾ الله ﴿بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ في الدنيا من الأعمال الحسنة أو السيئة المبنية على ما في قلوبهم من النية الحسنة أو السيئة.

﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ لَيُؤْمِنُنَ بِهَا قُلَ إِنَّمَا ٱلْآيَنَ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرُهُمْ كَمَا لَدَ يُؤْمِنُوا بِهِ : أَوْلَ مَرَّزٌ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْبَنِيهِمْ يَعْمَهُونَ ۞﴾.

ثم ذكر الله تعالى بعض أحوال المشركين الفاسدة فقال: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ أَي أَقْسَمُواْ بِاللّهِ ﴿ إِنَّهِ أَي أَيماناً بالغة حدها من الاهتمام: ﴿لَإِن أَقْسَمُ اللّهِ مَا اللّه على صدق محمد ﷺ في دعوى الرسالة ﴿لَيْوَمِنُنَ عِندَ اللّهِ ﴾ أي بتلك الآية قل يا رسولي ﴿إِنَّمَا ٱلْآينَتُ عِندَ اللّهِ ﴾ ولا تحدث ولا تحصل ولا تنزل إلا بأمره وإرادته ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ معناه نحن نعلم

إذا أنزلنا الآيات المقترحة حسب اقتراحهم تعاندوا وأولوهم على غير الحق، ولا يؤمنون وما دام الأمر ذلك فلا تنزل الآيات إلا حسب إرادتنا وحكمتنا.

﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْدَتُهُمْ وَأَبْصَكُرهُمْ اللهِ أِي وما يشعركم أنا نقلب أفئدتهم عن إدراك الحق، ونُحَوّل أبصارهم عن اجتلائه فلا يبصرونه، وذلك لأنا وجدناهم مستمرين على العناد والاستكبار فهم لا يؤمنون بالآيات المقترحة على فرض إنزالها ﴿ كُمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِدِيهُ أي بالرسول أو بما نزل عليه وهو أكبر آية عالمية ﴿ أَوَّلَ مَرَوِّ أَي عند ورودها بادي بدء في أول الزمان. ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي كُلْفَيْنِهِمْ يَمْمَهُونَ ﴾ يعني ونتركهم في حالهم السيىء مِن الطّغيان حال كونهم يعمهون ويتحيرون لا تبقى عندهم بصيرة في أمورهم.

## الجزء الثامن

﴿ وَلَوْ أَنْنَا زَلْنَاۚ إِلَيْهِمُ الْمُلَتِيكَةَ وَكُلِّمَهُمُ الْمُوْنَى وَحَشَّرُنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءِ فَبُلَا مًا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَن يَشَآءَ اللّهُ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ يَجْهَلُونَ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا نَزَّلنا إليهم الْمَلَتِكَة ﴾ جاء تحقيقاً لما عليه طبيعة أولئك المشركين المعاندين من الاستمرار على الكفر وعدم الاهتمام بقوارع الأحداث وزواجر الآيات فيقول ولو أننا أنزلنا إليهم الملائكة كما طلبوا إنزالها ﴿ وَكُلْمَهُمُ اللَّوَقَ ﴾ بإحيائهم ثم شهادتهم بأن الإيمان بالله وبرسوله واجب ﴿ وَحَشَرْنَا عَلَيْمٍ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلا ﴾ أي لو حشرنا عليهم كل شيء جماعات في موقف واحد ﴿ مَا كَانُوا لِيُتَوِينُوا ﴾ ما صحلهم الإيمان ولا استقام لهم في أيّ حال من الأحوال ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ الله ﴾ أي إلا في حال تعلق مشيئة الله بإيمانهم ﴿ وَلَكِنَ آَكَةُرَهُمُ يَجْهَلُونَ ﴾ أي ولكن أكثر الكافرين المشركين يجهلون عدم إيمانهم عند مجيء الآيات لجهلهم بأن الله لم يشأ إيمانهم.

قال صاحب روح المعاني: وتحقيق ذلك أنه قد حقق كثير من الراسخين إن ماهيات الممكنات المعلومة لله تعالى أزلاً معدومات متميزة في نفسها تميزاً ذاتياً غير مجعولة لما حقق من توقف العلم بها على ذلك التميز، وإنما المجعول صورها الوجودية الحادثة، وإن لها استعدادات ذاتية غير مجعولة تختلف اقتضاءاتها، فمنها ما يقتضي اختيار الإيمان والطاعة، ومنها ما يقتضي اختيار الكفر والمعصية والعلم الإلهي متعلق بها كاشف لها على ما هي عليه في أنفسها من اختلاف استعداداتها

التي هي من مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو، واختلاف مقتضيات تلك، فإذا تعلق العلم الإلهي بها على ما هي عليه في أنفسها من اختلاف استعدادتها حسب ما يقتضيه استعدادها من اختيار أحد الطرفين الممكنين أعني الإيمان والطاعة أو الكفر والمعصية تعلقت الإرادة الإلهية بهذا الذي اختاره العبد حال عدمه بمقتضى استعداده تفضلاً ورحمة، لا وجوباً لغناه الذاتي عن العالمين المصحح لصرف اختيار العبد إلى الطرف الآخر الممكن بالذات إن شاء، فيصير مراد العباد بعد تعلق الإِرادة الإِلهية مراداً لله تعالى. ومن هذا يظهر أن اختيارهم الأزلي بمقتضى استعدادهم متبوع للعلم المتبوع للإرادة مراعاة للحكمة تفضلاً، وأن اختيارهم فيما لا يزال تابع للإرادة الأزلية المتعلقة باختيارهم لما اختاروه، فهم مجبورون في ما لا يزال في عين اختيارهم، أي مساقون إلى أن يفعلوا ما يصدر عنهم باختيارهم لا بالإكراه والجبر، ولم يكونوا مجبورين في اختيارهم الأزلي لأنه سابق رتبة على العلم السابق على تعلق الإِرادة. والجبرُ تابع للإِرادة التابعة للعلم التابع للمعلوم الذي هو هنا اختيارهم الأزلي، فيمتنع أن يكون تابعاً لما هو متأخر عنه بمراتب، فمن وجد خيراً فليحمد الله تعالى؛ لأنه سبحانه متفضل بالإيجاد لما اختاروه لا يجب عليه مراعاة الحكمة، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه لأن إرادته جل شأنه لم تتعلق بما صدر منهم من الأفعال إلا لكونهم اختاروها أزلاً بمقتضى استعدادهم، فاختارها تعالى مراعاة للحكمة تفضلاً. والعباد كاسبون بالله تعالى إذ لا كسب إلا بقوة ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. والله تعالى خالق أعمالهم بهم لأنه سبحانه أخبر بأنه خالق أعمالهم مع نسبة العمل إليهم المتبادر منها صدورها منهم باختيارهم. وذلك يقتضي أن المخلوق لله تعالى بالعبد عين مكسوب العبد بالله تعالى، ولا منافاة بين كون الأعمال مخلوقة لله تعالى، وبين كونها مكسوبة لهم بقدرتهم واختيارهم. وما شاع من الأشعري من أنه لا تأثير لقدرة العبد أصلاً، وإنما هي مقارنة للفعل، وهو بمحض قدرة الله تعالى فمما لا يكاد يقبل عند المحققين. وقدرة العبد عندهم مؤثرة بإذن الله تعالى لا استقلالاً كما تزعمه المعتزلة، ولا غير مؤثرة كما نسب إلى الأشعري، ولا هي منفية بالكلية، كما يقوله الجبرية. وهذا بحث مفروغ منه، وقد أشرنا إليه في أواثل التفسير، وليس غرضنا هنا سوى تحقيق أن عدم إيمان الكفار إنما هو لسوء استعدادهم الأزلي الغير المجعول المتبوع للعلم المتبوع للإرادة ليعلم منه ما في كلام الشهاب وغيره. وقد حصل ذلك بتوفيقه تعالى عند من تأمل وأنصف. ﴿ وَكَذَٰ اِلْهُ جَعَلْنَا لِكُلِّ نِنِي عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلإِنِ وَالْجِنِّ يُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخُرُفَ الْقَوْلِ غُرُولًا وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ وَلِنَصْغَنَ إِلَيْهِ أَفْعَدُهُ اللَّهِ أَنْهِ مَنُونَ إِلَّا خِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيقَتَرِفُوا مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ﴿ وَلِيقَتَرِفُوا مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ﴿ وَالْمَعْنَوْ اللَّهِ أَنْهُ مُنَزَلًا فِن رَبِّكَ إِلَيْكُمُ الْكِنْبَ مِعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَلًا فِن رَبِّكَ إِلَيْ إِلَيْقَ فَلَا تَكُونَنَ مِن اللَّهُ مَنَ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مُنَالًا فِن رَبِّكَ إِلَيْنَ فَلَا تَكُونَنَ مِن اللَّهُ مَن وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَن يَعِيلُ عَن سَيِيلِ اللَّهِ إِن يَتَبْعُونَ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَعَلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَعْمُونَ اللَّهُ إِلَّا رَبِّكَ هُو اللَّهُمُ مِن يَعِيلُ عَن سَيِيلِيدً وَهُو السَّمِيعُ أَلْكُمُ مِن يَعِيلُ عَن سَيِيلِيدً وَهُو السَّمِيعُ أَلْكُمُ وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَعْمُونَ اللَّهُ إِلَّا يَعْمُونَ اللَّهُ إِلَّا يَعْمُونَ اللَّهُ إِلَّا مُهُمَا مِن يَعِيلُ عَن سَيِيلِيدٍ وَهُو اللَّهُ اللَّهُ مُنَا يَعْمُ اللَّهُ مِن يَعِيلُ عَن سَيِيلِيدٍ وَهُو اللَّهُ مِن يَعْمِلُ عَن سَيِيلِيدٍ وَهُو اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا ﴾ الآية كلام مستأنف نزل لتسلية الرسول ﷺ مما أصابه من جانب مشركي قريش من الأقاويل والأفاعيل، فيقول الباري جل شأنه: ومثل ما جعلنا لك أعداء من قريش وغيرهم من الجهات الكثيرة جعلنا لكل نبي ممن تقدمك عدواً بل أعداء ﴿شَيَطِينَ ٱلْإِنْسِ وَٱلْجِنِّ﴾ أي المتمردة من النوعين عن الإيمان وكذلك من المؤمنين الفسقة الجهلة الذين يلفقون أكاذيب ينشرونها بين الناس، وجهة عداوتهم أنه ﴿يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ﴾ أي يلقى بالسرّ أو بالإشارة بعض إلى بعض ما يكون عيباً على الرسول الذي يعادونه، ويكون ما يوحيه إليه ﴿ رُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ ﴾ أي القول الباطل المزين بالأكاذيب، وقوله: ﴿ غُرُورًا ﴾ مفعول له للفعل السابق، أي وإنما يوحي بعضهم إلى بعض ذلك غروراً واستكباراً واعتماداً على النفس بدون مستند واقعي ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ أي ما قدروا على ذلك الإيحاء لأنه تعالى قادر على كل ممكن فعلاً أو لا، وإنما أملي ذلك لهم ترفيعاً لدرجات الأنبياء والمرسلين وتمريناً لهم ولأتباعهم على مصايرة الأعداء ﴿فَذَرَّهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ﴾ إلى وقت المحاسبة والجزاء يوم الدين ﴿وَلِنَصْغَنَ إِلَيْهِ أَفْهِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ على الوجه الصحيح الثابت وإنما يؤمنون بها على ما تلقوه ﴿ وَلِيَرْضَوْهُ ﴾ ويختاروا القوت للأرواح الخبيثة والقوة للنفوس الأمارة ﴿ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَا هُم مُُقَرِّفُونَ ﴾ أي وليكتسبوا ما هم يكتسبونه من القبائح التي لا تليق إلا بهم.

﴿ أَنَكَ يُرَ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِيَّ أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئْبُ مُفَصَّلًا ﴾ الـجـمـلـة

مستأنفة على إرادة القول والهمزة للإنكار. يعني قل لهم يا رسولي: هل أطلب حكماً يحكم بيني وبينكم غير الله؟ وهل أميل إلى زخارف القول من الشياطين وأترك حكم الله تعالى وهو الذي أنزل الكتاب إليكم مفصلاً فيه الأحكام ومميزاً فيه الحق عن الباطل؟ ﴿وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَابَ﴾ السابق على كتابك وهم علماء اليهود والنصارى وأحبارهم ﴿يَعْلَمُونَ أَنَّهُ ﴾ أي أن الكتاب المنزل إليكم ﴿مُنَزَّلٌ مِن رَّبِّكَ ﴾ بالوجه ﴿ بِالْمَقِّ ﴾ ومتلبساً به ولكنهم يعاندون ويتجاهلون ابتغاء مرضاة الهوى وأهله. ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ ﴾ يا رسولي ﴿ مِنَ ٱلْمُتَّدِّينَ ﴾ المترددين في عملهم بذلك أو في أن القرآن منزل إليكم بالحق كنظائره والنهي تعريض بالناس الممترين الفاسدين، وإلا فسيد أهل اليقين من الواصلين إلى حق اليقين ولا يمكنه عدوله عن علم يلزم ذاته فإن علم الإنسان بنفسه ولوازمها الضرورية ضروري غير قابل للإنفكاك أبداً. ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ﴾ أي كلامه وحجته على العالمين، وهي أن الدين عند الله الإسلام، وأن محمداً خاتم الأنبياء الكرام وأصحابه خير أمة أخرجت للرسل بمر الأيام، وأنه يأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون ﴿صِدْقَا وَعَدْلاً﴾ أي حال كون ربك صادقاً في ما أتى به من الكلام وعادلاً في الأقضية والأحكام ﴿لَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَنتِهِ. ﴾ ولا ماحي لها، ولا ناسخ لأحكامها الأساسية ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ﴾ لكل ما يتعلق به السمع ﴿ٱلْعَلِيمُ﴾ بكل ما يمكن أن يعلم ويخبر عنه. وهذا الذي نزل عليك وعَلمته هو الحق الثابت، ومن سلك طريقه اهتدى فلا تنحرف عنه ولا تسمع كلام الكفار المشركين وغيرهم ولا تطعهم ﴿وَإِن تُطِعْ أَكُثُرَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ﴾ وهم الكفار على اختلاف أهوائهم ﴿يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ لأنهم ليسوا أرباب بصيرة ويقين في أمورهم ﴿إِن يَتَّبِعُونَ ۚ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ يقولون ويعملون بالخرص والتخمين. ومن يسلك طريق الظن في الاعتقاد فهو ضال ومن يمشي على اليقين فهو مهتدٍ ﴿إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُّ عَن سَبِيلِةٍ ﴾ من أهل الخرص والظنون ﴿وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾.

﴿ فَكُلُواْ مِنَا ذَكِرَ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِنَايَنَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُمُ أَلَا مِنَا خُرَمَ عَلِيَكُمْ إِلّا مَا اَضْطُرِرْتُمُ تَأْكُمُ مَّا حَرَّمَ عَلِيَكُمْ إِلّا مَا اَضْطُرِرْتُمُ إِلَّا مِنَا اَضْطُرِرْتُمُ إِلَيْهُ مِنَا خُرَمَ عَلِيكُمْ إِلَّا مَا اَضْطُرِرْتُمُ إِلَيْهُ مَا حَرَّمَ عَلِيكُمْ إِلَا مَا اَضْطُرِرْتُمُ إِلَيْهُ مَا خُرُوا فَلِي وَإِنَّا كَانُوا وَذَرُوا ظَلِيهِ وَالْمُؤْمِدِ وَبَاطِنَهُمُ إِنَّ اللّذِينَ اللّهِ مَنْ الْإِنْمُ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا وَذَرُوا ظَلِيهِ وَ الْإِنْمُ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا

يَقَتَرِفُونَ ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَا لَوْ بَذَكِرِ السَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّامُ لَفِسْقُ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوعُونَ إِلَىٰ اَفِيسَقُ وَإِنَّ اَلشَّيَطِينَ لَيُوعُونَ إِلَىٰ اَوْلِيَا إِلِهِمْ لِيُحْدِلُوكُمْ وَإِنَّ اَطَعْتُنُوهُمْ إِلَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﴿ اَوْ مَن كَانَ مَيْسَا فَاخْدِينَهُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَشَلَمُ فِي الظَّلُمُتِ لَيْسَ فَأَخِيرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ كَمَن مَشَلُمُ فِي الظَّلُمُتِ لَيْسَ فِي النَّالِ فَيَعْمِونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ اَسَّمُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ عن ابن عباس على قال: أتى اللهود النبي على فقالوا: يا محمد أنأكل ما نقتل ولا نأكل ما يقتل الله؟ فنزلت الآية رواه أبو داود والبزار والترمذي. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكّرِ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنّهُ عَلَيْهِ وَإِنّهُ عَن ابن عباس قال: لما نزلت: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكّرُ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنّهُ لَيْسَقُ ﴾ أرسلت فارس إلى قريش أن خاصموا محمداً فقولوا له: ما تذبح أنت بيدك بسكين فهو حلال وما ذبح الله بشمشار من ذهب (يعني الميتة) فهو حرام؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِنّ الشّيطِينَ ﴾ قال ابن عباس: الشياطين فارس وأولياؤهم قريش. رواه الطبراني وابن جرير.

روي عن زيد بن أسلم قال: نزلت الآية أي ﴿أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا﴾ في عمر بن الخطاب وعمرو بن هشام وهو أبو جهل كانا ميتين في ضلالتهما فأحيا الله عمر بالإسلام، وأعزه، وأقر أبا جهل على ضلاله وموته، وذلك أن رسول الله دعا فقال: «اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب أو بعمرو بن هشام» فاستجاب الله له في عمر. رواه ابن المنذر وابن أبي حاتم.

قوله تعالى: ﴿ فَكُمُّوا مِمَّا ذُكِرَ الشَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَنِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ أمر مترتب على النهي عن اتباع المضلين. يعني أيها المؤمنون لا تتبعوا الكافرين، ولا تأكلوا مما لم يحبه اللدين المبين، فكلوا مما ذكر اسم الله عليه لا ما ذكر اسم غيره تعالى عليه فقط، أو مع اسم الله جل جلاله؛ كأن يقول باسم الله واسم اللات ﴿ وَمَا لَكُمُ اللّا تَأْكُوا مِمَا ذُكِرَ السَّمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُم ﴾ أي بينه وأوضحه بقد وله : ﴿ وَلَا لَا يَكُونَ مَيْنَةً ﴾ الله من سورة الأنعام أيضاً. وليس التفصيل ما في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُم اللّهِ اللّهِ من سورة المائدة فإنها مدنية من آخر ما نزل فكيف يحال عليه ما ورد المينيّة وَإِلّا مَا أَضْطُرْرَتُدُ إِليّةً وَإِنّا كَثِيرًا ﴾ من الكفار ﴿ لَيُضِلُونَ وَإَهْوَآبِهِم ﴾ الناس بتحريم الحلال وتحليل الحرام بأهوائهم الزائفة وشهواتهم الباطلة ﴿ يِغَيْرِ عِلَيْ ﴾ بتحريم الحلال وتحليل الحرام بأهوائهم الزائفة وشهواتهم الباطلة ﴿ يِغَيْرِ عِلَيْ ﴾ بتحريم الحلال وتحليل الحرام بأهوائهم الزائفة وشهواتهم الباطلة ﴿ يَغْيَرُ عِلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّه المنه المناه المؤيد عليه المناه المؤيد عليه المناه المناه المؤيد المؤيد عليه المؤيد المؤيد

مأخوذ من الوحي ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ﴾ أي بالمتجاوزين على الحق إلى الباطل.

﴿وَذَرُوا ظَلِهِرَ ٱلْإِثْمِ ﴾ ما يعلن منه بين الناس ﴿وَبَاطِنَهُ ۗ أَى ما يسر منه كالزنا والمفاسد الخفية، أو ظاهر الإثم أعمال الجوارح وباطنه ما في القلب من الاعتقادات الفاسدة والحسد والحقد والغضب وتمنى ما ليس له وقصد الإضرار بالغير فيما كان للإنسان سيطرة عليه ودخل في حد التكليف ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِنْمَ ﴾ أي يعملون المعاصى سراً أو علناً ﴿سَيُجَزُّونَ بِمَا كَانُوا يَقَتَرِفُونَ ﴾ أي يكتسبون أي إنهم يستحقون جزاءه على العدل من الله، وإن كان يجوز عفوه فضلاً منه تعالى ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِنَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ معناه ولا تأكلوا من لحم حيوان لم يذكر اسم الله على ذبحه ﴿ وَإِنَّهُ لَفِسَقُّ ﴾ أي وإن ترك ذكر اسم الله تعالى تعمداً فسق وخروج من أدب الدين. وظاهر الآية حرمة أكل لحم حيوان لم يذكر اسم الله عليه سواء كأن ترك الذكر عمداً أو نسياناً، وإليه ذهب الإمام داود الظاهري، ولكن يبعد تعميم الترك من العمد أو النسيان قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّامُ لَفِسُقٌّ ﴾ لأن ترك التسمية لا يكون فسقاً لأن الناسي غير مكلف ومذهب الإمام الأعظم حرمة الأكل عند ترك التسمية عمداً لا نسياناً. وكذلك مذهب الإمام مالك في بعض الروايات. وقال الشافعي: إن المقصود مما لم يذكر اسم الله عليه أنه ذكر اسم غيره عليه فترك التسمية عليه سهواً أو عمداً لا يحرم أكل لحمه. ومثله مالك في بعض الروايات. والدليل على ما رواه أبو داود وعبد بن حميد عن راشد بن سعد مرسلاً: «ذبيحة المسلم حلال ذكر اسم الله تعالى أو لم يذكر» ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآبِهِمُ أي وإن إبليس وجنوده من شياطين الجن والإنس يوسوسون إلى أوليائهم وأصدقائهم الذين اتبعوهم من المشركين شُبهاً ضعيفة سخيفة في الموضوع ﴿ لِيُجَدِلُوكُمُّ ﴾ بالباطل كما قالوا: إن الميتة قتلها الله، وَذَبائحكم أنتم قتلتموها فكيف تحرم ذبيحة الله وتحل ذبائحكم؟! وتلك الشبه أوهام واهية لا تطيعوا المشركين فيها ﴿ وَإِنَّ أَطَمْتُمُوهُمْ ﴾ فيها واستحللتم الميتة ﴿ إِنَّكُمْ لَمُثْرِكُونَ ﴾ لبداهة أن ترك طاعة الرب لإطاعة غيره إشراك به تعالى. أعاذنا الله منه.

ثم أراد الله سبحانه تنفير المسلمين عن طاعة المشركين فقال: ﴿أَوَ مَن كَانَ مَيْتَا فَأَخَيَنَنَهُ ﴾ يعني أو من كان ضالاً فهديناه ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ نُورًا يَمْشِي بِهِ ﴾ أي وخلقنا لذلك النور في الناس أي بينهم

﴿ كُنَ مَّنَالُهُ فِي الظُّلُمَٰتِ لَيْسَ بِخَارِجِ مِنَهَا ﴾؟ أي كمن صفته أنه في الظلمات المتراكمة بحيث لا يخرج منها ولا يقدر على التجاوز عنها. والجواب الصحيح: لا ؛ فإن الضال لا يكون كالمهتدي، كما أن الميت لا يكون كالحي ﴿ كَنَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ أي كتزيين الأعمال الصالحة أمام المؤمن زين للكافرين وأمام أعينهم ما كانوا يعملون من السيئات من أكل الميتة وغيرها من المحرمات.

قوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا﴾ الآية اسم الإشارة استعملت هنا الإشارة إلى شيء معقول معلوم عند الرسول كالمشار إليه المحسوس، أي كما جعلنا في مكة أكابر من المجرمين ليمكروك فيها، جعلنا سابقاً وأجعل لاحقاً ﴿فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَيْرِ مُحْرِمِيهَا﴾ الطغاة الهواة للأوهام والأهواء الباطلة ﴿لِيمَكُرُوا فِيها مَن يزعمون أنه حجر عشرة أمام إرادتهم ﴿وَمَا يَمْكُرُونَ ﴾ في الحقيقة ﴿إِلَا بِأَنفُسِمُ ﴾ لأن وبال مكرهم وقتل أهل الحق وتشريدهم يعود عليهم إن عاجلاً أو آجلاً ﴿وَ لكن ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ بذلك شعوراً يزجرهم ويردعهم عما به يشتغلون.

﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ ﴾ تدل على صدق الرسول وحقية ما جاء به ووجوب نصره وتأييده ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ ﴾ تدل على صدق الرسول وحقية ما جاء به ووجوب نصره وتأييده ﴿ وَالْوَا لَن نُوْمِنَ حَتَى نُوْقِيَ مِشْلَ مَا أُوقِى رُسُلُ اللهِ ﴾ أي حتى يأتينا الوحي مثل ما أتى الرسول، ويتكلم جبريل معنا كما تكلم معه، فرد الله تعالى ذلك عليهم بقوله الكريم: ﴿ الله أَعَلَمُ حَيْثُ يَجُمَلُ رِسَالتَكُمُ ﴾ وأي نفسية لها قدسية وتناسب هذه الموهبة العالية وليس العلم بذلك من صفات الناس، بل الله أعلم بذلك بل هو

العالم لا غيره، والذين تمنوا ذلك من المجرمين أمام حكم الله، والذين يعقبون قولهم ذلك بأعمال بذيئة مخالفة للرسول من أفظع المجرمين و﴿سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارُ﴾ وذل في الدنيا أو في الآخرة ﴿عِندَ اللَّهِ﴾ حسيب ما قدره وقرره في علمه ﴿و﴾ يصيبهم ﴿عَذَابٌ شَدِيدُ ﴾ فيهما ﴿بِمَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ ﴾ مع الرسول وكتابه وأتباعه المسلمين، ويا أيها الرسول الكريم لا تبتئس بما كانوا يمكرون ويكفرون ويعادونك فإن الله تعالى نظر إلى العباد وميز أهل الإطاعة والانقياد من أهل العداء والعناد فمنهم من قرر شرح صدره، ومنهم من قرر بسوء اختيار سوء أعماله وخسرانه في عاقبة أمره وهما فريقان متفارقان لا يتساويان ﴿فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدَّرُهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ فيجعل في قلبه علماً وافياً بما يجب اتباعه ويتنور ما أمامه للتطبيقات الفعلية ويرى وراء ذلك لقاء بربه ووصولاً إلى جزائه ﴿وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلُّهُ ﴾ على حسب ما علم منه أنه يسيء التصرف النفسي ويعارض النداء القدسي ويتبع هواه كما يشاء ﴿يَجْعَلُ صَدْرُهُ﴾ إزاء اعتناق الدين والتزام مبادئه ﴿ضَيِّقًا﴾ لا يسع خزن الإرشادات ﴿حَرَجًا﴾ متعباً إزاء التفكرات الدقيقة لنيل الحقائق ﴿كَأَنَّمَا يَضَعَكُدُ فِي ٱلسَّمَاءَ﴾ أي يصعد في الهواء بدون طائر يطير فيه ويصعد في الأثير العالي بدون قوة هائلة ينفذ بها فيه ﴿كَالِكَ﴾ وبمثل ذلك الجعل المذكور ﴿يَجْعَـُلُ اللَّهُ ٱلرِّجْسَ﴾ من الخذلان عن الإيمان والدخول في الكفران ﴿عَلَى ٱلَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ ولا يريدون أن يؤمنوا بما جاءهم من الرسول الأمين وما نزل عليهم من الكتاب المبين ﴿ وَهَذَا ﴾ القرآن العظيم الشأن وواسع البيان ﴿ صِرَالُ رَبِّكَ ﴾ طريقه الذي ارتضاه لسلوك السالكين وانحراف الهالكين ﴿مُسْتَقِيمًا ﴾ معتدلاً ﴿قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْتِ لِقَوْمِ يَذَكَّرُونَ ﴾ فيتفهمون دقائقها ويعلمون حقائقها ﴿ لَمُّ ﴾ أي لهؤلاء المتذكرين ﴿ دَارُ ٱلسَّلَامِ ﴾ الجنة التي لا لغو فيها ولا أثام، وفيها كل ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين من فرح القلوب على نهج آمال الكرام وهي معدة لهم ﴿عِندَ رَبِّهُمُّ وَهُوَ وَلِيُّهُم ﴾ ومحبهم وناصرهم فيجازيهم ﴿ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُ جَمِيعَا يَنمَعْشَرَ ٱلْجِنِ قَدِ السَّتَكُثَرُثُم مِّنَ ٱلْإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَآ وُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا اَسْتَنْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَ ٱلَّذِى أَجَلَتَ لَنَّا قَالَ ٱلنَّارُ مَنْوَنكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ ﴿ إِلَى اللَّهُ اللّ بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْمِبُونَ ﴿ يَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنِسِ اَلَةً يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَقُعُمُونَ عَلَيْحُمْ مَا اللهِ عَلَيْ اللهُ الله

قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ ﴾ منصوب على الظرفية، والعامل فيه اذكر. يعني اذكر يوم يحشر الله الثقلين فيه ﴿جَيعًا ﴾ فيقول: ﴿ يَنَعَشَرَ الْجِنِ ﴾ وجماعته ﴿وَقَالَ ﴾ عند ذلك ﴿أَوْلِيَاآوُهُم ﴾ الذين أَطاعوا الجن: ﴿رَبَّنَا اَسْتَمْتَعَ بَعْشُنَا بِبَعْضِ ﴾ وانتفع الإنس بالجن حيث دلوهم على الشهوات، وتمتع الجن بالإنس، حيث اتخذوهم قادة واتبعوا أمرهم وقضينا حياتنا الشهوات، وتمتع الجن بالإنس، حيث اتخذوهم قادة واتبعوا أمرهم وقضينا حياتنا في هذه الأمور التافهة، ﴿وَبَلَغْنَا أَجَلَنَ ﴾ وعينته ﴿لَنّا ﴾ وهو يوم القيامة، فنحن مُعترفون بأنا مُقترفون ف ﴿قَالَ ﴾ الله تعالى في جواب قولهم: ﴿النّارُ مَنُونَكُمْ ﴾ ومخل إقامتكم لتعذيبكم فيها ﴿إِلّا مَا شَاءَ الله ﴾ من وقت نقلكم من النار أو ومنزلكم ومحل إقامتكم لتعذيبكم فيها ﴿إِلّا مَا شَاءَ الله ﴾ من وقت نقلكم من النار أو بالزمهرير، و﴿عَلِيثُ ﴾ بأحوال الثقلين من القليل والكثير ﴿وَكُذَلِكَ ﴾ الذي تعلمونه من أحوال الكافرين وأتباعهم الشياطين الإنس والجن لإغوائهم ﴿وُلِلَ بَعْضَ الطّالِينَ أَخر منهم وتلك التولية ﴿ب سبب ما كانوا يكسبون من الأعمال السيئة، فإن المسيء إذا تندم ورجع تاب الله عليه وغفر له وسامحه، وأما إذا استمر في غيه المسيء إذا تندم ورجع تاب الله عليه وغفر له وسامحه، وأما إذا استمر في غيه اذواد ساعة فساعة ويوماً فيوماً إثماً وإثما آخر وثالثاً.

﴿ يَكُمُعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلْدَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمُ اي من جملتكم، ولو أتى من الإنس فقط، فإن المشهور أن لا رسول يرسل من الجن أو من القبيلين على أن يراد برسول الجن الرسول من طرف رسول الإنس إذ لا مانع من أن يؤمن من الجن

أشخاص فينتخب منهم شخص ويرسل من جانب الرسول الإنسي إلى تعليم باقي المجن كما أرسل جمع من قبل المسيح على إلى أنطاكية. ويذكرهم الله بالرسالة فيقول: ﴿ وَاَضِيْ لَمُ مَثَلًا أَصَّعَبَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَآهَا الْمُرْسِلُونَ ﴿ مَا أَنهُم رَسل عيسى فيقول: ﴿ وَاَضْرِبَ لَمُ مَثَلًا أَصَّعَبَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَآهَا الْمُرسِلُونَ ﴿ عَلَيْكُمُ مَا يَكِي وَ يُبَذِرُونَكُم الرسل الله بالذات ﴿ يَقَمُونَ ﴾ أي أولئك الرسل ﴿ عَلَيْكُمُ مَا يَكُونُ وَسُمِدًا عَلَى الفريقان: ﴿ شَمِدًا عَلَى الفريقان: ﴿ شَمِدًا عَلَى الفريقان: ﴿ شَمِدًا عَلَى الفريقان: ﴿ وَمَعَنَّ الله الله وَبَلِيهِ الكل مَا يقول الباري عز اسمه ﴿ وَعَنَّ الله مُ الله وَ الله وَبَلِيهِ الكل مَا يقول الباري عز اسمه ﴿ وَعَنَّ الله مُ الله وَالله وَلَا الله وَبَلِيهِ الكل مَا عَملوا أي مراتب من سيئات ما عملوا ولكن فرد من الجن والإنس درجات مما عملوا أي مراتب من سيئات ما عملوا الكافرون مناون ولكن يتفاوتون في الله والنهار ولكن يتفاوتون في استحقاق النار ولكن يتفاوتون في شدة العذاب على حسب درجة سوء المعاصي ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَنْفِلِ عَمَا يَمْ مَلُوك ﴾ في الليل والنهار وفي البراري والبحار، وهنا ينكشف معنى قوله ﷺ ( وأيت عمرو ابن العي ويجرُ أمعاءه في النارا و كما قال.

﴿ وَرَبُّكَ النَّهُ المطلق عن كل ما سواه وسائر الأغنياء إذا استغنوا عن بعض الأشياء فهم في حاجة إلى غيره، وأما الباري تعالى فغني بالإطلاق، ومع أنه غني مطلق عما سواه فهو ﴿ وَ وَ الرَّحْمَةُ ﴾ على العباد، وجهات رحمته لا تحصى، ولولا رحمته الواسعة لأباد أهل الكفر والعناد من العباد، وما دام كذلك فهو ﴿ إن يَشَكُ لَهُ وَيَسْتَغَلِفٌ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَكَأَ ﴾ يشائه من الخلق ﴿ كَمّا أَنْسَاكُمُ مِن ذُرِّكَةٍ قَوْمٍ مَا كُونِكَ لم يكونوا على صفاتكم كمن من الخلق ﴿ كَمّا آنشُكُم مِن ذُرِّكِةٍ قَوْمٍ مَا كُونِكَ بعد الموت من الأهوال والبعث والحشر والحساب ﴿ لَا تَتِي مَتحقق لا محالة ﴿ وَمَا آنتُه بِمُعْجِزِينَ ﴾ لنا عما نريده فإذا علمت أن الله تعالى هكذا ف ﴿ قُلُ ﴾ يا رسولي: ﴿ يَنَوْرٍ اعْمَلُوا ﴾ ما تشاؤون فإذا علمت أن الله تعالى هكذا ف ﴿ قُلُ ﴾ يا رسولي: ﴿ يَنَوْرٍ اعْمَلُوا ﴾ ما تشاؤون على مكانتي بما خولني ربّي، وسائر على منهج الرسل من إرشاد العباد وتوجيههم على مكانتي بما خولني ربّي، وسائر على منهج الرسل من إرشاد العباد وتوجيههم على الله الله ووحدته وصفاته الكاملة ﴿ فَسَوْنَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَقِبَةُ ٱلدَّارُ ﴾ أي

من يكون له عاقبة حسنة وختام خير من بقاء في دار الدنيا ﴿إِنَّهُ لَا يُقَلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ﴾ والمشركون هم الظالمون. وفي الآية الشريفة تهديد للكفار والمشركين الأشرار، وقد حقق الله تعالى جزء مما هددهم به، وهو أنه أخزاهم وأبادهم ولم يخل لهم كرامة وشأناً في الدنيا وسوف ينالون جزاءهم في دار الآخرة على ما قرره الله رب العالمين.

﴿ وَجَمَلُوا بِلَهِ مِنَا ذَرَا مِنَ الْحَرْنِ وَالْأَنْسُمِ نَصِيبُ فَقَالُوا هَلَا بِوَجَمِلُوا بِلَهِ إِنَّعَمِهِمْ وَهَلَا الشُرَكَانِا فَمَا كَانَ الشُركَانِهِمْ فَلَا بَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ مَا الْحَكُونَ اللَّهُ وَكَالِكَ زَبِّنَ الْمُشْرِكِينَ قَصْلَ أَوْلَدِهِمْ شُركَانُهُمْ وَمَا لِلْهُ دُوهُمْ وَلِكَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَلَوْهُمْ وَمَا لِلْهُ دُوهُمْ وَمَا اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَلَوْهُمْ وَمَا لِللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَلَوْهُمْ وَمَا يَفَتَرُونَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ فَلَوْهُمْ وَمَا يَفْتَهُمْ وَمَا مِنْ اللهُ عَلَيْهُا افْتِرَاةُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ مَا فَعَلُوهُ فَلَوْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا مَا فِي بُطُونِ هَلَاهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا عَالَمُونَ هَا وَأَفَلَا لَا يَذَكُونَ اللهُ عَلَيْهَا افْتِرَاةً عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُا افْتِرَاةً عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُا افْتِرَاةً عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ فَيْ اللهُ فَذَوْ مَن يَكُنُ مَن اللهُ فَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ فَلَا اللهُ فَذَا مَا اللهُ فَا اللهُ فَا اللهُ فَا اللهُ فَاللهُ فَا اللهُ الله

 قالوا: ﴿هَذَا لِشُرَكَآبِنَا ﴾ يصرف في مصالحها ﴿فَمَا كَانَ ﴾ معيناً ﴿ فَكَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ ﴾ معيناً ﴿ فَكَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ ﴾ معيناً ﴿ فِلْهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَلَك تحكم وتعسف بلا داع ﴿ سَاءَ مَا بَحْكُنُونَ ﴾ فيما فعلوا من صرف سهم الله لمصالح الأصنام، وعدم صرف سهم الأصنام إلا للأصنام.

والحاصل: إنه بالرغم من أنه كان أصل عملهم فاسداً بدون مبرر وداع كان صرف نصيب الله إلى غيره من الأصنام دون العكس فساداً آخر. و ﴿وَكَذَلِكَ﴾ العمل الفاسد الذي نشأ منهم عقيدة فاسدة وهي أنه ﴿ زَمَّنَ ﴾ الباري خلقاً وإبداعاً على أساس العلم بسوء اختيارهم في المستقبل ﴿ لِكَثِيرِ مِنَ الْمُسْكِينَ فَتَلَ أَوْلَاهِمَ مُرَكَآوُهُم ﴾ أي إن الجن أو السدنة القائمين على الأصنام زينوا لهم قتل الإناث من أولادهم فيدفنون البنات المسكينات وهن أحياء، وكانوا في ذلك فريقين أحدهما يقول: إن الملائكة بنات الله سبحانه؛ وقيل: خشية العار والإنفاق. وهو الممروي عن جماعة. والآية الكريمة في الإسراء تصرح بالأول وإنما زينوا ذلك في قلوبهم ﴿ لِيُرَدُّوهُم ﴾ أي ليهلكوهم بالإغواء ﴿ وَلِلَيْسُواْ عَلَيْهِمَ دِينَهُم ﴾ أي وليخلطوا عليه من دين إسماعيل فإن دينه كان صافياً عن هذه الخرافات، والشياطين من الإنس ألقوا إليهم هذه الخرافات باسم الدين حتى يتغير عليهم ما كان فيه من التكليفات المشروعة، وإن كان أصل الدين لم يبق كدين معمول به ﴿ وَلَوْ شَكَاءُ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ أي ما فعل المشركون هذه التلبيسات وما ألقوها إليهم هذ الشياطين.

﴿ وَقَالُواْ هَاذِهِ اَنْعَامُ وَحَرَثُ حِجْرٌ ﴾ أي وقالوا في شأن ذلك النصيب الذي أفرزوه لآلهتهم في أنعام وحرث أي زرع وأنعام محجورة لله ﴿ لا يَطْعَمُهُ اَ إِلّا مَن أَشَاهُ ﴾ وكان قولهم ذلك مربوطاً ﴿ يِزَعْمِهِم ﴾ لا بدليل مشروع مقبول ﴿ وَأَنْعَامُ حُرِمَتَ ظُهُورُهَا ﴾ أي وقالوا: هذه أنعام حرمت ظهورها؛ فلا تركب ولا تحمل ﴿ وَأَنْمَادُ لَا يَذَكُونَ الله عَلَيها أي يَذُكُونَ الله عَلَيها أي الله عليها أي لا بد أن تذبح تقرباً إلى الأصنام ﴿ أَفْتِرَاةً عَلَى الله ﴾ ويفعلون بإسنادهم له إلى أمر الله به افتراء على الله ، سيجزيهم الله بما كانوا يفترون ﴿ و كُ من جهة أخرى ﴿ وَالُواْ مَا لِي بُطُونِ هَا فِي الله ، من هي من صنف أزواجنا أي الإناث وهن بناتهم ﴿ وَإِن يَكُن الله عليها أي على من هي من صنف أزواجنا أي الإناث وهن بناتهم ﴿ وَإِن يَكُن

مَيْمَةُ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَا أَهُ وأما إِذَا كَانت ميتة أي ولد ميتاً فهم أي الجميع من الأولاد والبنات فيه شركاء ﴿ سَيَجْزِيهِمْ ﴾ الله ﴿ وَصَفَهُمَّ ﴾ أي بيانهم المذكور السابق افتراء على الله ﴿ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ فيجزي كل عامل حسب عمله. ثم ذكر الباري عاقبة أمرهم فقال: ﴿ فَذَ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَمَلُوا أَوْلَدَهُمْ سَفَهَا ﴾ وخفة عقل ﴿ بِغَيْرِ عِلْمِ وَحَرَمُوا مَا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ من فوائد الأنعام ﴿ اَفْتِرَاتُهُ عَلَى ٱللَّهُ قَدْ ضَالُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَهُو اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ عَود إلى ما هو المقصود الأصلي من إقامة الدلائل على تقرير التوحيد، فيقول ﴿و﴾ الله ﴿هُوَ﴾ القادر ﴿الَّذِى أَنشاً ﴾ وخلق لكم ﴿جَنَّتِ مَعْرُوشَتِ ﴾ يعني شجرات مثمرة محمولة على العريش وهو عيدان تصنع كهيئة السقف ويوضع الكرم أو شبيهه عليه ﴿وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ ﴾ أي وأنشأ لكم جنات غير معروشات وهي الملقيات على وجه الأرض كالكروم السطحية وأشباهها ﴿وَالنَّخُلُ وَالزَّرْعَ مُغَلِّفًا أَكُلُهُ ﴾ أي ثمره الذي يؤكل منه اختلافاً بالحجم واللون واللذة ﴿وَالزَّبْوُنِ وَالزُّمَانَ مُتَشَيِّهُ وَيَهُ مُتَشَيِّهُ مِن الأصناف المتشابهة في الصورة وغيرها ﴿كُلُوا مِن ثَمَرِهِ ﴾ أي يقال من جانب مالك الملك حسب التشريع: كلوا يا عبادي من ثَمَره ﴿إِذَا أَنْمَرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ ﴾ الذي أوجبه الله عليكم التشريع: كلوا يا عبادي من ثَمَره ﴿إِذَا أَنْمَرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ ﴾ الذي أوجبه الله عليكم إلى المراد بالحق حق الله أي الزكاة فالواجب العشر فيما وصل

بلا كلفة، ونصف العشر فيما حصل بها، وإن كان حقاً آخر واجباً قبل الزكاة فالمراد المقدار الذي تقرر في ذلك الوقت، وإن كان عبارة عن أجرة البستاني والعامل فيه فهو ظاهر ﴿وَلا تُسْرِفُواً ﴾ في إيتاء الحق ﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ وعن أبي العالية قال: كانوا لا يعطون يوم الحصاد شيئاً سوى الزكاة ثم تسارفوا (أي تباروا بالإسراف) فنزلت هذه الآية. رواه ابن جرير وابن أبي حاتم. وعن ابن جرير قال: نزلت في ثابت بن قيس بن شماس، جذّ نخلاً فقال: لا يأتيني اليوم أحد إلا أطعمته، فأطعم حتى أمسى وليس عنده تمرة. فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا نَسُرِفُواً ﴾ رواه ابن جرير وابن أبي حاتم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَدِ حَمُولَةً وَفَرَشًا ﴾ أي وهو الذي أنشأ لكم من الأنعام حمولة أي ما يحمل عليه الأحمال، وفرشاً أي ما يفرش منها للذبح قائلاً لكم: ﴿ كُنُونَكُمُ الله ﴾ أي كلوا بعض ما رزقكم الله وهو الحلال؛ لأن الله تعالى لا يأمر بأكل الحرام ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا خُطُونِ الشَّيْطِينِ ﴾ أي لا تتبعوا طرقه الإغوائية ﴿ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُّو مُبِينٌ ﴾ ظاهر العداوة ﴿ تَنْبِينَةَ أَزَوَجٌ ﴾ بدل من حمولة وفرشاً، والزوج يقال لكل واحد من القرينين من الذكر والأنثى كما يقال لمجموعهما. والمراد هنا الأول ﴿ مَنَ الْمَنْ وَمِنَ الْمَعْزِ الْنَيْبَ وَمِنَ الْمَعْزِ الْنَيْبَ وَمِنَ الْمَنْفِينَ ﴿ أَمّا الشَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْمَامُ الْأَنْبَيْنِ ﴾ والله تعالى ﴿ أَمِ اللهُ تعالى ﴿ أَمِ اللهُ نَبْنِ أَمّا الشَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْمَامُ اللهُ نَبْنِينَ فَي اللهُ تعالى ﴿ أَم اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله الله على ما روي عن حَمْ الله تعالى ﴿ أَم الله يحرم . والمراد به على ما روي عن الكذب على الله تعالى وقيل كبراؤهم المقررون لذلك ﴿ لِيُضِلَ النَّاسَ مِغَيْمِ عِلْمُ اللهُ يَعْمِ عِلَمُ اللهُ وقيل كبراؤهم المقررون لذلك ﴿ لِيُضِلَ النَّاسَ مِغَيْمِ عِلْمُ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِن القَوْمَ الظّلِيبِينِ ﴾ .

﴿ فَلُ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِيرِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِءً فَمَنِ اَضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ وَعَلَى الَذِينَ هَادُوا حَرَّمُنَا كُلَّ ذِى ظُفْرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَدِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُخُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَاكِ أَوْ مَا اَخْتَلَطَ بِعَظَمْ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلِيقُونَ اللَّهِ فَإِنَّ كَذَهُ بَأَشُهُم عَنِ لَصَلِيقُونَ اللَّهِ فَإِن كُذَّ بَأَشُهُم عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ بِينَ اللَّهُ بَأَنْ أَنْ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عِنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عِنِ اللَّهُ عِنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُولِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْكَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

قوله تعالى: ﴿ قُلُ لا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّما ﴾ أمر لرسول الله بعد إلزام المشركين بأن يبين لهم ما حرم عليهم لا أجدُ في ما أوحي إلي محرَما ﴿ عَلَا الله عَلَيْ عَلَا الله عَلَيْ عَلَا الله عَلَى الله عَلَيْ ﴾ أي طاعم كان من ذكر أو أنشى ﴿ إِلّا أَن يَكُونَ ﴾ ذلك الشيء المحرم ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ والمراد بها ما لم يذبح ذبحاً شرعياً ، فيتناول المنخنقة والموقوذة والنطيحة وما أكل السبع ولم يصل إليه صاحبه في حال الحياة المستقرة حتى ينبحها ﴿ أَوْ دَمَا مَسْفُومً ﴾ أي مصبوباً سائلاً كالدم في العروق ، وخرج به الدم الجامد كالكبد والطحال ﴿ أَوْ لَحَمَ خِنزِرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ ﴾ أي قذر أو خبيث مخبّث الجامد كالكبد والطحال ﴿ أَوْ لَحَم خِنزِرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ ﴾ أي قذر أو خبيث مخبّث فسقاً لتوغله في الفسق ، وأصل الإهلال رفع الصوت ﴿ فَمَنِ اَضَطُرَ ﴾ أي أصابته الضرورة الداعية إلى تناول شيء من ذلك ﴿ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ ﴾ أي حال كون ذلك الرجل أو المرأة غير باغ على نصيب مضطر آخر ولا متجاوز مقداراً يكفيه ﴿ فَإِنَّ كَفُورٌ نَحِيمٌ ﴾ .

 يسر، ولم يقرر الأمور الاقتصادية على ذلك المنهج، وإن أراد أن الطيبات والخبائث لم يكونا مضبوطين عند أوساط الناس من العرب الموجودين في عهد نزول الآية بالحرمين فهو غير مسلم، فإن كل عاقل ذي طبع سليم يعلم أن الحيوانات المستقذرة والسامة كالحيايا والعقارب والسلحفيات والفئران والخنافس وما شاكلها، وكل حيوان يعيش على أكل الخبائث، وكل سبع ذي ناب متلطخ بدماء الحيوانات الضعاف، وكل طير ذي مخلب يصيد العصافير الضعاف الأخرى، وكل ما ذكر تحريمه في آيات المائدة والأنعام من الخبائث المستقذرة.. من الخبائث ولا تؤكل إلا في الاضطرار، وما عداها من الطيبات تؤكل بلا شبهة. وأما ما كان فيه شبه من الجانبين أي يعد من الطيبات عند بعض ومن الخبائث عند آخر فمن طاب هو عنده أكله، ومن خبث ذلك عنده تركه، ومن لم يكن له رأي فيه فالأصل فيه الإباحة فلم يبق اشتباه شرعي، لأن بعض المحرمات منصوصة وبعضها فالأصل فيه الإباحة فلم يبق اشتباه شرعي، لأن بعض المحرمات منصوصة وبعضها متروكة ومحالة على طبائع أوساط الناس المعتدلين، إذا لم يلحقه المجتهد بأحد الجانبين من الطيب والخبيث بالقياس، وأما إذا ألحقه المجتهد بأحدهما قياساً فلا تبقى فيه شبهة لمن اتبع ذلك الإمام. والأصل فيما لم يظهر فيه محرّم ولا مبيح تبقى فيه شبهة لمن اتبع ذلك الإمام. والأصل فيما لم يظهر فيه محرّم ولا مبيح الإباحة، لأن الأصل في الأشياء الحلّ والبراءة.

﴿وَعَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ ﴾ أي كذبك اليهود لقربها، أو المشركون ﴿ فَقُل ﴾ لهم: ﴿ رَّبُكُمْ ذُو رَحْمَةِ وَسِعَةِ ﴾ لا يعاقبكم باستعجال ﴿ وَ لَكنه ﴿ لَا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ

ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِمِينَ﴾ وسينتقم منكم على إنكاركم ما وقع منه تعالى من تحريم بعض الطيبات عليكم.

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشَرَكَنَا وَلَا مَابَاؤُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِن ثَنَيْ خَافُوا بَأْسَنَا قُلَ هَلَ عِندَكُم مِن قَيْهِ حَتَى ذَافُوا بَأْسَنَا قُلَ هَلَ عِندَكُم مِن عِلْمِ حَتَى ذَافُوا بَأْسَنَا قُلَ هَلَ عِندَكُم مِن عِلْمِ حَتَى ذَافُوا بَأْسَنَا قُلَ هَلَ عِندَكُم مِن عِلْمِ عَنْ عَنْ مَنْ اللهِ عَنْ مُومُونَ اللهِ قُلْ هَلُمُ اللهِ عَنْ مُومُونَ اللهِ قُلْ عَلَمُ اللهِ عَنْ مُنْ اللهِ عَنْ مُنْ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَنْ مُنْ اللهِ عَنْ مُنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

قوله: ﴿سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَّوُا ﴾ الآية بيان لنوع آخر من أباطيلهم؛ فقال تعالى: ﴿سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَّكُوا لَوَ شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ عدم إشراكنا ﴿مَاۤ أَشْرَكَنَا﴾ نحن ﴿وَلَآ﴾ أشرك ﴿ مَا اِبَا قُوْلًا حُرَّمُنَا ﴾ من شيء وما دام كان تحريمنا لما حرمنا مما شاء الله فلا عتب علينا، فرد الله تعالى عليهم بقوله ﴿ كُنْاكُ كُذَّبُّ ٱلذِّينَ مِن تَبْلِهِمْ ﴾ أي مثل ما كذب هؤلاء المشركون الموجودون في وقت الرسالة كذب المشركون الذين من قبلهم في الأزمنة الغابرة، وكانوا يستدلون على تبريرهم في التكذيب بمثل استدلالهم من قبل، ومقصودهم الأخير من ذلك تكذيب الرسول في دعوى الرسالة من الله، وإن التوحيد مقصود لله، وإن الإشراك مذموم مردود عنده والدليل على ظاهره قياس استثنائي تقريره: لو شاء الله عدم إشراكنا ما أشركنا لأن مقابلة مشيئة الله ممتنعة، لكنا أشركنا، فينتج أن الله شاء إشراكنا! فإذا جعلت هذه النتيجة صغرى لدليل يكون تقريره مع الكبرى: كل إشراك منا حصل بمشيئة الله تعالى، وكل أمر حاصل بمشيئته لا عتب على العباد فيه، فإشراكنا لا عتب فيه علينا ويدل قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَكَنَّا ﴾ أي ذاقوا عذاباً من عندنا مقرراً لهم على أن قولهم لو شاء الله ما أشركنا لم يكن عن إيمان بالله ونفاذ قدرته حسب إرادته، وإنما قالوه عن كفر بالله وتملص للخروج من ربقة التكاليف والأحكام، وعن اتباع للظنون والأوهام التي دعتهم إلى الاعتقاد بأن كل ما شاء الله فمباشرته حلال، وليس كذلك لأنه وإن كان الممكن الموجود لا يخرج عن إرادته وقدرته لكن المرضي منه ما لم يكن فيه دخل إلا له تعالى، أو كان فيه دخل لكسب العبادِ المكلّفين على الطريقة

المباحة المشروعة. وأما ما باشره على أساس سوء الاختيار وصرفه إلى ما لا ينبغي فهو وإن كان خلقه من الله تعالى وبإرادته وقدرته، لكن ذلك تابع لعلمه بأن ذلك الإنسان الفاسد يكفر بالحق ويجحد ويعاند، أو ينحرف عن إطاعة الله في تشريعه ويقصده بسوء القصد على سبيل البغي والعدوان والعصيان. وذلك موجب لسخطه تعالى وعدم رضائه.

وحاصل الجواب: إن الدليل الذي استدللتم به مسلم بتمام أجزائه وإن أعمالكم السلبية الإيجابية كلها بمشيئته تعالى وإرادته، ولكن ليس كل مراد منه تعالى مرضيا، بل منه المرضي وهو ما وافق منهج الدين، ومنه ما هو غير مرضي كما خالف الدين والحق القويم. وعلاوة على ذلك فإنهم ليسوا عالمين بتوجه مشيئة الله إلى إشراكهم قبل الإشراك، ولكن بعد أن أشركوا جاؤوا يبررون إشراكهم بما قالوا، ولذلك قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنَ عِلْمٍ بتعلق مشيئة الله وإرادته بإشراككم، وعلى ذلك العلم أشركتم ﴿فَتُخْرِجُوهُ لَنا ﴾؟ فتظهروه لنا إظهاراً وافياً؟ والبحواب: لا. وأيد ذلك الرد بقوله الرادع لهم وهو: ﴿إِن تَنبِعُونَ إِلّا الطّنَ الباطل الذي لا يغني من الحق شيئاً ﴿وَإِن أَنتُمْ إِلّا غَنْمُمُونَ ﴾.

﴿ وَلَكُم عالَى مشيئة الله تعالى الاستناد إلى مشيئة الله تعالى وَ وَ الله على الاستناد إلى مشيئته وَ الله على المنه والمعلى و الله و ا

<sup>(</sup>۱) في روح المعاني: وقال شيخ مشايخنا الكوراني: (الحجة البالغة) إشارة إلى أن العلم تابع للمعلوم وإن إرادة الله تعالى متعلقة بإظهار ما اقتضاه استعداد المعلوم في نفسه مراعاة للحكمة جوداً ورحمة لا وجوباً انتهى. ومآل ذلك مع ما ذكرناه واحد.

أمر الله به ومخالفته لنفسه وهواها، وإلى ترك ما نهى الله عنه وتحمل أذى مخالفة النفس ومتمناها (۱). ﴿ قُلْ ﴾ يا رسولي ﴿ هَلُمْ ﴾ أي أحضروا ﴿ شُهَدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُوكَ أَنَّ الله حرّمه ﴿ فَلَا الله حرّمه ﴿ فَلَا الله حرّمه ﴿ فَلَا الله حَرّم هَنذاً ﴾ الشيء الحرام ﴿ فَإِن ﴾ حضروا و ﴿ شَهِدُوا ﴾ أن الله حرّمه ﴿ فَلَا تَشْهَدُ مَعَهُمّ ﴾ فإنها شهادة زور ومن أهل الفسوق والفجور لا أهل العدالة والحضور. ﴿ وَلَا تَنْبِعُ أَهْوَا ءَ اللَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِينَا وَاللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّخِرَةِ ﴾ كعبدة الأوثان ﴿ و الذين ﴿ هُم بِرَبِهِم يَعْدِلُونَ ﴾ أي يجعلون له عديلاً مستحقاً للعبادة. تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. وسبحان ربك رب العزة عما يصفون.

ومما يجب أن يعلم أن هناك مقدمات قطعية لا مجال للنزاع فيها، وهي أن الكائنات ممكنة وحادثة وأن لها خالقاً واجب الوجود متصفاً بالكمال ومنزهاً عن النقص، وأنه عالم بجميع ما خلقه ويخلقه بذواتها وصفاتها الاستعدادية وغيرها. وأن الموجودات المخلوقة منها الجمادات والناميات والحيوانات، ومن الحيوان نوع الإنسان وهو مكلف ومسؤول بانفاق العقلاء، وأن أولئك العقلاء كما لهم الحواس الخمس يحسون بها ما يختص بواحد منها كذلك لهم العقول المدركة

<sup>(</sup>۱) قال في روح المعاني: وقال الكوراني المراد لكنه لم يشأ إذ لم يعلم أن لكم هداية يقتضيها استعدادكم، بل المعلوم له عدم هدايتكم، وهو مقتضى استعدادكم الأزلي لغير المجعول. وهذا تحقيق الحق ولا ينافي ما في صدر الآية لما علمت من مرادهم به. وفائدة إرسال الرسل على القول بالاستعداد تحريك الدواعي للفعل والترك باختيار المكلف الناشىء من ذلك الاستعداد وقطع اعتذار الظالمين. وقد أشرنا إلى ذلك من قبل فتذكر.

وقال ابن المنير وجها آخر في توجيه الآية، وهو أن الرد عليهم إنما كان لاعتقادهم أنهم مسلوبو الاختيار والقدرة، وأن إشراكهم إنما صدر عنهم اضطراراً، وزعموا أنهم يقيمون الحجة على الله ورسوله عليه الصلاة والسلام بذلك فرد الله عليهم قولهم في دعواهم عدم الاختيار لأنفسهم وشبههم بمن اغتر قبلهم بهذا الخيال، فكذب الرسل، وأشرك بالله عز وجل، واعتمد على أنه إنما يفعل ذلك بمشيئة الله تعالى، ورام إفحام الرسل بهذه الشبهة.

ثم بين سبحانه أنهم لا حجة لهم في ذلك وأن الحجة البالغة له جل وعلا لا لهم. ثم أوضح سبحانه أن كل واقع واقع بمشيئته وأنه لم يشأ منهم إلا ما صدر عنهم، وإنه تعالى لو شاء منهم الهداية لاهتدوا أجمعون.

والمقصود من ذلك أن يتمحض وجه الرد عليهم، ويتخلص عقيدة نفوذ المشيئة وعموم تعلقها بكل كائن عن الرد، وينصرف الرد إلى دعواهم سلب الاختيار لأنفسهم وإن إقامتهم الحجة بذلك خاصة، وإذا تدبرت الآية وجدت صدرها رافعاً بصدور الجبرية وعجزها معجزاً للمعتزلة، إن الأول مثبت أن للعبد اختياراً وقدرة على وجه يقطع حجته وعذره في المخالفة والعصيان، والثاني مثبت نفوذ المشيئة لله تعالى في العبد وأن جميع أفعاله على وفق المشيئة الإلهية، وبذلك تقوم الحجة البالغة لأهل السنة على المعتزلة. والحمد لله رب العالمين.

للنافع والضار في أمور الدنيا وأمور الدين. وأنه بحسب الظاهر عنده قدرة وإرادة وعلم بحيث يتمكن من تصور الأحكام والتصديق بها وتوجيه القدرة إليها بعد تعلق إرادته بها، ولا نزاع أيضاً في أن الكلام في أن علاقة العبد به هل أنه خلقه بلا دخل لله تعالى عن ذلك. أو أن الله خلقه بلا دخل للعبد فيه مطلقاً، أو أن الطرفين لهما علاقة به بالتأثير فيه أو في وصفه، أو أن علاقة الله تعالى به بالخلق والتأثير وعلاقة العبد فيه بالكسب؟ والحق الحقيق بالقبول الثابت بالدليل هو هذا الأخير أي أن الله تعالى خلق ذلك الفعل لكن عند توجه قدرة العبد وإرادته إليه، وإن توجيه القدرة التابعة للإرادة هو المسمى بالكسب. فذلك العمل مخلوق لله تعالى يخرجه من العدم إلى الوجود فهو الخالق ومكسوب للعبد لأنه حصل بصرف العبد قدرته وإرادته إليه، فالعبد كاسب ولا بأس بكون الفعل بين الله وعباده أي بخلقه وكسبهم. وعلى كل فالباري سبحانه وتعالى كان ولم يزل ولا يزال عالماً بالعبد وبأنه يفعل ذلك ويترك ذاك لأن عدم علمه به نقص لا يناسب الباري تعالى وهذا العلم ليس كوسيلة إِجبار للعبد في فعله بل هو مختار والله عالم به وباختياره أزلاً وأبداً. ولكن شرار العباد من الكفار والعصاة يبررون صدور السيئات منهم بأنها تعلق علم الله وقدرته ولا يمكننا أن نتركه، ولكن هذه شبهة فاسدة؛ لأن علمه تعالى ليس من المجبر للعباد، وإنما علمه كمرآة فيها صور الأشياء وهي حاكية لها لا حاكمة عليها؛ فالناس مسؤولون عن أعمالهم إن خيراً فجزاؤهم خير وإن شرا فجزاؤهم شرّ نعم لو كان الله أراد أن يعمل جميع الناس الخيرات كان قادراً على هدايتهم لها لكنه تعالى لا يجبر أحداً على شيء وإلا لم يبق معنى لعبودية العباد فإن العبد يجب أن يطيع بالاختيار لا بالاجبار هذا والله أعلم.

## ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ. لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿ فَلُ تَكَالُوا ﴾ بعدما أظهر الله لهم بطلان ما اعتقدوه من الإشراك وبطلان ما ادعوا تحريمه، أمر رسوله على أن يدعوهم وينصحهم على الأسلوب المرغوب ويبين لهم ما يستحق الاجتناب من العقائد الفاسدة ومن الأعمال العاطلة الكاسدة فقال له على: ﴿ فَلُ تَكَالُوا ﴾ أيها المشركون ﴿ أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيئاً أي إشراكاً ضعيفاً أو قوياً، أو شريكاً واحداً فصاعداً ﴿ وَإِلْوَلِايَنِ إِحَسَناً ﴾ أي وأن تحسنوا بالوالدين إحساناً تاماً كاملاً لا يشوبه شيء من الإساءة ﴿ وَلا تَقْلُوا أَوْلَدَكُم ﴾ ولا تقتلوا أولادكم ﴿ مِن كَاملاً لا يشوبه شيء من الإساءة ﴿ وَلا تَقْلُوا أَوْلَدَكُم ﴾ ولا تقتلوا أولادكم ﴿ مِن المَنونِ ﴾ أي من أجل خوف فقركم ﴿ غَن نَرْزُقُكُم وَإِينَاهُم ﴾ جميعاً ﴿ وَلا تَقْرَبُوا النّورَ فِي مَن أصناف الزنا ما ظهر منها وما بطن، مما يعمل علانية أو سراً باتخاذ الأخدان أو بالاستيلاء على النسوان ﴿ وَلا تقتل بالكفر بعد الإيمان، والزنا بعد الإسلام أو بالمعاهدة ﴿ إِلّا فِالْحَقِ ﴾ كأن تقتل بالكفر بعد الإيمان، والزنا بعد الإحصان، وقتل النفس المعصومة، كما في الحديث الشريف. ﴿ وَلَا كُورُ وَصَنكُم بِهِ لَلْمَاكُونُ ﴾ خطورة وصية الله للعباد.

﴿ وَلا نَقْرَبُوا مَالَ الْبَيْهِ ﴾ أي لا تتعرضوا له بوجه من الوجوه ﴿ إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ إلا بالهيئة التي هي أحسن الهيئات كأن تقربوا منه لحفظة وتنميته واستثماره ﴿ عَنَى يَنَهُم رُشَدًا فَادَفُوا وَلِلنِّسَاءِ وَ عَنَى يَبُغُ رُشَدًا فَادَفُوا وَلِلنِّسَاءِ وَ عَلَى وَلَا أَشَدُم عَنَهُم رُشَدًا فَادَفُوا وَلِلنِّسَاءِ وَعَم العين جمع لا أَتَوَلَمُم الله والم عند الفراء، أو مفرد كآنك، ولم يأت على هذا الوزن في المفرد غيرهما. وقيل: هو جمع شِدة كأنعم في جمع نعمة، أو شُدِّ بضم الشين كود وآود، أو شَد بفتحها. . وأيّا كان فهو من الشدة أي القوة . ﴿ وَأَوْنُوا الْكَيْلُ وَالْمِيرُانَ بِالْقِسَدِ فَي المعطى الله ﴿ لَا نُكِفُ نَفَسًا إِلَّا وُسْمَهَا ﴾ أي إلا بما في وسعها وطاقتها ﴿ وَإِذَا وَالله فَي وسعها وطاقتها ﴿ وَإِذَا الله عَلَى الله وَي المقول له أو عليه ﴿ وَاللَّهُ أَي صاحب قرابة لكم ﴿ وَبِهَهِ الله عليه من الأيمان والنذور . ﴿ وَالِحَمْ مَن الأمور المعلودة أو أي عهد شرعي أو ما عاهدتم الله عليه من الأيمان والنذور . ﴿ وَالِحَمْ مَن المُعرودة أو أي عهد شرعي أو ما عاهدتم الله عليه من الأيمان والنذور . ﴿ وَالِحَمْ مَن الله مَن يَتِيكُمُ الله عَلَى الله عليه من الأيمان والنذور . ﴿ وَالِحَمْ مَن الله مَن الله مَن الله مَن الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله مَن الله مَن الله مَن الله مَن الله مَن الله عَلَى المُقَولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعَلَّى الله عَلَى المُعْرِدُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعْرَفُ الْمَا عَلَى الله عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَى الله عَنْ الله عَنْ

والتشديد على الاستيناف وأن بالفتح والتخفيف، وأنَّ بالفتح والتشديد. أي ولأن هذا الذي ذكر في السورة كلها، أو في الآيتين السابقتين صراطي وطريقي حال كونه مستقيماً لا عوج فيه فاتبعوه، واسلكوا فيه حتى لا تهلكوا ﴿وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلُ أي الأديان المختلفة ما عدا دين الإسلام، أو الطرق التابعة للهوى المختلفة من الناس من أنواع البدع المكفرة وغيرها، والأفكار المبتكرة الداعية إلى غير طريق الإسلام ﴿فَنَنَوْتَ ﴾ أي فتتفرق بكم تلك السبل عن سبيل الله، ومعنى تفرق بكم تفرقكم وتزيلكم عنه. والمضارع من محذوف التاء في باب التفعل، ومنصوب لوقوعه جواباً للنهي. ﴿ذَلِكُمُ ﴾ الاتباع لسبيل الله بالاعتصام والتمسك بالعروة الوثقى وترك اتباع السبل المختلفة ﴿وَصَّنَكُم بِهِهِ الله ﴿لَمَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ عقاب الله تعالى وأخذه إن أخذه أليم شديد.

وَهُدَى وَرَحْمَةُ لَقَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِهِمْ الْكِنَابَ تَمَامًا عَلَى الَّذِى َ أَخْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ فَيْءِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لَقَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِهِمْ يُوْمِئُونَ ﴿ وَهَذَا كِنَابُ أَنزَلَنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَالَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرَحَمُونَ ﴿ إِنَّ الْمَا أَنزِلَ الْكِنَابُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِنَابُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِنَابُ الْكَنَابُ لَكُنَا أَهْدَى كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ مِنَا لَكُنَا أَهْدَى مُنْ أَنْولَ عَلَيْنَا اللَّهِ مَا اللَّهُمُ مِنَا كَذَابُ مِنَا كَانُوا بِهَا كَانُوا بِهَا كَانُوا اللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهُا سَنَجْزِى الَّذِينَ يَصَّدِفُونَ عَنْ ءَايَئِنَا سُوّةَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصَادِفُونَ ﴿ إِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَصَدَفَ عَنْهُا سَنَجْزِى الَّذِينَ يَصَدِفُونَ عَنْ ءَايَئِنَا سُوّةَ الْقَدَابِ بِمَا كَانُوا يَصَادِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّ

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّرَ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ تقرير للعمل بالوصية المذكورة سابقاً ، وتنبيه على أنّ هذه الوصية المودعة إياكم ليست مختصة بكم ، بل هي سنة الله في عباده المرسلين لأمّتهم وأتباعهم ألا ترون أنّا آتينا موسى الكتاب أي التوراة ﴿ تَمَامًا ﴾ أي إتماماً للكرامة والنعمة عليه و ﴿ عَلَى ﴾ الإنسان ﴿ الّذِي آحَسَنَ ﴾ القيام به مِن أمّته ﴿ وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيّع ﴾ ومفصلاً لكل حكم اعتقادي أو عملي مما يحتاج إليه في الدين ﴿ وَمُدُى ﴾ وإرشاداً ﴿ وَرَحْمَة ﴾ بالمكلفين ﴿ لَعَلَهُم بِلِيَا إِ رَبِهِم يُومِنُونَ ﴾ لعلهم يصلون بنور التقوى إلى الإيمان الكامل بالبعث بعد الموت ، وبلقاء ربهم المدبر لأمورهم في الدنيا والدين ﴿ وَمَدْا ﴾ القرآن العظيم ﴿ كِنَابُ ﴾ كريم ﴿ أَزَلَنَهُ ﴾ بواسطة جبرائيل الأمين إليك ﴿ مُبَارَكُ ﴾ كثير البركة من خير الدنيا والآخرة ﴿ فَاتَّبِعُوهُ ﴾ في الأحكام الإيجابية والسلبية ﴿ وَاتَّقُوا ﴾ مخالفة ما فيه ﴿ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ .

﴿ أَن تَقُولُوا كُواهِ أَن تقولوا أيها الناس الذين أرسل إليهم رسولنا محمد على ﴿ وَلَمَ أَنْ الْكِنْ ﴾ من الله تعالى ﴿ عَلَى طَآمِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَ ﴾ وهم اليهود والنصارى ﴿ وَإِن كُنّا عَن دِرَاسَتِهِم لَعَنفِينِ ﴾ والحق إنا كنا غافلين عن دراستهم، وما علمنا أحكامهما، وما استفدنا منهما شيئا ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنّا أَنْ لَيْ اللّه عَلَيْ ﴾ وأرشد ﴿ مِنْهُم فَقَد جَآءَ كُم ﴾ قطعا عليهم ﴿ لَكُنّا آهَدَى ﴾ وأرشد ﴿ مِنْهُم فَقَد جَآءَ كُم ﴾ قطعا لمعذرتكم وإزالة لغطاء غفلتكم ﴿ يَتِنَة مِن رَبِكُم أَي كتاب آياته بينة وحجة جليلة واضحة، وأنزل من ربكم الذي خلقكم ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ فَمَن أَظْلَا مِمَن كَنّا كُذَب عِنايَت الله وأعرض عنها ﴿ سَنَجْزِى الذِي هو أكثر ظلماً على نفسه ممن كذب بآيات الله وأعرض عنها ﴿ سَنَجْزِى الّذِينَ يَصِّدِفُونَ ﴾ أي بعرضون ﴿ عَنْ ءَايَننِ الشديد ﴿ بِمَا كَانُوا يَصِدُونَ ﴾ أي بالعذاب السيىء الشديد ﴿ بِمَا كَانُوا يَصِدُونَ ﴾ أي بسبب ما كانوا يستمرون على الإعراض عن آياتنا.

 كسب خير فتقدير الآية: لا ينفع نفساً إيمانها المجرد عن العمل إذا لم تؤمن قبل ذلك اليوم، ولا إيمانُها وكسبُها الخير إذا لم تؤمن ولم تكسب الخير قبل ذلك.

والحاصل: إن الإيمان المجرد عن العمل، وإن كان ينفع الإنسان، لكن لا ينفعه في ذلك اليوم إذا لم يتحقق قبله لأنه وقت اليأس، ولا ينفع فيه الإيمان وحده أو مع العمل. وأما قبل ذلك اليوم فإنه إذا آمنت إيماناً وافياً، ولم تكسب خيراً، أو آمنت وكسبت خيراً، فهو المستفيد الناجح، لكن النجاح من اجتماع الأمرين نجاح ظاهر، وأما من آمن بدون العمل فنجاحه ضئيل، وأما من كسب الخير بدون الإيمان أو لم يكسب الإيمان ولا الخير فلا خير فيه ومصيره إلى النار وبئس المصبر.

وَأُلِي يا رسولي بعد تبليغ الرسالة وانتظرونه من إتيان أحد تلك الأمور وإنّا مُنتَظِرُونَ لذلك اليوم، وحينتذ نحن المالكون وأنتم الهالكون ولله عاقبة الأمور. وكان الكلام هنا مع المشركين وظهر مصيرهم، ثم بين الله سبحانه حكم اليهود والنصارى فقال: وإنّ الّذِينَ فَرَّقُوا وِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا من اليهود والنصارى وكل فرقة أخذت نوعاً من العقائد والأحكام وصارت متميزة عن الأخرى بحيث تُعارض بعضها بعضاً، كما أخرج أبو داود والترمذي وصححه، وابن ماجه وابن حبان وصححه، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله وسخين «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقه، كلهم في الهاوية إلا واحدة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة كلهم في في الهاوية إلا واحدة، وسنفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في فرقة كلهم في الهاوية إلا واحدة، وأما بعده فالكل في الهاوية. وقوله: ولسّت ينهُم إلى العصر الماضي قبل النسخ، وأما بعده فالكل في الهاوية. وقوله: ولسّت ينهُم السؤال عنهم والبحث عن تفرقهم، أو من عقابهم في شيء من الفرق، أولست من السؤال عنهم والبحث عن تفرقهم، أو من عقابهم في شيء من الفرق، أولست من السؤال عنهم والبحث عن تفرقهم، أو من عقابهم في شيء تلك أمة قد خلت.

وأما إخباره على عن افتراق أمته إلى ثلاث وسبعين فهو مما أخبره به ربه الذي أوحى إليه الكتاب وهو حق اليقين. وأما تعيين الفرقة الواحدة المستثناة فواضح عند من له إنصاف؛ لأنه على أبي بينها في قوله: «وهم الذين على ما أنا عليه وأصحابي» والفرقة المتمسكة بكتاب الله وسنته السنية، وبما هو عليه وأصحابه، كما في نص الحديث الشريف واضح لائح. واعتبار الكل في النار إلا فرقة المقصود به الاستحقاق للنار من حيث الاعتقاد، وإلا فالمستحق للنار من جهة الأعمال كثير من

كل فرقة إلا قليلاً من أهل التقوى جعلنا الله تعالى بفضله من المتقين. وبعد أن قال: إنك لست منهم في شيء قال تعالى: ﴿إِنَّمَا آمُرُهُمْ إِلَى اللّهِ أَي هو وحده يتولى أمورهم ويدبرها حسب حكمته كما قال ﴿يُنِّبُهُمْ عِا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ مَن جَآهَ بِالخصلة الواحدة من الخصال الحسنة والطاعة المقبولة أصلاً أو فرعاً إيماناً أو عملاً ﴿فَلَهُ عَشْرُ آمَنَالِها ﴾ فضلاً من الله. وتقدير الجزاء المساوي للحسنة وتضعيفها إلى عشرة من الأمثال موكول إلى علم البارىء المتعال. ﴿وَمَن جَآهَ إِللّا مِثْلُها ﴾ والمماثلة موكولة إلى علمه وحكمته أيضاً. وجملة ﴿وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ أساس للإيمان لجزاء الباري للعباد فإنه هو العليم بالأحوال والعقائد والأعمال والاستمرار عليها، أو التحوّل في المآل ولا مقياس لذلك إلا عند رب العالمين.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّنِ هَدُنِي ﴾ الآية أمر الله تعالى رسوله الكريم أن يبين ما هو عليه من الدين الحق الذي هو الإسلام فقال له ﴿ قُلْ إِنِّنِ ﴾ لا شك ﴿ هَدُنِي رَبِّ إِلَى صِرَطِ مُستَقِيرٍ ﴾ لا عوج فيه ولا اختلال حال كونه ﴿ دِينًا قِيمًا ﴾ ديناً ذا قيام بذاته، أعني ملة إبراهيم، أي اعتقاده في وجوب وجود الله ووحدته واتصافه بالكمال المطلق وأنه خالق كل شيء وهو على كل شيء وكيل ﴿ حَنِيفاً ﴾ مائلاً عن الباطل إلى الحق ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴾ في يوم من الأيام. وعندما بلغ سن الشعور والنور النور ما أمامه فتفكر في ملكوت السموات والأرض حتى هذاه إلى حضرة قدسه. ﴿ قُلْ ﴾ يا رسولي: ﴿ إِنَّ صَلَاقِ ﴾ التي أصليها ﴿ وَشُكِي ﴾ وعبادتي كلها حجها وعمرتها، وصيامي وقيامي، وسائر طاعاتي ﴿ وَمَيّاً يَ وَمَمَاقِ ﴾ وحياتي ومماتي كل ذلك ﴿ يَبّ الْعَلَمِينَ ﴾ لا نصيب لي فيها إلا أن الله جعلني كاسباً لها وأقوم بها.

﴿ لَا شَرِيكَ لَلْمُ ﴾ في تلك العبادات وغيرها، فهي له لا لغيره، بل لا شريك له ولا مثيل لذاته وصفاته وأفرَتُ وَأَنَا أَوْلُ مثيل لذاته وصفاته وأفرَتُ وَأَنَا أَوْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى لَى ولا متى إلى يوم القيامة. المُثَيّلِينَ ﴾ في هذا الدين القويم الذي اختاره الله تعالى لي ولأمتى إلى يوم القيامة.

﴿ وَلَا وَهُو رَبُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ وعادل في جميع أحكامه، ﴿ وَ قرر أنه ﴿ لَا تَكْسِبُ كُلُ فَيْ وَهُو رَبُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ وعادل في جميع أحكامه، ﴿ وَ قرر أنه ﴿ لَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسِ الْمَهُ فَلَيْهَا وَلا نَزِرُ ﴾ أي لا تحمل ﴿ وَازِرَةٌ ﴾ أي نفس اثمة ﴿ وَزَرَ ﴾ نفس ﴿ أَخْرَئَ ﴾ بل لكل نفس ما كسبت وعليها ما اكتسبت ﴿ مُمَّ إِلَى رَنِكُ مَجِهُكُو فَيُنْتِفُكُو فِيهَا كُنتُم فِيهِ تَغْلِقُونَ ﴾ ببيان الحق لأهله والباطل لأهله ﴿ وَهُو الّذِي مَعْكُمُ فَوْقَ بَعْضِ ﴾ في جَمَلَكُم خَلَتُهِ وَ الأَرْضِ ﴾ أي يخلف بعضكم بعضاً ﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضِ ﴾ في الأعراض والأوصاف الممتازة المميزة للهويات ﴿ وَرَجَنتِ ﴾ لا يعلمها إلا الله عنه ﴿ إِنَّ رَبِّكُ مَنْ فَي مَا مَارَكُم بفعله أو نهاكم عنه ﴿ وَإِنَّهُ لِنَكُورٌ رَحِيمٌ ﴾ غفر الله لنا ورحمنا برحمته الواسعة بفضله وكرمه إنه أكرم الأكرمين وأرحم الراحمين.

فرغت من كتابة تفسير سورة الأنعام قبيل العصر من اليوم الخامس والعشرين من جمادى الأولى سنة ألف وأربعمائة وأربع من هجرة الرسول رضي المصادف السادس والعشرين من الشهر الثاني من سنة ألف وتسعمائة وأربع وثمانين ميلادية. وأنا المؤلف الخادم عبد الكريم الكردي الشهرزوري. غفر الله له ولوالديه ولسائر المسلمين.



## سورة الأعراف ا

## مكية إلا من آية (١٦٣) إلى آية (١٧٠) فمدنية، وآياتها (٢٠٦) نزلت بعد سورة (ص) بِسْعِراللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

والمَّمْسُ ﴿ لَمُنْوَبِينَ ﴾ اَتَّبِمُوا مَا أُنُولَ إِلَيْكُ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ لِلُمُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اَتَّبِمُوا مَا أُنُولَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِكُرُ وَلَا تَلْبِعُوا مِن دُونِهِ اَوْلِيَا أَهُ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ وَلَا تَلْبِعُوا مِن دُونِهِ اَوْلِيَا أَهُ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ وَلَا تَلْبِعُونَ ﴾ وَلَا تَلْبُعُونَ ﴾ كَانَ دَعُونِهُمْ إِذَ جَاءَهُم بأَسُنَا إِلَّا أَن قَالُوا إِنَا كُنَّ ظَلِمِينَ ﴾ فَلَنَسْتُكُنَ اللَّذِينَ فَلَنَ عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَا كُنًا غَايِبِينَ ﴾ وَالْوَزْنُ بَوْمَهِذِ الْحَقُ فَمَن تَقُلُتُ مَوْزِيدُهُم فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ لِحُونَ ﴾ وَمَن خَفْتَ مَوْزِيدُهُم فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ لِحُونَ ﴾ وَمَن خَفْتَ مَوْزِيدُهُم فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ لِحُونَ ﴾ وَمَن خَفْتَ مَوْزِيدُهُم فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ لِمُونَ ﴾ .

قوله: ﴿النَّصَ﴾ فسره المفسرون على تأويلات كثيرة. منها: أنه بمعنى المُصَوِّرِ، ومنها أنها بمعنى أنا الله أَعْلَمُ وأُفَصِّلُ. ومنها أنه ونظائره أسماءٌ للسور إلى غير ذلك...

وأقول: إن هذه كلها تخمينات وظنون لا تُغْنِي عَن الحق شيئاً، والحق أنها رموزٌ بين الله تعالى ورسوله ﷺ، وليس إلى معرفتها سبيل إلا بالتوقيف منه عليه الصلاة والسلام.

﴿ كِنَتُ أُنِلَ إِنَكَ ﴾ أي هذا المقروء كتاب يهدي إلى الصواب أنزِل إليك مَعَ الملك الأمين على الوحي والتنزيل جبرائيل، وليس للاكتساب سبيل إليه، وإنما هو موهبة ربانية قدسية مستوعبة لسعادة الدارين يدعُو المكلفين إلى الشرف الخالد والمخلق الماجد، ويبعد عن القلوب ظلمات الأوهام، ويوجهها إلى الله الواحد العلام، ويمنع الرذائل والدنايا، ويُوسِّع دائرة الفضائل على البرايا، ويَنْشر العقائد

السليمة والأحكام العملية المستقيمة. وكتاب كذلك يَتعَبُ صاحبُهُ بنشره وتأييدِهِ ونَصْره، وَيزدَحِم الجُهلاء والطُّغاة على التشكيك في أمره. ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدِيكَ حَرَجٌ ﴾ وضيق ﴿ مِن ﴾ تلقيه ونشر ﴿ ه ﴾ فإنه نزل مع التوفيق ولا يكن في قلبك أذى من إيذاء الكافرين لك ومعارضتهم لدعوتك، فإنه جرت سنة الله بذلك على التحقيق، فإنه أنزِل إليك ﴿ لِنُنذِرَ بِهِ عُ وما على الرسول إلّا البلاغ المبين ﴿ و ﴾ أرسل إليك لتكون ﴿ ذِكْرَىٰ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ أي للذين يُشارِفونَ الإيمانَ أو سُجلت أساميهم في علمه الأزلي باستعدادهم الزكي الجلي، وإذا أنزل ذكرى لهم فقل لهم: اتبعوا ما أنزل إليكُم مِن باستعدادهم الزكي المؤمنون أو أنزِل كدعوة عامة للأنام، فقل لهم: اتبعوا ما أنزل إليكم مِن ربكم فمن آمن به فهو السعيد الأمين، ومن كفر به فعليه ما عليه يَومَ الدين ﴿ وَلَا تَنْعُوا ﴾ أيها المكلّفون ﴿ مِن دُونِهِ عَلَى من دون ذاته الواحد الأحد ﴿ أَوْلِيَا أَنِي مُن يُعَالَى عن الحق وظاهرة من اللآمة.

وكما أن سنة الله جرت بمعاندة الكفار لما نزل من الكتب السماوية، بل ولكل دعوة تخالف النفس وهواها كذلك جرت بإهلاكهم عندما طغوا وبغوا وخرجوا عن الحدود الاحتمالية كما قال تعالى: ﴿وَكُمْ مِن قَرْيَةٍ أَهَلَكُنّها﴾ دمرناها وأبدنا ما فيها من الطغاة والبغاة ﴿فَبَاءَهَا بَأْسُنا﴾ أي عذابنا عليهم ﴿بَيَتًا﴾ أي حال كونهم بائتين داخلين في الليل نائمين ﴿أَوْ هُمْ قَابِلُونَ﴾ أو جاءها بأسنا وهم قائلون داخلون في نوم القيلولة. والمقصود إن عذابنا باغتهم في أروح أوقاتهم وأفرغها وهو وقت المنام بالليل أو المنام المعروف بالقيلولة قبل الزوال. والفاء في قوله تعالى: ﴿فَبَآهُمُ للتعقيب الذكري، وإلا فالتدمير والإهلاك كشيء واحد في زمان واحد بلا تعاقب زمني ﴿فَنَا كَانَ دَعَوَنهُمُ أي دعاؤهم واستغاثتهم ﴿إِذَ جَآهُمُ بَأَسُناً ﴾ بظلمهم على أنفسهم وعلى الناس حين لا ينفعهم الندم والاستغاثة قطعاً وفوت المعصومين من الحيوانات والصبيان والمجانين بالبأس الوارد تابع لإرادة إهلاك المعصومين فإن إرادة إهلاك الجوهر مقارن لإرادة إفناء الأعراض وإرادة إفناء اللملزوم إرادة إفناء اللازم. وليس كل إفناء ناتجاً عن الغضب والسخط الناشيء عن الملزوم إرادة إفناء اللازم. وليس كل إفناء ناتجاً عن الغضب والسخط الناشيء عن الموديمة، فإنه تعالى مالك الملك وملِك الملوك يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد.

﴿ فَلَنَسْنَكَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَتِهِمَ ﴾ يعني ولا نكتفي بإهلاك أولئك الكافرين بعذاب

الدنيا بل والله ﴿ لَنَسْئَلُنَ ﴾ يوم القيامة الكفار ﴿ الَّذِيكَ أُرْسِلُ إِلَيْهِمَ ﴾ الرسل حتى نعذبهم بالسؤال عذاب الهوان والحقارة ، وبعد افتضاحهم وعجزهم عن الجواب الشافي نامر بجرهم إلى جهنم وعذابهم عذاباً معمماً لأحوالهم وأوقاتهم ، ولا ينتهي بل يستمر أبداً . ﴿ وَلَنَسْئَكَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ عما أجيبوا حتى يكون جوابهم زيادة في عذاب الكافرين ﴿ فَلَنَفُسَنَ عَلَيْهِم ﴾ أي على المرسلين المسؤولين بعد إحالتهم العلم إلينا قصة أعمالهم السيئة ونخبرهم بها إخباراً ملتساً ﴿ يِعِلِّهِ ﴾ منا على تفاصيلها ﴿ وَ مَا عَلَى اللهم وَ وَتَ مِاللهم عَلَى اللّه عَلَى وَنَ الأَكْتِكَ مُمْ المُعْلَى عَلَى السليمة وفكرتهم في الخيرات ﴿ وَالْوَلَتِكَ عَلَى اللّه اللهم الله الله المعالمة أولاً إهمالُ النصائح، ثم المعاندة والمعارضة للحق، ثم الموتُ على الكفر والعياذ بالله.

## ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَاكُمُ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمُ فِيهَا مَعَائِشُ قَلِيلًا مَّا تَشَكُرُونَ ﴾ تَشَكُرُونَ ﴾

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَكَنَكُمُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ترغيب للمشركين في قبول دعوة النبي ﷺ بتذكير النعم الواصلة منها تعالى إليهم، فيقول قل لَهُم: ﴿وَلَقَدْ مَكَنَكُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ وجعلنا لكم في الأرض قراراً وتمكناً، وأقدرناكم على التصرف فيها، ﴿وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَنِشُ ﴾ أي ما تعيشون به من المطاعم والمشارب. أو أقدرناكم على مادة من النقود تتوصلون بها إلى ذلك، ومع ذلك فأنتم ﴿وَلِيلًا مَّا تَشَكُرُونَ ﴾ أي تشكرون نعم الله تعالى في أوقات قليلة بالنسبة إلى تمكنكم في البلاد وقدرتكم على التصرف فيها.

﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَكُمْ ثُمُّ صَوَّرَنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمُلَتَهِكَةِ اَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَآ إِبْلِيسَ لَدَ يَكُن مِّنَ السَّيْجِدِينَ ۞ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدُ إِذْ أَمَرَٰئَكُ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طِبِنِ ۞ قَالَ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَشَكَبُّرَ فِيها فَاخُرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّلْغِرِنَ ﴿ قَالَ ٱلظِرْقِ إِلَى يَوْمِ كَبُمَثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلمُنظَرِنَ ﴿ قَالَ فَيِمَا ۚ أَغُويَتَنِي لَأَفْعُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴿ ثُمَّ لَاَتِينَتَهُمْ مِنْ بَيْنِ آيدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ آَيْدَنِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ وَلَا غِيدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴿ قَالَ آخُرُجُ مِنْهَ مَذْهُومًا مَدْخُورًا لِمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلاَنَ جَهَنَمْ مِنكُمْ أَجْعِينَ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمُّ صَوَّرْنَكُمْ ﴾ معناه: ولقد خلقنا أصلكم آدم، ثم صورناه ثم قلنا للملائكة: اسجدوا لآدم فجعل خلق آدم وتصويره كخلق المخاطبين وتصويرهم لأنه أصلُهم. وعليه فتكون كلمة ﴿ثُمَّ ﴾ للتراخي في الزمان على معناها الوضعى الحقيقي، ويجوز أن يراد بالآية الشريفة خلق الأناس المخاطبين في عصر النزول وتصويرهم. وتعتبر كلمة ثم للتراخي الذكري، أي خلقناكم وصورناكم كما خلقنا سابقاً أباكم آدم وصوَّرناه. ﴿ ثُمُّ قُلْنَا لِلْمَلَتَبِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾ سجود الاحترام والتشريف، وكان فيهم إبليس في صورة الملك ومغموراً بينهم، واستفيد انسحاب الأمر بالسجود عليه وعلى الملائكة فكأنه واحد منهم تقديراً، فصح الاستثناء المتصل في قوله: ﴿ فَسَجَدُوٓا إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ لأن دخول المستثنى في المستثنى منه قد يكون تحقيقياً وقد يكون تقديرياً، وعلى فرض عدم دخوله فيهم اعتباراً يكون الاستثناء منقطعاً. وقد وقع ذلك في مواضع من القرآن الكريم. ﴿ لَمُ يَكُن مِّنَ ٱلسَّاجِدِيكَ ﴾ قال الله تعالى له: ﴿ مَا مَنْعَكَ ﴾ يا إبليس ﴿ أَلَّا نَسْجُدَ ﴾ أي من أن تسجد له، أو ما الذي منعك من السجود ورغبك في أن لا تسجد له؟ فكلمة (لا) على الأول زائدة وعلى الثاني صامدة. قوله تعالى: ﴿إِذْ أَمْرَنُكُ ﴾ نص في توجيه الأمر بالسجود إليه مع الملائكة إما بدلالة ظاهر العبارة من الله، أو بالقرينة المصاحبة للأمر الوارد، أو بأمر خاص ورد عليه علاوة على ما يستفاد من أمر الملائكة. ﴿قَالَ﴾ إبليس في جوابه تعالى وبيان المانع: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنهُ ﴾ المانع من السجود له هو فضل عنصري على عنصره حيث ﴿خَلَقْنَىٰ مِن نَّارِ ﴾ وهي عنصر لطيف علوي ونيّر قويّ التأثير ﴿ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ وهو عنصر كثيف سفلي تحت الأقدام، والفاضل لا يسجد للمفضول. أي وأمرك بهذا العمل الذي يخالف ظواهر العادات غير مناسب ولا يُطاعُ. ولم يدر أنّه قد يكون في العنصر المفضول فوائد لا توجد في الفاضل وعلاوة عليه فالرب حكيم ولا يأمر بشيء إلا وفيه حكمة تفوق عقول العاقلين. ولما ظهر فيه التكبر والتمرد المردود ﴿ قَالَ ﴾ تعالى: ﴿ فَأَهْبِطْ مِنْهَا ﴾ أي فانزل من

الجنة يا إبليس ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ ﴾ أي لا ينبغي لك ﴿ أَن تَنَّكَبَّرَ فِيهَا ﴾ أي في الجنة فإنها ليست دار الكبرياء والعصيان، وإنما هي دار العبودية والرضوان. ﴿ فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِرِينَ ﴾ الأذلاء لا مِن الكابرين الأجلاء. ﴿ قَالَ ﴾ إبليس ما دام أمرتنى بالهُبوط من العلو إلى السفل، وأخْرجتني من دارِ الكرامة على رَفض السجود لذلك المخلوق ﴿أَنظِرْفِ﴾ وأَمْهلني للانتقام من ذريته ﴿إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ﴾ أي إلى آخر أيام التكليف حتى أَتَمَكَنَ من إغوائهم وأخذ ثأري منهم ﴿قَالَ﴾ الله تعالى له: ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ﴾ إلى ذلك اليوم ﴿قَالَ﴾ إبليس: ﴿فَيِمَا أَغُونِتُنِي﴾ أي فبسبب إغوائك لي أي خذلك لي وعَدَم إفاضة اللطف والتوفيق عَلي حتى أَسْجُدَ، وجَرى مني ما جرى، وسمعت ما أسمعَ من الأمر بالهبوط والخروج، ووقعت فيما أرى ﴿ لَأَفْتُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ أي على صراطك، وأقطع عليهم السبيلَ إليك بكل ما في إمكاني ﴿ ثُمَّ لَآتِنَنَّهُم ﴾ بالإغواء والتلبيس والتدليس ﴿ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ ﴾ بالمغريات التي أمامهم مدة من الحياة من الشهوات التي زينت للناس على كثرة أصنافها ﴿ وَمِنْ خَلِفِهِ ﴾ وبتدارك ما فاتهم من خلفهم ﴿وَعَنْ أَيْكَنِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ ﴾ وبما لذ وطاب لهم من المشتهيات المحرمة التي في متناول أيديهم يمنة ويسرة، أو عن جهة النظر إلى أقرانهم المجاورين لهم يميناً وشمالاً المتنافسين معه في تحصيل الكماليات من المال والمنال ﴿وَلَا يَجِدُ أَكْثَرُهُمْ ﴾ عند ذلك ﴿ شَكِرِينَ ﴾ لك على نعمائك، وصابرين على بَلواك، فإن الناس كثيراً ما يعبدونك على بُعدٍ من المشتهيات والمغريات، وعلى الصيانة من المصيبات والابتلاءات، فإذا أتتهم تلك فلا تبقى العبودية الخالصة هنالك. ﴿ قَالَ ﴾ تعالى: ﴿ أَخُرُجَ مِنْهَا مَذْهُ وَمَا ﴾ اعتقاداً وعملاً و ﴿ مَتَحُوزاً ﴾ مطروداً مُبْعَداً عصياناً وزللاً ، والله ﴿ لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ ﴾ على ما ذكرت، وما عبدني خالصاً خالياً عن الاعتقاد والآمال الفاسدة والمطامع والمطامح الكاسدة ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَتَّم ﴾ منهم و ﴿ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ فإني طيب لا أقبلُ إلا الطيب، وأنا المعبود بالذات، ولا أريدُ إلا مَن يعبدني بالذات بحيث لا يشوب عبادته شيءٌ من المفاسد والرذائل، فمن وفي بذلك فأنا أحْسِنُ إِليه إحساناً يليق بكرامتي، ومن خالف ذلك، فإن شئتُ عفوتُ، وإن شئت عذبت. تمت القواعد عندي بكلماتي، ولا تبديل لكلمات الله العليم الحكيم.

﴿ وَبَهَادَمُ اَسَكُنْ أَتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلًا مِنْ حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَلَاهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِمِينَ ۚ إِنَّ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِلبُنْدِي لَهُمُا مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِن سَوْءَتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهُرُكُمَا عَنْ هَلَاهِ وَالسَّمَهُمَا وَقَالَ مَا نَهُكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلَاهِ وَالسَّمَهُمَا إِنِّي

قوله تعالى: ﴿ وَبَهَادَمُ أَسَكُنْ أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ أي بعد أن صار ما صار من سجود الملائكة لآدم، وامتناع إبليس منه، وطردِه من الجنة، وإعلان الشيطان العِداء لآدم وذريته. . . قلنا في مقام التربية والنصح والإرشاد: يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة ﴿فَكُلاً﴾ من الأرزاق الموجودة فيها ﴿مِنْ حَيْثُ شِتْتُمَا﴾ واشتهيتما ﴿وَ﴾ لكن ﴿ لَا نَقْرَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ المخصوصة وهي شجرة الحنطة، فإنها أساس الشجار ووسيلة الاستكبار والدمار ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ الذين ظلموا أنفسهم ﴿فَ﴾ لما عَلِمَ آدمُ بذلك وحق العالم أن يكونا مُنْتَبِهاً لا ينخدع بالوساوس والأوهام ﴿وَسُوَسَ لَهُمَا اَلشَّيَطُنُ ﴾ أي ألقى إلى قلوبهما الوسوسة والتردد بما ألقى إليهما من الإغواءات، وإنما فعل ذلك ليطيعاه فيما أمر به من أكل الشجرة المنهيّ عنها ﴿ لِبُبْدِى لَمُمّا ﴾ الشيطان ويظهر بنتيجة الأكل ﴿مَا وُبِرِيَ ﴾ وستر ﴿عَنَّهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا و﴾ كان كيفية الوسوسة أن ﴿قَالَ ﴾ لهما: ﴿مَا نَهَنكُما رَبُّكُما عَنْ هَنذِهِ الشَّجَرَةِ ﴾ أي عن أكلها لأي علة ﴿ إِلَّا ﴾ لـ﴿أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ نَكُونَا مِنَ ٱلْحَلِدِينَ ﴾: من المفسرين من فسَر الاستثناء بقوله: إلا كراهة أن تكونا ملكين محفوظين، أو كراهة أن تكونا من الخالدين في الجنة يعني لو أكلتما منها كنتما مِن عِداد الملائكة، وكنتما من الخالدين في الجنة، والله يكره ذلك فنهاكما عن أكلها. ومنهم من فسرها بقوله: إلا محبة أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين في الجنة، يعني إذا لم تأكلا منها فتصيران من أصحاب السر في العالم أي في العرش والفرش والجنة وأي محل آخر كان ﴿وَقَاسَمَهُمَآ ﴾ أي أقسم لَهُما، وقال والله ﴿إِنِّى لَكُمَّا لَمِنَ ٱلنَّصِحِبَ ﴾ فيما بينته لكما ﴿فَدَلَّنْهُمَا بِمُرُورً ﴾ أي فنزلهما الشيطان عَن الرتبة العالية وهي إطاعة الباري تعالى في الاجتناب عن الشجرة بما غرهما به من القسم أو من تجاوز ما حدّ لهما إِلى غيره فأكلا مِنها، ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتَ لَمُكَمَّا سَوْءَ ثُهُمًا ﴾ أي تهافَتَ عن بدنهما الغطاء الصَّدَفي السّاتِرُ وظهرت لهما عَوراتهما وانفَعَلا من ظهورهما، فإن مقتضى الطبيعة السليمة ستر

العورة لا كشفها ﴿وَطَنِقا﴾ شَرعا ﴿يَمْصِفَانِ عَلَيْهِما﴾ أي يلزقان ببدنهما أو بسوأتيهما ﴿وَنِ اَلْمَنَا رَبُّهُمَا ﴾ بعد وقوع الواقعة معاتباً لهما: ﴿أَلَرَ أَنْهَكُما عَن تِلَكُما الشَّجَرَةِ ﴾ أي عن أكلها ﴿وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطِينَ لَكُما ﴾ ولذريتما ﴿عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾؟! واضح العداوة ﴿قَالَا ﴾ معتذرين إلى الله: ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا آنفُسَنا ﴾ بخروجنا عن حدود حكمك والتعرض للشجرة بالأكل منها ﴿وَإِن لَر تَغْفِر لَنَا وَرَحَمْنا ﴾ أي وإن لم تسامح عن ذلك بعدم العقاب وترحمنا بالرضا عنا ﴿لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾.

استشكل ذلك على أهل السنة القائلين بعصمة الأنبياء على من الكبائر والصغائر لا سيما في ما أمروا به أو نهوا عنه باهتمام واحتياط كما هنا. وأجيب عنه:

أولاً: بأن ذلك لم يكن من باب التشريع بل من باب الإرشاد والنصيحة؛ وليس في مقابلتهما ومخالفتهما معصية.

وثانياً: بأن ذلك كان عن نسيان كما قال تعالى في سورة طه: ﴿فَلَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا﴾.

وثالثاً: بأن ذلك الأمر كان من الصغائر والعصمة إِنما تشترط عن الكبائر قبل النبوة وبعدها. وأما الصغائر فيجوز صدورها عنهم قبلها.

﴿ قَالَ اَهْ عِلُوا ﴾ يا آدم وحواء وذكرهما بضمير الجمع احتراماً أو لملاحظة من في صلب آدم وتربية حواء من الذرية لا سيما الشرفاء المرموقين حال كونكم وذريتكم المتناسلة إلى يوم القيامة ﴿ بَعْضُكُرُ لِبَعْضِ عَدُو ﴾ بسبب المنازعات الواقعة بينكم لمعارضة أفكار بعضكم لبعض، وسوق المشتهيات والمغريات إلى التنافس والجدال، وبجهل بعضكم بحقائق الأمور أو عناده لها مع العلم بها بالعناد والغرور ﴿ وَلَكُرُ فِي ٱلأَرْضِ مُسْتَقَرُ ﴾ بالاستيطان أو الاستيداع ﴿ وَمَتَنَعُ ﴾ وتلذذ وتمنع من أرزاقها وما ينال فيها من اللذائذ والشهوات إلى حين حدده الله تعالى.

﴿ قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿ فِيهَا ﴾ أي في الأرض براً وبحراً ﴿ غَيْوَنَ ﴾ تقضون مدة حياتكم ﴿ وَفِيهَا تَمُوتُونَ ﴾ كذلك ﴿ وَمِنْهَا تَخْرَجُونَ ﴾ وقت البعث والنشور وقال ﷺ: «كما تحيون تموتون وكما تموتون تبعثون » وأقول: اللهم أحينا مسلمين وأمتنا مسلمين.

﴿ يَنَبَنِى ءَادَمَ فَدَ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُؤَرِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاشُ ٱلنَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ ۞ يَنَبَنِىٓ ءَادَمُ لَا يَقْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطُانُ كُمَا ٱخْرَجَ ٱبُوَيْكُمْ مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَأَ إِنَّهُ يَرَكُمُ هُوَ وَقَبِيلُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا ذَرْقَنْهُمُ إِنَّا جَمَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآةً لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿يَبَنِى مَادَمَ﴾ خطاب للناس كافة ويقول: يا بني آدم أينما كنتم ومتى ولدتم وعشتم ﴿قَدَ أَزَلُنَا عَلَيْكُو لِيَاسًا يُورِى سَوْءَوكُمُ ﴾ أي هيأنا لكم لباساً يستر عوراتكم التي كشفها يسيئكم لأنه مخالف لأدب الإنسان السليم الطبع المعتدل الحال، فإن السّوأتين منفذان يخرج منهما الهواء والمواد السيالة والمتعفنة التي تشمئز عنها الطبائع، وما حولهما وما فوقهما وما تحتهما من السرة والركبة وما بينهما من ملحقاتهما في الاستحياء والخجل من كشفها ﴿و﴾ كما أنزلنا عليكم لباساً كذلك أنزلنا عليكم ﴿ويَشاً﴾ أي مالاً ومتاعاً من الألبسة الفاخرة الجميلة والمحلي المباحة للنساء والجواهر المستعملة في الخاتم وغيره للرجال. أو المراد بالريش اللباس الذي يكون علاوة على ساتر العورة من المواد الجميلة المستحسنة، بالريش الجمال. فيكون الكلام مما حذف فيه الموصوف. أي وأنزلنا عليكم لباساً ذا ريش وجمال وذلك كله من موجبات الجمال ظاهراً ﴿وَلِيَاشُ النّفَوَىٰ﴾ أي للعمل الصالح الذي يستولي جماله على الجباه والوجوه. ﴿وَلِكَ مَنَ مَالِكُ لَمِ من المبادن الساتر له و﴿وَلَاكَ مِنْ ءَايَنِ اللّهِ﴾ التي تدل على حكمة الباري وعموم لباس البدن الساتر له و﴿وَلِكَ مِنْ ءَايَنِ اللّهِ﴾ التي تدل على حكمة الباري وعموم عليهم فيصلوا بالعلم بالنعمة إلى العلم بالمُنعِم هذا.

ومن المفسرين من فَسَّرَ إنزال اللباس بإنزال المطر من السماء حتى ينبت النبات الذي يؤخذ منه بعض الألبسة، وتعيش به المواشي التي يؤخذ من أصوافها وأوبارها وأشعارها ألبسة واقية راقية وكافية وافية.

ثم بعد تذكيرهم بتلك النعم الجسام نبههم على الإخلاص في العمل واليقظة حتى يسدّوا المجاري على الشيطان فقال: ﴿يَنَنِى ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشّيطانُ أَي لا يوقعنكم الشيطان في الفتن، ولا يُوسوس لكم ﴿كُمّا ﴾ وسوس في قلوب آدم وحواء و﴿أَخْرَجَ أَبُويَكُم ﴾ هذين ﴿يَنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنهُمَا لِلسّهُمَا لِلرِّيهُمَا سَوَّءَ بِمَا أَ حتى لا تتكرر المصيبة ف ﴿إِنَّهُ هُو ﴾ أي المصيبة ف ﴿إِنَّهُ هُو عنى متمكن من الإلقاءات، ومطلع عليكم و ﴿يَرَكُمُ هُو ﴾ أي الشيطان ﴿وَقِيلُهُ ﴾ من ذرياته أو من مطلق الجن ﴿مِنْ حَيْثُ لَا نَرْوَبُهُم ﴾ والعدو الذي الشيطان ﴿وَقِيلُهُ ﴾ من ذرياته أو من مطلق الجن ﴿مِنْ حَيْثُ لَا نَرْوَبُهُم ﴾ والعدو الذي لا تراه العيون أشد خطراً. وراقبوا قلوبكم حتى لا يكون فيها محبة وولاية لشياطين

الإِنس والجن ﴿إِنَّا جَمَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآهَ﴾ وأحباء ﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ فإذا أحببتموهم كنتم من غير المؤمنين.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً ﴾ جملة مستأنفة لا محل لها من الإعراب، والغرض منها بيان رسوخهم في الضلال ومباشرة الأعمال السيئة، وتبرير موقفهم منها بأمر الله وبأنها شيمة آبائهم. فيقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةُ ﴾ أي فعلة قبيحة متناهية في القبح، غير مقبولة في العقول السليمة كعبادة الأصنام والفجور وشرب الخمور ﴿قَالُواْ﴾ لتبرير موقفهم ﴿وَجَدْنَا عَلَيْهَاۤ ءَابَآءَنَا﴾ فنقلدهم فيها، فإنَّ تقليد الآباءِ فيه شرف وإباء ﴿وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهِأَ﴾ وما أمر الله به وجب فعله ﴿قل﴾ في الرد عليهم: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَأْمُرُ وَإِلْفَحْسَآءِ ﴾ فسقط الدليل الثاني ﴿أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾؟ أنه كلامه بل تعلمون أنه ليس من كلامه. وأما تقليد الآباء في العمى فلا يقبله إلا أولو العمى ﴿قُلُ﴾ لهم مُعلِناً ما أمرَ الله تعالى به حتى لا يتقولوا عَلَيهِ: ﴿أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسَطِّ ﴾ أي العدل أي المعتدل الوسط من كل شيء بلا إفراط ولا تفريط لا في العقائد، ولا في الأعمال لا في المدح ولا في الذم. فاعلموا أن العالم مخلوق وأن الله خالق كل شيء، وأنه هو الغنى المطلق، وأن ما سواه من آثار قدرته المفتقر إليه حدوثاً وبقاء ﴿وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ أي توجهوا إلى عبادته بإخلاص عند العبادة في كل مسجد جامع أو غيره ﴿وَادْعُوهُ ﴾ أي اعبدوه ﴿ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَّ ﴾ أي الطاعة فعلاً أو تركاً. أو آدعوه تعالى لكشف الضر ودفع الشر وجلب الخير، وتضرعوا إليه؛ فإنه هو القادر فوق عباده، وهو المحاسب والمجازي في يوم ميعاده. واعلموا أنه ﴿كُمَّا بَدَأَكُمْ﴾ وأنشأكم وأحياكم من النطف المربوط بالوالدين، وسواكم وهَداكم ورزقكم وآتاكم من الحال والمال ما يناسب حكمته ثم أماتكم وأبلاكم وأبقاكم في عالم البرزخ متنعمين أو متعذبين حسب أعمالكم . . يَبْعَثكم أينما كنتم في البر والبحر مجتمعي الأجزاء أو متفرقيها ، وبعد أن بعثكم ونشركم وحَشَركم ﴿ تَعُودُونَ ﴾ إليه سبحانه وتعالى للحساب حسب الكتاب وميزان الأعمال، فإن ذلك سهل عليه. ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة، فيأخذ كل منكم طريقه إلى مرجعه من دار الجحيم أو جنة النعيم لأنه تعالى ﴿ وَيِقًا هَدَىٰ ﴾ لسابق علمه باستعداده الحسن الداعي إلى العقائد والأعمال الحسنة فمآله إلى الجنة ﴿ وَوَرِيقًا ﴾ آخر من أهل سوء الاختيار ﴿ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ ف ﴿ إِنَّهُمُ ٱلْخَذُوا الشَيْطِينَ أَوْلِيآ وَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ أي تولوهم وأطاعوهم فيما أمروا به ونهوا عنه، وكل الشيطين أوليآ ومن على الهدى، وتقديم العاجل على الآجل، فكان مآل حالهم الخسران المبين ﴿ وَيَعْسَبُونَ ﴾ ويزعمون ﴿ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿يَبَنِى مَادَمَ خُذُواْ زِينَكُمُ ﴾ روي عن ابن عباس ﴿ الله كان أناس من الأعراب يطوفون بالبيت عُراةً حتى أن كانت المرأة لتطوف بالبيت وهي عريانة. فأنزل الله تعالى هذه الآية لإيجاب ستر العورة عند الطواف، وفي وقت الصلاة؛ لأن الطواف والصلاة في واد واحد فعليه المراد بالزينة ساتر العورة والأمر للوجوب.

وحمل بعضهم الزينة على لباس التجمل لأنه المتبادر منها. ونسب للباقر وشهر وروي عن الحسن السبط رضي الله تعالى عنه أنه كان إذا قام إلى الصلاة لبس أجود ثيابه، فقيل له يا ابن رسول الله على لم تلبس أجود ثيابك؟ فقال: إن الله تعالى جميل يحب الجمال فأتجمل لربي، وهو يقول ﴿ خُدُوا زِينَكُم عِند كُلِ مَسْجِد ﴾ فأحب أن ألبس أجمَل ثيابي. ولا يخفى أن الأمر حينئذ لا يحمل على الوجوب لظهور أن هذا التزين مسنون لا واجب. وعلى الاحتمال الأول تفهم سنية التزين عند كل صلاة لأنه لما كان ستر العورة واجباً وهو زينة، ظهر استحباب ما عداه لكونه زينة أيضاً.

﴿وَكُلُواْ وَالشَرِنُوا﴾ مما طاب لكم من الحلال ﴿وَلَا تُسْرِفُواْ ﴾ بتحريم الحلال، ولا بتحليل الحرام، ولا بالزيادة على المعتاد ليوجب الفساد في المعدة. فكل ذلك حرام يجب الاحتراز عنه. وقد اشتهر أن قلة الطعام يوجب قلة المنام وقلته لأهل الطاعة يوجب القرب إلى الله العلام، فيقلل من الكلام إلا فيما وجب أو سنّ في الإسلام.

ثم الإِسراف كما يكون في الكمية يكون في الكيفية، فمن ليس عنده إلا ما يكفي قوت عياله لا يجوز له اشتراء ما يستوعب جُلَّ مالِهِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ وما اشتهر بين الناس من الدعوة إلى ترك الناعم من المأكل والمشرب والملبس وليس له على ذلك شبهة فضلاً عن حجة. . ويردّه بوضوح قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ، وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِّ﴾ فإنه بظاهره دليل جليل جلي لحل كلّ ملبوس جميل ناعم، وأكل كل طعام لذيذ مرغوب عند الطاعم إلّا ما استثناه الله تعالى من المسكرات وسائر المحرمات كلبس الذهب والحرير للرجال، ولبس الثوب المعصفر والمزعفر وما عرض عليه الحكم بالتحريم كأن يكون من أموال الغير بدون إذن شرعي منه. وأما حرمة الخيلاء عند لبس النواعم فليست من لبس الملبوس وإنما هي ناشئة عن فساد نفس اللابس. والحاصل إن المواد المخلوقة مخلوقة للانتفاع يقول تعالى: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَكِيعًا ﴾ لكن ليس المراد بطريق الفوضى بل إباحته بطريق الشرع على الحدود المقررة، فإذا روعي الشرع فلا بأس فيه قطعاً، بل للمؤمنين اختصاص زائد بما ذكر لكرامتهم عند الله تعالى: ﴿ قُلْ هِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَّا﴾. أي هي لهم بالأصالة لكرامتهم الزائدة عند الله تعالى ومشتركة بينهم وبين الكافرين في الدنيا و﴿خَالِصَةُ ﴾ لهم ﴿يَوْمَ ٱلْقِيَامَةُ ﴾ لا يشاركهم فيها غيرهم ﴿ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيكتِ ﴾ أي مثل تفصيلنا لهذا الحكم نفصل الآيات في الأحكام الأخرى ﴿لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ ما فيها من الفوائد والعوائد النافعة في الدنيا والدين.

﴿ وَأَلَ إِنَّمَا حَرَمَ رَئِي الْفَوَحِشَ ﴾ أي الأعمال الفاحشة القبيحة من باب الاعتقاد كعبادة الأوثان، ومن باب الأعراض كالزنا وسائر أنواع الفجور سواء ﴿ مَا ظَهَرَ مِنَا بَاللهُ عَنْهُ كالمعتاد عند الفساق من بيوت الدّعارة ﴿ وَمَا بَطَنَ ﴾ مما يفعل سراً بالفاسقات من جانب الأخدان ﴿ وَالإِثْمَ ﴾ من شرب الخمور والميسر المعتاد بين الناس فراً البَعْدي على حقوق الناس المالية أو الأدبية بغير الحق مما يوجب

تعزير من يتعدى عليها ﴿وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَدَ يُنَزِّلَ بِهِ. سُلَطَنَا﴾ أي حجة وبرهاناً. بل أقام الأدلة القاطعة على مقابلها وهو التوحيد لله من ملاحظة الأنفس والآفاق ومعجزات الرسل عليهم الصلاة والسلام. ﴿ وَأَن تَقُولُوا ﴾ أي وحرم أن تقولوا ﴿ عَلَى أللِّهِ مَا لَا نَعْلُونَ ﴾ بالإلحاد في صفاته وأعماله، ونسبة البنات إليه، والقول بأن الملائكة بنات الله، والقول بالحلول والاتحاد كما هو معروف من أهل الإِلحاد، وبعد أن قلت لهم ما أمرت به قل لهم ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجُلُّ ﴾ وقت محدود للدوام في الأرض، أو وقت معين لانتهاء قوتها ﴿ فَإِذَا جَآةَ أَجَلُّهُمْ ﴾ أي أجل أفرادها ﴿ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَفْدِمُونَ ﴾ قالوا: إن قوله تعالى: ﴿لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً ﴾ جزاء للشرط، وله فائدة أنه إذا جاء الأجل فهو قطعي الثبوت. وقوله تعالى ﴿وَلا يَسْنَقْدِمُونَ ﴾ لا يناسب جعله جزاء لأنه لا يتصور استقدام الشيء عند حدوثه، فمنهم من أجاب بأن جملة لا يستقدمون ليست معطوفة على الجزاء حتى ينسحب عليه الشرط، وإنما هي جملة مستقلة معطوفة على الجملة الشرطية نفسها، ولم يرض به المحقق الهندي، وقال: إن ذلك المعنى ليس فيه دقة ولطافة. والحق أن مجموع الجملتين كناية عن تحتم الأجل وعدم قبوله للتغير والتبدل. أي إن لكل أمة أجلاً محتوماً قطعياً لا مجال فيه للتبدل والتغير بأي وجه من الوجوه فالمتعاطفتان مرتبطتان بالعطف قبل ربطهما بالشرط. أي إذا جاء أجلهم لا تبدل فيه.

قوله تعالى: ﴿ يَبَنِى ٓ ءَادَمَ ﴾ خطاب لكافة الناس. وقد أخرج ابن جرير عن أبي يسار السلمي قال: إن الله تبارك وتعالى جعل آدم وذريته في كفه فقال: ﴿ يَبَنِىٓ ٓ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِنَكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ ﴾ الآية . . . ثم بقهم. والذي ذَهَب إليه بعض المحققين: أنها حكاية لما وقع مع كل قوم. والذي يترجح في العقل هو: أن هذه الآية الكريمة مقول القول المحذوف (وحذف قول من حديث البحر) أي قلنا: يا بني آدم الآية . . . وإذا اعتبرت حذف القول قبل قوله السابق: ﴿ يَبَنِيَ ٓ ءَادَمَ قَدُ أَزَلُنَا عَلَيَكُمُ لِلسَا ﴾ واعتبرت هذه الآية وما قبلها مرتبطة بها . . . كان أحسن .

وعلى كل حال فالآية الشريفة بيان لكلامه تعالى ووصيته لبني آدم. وقوله لهم ما جاء في الآية الشريفة. وحاصلها: إنا نادينا بني آدم على عهد كونهم ذراري في صلب آدم عليه أو في عالم الأرواح ونصحناهم. . . أو يقال إن هذا استعراض لوصاياه سبحانه لكل رسول حتى يُبَلِّغُ أمتَه مضمون الآية \_. والمعنى: ﴿ يُبَنِّي ۗ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ ﴾ أي من نوعكم من البشر حال كونكم ﴿يَقُضُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِّي﴾ أي يعرضون عليكم أحكامي وشرائعي، ويخبرونكم بها ﴿فَمَنِ ٱتَّقَىٰ﴾ وخاف عقاب ربه ﴿ وَأَصَّلَهَ ﴾ عقيدة وقولاً وعملاً ﴿ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ من مكروه في المستقبل ﴿ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ﴾ على مفقود في الماضي. ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَنَيْنَا وَٱسْتَكَبَّرُوا عَنْهَا ﴾ ولم يقبلوها ﴿ أُولَتِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّ مُمَّ فِيهَا خَلِدُونَ ١ فَمَنْ أَظْلَا ﴾ لنفسه ﴿ مِمِّنِ ﴾ كذب و﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾ أي تعمد الكذب عليه ﴿ أَوْ كُذَّبَ بِتَايَنْتِهِ ۚ ﴾ المنزلة على الرسول ﴿ أُوْلَتِكَ يَنَالْهُمُ نَصِيبُهُم مِنَ ٱلْكِنَابِ ﴾ أي يصيبهم ما كتب لهم وقدر في اللوح المحفوظ من خير أو شر، أو أن المعنى أولئك ينالهم نصيب مما كتب لهم من متاع الدنيا ولذائذها ومشتهيات النفس فيها مدة حياتهم ﴿حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا﴾ الموكلون بقبض الأرواح ﴿ فَالْوَا ﴾ لهم: ﴿ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾؟ من الأوثان والأصنام؟ ﴿ قَالُواْ ﴾ في جوابهم ﴿ ضَلُّواْ عَنَّا ﴾ لا ندري أين مكانهم ﴿ و ﴾ عند ذلك ﴿ شَهِدُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَلْفِرِينَ﴾ قال الله سبحانه وتعالى لأولئك الكافرين: ﴿آدَخُلُواْ فِي أُسَرِ﴾ أي مع أمم ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنْسِ ﴾ أي كفار النوعين من الأمم ﴿ كُلُّمَا دَخَلَتُ أُمَّةً ﴾ في ذلك المصير المقرر ﴿لَعَنَتُ أُخَّلُمَّا ﴾ أي لَعَنَت أختَها ونظيرها في وضع الكفر والجحود فتلعن التابعة المتبوعة على أساس أنها أضلتها وجاءت بتقاليدَ لا دينية ولا عقلية، فيدخلون في دار الجزاء فوجاً فوجاً لاعِناً بعضهم بعضاً ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَذَارَكُوا فِيهَا جَيِعًا ﴾ أي اجتمعوا فيها ﴿قَالَتْ أُخْرَنهُمْ لِأُولَنهُمْ ﴾ أي عن بيان أحوالهم وبالنسبة إليهم: ﴿رَبُّنَا مَتَوُلاَهِ ﴾ الناس المتنفذون رأياً وشخصية وتقدماً في التقاليد ﴿أَضَلُونَا ﴾ عن طريق الحق ﴿فَنَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعَفًا ﴾ بالنظر إلى عذابنا ﴿مِنَ النَّارِ قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿لِكُلِّ ﴾ منكم ومنهم ﴿ضِعْفُ ﴾ من النار أي مضاعف ما يعتبر جزاء من الأصل ﴿وَلَكِن لا نَعْلَمُونَ ﴾ ذلك من شدة العذاب، فإن المبتلي يفقد الميزان فيعلم القليل كثيراً والكثير قليلاً ﴿وَقَالَتَ أُولَنهُمْ لِأُخْرَعهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنا مِن فَضل فَعْل ﴾: معناه أنه بعد ما قال الله سبحانه لكل ضعف لم يبق لكم علينا من فضل يُعَبَّرُ عنه بخفة العذاب بل كلنا متساوون ﴿فَذُوقُواْ الْعَذَابَ ﴾ المُضاعَف ﴿يِمَا كُنتُمْ

﴿إِنَّ الدِّينَ كَذَبُوا بِعَايَنِنَا وَاسْتَكَبْرُوا عَنَهَا لَا لُفَنَّتُمُ لَمُمْ أَبُوبُ السَّمَآةِ وَلَا يَدَعُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ الْجَمَعُلُ فِي سَعِ الْجِيَاطِ وَكَلَالِكَ نَجَنِى الْمُجْرِمِينَ ﴿ لَكَ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ كَذَّبُوا بِنَايَئِنا ﴾ أي الآيات المنزلة مِنّا على عبادنا المرسلين، ومنها الآيات المنزلة على خاتم أنبيائي ورسلي محمد على المساد الآيات آيات العقائد والأحكام، أو آيات قصص الأمم الماضية، أو آيات الإرشاد والوعظ والتذكير وغير ذلك ﴿وَآسَتَكَبُرُوا عَنْهَا ﴾ أي تعاظموا وتكبروا عن قبولها والإذعان بها ﴿لا لُفُنَّ لَهُمْ أَبُوبُ السَّمَآهِ ﴾ أي لا تفتح لأرواحهم إذا ماتوا كما تُفتّح لأرواح المؤمنين، أو لا تفتح لأعمالهم ولا لدعائهم. وقيل المراد لا يصعد لهم عمل ولا تنزل عليهم البركة. وكونُ السماءِ لها أبواب تفتح للأعمال الصالحة والأرواح الطيبة أمر ممكن أخبر به الصادق فلا حاجة إلى تأويله. وإذا أولناه بالإكرام وقبول الأعمال ونزول الرضا والرحمة عليه فهو جائز مستحسن لكثرة نحو ذلك التأويل في آي التنزيل. ﴿وَلا يَدْنُلُونَ ٱلْجَنَةَ حَقَّ يَلِجَ ٱلجُمَلُ ﴾ وَهُو الحيوان المعروف ﴿فِي سَمِّ ٱلْجِيَالِيُ ﴾ يعني ثقبة الإبرة. وهذا تعليق بالمستحيل لأن مساواة المكان للمتمكن وسعة المعبر للعابر واجب عقلي وخلافه ممتنع. وهذا مثل ما يقال المكان للمتمكن وسعة المعبر للعابر واجب عقلي وخلافه ممتنع. وهذا مثل ما يقال

حتى يبيض القار، ويشيب الغراب. وقرىء بضم الجيم وفتح الميم المشدّدة أو المخففة وبفتح الجيم وسكون الميم، وفسر في جميع ذلك بالحبل الغليظ. وفي القاموس: وكسكّر وصُرَدٍ وعُنُق وجَبَل حَبلُ السَفينةِ، وقرىء بهن حتى يلج الجمل. ﴿ وَكَذَاكِ ﴾ أي وبمثل ذلك الحرمان من الجنة في النار ﴿ نَجْزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ بتكذيب الآيات والاستكبار عن قبولها ﴿ لَمُهُمْ مِّن جَهَنَّمَ مِهَادٌّ ﴾ أي فراش تحت أقدامهم ﴿ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِكُ جمع غاشية أي أغطية نارية ﴿وَكَذَالِكَ ﴾ أي وبمثل ذلك المذكور ﴿نَجْزِى ٱلظَّالِمِينَ﴾ بــمــا ذكــرنــا ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِيلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ جملة معترضة معناها لا نكلف أي مكلف إلا ما في طاقته. وخبر الموصول المبتدأ قوله ﴿ أُولَتِهِكَ أَصْمَابُ ٱلْجَنَّةِ ﴾ أي ملازموها ﴿ هُمْ فِبَهَا خَلِدُونَ ١ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِ﴾ أي قلعنا ما في قلوبهم من حقد وعداوة ﴿تَجْرِي مِن تَحْلِهِمُ ٱلْأَنْهَرُ ﴾ أي تجري من تحت غرفهم المسكونة مياه الأنهار زيادة في مسرّتهم. ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَنَنَا لِهَاذَا﴾ الفوز العظيم ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ ﴾ لذلك أو لغيره من الخبيرات ﴿ لَوْلَا أَنَّ هَدَنَنَا ٱللَّهُ ﴾ إليه بتصديق الرسل الكرام. ﴿ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ ﴾ وكل ما وعدونا من درجات المؤمنين حَق يُطابقُ الواقع ﴿وَنُودُوٓا ﴾ عند استقرارهم في دار النعيم من الملائكة الكرام: ﴿ أَن يَلَكُمُ الْجَنَّةُ أُورِنَّتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ أي بسبب ما عملتموه من الخيرات المعنوية والمادية، أو بسبب عملكم الخالص بها .

﴿ وَلَادَىٰ أَصْحَابُ اَلْجَنَةِ أَصَحَابَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدُنَا رَبُنَا حَقًّا فَهَلَ وَجَدَّتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمُ حَقًّا ۚ فَالُواْ نَعَدُ ۚ فَاذَنَ مُؤَذِنًا بِينَهُمُ أَن لَقَنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبَعُونَهَا عِوْجًا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَفِرُونَ ﴿ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَلُ ٱلْجَنَّةِ ﴾ أي وينادي أصحاب الجنة بعد الاستقرار فيها ﴿أَصَّلَ النَّارِ ﴾ أي ينادي من هو يعرفه لا لمجرد الإخبار بل لاستحضار وعده تعالى ووعيده للفريقين ومزيد شكر أهل الجنة والتحدث بالنعمة ومزيد أسف أهل النار ؛ فيقولون لهم متكاشفين متقاربين متواجهين على ما يبرز لنا العلم اليوم وهو جزء لا يتجزأ من آثار قدرة الحي الذي لا ينام ولا يموت: ﴿أَن فَذَ وَجَدْنَا مَا وَعَدَا رَبُنّا ﴾ على ألسنة الرسل الكرام حقاً بلا شائبة تخلف ﴿فَهَلْ وَجَدَتُم ﴾ أنتم أيضاً ﴿مَا وَعَدَ ﴾ كم ﴿وَبُكُمْ حَقًا ﴾ من العذاب والعقاب ﴿قَالُوا ﴾ أي أصحاب النار في جواب

أخرج ابن جرير وأبو الشيخ عن السدي قال ما من مؤمن ولا كافر إلا وله في الجنة والنار منزل مبين، فإذا دخل أهل الجنة وأهل النار النار، ودخلوا منازلهم رفعت الجنة لأهل النار فنظروا إلى منازلهم فيها فقيل هذه منازلكم لو عملتم بطاعة الله تعالى. ثم يقال: يا أهل الجنة رِثوهُم بما كنتم تعملون فيقتسم أهل الجنة منازلهم. وهناك تجري بينهم المُناداة والمُناجاة ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. نسأل الله الفوز بالنعيم المقيم بفضله إنه جواد كريم.

﴿ وَيَنْهُمُنَا جِنَاتُ وَعَلَى الْأَعْرَافِ دِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَاهُمُّ وَنَادَوَا أَصَحَبَ الْجَنَةِ أَن سَلَمُّ عَلَيْكُمُّ لَذَ يَدَخُلُوهَا وَهُمْ يَظْمَعُونَ ﴿ ﴿ فَهُ وَإِذَا صُرِفَتَ أَبْصَدُوهُمْ لِلْقَاءَ أَصَحَبِ النَّارِ قَالُوا رَبَّنَا لَا جَعَلْنَا مَعَ الْقَوْرِ الظَّلِينِ ﴿ وَنَادَىٰ أَصَّبُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَاهُمُ قَالُوا مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُكُم وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكَبُّرُونَ ﴿ أَشَدُ تَحَرُّلَا الَّذِينَ أَفْسَمَتُمْ لَا يَنَالُهُمُ اللّهُ برَحْمَةً ادْخُلُوا الْجُنَةَ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَشَدْ تَحَرُّنُونَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَبَيْنَهُمّا جِمَابٌ ﴾ أي وبين فريقي أصحاب الجنة والنار، أو بين نفس الجنة والنار حجاب يمنع وصول بعضهم إلى بعض مع أنه لا يمنع رؤية بعضهم بعضاً وكلام بعضهم مع بعض كما في قوله تعالى: ﴿فَشُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ ﴾ ﴿وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِمنَهُم أي وعلى أعالي الحجاب ﴿رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِمنَهُم أي رجال يعرفون كلاً من أهل الجنة والنار بسيماهم وعلامتهم المميزة لكل منهم. وفي أولئك أقوال كثيرة. ولكن الحق والإنصاف والمماشاة مع ظاهر الآية الكريمة القول بما قاله بعض من المحققين: إن أصحاب الأعراف قوم عَلَت درجاتهم وأعظاهم ربهم رتبة الاطلاع على أحوال الفريقين، وهم من عدول الأمم المنتسبة والأنبياء أو عدول أمة الرسول سيدنا محمد على ألان كلمة الرجال ظاهرها الآدميون. وهم من عدول الأمم المنتسبة و يَشِرُونَ كُلًا بِسِيمَهُم في ظاهرها الفضل والاختصاص بمعرفة الناس صنفاً وشخصاً،

ولا تناسب تلك الرتبة أهل الفترة الذين لا مقام لهم، ولا أناساً آخرين على شَبههم. ﴿وَنَادَوْا أَصَّنَ الجُنَّةِ ﴾ حين رأوهُم وعرفوهم: ﴿أَن سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَو يَدَّخُلُوهَا ﴾ عند ذلك الكلام لكونهم في مقام المأمورية بملاحظة الفريقين وإلقاء الكلمات التبشيرية لبعض مع التبريك والتهنئة وهم أهل الجنة وعبارات التعبير والتأنيب لبعض، وهم أهل النار أعاذنا الله تعالى منها ﴿وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ أن يدخلوها على وعد الله تعالى فضلاً ورحمة. وهذه الجملة أيضاً تدل على أن من على الأعراف رجال مؤمنون ومن أصحاب الإيمان والأعمال الصالحة.

﴿ وَإِذَا صُرِفَتَ أَبْصَنُوهُمْ لِلْقَآةَ أَصَّبِ النَّارِ ﴾ وأبصروا أحوالهم المرثية الفظيعة خافوا جداً و ﴿ قَالُوا رَبّنَا لا تَجْمَلْنا ﴾ في دار العذاب ﴿ مَ ٱلْقَوْرِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ عند ذلك ﴿ وَنَادَى آصَبُ ٱلْآَعْرَافِ رِجَالاً يَمْ فِي وَمَا المعلومة من وجوههم وجباههم، وعلموا أنهم من أي قوم وقبيلة ﴿ قَالُوا ﴾ : ﴿ وَمَا ﴾ الذي ﴿ مَا أَفَىٰ عَنكُمْ جَمْهُمُ ﴾ الذي كنتم تعتمدون عليهم ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكُمُ وَنَ كُنتُمْ تَسْتَكُمُ وَنَ الله ودينه بالاعتماد على النفس أو القبيلة أو غيرها ﴿ أَمْتُولُا وَ المسلمون ﴿ الّذِينَ أَفَسَمْتُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ لا يَنالُهُمُ ٱللهُ بِرَحْمَةً ﴾ وهم حقواء وفقراء لا قدر لهم ولا قيمة ؟ الذين قال الملائكة لهم بأمر الله تعالى : ﴿ وَمُنَا أَلْمُ اللّهُ مَنْ أَلُونَ ﴾ وهذه الآية الكريمة أيضاً دليل جلي على أن أهل الأعراف رجال أشراف من أهل الفضل والميزة عند الله ، وأنهم على الفريقين ومطلعون على أحوالهم السابقة واللاحقة .

﴿ وَنَادَىٰ أَصَحَبُ النَّارِ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ أَنَ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَآءِ أَوْ مِنَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الكَنفِرِينَ ﴿ اللَّذِينَ اتَخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِبُ وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَوةُ الدُّيْنَ فَالْبَوْمَ نَسَسَهُمْ كَمَا نَسُوا لِقَآءَ يَوْمِهِمْ مَلَذَا وَمَا كَانُوا بِعَائِلِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ وَلَقَدْ جِثْنَهُم بِكِنْ فَصَلْنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدُى وَرَحْمَةُ لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَنَادَىٰ أَصَحَبُ النَّارِ أَصَحَبُ الْمَاتِ بِعني وبعد استقرار الفريقين كل في مكانه وانغمار أهل الجنة في أنواع النعيم وانهيار أهل النار في وديان الجحيم وانكشاف الفريق الأول للفريق الثاني لحكمة ربانية منها: زيادة مسرة أهل الجنة، وزيادة أَلَم أهل النار ينادي أهل النار أهل الجنة بالطريقة المعمولة إذ ذاك: ﴿أَنَ أَنِيضُوا عَلَيْمَنَا مِنَ الْمَآءِ ﴾ الذي يطفىء حرارة الأجساد والتهاب الأكباد ﴿أَوْ مِمَا

رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ معطوف على قوله تعالى من الماء بتأويل قوله أفيضوا بما يناسب المطلوبين. أي أوردوا علينا. أو بتقدير عامل مناسب للمعطوف، ثم عطف العامل على العامل كما هو مذكور في نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلَّإِيمَانَ مِن مَّلِهِم ﴾ أو بتضمين العامل الأول ما يناسب المطلوب الثاني ﴿ قَالُوا ﴾ أي أهل الجنة جواباً لأهل النار: ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا﴾ أي المطلوبين ﴿عَلَى ٱلْكَنِهِينَ﴾، أي منعهما عنهم منع الحرام عن المكلفين ﴿ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَدُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَمِـبًا ﴾ أي اتخذوا دينهم المزيف الذي اعتنقوه صورة لهواً ولعباً. أو اتخذوا دين الإسلام الذي كلفوه باعتناقه لهواً ولعباً. والفرق بينهما أن اللهو صرف الوقت فيما لا ينبغي أن يصرف فيه، واللعب الفرح بما لا يحسن أن يفرح به ﴿ وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَكَوْةُ ٱلدُّنْكَ ﴾ شَعْلَتهم عن إطاعة مَوْلاهُم ﴿ فَٱلْيَوْمَ نَنسَنهُم ﴾ أي نعامِلُهُم معاملة المنسي ﴿ كَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَاذَا﴾ أي مثل ما نسوا لقاءنا في هذا اليوم ﴿وَمَا كَانُواْ بِعَايَلِنَا يَجْحَدُونَ﴾ أي وبِما كانوا ﴿ يَجْحَدُونَ ﴾ فهو معطوف على ما نسوا. أي كما نسوا لقاءنا وكما كانوا يجحدون بآياتنا. والمراد بالنسيان التغافل وعدم الاهتمام بالأمر، وإلا فما عملوا ذلك حتى ينسوه ﴿ وَلَقَد جِنْنَهُم بِكِنَابٍ فَصَّلْنَهُ ﴾ بينا ما فيه من العقائد والأحكام تفصيلاً مبيناً ﴿عَلَىٰ عِلْمِ﴾ منا بكلياته وجزئياته حال كون الكتاب ﴿مُدَى وَرَحْمَـةُ لِقَوْرٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ به لأنهم المهتدون به المقتدون بأحكامه.

﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُمْ يَوْمَ يَـأَتِى تَأْوِيلُهُمْ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبَّلُ قَدْ جَآةَتَ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَلَ لَنَـا مِن شُفَعَاتَهُ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوّا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ ﴾ الاستفهام توبيخي. أي ما ينتظر هؤلاء الكفرة بعدم إيمانهم وجحودهم شيئاً ﴿ إِلَّا تَأْوِيلُمُ ﴾ أي ما يؤول إليه أمر الكتاب من ظهور صدق بتحقق ما أخبر به من الوعد والوعيد ﴿ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُمُ ﴾ أي يوم تظهر الحقائق المذكورة فيه، وهو يوم القيامة ﴿ يَقُولُ اللَّذِينَ نَسُوهُ ﴾ في الدنيا وتركوا العمل به من قبل متأسفين ومتحسرين: ﴿ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبّنا بِالْحَقِ ﴾ وكل ما جاؤوا به من الكتاب ومحتوياته كان صدقاً وحقاً، ونحن ظلمنا أنفسنا بتركنا الإيمان به ﴿ فَهَلَ لَنَا مِن شَعَكَا أَ فَيَشْفَعُوا لَنَا ﴾ اليوم ويدفعوا عنا العذابَ ﴿ أَوْ ﴾ هل ﴿ نُرَدُ ﴾ إلى الدنيا ﴿ فَنَعَمَلُ عَبْرُوا أَنفُسَهُم ﴾ غَيْر اللَّذِي كُنّا نَعْمَلُ ﴾ ؟ من الكفر والعصيان والله سبحانه يقول ﴿ وَدَّ خَيرُوا أَنفُسَهُم ﴾

أي خسروا مدة بقاء أنفسهم في الدنيا حيث صرفوها فيما أهلكهم ﴿وَضَلَّ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴾ أي وضاع عنهم ما قالوه افتراء.

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرَانِ يُعْلِينَ الْمَالَمُ مَثِينًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَنٍ عَلَى الْمَرَانِيَةِ الْاللهُ الْمُنْافُقُ وَالْأَمْنُ بَيَارَكَ اللهُ رَبُّ الْمَالِمِينَ ﴿ الْمُعْلَمِ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَنٍ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا إِنَّهُ لَا يُحِبُ اللهُ عَدِيثِ مِن وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطُمَعاً إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيثِ مِن الْمُعْسِنِينَ ﴿ وَهُو اللّهِ مِن يُرْسِلُ الرّيَانَ اللّهُ اللهُ اللهُ

قوله تعالى: ﴿إِنَ رَبَّكُمُ اللّهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّامِ يُغْشِي النَّهَ النّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِهِ اللّهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْنُ بَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَلَيْنَ ﴾ شروع في بيان مبدأ الفطرة، وخلق العالم، وإظهار عجائب صنعه التي تدل بوضوح على وجود الباري ووحدته وصفاته الذاتية والفعلية. فيقول: إن ربكم أي صانعكم ومربيكم هو الله الذي خلق السماوات والأرض بما فيها وما امتزج معها ككرة واحدة من الماء في ستة أيام. والمشهور أنه ابتدأ الخلق يوم الأحد وانتهى يوم الجمعة ﴿ثُمُ السَّوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ﴾.

يقول أهل التأويل: استوى أمره، أو إن معناه استولى على العرش، وذلك لأن العرش جسم والاستقرار على الجسم من صفات الجسم، ويوجب تجزئة المستقر بحسب المستقر ـ بالفتح ـ وذلك يوجب التركيب المستحيل على الله تعالى. على أن العرش إن كان قديماً يستلزم القول بقدم بعض الأجسام مع أن المسلمين متفقون على أن لا قديم غير ذات الباري تعالى وصفاته. وإن كان حادثاً أي إن الباري تعالى لم يكن في الأزل محتاجاً إلى المحل ثم لما خلق العرش احتاج إليه واستقر عليه يستلزم عروض الحاجة على الغني المطلق. فتأويل الآية ما مر لا غير.

ويقول أهل التفويض: نحن نقول بالآية ونؤمن بمعناها بدون ملاحظة

الكيفية، فالاستواء على العرش معلوم وكيفيته مجهولة. وقد ذكرنا شيئاً من الموضوع في أول سورة (آل عمران) فراجعه.

﴿ يُغْشِى النَّهَار ويغشيه به، ولم يذكر عكسه للعلم به، أو لأن لفظ المفعولين يحتمل ساتراً للنهار ويغشيه به، ولم يذكر عكسه للعلم به، أو لأن لفظ المفعولين يحتمل المعنيين لأن المعنى الأول مبني على جعل الليل مفعولاً أول والنهار مفعولاً ثانياً، والعكس مبني على العكس، والكل محتمل ﴿ يَطْلُبُهُ حَبْيتُا ﴾ أي يطلب الليلُ النهار ليغطيه فور نهايته، فيطلب في معنى يعقب أي يعقبه سريعاً كالطالب له لا يفصل بينهما بشيء ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّبُومَ ﴾ أي وخلقها ﴿ مُسَخّرَتٍ بِأَمْوِيهِ ﴾ أي بقضائه وقدره ﴿ أَلَا ﴾ أيها الإنسان العاقل ﴿ لَهُ الْخَلْقُ ﴾ أي الإيجاد من العدم إلى الوجود وقدره ﴿ أَلَا ﴾ أيها الإنسان العاقل ﴿ لَهُ الْخَلْقُ ﴾ أي الإيجاد من العدم إلى الوجود وَالْأَمْنُ ﴾ أي البقاء لله رب العالمين، لأن البركة جاءت العالمين، أو كثرت وازدادت الآثار الفاضلة من رب العالمين، لأن البركة جاءت بمعنى البقاء وبمعنى كثرة الآثار الفاضلة .

في تفسير البيضاوي: وتحقيق الآية \_ والله سبحانه وتعالى أعلم \_ أنّ الكفرة كانوا متخذين أرباباً، فبين لهم أن المستحق للربوبية واحد وهو الله سبحانه وتعالى، لأنه الذي له الخلق والأمر، فإنه سبحانه وتعالى خلق العالم على ترتيب قويم وتدبير حكيم، فأبدع الأفلاك ثم زينها بالكواكب، كما أشار إليه بقوله: ﴿فَقَضَهُنَّهُ لَهُ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ وعمد إلى إيجاد الأجرام السفلية فخلق جسماً قابلاً للصور المتبدلة والهيئات المختلفة، ثم قسمها بصور نوعية متضادة الآثار والأفعال... وأشار بقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ ثم أنشأ أنواع المواليد الثلاثة بتركيب موادها أولاً، وتصويرها ثانياً، كما قال تعالى بعد قوله: ﴿خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ﴾﴿وَيَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَكُرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ﴾ أي مع اليومين الأولين. لقوله تعالى في سورة السجدة: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ [السجدة: ٤] ثم لما تم له عالم الملك عمل إلى تدبيره كالملك الجالس على عرشه لتدبير المملكة. فدبر الأمر من السماء إلى الأرض بتحريك الأفلاك وتسيير الكواكب، وتكويرِ الليالي والأيام. \_ ثم صرح بما هو فذلكة التقرير ونتيجته فقال: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَانُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْمَالِمِينَ ﴾ ثم إن اليوم في اللغة مطلق الوقت فإن أريد هذا فالمعنى: خلق الله السماوات والأرض في ستة أوقات. وإن أريد المتعارف فاليوم إنما كان بعد خلق الشمس والسماوات فيقدر فيه مضاف، أي مقدار ستة أيام. هذا إذا نظرنا إلى سرعة تأثير قدرته. وإن نظرنا إلى خلق الأمور. على مهلة وإناة وملاحظة لترتيب المسبب على الأسباب فيمكن لك أن تفسر الأيام الستة بستة آلاف سنة لقوله تعالى: ﴿وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمًا تَعُدُونَ ﴾ الستة بستة آلاف سنة لقوله تعالى: ﴿وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمًا تَعُدُونَ ولا تهتم بكثرة الأوقات فإنها تضمحل عند النظر إلى الأزل والأبد فاحفظه. ثم إنه تعالى بعد أن بين التوحيد وأخبر أنه المتفرد بالخلق والأمر. أمر عباده أن يدعوه مخلصين فقال: ﴿أَدْعُوا رَبَّكُمْ ﴾ أي الذي عرفتم أفعاله وشؤونه لقضاء حاجاتكم وتَصَرّعُن فقال: ﴿وَدَعُوا رَبَّكُمْ ﴾ أي الذي عرفتم أفعاله وشؤونه لقضاء حاجاتكم أي المتجاوزين عن الحد المقرر بأن يرفع الداعي صوته بحيث يؤذي من يليه ، أو الطلب الشيء الحرام فعلاً أو تركاً ، أو يطلب ما لا يليق به ، أو ما لا يمكن له حصوله ، فكل ذلك اعتداء .

أخرج أحمد في مسنده وأبو داود عن سعد بن أبي وقاص قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «سيكون قوم يعتدون في الدعاء وحسب المرء أن يقول أللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل» ثم قرأ: ﴿إِنَّهُم لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ﴾.

وذكروا للدعاء آداباً كثيرة منها: الكون على طهارة، واستقبال القبلة، وتخلية القلب من الشواغل، وافتتاحه واختتامه بالصلاة على النبي على وفع اليدين نحو السماء، وإشراك المؤمنين فيه، وتحري ساعات الإجابة. ومنها: يوم الجمعة عند كثير ساعة الخطبة، ويدعو فيها بقلبه، ووقت نزول الغيث، والإفطار، وثلث الليل الأخير، وبعد ختم القرآن، وغير ذلك مما هو مبسوط في محله.

﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِ الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِها ﴾ وهذا النهي يعم أنواع الإفساد وأهمها إفساد عقائد المؤمنين، وإفساد ذات البين، وإفساد الملك على الرعايا وبالعكس، وإفساد الأولاد على الوالد وبالعكس، وإفساد الزوجة على الزوج وبالعكس، وإفساد الطلاب على الأستاذ وبالعكس، والمراد بإصلاحها إصلاح الله تعالى لها وخلقها على الوجه الملائم لمنافع الخلق.

﴿وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ مصدران وقعا حالين عن الفاعل، أي خائفين وطامعين خائفين من رد الدعاء للقصور في الإخلاص، وطامعين في إجابته تفضلاً وإحساناً، أو خائفين من عقابه وطامعين في ثوابه ﴿إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ ولا يكون الداعي محسناً إلا إذا كان خائفاً طامعاً كما ذكرنا. واستشكل تذكير قريب مع

أن الرحمة مؤنث وأجيب عنه بأجوبة. منها: أن الرحمة وإن كان مؤنثاً اكتسب التذكير من المضاف إليه. ومنها: أن لفظ قريب صيغة النسبة أي ذات قرب. ومنها: أن الرحمة بمعنى الإحسان.

وُهُو الَّذِى يُرْسِلُ الرِّيَحَ ﴾: عطف على الجملة السابقة أو على جملة خلق السموات والأرض ﴿ بُشَرًا ﴾ بضم الباء وسكون الشين مخفف بُشُرا بضمتين كنذر جمع نذير، فيكون جمعاً لبشير يعني وهو الذي أرسل الرياح مبشرات بين يدي رحمته أي قدّام رحمته أي قدام نزول المطر النازل من رحمته وكرمه ﴿ حَنَّ إِذَا اللّهُ سَكَابًا بِقَالًا ﴾ يعني حتى إذا حملت الرياح سحاباً ثقالاً بالندى والرطوبة وشُقْنَهُ لِبَلَهِ ﴾ أي إلى بلد ﴿ مُيتِ ﴾ أي لا ماء فيه. والبلد كل موضع من الأرض عامر أو غيره خال أو مسكون. والطائفة منه بلدة والجمع بلاد. وتطلق البلدة على المفازة ﴿ فَأَرْنَكُ اللهِ ﴾ أي في البلد ﴿ المَانَفة منه بلدة والجمع بلاد ﴿ وَلَلْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَالهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله

﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَخْرُجُ بَاتُهُ بِإِذِنِ رَبِهِ النفع بإذن ربه ﴿وَٱلَّذِى خَبُثَ لاَ يَخْرُجُ إِلّا نَكِداً ﴾ ومعناه الأرض الكريمة التي لا سبخة ولا حرة يخرج نباته وافياً كثير النفع بإذن ربه ﴿وَٱلَّذِى خَبُثَ لاَ يَخْرُجُ إِلّا نَكِداً ﴾ والبلد السبخة أو لحرة لا يخرج نباته إلا قليلاً لا خير فيه. وهذه الآية تفيد الناظر فيها أن الآيات النازلة من الله كالأمطار الغزيرة التي تنزل من رحمة الله بعباده، والإنسان الطيبُ القلب كالبلد الطيب يأخذ الآيات ويستفيد منها سعادة الدارين، والإنسان السيىء الخلق الشرس المشاكس كالأرض السبخة لا يستفيد منه الاهتداء إلى الحق، بل يزيد به طغياناً وكفراً أعاذنا الله منه ﴿كَذَاكِ نُصَرِفُ ٱلْآيَكِ الدالة على شمول قدرة الباري لكل ممكن ﴿لِقَوْمِ يَشَكُرُونَ ﴾ نعم الله تعالى. ومنها إرسال الرووف الرحيم، وإنزال آيات القرآن الكريم لدعوة الناس إلى سلوك الصراط المستقيم.

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ. فَقَالَ يَنْقَوْمِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَاهِ غَيْرُهُۥ

إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَهُوَكُ فِي ضَلَالِهُ وَلَكِنِي رَسُولُ مِن زَبِّ الْعَالَمِينَ ضَلَالًا وَلَكِنِي رَسُولُ مِن زَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ أُكِلَّةُ وَلَكِنِي رَسُولُ مِن زَبِّ الْعَالَمُونَ ﴾ أَكَا أُكِلِنَّهُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ أَوَ عَبْشَمْ أَن جَاءَكُمُ وَلِنَاقُوا وَلَعَلَكُمْ رَبِّهُ وَالْعَلَمُ وَمُونَ ﴾ عَبْشُونَ فَي الْفُلْكِ وَأَعْرَفْنَا الّذِينَ كُمْ وَلِنَاقُوا وَلَعْلَكُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا أَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِنَا إِنَّهُمْ وَلَائِلُوا فَوْمًا عَبِينَ ﴾ وَالْفُلْكِ وَأَغْرَفْنَا الَّذِينَ كَلَائُوا مِنْ إِنْ إِنْ اللّهُ اللّهِ وَأَغْرَفْنَا الّذِينَ كُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَأَغْرَفْنَا الّذِينَ كُولُوا مِنْ اللّهُ اللّهُ وَأَغْرَفْنَا الّذِينَ كُولُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ، جواب قسم محذوف، أي والله لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه ﴿ فَقَالَ يَنَقُو الْعَبُدُوا اللّهَ ﴾ وحده ﴿ مَا لَكُمْ مِنْ إلَا عَبُرُهُ إِنّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾ إِن لم تعبدوه وحده ﴿ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ هو يوم القيامة أو يوم الطوفان ﴿ قَالَ ٱلْمَلاُ مِن قَوْمِهِ إِنّا لَذَيْكَ ﴾ يا نوح ﴿ فِي ضَلَالٍ تُمِينِ ﴾ أي واضح لا شبهة فيه ﴿ قَالَ الْمَلاُ مِن سَمَلاً اللّهُ وَلَكِنَى رَسُولٌ مِن رَبِ الْعَنلَمِينَ ﴾ يعني ليس بي ضلالة ولكن لست رجلاً خالياً عن المواهب الربانية ، بل إني رسول من رب العالمين ﴿ أَبَلِهُكُمْ رِسَلاَتِ رَبِي ﴾ من جهة الاعتقاد والأحكام ﴿ وَأَنصَحُ لَكُو ﴾ والمعنى كما أني أبلغكم الرسالات أرغبكم في قبولها وأتحرى ما فيه صلاحكم بكل ما لديّ من الله بالوحي أموراً لا علم الكم بها ، وأنا أُلقيها إليكم لتأخذوها وتنتفعوا بها .

وَأَوَ عِبْتُمْ أَن جَآءَكُمُ ذِكُرٌ مِن رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنكُرَ أَي من عشيرتكم ووطنكم، تعرفون أصله وفصله ومولِدَه ومنشأه، كما تعرفون أنه ليس فيه ما يدعو الى الشبهة والاشتباه. وإنما جاءكم ذكر من ربكم ﴿لِيُنذِرَكُمُ ﴾ ويُحَذِّركُم عذاب الله ﴿وَلِينَقُوا ﴾ ولكي تتقوا ﴿وَلَعَلَّكُم رُبّعُونَ ﴾ فعلة مجيء الذكر ثلاث: الأول الإنذار من موجبات عذاب النار. والثاني: تقوى ربكم ولزوم طريقة الإيمان والإحسان واجتناب ما لا ينبغي. والثالث: نزول الرحمة وخلعة القبول منه تعالى عليكم. ﴿وَلَكَذَّبُوهُ ﴾ أي فاستمروا على تكذيبه، وأنه ليس رسول الله تعالى فغضبنا على المكذبين فأمرنا نوحاً بتهيئة سفينة ليدخلها وأتباعه في حال الطوفان الموعود فهيأها ﴿وَأَغَيْنَكُ وَاللّذِينَ مَعَهُ فِي الشفينة المصنوعة بأعيننا ﴿وَأَغَرَقَنَا اللّذِينَ عَلَى وَن فرحين؛ ثقلت التوحيد والنبوة والمعاد. وأصل (عمين) عميين بياءين على وزن فرحين؛ ثقلت التوحيد والنبوة والمعاد. وأصل (عمين) عميين بياءين على وزن فرحين؛ ثقلت

الكسرة على الياء الأولى فنقلناها إلى ما قبلها وحذفناها لالتقاء الساكنين فصار عمينَ على وزن فعين.

قوله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُم ﴾ متعلق بمضمر معطوف على أرسلنا فيما سبق، أي وأرسلنا إلى عاد أخاهم ﴿هُودًا ﴾ بدل من أخاهم ﴿قَالَ ﴾ هود: ﴿ينقوم اتمبُدُوا اللّه ﴾ وحده ﴿مَا لَكُرُ مِن إلّه عَبُرُهُۥ أَلَا لَنَظُنُك ﴾ عذاب يوم عظيم ﴿قَالَ الْمَلَا اللّهِ كَفُرُوا مِن قَوْمِهِ إِنّا لَنَظْنُك مِن الْكَذِيب ﴾ في دعوى كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ إِنّا لَنَظْنَك فِي سَفَاهَ وَإِنّا لَنَظْنُك مِن الْكَذِيب ﴾ في دعوى الرسالة. ﴿قَالَ ﴾ هود الله الاتصاف بالرشد، فكيف يكون الرسول سفيها خفيف والرسالة من الله تقتضي الاتصاف بالرشد، فكيف يكون الرسول سفيها خفيف العقل؟ ﴿أَبَلِغُكُم رَسُلَتِ رَبِي وَأَنّا لَكُونَ نَاصِحُ أَمِينَ ﴾ وأصل النصح في اللغة: الخلوص المحبة يقال: نصحت العسل إذا خلصته من الشمع. وقد يستعمل لخلوص المحبة يقال: نصحت العسل إذا خلصته من الشمع. وقد يستعمل لخلوص المحبة وأبو داود والنسائي عن تميم الداري أن رسول الله على قال: «إن الدين النصيحة. وعامتهم ومقصود سيدنا هود: أني فيما أبلغكم به لست متهماً بخيانة ؛ لأني وعامتهم ومعروف بينكم بالنصح والإخلاص والأمانة.

﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِن رَّبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنكُمْ ﴾ أتستغربون أن ينزل الله تعالى على عادته وسنته الماضية في الكائنات كتاباً جامعاً لأسباب سعادة الدارين على رجل من قومكم معروف النسب والحسب ﴿لَـ بَيْشُرَكُم بِالْجِنَاتِ عَلَى الْإِيمَانَ والأعمال الصالحة و﴿ يُنْذِرَكُمْ ﴾ بالدركات النارية على الكفر والأعمال السيئة. وذلك مما لا يتعجب منه لأنه من السنن الربانية المتواترة. وعلاوة على ذلك إذا نظرتم إلى أنفسكم في العالم رأيتموها فائزة بنعم لا تحصى فلا يجوز التغافل عنها ﴿ وَأَذْ كُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ ثُوجٍ ﴾ واستوليتم على ما استولوا عليه، وجعلكم ملوكاً، فإن شداد بن عاد ملك جزيرة العرب وما والاها ﴿وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ﴾ أي وزاد اختصاصاتكم في ما بين المخلوقين، ولم يؤت أحَداً مثل ما آتاكم، فصرتم سادةً على الخليج وباب المندب وممر البحار من جهتكم تحتَ سيطرتكم. أو زادكم في الإبداع ﴿بَصِّطَةً﴾ زيادة في الجسم وقوة، وخلقكم رجالاً طوالاً أبطالاً مهولين ومهابين ﴿ فَأَذْكُرُوا ءَالاً مَ اللَّهِ اللَّهِ عَمه وفضائله الواردة عليكم من كثرة الأموال والأرزاق والكماليات ﴿لَعَلَّكُمْ نُقُلِحُونَ ﴾ بإسنادها إلى الله تعالى تهيئة أسباب وإبداعاً فتشرونه عليها بتوحيده وعبادته. ﴿قَالُوٓا أَجِثْـتَنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنّا ﴾؟ فقابلوه على وجه لا عقل فيه ولا رعاية للواقع، وجعلوا جملة دعوته متوجهة إلى ناحية خاصة دنيوية وهي عاداتهم التي كانوا عليها، وجعلوها أساساً لرقيهم وشوكتهم على التوهمات المزيفة. وكأنهم يقولون له إنك تحسدنا على قوتنا وسيطرتنا في العالم وتريد هدم أساسنا بالحيلة والخديعة فلا نترك عاداتنا ونستمر عليها ولا نخاف وعيدك ﴿فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ بالإخبار بنزوله ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ﴾ أي من مالك أمركم ﴿ رِجْسٌ وَغَضَبٌ ﴾ أي عذاب يؤول إلى ما يستقذر لأنهم بعد أن هلكوا بالرياح المتموجة صاروا أجساداً فتحولوا جيفاً مستقذرة. فالمراد بالغضب بعدُ إما غضب الله الوارد عليهم، ويكون عطف السبب على المسبب، أو نوع آخر من العذاب في الدنيا أو في الآخرة.

وحاصل كلام سيدنا هود عليه أنه يقول: بعد ما عارضتموني على الإيمان بالله وتوحيده قد ثبت العذاب عليكم واستقر ما تستحقونه، فما لكم من محيص عنه. ثم عاد يوبخهم على عاداتهم الدنيئة في عبادة أخشاب وأحجار جعلوها نصب أعينهم في قال: ﴿ أَتُجَدِلُونَنِي فِ آسَمَآءِ سَعَبْتُنُوهَا أَشَدُ وَءَابَآؤُكُم مَّا نَزَّلَ اللهُ بِهَا مِن سُلَطُننِ ﴾؟

يعني أتخاصمونني في ذوات جامدة معمولة من الأخشاب والأحجار، ووضعتم لها وضعاً جعلياً أسماء وألقاباً لا تليق بها، كاسم الإله الفلاني والفلاني، من غير أن يكون هناك مدلول صحيح ومصداق واقعي، وما نزل الله تعالى باعتبارها من أي سلطان وبرهان يفيد القلب اطمئناناً على أنها مما يليق اعتبارها ﴿فَانَظِرُوا ﴾ نزول العذاب الذي تستهزئون به ﴿إِنِي مَعَكُم مِن ٱلمُنتَظِرِين ﴾ لوقوعه، لكنا نعلم بحلوله عليكم عاجلاً في الدنيا وإن عليكم في الآخرة عذاباً أشد وأبقى تَبقَوْنَ فيه خالدين.

﴿ فَأَنجَيْنَهُ ﴾ أي هوداً ﴿ وَالَّذِينَ مَعَلُم ﴾ أي من المؤمنين ﴿ بِرَحْمَةِ مِنَا ﴾ أي برحمة عظيمة منا ﴿ وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُوا بِاَيننِنَا ﴾ أي استأصلناهم جميعاً بسبب معصية هي من أشد المعاصي وأفظعها عند الله وهو تكذيبهم بآياتنا المنزلة على رسولنا هود، ﴿ وَ ﴾ بسبب أنهم ﴿ مَا كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ أي استمروا وأصروا على العناد بحيث لم يبق لهم نور الإيمان.

وقصتهم طويلة مكتوبة في التفاسير وخلاصتها: أن قوم عاد كانوا في الأحقاف جنوبي اليمن، واستولوا على كثير من الأمم، فأرسل الله إليهم هوداً فكذبوه، فابتلاهم الله بجدب وقحط، حتى أن رأوا سحاباً مظلماً ظهر لهم من واد يسمى وادي المغيث ففرحوا به، وظنوا أنه سحاب يمطرهم، فجاءتهم من تلك السحابة ريح عقيم قوية، سخرها الله عليهم سبع ليال وثمانية أيام على الدوام، فدمرت الدور والقصور والخيم، وضَرَبَ بعضها على بعض، وأهلك كل من فيها، إلا من نجاه الله أو خرج منها بوحي منه كسيدنا هود ومن معه (وقطع دابر القوم الذين ظَلَموا والحمد لله رب العالمين).

﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا قَالَ يَكَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ فِينَ إِلَهِ عَبَرُهُ فَدَ حَاةَ نَكُمْ بَيْنَةٌ مِن رَّتِكُمْ هَلَاهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ عَايَةٌ فَدَرُوهَا قَلَكُمْ فَدَ أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ فَا وَاذَكُرُوا إِنَّ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

وَعَـَنَوْاْ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهِـدَ وَقَالُواْ يَنْصَكِلِحُ ٱقْلِتَنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنْتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالَّهُذَ تُهُمُ ٱلرَّجْفَكُةُ فَأَصْبَحُواْ فِى دَارِهِمْ جَنشِينَ ﴿ فَنَوَلَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنقُومِ لَقَدْ أَبْلَغَنُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنَ لَا يُحِبُّونَ ٱلنَّصِحِبَ ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ تُمُودَ آخَاهُمُ صَلِحًا ﴾ يعني وأرسلنا إلى القوم المعروف باسم جدّهم الأعلى ثمود بن عامر بن إرم بن سام بن نوح، ـ وقد سكنوا بالحجر بين الحجاز والشام إلى وادي القرى، \_ وهم من قبيلة عاد، ونزحوا إلى تلك البقعة ﴿ أَخَاهُمْ صَالِمًا ﴾ وهُو ابن عبيد بن اسف بن ماشح بن عبيد بن حاذر بن ثمود ﴿ قَالَ يَنْقُومِ الْعَبُدُوا اللّهَ ﴾ وحده ﴿ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَنْكُم بَيْنِنَةٌ مِن رَّبِكُمْ ﴾ أي معجزة ظاهرة الدلالة على رسالتي. وقوله: ﴿ هَكَذِهِ ۚ نَاقَةُ ٱللَّهِ ﴾ استئناف مسوق لبيان البينة، أي ناقة مخلوقة بقدرة الله وإبداعه على غير قاعدة التناسل الحيواني. وهذه مبتدأ، وناقة خبر أول، ولكم خبر ثان. وآية حال من فاعل الظرف. ﴿فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ ٱللَّهِ ﴾ مما تعيش به ﴿وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوِّو ﴾ أي لا تمنعوها من الرعى والسقى ولا تؤذوها ﴿فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيهُ ﴾ لأن معارضة المعجزة مهلكة ﴿وَأَذْكُرُوَّا إِذْ جَمَلَكُورُ خُلَفَآءَ مِنْ بَمْدِ عَادِمُ أي خلفاء لهم بعدهم ﴿وَبَوَّأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ مكّنكم بالاستيلاء عليها وتعميرها واستغلالها والاستفادة من وجوه المعايش والمكاسب فيها ﴿ تَنَّفِذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا ﴾ أي تبنون في أراضيها المسطحة قصوراً رفيعة تسكنون فيها وتتمتعون بأنواع من متاع الحياة ﴿ وَنَتْحِنُونَ ٱلْجِبَالَ بِيُوتًا ﴾ مسكونة. روي عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما أنهم اتخذوا القصور في السهول ليصيّفوا فيها، ونحتوا من الجبالُ بيوتاً ليشتُّوا فيها، ﴿ فَأَذْكُرُواْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ ۗ وَلَا نَعْثَوَاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ حال مؤكدة لمعنى العامل لأن عثا بمعنى أفسد. ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ أَسْنَكُبُرُوا مِن قَوْمِهِ، ﴾ الملأ: الاشراف لأنهم هم الذين يملأون مجالس الشورى وغيرها من مجالس الأمة ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا ﴾ لا لكلهم بل ﴿لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعَلَّمُوك أَتَ مَسَلِمُ مُرْسَلُ مِن رَّبِيدٍ، قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلَ بِدٍ، مُؤْمِنُونَ ﴿ قَالَ الَّذِيبَ ٱسْتَكْبُرُنَا إِنَّا بِٱلَّذِي ءَامَنتُم بِهِ. كَفِرُونَ ۞ فَعَقَرُواْ ٱلنَّاقَةَ﴾ أي نحروها ﴿وَعَنَواْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾ أي استكبروا عن امتثال أمره ﴿وَقَالُواْ يَكْصَالِحُ ٱتَّبِّنَا بِمَا تَعِدُنّا ﴾ من العداب والسدمار ﴿ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَكُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَيْمِينَ ۞ ♦ هامدين موتى لا حركة لهم. والرجفة: هي الصيحة السماوية النازلة عليهم. وقيل الرجفة: خفقان القلب. ويجوز اعتبارهما معاً على اعتبار أن خفقان

قلوبهم وموتهم نشأ من الصيحة السماوية. ﴿فَتَوَلَىٰ عَنْهُمْ ﴾ سيدنا صالح بعد أن جرى عليهم ما جرى مغتماً متحسراً على ما فاتهم من الإيمان ﴿وَقَالَ يَنَقُومِ لَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ وَسَالَةَ رَبِّ وَنَصَحْتُ لَكُمْ ﴾ بما في طاقتي بلا قصور ﴿وَلَكِن لَا يُحِبُّونَ النَّصِحِبَ ﴾ على حكاية الحال الماضية، أي شأنكم الدوام على هذه الحالة الفاسدة، فكان مآلكم هذه العاقبة السيئة والعياذ بالله.

وقصة ثمود باختصارها: إن عاداً لما هلكوا عمرت ثمود بعدها وتمكنوا في الأرض فاستوطنوا ديارهم بين الحجاز والشام، وبنوا القصور في الصحراء للصيف، ونحتوا من الجبال بيوتاً للشتاء، فداموا في رفاه وأخذوا يعبدون الأصنام. فبعث الله تعالى إليهم صالحاً وهو شاب، فدعاهم إلى الله وتوحيده حتى شمط وكبر ولم يتبعه إلا قليل من المستضعفين. فلما ألحَّ عليهم سألوه معجزة، فقال لهم: أي شيء تريدون؟ فقالوا: تخرج غداً معنا إلى عيدنا، وكان لهم عيد يخرجون فيه بأصنامهم، فتدعوا إلهك، وندعو آلهتنا، فإن استجيب لك اتبعناك وإن استجيب لنا اتبعتنا. فقال لهم صالح: نَعَمْ. فخرجوا وخرج معهم، فدعوا أصنامهم أن لا يستجاب لصالح في شيء مما يدعو به. ثم قال جندع بن حراش وهو في ذلك الوقت سيدهم: يا صالح أخرج مِنْ هذه الصخرةِ (لِصخرةِ واحدةٍ في الحجر) وتسمى بالكائبة ناقَةً مخترجة، أي تُشاكِلُ البُخْتَ فإن فَعَلْتَ صَدَّقناك وآمَنا بك. فَأْخَذ عليهم صالحُ مَواثيقَهم، وصلَّى ركعتين، ودعا، فَتَمخَّضَتِ الصَّخرةُ تَمَخُّضَ النَّتوج بولدها فانصَدَعَتْ عن ناقة عشراء جَوْفاءَ ووَبراءَ، كما وَصَفوا، ثم نتجت ولداً مَثلها! فآمن به جندع ورهطٌ مِن قومه، وأراد أشرافُهم أن يؤمنوا به، فَمنَعهم ذؤاب بن عمرو بن لبيد، والحَبّاب صاحبُ أَوْثانِهم، ورباب بن ضمر كاهنهم. فلمّا خرجت الناقة قال لهم: هذه ناقة الله لها شرب ولكم شرب يوم معلوم، فمكثت الناقة ومعها سقيها في أرضهم ترعى الشجر وتشرب الماء، وكانت ترده غباً فإذا كان يومها وضعت رأسها في بئر في الحجر يقال له الآن: بئرالناقة فما ترفع رأسها حتى تشرب كل ما فيها، ثم ترفع رأسها وتتفجج لهم فيحلبون ما شاؤوا من اللبن فيشربون ويدخرون، ثم تصدر من غير الفج الذي وردت منه لا تقدر تصدر من حيث ترد لضيقه عنها، حتى إذا كان الغد يومهم فيشربون ما شاؤوا ويدخرون ما شاؤوا ليوم الناقةِ، وما زالوا في سعة ورغد وكانت الناقة تصيِّف إذا كان الحرّ بظهر الوادي فتَهرب منها مواشيهم، وتَهْبط إلى بطن الوادي في حرّه وجدبه، وتشتو في

بطن الوادي فتهرب مواشيهم إلى ظهره في برد وجدب، فَأَضَرّ ذلك بمواشيهم للأمر الذي يريده الله تعالى بهم والبلاء والاختبار فكبر ذلك عليهم، فعتوا عن أمر ربهم فَأَجْمَعوا على عقرها.

وكانت امرأتان من ثمود يقال لأحديهما عنزية بنت غنم بن مجلد وتكنّى بأم غنم، وكانت امرأة ذؤاب بن عمرو، وكانت عجوزاً مُسِنَّة ذات بنات حسان، وذات مال من إبل وبقر وغنم، ويقال للأخرى: صَدوق بنت المختار، وكانت امرأة جميلة غنية ذات مواش كثيرة، وكانت من أشد الناس عداوة لصالح عليه، وكانتا تحبان عقر الناقة لما أضرّت بمواشيهما فدعت صدوق رجلاً يقال له الحباب لعقر الناقة، وعَرَضَتْ عليه نفسَها إن هو فعل فأبى. فدعت ابن عمر لها يقال له مصدع ابن مهرج وجعلت له نفسها إن هو فعل فأجابها إلى ذلك. ودعت عنيزة أم غنم قَدّار بن سالف وكان رجلاً أحمر أزرق قصيراً يزعمون أنه لزَنْيةِ ولم يكن لسالف، لكنه ولد على فراشه، فقالت: أعطيك أيّ بناتي شئت على أن تعقر الناقة، وكان عزيزاً منيعاً في قومه، فرضى وانطلق هو ومصدع فاستغويا غواة ثمود، فأتبعهم سبعة، فكانوا تسعة رهط، فانطلقوا ورصدوا الناقة حتى صدرت عن الماء، وقد كمن لها قدار في أصل صخرة في طريقها، وكمن لها مصدع في أصل أخرى فمرت على مصدع فرماها بسهم، فانتظم بها عضلة ساقها، وخرجت أم غنم فأمرت إحدى بناتها وكانت من أحسن الناس وجهاً فسفرت عن وجهها ليراها قدار، ثم حثته على عقرها فشدّ على الناقة بالسيف فكشف عن عرقوبها، فخرّت، ورَغَتْ رُغاءً واحدة، فتحدر سبقها أي ولدها الفصيل، وانطلق هارباً حتى أتى جبلاً منيعاً هناك. وكان صالح على قال لهم: أدركوا الفصيل عسى أن يدفع عنكم العذاب! فخرجوا في طلبه، فرأوه على الجبل وراموه ولم ينالوه، وانفجت الصّخرة بعد رغائه فدخلها، فقال لهم صالح: لكل رَغْوَةٍ أَجَلُ يوم، ﴿تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَيْنَةً أَيَامِ ذَالِكَ وَعْدُ غَيْرُ مَكَٰدُوبٍ﴾. ولما جاء وقت العذابُ على ثمود بقول سيدنا صالح ﷺ ورأوا العلامات، طلبوه ليقتلوه، وهرب ولحق بحي من ثمود يقال لهم بنو غنم، فنزل على سيدهم واسمه نفيل ويكنى بأبي هدب، فطلبوه منه فقال: ليس لكم إليه سبيل، فتركوه وشَغَلهُم ما نزل بهم. ثم خرج ﷺومن معه إلى الشام، فنزل رملة فلسطين، وكان رجل من ثمود يقال له: أبو رغال، وهو أبو ثقيف في حرم الله، فمنعه الحرم من عذاب الله تعالى، فلما خرج أصابه ما أصابهم، فدفن ومعه غصن من ذهب.

وروي أن النبي ﷺ مر بقبره فأخبر بخبره فابتدره الصحابة ﷺ بأسيافهم، فحفروا عنه واستخرجوا ذلك الغصن.

وروي أنه ﷺ خرج في مائة وعشرين من المسلمين، وهو يبكي فالتفت فرأى الدخان ساطعاً فعلم أنهم قد هلكوا، وكانوا ألفاً وخمسمائة دار. وروي أنه رجع بمن معه فسكنوا ديارهم.

وأخرج أبو الشيخ عن وهب قال: إن صالحاً لما نجا هو والذين معه قال: يا قوم إن هذه دار قد سخط الله عليها وعلى أهلها فاظعنوا والحقوا بحرم الله تعالى وأمنه، فأهلوا من ساعتهم بالحج وانطلقوا حتى وردوا مكة، فلم يزالوا بها حتى ماتوا، فتلك قبورهم في غربي الكعبة.

وروى ابن الزبير عن جابر أن نبينا على لما مر بالحجر في غزوة تبوك قال لأصحابه: لا يدخلن أحد منكم القرية، ولا تشربوا من مائها، ولا تدخلوا على هؤلاء المعذبين إلا أن تكونوا باكين أن يصيبكم مثل الذي أصابهم. وذكر محيي السنة البغوي أن المؤمنين الذين مع صالح على كانوا أربعة آلاف وأنه خرج بهم إلى حضرموت، فلما دخلها مات على، ثم بنى الأربعة آلاف مدينة ويقال لها حاضورا. ثم نقل عن قوم من أهل العلم أنه توفي بمكة وهو ابن ثمان وخمسين سنة، ولعله المعول عليه.

﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَنَا تُونَ الْفَاحِثَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنَ أَحَدِ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهُ النَّاكُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِن دُونِ النِّسَاتُهِ بَلَ أَنتُدَ فَوَمُّ مُسْرِفُونَ ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ فَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَغْرِجُوهُم مِن قَرْبَةِ مُنْ أَنتُهُم أَنَاسٌ بَطَهَرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ مَا أَفَلَهُ إِلَا آمْرَأَتُهُم كَانَتُ مِنَ الْفَابِرِينَ ﴾ وَأَمْلَمُ نَاسُ بَطَهَرُونَ ﴿ فَافَلَهُ وَأَهْلَهُ إِلَا آمْرَأَتُهُم كَانَتُ مِنَ الْفَابِرِينَ ﴾ وَأَمْلَمُ نَاسُ عَلَيْهِم مَطَرًا فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلَيْهِم أَلْمُجْرِمِينَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَلُوطًا﴾ أي وأرسلنا لوطاً. فيكون قوله ﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَلَى ظُرفاً لأرسلنا. وأكثر النسابين على أنه ابن أخي إبراهيم على ورواه الحاكم في المستدرك عن ابن عباس في . ولم يذكر لقب قومه لأنهم لم يعهدوا باسم معروف، وكانوا يسكنون سدوم، واختصوا بالفاحشة المنكرة المشهورة. أي قال لقومه في مقام النصح والتوبيخ على المنكر واستنكاره: ﴿أَتَأْتُونَ﴾ الخصلة ﴿الفَحِشَةَ﴾ وحالها أنها ﴿مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَلَمِينَ﴾! بهذه الصورة العادية

المستبشعة ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ ﴾ وتجامعونهم ﴿شَهُوةً ﴾ لأجل قضاء النفس الأمارة ﴿يَن دُونِ النِّسَاءِ ﴾ أي متجاوزين عنهن وهن محل الشهوة عند أصحاب الطباع السليمة ﴿بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ كلمة بل للإضراب الانتقالي عن الإنكار المذكور إلى الإخبار بما أدى إلى ذلك وهو تَعَود الإسراف والتجاوز عن الحدود. وإلا فإن كان الداعي لصرف الماء التناسل أو الاستيناس الإعتيادي، أو تكوين عائلة تحصل بها راحة، فالاستيناس بالنساء الطيبات الطاهرات كفيل به، أو إراحة النفس من ثوران الشهوة فالوسيلة المشروعة كافية، وإن كان ارتكاب الفواحش والاختباط في الأنجاس فهو عين الإسراف المحرم ﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴾ أي من محل شيء مستساغ نقلاً أو عقلاً ﴿إِلَّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمٌ ﴾ أي من محل سكناكم وبلدكم ﴿إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنَطَهَرُونَ ﴾ فإنهم أناس يدعون النظافة وإنهم يتطهرون ويتباعدون عن هذه الأشياء ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَأَهَلُهُ ﴾ المختصين به ﴿إِلَّا أَن أَنَاتُهُ فَمَا نَاسَ العَالَين الهالكين.

ثم بين الله تعالى طريق تعذيبهم وإهلاكهم بقوله: ﴿وَأَمَطَرْنَا عَلَيْهِم مُطَرُّا ﴾ أي أمطرنا عليهم نوعاً عجيباً من المطركانت بدل قطرات الأمطار قطعات الأحجار، كما قال في آية أخرى: ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن سِجِيلٍ﴾ ﴿فَأَنظُرَ ﴾ يا من يمكنه النظر للاعتبار ﴿كَيْفَ كَانَ عَلَيْهُمُ أَلْمُجْرِمِينَ ﴾ ؟ أي كيف كان مآل تلك الفرقة المرتكبة لتلك الفعلة الشنيعة؟

ثم إِن لوطاً على بعد إنزال العذاب على قومه لحق بعمه إبراهيم، فلم يزل معه حتى قبضه الله تعالى. وروي أن سارة زوجة إبراهيم على كانت أخته لأنها بنت هاران، كما أن لوطاً كان ابناً له.

وفي الآية دليل على أن اللواطة من المعاصي الكبائر الفواحش، ولذلك سببت إهلاك قوم بأسرهم.

روي أن لوطاً بن هاران بن تارخ لما هاجر مع عمه إبراهيم إلى الشام نزل بالأردن، فأرسله الله تعالى إلى أهل (سدوم) وهي بفتح السين والدال المهملة أو المعجمة قرية سميت باسم بانيها، وفي المثل (وأجور من قاضي سدوم) فدعاهم إلى الله، ونهاهم عما ابتدعوه من الفاحشة فلم ينتهوا عنها، فأمطر الله عليهم الحجارة فهلكوا. وقيل خسف بالمقيمين منهم، وأمطرت الحجارة على مسافريهم.

وهكذا صاروا مثلاً في الهلاك والدمار لأهل العظة والاعتبار. أعاذنا الله تعالى من الأشرار وأعمالهم الموجبة للنار بمنه.

﴿ وَإِلَىٰ مَدَيَتَ أَخَاهُمْ شُعَبُنَا قَالَ بَعَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ فِنَ إِلَهِ غَيْرُهُ قَدْ جَآءَنَكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا الْكِيْلُ وَالْمِيزَاتَ وَلَا بَخَمُوا النَّاسَ الشَيَاءَهُمْ وَلَا نُفْسِدُوا فِ الأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَيْحِهَا ذَلِكُمْ فَيَرُونَ الْكَاسَ الشَيَاءَهُمْ وَلَا نُفْسِدُوا فِ الأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَيْحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم إِن كُنتُم إِن كُنتُم أِن كُنتُم اللهِ مَن عَامَت بِهِ، وَتَبَعُونَهَا عِوَجُنا وَأَذَكُرُوا إِذَ وَتَسَعُونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ مَن عَامَت بِهِ، وَتَبَعُونَهَا عِوَجُنا وَأَذَكُرُوا إِذَ كَنتُهُ وَلَهُ فَكُونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ مَن عَامَت بِهِ، وَتَبَعُونَهَا عِوجَنا وَأَذَكُرُوا إِنْ كَانَ عَقِبَهُ الْمُفْسِدِينَ إِلَى وَإِن كَانَ عَقِبَهُ اللّهُ فِيكُولُ فَأَصْرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ اللّهُ فِيكُولُ فَأَصْرُوا خَيْنَ اللّهِ مِنْ اللّهُ بَيْنَنَا وَهُو خَيْرُ الْمُنكِينَ اللّهِ عَنْ عَلَيْهُ اللّهُ بَيْنَنَا وَهُو خَيْرُ الْمُنكِينِ فَي اللّهُ اللّهُ بَيْنَا وَهُو خَيْرُ الْمُنكِينِ فَي اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَكَ أَخَاهُمْ شُعَيَّبُ ۚ أَي وأرسلنا إليهم، وهم أولاد مدين بن إبراهيم خليل الله، شُعيب بن ميكيل بن يشجر بن مدين. أخرج ابن عساكر عن ابن عباس على قال: كان رسول الله على إذا ذكر شعيباً يقول: «ذاك خطيب الأنبياء على لحسن مراجعته لقومه» والمراجعة فاعلة من الرجوع وهي مجاز عن المحاورة. وإنما عنى النبي ﷺ ما ذكر في هذه السورة كما يعلم بالتأمل فيه ﴿فَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ قَدْ جَآءَنْكُم بَكِيْنَةٌ مِّن رَّبِكُمُّ ﴾ يريد المعجزة التي كانت له. ولم تذكر في القرآن الكريم، كما لم تذكر أكثر معجزات الرسل عليهم الصلاة والسلام. وفي الكشاف: إن من معجزاته محاربة عصا موسى ﷺ للحيّات حين دفع إليه غنمه ليرعاها ووقوع عصا آدم ﷺ في يده في المرات السبع. وولادة غنمه الدرع حين وعده أن يكون الدرع من أولادها. وهو من الخيل والشاة ما اسود رأسه وابيض سائره. واعترض بأنه يحتمل أن يكون إرهاصاً لرسالة موسى. ويجاب عنه: بأنه يجوز في مثل ذلك أن يكون معجزة لرسول بالفعل وإرهاصاً لرسول بالقوة. ويحتمل أن يكون معجزته إيحاء الله إليه نقص القوم من المكاثيل والموازين متى وأينما نقصوا فيخبرهم بذلك. وفي بعض الكتب: إن معجزته أنه كلما صعد على جبل يَطْويهِ ويَصلُ إلى قمّته مع مَن معه من قومه، فيكون ذلك دليلاً على رسالته. كما يجوز أن تكون معجزته بلاغته الزائدة في خطبه ونصائحه بحيث لم يبق مجال لمنكريه إلا العناد والعدوان. فقال: ما دام جاءتكم البينة من الله على رسالتي فتأدبوا وأطيعوا الأمر والنهي الصادرين مني فارفوا ألكيّل والبيراك إذا عاملتم الناس ﴿وَلَا بَبْخَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُم ﴾ يعني لا تنقصوا من الأشياء التي تخص الناس في المعاملات وأدّوها إليهم كاملة وافية وكلا نُفسِدُوا فِ الأُرْضِ بالجور والعدول عن نهج العدالة في الأمور كلها وبعد إصليحها بالشريعة التي أتيتكم بها أو بما استقر عندنا من شريعة أبينا إبراهيم عليه في في الذي بيّنت لكم ﴿ خَيرٌ لَكُم ﴾ وحسن، وما عداه قبيح غير مرضى ﴿إن كُنتُم مُوّمِنِينَ ﴾.

﴿ وَلَا نَقَعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ ﴾ أي ولا تقطعوا الطرق عن العابرين للتجارة وسائر المكاسب حال كونكم تخيفون من مرّ عليكم، أو تخيفون من آمنَ بالقتل. فقد روي عن ابن عباس على أن بلادهم كانت يسيرة \_ أي غنية بالموارد \_ وكان الناس يمتارون منهم، فكانوا يقعدون على الطريق ويخيفون الناس، أن يأتوا شعيباً ويقولون لهم: إِنه كذاب فلا يفتننكم عن دينكم! ﴿وَتَصُدُّونَ عَن سَجِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِۦ﴾ أي وتمنعون من آمن بالله وأراد السعي في الخبر عن سبيل الله أي عن الطريق الموصلة إليه ﴿وَتَبَّغُونَهَا عِوَجُـنَّا﴾ وتطلبون لسبيل الله عوجاً وفساداً بإلقاء الشبه إلى أذهان المشتبهين الضعفاء، فإن ذلك يعتبر جريمة كبيرة، بل أكبر الكبائر وهو الكفر بالله، والعياذ به من ذلك. ﴿ وَأَذْكُرُوا إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا ﴾ من حيث العدد فكثركم الله وزادكم عدداً. فقد حكي أن مدين بن إبراهيم تزوج بنت لوط فولدت، فجعل الله في نسله البركة والنماء. أو المراد بالقلة الإقلال من المال، يعني كنتم فقراء فأغناكم الله من فضله ﴿وَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ بتدمير ما عمروا وإماتة من وَلَدوا واعلموا أن كل عاقل يجب عليه الاحتراز عن أسباب الدمار ﴿وَإِن كَانَ طَآبِفَةٌ مِنكُمْ مَامَنُوا بِٱلَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، وَطَآبِفَةٌ ﴾ منكسم ﴿لَّرْ يُوْمِنُوا ﴾ به ﴿ فَأَصْبِرُواْ حَتَّىٰ يَحَكُّمُ ٱللَّهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ يعني ما دام صار الأمر وعاقبته أنه لم يؤمن القوم كلهم، ولم ينفعهم الإبلاغ والنصيحة، وانقسموا إلى قسمين: قسم آمنوا، وقسم بقوا على كفرهم ﴿ فَأَصْبِرُوا ﴾ على ما نلقاه من عاقبة الأمر ﴿ حَتَّى يَخَكُمُ ٱللَّهُ بَيْنَنَا ﴾ المؤمنين والكافرين ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ لا مبدل لحكمه، وهو أسرع الحاسبين. ففيه تنبيه للمؤمنين على أنهم يلقون الأذى من الكافرين وواجبهم الصبر عليه، كما فيه تهديد ووعيد للكافرين بأنهم ينالون عقابهم.

## فهرس المحتويات

| •          | خامس من سورة النساء                   | بقية الجزء ال |
|------------|---------------------------------------|---------------|
| 77         |                                       | سورة المائدة  |
| 109        |                                       | سورة الأنعام  |
| ۲۳۹        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | سورة الأعراذ  |
| <b>TVT</b> | يات                                   | فهرس المحتو   |