# مظاهر الإعجازفي القراءات القرآنية

# (\*) عبدالمحمود يوسف عبدالله

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين ، وبعد

فإن القرآن الكريم هو حبل الله المتين وهو النور المبين والصراط المستقيم، أنزله الله تعالى هداية للموفقين وحجة على المعاندين، قال تعال ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجُرًا كَبِيرًا \* وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعَتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجُرًا كَبِيرًا \* وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعَتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا اللهِ مَا عَدَابًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ ال

ومن حكمة الله تعالى أن أنزل القرآن على سبعة أحرف؛ ليُقرأ بعدة قراءات تيسيراً على الأمّة، وتكريماً لها، وحفظاً للَّغة العربية، ودلالة على إعجاز القرآن الكريم وأنه كلام الله تعالى، فقد حفظ الله تعالى اللغة كما حفظ القرآن، ولا تناقض بينها مع كثرة وجوه الاختلاف فيها ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْراً اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اُخْنِلَافًا كَثِيراً ﴾ [النساء: 82].

وهذا البحث هو محاولة لإلقاء الضوء على هذا الجانب وقد جعلت عنوانه "مظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية تنبيهاً، إليه وشحذاً لله مم إلى تدبر القرآن ودراسة قراءاته، مع صعوبة

<sup>(\*)</sup> أستاذ علم القراءات بالجامعة والأمين العام لمركز تدّبر وشبكة المعلومات القرآنيّة

الموضوع وندرة الكتابة فيه، لكني أستعين الله تعالى وأتوكّل عليه، وما كان من صواب فمنه سبحانه، وما كان من تقصير فمن نفسي ومن الشّيطان، والله منه براء، وأستغفر الله من كل خطأ أو زلل وصلّى الله وسلم على سيّدنا محمّد.

## • أهمية الموضوع وأسباب اختياره

تأتي أهمية البحث من أهمية الموضوع الذي يتناوله وهو القراءات القرآنية، وإبراز مظاهر الإعجاز فيها، ودلالة ذلك على عناية الله بهذه القراءات، وحفظه لها من الضياع، أو التناقض، مع إبراز ما اشتملت عليه من اختصار وإيجاز، وما تجلّى فيها من مظاهر الإعجاز في المعانى والبيان.

#### • أهداف البحث:

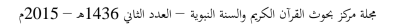
يهدف البحث إلى تحقيق جملة من الأهداف منها:

- 1. التّشُّرف بخدمة القرآن الكريم والقراءات القرآنية.
- 2 -إبراز إعجاز القراءات القرآنية والدعوة إلى مزيد من التّأمّل فيها.
- 3 -التّأكيد على أن القرآن من عند الله لا يناقض بعضه بعضاً ، مهما تعدّدت الوجوه التي يُقرأ بها
  - 4 التّرغيب في تدبرُّ القرآن الكريم.

## • منهج البحث

اعتمدت في هذا البحث على المنهج الاستقرائي التّحليلي، وقد تتبّعت المادّة من مصادرها ومراجعها، وعزوت النّقولات إلى أصحابها، وعزوت الآيات إلى سورها، وخرَّجت الأحاديث الواردة في متن البحث، وترجمت للأعلام الذين لهم أقوال.

## • هيكل البحث



# طاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

البحث يشتمل على مقدّمة وخمسة مباحث وخاتمة ، وبيان ذلك على النّحو التالى:

المقدمة: واشتملت على أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، وأهدافه، ومنهج البحث وهيكله

المبحث الأول: تعريفات بالإعجاز والقراءات.

المبحث الثّاني: حفظ القراءات من الضياع أوالتّحريف.

المبحث الثّالث: حفظ القراءات من التّناقض.

المبحث الرّابع: الإيجاز والاختصار في القراءات.

المبحث الخامس: الإعجاز البياني في القراءات القرآنية.

الخاتمة: وتشتمل على النتائج والتوصيات، وقائمة المصادر والمراجع.

# المبحث الأول تعريفات بالإعجاز والقراءات

## المطلب الأونل تعريف الإعجاز وبيان وأنواعه:

الإعجاز في اللغة إثبات العجز ، ومُعْجِزَةُ النبيِّ صلَّى الله عليه وسلم ، ما أَعْجَزَ به الخَصْمَ عندَ التَّحَدِّي ( الله عليه وسلم ، ما أَعْجَزَ به الخَصْمَ عندَ التَّحَدِّي ( الله عليه وسلم ، ما أَعْجَزَ به الخَصْم

والمراد بالإعجاز هنا إظهار صدق النبي -صلى الله عليه وسلم في دعوى الرسالة بإظهار عجز العرب عن معارضته في معجزته الخالدة -وهي القرآن وعجز الأجيال بعدهم  $^{(\square)}$ . وإعجاز القرآن الكريم ثابت بالأدلة النقليه وله وجوه، يشير إليها الباحث

#### ثبوت إعجاز القرآن

القرآن الكريم تحدى به النبي ـ صلّى الله عليه وسلم ـ العرب، وقد عجزوا عن معارضته مع طول باعِهم في الفصاحة والبلاغة، ومثل هذا لا يكون إلا معجزًا، قال الحافظ السيوطي ( الله و كَا خِلَافَ بَيْنِ الْعُقَلَاءِ أَنَّ كِتَابَ اللَّهِ تَعَالَى مُعْجِزٌ لَمْ يَقْدِرْ وَاحِدٌ عَلَى مُعَارَضَتِهِ بَعْدَ تَحَدِّيهِمْ وَلَا خِلَافَ بَيْنِ الْعُقَلَاءِ أَنَّ كِتَابَ اللَّهِ تَعَالَى مُعْجِزٌ لَمْ يَقْدِرْ وَاحِدٌ عَلَى مُعَارَضَتِهِ بَعْدَ تَحَدِّيهِمْ وَلَا خِلَافَ بَيْنِ الْعُقَلَاءِ أَنَّ كِتَابَ اللَّهِ تَعَالَى مُعْجِزٌ لَمْ يَقِفْ أَمْرُهُ عَلَى سَمَاعِهِ وَلَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا وَهُو التوبة : 6] فَلُولًا أَنَّ سَمَاعَهُ حُجَّةٌ عَلَيْهِ لَمْ يَقِفْ أَمْرُهُ عَلَى سَمَاعِهِ وَلَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا وَهُو مُعْجِزَةٌ، وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَقَالُواْ لُولًا أَنْ سَمَاعُهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَلَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا وَهُو مُعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(1)</sup> انظر القاموس المحيط ، لمجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى ، تحقيق مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة ، بإشراف محمد نعيم العرقسُوسي، الناشر مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، الطبعة الثامنة، 1426 هـ 2005 م.، ص(516)، ومباحث في علوم القرآن، لفاع بن خليل القطان ، الناشر مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الطبعة الطبعة الثالثة 1421هـ 2000م، ص(265).

مباحث في علوم القرآن، لفاع بن خليل القطان، ، ص(265).

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين إمام حافظ مؤرخ أديب، له نحو 600 مصنف، منها الكتاب الكبير، والرسالة الصغيرة نشأ في القاهرة يتيما، وكانت وفاته سنة( 911 ه)، انظر الأعلام، للزركلي (3/ 301).

مظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيثُرُ ثُبِيثُ \* أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ ﴾ فأخْبَرَ أَنّ الْكِتَابَ آيَةٌ مِنْ آيَاتِهِ كَافٍ فِي الدَّلاَلَةِ قَائِمٌ مَقَامَ مُعْجِزَاتِ غَيْرِهِ وَآيَاتِ مَنْ سِواهُ مِنَ الْأَنْبِياءِ وَلَمَّا جَاءَ يهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ وَكَانُوا أَفْصَحَ الْفُصَحَاءِ ومصا قع الْخُطَبَاءِ وَتَحَدَّاهُمْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِهِ وَأَمْهَلَهُمْ طُولَ السِّنِينَ ، فَلَمْ يَقْدِرُوا كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ عِ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴾ ثُمَّ تَحَدَّاهُمْ يعَشْرِ سُورِ مِنْهُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنْهُ ۗ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورِ مِّشْلِهِ، مُفْتَرَيْتِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ \* فَإِلَّه يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُوٓاْ أَنَّمَآ أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ ﴾ ثُمَّ تَحَدَّاهُمْ يسُورَةٍ فِي قَوْلِهِ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اُفْتَرَكُهُ ۖ قُلُ فَأْتُواْ بِشُورَةٍ مِتْلِهِۦ ﴾ الْآيَةَ ثُمَّ كَرَّرَ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَجَزُوا عَنْ مُعَارَضَتِهِ وَالْإِتْيَان بِسُورَةٍ تشبهه على كثرة الخطباء فيهم وَالْبُلَغَاءِ نَادَى عَلَيْهِمْ بِإِظْهَارِ الْعَجْزِ وَإِعْجَازِ الْقُرْآنِ فَقَالَ: ﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَيْ أَن يَأْتُواْ بِمثْل هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمثْلِهِۦ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ هَذَا وَهُمُ الْفُصَحَاءُ اللَّدُّ وَقَدْ كَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى إطْفَاءِ نُورِهِ وَإِخْفَاءِ أَمْرِهِ فَلَوْ كَانَ فِي مَقْدِرَتِهِمْ مُعَارَضَتُهُ لَعَدَلُوا إِلَيْهَا قَطْعًا لِلْحُجَّةِ وَلَمْ يُنْقَلْ عَنْ أَحَدِ مِنْهُمْ أَنَّهُ حَدَّثَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ وَلَا رَامَهُ بَلْ عَدَلُوا إِلَى الْعِنَادِ تَارَةً وَإِلَى الِاسْتِهْزَاءِ أُخْرَى فَتَارَةً:قَالُوا "سِحْرٌ وَتَارَةً قَالُوا "شِيِّعْنُ وَتَارَةً:قَالُوا "أَسَاطِيرُ الْأُوَّلِينَ"؛ كُلُّ ذَلِكَ مِنَ التَّحَيُّر وَالِانْقِطَاع ثُمَّ رَضُوا بِتَحْكِيم السَّيْفِ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَسَبْي ذرا ويهم وَحَرَمِهِمْ وَاسْتِبَاحَةِ أَمْوَالِهِمْ وَقَدْ كَانُوا آنَفَ شَيْءٍ وَأَشُدَّهُ حَمِيَّةً فَلُوْ عَلِمُوا أَنَّ الْإِتْيَانَ بِمِثْلِهِ فِي قُدْرَتِهِمْ لَبَادَرُوا إِلَيْهِ لِأَنَّهُ كَانَ أَهْوَنَ عَلَيْهِمْ ( اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمِلْ اللهِ ا

<sup>(1)</sup> الإتقان في علوم القرآن، تاليف: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة 1394هـ - 1974 م، (4/4- 5).

... عبدالمحمود يوســـف عبدالله

والإعجاز لسائر الأمم على مرالعصور ظل ولا يزال في موقف التحدي شامخ الأنف، فصار القرآن بهذا مُعجزًا للإنسانية كافة  $(\Box)$ .

## وجوه إعجاز القرآن

هناك أقوال كثيرة في وجوه إعجاز القرآن الكريم مبسوطة في كتب التفسير وعلوم القرآن والعقيدة ولن نطيل في تفاصيل ها إذ ليس هو موضوعنا الأساسي ، ولكن حسنبنا أن نُشير إلى خلاصة ذلك لنربط بينه وبين موضوع بحثنا ، وأكتفي بما قاله صاحب (مباحث في علوم القرآن) إذ قال "والحقيقة أنَّ القرآن معجز بكل ما يتحمله هذا اللفظ من معنى

فهو مُعْجز في ألفاظه وأسلوبه، والحرف الواحد منه في موضعه من الإعجاز الذي لا يغني عنه غيره في تماسّكِ الكلمة، والكلمة في موضعها من الإعجاز في تماسكِ الجملة، والجملة في موضعها من الإعجاز في تماسكِ الآية

وهو مُعْجز في بيانه ونظمه، يجد فيه القارئ صورة حيّة للحياة والكون والإنسان وهو مُعجز في معانيه التي كشفت الستار عن الحقيقة الإنسانية ورسالتها في الوجود وهو مُعجز بعلومه ومعارفه التي أثبت العلم الحديث كثيرًا من حقائقها المغيبة

وهو مُعجزفي تشريعه وصيانته لحقوق الإنسان وتكوين مجتمع مثالي تسعد الدنيا على للديه.

والقرآن -أولًا وآخرًا هو الذي صَيِّر العربَ رعاة الشاء والغنم ساسة شعوب وقادة أمم، وهذا وحده إعجاز  $(\Box)$ .

## المطلب الثاني: تعريف القراءات وبيان صلتها بالإعجاز:

<sup>(1)</sup> مباحث في علوم القرآن، لفاع بن خليل القطان، ص(267).

<sup>(270)</sup> مباحث في علوم القرآن، لفاع القطان، ص(270).

مظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

القراءة في اللّغة: مصدر قرأ، يقال قرأ، يقرأ، قراءةً، وقرآناً، بمعنى تلا، فهو قارئ، والقُراء-بضمّ القاف جمع قارئ من القراءة والقَرّاء-بفتح القاف الحُسَنُ القراءَةِ  $(\Box)$ .

وفي الاصطلاح : القراءات هي العلم بكيفية أداء كلمات القرآن الكريم واختلافها معزواً لناقله $^{(\square)}$ .

أو هي علم يعلم منه اتّفاق النّاقلين لكتاب الله تعالى واختلافهم في الحذف والإثبات والتحريك والتسكين والفصل والوصل وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال وغيره، من حيث السماع  $(\Box)$ .

أما صلة القراءات بالإعجاز فهي نابعة من إعجاز القرآن الكريم، والذي تُمثّل القراءات وجوهاً من وجوه أدائه، وكلّ قراءة منها بمنزلة آية من آياته؛ وإذا كان القرآن هو كلام الله المعجز فالقراءات كذلك، وسنرى وجوهاً من وجوه الإعجاز التّي تتحلّى من خلال التّأمّل في القراءات القرآنية

# المبحث الثاني حفظ القراءات من الضياع أو التحريف

<sup>(1)</sup> القاموس المحيط ، لمجد الدين أبي طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى ، ص(49)، ومقدمات في علم القر اءات، تأليف الدكتور محمد أحمد مفلح القضاة والدكتور :أحمد خالد شكرى والدكتور محمد خالد منصور، ط : دار عمار الأردن، الأولى، 1422هـ ـ 2001م، ص(47).

<sup>(2)</sup> منجد المقرئين ومرشد الطالبين، لشمس الدين أبو الخير ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى 833هـ)، الناشر دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى 1420هـ - 1999م، ص(9)، و مقدمات في علم القراآت، ص(47). (3) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، تأليف شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد الغني الدمياطي، الناشر دار الكتب العلميّة لبنان –الطبعة الأولى، 1419هـ1998م، تحقيق أنس مهرة، ص(6).

من مظاهر الإعجاز في القراءات حفظ الله لها من الاندثار أو الضياع أو التحريف ؛ بل ظلّت القراءات باقيةً موجودةً تتناقلها الأُمّة جيلاً بعد جيل ، وعصراً بعد بعصر ، وهيأ الله لها العلماء الجهابذة  $^{(\square)}$  ، فألفوا فيها المؤلفات ، وضبطوها وبيّنونها ، ووضحوها للناس ، وميزّوها من غيرها ؛ ممّا لم يصح ، ونفوا عنها ما لم يكن منها ، وردّوا على كلّ مَنْ حاول أن يطعن فيها أو يثير الشّكوك حولها وقد دوَّن العلماء هذه القراءات  $^{(\square)}$  المتواترة وحفظوا أسانيدها بحيث لا يمكن زيادة شيءٍ على المتواتر أو النّقص منه  $^{(\square)}$ .

وَحِفْظُ الله للقرآن دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ مِنْ عِنْدِهِ تَعَالَى، إِذْ لَوْ كَانَ مِنْ قَوْلِ الْبَشَرِ لَتَطَرَّقَ إِلَيْهِ مَا تَطَرَّقَ لِكَلَامِ الْبَشَرِ قَالَ الْحَسَنُ حَفِظَهُ بِإِبْقَاءِ شَرِيعَتِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَقِيلَ يَحْفَظُهُ فِي

<sup>(1)</sup> ونظير هذا في علم الحديث ما جاء أنه لما قيل لعبد الله بن المبارك هذه الأحاديث الموضوعة قال "تعيش لها الجهابذة" ، وما ذكر أن الرشيد أخذ زنديقا ليقتله فقال أين أنت من ألف حديث وضعتها؟ فقال أين أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزاري وابن المبارك ينخلانها فيخرجانها حرفا حرفا؟ انظر الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، لأبي شهبة، ص(359).

<sup>(2)</sup> فصول في أصول التفسير ، تأليف: د مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار ، الناشر دار ابن الجوزي ، الطبعة الثانية ، 1423هـ، ص(166).

<sup>(</sup> $^{3}$ ) انظر أضواء البيان، للشنقيطي ( $^{255/2}$ ).

<sup>(4)</sup> تفسير القرطبي (1/ 46).

طاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

قُلُوبِ مَنْ أَرَادَ بِهِمْ خَيْرًا حَتَّى لَوْ غَيَّرَ أَحَدُ نُقْطَةً لَقَالَ لَهُ الصِّبْيَانُ كَذَبْتَ، وَصَوَابُهُ كَذَا، ولم يتفق هذا الشيء مِنَ الْكُتُبِ سِوَاهُ ( ).

## موقف طريف:

ومن المواقف الطريفة ما أورده القرطبي بإسناده عن يَحْيَى بْن أَكْتُمَ قالى كَانَ لِلْمَأْمُون وَهُوَ أَمِيرٌ إِذْ ذَاكَ مَجْلِسُ نَظَرِ، فَدَخَلَ فِي جُمْلَةِ النَّاسِ رَجُلٌ يَهُودِيُّ حَسَنُ الثُّوْبِ حَسَنُ الْوَجْهِ طَيِّبُ الرَّائِحَةِ، قَالَ فتكلُّم فأحسنَ الكلامَ والعبارة، قال فلَّما أن تَقَوَّضَ الْمَجْلِسُ دَعَاهُ الْمَأْمُونُ فَقَالَ:لَهُ إِسْرَائِيلِيٌّ؟ قَالَ نَعَمْ قَالَ:لَهُ أَسْلِمْ حَتَّى أَفْعَلَ بِكَ وَأَصْنَعَ، وَوَعَدَهُ فَقَالَ دِينِي وَدِينُ آبَالِي وَانْصَرَفَ قَالَ فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ سَنَةٍ جَاءَنَا مُسْلِمًا، قَالَ فَتَكَلَّمَ عَلَى الْفِقْهِ فَأَحْسَنَ الْكَلَامَ، فَلَمَّا تَقَوَّضَ الْمَجْلِسُ دَعَاهُ الْمَأْمُونُ وَقَالَ أَلَسْتَ صَاحِبَنَا بِالْأَمْسِ؟ قَالَ:لَهُ بَلَى قَالَ فَمَا كَانَ سَبَبُ إِسْلَامِكَ؟ قَالَ انْصَرَفْتُ مِنْ حَضْرَتِك فأحببت أن أمتحن هذه الأديان، وأنت (مع ما) تراني حسن الْخَطِّ، فَعَمَدْتُ إِلَى التَّوْرَاةِ فَكَتَبْتُ تَلَاثَ نُسَخ فَزِدْتُ فِيهَا وَنَقَصْتُ، وَأَدْخَلْتُهَا الْكَنِيسَةَ فَاشْتُرِيَتْ مِنِّي، وعمدت إلى الإنجيل فكتب تَلَاثَ نُسَخ فَزِدْتُ فِيهَا وَنَقَصْتُ، وَأَدْخَلْتُهَا الْبِيعَةَ فَاشْتُريَتْ مِنِّي، وَعَمَدْتُ إلَى الْقُرْآنِ فَعَمِلْتُ تَلَاثَ نُسَخ وَزِدْتُ فِيهَا وَنَقَصْتُ، وَأَدْخَلْتُهَا الْوَرَّاقِينَ فَتَصَفَّحُوهَا، فَلَمَّا أَنْ وَجَدُوا فِيهَا الزِّيَادَةَ وَالنُّقْصَانَ رَمَوْا بِهَا فَلَمْ يَشْتَرُوهَا، فَعَلِمْتُ أَنَّ هَذَا كِتَابٌ مَحْفُوظٌ، فَكَانَ هَذَا سَبَبُ إِسْلَامِي قَالَ يَحْيَى بْنُ أَكْثَمَ فَحَجَجْتُ تِلْكَ السَّنَةَ فَلَقِيتُ سُفْيَانَ بْنَ عُيَيْنَةَ فَذَكَرْتُ لَهُ الْخَبَرَ فَقَالَ لِي مِصْدَاقُ هَذَا فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ قُلْتُ فِي أَيِّ مَوْضِع؟ قَالَ فِي : ﴿ بِمَا ٱسۡتُحۡفِظُواْ مِنَ كِنَّبِ ٱللَّهِ ﴾ قَوْل اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيل

<sup>(1)</sup> انظر البحر المحيط في التفسير، لأبي حيان الأندلسي(6/ 468).

[المائدة: 44]، فَجَعَلَ حِفْظَهُ إِلَيْهِمْ فَضَاعَ، وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ :﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَكَفِ**ظُونَ** ﴾ [الحجر: 9] فَحَفِظَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ يَضِعْ ( اللَّهِ عَلَيْنَا فَلَمْ عَضِعْ ( اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ يَضِعْ ( اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ يَضِعْ ( اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ يَضِعْ ( اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ عَضِعْ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا فَلَمْ يَضِعْ ( اللَّهُ عَنْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَنْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَا لَهُ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَهُ عَلَيْنَا فَلَهُ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَا عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَهُ عَلَيْنَا فَلَعْ عَلَيْنَا فَلَكُمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَهُ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَكُمْ عَلَيْنَا فَلَعْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَمْ عَلَيْنَا فَلَامْ عَلَيْنَا فَلَامْ عَلَيْنَا فَلَامْ عَلَيْنَا فَلَامْ عَلَيْنَا فَلَكُونُ فَالْعَلَامِ عَلَيْنَا فَلَكُونُ عَلَيْنَا فَلَامْ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلْمُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَكُونَا فَلْمُ عَلَيْنَا فَلَكُونَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامِ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَالْعَلَامِ عَلَى عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَامِ عَلَى عَلَيْنَا فَلَامُ عَلَيْنَا فَلَ

فللله تعالى "تكفل بحفظ سائر الأحرف القرآنية التي أنزلها ؛ لأنَّ كلَّ حرفٍ منها بمنزلة الآية فضياع شيء منها واندثاره يعني أن بعض أبعاض القرآن ضاعت ، أو اندثرت وهذا يتنافى مع مقتضى الحفظ الربّاني للقرآن " $(\Box)$ .

# <u>المبحث الثّالث</u> حفظ القراءات من التّناقض

من مظاهر إعجاز القراءات القرآنية عدم تناقضها، مع اختلافها وتعددها حتى إن بعض الكلمات بلغت خمسة أو ستة أوسبعة أوجه في النطق ولكنها لا تتناقض من حيث

<sup>(1)</sup> تفسير القرطبي (5/10 - 6)

مقدمات في علم القراءات، ص(31).

<sup>(3)</sup> علي بن محمد بن سالم، أبو الحسن النوري الصفاقسي مقرئ من فقهاء المالكية، من أهل صفاقس، رحل إلى تونس ومنها إلى المشرق، فأخذ عن علماء كثيرين، وعاد إلى صفاقس، فصنف كتبا، منها "غيث النفع في القراءات السبع" توفي سنة (1118هـ) انظر الأعلام، للزركلي(5/ 14).

<sup>(4)</sup> غيث النفع في القراءات السبع، لعلى بن محمد بن سالم، أبو الحسن النوري الصفاقسي، ص(14)

ظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

المعنى والحمد لله؛ ولا توجد هذه الخاصية في غير كلام الله تعالى، وتفصيل هذ المبحث في مطلبين:

## المطلب الأول: حفظ القرآن من التناقض:

القرآن كلام الله تعالى {لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ } [فصلت: 42]، ولا يمكن أن يناقض بعضه بعضاً ؛ كيف وقد قال تعالى {كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ } [هود: 1]، ولو كان فيه شئ يناقض بعضه بعضاً لما سكت عنه مشركوالعرب وهم أهل الفصاحة والبلاغة والبيان، ولما وقفوا أمامه

عاجزين، لم يجدوا حيلة سوى اللجوء إلى السخرية والاستهزاء – وهي حيلة العاجز ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مِنْ كُورُ اللَّهَ مُورُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَالْ بِدا فِي الطّاهر اختلاف بين بعض الآيات فإنه عند التَّامُّل والتَّدبَّر يزول ذلك وينتفي كما قال تعالى

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَىٰفَا كَثِيرًا

ومثل هذا ما أخرجه البخاري عن سعيد بن جبير قال قال رجلٌ لابن عبَّاسٍ إني أجدُ في القرآنِ أَشْيَاءَ تَخْتَلِفُ عَلَيَّ، قال ما هُوَ؟قال: ﴿ فَلَاّ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ مَا يَنْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ [المؤمنون 101] ، وقال: ﴿ وَأَقَبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ [الصافات 27] ، وقال

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير (2/ 364).

د. عبدالمحمود يوســف عبدالله { وَلاَ يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا } [النسناء 42] ، وقال: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعنام 23] ، وقد كتموا في هذه الآية ، وفي االنازعات 27] ﴿ أَمِرَ ٱلسَّمَاءُ بَنَكُمَا \* رَفَعَ سَمَّكُهَا فَسَوَّنْهَا \* وَأَغْطُشَ لَيْلَهَا وَأَخْرِجَ ضُحَنها \* وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ﴾ [النازعات 27 - 30] فذكر خلق السماء قبلَ خلق الأرض، ثم قال : ﴿ قُلْ أَيِّنَّكُمْ لَتَكُفْرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجَعْلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ذَالِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ مِن فَرْقِهَا وَبَدَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَفُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَآءً لِلسَّآبِلِينَ \* ثُمَّ ٱسْتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱقْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهِا قَالَتَآ أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: 9- 11] فذكر في هذه خلْقَ الأرض قبلَ خلق السَّماءِ، وقال: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب 50] وقال ﴿ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: 56] وقال ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النسناء: 58]، فكأنه كان، ثمَّ مضى، قال ابن عباس: ﴿ فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَهِ ذِ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ ﴾ [المؤمنون 101]في النفخة الأولى، ثُمَّ يُنْفُخُ فِي الصُّورِ ﴿ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ [الزمر: 68] ، فلا أُنسابَ بينهم عند ذلك، ولا يتساءلون، ثم في النَّفخَةِ الآخرةِ: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَسَاآءَلُونَ ﴾ [الصافات 27]، وأما قوله: ﴿ وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَاكُّنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام 23]، ﴿ وَلَا يَكُنُّمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴾ [النسناء 42] ، فإنَّ الله يغفرُ لأهل الإخلاص ذنوبَهُم، فيقولُ المُشْرِنكُ تعالَوْا نقون ل ما كُنَّا مُشركين، فيخْتِمُ اللَّهُ على أفواهِهم، فتَنطِقُ جوارِحُهُمْ بأعمالهم، فعند ذلك عُرِفَ أنَّ الله لا يُكْتِمُ حديثاً، وعندهُ: ﴿ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: 2]، وخلق الأرضَ في يومين، ثُمَّ استوى إلى السماء، فسوَّاهن سبع سمواتٍ في يومين آخرين، ثم دحى الأرض، أي بسَطها، وأخرج منها الماء والمرعى، وخلق

# طاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

فيها الجبال والأشجارَ، والآكام وما بينهما في يومين آخرين، فذلك قوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَهُمَ ﴾ [النازعات 30] فخُلِقت الأرضُ وما فيها من شيءٍ في أربعةِ أيامٍ، وخُلِقَتِ السَّمواتُ فِي يوميْنِ، وقولُه : ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النسناء 96] سمَّى نفسهُ ذلك، وذَلِكَ قَوْلُهُ، أي: لم يزل، ولا يزالُ كذلك، فلِن الله لم يُرِدْ شيئاً إلا أصابَ بهِ الذي أرادَ، فلا يختلف عليك القرآنُ، فإنَّ كُلاً من عند الله ( ألى ).

فهذا جواب سديد - من حبر الأمة وترجمان القرآن في مثل هذه الآيات، وحتى إن وُجد شئ من ذلك خفي علينا معناه، فإن سبيل الراسخين في العلم هو أن نقول  $\{ \tilde{1} \tilde{\alpha} \tilde{\beta} \}$  مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا  $\{ \tilde{\alpha} \}$  آل عمران:  $\{ \tilde{\alpha} \}$  أيْ الْجَمِيعُ مِنَ الْمُحْكَمِ وَالْمُتَشَابِهِ حَقٌّ وَصِدْقٌ، وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يُصَدِّقُ الْآخَرَ وَيَشْهَدُ لَهُ ؛ لِأَنَّ الْجَمِيعَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَلَيْسَ شَيْءٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ يمُحْتَلِفٍ وَلَا مُتَضَادً ، وَلِهَذَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهِ وَلَيْسَ شَيْءٌ مِنْ عَنْدِ اللَّهِ يمُحْتَلِفٍ وَلَا مُتَضَادً ، وَلِهَذَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا اللَّهِ وَالْفُهُومِ الْمُسْتَقِيمَةِ ( اللَّهُ عَلَى وَجْهِهَا أُولُو الْعُقُولِ السَّلِيمَةِ وَالْفُهُومِ الْمُسْتَقِيمَةِ ( اللَّهُ مَا يَفْهَمُ وَيَعْقِلُ وَيَتَدَبَّرُ الْمُعْانِيَ عَلَى وَجْهِهَا أُولُو الْعُقُولِ السَّلِيمَةِ وَالْفُهُومِ الْمُسْتَقِيمَةِ ( اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْفُهُومِ الْمُسْتَقِيمَةِ ( اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلُ اللَّهُ اللَّه

# المطلب الثاني: حفظ القراءات من التعارض:

إذا كان القرآن لا تعارض بين آياته ولا تناقض فالقراءات كذلك؛ لأن اختلاف القراءات إنما هو بمثابة تعدد الآيات، والاختلاف بينها إنما هو اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد ؛ فمع كثرة وجوه الاختلاف بين القراءات القرآنية وتنوُّعها إلى خلاف في اللفظ أو في المعنى لكنك لن تجد بينها اختلاف تناقض أوتضاد والحمد لله وهذا يعد "برهانا واضحا ودلالة قاطعة على صدق

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري ، في تفسير سورة حم السجدة (6/ 128). ومن الكتب المهمة في هذا الباب كتاب" دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب للعلامة: محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله.

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير(2/ 12).

القرآن فمع كثرة وجوه الاختلاف والتّنُوع لم يتطرق إليه تضاد، ولا تناقض، ولا تخالف، بل كلّه يصدق بعضه بعضاً، ويبّين بعضه بعضاً، وبعضه يشهد لبعض على نمط واحد، وأسلوب واحد، وهذا دليل قاطع على أنه من عند الله عزّ وجل نزل على قلب النبّي صلّى الله عليه وسلم " $\Box$ .

قال القرطبي (أي قوله تعالى ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلُو كَانَ مِنْ عِندِعَيْرِ ٱللّهِ لُوجَدُوا فِيهِ ٱخْذِلْدَفَا كَثِيرًا ﴾ النساء: 82]، "ولَا يَدْخُلُ فِي هَذَا اخْتِلَافُ ٱلْفَاظِ الْقِرَاءَاتِ وَٱلْفَاظِ الْفَرَاءَاتِ وَٱلْفَاظِ الْفَرَاءَاتِ وَٱلْفَاظِ الْفَرَاءَاتِ وَٱلْفَاظِ الْفَرَاءَاتِ وَالْلَيْاتِ، وَإِنَّمَا أَرَادَ اخْتِلَافَ التَّنَاقُضِ وَالتَّفَاوُتِ" (أي اللَّهُ الله وَالدَّلَالَةِ وَمَقَادِيرِ السُّورِ وَالْلَيَاتِ، وَإِنَّمَا أَرَادَ اخْتِلَافَ التَّنَاقُضِ وَالتَّفَاوُتِ" (أي الله أَنْ الله الله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَالله وَلَا أَنّه كَانَ يَعارِضُه فِي كُلِّ شَهْرٍ مِن شَهُورِ رَمْضَانَ بِمَا اجتمع عنده من القرآن فيحدث الله إليه من ذلك ما يشاء، وينسخ ما يشاء، وييسر على عباده ما يشاء، فكان القرآن فيحدث الله إليه من ذلك ما يشاء، وينسخ ما يشاء، وييسر على عباده ما يشاء ، فكان من تيسيره: أنْ أمره بأن يقرىء كل قوم بلغتهم وما جرت عليه عادتهم ... فإن قال قائل هذا جائز في الألفاظ المختلفة إذا كان المعنى واحداً، فهل يجوز أيضا إذا اختلفت المعاني؟. قيل الله ختلاف نوعان اختلاف تغاير، واختلاف تضاد "، فاختلاف التضاد لا يجوز، ولست الختلاف نوعان اختلاف تغاير، واختلاف تضاد "، فاختلاف التضاد لا يجوز، ولست

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  مقدمات في علم القراءات، ص $\binom{1}{2}$ .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فَرِّح الأنصاري الخزرجي الأندلسي، القرطبي، من كبار المفسرين، وكان ورعا متعبدا، طارحا للتكلف، من أهل قرطبة، رحل إلى الشرق، وتوفي بمصر سنة(671 ه). الأعلام، للزركلي(5/ 322). (<sup>3</sup>) تفسير القرطبي(5/ 290).

<sup>(4)</sup> عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينَوَريّ، أبو محمد: من أئمة الأدب، ومن المصنفين المكثرين، ولد ببغداد وسكن الكوفة، ثم ولي قضاء الدينور مدة، فنسب إليها وتوفي ببغداد سنة(276 هـ)، من كتبّه تأويل مختلف الحديّث "و أدب الكاتب " وغيرها الأعلام، للزركلي(4/ 137).

ظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

واجده بحمد الله في شيء من القرآن إلاً في الأمر والنّهي من الناسخ والمنسوخ ، واختلاف التغاير جائز ..." $^{\square}$ .

## ومن أمثلة ذلك:

ولا تناقض بين القراءتين ، فقراءة النّصب {ربَّنا} دلّت على أنهم طلبوا ذلك اجتراء منهم وبطراً ، والقراءة الثّانية دّلت على تحقّق ذلك ، وأنهم أخبروا بصنع الله تعالى فيهم

قال شريح  $^{(\square)}$  في حديثه عن قراءة يعقوب بالرفع "وليس هذه القراءة بمضادة لقراءة من قرأ (ربَّنا) بالنصب على النداء و(باعِدْ) أو (بعِّدْ) بإسكان الدال على الدعاء ؛ لأن

القراءات يقع فيها التغاير ولا يقع فيها التضاد ، فإنما وجه هذه القراءة غير وجه هذه ، وذلك أنهم سألوا ذلك ، كما صحّ في قراءة الجماعة ، فلما جُعلوا أحاديث ومُزقوا كلّ ممزق أخبروا بصنع الله تعالى بهم كما صحّ في قراءة يعقوب فجاء القرآن بالمعنيين جميعاً في عرضتين ، مرة

<sup>(1)</sup> تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، ص(32-33).

<sup>(2)</sup> انظر تجبير التيسير، لابن الجزري، ص(516)، والمهذب، لمحمد محمد سالم محيسن( 260/2).

<sup>(3)</sup> شريح بن محمّد بن شريح بن أحمد بن شريح الرعيني المقرئء من أهل إشبيلية وخطيبها، يكنى : أبا الحسن ، وكان من جلة المقرئين، معدودا في الأدباء والمحدثين، خطيبا بليغا، حافظا محسنا فاضلا توفي ببلده بإشبيلية سنة تسع وثلاثين وخمسمائة انظر الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، لأبي القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال (المتوفى 578 هـ) ، تحقيق السيد عزت العطار الحسيني، الناشر مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية، 1374 هـ 1955 م ص(230).

بدعائهم ، ومرة بإخبارهم عن فعل الله بهم حين باعد بين أسفارهم $^{\square}$ .

ولا تعارض فقد قال موسى عليه السلام قال مزة لقد علمت -أنا- ما هي سحر ولكنها بصائر؛ وذلك لإظهار يقينه ونفي التهمة عنه حين اتهمه فرعون بالجنون، و قال إن آياتك التي أتيت بها سحر، وقال مرة لفرعون على وَجْهِ التَّقْرِيع لِشِدَّةِ مُعَانَدَتِه لِلْحَقِّ بَعْدَ عِلْهِهِ لقد علمت أنت أيضاً ما هي سحر، وما هي إلا بصائر كما قال تعالى ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُهُمُ مَ ظُلُمًا وَعُلُوا ﴾ [النمل: 14] فأنزل الله المعنيين جميعا ( الله المعنيين جميعا ( الله المعنيين جميعا ( الله المعنيين الله المعنيين جميعا ( الله الله المعني الله المعني الله المعنين جميعا ( الله الله المعني المعني الله المعني الله المعني الله المعني الله المعني المعني الله المعني الله المعني المعني

وهكذا يقال في باقي القراءات ، قال ابن قتيبة وكل ما في القرآن من تقديم أو تأخير، أو زيادة أو نقصان فعلى مثل هذه السبيل " $(\square)$ .

<sup>(1)</sup> الجمع والتوجيه لما انفرد بقراءته يعقوب بن إسحاق الحضرمي البصري، تأليف أبي الحسن شريح بن محمد الرّعيني الإشبيلي الأندلسي، تحقيق الدكتور غانم قدوري الحَمَد، بط دار عمار للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 1420هـ 2000م، ص (69)، وانظر أيضا تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، ص(33).

<sup>(2)</sup> قرأ الْكسَائي {لقد علمتُ} يضَم التَّاء وَقرأ الْبَاقُونَ بِفَتْحِهَا.انظر تجبير التيسير، لابن الجزري، ص(440).

<sup>(3)</sup> انظر تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، ص(33)، والنشر في القراءات العشر، لابن الجرزي(1/51)، و حجة القراءات، (1) لأبي زرعة، ص(411).

<sup>(4)</sup> تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، ص(33).

<sup>(5)</sup> شمس الدين أبوالخير محمد بن محمد بن محمد بن على بن يوسف الجزرى، إمام هذا الفن - فن القراآت - الإمام الحجة الثبت المحقق المدقق ، شيخ الإسلام وسند مقرئى الأنام، ولد بدمشق سنة(751هـ)وتوفى سنة(833هـ).انظر ترجمته فى كتابه غاية النهاية(247/2- 251)، ومقدمة النشر للشيخ على محمد الضباع (4/1- 7).

الْمُشَارَ إِلَيْهِ فِي ذَلِكَ اخْتِلَافُ تَنَقُّعٍ وَتَغَايُرٍ لَا اخْتِلَافَ تَضَادٍّ وَتَنَاقُضٍ، فَإِنَّ هَذَا مُحَالٌ أَنْ يَكُونَ الْمُشَارَ إِلَيْهِ فِي ذَلِكَ اخْتِلَافُ تَنَقُّعٍ وَتَغَايُرٍ لَا اخْتِلَافَ تَضَادٍّ وَتَنَاقُضٍ، فَإِنَّ هَذَا مُحَالٌ أَنْ يَكُونَ فِي كَلَامِ اللَّهِ تَعَالَى قَالَ تَعَالَى هَلَ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْمُعْلَمُ اللَّهِ لَوَجَدُنَاهَا لَا تَخُلُو مِنْ الْخِيلَافَ الْقِرَاءَاتِ كُلِّهَا فَوَجَدُنَاهَا لَا تَخْلُو مِنْ الْخَيْلَافَ الْقِرَاءَاتِ كُلِّهَا فَوَجَدُنَاهَا لَا تَخْلُو مِنْ الْمُعْلَى وَاحِدٌ، (الثَّانِي) اخْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ) اخْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ) اخْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ) اخْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ) اغْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ) اغْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ ) اخْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ ) اغْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ، (الثَّالِثُ ) اغْتِلَافُهُمَا جَمِيعًا مَعَ امْتِنَاعِ جَوَازِ اجْتِمَاعِهِمَا فِي شَيْء

فَأَمَّا الْأُوَّلُ فَكَالِاخْتِلَافِ فِي {الصِّرَاطَ وَعَلَيْهِمْ وَيُؤَدِّهِ وَالْقُدُسِ وَيَحْسَبُ } وَنَحْوِ ذَلِكَ مِمَّا يُطْلَقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ لُغَاتٌ فَقَطْ

وَأَمَّا الثَّانِي فَنَحْوُ {مَالِكِ، وَمَلِكِ} فِي الْفَاتِحَةِ[4] ؛ لِأَنَّ الْمُرَادَ فِي الْقِرَاءَتَيْنِ هُو اللَّهُ تَعَالَى ؛ لِأَنَّهُ مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ وَمَلِكُهُ وَكَذَا (يُكَذِّبُونَ، وَيَكْذِبُونَ) [البقرة: 10] ؛ لِأَنَّ الْمُرَادَ بِهِمَا هُمُ الْمُنَافِقُونَ لِأَنَّهُمْ يُكَذِّبُونَ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيَكْذِبُونَ فِي أَخْبَارِهِمْ وَكَذَا ﴿ وَكَذَا ﴿ وَكَذَا ﴿ وَكَلَهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيَكْذِبُونَ فِي أَخْبَارِهِمْ وَكَذَا ﴿ وَكَنَا ﴿ وَكَلَهُ إِللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُرَادَ بِهِمَا هِيَ الْعِظَامُ وَكَذَا ﴿ وَلَكَ أَنَّ اللَّهُ الْقَرَاءَتَيْنِ فِي الْقِرَاءَتَيْنِ

وَأَمَّا الثَّالِثُ فَنَحْوَ ﴿ وَظُنُّواً أَنَّهُمُ قَدْ كَذِبُواْ جَاءَهُمْ ﴾ [يوسف: 110] بِالتَّشْدِيدِ وَالتَّخْفِيفِ، وَوَجْهُ التَّخْفِيفِ وَتَوَهَّمَ الْمُرْسَلُ النَّحْفِيفِ، وَوَجْهُ التَّخْفِيفِ وَتَوَهَّمَ الْمُرْسَلُ إِلَيْهِمْ أَنَّ الرُّسُلَ قَدْ كَذَبُوهُمْ فِيمَا أَخْبَرُوهُمْ بِهِ، فَالظَّنُّ فِي الْأُولَى يَقِينٌ، وَالضَّمَائِرُ الثَّلَاتَةُ

لِلرُّسُلِ، وَالظَّنُّ فِي الْقِرَاءَةِ الثَّانِيَةِ شَكُِّ، وَالضَّمَائِرُ الثَّلَاثَةُ لِلْمُرْسَلِ إِلَيْهِمْ. ... فَلَيْسَ فِي شَيْءٍ لِلرُّسُلِ إِلَيْهِمْ. ... فَلَيْسَ فِي شَيْءٍ مِنَ الْقِرَاءَاتِ تَنَافٍ وَلَا تَضَادُّ وَلَا تَنَاقُضٌ ( اللهُ ... ).

## وجوب قبول القراءات وإن خفي المعنى:

ما من قراءة من القراءات المتواترة وإلا قام العلماء بتوجهيها، وبيان معناها، وألفت المؤلفات النافعة في توجيه القراءات.

ومع ذلك فإن خفي على المرء شئ من معاني القراءات فليس من الصواب أن يقوم بردها أو الطعن فيها بل السبيل القويم هو قبولها والتصديق بها وأن نقول ﴿ عَامَنّا بِهِ عَكُلٌّ مِّنَ عِندِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: 7]، ، وفي الحديث عَنْ أبي هُرَيْرة رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ "نَزَلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، والمِرَاءُ فِي الْقُرْآنِ كُفْرٌ -تُلَاتًا-مَا عَرَفْتُمْ مِنْهُ فَاحْمُلُوا بِهِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ فَرُدُّوهُ إلى عَالِمِهِ" ( اللهِ عَالِمِهِ " ( اللهِ عَالِمِهِ" ( اللهِ عَالِمِهِ" ( اللهِ عَلَى سَبْعَة عَلَى سَبْعَة أَحْرُفٍ عَالِمِهِ " ( اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الله

قال ابن الجزري " وَكُلُّ مَا صَحَّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ ذَلِكَ فَقَدْ وَجَبَ قَبُولُهُ، وَلَمْ يَسَعْ أَحَدًا مِنَ الْأُمَّةِ رَدُّهُ وَلَزِمَ الْإِيَانُ بِهِ، وَإِنَّ كُلَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، إِذْ كُلُّ قِرَاءَةٍ مِنْهَا مَعَ الْأُخْرَى بِمَنْزِلَةِ الْآيَةِ مَعَ الْآيَةِ يَجِبُ الْإِيَانُ بِهَا كُلِّهَا وَاتَّبَاعُ مَا تَضَمَّنَهُ مِنَ كُلُّ قِرَاءَةٍ مِنْهَا مَعَ الْأُخْرَى بِمَنْزِلَةِ الْآيَةِ مَعَ الْآيَةِ يَجِبُ الْإِيمَانُ بِهَا كُلِّهَا وَاتِّبَاعُ مَا تَضَمَّنَهُ مِنَ الْمُعْنَى عِلْمًا وَعَمَلًا، وَلَا يَجُوزُ تَرْكُ مُوجِبِ إِحْدَاهُمَا لِأَجْلِ الْأُخْرَى ظُنَّا أَنَّ ذَلِكَ تَعَارُضٌ، وَإِلَى ذَلِكَ أَشَارَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَتْهُ: يقولُهِ لَا تَخْتَلِفُوا فِي الْقُرْآنِ وَلَا تَتَنَازَعُوا فِي الْقُرْآنِ وَلَا تَتَنَازَعُوا فِيهِ وَاحِدَةً، حُدُودُهَا تَتَنَازَعُوا فِيهِ ؟ فَإِنَّهُ لَا يَخْتَلِفُ وَلَا يَتَسَاقَطُ، أَلَا تَرَوْنَ أَنَّ شَرِيعَةَ الْإِسْلَام فِيهِ وَاحِدَةً، حُدُودُهَا

النشر في القراءات العشر، لابن الجرزي( $^{1}$ /49-  $^{1}$ )

<sup>(2)</sup> الحديث أخرجه أبو يعلى في مسنده برقم (6016)، وابن حبان في صحيحه الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان (1 / 27) رواهُ (27) ، ورواه أحمد في المسند (13/ 369)، وغيرهم وهو حديث صحيح، قال الهيثمي في مجمع الزوائد (7/ 151) رواهُ أَحْمدُ بإسْنَادَيْنِ، وَرِجَالُ أَحَدِهِمَا رِجَالُ الصَّحِيح، وَرَواهُ الْبَزَّارُ بِنَحَّوِهِ وقال الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (4/ 27) "سنده صحيح على شرط "الشيخين

مظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

وَقِرَاءَتُهَا وَأَمْرُ اللَّهِ فِيهَا وَاحِدٌ، وَلَوْ كَانَ مِنَ الْحَرْفَيْن حَرْفٌ يَأْمُرُ بِشَيْءٍ يَنْهَى عَنْهُ الْآخَرُ كَانَ ذَلِكَ الِاخْتِلَافَ، وَلَكِنَّهُ جَامِعٌ ذَلِكَ كُلُّهُ، وَمَنْ قَرَأَ عَلَى قِرَاءَةٍ فَلَا يَدَعْهَا رَغْبَةً عَنْهَا، فَإِنَّهُ مَنْ كَفَرَ بِحَرْفٍ مِنْهُ كَفَرَ بِهِ كُلَّهُ " قال (قُلْتُ) وَإِلَى ذَلِكَ أَشَارَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حَيْثُ قَالَ لِأَحَدِ الْهُخْتَلِفِينٌ أَحْسَنْتَ"، وَفِي الْحَدِيثِ الْآخَرِ" أَصَبْتَ"، وَفِي الْلَخَر "هَكَذَا أُنَّزِلَتْ فَصَوَّبَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قِرَاءَةَ كُلٍّ مِنَ الْمُخْتَلِفِينَ، وَقَطَعَ بِأَنَّهَا كَنَالِكَ أُنْزِلَتْ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَبِهَذَا افْتَرَقَ اخْتِلَافُ الْقُرَّاءِ مِنَ اخْتِلَاف الْفُقَهَاءِ، فَإِنَّ اخْتِلَافَ الْقُرَّاءِ كُلٌّ حَقٌّ وَصَوَابٌ نَزَلَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَهُو كَلَامُهُ لَا شَكَّ فِيهِ وَاخْتِلَافُ الْفُقَهَاءِ اخْتِلَافٌ اجْتِهَادِيٌّ وَالْحَقُّ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ فِيهِ وَاحِدٌ، فَكُلُّ مَذْهَبٍ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْآخَر صَوَابٌ يَحْتَمِلُ الْخَطَأَ، وَكُلُّ قِرَاءَةٍ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْأُخْرَى حَقٌّ وَصَوَابٌ فِي نَفْس الْأَمْر نَقْطَعُ بِذَلِكَ وَنُؤْمِنُ بِهِ، وَنَعْتَقِدُ أَنَّ مَعْنَى إِضَافَةِ كُلِّ حَرْفٍ مِنْ حُرُوفِ الِاخْتِلَافِ إِلَى مَنْ أُضِيفَ إِلَيْهِ مِنَ الصَّحَابَةِ وَغَيْرهِمْ، إِنَّمَا هُوَ مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ كَانَ أَضْبَطَ لَهُ وَأَكْثَرَ قِرَاءَةً وَإِقْرَاءً بِهِ، وَمُلَازَمَةً لَهُ، وَمَيْلًا إِلَيْهِ، لَا غَيْرَ ذَلِكَ وكَذَلِكَ إضَافَةُ الْحُرُوفِ وَالْقِرَاءَاتِ إِلَى أَئِمَّةِ الْقِرَاءَةِ وَرُواتِهِمُ الْمُرَادُ بِهَا أَنَّ ذَلِكَ الْقَارِئَ وَذَلِكَ الْإِمَامَ اخْتَارَ الْقِرَاءَةَ بِذَلِكَ الْوَجْهِ مِنَ اللَّغَةِ حَسْبَمَا قَرَأَ يهِ، فَآثَرَهُ عَلَى غَيْرِهِ، وَدَاوَمَ عَلَيْهِ وَلَزْمَهُ حَتَّى اشْتَهَرَ وَعُرِفَ يهِ، وَقُصِدَ فِيهِ، وَأُخِذَ عَنْهُ فَلِدَلِكَ أُضِيفَ إِلَيْهِ دُونَ غَيْرِهِ مِنَ الْقُرَّاءِ، وَهَذِهِ الْإِضَافَةُ إِضَافَةُ اخْتِيَارِ وَدَوَام وَلُزُوم لَا إِضَافَةَ اخْتِرَاع وَرَأْي وَاجْتِهَادٍ"( الله عَادِ" .

# المبحث الرابع الإيجاز والاختصار في القراءات

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  أنظر النشر في القراءات العشر، لابن الجرزي (51/1- 52).

إن في اختلاف القراءات نهاية البلاغة، وكمال الإعجاز، وغاية الاختصار، وجمال الإيجاز؛ إذ كل قراءة بمنزلة الآية؛ إذ كان تنوع اللفظ بكلمة تقوم مقام آيات، ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ما كان في ذلك من التطويل  $\Box$ .

ومعلوم أنَّ من خصائص القرآن ودلائل إعجازه ما تميز صياغة من الإيجاز و الاختصار وهو من جوامع الكلم الذي أوتيه رسول الله صلّى الله عليه وسلم.

قال ابن قتيبة " وجمع الكثير من معانيه في القليل من لفظه، وذلك معنى قول رسول الله، صلّى الله عليه وآله وسلّم «أوتيت جوامع الكلم» ( الله عليه وآله وسلّم ( و 199 كيف قوله سبحانه : ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنُ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ والأعراف 199 كيف قوله سبحانه : ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنُ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلجَهِلِينَ ﴾ والأعراف 199 كيف جمع له بهذا الكلام كل خلق عظيم، لأن في (أخذ العفون) صلة القاطعين، والصفح عن الظالمين، وإعطاء المانعين. وفي (الأمر بالعرف) تقوى الله وصلة الأرحام، وصون اللّسان عن الكذب، وغض الطّرف عن الحرمات ؛ وإنما سمّي هذا وما أشبهه (عرفا) و (معروفا) ، لأن كل نفس تعرفه، وكل قلب يطمئن إليه . وفي (الإعراض عن الجاهلين) الصبر، والحلم، وتنزيه النفس عن مماراة السّفيه، ومنازعة اللّموج. وقوله تعالى إذ ذكر الأرض فقال : ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَا عَلَانام، من العشب والشجر، والحبّ والثمر والحطب، والعصف واللّباس، والنّار والملح، لأن النار من العيدان، والملح من الماء ، وينبئك أنه أراد ذلك قوله : ﴿ مَنْعًا لَكُو وَلِأَتْهَا فِلْ النازعات 33 الدين قوله في وصف خمر أهل ذلك قوله : ﴿ مَنْعًا وَلا يُرْوَفُنَ ﴾ [النازعات 33]... وتبيّن قوله في وصف خمر أهل الخنة : ﴿ لَا يُصَدّعُونَ عَنْها وَلا يُرْوَفُنَ ﴾ [الواقعة: 19] كيف نفي عنها بهذين اللفظين جميع الجنة : ﴿ لَا يُصَدّعُونَ عَنْهَا وَلا يُرْوفُنَ ﴾ [الواقعة: 19] كيف نفي عنها بهذين اللفظين جميع

<sup>(1)</sup> النشر في القراءات العشر، لابن الجرزي (51/1- 52).

<sup>(2)</sup> أخرجه مسلم رقم (523) في المساجد في فاتحته، من رواية أبي هريرة رضي الله عنه

ظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

عيوب الخمر، وجمع بقونله (ولا ينزفون) عدم العقل، وذهاب المال، ونفاد الشراب... وهذا في القرآن أكثر من أن نستقصيه  $(\Box)$ .

## المبحث الخامس

<sup>(</sup> $^{1}$ ) تأويل مشكل القرآن، لابن قتبة، ص $^{(14)}$ .

<sup>(2)</sup> انظر تفسير القرطبي (6/ 31- 32)، وصفوة التفاسير، تأليف محمد علي الصابوني ، الناشر دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع – القاهرة، الطبعة الأولى، 1417 هـ 1997 م (1/ 304).

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) تفسير القرطبي (13/ 252).

القرآن هو كلام الله المعجز، الذي بلغ الذروة في الفصاحة والبلاغة، والبيان حتى إنه ليأسر الألباب، ويجّر العقول، مما جعل بعض زعماء قريش يتسللون بالليل خفية من أجل سماعه من رسول الله صلّى الله عليه وسلم حين يرتله في بيته، مع أنهم بالنهار يحذرون أتباعهم من سماعه، بل جاء في صحيح البخاري عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما "أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم سَجَدَ بِالنَّجْم، وَسَجَدَ مَعَهُ المُسْلِمُونَ وَالمُشْرِكُونَ وَالجِنُّ وَالإِنْسُ ( اللهُ عَلَى اللهُ عَنْه اللهُ عَنْه المُسْلِمُونَ وَالمُشْرِكُونَ وَالجِنُّ وَالإِنْسُ عَن القرآن فقد أخذ القرآن بألبابهم وبهرهم فسجدوا جميعاً حتى من كان على الكفر! ، وقد تميّز القرآن بكثير من أنواع البيان، وقد أُلفّت في الإعجاز البياني مؤلفات، وهو مبسوط في كتب علوم القرآن وقصدنا فقط الإشارة إلى شئ من البيان في القراءات القرآنية

وإذا كان القرآن، كما أشرنا، فللقراءات القرآنية من ذلك ؛ فأي قراءة منها بمنزلة الآية ، والمتأمّل فيها يرى وجوهاً من البيان، ويرى التّآلف والتّآخي بين الكلمات، فلا تكون واحدة نابية عن أختها ، ولأى قراءة معنى من المعانى لا يحلّ محلّها أى تعبير آخر.

ومن صور الإعجاز البياني في القراءات: الإيجاز والاختصار؛ إذ كل قراءة بمنزلة الآية؛ ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ما يكون في ذلك من التطويل (الله على على على على التعليم الآية المواكنة المواكنة التعليم التعليم

ومن صور ذلك عدم تناقضها مع تعدد وجوهها ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ المَّخِيْلَا فَأَ النساء: 82 ( الله عدم تناقضها مع تعدد وجوهها ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ

ومن صور ذلك إعجاز القرآن في معانيه وأحكامه ؛ فتقلَّب الصُّور اللَّفظية في بعض

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، في سجود القرآن، باب سجود المسلمين مع المشركين، (2/ 41)، حديث رقم (1071).

 $<sup>\</sup>binom{2}{}$  انظر ما تقدم في ص(16).

 $<sup>(^{3})</sup>$  انظر تفصیل ذلك فی ص $(^{9})$ .

مظاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

الأحرف والكلمات فيه زيادة في المعنى، ويتهيأ معه استنباط الأحكام التي تجعل القرآن ملائمًا لكل عصر، ولهذا احتج الفقهاء في الاستنباط والاجتهاد بقراءات الأحرف السبعة  $(\Box)$ .

وإذا تأملنا في القراءات فإننا نجد في بعضها إضافة معنى وحكم جديد غير الذي دلت عليه القراءة الأخرى، ومن أمثلة ذلك:

<sup>(1)</sup> انظر مقدمات في علم القراءات، ص(30)، ومباحث في علوم القرآن، لمناع بن خليل القطان، ص(170).

<sup>(2)</sup> انظر النشر في القراءات العشر، لابن الجزري( 1/ 29، 2/ 227)، ومقدمات في علم القراءات، ص( 30)، وتفسير الطبري(4/ 384)، و تحبير التيسير في القراءات العشر، لابن الجزري، ص(304).

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) انظر تفسير القرطبي (3/ 88)، وفتح القدير، للشوكاني (1/ 259).

الله الشوكاني " وَقَدْ تَقَرَّرُ أَنَّ الْقِرَاءَتَيْنِ بِمَنْزِلَةِ الْآيَتَيْنِ، فَكَمَا أَنَّهُ يَجِبُ الْجَمْعُ بَيْنَ الْآيَتَيْنِ الْآيَتَيْنِ الْآيَتَيْنِ الْآيَتَيْنِ الْآيَتَيْنِ الْكَيَتُيْنِ الْعَمَلِ بِتِلْكَ الزِّيَادَةِ، كَذَلِكَ يَجِبُ الْجَمْعُ بَيْنَ الْقِرَاءَتَيْنِ " الْمُشْتَمِلَةِ إِحْدَاهُمَا عَلَى زِيَادَةٍ بِالْعَمَلِ بِتِلْكَ الزِّيَادَةِ، كَذَلِكَ يَجِبُ الْجَمْعُ بَيْنَ الْقِرَاءَتَيْنِ " اللهُ الْمُشْتَمِلَةِ إِحْدَاهُمَا عَلَى زِيَادَةٍ بِالْعَمَلِ بِتِلْكَ الزِّيَادَةِ، كَذَلِكَ يَجِبُ الْجَمْعُ بَيْنَ الْقِرَاءَتَيْنِ " اللهُ اللهُ

وفي الآية أقوال أخرى اكتفينا منها بما يناسب البحث، ولا حجّة في قراءة الخفض لم ن ذهب إلى جواز المسح على الرجلين، ولو من غير خفّين ، كالشيعة فهذا قول مردود، تردّه السنة الفعلية والقولية إذ لم يثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح على رجليه من غير خفين وهو الذي أُنزل عليه القرآن وأمر ببيانه بل جاءت الأحاديث الصَّحِيحَةِ الصَّرِيحَةِ فِي

<sup>(1)</sup> فتح القدير، للشوكاني(1/ 259).

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) قرأ نافع وابن عامر وحفص والكسائي ويعقوب «وَأَرْجُلَكُهُمْ بنصب اللام، وقرأ الباقون «وأرجلِكهم بخفض اللام انظر النشر في القراءات العشر، لابن الجزري(2/ 254).

<sup>(3)</sup> النشر في القراءات العشر، لابن الجزري(1/ 29).

<sup>(4)</sup> انظر تفسير الطبري (1-/ 61- 63)، أضواء البيان، للشنقيطي (1/ 335- 336)

طاهر الإعجاز في القراءات القرآنية

وُجُوبِ غَسْلِ الرِّجْلَيْنِ فِي الْوُضُوءِ وَالتَّوَعُّدِ بِالنَّارِ لِمَنْ تَرَكَ ذَلِكَ، كما في حديث عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و رضي الله عنهما قَالَ تَخَلَّفَ عَنَّا النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَفْرَةٍ سَافَرْنَاهَا فَأَدْرَكَتَا وَقَدْ أَرْهَقَتْنَا الصَّلَاحَةُ وَنَحْنُ نَتَوَضَّأَ، فَجَعَلْنَا نَمْسَحُ عَلَى أَرْجُلِنَا، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْبَتِهِ «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ اللَّالِ مَرَّتَيْنِ أَوْ تَلاَئًا ( اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

# 3- قوله تعالى ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ ـ وَغَلَّقَتِ ٱلْأَبُواَبَ وَقَالَتُ

والقراءتان تصوّرلنا الأساليب التي سلكتها المرأة لإغراء يوسف عليه السلام ودعوته إلى مقارفة الفاحشة معها، فالقراءة الأولى دلّت على أن المرأة دعته إلى نفسها بالقول، بينما أفادت القراءة الأخرى أنها أيضاً دعته إلى ذلك بالفعل حيث تهيّأت وتجمّلت وعرضت مفاتنها وهيّأت المكان، وغلّقت الأبواب، فسلكت كل سبيل لإغوائه، ولكنه امتنع مِنْ ذلك أشدّ الامتناع واستعصم بالله واستعاذ به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه ف {قَالَ مَعَاذَ اللّهِ إليه في الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله المتناع واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في الله واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في الله واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في الله واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في الله واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في الله واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في المناء واستعاد به من شرها وكيدها وقبيح ما دعته إليه في المناء والمناء والله والمناء والله والمناء والمناء والمناء والله والله والمناء والمناء والله والله والمناء والمناء والله والمناء والله والمناء والمناء والمناء والمناء والمناء والمناء والمناء والمناء والله والمناء وليه والمناء والمن

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري(1/22) في العلم باب من رفع صوته بالعلم، وفي الوضوء( 1/44)، باب غسل الرجلين، وَلاَ يَمْسَحُ عَلَى القَدَمَيْنِ، ومسلم رقم (241) في الطهارة، باب وجوب غسل الرجلين بكمالهما

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) انظر تفسير ابن كثير(616/2)، وتحبير التيسير في القراءات العشر، لابن الجزري، ص(413).

4- قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَلَن يُضِلَ أَعْمَلُهُمْ \* سَيَهْدِيهِمْ وَيُصَّلِحُ بَالْمُمُ \* وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَمُمْ ﴾ [محمد: 4- 6] فقد قرَأَ أَبُو عَمْرو وَيَعْقُوب وَحَفْصٌ : { قُتِلُوا} يضمّ الْقَافِ وَكَسْرِ التَّاءِ مِنْ غَيْرِ أَلِفٍ بَيْنَهُمَا ، على أَن هَذِه الْآيَة مَخْصُوص بها الشُّهدَاء المفتولون فِي سَبِيلِ الله الله جلّ وَعز فِيهِ م ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ الله الله الله جلّ وَعز فِيهِ م ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله الله الله الله الله الله عَمْ إِن الله عَمْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمْ الله عَمْ الله عَلَى الله عَمَا الله عَمْ الله عَلَى عَمْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمْ الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَ

وهكذا نرى وجوها من البيان في اختلاف القراءات من إيجاز في اللفظ، واتفاق في المقاصد وتنوع في المعاني فقد تأتي قراءة مؤكدة لقراءة أخرى أو مفسرة لها أو مضيفة معنى جديداً مع عدم التّناقض والتّضاد بل يُكمّل بعضها بعضاً ويُجمّل بعضها بعضاً، وتَجعل قارئها يتذوّق حلاوة التّلاوة وعُمق المعاني ؛ لِم لا وقد خرجت كلّها من مِشكاةٍ واحدة!، كما قال تعالى وهو أصدق القائلين ﴿ وَلِنَّهُ لَنَهْ لِينَ لُهُ الْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَقِي مُبِينٍ ﴾ [الشعراء: 192- 195].

<sup>(1)</sup> انظر حجة القراءات، لأبي زرعة، ص(666- 667)، وانظر القراءات في النشر في القراءات العشر، لابن الجزري( 2/ 374).

#### الخاتمة

## وتضمنت أهم النتائج والتوصيات:

أولاً: النتائج في ختام هذا البحث يمكن استخلاص عدد من النتائج منها:

- 1 -أنّ القرآنهو كلام الله المعجز الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه
- 2 -أنّ من مظاهر إعجاز القرآن نزوله على سبعة أحرف وقراءته بهذه القراءات المتواترة
- 3 -أن من مظاهر إعجاز القراءات القرآنية حفظ الله لها من الاندثار أو التحريف، وأن حفظها من حفظ القرآن.
  - 4 أنّ من مظاهر إعجاز القراءات القرآنية عدم تناقضها، مع اختلافها وتعددها.
- 5 -أنّ العلماء دوَّنوا هذه القراءات المتواترة وحفظوا أسانيدها بحيث لا يمكن زيادة شيء على المتواتر أو النقص منه
  - 6 أنّ قبول القراءات والتصديق بها واجب وإن خفي على المرء معناها .
  - 7 -أنّ من مظاهر إعجاز القراءات الإيجاز والاختصار؛ إذ لو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لأدى ذلك إلى التطويل.
    - 8 -أنّ من مظاهر إعجاز القراءات ما اشتملت عليه من وجوه المعاني البيان.

#### ثانيا: التوصيات:

- 1 -العناية بعلم القراءات وإبراز مميزاته وفوائدته.
- 2 -العناية بتوجيه القراءات القرآنية وإبراز دلالاتها ومعانيها.

مجلة مركز بحوث القرآن الكريم والسنة النبوية – العدد الثاني 1436هـ – 2015م

# .. عبدالمحمود يوســف عبدالله

3 -الاهتمام بأثر القراءات القرآنية على معاني القرآن وأحكامه وتدبره .

و الحمد لله قي البدء والختام، ونسأله سبحانه أن يختم لنا بالحسنى وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.