

الجامعة الإسلامية - غيزة عمادة الدراسات العليا كلية أصول السدين قسم التفسير وعلوم القرآن

# منهجيات الإصلاح والتغيير في سور (الزمر\_غافر\_فصلت) دراسة موضوعية

إعداد الطالب/ محمد أحمد يحيى

إشراف الدكتور/ زهدي محمد أبو نعمة

بحث مقدم استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن

٣٣٤ هـ - ١١٠ ٢م

# 

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُّ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَءًا فَلَا مُرَدَّ لَذُ وَمَا لَهُ مِعْنِدُونِهِ مِن وَالِ ﴾ [الرعد: ١١].

﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ إِلَا الْإِصْلَحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ إِلَا اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ إِلَا اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ إِلَيْهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا أَنْ إِلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# الإهداء

إلى طب القلوب ودواتها، وعافية الأبدان وشفائها ، محمد ﷺ، من اشتاقت الروح للقياه وورود حوضه والشرب من يده الشريفة. . .

إلى والدي العزيزين أطال الله في عمريهما وإخوتي وأخواتي الأحباء...

إلى زوجتي الغالية التي وقفت بجانبي مساندة لي بعد الله تعالى لإكمال مسيرتي التعليمية وإلى والديها

الكريمين، وإلى بنياتي الحبيبات (تسنيم وديمة) . . .

إلى عائلتي الكريمة جدتي وأعمامي وعماتي وأخوالي وخالاتي...

إلى أرواح الشهداء الذين هم أكرم منا جميعا، وإلى إخواننا الأسرى فك الله أسرهم، وإلى جرحانا البواسل. . .

إلى جامعتي الإسلامية الغراء، وإلى أساتذتي في كلية أصول الدين الأجلاء...

إلى كل طالب علم محب لكتاب الله تعالى عامل به سائر على هداه. . .

إلى إخواني في مسجد الشهيد عماد عقل، شيوخاً وشباباً وأشبالًا، وإلى أبناء الدعوة الغراء...

إلى زملاتي في العمل في الشرطة الفلسطينية. . .

إلى كل هؤلاء أهدي هذا الجهد المتواضع، سائلا المولى على أن يتقبله مني عملاً خالصاً لوجهه الكريم. . .

الباحث

# شكر وتقدير

الحمد لله رب العالمين، أحمدك ربي كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك، فلك الحمد على من نعم ظاهرة وباطنة، وما كنت أهلاً لذلك لولا عظيم فضلك وامتنانك.

وانطلاقاً من قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَشَكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كُفَر فَإِنَّ اللّهَ عَن لا يَشكُر النّاسَ) (١) فالشكر الخاص ١٢]، وامتثالاً لسنة النبي ﷺ حيث قال: (لا يَشكُر الله مَن لا يَشكُر الناسَ) (١) فالشكر الخاص لفضيلة الدكتور: زهدي محمد أبو نعمة، وذلك لقبوله الإشراف على هذه الرسالة، حيث بذل جهده في مساعدتي وإرشادي إلى الصواب، وتوضيح الأمور لى وتيسيرها كلما تعسرت، فلم يألُ جهداً في إبداء نصائحه وتشجيعه لي، وأسأل الله العظيم أن يجزيه خير الجزاء، ويجعل ذلك في ميزان حسناته يوم القيامة.

كما وأتقدم بالشكر والتقدير للأستاذين الكريمين عضوي لجنة المناقشة:

الأستاذ الدكتور: زكريا إبراهيم الزميلي. حفظه الله...

والدكتور: رياض محمود قاسم. حفظه الله...

الذَينِ تفضَّلا بقبولهما مناقشة هذه الرسالة، وأشكرهما على ما سيقدمانه من ملاحظات حول هذه الرسالة، لإخراجها في أحسن صورة، فجزاهما الله عني خير الجزاء.

وأتقدم بالشكر الكبير إلى الجامعة الإسلامية هذا الصرح العلمي الشامخ، ممثلة بكل من فيها، وأخص بالشكر عمادة الدراسات العليا التي أتاحت لي الفرصة لإكمال مسيرتي التعليمية. وكذلك الشكر موصول لكلية أصول الدين التي تخرجت منها، ممثلةً بعميدها ومحاضريها.

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح ابن حبان، كتاب الزكاة، باب ذكر ما يجب على المرء من الشكر لأخيه المسلم عند الإحسان إليه، ج٨، ص٩٩، ح٧، قال الألباني: صحيح.

## 

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، حمد الشاكرين الطيبين الصابرين، والصلاة والسلام على إمام الأنبياء والمرسلين، المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا وحبيبنا وشفيعنا محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، وعلى آله وأصحابه والتابعين إليهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فإن خير ما صُرِفِت فيه الجهود من تعلم وتعليم، ودراسة وتفسير، هو كتاب الله على، وإن خير أمة أخرجت للناس هي أمة محمد ، فقد تكفل الله بحفظ كتابه العزيز فقال : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا كَثِيرَ أُمة أُخرجت للناس هي أمة محمد ، فقد تكفل الله بحفظ كتابه العزيز فقال : ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللَّاكُمْ وَإِنَّا لَهُ لَكُمْ وَإِنَّا لَهُ لَكُمْ وَإِنَّا لَهُ مَنْ أَلَكُمْ وَإِنَّا لَهُ مَنْ أَلَكُمْ وَإِنَّا لَهُ مَنْ مُدَّكِمٍ ﴾ [الحجر: ٩] ، ولقد يسر الله تعلم هذا القرآن فقال : ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلقُرْءَانَ لِللَّهِ فَي اللَّهُ عَنْ مَنْ مُدَّكِمٍ ﴾ [القمر: ١٧]

فالقرآن الكريم مستودع من الأسرار الإلهية والإشارات الربانية، فالإنسان حينما يتأمل القرآن الكريم، يجد فيه علاجا لجميع مشكلات هذا العصر، فنحن بذلك نجد فيه الكثير من مناهج الإصلاح والتغيير، والمنهج القرآني فيه إصلاح للفرد والمجتمع والأسرة والأمة، وتعديل السلوك السلبي إلى سلوك إيجابي من خلال منهجيات الإصلاح والتغيير.

حيث اهتم القرآن الكريم بالإصلاح والتغيير في مواضع كثيرة، بل إنه اعتبر ذلك من ضمن مسئوليات الإنسان التي ينبغي عليه أن يتحملها، حيث إنه مطالب بتغيير نفسه حتى يتغير حال المجتمع، قال تعالى: ﴿إِنَ ٱللَّهُ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُ وَالْمَا إِنَّهُ الرعد: ١١].

ويلقي البحث بظلاله على ثلاث سور من سور القرآن الكريم، وهي: سورة الزُّمَر وغَافِر وفُصِّلَت، ويتناول منهجيات الإصلاح والتغيير فيها، لما لهذه المنهجيات من دور كبير في إصلاح مجتمعاتنا الإسلامية خاصة في هذا العصر الراهن، والذي كثر فيه الفساد، والبعد عن كتاب الله وسنة حبيبنا المصطفى ...

#### أولاً: أهمية الدراسة:

تظهر أهمية الدراسة من خلال عدة جوانب أهمها:

- ١. تعلق موضوع الدراسة بأشرف الكتب، ألا وهو القرآن الكريم.
- عصرية الموضوع وحداثته ومعاصرته لثورات الإصلاح والتغيير في ظل الربيع العربي،
   وحاجة الأمة إليه لعلاج مشكلاتها المتوعة.
- الصحوة الإسلامية التي تحياها الأمة اليوم بحاجة إلى مبادئ وقيم ثابتة، مصدرها القرآن الله.
   الكريم والسنة، لتصل بها إلى العزة والتمكين بإذن الله.
- ٤. التعامل مع النص القرآني بالتأمل والتدبر في ثناياه لاستخراج المكنون فيه يُعدُ من أفضل العلوم وأجلها.
  - ٥. إن القرآن الكريم فيه إجابات لكل التساؤلات والإشكاليات في كل زمان ومكان.

## ثانياً: أسباب اختيار الموضوع:

دفعني لاختيار الموضوع عدة أسباب منها:

- ١. خدمة كتاب الله تعالى بالكتابة في أحد موضوعاته.
- ٢. غفلة كثير من الناس عن منهجيات الإصلاح والتغيير التي جاء بها القرآن الكريم.
- ٣. الحاجة الشديدة إلى الإصلاح والتغيير من أجل العودة بالدين الإسلامي إلى مقام السيادة.
  - ٤. بيان ما تناولته سورة الزُّمَر وغَافِر وفُصِّلَت من منهجيات الإصلاح والتغيير.
  - ٥. الاشتغال بمهمة الأنبياء والمرسلين في تقويم السلوك السلبي، وتعزيز السلوك الإيجابي.

#### ثالثاً: أهداف البحث:

لهذه الدراسة أهداف عديدة سامية منها:

- ١. ابتغاء الأجر والثواب من الله على من خلال خدمة كتابه العزيز.
- ٢. بيان منهجيات الإصلاح والتغيير التي تتضمنها سور الزُّمَر وغَافِر وفُصِّلَت والتي من شأنها أن تنفع الناس في إصلاح شؤونهم، وتغير واقعهم إلى ما يرضي الله.
  - ٣. الارتقاء بمجتمعاتنا وتغيير حالها من الضعف والفساد إلى القوة والصلاح.
  - ٤. بث روح الأمل في نفوس الناس، والعودة بهم إلى كتاب الله منهجاً لحياتهم.
  - ٥. إثراء المكتبة الإسلامية بدراسة علمية جديدة تفتقر إليها في بيان منهجيات الإصلاح والتغيير.
    - ٦. بيان الأثر الإيجابي للإصلاح والتغيير على الفرد والأسرة والمجتمع.

#### رابعاً: الدراسات السابقة:

بعد البحث في الدراسات السابقة تبين أنه لم يكتب في هذا الموضوع بشكل مستقل إلا أنه موجود في ثنايا الكتب، كما قام الأستاذ الدكتور/صلاح الدين سلطان بالكتابة في منهجيات الإصلاح والتغيير في سور: "الكهف، يوسف، الصف، الملك، الفجر" بشكل مستقل، فكان ذلك فتحاً للكتابة في بقية السور، وبدأ العمل في كلية أصول الدين من خلال قسم التفسير، في مشروع بيان منهجيات الإصلاح والتغيير في جميع سور القرآن، وقد كانت دراستي هذه حلقة ضمن هذا المشروع العظيم.

#### خامساً: منهج البحث:

اعتمد الباحث في هذه الدراسة على المنهج الاستقرائي والاستنباطي حسب منهجية التفسير الموضوعي، وذلك من خلال ما يلى:

- ١. تتبع آيات السور الثلاث، واستنباط المنهجيات الموجودة فيها، ودراستها دراسة تفسيرية تطبيقية،
   وذلك بالرجوع إلى المصادر والمراجع التفسيرية المختلفة.
- كتابة الآيات مشكولة بالرسم العثماني، مع عزوها بذكر اسم السورة ورقم الآية في المتن تجنباً
   لإثقال الحواشي.
  - ٣. ربط الآيات بالواقع وتحليلها تحليلاً عميقاً وموضوعياً.
- ٤. الاستعانة بالأحاديث الشريفة التي تخدم المنهجيات مع تخريجها حسب الأصول، ونقل حكم العلماء عليها ما أمكن.
  - الاستدلال بأقوال العلماء والمفسرين، وتوثيقها في الحاشية.
  - عمل تراجم للأعلام المغمورين الذين سيردون في البحث.
    - ٧. مراعاة الأمانة العلمية في النقل والتوثيق والتعليق.
- ٨. توثيق المرجع في الحاشية بذكر المواصفات كاملة عند أول ورود للكتاب، أما إذا ورد مرة أخرى
   فأقتصر على ذكر اسم الكتاب، واسم المؤلف، ورقم الجزء، ورقم الصفحة.
  - ٩. عمل الفهارس اللازمة التي تخدم البحث وتسهل الوصول للمعلومات بأقل وقت وجهد.

#### سادساً: خطة الدراسة:

تشتمل هذه الدراسة على مقدمة، وتمهيد ، وثلاثة أبواب ، وخاتمة.

#### المقدمة

وتشتمل على:

أولاً: أهمية الدراسة

ثانياً: أسباب اختيار الموضوع

ثالثاً: أهداف الدراسة

رابعاً: الدراسات السابقة

خامساً: منهج البحث

سادساً: خطة الدراسة

# التمهيد مدخل إلى منهج الإصلاح والتغيير

ويشتمل على أربعة أمور:

أولاً: المقصود بالمنهج لغة واصطلاحاً

ثانياً: المقصود بالإصلاح لغة واصطلاحاً

ثالثاً: المقصود بالتغيير لغة واصطلاحاً

رابعاً: العلقة بين الإصلاح والتغيير

# الباب الأول الإصلاح والتغيير في سورة الزُّمَر

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول بين يدي سورة الزُّمَر

ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: مدخل إلى سورة الزمر.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.

المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.

المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

المبحث الثاني: المناسبات في سورة الزمر.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

# الفصل الثاني منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة الزُّمَر

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي.

ويشتمل على تسعة مطالب:

المطلب الأول: توحيد الربوبية والألوهية.

المطلب الثاني: توحيد الأسماء والصفات.

المطلب الثالث: الإيمان بالملائكة والكتب والرسل.

المطلب الرابع: الإيمان باليوم الآخر والقدر.

المطلب الخامس: تتزيه الله تعالى عن الولد والشريك.

المطلب السادس: حقيقة الهدى والضلال.

المطلب السابع: حقيقة توفى الأنفس.

المطلب الثامن: إثبات حقيقة البعث.

المطلب التاسع: أحوال المؤمنين والكفار يوم القيامة.

#### المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح والتغيير الدعوي.

ويشتمل على خمسة مطالب:

المطلب الأول: إخلاص العبادة لله على المطلب

المطلب الثاني: الهداية للإسلام.

المطلب الثالث: دعوة للرجوع إلى الله ركالله.

المطلب الرابع: الدعاء عبادة لله عَلا.

المطلب الخامس: التنفير من الكذب والدعوة إلى الصدق.

#### المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح والتغيير الأخلاقي.

ويشتمل على ثمانية مطالب:

المطلب الأول: ضرب الأمثال.

المطلب الثاني: الجزاء من جنس العمل.

المطلب الثالث: الحث على طلب العلم.

المطلب الرابع: طبيعة النفس البشرية في السراء والضراء.

المطلب الخامس: التوكل على الله ركل الله

المطلب السادس: بيان أجر الصابرين

# الباب الثاني الباب الثاني الإصلاح والتغيير في سورة غافر

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول بين يدى سورة غافر

ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: مدخل إلى سورة غافر.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.

المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.

المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

المبحث الثانى: المناسبات في سورة غافر.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

الفصل الثاني الإصلاح والتغيير في سورة غافر

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي.

ويشتمل على ستة مطالب:

المطلب الأول: من دلائل توحيد الله على وقدرته.

المطلب الثاني: حقيقة الإحياء والإماته.

المطلب الثالث: وعد الله عباده بالنصر.

المطلب الرابع: حقيقة الرزق النازل من السماء.

المطلب الخامس: عرض مصارع الغابرين.

المطلب السادس: عرض مشاهد يوم القيامة.

#### المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح والتغيير الدعوي.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب والترهيب.

المطلب الثاني: بيان حقيقة الدنيا.

المطلب الثالث: التدرج في الدعوة.

المطلب الرابع: أسلوب القصص.

#### المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح والتغيير الأخلاقي.

ويشتمل على خمسة مطالب:

المطلب الأول: الإخلاص في الدعاء.

المطلب الثاني: أدب الحوار.

المطلب الثالث: الجدل.

المطلب الرابع: الدعوة إلى الصبر.

المطلب الخامس: الجزاء من جنس العمل.

الباب الثالث البحد والتغيير في سورة فُصِّلَت

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول بين يدى سورة فُصِّلَت

ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: مدخل إلى سورة فصلت.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.

المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.

المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

#### المبحث الثانى: المناسبات في سورة فصلت.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

# الفصل الثاني الفصل الإصلاح والتغيير في سورة فُصِّلَت

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي.

ويشتمل على ستة مطلب:

المطلب الأول: القرآن بشير ونذير.

المطلب الثاني: شهادة الجوارح على أصحابها يوم القيامة.

المطلب الثالث: من دلائل توحيد الله على وقدرته.

المطلب الرابع: نفى الظلم عن الله تعالى.

المطلب الخامس: انفراد الله على بعلم الغيب.

المطلب السادس: حقيقة خلق السموات والأرض.

#### المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح والتغيير الدعوي.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تهديد المشركين بالعذاب الشديد.

المطلب الثاني: الدعوة إلى الله تعالى.

### المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح والتغيير الأخلاقي.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الاستقامة على دين الله كلك.

المطلب الثاني: بيان صفات القرآن الكريم.

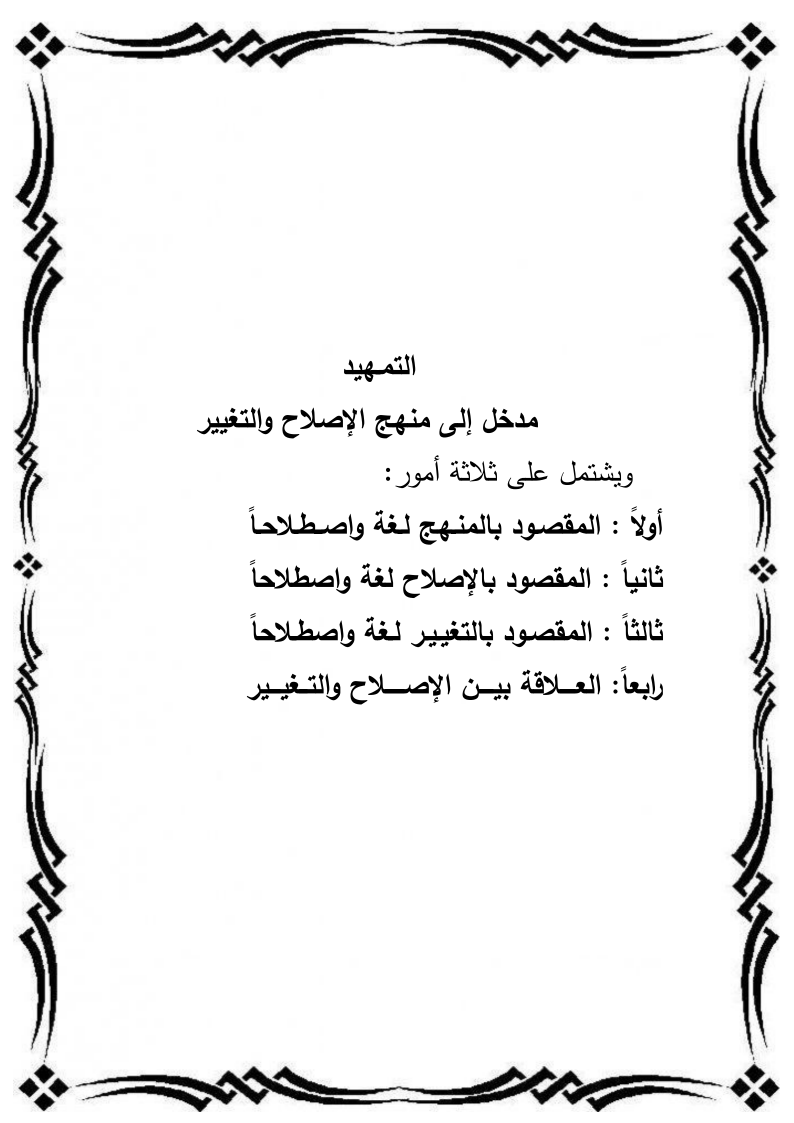
#### الخاتمة

وتشتمل على أهم النتائج والتوصيات.

### الفهارس

### وتشتمل على:

- ١. فهرس الآيات القرآنية.
- ٢. فهرس الأحاديث النبوية.
- ٣. فهرس الأعلام المترجم لهم.
- ٤. فهرس المصادر والمراجع.
  - ٥. فهرس الموضوعات.



# التمهيد مدخل إلى منهج الإصلاح والتغيير

## أولا: المقصود بالمنهج لغةً واصطلاحاً:

#### المنهج لغةً:

بالنظر في قواميس اللغة لكلمة (منهج) نجد أنها تدل على الطريق الواضح المستقيم، وهي كلمة مأخوذة من الجذر الثلاثي (نهج).

قال ابن فارس: "النُّونُ وَالْهَاءُ وَالْجِيمُ أصلان مُتَبَابِنَان: الأول النَّهْجُ، الطريق، وَنَهَجَ لي الأمر: أوضحه، وهو مستقيم الْمِنْهَاجِ، وَالْمَنْهَجُ: الطَّرِيقُ أيضًا، والجمع الْمَنَاهِجُ، والآخر الانقطاع."(١)

وطُرُقٌ نَهْجَةٌ: واضحة (كالمَنْهَج) ، بالكسر، وفي التَّنزيل قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ مِنكُمْ مِنكُمْ مِنكُمْ وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]، المِنْهَاجُ: الطَّريق الواضح. (٢)

قال أبو البقاء("): "النَّهْج: هُوَ فِي الاستِعمَال: الوَجه الوَاضِح الَّذِي جرى عليه الاستِعمَال".(٤)

وأَنهَجَ الطريق: وضَحَ واستَبانَ وَصَارَ نَهْجاً واضِحاً بَيِّناً... والمِنهاجُ: الطريقُ الواضِحُ، واسْتَنْهَجَ الطريقُ: صَارَ نَهْجاً، ونَهَجْتُ الطريقَ: أَبَنْتُه وأَوضَحتُه؛ يُقَال: اعمَل على ما نَهَجْتُه لَك، ونَهَجْتُ الطريق: سَلَكُه، والنَّهْجُ: الطريق المستقيم. (٥)

<sup>(</sup>۱) معجم مقابيس اللغة، أحمد ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، دار الفكر ، (۱۳۹۹هـ - ۱۹۷۹م) ، ج٥ ، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الحسين الزبيدي الحسيني، ج٦، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) هو أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء: صاحب (الكليّات) كان من قضاة الأحناف، عاش وولي القضاء في (كفه) بتركيا، وبالقدس، وببغداد، وعاد إلى إستانبول فتوفي بها، ودفن في تربة خالد سنة 9٤ ، ١٩٠ هـ، وله كتب أخرى بالتركية، وهو غير معروف سنة الولادة. انظر: الأعلام للزركلي، ج٢، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي، تحقيق:عدنان درويش-محمد المصري ، مؤسسة الرسالة – بيروت، ط٢، ١٤١٩هـ ،ص ٩١٣.

<sup>(°)</sup> انظر: لسان العرب، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي، دار صادر – بيروت، ط٣، ١٤١٤ هـ، ج٢ ، ص٣٨٣.

#### المنهج اصطلاحاً:

لقد تعددت آراء وأقوال العلماء في تحديد تعريف جامع محدد لكلمة المنهج، مثلها مثل سائر الاصطلاحات، فهناك الكثير من الأقوال في تعريف المنهج أذكر منها ما يلي:

1-قال وهبة الزحيلي: "منهاجا : طريقا واضحا مستمرا يسير عليه الناس في الدين"(١) ، والطريق الواضح البين، والمنهاج في الدين الطريق البين لا لبس فيه، ولا إبهام ويستمر عليه الناس ويسيرون. (٢)

٢-قال أبو البقاء: " المنهج: الشرعة ابتداء الطريق، والمنهاج الطريق الواضح البين، أو الأول:
 الدين، والثاني: الدليل، وعن ابن عباس: الشرعة ما ورد به القرآن، والمنهاج ما ورد به السنة". (٦)
 ٣-والمنهج في الاصطلاح أيضا: " وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة". (٤)

٤ - وأيضا: " هو مجموعة من الركائز والأسس المهمة التي توضح مسلك الفرد أو المجتمع أو الأمة لتحقيق الآثار التي يصبو إليها كلُّ منهم". (٥)

**ويرى الباحث أن المنهج** يدور حول معنى أساس واضح، هو الطريق أو السبيل، أو الخطة المرسومة المحددة للوصول إلى غاية معينة أو هدف واضح.

## ثانياً: المقصود بالإصلاح لغةً واصطلاحاً.

#### الإصلاح لغةً:

بالنظر في قواميس اللغة لكلمة (إصلاح) نجد أنها تدل على إزالة الفساد، وهي كلمة مأخوذة من الجذر الثلاثي (صلَحَ).

قال ابن فارس: " الصَّادُ وَاللَّمُ وَالْحَاءُ أصل واحد يدل على خلاف الفساد، يقال: صَلَحَ الشيء يَصْلُحُ صَلَحًا، ويقال: صَلَحَ اللهم ، ويُقالُ: صَلَحَ صَلُوحًا ".(٦)

والجمع صُلَحاءُ وصُلُوحٌ؛ وصَلُح: كصَلَح، ورجُلٌ صَالِحٌ في نفسه من قوم صُلَحاء ومُصْلِح في أعماله وأموره، وقد أصْلَحه اللَّه، والإصلاح: نقيض الإفساد،

<sup>(</sup>١) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، للأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي، الطبعة الثانية، ١٤١٨ه، دار الفكر المعاصر – دمشق، ج٢، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت، ط١، ١٤١٢هـ، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) الكليات، للكفوي، ج١، ص٥٨٥-٨٢٦.

<sup>(</sup>٤) معجم اللغة العربية المعاصرة، د.أحمد مختار عبد الحميد عمر، ط١، ١٤٢٩ هـ- ٢٠٠٨م، ج٣، ص٢٢٩١.

<sup>(</sup>٥) مجلة البحوث الإسلامية، ج٥٨، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٦) معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، ج٣، ص٣٠٣.

والمَصْلَحة:الصَّلَكُ، والاستِصلاح: نقيض الاستفساد، (١) وَالصِّلَكُ بالكسر مصدر المُصالَحَة، والمصْلَحَةُ واحدَةُ الْمَصَالِح. (٢)

وأصْلَحه: ضد أفسده، وقد أصْلَحَ الشَّيء بعد فساده: أقامه، ويُقَال: أَصْلَحَ الدَّابة: إذا أحسَنَ إليها فصَلَحت، (٣) وصَلَحَ الأمر، وأصلحته، وأصلح الله تعالى الأمير، وسعى في إصلاح ذات البين، وأمر الله تعالى ونهى لاستصلاح العباد، وصلح فلان بعد الفساد، وصالحَ العدو، ووقع بينهما الصُلح.(٤)

والصَّلاحُ ضد الطَّلاح، والصالحُ: الذي يبؤدِّي إلى الله عَلَى ما افترض عليه، ويؤدِّي إلى الله عَلَى ما افترض عليه، ويؤدِّي إلى النَّاس حقوقهم، ورجل صالح في نفسه من قوم صُلَحاء وصالحين، وقوله عَلَى في النَّاس على النَّاس ع

" والصلح بالضم وسكون الله، اسم من المصالحة خلاف المخاصمة مأخوذ من الصلاح، وهو الاستقامة". (٦)

#### الإصلاح اصطلاحاً:

#### عرف العلماء الصلاح والإصلاح بعدة تعريفات وهي:

١ -الصلاح: هو سلوك طريق الهدى.

 $Y^{-}$  هو استقامة الحال على ما يدعو إليه العقل". (Y)

٣- " هو استقامة الحال على ما يدعو إليه العقل والشرع". (^)

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، ابن منظور، ج٢، ص٥١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصحاح في اللغة، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين – بيروت، ط٤، (١٤٠٧ هـ – ١٩٨٧) م ج١، ص٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الحسين الزبيدي الحسيني، ج٦، ص ٥٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: أساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط١، (١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م)، ج١، ص ٥٥٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، هنداوي، دار الكتب العلمية – بيروت، ط١، (١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م)، ج٣، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٦) كشاف اصطلاحات الفنون، للشيخ محمد علي التهانوي، ج٣، ص٢١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط١، (١٤١٨هـ-١٩٩٨م)، وانظر: كتاب المُعَرَّب في ترتيب المِعَرب للإمام أبي الفتح المطرزي، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٧) الكليات لأبي البقاء، ج٣، ص١١٦، انظر أيضا: كشاف اصطلاحات الفنون، ج٣، ص٢١.

<sup>(</sup>٨) كشاف اصطلاحات الفنون، ج٣، ص٢١.

٤ – قال الراغب الاصفهاني: "والصلح يختص بإزالة النفار بين الناس، يقال منه اصطلحوا وتصالحوا، وإصلاح الله تعالى للإنسان يكون تارة بخلقه إياه صالحاً، بإزالة ما فيه من فساد بعد وجوده، وتارة يكون بالحكم له بالصلاح". (١)

٥-قال الزمخشري: "والصلاح هو الحصول على الحالة المستقيمة النافعة". (٢)

٦-قال الإمام الألوسي: "هو عبارة عن الإتيان بما ينبغي والاحتراز عما لا ينبغي". (٦)

٧-قال عبد الحميد الفراهي<sup>(٤)</sup>: " الصلاح عبارة عن أثر الحكمة والعلم، وهو الأصل الكلي للكمال، فطلب الصلاح طموح إلى كمال النفس والتقرب والرضوان". (٥)

- "والصلاح هو إرجاع الشيء إلى حالة اعتداله بإزاء ما طرأ عليه من الفساد". $^{(7)}$ 

والرجل الصالح هو: " القائم بما عليه من حقوق الله، وحقوق العباد". (٧)

والصُّلْح في الاصطلاح: " هو عقد يرفع النزاع "(^)

**ويرى الباحث** من خلال هذه التعريفات أن معنى الإصلاح يدور حول سلوك طريق الهدى، والاستقامة على ما يدعو إليه العقل والشرع، والابتعاد عن الفساد.

# ثالثاً: المقصود بالتغيير لغةً واصطلاحاً.

#### التغيير لغة :

التغيير كلمة مشتقة من الجذر الثلاثي (غير) قال ابن فارس: "الغين والياء والرَّاء أصلان صحيحان، يدل أحدهما على صلاح وإصلاح ومنفعة، فالأوَّل الغيرة، وهي الميرة، وبها صلاح العيال، يقال:غارهم الله تعالى بالغيث يغيرهم ويغورهم، أي أصلح شأنهم ونفعهم... والأصل الآخر:

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، ص٢٨٤.

<sup>(</sup>۲) الكشاف عن حقائق غوامض التتزيل، لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله، ج۱، ص۱۷۹، ط۲،۱٤۰۷ه ، دار الكتاب العربي – بيروت.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، ج٢، ص٧، دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان.

<sup>(</sup>٤) هو حميد الدين أبو أحمد عبد المحسن الأنصاري الفراهي، ولد سنة ١٢٨٠ه في قرية فريها بالهند، كان نموذجاً مشرفاً للعالم المسلم الجامع بين التبحر في العلوم العربية والدينية، والاطلاع الواسع على العلوم العصرية والطبيعية، توفي في ١٩ جمادي الثانية من سنة ١٣٤٩ه. انظر ترجمته: مصابيح الدرر في تناسب آيات القرآن الكريم والسور، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: مفردات القرآن الكريم، عبد الحميد الفراهي، ص٠٦٠.

<sup>(</sup>٦) مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير، لابن باديس، ج١، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٧) الكليات لأبي البقاء، ج٣، ص١١٦، انظر أيضا: كشاف اصطلاحات الفنون، ج٣، ص٢١.

<sup>(</sup>٨) كشاف اصطلاحات الفنون، ج٣، ص٢١.

قولنَا: هذا الشَّيء غير ذاك، أي هو سواه وخلافه، ومنه قوله تعالى: ﴿ مِرَطَ الَّابِينَ أَنَّمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْصُوبِ عَلَيْهِدَ وَلَا الشَّيَالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] . (١)

والغِيَـرُ: الدِّيَـة، وأصلها من المغايرة، وهـي المبادلـة، وسميت الديّـة غِيَـراً، لأنها غُيرت عن القَوَد إلى غيره، ولأن الدية صلاح للقاتل وبقاء له ولدمه. (٢)

وذكر ابن منظور أنه يقال تغير الشيء عن حاله: تحول، وغيره حوله وبدله كأنه جعله غير الشيء عن حاله: تحول، وغيره حوله وبدله كأنه جعله غير ما كان، (ا) ومنه قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَقَى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِمِمْ ﴾ [الأنفال: ٥٣].

#### التغيير اصطلاحاً:

هنالك تعريفات كثيرة للتغيير لكثرة مجالاته، نذكر منها ما يلى:

1 – قال الجرجاني: "التغيير هو إحداث شيء لم يكن قبله، وأيضا: هو انتقال الشيء من حالة إلى حالة أخرى". (٤)

٢-"هو كل ما يطرأ من تبدل في جانبي الثقافة سواء أكان مادياً أم معنوياً". (٥)

٣-هو التحول من صفة إلى صفة ومن حال إلى حال، ويكون على وجهين:

الأول: تغيير صورة الشيء دون ذاته كبناء الدار في المكان نفسه بناءً مختلفا عن الأول.

والثاني: تبديل الشيء بغيره كاستبدال الدار بأخرى في مكان آخر، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِم ﴾ [الرعد: ١١]. (١)

٤-وقيل: إن التغيير، هو تبديل شيء بما يضاده، فقد يكون تبديل صورة جسم، ويكون تغيير حال وصفة، ومنه تغيير الشيب وكأنه مشتق من الغير، وهو المخالف.(٧)

ويرى الباحث أن تعريف الإمام الجرجاني هو الأنسب لتعريف التغيير في الاصطلاح.

<sup>(</sup>١) انظر: معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٤، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٣، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، لابن منظور، ج٥، ص٠٤.

<sup>(</sup>٤) التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، ط١، (٤) التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، ط١، (٤٠٣هـ -١٩٨٣م)، ص٦٣.

<sup>(</sup>٥) التغيير الاجتماعي بين النظرية والتطبيق، د. محمد عبد المولى الدقس، ص ٦١.

<sup>(</sup>٦) انظر: عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، (ص٥٠٩-٤٠٩).

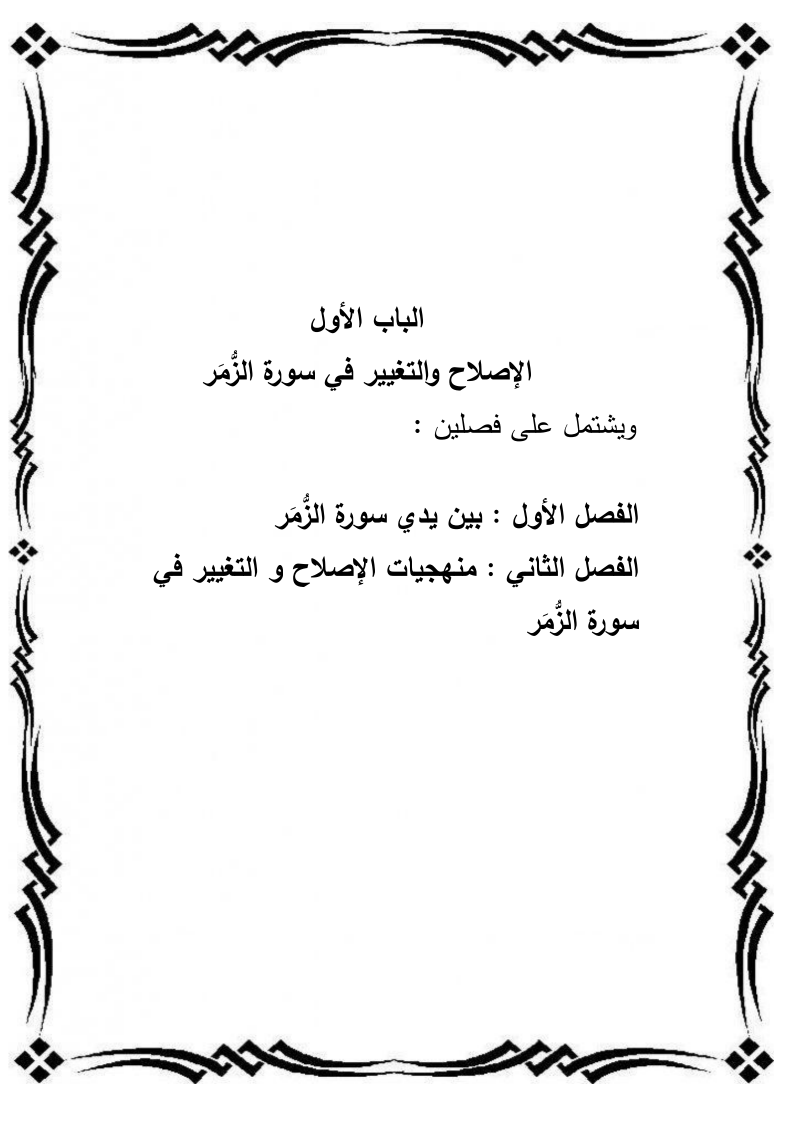
<sup>(</sup>۷) انظر: التحرير والنتوير، لمحمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، الدار التونسية للنشر – تونس، ۱۹۸۶ هـ، ج۱۰، ص۶۰.

#### رابعاً: العلاقة بين الإصلاح والتغيير

بعد الوقوف على تعريف الإصلاح والتغيير في اللغة والاصطلاح تبين أن العلاقة بينهما علاقة ترادف، حيث إن كلاهما يسعى إلى الإصلاح، وإن كان التغيير من الأسوأ إلى الأحسن، فالإصلاح ضد الإفساد وتغيير له، والتغيير الإيجابي إصلاح، لأنه تغيير من الأسوأ إلى الأحسن، ومن الممكن أن يكون التغيير من الأحسن إلى الأسوأ، وهذا ما تقوم المنهجيات في علاجه، حيث قال تعالى: ﴿إِنَ ٱللّهُ لاَيُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُ وَالمَا إِنَّهُ سِيمٍ ﴾ [الرعد: ١١].

فالإنسان الذي يريد إصلاح نفسه عليه أن يقوم بتغيير حاله وأحواله، ويهجر المعاصي والذنوب، ويعبد الله تعالى حق عبادته، ويصلح حياته بتغيير الأشياء السلبية في حياته إلى أشياء إيجابية صالحة، فيتكون لديه انضباط ذاتي، ويحدث الإصلاح بتغيير الفساد، ويحدث التغيير بإصلاح الفساد.

والإصلاح يكون بالتغيير إلى الأفضل على الإطلاق، فلا إصلاح دون تغيير، ولا تغيير دون إصلاح، فالتغيير للأحسن والإصلاح قرناء لا ينفك أحدهما عن الآخر، فهما متلازمان ومتحدان.







# الفصل الأول بين يدي سورة الزُّمَر

المبحث الأول: مدخل إلى السورة.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.

أولاً: اسم السورة.

تسمى سورة الزمر بثلاثة أسماء وهي:

١ - الزُّمَ ـ ر: "سُميت سورة الزمر لأن الله تعالى ذكر في آخرها زمرة الكفار الأشتياء مع الإذلال والاحتقار، وزمرة المؤمنين السعداء مع الإجلل والإكرام". (١)

٢ - التنزيل: " تسميتها (تنزيل) لمن تأمل آياتها وحقق عباراتها وإشاراتها".(٢)

ووجه تسميتها بذلك لأن السورة ابتدأت بقوله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْعَرْدِيرِ اللَّهُ الْعَرْدِيرِ اللَّهُ الْعَرْدِيرِ اللَّهُ الْعَرْدِيرِ ﴾ [الزمر: ١].

٣- الغرف: "سُميت بذلك لأنها إشارة إلى حكمه سبحانه في الفريقين أهل الظلل النارية والغرف النورية، تسمية للشئ بأشرف جزئية، فالقول فيها كالقول فيها كالقول فيها كالقول فيها كالقول في الزمر سواء". (٦) وقال وهب بن منبه: (١) "من أحب أن يعرف قضاء الله عز وجل في خلقه فليقرأ سورة الغرف". (٥)

(٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للإمام برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، ج١٦، ص٤٣٦، دار الكتاب الإسلامي بالقاهرة.

(٤) هو: الحافظ: وهب بن منبه أبو عبد الله الصنعاني، عالم أهل اليمن، ولد سنة ٣٤ه وعنده من علم أهل الكتاب شيء كثير، فإنه صرف عنايته إلى ذلك، وبالغ، كان ثقة واسع العلم، توفي سنة ١١٤ه، انظر ترجمته (تذكرة الحفاظ للإمام شمس الدين الذهبي ج١، ص١٠٠) ، و (تقريب التهذيب لابن حجر العسقلاني ج٢، ص٣٩).

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ج١٦، ٤٣٦.

<sup>(°)</sup> الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، ج١٥، ص٢٣٢، دار الكتب المصرية – القاهرة، ط٢، (١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م).

#### ثانيا: عدد آياتها.

"عدد آیاتها خمس وسبعون آیة کوفی، وقیل اثنتان وسبعون. (۱) والرأي الراجح خمس وسبعون. (۲)

#### ثالثا: ترتيبها.

ترتيب السورة في القرآن هو التاسع والثلاثون<sup>(٢)</sup>، وهي السورة التاسعة والخمسون في ترتيب النزول على المختار تنزلت بعد سورة سبأ وقبل سورة غافر<sup>(٤)</sup>.

#### المطلب الثانى: محور السورة وزمن نزولها.

#### أولا: محور السورة.

سورة الزمر سورة مكية، وقد تحدثت عن عقيدة التوحيد بإسهاب كبير مثلها مثل سائر السور المكية، حتى لتكاد تكون هي المحور الرئيس للسورة الكريمة، لأنها رأس الإيمان وأساس العقيدة ورأس كل عمل صالح.

قال سيد قطب رحمه الله: "هذه السورة تكاد تكون مقصورة على علاج قضية التوحيد، وهي تطوف بالقلب البشري في جولات متعاقبة، وتوقع على أوتاره إيقاعات متلاحقة، وتهزه هزاً عميقا متواصلا، لتطبع فيه حقيقة التوحيد وتمكنها، وتنفي عنه كل شبهة، وكل ظل يشوب هذه الحقيقة، ومن ثم فهي ذات موضوع واحد متصل من بدئها إلى ختامها يعرض في صور شتى". (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف، للزمخشري، ج٤، ص١١، وانظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، للإمام ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي،ج٥، ص٣٦، ط١، دار إحياء التراث العربي – بيروت، وانظر: مجمع البيان في تفسير القرآن، للشيخ أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، ج٨، ص٣٣٩، دار الفكر للطباعة والنشر.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير المنير، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتتوير، ابن عاشور، ج٢٣، ص٢١٦، وانظر: التسهيل لعلوم التتزيل، لأبي القاسم، محمد بن أحمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي، ج٢، ص٢١٥، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم – بيروت، ط١١٦٠ هـ.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، ج٥، ص٣٠٣٣، دار الشروق – بيروت– القاهرة، ط١٧، ط١٠، ١٤١٢ هـ.

#### ثانيا: زمن نزولها.

سورة الزمر من السور المكية التي نزلت قبل الهجرة عند جمهور العلماء، (۱) إلا ثلاث آيات نزلت بالمدينة في وحشي قاتل حمزة، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَكِمَادِى اللَّذِينَ السَّرَفُوا عَلَى الفَيسِهِم لا نَقَ نَطُوا مِن نزلت بالمدينة في وحشي قاتل حمزة، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَكِمَادِى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ

ويرى الباحث: أن السورة مكية إلا الآيات الثلاث التي نزلت في وحشي قاتل حمزة، لأن ذلك حدث بعد معركة أحد، ومعركة أحد وقعت بعد الهجرة.

المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

#### أولا: فضل السورة.

أخرج النسائي عن عائشة رضي الله عنها، قالت: "كان رسول الله الله السوم حتى نقول ما يريد أن يفطر، ويفطر حتى نقول ما يريد أن يصوم، وكان يقرأ في كل ليلة بني إسرائيل والزمر". (٦)

#### ثانيا: أهداف السورة وموضوعاتها.

سورة الزمر لها أهداف كثيرة، فهي من السور المكية التي جاءت لإثبات عقيدة التوحيد، وتعريف العباد بربهم، وبيان أدلة وجود الله وتوحيده، وإخلاص العبادة له وحده سبحانه، فمن هذه الأهداف ما يلي<sup>(3)</sup>:

<sup>(</sup>۱) انظر: البرهان في علوم القرآن، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ج۱، ص۲۰۲، دار إحياء الكتب العربية بيروت – لبنان، ط۱، ۱۳۷٦هـ ۱۹۵۷م، وانظر: التحرير والتتوير، لابن عاشور، ۲۳، ص۳۱۸.

<sup>(</sup>۲) انظر: البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي، ج٩، ص١٨١، دار الفكر – بيروت، ١٤٢٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى للنسائي، كتاب عمل اليوم والليلة، باب الفضل في قراءة تبارك الذي بيده الملك، مج٦، ص١٧٩، ح١٠٤٨٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: أهداف كل سورة ومقاصدها، للدكتور عبد الله محمود شحاتة، ج١، ص٣٣٧، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢، ١٩٨١م.

إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَنْذِبٌ كَفَارٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُتَشَهِهَا مَثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْتَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُضَلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَا دٍ ﴾ [الزمر: ٢٣].

٥- بيان بعض صفات القرآن الكريم، وأنه أحسن الكلام، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الكلام، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الكَدِيثِ كِنَنَا مُ تَشَيِهَا مَثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَامَ أَوْ وَمَن يُضَلِل اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ الرَّاسُ ﴾ [الزمر: ٢٣].

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن، ج٥، ج٣٠٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، ج٢٣، ص٢٧١.

آ -بين الله سبحانه أيضاً في هذه السورة حال الإنسان الكافر في الضر، وحاله في الصحة والعافية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّدُ مَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ مَا كَانُوا في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّدُ مَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَلْنَهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَا أَمَا بَهُمْ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَا أَمَا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغَنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَأَصَابُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كُسَبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ فَأَمَا اللَّهُ مَا لَكُنُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

٨-بين الله سبحانه في هذه السورة أهوال يوم القيامة، وما فيه من الآيات الباهرة العظيمة الدالة علي كمال القدرة، وتمام العظمة الإلهية، (١) وذلك في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأَشَرَقَتِ الْأَرْضُ مِن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي النَّرِضُ وَمِاتَ وَمَن فِي النَّرِضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأُولِيَتُ اللَّرُضُ وَمِاتَ وَمُن فِي النَّرِيثِ وَمُن فِي النَّرِيثِ وَمُن فِي النَّرِيثِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَمُؤْمِنَ اللهُ وَمُؤْمِنَ اللهُ وَوُقِينَ كُلُ نَفْسِ مَّا عَمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللهِ وَمُؤْمِنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمُؤْمِعَا الزمر : ١٨٠ - ٧٠].

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، ج٢٣، ص٥٥٥، وانظر: التحرير والتنوير، ج٢٣، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، ج٢٦، ص٢٦٠.



# المبحث الثاني المناسبات في سورة الزمر

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

أولا: مناسبة السورة لما قبلها (سورة ص):

تظهر المناسبة بين (سورة الزمر) وما قبلها (سورة ص) من عدة أمور وهي على النحو التالي:

1- "ذكر تعالى في آخر سورة (ص) قصة خلق آدم عليه السلام، وذكر في صدر هذه السورة قصة خلق زوجه منه، وخلق الناس كلهم منه، وذكر خلقهم في بطون أمهاتهم خلقاً من بعد خلق، ثم ذكر أنهم ميتون، ثم ذكر سبحانه القيامة والحساب والجنة والنار، وختم بقوله سبحانه: ﴿ وَقُمِنَى مَن نَهُمُ مِلْكُونَ ﴾، فذكر جل شأنه أحوال الخلق من المبدأ إلى المعاد، متصلاً بخلق آدم السرة قبلها". (١)

٢- وهناك في السورتين مناقشة لعقيدة الوحدانية شه ، ففي سورة (ص)، قال تعالى: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ الْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

وفي سورة الزمر قوله نعالى: ﴿ أَلَا يَلِهِ الدِّينُ الْخَالِصُّ وَالَّذِينَ الْخَالِصُّ وَالَّذِينَ الْخَالُومُ وَالَّذِينَ الْخَالُومُ وَالَّذِينَ الْخَالُومُ وَالَّذِينَ الْخَالُومُ وَالَّذِينَ الْخَالُومُ وَاللَّهُ الْآَلَةِ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنْذِبُ كَانَّا اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنْذِبُ كَانَّا اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ الل

### ثانياً: مناسبة السورة لما بعدها (سورة غافر):

تظهر المناسبة بين (سورة الزمر) وما بعدها (سورة غافر) من خلال عدة أمور: 
1-تتشابه السورتان في أن كلاً منها من السور المكية التي نزلت لتعالج أمور العقيدة والتوحيد، وقد ورد فيهن حديث يدل على أنهن نزلتا جملة واحدة، قال الإمام السيوطي - رحمه الله-: " وروينا عن جابر بن زيد، وابن عباس في ترتيب نزول السور: أن الحواميم نزلت عقب الزمر، وأنها نزلت

<sup>(</sup>١) روح المعاني، للألوسي، ج٢٣، ص٢٣٢.

متتاليات كترتيبها في المصحف: المؤمن، ثم السجدة، ثم الشورى، ثم الزخرف، ثم الدخان، ثم الجاثية، ثم الأحقاف، ولم يتخللها نزول غيرها، وذلك مناسبة جلية واضحة في وضعها هكذا. (۱) ٢-وتتشابه السورتان في أن الله في ذكر في آخر سورة الزمر ما يؤول إليه حال الكافرين وحال المؤمنين، ثم ذكر في سورة غافر أنه في غافر الذنب وقابل التوب، ليكون ذلك استدعاء للكافر إلى الإيمان، وإلى الإقلاع عما هو فيه، وأن باب التوبة مفتوح، وذكر شدة عقابه وصيرورة العالم كلهم فيه ليرتدع عما هو فيه، وأن رجوعه إلى ربه فيجازيه بما يعمل من خير أو شر. (۱)

٣-ونتشابه سورة الزمر وسورة غافر في الموضوع، حيث إن الله على ذكر في كلً من السورتين أحوال يوم القيامة، وأحوال الكفار في يوم المحشر، (٣) ومن أمثلة ذلك ما ذكره الله على في سورة الزمر قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ الزمر قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يُنظُرُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيمًا مُن اللَّهُ يَنْ اللَّهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ وَقُوفِي يَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، ج١، ص١٣٠، دار الفضيلة للنشر والتوزيع.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في التفسير، ج٩، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) التفسير المنير، ج٢٤، ص٦٨.

#### المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

" المناسبة بين مطلع سورة الزمر وخاتمتها واضحة، ففي بداية السورة جاء التأكيد على أن إنزال القرآن الكريم كان بالحق، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ مِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِمًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزمر: ٢]، وفي الخاتمة تأكيد على أن فصل القضاء بين الخلق يوم الحشر يكون بالحق، ﴿ وَقُضِي بَيِّنَهُم بِالْخَقِّ ﴾ [الزمر: ٧٥]، وهذه مناسبة بديعة". (١)

#### المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

سميت سورة الزمر بهذا الاسم لأن الله تعالى ذكر في آخرها زمرة المؤمنين الموحدين الذين ءامنوا بعقيدة التوحيد ومئالهم في الآخرة، وزمرة الكفار الجاحدين الذين جحدوا وأنكروا عقيدة التوحيد ومئالهم في الآخرة، ومحور السورة الأساس هو عقيدة التوحيد، فالعلاقة بين اسم السورة ومحورها واضحة جلية.

#### المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

تظهر المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها سورة (ص) من عدة أمور:

١- قال الإمام الألوسي: " ووجه اتصال أولها بآخر (ص) أنه قال سبحانه هناك: ﴿ إِنْ مُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [ص: ٨٧]، وقال جل شأنه هنا: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، وفي ذلك كمال الالتئام بحيث لو أسقطت البسملة لم يتنافر الكلام". (٢)

٢-قال الإمام البقاعي -رحمه الله- : "لما بنيت سورة (ص) على ذكر المشركين وعنادهم، واتخاذهم الأنداد والشركاء، ناسب ذلك ما افتتحت به سورة الزمر من الأمر بالإخلاص الذي هو نقبض حال ما تقدم". (٣)

19

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، إعداد نخبة من علماء التفسير وعلوم القرآن، إشراف أ.د مصطفى مسلم، جامعة الشارقة، ج٦، ص٤٧٤، الطبعة الأولى، ٤٣١هـ-٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٢) روح المعانى، ج٢٦، ص٢٣٢، وانظر: التفسير المنير، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، ج٧، ص٢٢١.





#### المبحث الأول

#### منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي في سورة الزمر

المطلب الأول: توحيد الربوبية والألوهية.

أولاً: توحيد الربوبية.

إن توحيد الربوبية مبحث مهم من مباحث العقيدة؛ ذلك أنه متعلق بأصل الأصول، وأوجب الواجبات وهو الإيمان بالله على فمما يتضمنه الإيمان بالله والإيمان بربوبيته، وتفرده بالخلق، والرزق، والتدبير، ومما يدل على أهميته ما يثمره من الثمرات العظيمة؛ فالعلم به والإيمان بمقتضاه يثمر إجلال الرب، وتعظيمه، ورجاءه، ومحبته والخوف منه إلى غير ذلك؛ فلا ينبغي التقليل من شأنه، ولا ترك الحديث عنه، كما لا ينبغي في الوقت نفسه أن يجعل الغاية في التوحيد، بل إن الغاية في التوحيد الألوهية، الذي هو متضمن لتوحيد الربوبية.

فتوحيد الربوبية: هو بيان أن الله وحده خالق كل شيء (١)، وهو الإقرار بأن الله وحده خالق كل شيء ومالكه، وخالقه، ورازقه، وأنه المحي والمميت، النافع الضار، المتفرد بإجابة الدعاء عند الإضرار الذي له الأمر كله، القادر على ما يشاء، ليس له في ذلك شريك. (٢)

وهناك دلالات على ربوبية الله على خلقه منها ما يلى:

٢-دلالة الأنفس: فالنفس آية كبيرة من آيات الله الدالة على ربوبيته، ولو أمعن الإنسان النظر في نفسه وما فيها من العجائب لعلم أن وراء ذلك رباً حكيماً خالقاً قديراً، قال تعالى: ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَالْمَصِيرُ ﴾ [التغابن: ٣].

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز الحنفي، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، سليمان الوهاب، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب ما قيل في أولاد المشركين، ج٢، ص١٠٠٠-١٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج٢، ص٦.

٣-دلالة الآفاق: كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَلِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي ٓ أَنْفُسِمِمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقد أفصح القرآن عن هذا النوع من التوحيد جد الإفصاح، ولا تكاد سورة من سوره تخلو من ذكره أو الإشارة إليه، فهو كالأساس بالنسبة لأنواع التوحيد الأخرى، لأن الخالق المالك المدبر هو الجدير وحده بالتوجه إليه بالعبادة والخشوع والخضوع، وهو المستحق وحده للحمد والشكر والذكر والدعاء والرجاء والخوف، وغير ذلك، والعبادة كلها لا يصح أن تكون إلا لمن له الخلق والأمر كله. (۱)

وأدلة توحيد الربوبية كثيرة متنوعة، تدل على تفرد الله بالربوبية على خلقه أجمعين، فقد جعل الله لخلقه أموراً لو تأملوها حق التأمل وتفكروا بها لدلتهم إلى أن هناك خالقاً مدبراً لهذا الكون، ولقد ذكر الله في سورة "الزُّمَر" الكثير من دلائل توحيد الربوبية، أبين بعضاً منها على النحو التالى(٢):

١ - قال تعالى: ﴿ خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِي ﴾ [الزمر: ٥] ، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ بِالْحَقِ ﴾ [الزمر: ٤٦].

إن خلق السموات والأرض وإبداعهما على هذه الصورة من أعظم الآيات الدالة على ربوبية الله، والتعرف عليه سبحانه فقد أوضح الحق أنه خالقهما بالحق المتجرد عن اللهو والعبث، وبث فيهما من الحكم العظيمة التي يتجلى بعضها لعباده المتفكرين المتدبرين في خلقهما، قال ابن جرير الطبري: " خلق ربكم أيها الناس السموات والأرض بالعدل، وهو الحق، منفرداً بخلقها لم يشركه في إنشائها واحداثها شريك ولم يعنه عليها معين ".(٢)

٢-قال تعالى ﴿ يُكَوِّرُ الْيَلَ عَلَى النَّهَادِ وَيُكَوِّرُ النَّهَادَ عَلَى النَّالِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ حُكُلُّ يَجَرِي ٢-قال تعالى ﴿ فِيكَوِّرُ النَّهَادِ وَيُكَوِّرُ النَّهَادَ عَلَى النَّالِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ ﴿ وَالزمر: ٥].

إن تعاقب الليل والنهار بإدخال أحدهما على الآخر وتداخلهما من أعجب آيات الله، وبدائع صنعه، ولذلك يعيد الباري سبحانه ذكرهما في القرآن. (٤)

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان عن تأويل آى القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب، أبو جعفر الطبري، ج١٤٢٢، ص١٦٤٨، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ط١، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٤) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص٣٢٧.

يقول ابن القيم رحمه الله: "فالله تعالى هو الذي يحول ضياء النهار إلى ظلام الليل ليتمكن الإنسان من الحصول على الهدوء والسكينة حتى يرتاح من إرهاق العمل ومشقة السعي، وحتى يستجمع قواه ويجدد نشاطه ليواصل سعيه من جديد إذا ما جاء النهار وولى الظلام".(١)

كذلك تسخير الشمس والقمر لتهيئة مصالح العباد ومنافعهم، فإذا تأمل الإنسان بفكر عميق وعقل متدبر في بعض جزئيات هذا الكون المسخر لمصالحه، والتي عليها استقرار حياته، كفاه ذلك دليلاً واضحاً وحجة بينة على أن هذا الكون مخلوق لخالق حكيم قدير، ومن جزئيات هذا العالم تسخير الشمس والقمر المشار إليه في الآية السابقة.

قال الإمام فخر الدين الرازي: "والثابت اعتبار أحوال الكواكب لا سيما الشمس والقمر، فإن الشمس سلطان النهار والقمر سلطان الليل، وأكثر مصالح هذا العالم مربوطة بهما". (٢)

وقال العلامة ابن القيم: "ثم تأمل هذا الفلك الدوّار بشمسه وقمره ونجومه وبروجه، وكيف يدور على هذا العالم هذا الدوران الدائم إلى آخر الأجل على هذا الترتيب والنظام، وما في طي ذلك من اختلاف الليل والنهار والفصول والحر والبرد، وما في ضمن ذلك من مصالح ما على الأرض من أصناف الحيوان والنبات، وهل يخفى على ذي بصيرة أن هذا إبداع المبدع الحكيم وتقدير العزيز العليم ولهذا خاطب الرسل أممهم مخاطبة من لا شك عنده في الله وإنما دعوهم إلى عبادته وحده لا إلى الإقرار به". (٢)

# ٣-قال تعالى: ﴿ خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ [الزمر: ٦].

هذه الآية من السورة بين الله تعالى فيها أنه خلق بني آدم الذين لا يحصي عددهم إلا هو سبحانه من أب واحد، وهو آدم عليه السلام، حيث كان خلقه في المرحلة الأولى منفرداً، ثم خلق له الباري سبحانه زوجة من نفسه وجسمه وهي حواء في سورة نادرة ليس لها مثيل بين المخلوقات. (ئ) ٤-قال تعالى: ﴿ يَعْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَيَكُمْ خَلْقا مِن بَعْدِ خَلِق فِي طُلْمَتِ ثَلَاثٍ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلْكُ لاَ عَالَى: ﴿ يَعْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَيَكُمْ خَلْقا مِن بَعْدِ خَلْق فِيكُون إِلَّا هُو تُم يكون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق أي: قدركم في بطون أمهاتكم يكون أحدكم أولاً نطفة ثم يكون علقة ثم يكون مضغة ثم يخلق فيكون أحماً وعصباً وعروقاً وينفخ فيه الروح فيصير خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين". (°)

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة، لابن القيم، ج١، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي فخر الدين ابن العلامة ضياء الدين عمر المشتهر بخطيب الري، ج٢٦، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة، لابن القيم، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٦، ص٨، التفسير الكبير للرازي، ج٢٦، ص٢٤٤، تفسير النسفي، ج٣،ص١٧٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج١٢، ص١١٤.

قال أبو الحسن الأشعري رحمه الله: "إن الإنسان إذا فكر في خلقه من أي شيء ابتدأ، وكيف دار في أطوار الخلقة طوراً بعد طور حتى وصل إلى كمال الخلقة، وعرف يقيناً أنه بذاته لم يكن ليدبر خلقته، وينقله من درجة إلى درجة وينقيه من نقص إلى كمال، علم بالضرورة أن له صانعاً قادراً عالماً مريداً، إذ لا يتصور حدوث الأفعال المحكمة من طبع، لظهر آثار الاختيار في الفطرة وتبين آثار الأحكام والإتقان في الخلقة، فله تعالى صفات دلت أفعاله عليها لا يمكن جحدها"(۱)، وقد أكد شيخ الإسلام ابن تيمية أن أحسن ما يستدل به على ربوبية الخالق، هو الاستدلال بخلق الإنسان نفسه، كما كرر ذلك كتاب الله، إذ هو الدليل وهو المستدل في وَفِي آنفُسِكُمُ الأستدلال بخلق الإنسان نفسه، كما كرر ذلك كتاب الله، إذ هو الدليل وهو المستدل في وَفِي آنفُسِكُمُ الأستدلال بخلق الإنسان نفسه، كما كرر ذلك كتاب الله، إذ هو الدليل وهو المستدل في هذا الوجود من آثار .(۱)

وهناك الكثير من هذه الآيات في السورة الكريمة، الدالة على توحيد الله في ربوبيته، منها آية الاستدلال بخلق الأزواج الثمانية من الأنعام، وآية إنزال المطر من السماء، وإنبات النبات، وآية بسطه سبحانه وتعالى الرزق لمن يشاء، وتضييقه على من يشاء، والآية الدالة على أن مقاليد السموات والأرض بيده سبحانه وغيرها من الآيات.

#### ثانياً: توحيد الألوهية.

هو الاعتقاد الجازم بأن الله على هو الإله الحق، ولا إله غيره، وإفراده سبحانه بالعبادة. (٦)

فتوحيد الألوهية مبني على إخلاص العبادة لله وحده، في باطنها وظاهرها، بحيث لا يكون شيء منها لغيره سبحانه، فالمؤمن بالله يعبد الله وحده ولا يعبد غيره، فيخلص لله المحبة والخوف والرجاء والدعاء والتوكل والطاعة والتذلل والخضوع، وجميع أنواع العبادة وأشكالها.

وقد عرف شيخ الإسلام ابن تيمية العبادة تعريفاً شاملاً فقال: "العبادة اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة، فالصلاة والزكاة والصيام والحج، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، والوفاء بالعهود، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد للكفار والمنافقين، والإحسان للجار اليتيم، والذكر والقراءة، وأمثال ذلك من العبادة، وكذلك حب الله ورسوله وخشية الله، والإنابة إليه وإخلاص الدين له، والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرضاء بقضائه، والتوكل عليه والرجاء لرحمته، والخوف من عذابه، وأمثال ذلك هي من العبادة لله". (٤)

<sup>(</sup>١) الملل والنحل، للشهرستاني، ج١، ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوى، لابن تيمية، ج١٦، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص١١.

<sup>(</sup>٤) العبودية، لابن تيمية، ص٤٤.

ويقول ابن تيمية: "وهذا التوحيد هو الفارق بين الموحدين والمشركين، وعليه يقع الجزاء والثواب في الأولى والآخرة، فمن لم يأت به كان من المشركين". (١)

وقال الشيخ ابن السعدي رحمه الله مبيناً أهمية هذا النوع: "وهذا الأصل أعظم الأصول على الإطلاق، وأكملها، وأفضلها، وأوجبها، وألزمها لصلاح الإنسانية، وهو الذي خلق الله الجن والإنس لأجله، وخلق المخلوقات، وشرع الشرائع لقيامه، وبوجوده يكون الصلاح، وبفقده يكون الشر والفساد، وجميع الآيات القرآنية إما أمر بحق من حقوقه، أو نهي عن ضده، أو إقامة حجة عليه، أو بيان جزاء أهله في الدنيا والآخرة، أو بيان الفرق بينهم وبين المشركين". (١)

ومما يدل على أهميته أن قبول الأعمال متوقف عليه، وأنه يتضمن جميع أنواع التوحيد فكلها تدخل فيه؛ فمن اعتقده فهو معتقد لغيره من توحيد الربوبية والأسماء والصفات، ومن اكتفى بغيره دونه لم يدخل في دين الإسلام.

#### أدلة توحيد الألوهية من السورة:

لقد تظاهرت الأدلة من الكتاب والسنة، وتنوعت دلالتها في وجوب إفراد الله تعالى في العبادة؛ فتارة تأتي نصوص الكتاب آمرةً بتوحيد الله أمراً مباشراً، وتارة تأتي موضحةً الهدف من إرسال الرسل وإنزال الكتب، وتارةً تأتي محذرةً من مخالفته، وتارةً تأتي لبيان ثواب من عمل به في الدنيا والآخرة، وتارة لبيان عقوبة من تركه، أو تخلى عنه، وسورة الزمر مليئة بمثل هذه الأدلة الدالة على توحيد العبادة لله عز وجل، ومن هذه الأدلة ما يلى:

# ١ - وجوب إفراد الله تعالى في توحيد الألوهية.

لقد وردت آيات كثيرة في السورة كلها توجب على العباد أن يفردوا الله بتوحيد الألوهية، ويخصوه بها وحده دون سواه، منها ما يلي:

قال تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ ﴿ أَلَا يَلُهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٢].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزمر: ١١].

وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهَ أَعَبُدُ مُخْلِصًا لَهُ، دِينِي ﴿ فَأَعَبُدُواْ مَا شِئْتُمُ مِّن دُونِدِ ۚ قُلْ إِنَّ اَلَخْسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِينَدَ ۗ قُلُ إِنَّ الْخُسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِينَدَةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [الزمر: ١٤ - ٥٠].

هذه الآيات الكريمة من السورة تقرر أنه سبحانه هو الذي يستحق أن توجه له العبادة بجميع أنواعها الاعتقادية والقولية والعملية، وليس لأحد سواه كائناً من كان أي شيء من أنواع العبادة، كما تقرر أن أي نوع من أنواع العبادة لم يوجه لله، أو وجه له، ولكن فيه شركة لغيره معه،

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة الحسنة والسيئة، لابن تيمية، ص١٢٨..

<sup>(</sup>٢) انظر: القواعد الحسان لتفسير القرآن لابن السعدي، ص١٩٢.

فإنه باطل، وغير مقبول، لأن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً لوجهه، وأن من عمل أي عملٍ لله، وأشرك معه فيه غيره من المخلوقين كائناً من كان فإن الله يتركه وشركه، لأنه سبحانه أغنى الشركاء عن الشرك. (١)

# ٢-عبودية الدعاء.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلُهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نِسَى مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ بِلَهِ أَندَادًا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ وَ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّارِ ﴾ [الزمر: ٨].

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَنَ ضُرُّدَ عَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَاۤ أُوتِيتُهُ. عَلَى عِلْمَ بَلْ هِى فِسْنَةٌ وَلَكِنَةُ وَلَكِنَةً لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٤٩].

هذه الآيات بين الله تعالى فيهما أن العبد إذا نزل به البلاء، وأحاطت به المحن، جأر إلى الله وفزع إليه بالدعاء، لِمَا تقرر في فطرته أنه لا يكشف ما به من البلاء والمحن إلا الله سبحانه وتعالى، الذي أوجده من قبل ولم يك شيئاً، ثم إنهما توضحان ما تنطوي عليه تلك الفطرة، وما يعتريها من التغيرات والتقلبات في حالتي الشدة والرخاء. (٢)

#### ٣-عبودية الخوف.

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي آَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يُومٍ عَظِيمٍ ﴾ [الزمر: ١٣].

وقال تعالى: ﴿ أَلِيَسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِدٍ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٣٦].

فهاتان الآيتان من السورة فيهما بيان أن الخوف لا يكون إلا من الله سبحانه وتعالى، لأنه وحده القادر على جلب النفع للعبد، ودفع الضر عنه، أما غيره فلا يملك من ذلك شيئاً.

فقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنَ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾، هذه الآية بينت أن الرسول ﷺ مأمور أن يخاف عذاب يوم عظيم إن هو عصى الله تعالى فيما أمره به من إخلاص العبادة والطاعة له وحده لا شريك له، وكون الرسول ﷺ يخاف عذاب يوم عظيم الذي هو يوم القيامة، ذلك اليوم الذي يعظم هوله ويشتد خطره لهو من أبلغ الزجر لغيره، إذ غيره ﷺ يجب أن يعظم خوفه من باب أولى لأنه ﷺ قد أخبرنا في محكم كتابه أنه قد غفر لنبيه ما تقدم من ذنبه وما تأخر. (٣)

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق: ص١٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ: ص٢١٧.

وأما قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخُوفُونَكَ بِالّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ [الزمر: ٣٦]، ففيها إخبار من الله ﷺ بأنه الكافي لعبده العابد له وحده لا شريك إذا صدق في التوكل عليه سبحانه، وفيها أيضاً: بيان أن المشركين كانوا يخوفون الرسول ﷺ بما يعبدون من دون الله من الأوثان والآلهة الباطلة أن تصيبه بأذى لأنه أعلن البراءة منها وعاب عبادتهم إياها، وجهلوا أنه ﷺ قد أوى إلى ركن شديد، وعلم بأنها لا تقدر على شيء من تلك المزاعم التي اختلقوها وهي زعمهم بأن آلهتهم ستصيبه بأذى، ولكنه ﷺ تصدى لها وبين بطلان عبادتهم لها حتى أرسى قواعد العقيدة الصحيحة، وبين لهم أن الذي يملك النفع ويدفع الضر إنما هو الله وحده، ومن كان ذلك شأنه هو المحدير بأن يعبد وحده، وتوجه له العبادة الخالصة دون سواه.

#### ٤ - عبودية الرجاء.

لقد دلَّت سورة "الزمر" على أن الرجاء عبادة، وأنه حق من حقوق الله على خلقه في آية واحدة منها، قال تعالى: ﴿ أَمَنْ هُوَ قَننِتُ ءَانَاءَ النَّلِ سَاجِدًا وَقَابِمُا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى الله على تعالى: ﴿ أَمَنْ هُوَ قَننِتُ ءَانَاءَ النَّلِ سَاجِدًا وَقَابِمُا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى النَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالنَّيْنَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَيِ ﴾ [الزمر: ٩].

هذه الآية من السورة فيها مقابلة بين العامل بطاعة الله وغيره وبين العالم والجاهل، وهذه الأمور متقرر في العقول تباينها وتفاوتها، فليس المعرض عن طاعة الله والذي يتبع هواه كمن هو مطيع بأفضل العبادات، وهي الصلاة في أفضل الأوقات وهو الليل فوصفه بكثرة العمل وأفضله، ثم وصفه بالخوف والرجاء، وذكر سبحانه وتعالى أن متعلق الخوف عذاب الآخرة على ما سلف من الذنوب، وأن متعلق الرجاء رحمة الله، فوصفه بالعمل الظاهر والباطن، فعلى العبد أن يكون في عبادته خائفاً من عقاب الله راجياً لرحمته، ولا بد من الجمع بين الخوف والرجاء في العبادة. (١)

وعن أبي هريرة ه قال: قال رسول الله الرجل: ( ما تقول في الصلاة؟ " قال: أَتَسَهَدُ ثُم أَسأَل الله الجنة وأعوذ به من النار، أما والله ما أحسن دندنتك، ولا دندنة معاذ فقال: "حولها نُدَندن). (٢)

فبين لنا ﷺ أن نعبد الله تعالى خوفاً من عقابه وطمعاً في رحمته.

وهناك الكثير من الأدلة التي تدل على وجوب توحيد الله على ألوهيته وعبادته في السورة الكريمة التى لا مجال لحصرها جميعاً ضمن هذا البحث لأن المطلوب منا هو توضيح كيف كان هذا التوحيد بأدلته في هذه السورة منهجاً من مناهج الإصلاح والتغيير التي جاء بها الإسلام ليخرج الناس من الظلمات إلى النور.

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، كتاب الإيمان، باب الجوامع من الدعاء، ص١٢٦٤، ح٣٨٤٧. قال الألباني: (صحيح).

# منهجيات الإصلاح والتغيير في توحيد الربوبية والألوهية.

القد خلق الله على الإنسان، وجعله خليفته في الأرض، وكرمه وأحسن خلقه، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱلْحَسْنِ تَقْوِيمِ ﴾ [التين: ٤]، وجعل الله على الله على الله على الله على عبادته سبحانه وحده لا شريك له، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦ – ٥٧].

٧- والإيمان بالله على أساسه التوحيد الخالص الذي يتضمن توحيد الله في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، ولقد أقر الإنسان على مر العصور بوجود الله جل في علاه، قال تعالى: ﴿ وَلَيْن سَأَلْتُهُم مِّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَر الشَّمْسَ وَالْقَمَر لَيَقُولُنَ الله فَأَنَّى يُوْفِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٦]، وقال تعالى: ﴿ قُل مَن يَرْدُقُكُم مِّن السَّمَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَن يَمْكُ السَّمَة وَٱلْأَبْصَدُ وَمَن يُحْبِحُ ٱلْحَي مِن الْمَيتِ وَيُحْبِحُ المَيتِ تَعْلَى: ﴿ قُل مَن يَرْدُقُكُم مِّن السَّمَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَن يَمْكُ السَّمَة وَٱلْأَبْصَدُ وَمَن يُحْبِحُ الْحَي مِن الْمَيتِ وَيُحْبِحُ المَيتِ مَعْرَجُ المَّمِي السَّمَة وَٱلْأَرْضِ أَمَن يَمْكُ السَّمَة وَٱلْأَبْصَدُ وَمَن يُحْبِحُ الْمَيْحِ وَيُحْبِحُ المَّمْ وَمَا الله الله على الله على الله عبدون الشمس، والقمر، والبقر، والأصنام، وكانوا يقولون إنهم يتقربون بعبادتها إلى الله على على لسانهم: ﴿ وَالنَّذِي المَّكُمُ وَلِيهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ يَعْرَفُون عبادة الله والزمر: ٣]، فمعنى كلامهم هذا أنهم كانوا يقرون بتوحيد الربوبية، ولكنهم كانوا ينكرون عبادة الله وعون الذي كان ينكر وجود الله فلقد أخبر الله عنه أنه قال: ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ الْمَلَا عَلَى اللهِ عَلَيْو عَبْرِف ﴾ [النازعات: ٢٤]، وقال أيضاً: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمَلَا مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إلَاهِ عَبْرِف ﴾ [النازعات: ٢٤]، وقال أيضاً: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمَلا مَا عَلْمَتُ لَكُمْ مِنْ إلَاهِ عَبْرِف ﴾ [النازعات: ٢٤]، وقال أيضاً: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمَلا مُ عَلْم دليل، بل كان هو نفسه غير مؤمن بما يقول.

"- ولقد أنزل الله على القرآن الكريم ليصلح المعتقدات الباطلة التي كانوا يعتقدونها، ويغير ما كان عليه حالهم، من عبادة الأصنام التي لا تنفع ولا تضر إلى عبادة الله وحده، ولا يشركون معه غيره ويعبدونه حق عبادته، لأن الله تعالى هو الخالق، الرازق، الذي أنعم علينا بالنعم الظاهرة والباطنة، ولم يشاركه في ذلك مشارك، فعلينا أن لا نتأله لغيره، ولا نتعبد لسواه، ويلزم منا لأن نخصه بالتوحيد الخالص، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبًّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمُ مَنْ مُن اللهُ الله الله المؤرد (٢١].

# المطلب الثاني: توحيد الأسماء والصفات.

إن العلم بأسماء الله وصفاته أشرف ما اكتسبته القلوب، وأزكى ما أدركته العقول؛ فهو زبدة الرسالة الإلهية، وهو الطريق إلى معرفة الله وعبادته وحده لا شريك له.

تعريفه: هو الاعتقاد الجازم بأن الله على متصف بجميع صفات الكمال، ومنزه عن جميع صفات النقص، وأنه متفرد عن جميع الكائنات، وذلك بإثبات ما أثبته سبحانه لنفسه أو أثبته له رسوله من الأسماء والصفات الواردة في الكتاب والسنة من غير تحريف في ألفاظها أو معانيها، ولا تعطيلها بنفيها أو نفي بعضها عن الله على ، ولا تكييفها بتحديد كنهها وإثبات كيفية معينة لها، ولا تشبيهها بصفات المخلوقين. (١)

ومن هذا التعريف يتضح أن توحيد الأسماء والصفات يقوم على ثلاثة أسس، من حاد عنها لم يكن موحداً ربه في أسمائه وصفاته وهي<sup>(٢)</sup>:

الأول: تنزيه الله جل وعلا عن مشابهة الخلق، وعن أي نقص.

الثاني: الإيمان بالأسماء والصفات الواردة في الكتاب والسنة، دون تجاوزها بالنقص منها أو الزيادة عليها أو تحريفها أو تعطيلها.

الثالث: قطع الطمع عن إدراك كيفية هذه الصفات.

#### أدلة توحيد الأسماء والصفات في سورة الزمر.

إن سورة الزمر مليئة بالآيات التي تدل على توحيد الله على أسمائه وصفاته، والتي لا نستطيع سردها جميعاً ضمن هذا البحث، سأذكر بعضاً منها على النحو التالي:

١ - إثبات صفة العلو والفوقية.

قال تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١].

وقال تعالى: ﴿ وَأَتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم مِن فَبَلِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لا تَشُعُرُونَ ﴾ [الزمر: ٥٥]. ففي هاتين الآيتين دلالة واضحة على علو الله على ، وأنه فوق المخلوقات جميعها، لأن نزول الشيء يكون من أعلى إلى أسفل.

٢ - إثبات صفة العزة.

قال تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، وقال أيضاً: ﴿ أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَفَّنُ ﴾ فاسمه سبحانه العزيز الوارد في الآيات يشتق منه صفة العزة، وهي من الصفات الذاتية التي لا تنفك عن الله على ، والعزيز اسم من أسماء الله.

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، للشيخ محمد الامين الشنقيطي، ص١٠.

قال الإمام البقاعي: "كانت صفة القهر والعزة ربما أقنطت العصاة فأخرتهم عن الإقبال، قال مبيناً لسبب التأخير: الغفار، أي الذي له صفة الستر على الذنوب المتركزة فيمحو ذنوب من يشاء عيناً وأثراً بمغفرته ويأخذ ما يشاء بعزته".(١)

#### ٣-إثبات صفتى الرحمة والمغفرة.

قال تعالى: ﴿ أَلَا هُوَ الْعَنْوِرُ الْغَفَّرُ ﴾ ، وقال أيضاً: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى آنفُسِهِمْ لَا نَقَ نَطُوا مِن وَال نَعالَى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى آنفُسِهِمْ لَا نَقَ نَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْم

فهاتان الآيتان من السورة تضمنتا إثبات صفتي الرحمة والمغفرة لله جل وعلا، وقد أمر الله نبيه في الآية الثانية من هاتين الآيتين، أن يبلغ عباده المؤمنين أن لا ييأسوا من مغفرته، فإنه سبحانه يغفر الذنوب جميعاً، مهما أسرفوا على أنفسهم وأفرطوا، ما عدا الإشراك بالله سبحانه، فإنه لا يغفره إلا بالتوبة منه بالدخول في دين الله الحق، فهو سبحانه ذو مغفرة عظيمة، ورحمة واسعة، للمقبلين عليه، المنيبين إليه، والمنقادين له انقياداً تاماً ظاهراً وباطناً عن طواعية ورضيي. (٢)

وهناك الكثير من الآيات في السورة الكريمة التي تثبت بعض صفات الله على وأسمائه مثل اثبات صفة الحكمة، وإثبات صفة الوحدانية القهر، وإثبات صفة الرضا والعلم، والغنى، واليدين، وبيان اسم الله تعالى الوكيل، وغيرها من الأسماء والصفات.

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في توحيد الأسماء والصفات.

۱-إن من أنفع العلوم على الإطلاق هو علم التوحيد، والذي منه توحيد الأسماء والصفات، فشرف العلم من شرف المعلوم، وأصل توحيد الأسماء والصفات عند أهل السنة والجماعة قائم على أصلين: النفى والإثبات، نَصِفُ الله تعالى بما وصف به نفسه، وبما وصفه رسوله ﷺ ولا نتجاوز في ذلك القرآن والسنة.

7- وعندما يعلم الإنسان أن له رباً يتصف بجميع صفات الكمال، وأنه القادر على كل شئ، وأن المآل إليه أولاً وأخيراً، فإنه بذلك يصلح نفسه وعقيدته، ويعبد الله حق عبادته، ويستشعر مراقبة الله عَيْك له في كل صغيرة وكبيرة، فيتغير حاله، ويجب على المؤمن أن يبتعد عمّا ذهب إليه أولئك المعطلة والمُؤوِّلة للأسماء والصفات من أهل البدع والضلال، من المعتزلة الذين أنكروا الصفات جميعها، والأشاعرة الذين أولوا الصفات عن حقيقتها، ويعتقد بما يعتقد به أهل السنة والجماعة، لأن منهجهم قائم على الأدلة والبراهين الثابتة في الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، ج٦، ص٤٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص١١٩.

المطلب الثالث: الإيمان بالملائكة والكتب والرسل.

أولاً: الإيمان بالملائكة.

المقصود به الإعتقاد الجازم بأن شه ملائكة موجودين مخلوقين من نور، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم، وأنهم قائمون بوظائفهم التي أمرهم الله بالقيام بها. (١)

قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَكَمٍ كَيْهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٥٨٦].

وعن عمر بن الخطاب ، عندما سأل جبريل عن الإيمان قال ي : (أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره). (٢)

فوجود الملائكة ثابت بالدليل القطعي الذي لا يمكن أن يلحقه شك، ومن هنا كان إنكار وجودهم كفر بإجماع المسلمين، بل بنص القرآن العظيم، فقد قال الله على : ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَلَيْكِيمِهِ وَرُسُلِهِ وَمَن يَكُفُرُ اللّهِ عَلَيْ وَمِ اللّهِ اللهِ وَمَن يَكُفُرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمِ اللهِ ا

ولقد دلت سورة "الزُّمَر" على أن شه ملائكةً أُسند إليهم القيام بمهام الجنة والنار كما ورد فيها أن بعض الملائكة محدقون بعرش الرحمن.

قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ زُمُرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ أَلَمُ اللّهُ عَالَمُ مُورَا إِلَى جَهَنَّمَ رُمُولًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَلَكُ فِينَ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَلْكُ فِينَ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَلْكُ فِينَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَ

فهذه الآيات من السورة دلت على وجود الملائكة وأن منهم من أوكل الله إليه القيام على أمور الجنة والنار فمن المهام التي أسندت إليهم تجاه جهنم أن الكفار عندما يحشرون تسوقهم الملائكة إليها أفواجاً متفرقة فوجاً بعد فوج، وأما مهامهم في الجنة فإنه عندما يحشر الذين اتقوا ربهم بأداء الفرائض واجتناب المعاصي فأخلصوا الدين لله وحده لا شريك له فإن الملائكة الموكلين بالجنة يحتفون بهم ويرحبون بلقائهم ويحيونهم بأطيب تحية. (٣)

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة الإيمان والإسلام والقدر وعلامات الساعة، ج١، ص٣٦، ح١.

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص ٤٤١.

# ثانياً: الإيمان بالكتب.

من أركان الإيمان أن نؤمن بالكتب التي أنزلها الله على أنبيائه ورسله، فكما أن الله على قد أنزل القرآن على محمد ﷺ، فقد أنزل كتبه من قبل على سائر الرسل.

ومن هذه الكتب ما سماه الله في القرآن الكريم، ومنها ما لم يُسمّ، والذي أخبرنا به هي منها التوراة التي أنزلت على موسى الله الله ، والإنجيل الذي نزل على عيسى الله ، والزبور الذي نزل على داوود الله ، والصحف التي أنزلها الله على إبراهيم وموسى عليهما السلام.

ويجب أن نؤمن بأن هذه الكتب نزلت بالحق والنور والهدى، وتوحيد الله سبحانه في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، وأن ما نسب إليها مما يخالف ذلك إنما هو من تحريف البشر وصنعهم، قال تعالى عن التوراة: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوَرَعَةَ فِيهَا هُدًى وَثُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وقال تعالى عن الإنجيل: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى ءَاتَنْرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَم مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّورَعَةِ وَمُدَى وَمُورً كُورً لَهُ وَالمَائدة: ٤٤]، ويجب أن نؤمن بأن ومُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّورَعَةِ وَهُدًى وَمُوعِظَةً لِلمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٤٦]، ويجب أن نؤمن بأن القرآن العظيم هو آخر كتاب نزل من عند الله على ، وقد خصه الله بمزايا تميز بها عن جميع ما تقدمه من الكتب. (١)

ولقد دلت السورة على أن الله تعالى أنزل القرآن على نبينا محمد ، كما أشارت إلى إنزال الكتب السابقة قبله على من سبقه من الأنبياء والمرسلين، فيجب الإيمان بالكتب وتصديقها كلها وأن من كذب بها كان من أهل النار.(٢)

قال تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١].

وقال أيضاً: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنِ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزمر: ٢].

وقال أيضاً: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَنَبًا مُّتَشَيِهًا مَثَانِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَآهُ ﴾ [الزمر: ٢٣].

وهناك أيضاً الكثير من الآيات التي وردت في السورة التي تدل على وجوب الإيمان بالكتب السماوية المنزلة من عند الله على ، ووجوب التصديق بها والعمل بمقتضاها، والبعد عن المحرف منها، وأن القرآن الكريم هو الكتاب الحق، والمعجزة الخالدة إلى يوم الدين.

# ثالثاً: الإيمان بالرسل.

من أركان الإيمان أيضاً كما ورد في حديث جبريل الكيلا، الإيمان بأنبياء الله ورسله، فالإيمان بهم واجب، فهناك رسل وأنبياء سماهم الله على في كتابه، ومنهم من لم يُسمّه، والرسل لا

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص٤٤٩.

ولقد دلت الآيات الواردة في سورة الزمر على وجوب الإيمان بالأنبياء والرسل، قال تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ وَجِأْنَ ءَ بِٱلنَّبِيتِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ ﴾ [الزمر: ٦٩].

وقال أيضاً: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينتِ رَتِيكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَندَأَ قَالُوا بَلَنَ وَلَنكِنَ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٧١].

فهاتان الآيتان من السورة دلتا على أن الله تعالى أرسل رسلاً وأنبياء إلى جميع خلقه، ليبلغوهم عن ربهم ما أوحاه إليهم من النور والهدى، الذي يسعدهم في دنياهم وأخراهم فيجب الإيمان بهم.

# الإصلاح والتغيير في الإيمان بالملائكة والكتب والرسل.

١-إن الإيمان بالملائكة والكتب والرسل من أكمل الإيمان بعد الإيمان بالله على، ولا يكمل اليمان عبد إلا بها، قال تعالى: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ وَالْمُوّمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِ كَيْهِ وَكُنْبِهِ وَرَسُلِهِ وَرَسُلِهِ وَمَالَتُهُ وَمَلَتُهُ كَلُوهِ وَالْمُورِي وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَلَتُهُ وَمُن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَلَتُهُ وَمُن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمِن اللّهِ عَلَى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمِن اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَل اللهِ عَلَي وَمُن يَكُونُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَل اللّهِ عَلَي اللّهِ وَمَل اللّهِ عَلَي وَرَسُلُهِ وَرَسُلُهِ وَرَسُلُهُ وَمِي اللّهِ وَاللّهِ وَمَل اللّهِ عَلَي اللّهِ وَمَل اللّهِ وَاللّهِ وَمَل اللّهِ عَلَي عَلَى اللهِ وَمَل اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَمَل اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٤٧.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص۳۱.

٢-قال الإمام الطحاوي<sup>(۱)</sup> رحمه الله: "ونؤمن بالملائكة والنبين والكتب المنزلة على المرسلين ونشهد أنهم كانوا على الحق المبين". (٢)

٣-والإيمان بأركان الإيمان جميعها واجب على كل إنسان، ومن ينكر أحدها أو بعضاً منها فهو كافر بالإجماع.

3-والإنسان عندما يعلم أن هناك ملائكة خلقهم الله على من نور وهم موكلون بأمور هذا الكون، وأنهم قائمون على حياة الإنسان، فإنه بذلك يستشعر عظمة الله تعالى وقوته وسلطانه، فإن عظمة المخلوق من عظمة الخالق، ويطمئن الإنسان المؤمن بأنه محاط برعاية الله على له بهؤلاء الخلق العظام الذين يرعون شئونه، فيصلح نفسه وينقي ربه في كل صغيرة وكبيرة، ويغير حاله إلى الأحسن والأفضل، ويضع مخافة ربه على نصب عينيه، وأنزل الله على الرسل عليهم السلام ليهدوا الناس، ويخرجوهم من الظلمات إلى النور، بإذن ربهم إلى صراط مستقيم، قال تعالى: (الراهيم: ١). فعلينا الإيمان بمن سمى الله تعالى في كتابه من الأنبياء والرسل عليهم السلام، ويجب علينا أن نؤمن أيضاً بأن الله على أنزل عليهم الكتب، فنؤمن بما سمى الله عليهم السلام، وما ذكر منها نبيه محمد على فكما أن الله على قد أنزل القرآن على محمد الله فقد أنزل كتبه من قبل على سائر الرسل.

# المطلب الرابع: الإيمان باليوم الآخر والقدر.

# أولاً: الإيمان باليوم الآخر.

ومعناه بصورة إجمالية: الإيمان بكل ما أخبر به الله على في كتابه، وأخبر به رسوله على مما يكون بعد الموت من فتنة القبر وعذابه ونعيمه، والبعث والحشر والصحف والحساب والميزان والحوض والصراط والشفاعة والجنة والنار، وما أعد الله تعالى لأهلهما جميعاً. (٣)

والقرآن الكريم حافلٌ ومليئ بذكر اليوم الآخر، وذكر الكثير من الأمور التي تحدث في ذلك اليوم العصيب، وذكر الكثير من علامات بداية اليوم الآخر، واهتم أيضاً بتقريره في كل موقع، ونبه إليه في كل مناسبة، وأكد القرآن الكريم أيضاً وقوعه بشتى الأساليب، ومن مظاهر هذا الاهتمام بهذا اليوم العظيم في كتاب الله على، أنه كثيراً ما ربط الإيمان به بالإيمان بالله على، ومن أمثلة ذلك،

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن سلامة الأزديُ الطحاوي، أبو جعفر، ولد سنة ٢٣٩ه في (طحا) في صعيد مصر، تفقه على مذهب الشافعي ثم تحول حنفياً، توفي في القاهرة سنة ٣٢١ه. انظر ترجمته:الأعلام للزركلي، ص٢٠٦. (٢) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٧٠.

قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]. وقال تعالى: ﴿ ذَاكِ يُوعَظُ بِهِ عَنَكُانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ٢٣٢].

ومن مظاهر الاهتمام أيضاً، إكثار القرآن من ذكر اليوم الآخر، حتى أنك لا تكاد تمر على صفحة من صفحات القرآن إلا وتجد فيها حديثاً عن اليوم الآخر، وما سيكون فيه من الأحداث والأحوال، بأساليب كثيرة ومتنوعة، وكذلك تجد القرآن يفصل أحوال ذلك اليوم تفصيلاً قلما تجده في أمور الغيب الأخرى، ومن مظاهره أيضاً كثرة ما سماه الله على من الأسماء، التي يدل كل واحد منها على ما سيقع فيه من الأهوال، فمن أسمائه: القيامة، والساعة، ويوم الدين، ويوم الحساب، ويوم الفتح، ويوم التلاق، والطامة، والصاخة، والحاقة، والغاشية، وغيرها. (١)

# الأدلة من سورة الزمر على الإيمان باليوم الآخر.

# ١ –النفخ في الصور.

لقد دلت السورة على أن من الإيمان باليوم الآخر الإيمان بالصور والنفخ فيه، الذي جعله الله سبب الفزع، والضعف والقيام من القبور، قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلشَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلشَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يُنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

هذه الآية الكريمة ذكر الله عَلَى فيها نفختين هما نفخة الصعق ونفخة البعث، والنفخات ثلاثة.

قال ابن كثير رحمه الله: "وأما النفخات في الصور فثلاث نفخات، نفخة الفزع، ثم نفخة الصعق، ثم نفخة البعث". (٢)

وقال أبو بكر بن العربي<sup>(۱۳)</sup>: "الصور هو القرن الذي ينفخ فيه اسرافيل...ينفخ فيه بأمر ربه ثلاث نفخات، أولاها نفخة الفزع، والثانية نفخة الصعق، والثالثة البعث". (٤)

# ٢ - بعث الموتى من قبورهم.

لقد دلت السورة على أن من الإيمان باليوم الآخر: الإيمان ببعث هذه الأجساد الدنيوية وإعادتها بعينها روحاً وجسداً، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان، محمد نعيم ياسين، ص٧٠-٧١.

<sup>(</sup>۲) انظر: النهاية في الفتن والملاحم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، ج١، ص١٩٨٠، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، دار الجيل، بيروت - لبنان، ط١، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن عبد الله بن محمد المعافري الإشبيلي المالكي أبو بكر بن العربي قاض من حفاظ الحديث، ولد في إشبيلية سنة ٤٦٨ه، وتوفي سنة ٥٤٣ه، انظر ترجمته: طبقات الحفاظ، للسيوطي، ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفورى، (ت:١٣٥٣هـ)، ج٩، ص٢٦٧، دار الكتب العلمية – بيروت، ط١.

قال القرطبي: "﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ : أي فإذا الأموات من أهل الأرض والسماء أحياء بعثوا من قبورهم، وأعيدت إليهم أبدانهم وأرواحهم، فقاموا ينظرون ماذا يؤمرون، وقيل: قيامٌ على أرجلهم ينظرون إلى البعث الذي وعدوا به، وقيل النظر بمعنى الإنتظار أي: ينتظرون ما يفعل بهم". (١) وقال الشيخ السعدي: "أي: قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابهم قد تمت منهم الخلقة الجسدية والأرواح، وشخصت أبصارهم". (٢)

#### ٣-ذكر أرض المحشر.

لقد دلت السورة الكريمة على أن هناك أرضاً أخرى يحشر الخلائق عليها، وتلك الأرض هي أرض المحشر، قال تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ [الزمر: ٦٩].

فالمراد بالأرض المذكورة في هذه الآية هي أرض المحشر فقد أخبر الله في في هذه الآية الكريمة بأن أرض المحشر ستضيء بنوره في وهو نور غير نور الشمس والقمر، وهو نور حقيقي صفة لذاته المقدسة يليق بجلاله، ويمكن أن تشمل هذه الآية مع النور الحقيقي النور المعنوي.

قال العلامة ابن القيم: ﴿ وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ "فأخبر تعالى أن الأرض يوم القيامة تشرق بنوره، وهو نوره الذي هو نوره فإنه ﷺ يأتي لفصل القضاء بين عباده، وينصب كرسيه بالأرض، فإذا جاء الله ﷺ أشرقت الأرض وحق لها أن تشرق بنوره، وعند المعطلة لا يأتي، ولا يجيء، ولا له نور تشرق به الأرض". (٣)

وقيل: إن الله على يخلق نوراً يوم القيامة يلبسه وجه الأرض فتشرق به غير نور الشمس، والقمر، ولا مانع من الحمل على المعنى الحقيقي، فإن الله على هو نور السموات والأرض على المعنى الحقيقي، فإن الله على هو نور السموات والأرض على النور: ٣٥].

ويرى الباحث: أن حمله على الحقيقة هو الصواب لأن النور صفة كمال وضده نقص ولقد وصف الله نفسه بصفة النور، فلا ينكر صفة النور التي اتصف الله بها إلا من أشرب قلبه بمرض التعطيل أعاذنا الله منه.

(٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ص ٧٢٩، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠ م.

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج١٥، ص٢٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر: مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق: سيد إبراهيم، ج١، ص٤٢٣، دار الحديث، القاهرة – مصر، ط١، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح القدير، الجامع بين فني الرواية والدراية في التفسير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت، ط١، ١٤١٤ه.

# ثانياً: الإيمان بالقدر.

إن الإيمان بقضاء الله وقدره هو أحد أركان العقيدة الإسلامية، وهو الركن السادس من أركان الإيمان، فمن كفر بقضاء الله وقدره خرج من دين الله على.

تعريفه: قال الإمام النووي: يراد به: أن الله تبارك وتعالى قدر الأشياء في القدم، وعلم سبحانه أنها ستقع في أوقات معلومة عنده الله وعلى صفات مخصوصة؛ فهي تقع على حسب ما قدرها الله. (١)

وقال الحافظ ابن حجر: "والمراد بالقدر أن الله تعالى علم مقادير الأشياء وأزمانها قبل إيجادها، ثم أوجد ما سبق في علمه أنه يوجد؛ فكل محدث صادر عن علمه وقدرته، وإرادته، وقال: هذا هو المعلوم من الدين بالبراهين القطعية؛ وعليه كان السلف من الصحابة وخيار التابعين إلى أن حدثت بدعة القدر في أواخر زمن الصحابة". (٢)

قال الطحاوي: "وكل شيء يجري بتقديره ومشيئته، ومشيئته تنفذ لا مشيئة العباد، إلا ما شاء الله، فما شاء الله الله كان، وما لم يشأ لم يكن، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه، ولا غالب لأمره". (٣)

ومما تقدم يفهم أن الإيمان بالقدر: هو أن يصدق الإنسان تصديقاً جازماً بأن كل خير وشر فهو بقضاء الله وقدره، وأنه الفعّال لما يريد لا يكون الشيء إلا بإذنه وإرادته، ولا يخرج شيء عن مشيئته، وليس في الوجود شيء خارج عن تقديره، ولا محيد لأحد عما قدره الله، ولا يتجاوز ما خط في اللوح المحفوظ، وأنه الها هو الخالق لأفعال عباده كلها من طاعات ومعاصي، ومع ذلك فقد أمرهم وبها وبهاهم وجعلهم مختارين لجميع أفعالهم، وليسوا مجبورين عليها؛ بل تحصل منهم بقدرتهم وإرادتهم يهدي من يشاء برحمته، ويضل من يشاء بحكمته، لا يسأل عما يفعل وهم يسألون.

# مراتب الإيمان بالقدر.

المرتبة الأولى: الإيمان بأن الله تعالى عَلِم بكل بشيء جملة وتفصيلاً، وأنه تعالى قد علِم جميع خلقه قبل أن يخلقهم، وعلم أرزاقهم وآجالهم وأقوالهم وأعمالهم، وجميع حركاتهم وسكناتهم، وأسرارهم وعلانيًاتهم، ومن هو منهم من أهل الجنة، ومن هو منهم من أهل النار.

والأدلة على ذلك كثيرة، قال تعالى: ﴿ هُوَاللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَنهُ إِلَّا هُوَّ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ [الحشر: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢].

<sup>(</sup>۱) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، ج١، ص١٥٤، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط٢، ١٣٩٢ه.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي، تحقيق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ج١، ص١١٨، ط١، دار المعرفة – بيروت، ١٣٧٩ه.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، ص٩٠.

ومن السنة حديث عمران بن حصين<sup>(۱)</sup> ها قال: قال رجل: يارسول الله أيعرف أهل الجنة من أهل النار؟ فقال: "نعم، قال: فلم يَعمَلون؟ قال: (كل يعمل لما خلق له، أو يسر له).<sup>(۲)</sup>

المرتبة الثانية: الإيمان بكتابة ذلك، وأنه على قد كتب جميع ما سبق به علمه أنه كائن في اللوح المحفوظ. والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱنْفُسِكُمُمْ إِلَّا فِي كِتَنبِ المحفوظ. والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱنْفُسِكُمُمْ إِلَّا فِي كِتَنبِ المحفوظ. والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلْقُسِكُمُمْ إِلَّا فِي كُنبِ المحفوظ.

وقول النبي (كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة). (٣) المرتبة الثالثة: الإيمان بمشيئة الله النافذة التي لا يردُها شيء، وقدرته التي لا يعجزها شيء، فجميع الحوادث وقعت بمشيئة الله وقدرته، ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن.

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ أَللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ [الإنسان: ٢٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

المرتبة الرابعة: الإيمان بأن الله و الموجد للأشياء كلها، وأنه الخالق وحده، وكل ما سواه مخلوق له، وأنه على كل شيء قدير. ودليله قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِ مَنَ عِلَى كَلَ شيء قدير. ودليله قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِ مَنَ عِلَى كَلَ شَيء قَفَدَرَهُ لَقَايِم ﴾ [الفرقان: ٢].

والأدلة من سورة الزمر على هذه المراتب كثيرة، فلقد دلت السورة على مرتبة العلم في قوله تعالى: ﴿ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسِمًا عَمِلَتُ وَهُوَاً عَلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [الزمر: ٧٠]. ودلت على مرتبة الكتابة في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّتْ كُلِمَةُ ٱلْعَدَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٧١]. ودلت على مرتبة المشيئة في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ [الزمر: ٢١]. ودلت على مرتبة الخلق في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ [الزمر: ٢٦].

منهجيات الإصلاح والتغيير في الإيمان باليوم الآخر والقدر.

1 - أن الإيمان باليوم الآخر وقضاء الله وقدره من أعظم الإيمان على الإطلاق، لأنهما يتعلقان بأمور الغيب كثيراً، وأن هذه المنهجية من منهجيات الإصلاح والتغيير العقائدي التي تُصلح من

<sup>(</sup>۱) هو عمران بن حُصَين بن عبيد بن عمرو الخزاعي الكعبي، يكنى أبا نجيد بابنه نجيد، أسلم عام خيبر، وكان من فضلاء الصحابة وفقهائهم، سكن البصرة، ومات بها سنة ٥٦ه في خلافة معاوية، روى عنه جماعة من تابعي أهل البصرة والكوفة. انظر: أسد الغابة، لابن الأثير، ج٣، ص٧٧٨، وانظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لأبى عمر القرطبي، ص١٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب القدر، باب: جفُّ القلم على علم الله، ج٨، ص١٢٢، ح٢٥٩٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب القدر، باب متى كتب الله المقادير، باب حجاج آدم وموسى عليهما السلام. ص٢٠٤٤، ح٢٠٥٣.

شأن من يؤمن بها، والذي يؤمن بها حق الإيمان يسعد في دنياه، ويطمئن على حاله في آخرته، الله على عندما يتحدث في كتابه عن اليوم الآخر، وما يحدث فيه من مشاهد وأحوال؛ إنما يتحدث عن ذلك لكي نتعظ منها، ونتذكر أهوال هذا اليوم العصيب، ونتذكر حال كل من الفريقين، فريق الفائزين الذين ءامنوا بالله على وءامنوا برسوله ، وءامنوا باليوم الآخر والقدر خيره وشره، فأولئك يدخلون الجنة خالدين فيها ورضي الله عنهم، وفريق الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم في هذا اليوم، وذلك بسبب ظلمهم أنفسهم، وعدم إيمانهم بالله على وبمثل هذا اليوم العصيب الذي لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، فأولئك مأواهم جنهم والعياذ بالله، خالدين فيها. والمؤمن أيضاً عندما يؤمن بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، فإنه بذلك يحقق أعلى مراتب الإيمان بالله على ويساعده ذلك في إصلاح نفسه، وإذا أصلح كل فرد منا نفسه فإننا بذلك نستطيع إصلاح المجتمع الذي نحن فيه، وبذلك تصلح الأمة.

# المطلب الخامس: تنزيه الله تعالى عن الولد والشريك.

إن نسبة الولد إلى الله الشرك به، اشترك في القول به اليهود والنصارى ومشركو العرب، وغيرهم الذين جعلوا لله بنين وبنات بغير علم، فاليهود عليهم لعنة الله زعموا أن عزيراً ابن الله، والنصارى الضالُون قالوا المسيح ابن الله، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُرَيْرٌ أَبِنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ وَقَالَتِ الله وَالنصارى الضالُون قالوا المسيح ابن الله، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُرَيْرٌ أَبِنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ الله الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا بِلّهِ شُرِكامٌ ٱلْجِنَ وَخَلَقَهُم وَحَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ بِغَيْرِ عِلْمُ شُرَكامٌ الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا بِلّهِ شُرَكامٌ ٱلْجِنَ وَخَلَقَهُم وَحَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَتٍ بِغَيْرِ عِلْمُ شُرَكامٌ وَتَعَالَى عَمْلَهُ مَا الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا بِلّهِ شُرَكامٌ الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا بِلّهِ شُرَكامٌ الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال الله عن قول هؤلاء جميعاً علواً كبيراً، قال الله عن قول هؤلاء به ميعاً علواً كبيراً، قال الله عن قول هؤلاء به ميعاً علواً كبيراً الأنعام: ١٠٠].

ولقد حكى القرآن الكريم كثيراً عن زعم اليهود والنصارى ومشركي العرب، ورد عليهم رداً مفحماً، وبين بطلان هذا الزعم في الكثير من آيات القرآن الكريم حتى أسكتهم، حيث قال تعالى في

# سورة الزمر : ﴿ لَوَأَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَآصَطَفَى مِمَّا يَغَلُقُ مَا يَشَكَآهُ شُبْحَنَهُ هُوَ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [الزمر: ٤].

هذه الآية من السورة تبين أن الله الله الله الله الله الله الله المشركين ونطق بذلك المعاندون من اليهود والنصارى في العزير وعيسى الله الله البن كثير في تفسير هذه الآية: الو أراد الله أن يتخذ ولداً لكان الأمر على خلاف ما يزعمون، وهذا شرط لا يلزم وقوعه؛ بل هو محال، وإنما قصد تجهيلهم فيما ادعوه وزعموه، وكل هذا من باب الشرط ويجوز تعليق الشرط على المستحيل لمقصد المتكلم". (١)

وقال سيد قطب: "وهو فرض جدلي التصحيح التصور، فالله على لو أراد أن يتخذ ولداً ، لاختار ما يشاء من بين خلقه، فإرادته مطلقة غير مقيده، ولكنه الله النه عن اتخاذ الولد، فليس لأحد أن ينسب إليه ولداً، وهذه إرادته، وهذه مشيئته، وهذا تقديره وهذا تتزيهه لذاته عن الولد والشريك... وما اتخاذه الولد؟ وهو مبدع كل شيء، وخالق كل شيء، ومدبر كل شيء، وكل أحد ملكه يفعل به ما يشاء ".(٢)

وهكذا نرى أن هذه الآية في سورة الزمر تنفي مزاعم القائلين بأن لله على ولداً، ولو أراد الله تسمية أحد من خلقه بذلك، ما جعله إلى أحد من خلقه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، لأنه صاحب الكمال المطلق، المستغني عن الصاحبة والولد، ومن هذا شأنه أن يفرد بالعبادة وحده لا شريك له، فقد نزه الله على نفسه وبرَّأها عن قول السفهاء من الخلق، كما يليق بجلاله وعظيم سلطانه.

# المطلب السادس: حقيقة الهدى والضلال.

وقال تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْ تَدِى وَمَن يُضَلِلُ فَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٨]، فهذه الآيات الكريمات وغيرها الكثير من الآيات في القرآن الكريم لتدل على أن الله وحده فقط من بيده القدرة على هداية الخلق، فهو يهدي من يشاء، ويضل من يشاء، والعبد لا سبيل إلى وجود الهداية

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ج١١، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٣٧.

له إلا بعد هداية الله، فإذا وفقه الله على اللهدى، كان من المهتدين، ومما يجب أن يُعلم أن الله الله إنما يضل من يضل من خلقه، إنما يكون ذلك بعد العذر إليهم بتبيين طرق الهدى، ويمنحهم القدرة الكافية التي تمكنهم من السير عليها فإذا قدَّم العبد بعد العلم الضلال على الهدى، ولاه الله ما تولى وكان ذلك بمحض عدله سبحانه لا ظلم فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَاكَاكَ اللهُ لِيُمْ مَا يَتُوهُمُ مَنَّ اللهُ الله الهداية والرغبة فيها ويأخذ بالأسباب التي يوصله إليها، فإنه سيجد من الله عوناً على تحصيلها وتحقيقها، وذلك من رحمة الله لعباده وفضله عليهم، ومن يؤثر الضلالة ويرغب فيها ويسعى جاهداً في طلبها ويعمل بالأسباب التي توصله إليها تمت له فلم يجد من الله تعالى صارفاً عنها وهذا من عدل الله في عباده وحسن تدبيره لهم، وإذا عرفنا ذلك فليس لعبد من عباد الله أن يعترض على الله ويقول إذا كان الله يضل ويهدي فليس عرفنا ذلك فليس لعبد من عباد الله أن يعترض على الله ويقول إذا كان الله يضل ويهدي فليس للعبد حرية الإختيار، فالواقع أن الهداية والإضلال نتائج لمقدمات ومسببات، فالهداية إنما هي ثمرة العمل الصالح والإقبال على منهج الله تعالى، والضلال إنما هو نتائج العمل القبيح السيئ.

#### مراتب الهداية.

إن للهداية التي هي أعظم نعمة ينالها العبد أربع مراتب(١):

المرتبة الأولى: الهداية العامة المشتركة بين الخلق أجمعين.

قال تعالى: ﴿ قَالَرَبُّنَاٱلَّذِى َأَعْطَى كُلَّ مَى عَذَلْقَهُ مُرَّهُ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠]. بمعنى أن الله على أعطى كل شيء صورته التي لا يشتبه فيها بغيره، وأعطى كل عضو شكله وهيأته، وأعطى كل موجود خلقه المختص به، ثم هداه إلى ما خلقه له من الأعمال، وهذه الهداية تعم هداية الحيوان المتحرك بإرادته إلى جلب ما ينفعه ودفع ما يضره، وهداية الجماد المسخر لما خلقه الله، فله هداية تليق به، كما أن لكل نوع من الحيوان هداية تليق به. (٢)

المرتبة الثانية: الهدى بمعنى البيان والدلالة والتعليم والدعوة إلى مصالح العبد في معاده، وهذا خاص بالمكلفين، وهذه المرتبة أخص من المرتبة الأولى وأعم من الثالثة.

دواعي الهدى، وارادته، والقدرة عليه للعبد، وهذه الهداية التي لا يقدر عليها إلا الله على الله

<sup>(</sup>۱) انظر: شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، ص٦٥، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط١، ١٣٩٨هـ/١٩٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر الشيخ، ص٥٣٧.

قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِكِئَ الله يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ [القصص: ٥٦]. فهذه الآية تدل على أن هداية الإلهام والتوفيق وخلق الهداية في القلب ليس إليه ﷺ ،ولا إلى أحد غيره، وإنما ذلك لله وحده. المرتبة الرابعة: الهداية يوم المعاد إلى طريق الجنة والنار.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ تَجْرِى مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [بونس: ٩].

فالآية الأولى فيها الإخبار من الله على بأنه لا يُوَقَّ للهداية إلى صراطه المستقيم من صفته الكذب والكفر، بحيث تصل إليه المواعظ والآيات البينات ولا يزول عنه ما اتصف به من الصفات التي تحول بينه وبين الهداية، حيث يرى الآيات فيجحدها ويكفر بها ويكذب، فمثل هذا أنى له الهدى وقد أغلق على نفسه الباب فعاقبه الله بالطبع على قلبه فصار ليس أهلاً للهداية. قال الرازي: "والمراد أن من أصر على الكذب والكفر بقي محروماً عن الهداية". (۱) وأما الآية الثانية فتعني أن من هداه الله على ووفقه للرشاد فليس لأحد طريق إلى إضلاله. وأما الآية الثالثة ففيها إخبار من الله الله الله الهدى، فإن ضرر ذلك عائد عليه ولا يضر الله شيئاً. عائد إلى نفسه، ومن ضل بعد أن اتضح له الهدى، فإن ضرر ذلك عائد عليه ولا يضر الله شيئاً.

# منهجيات الإصلاح والتغيير في حقيقة الهدى والضلال.

1-قال ابن القيم رحمه الله:" إن الهدى والضلال هما لب أبواب القدر، وما يتعلق به من المسائل، فإن أعظم نعمة يقدرها الله تعالى للعبد هي نعمة الهداية وأعظم مصيبة يصاب بها الإنسان هي مصيبة الضلال وكل ما بالإنسان من نعمة هي دون نعمة الهداية، وكل مصيبة مهما كبرت وعظمت فهي دون مصيبة الضلال، وقد أجمع الرسل عليهم الصلاة والسلام من أولهم إلى خاتمهم والكتب المنزلة عليهم أن الباري في يضل من يشاء، ويهدي من يشاء، وأن من هداه الله فلا مضل له ومن أضله الله فلا هادي له، فالهداية والإضلال بيده سبحانه وأن العبد لا يملك من ذلك شيئاً". (٢)

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب، للرازي، ج٢٦، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل، ابن قيم الجوزية، ص٦٥.

٢-إن الهدى والضلال منهجية من منهجيات الإصلاح والتغيير التي جاء بها القرآن الكريم، فمن ثمرة العلم بالهدى والضلال أن الداعي يدعو ولا ينقطع عن الدعوة ولو لم يتبعه أحد، لأنه يعلم أن أمر الهدى والضلال إلى الله على، وإنما عليه البلاغ فقط، وأنه يصبر على ما يلقى من إعراض وكيد وأذى دون أن يجازي بالمثل أو يفتر في دعوته؛ لعلمه بأن الذي يجازي إنما هو الله.

٣-والناظر إلى واقع الأمة اليوم يرى أن كثيراً من الناس كانوا قد هداهم الله على للإسلام، وما يلبثوا اللي أن يبتعدوا عن دين الله، وكثيراً من الناس من يكون أحقد الناس على الإسلام وأهله، وفجأة تراه قد أسلم وأصبح من أكثر الناس دفاعاً عن الإسلام وأهله.

# المطلب السابع: حقيقة توفى الأنفس.

إن الله الأنفس التي قضى عليها الموت وعند النوم إلا أنه يمسك الأنفس التي قضى عليها الموت ويرسل الأخرى وهي النائمة إلى أجل مسمى أي إلى وقت معلوم، فيتوفى الأنفس التي يتوفاها عند الموت فيمسكها ولا يردها إلى البدن، والنفس التي يتوفاها عند النوم يردها إلى البدن عند البقظة، وتبقى هذه الحالة إلى أجل مسمى، وذلك الأجل هو وقت الموت. (١)

وعن ابن عباس أنه قال في تفسير هذه الآية: "نفس وروح بينهما شعاع الشمس، فيتوفى الله النفس في منامه، ويدع الروح في جسده وجوفه يتقلب ويعيش، فإن بدا لله أن يقبضه، قبض الروح فمات أو أخر أجله ورد النفس إلى مكانها من جوفه". (٢)

# الإصلاح والتغيير في حقيقة توفى الأنفس.

1- إن الله على ما خلقنا في هذه الدنيا الفانية إلا لعبادته، وجعل الله على هذه الدنيا دار اختبار لتوصلنا إلى دار الخلود في الجنة أو في النار والعياذ بالله، وجعل الله على الموت حق على كل

<sup>(</sup>۱) انظر: مفاتيح الغيب، للرازي، ج٢٦، ص٢٨٤، وانظر: الأساس في التفسير، سعيد حوى، ج٩، ص٤٨٨، وانظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، ج٧، ص ٢٣٠، دار الفكر – بيروت، ط١.

إنسان، قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مِّيَّوُنَ ﴾ [الزمر: ٣٠]. والله على وحده الذي بيده مقادير العباد وآجالهم فهو الذي يتوفى الأنفس عند النوم، والأرواح كلها تكون بيده ، فيمسك الروح التي انتهى أجلها، وقضى عليها بالموت، ويرسل الروح التي لم ينته أجلها إلى الجسد لوقت مؤجل مكتوب ومعلوم عنده ...

Y - فحقيقة توفي الأنفس منهجية من منهجيات الإصلاح والتغيير العقائدي التي جاء بها القرآن الكريم وجاءت بها آيات سورة الزمر، لتبين للإنسان أن الموت حق لا محالة وأنه بيد الله ، وأنه مكتوب في أجل مسمى، فإذا أدرك الإنسان ذلك، أصلح نفسه وعبد الله على وحده، ولم يشرك معه أحد، فتتغير بذلك حياته، وتصبح كلها لله على.

#### المطلب الثامن: إثبات حقيقة البعث.

إن قضية البعث من أبرز قضايا العقائد، وهي ركن من أركان الإيمان، وكادت تكون القضية الكبرى بعد قضية التوحيد في كتاب الله، خصوصاً في القرآن الذي نزل على النبي محمد في مكة لتثبيت العقيدة، فكانت قضية التوحيد ومحاربة الشرك، والتركيز على البعث هما أهم قضيتين تناولهما القرآن:

القضية الأولى: لإفراد العبودية شه.

والقضية الثانية: للإيمان بالبعث.

ولقد دلت سورة "الزمر" على أن من الإيمان باليوم الآخر: الإيمان ببعث هذه الأجساد الدنيوية وإعادتها بعينها روحاً وجسداً، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ نُوخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَاهُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

قال القرطبي: " أي فإذا الأموات من أهل الأرض والسماء أحياء بعثوا من قبورهم، وأعيدت اليهم أبدانهم وأرواحهم فقاموا ينظرون ماذا يؤمرون، وقيل: قيامٌ على أرجلهم ينظرون إلى البعث الذي وعدوا به، وقيل النظر بمعنى الإنتظار أي: ينتظرون ما يفعل بهم".(١)

وقال ابن جرير الطبري: " فإذا من صعق عند النفخة التي قبلها وغيرهم من جميع خلق الله الذين كانوا أمواتاً قبل ذلك قيام من قبورهم وأماكنهم من الأرض أحياء كهيئتهم قبل مماتهم ينظرون أمر الله فيهم". (٢)

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج١٥، ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج٢٠، ص٢٦١.

### منهجيات الإصلاح والتغيير في حقيقة البعث.

٢- والموت حقيقة لا بد منها، ولكن الموت ليس هو نهاية الإنسان، بل هناك بعث ونشور، وثواب وعقاب، ومن الناس من ينكر البعث وذلك لجهله بعظم قدرة الله على، فعن أبي هريرة أن رسول الله على الله التراب إلا عَجْبَ الذنب منه خلق وفيه يركب). (٢)

إذاً: سوف يفنى من ابن آدم كل شيء إلا عجب الذنب، وهي ذرة من العصعص آخر فقرة من العمود الفقري الموجود في الظهر، ومازالت الأبحاث العلمية لم تصل إلى هذه النقطة، لكن هناك بوادر في أمريكا إذ بدءوا يصلون إلى أن كل شيء يفنى من ابن آدم إلا الجزئية الأخيرة من العصعص، لماذا؟ لأن هذا حديث رسول الله ، الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، فمن هذه العجب سوف يبعث الإنسان ليوم الحساب.

٣- فإذا عرف الإنسان أنه ميت لا محالة، وأنه سوف يبعث يوم القيامة ليحاسب على ما كان منه في هذه الحياة الدنيا، وعلى ما كان يصنع من خير وشر، وما كان يعتقد في دين الله على، وعلى كل صغيرة وكبيرة، فإنه بذلك ينضبط سلوكه، ويستقيم منهجه على منهج الإسلام العظيم، ويبتعد عن كل ما يخالف هذا الدين.

<sup>(</sup>۱) أمية بن خلف بن وهب، من بني لؤيّ: أحد جبابرة قريش في الجاهلية، ومن ساداتهم، أدرك الإسلام، ولم يسلم، وهو الّذي عذب بلال الحبشي في بداءة ظهور الإسلام، أسره عبد الرحمن بن عوف يوم بدر، فرآه بلال فصاح بالناس يحرضهم على قتله فقتلوه. انظر ترجمته: الأعلام، للزركلي، ج٢، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان، كتاب الجنائز، فصل في أحوال الميت في قبره، ج٧، ص٤٠٨، ح٣١٣٨.

### المطلب التاسع: أحوال المؤمنين والكفار يوم القيامة.

#### المعنى الإجمالي:

أي وسيق الكفرة المجرمون إلى نار جهنم جماعات جماعات، كما يساق الأشقياء في الدنيا، وتقول لهم الملائكة تقريعاً وتوبيخاً: ألم يأتكم رسلٌ منكم يتلون عليكم الكتب المنزلة من السماء، ويخوفونكم شر هذا اليوم، فقالوا بلى قد جاءونا وأنذرونا وأقاموا علينا الحجج والبراهين، ولكننا كذبناهم وخالفناهم، فحق علينا العذاب<sup>(۱)</sup>، وسيق الأبرار المتقون من الشهداء والزهاد والعلماء والقراء وغيرهم ممن اتقى الله رسيق المعاقبة إلى الجنة جماعات<sup>(۲)</sup>، وسوقهم هو سوق العجائب لاستقبالهم معززين مكرمين، فيقول خزنتها طابت أرواحكم بأعمالكم الطيبة، فطاب مقامكم في دار السلام فنعم التحية حيوا بها مقابل تأنيب وتوبيخ الزبانية لأهل النار<sup>(۳)</sup>، أما أهل الجنة فقد قالوا عند دخولهم الجنة واسقرارهم فيها: الحمد لله الذي حقق لنا ما وعدنا به من دخول الجنة وملكنا أرض الجنة نتصرف فيها تصرف المالك في ملكه، وننزل فيها حيث نشاء، فنعم أجر العاملين بطاعة الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، مج٣، ص٨٩، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع-القاهرة، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، مج٨، ج١٥ ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري، ج٤، ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: صفوة التفاسير، الصابوني، مج٣، ص٨٩.

#### الإصلاح والتغيير من ذكر أحوال المؤمنين والكفار يوم القيامة.

إن ذكر أحوال المؤمنين والكافرين يوم القيامة منهجية من منهجيات الإصلاح والتغيير التي جاء بها القرآن الكريم عامة، وجاءت بها آيات سورة الزمر خاصة، لأن الإنسان عندما يعلم أن هناك في الآخرة يوم القيامة جنة ونار، وأن أهل الجنة منعمون مكرمون يدخلونها بسلام من الملائكة خالدين فيها لا يشقون ولا يموتون، وأن أهل النار في الجحيم يساقون إليها جماعات جماعات، يستقبلهم فيها خزنة جهنم من الملائكة يوبخونهم وينكرون عليهم عدم إيمانهم بالرسل، وهم خالدون فيها أبدا، فإنه بذلك يصلح نفسه ويعمل على طاعة ورضى ربه على ويبتعد عن معصيته ومخالفة أمره، لأنه من أطاعه وعبده حق عبادته دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار والعياذ بالله، لذلك يجب على المؤمن أن يدعو الناس لهذا الدين العظيم ويذكرهم بالآخرة وأحوال الناس يوم القيامة، فالسعيد من فاز بالجنة ورضى الرحمن والشقي من خسر رضى ربه على النار.



# المبحث الثاني منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة الزمر

#### المطلب الأول: إخلاص العبادة لله كلك.

فالإخلاص بشكلٍ عام هو: إفراد الله بالقصد والنية، وهو أن يريد العبد بطاعته التقرُّب الله دون شيء آخر، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُمِرُوۤ إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللهَ عُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوٰةُ وَاللهُ وَيِنُ الْقَيْمَةِ اللهُ عَلَيْهِ وَيُؤْتُوا الزَّكُوٰةُ وَمُوَاللهُ وَيَنْ اللهُ اللهِ دون شيء آخر، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُمِرُوۤ إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ وَيِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَيُوْتُوا الرَّكُوْةُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وعرَّفه أبو القاسم القشيري<sup>(۱)</sup> بأنه "إفراد الحق في الطاعات بالقصد، وهو أن يريد بطاعته التقرب إلى الله تعالى دون شيء آخر من تصنع لمخلوق، واكتساب محمدة عند الناس، أو محبة مدح من الخلق، أو معنى من المعانى سوى التقرب إلى الله في ".<sup>(۲)</sup>

والعبادة كما عرفها شيخ الإسلام ابن تيمية هي: "اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة، والظاهرة، فالصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، والوفاء بالعهود، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد للكفار والمنافقين والإحسان للجار اليتيم والذكر والقراءة وأمثال ذلك من العبادة وكذلك حب الله ورسوله وخشية الله، والإنابة إليه وإخلاص الدين له والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرضاء بقضائه والتوكل عليه والرجاء لرحمته والخوف من عذابه وأمثال ذلك هي من العبادة لله". (")

<sup>(</sup>۱) هو عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك النيسابوري من بني قشير بن كعب، شيخ خراسان في عصره، ولد سنة ٣٧٦ه، وتوفى سنة ٤٦٥ه. انظر ترجمته: الأعلام، للزركلي، ج٤، ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري، ج٢، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) العبودية، لابن تيمية، ص٤٤.

ولقد وردت آيات كثيرة في سورة الزمر كلها توجب على العباد أن يفردوا الله على بإخلاص العبادة له وحده، ويخصوه بها دون سواه.

قال تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهُ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴿ ثُلَّا لِللَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٢ - ٣].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهُ مُعْلِصًا لَهُ اللِّينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهَ أَعَبُكُ مُخْلِصًا لَهُ وِينِ ﴿ اللَّهُ مُعَبُدُولُمَا شِثْتُمُ مِّن دُونِهِ قُلَّ إِنَّ لَخَسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوٓ ا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيسَةُ الْآ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ [الزمر: ١٤ – ١٥].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ مَا أَمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا لَجَهِلُونَ اللَّهُ } [الزمر: ٦٤].

وقال تعالى: ﴿ بَلِ ٱللَّهُ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّبَ ٱلشَّكِرِينَ ١٦٦ ﴾ [الزمر: ٦٦].

هذه الآيات الكريمة من السورة تقرر أنه هو الذي يستحق أن توجه له العبادة بجميع أنواعها الاعتقادية والقولية والعملية وليس لأحد سواه كائناً من كان أي شيء من أنواع العبادة، كما تقرر أن أي نوع من أنواع العبادة لم يوجه لله، أو وجه له، ولكن فيه شركة لغيره معه، فإنه باطل، وغير مقبول، لأن الله ه لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً لوجهه، وأن من عمل أي عمل لله، وأشرك معه فيه غيره من المخلوقين كائناً من كان فإن الله يتركه وشركه، لأنه الم أغنى الشركاء عن الشرك، فعن أبي هريرة أنه قال: قال رسول الله ه : (قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملًا أشرك فيه معى غيري، تركته وشركه). (١)

وفيها أيضاً بيان أهمية الإخلاص في العبادة لله على، وكما نرى أن الأمر بالإخلاص جاء مشفوعاً بالأمر بالعبادة، لأن الإخلاص هو روح العبادة وعمودها الذي تقوم عليه، فالعبادة بدون إخلاص عبادة مردودة على صاحبها لأنها لم توجه إلى الله على وحده لا شريك له، ومتى شاب العبادة قصد غير الله التعبرت لاغية لا قيمة لها، ولا فائدة منها سوى التعب لصاحبها لأن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً لوجهه.

### منهجيات الإصلاح والتغيير في إخلاص العبادة لله على.

1-إن الإخلاص خلق عظيم يجب أن يتحلى به كل مسلم، وهو أساس العمل فمن كان عمله خالصاً لوجه الله تعالى قبله الله منه، ومن أشرك مع الله غيره في العمل لم يقبل منه، فقد قال النبي على: (إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إِلَّا مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا، وَابْتُغِيَ بِهِ وَجْهُهُ). (٢) وعن عمر بن الخطاب على قال: سمعت رسول الله على يقول: (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى،

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله عَلَى، ج٤، ص٢٢٨٩، ح٢٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي، كتاب الجهاد ، باب من غزا يلتمس الأجر والذكر ، ج٦، ص٢٥، ح١٤٠. قال الألباني: حسن صحيح.

فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها، فهجرته إلى ما هاجر إليه).(١)

٧- إن الإخلاص هو أصل الدين وقاعدته، فهو التوحيد العملي، وهو خلاصة الدعوة النبوية، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "إخلاص الدِّبن للَّه هو الدِّين الذي لا يقبل اللَّه سواه، وهو الَّذي بعث به الأوَّلين والآخرين من الرُّسل، وأنزل به جميع الكتب واتَّقق عليه أئمَّة أهل الإِيمان، وهذا هو خلاصة الدَّعوة النَّبويَّة، وهو قطب القرآن الَّذي تدور عليه رحاه. قال تعالى: ﴿ فَآعَبُكِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ البِّيمَ اللَّهُ الل

٣-إن الله ﷺ يحفظ الأمة وينصرها على أعداءها بإخلاص رجالها، فقد قال رسول الله ﷺ (إِنَّمَا يَنْصُرُ اللَّهُ هَذِهِ الْأُمَّةَ بِضَعِيفِهَا، بِدَعُوتِهِمْ وَصَلَاتِهِمْ وَإِخْلَاصِهِمْ). (٣)

٥-إن الإخلاص خلاص وحرية وفرار من كل قيود الأرض به يصبح القلب أميراً بعد أن كان أسيراً، قال تعالى: ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّ لَكُرُمِّنَهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الذاريات: ٥٠]. فمن صحَّ فراره إلى الله صحَّ قراره.

قال بشر بن الحارث<sup>(٥)</sup>: "من أراد أن يذوق طعم الحرية ويستريح من العبودية فليطهر السريرة بينه وبين الله ﷺ.(٦)

(٣) سنن النسائي، كتاب الجهاد ، باب الاستنصار بالضعيف، ج٦، ص٤٥، ح٢١٧٨. قال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي على رسول الله ﷺ، ص٦، ح١.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى، لابن تيمية، ج١٠، ص٥١.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، ج٢، ص٢١٧، دار الكتاب العربي – بيروت، ط٣، ١٤١٦ هـ – ١٩٩٦م.

<sup>(°)</sup> هو بشر بن الحارث بن علي بن عبد الرحمن المروزي، أبو نصر، المعروف بالحافي: من كبار الصالحين، له في الزهد والورع أخبار، وهو من ثقات رجال الحديث، من أهل (مرو) سكن بغداد وتوفي بها سنة ٢٢٧ه. انظر ترجمته: الأعلام للزركلي، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) الرسالة القشيرية، عبد الكريم القشيري، ج٢، ص٣٧٢.

# المطلب الثاني: الهداية للإسلام.

إن الإسلام إنما جاء هدى ورحمة للعالمين من يوم نزوله إلى أن تقوم الساعة، فقد جاء الإسلام ليهدي الضالين ليتمكنوا بحججه وبيّناته من التقويق بين الحق والباطل، كما قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اللّذِي أَنْ فَدُ الْفَرْوَانُ هُدُكُ لِلنَّكَ اسِ وَبَيْتَنت مِن اللّهُ دَى وَالْفَرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَ هَلَا الْفُرُوانَ يَهْدِى لِلّتِي هِ اَقْوَمُ وَيُشِيَّرُ الْمُوّمِينِ اللّهِ لَيْن يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ آجُرًا كَيْبِ عِلْ الله وقال تعالى: ﴿ وَاللّهِ الله وقال الله وقال

### المعنى الإجمالي:

أفمن وسَع الله صدره، فسعد بقبول الإسلام والانقياد له والإيمان به، فهو على بصيرة من أمره وهدى من ربه، كمن ليس كذلك؟ لا يستوون. فويل وهلاك للذين قَسَت قلوبهم، وأعرضت عن ذكر الله، أولئك في ضلال بيِّن عن الحق. (١)

قال الطبري: "وتُرِك الجواب اجتزاء بمعرفة السامعين وبدلالة ما بعده وتقديره: كمن أقصى الله قلبه وأخلاه من ذكره، حتى ضاق عن استماع الحق، واتباع الهدى". (٢)

<sup>(</sup>١) التفسير الميسر، ص٤٦١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج٢١، ص٢٧٧.

والله يهدي بالقرآن من يشاء مِن عباده، ومن يضلله الله عن الإيمان بهذا القرآن لكفره وعناده، فما له من هاد يهديه ويوفقه. (١)

كذّب من قبلهم من الأمم السالفة فأتاهم العذاب من جهةٍ لا تخطر ببالهم، فأذاقهم الله الذُلّ والصغار والهوان في الدنيا، ولعذاب الآخرة الذي أُعدّ لهم أعظم بكثير من عذاب الدنيا، لو كان عندهم علمٌ وفهم ما كذبوا. (٢)

# منهجيات الإصلاح والتغيير في الهداية للإسلام.

1-إن الهداية للإسلام تنجي الإنسان من عذاب لله في الآخرة، فبعد أن كان الناس تائهين في الحاهلية يعبدون الأصنام وغيرها، جاء الإسلام ليبين للناس طريق الهداية والصلاح والرشاد، ويبين لهم أن هذا الكون له إله واحد لا إله معبود سواه.

٢- إن الهداية للإسلام تجعل الإنسان يحيى حياة سعيدة مطمئنة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن الهَداية للإسلام تجعل الإنسان يحيى حياة سعيدة مطمئنة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن الهَدَايَةُ وَلَنَجْ نِينَاهُمْ أَجْرَهُم إِأَحْسَنِ مَاكَانُواْيَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

٣- التمكين في الأرض والاستخلاف وانتشار الأمن، قال تعالى: ﴿ وَعَدَاللّهُ اللّذِينَ مَامَثُواْ مِنكُرُ وَعَكِلُواْ
 الصَّن لِحَت لِيَسْتَ غُلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّتَ خُلَفَ الّذِيك مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَ لَكُمْ دِينَهُمُ اللّذِيك إِنْهُمُ مَن اللّهِ عَلَيْهُمْ وَلَيْمَكُمْ اللّذِيك إِنْهُمُ مِن اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَيْمَكُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلِيهُمْ وَلَيْمُ مِن اللّهِ وَهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَيْمَكُمْ وَلِيهُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلِيمُ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمَكُمْ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَّهُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْمُ وَلَّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَّهُ وَلَا وَلِي وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَلِيمُ وَالْمُعْلِقُولُوا وَلِيمُ وَلِيمُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَلِيمُ والْمُعُلِقُوا وَلَيْمُ وَالْمُوا وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَالْمُوا وَلِيمُ وَلِيمُ وَالْمُوا وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَالْمُوا وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَالْمُولِقُوا لِيمُولُوا وَلِيمُوا وَلِيمُولُوا وَلَمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَ

٤-إن الإيمان أعظم باعث على الرغبة والرهبة، وكلما ازداد إيمان العبد ازداد من الأعمال الصالحة طمعاً في رضا الله على، وازداد بعداً عن الذنوب خوفاً من عقاب الله على، وقد قال على: (مَنْ خَافَ أَدْلَجَ، وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ المَنْزِلَ، أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ غَالِيَةً، أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ الجَنَّةُ). (٢)
 ٥-إن الإيمان سبب للأمن في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿ الّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ
 أُولَتِكَ لَمُمُ الْأَمْنُومُ مُم مُهَ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

إن الناظر لواقع الأمة اليوم يجد أن الاسلام منتشر في جميع أنحاء العالم، وهناك الكثير من الناس يدخلون في هذا الدين العظيم، فنسمع أن الكثير من العلماء الكبار الذين اكتشفوا أموراً في الطب والفلك وغير ذلك مما تحدث الإسلام عنه قبل ألف وأربعمائة عام، قد أسلموا ودخلوا في دين الله على لأنهم علموا صدق الإسلام بما أخبر به، والكثير من الناس كذلك من يدخل في هذا الدين بفضل الله على وبفضل الدعاة المخلصين الذين يعملون في ميدان الدعوة إلى الشيكي.

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الميسر، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر: صفوة التفاسير، الصابوني، ج٣، ص٧١.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع، ج٤، ص٦٣٣، ح٢٤٥٠. قال الترمذي: حسن غريب.

### المطلب الثالث: دعوة للرجوع إلى الله كلاً.

إن رحمة الله على واسعة، تسع كل معصة مهما كانت، والله على في كثير من آياته يدعونا للتوبة والرجوع والإنابة إليه على، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّيْنَ أَسَرَفُوا عَلَى الْفُسِهِمُ لاَ نَعْ خُلُوا مِن رَجَّمَة اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَالرجوع الله الله عَلَيْ اللّهُ يَعْفِرُ اللّهُ عَلَيْهِ الله الله الله الله على الله الله الله عنه والله عنه والله عنه عبده إذا تاب أكثر من رجل ضلت منه راحلته بالفلاة فأيقن بالهلاك ثم وجدها، فعن أبي هريرة عنه عن رسول الله على أنه قال قال الله على: (أَنَا عِنْدَ ظُنَّ عَدْبِي بِي، وَأَنَا مَعْهُ حَيْثُ يَدْكُرُنِي، وَاللهِ لللهُ أَفْرَحُ بِتَوْيَةِ عَدْبِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ يَجِدُ ضَاللّتهُ بِالْفَلَاةِ، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيْ شِبْرًا، مَعْهُ حَيْثُ يَدْكُرُنِي، وَاللهِ لللهُ أَفْرَحُ بِتَوْيَةِ عَدْبِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ يَجِدُ ضَاللّتهُ بِالْفَلَاةِ، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيْ شِبْرًا، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيْ فِرَاعًا، قَمْنُ تَقَرَّبَ إِلَيْ فِي بالتوبة من عبده إذا تاب إليه، وأنه على يحب ذلك أهرولُ). (١) فهذا الحديث دليل على فرح الله على بالتوبة من عبده إذا تاب إليه، وأنه على يحب ذلك محبة عظيمة، ولكن لا لأجل حاجته إلي أعمالنا وتوبتنا؛ فالله غني عنا، ولكن لمحبته سبحانه للكرم، ومحبته لعباده.

وقد دلت آیات سورة الزمر علی هذا المفهوم، ودعت العباد إلی التوبة والرجوع إلی الله ﷺ، قال تعالی: ﴿ قُلْ يَعِبَادِیَ اللَّيْنِ اَسْرَفُوا عَلَىٰ اَنْفُسِهِمْ لاَنَقَ نَطُوا مِن رَّمْ قَاللَّهِ إِنَّاللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مُوالْغَفُورُ الرّحِيمُ قال تعالی: ﴿ قُلْ يَعِبَادِی اللَّهِ مَا أَنْفِلُ اللَّهُ مُوالْغَفُورُ الرّحِيمُ وَاللَّهِ مِن اللّهِ مَا أَنْفِلُ اللّهُ مَن وَلِي اللّهُ مَن اللّهِ مَا أَنْفِلُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَاللّهُ مِن اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللل

# المعنى الإجمالي:

قل- أيها الرسول- لعبادي الذين تمادَوا في المعاصى، أفرطوا بالجناية على أنفسهم بالمعاصى والآثام: لا تيئسوا من مغفرة الله ورحمته لكثرة ذنوبكم، إنه تعالى يعفو عن جميع الذنوب لمن شاء، وإن كانت مثل زبد البحر؛ إنه سبحانه عظيم المغفرة واسع الرحمة.

وظاهر الآية أنها دعوة للمؤمنين إلى عدم اليأس من رحمة الله على (٢)

وقال ابن كثير: هي دعوة لجميع العصاة من الكفرة وغيرهم إلى التوبة والإنابة، وإخبار بأن الله تعالى يغفر الذنوب جميعاً، لمن تاب منها، ورجع عنها، مهما كثرت. (٣)

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب في الحض على التوبة وافرح بها، ج٤، ص٢١٠٢، ح٢٦٧٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر، ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٣) مختصر تفسير ابن كثير، ج٣، ص٢٢٥.

ارجعوا إلى الله واستسلموا له بالطاعة والخضوع والعمل الصالح، من قبل حلول نقمته تعالى بكم، ثم لا تجدون من يمنعكم من عذابه، والتزموا بأحسن كتاب أنزل إليكم وهو القرآن الكريم، الذي فيه سعادتكم وفلاحكم، من قبل أن ينزل بكم العذاب فجأة وأنتم غافلون.

لئلا تقول بعض النفوس التي أسرفت في العصيان: يا حسرتي وندامتي على تقصيري في طاعة الله على حقه.

قال الإمام الشوكاني: "واعلم أن هذه الآية أرجى آية في كتاب الله و لاشتمالها على أعظم بشارة، فإنه أولًا: أضاف العباد إلى نفسه لقصد تشريفهم، ومزيد تبشيرهم، ثم وصفهم بالإسراف في المعاصي، والاستكثار من الذنوب، ثم عقب ذلك بالنهي عن القنوط من الرحمة ... ،ثم جاء بما لا يبقي بعده شك ولا يتخالج القلب عند سماعه ظن، فقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَغَفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ فالألف واللام قد صيرت الجمع الذي دخلت عليه للجنس الذي يستلزم استغراق أفراده، فهو في قوة: إن الله يغفر كل ذنب كائناً ما كان، إلا ما أخرجه النص القرآني وهو الشرك، ثم لم يكتف بما أخبر عباده من مغفرة كل ذنب، بل أكد ذلك بقوله: "جميعاً" فيا لها من بشارة ترتاح لها قلوب المؤمنين ظنهم بربهم". (١)

قال ابن كثير: "يتحسر المجرم ويتمنى لو كان من المحسنين المخلصين، المطيعين لله رجعة الله النفس الفاجرة حين ترى العذاب: لو أن لي رجعة إلى الدنيا لأعمل بطاعة الله، وأُحسن سيرتى وعملى.

بلى قد جاءك الهدى من الله بإرسال الرسل، وإنزاله الكتب فكذبت بالآيات، وتكبرت عن الإيمان، وكنت من الجاحدين (٣)، قال الصاوي: " إن الكافر أولاً يتحسر ثم يحتج بحجج واهية، ثم يتمنى الرجوع إلى الدنيا "(ء)، ولو رُدَّ لعاد إلى ضلاله كما قال تعالى ﴿ وَلَوْرُدُوالْعَادُوالِمَا نَهُواعَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَعَادُ اللهُ عَلَى الدنيا "(ء)، ولو رُدَّ لعاد إلى ضلاله كما قال تعالى ﴿ وَلَوْرُدُوالْعَادُوالْمِا نَهُواعَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُنْدِبُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٨].

وهكذا يصور القرآن أحوال النفوس في الآخرة، تصويراً مؤثراً بليغاً، يحمل كل عاقل على الإيمان الصالح الذي ينفعه في ذلك اليوم الشديد.

<sup>(</sup>١) فتح القدير ، للشوكاني، ج٤، ص٥٣٩.

<sup>(</sup>۲) مختصر تفسیر ابن کثیر، ج۳، ص۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) انظر: صفوة التفاسير، الصابوني، ج٣، ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) حاشية الصاوي، ج٣، ص٣٣٧.

#### شروط التوية.

التوبة الصحيحة هي التي يتوفر فيها أربعة شروط عامة. (١) أولها: الندم.

وهو الأسف على وقوع الفعل منه وكرهه بعدما فعله. (٢)

وحقیقته أن المذنب یدرك أن ما فعله، أو فرط فیه مما لا یجوز له أن یقع منه، فیتحسر علی ذلك ویندم إن كان فعل ذلك، ویتمنی أنه لو لم یفعل ذلك، أما إذا لم یندم فذلك دلیل علی رضاه به وإصراره علیه وهذا ذنب آخر علیه أن یتوب منه، فإن الندم شرط لصحة التوبة، وقد ورد فی الحدیث عن عبد الله بن مسعود عن النبی الله الله قال: (الندم توبة). (۱)

قال في الزواجر: "ولا بد في الندم أن يكون من حيث المعصية وقبحها وخوف عقابها". (٤)
وقال المناوي: "وإنما كان الندم أعظم أركانها، لأن الندم شيء متعلق بالقلب، والجوارح تبع
له، فإذا ندم القلب، انقطع عن المعاصي، فرجعت برجوعه الجوارح". (٥)

ونقل عن الغزالي قوله: "أن الندم لتعظيم الله وخوف عقابه، مما يبعث على التوبة النصوح، فإذا ذكر مقدمات التوبة الثلاث، وهي قبح الذنوب وشدة عقوبة الله، وأليم غضبه، وضعف العبد، وقلة حيلته، يندم ويحمله الندم على ترك اختيار الذنب، وتبقى ندامته بقلبه في المستقبل، فتحمله على الابتهال والتضرع، ويجزم بعدم العودة إليه، وبذلك تتم شروط التوبة" (٦)

#### ثانيها: الإقلاع عن الذنب.

الإقلاع عن الذنب والتوقف عن إتيانه هو أظهر معاني التوبة ولا تتضح ولا تصح إلا بالإقلاع عن الذنب أما التوبة مع الإقامة على الذنب والاستمرار فيه فهي كما قال المنذري: هذه توبة الكذابين(٧)

ومما يدل على وجوب الإقلاع عن الذنب، وأن عدم الإقلاع عن الذنب فيه خطورة عظيمة على دين المسلم ما روى أبو هريرة عن النبي أنه قال: (إن العبد إذا أخطأ خطيئةً نُكِتَت في

<sup>(</sup>١) انظر: مدارج السالكين، ج١، ص١٩٩-٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المعجم الوسيط، ج٢، ٩١٢.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، ج١، ص٣٧، ح٣٥، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) الزواجر عن اقتراف الكبائر، ج٢، ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) فيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوي، ج٦، ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup>٧) نقل ذلك عنه الهيثمي في الزواجر، ج٢، ص ٣٨٩.

قلبه نُكتَةٌ سوداء، فإذا هو نزع واستغفر وتاب سقل قلبه، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكر الله على القرآن ﴿ كَلَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللللَّا الللللَّهُ اللَّا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

فالمصرُ على الذنب والمقيم عليه إذا لم يكن له توبة صحيحة فيخشى عليه أن يطبع على قلبه فتتعسر عليه التوبة ويستمر في الانحراف والعصيان حتى يهلك على ذلك.

# ثالثها: العزم على أن لا يعود

هذا من دلالة صحة التوبة وصدقها أن يعزم المذنب على ألا يعود في ذلك الذنب الذي أذنبه وتاب منه.

# رابعها: أن يؤدي الحق إلى أصحابه

إذا كان الذنب فيه مظلمة لآدمي فإن توبته منه أن يؤدي ذلك الحق لصاحبه أو يتحلله منه، كما قال عليه الصلاة والسلام: (من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه).(٢)

وكذلك حديث عبد الله بن أنيس عن النبي أن أيس بعد عن النبي أن أن (يحشر الناس يوم القيامة عراة غرلاً (٢) بهماً (٤)، قال: قلنا وما بهما؟ قال: ليس معهم شيء، ثم يناديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب: أنا الملك أنا الديان، ولا ينبغي لأحد من أهل النار أن يدخل النار وله عند أحد من أهل الجنة حق حتى أقصه منه، ولا ينبغي لأحد من أهل الجنة أن يدخل الجنة ولأحد من أهل النار عنده حق حتى أقصه منه حتى اللطمة، قال: قلنا: كيف وإنا إنما نأتي الله الله عزاة غرلاً بهما، قال: بالحسنات والسيآت). (٥)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، أبواب تفسير القرآن، باب من سورة ويل للمطففين، ج٥، ص٢٩١، ح٣٣٣٤، قال الترمذي حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب المظالم، باب من كانت له مظلمة عند الرجل، ج٣، ص١٢٩، ح٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) غُرِلاً: الغُرل: جمع الأَغرَل وهو الأقلَف، أي غير مختونين، انظر: النهاية في غريب الحديث، ج٣، ص٦٨٨. ص٦٨٨.

<sup>(</sup>٤) بهما: البُهم جمع بهيم وهم الذين ليس فيهم شيء من العاهات والأعراض، كالعمى والعَور والعرج، وإنما هي أجساد مُصمَحَة لخلود الأبد في الجنة أو النار. انظر: النهاية في غريب الحديث، ج١، ص٤٤.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد، مسند المكيين، حديث عبد الله بن أنيس، ج٢٥، ص٤٣١، ح١٦٠٤٢.

## منهجيات الإصلاح والتغيير في الرجوع إلى الله على.

1- إن من أهم العوامل التي لها أثر على صقل شخصية الفرد وبالتالي على أفراد المجتمع هي التوبة إلى الله تعالى والإنابة إليه والفرار من الذنوب والأوزار فإن الله تعالى لا تضره معصية العاصين ولا تنفعه طاعة المطيعين، ولكن الله فلا حذر من المعصية لما فيها من الأضرار على الفرد والمجتمع ورغب في الأعمال الصالحة لما فيها من خير للنفس وللغير، فقد قرر القرآن بقول الله تعالى: ﴿ مَنْ عَيلَ صَلِحًا وَلِنَا أَسَاءً وَعَلَيْهِ أَوْمَارَبُكُ وَطَلِيهٍ إِلْقَيلِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ أَحَسَنتُم لَحَسَنتُم لِأَنفُيكُم وَلِن أَسَامُ فَلَها ﴾ [الإسراء: ٧]، فالذنوب من أهم الأسباب في تمرد الانسان وشقائه، وقد شدد عليها الاسلام لأنها ضارة بالفرد في صحته وعقله وعمله، وضارة كذلك بالمجتمع فهي تجعله يعيش في أزمات نفسية تعرضه للقلاقل والاضطرابات والمحن، وكثيراً ما يتعرض القرآن الكريم في نصوصه الشريفة إلى ما يصيب الأفراد والأمم من جزاء اكتسابهم للخطايا والأوزار، قال تعالى: ﴿ فَلْ هُوَ الْفَادِرُ عَلَى النَّيْمَةُ فَيْكُمُ عَدَابُامِن فَوْقِكُمُ الوّمِن فَي الله في الله على ما يصيب الأفراد والأمم من جزاء اكتسابهم للخطايا والأوزار، قال تعالى: ﴿ فَلْ هُوَ الْفَادِي فِي خلق الله ولا تبديل لخلقه وهي من البديهيات لكل من والأوزار، قال الرذيلة فيها. درس تاريخ الشعوب والمجتمعات وتأمل في أسباب انهيارها لكثرة الفساد وانتشار الرذيلة فيها.

٢- والذنوب والمعاصي عادة تؤدي إلى ظلمة القلب، وإذا أظلم القلب قسا وابتعد صاحبه عن الله وأصبح مصدر شر في المجتمع، وكان مصيره الخسران في الدنيا والآخرة، ولا يعيد الخاطئ إلى الصف الإيماني والطريق المستقيم سوى التوبة والاستغفار، كما أن الخطايا والذنوب تكون سبباً في حرمان مرتكبها من الرزق.

٣- وقد ذكر القرآن الكريم بأن تقوى الله وطاعته والالتزام بأوامره سبب لإدرار الرزق على الفرد والمجتمعات، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللّه يَجْعَل لَهُ عَرْجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللّه يَجْعَل لَهُ عَرْجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللّه يَجْعَل لَهُ عَرْبَكُ مِن مَن كُن مَن الطلاق: ٢ - ٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلُوَأَنّ أَهْلَ ٱلْقُرَى مَن المَن مَن المَن الله وَعَابه للإنسان، وهذا العقاب إما أن يكون بالظواهر الكونية من الفيضانات والرياح المدمرة أو الزلازل أو القحط، وإما أن يكون بالخواب الله وتؤول إلى الدمار الكلى.

وقد أطلق القرآن الكريم على المعاصي التي توجب العقاب أسماء عدة، منها: الخطيئة، النب، السيئة، الإفك، الفسوق، العصيان، العتو، الفساد.

إن الإنسان لا يكمل صلاحه إلا بالتوبة الصادقة والرجوع إلى الله على، فإن تاب الإنسان إلى الله على ا

حَقَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [الرعد: ١١]، فالله على لا يغير ولا يبدل ما تعانيه الأمم والشعوب حتى يغييروا ما بأنفسهم.

#### المطلب الرابع: الدعاء عبادة لله كلك.

قبل أن نبدأ بعرض الآيات الواردة في السورة التي تبين أن الدعاء عبادة لا يستحقها إلا الله على الدعاء في اللغة والشرع ليتضح مفهومه أكثر.

#### الدعاء في اللغة:

قال الجوهري: "ودعوت فلاناً أي: صحت به واستدعيته ودعوت الله له وعليه دعاء، والدعوة المرة الواحدة والدعاء واحد الأدعية". (١)

قال الزمخشري: "دعوت فلانا وبفلان: ناديته وصحت به، وما بالدار داع ولا مجيب، والنادبة تدعو الميت: تتدبه، تقول: وازيداه. ودعاه إلى الوليمة، ودعاه إلى القتال، ودعا الله له وعليه، ودعا الله بالعافية والمغفرة والنبي داعي الله". (٢)

وجاء في المصباح: "دعوت الله أدعوه دعاءً ابتهات إليه بالسؤال ورغبت فيما عنده من الخير، ودعوت زيداً ناديته وطلبت إقباله". (٣)

#### الدعاء في الاصطلاح:

قال الخطابي: "ومعنى الدعاء: استدعاء العبد ربه على العناية، واستمداده إياه المعونة". (٤)

قال القاضي أبو بكر بن العربي: "حقيقة الدعاء: مناداة الله تعالى لما يريد من جلب منفعة، أو دفع مضرة من المضار والبلاء بالدعاء، فهو سبب لذلك واستجلاب لرحمة المولى، كما أن الترس لرد السهم والماء لخروج النبات من الأرض". (٥)

<sup>(</sup>۱) الصحاح، للجوهري، ج٦، ص٢٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) أساس البلاغة، للزمخشري، ج١، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير،أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس،ج١، ص١٩٤، المكتبة العلمية – بيروت.

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء، للخطابي، ص٣.

<sup>(</sup>٥) مقدمة الترغيب في الدعاء والحث عليه، لعبد الغني بن عبد الواحد المقدسي، ص ٥٤.

وحقيقة الدعاء: إظهار العبد الافتقار إلى ربه والتذلل إلى مولاه ، والتبرؤ من الحول والقوة، فإن ذلك سمة العبودية الحقة واستشعار الخوف والوجل والذلة من الله سبحانه، وفيه أيضا معنى الثناء على الله سبحانه بكل المحامد، ونسبة الجود والكرم المطلق إليه سبحانه، فإنه واسع كريم جواد. (١)

ويرى الباحث: أن المراد بالدعاء في اصطلاح الشرع: سؤال العبد ربه حاجته.

فيتبين من تعريف الدعاء في اللغة والشرع أن الدعاء في الأصل هو الطلب ويطلق على العبادة.

#### أنواع الدعاء.

الدعاء نوعان:

١. دعاء عبادة.

٢. دعاء مسألة.

فأما دعاء العبادة: فهو التقرب إلى الله بأنواع العبادات من الصلاة، والذبح، والنذر، والصيام، والحج وغيرها خوفاً من عقاب الله، وطمعاً في رحمته، وإن لم يكن في ذلك صيغة سؤال وطلب، فالعابد الذي يرغب في حصول مطلوبه ويخاف على فواته هو سائل لما يطلبه بامتثال أمر الله .

وأما دعاء المسألة: فهو طلب ما ينفع الداعي وطلب كشف ما يضره أو دفعه ومن يملك الضر والنفع هو المعبود حقاً، والمعبود لا بد أن يكون مالكاً للنفع والضر. (٢)

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "إن المعبود لا بد أن يكون مالكاً للنفع والضر، فهو يدعى للنفع والضر دعاء مسألة، ويدعى خوفاً ورجاء دعاء العبادة، فعلم أن النوعين متلازمان، فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة، وعلى هذا فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوة الدّاع إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، يتناول نوعي الدعاء، وبكل منها فسرت الآية؛ قيل: أعطيه إذا سألني، وقيل: أثيبه إذا عبدني، والقولان متلازمان، وليس هذا من استعمال اللفظ المشترك في معنييه كليهما، أو استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، بل هذا استعماله في حقيقته المتضمنة للأمرين جميعاً". (٣)

<sup>(</sup>١) انظر: شأن الدعاء للخطابي، ص ٣.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى، لابن تيمية، ج١٥، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى، لابن تيمية، ج١٥، ص١٠.

وقد دلت سورة الزمر على أن الدعاء عبادة وأنه لله على وحده لا شريك له في آيتين منها: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنسَنَ شُرُّدُ عَارَبَّهُ مُنِيبًا إِلْيَهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نِي مَا كَانَ يَدْعُوٓ الِلْيَهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندادًا لِيَامِ مَا كَانَ يَدْعُوٓ الْإِلْيَهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندادًا لِيَامِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَامَسَ أَلْإِنسَنَ ضُرُّدَعَانَا ثُمَّ إِذَاخَوَلْنَ لُمَعْ مَذَ مِّنَاقَالَ إِنَّمَا أُو بِيتُهُ، عَلَى عِلْمِ بَلْ هِيَ فِتَ نَةٌ وَلَكِئَا كُثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٤٩].

بين الله تعالى في الآيتين فيهما أن العبد إذا نزل به البلاء، وأحاطت به المحن، جأر إلى الله وفزع إليه بالدعاء، لِمَا تقرر في فطرته أنه لا يكشف ما به من البلاء والمحن إلا الله الذي أوجده من قبل ولم يك شيئاً، ثم إنهما توضحان ما تنطوي عليه تلك الفطرة، وما يعتريها من التغيرات والتقلبات في حالتي الشدة والرخاء.

فالآية الأولى: يخبر الله تعالى فيها عن كرمه وإحسانه وبره بعبده وقلة شُكرِ عبده على ذلك، وأنه حين يمسه الضر من المرض، أو الفقر، أو الوقوع في الكربات يعلم أنه لا ينجيه ولا ينقذه منها إلا الله، فيدعوه ملحاً متضرعاً منيباً، ويستغيث به في كشف ما نزل به ويلح في ذلك فإذا ما أنعم الله عليه بكشف ما نزل به من الضر والكرب نسي ذلك الذي دعا الله من أجله ومر كأنه لم يصبه شيء، فرجع إلى الشرك بأن جعل لله الأنداد وهم الشركاء والأمثال والأشباه، فضل بنفسه وأضل غيره، لأن إضلاله لغيره متولد وناتج عن ضلاله، ثم أمر الله نبيه بأن يقول لمن اشتهر بهذا العتو، وهو تبديل نعمة الله كفراً ﴿ قُلْتَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنّكَ مِنْ أَصْعَلِ النّار ﴾، فلا ينفعه ما يتمتع به في هذه الدنيا من الأموال وسائر النعم إذا كان المآل هو النار. (١)

وأما الآية الثانية: كسابقتها تبين أن العبد حين يصاب بالشدة والبلاء تقوى صلته بربه في هذه الحال، فيدعوه ويتضرع إليه أن يزيل عنه ما حل به من الكوارث، وينيب إليه إنابة صادقة، ويتجلى أمام عينيه الصراط المستقيم، ويعلم علم يقين أن كل ما سوى الله من الأنداد والأوثان والأصنام وغيرها من المخلوقات ليس لها القدرة على كشف ما به، فعند ذلك يلجأ إلى الله ويفيق من ظلمات الجهل، وركام الشرك، وينقشع عنه كل ما يخالجه من الأوهام الباطلة، فيتجه إلى الله بالدعاء الخالص، واللجوء الصحيح، ويكفر بكل ما سوى الله على من الشركاء والشفعاء المزعومين.

أما إذا ذهب عنه الضر وحل به الرخاء وخوله الله بشتى النعم فإن حاله ينعكس غالباً وهنا يدنس فطرته التي كانت قد استيقظت في حالة الشدة فيلبسها لباس الشرك وينسى توحيده لربه وإنابته إليه وتطلعه إليه في إزالة ما به من الفقر والمرض وسائر أنواع الكرب، فيبدأ بالكفر بنعم الله وينسبها إلى نفسه، وأنها إنما جاءت إليه لذكائه ودقة حيلته، ويكفر بربه الذي هو مصدر كل النعم.

٦٢

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان، للطبري، ج٢٣، ٢٠٠، تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٦، ص٨١، فتح القدير، للشوكاني، ج٤، ص٤٥٢.

قال الحافظ ابن كثير: "يخبر تعالى أن الإنسان في حال الضر يتضرع إلى الله وينيب اليه، ويدعوه، ثم إذا خوله نعمة منه طغى وبغى وقال: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾، لعلم الله بي بأنني أستحق ذلك ولولا أني عند الله خصيص لما خولني هذا، قال قتادة: على علم عندي قال الله على: ﴿ بَلْ هِي فِتْنَةُ ﴾ أي ليس الأمر كما زعم؛ بل إنما أنعمنا عليه بهذه النعمة لنختبره فيما أنعمنا عليه، أيطيع أم يعصي؟ مع علم الله المتقدم بذلك فهي فتنة أي اختبار: ﴿ وَلَكِنَ أَكُمُ مُ لَا يَعَلَمُونَ ﴾، ولهذا يدعون ما يدعون ويقولون ما يقولون". (١)

## الإصلاح والتغيير في منهجية الدعاء عبادة لله كلق.

1- إن الدعاء من أجل العبادات، بل هو أكرمها على الله على إغافر: ٦٠]، إخلاص الدعاء له وحده لا شريك له فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ مُ الدَّعَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيكُ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ ﴾ [البقرة: ١٨٦]،

وبذلك جاءت السنة التي أوحاها الله إلى نبينا محمد هم، فقد قال النبي في: (الدُعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ)، (٢) ٢- والذي عليه أكثر المسلمين أن الدعاء من أقوى الأسباب في جلب المنافع ودفع المضار، وقد أخبر تعالى عن الكفار أنَّهم إذا مسَّهم الضُّر في البحر دعوا الله مخلصين له الدين، وأنَّ الإنسان إذا مسَّه الضُّرُ دعاه لجنبه أو قاعدًا أو قائمًا، وإجابة الله لدعاء العبد، مسلمًا كان أو كافرًا، وإعطاؤه سؤاله من جنس رزقه لهم، ونصره لهم.

٣- فيجب على الإنسان أن يعلم أن كل ما به من نعمة فهي من الله ، وأنه ليس له حول ولا قوة في جر النفع إلى نفسه أو دفع الضر عنها، والإنسان عندما ينسب النعم التي حباه الله بها إلى نفسه، وأنها إنما جاءت إليه بحيلته وذكائه وخبرته الفائقة بوجوه المكاسب، لا شك أن ذلك جحد لنعم الله وهو يؤدي إلى الكفر بالمنعم الذي هو الله ، مصدر كل النعم، فيجب على العبد أن يعرف المنعم بذلك حتى يكون شاكراً لربه الرازق العليم.

٤- وكون العبد ينسب نعم الله إلى نفسه، وأنها وافته بفضل ما عنده من الحرص والذكاء وشدة الحيلة والعلم بوجوه المكاسب، هذا من علامة الخذلان والعياذ بالله، والكفر بالله، إذ الكفر بالنعمة كفر بالمنعم.

٥- ومما ينبغي أن يعلم أن توسيع الرزق على بعض العباد ليس ذلك دليلاً على أنهم محبوبون عند الله على أن تضييقه على بعضهم لا يدل على بغضهم، فإن الدنيا يؤتيها الله من يحب

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٦، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، أبواب الدعوات عن رسول الله ، باب ما جاء في فضل الدعاء، ج٥،ص٤٥٦، ح٣٣٧٢. قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

ومن لا يحب فتوسيع الرزق إنما هو ابتلاء وامتحان منه الله العبيده لينظر أيشكرونه أم يكفرونه؟ وفي ذلك عبرة للمعتبرين وحجة على المعاندين.

#### المطلب الخامس: التنفير من الكذب والدعوة إلى الصدق.

قبل أن نبدأ ببيان منهجية الإصلاح والتغيير في التنفير من الكذب والدعوة إلى الصدق، سوف نتحدث عن تعريف الكذب والصدق لغة واصطلاحاً.

الكذب لغةً: الكاف والذال والباء أصلٌ صحيح يدل على خلاف الصدق.(١)

الكذب اصطلاحاً: عدم مطابقة الخبر للواقع. (٢)

وقيل: الكذب الإخبار عن الشيء بخلاف ما هو عليه في الواقع، مع السهو والعمد. (٦)

ويرى الباحث: أن الكذب هو الكلام المخالف للحقيقة والواقع، المزين بالباطل، مع الإصرار عليه، بهدف تكذيب الحق، وتصديق الباطل، لإغواء الآخرين وخداعهم.

الصدق ُ لغةً: الصاد والدال والقاف أصل يدل على قوة في الشيء قولا وغيره، والصدق نقيض الكذب. (٤)

## الصدق اصطلاحاً: مطابقة الحكم للواقع، وهذا هو ضدّ الكذب. (٥)

قال الراغب الأصفهاني: "الصدّق مطابقة القول الضّمير والمخبر عنه معا، ومتى انخرم شرط من ذلك لم يكن صدقا تامّا". (٦)

ويرى الباحث: أن الصدق هو: مطابقة القول للواقع، وهو أشرف الفضائل النفسية، والمزايا الخلقية.

المعنى الإجمالي:

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٥، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) التعريفات، للجرجاني، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط في أصول الفقه، للزركشي، ج٦، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٣، ص٣٣٩، لسان العرب، لابن منظور، ج١٠، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٥) التعريفات، للجرجاني، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٦) المفردات في غريب القرآن، للأصفهاني، ص٤٧٨.

يؤكد الله الله في هذه الآيات الشريفة على أنه لا أحد أظلم ممن كذب على الله بنسبة الشريك له والولد، وكذّب بالقرآن والشريعة وقت مجيئه من غير تدبر ولا تأمل، أي لا أحد أظلم ممن حاله ذلك، فإنه أظلم من كل ظالم.

أليس في جهنم مقام لهؤلاء المكذبين؟، والاستفهام تقريري أي بلى لهم مأوى ومكان.

والذي جاء بالصدق في قوله وعمله من الأنبياء وأتباعهم، وصدَّق به إيمانًا وعملا أولئك هم الذين جمعوا خصال التقوى، وفي مقدمة هؤلاء خاتم الأنبياء والمرسلين محمد ﷺ والمؤمنون به، العاملون بشريعته من الصحابة ﷺ، فمَن بعدهم إلى يوم الدين. (١)

لهم ما يشتهون في الجنة من الحور، والقصور، والملاذ، والنعيم، ذلك الذي ينالونه هو جزاء كل محسن، أحسن في هذه الحياة.

قال بعض المفسرين: " (الذي جاء بالصدق) هو محمد ﴿ (وصدَّق به) هو أبو بكر ﴿ والاختيارُ أن يكون على العموم حتى يشترك في هذه الصفة كل الرسل الكرام، وكل من دعا إلى هذا الصدق عن عقيدة وإيمان من أتباع الرسل، ويدل عليه ﴿ أُولَيَبِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ بصيغة الجمع. (٢)

هؤلاء الذين صدَّقوا الأنبياء عليهم السلام سيغفر الله لهم ما أسلفوا من الأعمال السيئة، فلا يعاقبهم بها، ويُثِيبَهم على طاعاتهم في الدنيا بحساب الأحسن الذي عملوه، فضلاً منه وكرماً.

قال المفسرون: " العدلُ أن تُحسب الحسنات وتُحسب السيئات، ثم يكون الجزاء، والفضلُ هو الذي يتجلى به الله على عباده المتقين، فيكفِّرَ عنهم أسوأ أعمالهم، فلا يبقى لها حساب في ميزانهم، وأن يجزيهم أجرهم بحساب أحسن الأعمال، فتزيد حسناتُهم وتعلو وترجّح كفة الميزان، وهذا من زيادة الكرم والإحسان". (٣)

#### الإصلاح والتغيير في التنفير من الكذب والدعوة إلى الصدق.

1- إن الله خلق السموات والأرض بالحق، وطلب من الناس أن يبنوا حياتهم على الحق، فلا يقولون إلا حقاً، ولا يعملون إلا حقاً، وحيرة البشر وشقوتهم، ترجع إلى ذهولهم عن هذا الأصل الواضح، وإلى تسلط أكاذيب وأوهام على أنفسهم وأفكارهم، أبعدتهم عن الصراط المستقيم، وشردت بهم عن الحقائق التي لابد من التزامها.

٢ ومن هنا كان الاستمساك بالصدق في كل شأن، وتحريه في كل قضية، والمصير إليه في كل
 حكم، دعاية ركينة في خلق المسلم، وصبغة ثابتة في سلوكه، وكذلك كان بناء المجتمع في الإسلام

التفسير الميسر، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير، الصابوني، ج٣، ص٨٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ج٣، ص٨١.

قائما على محاربة الظنون، ونبذ الشائعات ، فإن الحقائق الراسخة وحدها هى التى يجب أن تظهر وتغلب، وأن تُعتمد فى إقرار العلاقات المختلفة، قال رسول الله : (إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث). (١) وقال : (دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمأنينة، والكذب ريبة). (٢)

٣- والإسلام يوصى أن تُغرس فضيلة الصدق فى نفوس الأطفال، حتى يشبوا عليها، وقد ألفوها فى أقوالهم وأحوالهم كلها، فعن عبد الله بن عامر قال: دعتنى أمى يوماً ورسول الله قاعدٌ فى بيتنا، فقالت: تعالَ أُعطِك، فقال لها قلى: (ما أردت أن تُعطيه؟، قالت : أردت أن أعطيه تمراً فقال لها: أما إنك لو لم تُعطِه شيئا كُتبت عليك كذبة). (٣)

٤- والرسول ﷺ يُعلَّم الأمهات والآباء أن يُنشئوا أولادهم تنشئة يقدسون فيها الصدق، ويتترهون عن الكذب، ولو أنه تجاوز عن هذه الأمور وحسبها من التوافه الهيئة لخشي أن يكبر الأطفال، وهم يعتبرون الكذب ذنباً صغيراً، وهو عند الله عظيم.

٥- والمرء قد يستسهل الكذب حين يمزح، حاسباً أن مجال اللهو لا حظر فيه على إخبار أو اختلاق، ولكن الإسلام الذى أباح الترويح عن القلوب لم يرض وسيلة لذلك إلا في حدود الصدق المحض؛ فإن في الحلال مندوحة عن الحرام، وفي الحق غناء عن الباطل، قال رسول الله الله يحدث بالحديث ليُضحك منه القوم فيكذب، ويل له، ويل له). (٤)

آ- إن الناظر إلى واقع الأمة اليوم يرى أن الناس يطلقون العنان لأخيلتهم فى تلفيق الأضاحيك،
 ولا يُحسون حرجا فى إدارة أحاديث مفتراة على ألسنة خصومهم أو أصدقائهم ليسخروا منهم وقد حرَّم الدين هذا المسلك تحريما تاماً، إذ الحق أن اللهو بالكذب، كثيرا ما ينتهى إلى أحزان وعداوات.

فيجب على الإنسان المؤمن أن يمتثل لأمر الله على، ويبتعد عن الكذب، ويصدق الله على قوله وعمله، حتى يكتب عند الله من الصادقين المخلصين، قال رسول الله على: (عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدى إلى البر، والبر يهدى إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صديقاً، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدى إلى الفجور وإن الفجور يهدى إلى النار وما يزال العبد يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذاباً). (٥)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب لا يخطب المؤمن على خطبة أخيه، ج٧، ص١٩، ح١٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع، ج٤، ص٦٦٨، ح٢٥١٨. قال الترمذي هذا حديث

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داوود، كتاب الأدب، باب في التشديد في الكذب، ج٤، ص٥٥٧، ح١٩٩١. قال الألباني: حسن.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، أبواب الزهد، باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس، ج٤، ص٦٦٨، ح١٣١٥. قال الترمذي هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّندِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]، ج٨، ص٢٥، ح٢٩٤.



# المبحث الثالث منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة الزمر.

## المطلب الأول: ضرب الأمثال.

إن من الملاحظ شيوع استخدام المثل في القرآن الكريم بصريح قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ فَأَبَى ٓ الْكُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ [الإسراء: ٨٩]. وقد استخدم الرسول الله الأمثال في حديثه، كما استعان به الداعون في كل عصر لنصرة الحق وإقامة الحجة، وقبل أن نشرع في بيان الآيات التي تحدثت عن ضرب المثل في سورة الزمر، نبدأ بتعريف المثل لغةً واصطلاحاً ثم نتحدث عن أنواع المثل في القرآن الكريم.

المثل في اللغة: "الميم والثاء واللام أصل صحيح يدل على مناظرة الشيء للشيء، وهذا مثل هذا أي نظيره، والمثل والمثال في معنى واحد". (١)

المثل في الاصطلاح: إبراز المعنى في صورة رائعة موجزة لها وقعها في النفس، سواء أكانت تشبيهاً أو قولاً مرسلاً.(٢)

والمثل القرآني: "هو أسلوب بياني يجمع في طيَّاته نماذج حية مستمدَّة من الواقع المشاهد، لتكون هذه النماذج أقيسه عامة للحقائق المجرَّدة، أو الأعمال المجرَّبة، أو الأمور التي لا تقع تحت الحسِّ والإدراك في الدنيا، والتي يترتَّب عليها أحكام شمولية، ويُبْنَى عليها صلاح أمر الناس في الدنيا والآخرة". (٣)

## أنواع الأمثال في القرآن:

الأمثال في القرآن ثلاثة أنواع<sup>(٤)</sup>:

١- الأمثال المصرحة.

٢ - والأمثال الكامنة.

٣- والأمثال المرسلة.

النوع الأول: الأمثال المصرَّحة: وهي ما صرح فيها بلفظ المثل، أو ما يدل على التشبيه، وهي كثيرة في القرآن منها قوله تعالى في حق المنافقين: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّ آَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ دَهَبُ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَرَّكُهُمْ فِ ظُلْمُنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧].

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٥، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) دراسات في علوم القرآن، محمد بكر إسماعيل، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص ٢٩٠.

النوع الثاني: الأمثال الكامنة: وهي التي لم يصرح فيها بلفظ التمثيل، ولكنها تدل على معان رائعة في إيجاز: يكون لها وقعها إذا نقلت إلى ما يشبهها، ويمثلون لهذا النوع بأمثلة منها:

١- ما في معنى قولهم: "خير الأمور الوسط":

مثل قوله تعالى: ﴿ وَلا بَحْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُولَةً إِلَى عُنُولِةً إِلَى عُنُولَةً إِلَى عُنُولِةً إِلَا عُنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُهُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالْهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَاكُولِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَّا عَلَا عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

٢- ما في معنى قول النبي ﷺ: (لَيْسَ الْخَبَرُ كَالْمُعَايِنَةِ)(١):

مثل قوله تعالى: ﴿ قَالَ بَلَى وَلَنكِن لِّيطُمَهِنَّ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

٣- ما في معنى قولهم: "كما تدين تُدان":

مثل قوله تعالى: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجْزَيِدٍ ﴾ [النساء: ١٢٣] .

٤- ما في معنى قول النبي ﷺ: (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين)(١):

مثل قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰٓ أَخِيهِ مِن فَبْلُ ﴾ [يوسف: ٦٤].

النوع الثالث: الأمثال المرسلة في القرآن: وهي جمل أرسلت إرسالًا من غير تصريح بلفظ التشبيه، فهي آيات جارية مجرى الأمثال.

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ مَلْ جَزَاءً الْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠].

## التفسير الإجمالي:

ولقد ضربنا لهؤلاء المشركين بالله في هذا القرآن من كل مثل من أمثال القرون الخالية تخويفًا وتحذيرًا؛ ليتذكروا فينزجروا عما هم عليه مقيمون من الكفر بالله، وجعلنا هذا القرآن عربيًا واضح الألفاظ سهل المعاني، لا لَبس فيه ولا انحراف؛ لعلهم يتقون الله بامتثال أوامره واجتتاب نواهيه. (٢)

ثم ذكر الله الله مثلاً لمن يشرك بالله، ولمن يوحده فقال: ضرب الله لكم أيها الناس هذا المثل: رجل من المماليك اشترك فيه ملاك سَيِّئُو الأخلاق، بينهم اختلاف وتنازع، يتجاذبونه في

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد، مسند بني هاشم، مسند عبد الله بن العباس، ج٣، ص٣٤١، ح١٨٤١.قال الألباني:صحيح.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين، ج٨، ص٣١، ح٣١٣٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير الميسر، ص٤٦١.

حوائجهم، هذا يأمره بأمر وهذا يأمره بمخالفته، وهو مُتَحيِّرٌ مُوَزَّعُ القلب، لا يدري من يُرضي؟ ورجلاً آخر لا يملكه إلا شخص واحد، حسن الأخلاق، فهو عبد مملوك لسيد واحد، يخدمه بإخلاص ويتفانى في خدمته، ولا يلقى من سيده إلا إحساناً، هل يستوي هذا وهذا في حسن الحال، وراحة البال؟ فكذلك لا يستوي المؤمن الموحِّد مع المشرك الذي يعبد آلهةً شتى. (١)

يقول سيد قطب رحمه الله: " ضرب الله المثل للعبد الموحد والعبد المشرك بعبد يملكه شركاء يخاصم بعضهم بعضا فيه، وهو بينهم موزع؛ ولكل منهم فيه توجيه، ولكل منهم عليه تكليف وهو بينهم حائر لا يستقر على نهج ولا يستقيم على طريق، ولا يملك أن يرضي أهواءهم المتنازعة المتشاكسة المتعارضة التي تمزق اتجاهاته وقواه، وعبد يملكه سيد واحد، وهو يعلم ما يطلبه منه، ويكلفه به، فهو مستريح مستقر على منهج واحد صريح.

هل يستويان مثلاً؟، إنهما لا يستويان، فالذي يخضع لسيد واحد ينعم براحة الاستقامة والمعرفة واليقين، وتجمع الطاقة ووحدة الاتجاه، ووضوح الطريق، والذي يخضع لسادة متشاكسين معذب مقلقل لا يستقر على حال ولا يرضي واحداً منهم فضلا على أن يرضي الجميع، وهذا المثل يصور حقيقة التوحيد وحقيقة الشرك في جميع الأحوال". (٢)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في ضرب الأمثال.

إن القرآن الكريم جاءنا بالكثير من الآيات التي تدل على منهجية الإصلاح والتغيير في ضرب الأمثال، فقد اتجهت آيات القرآن الكريم لضرب الأمثلة للمؤمنين الموحدين، فقد شاع استخدام المثل في التربية الإسلامية، وقد استخدم النبي الأمثال في حديثه، كما استعان بها الداعون في كل عصر لنصرة الحق وإقامة الحجة والدليل، واستخدم القرآن الكريم ضرب الأمثال لعدة أمور منها:

١-تقريب المعاني الغائبة عن الأفهام، مثل قوله تعالى: ﴿ وَجُورٌ عِينٌ ﴿ اللَّهُ اللّ

٢-حث الناس على التفكر، مثل قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُرُونَ ﴾ [الحشر: ٢].

٣-يضرب المثل بهدف التذكير، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَلَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴾ [الزمر: ٢٧].

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الميسر، ص٤٦١.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ٣٠٤٩.

٤-ويضرب المثل بقصد حمل النفس على الأعمال الصالحة التي يحبها الله على ويرضاها عباده، مثل قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدًا مُعَلَالُكُفّارِرُ حَمَا وَيَنْهُمْ تَرَنَهُمْ رُكُعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلَا يُنِ اللّهِ وَرِضَوَنَا مثل قوله تعالى: ﴿ تُحَمِّمُ اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّلْم

٥-ويضرب المثل للتنفير من الأعمال التي يبغضها الله على فيجيء تصويرها بطريقة منفردة، مثل قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلنِّينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَيةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَعْمِلُ ٱلشَّفَارَا بِلْسَمَثُلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كُذَّبُوا فَوله تعالى: ﴿ مَثُلُ ٱلْقَوْمِ ٱلنَّالِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٥].

#### المطلب الثاني: الجزاء من جنس العمل.

إن الله على منوالها نظام هذه الحياة ، فالعاقل اللبيب من يساير سنن الله ولا يصادمها ، ومن هذه القواعد والسنن العظيمة أن الحياة ، فالعاقل اللبيب من يساير سنن الله ولا يصادمها ، ومن هذه القواعد والسنن العظيمة أن الجزاء من جنس العمل، فجزاء العامل من جنس عمله إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر: قال تعالى: ﴿جَزَآءُوفَاقًا ﴾ [النبأ: ٢٦]. أي لا ظلم في الجزاء، وإنما هو موافق لأعمالهم. (١)

ولو وضعنا هذه القاعدة نصب أعيننا لزجرتنا عن كثير من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، إن العلم بهذه القاعدة هو في المقام الأول دافع للأعمال الصالحة ، ناه عن الظلم ، زاجر للظالمين ومواس للمظلومين، فلو استحضر الظالم الباغي عاقبة ظلمه وأن الله على سيسقيه من نفس الكأس عاجلاً أو آجلاً، لكف عن ظلمه وتاب إلى الله وأناب، ولعل هذا المعنى هو ما أشار إليه سعيد بن جبير (٢) رحمه الله حين قال له الحجاج : "اختر لنفسك أي قتلة تريد أن أقتلك، فقال : بل اختر أنفسك يا حجاج؛ فوالله لا تقتلني قتلة إلا قتلك الله مثلها يوم القيامة". (٣)

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٣٠، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) هو سعيد بن جبير الأسدي، الكوفي، أبو عبد الله: تابعيّ، كان أعلمهم على الإطلاق، وهو حبشي الأصل، قتله الحجاج بواسط سنة ٩٥ه. قال الإمام أحمد بن حنبل: قتل الحجاج سعيداً وما على وجه الأرض أحد إلا وهو مفتقر إلى علمه. انظر ترجمته: سير أعلام النبلاء، ج٥، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٥، ص١٩٢.

فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِ مَ حَسَرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّ مَ يُعْلَبُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرَاللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرًا لَمَنكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٤].

والآيات التي تدل على هذه القاعدة، أن الجزاء من جنس العمل كثيرة.

ومن الأدلة عليها من سنة النبي ﴿ عن عبد الله بن عباس ﴿ أنه قال: كنت خلف النبي ﴿ يوماً ققال: (يَا غُلَمُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ، احْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا النبي ﴿ يَا غُلَمُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ، احْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا اسْتَعَنْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ اللَّهُ وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَمُ وَجَفَّتُ الصَّحُفُ). (١)

وفي الحديث القدسي عن سهل بن سعد قال: جاء جبريل الله النبي الله فقال: (يَا مُحَمَّدُ، عِشْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَيْتٌ، وَأَحْبِبْ مَنْ أَحْبَبْتَ فَإِنَّكَ مَفَارِقُهُ، وَاعْمَلْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَجْزِيًّ مُحَمَّدُ، عِشْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَيْتٌ، وَأَحْبِبْ مَنْ أَحْبَبْتَ فَإِنَّكَ مَفَارِقُهُ، وَاعْمَلْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَجْزِيًّ مُحَمَّدُ، عِشْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَجْزِيًّ بِهِ). (٢)

ولقد دلت آيات سورة الزمر على هذه القاعدة، وهذه المنهجية من منهجيات الإصلاح والتغيير، فقال تعالى: ﴿ وَوُفِيَّتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتَ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَايَفَعُلُونَ ﴾ [الزمر:٧٠].

#### المعنى الإجمالي:

وقضي بين العباد جميعاً بالعدل والقسط وهم في الآخرة لا يظلمون شيئاً من أعمالهم، لا بنقص ثواب، ولا بزيادة عقاب<sup>(۱)</sup>، وأعطيت كل نفس جزاءها كاملاً، وهو أعلم حتى من العاميلن أنفسهم.<sup>(٤)</sup> فكل إنسان يُجازَى بمثل ما عمل، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

قال ابن جبير: لا يُنقص من حسناتهم ولا يزاد على سيئاتهم، أي جوزي كل إنسان بما عمل من خير أو شر، وهو تعالى أعلم بما عمل كل إنسان، ولا حاجة به إلى كتاب ولا إلى شاهد، ومع ذلك تشهد الكتب إلزاماً للحجة. (٥)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع، ج٤، ص٦٦٧، ح٢٥١٦. قال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين، كتاب الرقاق، عش ماشئت فإنك ميت، ج٤، ص٣٦٠، ح٧٩٢١. قال الحاكم: حديث صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) التفسير الميسر، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري، ج٤، ص٤١٨.

<sup>(</sup>٥) صفوة التفاسير، الصابوني، ج٣، ص٨١.

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في منهجية الجزاء من جنس العمل.

1- إن من منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة الزمر أن الجزاء من جنس العمل، حيث إن الله من أسمائه العدل، لا يظلم أحداً من الناس، بل يجازى كل إنسان بحسب عمله، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ مَنْ عَمِلَ مَنْ عَمِلَ مَلِكًا فَعَلَمُ مِمَا يَعْعَلُونَ ﴾ [الزمر: ٧٠]. فهو من يحاسب الناس على حسب أعمالهم في الدنيا، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِكًا فَإِنْ شَراً فَعَلَمُ أَمُ إِلَىٰ وَيَرُمُ تُرْجَعُونِ ﴾ [الجاثية: ١٥].

٢- وقد انقسم الناس بين مكذب ومصدق لدعوة النبي محمد ﷺ، فكان جزاء كل فريق من جنس عمله، فالذين كفروا وكذبوا بآيات الله ﷺ، ودعوة النبي ﷺ، كان جزاؤهم في جهنم خالدين فيها والعياذ بالله، وبئس مثوى المتكبرين، وأما الذين ءامنوا واتقوا ربهم وعملوا الصالحات، فكان جزاؤهم في الجنة خالدين فيها، ونعم أجر العاملين.

## المطلب الثالث: الحث على طلب العلم.

إن طلب العلم والسعي في تحصيله من أعظم القربات إلى الله ، ومن أرفع الدرجات، فالعلم هو الذي يتفاضل به الناس، ويرتفع بعضهم على بعض، قال تعالى: ﴿ يَرْفِع اللهُ الذِّينَ ءَامَوُا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْقِيلَ دَرَكَتِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١]، وبه فضل الله الله القواما، وأعلى شأنهم، قال تعالى: ﴿ وَقُول رَبِ وَاللّهُ عَنَى اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَةُ أَلِاكَ اللّهُ عَزِيزُ عَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨]، ولم يأمر الله الله محمداً أن يطلب الزيادة من شيء إلا من العلم، كما قال تعالى: ﴿ وَقُل رَبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، ويكفي أهل العلم شرفاً وفضلاً وتقديراً، أن الله في قرنهم بالملائكة في الإقرار بوحدانيته وعدله، قال تعالى: ﴿ مَهُ مَالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ العلم العلم شرفاً وفضلاً وتقديراً، أن الله في قرنهم بالملائكة في الإقرار بوحدانيته وعدله، قال تعالى: ﴿ مَهُ بنفسه، وثني بالملائكة، وثلث بأهل العلم.

والقرآن الكريم يزخر بمئات الآيات التي تشيد بالعلم وأهله، وتحض عليه، فقد وردت مادة العلم في نحو ستمائة آية. (۱) والسنة النبوية أيضاً زاخرة بالأحاديث التي تبين فضل العلم والعلماء، وتحث على طلب العلم، فعن أبي هريرة ، أن النبي والدين والنبي المنافع المنافع المنافع المنافع على طلب العلم، مكانة عالية، ومنزلة الله له به طريقاً إلى الْجَنَّةِ). (۲) وللعلماء الذين يبينون للناس الحلال والحرام، مكانة عالية، ومنزلة رفيعة، عند الله المنافع على الدرداء الله الدرداء الله المنافع العالم العالم على العالم العالم على العالم على العالم العالم العالم العالم المنافع العالم المنافع العالم المنافع العالم المنافع المنافع العالم المنافع المنافع العالم النبوء الله المنافع المناف

<sup>(</sup>١) انظر: القرآن الكريم رؤية تربوية، اسماعيل سعيد علي، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة، باب فضل الإجتماع على تلاوة القرآن، ج٤، ص٢٠٧٤، ح٢٦٩٩.

كَفَضْلِ الْقَمَرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ، إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَبَّةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّبُوا دِينَارًا وَلاَ دِرْهَمَا إِنَّمَا وَرَبَّوُ الْعَلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ بِحَظِّ وَافِرٍ)(١). فشبه الحديث العالم بالقمر، العالم يملأ المجتمعات علماً، أما العابد فعلمه وعبادته مقصورة عليه وعلى بعض معارفه.(٢)

ولقد دلت سورة الزمر على فضل العلم، فقال تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَنْنِتُ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِدُا وَقَاآبِمًا يَحَدُرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوارَ مُمَدَّرِيِّهِ قَلْهُلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٩].

هذه مقابلة بين العامل بطاعة الله على وغيره، وبين العالم والجاهل، فليس المعرض عن طاعة ربه، المتبع لهواه، كمن هو قانت أي: مطيع لله بأفضل العبادات وهي الصلاة، وأفضل الأوقات وهي أوقات الليل فوصفه بكثرة العمل وأفضله، ثم وصفه بالخوف والرجاء، أي بالعمل الظاهر والباطن، ثم بين بأنه لا يستوي من يعلم بدينه الشرعي وأسراره وحكمه، ومن لا يعلمه، كما لا يستوي الليل والنهار، والضياء والظلام، والماء والنار ".(٦)

يقول سيد قطب رحمه الله: " فالعلم الحق هو المعرفة، وهو إدراك الحق، وهو تفتح البصيرة، وهو الاتصال بالحقائق الثابتة في هذا الوجود، وليس العلم هو المعلومات المفردة المنقطعة التي تزحم الذهن، ولا تؤدي إلى حقائق الكون الكبرى، ولا تمتد وراء الظاهر المحسوس، وهذا هو الطريق إلى العلم الحقيقي والمعرفة المستنيرة وهو القنوت لله، وحساسية القلب، واستشعار الحذر من الآخرة، والتطلع إلى رحمة الله وفضله ومراقبة الله هذه المراقبة الواجفة الخاشعة، وهذا هو الطريق.

## منهجيات الإصلاح والتغيير في الحث على طلب العلم.

١- إن العلم من أهم مقومات عملية الإصلاح والتغيير، لأنه لا يمكن أن يُمكّن الله لأي أمة من الأمم في عملية الإصلاح والتغيير وهي متخلفة عن ركب العلم، وهو أفضل ما كسبته النفوس، وحصلته القلوب، ونال به العبد الرفعة في الدنيا والآخرة. (٥)

٢- والعلماء هم ورثة الأنبياء، فالأنبياء لم يُورِّثُوا درهماً ولا ديناراً، وإنما وَرَثوا العلم، والعلماء هم الذين يعبدون الله على العلم بشرع الله الذين يعبدون الله على العلم بشرع الله الدين يعبدون الله على العلم بشرع الله الدين يعبدون الله على العلم بشرع الله الدين يعبدون الله على العلم بشرع الله العلم بالعلم ب

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، أبواب العلم، باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة، ج٤، ص٣٤٦، ح٢٦٨٢. صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفتاح دار السعادة، ابن القيم، ج١، ص٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٧٢٠.

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٤٢.

<sup>(</sup>٥) الفوائد، لابن القيم، ص١٢٨.

ه خالصة لوجه الله الله الله الله الله ويحرمون حرامه، ويأتمرون ويأمرون ويأمرون الناس بأمره، وينتهون وينهون الناس بأمره.

٣- وهؤلاء العلماء هم همزة الوصل بين العباد وربهم، حيث إنهم يدعون إلى الله على الوسائل والطرق المشروعة، بالحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالتي هي أحسن، متوشحين بالعلم، باذلين الغالي والنفيس في سبيل الله على من أجل هداية الناس وإرشادهم إلى المنهج القويم، وإلى هذا الإسلام العظيم.

## المطلب الرابع: طبيعة النفس البشرية في السراء والضراء.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّدُ عَانَا ثُمَّ إِذَا خُولَن لُمَنِ عَمَدَ مِنَا قَالَ إِنَّمَا أُو بِيتُهُ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَالَمَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغَنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَالَمَا اللَّهِ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَالْمَا اللَّهِ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُنُوا يَكُسِبُوا أَوْلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي مِنْ هَا لَكُونُ مَا كُنُوا يَكُسُبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنُوا يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي مِنْ هَا فَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا مَن مَا كُنُسُوا اللَّوْمَ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعْجِزِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ مَنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مِنْ مُعَالَمُ وَاللَّهُ مَا مُعَالِمُونَ اللَّهُ مَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا لَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُوا لَا عَلَامُوا اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَا عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مَا مُعَالِمُ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا لَا عَلَامُ مَا مُعَالِمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللّ

#### المعنى الإجمالي:

قال الرازي: "اعلم أن هذا حكاية طريقة أخرى من طرائقهم الفاسدة، وذلك لأنهم عند الوقوع في الضّرِّ الذي هو الفقر والمرض يفزعون إلى الله تعالى، ويرون أن دفع ذلك لا يكون إلا منه، ثم إنه تعالى إذا خولهم النعمة، وهي إما السعة في المال أو العافية في النفس، زعم أنه إنما حصل ذلك بكسبه وبسبب جهده وجِدِّه، فإن كان مالاً قال إنما حصل بكسبي، وإن كان صحّة قال إنّما حصل ذلك بسبب العلاج الفلاني، وهذا تناقض عظيم، لأنه كان في حال العجز والحاجة أضاف الكل إلى الله وفي حال السلامة والصحة قطعه عن الله، وأسنده إلى كسب نفسه، وهذا تناقض قبيح". (١)

وهذه الكلمة القبيحة التي يقولها الكافر، قالها الكفار قبلهم كقارون وغيره، حيث قال: ﴿ وَهَذَهُ الكَلَمَةُ اللَّهِ عِندِى ﴾ [القصص: ٧٨]، فما نفعهم ما جمعوه من الأموال، ولا ما كسبوه من الحُطام، فنالهم جزاء أعمالهم السيئة والذين ظلموا من هؤلاء المشركين -كفار قريش- سينالهم جزاء أعمالهم القبيحة كما أصاب أولئك. (٢)

قال البيضاوي: "وقد أصابهم ذلك فإنهم قد قُحطوا سبع سنين حتى أكلوا الجيف وقُتل ببدرٍ صناديدهم، وليسوا بفائتين من عذابنا، لا يعجزوننا هرباً ولا يفوتوننا طلباً، ثم ردَّ عليهم زعمهم فيما

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب، للرازي، ج٢٦، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: صفوة التفاسير، للصابوني، ج٣، ص٧٧.

أوتوا من المال وسعة الحال فقال: أولم يعلم هؤلاء المشركون أن الله يوسلّع الرزق على قوم، ويضيّقه على آخرين؟، فليس أمر الرزق تابعاً لذكاء الإنسان أو غبائه، إنما هو تابع للقسمة والحكمة، وإن في الذي ذكر لعبراً وحججاً لقوم يصدّقون بآيات الله".(١)

قال القرطبي: "وخص المؤمن بالذكر، لأنه هو الذي يتدبر الآيات وينتفع بها، ويعلم أن سعة الرزق قد يكون استدراجاً، وأن تقتيره قد يكون إعظاماً". (٢)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في طبيعة النفس البشرية في السراء والضراء.

اقتضت حكمة الله على أن تكون حياة الإنسان في هذه الدار مزيجاً من السعادة والشقاء، والفرح والترح ، والغنى والفقر والصحة والسقم، وهذه هي طبيعة الحياة الدنيا سريعة التقلب ، كثيرة التحول، وهو جزء من الابتلاء والامتحان الذي من أجله خلق الإنسان، قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَهُو مِن الابتلاء والامتحان الذي من أجله خلق الإنسان، قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا اللّهِ اللّهِ مِن نُطُفَةٍ أَمْسَاحٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْتُهُ سَمِيعًا بَصِيعًا بَصِيرًا ﴾ [الإنسان: ٢]، وربنا عباده بالضراء كما يبتليهم بالسراء، وله على العباد عبودية في الحالتين ، فيما يحبون وفيما يكرهون، فأما المؤمن فلا يجزع عند المصيبة ، ولا ييأس عند الضائقة ، ولا يبطر عند النعمة بل يعترف لله بالفضل والإنعام، ويعمل جاهدا على شكرها وأداء حقها، وأما الفاجر والكافر فيَقْرَق عند البلاء ، ويضيق من الضراء، فإذا أعطاه الله ما تمناه، وأسبغ عليه نعمه كفرها وجحدها، ولم يعترف لله بها، فضلا عن أن يعرف حقها ، ويؤدي شكرها.

والمؤمن الموحد لله على أمره كله خير، كما أخبر بذلك النبي على من حديث صهيب بن سنان (٢) على أنه قال: قال رسول الله على: (عَجَبًا لأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَدٍ إِلاَّ لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ سَرَّاءُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ). (٤)

فاليقظة للنفس في حال السراء أولى من اليقظة لها في حال الضراء ، والصلة بالله في الحالين هي وحدها الضمان .

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل، للبيضاوي، ج٥، ص٥٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج١٥، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) هو أبو يحيى الرُّومي، أصله من النمر، ويقال: كان اسمه عبد الملك وصهيب لقب، صحابي شهير من أرمى العرب سهما وهو أحد السابقين إلى الإسلام، شهد بدرا وأحدا والمشاهد كلها، مات بالمدينة سنة ٣٨ه في خلافة على انظر ترجمته: الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر العسقلاني، ج٣، ص٣٦٤. وانظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة، لابن الأثر، ج٣، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب المؤمن أمره كله خير، ج٤، ص٢٢٩٥، ح٢٩٩٩.

وكان النبي ﷺ يدعو المؤمنين إلى الصبر على البلاء والمرض، فالأجر على قدر البلاء، حيث قال النبي ﷺ للمرأة السوداء التي تصرع فسألته أن يدعو لها قال: (إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك، فقالت: إذاً فادع الله أن لا أتكشف فدعا لها).(١)

## المطلب الخامس: التوكل على الله كلك.

قبل أن نبدأ بالحديث عن منهجية التوكل على الله على الله على سورة الزمر، سنتحدث عن معنى التوكل في اللغة والاصطلاح.

التوكل لغةً: هو إظهار العجز والاعتماد على الغير. (٢)

قال ابن فارس: " الواو والكاف واللام: أصل صحيح يدل على اعتماد غيرك في أمرك". (٦)

التوكل اصطلاحاً: صِدقُ اعتماد القلب على الله في استجلاب المصالح ودفع المضار من أمور الدنيا والآخرة. (٤) والتوكل أيضاً: تسليم الأمر إلى من هو بيده، والاعتماد على قيامه بالأمر والاستغناء بفعله عن فعلك. (٥)

قال تعالى في سورة الزمر: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّاتَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضَرِّ هَلْ هُنَّ كَيْشِفَتُ ضُرِّمَةً أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ وَقُلْ صَبْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ كُلُ ٱلْمُتُوكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨].

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب المرضى، باب فضل من يصرع من الريح، ج٧، ص١١٦، ح٥٦٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: مختار الصحاح، زين الدين الرازي، ص٤٤، والقاموس المحيط، للفيروزآبادي، ص١٣٨١.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٦، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٤) جامع العلوم والحكم، لابن رجب، ج١، ص٤٠٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: مدارج السالكين، لابن القيم، ج٢، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: التوكل على الله في القرآن الكريم، معتوقة محمد حسن الحساني، ص٣٢.

#### المعنى الإجمالي:

يقول الله على النبي محمد على بعد اعترافهم بهذا لو أن الله أراده بشدة وبلاء، هل هذه الأصنام تبعد عنه هذا البلاء، وإن أراده بنعمة أو رحمة هل هن ممسكات رحمته، فلما سألهم النبي سكتوا، وقال بعضهم لا تدفع شيئاً قدرة الله ولكنها تشفع، ثم نزلت قل حسبي الله، فعليه توكلت واعتمدت وعليه يعتمد المعتمدون. (١)

قال الزحيلي مؤكداً على هذا المعنى: "قل أيها النبي: الله كافيني أو كافي في جميع أموري من جلب النفع ودفع الضر، فلا أخاف تلك الأصنام التي تخوفونني بها، وإنما أخاف الله الذي عليه لا على غيره يتوكل المؤمنون، ويعتمد المعتمدون". (٢)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في التوكل عى الله على.

1- لقد أمر الله على عباده المؤمنين بالتوكل عليه في كل الأمور، قال تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوّكُلِّ اللَّهِ وَقَت وترتيب المُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]، فإن الله على أوجد كل شيء على كيفية خاصة وفي وقت وترتيب خاص بحسب علمه وإرادته، وهذا هو قضاء الله وقدره، والله تعالى عدل في قضائه وقدره، حكيم في تصريفه وتدبيره، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، فعلى المؤمن أن يسكن ويرضى قلبه بما قسم الله على له، وقدر له من خير أو شر، حلو أو مر، فهو في سكينة وطمأنينة، ورضى، وقد أمرنا على الله على على الله على عمر بن الخطاب على الله ممع رسول الله على يقول: (لَوْ أَنْكُمْ تَتَوَكّلُونَ عَلَى اللّهِ حَقّ تَوَكّلِهِ فَعَن عمر بن الخطاب على الله على وقرئ بطَانًا). (٢)

٢- ويجب على المسلم أن يتوكل على الله مع الأخذ بالأسباب النافعة، ولا يجوز ترك الأسباب بحجة التوكل على الله؛ لأنه لا تتافي بينهما، ولأن الله شرع اتخاذ الأسباب مع التوكل عليه، فعن أنس بن مالك فقال: جاء رجل على ناقة له، فقال: يا رسول الله أدعها وأتوكل؟ فقال : (اعْقِلْهَا وَتَوكَلُ). (٤) فالنبي في أمر الرجل أن يأخذ بالأسباب وبعدها يتوكل على الله على الله على الله الله الله المحل الله المحل الله المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحل الله المحل الله المحل الله المحل الله المحل الله المحل المحل المحل المحل المحل الله المحل المحل

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج١٥، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد، مسند العشرة المبشرين بالجنة، مسند عمر بن الخطاب ، ج١، ص٣٣٢، ح٢٠٥، قال الحاكم: هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع، ج٤، ص٦٦٨، ح٢٥١٧. قال الألباني: حسن.

٣- والتوكل من أعظم الأسباب التي يحصل بها المطلوب، ويدفع بها المكروه، فمن أنكر الأسباب لم يستقم منه التوكل ولكن من تمام التوكل عدم الركون إلى الأسباب، وقطع علاقة القلب بها، فيكون حال قلبه قيامه بالله لا بها وحال بدنه قيامه بها (١)

٤- إن الأخذ بالأسباب لا يعني أن الأمر سيتم، ولكن المسلم مأمور بالأخذ بالأسباب والتوكل على الله على الله على والناظر لحال الكثير من أبناء الأمة اليوم يجدهم بعيدين عن مفهوم التوكل، ولا يأخذون به، تجدهم يدعون الله على ليل نهار أن ينصرهم على عدوهم، وهم لا يملكون سلاحاً ولا عتاداً، حتى ولو كان بسيطاً.

## المطلب السادس: بيان أجر الصابرين.

الصبر لغةً: المنع والحبس. (٢)

الصبر اصطلاحاً: هو ترك الشكوى من ألم البلوى لغير الله لا إلى الله، وحبس النفس عن الجزع، وحبس المعاصبي. (٣)

حقيقة الصبر: فهو خلق فاضل من أخلاق النفس يُمتَنع به من فعل ما لا يَحسُن ولا يَجمُل وهو قوة من قوى النفس التي بها صلاح شأنها وقوام أمرها. (٤)

قال تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَ احْسَنَةُ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةُ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

في هذه الآية يقول النبيه محمد ولعباده الذين ءامنوا بالله وصدقوا رسوله، اتقوا ربكم بطاعته واجتناب نواهيه، فمن فعل ذلك فإن له مثل ما أحسن، الصحة والعافية في الدنيا والآخرة، وأرض الله فسيحة واسعة، فهاجروا من دار الشرك إلى دار الإسلام، فإنما يعطي الله أهل الصبر أجرهم في الجنة بغير حساب.

وحثت الآية على الصبر سواء كان على الطاعة، أو على ترك المعصية، فكان الجزاء من جنس العمل، فمن صبر إرضاء لله دون تذمر ودون استعجال، كان مناسباً أن يكافئه الله أجراً من غير حساب. (٦)

<sup>(</sup>١) انظر: مدارج السالكين، لابن القيم، ج١، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصباح المنير، لأبي العباس، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: التعريفات، للجرجاني، ص١٣١.

<sup>(</sup>٤) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، لابن قيم الجوزية، ص١٦.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري، ج٢٦، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٦) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، ج١٦، ص٤٧١.

وقال الألوسي: ﴿ إِنَّمَا يُوَقَى ٱلصَّبْرُونَ أَجَرُهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾: "أي توفية الأجر لهؤلاء المحسنين إنما يكون في الآخرة، والذي نالوه في الدنيا عاجل حظهم، وأما الأجر الموفى بغير حساب فذلك للصابرين، وما سلبناه تلك العاجلة تمحيصاً له وتقريباً، وفي ذلك تسلية لأهل البلاء وتتشيط للعباد على مكابدة العبادات، وتحريض على ملازمة الطاعات". (١)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في بيان أجر الصابرين.

1- إن الصبر من أهم الأسباب التي تساهم في إنجاح الدعوة إلى الله على، لتغيير ما في المدعوين من فساد وإصلاحهم بكل ما يرضي الله على، وهؤلاء الدعاة إلى الله إنما اصطفاهم الله على اصطفاءً، بسبب تحليهم بالصبر، وهم مأمورون من الله على به، حيث قال على: ﴿ وَأَصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِاللّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧]، قال ابن القيم: " ولما كان الصبر مأموراً به جعل الله أسباباً تعين عليه وتوصل إليه، فهو إدراك ما في الدعوة من الخير والنفع واللذة والكمال، وإدراك ما في تركها من الشر والضر والنقص، فإذا أدرك الداعية هذين السببين كما ينبغي، وأضاف إليهما العزيمة الصادقة والهمة العالية والنخوة والمروءة الإنسانية، وضم هذا الجزء إلى هذا الجزء، فمتى فعل ذلك حصل له الصبر وهانت عليه مشاقه وحلت له مرارته وانقلب ألمه لذة ".(١)

٧- إن أجر الصابرين أجر عظيم على الله ، حيث قال تعالى: ﴿ وَلَنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبُرُوا أَجْرَهُم الله المَّاكِمُ على صابرهم وطاعتهم له بأحسن ما كانوا يعملون من الأعمال الصالحة في الدنيا، ومسارعتهم في رضاه، فيغفر الله على لهم بفضله ومنته السيئات التي ارتكبوها، فيعطيهم الله على أجرهم بغير حساب، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ أَجَرَهُم بغير حساب، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ أَجَرَهُم بغير حساب، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ أَجَرَهُم بغير حساب، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ أَجَرَهُم على صبرهم، لعظيم فضل الله عليهم، فألمؤمن يحتاج إلى الصبر في جميع أموره، لاسيما الدعوة إلى الله، فعلى الداعية أن يتسلح بالصبر، ليتحقق له النجاح في دعوته.

<sup>(</sup>١) روح المعانى، للألوسى، ج٢٣، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ابن قيم الجوزية، ص٥٣.







## الفصل الأول بين يدي سورة غافر

المبحث الأول: مدخل إلى سورة غافر.

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.

أولاً: اسم السورة.

تسمى سورة غافر بثلاثة أسماء وهي:

١- غافر: " وسميت بهذا الاسم لافتتاحها بتنزيل القرآن من الله عافر الذنب وقابل التوب، والغافر من صفات الله وأسمائه الحسني". (١)

٢- المؤمن: لاشتمالها على قصة مؤمن آل فرعون.

٣- الطول: " لأنه لا يقدر على التطول المطلق إلا من كان كذلك، فإن كان ناقص العزة فهو
 قابل لأن يمنعها من بعض التطولات مانع، ولن يكون ذلك إلا بنقصان العلم ".(١)

#### ثانيا: عدد آياتها.

عدد آيات سورة غافر خمس وثمانون آية. (٢) وقيل إنها خمس وثمانون آية في الكوفي، وعند البصريين اثنتان وثمانون آية، وفي الحجازي أربع وثمانون آية، وكذا في المصحف الشامي. (٤)

## ثالثا: ترتيبها.

ترتيب السورة في القرآن هو الأربعون، وهي الستون في عداد ترتيب نزول السور، نزلت بعد سورة الزمر وقبل سورة فصلت، وهي أول سور آل حم نزولاً. (7)

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٤، ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup>٣) بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي، ج٣، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٤) البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة، عبد الفتاح القاضي، ج٢، ص٧٨٢.

<sup>(</sup>٥) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، ج١٧، ص٠٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢٤، ص٧٥.

#### المطلب الثانى: محور السورة وزمن نزولها.

#### أولا: محور السورة.

سورة غافر مكية وهى تعني بأمور العقيدة كشأن سائر السور المكية، ويكاد يكون موضوع السورة البارز هو المعركة بين " الحق والباطل " والهدى والضلال "، ولهذا جاء جو السورة مشحونا بطابع العنف والشدة وكأنه جو معركة رهيبة يكون فيها الطعن والنزال ثم تسفر عن مصارع الطغاة فإذا بهم حطام وركام.

قال سيد قطب رحمه الله: " هذه السورة تعالج قضية الحق والباطل، قضية الإيمان والكفر، قضية الدعوة والتكذيب، وأخيراً قضية العلو في الأرض والتجبر بغير الحق، وبأس الله الذي يأخذ العالين المتجبرين، وفي ثنايا هذه القضية تلم بموقف المؤمنين المهتدين الطائعين ونصر الله إياهم، واستجابة الله لدعائهم، وما ينتظرهم في الآخرة من نعيم". (١)

#### ثانيا: زمن نزولها.

سورة غافر من السور المكية التي نزلت قبل الهجرة، وهي من الحواميم، وقبل إن الحواميم مكيات، قالوا بإجماع، وقبل في بعض هذه السور مدني، وقال ابن عطية هذا ضعيف. (٢) ويرى الباحث أن سورة غافر سورة مكية لإجماع العلماء على ذلك.

المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

## أولا: فضل السورة.

عن الخليل بن مرة ﴿ أَن رسول الله ﴿ قَالَ : ( الْحَوَامِيمُ سَبْعٌ، وَأَبْوَابُ جَهَنَّمَ سَبْعٌ تَجِيءُ كُلُّ حم مِنْهَا تَقِفُ عَلَى بَابٍ مِنْ هَذِهِ الْأَبْوَابِ فَتَقُولُ: اللهُمَّ لَا تُدْخِلُ مِنْ هَذَا الْبَابِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ كُلُّ حم مِنْهَا تَقِفُ عَلَى بَابٍ مِنْ هَذِهِ الْأَبْوَابِ فَتَقُولُ: اللهُمَّ لَا تُدْخِلُ مِنْ هَذَا الْبَابِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ كُلُّ حم مِنْهَا تَقِفُ عَلَى بَابٍ مِنْ هَذِهِ الْأَبْوَابِ فَتَقُولُ: اللهُمَّ لَا تُدْخِلُ مِنْ هَذَا الْبَابِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِي وَيَقُرْونُنِي). (٢)

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، ج٤، ص٥٤٥. وانظر: البحر المحيط في التفسير، لأبي حيان الأندلسي، ج٩، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) شعب الإيمان، للبيهقي، ج٤، ص١٠٥، ح٢٢٥٠. قال الألباني: صحيح.

#### ثانيا: أهداف السورة وموضوعاتها.

سورة الزمر من السور المكية وأهدافها كأهداف باقي السور المكية، فجاءت آياتها عنيفة شديدة التأثير، وتضمنت وحدانية الله، وتنزيل القرآن، والبعث، ووصف ملائكة العرش، وفصلت بين الحق والباطل، وفريق الهدى وفريق الضلال. (۱) ومن أهم أهداف سورة الزمر ما يلي:

۱-بيان أن القرآن الكريم منزل من عند الله على الذي له الصفات الجامعة بين الوعد والوعيد، والترغيب والترهيب، لقوله على: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَا إِللهَ إِلَا هُوَ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [غافر: ٣].

أي أن الله يمهل ولا يهمل فلا يغتر العصاة الكفرة بتركهم سالمين بأموالهم وأولادهم، فالله أله أله الأمم السابقة من قبل فلا بد أن يهلك الذين كفروا مهما كانوا محققين لانتصارات عسكرية وسياسية، وتجارية نافعة، ومكاسب مربحة، فلا بد أن ينتقم الله منهم، ويجعل عقابهم العذاب في الدنيا والآخرة. (٢)

٣-بيان أنه من الخير الذي يلحق بالمؤمنين دعاء الملائكة حملة العرش لهم ونصرتهم (٢)، حيث قال على: ﴿ اللَّذِينَ يَعْمُلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِعَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبّنَا وَسِعْت قال على: ﴿ اللَّذِينَ يَعْمُلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِعَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبّنَا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأساس في التفسر، سعيد حوى، ج٩، ص٤٩٣٣.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٧١.

٤-بيان مقت الكافرين أنفسهم لاقترافهم الذنوب، ولكن مقت الله أكبر لهم لأنه كره لهم الكفروهو يحب الخير لعباده. (١) قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ ٱكْبَرُ مِن مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ لِحِد الخير لعباده. (١) قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ ٱكْبَرُ مِن مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ الْفَسَحَةُ وَاللَّهُ وَمُن إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُدَهُ وَاللَّهُ وَمُدَهُ وَإِن يُشَرِق بِهِ وَتُومِنُوا فَاللَّهُ كُمُ لِلَّهِ ٱلْمَلِي ٱلْكَبِيرِ الله اللهُ اللهُ

7-تسلية الرسول بي بذكر قصة موسى الين التي دلت على أنه مع قوة معجزاته، إلا أن فرعون كذبه، أما هامان وقارون فقالوا عنه ساحر كذاب، ولكن في النهاية انتصر عليهم، فكانت بشارة لنبينا محمد بي، بأن العاقبة والنصرة له في الدنيا والآخرة، وذلك كما حدث لموسى المنا.(١)

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايِنَتِنَا وَسُلُطُنِ مُّبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ وَقَدُونَ فَقَالُواْ سَنجِرُ اللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهَا جَآءَهُم بِالْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَقْتُلُواْ أَبْنَآءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُ، وَاسْتَحْيُواْ فِسَآءَهُمْ وَمَا كَذَابُ ﴿ اللهِ فَلَمَا جَآءَهُم بِالْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَقْتُلُواْ أَبْنَآءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُ، وَاسْتَحْيُواْ فِسَآءَهُمْ وَمَا صَكَيْدُ الْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَكَلُلِ ﴿ اللهِ وَمَا لَكُونِ اَقْتُلُ مُوسَىٰ وَلَيْدَعُ رَبَّهُ وَلَيْتُ أَنْ يُبَدِّلُ اللهِ عَنْ مُن كُلِّ مُنكَبِّرٍ لَا يُومِنَ بِيَوْمِ الْخُسَابِ اللهِ عَنْ مُن كُلِّ مُتكبِّرٍ لَا يُومِن بِيَوْمِ الْخُسَابِ اللهُ اللهُ وَمَا لَا مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَقِي وَرَيِّكُمْ مِن كُلِّ مُتكبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْخُسَابِ اللهُ اللهُ

٧-بيان نموذج من الدعاة إلى الله على، وذلك بذكر قصة مؤمن آل فرعون ودفاعه عن موسى السلام، حيث قال على : ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَأَنَقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَدِّ اللَّهُ وَقَدْ جَلَا اللهِ عَنْ اللهُ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُم اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَوْنُ مَا مَنْ هُو مُسْرِفٌ كُذَابُ اللهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْيَكُمْ إِلاَ مَا أَرَى وَمَا أَمْ لِلهُ إِلاَ مَا أَرَى وَمَا أَمْ لِلهُ إِلاَ سَيلًا لِرَسَادِ اللهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِ فَمَن يَنصُرُنا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِي فَهُ مُن يَنصُرُنا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِي هُو اللهُ الله

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ج٢٤، ص١٠٤.

وتوضح الآيات السابقة بأن الرجل المؤمن كان يظهر الحب لقومه، والانتماء إليهم، وكان يشعر بالخوف عليهم، (١) حيث قال الله ﴿ وَقَالَ اللَّهِ يَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

٨-بيان أنه يجب على الداعية الصبر وعدم اليأس من دعوته، والاستمرار في الدعوة إلى الله على الله على وذلك كما فعل مؤمن آل فرعون، قال على وَقَالَ الله على مؤمن آل فرعون، قال و و و الله على وذلك كما فعل مؤمن آل فرعون، قال الله و و و الله و و و الله و و الله و الله و و الله و الله

9-بيان المناظرة بين الأتباع والرؤساء في النار، حيث إن الله يحكم بين الضعفاء والمستكبرين جميعاً عندما ضاقت حيلهم في النار فلا فرق بين تابع ومتبوع، (٢) قال تعلى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَلَّجُونَ فِي النّارِ فَيَكُولُ الضَّعَفَتُوا لِلَّذِينَ السَّمَّ عَنَانَصِيبًا مِّنَ النّارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَعْنَانَصِيبًا مِّنَ النّارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَعْنَانُو اللَّهُ اللَّهُ عَنَانُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَانُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ ال

١٠-بيان دلائل وجود الله على وحكمته وقدرته، قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَحْبَرُ مِنْ خَلْقِ السَّاعِ وَلَا السَّاعِ وَلَا السَّاعِ وَالْعَيْقِ وَالْبَعِيدُ وَٱلْإِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْالصَّلِحَتِ وَلَا النَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَحْبُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَالْسَاعَةَ لَاَيْكِةً لَا رَبِّ فِيها وَلَكِكَنَّ أَحْبُرُ النَّاسِ لَا يُوْمِنُونَ ﴿ وَالْمَالَةُ لَا يَكُمُ النَّاسِ لَا يَقْمَنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ وَالنَّهَ اللَّهُ اللَّهِ وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

1 - بيان أن النصر لا يكون إلا بالصبر، حيث قال ﷺ: ﴿ فَأَصَبِرَ إِنَّ وَعَدَاللّهِ حَقَّ فَكَإِمّانُورِينَكَ بَعْضَ اللّهِ عَنَ مَنْ لَمْ تَقْصُصْ اللّهِ عَنْ فَيَدُهُمْ أَوْ نَتُوفَيْنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَاكَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِ بِاَيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَا لِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَاللّهِ عَلَيْكَ وَمَاكَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِ بِايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِيَ بِالْحَقِ وَخَسِرَ هُنَا لِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ عَلَيْكُ وَمَاكَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِ بِايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِيَ بِالْحَقِ وَخَسِرَ هُنَا لِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ﴿ عَلَيْكُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود ج٦، ص١٠٤.



# المبحث الثاني المبحث المناسبات في سورة غافر.

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

أولا: مناسبة السورة لما قبلها (سورة الزمر):

تظهر المناسبة بين سورة (غافر) وما قبلها سورة (الزمر) في أنه لما كان ختام التي قبلها إثبات الكمال لله بصدقه في وعده ووعيده بإنزال كل فريق في داره التي أعدها له، ثبت أن الكتاب الذي فيه ذلك كان منه، وأنه تام العزة كامل العلم جامع لجميع صفات الكمال فقال تعالى: ﴿ تَبْزِيلُ الذي فيه ذلك كان منه، وأنه تام العزة كامل العلم عامع لجميع صفات الكمال فقال تعالى: ﴿ تَبْزِيلُ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [غافر: ٢]، أي الجامع من الحدود والأحكام والمعارف والاكرام لكل ما يحتاج إليه بإنزاله بالتدريج على حسب المصالح والتقريب للأفهام الجامدة القاصرة، والتدريب للألباب السائرة. (١)

## ثانياً: مناسبة السورة لما بعدها (سورة فصلت):

قال الله في آخر سورة غافر ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ كَانُوا الْمَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ كَانُوا وَيَدا اللهِ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى مَنْهُم مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

## المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

تظهر المناسبة بين افتتاحية سورة غافر وخاتمتها، أنها بدأت بقوله و غافر الذَّهُ وَقَابِلِ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور، للبقاعي، ج١٧، ص٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط في التفسير، أبي حيان الأندلسي، ج٧، ص٤٢٩.

قَدْخَلَتُ فِي عِبَادِمِدُونَ مَهَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [غافر: ٨٤ – ٨٥]. يذكر الله على أنهم لما رأو بأسه قالوا : آمنا، وهذه في الآخرة وهذا الإيمان لا ينفع، لأن الله على جاءهم بكل ما يؤدي إلى الإيمان والتوبة في الحياة الدنيا فلما أصروا على كفرهم كان مصيرهم إلى العذاب والنار فلا تنفع عندئذ التوبة ولا الإيمان.

## المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

إن المسلم يتحرى رضا الله وغفرانه عنه في الدفاع عن عقيدته والدعوة لها فيأتي بالحجج والبراهين التي بينها الله وابتغاء غفرانه، فيخاصم ويحاجج في سبيل رضا الله وابتغاء غفرانه، فسميت سورة غافر أو سورة المؤمن إذ تتجلى صورة المؤمن وأدبه في حوار المشركين أو الذين يبتغى هدايتهم. (١)

## المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

تتلائم مقدمة سورة غافر مع نهاية سورة الزمر والعلاقة بينهما واضحة، حيث كان الكلام عن أهل الجنة وكيف يدخلونها، وسورة غافر تبين أن الله عن غفر ذنبهم وقبل توبتهم، فقوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ النَّذِينَ اتَّقُواْ رَبُّهُم إِلَى الْجَنَّةِ زُمُرًا حَقَّ إِذَا جَاءُوها وَفُتِحَ الْبَوْبُها وَقَالَ لَمُدْخَزَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ وَسِيقَ النَّذِينَ النَّهُ وَقَالُ الْمَحْمَدُ لِلّهِ النَّذِي صَدَفَنَا وَعَدَهُ وَأَوْرَهُنَا الْأَرْضَ نَتَبَوّاً مِن الْجَنّةِ حَيْثُ نَشَاةٌ فَيْعُم الجَرُ الْعَنْدِينَ اللّه وَقَالُوا الْحَمَدُدُ لِلّهِ النَّذِي صَدَفَنَا وَعَدُهُ وَأَوْرُهُنَا الْأَرْضَ نَتَبَوّاً مِن الْجَنّةِ حَيْثُ نَشَاةٌ فَيْعُم الجَرُ الْعَرْسُ اللّهُ وَقَالُوا الْحَمَدُدُ لِلّهِ وَلِي الْعَرْسُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَقَالِهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْكُولُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللللهُ عَ

وفي سورة غافر الدفاع العقلي عن عقيدة المسلمين ضد حجج المشركين، فيكون آخر سورة الزمر أو موضوع سورة الزمر نتيجة لما قدمه المؤمنون من مقابلة المشركين بالحجج، فهذه السورة تبين ما أوصل المؤمنين إلى الجنة وما أوصل المشركين إلى النار.(٢)

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ج٦، ص٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ج٦، ص٥٢٩.





# المبحث الأول منهجيات الإصلاح و التغيير العقدي

## المطلب الأول: من دلائل توحيد الله على وقدرته

لقد ذكر الله في سورة غافر الكثير من دلائل توحيده وقدرته، فقد بين أنه تعالى الخالق للسموات والأرض وما بينهما، وبين تعاقب الليل والنهار، وبين أنه جعل الأرض قرارا والسماء بناء، وأنه سبحانه خلق الإنسان في أحسن صورة، ورزقه من الطيبات، وكان يردف بعض هذه الأدلة بالأمر بعبادة الله وطاعته، والإخلاص فيها، فمن هذه الأدلة ما يلي:

١-بيان أنه ﷺ خلق السموات والأرض وهذا الخلق أكبر من خلق الناس، حيث قال تعالى:
 ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْكَبُرُمِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ ٱلْكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: ٥٧].

أي أن خلق السموات والأرض وما فيهما من عوالم وأفلاك وكواكب وذخائر أكبر وأعظم من خلق نفوس الناس بدءا وإعادة، فمن قدر على ذلك، فهو قادر على ما دونه، بطريق الأولى والأحرى، عملا بمقاييس الناس وتقديراتهم، وإلا فالبدء والإعادة سواء على الله تعالى. (١)

٢-بيان أنه ﷺ جعل الليل للسكن والنهار للبصيرة، حيث قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْيَّلَ لَكُمُ ٱلْيَّلَ لِللَّهِ وَالنَّهَ وَالنَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّالِلْمُلْلِلْمُلْمُ اللَّالِيلُولُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلَّا الل

أي أن الله تعالى أوجد تعاقب الليل والنهار، فجعل الليل باردا مظلما للسكون والنوم والراحة وتجديد النشاط والحيوية من عناء النهار، وجعل النهار مضيئا بالشمس لإبصار الحوائج، وطلب المعايش، ومزاولة الصناعة والتجارة والزراعة، والتنقل بالأسفار وزيارة الأقطار، وغير ذلك من مصالح العباد.

قال سيد قطب: " إن بناء الكون على القاعدة التي بناه الله عليها، ثم سيره وفق الناموس الذي قدره الله له، هو الذي سمح بوجود الحياة في هذه الأرض ونموها وارتقائها، كما أنه هو الذي سمح بوجود الحياة الإنسانية في شكلها الذي نعهده، ووافق حاجات هذا الإنسان التي يتطلبها تكوينه وفطرته. وهو الذي جعل الليل مسكنا له وراحة واستجماما، والنهار مبصرا معينا على الرؤية

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير للزحيلي، ج٢٤، ص١٤٩.

والحركة، والأرض قرارا صالحا للحياة والنشاط، والسماء بناء متماسكا لا يتداعى ولا ينهار، ولا تختل نسبه وأبعاده، ولو اختلت لتعذر وجود الإنسان على هذه الأرض وربما وجود الحياة ".(١) "-بيان أنه جعل الأرض قراراً والسماء بناء وأنه أحسن خلق الإنسان ورزقه من الطيبات، حيث قال تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ عَمَلَ لَكُمُ اللّهُ رَبُّ عَمَلَ لَكُمُ اللّهُ رَبُّ عَمَلَ لَكُمُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ عَمَلَ لَكُمُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبِّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبِّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ اللّهُ رَبِّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ اللّهُ رَبِّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ رَبِّ اللّهُ اللّهُ رَبُّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

أي جعل لكم الأرض قارة في مكانها ثابتة في مركز دائرتها لا تتحرك بكم، ولا تتحول عليكم فتضطرب حياتكم فتهلكوا، وجعل السماء سقفاً محفوظاً من التصدع والانفطار، وصوركم في أرحام أمهاتكم فأحسن صوركم، ورزقكم من الطيبات التي خلقها لكم من كل ما لذ وطاب، والفاعل لكل ذلك الله ربكم الذي لا رب لكم سواه ولا معبود بحق لكم غيره، فتبارك الله رب العالمين. (٢)

وهو الذي جعل الأرض موضع استقرار وثبات، تستقر عليها المباني والأمتعة، ويحيى فيها الأشخاص ويموتون، ويمشون ويتصرفون في أنحائها، وجعل أيضاً السماء سقفاً للعالم محفوظاً قائماً ثابتاً، لا ينهدم ولا يتصدع، وزينه بالكواكب والنجوم.

أي خلق أباكم الأول وهو آدم، وخلقه من تراب، ويستلزم خلق ذريته منه، ثم من نطفة ثم من علقة دم متجمد، ثم يخرجكم أطفالاً من بطون أمهاتكم، ثم لتبلغوا أشدكم وهي الحالة التي تجتمع فيها القوة والعقل من الثلاثين سنة إلى الأربعين، ثم لتكونوا شيوخاً بتجاوزكم الستين، ومنكم من يتوفى من قبل الأشد، ومن قبل الشيخوخة، ولتبلغوا جميعاً وقت الموت أو يوم القيامة، وذلك لعلكم تعقلون توحيد ربكم وقدرته البالغة في خلقكم على هذه الأطوار المختلفة إلى الأجل المذكور. (٣)

٥- خلق الأنعام لكثير من منافع الناس، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَامَ لِتَرَكَّبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا كَالُمُ الْأَنْعَامُ لِلْكُمُ الْأَنْعَامُ لِللَّهِ عَلَيْهَا وَعَلَى اللَّهُ وَكَالِمَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، القِنَّوجي، ج١١، ص٢١٠.

أي أن الله جعل لكم من الإبل والبقر والغنم والخيل، وغير ذلك من البهائم التي يقتنيها أهل الإسلام لمركب أو لمطعم، فتركبوا منها مثل الخيل والحمير، وتأكلوا منها مثل الإبل والبقر والغنم، ولتلبي لهم حاجة في صدورهم لم يكونوا بالغيها إلا بشق الأنفس. (١)

ولكم فيها منافع أخر غير الركوب والأكل، كأخذ الوبر والصوف والشعر والزبد والسمن والجبن وغير ذلك مما يستعمل للثياب والأمتعة والمأكولات، ولتحمل أثقالكم إلى البلاد النائية بيسر وسهولة، وعلى الإبل في البر، وعلى السفن في البحر. (٢)

ولما ذكر الله على هذه الدلائل الكثيرة الدالة على توحيده وقدرته والتي لا تنكر قال تعالى: ﴿ وَيُرِيكُمْ اَيْنَتِهِ فَأَى عَايَنتِ اللّهِ تَعَالَى يري عباده عيانا هذه الآيات والبراهين التي عددها في الآفاق والأنفس، والتي هي كلها ظاهرة باهرة دالة على كمال قدرته ووحدانيته، فكلها ظاهرة واضحة، بحيث لا ينكرها ذو بصيرة نيرة إن كان منصفا، وإنكم في الواقع لا تقدرون على إنكار شيء من آياته، إلا أن تعاندوا وتكابروا. (٢)

## منهجيت الإصلاح والتغيير في بيان أدلة توحيد الله كلة.

1- يجب على الإنسان أن يتفكر في مخلوقات الله على والتي منها، خلق السموات والأرض، وخلق الناس في أحسن صورة، وخلق الليل للراحة، وخلق النهار للعمل والاجتهاد والبصيرة، وخلق الأنعام التي منها ما يؤكل، ومنها ما ينتفع به الناس في حياتهم من سفر وعمل، وأخذ الوبر والصوف والشعر مما يستعمل للثياب والأمتعة، فالأدلة على وحدانية الله وقدرته بينة واضحة، فهو الله المربي والمدبر، وخالق كل شيء، والواحد الأحد، فمن العجب كيف ينصرف الناس عن الإيمان بعد توافر أدلته؟ وكما يُصرَف هؤلاء عن الحق مع قيام الدليل عليه، يُصرَف عن الحق الجاحدون بآيات الله تعالى.

Y - في بيان أدلة توحيد الله على إثبات للبعث والاحتجاج على منكريه، فإن خلق السموات والأرض أكبر وأعظم من إعادة خلق الناس، والقادر على الأكبر قادر على الأصغر، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ذلك، والله تعالى خلق الأرض لعباده مستقرا لهم في حياتهم وبعد الموت، وخلق السماء سقفا محفوظا ثابتا، وخلق الناس في أحسن صورة وتقويم، والله هو رازق الطيبات اللذائذ، وهو الحي الباقي الذي لا يموت، فما على الناس إلا عبادته بإخلاص، وحمده وشكره والثناء عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تفسير آي القرآن، للطبري، ج٢٠، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، للزحيلي، ج٢٤، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٤، ص٨١.

#### المطلب الثاني: حقيقة الإحياء والإماته.

إن الله على هو الذي بيده ملكوت السموات والأرض، وهو خالق كل شيء، وهو المتفرد وحده سبحانه بالعبادة، وهو أيضاً الذي بيده الإحياء والإماته، قال تعالى: ﴿ اللّذِي خَلَقُ الْمُوتَ وَالْحُيْوَةُ لِيَبُوكُمُ أَيْكُمُ اللّهُ عَلَى الله الذي الذي العباد بعد موتهم، وهو الذي بيده القدرة على إحياء العباد بعد موتهم، وهو الذي قدر آجالهم ليموتوا بعد تلك الحياة، فليس هناك أحد مخلداً في هذه الحياة الدنيا، ولو بقيت الدنيا لأحد لبقيت لخير البشر محمد ، فكل البشر سوف يموتون، قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيّتُ وَإِنَّهُم مِيّتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]، وسوف يبعثهم الله يوم القيامة للحساب والخلود، إما في الجنة أو النار والعياذ بالله، يؤتى يوم القيامة بالموت على هيئة كبش كما قال في في الحديث الصحيح: ( يُجَاءُ بِالْمُوْتِ يَوْمُ الْقِيامَةِ، كَأَنَّهُ كَبُشُ أَمْلُحُ ( )، فَيُوقَفُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَيُقَالُ: يَا أَهْلَ النَّارِ هَلْ تَعْرِفُونَ هَذَا؟ قَالَ قَيْمُرُبُونَ وَيَقُولُونَ: نَعَمْ، هَذَا الْمَوْتُ، قَالَ فَيُؤَمَرُ بِهِ فَيُذْبَحُ، قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ: يَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا سَوف فَيَشُرْنِبُونَ وَيَقُولُونَ: نَعَمْ، هَذَا الْمَوْتُ، قَالَ فَيُؤُمَرُ بِهِ فَيُذْبَحُ، قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ: يَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، قَالَ فَيُؤُمَرُ بِهِ فَيُذْبَحُ، قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ: يَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، قَالَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، قَالَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ) (٢)، فالكل ميت لا محالة بقدرة الله عَلَى والكل سوف يبعث ليوم الحساب والخلود.

## المعنى الإجمالي:

أي هو الذي خلقكم من تراب نظراً إلى أصلكم وهو آدم أي ثم من نطفة ثم علقة دم متجمد، ثم يخرجكم من بطون أمهاتكم أطفالاً، فلما تبلغوا أشدكم بتخطيكم الثلاثين من أعماركم، وذلك لتكونوا شيوخاً بتخطيكم الستين، ومنكم من يتوفاه قبل الشيخوخة، وفعل بكم ذلك لتعيشوا وتبلغوا أجلاً مسمى، ولعلكم تعقلون طريقة خلقكم فتؤمنون، (٦) ومن صفاته جل ثناؤه أنه يحي من يشاء بعد مماته، ويميت من يشاء من الأحياء بعد حياته، وإذا قضى أمراً من الأمور التي يريد تكوينها فيقول للذي يريد تكوينه كن فيكون، دون أي معاناة أو كلفة. (٤)

<sup>(</sup>١) الأملح: قيل هو الأبيض الخالص قاله ابن الأعرابي وقال الكسائي هو الذي فيه بياض وسواد وبياضه أكثر.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، ج٤، ص ٢١٨٨، ح ٢٨٤٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٥٤٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان في تفسير آي القرآن، للطبري، ج٢١، ص٤١٢.

## منهجيات الإصلاح والتغيير في حقيقة الإحياء والإماته.

1- يجب على الإنسان المؤمن أن يوقن يقيناً تاماً بأن الله على خالق كل شيء، وهو الذي يحي ويميت، وهو على كل شيء قدير، فلا يقع الموت إلا بأمر من الله على، ولا تقع الحياة أيضاً إلا بأمر منه، لقوله على كل شيء قدير، فلا يقع الموت إلا بأمر منه، لقوله على: ﴿ وَاللّهُ يُحَيّ وَيُمِيثُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيعُ ﴾ [آل عمران: ١٥٦]، يعني أنه على بيده الخلق وإليه يرجع الأمر، ولا يحيا أحد ولا يموت أحد إلا بمشيئته وقدره، ولا يزاد في عمر أحد ولا ينقص منه شيء إلا بقضائه وقدره، وعلمه وبصره نافذ في جميع خلقه، لا يخفى عليه من أمورهم شيء، (١)

Y – فإذا أيقن الإنسان بهذه الحقيقة بأنه ميت لا محالة، وأنه سوف يبعث يوم القيامة ليحاسب على ما فعل في هذه الحياة الدنيا، فإنه بذلك يصلح نفسه ويؤمن بربه ويغير من حاله، ويكسب رضى ربه، ويصبح ذلك هو أمله الوحيد في هذه الدنيا.

## المطلب الثالث: وعد الله عباده بالنصر

إن الوعد الحق هو وعد الله تعالى لعباده وأوليائه بالنصر والتمكين، ووراثة المستضعفين المؤمنين مشارق الأرض ومغاربها، يرسل هذا الوعد إلى المتقين على لسان رسله، فتطمئن قلوبهم وتخلص لله نفوسهم وأعمالهم، لكن الأمر ليس بتلك البساطة، نعم هو وعد الله الذي لا يخلف الميعاد، قال تعالى: ﴿ وَمَنَ أَوْنَ بِمَهَ دِو، مِنَ اللّهِ ﴾ [التوبة: ١١١]، لكن لابد أن يُثبِت المؤمنون أنهم يستحقون النصر والتمكين في الأرض.

إنه صراع نفسي عنيف بين الحق والباطل، فالله تعالى ينصب الجنة على مرمى البصر لمن رغب فيها، ويحفها بالمكاره حتى تكون لذة الوصول إليها أجمل وأشهى، وحتى لا يدخلها إلا من يستحقها، ولا يتساوى المسلم والمجرم، قال تعالى: ﴿ أَفَنَجَعُلُ الشِّالِينَ كَالْأَجْرِمِينَ ﴾ [القلم: ٣٥].

كما أن لتحقق وعد الله تعالى مراحل ينبغي أن يمر بها المؤمنون، ويعرفها من جاء بعدهم حتى يسيروا على نفس الطريق، ولا يفرّطوا في الصدارة التي منحهم الله إياها، فهاهم الصحابة رضوان الله عليهم الذين تجلى فيهم كيف ينصر الله تعالى أولياءه، وكيف يخذل أعداءه، فيهم ظهرت آيات الله في نبيه، الذي علّمه ربه كيف يصنع الرجال العظماء لتحقق الغاية العظيمة، لم يتّكلوا على وعد الله لنبيّه بالنصرة والتمكين، وما اعتمدوا على سابق القدر وتكاسلوا، ولم يثبط ذلك عزمهم أبدا، بل عرفوا معنى الإيمان بالقدر حق المعرفة، وآمنوا به أعمق الإيمان، أقاموا الميزان أمام أعينهم وقالوا: إن الله ناصر دينه بنا أو بغيرنا، فهلم نبحث لنا عن دور، وهلم

91

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٢، ١٢٩.

نجد لنا أجرا نلقى الله تعالى به يوم القيامة، فعلمونا أن الله تعالى لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، وأن النصر لا يعرف الكسالى، وأن العزة لا تتجه إلى القاعدين والعاطلين خاملى الذكر.

ولقد ظهرت هذه المنهجية في آيات سورة غافر، وبينت أن الله على ينصر رسله والذين عامنوا معهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة، قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ عَامَنُواْ فِي الْخَرَة، قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ عَامَنُواْ فِي الْخَرَة وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ اللّهُ مَنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ففي هذه الآيات ذكر الله على أنه ينصر رسله والذين ءامنوا، ويظفرهم بأعدائهم، كما فعل موسى الله حيث أهلك عدوه فرعون وقومه، وفيه تبشير للرسول على تومه في الدنيا والجزاء الحسن لهم يوم القيامة. (١)

#### مبشرات النصر.

اشتملت آيات الكتاب العزيز على جملة من المبشرات التي تبشر المؤمنين بنصر الله تعالى، وظهور دينه في الأرض، وما سيئول إليه أمر هذا الدين في المستقبل، ومن هذه البشارات ما يلى:

البشارة بظهور الدين، فلقد أخبر الله أن هذا الدين سوف يظهر في الأرض، ويعلو ذكره وشأنه، رغم ما يخطط له أعداء الله، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطَفِعُوا فُورَ اللّهِ بِالْمَوْمَ وَيَأْبِ اللّهَ إِلّا أَن يُرِيدُونَ أَن يُطَفِعُوا فُورَ اللّهِ بِاللّهِ عَلَى الدّينِ كُلِهِ وَوَكَ مِن الله وَلَا يَع اللّهِ عَلَى الدّينِ كُلِه وَلَوْكَ وَرَينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلِه وَلَوْكَ وَلَوْكِ وَلَوْكِ وَاللّهِ وَلَا اللّهِ وَاللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَّهُ عَلَى اللهِ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ اللللّهُ وَلّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللللّهُ اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ وَلَا الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط، لأبي حيان، ج٩، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب، للرازي، ج١٦، ص٣٢.

٣-الوعد الإلهي بنصر المؤمنين، وغلبتهم على أعدائهم، وفي هذا المعنى وما يتصل به وردت آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُولَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنّ حِرْبَ اللّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالّذِينَ ءَامَنُوا فِي اللّهُ يَكُووَ الدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلِتًا وَرُسُلِتًا إِنَّ اللّهُ مَوْمَ عَلَيْنَا نَصْرُ الله الله عَلَيْنَا نَصْرُ الله عَلَيْنَا نَصْرُ الله عَلَيْنَا فَصْرُ الله عَلَيْنَا فَصْرُ الله عَلَيْنَا فَصْرُ الله وم: ٤٧]، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الله وَمِنْ عَلِينَ ﴾ [الروم: ٤٧].

فهذه الآيات واضحة المعنى والدلالة، فقد أوجب الله تعالى على نفسه نصر المؤمنين، ووعدهم وعداً قاطعاً بأن يكونوا غالبين، وقد جعل لهم هذا النصر حقاً وصدقاً وفضلاً وكرماً، وأكده بالصيغ الجازمة المؤكدة، كقوله: (إنا لننصر)، (كتب الله لأغلبن)، (وكان حقاً علينا)، فهذه التأكيدات لم تجعل مجالاً للشك، والظن، فالنصر آت لا محالة بإذن الله على.

## منهجيات الإصلاح والتغيير في وعد الله بالنصر.

٢- إن سنة التدافع التي تجري بقوة الآن فوق أرض الرباط، وكثافة الصراع وتتابعه تُلَملِم لنا مفردات المشهد، وتمنحنا رؤية إجمالية له، فالآية نزلت في أصحاب النبي محمد ﷺ الذين أُخرجوا من ديارهم بغير حقّ، وقاتلوا في سبيل الله بحق؛ ولكنها عامة في كل فئة مؤمنة، على مدار الزمان والمكان، الحكم مرتبط بحقيقة الإيمان لا بميقات الزمان، ولا بجهة المكان.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٦، ص٧٧.

٣- يبدو للمتأمل أن جهاد الدفع الذي يجري بقوة في أرض الرباط الآن سيكون له أثره في تغيير حال الأمة، وبداية لمرحلة جديدة، تتحرر فيها من قيود القومية، والمذهبية، والحزبية، ودماء الشهداء الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه غالية الثمن، أغلى من تحرير قطعة من الأرض هنا أو هناك، إنها دماء حياة لا ممات، وثمنها إحياء هذه الأمة من جديد، كل قطرة دم دافقة من وريد شهيد تصب بقوة في شرايين الأمة؛ لإحيائها، وإعادتها إلى قيادة الإنسانية، حيث مكانها الذي نصبها الله حقاً، والأمة ثرية بعلماء وفقهاء، وعبّاد مخلصين؛ ولكن ما يجري في أرض الرباط الآن ذروة سنام الإسلام، فئة مؤمنة اختارت الإسلام منهجا، والجهاد سبيلاً، والتزمت وفق معاملاتها بالصدق مع الآخرين، مسلمين وغيرهم، واجتمعت لها كلً عوامل النصر، ولن يخذلها الله أبدا بإذنه سبحانه، وإن تخلى عنها الناس جميعا، أو عجزوا عن نصرتها بقوة الساعد والسلاح، وفي التصور البشري أن وعد الله الله العباده بالنصر سيتحقّق حتما، ما توفرت شروطه، وتحققت موجباته كما قررها الله الله ، ونقول هذا ثقة في الله أولاً، وقراءة في واقع الجماعة المؤمنة المدافعة في أرض الرباط.

## المطلب الرابع: حقيقة الرزق النازل من السماء.

الرزق لغة: " الراء والزاء والقاف أصل واحد يدل على عطاء لوقت، ثم يحمل عليه غير الموقوت. فالرزق: عطاء الله جل ثناؤه. ويقال رزقه الله رزقا، والاسم الرزق". (١)

والرِّزق: ما ينتفع به، والجمع الأرزاق، والرَّزق العطاء. (٢)

الرزق اصطلاحاً: اسم لما يسوقه الله إلى الحيوان للتغذي، أي ما به قوام الجسم ونماؤه. (٦) والرزق عند أهل السنة: ما صح الانتفاع به حلالاً كان أم حراماً. (٤)

والرزق أيضاً: " كل مال ينتفع به سواء كان مادياً كالأموال من ذهب وفضة وحيوان وزروع وثمار وعقار، ومأكول وملبوس ومشروب ومسكون ونحو ذلك. أو كان معنوياً كالمعارف والعلوم والمنزلة والجاه والسلطان والعقل والذكاء وحسن الخلق ونحو ذلك". (٥)

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، ج٢، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب، لابن منظور، ج١٠٥٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: التعريفات، للجرجاني، ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، ج١، ص٨٥.

<sup>(</sup>٥) السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد، عبد الكريم زيدان، ص٢٢٠.

#### أسباب الرزق.

أهم أسباب الرزق التي يُستَزل بها الرزق من الله على على:

١ - الاستغفار والتوبة إلى الله كل من الذنوب.

قال الله تعالى عن نوح الله : ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْرَبَكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ﴿ الله تعالى عن نوح الله : ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُواْرَبَكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ﴿ الله تعالى عن هود الله : وَيُمْدِدُكُمُ إِنَّهُ وَكُونَا فَرَاكُمُ مَنْ مُرَّا فَرَاكُمُ مَنْ مُرَّا فَرَاكُمُ مُلَا نَوْ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُرَاكُمُ مُلِكُمُ أَكُمُ اللَّهُ مُرَسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدَرًا رَاكُورَ وَيَزِدْكُمْ قُولًا لِكَهُ وَرُسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدَرًا رَاكُورَ وَيَزِدْكُمْ قُولًا لِكَهُ وَلَانَا وَاللَّهُ مُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدَرًا رَاكُورَ وَيَزِدْكُمْ قُولًا لِللَّهُ وَلَوْلَاكُورُ اللَّهُ مُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مُعَدِّرًا رَاكُورَ وَيَزِدْكُمْ قُولًا لِللَّهُ وَلَوْلَاكُورُ اللَّهُ اللَّ

#### ٢ – السعى والتبكير في طلب الرزق.

ينبغي التبكير في طلب الرزق، لقوله ﷺ: (اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا). (١) ٣-الدعاء.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَّهُمْ يَرْشُدُوكَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال تعالى: ﴿ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمُ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنَزِلْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱللَّهُمَّ يَرُشُدُوكَ ﴾ [البقرة: ١١٤]، وقال تعالى: ﴿ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمُ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنَزِلْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَمَا يَعُ مِنْكُ وَارْزُقَنَا وَأَنْتُ خَيْرُ ٱلرَّرْقِينَ ﴾ [المائدة: ١١٤].

#### ٤ – تقوى الله ﷺ.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه يَغْمَل لَلْهُ مَغْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّه يَغْمَل لَلْهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣] ، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ مَامُوا وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِن السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَاكِن كُذَبُواْ فَأَخَذْنَهُم وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ مَامُوا وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِن السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَاكِن كُذَبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْنِ كُسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

#### ٥-التوكل على الله كلك.

ومعناه: اعتماد القلب على الله وحده سبحانه، وطلب الرزق منه بالعمل، فعن عمر بن الخطاب في قال: قال رسول الله في : ( لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوَكَّلِهِ لَرُزِقْتُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ تَغْدُو خِمَاصًا وَتَرُوحُ بِطَانًا). (٢)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، أبواب البيوع، باب ما جاء في التبكير في التجارة، ج٣، ص٥٠٩، ح١٢١٢، قال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، أبواب الزهد، باب في التوكل على الله، ج٤، ص٥٧٣، ح٤ ٢٣٤. قال الألباني: صحيح.

#### ٦-المتابعة بين الحج والعمرة.

عن عبد الله بن مسعود الله قال: قال رسول الله الله الله الله الله عن عبد الله بنيْنَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ، فَإِنَّهُمَا: يَنْفِي الْعُيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ). (١)

٧-الإنفاق في سبيل الله تعالى.

قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ رَقِي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَذَّ وَمَا آنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُ أَدُّ وَهُوَ يَخْلِفُ أَدُّ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَذَّ وَمَا آنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُ أَدُّ وَهُو يَخْلِفُ أَنْ وَعَالَى: (يَا وَهُو حَمْرُ كُنْ رُالِزَقِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩]، وعن أبي هريرة ﴿ أن النبي ﷺ قال : قال الله تبارك وتعالى: (يَا ابْنُ آدَمَ أَنْفَقَ أُنْفِق عُلَيْكَ). (٢)

## ٨-صلة الرحم.

ولقد دلت آيات سورة غافر على هذه المنهجية وبينت أن الرزق لا يأتي ألا من الله على فقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ اَيُتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِنَ السَّمَا وَرَزَقاً وَمَايَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُبِيبُ ﴾ [غافر: ١٣]. بمعنى أن الله على علامات تدل على كمال قدرته الباهرة، في مخلوقاته، في كل من العالمين العلوي والسفلي، وينزل لكم من السماء المطر الذي هو سبب الرزق، فينتج عنه الثمار والنبات، وما يتعظ ويعتبر بذلك إلا من يرجع إلى الله بالتوبة والإنابة، والعمل الصالح البعيد عن الرياء، (٤) فعندما تبين أن الله على ينزل من السماء رزقاً، فالغالب أن ينشغل الناس بهذا الرزق، فما يفكر بهذا الرزق إلا من يرجع إلا الله بالتوبة والعمل الصالح.

# منهجيات الإصلاح والتغيير في حقيقة الرزق النازل من السماء.

١- إن الرزق من حيث الإيمان به جزء مهم من الاعتقاد في الله تعالى، فالله سبحانه تكفل للخلق بالرزق مهما كانوا وأينما كانوا، مسلمين أو كافرين، كباراً أو صغاراً، رجالاً أو نساءً، إنساً وجناً، طيراً وحيواناً، قوياً وضعيفاً، عظيماً وحقيراً، قال تعالى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا وَيَعَلَمُ مُسْنَقَرَها وَمُسْتَوْدَعَها كُلُّ فِي كِتَبٍ مُّينِينٍ ﴾ [هود: ٦]، فحقيقة الرزق من الله ، وهو الذي يقدره بين

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي، كتاب مناسك الحج، فضل المتابعة بين الحج والعمرة، ج٥، ص١١٥، ح١٦٣٠. قال الألباني:

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب أنفق أنفق عليك، ج٣، ص٧٧، ح٢٢٧١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب من أحب البسط في الرزق، ج٣، ص٥٦، ح٢٠٦٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: صفوة التفاسير، للصابوني، ج٣، ص٩٦.

العباد، وقد وضع الله تعالى في القرآن ضوابط الرزق وحدد معالمه، وأنه لم يتركه لأحد من خلقه، وأنه قد يقتر على العباد لما فيه صلاحهم، ولقد أوضحت السنة أن الإنسان يكتب رزقه وهو في بطن أمه من قبل أن ينفخ فيه الروح، فقد قال النبي ﴿ (إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلْقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَبُعثُ اللَّهُ مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلْمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ: اكْتُبْ عَمَلَهُ، وَرِزْقَهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيٍّ أَوْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ). (١)

Y - وقد يظن كثير من الناس اليوم أن مسألة الرزق أو الحصول على المال هي مسألة رياضية بحتة، وأن الحصول على الرزق مقدر بجهد الإنسان في الأعمال، ومرهون بقوته، ومرهون بدهائه وذكائه، وشدة مكره، وبعلمه الواسع، فإن ازدادت هذه الصفات في الإنسان زاد رزقه وتوسع سلطانه، وإن نقصت نقص رزقه وضاق عيشه، ويظن كثير أن الإنسان هو الذي يرزق نفسه وأبناءه وزوجه، وهو الذي يقوم بعملية الرزق في حصوله على أسباب العيش من مأكل ومشرب وملبس وكماليات وترفيه له ولأبنائه، فإن لم يفعل فستنقطع عنهم أسباب الرزق حتماً وقد يموتون جوعاً، وأن الإنسان إذا لم يوفر لأبنائه بعض الأموال ويدخرها لهم لما بعد موته أو لمستقبلهم فمصيرهم مهدد بالخطر، ويظن الأبناء والزوجة أنه لولا أبيهم هذا أو أمهم لكان مصيرهم إلى الفناء فمصيرهم مهدد بالخطر، ويظن الأبناء والزوجة أنه لولا أبيهم أن لولا هذه الوظيفة أو تلك، أو لولا هذا الحاكم أو ذاك لمنع عنهم الرزق، ويظن الناس أن هناك قرى فقيرة وأخرى غنية هي وشعوبها، وذلك لأنه لم يفتح الله لهم آباراً من البترول أو كنوزاً من ثروات الأرض، وأن الله هو المتسبب في ذلك إن أعطى بعضهم، ومنع عن بعضهم الآخر، وهذه المفاهيم فيها كثير من الخلل، وهي لا نظابق حقيقة الرزق وتوزيعه بين الخلق.

٣- والحقيقة التي يجب على المسلم أن يسلم بها، هي أن الرزق من الله على، وليس من الإنسان، وأن هذه الحالات التي أتى فيها الرزق مثل: العمل، هي أوضاع حصل فيها الرزق وليست هي أسبابا نتج عنها الرزق، ولو كانت أسبابا ما تخلف الرزق مطلقا، مع أن المشاهد حساً أنها تتخلف، فقد تحصل هذة الحالات ولا يأتى الرزق، وقد يحصل العمل ولا يأتى الرزق فلو كانت أسبابا لنتج عنها المسبب حتماً، وبما أنها لا ينتج عنها حتماً، وإنما يأتى حين تكون وقد يتخلف الرزق مع وجودها فدل على أنها ليست أسباباً، وإنما هي حالات هذا المفهوم للرزق يجعل المسلم يسير في الحياة، لا يخشى من الناس على رزقة الذي هو بيد الله، فيقول الحق لا يخشى على وظيفة أو عمل لأنه يعلم أن رزقه على الله على المفهوم من شأنه أن يجعل المسلم يقوم بأعباء الدعوة، وقوم بأعباء الحوة،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، ج٤، ص١١١، ح٣٢٠٨.

## المطلب الخامس: عرض مصارع الغابرين.

إن من مجالات التفكر العظيمة، التفكر في مصارع الأمم الغابرة، فيما ورد من أخبارهم في القرآن الكريم والسنة المطهرة، كيف كانوا؟ وأين هم الآن؟ فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلاً، وإن الناظر إلى ديار الأمم الغابرة يرى ما وصلوا إليه من قوة وحضارة، فبادوا وأصبحوا عبرة لمن بعدهم، وقد أرشد القرآن العظيم إلى أن هذه الأمم الغابرة كان لها شأن عظيم في بناء القصور، ونحت الجبال، وأعطاهم الله قوة في أجسامهم، فما أغنى عنهم كل ذلك لما كذبوا بآيات الله واستكبروا عن عبادته، وقالوا: من أشد منا قوة؟ أولم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة.

وقد دعا النبي إلى الاتعاظ بهؤلاء الأقوام الذين استحقوا مقت الله وغضبه، وفي غزوة تبوك عندما مر عليه الصلاة والسلام على ديار ثمود قال لأصحابه رضي الله عنهم: (لا تَدْخُلُوا عَلَيهِمْ، لا يُصِيبُكُمْ مَا عَلَى هَوُلاَءِ المُعَذَّبِينَ إِلّا أَنْ تَكُونُوا بَاكِينَ، فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا بَاكِينَ فَلاَ تَدْخُلُوا عَلَيْهِمْ، لا يُصِيبُكُمْ مَا أَصَابَهُمْ). (١)

قال ابن حجر رحمه الله: "أي خشية أن يصيبكم، ووجه هذه الخشية أن البكاء يبعث على التفكر والاعتبار، فكأنه أمرهم بالتفكر في أحوال توجب البكاء من تقدير الله تعالى على أولئك بالكفر مع تمكينه لهم في الأرض، وإمهالهم مدة طويلة، ثم إيقاع نقمته بهم وشدة عذابه، وهو سبحانه مقلب القلوب، فلا يأمن المؤمن أن تكون عاقبته إلى مثل ذلك، والتفكر أيضاً في مقابلة أولئك نعمة الله بالكفر وإهمالهم إعمال عقولهم فيما يوجب الإيمان به، والطاعة له، فمن مر عليهم ولم يفكر فيما يوجب البكاء اعتباراً بأحوالهم فقد شابههم في الإهمال، ودل على قساوة قلبه وعدم خشوعه، فلا يأمن أن يجره ذلك إلى العمل بمثل أعمالهم فيصيبه ما أصابهم ".(٢)

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة في مواضع الخسف والعذاب، ج١، ص٩٤، ح٣٣٤. ورواه مسلم كتاب الزهد والرقاق، باب لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم، ح٢٩٢٠.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، ج١، ص٥٣١.

قال النووي رحمه الله: " فيه الحث على المراقبة عند المرور بديار الظالمين ومواقع العذاب، ومثله الإسراع في وادي محسر (١)؛ لأن أصحاب الفيل هلكوا هناك، فينبغي للمار في مثل هذا الموضع المراقبة والخوف والبكاء والاعتبار بهم وأن يستعيذ بالله من ذلك". (٢)

ولقد دلت سورة غافر على هذا المفهوم، وعلى هذه المنهجية، فأخبرنا الله على عن كذب قوم نوح والأحزاب من بعدهم، فقال تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتْ قوم نوح والأحزاب من بعدهم، فقال تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتْ كَلِمَتُ كَانَ عِقَابِ ۞ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ كَانَ عِقَابِ ۞ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَ ٱلنَّذِينَ كَفَرُوا أَنْهُمْ أَصَّحَبُ النَّارِ ۞ ﴾ [غافر: ٥ - ٦].

#### المعنى الإجمالي:

أي كذّبت قبل هؤلاء الكفار قوم نوح ومن تلاهم من الأمم التي أعلنت حربها على الرسل كعاد وثمود، حيث عزموا على إيذائهم وتجمّعوا عليهم بالتعذيب أو القتل، وهمّت كل أمة من هذه الأمم المكذبة برسولهم ليقتلوه، وخاصموا بالباطل؛ ليبطلوا بجدالهم الحق فعاقبتُهم، فكيف كان عقابي إياهم عبرة للخلق، وعظة لمن يأتي بعدهم؟، وكما حق العقاب على الأمم السابقة التي كذّبت رسلها، حق على الذين كفروا أنهم أصحاب النار.(3)

وكذلك دعانا الله على لنتفكر وننظر في عاقبة الذين كانوا من قبل، الذين كانوا أشد منهم قوة وآثاراً في الأرض، فقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِ مُ

<sup>(</sup>۱) بالضم ثم الفتح، وكسر السين المشددة، وهو موضع ما بين مكة وعرفة، وقيل: بين منى وعرفة، وقيل: بين منى والمزدلفة وليس من منى ولا المزدلفة بل هو واد برأسه. انظر: معجم البلدان، شهاب الدين الحموي، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ 7.

<sup>(</sup>٢) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، للنووي، ج١١٨، ص ١١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٩، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٤) التفسير الميسر، ص٤٦٧.

كَانُواْ هُمَّ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ لِدُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ آلَ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ كَانَت كَانُواْ هُمُّ أَللَّهُ إِنَّهُ مُّوْتِكُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ آلَ ﴾ [غافر: ٢١-٢١]. المعنى الإجمالي:

قال سيد قطب: "إن الله الله المرهم ويوجههم بالسير في الأرض، ورؤية مصارع الغابرين، الذين وقفوا موقفهم، وكانوا أشد منهم قوة وآثاراً في الأرض، ولكنهم مع هذه القوة والعمارة كانوا ضعافاً أمام بأس الله، وكانت ذنوبهم تعزلهم عن مصدر القوة الحقيقية، وتستعدي عليهم قوى الإيمان ومعها قوة الله العزيز القهار، فلا واقي لهم إلا الإيمان والعمل الصالح، فأما التكذيب بالرسل وبالبينات فنهايته إلى الدمار والنكال. (۱)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في عرض مصارع الغابرين.

قال سيد قطب رحمه الله: " إن النظر في آثار الغابرين يهز القلوب، حتى قلوب المتجبرين، ولحظات الاسترجاع الخيالي لحركاتهم وسكناتهم وخلجاتهم وتصورهم أحياء يروحون في هذه الأمكنة ويجيئون، يخافون ويرجون، يطمعون ويتطلعون، ثم إذا هم ساكنون، لا حس ولا حركة، آثارهم خاوية، طواهم الفناء وانطوت معهم مشاعرهم وعوالمهم وأفكارهم وحركاتهم وسكناتهم، ودنياهم الماثلة للعيان والمستكنة في الضمائر والمشاعر، إن هذه التأملات لتهز القلب البشري هزأ مهما يكن غافلاً قاسياً، ومن ثم يأخذ القرآن بيد القوم ليوقفهم على مصارع الغابرين بين الحين والحين ".(١)

٢- يجب علينا نحن اليوم أن نتفكر فيما حدث لتلك الأمم، فما حدث لهم ذلك إلا بعد كفرهم
 وعنادهم وتكذيبهم الرسل عليهم السلام،

٣- يجب على الحكام والرؤساء والمسئولين أن يتفكروا في ذلك أيضاً، لأن هلاك تلك الأمم لم يكن
 بسبب كفر أفرادها فقط، بل بسبب عناد حكامهم مثل فرعون اللعين، فقد كان من قوم فرعون قليل

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٧٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ج٥، ص٢٠٣٥.

من الذين ءامنوا بدين موسى الله مثل ذلك الرجل المؤمن الذي وقف يدافع عن موسى الله وعن دعوته ورسالته، ولكن الله على أهلك فرعون وجنوده وأبقى جثة فرعون على وجه الأرض ليراها ويعتبر منها كل من له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

٤ - الوقاية من الهلاك والعذاب يكون بسبب الالتزام بمنهج الله.

#### المطلب السادس: عرض مشاهد يوم القيامة.

## المعنى الإجمالي:

إن الله على هو الذي يريكم آياته، وهو رفيع الصفات، وهو صاحب العرش ومالكه وخالقه، والمتصرف فيه، وذلك يقتضي علو شأنه، فهو الذي ينزل الوحي على من يشاء من عباده ليبلغوا رسالته، فيخرجهم من موت الكفر إلى حياة الإسلام، فينذروا الناس عذاب يوم تلتقى فيه أهل

السموات والأرض في المحشر ويلتقي الأولون والآخرون، (۱) يوم أن يظهروا من قبورهم لا شيء يسترهم، ففي هذا الموقف العظيم يقول الله تعالى: ﴿ لِمَن المُلكَ اليّرَم ﴾ فلا يجيب أحد خوفاً منه ، فيجيب نفسه بنفسه فيقول: ﴿ يَّم الْوَحِد اللّه عالم الله اليوم تتال كل نفس ما عملت في الدنيا، فتجازى عليها، سواء كان خيراً أو شراً، قليلاً أو كثيراً، ولا ظلم في ذلك اليوم يقع على أحد، فلا تستبطئوا هذا اليوم فإنه آتٍ لا محالة، وكل آتٍ قريب، وهو أيضاً سريع المحاسبة لعباده يوم القيامة، لإحاطة علمه وكمال قدرته، (۱) ويأمر الله الله الينزر العالم ويحذرهم من أهوال يوم القيامة، فمن شدة الهول تكون القلوب في أماكن الحناجر، فهو كناية عن شدة خوفهم وجزعهم، فهذه القلوب كاظمة على غم وكرب فيها، فما لهم من محبٍ أو شفيقٍ، أو شفيع، (١) وبعد ذلك يخبر الله الله عن عن سعة علمه ولطلاعه، وأنه يعلم خائنة الأعين، وهي العين التي تسترق النظر إلى المحارم، ويعلم ما تخفي صدور العباد، وما تضمره من خير أو شر، لذلك سوف يكون الحساب المحارم، ويعلم ما تخفي صدور العباد، وما تضمره من خير أو شر، لذلك سوف يكون الحساب يعبدون الأصنام من دون الله لا يتمكنون من القضاء بشيء فلا يحكمون بشيء، لأنهم لا يعملون بشيء ولا يقدرون على شيء، فأما الذي تجب عبادته هو الله الذي لا يخفى عليه شيء، فهو سميع لأقوال خلقه، بصير بأفعالهم، فيجازيهم عليها يوم القيامة.

# منهجيات الإصلاح والتغيير في عرض مشاهد يوم القيامة.

1- إن الإنسان المؤمن بالله على حق الإيمان على يقين أنه سيجيء يوم يتغير فيه هذا العالم، تنفطر فيه السماء، وينتثر فيه الكوكب، وتطوى السماء كطي الصحيفة، وتبدل الأرض غير الأرض، وينفح في الصور، فيقوم الناس من قبورهم أحياء كما كانوا في هذه الدنيا حفاةً عراةً غرلا، وحينئذ يحشر الكافر أعمى لا يرى أصم لا يسمع، أخرس لا يتكلم، يمشي على وجه ليعلم من أول أنه أهل للإهانة، ويكون أسود الوجه أزرق العينين في منتهى العطش في يوم مقداره خمسين ألف سنة ليس بينه وبين الشمس إلا مقدار ميل.

٢- والقرآن الكريم عرض الكثير من تلك المشاهد في ذلك اليوم العصيب، وعلى الإنسان العاقل أن يتفكر ويتعظ من مثل هذه المشاهد، فيصلح نفسه ويعبد ربه حق عبادته، ولا يخالف أمره، وبذلك تتغير حاله ويعيش حياته سعيداً برضى ربه، ولايخاف في الله لومة لائم.

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحر العلوم، للسمرقندي، ج٣، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٥) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود، ج٦، ص١٣.



#### المبحث الثاني

## منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة غافر

المطلب الأول: الترغيب والترهيب

الترغيب لغة: قال الأصفهاني: "الرغبة هي السعة في الشيء، يقال رغب الشيء اتسع، والرغب والرغبة والإرادة، قال تعالى: ﴿ وَيَدْعُونَكَ رَغَبُا وَرَهَبُ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، فإذا قيل رغب فيه، وإليه يقضي الحرص عليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّا إِلَى السِّرَغِبُونَ ﴾ [التوبة: ٩٥]، "(١) الترغيب اصطلاحاً: كل ما يشوق المدعو إلى الاستجابة، وقبول الحق والثبات عليه. (٢)

أو هو وعد يصحبه تحبيب وإغراء، بمصلحة أو لذة أو متعة آجلة، مؤكدة، خيرة، خالصة من الشوائب، مقابل القيام بعمل صالح، أو الامتناع عن لذة ضارة أو عمل سيئ ابتغاء مرضاة الله، وذلك رحمة من الله لعباده. (٢)

ويرى الباحث أن الترغيب يعني: حث الإنسان وتحبيبه وتشويقه على القيام بعمل معين، أو الإعتقاد به مقابل الحصول على جزاء محبب إما عاجلاً أو آجلاً.

الترهيب لغة: قال الأصفهاني: " الترهيب من مادة رهب، والرهبة والرهب تعني مخافة مع تحذير واضطراب، لقوله على المُتُورِهِم مِن اللهِ الحشر: ١٣]. "(١) والترهيب: من رهب الشيء رهباً ورهبة أي أخافه، والرهبة هي الخوف والفزع، وأرهبه ورهبه واسترهبه: أي أخافه وأفزعه. (٥)

الترهيب اصطلاحاً: كل ما يخيف ويحذر المدعو من عدم الاستجابة، أو رفض الحق، أو عدم الثبات عليه قبوله. (٦)

أو هو وعيد، وتهديد يترتب على اقتراف إثم، أو ذنب مما نهى الله عنه أو على التهاون في أداء فريضة مما أمر الله به. (٧)

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن، للأصفهاني، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) أصول التربية الإسلامية وأساليبها، عبد الرحمن النحلاوي، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن، للأصفهاني، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب، لابن منظور، ج١، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٦) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) أصول التربية الإسلامية وأساليبها، عبد الرحمن النحلاوي، ص٢٣١.

ويرى الباحث أن الترهيب يعني: حث الإنسان على الابتعاد أو ترك أعمال غير مستحبة، وتنفيره منها مقابل الحصول على جزاء محبب إما عاجلاً أو آجلاً.

إن أسلوب الترغيب والترهيب من أهم منهجيات الإصلاح والتغيير الدعوي التي جاء بها القرآن الكريم، وذلك من أجل هداية الناس إلى طريق الحق والصلاح، فالإنسان مفطور على حب الترغيب، ويكون الترهيب رادعاً له، لما له من الأثر البالغ في نفوس الناس، والإنسان بطبعه يخطئ ويرتكب المعاصي والآثام، ويذلك يحتاج إلى توبة وعودة إلى الله على فيجد أن الله عفور رحيم، يغفر الذنوب ويقبل التوبة عن عباده، وكل ذلك من باب الترغيب، وإذا أصر الإنسان على ارتكاب المعاصي والآثام، ولا يتوب إلى الله على فإنه سيجد الله شديد العقاب، وذلك من باب الترهيب، والترهيب قرناء لا يفترقان، ليفهم الإنسان المؤمن العاقل ضرورة الموازنة والمقارنة سواء والتفكير الجدي، بتوجيه نفسه وغيره نحو الخير، وسرعان ما تظهر نتيجة الموازنة والمقارنة سواء في الدنيا أو في الآخرة، ففي الدنيا يظفر فاعل الخير بالسعادة، وتحقيق السمعة الطيبة، ويسقط الشرير من أعين الناس، ويحذرونه ويبتعدون عنه، وفي الآخرة يحظى المؤمن الصالح بالخلود في الجنة، ويتلقى الكافر والفاسق والعاصي في الآخرة صفعة موجعة مؤلمة، يتردى في نار جهنم خالداً فيها والعياذ بالله، ومن ذلك يتضح أن القرآن الكريم استخدم مع أولئك التهديد والوعيد دون الترغيب في أغلب الأحيان.

ومن نماذج الترغيب والترهيب في سورة غافر قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِي ٱلطَّوْلِ آلِا اللهُ الل

يبين الله لنا في هذه الآية الكريمة أنه مع مغفرته للذنوب لمن تاب ورجع إليه، فإنه شديد العقاب لمن تكبر وطغى، قال ابن كثير رحمه الله: " يغفر ما سلف من الذنب، ويقبل التوبة في المستقبل لمن تاب إليه وخضع لديه، وشديد العقاب لمن تمرد وطغى وآثر الحياة الدنيا وعتا عن أوامر الله وبغى، وهذه كقوله: ﴿ نَعَ عَبَادِى آَنَ آَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَدَانِي هُو ٱلْمَدَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَدَانِي هُو ٱلْمَدَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال ابن عاشور: " وتقديم: غافر، على: قابل التوب، مع أنه مرتب عليه في الحصول للاهتمام بتعجيل الإعلام به لمن استعد لتدارك أمره فوصف: غافر الذنب وقابل التوب، تعريض بالترهيب، والتوب: مصدر تاب والتوب بالترهيب، وصفتا: شديد العقاب ذي الطول، تعريض بالترهيب، والتوب: مصدر تاب والتوب

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٧، ص١٢٨.

بالمثناة والتوب بالمثلثة، والأوب كلها بمعنى الرجوع أي الرجوع إلى أمر الله وامتثاله بعد الابتعاد عنه". (١)

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في الترغيب والترهيب

1- إن المؤمن يعيش بين الخوف والرجاء، يخاف أن تحل به نقمة الله، أو أن ينزل عليه عذابه، ويرجو رحمة الله على الذي وسع كل شيء رحمة وعلماً، فيعبد الله بالخوف والرجاء، ولهذا كان دأب القرآن في الحث على البر والإحسان والنهي عن الإثم والعدوان هو الترهيب والترغيب، والمؤمن يظل على ذلك الأمر حتى يلقى الله على أن النبي الله على شاب وهو في الموت فقال: (كيف تجدك ؟) قال: والله! يا رسول الله! إني أرجو الله وإني أخاف ذنوبي، فقال رسول الله على الله عنه مَثْلِ هَذَا الْمَوْطِنِ، إِلّا أَعْطَاهُ اللّهُ مَا يَرْجُو، وَآمَنَهُ مِمَّا يَخَافُ). (٢)

Y – والداعية إلى الله عليه أن يسلك في دعوته الترهيب والترغيب حتى يعيش المدعوون في خوف من عذاب الله وسخطه ورغبة في ما عند الله من رحمته ورضوانه، والنفس البشرية إذا ما خافت الشيء كفت عنه، وإذا ما رغبت بالشيء استمرت عليه وألفته، والداعية اللبيب هو من يلامس بدعوته قلوب الناس ترهيباً وترغيباً، ويتحين الظروف المناسبة والملائمة لكل منهما، فتارة يدعو بالترهيب وتارة بالترغيب وتارة يجمع بين الترغيب والترهيب.

## المطلب الثانى: بيان حقيقة الدنيا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢٤، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر الموت والاستعداد له، ج٢، ص١٤٢٣، ح١٢٤. قال الألباني: حسن.

الأرض أنبت نباتات شتى تشابكت واختلط بعضها ببعض، منها ما يأكله الناس من زروع وحبوب وثمار، على اختلاف أنواعها وأصنافها، ومنها ما تأكله الأنعام من أقوات ومراع وغير ذلك. (١)

وهذه الدنيا عبارة عن لهو وزينة وتفاخر بين الناس وتكاثر في الأموال والأولاد، قال تعالى: ﴿ اَعْلَمُواْ أَنْمَا الْحَيَوْ أَالدُنْيَا لَعِبُ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ اِيَنْكُمْ وَتُكَاثُر فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَدِ كَمْلُوعَيْنِ أَعْبَ الْكُفّارَ بَاللّهُ ثُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّ

وكان النبي ﷺ يحذر أصحابه ويحذرنا من أن تفتح علينا الدنيا، وكان يخشى علينا من ذلك أكثر من خشيته علينا من الفقر، فكان ﷺ يقول: ( فَوَاللَّهِ لاَ الفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنْ أَكْشَى عَلَيْكُمْ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمْ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطَتُ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا وَتُهْلِكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَكُمْ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا وَتُهْلِكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَتُهُمْ). (1)

ولقد مثل ابن القيم الدنيا:" بالبحر الذي لا بد للخلق كلهم من ركوبه ليقطعوه إلى الساحل الذي فيه دورهم وأوطانهم ومستقرهم، ولا يمكن قطعه إلا في سفينة النجاة فأرسل الله رسله لتعرف الأمم اتخاذ سفن النجاة، وتأمرهم بعملها وركوبها وهي طاعته وطاعة رسله وعبادته وحده وإخلاص العمل له، والتشمير للآخرة، وإرادتها والسعى لها سعيها فنهض الموفقون، وركبوا السفينه ورغبوا عن خوض البحر لما علموا أنه لا يُقطع خَوضاً، ولا سباحة، وأما الحمقاء فاستصعبوا عمل السفينة وآلاتها والركوب فيها، وقالوا نخوض البحر، فإذا عجزنا خضناه سباحة، وهم أكثر أهل الدنيا، فخاضوه فلما عجزوا عن الخوض أخذوا في السباحة، حتى أدركهم الغرق ونجا أصحاب السفينة كما نجوا مع نوح عليه السلام، وغرق أهل الارض، فتأمل هذا المثل وحال أهل الدنيا فيها يتبين لك مطابقته للواقع وقد ضرب هذا المثل للدنيا والآخرة والقدر والأمر فإن القدر بحر والأمر فيه سفينة لا ينجو إلا من ركبها". (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج١١، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب مثل الدنيا، ج٢، ص١٣٧٦، ح١٠٨. قال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب مثل الدنيا، ج٢، ص١٣٧٧، ح١١١٤. قال الألباني: حسن.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب الرقائق، باب ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها، ج٨، ص٩٠، ح٥٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، لابن القيم، ج١، ص٢٣٦.

ولقد دلت آيات سورة غافر على هذه المنهجية، وبينت حقيقة الدنيا، فقال تعالى: ﴿ يَكَفُومِ إِنَّمَا هَلَا مُكَنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللَّلْمُلِّمُ الللَّهُ اللللَّهُ ال

### المعنى الإجمالي:

قال مؤمن آل فرعون وهو يعظ قومه، ويدعوهم للإيمان بالله على وبما جاء به موسى السلام من البينات والأدلة والبراهين من الله على يا قوم اتبعوني فيما أقول لكم، فإن هذه الحياة الدنيا شأنها صغير، ومتاعها زائل قليل، وأما الآخرة فهي دار القرار التي لا انفكاك منها، إما إلى جنة وإما إلى نار، (۱) فمن ارتكب معصية فلا يجزى إلا مثلها، ومن عمل صالحاً واتبع أمر الله واجتنب نواهيه، فهؤلاء لا غيرهم يتمتعون بنعيمها ورزقها أضعافاً مضاعفة بغير تقدير، فضلاً من الله ونعمة ورحمة. (۲)

قال سيد قطب: " فقد اقتضى فضل الله أن تضاعف الحسنات ولا تضاعف السيئات، رحمة من الله بعباده، وتقديراً لضعفهم، وللجواذب والموانع لهم في طريق الخير والاستقامة، فضاعف لهم الحسنات، وجعلها كفارة للسيئات، فإذا هم وصلوا إلى الجنة بعد الحساب، رزقهم الله فيها بغير حساب". (7)

## منهجات الإصلاح والتغيير في بيان حقيقة الدنيا.

1- إن الله على استخلفنا في هذه الدنيا لنعمرها ونعبده سبحانه وحده لا شريك له، وجعل الله على الله على الله على البشر ، والله على لم يخلقنا عبثاً في هذه الدنيا، وسوف نرد إليه سبحانه لمحاسبتنا على أعمالنا في دنيانا ، قال تعالى: ﴿ أَفَصِيبَتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَمُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تعالى: ﴿ أَفَصِيبَتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَمُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا سبحانه لمحاسبتنا على أعمالنا في دنيانا ، قال تعالى: ﴿ أَفَصِيبَتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَمُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا سبحانه لمحاسبتنا على أعمالنا في دنيانا ، قال تعالى: ﴿ أَفَصِيبَتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَمُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

٢- عندما يعي كل إنسان مهمته في هذه الدنيا وسبب استخلاف الله له وتيقنه أن الدنيا لا تساوي عند الله جناح بعوضة لفهم حقاً الحقيقة، وبدأ بتغيير نفسه نحو الأفضل ونحو الطريق المستقيم الذي لا اعوجاج فيه، ثم بعد ذلك يعمل على إيصال هذه الفكرة لمن حوله.

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط، لأبي حيان، ج٩، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير، وهبة الزحيى، ج٢٤، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٣٨.

3-إن الناظر إلى حال الأمة اليوم يرى أن الكثيرين قد ألهتهم الدنيا وأصبحوا يتنافسون عليها وغرتهم بملذاتها وشهواتها، ونسوا الآخرة وما فيها من النعيم الدائم وأبدلوه بالنعيم الزائل، فنذكر كل داعية في هذا المقام أن لا ينسى مهمته في تذكير نفسه بزوال الدنيا، والتطلع إلى النعيم الدائم في الآخرة، ووعظ وتذكير من حوله بحقيقة هذه الدنيا الفانية.

#### المطلب الثالث: التدرج في الدعوة.

<sup>(</sup>١) انظر: سماحة الإسلام في الدعوة إلى الله، عبد العظيم المطعني، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: دعوة إلى السنة، لأبي المجد نوفل، ص٥٢.

وقبل أن أتحدث عن الآيات التي تكلمت عن هذه المنهجية أبدأ بمقدمة بسيطة في تعريف مصطلح الدعوة لغةً واصطلاحاً:

الدعوة لغة : من الفعل دعا، يدعو، على وزن فَعلَة، والدعوة المرة الواحدة من الدعاء، والدعاء والدعاء واحد الأدعية، (٢)

الدعوة اصطلاحاً: "هي الجهود المبذولة من الدعاة لتفعيل تعاليم الإسلام في حياة الناس على هدى النبوة ".(٤)

#### المعنى الإجمالي:

يقول الرجل المؤمن مالي أدعوكم إلى النجاة من الخسران في الدنيا والآخرة، وذلك بالإيمان والعمل الصالح، وتدعونني إلى عذاب النار وذلك بالكفر والشرك بالله تعالى، (٥) وقد كان الرجل المؤمن يدعوهم إلى الله ليغفر لهم، فإلى أي شيء يدعونه، يدعونه إلى الكفر بالله عن طريق إشراك ما لا علم له به من أوهام الألغاز. (١)

وأنه أخبرهم بأنه قد حق وثبت أن الذي تدعونني إليه من عبادة الأصنام ليس له أي دعوة مستجابة، فلا يجيب داعيه لا في الدنيا ولا في الآخرة، وفي النهاية مرجعنا ومصيرنا إلى الله

<sup>(</sup>١) انظر: مدخل لدراسات العقيدة الإسلامية، عثمان ضميرية، ص٢٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: مختار الصحاح، لأبي بكر الرازي، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصباح المنير، للفيومي، ج١، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) الدعوة إلى الله، د. يحيى الدجني، ص١٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٨٣.

بالموت ثم البعث في الدار الأخرى، فيجازى كل إنسان بعمله، فالمسرفون في المعاصى، المنغمسون فيها هم أهل النار الخالدين فيها. (١)

وكان يهددهم بعذاب الله ويبين أنهم سيذكرون صدق كلامه عندما يحل بهم العذاب ثم يتوكل على الله ويسلم أمره إليه، وهذا يدل على أنهم هددوه وأرادوا قتله. (٢)

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في التدرج في الدعوة.

1- إن الله على عندما بعث نبيه محمداً الله العرب، أمره بالدعوة إليه الله ولكن هذه الدعوة لم تكن مرة واحدة، وإنما كانت على مراحل وكانت في بداية الأمر سرية لمدة ثلاث سنوات، ثم بعد ذلك أمره الله على بالجهر بها، فقال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، فمكثت هذه المدة عشر سنوات في مكة، ثم بعد ذلك أمر الله على نبيه الهجرة للمدينة،

٢- وبعد أن قويت شوكة المسلمين في المدينة وأصبحت مركزا للدعوة الإسلامية الجديدة، أصبحت الدعوة بالجهاد في سبيل الله فأمر الله على نبيه محمداً هي بقتال المشركين كافة، فقال تعالى: ﴿
 وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَة كَمَلُقَائِلُونَكُم كَافَة ﴾ [التوبة: ٣٦].

٣- انتشرت الدعوة بالجهاد في سبيل الله حتى بلغت مشارق الأرض ومغاربها، وهذا كله إن دل على شئ فإنما يدل على الإصلاح والتغيير الذي جاء به القرآن الكريم ليغير حال الناس ويخرجهم من عبادة العباد وعبادة الأصنام إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ويخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد .

3- يجب على الدعاة إلى الله على استخدام هذا الأسلوب في الدعوة، لأنه من أنجح الوسائل في الدعوة إلى الله على والدعوة تبدأ بابتسامة ثم تعارف ثم يبدأ الداعية بتقريب الفكرة شيئا فشيئا حتى يقتنع بها المدعو فيتقبلها بإيمان عميق وصدر رحم.

#### المطلب الرابع: أسلوب القصص

تعد القصة في القرآن الكريم من منهجيات الإصلاح والتغيير التي جاء بها القرآن، فهي تثير من حرارة العاطفة وحيوية النفس، فتدفع الإنسان إلى تغيير سلوكه وتجديد عزيمته، بحسب مقتضى القصة وتوجيهها.

والقرآن الكريم يعرض الكثير من القصص التي تعالج قضايا متنوعة، والله على خاطب نبيه محمداً على قائلاً: ﴿ نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ١٥، ص٣١٨.

ٱلْعَنفِايِنِ ﴾ [يوسف: ٣]، وقد كان النبي إلى يستخدم هذا الأسلوب فكان يروي القصص لأصحابه ليوجههم ويعلمهم، وقد كان النبي إلى يرويها للسامعين مدركاً تنوع ظروفهم ومشكلاتهم، فهو يروي من القصص ما يناسب أحوالهم ويعالجها، ومن الأمثلة على ذلك حينما جاء نفر من الصحابة رضي الله عنهم إلى النبي ، يشكون أذى قريش، وكان ذلك في أول الدعوة بمكة فقالوا: ألا تستنصر لنا ألا تدعو لنا، فقال الله (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشْتَقُ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ، لاَ يَخَافُ إلَّا اللَّهَ، أَوِ الذَّنْبَ عَلَى غَنْمِهِ، وَلَكِتَكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ). (١)

والقصة في القرآن ليست عملاً فنياً مستقلاً في موضوعه وطريقة عرضه وإدارة حوادثه، فالقرآن الكريم كتاب دعوة دينية قبل كل شيء، والقصة إحدى وسائله لإبلاغ دعوته، وقد خضعت في موضوعها وطريق عرضها لمقتضى الأغراض الدينية. (٢)

" والقيمة الخلقية للقصة القرآنية، من حيث كونها تحقيق المصداقية المطلقة، قل تعالى: ﴿ لَقَدْكَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِ الْأَلْبَابُ مَاكَانَ حَدِيثَ الْفَرَكِ وَلَاكِن تَصَدِيقَ اللّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كَلّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُومِنُونَ ﴾ [يوسف: ١١١]، وبذلك لا يمكن للقصة القرآنية أن تقارن بالقصص التي ينسجها البشر من أخيلتهم، فهي ليست إلا حقائق تاريخية تصاغ في صور بديعة من الألفاظ المنتقاة والأساليب الرائعة، ذلك أن القرآن الكريم تنزيل من عليم حكيم، فلا يروى في أخباره إلا ما يكون موافقاً للواقع". (٢)

وقبل أن نتحدث عن نموذج القصة في سورة غافر، سنتطرق لتعريف القصة لغة واصطلاحاً، ونبين فوائد القصة في القرآن الكريم.

## أولاً: تعريف القصة لغة واصطلاحاً

القصة لغةً: قال ابن منظور: "والقصية: الخبر، وهو القصص. وقص عليّ خبره يقُصُه قصًا وقصى صلى خبره يقُصُه قصًا وقصى الفقصاء أورده. والقصص : الخبر المقصوص، بالفتح، وُضع موضع المصدر حتى صار أغلب عليه. والقصم بكسر القاف: جمع القصية التي تكتب"، (٤) "والقص : تتبع الأثر شيئاً بعد شيء". (٥)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ج٤، ص ٢٠١، ح٣٦١٢.

<sup>(</sup>٢) التصوير الفني في القرآن، سيد قطب، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٥٠٩.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، لابن منظور، ج٧، ص٧٤.

<sup>(</sup>٥) تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي، ج١٨، ص٩٨.

"والقصص: رواية الخبر والخبر المقصوص والأثر ".(١)

القصة اصطلاحاً: "هي الأخبار عن أحوال الأمم الماضية، والنبوات السابقة، والحوادث الواقعة". (٢) وقد اشتمل القرآن على كثير من وقائع الماضي، وتاريخ الأمم، وذكر البلاد والديار، وتتبع آثار كل قوم، وحكى عنهم صورة ناطقة لما كانوا عليه.

# ثانياً: فوائد القصة في القرآن الكريم

وللقصص القرآني فوائد نجمل أهمها فيما يأتي:

۱-" إيضاح أسس الدعوة إلى الله على، وبيان أصول الشرائع التي بعث بها كل نبي: قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِاۤ إِلَّا أَنْا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

٢-تثبيت قلب رسول الله رسول الله وقلوب الأمة المحمدية على دين الله وتقوية ثقة المؤمنين بنصرة الحق وجنده، وخذلان الباطل وأهله: قال تعالى: ﴿ وَكُلّا نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ عَقُوادَكَ وَجَآءَكَ فِي وَجنده، وخذلان الباطل وأهله: قال تعالى: ﴿ وَكُلّا نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ عَقُوادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِوالْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [هود: ١٢٠].

٣-تصديق الأنبياء السابقين وإحياء ذكراهم وتخليد آثارهم.

٤ - والقصص ضرب من ضروب الأدب، يصغي إليه السمع، وترسخ عبره في النفس، قال تعالى: ﴿ لَقَدُكَاكَ فِي صَمِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [يوسف: ١١١].

٥-مقارعة أهل الكتاب بالحجة فيما كتموه من البينات والهُدى، وتحديه لهم بما كان في كتبهم قبل التحريف والتبديل، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِكَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَاءِ يلَ عَلَى نَفْسِهِ مِن مِّلِ أَنْ اللَّعَامِ كَانَ خَلَّ الطَّعَامِ كَانَ خَلَّ اللَّعَامِ عَلَى نَفْسِهِ مِن مِّلِ أَنْ اللَّهَ وَالتبديل، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِيلُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْلَاللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلِلْ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ

7- " إثبات الوحي والرسالة، فذكر الرسول الله القصص السابقين وهو لم يكن كاتباً، يدل على أن القرآن وحي، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ الْعَزِيزُ ٱلْعَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ٦٢]". (٤)

٧-" بيان وحدة الدين في مصدره وجوهره، فالدين كله من عند الله في وهو قائم على أساس عقيدة التوحيد التي تقتضي عبادة الله وحده لا شريك له، ونبذ عبادة ما سواه". (٥)

17.

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ج٢، ص٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٣١٦.

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٤) التصوير الفني في القرآن الكريم، سيد قطب، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص١٤٦.

٨-" القصة عنصر مشوق، جذاب محبب، مرغوب فيه في التربية والتعليم وإثبات البراهين العقلية بالوقائع الحسية، لا يختلف في التأثير بأسلوبها وحكاية عناصرها الكبار والشباب، والنساء والفتيات، وذلك يؤدي إلى غرس بذور الإيمان، والترغيب في الطاعة، والترهيب من المعصية، مما يجعل القصة مدرسة إلهية للمؤمنين، أساتذتها الأنبياء، وواقعها الأقوام، وتاريخها قديم عريق، وموضوعها إهلاك الظالمين، وغايتها التهذيب والإصلاح والتربية الحسنة". (١)

# نموذج القصة في سورة غافر.

قال نعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِعَايَدِنَ لَوَ سُلُطُنُو ثَبِينٍ ﴿ اللّهِ إِلَى فَرَعُونَ وَهَمْنَ وَقَدُونَ فَقَالُواْ سَدِحُ وَكَدَّ اللّهِ فَكَا اللّهُ عَمْدُوا سَتَحْيُوا فِسَاءَ هُمْ وَالْمَحَةُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ وَرَعُونَ أَقْتُلُونَ وَيَعَلَى مُوسَى وَلَيْدَعُ وَيَدَّ إِنّهَ أَعَالُ اللّهُ وَقَالَ وَرَعُونَ أَقْتُلُونَ وَهُو آفَتُلُ مُوسَى وَلَيْدَعُ وَيَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَالَ وَيَعَلَى اللّهُ وَقَالَ وَرَعُونَ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَالَ وَمُوسَى وَلِيَكُمُ وَقَالَ وَرَعُونَ وَقَالَ وَعَلَيْ وَعَلَى اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَالَ وَعُونُ وَاللّهُ وَقَالَ وَمُحْلًا أَنْ يَقُولُ وَقِيلًا اللّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالُ اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### المعنى الإجمالي:

ذكر الله على قصة موسى الله في هذه الآيات تسلية لرسول الله هي، حيث أعطاه معجزات قوية عند بعثه إلى فرعون وهامان وقارون، فكذبوه وكابروا وقالوا ساحر كذاب، (٢) ولما جاءهم موسى بالصدق فيما أخبرهم به من أنه رسول الله هي، أمر فرعون بقتل الذكور من أبناء من ءامن معه، وترك البنات أحياء، فما مكرهم إلا في خسران وضياع. (٣)

وبعد ذلك أراد فرعون قتل موسى الكلا، وتدل الآية على أن قومه منعوه من فعل ذلك، إما بقناعتهم أنه صادق فتظهر معجزات قاهرة عند قتله، أو لأنهم قد أقنعوا فرعون بأن سحره ضعيف

<sup>(</sup>١) النفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج١٢، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الكبير، للرازي، ج٢٧، ص٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٣٤.

ولا يساوي شيئاً من سحره، (۱) ولما سمع موسى الله الله الله من شر كل متكبر ومنكر للمعاد. (۲)

ولما عزم القوم على القتل عزماً قوياً، خرج رجل من آل فرعون، قال: تقتلون موسى لأنه يقول ربي الله، وقد جاءكم بالمعجزات من ربكم، فإن كان كاذباً فكذبه عليه، وإن كان صادقاً فبعض العذاب الذي يعدكم به في الدنيا عاجل غير آجل، والله على لا يهدي من هو مسرف في الكفر، لا يقول الصدق ولا يفوه به. (٣)

ثم حذر قومه ونصحهم وخوفهم عذاب الآخرة ونهاهم عن الاعتزاز بالملك الظاهر، (أ) فقال يا قوم لكم الملك اليوم في الدنيا، ظاهرين على رعيتكم ولكم الكلمة النافذة فيهم، فراعوا هذه النعمة بالشكر، واحذروا نقمة الله إن كذبتم، فقال لهم فكل قوتنا لا ترد عنا بأس الله إن أرادنا بسوء، فأجاب فرعون ما أريكم إلا ما أرى نفسى، وما أدعوكم إلا طريق الصواب الذي يؤدي إلى النور والنجاة. (٥)

وبعد ذلك قال لهم إني أخاف عليكم مثل اليوم الذي أخذ الله فيه قوم نوح، وعاد وثمود فأخاف عليكم جراء عادتهم، وهي استمرارهم على الكفر والتكذيب حتى حلت بهم نقمة الله وعذابه. (٦) وقال لهم أيضاً إني أخاف عليكم يوم القيامة، يوم يفر أهل النار هاربين إلى الموقف، وهو يوم القيامة الذي تكثر فيه النداءات والصرخات، فما لكم غير الله يعصمكم من العذاب وينجيكم منه، ولما وجد أنهم قوم لم يتأثروا بكلامه، قال متعزياً بعلمه، من كتب الله عليه الضلالة ليصل إلى الشقاوة بكسبه فلا هادي له أبداً لأن الله لا يهدي من أضل. (٧)

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الكبير، للرازي، ج٢٧، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط، لأبي حيان، ج٩، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق، ج٤، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص٩٠.

<sup>(</sup>٨) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ١١٧.

## منهجيات الإصلاح والتغيير في أسلوب القصص

1- إن في معرفة قصص الأنبياء عليهم السلام، وقصص الأمم التي أهلكها الله على بسبب طغيانها وكفرها، إصلاح وتغيير للنفوس التي لم تؤمن بالإسلام، وبدين الله على، فهي تساعد الدعاة إلى الله على بالدعوة إليه من خلال عرض ما حدث للأمم الغابرة التي لم تؤمن بالأنبياء السابقين ولا بالرسل.

٢- وترهيب المدعوين لما يحدث لهم إذا لم يسلموا، وترغيبهم في ما عند الله على من الأجر والثواب.

٣- وفي القصص القرآني أيضاً تربة خصبة تساعد المربين على النجاح في مهمتهم، وتمدهم بزاد تهذيبي، من سيرة النبيين، وأخبار الماضين وسُنة الله في حياة المجتمعات، وأحوال الأمم، ولا تقول في ذلك إلا حقاً وصدقاً.



# المبحث الثالث منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة غافر

## المطلب الأول: الإخلاص في الدعاء.

إن من شروط قبول العبادة الإخلاص، والدعاء من العبادة، يثاب عليها الإنسان المؤمن كما يثاب على الصلاة والصيام والحج والعمرة والصدقة، وغيرها من العبادات، كما ويشترط فيها الإخلاص مثل سائر العبادات؛ بل إن الدعاء هو العبادة، فعن النعمان بن بشير فقال: سمعت رسول الله في يقول: (الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ)، (١) ثم قرأ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْدَعُونِ آسَتَجِبُ لَكُورِاتَ الَّذِينَ وَسَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]؛ وإن الإخلاص في العبادة لا بدّ أن يؤدي إلى الإخلاص في الدعاء، وهذا ما أمرنا الله به في قوله تعالى: ﴿ فَادَعُوا اللّه عُولِينَ لَهُ الدِّينَ وَعندما ندعو الله يجب أن يكون دعاؤنا فقط له هو، وعندما ندعو ملحداً للإيمان يجب أن يكون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في الدين علي المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في العبادة الله في العبادة الله في العبادة الله في ملحداً الله والمؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في العبادة الله في العبادة الله في علي المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في الدين المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله في المؤون عملنا ذا هدف واحد ألا وهو رضاء الله والمؤون المؤون عملنا فقط له هو المؤون عملنا فقط له والمؤون عملنا فقط له هو المؤون عملنا فقط له هو المؤون عملنا في المؤون عملاء في المؤون عملنا في المؤون عملنا في المؤون عملاء المؤون عملاء في المؤون عملنا في المؤون عملاء المؤون عملاء في المؤون عملنا في المؤون عملاء المؤون عملاء

فعندما يخلص الإنسان المؤمن دعاؤه لربه في يضمن الإجابة في الدعاء من الله بإذن الله فهذا هو سيدنا يونس المسلام عندما ابتلعه الحوت ونزل به في ظلمات البحر: ماذا فعل؟ لقد دعا الله بإخلاص فقال: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذَ ذَهَبَ مُعَنْضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظّلُمَتِ أَن لاّ إِللهَ إِلاّ أَنت الله بإخلاص فقال: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذَ ذَهَبَ مُعَنْضِبًا فَظَنّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظّلُمِينَ وَالْأُنبياء: ٨٧] ، ولكن هل استجاب الله دعاءه أم تخلى عنه في هذا الظرف الصعب؟، لقد استجاب الله له على الفور فقال: ﴿ فَٱسْتَجَبَّنَا لَهُ وَجَيَّتُنهُ مِنَ ٱلْفَيْرِ فَقَالَ: ﴿ فَٱسْتَجَبَّنَا لَهُ وَجَيّيْتُهُ مِنَ ٱلْفَيْرِ فَقَالَ: ﴿ فَٱسْتَجَبَّنَا لَهُ وَجَيَّيْنَهُ مِنَ ٱلْفَيْرِ الله تعالى الله على الفور فقال: ﴿ فَاسْتَجَبّنَا لَهُ وَلَكُنَاكُ وَنَحْنَ الاستجابة سريعة، حتى إن الله تعالى استخدم حرف الفاء في كلمة (فَاسْتَجَبْنَا)، ونحن نعلم من العربية أن هذا الحرف يشير إلى سرعة تعاقب الأحداث.

ولقد أخبرنا الله على عن حال الناس عندما يركبون البحر وتغشاهم أمواج البحر فإنهم يدعون الله على مخلصين له في الدعاء، ولكنهم عندما ينجيهم الله ينقسموا إلى فريقين، فرقة مقتصدة، أي: لم تقم بشكر الله على وجه الكمال، بل هم مذنبون ظالمون لأنفسهم، وفرقة كافرة

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، أبواب الدعوات عن رسول الله ﷺ، باب ما جاء في فضل الدعاء، ج٥،ص٤٥٦، ح٣٣٧٢. قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

بنعمة الله، جاحدة لها (١)، قال تعالى: ﴿ وَلِذَاغَشِيَهُم مَّرَجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا جَعَنْهُم إلى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَايَجَ مَدُرِعَايِنِنَاۤ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَفُورٍ ﴾ [لقمان: ٣٢].

ولقد دلت آيات سورة غافر على هذه المنهجية في ثلاث آيات منها قوله تعالى: ﴿ فَأَدْعُواْ اللَّهُ عُزَّالِهِ اللَّهُ اللَّهِ عَزَّالِهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عُزَّالِهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

#### المعنى الإجمالي:

أي لن يرضى الكافرون عن المؤمنين أن يخلصوا دينهم لله، وأن يدعوه وحده دون سواه، ولن يرضوا عن هذا مهما لاطفهم المؤمنون، فلذلك على المؤمنين أن يبقوا على إيمانهم ولا عليهم رضى الكافرين أم سخطوا، وما هم يوماً براضين. (٢)

## المعنى الإجمالي:

أي أن هذا الرب المتصرف بالكون، المنفرد بالألوهية، اعبدوه مخلصين له الطاعة والعبادة موحدين له، مقرين بأنه لا إله إلا هو، وهو سبحانه صاحب الحمد، المستحق للشكر والثناء، رب العالمين من الملائكة والإنس والجن. (٣)

وقل أيها النبي إني نهيت عن عبادة الأوثان والأصنام وكل ما عبد من دون الله، ولست على شك من أمري بل على يقين، وذلك لأنه قد أتته البينات من ربه، وأمر أن يسلم لربه بقلبه ولسانه وجميع جوارحه منقادة لله رب العالمين. (٤)

## منهجيات الإصلاح والتغيير في الإخلاص في الدعاء.

1- إن الإخلاص سر بين العبد وربه، فلا يعلم بخفايا القلوب ومرادها إلا الله هم، فإذا أراد المؤمن التوفيق والسداد من الله هم في كل أموره وفي دعوته فعليه أن يبتغي وجه الله في دعائه، ويخلص في دعاءه، فيدعو الله هم بصدق وبحسن نية حتى تكون النتيجة حسنة ومرضية.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٦٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص ٧١١.

٢- إن الإخلاص يعد من أهم السبل لكسب القلوب فالأولى أن تكون صلة المؤمن بخالقه أقوى من
 أي صلة، فعليه أن يتضرع إلى الله ويزيد من محبته ويلح في الدعاء له لأن يهديه ويبقى في معيته

٣- على المؤمن أن يداوم على مختلف أشكال العبادة لتزيد صلته بالله ويوفقه حيث يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَاَيُعَيِّرُ مَابِعَوْمٍ حَقَّى يُعَيِّرُوا مَا إِلَّا الْمِعِيمَ ﴾ [الرعد: ١١]، فعندما نغير من أهدافنا في هذه الحياة ونخلص في دعائنا ونلجأ إلى الله على بصدق، فإن حياتنا تتغير نحو الأفضل الذي يحبه الله ويرضاه، وحين تصلح القلوب وتتقى من أي شائبة لن يبق هناك مكان للضغائن والفساد، فسيرضى الله عن عباده، وييسر أمورهم ويصلح أحوالهم ويضئ طريقهم للوصول إلى الغاية، والراحة الأبدية.

## المطلب الثاني: أدب الحوار.

لقد اهتم الإسلام اهتماماً كبيراً في الحوار والتشاور، ووضع أسس التخاطب والتشاور والتحاور، وتبادل أوجه الرأي وإنهاء المنازعات بين الأفراد والجماعات عن طريق التفاوض، فجاء في الحوار بمنهج تفاهم وتحاور وسلام، وليس منهج عصبية وشقاق، ويتجلى هذا في الرجوع إلى السيرة النبوية، وتاريخ الإسلام، وعهد النبي ، ومعرفة الأسلوب الذي كان ينهجه ، في تبليغ الدعوة إلى الأفراد والجماعات والأمم، والأسلوب الذي لقنه القرآن الكريم في هذا المجال، مثل قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَاهِلُ اللَّهِ وَلا مُشْرِكَ بِهِ مَسَيًّا وَلا يَتَّخِذُ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَامِ الذي الذي الله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَاهُ اللَّهِ مِن اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٤]، وقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ مَالَمُ وَالْمَوْعِظَةِ النَّهُ وَبَحْدُ لِهُمْ بِأَلْقِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

وقبل أن نبدأ بعرض الآيات التي تتكلم عن هذه المنهجية، أبدأ بمقدمة بسيطة في تعريف الحوار لغة واصطلاحاً:

## الحوار في اللغة:

يعني تراجع الكلام، وفي لسان العرب: " يتحاورون: أي يتراجعون في الكلام، والمحاورة: مراجعة المنطق والكلام في المخاطبة". (١)

#### الحوار في الاصطلاح:

"هو الكلام المتبادل بين طرفين في أسلوب لا يقصد به الخصومة". (٢)

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، ج٤، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الحوار أصوله وآدابه السلوكية، أحمد عبد الله الضويان، ص١٧.

ولقد دلَّت سورة غافر على هذه المنهجية، وبين الله على فيها كيفية الحوار الذي دار بين الرجل المؤمن من آل فرعون وبين قومه، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَننَهُ وَأَنَقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللَّهُ وَقَدْ جَأَءَكُم بِالْبَيِّنَتِ مِن زَّيِّكُمْ وإن يَكُ كَندِبُافَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبِّكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَمُسْرِفُ كُذَّابٌ ﴿ اللَّهُ لَا يَعْدِلُكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَنِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أَدِيكُمْ إِلَّا مَاۤ أَرَىٰ وَمَاۤ آهَدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ اللَّهُ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنقُوهِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّثَلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ اللهُ مُولِدُ وَأَبِ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَّدِهِمَّ وَمَا اللَّهُ مُولِدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ الصَّهَوَيِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمُ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ الصَّ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمُ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيرٌ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُۥ مِنْ هَادٍ الله الله عَلَيْ وَهُنُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِيمِمَّا جَآءَكُم بِهِ حَقَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَرَسُولًا كَذَلِكَ يُضِيلُ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُّزْقَابُ اللهُ إِنْ الإلا مِن ٢٨ - ٣٤].

#### المعنى الإجمالي:

تتحدث هذه الآيات عن الحوار الذي دار بين الرجل المؤمن من آل فرعون الذي كان يكتم إيمانه، وبين فرعون ومن كان معه من الرؤساء، فبعدما اقتنع بعض أتباع فرعون وأهله بصدق دعوة موسى الكلين، عزم فرعون على قتل موسى، ودرء ما أسماه فتنة بإزالة رأسها وهو النبي الكريم موسى اللَّه فأخذت هذا المؤمن نخوته وغيرته على دينه وعقيدته، ولكنه أراد إبعاد الخطر عن موسى الله بأسلوب لطيف، ومن غير إظهار الانفعال والغضب فيكون هذا الأسلوب أقرب للإقناع، فبدأ بمحاوتهم شيئاً فشيئاً.

فبدأ بقوله: أتقتلون موسى لأنه يقول ربي الله، وقد جاءكم بالمعجزات من ربكم، فإن كان كاذباً فكذبه عليه، وإن كان صادقاً فبعض العذاب الذي يعدكم به في الدنيا عاجل غير آجل، والله ﷺ لا يهدي من هو مسرف في الكفر ، لا يقول الصدق ولا يفوه به. <sup>(١)</sup>

ثم حذر قومه ونصحهم وخوفهم عذاب الآخرة ونهاهم عن الاعتزاز بالملك الظاهر،(٢) فقال يا قوم لكم الملك اليوم في الدنيا، ظاهرين على رعيتكم ولكم الكلمة النافذة فيهم، فراعوا هذه النعمة بالشكر، واحذروا نقمة الله إن كذبتم، فقال لهم فكل قوتنا لا ترد عنا بأس الله إن أرادنا بسوء، فأجاب فرعون ما أريكم ألا ما أرى نفسى، وما أدعوكم إلا طريق الصواب الذي يؤدي إلى النور والنجاة.<sup>(٣)</sup>

وبعد ذلك قال لهم إني أخاف عليكم مثل اليوم الذي أخذ الله فيه قوم نوح، وعاد وثمود فأخاف عليكم جراء عادتهم، وهي استمرارهم على الكفر والتكذيب حتى حلت بهم نقمة الله

<sup>(</sup>١) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ج٤، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٦٥.

وعذابه. (۱) وقال لهم أيضاً إني أخاف عليكم يوم القيامة، يوم يفر أهل النار هاربين إلى الموقف، وهو يوم القيامة الذي تكثر فيه النداءات والصرخات، فما لكم غير الله يعصمكم من العذاب وينجيكم منه، ولما وجد أنهم قوم لم يتأثروا بكلامه، قال متعزياً بعلمه، من كتب الله عليه الضلالة ليصل إلى الشقاوة بكسبه فلا هادي له أبداً لأن الله لا يهدي من أضل. (۲)

وتكذيب الرسل عليهم السلام موروث لديكم من الآباء والأجداد، فلقد أرسل الله على لآباءكم يوسف النص، فكذبتم به وبالمعجزات التي أتى بها، حتى إذا مات أنكرتم بعثه رسول من بعده، فكفرتم به في حياته، وبمن بعده من الرسل بعد موته، فكان نتيجة ذلك الضلال وسوء الحال. (٣)

# منهجيات الإصلاح والتغيير في أدب الحوار.

1- لقد قيض الله لهذا الدين أنصاراً من أمم وشعوب شتى ينافحون عنه، ويدعون إليه، ويبينونه للناس، فعلى من اختاره الله لهذه المهمة النبيلة أن يكون لبقاً، حكيماً في دعوته، وأمره ونهيه، واضعاً نصب عينيه قول الحق على ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ كُمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْخُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِٱلِّقِ هِي واضعاً نصب عينيه قول الحق على الكلمة الطيبة التي يلقيها الداعية الصادق في أذن امرىء شارد عن الطريق فيغرس بها بذرة الهداية في قلبه، تعود على الداعي بثواب عظيم، وأجر جزيل، فعن النبي الطريق فيغرس بها بذرة الهداية في قلبه، تعود على الداعي بثواب عظيم، وأجر جزيل، فعن النبي أنه قال: (مَا مِنْ دَاعٍ يَدْعُو إِلَى هُدًى، إِلاَّ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنِ النَّبِعَهُ، لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا). (٤)

٢- ولأن الحاجة إلى الحوار ضرورية وملحة في الدعوة الإسلامية فقد رسم الرسول إلى أروع الأخلاق في الحوار وأحسنها، بل وأسماها وأنبلها؛ لأنها مطلب إلهي أوصى الله على به رسوله في كثير من الآيات القرآنية العظيمة، والتي من بينها قوله تعالى: ﴿ وَبَحَدِلْهُم بِاللَّهِ هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

٣- ونحن بحاجة إلى الحوار؛ ليفهم بعضنا بعضاً، ونحاور بعضنا بعضاً، ونتحاور مع الآخرين، فنتحاور مع أبنائنا بكلمة يا بني، كما كان لقمان على يتحاور مع ابنه، ونتحاور مع أهل الكتاب كما قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنْبُ تَمَالُوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمَ بِيَنْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَمْ بُدَ إِلَّا اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَسَيْنًا كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ ﴾ [آل عمران: ٦٤] ، ونتحاور مع المشركين كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَيْ يَسْمَعَ كُلْهُ ٱللّهِ ثُمَّ ٱللّهِ ثُمَّ ٱللّهِ ثُمَّ ٱللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثُمَّ ٱللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثَمَّ اللّهِ ثُمَّ اللّهُ اللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثُمَّ اللّهِ ثُمَّ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن، ج٦، ص٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ١١٧.

<sup>(</sup>٤) موطأ الإمام مالك، كتاب القرآن، باب العمل في الدعاء، ج٢، ص٣٠٥، ح٧٣٧.

3- وثمرة الحوار: الوصول الى الحق، فمن كان طلبه الحق وغرضه الحق وصل إليه بأقرب الطرق، وألطفها وأحسنها، والطريق الواضح هو طريق الحوار الذي سلكه الرسول على قبل أن يحمل السيف، قال على: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا مِ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ ع

#### المطلب الثالث: الجدل.

من سنة الله على في خلقه أن جعل مقاييس العقول متفاوتة، ونزعات النفوس متباينة فينتج عن تلك النزعات حوار فكري تختلف بواعثه وأغراضه باختلاف المقامات، وقد ذكر الله على هذه الظاهرة الإنسانية بقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ آلِانسَنُ أَكُثُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٤]، وأمام هذه النزعات النفسية لابد أن تقوم حجة الله في أرضه، وتعلو كلمته، فأنزل الله على هذا القرآن هدى ورحمة للناس، فكان بلسماً لتلك النزعات يضفي على النفوس المؤمنة إيماناً في القلوب ونوراً في البصائر وهداية للسلوك، ويخفف عنها تأثير المادة، وقد سلك القرآن في مخاطبته أساليب شتى، وتفنن في ضروب الهداية وطرق الإقناع، لاختلاف الناس، وتباين مقاصدهم وتفاوت مداركهم.

والذي يتمعن في القرآن الكريم يجده يخاطب العقل والقلب معاً، ويؤثر فيهما تأثيراً متلازماً لكون المخاطب إنساناً، وهذا يلمسه ويلاحظه الإنسان وهو يتلو كتاب الله على بتدبر وتمعن، قال تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ لَلْهَ يَكِنَّا مُتَشَيِها ﴾ [الزمر: ٣٣].

وقبل أن نتحدث عن الآيات التي ذكرت هذه المنهجية في سورة غافر، أبدأ بمقدمة بسيطة في تعريف الجدل في اللغة والاصطلاح وأنواع الجدل:

#### الجدل لغة:

هو اللدد والشدة في الخصومة والقدرة عليها، ورجل جدل إذا كان أقوى في الخصام، وجادله: أي خاصمه مجادلةً وجدالاً.(١)

وقال ابن فارس:" الجيم والدال اللام أصل واحد وهو من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه وامتداد الخصومة ومراجعة الكلام". (٢)

## الجدل اصطلاحاً:

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، لابن منظور، ج١١، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، ج١، ص٤٣٣.

هو المفاوضة على سبيل المنازعة والمغالبة لإلزام الخصم، أصله من جدلت الحبل: أي أحكمت فتله، فكأن المتجادلين يفتل كل واحد الآخر عن رأيه. (١)

**ويرى الباحث أن الجدل:** هو التفاوض مع الخصم بهدف الإفحام والإلزام، وإبطال رأي الطرف الآخر بكل الوسائل والطرق الممكنة.

### أنواع الجدل:

أولاً: الجدل المحمود: " هو طلب الحق ونصره، وإظهار الباطل وبيان فساده". (٢)

ثانياً: الجدل المذموم: " هو كل جدل بالباطل، أو يستهدف الباطل، أو يفضي إليه، أو كان القصد منه التعالي على الخصم، والغلبة عليه، فهذا ممنوع شرعاً، ويتأكد تحريمه إذا قلب الباطل حقاً، أو الحق باطلاً. (٢)

قال نعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي عَايَتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِ الْبِلَدِ ﴿ كَا يُحَدِّلُ فِي عَايِبَ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي الْبِلَدِ ﴿ كَا يَكُولُ فِي عَالِمَ لِي اللَّهُ وَهُمَّتَ كُلُ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَا خُدُوهٌ وَجَدَدُلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِشُوا بِهِ الْحَقّ فَاخَذَتُهُمْ فَي وَالْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ كُلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا أَنْهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَكُولُوا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُعَلِيمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّلَّا اللَّهُ مُنْ الللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ

### المعنى الإجمالي:

أي ما يدفع الحق ويجادل في هذا القرآن بعد وضوح آياته وظهور إعجازه إلا الجاحدون لآياتِ الله، المعاندون لرسله، فلا تغتر أيها العاقل بتصرفهم وتقلبهم في هذه الدنيا، بالمساكن والمزارع، والممالك والتجارات، فإنهم أشقى الناس، (ئ) وأن الكفار الذين تحزيوا على أنبيائهم بالتكذيب من بعد قوم نوح ليقتلوه ويهلكوه وقيل ليأسروه، وخاضوا ليبطلوا الحق الذي جاء به الرسل، فكيف كان عقابي إياهم؟ ألم يكن مهلكاً مستأصلاً، فوجبت كلمة العذاب على الأمم المكذبة أنهم أصحاب النار. (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه، للخطيب البغدادي، ج١، ص٥٦١.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفقهية، ج١٥، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: صفوة التفاسير، للصابوني، ج٣، ص٩٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص٨٨.

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَدِدُونَ فِي عَايَتِ اللّهِ أَنَى يُصَرَفُونَ ﴿ اللَّذِينَ كَذَبُولِهَا لَكِتَبِ
وَيِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ مُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِذِالْأَغْلَالُ فِي أَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ اللَّهِ لَمُسُلَّى اللَّهِ الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ
يُسْجَرُونَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ ال

تبين الآيات التعجب من هؤلاء المشركين الذين يجادلون بآيات الله البينة الواضحة كيف ينعدلون عنها، من دين الحق إلى الشبهات الباطلة، (۱) والذين كذبوا بالقرآن وبالذي أرسلنا به الرسل، من التوحيد والشرائع الصالحة لحياة الإنسان والإيمان والبعث، هددهم وأوعدهم بأنهم سوف يعلمون عاقبة أمرهم ووبال كفرهم، (۲) وأنه سوف يكون في أعناقهم الأغلال والسلاسل، ثم يسحبون بتلك السلاسل في الحميم، أو الماء الساخن في نار جهنم فيحاطون بالنار من جميع الجوانب. (۳)

ويرى الباحث: أن هذه الآيات من سورة غافر تحدثت عن الجدال المذموم الباطل الذي لا يأتي إلا بالباطل، فتبين الآيات أنه لا يجادل في آيات الله بالباطل إلا الذين كفروا، ليبطلوا ما جاء به الرسل من الحق والآيات البينات الواضحات، وأن مثل هؤلاء الذين كذبوا الرسل عليهم السلام مصيرهم إلى النار والعذاب الشديد فيها.

### منهجيات الإصلاح والتغيير في الجدل.

1 – لقد ابتليت هذه الأمة بكثير من الفتن، ومن هذه الفتن، فتنة الجدال ، وإن كثيراً من المجالس تجد فيها من يجادل، وكثير من الذين يجادلون لا يجادلون بحق، ولا من أجل مصلحة ولا من أجل شئ، إنما من أجل الحقد والبغضاء، وحب الشهرة، لهذا تجد المجادل، لا ترتاح نفسه إلا بالمجادلة، فيقمع صاحب الحق بأكاذيبه وافتراءاته، حتى يقال إنه على حق، وصاحبه على باطل، فكأنه يقول للناس، ها أنا على حق، وأن مثل هذا الذي يجادل ويمتري بغير حق، مصيره لا بدوم كثيراً.

٢- وقد ذكر القرآن الكريم أن الجدال من طبيعة الإنسان، قال تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثُرَ شَيْءٍ
 جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٤]، وأمر الرسول ﷺ أن يجادل المشركين وأهل الكتاب بأحسن الطرق، ومعارضتهم في أسلوب مقنع وجدل محكم، قال تعالى: ﴿ وَجَدِدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].
 ٣- وبين أن الذين يجادلون في آيات الله بغير حجة ولا برهان، إنما يدفعهم عن هذا كبر في نفوسهم عن الحق، وهم أصغر وأحقر من هذا الكبر.

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، ص٧١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: مفاتيح الغيب، للفخر الرازي، ج٢٧، ص٨٧.

٤- يجب على الداعية أن يستخدم الجدال ليدافع عن دينه وينشر دعوته، وأن يبتعد عن الجدال
 المذموم الذي لا يأتي بفائدة ولا بمصلحة لهذا الدين.

٥- وجاءت هذه المنهجية ضمن منهجيات الإصلاح والتغيير التي جاء بها القرآن الكريم ليغير حال الناس ويصلح شأنهم، حيث كان الهدف من الجدال، إصلاح وتغيير ما فسد من العقائد والمبادئ والقيم والأخلاق، واثبات الوحدانية لله على.

### المطلب الرابع:الدعوة إلى الصبر

إن الدعاة إلى الله على قد يصيبهم بعض اليأس، فهم يلقون بالموعظة تلو الموعظة، وهم يفكرون ويبتكرون، ثم يطبقون على أرض الواقع؛ ولكن بعد هذا المجهود قد لا يجدون الثمرة المرجوة، فيصابوا باليأس من المدعوين، وذلك يحدث لعدم رعاية المدعو وتعهده بالتربية، أو لأن الداعية لا يبذل جهداً مع مدعويه، أو لأن الداعية يستعجل قطف الثمرة قبل نضوجها واستوائها.

إن خلق اليأس ليس في قواميس الدعاة إلى الله، فهم يبذلون ويجتهدون ويتيقنون أن الله معهم ولن يترهم أعمالهم، فهم لذلك لا يألون جهداً في دعوة غيرهم، ولا يعدمون وسيلة في الوصول إلى قلوب المدعوين ، فهم يعلمون أن هداية فرد خير من الدنيا وما فيها، وخير مما طلعت عليه الشمس، بل خير من حمر النعم

ولقد دلت آيات سورة غافر على هذه المنهجية في بعض آياتها، فقال تعالى: ﴿ فَأُصْبِرَ إِنَّ وَعَدَاللَّهِ حَقُّ وَالسَّتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَيِّحْ مِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِبْكَرِ ﴾ [غافر: ٥٥].

وقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَكَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِلُهُمْ أَوْ نَتَوَفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ [غافر: ٧٧].

ففي الآية الأولى دعا الله على نبيه محمداً أن يصبر على ما يلاقي من قومه، فإن وعد الله على بالنصر حق لا محالة، واستغفر لذنبك لتزكية نفسك ولكي يقتدى بك، ونزه ربك وقدسه بالصلاة والذكر في أوقات الصلاة الخمس، في أول النهار وآخره. (١)

وفي الآية الثانية أمر الله على نبيه محمداً بي بأن يصبر على إيذاء المجادلين الذين تكلم عنهم في أول السورة، فوعد رسوله بالنصر، وإنزال العذاب بأعدائه، وأنه سوف يرى من عذابهم، وذلك مثل يوم بدر، وبعض العذاب لا يراه بسبب وفاته، ويوم القيامة جميعهم سوف يرجعون إلى الله على لينتقم منهم أشد الانتقام. (٢)

### منهجيات الإصلاح والتغيير في الدعوة إلى الصبر.

1- إن الصبر من أهم الأسباب التي تساهم في إنجاح الدعوة إلى الله على، لتغيير ما في المدعوين من فساد وإصلاحهم بكل ما يرضي الله على، وهؤلاء الدعاة إلى الله إنما اصطفاهم الله على اصطفاءً، بسبب تحليهم بالصبر، وهم مأمورون من الله على به، حيث قال على: ﴿ وَاَصْبِرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا بِاللّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧]، قال ابن القيم: "ولما كان الصبر مأموراً به جعل الله له أسباباً تعين عليه وتوصل إليه، فهو إدراك ما في الدعوة من الخير والنفع واللذة والكمال، وإدراك ما في تركها من الشر والضر والنقص، فإذا أدرك الداعية هذين السبين كما ينبغى، وأضاف إليهما العزيمة الصادقة والهمة العالية والنخوة والمروءة الإنسانية، وضم هذا الجزء إلى هذا الجزء، فمتى فعل ذلك حصل له الصبر وهانت عليه مشاقه وحلت له مرارته وانقلب ألمه لذة ".(")

Y – والداعية إلى الله على لا يتوقع بأي حال من الأحوال أن يستجيب جميع المدعوين لما يدعو إليه، فلابد أن يقابله السفهاء والمعاندون والجهال ، فيصدون عنه دعوته ويحاربونه بكل ما أوتوا من قوة، ويمكرون به، فعليه بالصبر والشجاعة وعدم الحزن والشعور بالأسى، وعليه أن يترفع عن أذاهم ولا يخف من مكرهم، لأن الله على حاميه وناصره، وعلى الداعية أن يستمر في دعوته، وأن

<sup>(</sup>١) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب، للفخر الرازي، ج٢٧، ص٨٨.

<sup>(</sup>٣) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ابن قيم الجوزية، ص٥٣.

يوفر الجهد والقوة لدعوة غيرهم عسى أن يبدله الله على بأفضل منهم، ممن يستجيب لدعوته وشد من أزره، ويتحمل معه أعباء دعوته.

### المطلب الخامس: الجزاء من جنس العمل.

قال تعالى: ﴿ مَنْعَمِلَ سَيِّئَةَ فَلَا يُجَّزَى إِلَّا مِثْلَهَ أُومَنَّ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنْقَ وَهُوَ مُؤْمِثُ فَالْ يَعْلَمُ عَلَى مَا يَعْلَمُ عَلَى مَا يَعْلَمُ عَلَى مَا يَعْلَمُ عَلَى مَا يَعْلَمُ عَلَيْكِ مَا يَعْلَمُ عَلَيْكِ مَا يَعْلَمُ عَلَيْكِ مَا يَعْلَمُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مُعْلَمُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

### المعنى الإجمالي:

تبين الآية أنه من ارتكب معصية فلا يجزى إلا مثلها، ومن عمل صالحاً واتبع أمر الله على واجتنب نواهيه، فهؤلاء لا غيرهم يدخلون الجنة ويتمتعون بنعيمها ورزقها أضعافاً مضاعفة من غير تقدير، فضلاً من الله ونعمة ورحمة. (١)

فمن فضل الله على ورحمته أنه من يعمل سيئة فلا يجزى إلا مثلها، ومن يعمل حسنة فإنه يضاعفها له من عشرة أضعاف إلى سبعمائة ضعف، والله يضاعف لمن يشاء، فهو الرازق الذي يرزق الذين يعملون الصالحات من عباده رزقاً حسناً مضاعفاً من غير حساب.

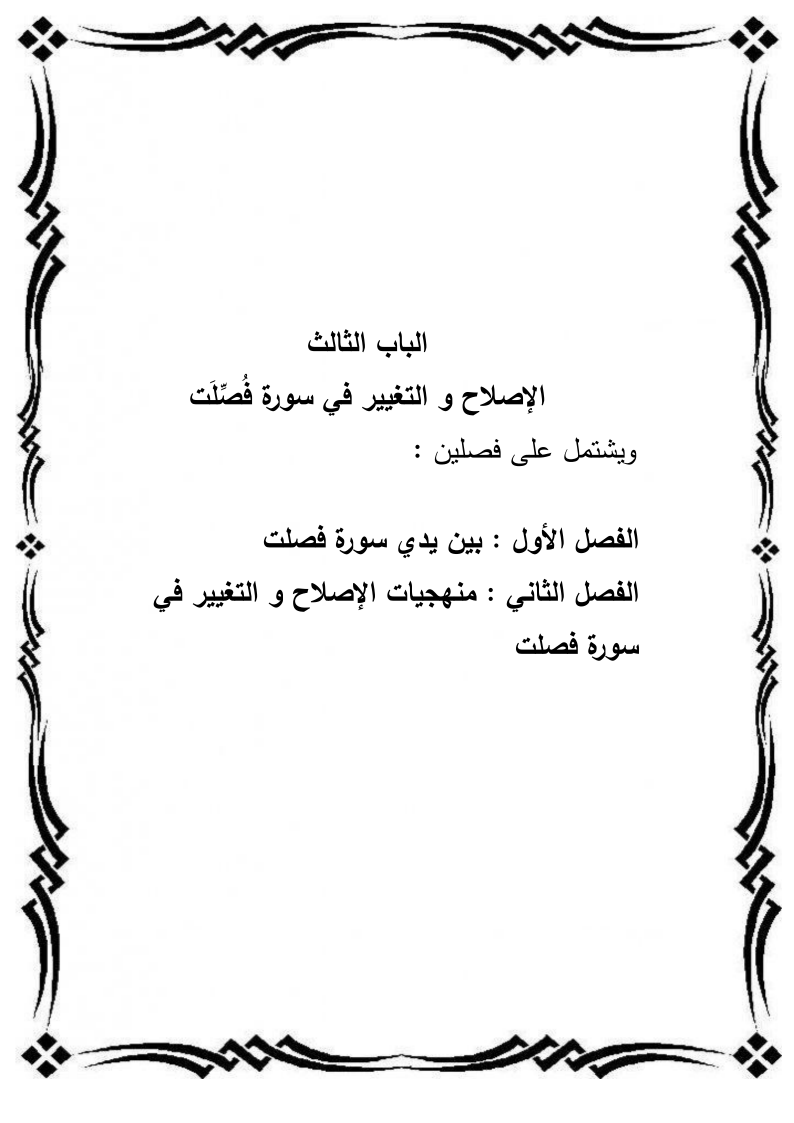
قال سيد قطب: " فقد اقتضى فضل الله أن تضاعف الحسنات ولا تضاعف السيئات، رحمة من الله بعباده، وتقديراً لضعفهم، وللجواذب والموانع لهم في طريق الخير والاستقامة، فضاعف لهم الحسنات، وجعلها كفارة للسيئات، فإذا هم وصلوا إلى الجنة بعد الحساب، رزقهم الله فيها بغير حساب". (٢)

ولقد تحدث الباحث عن منهجية الإصلاح والتغيير في قاعدة الجزاء من جنس العمل في مبحث منهجيات الإصلاح والتغيير الأخلاقي في سورة الزمر. (٣)

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: نفس الرسالة، ص٧٢.







# الفصل الأول بين يدي سورة فصلت

المبحث الأول: مدخل إلى سورة فصلت

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها

أولاً: اسم السورة.

تسمى سورة فصلت بأربعة أسماء وهي:

ا -فصلت: "لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿ كِنَبُّ فُصِّلَتَ النَّهُ وَرُءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣]، وقد فصَّلَ الله ﷺ فيها الآيات، وأوضح الأدلة والبراهين على وجوده وقدرته ووحدانيته، ومن خلق الله لهذا الكون العظيم وتصرفه فيه". (١)

٢-(حم، السجدة): لأن رسول الله على عندما قرأ أولها على زعماء قريش حتى انتهى إلى السجدة منها، سجد<sup>(۲)</sup> ، للإشارة إلى ما في آياتها من الطاعة له بالسجود الذي هو أقرب مقرب من الملك الديان.<sup>(۳)</sup>

٣-سورة المصابيح: لقوله تعالى: ﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يُومَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَةَ السَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَاتِ السَّمَاتَ السَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَآءَ السَّمَاتَ السَّمَآءَ السَّمَاتَ السَّمَاتَ السَّمَاتَ السَّمَاتِ السَّمَاتِ السَّمَاتَ السَّمَاتِ السَّمَاتِ السَّمَاتِ السَّمَاتِ السَّمَاتِ السَّمَاتَ السَّمَاتِ السَالَةَ السَّمَاتِ ال

٤ - سورة الأقوات: (٤) لقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَــُرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَنْعَةِ أَيَّامِ سَوَآءَ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ [فصلت: ١٠].

<sup>(</sup>١) التفسير المنير، للزحيلي، ج٢٤، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، ج٦، ص٥٤٧.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، للألوسي، ج١٢، ص٣٤٦.

### ثانيا: عدد آياتها.

عدد آيات سورة فصلت أربع وخمسون آية. (١) وعدت آياتها عند أهل المدينة وأهل مكة ثلاثا وخمسين، وعند أهل الشام والبصرة اثنتين وخمسين، وعند أهل الكوفة أربعا وخمسين. (٢)

### ثالثا: ترتيبها.

ترتیب السورة في القرآن هو إحدى وأربعون<sup>(۲)</sup>، وترتیبها من حیث النزول بین السور هو إحدى وستون، حیث نزلت بعد سورة غافر وقبل سورة الشورى.<sup>(٤)</sup>

### المطلب الثانى: محور السورة وزمن نزولها.

### أولا: محور السورة.

هذه السورة الكريمة مكية وهي تتناول جوانب العقيدة الإسلامية: الوحدانية والرسالة والبعث والجزاء وهي الأهداف الأساسية لسائر السور المكية التي تهتم بأركان الإيمان.

قال سيد قطب رحمه الله: "قضية العقيدة بحقائقها الأساسية هي التي تعالجها هذه السورة، الألوهية الواحدة، والحياة الآخرة، والوحي بالرسالة، يضاف إليها طريقة الدعوة إلى الله وخلق الداعية، وكل ما في السورة هو شرح لهذه الحقائق، واستدلال عليها، وعرض لآيات الله في الأنفس والآفاق، وتحذير من التكذيب بها، وتذكير بمصارع المكذبين في الأجيال السابقة، وعرض لمشاهد المكذبين يوم القيامة، وبيان أن المكذبين من الجن والإنس هم وحدهم الذين لا يسلمون بهذه الحقائق ولا يستسلمون لله وحده بينما السماء والأرض والشمس والقمر والملائكة، كلهم يسجدون لله ويخشعون ويسلمون ويستسلمون". (٥)

### ثانياً: زمن نزولها.

سورة فصلت من السور المكية التي نزلت قبل الهجرة، وهي من الحواميم، وقيل إن الحواميم مكيات، وقال ابن عطية: "هذه السورة مكية بإجماع من المفسرين". (٦)

<sup>(</sup>١) انظر: مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد، محمد بن عمر نووي الجاوي، ج٢، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢٤، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان، للنيسابوري، ج٦، ص٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢١، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٥١٥٣

<sup>(</sup>٦) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، ج٥، ص٣. وانظر: زاد الميسر في علم التفسير، الجوزي، ج٤، ص٥٤.

### المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.

#### أولا: فضل السورة.

عن جابر بن عبد الله ﷺ قال: "اجتمعت قريش يوما فقالوا: انظروا أعلمكم بالسحر والكهانة والشعر فليأت هذا الرجل الذي قد فرق جماعتنا وشتت أمرنا وعاب ديننا، فليكلمه ولينظر ماذا يرد عليه؟ فقالوا: ما نعلم أحدا غير عتبة بن ربيعة، فقالوا: أنت يا أبا الوليد، فأتاه فقال: يا محمد أنت خير أم عبد الله، أنت خير أم عبد المطلب؟ فسكت رسول الله ﷺ، قال: فإن كنت تزعم أن هؤلاء خير منك فقد عبدوا الآلهة التي عبت، وإن كنت تزعم أنك خير منهم فتكلم حتى نسمع قولك، أما والله ما رأينا سخلة قط أشأم على قومك منك، فرقت جماعتنا وشنت أمرنا وعبت ديننا وفضحتنا في العرب، حتى لقد طار فيهم أن في قريش ساحرا وأن في قريش كاهنا، والله ما ننتظر إلا مثل صيحة الحبلي أن يقوم بعضنا إلى بعض بالسيوف، يا رجل إن كان إنما بك الحاجة جمعنا لك حتى تكون أغنى قريش رجلا، وإن كان إنما بك الباءة فاختر أي نساء قريش شئت فلنزوجنك عشرا، فقال رسول الله ﷺ: فرغت؟، قال: نعم، فقال رسول الله ﷺ: بسم الله الرحمن الرحيم (حم تتزيل من الرحمن الرحيم كتاب فصلت آياته) حتى بلغ (فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود) فقال عتبة: حسبك حسبك ما عندك غير هذا؟ قال لا، فرجع إلى قريش فقالوا ما وراءك؟ قال: ما تركت شيئا أرى أنكم تكلمونه به إلا كلمته، فقالوا: فهل أجابك قال: والذي نصبها بنية ما فهمت شيئا مما قال غير أنه أنذركم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود، قالوا: ويلك يكلمك الرجل بالعربية وما تدري ما قال؟ قال: لا والله ما فهمت شيئا مما قال غير ذكر الصاعقة". (١)

### ثانيا: أهداف السورة وموضوعاتها

سورة فصلت من السور المكية وأهدافها كأهداف باقي السور المكية، وذلك بإثبات أصول العقيدة، ومنها الوحدانية والرسالة والوحي، والبعث والجزاء والحديث عن الساعة واختصاص علم الله بها. (۲) ومن أهم أهداف سورة فصلت ما يلى:

ا -بيان بعض صفات القرآن الكريم، وبيان بعض وظائفه، حيث إنه البلسم الشافي للأمم والأفراد والجماعات، وهو الرحمة التي تعم الناس، حيث قال : ﴿ حَمَّ اللَّ مَن الرَّحَنِ الرَّحِيمِ وَالأفراد والجماعات، وهو الرحمة التي تعم الناس، حيث قال : ﴿ حَمَّ اللَّ مَن الرَّحَنِ الرَّحِيمِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّحَن الرَّحَن اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) مصنف أبي بكر بن أبي شيبة، كتاب المغازي، في أذى قريش للنبي ، ج٧، ص٣٣٠، ح٣٦٥٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٨٠.

بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدِ ﴿ ثَا مَا تَقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ فِيلَ لِلرَّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ ثَا وَلَا مُعَلِّنَهُ قُرْءَانَا أَجْمِينًا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَاينُهُ ﴿ ءَاجْمِينٌ وَعَرَبِيُ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدُى وَشَفَا أَلَا يَعِيدٍ ﴿ ثَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللللللل

٧-بيان الأدلة على وجود الله وكمال قدرته وحكمته، قال تعالى: ﴿ قُلْ آَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ فَوْقِهَا وَبِكُرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَتُهَا فِي آرَبَعَةِ أَيَّامِ سَوَلَهُ فَي يَوْمَيْنِ وَجَعَعُلُونَ لَهُ وَأَندَاداً ذَلِكَ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ آَوَ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِيهُ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَّرْضِ اقْتِيَا طَوْعًا أَوْكُرُهَا قَالْتَا أَنْينَا طَابِعِينَ ﴿ آَنَ فَقَصَدُ فَهِنَ سَمَعُ وَتِفِ لِلسَّتَهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمَاةِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

٤-بيان أن الله تعالى يخلق الفهم والقدرة، والنطق في الجلود فتنطق وتشهد على الكفار بما كانوا يعملون كما كانت تنطق جوارحهم وأسماعهم وأبصارهم. (١) قال تعالى: ﴿ حَقِّى إِذَا مَاجَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُوهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الذِي آنِطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُو سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُوهُمْ وَمُلُودُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ اللّهَ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللله

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢١، ص٢١٤.

٥-بيان أن الكفار لم يجدوا وسيلة للتخلص من أثر القرآن سوى الصد عن سماعه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مِنَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ ال

٦- بيان أن الله ولي المؤمنين في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ مُنَّ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِ مُوالْمَلَيْهِ حَكُ أَلَا تَخَافُواْ وَلاَ تَحْرَنُواْ وَالْبَشِرُواْ بِالْجُنَّةِ اللَّيْ كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ فَعَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ مُنا اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣١٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢٤٧.



# المبحث الثاني المناسبات في سورة فصلت.

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.

أولا: مناسبة السورة لما قبلها (سورة غافر):

وقد سبق الحديث عن هذه المناسبة<sup>(١)</sup>.

وتظهر المناسبة أيضاً بين سورة (فصلت) وما قبلها سورة (غافر) أنه في سورة غافر بين لله الصراع العقلي والعلمي بين المؤمنين والمشركين، وانتهى الجدل إلى بيان موقع المشركين في النار وكيف يؤمنون إذ لا ينفع الإيمان، وجاءت سورة فصلت تبين طبيعة المنهج الذي يسير عليه فريق المؤمنين، وكيف أن الله النار لهم قرآناً، يهديهم إلى الطريق الموصل إلى سعادتهم في الدنيا والآخرة، ففي سورة فصلت بين الله الله على صفات القرآن الكريم، وموقف المؤمنين والمشركين منه، وانهزامهم أمام حقائقه. (٢)

# ثانياً: مناسبة السورة لما بعدها (سورة الشورى):

وقد بدأت السورة التي بعدها بالحروف المقطعة التي من مقصودها الاجتماع على الدين الذي أساسه الإيمان، ودعائمه الصلاة، وروح أمره المشاورة بالألفة، وأهل الدين سواء في العبودية لله على، وجاء بعدها كلمة كذلك أي مثل ذلك الإيحاء العظيم لأن الذي أخبر به الله صريحاً في أول فصلت في أن الله إله واحد، وآخرها من أنه ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك، ويجمع هذه الأمة على الدين بما تبين أن هذا القرآن هو الحق بما يوضح من دلالات وبيانات في الآفاق. (٢) قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِ ٱلآفَاقِ وَفِ آنَهُ سِمْ حَقَى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَهُ الحَقُ أُولَمْ يَكُونِ مِرَيِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِ شَيْعِ الله واحد، وآخرها من أن الله على أن الله على أن الله على الدين بما تبين أن مؤرية من ولكنة على أن الله على خالق السموات والأرض، حيث قال تعالى: ﴿ حَمْ اللهُ عَسَقَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ الشَعَوْتِ وَمَا فِ الأَرْضُ الْآلَالِي اللهُ الله

<sup>(</sup>١) انظر: نفس الرسالة، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، إشراف د. مصطفى مسلم، ج٧، ص٤.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، ج١٧، ص٢٣١.

### المطلب الثانى: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.

تظهر المناسبة بين افتتاحية سورة غافر وخاتمتها، أنها بدأت بقوله على: ﴿حَمَّ الْ اللَّمْنِ الرَّحِيمِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وفي خاتمة السورة جاء قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ ثُمّ كَفَرُمُ بِهِ مَنْ أَضَلُ مَمّ فَوَ فِي اللّهِ عُمّ أَنَهُ الْحَقُّ أُولَمَ يَكُفِ بِرَيّكِ أَنَهُ مِعَنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ ثُنّ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي أَلْاَ فَاقِ وَفِي أَنفُسِمِمْ حَقّى يَبَيّنَ لَهُمْ أَنهُ الْحَقُ أُولَمَ يَكُفِ بِرَيّكِ أَنفُهُ عِلَى كُلِ شَيْءِ عُلِيكُ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ عُلِيكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُون مِن عند الله عَلى المنزل من عند الله على المنزل من عند الله على الكون ومن يكذبون به، ويتعهد الله على أن يريهم الآيات الدالة على كونه من عند الله من خلال الكون ومن خلال الكون ومن خلال الأنفس، حتى يتأكدوا من ذلك من خلال علومهم، والحقيقة الدافعة لهم إلى التكذيب به هو إنكارهم الآخرة، وعدم رغبتهم في تصور أن يكون هناك يوم يحاسبون فيه على ما اقترفته أيديهم في الحياة الدنيا. (١)

### المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.

التناسب بين اسم السورة ومحورها واضح جلي، فهذه السورة الكريمة تتناول جوانب العقيدة الإسلامية والتي منها الوحدانية والرسالة والبعث والجزاء، والقرآن الكريم هو الذي فصلت آياته قرآناً عربياً لتبين جوانب العقيدة وغيرها من أمور الدين.

# المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.

<sup>(</sup>۱) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، ج١٧، ص١٣٤-١٣٧,٢٢٧-٢٢٩، وانظر: مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع، للسيوطي، ج١، ص٦٣.

سورة المؤمن من عدم انتفاع مكذبي الرسل حين رؤية العذاب، كما أن قريشا لم ينتفعوا حينما حل بصناديدهم القتل والأسر والنهب والسبي، واستؤصلوا مثلما حل بعاد وثمود من استئصال.(١)

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٨٠.





# المبحث الأول منهجيات الإصلاح و التغيير العقدي في سورة فصلت

# المطلب الأول: القرآن بشيرٌ ونذيرٌ.

إن القرآن له شأن عظيم، فهو بشيراً ونذيراً للعالمين جميعاً، وهو أعظم كتاب أنزله الله وكلامه وخطابه للبشرية جمعاء، جعل الله وله الخير والهدى، وهو حبل الله المتين وصراطه المستقيم، وهو حجة الرسول الدامغة، وآيته الكبرى الشاهدة على رسالته، وهو كتاب الإسلام في عقائده وعباداته، وحكمه وأحكامه، وآدابه وأخلاقه، وقصصه ومواعظه، وعلومه وأخباره، وهدايته ودلالته أساس عقيدة التوحيد، والمصدر القويم للتشريع، والرحمة المسداة للناس، والنور المبين للأمة، والمحجة البيضاء التي لا يزيغ عنها إلا هالك.

القرآن اصطلاحاً: هو كلام الله المعجز، المنزل على قلب النبي هي بواسطة الوحي جبريل السلام المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر، والمتحدى بأقصر سورة منه، والمتعبد بتلاوته، من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس. (١)

ولقد دلت آیات سورة فصلت علی هذه المنهجیة فی آیاتها، وبینت أن القرآن الکریم تنزیل من رب العالمین، وهو کتاب مفصل الآیات، ولغته العربیة، وهو بشیر ونذیر، فقال تعالی: ﴿ تَمْزِیلُ مِنَ الرَّمْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحْنِ الرَّحْنِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يخبر الله على أن هذا الكتاب الجليل، منزل من الله الذي وسعت رحمته كل شيء، ومن أعظم رحمته إنزال هذا الكتاب، الذي حصل به العلم والهدى والفوز والشفاء والرحمة والخير الكثير، وهو الطريق للسعادة في الدارين الدنيا والآخرة.

وهو كتاب بينت وفصلت أحكامه، وجعلت معاني مختلفة من أحكام وأمثال ومواعظ ووعد ووعيد، باللسان العربي ولغتهم ليفهموا منه المراد، ولو كان بغير لسانهم ما فهموه. (٢) وحال هذا القرآن كونه بشراً ونذيراً، بشيراً لأهل الإيمان، مبشراً لهم بالجنة، ونذيراً للمشركين من عذاب النار، ومع وضوح الكتاب أعرض كفار قريش عنه، ولم يتفتوا إليه فهم لا يسمعونه ولا يريدون سمعاعه. (٣)

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان، للزرقاني، ج١، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢٤، ص٢٢٤،

### منهجيات الإصلاح والتغيير في منهجية القرآن بشير ونذير.

1- إن الله على أرسل للناس الرسل ومعهم الكتب، ومعهم الآيات العظمى والمعجزات الخارقة، ليخرجوا الناس من الظلمات إلى النور، ومن عبادة غير الله من المادة والأصنام إلى عبادة الله على وحده لا شريك له.

7- وذلك بتغيير ما كان في نفوسهم من الكفر والضلال الذي كان عليه آباؤهم وأجدادهم، وإصلاحها بإتباع منهج قويم، منهج القرآن الكريم وما جاء به من إصلاح وتغيير، فقد جاء القرآن الكريم بشيراً للمؤمنين، الذين ءامنوا بالله على، وبرسوله محمد ، بأن لهم الجنة خالدين فيها، قال تعالى: ﴿إِنَّ النِّينَ عَالَوا اللَّهُ ثُمَّ السَّعَتَ مُواتَ تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَاكِيكَ اللَّهُ ثُمَّ السَّعَتَ مُواتَ تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَاكِيكَ اللَّهُ ثُمَّ السَّعَتَ مُواتَ تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَاكِيكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

٣- إن الذين يستقيمون على دين الله على يبشرهم الله بالجنة، وجاء أيضاً نذيراً للكافرين، بأن لهم جهنم خالدين فيها ولا يخفف عنهم العذاب، قال تعالى: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا مُمْ فَعَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٢].

٤- إن الإنسان عندما يعلم أن مصير الذين يؤمنون بالله على إلى الجنة خالدين فيها، يؤمن بالله على وتتغير نفسه ويصلح من حاله إلى الأفضل والأحسن.

٥- فإذا أصلح كل فرد من المجتمع نفسه وءامن بربه فإن المجتمع يصبح مجتمعاً مسلماً يحافظ على الأخلاق الإسلامية النبيلة، وينصره الله على أعداء الإسلام إذا حاربهم كما كان حال الجيل الأول من الصحابة والتابعين عندما ءامنوا بالله على وأخلصوا دينهم لله، فنصرهم الله وانتشر الإسلام في كل بقاع الأرض.

# المطلب الثاني: شهادة الجوارح على أصحابها يوم القيامة.

إن استحضار عمل الكفار في الدنيا يوم القيامة عقاب إلهي قائم بذاته يوقعه الله على عباده الضالين قبل أن يُرديهم إلى مآلهم الأخير، إذ يُريهم الله أعمالهم حسرات، يُريهم فناء وهباء ما كسبوا، ويريهم ضلال ما أمّلوا، وخلق الله في الإنسان جهاز رصد دقيق يسجل أعماله وخطراته ونواياه وأفكاره ومشاعره، هذا الجهاز ليس عضوا من أعضاء جسم الإنسان، وليس آلة مستقلة في مخّه إن هذا الجهاز يشغل كل عقل الإنسان، وتتجلّى هنا قدرة الله وعظمته؛ فقد خلق في الإنسان رقيباً على الإنسان، جعل من ذات الإنسان رقيباً عليه، فجوارح الإنسان ليست فقط أدوات فعله في الحياة ووسائل كسبه في الدنيا بل هي رقيب عليه وشهود.

تنطق الجوارح وتشهد يوم القيامة بكل ما فعلت واكتسبت من خير أو شر، تُخرج المخبوء الذي حرص صاحبه على مداراته وحجبه عن الناس، والذي ظن بجهله أنه مستتر عن الله على

وغفل بحمقه عن يقظة الخالق وحسن تدبيره، وأنه خير الماكرين، فأين يكون منه، وكيف ينجو ويهرب، وأين يذهب بعيدا من كونه.

إن الإنسان في الحياة الدنيا إذا ما ارتكب جريمة أو فعلا شائنا، حرص على إزالة معالمه وآثاره؛ فسارع بمحو البصمات والتخلص من الشهود، ولو كان ذلك بقتلهم وتغيير معالم مكان الجريمة ولو بحرقه والعبث في الأدلة، والعبث في بصمات يديه وصوته، ولو كان ذلك بعمليات جراحية؛ وذلك لينجو بفعله من الإدانة، ورغم كل ذلك فقلما ينجو من جريمته؛ بل إن القاعدة تؤكد أن كل مجرم يترك وراءه دليلاً يُرشد إليه، وهذا في الحياة الدنيا، فكيف بما يتصل بالآخرة ؟، كيف ينجو بأفعاله من ربه على عبث بالأدلة والشهود؟، كيف يعبث بهم وهم كيانه ؟، إن الشهود والأدلة هم كيانه، هم جوارحه التي تأتي يوم القيامة تشهد عليه بما فعل، وأدلته هي روحه وعقله وذاكرته وفطرته وميثاق ربه.

إن الأدلة على الإنسان قائمة والشهود حاضرون وناطقون وصادقون، فهم مبعوثون مع الإنسان، بل مبعوثون فيه ومعه، سوف تنطق الجوارح يوم القيامة بما اكتسب صاحبها، الأعين والأرجل وكافة الحواس، سوف يمتثل كل هذا لأمر الله على الذي خلقه، وسوف يشهد على صاحبه، هل حفظ الأمانة أم أضاعها.

ولقد دلت آیات سورة فصلت علی هذه المنهجیة وبینت أن الجوارح سوف تشهد علی أصحابها یوم القیامة، فقال تعالی: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزِعُونَ ﴿ حَقَّ إِذَا مَاجَاءُ وَهَاشَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّهَ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزِعُونَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

# المعنى الإجمالى:

أي واذكر أيها الرسول لقومك قريش حال الكفار يوم القيامة حيث يساقون إلى النار بعنف، بعد إيقاف أولهم ليلحق بهم آخرهم كي لا يتفرقوا ويتلاحقوا ويجتمعوا، فتجمعهم الزبانية أولهم على آخرهم، كما قال على: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنّمَ وِرْدًا ﴾ [مريم: ٨٦]. (١) حتى إذا وردوا النار، وأنكروا ما عملوا من المعاصي، وشهد عليهم كل عضو من أعضاءهم، ولكن الله على خص ذكر السمع والبصر والجلد لأن أكثر الذنوب تقع بها أو بسببها، (٢) وفي الآية سؤال توبيخي أو تعجب، وقالوا

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٧١٧.

ما نطقنا باختيارنا؛ إنما أنطقنا الذي أنطق كل شيء، وإن نطقنا ليس بعجب من قدرة الله على الذي قدر على إنطاق كل حيوان وهو قادر على إنشاءكم أول مرة وعلى إعادتكم ورجوعكم إلى جزاءه. (١) وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتُمُ تَسَيَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمُ وَلاَ أَبْصَدُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ وَلَاكِن ظَننتُمُ أَنَّ الله وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتُمُ تَسَيَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمُ وَلاَ أَبْصَدُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ وَلَا كُنتُمُ أَن الله

لايمانكم بالبعث والجزاء، (٢) فالقادر على إنشائكم ابتداء وإعادتكم بعد الموت أحياء قادر على إنطاق إيمانكم بالبعث والجزاء، (١) فالقادر على إنشائكم ابتداء وإعادتكم بعد الموت أحياء قادر على إنطاق جلودكم وأعضائكم، (٦) والمعنى في ذلك إثبات أنهم يستترون عند الإقدام على الأعمال القبيحة، إلا أن استتارهم ما كان لأجل خوفهم من أن يشهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم، ولكن ذلك الاستتار لأجل أنهم كانوا يظنون أن الله على لا يعلم الأعمال التي كانوا يقدمون عليها على سبيل الخفية والاستتار، (٤) وأن ظنكم بأن الله على لا يعلم كثيراً مما تعلمون، جرأكم على المعصية والتمادي فيها، فأهلككم وطرحكم في النار، فجعلتم سبب السعادة سبباً للشقاوة فصرتم من الخاسرين. (٥)

# منهجيات الإصلاح والتغيير في شهادة الجوارح على أصحابها يوم القيامة.

1- إن الله على قد أودع في الإنسان أعضاء تساعده في الحياة، وتسير له أموره، وجعل فيه الحواس الخمس ليتلائم مع طبيعة هذا الكون، وكل ذلك من نعم الله علينا، فقد خلقنا الله على في أحسن صورة، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الله الله الله على عن بقية الكائنات والمخلوقات بالعقل، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمٌ ﴾ [الإسراء: ٧٠]، ولكن في نفس الوقت خلقنا الله على الله

٢- نحن مأمورون ومكلفون بعبادة الله على وحده لا شريك له، وذلك بتأدية الفرائض والواجبات التي أمرنا بها والابتعاد عما نهانا عنه على وكل هذه العبادات والأوامر والنواهي لا نستطيع فعلها إلا عن طريق الجوارح.

٣- من حكمة الله على وعدله أن جعل من الإنسان نفسه من يشهد عليه يوم القيامة عند الحساب والجزاء، فلا يستطيع أحد أن ينكر على أعضاءه ما كانت تفعل في الحياة الدنيا، فيستسلم الإنسان لأمر الله على.

<sup>(</sup>١) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفي، ص١٠٧٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٩.

<sup>(1)</sup> انظر: مفاتيح الغيب، للرازي، ج٢٧، ص١١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢١٣.

3- إن الإنسان إذا أدرك هذه الحقيقة بأن كل شيء يفعله سوف يحاسب عليه، وسوف تشهد جوارحه وأعضاؤه على ذلك بحيث لا يستطيع الإنكار، فإنه بذلك سوف يغير من حاله ويصلح نفسه، ويعبد ربه على حق عبادته، وينقاد لأوامره ويبتعد عن نواهيه.

### المطلب الثالث: من دلائل توحيد الله على وقدرته.

لقد ذكر الله على سورة فصلت بعض الأدلة على توحيد الله على وقدرته، فقد بين الله الله على توحيد الله على يومين، وأنه من آياته الليل والنهار، والشمر في يومين، وخلق السموات السبع أيضاً في يومين، وأنه من آياته الليل والنهار، والشمس والقمر، وبين أنه على يحي الموتى كما يحي الأرض الخاشعة عندما ينزل عليها الماء، وكان يردف بعض هذه الأدلة بالأمر بعبادته وحده، وطاعته، والإخلاص له، فمن هذه الأدلة ما يلى:

١-بيان أنه ﷺ خلق الأرض في يومين، حيث قال تعالى: ﴿ قُلْ آبِنَّكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعْلُونَ لَهُ وَ أَلَا يَكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعْلُونَ لَهُ وَ أَنْدَادَأَ ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَكْمِينَ ﴾ [فصلت: ٩].

ينكر الله رهب على المزكين كفرهم بالله الذي خلق الأرض في مقدار يومين، وجعلوا له أمثالا أضدادا مساوين له في القدرة من الملائكة والجن والأصنام والأوثان، فالمتصف بالخلق والإبداع، هو رب العالمين كلهم من الإنس والجن وغيرهم. (١)

٢-بيان أنه ﷺ خلق السموات السبع في يومين، وأنه زين السماء الدنيا بمصابيح، حيث قال تعالى: ﴿ فَقَضَنْهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهُ أَوْزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ذَالِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ [فصلت: ١٢].

إن الله على خلق السموات وفرغ من خلقها في يومين، وأوحى إلى كل سماء ما أراد من الأمر والنهي، وزين السماء التي تلي الأرض بكواكب تشرق كالمصابيح، وجعلها حفظاً للسماء من الشياطين الذين يسترقون السمع، فذلك الذي ذكر من صفة تقدير العزيز في ملكه العليم في خلقه. (٢)

وتأتي هذه الآية عن خلق السموات في يومين بعد أن تكلم الله على عن خلق الأرض في يومين، فالآية تبين أن خلق السماء وخلق الأرض وفق إرادة الله على وتقديره وعلمه.

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٦.

٣-شهادة الجوارح على أصحابها يوم القيامة، حيث قال تعالى: ﴿ حَمَّ إِذَا مَاجَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [فصلت: ٢٠].

أي حتى إذا وردوا على النار، وأنكروا ما عملوا من المعاصبي شهد عليهم كل عضو من أعضائهم، ولكنه الله خص ذكر السمع والبصر والجلد لأن أكثر الذنوب تقع بها أو بسببها. (١)

٤-بيان أن من آيات الله على الليل والنهار والشمس والقمر، حيث قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱليَّتُلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا سَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَاسْجُدُوا لَلْهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ اللهِ ﴾ [فصلت: عَنْبُدُون اللهُ فَإِن الله عَنْهُ وَاللهُ الله عَنْهُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

أي من جملة آياته الدالة على وجوده وقدرته الموجبة للإيمان به الليل والنهار وتعاقبهما، وانتظام ذلك بينهما، فلا يوجد واحد سابق للآخر، وكذلك خلق الشمس والقمر بانتظام ودقة، فلا تسجدوا إليهما لأنهما مخلوقان من جملة مخلوقات الله على، ولكن اسجدوا لخالقهما إن كنتم إياه تعبدون، وإن استكبر الكافرون عن الامتثال لأمر الله على، وأبوا إلا أن يعبدوا الله بواسطة، فدعهم وشأنهم، لأن العباد المقربون إلى الله هم الذين ينزهونه بالليل والنهار عن الأنداد، فهؤلاء الملائكة ينزهونه عن ما لا يليق بكبريائه، حيث لا يملون عن ذلك وهم خير منهم، مع أنه على عبادتكم وعبادتهم.

٥-بيان أن من آيات الله على أيضاً إحياء الأرض بعد ما كانت خاشعة، حيث قال تعالى: ﴿ وَمِنْ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللّهُ إِنّهُ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عِلَى كُلّ اللّهُ عِلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عِلَى كُلّ اللّهُ عِلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

أي ومن آيات الله على الدالة على كمال قدرته، وانفراده بالملك والوحدانية أنك ترى الأرض لا نبات فيها، فإذا أنزلنا عليها المطر، تحركت بالنبات، ثم أنبتت من كل زوج بهيج، ويحيي به البلاد والعباد فالذي أحياها بعد موتها، يحيى الموتى من قبورهم إلى يوم بعثهم ونشورهم، فكما لا

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٧١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه النأويل، للزمخشري، ج٣، ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفي، ص١٠٧٦. وانظر: البحر المحيط، لأبي حيان، ج٩، ص٣٠٨.

تعجز قدرته عن إحياء الأرض بعد موتها، لا تعجز قدرته عن إحياء الموتى، (١) وإن الذين يميلون عن الحق، ويحرفون كلام الله وآياته الدالة على قدرته وحكمته لا يخفون علينا، بل نحن نعلمهم وهم مأخوذون بما يلحدون، مهما غالطوا وحسبوا أنهم مفلتون من يد الله كما قد يفلتون بالمغالطة من كلام الناس، أفمن يلقى في النار خير أم من يأتي آمناً يوم القيامة، فالإلقاء في النار سببه الكفر والإلحاد، والأمن في هذا اليوم يكون سببه الإيمان والتوحيد. (٢)

٦-بيان أن الله على سيرينا الآيات في الأنفس والآفاق، حيث قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِمِمْ حَتَى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ مَكِي كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [فصلت: ٥٣].

أى سنريهم آياتنا الدالة على صدقنا وصدق الرسول في فيما أخبرناهم به ودعوناهم إليه من الإيمان والتوحيد والبعث والجزاء وذلك في الآفاق أي من أقطار السموات والأرض، مما ستكشف عنه الأيام من عجائب تدبير الله، ولطائف صنعه في ذواتهم حتى يتبين لهم أنه الحق، ومن ذلك فتح القرى والأمصار وانتصار الإسلام كما أخبر به القرآن، ووقعة بدر وفتح مكة، وفي الأنفس مما أشار إليه القرآن، فيدل على صدقه وأنه الحق من عند الله في، وأن الله حق، وأن الساعة حق، ثم يوبخهم بإعلامهم أن شهادة الله في كافية في صدق محمد وما جاء به. (٢)

ولقد تحدث الباحث عن منهجية الإصلاح والتغيير في بيان أدلة توحيد الله على وقدرته في منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي في سورة غافر. (٤)

## المطلب الرابع: نفى الظلم عن الله تعالى.

إن الله الخالق الرازق نفى عن نفسه الظلم مطلقاً، وهو صاحب السلطان والجبروت الذي لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ الذي لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن أَذُنَهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠]، ويتجلى عدله بوافر كرمه إذ يضاعف الحسنات دون السيئات، وفي هذا إمعان لنفي الظلم عن ذاته العظيمة، فعن أبي ذر على عن النبي

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣٠٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٨، ص٥٩١.

<sup>(</sup>٤) انظر: نفس الرسالة، ص١٠٨.

ﷺ فيما روى عن الله تبارك وتعالى أنه قال: (يا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي ، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا ، فَلاَ تَظَالَمُوا).(١) فلقد دل الحديث بلفظه الصريح على تحريم الظلم مطلقاً.

وقال ابن القيم رحمه الله مبيناً وجه نفي الظلم عن الله في: "قد اتفق أهل الأرض والسموات على أن الله تعالى عدل لا يظلم أحدا، حتى أعداءه المشركين الجاحدين لصفات كماله، فإنهم مقرون له بالعدل ومُنزِّهون له عن الظلم، حتى إنهم ليدخلون النار وهم مُعتَرفون بعدله، كما قال تعالى: ﴿ فَاعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِم ﴾ [الملك: ١١]، وقال تعالى: ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنسِ ٱلْمَيَاتِكُمُ رُسُلُّ مِنكُمُ وَقَال تعالى: ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنسِ ٱلْمَيَاتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمُ مَنكُمُ وَقَال تعالى: ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنسِ ٱلْمَيَاتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمُ مَنكُمُ وَقَال تعالى: ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنسِ ٱلْمَيَاتِكُمُ مُسُلًا مَنكُمُ الله يَعْلَمُ مَنكُمُ الله وَالله على نفسه، وأخبر أنه لا يُهلِك القرى بظلم وأهلها غافلون". (٢)

ولقد دلت آيات سورة فصلت على هذه المنهجية، وبينت أن الله الله اليس بظلام للعبيد، فقال تعالى: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ مَّـ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَ أُومَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

أي من عمل شيئاً من الصالحات في هذه الدنيا فإنما يعود نفع ذلك على نفسه، ومن أساء في الدنيا فإنما يرجع وبال ذلك وضرره عليه، والله على ليس منسوباً إلى الظلم حتى يعذّب بغير إساءة، فهو تعالى لا يعاقب أحداً إلا بذنبه، ولا يعاقبه إلا بجرمه، قال المفسرون: ليست صغية «ظلاّم» هنا للمبالغة، وإنما هي صيغة نسبة مثل عطّار، ونجّار، وتمّار، ولو كانت للمبالغة لأوهم أنه تعالى ليس كثير الظلم ولكنه يظلم أحياناً، وهذا المعنى فاسد لأنه يستحيل عليه الظلم مطلقاً. (٣)

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الآداب، باب تحريم الظلم، ج٨، ص١٦، ح٢٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن القيم، ص(١٨٢-١٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: صفوة التفاسر، للصابوني، ج٣، ١١٧.

### منهجيات الإصلاح والتغيير في نفى الظلم عن الله تعالى.

إن الظلم ذنب عظيم وإثم كبير وهو سبب كل شر وفساد، فهو منبع الرذائل ومصدر السيئات، والله على العدل نفى عن نفسه الظلم، قال تعالى: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّيمِ لِلْمَعِيدِ ﴾ [فصلت: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا اللّهُ يُوبِدُ ظُلْمًا لِلْمِبَادِ ﴾ [غافر: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا اللّهُ يُوبِدُ ظُلْمًا لِلْمِبَادِ ﴾ [غافر: ٣١]، والله على تهدد أصحاب الظلم وأهله، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ اللّه عَمّا يَمْمَلُ الطّالِمُونِ ﴾ [ابراهيم: ٢٤]، فالله تعالى للظالمين بالمرصاد، فعن أبي موسى الأشعري هالله قال: قال رسول الله على: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَيُمْلِي لِلظَّالِمِ حَتّى إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِنُهُ)، قال: ثُمّ قَرَأً: ﴿ وَكَذَالِكَ آخَدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِنُهُ)، قال: ثُمّ قَرَأً: ﴿ وَكَذَالِكَ آخَدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ اللل

# المطلب الخامس: انفراد الله كال بعلم الغيب.

إن علم الغيب من خصائص الله ، فلا يعلم الغيب إلا هو؛ قال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَيعَلَمُهَا إِلَّا هُو ﴾ الشمنون وَالْأَرْضِ الْفَيْبِ إِلَّا الله ﴾ [النمل: ٦٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَيعَلَمُهَا إِلَّا هُو ﴾ الشمنون وقد يطلع الله على من شاء من رسله على شيء من المغيبات، يقول الإمام الشنقيطي (١) رحمه الله: "أعلم المخلوقات وهم الرسل والملائكة لا يعلمون من الغيب إلا ما علمهم الله على وهو تعالى يُعلِّم رسله من غيبه ما يشاء؛ كما أشار له بقوله: ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ إِلَمْ عَلَى الْفَيْبِ وَلَا عَلَمُ الْفَيْبِ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَلْفَيْبِ وَلَا عَمران: ١٧٩]، وقوله: ﴿ عَلِمُ الْفَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى عَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَلَا عَمران: ١٧٩]، وقوله: ﴿ عَلِمُ الْفَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ الْمَدَالَ اللهُ اللهُ عَن مِن رَسُولٍ فَإِنَّهُ مِن اللهُ عَلَى مِن رَسُولٍ فَإِنَّهُ مِن مَن يُعْلِي مَن يَسُولُ فَإِنَّهُ مِن مَن يُعْلِي مَن مُن اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَن مِن رَسُولٍ فَإِنَّهُ مِن مَن يُعْلِي مَن مُن اللهُ عَلِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَن مَن يَسُولُ فَإِنَّهُ مِن مَن مُن اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَاۤ أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِيَّةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ اَلِيمُّ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّ أَخَذَهُۥ اَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّالَّالَ

<sup>(</sup>٢) هو محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي: مفسر ومدرّس من علماء شنقيط (موريتانيا). ولد بها سنة ١٣٦٥ه، وتعلم بها. وحج عام ١٣٦٧ه واستقر مدرسا في المدينة المنورة ثم الرياض وأخيراً في الجامعة الإسلامية بالمدينة وتوفي بمكة عام١٣٩٣ه. انظر: الأعلام للزركلي، ج٦، ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطي، ج١، ص٤٨٢.

لذلك فقد بين الإمام رحمه الله أن جميع وسائل ادعاء الاطلاع على الغيب هي من الضلال الذي نهى الله عنه، وليس لنا إلا ما أطلع الله عليه رسوله، وأخبرنا به هي، فيقول الإمام موضحاً هذا المعنى:

" لما جاء القرآن العظيم بأن الغيب لايعلمه إلا الله كان جميع الطرق التي يراد بها التوصل إلى شيء من علم الغيب غير الوحي من الضلال المبين، وبعض منها ما يكون كفراً، ولذا ثبت عن النبي أنه قال: (مَنْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً)، (١) ولا عن النبي العلماء في منع العيافة (٢)، والكهانة (٣)، والعرافة (٤)، والطرق (٥)، والزجر (٢)، والنجوم، وكل ذلك يدخل في الكهانة، لأنها تشمل جميع أنواع ادعاء الاطلاع على علم الغيب، وقد سئل عن الكهان؟ فقال: (لَيْسُلُوا بِشَيْءٍ) (٧)". (٨)

والعباد ليس لهم تسلط إلى معرفة الغيب، وأن جميع الطرق التي يدعي أصحابها أنها تتبىء عن الغائب كلها من البهتان، وهذا ما أوضحه الإمام القرطبي رحمه الله بقوله: "قال العلماء رحمة الله عليهم: لما تمدح سبحانه بعلم الغيب، واستأثر به دون خلقه، كان فيه دليل على أنه لا يعلم الغيب أحد سواه، ثم استثنى من ارتضاه من الرسل فأودعهم ما شاء من غيبه بطريق الوحي إليهم، وجعله معجزة لهم، ودلالة صادقة على نبوتهم، وليس المنجم ومن ضاهاه ممن يضرب بالحصى، وينظر في الكتب، ويزجر بالطير ممن ارتضاه من رسول فيطلعه على مايشاء من غيبه، بل هو كافر بالله مفتر عليه بحدسه وتخمينه وكذبه". (٩)

وبذلك يتبين كفر من ادعى علم الغيب بأي طريقة من الطرق الشيطانية؛ إذ إنه زعم لنفسه ما اختص الله به دون خلقه، وكذب بالقرآن العظيم، وبآياته الكريمة التي ذكر الله جل وعلا فيها أنه لايعلم الغيب أحد سواه.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب السلام، باب تحريم الكهانة وإنيان الكهان، ج٤، ص١٧٥١، ح٢٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) هي زجر الطير للتفاؤل، والتشاؤم بأسمائها وأصواتها وممرها. انظر: تهذيب اللغة، ج٣، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٣) هو المنجم الذي يدعي علم الغيب الذي استأثر الله بعلمه. انظر: تهذيب اللغة، ج٦، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) مثل الكهانة، هو المنجم الذي يدعي علم الغيب الذي استأثر الله بعلمه. انظر: تهذيب اللغة، ج٢، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٥) هو الضرب بالحصى، والخط في التراب، وهو ضرب من التكهن. انظر: تهذيب اللغة، ج١٦، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) ويكون للطير، وغيرها للتيمن بسنوحها، أو التشاؤم ببروحها، وهو ضرب من التكهن. انظر: تهذيب اللغة، ج٠١، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب قول الرجل للشيء: ليس بشيء، وهو ينوي أنه ليس بحق، ج٨، ص٤٨، ص٤٨، ص٤٨، ح٢١٣.

<sup>(</sup>٨) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطي، ج١، ص٤٨٢.

<sup>(</sup>٩) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج١٩، ص٢٨.

ولقد دلت آیات سورة فصلت علی هذه المنهجیة وبینت أن الله هی هو المتفرد بعلم الساعة وعلم الغیب، فقال تعالی: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَعَلْمَ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَعْ مَا كَانُوا يَدَعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا بِعِلْمِهِ وَمَعْ مَا كَانُوا يَدَعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا مِعْلَمِ مِن عَبِيمِ اللهِ فَي الله مِن عَبِيمِ اللهُ مَن عَبْمُ مَا كَانُوا يَدَعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا مَا هَمْ مِن عَبِيمٍ اللهِ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ مَا كَانُوا يَدَعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا مِن اللهِ عَنْهُم مِن عَبِيمٍ اللهُ عَنْهُم مِن عَبِيمٍ اللهِ عَنْهُم مِن عَبِيمٍ اللهِ عَنْهُم مِن عَبِيمٍ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مَن عَبْدُ اللهُ عَنْهُ مِن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهُ مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مَن عَبْدُ اللهُ عَنْهُم مَن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهُ مَن عَبْدُ اللّهُ عَلْهُ مَن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهُ مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُ مَن عَبْدُ اللهُ عَنْهُ مِن عَبْدُ اللّهُ عَنْهُ مِن عَبْدُ اللهُ عَنْهُ مِن عَبْدُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا كُنُوا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا كُلُولُوا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُو

### المعنى الإجمالي:

يخبر الله النقس النقس النقس النقس النقس النقس المحد من خلقه أن يعلم الغيب وخاصة علم الساعة، وما تخرج الثمار من أوعيتها، وقال ابن عباس: هو الكفر قبل أن ينشق، ويعلم قدر أيام الحمل وساعاته ومتى يكون الوضع، ونوعه ذكراً كان أم أنثى، فيرد إليه علم الساعة كما يرد إليه علم الثمار والنتاج، ويومها يناديهم أن شركائي حسب زعمكم واعتقاداتكم، فلا يشهد لهم أحد، ويقولوا ما منا من أحد يشهد، (۱) وذهبت عقائدهم وأعمالهم التي أمنوا فيها أعمارهم على عبادة غير الله على وظنوا أنها تتفعهم وتدفع عنهم العذاب، فخاب سعيهم، وانتقض ظنهم أيقنوا أنه لا منقذ لهم، ولا ملجأ لهم، فكانت عاقبتهم لأنهم أشركوا بالله على (۱)

## منهجات الإصلاح والتغيير في منهجية انفراد الله كال بعلم الغيب.

1- إن أفق الإنسان محدود، وعقله مقصور على معرفة أشياء معينة، فهو لا يعلم المستقبل، ولا يستطيع أن يتنبأ نبوءة جازمة عن أمور غيبية مستقبلية، وإنما يتوقع ويخطط، ويدع التنفيذ وإصابة الهدف لله على المعرف المعرف

Y - لذلك كان لا بدّ له بعد اتخاذ الأسباب والقيام بالواجب من التوكل على الله، أي تغويض الأمر وتتفيذه لله هيه، فالزارع يبذر الحب في الأرض، ويوكل أمر النبات لله سبحانه، والتاجر يخاطر في البيع والشراء، ويترك أمر تحقيق الربح لله هيه، والطالب يجتهد ويكد ذهنه، ويدع النتائج والنجاح لله أو والعامل يبذل ما في وسعه، ثم يفوض الأمر في سلامة عمله وستره لله المدبر، وهكذا الناس كلهم قاصرون محتاجون في الاطلاع على أمور المستقبل إلى الله أو وهناك صفات تختص بالله كان لا يعلم بها البشر، ولا يقدرون على علمها، بسبب كون عقولهم محدودة، وأفكارهم قاصرة، ومن أهم تلك الصفات التي تحدى الله بها البشر، وأثبت عجزهم وضعفهم: هو علم الغيب في المستقبل القريب أو البعيد، فالله على ألوهية الله وحدانيته، دون شريك ولا منافس أو معارض أو شبيه ونظير.

<sup>(</sup>١) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٧٢١.

### المطلب السادس: حقيقة خلق السموات والأرض.

لقد خلق الله على هذا الكون الفسيح منذ قديم الزمان والذي من ضمنه خلق السموات والأرض، والله على خلق السموات والأرض بإبداع وإحكام في منتهى الدقة، فلو اختل أي عنصر أو تغير من مكانه لاختل توازن هذ الكون الفسيح بأكمله، والله على دعانا للتفكر في هذا الكون وفي خلق السموات والأرض، قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلُفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْنَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِيكُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَصَّعُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبّنا مَاخَلَقْتَ السَّمُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبّنا مَاخَلَقْتَ اللّهُ اللّهُ فَي يَذَكُرُونَ اللّهَ قِيكُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَصَّعُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ رَبّنا مَاخَلَقْتَ السَّمُونَ فِي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالُولُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّ

ثم وصف الله تعالى أولي الألباب بأنهم يجمعون بين التذكر والتفكير، يذكرون الله في مختلف أحوالهم من قيام وقعود واضطجاع، لا يقطعون ذكره في جميع أحوالهم بسرائرهم وضمائرهم وألسنتهم، ويتفكرون ويفهمون ما في السموات والأرض من أسرار ومنافع وحكم دالة على عظمة الخالق وقدرته وعلمه ورحمته. (١)

ولقد دلت آیات سورة فصلت علی حقیقة خلق السموات والأرض، وبین الله علی فیها أنه خلق الأرض فی یومین، وخلق السموات السبع فی یومین أیضاً، ولکن هذه الأیام لا نعرف مقدارها، أهی مثل أیامنا أم لا؟، فقال تعالی: ﴿ قُلْ آیِنّگُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِاللّذِی خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِی یَومین وَجَعَلُونَ لَهُ وَ أَنداداً ذَلِكَ أَلَا كُفُرُونَ بِاللّذِی خَلَق ٱلْأَرْضَ فِی یَومین وَجَعَلُونَ لَهُ وَ أَنداداً ذَلِك رَبُّ الْعَنامِینَ الله عَلَی الله عَلَی الله عَلَی الله عَلَی الله عَلَی مِن فَوقِها وَبَرُكَ فِیها وَقَدَّرَ فِیها أَقُونَتها فِی آرْبَعَةِ أَیّامِ سَوَاءً لِلسّاَبِلِینَ الله مُمَّا الله عَلَى الل

ينكر الله على المزكين كفرهم بالله الذي خلق الأرض في مقدار يومين، قيل هما يوم الأحد ويوم الإثنين، وجعلوا له أمثالاً وأضداداً مساوين له في القدرة من الملائكة والجن والأصنام والأوثان، فالمتصف بالخلق والإبداع، هو رب العالمين كلهم من الإنس والجن وغيرهم، (٢) وجعل في الأرض جبالاً رواسي، ثوابت من فوق الأرض على ظهرها، وبارك فيها فجعلها دائمة الخير

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٤، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص١٩٣.

على أهلها، ثم قدر فيها أرزاق العباد على ما بهم إليه الحاجة وعلى ما يصلحهم، (۱) وبعد أن خلق الله على أهلها، ثم قدر فيها أرزاق العباد على ما يبهم إليه الحاجة وعلى ما يصلحهم، (۱) وبعد أن خلق الله على الله على وجه الماء، فقال لها وللأرض انقادا لأمري، طائعتين أو مكرهتين، فلابد من نفوذه، قالتا أتينا طائعين ليس لنا إرادة تخالف إرادتك، (۱) والله على أتم خلق السموات وفرغ من خلقها في يومين، وأوحى إلى كل سماء ما أراد من الأمر والنهي، وزين السماء التي تلي الأرض بكواكب تشرق كالمصابيح، وجعلها حفظاً للسماء من الشياطين الذين يسترقون السمع، فذلك الذي ذكر من صفة تقدير العزيز في ملكه العليم في خلقه. (۱)

# منهجيات الإصلاح والتغيير في حقيقة خلق السموات والأرض.

1- إن العقل من أهم خصائص الإنسان التي بموجبها فضله الله على سائر المخلوقات قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيّ ءَادَمٌ ﴾ [الإسراء: ٧٠]، ويعتبر الإسلام العقل مناط التكليف في سائر المسئوليات الدينية والدنيوية، إذ به يهتدي الإنسان إلى الحقائق الكبرى التي دعا الله على الحق الوصول إليها بالبراهين العقلية، فلا يجوز للمرء تغييب العقل عن أداء واجبه في الدلالة على الحق والخير وتبصير الإنسان فيما يصلح له دنياه وأخراه.

Y- وحينما يتدبر الإنسان ويتفكر في خلق الله في السماوات والأرض بما فيهما من إعجاز في الخلق تزيد معرفته وتدبره تنزيهاً وخشية لله على، وتزيد معرفته بخالقه الإنسان وخالق من أهم الأمور التي تعمق الإيمان وتبني الشخصية الإسلامية هي التفكر في خالق الإنسان وخالق هذه السموات وخالق هذه الأرض، بكل ما فيها من مخلوقات، وبكل ما فيها من ثروات ومصادر، كل ذلك يبين ويوضح الطريق للإنسان، الطريق الحق الذي يؤدي إلى الإصلاح، يؤدي إلى الإصلاح والتغيير في كيفية التفكير السليم، ويؤدي إلى الإصلاح والتغيير في العقائد وإصلاح القلوب، ويؤدي إلى الإصلاح القلاع فيه، والتغيير في العلاقات الاجتماعية، ويؤدي لارتباط المخلوق بخالقه بشكل دائم لا انقطاع فيه، يصبح الإنسان يعمل لله ومن أجل الله في هذه الدنيا لينال الثواب والجزاء في الآخرة والفوز برضا الله الله الله في هذه الدنيا لينال الثواب والجزاء في الآخرة والفوز برضا الله الله في هذه الدنيا لينال الثواب والجزاء في الآخرة والفوز برضا

٣- ففي التفكر في خلق السماوات والأرض إصلاح وتغيير في المجتمع حينما يبدأ الإنسان بفعل
 ذلك بنفسه فلا بغضاء ولا فساد ، تسود المحبة وتتوحد القلوب على كلمة واحدة ودين واحد.

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري، ج٦، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٦.



# المبحث الثاني منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة فصلت

## المطلب الأول: تهديد المشركين بالعذاب الشديد

إن من رحمة الله على الواسعة أن بعث لنا رسلاً وأنبياء ودعاة ليهدوننا ويدعوننا إلى الطريق المستقيم، ذلك الطريق الذي ينجو به الإنسان من عذاب الله الشديد في الآخرة، ولقد بعث الله عنيه محمداً لله للناس كافة ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، وينذرهم عذاب الله الشديد في الآخرة، والقرآن الكريم مليء بالآيات التي تحذر المشركين وتنذرهم من العذاب الشديد يوم القيامة، وتبين قصص الأمم الغابرة التي لم تستجب لدعوة أنبياءها، وما حدث لها من دمار وهلاك، وما ينتظرها من العذاب الشديد في الآخرة.

ولقد دلت الآيات الواردة في سورة فصلت على هذه المنهجية وبين الله على فيها أن مصير الذين كفروا العذاب الشديد في الآخرة، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لاَسَمْعُواْ لِمَلَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْافِيهِ لَعَلَّمُو الذين كفروا العذاب الشديد في الآخرة، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لاَسَمْعُواْ لِمُلَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْافِيهِ لَعَلَّمُ وَلَا اللهِ اللهِ النَّالُ الْمُمْ فِيها وَقَالَ اللهِ اللهُ وَقَالَ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ الله

أي وقال الذين كفروا بالله ورسوله من مشركي قريش للذين يطيعونهم من أولياء من المشركين، لا تسمعوا لقارئ هذا القرآن إذا قرأه ولا تتبعوا ما فيه فتعملوا به، (۱) ويخبر الله على أنه سوف يجازي جميع الكفار بالعذاب الشديد، وذلك مثل معاداة قريش سماع القرآن، وسوف يجازيهم الله في الآخرة جزاء أقبح أعمالهم في الدنيا وهو الشرك، ولا يجازيهم على محاسن أعمالهم، كصلة الرحم وإكرام الضيف، وذلك لأن كل أعمالهم باطلة مع الكفر، (۱) فهذا كله جزاء أعداء الله النار، التي لهم فيها دار معينة، وهي دار العذاب الخلد، وذلك بسبب لغوهم الذي كان سببه جحودهم. (۳)

وبين الله على السورة أيضاً إنذار المشركين بأن يحدث لهم مثلما حصل لقوم عاد وثمود، من العذاب الشديد في الدنيا، والتهديد لهم بالعذاب الأكبر والأخزى يوم القيامة، فقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَن العذاب الشديد في الدنيا، والتهديد لهم بالعذاب الأكبر والأخزى يوم القيامة، فقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ الْمُنْوَا فَقُلْ أَنذَرْتُكُورَ صَعِقَةً مَا يُرْصَعُودَ اللَّهُ إِذْ مَا اللَّهُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلاّ تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ الرُّسُولُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلاّ تَعْبُدُوا إِلَّا

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري، ج١١، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢١، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير، للشوكاني، ج٤، ص٧٢٢.

الله قَالُوا لَوَ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلَيْهِ كَهُ فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلَتُم بِهِ كَيْفِرُونَ ﴿ فَأَمَّا عَادُّ فَأَسْتَ حَبُرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ الْمَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمْ يَرَوْا أَكَ اللّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوّةً وَكَانُوا بِعَاينِتِنَا يَجْحَدُونَ ﴿ فَأَ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيعًا صَرْصَرًا فَيَ أَوْلَمْ يَرَوْا أَكَ اللّهَ اللّهِ عَنَا مَا اللّهُ عَلَى عَلَيْهِمْ مَعَلَقُهُمْ عَذَابَ الْخِزِي فِي الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ الْخَزِينَ وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ فَا مَنُوا وَكُمْ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ فَا مَنُوا وَكُلُوا يَكُمْ مِنْ فَا فَاللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن عَلَى اللّهُ مَن عَلَى الْمُدَى عَلَى الْمُدَى عَلَى الْمُدَى عَلَى اللّهُ مَن عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَن عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مِن عِلْمُ اللّهُ مِن عِلْمَ الللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مُن اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا عَلْ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَا مُلْ اللّهُ عَلَا مَا عَلْمُ اللّهُ عَلَا مُلْ اللّهُ الْ

### المعنى الإجمالي:

أي قل يا محمد لهؤلاء المشركين المكذبين بما جئتهم به من الحق، إن أعرضتم عن الإيمان ولم تتدبروا في هذه المخوقات العظيمة، فإني أخوفكم عذاباً شديداً وقاتل مشابه لعذاب الأمم الماضية المكذبين بالرسل كعاد وثمود وغيرهم، (١) حيث جاءتهم الرسل يتبع بعضهم بعضاً، من قبلهم ومن بعدهم، قبل هود وصالح وبعدهما من عاد وثمود، بأن لا تعبدوا إلا الله، فردوا وقالوا لو شاء الله لأنزل بدل هؤلاء الرسل ملائكة وإنا بما أرسلتم كافرين. (٢)

ولما بين الله على أرضهم بغير استحقاق للولاية، وكانوا شديدي القوة، وبلغ من قوتهم أن الرجل يقتلع واستولوا على أرضهم بغير استحقاق للولاية، وكانوا شديدي القوة، وبلغ من قوتهم أن الرجل يقتلع الصخرة من الجبل بيده، أولم يعلموا بأن الله الذي خلقهم هو أشد وأوسع منهم قدرة وقوة، (٦) فأرسل الله عليهم عاصفة شديدة الصوت، قيل هي الريح الباردة، فأهلكوا جميعاً في أيام مشئومات ذات نحس وغبار وتراب ثائر، وقيل إن الله من منع عنهم المطر مدة ثلاث سنوات، وأتت عليهم الريح من دون مطر، وبين الله على أن لهم عذاب الخزي والهوان وهذا في الدنيا، وأما في الآخرة فعذابهم أقوى وأخزى من عذاب الدنيا. (٤)

وبين الله على الإيمان، وبعد أن قمود قوم صالح استحبوا الضلال على الهدى، والكفر على الإيمان، وبعد أن قتلوا الناقة هموا بقتل صالح السيخ، ولكنهم أخذتهم صبيحة العذاب حتى انخلعت لها قلوبهم، ورصفت الأرض من تحتهم، فهلكوا عن آخرهم، وذلك بسبب ما كانوا يكسبون من الشرك والظلم والعناد، ونجى الله على صالحاً السيخ والمؤمنين الذين ءامنوا وكانوا يتقون الشرك والمعاصى. (٥)

فهذه الآيات من السورة وغيرها تدل على أن المشركين الذين لم يؤمنوا بالله على ولا برسله عليهم السلام، لهم عذابٌ شديدٌ يوم القيامة من الله .

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم التنزيل، للبغوي، ج٥، ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفى، ص١٠٧١.

<sup>(</sup>٤) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: أيسر التفاسير، للجزائري، ج٤، ص٤٦٦.

### الإصلاح والتغيير في تهديد المشركين بالعذاب الشديد.

1- إن الله على قد بعث للناس رسلاً مبشرين ومنذرين، ليبشروا الذين ءامنوا وعملوا الصالحات بالجنة ورضى الله على وينذروا المشركين الذين لم يستجيبوا للرسل ولدعوة الحق بأن لهم عذاباً شديداً في الآخرة.

٢- والله على ما بعث الرسل العلى إلا من أجل الإصلاح والتغيير في حال الناس، بعدما كانوا يعبدون الأصنام وغيرها من الآلهة التي لا تضر ولا تتفع، وكانوا بعيدين عن عبادة الله على فجاءت دعوة الرسل للناس ليصلحوا من أنفسهم ويغيروا من حالهم التي كانوا عليها من الجهل والضلال والظلام.

٣- وقد جاء القرآن الكريم بالكثير من الآيات التي تهدد المشركين بالعذاب الشديد يوم القيامة، فعندما يعلم الإنسان من خلال هذه الآيات أن هناك عقاب شديد ونار ملتهبة يوم القيامة لمن لم يستجب لدعوة الرسل عليهم السلام، والدعاة إلى الله عليه أنه بذلك قد يستجيب للدعوة، ويؤمن بالله عليهم ويغير من حاله.

٤- إن مصير المشركين العذاب في الدنيا والآخرة، والكفار في كل زمان ومكان لا يسمعون للقرآن
 بل يشوشون عليه.

### المطلب الثاني: الدعوة إلى الله تعالى.

إن الدعاة إلى الله على هم ممثلو الرسل، وورثة الأنبياء، والمعلوم أن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذ به فقد أخذ بحظ وافر، كما قال النبي على: (وَأَنَّ العُلَمَاءَ هُمْ وَرَثَةُ الأَنْبِيَاءِ، وَرَثُوا العِلْمَ، مَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظِّ وَافِر). (١)

والدعاة إلى الله على هم سفراء الأمة المؤمنة إلى الناس، يحملون أمانتها، ويبلغون رسالتها والناس لهم تبع، لهذا كان لا بد للداعية من الخلق الحسن الذي يجلب له الناس، ويجمعهم على الخير، ويكون لهم به قدوة حسنة، وكان لابد للداعية من العلم ليفقه به الجاهل ويرشد به الضال. (٢)

والخلق والعلم لازمان لكل داعية يريد النجاح في مهمته لأنه بهما يتمكن من ممارسة عمله مع الراغبين ويتحمل أذى المعارضين، ولهذا قال النبي : (إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَ الراغبين ويتحمل أذى المعارضين، ولهذا قال النبي الله على الله الكونوا نماذج عملية لدعوتهم وقدوة حسنة لمن يدعونهم.

(٣) سنن الترمذي، أبواب البر والصلة عن رسول الله ﷺ ، باب ما جاء في معالي الأخلاق، ج٤، ص٣٧٠، ح٢٠١. قال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل، ج١، ص٢٤، ح٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسس الدعوة وآداب الداعاة، للدكتور: محمد السيد الوكيل، ص٩٣.

وطريق الدعوة إلى الله على لم تكن معبدة إطلاقاً، بل كانت ولازالت محفوفة بالمكاره والأشواك، ومليئة بالمصاعب على مر الدهور والأزمنة من عصر سيدنا نوح السلام إلى يومنا هذا، والداعية يضحي من أجل دعوته بأغلى ما يملك من النفس والوقت والمال وغيرها.

ولقد دلت آیات سورة فصلت علی هذه المنهجیة، وبین الله علی فیها أنه لا یوجد قول أفضل من قول الذین یدعون إلی الله، ویعملون الصالحات، فقال تعالی: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَآ إِلَی اللهِ من قول الذین یدعون إلی الله، ویعملون الصالحات، فقال تعالی: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَآ إِلَی اللهِ وَعَمِل صَدِیحًا وَقَالَ إِنِّنِی مِنَ المُسْلِمِینَ ﴿ وَ الله اللهِ عَلَي مِی اَحْسَنُ فَإِذَا اللّهِ عَیْمَ اللّه اللّه عَلی اللّه وَمَا یُلْمُ اللّه اللّه عَلی الله الله عَلی الله عَلی مِن الله الله عَلی الله عَلی من وَمَا یُلَق مِی اَحْسَنُ فَإِذَا اللّهِ عَلَي مِن الله عَلی الله عَلی من وَمَا یُلْمَ الله عَلی من وَمَا یُلْمَ الله وَمُن الله عَلی مِن الله عَلی من وَمَا یُلْمَ الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله وَمُن الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله وَمُن الله عَلی من الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله وَمُن الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله وَمُن الله عَلی من الله عَلی من وَمُن الله عَلی من وَمَا یُلُمُ الله وَمُن الله عَلَي مُن الله وَمُن الله عَلَي مُن الله وَمُن الله وَمُن الله وَمُن الله وَمِن الله وَمُن الله وَلَا الله وَمُن الله وَمُنْ الله وَمُن الله وَمُن الله وَمُن الله وَمُن الله ومُن الله ومُن الله ومُن الله ومُن الله ومِن الله ومُن الله ومِن الله ومُن الله ومِن الله و

#### المعنى الإجمالى:

يبين الله على هذه الآيات الكريمة أنه لا يوجد أحد أحسن كلاماً وطريقة وحالة ممن دعا إلى الله بتعليم الجاهلين، ومجادلة المبطلين بالأمر بعبادة الله بجميع أنواع العبادات، ومن الدعوة إلى الله عباده، وذلك بذكر تفاصيل نعمه وسعة جوده، وعمل صالحاً بدعوة الخلق إلى الله على متثال أمر الله بالعمل الصالح الذي يرضي ربه، ثم قال أنه من المسلمين المنقادين لأمره، والسالكين في طريقه، (۱) قال سيد قطب: " والداعي إلى الله ليس له أن يرد بالسيئة، فإن الحسنة لا يستوي أثرها كما لا تستوي قيمتها مع السيئة، ومقاومة النفس في رد الشر بالشر، يرد النفوس الجامحة إلى الهدوء والثقة، فتنقلب من الخصومة إلى الولاء، ومن الجماح إلى اللين ".(۱)

وما يلقى هذه الخصلة وهي دفع السيئة بالحسنة إلا الذين صبروا على تحمل المكاره من الدعاة المخلصين، وتجرع الشدائد وكظم الغيظ وترك الانتقام، (٣) وما يلقاها إلا ذو معرفة بالله على، وله حظ عظيم من الفضائل النفسانية والقوة الروحانية، فيلزم تزكية النفس وهل يستوي الحلو والمر ويكون حضور المكروه كغيبته. (٤)

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ج٥، ص٣١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفى، ص١٠٧٥.

وإن وسوس إليك الشيطان وحاول صرفك عن الدفع بالتي هي أحسن، وحثك على مقابلة السيئة بمثلها، فاستعذ بالله من الشيطان، فالله هو السميع لاستعاذتك منه، وهو العليم بوساوس الشيطان، وبما يعزم عليه الإنسان. (١)

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في الدعوة إلى الله على.

1- إن مهمة الرسل والأنبياء كانت مهمة واضحة المعالم، أرسلهم الله على لهداية الناس للطريق الصحيح وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، ودعوتهم إلى الخير والصلاح الذي ينفعهم في دنياهم وآخرتهم، فكانت كلماتهم لا تتعدى الرد على أقوامهم بقولهم إن أريد إلا الإصلاح، وإن أنا إلا نذير، أو نذير وبشير من الله ، فكانت الدعوة واضحة لقيادة الأقوام إلى الطريق الصحيح. والدعوة إلى الله على مهمة هذه الأمة الإسلامية، وكل مسلم مكلف بذلك حسب استطاعته.

٢- والدعوة إلى الله أساس كل إصلاح وكل تغيير في المجتمع، فمن الدعوة يبدأ الإصلاح والتغيير، فثمرة الدعوة إلى الله هي إيجاد الفرد صالح والمجتمع الصالح والدولة الصالحة.

٣- ولقد تحدثت عن الإصلاح والتغيير في بيان حقيقة الدنيا وعن كثير من الأمور التي تصلح الفرد والمجتمع، أما الآن أقول إن هذه الأمور كلها لا تتم بدون الأساس والقاعدة الكبرى لها وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي بدونه لما وصل الإسلام إلينا، فبدون الدعاة من الرسل والأنبياء والصحابة والصالحين، لما عرفنا حقيقة الدنيا ولما عرفنا الطريق الصحيح ولما وصل إلينا النور المبين والكتاب المرشد والهادى لنا القرآن الكريم والسنة النبوية.

٤- فيجب على الإنسان الداعية أن يصحح المفاهيم في نفسه عن الدعوة والإسلام وأمور الدين ليصبح مهيئاً لتصحيحها عند غيره كما فعل الصحابة والسلف الصالح رضوان الله عليهم

فلا يكون إصلاح ولا يكون تغيير نحو الأفضل بدون وجود دعوة وبدون وجود دعاة إلى الله، لأن هذه الغاية الأسمى من كل الغايات التي خلقنا من أجلها وهذه هي وظيفتنا في هذه الدنيا. ٤- والدعوة إلى الله سبيل النجاة في الدنيا والآخرة، وفيها الأجر العظيم من الله ، فقد قال النبي : (وَاللّه لَأَنْ يَهْدِيَ اللّهُ بِهُدَاكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النّعَمِ)، (٢) وقال أيضاً: (مَنْ دَعَا إلَى هُدًى، كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنِ اتّبَعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا)، (٣) فالداعية إلى الله عندما يحصل هذا الأجر العظيم من الله، يسعد في دنياه، ويطمئن في آخرته برضى ربه عنه، فيغير من حاله وحال مجتمعه.

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داوود، كتاب العلم، باب فضل نشر العلم، ج٣، ص٣٢٢، ح٣٦٦. قال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه، في افتتاح الكتاب في الإيمان وفضائل الصحابة، باب من سنة سنة حسنة أو سيئة، ج١، صحيح،

ولو أن المسلمين تظافروا على الدعوة إلى الله لتبدلت مجتمعاتهم خيراً، ولكانت أحوالهم أحسن من أحوالهم اليوم، ولكنهم يتساهلون في هذا أو يقصرون فيه أو يجهلون أو لا يبالون فحصل بذلك التقصير والنقص كما هو الحال والله المستعان.

وعلى كل داعية أن يذكر نفسه بمهمته وهدفه وأن يذكر المسلمين بالغاية التي خلقوا من أجلها، فاليوم عمل ولا حساب وغدا حساب ولا عمل فلينظر المرء ما قدمت يداه.

إذن لا يتم إصلاح ولا تغيير في المجتمع الإسلامي، ولا ينجو من قيود أعدائه ولا ينصره الله إلا بالدعوة إليه والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وسلك الطريق الصحيح الذي بينه الله لنا وبين لنا جزاء سالكه وعاقبة مخالفيه.



# المبحث الثالث منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة فصلت

#### المطلب الأول: الاستقامة على دين الله كلك.

وقبل أن أتحدث عن الآيات التي تدل على هذه المنهجية في سورة فصلت، أبدأ بمقدمة بسيطة في تعريف الاستقامة لغةً واصطلاحاً.

#### الاستقامة لغةً.

مصدر استقام مأخوذة من مادة (ق و م) وهي تدل على الطريق الذي يكون على خط مستو، وبه شُبّه طريق المُحِق، نحو قوله تعالى: ﴿ آمْدِنَا ٱلمِّسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]، واستقامة الإنسان لزومه الطريق المستقيم، والإقامة في المكان الثبات. (١)

والاستقامة: " الاعتدال، يقال استقام له الأمر ". $^{(7)}$ 

#### الاستقامة اصطلاحاً.

قال الجرجاني: "هي أن يُجمع بين أداء الطاعة واجتناب المعاصي، وقيل: الاستقامة ضد الاعوجاج، وهي مرور العبد في طريق العبودية، بإرشاد الشرع والعقل والمداومة". (٣)

<sup>(</sup>١) انظر: المفردات في غريب القرآن، للأصفهاني، ص٤١٨.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح، للرازي، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) التعريفات، للجرجاني، ص٣٨.

قال ابن القيم: "الاستقامة: كلمة جامعة آخذة بمجاميع الدين، وهي القيام بين يدي الله على حقيقة الصدق والوفاء، والاستقامة تتعلق بالأقوال والأفعال والأحوال والنيات، فهي وقوعها لله وعلى أمر الله".(١)

ولقد دلت سورة فصلت على هذه المنهجية، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُواْ تَكَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزُنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ ثَا نَخَنُ اللَّهُ ثُمَّ فِيهَا مَا تَتَعَوْنَ ﴿ ثَلَ نَتُولُا مِنَ الْحَيَوْةِ اللَّذِينَ وَفِي الْاَخِرَةً وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشَعَونَ ﴿ ثَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

#### المعنى الإجمالي:

تبين الآيات حال المؤمنين فهم الذين قالوا ربنا الله أي لا رب لنا غيره ولا إله لنا سواه، ثم استقاموا على دين الله فلم يشركوا به في عبادته أحداً، فأدوا الفرائض واجتنبوا النواهي وماتوا على ذلك، فتهبط عليهم الملائكة عند الموت، فتقول لهم لا تخافوا على ما أنتم مقدمون عليه بعد الموت من البرزخ والدار الآخرة، ولا تحزنوا على ما خلفتم وراءكم، وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون. (٢)

ثم بينوا لهم سبب عدم الخوف، فقالوا لهم نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا، فنسددكم ونحفظكم من الوقوع في المعاصبي، ونستقبلكم في الآخرة حتى تدخلوا جنة ربكم، حيث لكم فيها ما تشتهيه أنفسكم من الملاذ، ولكم ما ترغبون فيها وما تشتهون، وهذا كله من لدن رب غفور لكم رحيم بكم، لا إله إلا هو ولا رب سواه. (٣)

#### الإصلاح والتغيير في الاستقامة على دين الله كلة.

١- إن الاستقامة في الإسلام هي الإقامة على دين الله على هائي، والدوام على هائي، والاستمرار في التقيد بقيوده، والوقوف عند حدوده، والاستجابة لأوامره ، والانتهاء عن محارمه.

٧- إن جميع الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين كانت رسالاتهم والهدف منها أن يستقيم الناس، وتستقيم بهم أحوالهم، وتستقيم بهم دنياهم، وتستقيم بهم أمور آخرتهم، ويتمكنوا من الإصلاح والتغيير في الناس، حيث قال الله على لنبيه على: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [هود: ١١٢]، فأمر الله على نبيه هو ومن تاب معه على الحق، وألا يتجاوزا ما أمروا به، والمسلم يجب أن يكون ملتزماً بمنهاج الاستقامة، وما يتطلبه هذا المنهاج من آداب وأخلاق حسنة، قال

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، لابن القيم، ج٢، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفي، ص١٠٧٥.

تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلاَ تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، أي أن صرط الله ﴿ وطريقه الذي جعله منهجاً للسلوك مستقيماً لا عوج فيه، وأن على الناس أن يتبعوا الطريق السوي، وأنهم إذا اتبعوه، وساروا عليه أمنوا من الزيغ والضلال في الدنيا، وسعدوا برضوان الله ﷺ في الآخرة.

وإذا انحرفوا عن صراط الله، واتخذوا طرقاً أخرى ابتدعوها من تلقاء أنفسهم، تغرقوا عن سبيل الله، وحادوا عنه، واستحقوا الضلال، وتعرضوا للنكال بإعراضهم عن هداية الله تعالى.

وعن عبد الله بن عمر في قال: خط لنا رسول الله في خطأ فقال: (هَذَا سَبِيلُ اللّهِ)، ثم خط خطوطا عن يمينه وعن شماله فقال: (هَذِهِ سُنُئُلٌ عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ) ثم تلا قول الله في : ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسَتَقِيمَا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، قول الله في الله تعالى الصراط المستقيم مطلبًا للمؤمنين، يرجون ربهم تحقيقه لهم، فيدعون بذلك في كل ركعة من صلواتهم حينما يقولون : ﴿ آهْدِنَاالْصِرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦] .

٣- إن الإيمان والاستقامة هما دعامتا الإسلام، وهما مصدر كل خير، فالإيمان بالمولى تبارك وتعالى نور في القلب، وحكمة في النفس، وعفة للجوارح، والاستقامة هي مظهر الإيمان وميزانه ونتيجته، فلا إيمان لمن لا يستقيم في حياته وسلوكه، ولا استقامة لمن لا إيمان في قلبه، (٢) فعن سفيان بن عبد الله الثقفي، قال: قلت: يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً بعدك، قال: ( قُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ، فَاسْتَقِمْ ). (٣)

### المطلب الثاني: بيان صفات القرآن الكريم.

إن القرآن كتاب الله على ونوره المبين الذي أنزله على عبده ليكون للعالمين نذيراً؛ فهدى الله به أعينا عميا وآذانا صما وقلوبا غلفا، وأخرج به من الظلمات إلى النور بإذنه إلى صراط العزيز الحميد.

فهو حلقة الوصل بين رب العباد وعباده، نزل به الروح الأمين، على قلب نبيه العظيم في شهر رمضان الفضيل في ليلة شهد الله في عليائه لها بالبركة والخير، ولقد ذكر الله على الكثير من صفات هذا الكتاب في القرآن الكريم، فهو الكتاب المحكم والمتشابه الذي أنزل من لدن حكيم خبير.

<sup>(</sup>١) مسند أبي داوود الطيالسي، باب ما أسند عبد الله بن مسعود ، ج١، ص١٩٧، ح٢٤١.

<sup>(</sup>٢) مجلة البحوث الإسلامية، ج٢٢، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب جامع أوصاف الإسلام، ج١، ص٦٥، ح٣٨.

والقرآن الكريم: هو كلام الله المعجز، المنزل على قلب النبي ، بواسطة الوحي جبريل الكلام المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر، والمتحدى بأقصر سورة منه، والمتعبد بتلاوته، من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة الناس. (١)

#### ومن صفات القرآن الكريم الواردة في سورة فصلت ما يلي:

1 - بيان أن هذا القرآن منزل من عند الله الرحمن الرحيم، قال تعالى: ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [فصلت: ٢].

يخبر الله الله الكتاب الجليل، صادر من الله الذي وسعت رحمته كل شيء، ومن أعظم رحمته إنزال هذا الكتاب، الذي حصل به العلم والهدى والفوز، والشفاء والرحمة والخير الكثير، وهو الطريق للسعادة في الدارين.

٢- بيان أن هذا الكتاب آياته مفصلة، وأنه جاء باللغة العربية، قال تعالى: ﴿ كِنْنَبُ فُصِلَتَ عَايَنتُهُ.
 قُرُءَانًا عَرَبيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣].

أي أن هذا الكتاب الكريم بينت وفصلت أحكامه وجعلت معاني مختلفة من حكم وأمثال ومواعظ ووعد ووعيد باللسان العربي وبلغتهم، ليفهموا منه المراد ولو كان بغير لسانهم ما فهموه. (٢) على معنى أَلَّمُ مُنَّمُ مَنْ الله وَنذيراً للكافرين، قال تعالى: ﴿ بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَاً حَاثَمُ مُمْ فَهُمْ لَكُونَ عَلَيْ الله وَمنين، ونذيراً للكافرين، قال تعالى: ﴿ بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَاً حَاثُمُ مُمْ فَهُمْ لَلهُ الله وَمنين، ونذيراً للكافرين، قال تعالى: ﴿ بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَا حَاثَمُ مُنْ الله وَمنان الله وَمنان الله وَمنان الله وَمنان الله وَمنان الله والله و

أي وهذا القرآن الكريم من صفاته أنه بشيراً لأهل الإيمان، مبشراً لهم بالجنة، ونذيراً للمشركين من عذاب النار، ومع وضوح الكتاب أعرض كفار قريش عنه، ولم يلتفتوا إليه فهم لا يسمعونه ولا يريدون سماعه. (٣)

٤- بيان أن هذا القرآن جامع لجميع صفات الكمال، وهو محفوظ من التحريف والتبديل، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ ٱلْيَعِلَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَّ مَا إِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴾ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴾ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنِّينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴾ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنِّينَ يَدَيْدِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَنْ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

أي إن الذين يجحدون القرآن الكريم المذكر للعباد بجميع مصالحهم الدينية والدنيوية، والأخروية، عندما جاءهم نعمة من ربهم على يد أشرف الخلق، وهو جامع لأوصاف الكمال، منيع

<sup>(</sup>١) انظر: مناهل العرفان، لزرقاني، ج١، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ج٦، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور، ج٢٤، ص٢٢٤.

لكل من أراده بتحريف أو سوء ، ولا يقر به شيطان من شياطين الإنس والجن، ولا بإدخال ما ليس منه، فهو محفوظ من تنزيله، ومحفوظة ألفاظه ومعانيه، ومعانيه قد تكفل من أنزله بحفظه. (١) منه، فهو محفوظ من تنزيله، ومحفوظة ألفاظه ومعانيه، وبيان أنه كتاب هداية وشفاء، قال تعالى: ﴿ وَلَوَ حَبِيانَ أَن هذا القرآن عربي اللغة وليس بأعجمي، وبيان أنه كتاب هداية وشفاء، قال تعالى: ﴿ وَلَوَ جَعَلَنَهُ قُرَّءَانًا أَعْبَعًا لَقَالُوا لَوَلا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ مُ عَالَيْ فَي وَعَرَيْقٌ قُلُ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدُى وَشِفَاتً ﴾ [فصلت: ٤٤].

أي أن هذا القرآن عربي فلم لا يفهمونه ولا يعملون به، ولو نزل بلسان أعجمي لأنكروا ذلك، وقالوا لو بينت آياته باللغة التي نفهمها، ولاعترضوا على أن الكلام أعجمي والمرسل إليه عرب، ولما كان جميعه عربياً، ومع ذلك أنكروه، ودل على أن كفرهم به هم كفر عناد وتعنت، كما قال الله و وَلَوْنَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ اللهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِمِ مُوّمِنِينَ اللهُ عَلَى أَنْ كَانِه وهو أنه كتاب هداية وشفاء لما في الصدور، من الشكوك والريب، كما قال تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ والريب، كما قال تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ والريب، كما قال تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾

#### منهجيات الإصلاح والتغيير في بيان صفات القرآن الكريم.

1-إن هذا الكتاب الكريم من أعظم الكتب على الإطلاق، فهو لا يأتيه الباطل لا من بين يديه ولا من خلفه، وهو كلام الله على الذي لا يعتريه النقص، وهو أيضاً معجزة النبي محمد الكبرى التي تحدى الله على الله على أن يأتوا بمثل أصغر آية منه، فعجزوا عن الإتيان بمثله أو بأصغر آية منه، وتكفل الله على بحفظ هذا القرآن من التحريف أو غير ذلك، فقال تعالى: ﴿ إِنَّا لَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَنَكُلُ اللّهِ كُلُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وهو باق إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

٢- إن الإنسان عندما يعلم أن هذا الكتاب بجميع صفاته هو كلام الله على الخالق البارئ، وأنه كتاب لا يوجد فيه ما هو باطل، فإنه بذلك يصلح نفسه ويؤمن بربه ويعبده حق عبادته، فتتغير حاله، وينفع نفسه في دنياه ويصبح إنساناً صالحاً، فإذا أصلح كل فرد من المجتمع نفسه، فإن المجتمع يصبح بذلك مجتمعاً صالحاً نافعاً.

<sup>(</sup>١) انظر: أيسر التفاسير للجزائري، ج٤، ص٤٨٢. وانظر: بحر العلوم ، للسمرقندي، ج٣، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ج٢٤، ص٢٤٨.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات، والصلاة والسلام على أشرف الخلق والبريات، سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الأطهار، وبعد:

فإن هذا ما يسره الله على لي في استخلاص وبيان المنهجيات العقائدية والدعوية والأخلاقية من سور الزمر وغافر وفصلت، فالهدف من البحث كان استنباط منهجيات الإصلاح والتغيير من خلال هذه السور الكريمة، فإن كان صواباً فمن الله على، وإن كان فيه من الخطأ أو الزلل فمن الشيطان ومن نفسي.

ومن خلال هذه الدراسة لسور الزمر وغافر وفصلت، والوقوف على ما فيها من منهجيات الإصلاح والتغيير المتوعة، خرج الباحث بالنتائج والتوصيات التالية:

### أولاً: النتائج:

من خلال هذه الدراسة توصل الباحث إلى مجموعة من النتائج أهمها ما يلي:

- ١- إن القرآن الكريم قائم على أساس منهج الإصلاح والتغيير، ولقد أنزله الله على سيدنا محمد على الفساد الذي لحق بالناس في جميع المجالات وإصلاحها، ولقد ركزت السور الثلاث على الجانب العقائدي والجانب الدعوى والجانب الأخلاقي والاجتماعي.
- 7- إن رسالة السماء ودعوة الأنبياء هي الإصلاح والتغيير، والهدف من بعث جميع الرسل عليهم السلام هو إنقاذ الناس من الضلال وهدايتهم لعبادة الله وحده لا شريك له، ولن تستقيم أحوالهم إلا بتطبيق شرع الله على.
- ٣- إن التغيير يبدأ من النفس، ومن ثم تغيير المجتمعات، فإن صلاح المجتمع من صلاح أفراده.
- ٤- من أهم أهداف ومقاصد سورة الزمر هو الحديث عن التوحيد وأدلة وجود الله تعالى،
   والحديث عن الوحى والقرآن الكريم.
- من أهم أهداف ومقاصد سورة غافر هو الحديث عن معجزة القرآن الكريم الخالدة، ووصف الملائكة، ومعالجة قضايا العقيدة في قلوب المشركين.
- 7- من أهم أهداف ومقاصد سورة فصلت الحديث عن أحوال الأمم الماضية، وإثبات العقيدة التي منها الوحدانية والرسالة والوحي والبعث والجزاء، والحديث عن الساعة واختصاص علم الله على بها.

- ٧- وجوب الصبر على الدعوة والتدرج فيها، وأن الداعي يجد عثرات وصعوبات كثيرة في طريق الدعوة.
- ٨- إن القصص القرآني فيه من العبر والعظات للأفراد الشعوب، وذلك بذكر أحوال الأمم
   الماضية وما حدث لهم من عقاب عند تكذيبهم أقوامهم.
- 9- من دلائل توحيد الله على النهار، وقدرته خلق السموات والأرض، وتكوير الليل على النهار، وجعل النهار للبصيرة والليل للسكن، وخلق الإنسان في أحسن صورة مع بيان المراحل التي خلق فيها الإنسان، وخلق الأنعام التي تنفع الناس في حياتهم، وغيرها الكثير من الدلائل.
- ١- إن الاستقامة على دين الله على غاية جليلة وهدف سام في هذه الحياة الدنيا، ينبغي لكل مسلم أن يسعى إليه.
- ۱۱ إن القرآن الكريم كتاب الله رهي ونوره المبين الذي أنزله الله على عبده ليكون للعالمين نذيراً، فهدى الله به أعيناً عمياً، وآذاناً صماً، وقلوباً غلفاً، وأخرج الله به الناس من الظلمات الي النور بإذنه إلى صراط العزيز الحميد.

#### ثانياً: التوصيات:

- ١- ضرورة العمل على إصلاح وتغيير النفس البشرية، وذلك بأن يبدأ كل إنسان بإصلاح وتغيير كل ما يراه فاسداً من نفسه وبنفسه، لأن إصلاح النفس البشرية مرتبط بصلاح المجتمع كله، ومن ثم إقامة المجتمع المسلم.
- ٢- ضرورة المسارعة إلى الاستعداد ليوم البعث والجزاء، وذلك بالطاعات والأعمال الصالحة،
   لأن مصير الإنسان مرهون بعمله، والجزاء من جنس العمل.
- ٣- ضرورة الإقبال على طلب العلوم الشرعية، والسعي في نشرها، فهي من أنفع العلوم في الدنيا والآخرة.
- 3- أوصي الباحثين وطلاب العلم بالاهتمام بموضوعات القرآن الكريم المختلفة، والبحث في كافة مجالاته، حيث إن القرآن الكريم زاخر بموضوعات قيمة تخدم مجتمعنا الإسلامي، وتعالج قضاياه المختلفة، فالقرآن الكريم وضع منهجيات متنوعة في كافة المجالات العقائدية والدعوية والأخلاقية والإجتماعية، وغيرها الكثير من المنهجيات، فلا بد من التبحر فيه ومدارسته لاستنتاج هذه المنهجيات.
- ٥- أوصىي بتقوى الله العظيم، والعمل بالفوائد المستنتجة من الدراسة، وترك الجدل العقيم، والاستسلام لأوامر الله، والدعوة إلى الله على بالحكمة والموعظة الحسنة.

وقد تحريت أثناء كتابتي لهذا البحث تجنب الخطأ والزلل، فإن كنت قد أصبت فهذا توفيق وكرم من الله ومنة، وإن كانت الأخرى فمن نفسي ومن الشيطان، وهذا حصاد نتاجكم وما غرستموه فينا، وأدعو الله الله أن يتقبل مني ما قدمت، وأن يغفر لي ما قصرت، وأن يرزقني الإخلاص في القول والعمل، إنه ولى ذلك والقادر عليه وهو على كل شيء قدير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

# الفهارس العامة

### وتشتمل على:

- فهرس الآيات القرآنية.
- فهرس الأحاديث النبوية.
- فهرس الأعلام المترجم لهم.
  - فهرس المصادر والمراجع.
    - فهرس الموضوعات.

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة   | رقمها         | الآيــة القرآنيــة                                                                                                        | م   |  |
|----------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
|          |               | الفاتحة                                                                                                                   |     |  |
| ۱۷۱      | ٦             | ﴿ آخدِنَاالْعِرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾                                                                                       | ٠١. |  |
| ١٧٣      |               |                                                                                                                           |     |  |
| ٦        | ٧             | ﴿ صِرْطَ الَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآ أَيْنَ ﴾                             | ٠,٢ |  |
|          |               | البقرة                                                                                                                    |     |  |
| ٦٧       | 1 ٧           | ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ               | ۳.  |  |
|          |               | وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَت لِلاَبْتِعِرُونَ ﴾                                                                              |     |  |
| ۲۸       | ۲۱            | ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ                       | ٠ ٤ |  |
|          |               | تَتَّقُونَ ﴾                                                                                                              |     |  |
| ٥٣       | <b>٣٩-٣</b> ٨ | ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَاخُوفُ                 | . 0 |  |
|          |               | عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعْزَنُونَ ١١٠ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا أَوْلَتَهِكَ أَضْعَبُ النَّارِّهُمْ |     |  |
|          |               | فِبِهَا خَلْدُونَ ﴾                                                                                                       |     |  |
| 107      | ١٦٢           | ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظُرُونَ ﴾                                             | ٠٦. |  |
| ٣٦       | 1 / /         | ﴿ وَلَكِئَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْأَخِرِ ﴾                                                        | ٠٧. |  |
| ٥٣       | ۱۸٥           | ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنْ زِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّسَاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ                               | ۸.  |  |
|          |               | الْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾                                                                                                |     |  |
| ۱۰۲      | ۱۸٦           | ﴿ وَإِذَاسَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيثُ أُجِيبُ دَعُوهٌ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ ﴾                               | ٠٩  |  |
| ٦٣       |               |                                                                                                                           |     |  |
| 41       | 777           | ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ - مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾                                      | ٠١. |  |
| 79       | ۲٦.           | ﴿ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَّ قَلْمِي ﴾                                                                            | .11 |  |
| ۲۳،      | 7 / 0         | ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَّ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ                         | .17 |  |
| ٣٤       |               | وَمُلَتهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ ﴾                                                                                   |     |  |
| آل عمران |               |                                                                                                                           |     |  |

|          | 1       |                                                                                                                                   |       |
|----------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٧٢       | ١٨      | ﴿ شَهِ حَاللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْرِ قَايِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ | ۱۳.   |
|          |         | أَنْ يَرِينُ الْمَكِيمُ ﴾                                                                                                         |       |
| ٧٢       | 0 £     | ﴿ وَمَكَدُواْ وَمَكَرَاللَّهُ ۖ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ ﴾                                                                 | .1 £  |
| 17.      | ٦٢      | ﴿ إِنَّ هَنَذَا لَهُوَ ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنكَ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْمَزِيدُ ٱلْحَكِيمُ           | .10   |
|          |         |                                                                                                                                   |       |
| ۱۲۹      | ٦٤      | ﴿ قُلْ يَكَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَمَالُوا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا                     | .17   |
| 177      |         | ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ - شَكِئُا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَابَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ                             |       |
| ١٢.      | ٩٣      | ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ إِلَّا مَاحَرَّمَ إِسْرَّةِ بِلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ - مِن                     | .17   |
|          |         | قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَىنَةُ قُلْ فَأَتُوا بِالتَّوْرَىٰةِ فَاتَلُوهَاۤ إِن كُنتُمْ صَدِقِين                              |       |
| ٩ ٨      | 107     | ﴿ وَاللَّهُ يُحْيِء وَيُمِيثُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيدُ ﴾                                                               | ٠١٨   |
| ٧٨       | 17.     | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾                                                                                | .19   |
| ١٥٨      | 1 / 9   | ﴿ وَمَاكَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَلَئِكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ ـ مَن يَشَاتُهُ ﴾                 | ٠٢٠   |
| 171      | 191-19. | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأَوْلِي                                 | . ۲۱  |
|          |         | ٱلْأَلْبَنِ اللهُ الَّذِينَ يَذَكُّرُونَ اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ                                         |       |
|          |         | وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                                                             |       |
|          |         | النساء                                                                                                                            |       |
| 107      | ٤.      | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ۗ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ                          | . ۲ ۲ |
|          |         | أَجُرًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                |       |
| ،٦٩      | 175-177 | ﴿ لَيْسَ إِلْمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيِّ أَهْلِ ٱلْكِتَابُّ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجْزَ بِدِ وَلا                              | ٠٢٣   |
| ٧١       |         | يَعِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَإِيًّا وَلَا نَصِيرًا السُّ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّكِلِ حَنتِ مِن                               |       |
|          |         | ذَكِرِ أَوْ أَنْنَى وَهُوَمُؤْمِنُ فَأُولَئِهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾                              |       |
| ۲۳،      | ١٣٦     | ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَتِهِ كَتِيهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ                             | ۲٤.   |
| ٣٤       |         | ضَكَلَا بَعِيدًا ﴾                                                                                                                |       |
|          |         | المائدة                                                                                                                           |       |
| ۲        | ٤٨      | ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾                                                                               | ٠٢٥   |
| ٣٣       | ££      | ﴿ إِنَّا آَنْزِلْنَا ٱلتَّوْرَئِدَ فِيهَا هُدًى وَثُورٌ ﴾                                                                         | ۲۲.   |
| <u> </u> | ı       | 1                                                                                                                                 |       |

| ٣٣   | ٤٦  | ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٰ ءَاثَنْرِهِم بِعِيسَى ٱبِّنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَذِّهِ مِنَ ٱلتَّورَنَةِ     | . ۲ ۷ |
|------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|      |     | وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنْجِيلَ فِيهِ هُدَى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَىنةِ وَهُدَى         |       |
|      |     | وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾                                                                                        |       |
| ١    | ٥٦  | ﴿ وَمَن يَتُوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُٱلْفَلِلْمُونَ ﴾             | ۸۲.   |
| 1.7  | 115 | ﴿ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مَّ رَبُّنا ٓ أَنِولَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَّمَاءِ تَكُونُ لَنَاعِيدًا | .۲۹   |
|      |     | لِّأُوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَايَةً مِّنكُ وَٱرْزُقَنَا وَأَنتَخَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾                                |       |
|      |     | الأنعام                                                                                                              |       |
| ٥٦   | ۲۸  | ﴿ وَلَوْرُدُوالْعَادُوالِمَا نُهُواعَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَلِدِبُونَ ﴾                                                | ٠٣٠   |
| ٤١   | ٣٩  | ﴿ مَن يَشَإِ ٱللَّهُ يُضِّلِلُهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلُهُ عَلَىٰ صِرَ طِ مُّسَّتَقِيمِ                                | ۳۱.   |
| ١٥٨  | ٥٩  | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﴾                                                       | ۲۳.   |
| ٥٩   | 70  | ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابَا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ    | ۳۳.   |
|      |     | يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ ﴾                                                               |       |
| ١٣٣  | ٧٤  | ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً ۚ إِنِّ أَرَئِكَ وَقَوْمَكَ فِي        | ٤٣.   |
|      |     | صَكلِ مُبِينِ ﴾                                                                                                      |       |
| ٤٥٤  | ٨٢  | ﴿ ٱلَّذِينَ وَامَنُوا وَلَدَ يَلْبِسُوٓ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَّنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ        | ٠٣٥   |
| ١٥٨  |     |                                                                                                                      |       |
| ٤.   | ١   | ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِّكًا } أَلِحَنَّ وَخَلَقَهُم وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمِ سُبْحَنَهُ  | ۲۳.   |
|      |     | وَتَعَلَىٰ عَمَّلِصِفُونَ ﴾                                                                                          |       |
| ٤١   | 170 | ﴿ فَكَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَيْ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلُّهُ رَجَعَكُ              | ٠٣٧   |
|      |     | صَدْرَهُ، ضَيِقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَكُ فِي ٱلسَّمَاءِ                                                        |       |
| 104  | ۱۳۰ | ﴿ يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنسِ ٱلَّذِيَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي                   | .٣٨   |
|      |     | وَيُسْذِرُونَكُمْ لِقَاآةً يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىٰ أَنفُسِنا وَغَرَّتَهُمُ لُلْحَيَوْهُ الدُّنيَ   |       |
|      |     | وَشَهِدُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِمٍ مَّ أَنَّهُمُ كَانُواْ كَنفِرِين                                                       |       |
| ۱۷۱، | 107 | ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ ۖ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ               | ۳۹    |
| ١٧٣  |     | عَن سَابِيلِهِ ﴾                                                                                                     |       |
|      |     | الأعراف                                                                                                              |       |

| ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ عَامَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنْتِ قِنَ ٱلسَّمَآ وَٱلْأَرْضِ وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَنِ مَنَ السَّمَا وَالْأَرْضِ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَ   | . ٤ • |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|
| وَلَكِن كَذَّ بُواْ فَأَخَذْ نَهُم بِمَاكَ انُواْ يَكْسِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |  |  |
| ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ٓءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَٱنسَلَحَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطِنُ فَكَانَ ١٧٦-١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . ٤١  |  |  |
| مِنَ ٱلْعَاوِينَ اللهِ وَلَوْشِتْنَ الرَفَعَنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَأَخَلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |  |  |
| هَوَنَهُ فَمَثَلُهُ: كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَعْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُ هُ يَلْهَتْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |  |
| ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْ تَدِي وَمَن يُصْلِلْ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ ١٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . £ Y |  |  |
| الأنفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |  |  |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ لِيَصُدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّاللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ | . £ ٣ |  |  |
| فَسَيْنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ ۖ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |  |
| جَهَنَّدُ يُحْشَرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |  |  |
| ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمِ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . £ £ |  |  |
| يِأَنفُسِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |  |  |
| التوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4 -   |  |  |
| ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينِ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَكُمُ ٱللَّهِ ثُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . £ 0 |  |  |
| أَبْلِغَهُ مَأْمَنَهُ. ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |  |  |
| ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . £ ٦ |  |  |
| اَبْتُ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |  |  |
| ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِعُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْرَاهِمِ مَ وَيَأْبَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُسِّمَّ نُورَهُ وَلَق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . £ V |  |  |
| كرِهُ ٱلْكَنفِرُونَ ٣ هُوَ ٱلَّذِي آرُسُلَ رَسُولَهُ بِإِنَّهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |  |  |
| لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِكِلِهِ وَلَوْكِرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |  |  |
| ﴿ وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَلُقَائِلُونَكُمْ كَافَّةً ﴾ ٣٦ ١١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . £ A |  |  |
| ﴿ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . £ 9 |  |  |
| ﴿ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .0,   |  |  |
| ﴿ وَمَاكَاكَ اللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنْهُمْ حَقَّىٰ ثُبَيِّنَ لَهُم مَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠٥١   |  |  |
| يَتَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |  |  |
| يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |  |  |

| يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ اللهِ اللهُ ا | ٠٥٢ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِيلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تَجْرِف مِن تَعْنِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾                                                  |
| آءِ فَأَخْلَطَ بِهِ عِنَاتُ ٱلْأَرْضِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٠٥٣ ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَّيَا كُمَآهِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَا                                |
| زُخْرُفَهَا وَٱذَّيَّانَتُ وَظَلِبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَنُدُ حَتَّى إِذَا ٱخْذَتِٱلْأَرْضُ                                         |
| ا لَيْلًا أَوْ نَهَادًا فَجَعَلْنَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَالِدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَىٰهَا أَمُّرُهَا                                                |
| يكتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حَصِيدًا كَأَن لَّمْ تَغْرَ بِٱلْأَمْسِ كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلَّابَ                                            |
| مِيْكُ ٱلسَّمَّعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَمَن ٣١ ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٠٠ ﴿ قُلَّ مَن يَرَّزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَـ                                           |
| يُ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرُ فَسَيَقُولُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | يُغْرِجُ ٱلْمَى مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَيّ                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَّقُونَ ﴾                                                                            |
| سَ أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٥٠ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّا                                           |
| بود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>A</b>                                                                                                       |
| يَنَقَرُهُ لَوَمُسْتَوْدَ عَهَا كُلُّ فِي ١٠٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٦ . ﴿ وَمَامِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُهُمَّ                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كِتَبِثْبِينِ                                                                                                  |
| السَّمَلَة عَلَيْكُم مِدْرَارًا ٢٥ ١٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥٧٠. ﴿ وَيَنَقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُوَا إِلَيْهِ يُرْسِلِ                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وَيَزِدْ كُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ وَلَانَنُولُوْ الْجُرِمِينَ                                           |
| قِيَ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٥٠ ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيهِ                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أُنِيبُ ﴾                                                                                                      |
| إِنَّ أَخَذَهُ وَالِيمُ شَدِيدُ ﴾ ١٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٥٩٠ ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَّةً                                      |
| 177 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٠٦٠ ﴿ فَٱسْتَقِمْ كُمَا آأُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾                                                         |
| بِهِۦ فُوَّادَكَ ۚ وَجَآءَكَ فِي هَاذِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ  | ٠٦١ ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْكَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٱلْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                             |
| بىف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يو                                                                                                             |
| نَآ إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٠٦٢. ﴿ نَعَنُ نَقَشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحِيْنَ                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْعَكِفِلِينَ                                                                       |
| عِيدِمِن مَبَلُ ﴾ ٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٦٣٠ ﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّ آَمِنتُكُمْ عَلَيْهَ إِلَّا كُمَّ آَمِنتُكُمْ عَلَيْهَ أَخِ |
| مِّنَ أَهْلِ ٱلْقُرِّئَ ۗ أَفَارَ يَسِيرُوا ١٠٩ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرِّئَ ۗ أَفَارَ يَسِيرُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                |

|      |      | فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وُلدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ       |     |
|------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|      |      | لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّأُ أَفَلَاتُعْ قِلُونَ ﴾                                                              |     |
| 1 88 | 11.  | ﴿ حَقَّ إِذَا ٱسْتَيْنَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوٓ ٱأَنَّهُمْ قَدْكُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّي مَن   | ٥٢. |
|      |      | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                   |     |
| ١٢.  | 111  | ﴿ لَقَدْكَاتَ فِ قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَاتِ مَاكَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَكَ                  | .٦٦ |
| ١٠٤، |      | وَلَنْكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدِيْهِ وَتَفْصِيلَكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً                  |     |
|      |      | لِقَوَمِ يُؤْمِنُونَ ﴾                                                                                    |     |
|      |      | الرعد                                                                                                     |     |
| ۱۲۷  | 11   | ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا إِنْفُسِمٍ ﴾                            | .٦٧ |
| ۲،   |      |                                                                                                           |     |
| أ،   |      |                                                                                                           |     |
| ,09  |      |                                                                                                           |     |
| د    |      |                                                                                                           |     |
| ٣٩   | ١٦   | ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾                                                                      | ۸۲. |
|      |      | إبراهيم                                                                                                   |     |
| **   | ١    | ﴿ الْرَّكِتَبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ                 | .٦٩ |
|      |      | بِإِذْنِ رَبِّهِ مَ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَيْدِ ﴾                                                  |     |
| ٣٨   | **   | ﴿ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾                                                                        | ٠٧٠ |
| ١٥٨  | ٤٢   | ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَنفِلًا عَمَّا يَصْمَلُ ٱلظَّللِمُونَ ﴾                                       | ٠٧١ |
|      |      | الحجر                                                                                                     |     |
| د،   | ٩    | ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾                                          | ۲۷. |
| 140  |      | ,                                                                                                         |     |
| 117  | 0 £9 | ﴿ نَبِيَّةً عِبَادِى أَيِّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُ اللَّهِ وَأَنَّ عَذَابِ هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيثُ | ٠٧٣ |
|      |      |                                                                                                           |     |
|      |      | النحل                                                                                                     |     |
| ٧٩   | 47   | ﴿ وَلَنَجْزِيَنَ ٱلَّذِينَ صَبُرُوٓا أَجْرَهُم بِأَحْسَنِمَا كَاثُواْ يَمْ مَلُونَ ﴾                      | ٤٧. |
| 0 £  | ٩٧   | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ، حَيَوْةً طَيِّبَةً       | .٧٦ |
|      |      |                                                                                                           |     |

|       |            | وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَاثُواْيَعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |  |  |
|-------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| ١٢٧   | 170        | ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .٧٧  |  |  |
| ۱۳۲،  |            | ر من إلى المنافق المن |      |  |  |
| ٠٨٠   | 1 7 7      | المسلق *<br>﴿ وَاصْدِرْ وَمَاصَدُرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .۷۸  |  |  |
| ١٣٤   |            | ﴿ واصبِروم صبرت إلا بالله ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |  |  |
|       |            | الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |  |  |
| 1 7 0 | ٨          | ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَكَا يَزِيدُ ٱلظَّنامِينَ إِلَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .٧٩  |  |  |
|       |            | خَسَادًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |  |  |
| ٥٣    | ٩          | ﴿ إِنَّ هَلَاا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠٨٠  |  |  |
|       |            | الصَّالِحَتِ أَنَّ أَمَّمُ أَجْرًا كِيلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |  |  |
| ٦ ٩   | <b>۲</b> 9 | ﴿ وَلَا بَعْمَلُ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهِ ﴾ ﴿ وَلَا بَعْمُ طِهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٨١  |  |  |
| 107   |            | ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٠٨٢  |  |  |
| 1716  |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |  |  |
| ٦٨    | ٨٩         | ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَبَىۤ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸۳.  |  |  |
|       |            | ڪُفُورًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |  |  |
|       |            | الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |  |  |
| ١٣٣   | ٦          | ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خِعٌ نَفْسَكَ عَلَى ءَاتُ رِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸. ٤ |  |  |
| 115   | ٤٥         | ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا كَمَآهِ أَنزَلْنَكُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَٱخْنَلَطَ بِهِـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۰۸۰  |  |  |
|       |            | نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّيكَةُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقَنْدِرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |  |  |
| ١٠٨   | £9-£V      | ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ لَلِحِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .٨٦  |  |  |
|       |            | وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ حِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً بَلْ زَعَشُدْ أَلَّن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |  |  |
|       |            | نَجْعَلَ لَكُرُمَوْعِدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |  |  |
| 17.   | ٥٤         | ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٨٧. |  |  |
| ۱۳۲،  |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |  |  |
| ٥,    | 11.        | ﴿ قُلْ إِنَّمَا ۚ أَنَا بَشَرٌ مِّثُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ ۗ وَمِقَّدُ فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .۸۸  |  |  |
|       |            | فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّيةِ أَحَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |  |  |
|       | مريم       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |  |  |

| 107  | ٨٦      | ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾                                                                   | .٨٩   |  |  |
|------|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|
| طه   |         |                                                                                                                        |       |  |  |
| ٤٢   | ٥,      | ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ رَثُمَ هَدَى ﴾                                                 | ٠٩٠   |  |  |
| ٤.   | 171-177 | ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَّعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ اللَّهِ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى                             | ۹۱.   |  |  |
|      |         | فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُ رُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى ﴾                                              |       |  |  |
|      |         | الأنبياء                                                                                                               |       |  |  |
| ١٢.  | 40      | ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَّهَ إِلَّآ أَنَّا              | ۹۲.   |  |  |
|      |         | فَأَعَبُدُونِ                                                                                                          |       |  |  |
| 170  | ۸٧      | ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْـهِ فَنَــادَىٰ فِي                           | ۹۲.   |  |  |
|      |         | ٱلظُّلُكَتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ                                   |       |  |  |
| 170  | ٨٨      | ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَجَنَّيْنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّرُ وَكَذَالِكَ نُتْجِى ٱلْمُوّْمِنِينَ ﴾                             | ۹۳.   |  |  |
| 111  | ٩.      | ﴿ وَيَذْعُونَنَا رَغَبَا وَرَهَبَا ﴾                                                                                   | . 9 £ |  |  |
|      |         | الحج                                                                                                                   |       |  |  |
| ١    | ٤٠      | ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكُ رِهِم بِغَيْرِ حَيِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْكَا دَفْعُ ٱللَّهِ | ۰ ۹   |  |  |
|      |         | ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَمَّكِّ مَتْصَوَامِعُ وَبِيَّعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَاحِدُ يُذْكُرُ فِيهَا                    |       |  |  |
|      |         | ٱسْمُ ٱللَّهِكَثِيراً وَلِيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِن ٱللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾                            |       |  |  |
|      |         | المؤمنون                                                                                                               |       |  |  |
| 110  | 110     | ﴿ أَفَحَسِبْتُدُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَّيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾                                | . 9 7 |  |  |
|      |         | النور                                                                                                                  |       |  |  |
| ٣٧   | ٣٥      | ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                                                            | .9٧   |  |  |
| ,0 £ | ٥٥      | ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدِلِحَدْتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ        | ۸۵.   |  |  |
| 9 9  |         | كَمَا ٱسْتَخْلُفَ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَمُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِيكِ ٱرْبَعَىٰ لَمُمْ                |       |  |  |
|      |         | وَلِيُكِ إِنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَّنَا ﴾                                                                   |       |  |  |
|      | الفرقان |                                                                                                                        |       |  |  |
| ٣٨   | ۲       | ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدُّرُهُ لَقَدِيرًا ﴾                                                                       | . 9 9 |  |  |
|      | الشعراء |                                                                                                                        |       |  |  |

| 1 4 0 | 199-194 | ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ اللَّهِ فَقَرَأَهُ, عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ مُؤْمِنِين       | .1     |  |  |  |
|-------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|
|       |         | *                                                                                                                    |        |  |  |  |
| 117   | 715     | ﴿ وَٱنْذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾                                                                             | .1.1   |  |  |  |
| ۱۱۸،  |         |                                                                                                                      |        |  |  |  |
|       |         | النمل                                                                                                                |        |  |  |  |
| 101   | 70      | ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                                       | .1 • ٢ |  |  |  |
|       |         | القصص                                                                                                                |        |  |  |  |
| ۲۹    | ٣٨      | ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَنْهِ غَيْرِفٍ ﴾                                              | ۱۰۳    |  |  |  |
| ٤٢    | ٥٦      | ﴿ إِنَّكَ لَا تُهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكُنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾                                      | ٠١٠٤   |  |  |  |
| V 0   | ۸٧      | ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِي ﴾                                                                    | .1.0   |  |  |  |
|       |         | العنكبوت                                                                                                             |        |  |  |  |
| ź     | **      | ﴿ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾                                                                    | ۲۰۱.   |  |  |  |
| ١     | ££      | ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُقْمِنِينَ                        | .1.٧   |  |  |  |
| ۲۲،   | 71      | ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ                           | ٠١٠٨   |  |  |  |
| 4 4   |         | لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفِكُونَ                                                                            |        |  |  |  |
|       |         | الروم                                                                                                                |        |  |  |  |
| 104   | ٤١      | ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيهِ مَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي               | .1 • 9 |  |  |  |
|       |         | عَيلُواْ لَعَلَّهُمْ رَبِيعُونَ ﴾                                                                                    |        |  |  |  |
| ١     | ٤٧      | ﴿ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                   | .11.   |  |  |  |
|       |         | نقمان                                                                                                                |        |  |  |  |
| ٤     | ١٢      | ﴿ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ أَوْمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهُ غَنَّي حَمِيكً ﴾                      | .111   |  |  |  |
| 177   | ٣٢      | ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَعَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ | .117   |  |  |  |
|       |         | فَينْهُم مُقْنَصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَا يَكِنِنَآ إِلَّا كُلُّخَتَّا دِكَ فُورِ ﴾                                   |        |  |  |  |
|       | سبأ     |                                                                                                                      |        |  |  |  |
| 1.7   | ٣٩      | ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَا آمُمِنْ عِبَ ادِمِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ   | .11٣   |  |  |  |
|       |         | فَهُوَ يُخْلِفُ أَمْ وَهُوَ حَكِيرًا لِرَّزِقِينَ ﴾                                                                  | _      |  |  |  |
|       | فاطر    |                                                                                                                      |        |  |  |  |

| ٧٣        | *^        | ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَثُوُّ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُغَفُورٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .11£      |
|-----------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| یس        |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| 47        | V 9 — V A | ﴿ وَضَرَبَ لَنَامَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيتُ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .110      |
|           |           | ٱلَّذِيٓ أَنشَأَهَآ أَوَّلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| ٤٦        |           | ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُرِيِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُ مِيِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .117      |
| ٤٦        | ۸۳-۸۰     | ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُو مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا آنْتُ مِيِّنَهُ تُوقِدُونَ ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .11٧      |
|           |           | أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَلْدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|           |           | ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| 1 ٧       | V-0       | ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ ۚ إِلَهَا وَمِدًّا إِنَّ هَٰذَا لَثَنَّ ءُعُجَابٌ ۗ ۚ وَانْطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .114      |
|           |           | ٱمْشُواْ وَٱصْبِرُواْ عَلَىٰٓ ءَالِهَتِكُورُ إِنَّ هَذَا لَشَىٰءٌ يُسَرَادُ اللَّ مَا سَمِعْنَا بَهَذَا فِي ٱلْمِلَّةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
|           |           | ٱلْآخِرَةِ إِنَّ هَنَآ إِلَّا ٱخْنِلَكُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| ۱۹        | ۸٧        | ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْقَالَمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .119      |
|           |           | الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| ۱۹        | 1         | ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَٰبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .17.      |
| ۰۳۰       |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| ٣٣        |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| ٠١٩       | *         | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .171      |
| . ۲٦      |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| ۳۳،       |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| ۱۱۷       | ٤-٣       | ﴿ أَلَا يِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلَّٰخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلَّٰخَالِصُ ۗ وَٱلَّذِينَ ٱلَّٰخَالِصُ ۗ وَٱلَّذِينَ ٱلَّٰخَالِصُ ۗ وَٱلَّذِينَ ٱللَّٰخَالِمُ وَٱلَّذِينَ ٱللَّٰخَالِمُ وَٱلَّذِينَ ٱللَّٰذِينَ ٱللَّٰذِينَ ٱللَّٰذِينَ ٱللَّٰذِينَ ٱللَّٰذِينَ ٱللَّٰذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِيلَاللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الل | .177      |
| ۲۹،       |           | هُ اللهِ الدِينَ الْحَالِصُ وَالدِينَ الْحَالِصُ وَالدِينَ الْحَدُوا مِنَ دُورِهِ الرِينَ الْحَالِمُ اللهِ الدَينَ الْحَدُوا مِنَ دُورِهِ الرِينَ الْحَالِمُ اللهِ يَعْلَمُهُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| ٤.        |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| - J. J.   |           | يَخْتَلِفُونَ أَلِّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَنَذِبُّ كَفَارُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | , , , , , |
| 7 7       | 6         | ﴿ يُكَوِّرُ ٱلْيَالَ عَلَى ٱلنَّهَادِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَّلِّ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .178      |
|           |           | وَٱلْقَمَرُّ كُلُّ يَجِّرِي لِأَجَلِ مُسَعِّى ٱلاَهُوَالْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| 7 £ , 7 ٣ | ٦         | ﴿ يَغَلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقًا مِّنَ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَاتِ ثَلَاثٍ لَانَتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .172      |
|           |           | ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلَّكُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |

| .170 | ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وِٱلْحَقِّ يُكَوِّرُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ                               | V-0       | ١٤  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|
|      | ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلَّيْلِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ                                             |           |     |
|      | مُّسَكِمًّى أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ ﴾                                                                             |           |     |
| .۱۲٦ | ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبُّهُۥ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ. نِعْمَةً مِّنْهُ                   | ٨         | ۲۷، |
|      | نَسِي مَاكَانَ يَدْعُوٓ اللَّهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلَّ عَنسَبِيلِهِۦ قُلْ تَمَتَّعْ                |           | ٦١  |
|      | بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ۚ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلنَّارِ ﴾                                                                     |           |     |
| .177 | ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَـآ إِمَّا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ                    | ٩         | ۸۲۸ |
|      | رَيِّهِ ۚ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ  |           | ٧ ٤ |
|      | •                                                                                                                           |           |     |
| .174 | ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهِ إِنَّا أَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ                      | £-1       | ١٣  |
|      | بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۞ أَلَا يلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ                       |           | ١٤، |
|      | الَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَيَ إِنَّ اللَّهَ        |           |     |
|      | يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾                                                                      |           |     |
| .179 | ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱلْقَوُا رَبَّكُمَّ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا                     | ١.        | ٧٩  |
|      | حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾                                |           |     |
| .17. | ﴿ قُلْ إِنِّ آُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَ اللَّهَ مُعْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾                                                      | 11        | 47  |
| .171 | ﴿ قُلْ إِنَّ أَمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَاللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ اللَّهِ وَأُمِرْتُ لِأَنْ ٱكُونَا وَكَالْمُسْلِمِينَ ﴾ | 17-11     | ٥١  |
| .177 | ﴿ قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾                                                          | ١٣        | * * |
| .177 | ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ، دِينِي اللَّ فَأَعْبُدُواْ مَا شِثْتُمْ مِّن دُونِدِةً قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ     | 10-12     | 77  |
|      | ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمِ مَوْمَ الْقِينَمَةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْخَسْرَانُ ٱلْمُبِينُ                   |           | ٥١، |
| .172 | ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَحَاتِ ذُو ٱلْمَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ                                | 19-10     | ١٨  |
|      | عِبَادِهِ وَلِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ الْ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ لَا يَغْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءً لِمَنِ           |           |     |
|      | ٱلْمُلُّكُ ٱلَّذِوْمِ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّادِ اللَّهِ ٱلْيَوْمَ أَجُنَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتَّ                 |           |     |
|      | لَاظْلُمَ ٱلْيَوْمُ إِنَ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ                                                                         |           |     |
| .170 | ﴿ وَالَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّلْخُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى ٱللَّهِ لَمُكُمُ ٱلْبُشْرَىٰۚ فَبَشِّرْعِبَادِ  | 1 1 - 1 7 | 1 £ |
|      |                                                                                                                             |           |     |

|       |              | اللَّهِ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ أُوْلَتِهِكَ اللَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ |         |
|-------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|       |              | وَأُولَتِكَ هُمُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾ وأُولُوا ٱلأَلْبَبِ ﴾                                                       |         |
| ۰,٥٣  | 77-77        |                                                                                                                    | .177    |
| 1 7 9 |              | ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ. لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّيِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ           | . 1 1 1 |
| 117   |              | قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَتِهِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ١٠٠٠ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ           |         |
|       |              | كِنْبًا مُّتَشَيِهًا مَّتَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ                                      |         |
| ،١٤   | 7 7          | ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَابًا مُّتَشَدِهَا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ          | .177    |
| ۳۳،   |              | يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ شُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى                    |         |
| ١٣٠   |              | ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَسَكَآهُ وَمَن يُصَّلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِنْ هَادٍ ﴾                                |         |
| ٦٩,   | Y 9 - Y V    | ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْ الِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لِّعَلَّهُمْ يَنَذَكُّرُونَ ١٠ قُرْءَانًا   | .177    |
| ٧.    |              | عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوجٍ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَآهُ                  |         |
|       |              | مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلاً أَلْحَمْدُ لِلَّهِ                               |         |
| ٦٤    | <b>70-77</b> | ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُۥ ۚ ٱليَّسَ فِي                    | .179    |
|       |              | جَهَنَّ مَ مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ اللهُ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُولَيْهِ كَ هُمُ             |         |
|       |              | ٱلْمُنَّقُونَ                                                                                                      |         |
| ٧٧    | ٣٨           | ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَشُد مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ                 | .1 £ +  |
|       |              | كَنْشَفَتُ شُرِّمِةً أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَكَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْحَسِّبِي                   |         |
|       |              | ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوِّكِلُونَ                                                                     |         |
| ٤٣    | ٤١           | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِئَابَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَكَدَى فَلِنَفْسِهِ ۖ وَمَن               | .1 £ 1  |
|       |              | ضَـلَ فَإِنَّمَا يَضِدُ لَعَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِ وَكِيلٍ ﴾                                                 |         |
| ££    | ٤٢           | ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اللَّهِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ مَا فَيُمْسِكُ الَّتِي           | .1 £ 7  |
|       |              | قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّى إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيكتِ                 |         |
|       |              | لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ                                                                                            |         |
| 77    | ٤٦           | ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنتَ تَعَكُّمُ                   | .1 2 7  |
|       |              | بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَخْنَلِفُونَ ﴾                                                            |         |
| * *   | ٣٦           | ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ وَيُخَوِّفُونَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ وَمَن                              | .1 £ £  |
| ۲۸،   |              | يُضْلِل ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾                                                                              |         |

| * \  | ٤٩        | ﴿ فَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّدُ مَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .1 20  |
|------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٦١،  |           | عَلَىٰ عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْ نَةٌ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| 10   | ٥٢-٤٩     | ﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .1 £ 7 |
| ٧٥,  |           | عَلَىٰ عِلْمِ ۚ بَلْ هِيَ فِتْـنَةٌ وَلَكِنَّ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠ قَدْ قَالَمَا ٱلَّذِينَ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|      |           | قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| ١٣   |           | ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ٱشَرَفُواْ عَلَىٰٓ ٱنْفُسِهِمْ لَا نَقْـنَطُواْ مِن رَجْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .1 £ ٧ |
| ٥٥،  |           | يغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ مُواَلْغَفُورُ الرَّحِيمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| ١٤،  | 0 2 - 0 7 | ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَيْ أَنْفُسِهِمْ لَا نَقْـنَطُواْ مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | .١٤٨   |
| ٣١   |           | يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ اللَّ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
|      |           | يعِر الموالهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَالنَّصَرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| ٣.   | ٥٥        | وَسَعِوْ مَدِينِ بَيْنِ مِن يَنِي عَمْ الْمُعَالِقِ عَمْ الْمُعَالِقِ الْمُعْمَ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .1 £ 9 |
|      |           | و وحِبُوا المسل من المرق إيها على روسه إلى المبن ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| 1.7  |           | يبيك من المنظمة المنظم | .10.   |
|      |           | النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
|      |           | التاسِ د يعلمون ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| ٠١٥  | V • - 7 A | ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .101   |
| ۸۱۸  |           | اللَّهُ ثُمَّ نُوخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ۗ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| ۲۳۱  |           | رَيِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنْكُ وَجِأْيَ ۚ بِٱلنَّبِيِّتِ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| ٣ ٤  |           | لا يُظْلَمُونَ الله الوَقِيَتُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| ٠١٥  | V 0 - V 1 | ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ۚ إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًّا ۚ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | .107   |
| ۲۳،  |           | أَبْوَابُهَمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنَكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| ٤٣،  |           | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| ، ٤٧ |           | رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَنذا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| 91   |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|      |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|      |           | غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
|      |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| ٩.   | ۲         | ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .104   |

|       | 1          |                                                                                                                  |      |
|-------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۸،   | ٣          | ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوِّ إِلَيْهِ       | .101 |
| ٠٩٠   |            | الْمَصِيرُ ﴾                                                                                                     |      |
| ۱ ۹ ، |            |                                                                                                                  |      |
| 117   |            |                                                                                                                  |      |
| ۲۸،   | ٦ – ٤      | ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَنتِ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْمِلَادِ ١٠٠   | .100 |
| ،٩٤   |            | كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوج وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّتِهِ                        |      |
| 181   |            | بِرَسُولِيمْ لِيَا خُدُوةٌ وَجَندَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِدِٱلْحَقّ فَأَخَذْتُهُمٌّ فَكَيْفَ كَانَ       |      |
|       |            | عِقَابِ﴾                                                                                                         |      |
| ٨٦    | 9-7        | ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُۥ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِۦ           | .107 |
|       |            |                                                                                                                  |      |
|       |            | وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ            |      |
|       |            | لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ اللَّهُ رَبَّنَا وَأَدْخِلَّهُمْ جَنَّتِ  |      |
|       |            | عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدتَّهُمْ                                                                                      |      |
| ۸٧    | 17-1.      | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ كَفَرُوا يُنَادَوْكَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ                                 | .107 |
|       |            | أَنفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْكَ إِلَى ٱلْإِيمَانِ فَتَكُفُرُونَ                                                      |      |
| 1.7   | ١٣         | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقًا وَمَايَتَذَكَّرُ إِلَّا          | .101 |
|       |            | مَن يُنبِبُ ﴾                                                                                                    |      |
| ۸۷۷   | 19-15      | ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْ كُرِهَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ اللَّهِ رَفِيعُ                      | .109 |
| ١٠٨   |            | ٱلدَّرَجَنتِ ذُو ٱلْعَرَّشِ يُلْقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. لِيُنذِرَ         |      |
| ٠١٢٥  |            | يَوْمَ النَّلَاقِ اللَّ المُمَّلِكُ الْيَوْمَ لَمُ يَرِزُونَ لَا يَغْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَى أَثُمُ لِيكِ |      |
| 170   |            | ٱلْوَيَحِدِٱلْقَهَّادِ ﴾                                                                                         |      |
| 1.4   | 77-71      | ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمَّ        | .17. |
|       |            | كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ    |      |
|       |            | لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ اللَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ               |      |
|       |            | فَكُفُرُواْ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ مَوَى أُشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾                                            |      |
| ۸۷    | <b>***</b> | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَىٰ بِعَايَنتِنَا وَسُلْطَانِ مُبِينٍ ۞ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ                             | .171 |
| ۱۲۱،  |            | وَهَنَمَنَ وَقَدُونَ فَقَالُوا سَحِرُ كَذَابُ اللهِ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ                            |      |
|       |            | وهامان وفارون فقالوا سنجر كداب الساس فلما جاءهم بإناحق مِن                                                       |      |

| ١٦٤  |           | عِندِنَا قَالُواْ ٱقْتُلُواْ أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. وَاسْتَحْيُواْ فِسَآءَهُمَّ وَمَا                     |      |
|------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|      |           | كَيْدُٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَالِ                                                                                     |      |
| ،۸۷  | Y 9 — Y A | ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكْنُدُ إِيمَنَهُ وَأَنَقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن                         | .177 |
| ۱۲۱، |           | يَقُولَ رَبِي اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن زَّبِكُمْ ۚ وَإِن يَكُ كَنِهِ بَافَعَلَيْهِ                      |      |
| ١٢٨  |           | كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ                           |      |
|      |           | هُوَمُسْرِفُكَذَّابُ ﴾                                                                                                    |      |
| ۸۸،  | ٤ - ٣٨    | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِيءَ امَنَ يَعْقُومِ أَتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٣) يَنقُومِ                               | .178 |
| ۱۲۱، |           | إِنَّمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَدَارُ ٱلْقَكَرَادِ اللَّهُ مَنْ عَمِلَ            |      |
| 180  |           | سَيِّقَةً فَلَا يُجْزَئَ إِلَّا مِثْلَهَ أُومَنَّ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَ وَهُوَ                           |      |
|      |           | مُوْمِنُ فَأُوْلَئِهِكَ يَدُّ خُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَ إِبِغَيْرِ حِسَابٍ                                     |      |
| 117  | £ £ - £ 1 | ﴿ وَيَكَفَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَفِي إِلَى ٱلنَّادِ (اللَّ تَدْعُونَنِي                   | .17£ |
|      |           | لِأَحَةُ فُرَ بِأَللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ - مَا لَيْسَ لِي بِهِ - عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ   |      |
|      |           | اللهُ لَاجَرَمَأَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَ وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا |      |
|      |           | إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ﴿ فَسَتَذَكُّرُونَ مَا أَقُولُ                                |      |
|      |           | لَكُمْ وَأُفْزِضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْمِيادِ                                                 |      |
| ٨٨   | £         | ﴿ وَإِذْ يَتَحَلَّجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضُّعَفَتُوا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوٓا إِنَّا                             | .170 |
|      |           | كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُومُغْنُونَ عَنَّانصِيبًا مِّنَ النَّادِ (الله قَالَ الَّذِينَ                           |      |
|      |           | اسْتَكْبُرُوٓا إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِبَّ اللَّهَ قَدْ حَكُم بَيْنَ أَلْعِبَادِ                                            |      |
| ،٩٩  | 00-01     | ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ               | .177 |
| 172  |           | اللهُ يَوْمَ لَا يَنفَعُ ٱلظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمٌّ وَلَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَّءُ ٱلدَّارِ اللهِ               |      |
|      |           | وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيّ إِسْرَوْءِيلَ ٱلْكِتَبَ اللَّهُ هُدًى                           |      |
|      |           | وَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَكِ                                                                                           |      |
| ۸۸،  | 09-04     | ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَحْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكِنَّ أَحْثُرُ                                   | .177 |
| 9 £  |           | النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيدُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ                                |      |
|      |           | وَعَمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِوحَةُ قَلِيلًا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ                              |      |
|      |           | لَاَيْنَةٌ لَّارَيْبَ فِيهَا وَلَكِنَّا أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَايْزُمِنُونَ ﴾                                                |      |
| L    | l         |                                                                                                                           |      |

|                  |                  | اكترمِنهُم واشلقوة وءاثارًا فِي الأرْضِ فما اغنى عنهُم مَا كانوا يَكْسِبُون ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1 £ 7            | ,,,              | ﴿ اقلم يسِيروا فِي الأرضِ فِينظروا دِيفَ كَانَ عَلَمِهُ اللِّينَ مِن قَبِلِهِمْ كَانُوا الْمُحْتَّمُ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ المَّتُ مَنْهُمْ مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ٠٩٠              | ٨٢               | ﴿ وَيُرِيكُمُ عَايِنَهِ فَانَ عَايِنَكُ اللهِ مَنْكُرُونَ ﴾<br>﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ كَانُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .177       |
| ٩٦               | ۸١               | الفلكِ معملون ﴾ ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايكتِهِ وَفَأَى ءَايكتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | .170       |
|                  |                  | وَلَكُمْ فِيهِا مُنْفِعُ وَلِتُبَلِغُوا عَلَيْهَا حَاجِهُ فِي صَدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلُكِ تُحْمَلُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| ·                |                  | وَلَكُمْ فِيهِا مَنَافِعُ وَلِتَ بَلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| 90               | ۸ <b>۷۹</b>      | المراللةِ فَصِي بِالحِي وَحَسِرُهَا لِكَاللَّهُ الْمُؤْمَدُ لِللَّهِ الْمَبْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَفْهَمُ لِتَرْكَبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ | .175       |
|                  |                  | من لم نفصص عليك وما كان لرسول إن يافي بيايد إلا بإدوالله فإداجاء المراكز أمر الله فين المراكز الله في المراكز الله المراكز المراكز الله المراكز الله المراكز الله المراكز الله المراكز الله المراكز المرا |            |
| ۱۳٤              |                  | رُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم<br>مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْقِى بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا بَكَآءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| , 44             | ,,, ,,           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • ' • '    |
| <b>،۸۸</b>       | <b>Y A - Y Y</b> | أَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِ لُيُسْحَبُونَ ﴿ إِنَّ فِي اَلْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِيُسْجَرُونَ ﴾ ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَكَإِمَّا أَثْرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .177       |
|                  |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 177              |                  | وَ الرِّ دَرِيِنَ الدِينَ يَجِنَدِنُونِ فِي عَايِنَتِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُونَ ﴿ الدِينَ كَدُوا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُونَ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُونَ اللهُ الْإِنْ الْأَغَالُ فِي اللهِ عَلَمُونَ اللهُ اللهُ عَلَمُونَ اللهُ اللهُ عَلَمُونَ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهُ  | • , , ,    |
| ۸٦,              | VY-79            | قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ بُكُنُ فَيَكُونُ ﴾<br>﴿ ٱلۡوَ تَدَرِ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِدُونَ فِي ءَايَنتِ ٱللَّهِ أَنَّى يُصَرِّفُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .177       |
|                  |                  | وَلِنَبَلْغُواْ أَجَلَا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ اللَّهِ هُوَ الَّذِي يُحْمِدِ وَيُمِيثُ فَإِذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ٩٧               |                  | التَبْلُغُواْ أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُمْ مَّن يُنُوفَى مِن قَبْلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| ,90              | (//- ( /         | ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُغْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . 1 7 1    |
| <b>،۸۸</b>       | <b>7</b>         | الْعَكَلِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .1 ٧ 1     |
|                  |                  | وَرَزَقَكُمُ مِنَ ٱلطَّيِّبَنَتِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم مَن ٱلطَّيِّبَنَتِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم مَن الطَّيِّبَنَتِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم مَن الطَّيِّبَنَتِ ۚ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ مُنَّا اللَّهُ وَلَبُكُمْ مُنْ اللَّهُ مَن الطَّيِّبَاتِ اللَّهُ وَلَبُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| ,,,              |                  | لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فَكُرَارًا وَٱلسَّمَاءَ بِنَكَاءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| ۸۸،              | 70-78            | ﴿ كَذَالِكَ يُؤْفِكُ ٱلَّذِينَ كَانُوا بِتَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي جَعَلَ ﴾ وَكَذَالِكَ يُؤْفِكُ ٱلَّذِي جَعَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .1٧٠       |
|                  |                  | فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِيَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَايَشْكُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>A</b> M |
| ۸۸<br>۹ <u>٤</u> | ٦١               | ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْسَ لِلسَّكُنُوافِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ اللَّهَ لَذُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .179       |
|                  |                  | عِبَادَقِ سَيَدْ خُلُونَ جَهُنَّمُ دَاخِرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| ٦٣               |                  | ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ ٱدْعُونِ آسْتَجِبْ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |

| ٠٩٠   | ٤-١       | ﴿ حَمَدُ اللَّهُ مِنَ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ اللَّهِ كَنَابُ فُصِّلَتَ عَايَنتُهُ وَأَوَانًا                                      | .177    |
|-------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ۱۳۹   |           | عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللَّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُثُرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ                        |         |
| ۱٤١   |           |                                                                                                                                 |         |
| 1 2 7 |           |                                                                                                                                 |         |
| .10.  |           |                                                                                                                                 |         |
| ١٧٤   |           |                                                                                                                                 |         |
| 10%,  | 1 4-9     | ﴿ قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَيَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَاداً ذَالِكَ رَبُّ        | .1٧٨    |
| ۱٤۲   |           | ٱلْعَاكِمِينَ الْ الْحَكَمَةِ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَـٰزَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَفُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ      |         |
| 171   |           | أَيَّامِ سَوَآءً لِلسَّآبِلِينَ ﴾                                                                                               |         |
| 1 4 9 | ١.        | ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبِنَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَاۤ أَقَوْنَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ               | .1 ٧ ٩  |
|       |           | سَوَآءَ لِلسَّ آبِلِينَ ﴾                                                                                                       |         |
| 149   | 1 7       | ﴿ فَقَضَىٰ لُهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ                | .14.    |
|       |           | ٱلدُّنْيَابِمَصَىٰبِيحَ وَحِفْظَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ                                                        |         |
| ۱٤۲   | 1 ٧ - 1 ٣ | ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنذَرْتُكُو صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ اللَّ إِذْ جَآءَتُهُمُ                      | .141    |
| 1 £ 7 |           | ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوۤ إِلَّا ٱللَّهُ ۖ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَمْزَلَ   |         |
|       |           | مَلَتِهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ الله فَأَمَّا عَادُّ فَأَسْتَكَبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ          |         |
|       |           | ٱلْحَيِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنَّهُمْ قُوَّةً |         |
|       |           | وَكَانُواْ بِئَا يَكِتْ حَدُونَ                                                                                                 |         |
| ٠٤١   | 1 ٧       | ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰعَلَىٰ الْمُدَىٰ ﴾                                                   | .141    |
| 104   |           |                                                                                                                                 |         |
| 1 £ 7 | 77-7.     | ﴿ حَقَّ إِذَا مَلَمَا أَمُوهَا شَهِ مَعَلَيْمٍ مَسَمَّعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٠٠         | ۱۸۳.    |
|       |           | وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَشَهِدتُمْ عَلَيْناً قَالُوٓا أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو                 |         |
|       |           | خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ لِلْيَهِ تُرْجَعُونَ                                                                              |         |
| 1 2 8 | 70        | ﴿ وَقَيَّضَ نَا لَمُكُمَّ قُرَّنَّاءَ فَزَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ             | . 1 \ £ |
|       |           | ٱلْقَوْلُ فِي أَمْدِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ﴾                         |         |
| ١٤٣   | 77-77     | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَاتَسْمَعُوا لِمَنَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْافِيهِ لَعَلَّكُوْ تَغَلِبُونَ ١٠٠ فَلَنْذِيقَنَّ      | ٠١٨٥    |
|       |           | ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابُكَ فِي مِدَاوَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسُواً الَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ                                 |         |

| ١٤٣    | 79            | 1189106 301 4 801 4 814 0/20/20/2018 811- 1 40/11                                                                       | ۲۸۱.   |  |
|--------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|
| 1 2 1  | 17            | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا رَبُّنَا ٱلَّذِينِ أَضَلَّا نَامِنَ ٱلْجِينِّ وَٱلْإِنِسِ جَعَلْهُ مَا                     | .1//   |  |
|        |               | تَحْتَ أَقَدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾                                                                     |        |  |
| ۱٤٣    | <b>~~~~.</b>  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكَ أَلَّا             | .1 ۸ ۷ |  |
| 101    |               | تَخَافُواْ وَلَا تَحْدَرْفُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ فُوعَكُونَ ۖ فَعَنُ                           |        |  |
| 1 7 7  |               | أَوْلِيَ اَوْكُمْ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنْيَ ا وَفِي ٱلْآخِرَةِ                                                          |        |  |
| ۱٤٣    | <b>٣٦-٣٣</b>  | ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ             | .۱۸۸   |  |
| ١٦٣    |               | الله وَلَا رَسَّ تَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّتَةُ آدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ           |        |  |
|        |               | وَبَيْنَهُ عَلَا وَهُ كُأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٌ                                                                           |        |  |
| ۱٤۲    | <b>79-7</b> 7 | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُّ لَا تَسْتَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا                    | .۱۸۹   |  |
| 100    |               | لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴿ فَإِن                             |        |  |
|        |               | ٱسۡتَكَبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِنكَرَيِّكَ يُسَيِّحُونَ لَهُ بِإِلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ                                      |        |  |
| ١٤٣    | ٤٠            | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَغْفَوْنَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَى فِ ٱلنَّارِ خَيْرًا مَ مَّن يَأْقِ | .19.   |  |
|        |               | ءَامِنَايَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ٱعْمَلُواْ مَاشِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيرٌ                                     |        |  |
| 1 £ Y  | £ £ - £ 1     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ بِٱلذِّكْرِ لَمَّاجَاءَهُمَّ ۚ وَإِنَّهُ لَكِننَبُ عَزِيزٌ ۗ ۖ لَّا                        | .191   |  |
| 174,   |               | يَأْنِيهِٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ- تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ (اللهُ مَا يُقَالُ          |        |  |
|        |               | لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾                                                                    |        |  |
| ,09    | ٤٦            | ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ عَوَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّنِمِ لِلْعَبِيدِ                  | .197   |  |
| 104    |               |                                                                                                                         |        |  |
| ١٦.    | £             | ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغْرُجُ مِن ثَمَرَتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنثَى          | .19٣   |  |
|        |               | وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓاْ ءَاذَنَّكَ مَامِنَا مِن              |        |  |
|        |               | شهيدِ ﴾                                                                                                                 |        |  |
| ٠١٤٥   | 0 2 - 0 7     | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَاينتِنَا فِي أَلْاَفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ          | .19 £  |  |
| ۲۲،    |               | يَكْفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ اللَّهِ أَلَا إِنَّهُمْ فِ مِرْيَةٍ مِن لِّقَاآء رَبِّهِمَّ       |        |  |
| ۲۱۱،   |               | أَلَا إِنَّهُ رِبِكُلِ شَيْءٍ تُحِيطُ ﴾                                                                                 |        |  |
| 107    |               | ۱۰ اِندَ اِن اَنْ اِنْ اَنْ اِنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَ                                                  |        |  |
| الشورى |               |                                                                                                                         |        |  |
| 1 2 0  | o-1           | ﴿ حد                                                                                                                    | .190   |  |

|         | 1     |                                                                                                                                  | 1       |  |
|---------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--|
|         |       | اللهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ اللَّهُ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ                         |         |  |
|         |       | يَتَفَطَّرْكَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَلَامِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُوكَ لِمَن                           |         |  |
|         |       | فِي ٱلْأَرْضِ ۚ ٱلْآ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ                                                                     |         |  |
|         |       | الجاثية                                                                                                                          |         |  |
| ٧٣      | 10    | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِاحًا فَلِنَفْسِ مِدْ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ                             | .197    |  |
|         |       | الأحقاف                                                                                                                          |         |  |
| ٩ ٤     | ٣٣    | ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى جِغَلْقِهِنَّ بِقَدِرٍ عَلَى               | .19٧    |  |
|         |       | أَن يُحْتِى ٱلْمَوْقَةَ بَـكَمِ إِنَّهُ مَكَلَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾                                                            |         |  |
|         |       | الفتح                                                                                                                            |         |  |
| ١       | 7 7   | ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾                                   | .191    |  |
| ٧١      | ۲٩    | ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدًا أَءُ عَلَى ٱلْكُفّارِ رُحَمَا ءُ يَيْنَهُمْ تَرَعَهُمْ وُكَّعَاسُجَدًا | .199    |  |
|         |       | يَبْتَغُونَ فَضَّلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَنَا للسِّيمَاهُمْ فِي وُجُوهِ بِعِمْنَ أَثْرِ ٱلسُّجُودُ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي      |         |  |
|         |       | ٱلتَّوْرَيْدَةً وَمَثْلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْجٍ أَخْرَجَ شَطْكَهُ وَفَازَرَهُ وَأَسْتَغْلَظَ فَأَسْتَوَىٰ عَلَى            |         |  |
|         |       | سُوقِهِ عَيْعَجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظَ بِمِمُ الْكُفَّارَ ﴾                                                                      |         |  |
|         |       | الذاريات                                                                                                                         |         |  |
| 70      | ۲۱    | ﴿ وَفِيۡ أَنۡفُسِكُمُ ۚ أَفَلَا تُبۡصِرُونَ ﴾                                                                                    | ٠٠٢.    |  |
| ٥٢      | ٥,    | ﴿ فَفِرُواْ إِلَى اللَّهِ إِنِّ لَكُومِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾                                                                   | . ۲ • ۱ |  |
| ۲۹      | 76-76 | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجَّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُكُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَفْقِ وَمَا                                 | . ۲ . ۲ |  |
| 108     |       | أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾                                                                                                        |         |  |
|         |       |                                                                                                                                  |         |  |
| ٦       | ١٧    | ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾                                                            | . ۲ • ۳ |  |
|         |       | الرحمن                                                                                                                           |         |  |
| ٦ ٩     | ٦.    | ﴿ هَلْ جَـزَآءً أَيْرِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾                                                                                | ٤ ٠ ٢.  |  |
| الواقعة |       |                                                                                                                                  |         |  |
| ٧٠      | 77-77 | ﴿ وَحُورً عِينٌ ١ كَأَمْثُلِ اللَّوْلُو الْمَكْنُونِ                                                                             | . ۲ . ٥ |  |
|         |       | الحديد                                                                                                                           |         |  |
| ۱۱٤     | ۲.    | ﴿ ٱعْلَمُوٓا أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَمِبُّ وَلَمْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ابْنَنَّكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِ                  | . ۲ • ٦ |  |
|         | I     | ·                                                                                                                                |         |  |

|     |            | ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَٰذِ كُمْثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّار نَبَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَعُهُ مُصْفَرًا ثُمَّ  |         |
|-----|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     |            | يَكُونُ حُطَكُمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَانٌّ وَمَا ٱلْحَيَوَةُ      |         |
|     |            | ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَنَعُ ٱلْفُرُودِ ﴾                                                                           |         |
| ٣٨  | * *        | ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِ كِتَبِ مِن                              | . ۲ • ۷ |
|     |            | مَبْلِ أَن نَبْرُأَهُمَا ﴾                                                                                        |         |
| ۱۳۰ | 70         | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا إِلَّهِ يِنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنب ﴾                                    | ۸۰۲.    |
|     |            | المجادلة                                                                                                          |         |
| ٧٣  | 11         | ﴿ يَرْفِعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَّ وَٱللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ | . ۲ • ۹ |
|     |            | خِيرٌ ﴾                                                                                                           |         |
| ١   | ۲۱         | ﴿ كَنَّبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَ أَنَا وَرُسُلِ إِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيُّ عَزِينٌ ﴾                                 | ٠٢١.    |
|     |            | الحشر                                                                                                             |         |
| 111 | ١٣         | ﴿ لَأَنتُدَ أَشَدُّ رَهْبَ لَهُ فِي صُدُورِهِم مِنَ ٱللَّهِ ﴾                                                     | . ۲۱۱   |
| ٦٩  | ۲۱         | ﴿ وَيَلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِجُ الِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾                                           | .717    |
| **  | 77         | ﴿ هُوَاللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوِّ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾                                   | .717    |
|     |            | الجمعة                                                                                                            |         |
| ٧١  | ٥          | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُيِّلُوا ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَادِ يَحْمِلُ                  | ٤١٢.    |
|     |            | أَسْفَارًا ۚ بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَتِ ٱللَّهِ ۚ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ      |         |
|     |            | القَّلالِمِينَ ﴾                                                                                                  |         |
|     |            | التغابن                                                                                                           |         |
| * * | ٣          | ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾                                                     | . 710   |
|     |            | الطلاق                                                                                                            |         |
| ,09 | <b>r-r</b> | ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ يَخْرَجُا الْ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾                      | .۲۱٦.   |
| ١٠٢ |            |                                                                                                                   |         |
| ٣٨  | ١٢         | ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾                                                           | . ۲۱۷   |
|     |            | الملك                                                                                                             |         |
| 9 7 | ۲          | ﴿ الَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةِ لِيَهْ كُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ آحْسَنُ عَمَلًا ﴾                       | .۲۱۸    |

| 104 | 11            | ﴿ فَأَعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ ﴾                                                                                          | . ۲ 1 9 |  |  |
|-----|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--|--|
|     |               | القلم                                                                                                                    |         |  |  |
| ٩٨  | ٣٥            | ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْشَيْلِينَ كَالْهُ جَرِمِينَ ﴾                                                                          | . ۲ ۲ . |  |  |
|     | نوح           |                                                                                                                          |         |  |  |
| 188 | 9-0           | ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ دَعَوْتُ قَرْمِ لَيْلًا وَنَهَازًا ١٠٠ فَلَمْ يَرْدِ هُوْدُعَآءِ قَالٍا فِرَازًا ١٠٠ وَإِنِّ كُلَمَا | .771    |  |  |
|     |               | دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَلَهُمْ جَعَلُواْ أَصَلِعَهُمْ فِي ٓءَاذَائِهِمْ وَأَسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا           |         |  |  |
|     |               | وَٱسْتَكْبَرُوا ٱسْتِكْبَارًا ٧٧ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ١٨٥ ثُمَّ إِنِّ أَعْلَنتُ لَكُمْ وَأَسْرَرْتُ        |         |  |  |
|     |               | لَمُهُ إِسْرَارًا ﴾                                                                                                      |         |  |  |
| 1.7 | 17-1.         | ﴿ فَقُلْتُ أَسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ غَفَّا رَاكُ أَنْ السَّالِ السَّمَاةَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا الله       | . 777   |  |  |
|     |               | وَيُمْدِذَكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَبَعْمَلَ لَكُوْرَجَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُوْ أَنْهَازًا ﴾                          |         |  |  |
|     |               | الجن                                                                                                                     |         |  |  |
| 101 | <b>۲۷-۲</b> ٦ | ﴿ عَلِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۗ ٱحَدَّا ۞ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ                       | . ۲ ۲ ۳ |  |  |
|     |               | فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ مَرْصَدًا                                                        |         |  |  |
|     |               | الإنسان                                                                                                                  |         |  |  |
| ٧٦  | ۲             | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾                       | . 7 7 £ |  |  |
| ٣٨  | ٣.            | ﴿ وَمَا نَشَآ مُونَ إِلَّا أَن يَشَآ هُ ٱللَّهُ ﴾ [                                                                      | . 7 7 0 |  |  |
|     |               | النازعات                                                                                                                 |         |  |  |
| 79  | Y £           | ﴿ فَقَالَ أَنْ زَيُّكُمُ ٱلْأَغَلَىٰ ﴾                                                                                   | .777    |  |  |
|     |               | المطففين                                                                                                                 |         |  |  |
| ٥٨  | ۱ ٤           | ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾                                                       | . ۲ ۲ ۷ |  |  |
|     |               | الفجر                                                                                                                    |         |  |  |
| 1.0 | 1 £ - 7       | ﴿ أَلَمْ تَرَكَّيْفَ فَعَلَرَبُّكَ بِعَادٍ ١٠ ﴿ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ١٠ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي           | . ۲ ۲ ۸ |  |  |
|     |               | ٱلْبِلَندِ الْ وَتَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ اللَّهِ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ  |         |  |  |
|     |               | طَغَوْا فِي ٱلْبِلَدِ اللهِ فَأَكْثَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ اللهِ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ                      |         |  |  |
|     |               | عَذَابٍ ﴿ اللهُ إِنَّ رَبُّكَ لَيِٱلْمِرْصَادِ                                                                           |         |  |  |
|     |               | الليل                                                                                                                    |         |  |  |
| ٥٢  | Y 1 — 1 9     | ﴿ وَمَالِأَحَدِ عِندَهُ مِن نِعْمَةِ تَجْزَى ﴿ إِلَّا أَنْفِنَاهَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ ۖ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ     | . ۲ ۲ ۹ |  |  |

|     |   | *                                                                                                                     |      |
|-----|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     |   | التين                                                                                                                 |      |
| ۲۹  | ٤ | ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾                                                               | ٠٣٣. |
| 108 |   |                                                                                                                       |      |
|     |   | البينة                                                                                                                |      |
| ٥,  | ٥ | ﴿ وَمَا أُمِرُوٓ اللَّهِ لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآ ةَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُوْتُوا | .771 |
|     |   | ٱلزُّكُوٰةً وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِمَةِ ﴾                                                                             |      |

## فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الحكم | الراوي    | طرف الحديث                                                                   | م   |
|--------|-------|-----------|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٧٨     | حسن   | الترمذي   | (اعْقِلْهَا وَبَوَكَّلُ)                                                     | ٠.١ |
| ٦٦     | حسن   | أبو داوود | (أما إنك لو لم تُعطِه شيئا كُتبت عليك كذبة)                                  | ۲.  |
| ۲۸     | صحيح  | ابن ماجه  | (أما والله ما أحسن دندنتك، ولا دندنة معاذ فقال:                              | .٣  |
|        |       |           | "حولها نُدَندن)                                                              |     |
| 01     | صحيح  | مسلم      | (أنا أغنى الشُركاء عن الشِّرك)                                               | ٤.  |
| 00     | صحيح  | مسلم      | (أَنْا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ حَيْثُ يَذْكُرُنِي، وَاللهِ  | .0  |
|        |       |           | لَلَّهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ)                                        |     |
| 1 • £  | صحيح  | البخاري   | (إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا.) | ۲.  |
| ۲۳،    | صحيح  | مسلم      | (أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر،                            | .٧  |
| ٣٤     |       |           | وتؤمن بالقدر خيره وشره)                                                      |     |
| ٧٧     | صحيح  | البخاري   | (إن شئت صبرت ولك الجنة)                                                      | ۸.  |
| ٥٨     | صحيح  | الترمذي   | (إِن العبد إِذا أخطأ خطيئةً نُكِتَت في قلبه نُكتَةً                          | ٠٩  |
|        |       |           | سوداء)                                                                       |     |
| 01     | صحيح  | النسائي   | (إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إِلَّا مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا،   | ٠١. |
|        |       |           | وَابْتُغِيَ بِهِ وَجْهُهُ)                                                   |     |
| 101    | صحيح  | البخاري   | (إِنَّ اللَّهَ لَيُمْلِي لِلظَّالِمِ حَتَّى إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِتْهُ)  | .11 |
| 177    | صحيح  | البخاري   | (أَنَّ الْعُلَمَاءَ هُمْ وَرَثَةُ الأَنْبِيَاءِ)                             | ١٢. |
| 177    | صحيح  | الترمذي   | (إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا)             | ۱۳. |
| 70     | صحيح  | البخاري   | (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن                            | ١٤. |
|        |       |           | كانت هجرته إلى الله ورسوله)                                                  |     |
| 70     | صحيح  | النسائي   | (إِنَّمَا يَنْصُرُ اللَّهُ هَذِهِ الْأُمَّةَ بِضَعِيفِهَا، بِدَعُوتِهِمْ     | .10 |
|        |       |           | وَصَلَاتِهِمْ وَإِخْلَاصِهِمْ)                                               |     |
| ٦٦     | صحيح  | البخاري   | (إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث)                                           | ١٦. |
| ١٠٣    | صحيح  | النسائي   | (تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَة)                                     | .۱٧ |
| ٦٦     | صحيح  | الترمذي   | (دع ما يريبك إلى ما لا يريبك)                                                | ۱۸. |

| 170 | حسن    | الترمذي  | (الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ)                                          | .19   |
|-----|--------|----------|-------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٦٣  | صحيح   |          |                                                                         |       |
| 118 | حسن    | ابن ماجه | (الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَا فِيهَا، إِلَّا ذِكْرَ اللَّهِ)   | ٠٢.   |
| ٧٦  | صحيح   | مسلم     | (عَجَبًا لأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ)                    | ١٢.   |
| ٦٦  | صحيح   | البخاري  | (عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدى إلى البر)                                 | .77   |
| ٧٤  | صحيح   | الترمذي  | (فَضْلُ العَالِمِ عَلَى العَابِدِ، كَفَضْلِ القَمرِ)                    | .77   |
| ١٧٣ | صحيح   | مسلم     | ( قُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ، فَاسْتَقِمْ )                                  | ٤٢.   |
| ١٣  |        | النسائي  | (كان رسول الله ﷺ يصوم حتى نقول ما يريد أن                               | ٥٢.   |
|     |        |          | يفطر، ويفطر حتى نقول ما يريد أن يصوم)                                   |       |
| 119 | صحيح   | البخاري  | (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ)         | ۲۲.   |
| ٣٩  | صحيح   | مسلم     | (كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات                           | . ۲ ٧ |
|     |        |          | والأرض بخمسين ألف سنة)                                                  |       |
| ٤٦  | اسناده | ابن حبان | (كل ابن آدم يأكله التراب إلا عَجْبَ الذنب)                              | ۸۲.   |
|     | صحيح   |          |                                                                         |       |
| 77  | صحيح   | البخاري  | (كل مولود يولد على الفطرة)                                              | .۲۹   |
| ٣٩  | صحيح   | البخاري  | (كل يعمل لما خلق له، أو يسر له)                                         | ٠٣٠   |
| ١٠٢ | صحيح   | الترمذي  | (اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا)                          | ۲۳.   |
| 1.0 | صحيح   | البخاري  | (لاَ تَدْخُلُوا عَلَى هَوُلاَءِ المُعَذَّبِينَ)                         | .٣٢   |
| 115 | حسن    | ابن ماجه | (لَا يَجْتَمِعَانِ فِي قَلْبِ عَبْدٍ فِي مِثْلِ هَذَا الْمَوْطِنِ)      | .٣٣   |
| ج   | صحيح   | ابن حبان | ( لا يَشْكُرُ اللهَ مَن لا يَشْكُرُ النَّاسَ)                           | .٣٤   |
| 79  | صحيح   | البخاري  | (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين)                                           | .٣0   |
| ٧٨  | صحيح   | مسند     | (لَوْ أَنَّكُمْ تَتَوَكَّلُونَ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ)         | ٣٦.   |
|     |        | أحمد     |                                                                         |       |
| ١٠٢ | صحيح   | الترمذي  | ( لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوَكَّلِهِ) | .٣٧   |
| 109 | صحيح   | البخاري  | (لَيْسنُوا بِشَيْءٍ)                                                    | .٣٨   |
| 109 | صحيح   | مسلم     | (مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ)                           | .۳۹   |
| 0 { | حسن    | الترمذي  | (مَنْ خَافَ أَدْلَجَ، وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ المَنْزِلَ)                | ٠٤٠   |
|     | غريب   |          |                                                                         |       |
| ١٦٨ | صحيح   | ابن ماجه | (مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى، كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ)                     | .٤١   |

| ٧٣  | صحيح    | مسلم      | (مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا)                                  | ٠٤٢   |
|-----|---------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| OA  | صحيح    | البخاري   | (من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه)                                                 | .٤٣   |
|     |         |           |                                                                                  |       |
| 1.7 | صحيح    | البخاري   | (مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ)                                   | . ٤ ٤ |
| 115 | صحيح    | ابن ماجه  | (مَا مَثَلُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ، إِلَّا مَثَلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ)    | . ٤0  |
| ١٢٨ | صحيح    | موطأ      | (مَا مِنْ دَاعٍ يَدْعُو إِلَى هُدًى)                                             | .٤٦   |
|     |         | مالك      |                                                                                  |       |
| ٥٧  | صحيح    | مسند      | (الندم توية)                                                                     | .٤٧   |
|     |         | أحمد      |                                                                                  |       |
| ۱۷۳ | صحيح    | أبو داوود | (هَذِهِ سُئِلٌ عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ)           | .٤٨   |
|     |         | الطيالسي  |                                                                                  |       |
| ١٦٨ | صحيح    | ابو داوود | (وَاللَّهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللَّهُ بِهُدَاكَ رَجُلًا وَاحِدًا)                   | .٤٩   |
| ١١٤ | صحيح    | البخاري   | ( وَاللَّهِ لاَ الفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ)                                     | .0.   |
| ٦٦  | حسن     | الترمذي   | (ويل للذى يحدث بالحديث)                                                          | ٠٥١   |
| 1.7 | صحيح    | مسلم      | (يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقُ أُنْفِقُ عَلَيْكَ)                                     | ٠٥٢   |
| 9 ٧ | صحيح    | مسلم      | ( يُجَاءُ بِالْمَوْتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، كَأَنَّهُ كَبْشٌ أَمْلَحُ)            | ۰٥٣   |
| ٥٨  | اسناده  | مسند      | (يحشر الناس يوم القيامة عراة غرلاً بهماً)                                        | ٤٥.   |
|     | حسن     | أحمد      |                                                                                  |       |
| 104 | صحيح    | مسلم      | (يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي)                          | .00   |
| ٧٢  | حسن     | الترمذي   | (يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظْكَ،           | .07   |
|     | صحيح    |           | احْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَك)                                               |       |
| 77  | صحيح    | المستدرك  | (يَا مُحَمَّدُ، عِشْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَيِّتٌ، وَأَحْبِبْ مَنْ               | ٠٥٧   |
|     | الإسناد | على       | أَحْبَبْتَ فَإِنَّكَ مَفَارِقُهُ، وَاعْمَلْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَجْزِيٌّ بِهِ) |       |
|     |         | الصحيحين  |                                                                                  |       |

# فهرس الأعلام المترجم لهم

| الصفحة | العلم              | م    |
|--------|--------------------|------|
| ۲      | أبو البقاء         | ٠.١  |
| ٣٦     | أبو بكر بن العربي  | ٠٢.  |
| ٥.     | أبو القاسم القشيري | ٠.٣  |
| ٤٦     | أمية بن خلف        | . \$ |
| ٥٢     | بشر بن الحارث      | .0   |
| 101    | الشنقيطي           | ۲.   |
| ٧٦     | صهیب بن سنان       | ٠٧.  |
| ٣٥     | الطحاوي            | ۸.   |
| ٥      | عبد الحميد الفراهي | ٠٩   |
| ٣٩     | عمران بن حصین      | ٠١.  |
| 11     | وهب بن منبه        | .11  |

## فهرس المصادر والمراجع

- 1- الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معدد بن معاذ بن معدد بن معدد بن حبان بن معاذ بن معدد بن معدد بن حبان بن معدد بن مع
- ٢- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المحقق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٣- أساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ٥٣٨ه)، تحقيق: محمد باسل عيون السود، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م.
  - ٤- الأساس في التفسير ، سعيد حوي.
- أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، دار الفضيلة للنشر والتوزيع.
- آسد الغابة، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (المتوفى: ١٣٠هـ)، الناشر: دار الفكر بيروت، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- ٧- أسس الدعوة وآداب الداعاة، للدكتور: محمد السيد الوكيل، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٨- الإصابة في تمييز الصحابة، المؤلف: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ١٤١٥هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٥ هـ.
- ٩- أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع المؤلف: عبد الرحمن النحلاوي الناشر: دار الفكر الطبعة: الخامسة والعشرون ١٤٢٨هـ-٢٠٠٧م.
  - ١- أصول الدعوة، د: عبد الكريم زيدان، ٤٣٧، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.

- 11- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، الناشر: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان، عام النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- 11- الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي، دار العلم للملابين، ط١٥، ٢٠٠٢م.
- ۱۳- أنوار التنزيل وأسرار التأويل، المؤلف: ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (المتوفى: ٥٨٥هـ)، المحقق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٨ هـ.
- ١٤- أهداف كل سورة ومقاصدها، للدكتور عبد الله محمود شحاتة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢، ١٩٨١م.
- 1- أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر الجزائري، المكتبة العصرية صيدا بيروت، ط٢و ٢٢٢هـ-٢٠٠١م.
- 1- الإيمان أركانه حقيقته ونواقضه، محمد نعيم ياسين، السنة الدار السلفية للنشر، القاهرة، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ١٧- بحر العلوم، المؤلف: أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى: ٣٧٣هـ).
- ۱۸- البحر المحيط في أصول الفقه، المؤلف: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ۷۹۶هـ)،الناشر: دار الكتبي، الطبعة: الأولى، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۶م.
- 19- البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي، دار الفكر بيروت، ١٤٢٠ هـ.
- ٢- البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة من طريقي الشاطبية والدُّرة، المؤلف: عبد الفتاح بن عبد الغني بن محمد القاضي (المتوفى: ١٤٠٣هـ)، دار السلام- مصر القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٤٣١هـ-، ٢٠١٠م.
- 11- البرهان في علوم القرآن، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية بيروت لبنان، ط١، ١٣٧٦هـ ١٩٥٧م.
- ٢٢- التحرير والتتوير، لمحمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، الدار التونسية للنشر تونس، ١٩٨٤ هـ.

- ٢٣- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الحسين الزبيدي الحسيني.
- ٢٤- تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، (ت:١٣٥٣هـ)، دار الكتب العلمية بيروت، ط١.
- ٢- الترغيب في الدعاء، المؤلف: عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقدسي الجماعيلي الدمشقي الحنبلي، أبو محمد، تقي الدين (المتوفى: ١٠٠هـ)، المحقق: فواز أحمد زمرلي، الناشر: دار ابن حزم بيروت.
- ٢٦- التسهيل لعلوم التنزيل، لأبي القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، ط١، ١٤١٦ هـ.
  - ٢٧- التصوير الفني في القرآن، سيد قطب، دار الشروق، ط١٦، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- ۲۸- التعریفات، علي بن محمد بن علي الزین الشریف الجرجاني، دار الکتب العلمیة بیروت التعریفات، ط۱، (۱۶۰۳هـ –۱۹۸۳م).
- ٢٩- التغيير الاجتماعي بين النظرية والتطبيق، د. محمد عبد المولى الدقس، دار مجدلاوي،عمان، ١٩٨٧م.
- ٣- تفسير أبي السعود = إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، المؤلف: أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (المتوفى: ٩٨٢هـ)، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 17- تفسير ابن باديس في مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير، عبد الحميد محمد بن باديس، دار الكتب العلمية بيروت، ط۱، ۲۱۱ه،۱۰۰۸م.الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي، تحقيق:عدنان درويش-محمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت، ط۲، ۱۶۱۹ه.
- ٣٢- تفسير القرآن العظيم، للإمام الجليل الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق: مجموعة من العلماء، مؤسسة قرطبة الجيزة، ط١، ١٤٢١هـ ١٠٠١م.
- ٣٣- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، للأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي، الطبعة الثانية، ١٤١٨ه، دار الفكر المعاصر دمشق.

- ٣٤- التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، إعداد نخبة من علماء التفسير وعلوم القرآن، إشراف أ.د مصطفى مسلم، جامعة الشارقة، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ-٢٠١٠م.
- -٣- التفسير الميسر، نخبة من أساتذة التفسير، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف السعودية، الطبعة الثانية، مزيدة ومنقحة، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩ م.
- ٣٦- التوكل على الله في القرآن الكريم، معتوقة محمد حسن الحساني، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أم القرى، ٢٠٠١م.
- ٣٧- تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد الذى هو حق الله على العبيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الاسلامي، بيروت، دمشق، ط١، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ٣٨- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠ م.
- ٣٩- جامع البيان عن تأويل آى القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ٤- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، المؤلف: زين الدين عبد البرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (المتوفى: ٩٥ههـ)، تحقيق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ا ٤- الجامع الكبير سنن الترمذي، المؤلف: محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (المتوفى: ٢٧٩هـ)،المحقق: بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، سنة النشر: ١٩٩٨م.
- 27- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، دار الكتب المصرية القاهرة، الطبعة الثانية، (١٣٨٤هـ ١٩٦٤ م).
- 27- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه = صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، ط١، ٢٢٢ه.

- 33- حاشية العلامة أحمد الصاوي على تفسير الجلالين، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، 1901هـ-١٩٥٢م.
- <sup>2</sup>- الحسنة والسيئة، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٤٦- الحوار أصوله وآدابه السلوكية، أحمد عبد الله الضويان، الطبعة الأولى، دار الوطن الرياض، ١٩٩٨م.
- ٤٧- الدر المنثور في التفسير بالمأثور، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، دار الفكر بيروت، ط١.
- ٤٨- دراسات في علوم القرآن، المؤلف: محمد بكر إسماعيل (المتوفى: ١٤٢٦هـ)، الناشر: دار المنار، الطبعة: الثانية ١٤١٩هـ-١٩٩٩م.
- 9 ٤ دعوة إلى السنة في تطبيق السنة منهجاً وأسلوباً، عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، الناشر: مكتبة الملك فهد الوطنية.
- ٥- الدعوة إلى الله أصولها ووسائلها وأساليبها، د. يحيى الدجني، ط٢، مكتبة آفاق، غزة، ٢٨ ١٤٢هـ ٢٠٠٧م.
- ٥- الرسالة القشيرية، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري، تحقيق: الإمام الدكتور عبد الحليم محمود، الدكتور محمود بن الشريف، دار المعارف، القاهرة.
- ٥٢- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان.
- ٥٣- زاد المسير في علم التفسير، المؤلف: جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٧-٥هـ)، المحقق: عبد الرزاق المهدي، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٢٢ ه.
- ٤٥- الزواجر عن اقتراف الكبائر، أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي السعدي الأنصاري، شهاب الدين شيخ الإسلام، أبو العباس (المتوفى: ٩٧٤هـ)، الناشر: دار الفكر، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٥٥-سماحة الإسلام في الدعوة إلى الله والعلاقات الإنسانية، عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني، (المتوفى: ١٤١٩هـ)، الناشر، مكتبة وهبة، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٥٦-سنن ابن ماجه، ابن ماجة أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، وماجة اسم أبيه يزيد (المتوفى: ٢٧٣هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابى الحلبى.

- ٥٧- السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد في الشريعة الإسلامية، عبد الكريم زيدان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ ٩٩٣م.
- ^٥- السنن الكبرى، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٠هـ)، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- 9- سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، الناشر: دار الحديث- القاهرة، الطبعة: ٧٤٨هـ-٢٠٠٦م.
- ٦- شأن الدعاء، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (المتوفى: ٣٨٨هـ)، المحقق: أحمد يوسف الدّقاق، الناشر: دار الثقافة العربية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.
- 1- شرح العقيدة الطحاوية، صدر الدين علي بن محمد بن محمد بن أبي العز الحنفي، تحقيق جماعة من العلماء، دار البيان الحديثة، ط١، ٢٠٦هـ ٢٠٠٥م.
- 77-شعب الإيمان، المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردِي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٤٥٨هـ)، حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣ م.
- 77- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٥٧٥هـ)، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط١، سعد شمس ١٩٧٨هـ/١٩٩٨م.
- ٦٤- الصحاح في اللغة، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين بيروت، الطبعة الرابعة، (١٤٠٧ هـ ١٩٨٧) م.
- -٦- صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.
- 7- طبقات الحفاظ، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ٣٠٠ ه.
- 77- العبودية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية، تحقيق: محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي بيروت، ط٧، ٢٠٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٦٨- عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، المؤلف: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، الناشر: دار ابن كثير، دمشق، بيروت/مكتبة

- دار التراث، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- 79- عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف الحلبي الشافعي، تحقيق: محمود محمد الدغيم، سيد للنشر، اسطانبول، ط١، ٧٠٧ه، ١٩٨٦م.
- ٧- غرائب القرآن ورغائب الفرقان، المؤلف: نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري (المتوفى: ٥٠هـ)،المحقق: الشيخ زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٦ هـ.
- ٧١- فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي، تحقيق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ط١، دار المعرفة بيروت، ١٣٧٩ه.
- ٧٧- فتحُ البيان في مقاصد القرآن، المؤلف: أبو الطيب محمد صديق خان بن حسنين علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي (المتوفى: ١٣٠٧هـ)، عني بطبعه وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، الناشر: المَكتبة العصريَّة للطبَاعة والنَّشْر، صَيدًا بَيروت، عام النشر: ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.
- ٧٣- فتح القدير، الجامع بين فني الرواية والدراية في التفسير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، (ت:١٢٥٠ه)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، ط١، ١٤١٤ه.
- ٤٧- الفقيه والمتفقه، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي، (المتوفى: ٣٤ه)، المحقق: أبو عبد الرحمن عادل بن يوسف الغرازي، الناشر: دار بن الجوزي –السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢١ه.
  - ٧٥- الفوائد، ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، ط٢، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م.
- ٧٦- في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، دار الشروق- بيروت- القاهرة، ط١٤١٢، ١٤١٢ ه.
- ٧٧- فيض القدير شرح الجامع الصغير، المؤلف: زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (المتوفى: ١٠٣١هـ)، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٦هـ.
- ١٤٦٨هـ)، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة: الثامنة، ١٤٢٦هـ م.

- ٧٩- القرآن الكريم رؤية تربوية، الدكتور: اسماعيل سعيد علي، دار الفكر العربي، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٨- الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، المؤلف: أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي (المتوفى: ٢٣٥هـ)، المحقق: كمال يوسف الحوت، الناشر: مكتبة الرشد الرياض الطبعة: الأولى، ١٤٠٩.
- ۱۸- كشاف اصطلاحات الفنون، تأليف: الشيخ العلامة محمد علي بن علي التهانوي الحنفي، المتوفى بعد سنة ۱۱۵۸ه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، ۱۶۱۸ه-۱۹۹۸م.
- ۸۲- الكشاف عن حقائق غوامض النتزيل، لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله، ، ط۳، ۱٤۰۷ه ، دار الكتاب العربي بيروت.
- ٨٣- لباب التأويل في معاني التنزيل، المؤلف: علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن (المتوفى: ٧٤١هـ)، المحقق: تصحيح محمد علي شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٥ هـ.
- ٨٠- لسان العرب، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي، دار صادر بيروت، ط٣، ١٤١٤ هـ.
- ٥٠- مباحث في علوم القرآن، مناع بن خليل القطان (المتوفى: ١٤٢٠هـ)،الناشر: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الطبعة الثالثة ٢٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٨٦- مباحث العقيدة في سورة الزمر، ناصر بن علي عايض حسن الشيخ، مكتبة الرشد، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٨٧- مجمع البيان في تفسير القرآن، للشيخ أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٨٨- مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ١٤١٦هـ-١٩٩٥م.
- ٨٩- مجلة البحوث الإسلامية، مجلة دورية تصدر عن الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد.
- ٩- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، المؤلف: أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (المتوفى: ٢٤٥هـ)، المحقق: عبد السلام عبد الشافى محمد، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٢٢ ه.

- 9- المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، (١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م).
- 9۲- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت: ۷۰۱ه)، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة مصر، ط۱، ۱٤۲۲هـ ۲۰۰۱م.
- ٩٣- مختصر تفسير ابن كثير، (اختصار وتحقيق) محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت لبنان، الطبعة: السابعة، ١٤٠٢ هـ ١٩٨١ م.
- 94- مختار الصحاح، المؤلف: زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (المتوفى: ٦٦٦هـ)، المحقق: يوسف الشيخ محمد، الناشر: المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، الطبعة: الخامسة، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩م.
- 9- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي بيروت، الثالثة، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- 97-مدارك التنزيل وحقائق التأويل، لأبي البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي، تحقيق: يوسف علي بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط١، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨م.
- ٩٧- مدخل لدراسات العقيدة الإسلامية، عثمان جمعة ضميرية، تقديم: عبد الله بن عبد الكريم العبادي، الناشر: مكتبة السوادي للتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- ٩٨- مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد، المؤلف: محمد بن عمر نووي الجاوي البنتي إقليما، التتاري بلدا (المتوفى: ١٣١٦هـ)، المحقق: محمد أمين الصناوي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٧ هـ
- 99-مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع بحث في العلاقات بين مطالع سور القرآن وخواتيمها، المؤلف: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، (المتوفى: ١٤١هه)، قرأه وتممه: د. عبد المحسن بن عبد العزيز العسكر، الناشر: مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الرياض المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٦ ه.
- • ١- المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية دمشق بيروت، ط١، ١٤١٢ه.

- ١٠١-معجم اللغة العربية المعاصرة، د.أحمد مختار عبد الحميد عمر، الطبعة الأولى، ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨م.
  - ١٠٢- المُعَرَّب في ترتيب المِعرب للإمام أبي الفتح المطرزي.
- ١٠٣- مفردات القرآن الكريم، عبد الحميد الفراهي، إشراف: محمد سميع مفتي، معهد العلم الإسلامي لاهور.
- ١٠٤ مسند الإمام أحمد بن حنبل، المؤلف: أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)،المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- ١٠٥ المستدرك على الصحيحين، المؤلف: أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابوري المعروف بابن البيع (المتوفى: ٥٠٤هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١١ ١٩٩٠.
- ١٠٠ المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ۱۰۷-معالم التنزيل، مختصر تفسير البغوي، المؤلف: عبد الله بن أحمد بن علي الزيد، الناشر: دار السلام للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤١٦ه.
- ١٠٨- مصابيح الدرر في تناسب آيات القرآن الكريم والسور، تأليف: عادل بن محمد أبو العلاء، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ١٤٢٥ه.
- 9 · ١ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير ، المؤلف: أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو ٧٧٠هـ)،الناشر: المكتبة العلمية بيروت.
- ١١- معجم البلدان،: شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (المتوفى: ٣٦٢هـ)، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٩٥ م.
- 111- المعجم الوسيط المؤلف: مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار) الناشر: دار الدعوة.
- ١١٢-معجم مقاييس اللغة، أحمد ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، دار الفكر، الطبعة الأولى، (١٣٩٩هـ ١٩٧٩م).
- ۱۱۳ مفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي فخر الدين ابن العلامة ضياء الدين عمر المشتهر بخطيب الري، دار الفكر، ط۱، ۱۶۰۱هـ۱۹۸۱م.

- 1 ١- مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية بيروت، ط١.
- 11- الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبى بكر أحمد الشهرستاني، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط٢، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- 117- مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبد العظيم الزرقاني، (المتوفى: ١٣٦٧هـ)، الناشر: مطبعة عيسى البابي الحلبي، الطبعة: الثالثة.
- ۱۱۷- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، (ت: ۱۷۹هـ)، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط۲، ۱۳۹۲هـ.
- ١١- الموسوعة الفقهية الكويتية، صادر عن وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت،
   ١٤٢٧هـ.
- 119- الموطأ، المؤلف: مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (المتوفى: ١٧٩هـ)، المحقق: محمد مصطفى الأعظمي، الناشر: مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية أبو ظبي الإمارات، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤م.
  - ١٢٠ نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور للإمام برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، دار الكتاب الإسلامي بالقاهرة.
- ۱۲۱-النهاية في الفتن والملاحم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، دار الجيل، بيروت لبنان، ط۱، ۱٤۰۸ هـ ١٤٠٨ م.
- 17۲- النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٢٠٦هـ)، الناشر: المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | المحتويات                                        |
|--------|--------------------------------------------------|
| ب      | الإهداء                                          |
| ٤      | شكر وتقدير                                       |
| د      | المقدمة                                          |
| ه      | أولاً: أهمية الدراسة.                            |
| ه      | ثانياً: أسباب اختيار الموضوع.                    |
| ه      | ثالثاً: أهداف البحث.                             |
| و      | رابعاً: الدراسات السابقة.                        |
| و      | خامساً: منهج البحث.                              |
| j      | سادساً: خطة الدراسة .                            |
| ١      | التمهيد                                          |
| ۲      | أولا: المقصود بالمنهج لغةً واصطلاحاً.            |
| ٣      | ثانياً: المقصود بالإصلاح لغةً واصطلاحاً.         |
| ٥      | ثالثاً: المقصود بالتغيير لغةً واصطلاحاً.         |
| ٧      | رابعاً: العلاقة بين الإصلاح والتغيير.            |
| ٨      | الباب الأول                                      |
|        | الإصلاح و التغيير في سورة الزُّمَر               |
| ٩      | الفصل الأول: بين يدي سورة الزُّمَر               |
| ١.     | المبحث الأول: مدخل إلى سورة الزمر.               |
| 11     | المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.   |
| 17     | المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.          |
| ١٣     | المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.              |
| ١٦     | المبحث الثاني: المناسبات في سورة الزمر.          |
| 1 ٧    | المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها. |

|          | ,                                                                |
|----------|------------------------------------------------------------------|
| 19       | المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.                 |
| 19       | المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.                  |
| 19       | المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.       |
| ۲.       | الفصل الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير في سورة الزُّمَر         |
| ۲۱       | المبحث الأول: منهجيات الإصلاح والتغيير العقدي.                   |
| * *      | المطلب الأول: توحيد الربوبية والألوهية.                          |
| ٣.       | المطلب الثاني: توحيد الأسماء والصفات.                            |
| ٣٢       | المطلب الثالث: الإيمان بالملائكة والكتب والرسل.                  |
| ٣٥       | المطلب الرابع: الإيمان باليوم الآخر والقدر.                      |
| ٤٠       | المطلب الخامس: تنزيه الله تعالى عن الولد والشريك.                |
| ٤١       | المطلب السادس: حقيقة الهدى والضلال.                              |
| ź ź      | المطلب السابع: حقيقة توفي الأنفس.                                |
| \$ 0     | المطلب الثامن: إثبات حقيقة البعث.                                |
| ٤٧       | المطلب التاسع: أحوال المؤمنين والكفار يوم القيامة.               |
| £ 9      | المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة الزمر    |
| ٥,       | المطلب الأول: إخلاص العبادة لله ﷺ.                               |
| ٥٣       | المطلب الثاني: الهداية للإسلام.                                  |
| ٥٥       | المطلب الثالث: دعوة للرجوع إلى الله على.                         |
| ٦.       | المطلب الرابع: الدعاء عبادة لله على.                             |
| ٦ ٤      | المطلب الخامس: التنفير من الكذب والدعوة إلى الصدق.               |
| ٦٧       | المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة الزمر. |
| ٦٨       | المطلب الأول: ضرب الأمثال.                                       |
| ٧١       | المطلب الثاني: الجزاء من جنس العمل.                              |
| ٧٣       | المطلب الثالث: الحث على طلب العلم.                               |
| ٧٥       | المطلب الرابع: طبيعة النفس البشرية في السراء والضراء.            |
| ٧٧       | المطلب الخامس: التوكل على الله عَلَى.                            |
| ۸٠       | المطلب السادس: بيان أجر الصابرين.                                |
| <u> </u> |                                                                  |

| ۸١    | الباب الثاني                                                 |
|-------|--------------------------------------------------------------|
|       | الإصلاح و التغيير في سورة غافر                               |
|       |                                                              |
| ٨٢    | الفصل الأول: بين يدي سورة غافر                               |
| ۸۳    | المبحث الأول: مدخل إلى سورة غافر.                            |
|       |                                                              |
| ۸ ٤   | المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.               |
| ٨٥    | المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.                      |
| ٨٥    | المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.                          |
| ۸ ۹   | المبحث الثاني: المناسبات في سورة غافر.                       |
| ٩.    | المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.             |
| ٩.    | المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.             |
| 91    | المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.              |
| 91    | المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.   |
| 9 4   | الفصل الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير في سورة غافر         |
| ٩٣    | المبحث الأول: منهجيات الإصلاح و التغيير العقدي في سورة غافر  |
| 9 £   | المطلب الأول: من دلائل توحيد الله ﷺ وقدرته.                  |
| ٩٧    | المطلب الثاني: حقيقة الإحياء والإماته.                       |
| ٩ ٨   | المطلب الثالث: وعد الله عباده بالنصر.                        |
| 1 - 1 | المطلب الرابع: حقيقة الرزق النازل من السماء.                 |
| 1.0   | المطلب الخامس: عرض مصارع الغابرين.                           |
| ١٠٨   | المطلب السادس: عرض مشاهد يوم القيامة.                        |
| 11.   | المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة غافر |
| 111   | المطلب الأول: الترغيب والترهيب.                              |
| 117   | المطلب الثاني: بيان حقيقة الدنيا.                            |
| 117   | المطلب الثالث: التدرج في الدعوة.                             |
| ۱۱۸   | المطلب الرابع: أسلوب القصص.                                  |

| 17 £  | المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة غافر |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 170   | المطلب الأول: الإخلاص في الدعاء.                               |
| 177   | المطلب الثاني: أدب الحوار.                                     |
| ١٣.   | المطلب الثالث: الجدل.                                          |
| ١٣٣   | المطلب الرابع: الدعوة إلى الصبر.                               |
| 100   | المطلب الخامس: الجزاء من جنس العمل.                            |
| ١٣٦   | الباب الثالث                                                   |
|       | الإصلاح و التغيير في سورة فُصِّلَت                             |
| ١٣٧   | الفصل الأول: بين يدي سورة فصلت                                 |
| 184   | المبحث الأول: مدخل إلى سورة فصلت.                              |
| 1 4 9 | المطلب الأول: اسم السورة وعدد آياتها وترتيبها.                 |
| 1 : . | المطلب الثاني: محور السورة وزمن نزولها.                        |
| ١٤١   | المطلب الثالث: فضل السورة وأهدافها.                            |
| 1 £ £ | المبحث الثاني: المناسبات في سورة فصلت.                         |
| 1 2 0 | المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها وما بعدها.               |
| 1 £ 7 | المطلب الثاني: المناسبة بين أول السورة وخاتمتها.               |
| 1 5 7 | المطلب الثالث: المناسبة بين اسم السورة ومحورها.                |
| ١٤٦   | المطلب الرابع: المناسبة بين افتتاح السورة وخاتمة ما قبلها.     |
| ١٤٨   | الفصل الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير في سورة فصلت           |
| 1 £ 9 | المبحث الأول: منهجيات الإصلاح و التغيير العقدي في سورة فصلت    |
| 10.   | المطلب الأول: القرآن بشير ونذير .                              |
| 101   | المطلب الثاني: شهادة الجوارح على أصحابها يوم القيامة.          |
| 105   | المطلب الثالث: من دلائل توحيد الله ﷺ وقدرته.                   |
| 107   | المطلب الرابع: نفي الظلم عن الله تعالى.                        |
| ١٥٨   | المطلب الخامس: انفراد الله على بعلم الغيب.                     |
| 171   | المطلب السادس: حقيقة خلق السموات والأرض.                       |

| ١٦٣   | المبحث الثاني: منهجيات الإصلاح و التغيير الدعوي في سورة فصلت   |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| ١٦٤   | المطلب الأول: تهديد المشركين بالعذاب الشديد.                   |
| 177   | المطلب الثاني: الدعوة إلى الله تعالى.                          |
| 1 V • | المبحث الثالث: منهجيات الإصلاح و التغيير الأخلاقي في سورة فصلت |
| 1 / 1 | المطلب الأول: الاستقامة على دين الله على .                     |
| ١٧٣   | المطلب الثاني: بيان صفات القرآن الكريم.                        |
| 177   | الخاتمة                                                        |
| 177   | النتائج                                                        |
| 1 / / | التوصيات                                                       |
| 1 / 9 | القهارس                                                        |
| ١٨٠   | فهرس الآيات القرآنية                                           |
| 7.7   | فهرس الأحاديث النبوية                                          |
| ۲.٥   | فهرس الأعلام المترجم لهم                                       |
| ۲.٦   | فهرس المصادر والمراجع                                          |
| 117   | فهرس الموضوعات                                                 |
| 777   | ملخص الرسالة باللغة العربية                                    |
| 777   | ملخص الرسالة باللغة الإنجليزية                                 |

### ملخص الرسالة

تم بحمد الله على وتوفيقه ختم هذه الرسالة والتي كانت بعنوان: منهجيات الإصلاح والتغيير في سور ( الزمر وغافر وفصلت) "دراسة موضوعية".

وقد سلك الباحث المنهج الاستقرائي في هذا البحث حسب منهجية التفسير الموضوعي، حيث تتاولت تعريف كلاً من: المنهج، والاصلاح، والتغيير لغةً واصطلاحاً.

وقد قسم الباحث الرسالة إلى ثلاثة أبواب حيث كان في كل باب سورة من السور الثلاث.

ذكر الباحث في الباب الأول تعريفاً عاماً لسورة الزمر، ثم تتاول منهجيات الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي والجانب الدعوي والجانب الأخلاقي.

وذكر الباحث في الباب الثاني تعريفاً عاماً لسورة غافر، ثم تناول منهجيات الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي والجانب الدعوي والجانب الأخلاقي.

وذكر الباحث في الباب الثالث تعريفاً عاماً لسورة فصلت، ثم تناول منهجيات الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي والجانب الدعوي والجانب الأخلاقي.

وختم الباحث بخاتمة ذكر فيها أهم النتائج والتوصيات، ثم أتبعها بخمسة فهارس، مع تقديم ملخصين للرسالة باللغتين العربية والإنجليزية.

#### **Abstract**

All praise to Allah Almighty that we conculded this letter, which entitled:

Methodologies of reform and change in Surra Alzomar, Ghafer and Foselat "objective study".

The researcher followed the exploration curriculum in this research according to objective analysis curriculum. It included the language and concept definition of curriculum, reform and change.

The researcher derided the research into three chapter and every chapter he mentioned one surra.

In the first chapter the researcher mentioned general definition of Alzomar surra, then mentioned the methodologies of reform and changes in Ideagical, Guidance and moral sides.

In the scened chapter the researcher mentioned general definition of Ghafer surra, then mentioned the methodologies of reform and changes in Ideagical, Guidance and moral sides.

In the theired chapter the researcher mentioned general definition of Foselat surra, then mentioned the methodologies of reform and changes in Ideagical, Guidance and moral sides.

The researcher concluded with conclusion mentioning the main results and recommendations and followed it by five indexs with abstract in Arabic and English.