# منهج الترآه الكريم ني الوتاية مه فتنة الحياة الدنيا

# إعداد

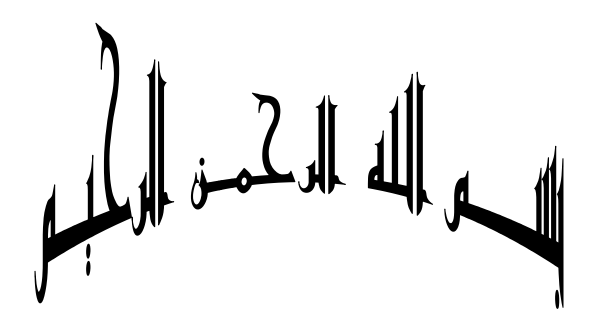
الطالبة: ليلى محمد عبد الحميد سلامه إشراف

الاستاذ الدكتور: فاطمة بنت عمر بن محمد نصيف

بحث تكميلي مقدم إلى

الجامعة الأمريكية المفتوحة لنيل درجة الماجستير في أصول الدين

> ۵127٦ ه





إلى شباب الأمة .. وقلبها النابض ..

إلى كل مسلم صغيراً كان أو كبيراً .. ذكراً أو أنثى ..

إن أمتنا بحاجة إليكم لتعيدوا لما مجدها، وحضارتما، وقوتما.

فلا تغرنكم الحياة الدنيا بمباهجما ، وزخارفما، ولا يغرنكم بالله الغرور ..

اصمدوا أمام الفتن والمغريات .. فأنتم لما .. وبكم ستعود أمة محمد صلى الله عليه وسلم رائدة الأمم .. بإذن الله تعالى.

# شكر وتقديح

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعد :

فقد قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَإِن شَكَرْتُتُو لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّا عَذَابِي لَشَدِيدٌ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّا عَذَابِي لَشَدِيدٌ لَهِ ﴾ ' .

أتوجه بالشكر والحمد والثناء لله عز وجل، الذي تفضل عليّ بمنه وكرمه وعونه وهدايته، حتى ظهر هذا البحث بهذه الصورة، التي أدعوه سبحانه أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم وأن يقبله وينفع به. وقد قال صلى الله عليه وسلم: (( لا يشكر الله من لا يشكر الناس )) ٢

الاعتراف بالفضل والمعروف لذوي الفضل والمعروف هو الشكر لهم والثناء عليهم، وتمام الشكر هو الدعاء لهم بأن يجزيهم الله عز وجل أحسن ما يجزي به عباده الصالحين، مصداقاً لقوله صلى الله عليه وسلم: (( من أتى إليكم معروفاً فكافئوه فإن لم تجدوا فادعوا له حتى يعلم أن قد كافئتوه )".

فالشكر الجزيل، أقدمه لوالدي الحنونة ، على صبرها ودعائها طيلة فترة الدراسة والكتابة في البحث، والدعاء الصادق بأن يحفظها الله ويرعاها ويرزقني برها، والشكر والدعاء الخالص أيضاً لكل من مد لي يد العون والمساعدة، أو غمري باهتمامه — من سؤال ودعاء — ولا يسع المجال ذكر الأسماء، ولكني أخص بالشكر والتقدير والامتنان الأستاذة المشرفة الدكتورة الفاضلة والأم الحنونة فاطمة عمر نصيف، ( رئيسة الفرع النسائي بهيئة الإعجاز العلمي في الكتاب والسنة )، على ما قدمته لي من توجيهات وإرشادات قيمة؛ فقد كان لتوجيهاتها الأثر الكبير في تذليل الصعوبات التي واجهتني، إضافة لذلك ما اكتسبته منها مما تتميز به من أخلاق عالية، وصدق في العطاء العلمي، ودقة في نقد المعلومات، وخدماتها المتميزة في توفير المراجع الضرورية، وجميع احتياجات البحث.

ا سورة إبراهيم آية ٧.

لا سنن أبي داود ٢٥٥/٤، كتاب الأدب، باب في شكر المعروف، برقم ٤٨١١، سنن الترمذي ٣٣٩/٤، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الشكر لمن
 أحسن إليك، برقم ١٩٥٤، حديث صحيح، انظر سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ج ١، برقم ٤١٦.

<sup>&</sup>quot; سنن أبي داود ١٢٨/٢، كتاب الزكاة، باب عطية من سأل بالله، برقم ١٦٧٢، مسند الإمام أحمد بن حنبل ٦٨/٢، برقم ٥٣٦٥، حديث صحيح، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباين ج ١، برقم ٢٥٤.

وأتقدم أيضاً بالشكر الجزيل لكل الأساتذة الكرام والأخوات، والزميلات الذين قدموا لي النصح، والتوجيه، وأمدوني بالمراجع الضرورية لإتمام البحث.

فجزى الله الجميع خير الجزاء، وأحسن مثوبتهم.

الباحثة

#### المقحمية

بسم الله الرحمن الرحيم ، والحمد لله العلي القدير، السميع البصير، الفعال لما يريد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، سيد الأولين والآخرين وإمام المتقين، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴾ . .

#### : **بعد**

فإن القرآن الكريم هو كتاب الله الحكيم، الذي دعانا لما فيه صلاح الحياة الدنيا وفلاح الآخرة، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحَيِيكُمُ وَاعْلَمُواْ أَنْ ٱللَّهَ يَعُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْمِهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ ٢ .

وإن من أهم الموضوعات التي تعرض لها القرآن واهتم بها اهتماماً كبيراً موضوع الحياة الدنيا وما فيها من فتن، ولهذا انطلقت إلى التأمل والتدبر في الآيات التي تتحدث عن هذا الأمر " فتنة الحياة الدنيا " في محاولة منى لاستخلاص ومعرفة منهج القرآن الكريم في الوقاية منها ..

خاصة وأننا في عصر انحرف فيه كثير من المسلمين انحرافاً شديداً عن العقيدة الصحيحة في العبادة والعمل والسلوك، وتغيرت بعض المفاهيم لديهم مثل مفهوم لا إله إلا الله حيث تحول إلى كلمة تقال باللسان لا وجود لها في عالم الواقع، وتغير مفهوم الدنيا والآخرة؛ فبدل أن تكون الدنيا مزرعة الآخرة، تم فصلهما عن بعض؛ فمن أراد الآخرة ترك الدنيا وبالتالي أهملت عمارة الدنيا فوقع الناس في الجهل والتخلف الحضاري. ومن أراد الدنيا ترك الآخرة فخلت حياة الناس من الإيمانيات وتحول الدين إلى طقوس خالية من الحقائق.

ومع هذا هناك أمل كبير في بزوغ فجر الإسلام من جديد بظهور جيل الصحوة من الشباب المثقف في كل مكان في الأرض.

لكن في الطريق معوقات كثيرة ألا وهي المغريات والشهوات .. ( فتن الحياة الدنيا ).

لذا فكرت في أن أكتب رسالة ( الماجستير ) فيما يتعلق " بمنهج القرآن الكريم في الوقاية من فتنة الحياة الدنيا " علني أستطيع تشخيص الداء ومعرفة ما يفتن الناس في الدنيا وتحديده \_ بقدر الطاقة البشرية \_ ثم توضيح منهج القرآن الكريم القويم في وضع الحلول لكل المشكلات التي تواجه الصحوة وتعيق مسيرها ليحذر الناس من فتن الدنيا ..ويعالجوها بالأدوية والأمصال النافعة في الكتاب والسنة .

ا سورة الأحزاب آية ٧٠

٢ سورة الأنفال آية ٢٤

# أسباب اختيار الموضوع :

- ١ رغبتي في تنبيه المسلمين إلى تلك الفتن للتوقى منها.
- ٢ إنقاذ الشباب (عماد الأمة) من هذه الفتن وأخذهم إلى جادة الطريق.
  - ٣ لم أجد بين الأبحاث من تطرق لهذا الموضوع إلا بحثين هما:
- أ موقف المسلم من الفتن في ضوء الكتاب والسنة لأبي أنس حسين بن محسن أبي ذراع الحازمي
- ب الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن لعبد الحميد بن عبد الرحمن السحيباني.

ولكنهما بحثا الموضوع بطريقة مختلفة عن الطريقة التي تناولته بها.

٤ -إن هذا الموضوع للقرآن الكريم عناية كبيرة به وفيه آيات كثيرة تعرضت له.
راجية أن أضيف ببحثي شيئاً جديداً يخدم الجانب الشرعي والبحوث العلمية وينتفع به طلبة العلم وطالباته.

#### تحديد المشكلة:

وتتلخص مشكلة البحث في الإجابة على السؤالين التاليين:

- ١ ما هي فتن الحياة الدنيا التي يتعرض لها الإنسان في حياته .
  - ٢ ما هو المنهج القرآبي للوقاية من هذه الفتن .

# خطة الرسالة:

دعت طبيعة البحث أن يقسم إلى مقدمة وتمهيد وثلاثة أبواب وخاتمة.

- 💠 أما المقدمة فقد اشتملت على الآبي :
- خطبة الرسالة وأهمية الموضوع.
  - ٢ أسباب اختيار الموضوع.
    - ٣ تحديد المشكلة.
    - ٤ خطة الرسالة.
- ❖ وأما التمهيد: فقد احتوى على مصطلحات البحث وهي:
  - ١ المنهج.
  - ۲ <del>ال</del>قرآن .
  - **٣ ال**وقاية.
  - ٤ الفتنة.
  - الفرق بين الفتنة والابتلاء.
    - ٦ الحياة الدنيا.
    - وأما الأبواب فهي كما يلي:

# <u>الباب الأول</u> الحياة الدنيا في القرآن الكريم

# ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: قيمة الحياة الدنيا وصفتها كما وردت في القرآن الكريم والسنة النبوية.

ويشتمل على ثلاث مباحث:

المبحث الأول: قيمة الحياة الدنيا.

المبحث الثاني : صفة الحياة الدنيا في القرآن الكريم.

المبحث الثالث: صفة الحياة الدنيا في السنة النبوية.

الفصل الثابي: الصفات والأعمال الموقعة في فتنة الحياة الدنيا.

# <u>الباب الثاني</u> فتنة الحياة الدنيا

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: أنواع الفتن.

الفصل الثابي: فتنة المال والبنين أدلة من الواقع.

# <u>الباب الثالث</u> الوقاية من فتنة الحياة الدنيا

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: المنهج الوقائي في القرآن الكريم ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: سمات المنهج القرآبي وخصائصه.

المبحث الثاني : الصفات والأعمال الواقية من فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكويم.

الفصل الثابي: منهج القرآن الكريم في الوقاية من الفتن.

💠 وأما الخاتمة : فقد احتوت على ما يلى :

أهم نتائج البحث.

۲ التوصيات والمقترحات.

❖ الفهارس: وقد تنوعت فهارس البحث، لتزيد من نفعه، وتسهل الاستفادة

منه وهي :

١ فهرس الآيات القرآنية.

٧- فهرس الأحاديث النبوية.

٣- فهرس الأعلام.

٤- فهرس المصادر والمراجع.

٥- فهرس الموضوعات.

### منهج الرسالة:

استخدمت في بحثي المنهج التالي:

الاعتماد على المراجع القديمة الأصيلة، والحديثة المفيدة .

ترقيم الآيات وذكر سورها في القرآن الكريم .

الحرص على رسم الآيات القرآنية بالرسم العثماني وضبطها بالشكل، اتباعاً لرسم المصحف الشريف.

عزو الأحاديث إلى مصادرها مشيرة إلى الجزء والصفحة والكتاب والباب والرقم إن وجد، وإذا كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما لم أشر إلى صحته، بل أكتفي بعزوه إليهما فقط؛ لأن العزو إليهما معلم وموعز بالصحة.

و الضعف بالنقل عن العلماء المختصن.

- عزو ما نقلته إلى مصدره حرفياً أو بتصرف .
- ٧ وضع تراجم موجزة للأعلام غير المشهورين .
  - ٨ شرح المفردات التي تحتاج إلى ذلك .
- ٩ ربط النصوص والموضوعات والمباحث بواقعنا المعاصر قدر المستطاع.
- ١ الاكتفاء بآيات وأحاديث الفتن المتعلقة بالموضوع حسب الخطة المرسومة التي سرت عليها.

هذا وقد حرصت على إخراج هذه الرسالة بصورة نافعة جامعة، وواقعية قدر المستطاع، وذلك بالوقوف على معظم كليات الموضوع وجزئياته من جميع جوانبها، ولا أدعي الكمال، فإنه من صفات الكبير المتعال عز وجل، والنقص والتقصير من صفات البشر، والعمل البشري عرضة للنقص مهما كان كاتبه، وأعلم يقيناً أن مثلي لا يوفي هذا الموضوع حقه من البحث والدراسة نظراً لسعته وتشعبه، ولكني بذلت ما في وسعي، واجتهدت وحرصت أن أصل به إلى الوجه المطلوب، فإن أصبت فذاك بتوفيق الله وفضله، وهذا أقصى ما أتمنى.

وإن كانت الأخرى فمني ومن الشيطان، والله بريء منه ورسوله صلى الله عليه وسلم، وأستغفر الله من ذنبي كله، وحسبي أني بذلت طاقتي ووضعت لبنة في طريق من يريد إتمام البناء. والله أسأل أن يجعله عملاً صالحاً، ولوجهه خالصاً، ولا يجعل لأحد فيه شيئاً.

الباحثة



#### مصطلحات البحث

توجد في البحث بعض المصطلحات التي لا بد من تحديد معناها وهي الآتية :

أولاً : المنهج

المنهج في اللغة : ( طريق نَهْجٌ : بَيّنٌ واضح. والجمع مَنْهجانٌ ونُهجٌ ونهوجٌ.

وطرقٌ لهْجَةٌ وسبيلٌ منهجٌ : كنهْج. ومَنْهَجَ الطريق : وضحه. والمِنهاج : كالمنهج وفي التتريل : ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًأْ ﴾ .

والمنهاج: الطريق الواضح. وفي حديث العباس: لم يمت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى ترككم على طريق ناهجة، أي واضحة بينة.

ونهجَ الطريق : أبنتُه وأوضحته؛ يقال : اعمل على ما نهجته لك. والنهج : الطريق المستقيم. ونَهجَ الأَمْرُ وأَهْجَ، لغتان، إذا وضَحَ ) ٢

التعريف الإجرائي للمنهج:

هو الطريقة التي استخدمها القرآن الكريم لحماية المسلم من الوقوع في فتن الحياة الدنيا.

# ثانياً: القرآن الكريم

القرآن في اللغة : (مصدر مرادف للقراءة ومنه قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَّعَهُۥ وَقُرْءَانَهُۥ ﴿ إِنَّ فَإِذَا قَرَأْنَهُ ۗ فَالَنَبِعْ قُرْءَانَهُۥ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَّعَهُۥ وَقُرْءَانَهُۥ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَّعَهُۥ وَقُرْءَانَهُۥ

ثم نقل من هذا المعنى المصدري وجعل اسماً للكلام المعجز المتزل على النبي صلى الله عليه وسلم، وذلك من باب إطلاق المصدر على مفعوله.ولفظ الكريم مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كَرِيمٌ اللهُ عَلَى اللهُ ع

والقرآن في الاصطلاح : كلام الله المعجز المترل على النبي صلى الله عليه وسلم المكتوب في المصاحف المنقول بالتواتر المتعبد بتلاوته.) ه

٩

ا سورة المائدة / آية ٨٤

۲ ابن منظور، الإمام أبي الفضل جمال الدين محمد، بن مكرم ابن منظور الإفريقي المصري، لسان العرب، ط1، دار صادر، بيروت \_ لبنان، ١٤١٧هـ

۱۹۹۲م، ۳۸۳/۲، مادة ( نهج) بتصرف بسيط. \*\* سورة القيامة / آية ۱۷ ـــ ۱۸.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الواقعة / آية ٧٧

<sup>°</sup> الزرقابي، الاستاذ الشيخ محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ط (بدون)، دار الكتب العلمين، بيروت ــ لبنان، ١٤١٦هــــــ ١٩٩٦م، ١/ ٢١.

## ثالثاً: الوقاية

وقي : ﴿ وَقَاهُ اللهُ وَقَيَّا وَوَقَايَةً وَوَاقَيْهُ : صَانَهُ.

وفي الحديث : (( اتقوا النار ولو بشق تمرة )) ' وقيْتُ الشيء أقيه إذا صُنْتُه وسَترته عن الأذى، وهذا اللفظ خبر أريد به الأمر أي ليقِ أحدكم وجهَهُ النار بالطاعة والصدقة . وقوله في حديث معاذ : وتوق كرائم أموالهم أي تجنبها ولا تأخذها في الصدقة لأنها تَكْرُم على أصحابها وتعز فخذ الوسط لا العالى ولا النازل '

( والوقاية حفظ الشيء مما يؤذيه ويضره يقال : وقيت الشيء أقيه وقاية ووقاءً قال تعالى : ﴿ فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شَرَ ذَالِكَ ٱلْيَوْرِ وَلَقَنْهُمُ نَضَرَةً وَسُرُورًا إِنْ ﴾ "، ﴿ قُواْ أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا ﴾ . والتقوى جعل النفس في وقاية مما يخاف.

ويقال: اتقى فلان بكذا: إذا جعله وقاية لنفسه، وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَنَّقِى بِوَجْهِهِ مُسُوَّءَ الْعَذَابِ يوم الْعَذَابِ يَوْمَ الْقَيْمَةِ ﴾ " تنبيه على شدة ما ينالهم، وأن أجدر شيء يتقون به من العذاب يوم القيامة هو وجوهُهُم ) \ القيامة هو وجوهُهُم ) \

فيتضح مما سبق أن المعنى المقصود بالوقاية : حفظ الشيء مما يؤذيه ويضره.

#### رابعاً: الفتنة

قال الأزهري: (( جماع معنى الفتنة الابتلاء والامتحان والاختبار، وأصلها مأخوذ من قولك فتنت الفضة والذهب إذا أذبتهما بالنار لتميز الرديء من الجيد.

وفي الصحاح : إذا أدخلته النار لتنظر ما جَوْدَتُه،

۲۰۰۲م، ص۸۸۸ بتصرف.

ا صحيح البخاري ٢/٤/٥، كتاب الزكاة، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة، برقم ١٣٥١.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مرجع سابق ، ابن منظور، لسان العرب **٥ ١/١ ٠٤**، مادة ( وقي).

<sup>&</sup>quot; سورة الإنسان آية **١١**.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة التحريم آية ٦.

<sup>·</sup> سورة الأعراف آية ٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الزمر آية ۲٤.

والفَتْنُ : الإحراق ومن هذا قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفَنْنُونَ ﴿ يَكُمُ اللَّهِ النار . ويسمى الصائغ الفتّان، وكذلك الشيطان، ومن هذا قيل للحجارة السود التي كأنها أحرقت بالنار : الفَتينُ، ووَرِقٌ فتينٌ أي فضة مُحرقة.

ويؤيد هذه الأقوال ابن الأعرابي حيث يقول: الفتنة الاختبار، والفتنة المحنة، والفتنة المال، والفتنة الأولاد، والفتنة الكفر، والفتنة اختلاف الناس بالآراء، والفتنة الإحراق بالنار؛ يقال: فلان مفتونٌ بطلب الدنيا قد غلا في طلبها.

ابن سيده : الفتنة الخبرة. وقوله عز وجل : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتَـٰنَةً لِلطَّالِمِينَ ﴿ ؟ ؛ أَي خِبْرةً، ومعناه أَهُم لَمَ اسْتَعُوا أَهُا تَخْرِج فِي أَصَلَ الجَحْيَمِ وَلَكَ أَهُم لَمَا سُعُوا أَهُا تَخْرِج فِي أَصَلَ الجَحْيَمِ قَالُوا : الشَّجْر يُحْتَرَق فِي النَّارِ فَكَيْفَ يَنْبَتَ الشَّجْرِ فِي النَّارِ ؟ فصارت فتنة لهم.

ويقال فَتَنَ الرجلُ بالمرأة وافْتَتَن، وأهل الحجاز يقولون : فَتَنَتْه المرأة إذا ولَّهَتْهُ وأحبها، وأهل نجد يقولون : أفتنَتْهُ.

والفتنة : إعجابك بالشيء، فتَنَه يفْتِنَهُ فَتْنَاً وفُتُنَاً ، فهو فاتنُّ

وأَفْتَنَهُ.وقال سيبويه : فتنه جعل فيه فِتنةً، وأفتنه أوصل الفتنة إليه.

وقال أبو السَّفَر : أَفْتَنْتُه افتناناً ، فهو مُفْتَنُّ، وأُفْتِنَ الرجل وفُتِنَ ، فهو مفتون إذا أصابته فِتْنَةٌ فذهب ماله أو عقله.

والفتنة: الضلال والإثم. والفاتن: المضِلُّ عن الحق. والفاتن: الشيطان لأنه يُضِلُّ العبادَ، صفة غالبة))"

وتكون الفتنة بمعنى الصدّ عن السبيل والرد.

قال تعالى: ﴿ وَاحْدَرُهُمْ آَن يَفْتِنُوكَ عَنُ بَعْضِ مَا آَنزَلَ اللهُ إِلَيْكُ ﴾ ومعناه: يصدوك ويردوك. عن ابن إسحاق أن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: ((قال كعب بن أسد وابن صلوبا وعبد الله بن صوريا وشاس بن قيس بعضهم لبعض: اذهبوا بنا إلى محمد لعلنا نفتنه عن دينه ، فأتوه فقالوا : يا محمد إنك قد عرفت أنا أحبار يهود وأشرافهم وساداهم وإنا إن اتبعناك اتبعنا يهود ولم يخالفونا، وإن بيننا وبين قوم خصومة، فنحاكمهم إليك فتقضي لنا عليهم ونؤمن لك ونصدقك فأبي ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فترلت الآية الكريمة )) ث

11

ا سورة الذاريات آية ١٣.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الصافات آية ٦٣.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ۳۱۹/۱۳، مادة ( فتن ).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة المائدة آية **٩** 

<sup>°</sup> ابن كثير، الإمام أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، ط1، دار الفكر، ٢/ ٦٨.

وتكون الفتنة بمعنى العبرة ومنه قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتَـٰنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتَـٰنَةً لِلْقَوْمِ الطّلِمِينَ ﴿ أَي لا تنصرهم علينا، فيكون ذلك فتنة لنا عن الدين. أو لا تملكنا بأيدي أعدائنا، فيقولوا لو كان هؤلاء على حق لم نسلط عليهم فيفتنوا. وقد تعددت المعاني اللغوية ولكن المعنى المراد لنا في البحث هنا هو الفتنة بمعنى المغالاة في طلب الدنيا، والإغراق في شهواتها.

ا سورة المتحنة آية ٥

۲ سورة يونس آية ۸۵

# خامساً : الفرق بين الفتنة والابتلاء

قد يظن البعض أن الفتنة والابتلاء شيء واحد، لذا يحسن بنا أن نفرق بينهما في البداية حتى يتجلى لنا معنى الفتنة التي تحن بصدده في البحث.

أولاً: من حيث التعريف:

سبق أن عُرِّفت الفتنة بأنها الابتلاء والاختبار، نقول: فتنت الذهب إذا أدخلته النار لتنظر ما جودته. وعرَّف علماء اللغة الابتلاء أيضاً بأنه الاختبار والامتحان، قال في اللسان: (( بلوت الرجل بلواً وبلاءً: اختبره، وبلاه يبلوه بلواً إذا جربه واختبره) الم

والابتلاء مصدر، والاسم منه البلاء، وهو يطلق على إخلاق الشيء، يقال : ( بَليَ الثوب بِليَّ وبلاءً أي خلِق،كما يطلق البلاء ويراد به الإنعام، قال تعالى : ﴿ وَمَالَيْنَاهُم مِّنَ ٱلْآيَنَتِ مَا فِيهِ بَلَيَّ وُبَلاً أَبُيْنَهُم مِّنَ ٱلْآيَنَتِ مَا فِيهِ بَلَيَّ أُو مُبِينَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَ

ثانياً : مواضع الاتفاق والاختلاف بينهما :

بالعودة إلى الآيات الكريمة التي وردت فيها كلمة الفتنة وكلمة الابتلاء نجد فرقاً واضحاً بينهما، ويبين ذلك الدكتور السحيباني في (النقاط التالية:

- أف الفتنة أعم من الابتلاء حيث تأتي الفتنة على معانٍ كثيرة، والابتلاء واحد من هذه المعانى.
- حضم أن عدداً من الآيات القرآنية جاءت فيها الفتنة بمعنى الابتلاء إلا أن هناك فرقاً بينهما من حيث الاستعمال اللغوي وذلك يكمن في كون الفتنة أشد من الابتلاء، ويتضح ذلك من خلال المثالين التاليين :

يقول تعالى في شأن إبراهيم عليه الصلاة والسلام : ﴿ ۚ وَالِذِ ٱبْتَكَىٰۤ إِبْرَهِعَمَ رَيُّهُۥ بِكَلِمَنتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَّا قَالَ وَمِن ذُرِيَّتِيِّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ ۚ إِنِّيَ ﴾ \* .

ويقول سبحانه في شأن موسى عليه الصلاة و السلام : ﴿ وَفَنَنَّكَ فُنُونَا ﴾ المراد بالابتلاء في قوله سبحانه : (( وإذ ابتلى إبراهيم بكلمات كلفه بما فظهر عزمه وامتثاله لتلك التكاليف؛ حيث أتى بما كاملة، فجوزي عليها أعظم الجزاء . وقوله سبحانه :

۱۳

<sup>·</sup> مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ٤ ٨٣/١ ، مادة (بلو).

۲ سورة الدخان آية ۳۳ .

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، الراغب الأصفهان، مفردات ألفاظ القرآن، ص2 1 1 ـ 1 £ ٦ بتصرف.

<sup>\*</sup> سورة البقرة آية **١٧٤**.

<sup>°</sup> سورة طه آية ٤٠.

(( وفتناك فتوناً )) المراد بالفتنة هنا كما يذكر المفسرون : تلك المحن والابتلاءات الشديدة التي مر بها موسى عليه الصلاة والسلام ومنها قتله للقبطي.

والذي يتأمل الابتلاء الذي حصل لإبراهيم وموسى عليهما الصلاة والسلام يتبين له سر التعبير عن الأول بالابتلاء وعن الثاني بالفتنة؛ فإن الابتلاء بالقتل مثلاً أشد \_ ولاشك \_ من الابتلاء بالقيام بالتكاليف الربانية وفي التفريق بين الفتنة والاختبار \_ وهو معنى الابتلاء \_ من حيث الاستعمال اللفظي نجد أبا هلال العسكري يقول : الفرق بين الفتنة والاختبار أن الفتنة أشد من الاختبار، ويكون في الخير والشر، ألا تسمع قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا آمُوالُكُم مُ وَأُولِلدُكُو فِيتَنَدُ ﴾ من وقال تعالى: ﴿ لِأَسْقَيْنَهُم مَاءً عَدَقًا لَهُ لِي لِنَفِينَهُم فِيةً ﴾ ". فجعل النعمة فتنة لأنه قصد بما المبالغة في اختبار المنعم عليه بما كالذهب إذا أريد المبالغة في تعريف حاله، والله تعالى لا يختبر العبد لتغيير حاله في الخير والشر، وإنما المراد بذلك شدة التكليف. "

تأيي أفعال الابتلاء أحياناً مسندة إلى الله تعالى بالاسم الظاهر مثل: وقاله وق

أما الفتنة فإننا لا نجد أن الأفعال منها تأتي مسندة إلى الاسم الظاهر من أسماء الله تعالى مطلقاً ولعل السبب في ذلك \_ والله أعلم \_ كون الفتنة تأتي على معان غير حسنة مثل: ﴿ إِنَّ خِفَّنُمُ أَنَ يَفْلِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً ﴾ " ومن الأدب مع الله عز وجل عدم إسنادها إليه) ' '.

1 2

<sup>&#</sup>x27; أبو هلال العسكري : الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحي بن مهران العسكري، أبو هلال، عالم بالأدب، له شعر. نسبته إلى " عسكر مُكَرم " من كور الأهواز. انظر : انظر : الزركلي، خير الدين، الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ط(١٥)، دار العلم للملايين، بيروت ـــ لبنان، ٢٠٠٧م، ٢٩٦/٢.

٢ سورة التغابن آية ١٥.

<sup>&</sup>quot; سورة الجن آية ١٦ 🗕 ١٧.

<sup>ُ</sup> الفروق اللغوية ص ١٧٨ ، ١٧٩ ، وانظر : الزمخشري، أبا القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي ،الكشاف عن حقائق التتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ط1، دار الفكر، ١٣٩٧هــــ ١٩٧٧م ٤/٠٧٠.

<sup>°</sup> سورة البقرة آية ١٧٤.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> سورة النحل آية ٩٢ .

سورة آل عمران آیة ۱۵۲.

سورة الأنفال آية ١٧.

<sup>°</sup> سورة النساء آية ١٠١.

<sup>&#</sup>x27;' السحيباني، عبد الحميد بن عبد الرحمن، الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن، ط 1، دار القاسم، الرياض، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، ص٢٢ ـــ ص٢٨ بتصوف .

#### سادساً: الحياة الدنيا

عرف علماء اللغة الحياة بعدة تعريفات منها: (الحياة: نقيض الموت.

حَي حياة، وحيَّ يحيا ، وأحياه الله فحَيي وحَيّ أيضاً. والحيُّ من كل شيء نقيض الميت والجمع أحياء. والحيُّ : كل متكلم ناطق، والحيُّ من النبات : ما كان طرياً يهتز.

والحِيُّ بكسر الحاء : جمع الحَيَاةِ، قال الفراء كسروا أول حِيَ لئلا تتبدل الياء واواً، كما قالوا بِيضٌ وعِينٌ.

والمحيا : مَفْعَل من الحياة. ونقول : محيايَ ومماييّ . والجمع المحَايي )

( والدنيا : نقيض الآخرة، انقلبت الواو فيها ياءً لأن فُعْلى إذا كانت اسماً من ذوات الواو أبدلت والماء ، كما أُبدلت الواو مكان الياء في فُعْلى، فأدخلوها عليها في فُعْلى ليتكافآ في التعبير. وفي حديث الحج : الجَمْرة الدُّنْيا أي القريبة إلى منى.

والدنيا أيضاً : اسم لهذه الحياة لبعد الآخرة عنها، والسماء الدنيا لقربما من ساكني الأرض.

والدُّنا : ما قرب من خير أو شر. ويقال دنا وأدْبي ودَنَّى إذا قرب.

ورجل دَنيٌّ من قوم أدنياءً، ويقال للرجل إذا طلب أمراً خسيساً : قد دَنَّى يُدَنِّي تَدْنيَة. ٢٠

وقد ذكر الأستاذ خالد حسن أن لفظة (الدنيا): (وردت في القرآن الكريم على نحو مائة وخمسَ عشرة مرة، وردت مضافة إلى الحياة ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يُشَبِّتُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ على الْمَوْلِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَا يَشَاءُ اللّهُ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هَذِهِ الْحَيَوانُ لَوْ صَافَةً اللّهُ مَا اللّهُ عالى: ﴿ وَمَا هَذِهِ الْحَيَواةُ الدُّنيَا وَاللّهِ اللهُ تعالى الله تعالى الله على اللّه على اللّه على اللّه تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى

ووردت مجردة وهذا في قوله تعالى : ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ رَبَّكُمُ ۚ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱللَّذِينَ اَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱللَّذِينَ اَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱللَّذِينَ اَحْسَنُواْ فِي هَادِهِ ٱللَّذِينَ السَّمَاةُ ٱلدُّنِيَا السَّمَاةُ ٱلدُّنِيَا بِمَصَادِيتَ وَوَردت مضافة إلى السماء كصفة لها، وهذا في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدُ زَيَّنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنِيَا بِمَصَادِيتَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ﴿ إِنَّ السَّمَاءَ اللَّهُ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾ .

ا مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ١٤ / ٢١٤، مادة (حيا) بتصرف.

۱ المرجع السابق ص ۲۷۱ ــ ۲۷۵ بتصرف.

<sup>&</sup>quot; سورة إبراهيم آية **۲**۷.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة العنكبوت آية **٦٤** .

<sup>°</sup> سورة الزمر آية ١٠.

سورة الملك آية ٥.

ومن أسماء الدنيا:

الأولى: (قال تعالى: ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴿ إِنَّ عَالَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللل

٢- العاجلة: قال تعالى: ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن تُرِيدُ ثُعَ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصَلَمْهَا مَذْمُومًا مَّدْحُورًا ﴿ إِنْ اللَّهِ عَنِي الدَّنيا، والمراد: الدار العاجلة. )

<sup>·</sup> مرجع سابق، الزمخشريي، الكشاف ٤/ ١٣٥.

أبو حيان : محمد بن يوسف بن علي بن يوسف ابن حيان الغرناطي الأندلسي الجيايي التَّفْزي، أثير الدين أبو حيان من كبار العلماء بالعربية والتفسير والحديث
 والتراجم واللغات، ولد في إحدى جهات غرناطة، وتوفي بالقاهرة بعد أن كف بصره. انظر : مرجع سابق، الأعلام للزركلي، ١٥٢٧.

<sup>&</sup>quot; أبو حيان، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي الغرناطي، تفسير البحر المحيط، ط٢، دار الفكر، ٣٠٤ هـــ ١٩٨٣م، ٨/ ٢٩٩.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الضحى آية ٤.

<sup>°</sup> سورة الإسراء آية ١٨ .

<sup>&</sup>quot; حسن ، خالد رمضان، وصف الدنيا في الكتاب والسنة، ط (بدون)، دار الإيمان، الإسكندرية، ص٨ ـــ ص٠١.

# الباب الأول الحياة الدنيا في القرآن الكريم

الفصل الأول: قيمة الحياة الدنيا وصفتها كما وردت في الفرآن الكريم والسنة النبوية

ويشتمل على ثلاث مباحث:

المبحث الأول: قيمة الحياة الدنيا.

المبحث الثاني: صفة الحياة الدنيا في القرآن الكريم.

المبحث الثالث: صفة الحياة الدنيا في السنة النبوية.

الفصل الثاني: الصفات والأعمال الموقعة في فتنة الحياة الدنيا.

# الباب الأول الحياة الدنيا في القرآن الكريم

الفصل الأول: قيمة الحياة الدنيا وصفتها كما وردت في الفصل الأول: القرآن الكريم والسنة النبوية

ويشتمل على ثلاث مباحث :

المبحث الأول: قيمة الحياة الدنيا.

المبحث الثابي : صفة الحياة الدنيا في القرآن الكريم.

المبحث الثالث: صفة الحياة الدنيا في السنة النبوية.

#### المبحث الأول : قيمة الحياة الدنيا

إن قيمة الحياة الدنيا تبدو واضحة من خلال الآيات الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة التي رفعت قيمة الدار الآخرة، وميزتما عن الدنيا، بل جعلت الهدف الأساسي الذي ينبغي الحرص عليه هو الدار الآخرة وهي المقصودة لذاتما، والحياة الدنيا وسيلة إليها، وقد جعل الله تعالى الفوز بالحياة الآخرة مرتبطاً بسعي الإنسان في الدنيا، فمن انحرف عن هدفه فلا فوز له، بل هو في الآخرة من الخاسرين \_ أعاذنا الله من الخسران \_ .

وما الحياة الدنيا التي نعيشها ونستمتع بها باللذات الجسدية من طعام وشراب، والمعنوية من جاه ومنصب، إلا أمر حقير متروك؛ لأنه فانٍ زائل، كما قال تعالى : ﴿ بَلْ تُوَثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ الدُّنِيَا وَلِينَتُهَا وَمَا لَا يَحْمِوُهُ وَمَا أُوتِيتُ مِن شَيْءٍ فَمَتَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَزِينَتُهَا وَمَا يَحْمِوُ وَمَا أُوتِيتُ مِن شَيْءٍ فَمَتَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَزِينَتُهَا وَمَا عِن وَمَا الله عَلَيْ وَأَبَقَى الله وَالله عَلَيْ وَمَا الله وَالله عَلَيْ وَلَيْتُ مَا الله وَالله عَلَيْ وَلَيْ الله وَالله عَلَيْ وَلِينَا فِي الحَديث : (( والله ما الدنيا في الآخرة إلا كما يغمس أحدكم أصبعه في اليم، فلينظر بم يرجع )) ٣ .

وتهوين شأن الدنيا على هذا النحو لمن آثرها على الآخرة، قال سعيد بن جبير : (( إنما هذا لمن آثرها على الآخرة، فأما من طلب الآخرة بما فإنما متاع بلاغ )) ٤ .

فَمَن فَضَّل الدنيا على الآخرة، كان كمن اشترى صفقة خاسرة، غشه فيها البائع ودلس عليه، ثم تبين له فسادها ورداءتها.

وينبه الدكتور وهبة الزحيلي إلى أن المراد من قوله تعالى : ﴿ وَمَا ٱلۡحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَاۤ إِلَّا لَعِبُ وَلَهُ وَۚ وَلَلَدَارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلاَ تَعَقِلُونَ ﴿ هُ هُ وَان : (هذه الحياة نفسها لا يمكن ذمها؛ لأنها بإرادة الله وحكمته، وخلقه وإيجاده، ولأنه لا يمكن التوصل إلى السعادة الأخروية إلا فيها، وإنما المقصود أن لذات الحياة الدنيا وطيباتها لا دوام لها ، ولا يبقى منها عند انقراض الحياة إلا الحسرة والندامة، كاللهو واللعب يلتذ به، ثم بعد انتهائه لا يبقى منه إلا الندامة.

سورة الأعلى آية ١٦ ـ ١٧.

٢ سورة القصص آية ٢٠.

٣ صحيح مسلم ٢١٩٣/٤، الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة، برقم ٢٨٥٨.

٤ مرجع سابق، الزمخشري، الكشاف ١/ ٤٨٦.

سورة الأنعام آية ٣٢.

وأما قوله تعالى: (وللدار الآخرة خير) بصدد مقارنتها بالحياة الدنيا إلى أن خيرات الآخرة أفضل من خيرات الدنيا، وأن خيرات الدنيا خسيسة وخيرات الآخرة شريفة.

ونتيجة المقارنة بين الدنيا والآخرة يتبين منها أن سعادات الدنيا وخيراتها مشوبة بعيوب كثيرة ونقصانات عديدة، وأن سعادات الآخرة مبرأة عنها، ثما يدل قطعاً على أن الآخرة أكمل وأبقى وأحرى وأولى ) .

أما صاحب الظلال \_ يرحمه الله \_ فيرى أن هذه الآية (تصور لنا القيمة المطلقة الأخيرة في ميزان الله للحياة الدنيا وللدار الآخرة .. هذا تقييم مطلق .. ولكنه في التصور الإسلامي لا ينشئ إهمالاً للحياة الدنيا ولا سلبية فيها ولا انعزالاً عنها .. وليس ما وقع من هذا الإهمال والسلبية والانعزال وبخاصة في حركات (التصوف) (والزهد) بنابع من التصور الإسلامي أصلاً. إنما هو عدوى من التصورات الكنسية الرهبانية؛ ومن التصورات الفارسية، ومن بعض التصورات الإشراقية الإغريقية المعروفة بعد انتقالها للمجتمع الإسلامي!

والنماذج الكبيرة التي تمثل التصور الإسلامي في أكمل صورة، لم تكن سلبية ولا انعزالية.. فهذا جيل الصحابة كله؛ الذين قهروا الشيطان في نفوسهم، كما قهروه في الأنظمة الجاهلية السائدة من حولهم في الأرض،حيث كانت الحاكمية للعباد في الإمبراطوريات .. هذا الجيل الذي كان يدرك قيمة الحياة الدنيا كما هي في ميزان الله، هو الذي عمل للآخرة بتلك الآثار الإيجابية الضخمة في واقع الحياة، وهو الذي زاول الحياة بحيوية ضخمة ، وطاقة فائضة، في كل جانب من جوانبها الحية الكثيرة.

إنما أفادهم هذا التقييم الربايي للحياة الدنيا وللدار الآخرة، ألهم لم يصبحوا عبيداً للدنيا. لقد ركبوها ولم تركبهم، وعبدوها فذللوها لله ولسلطانه ولم تستعبدهم، ولقد قاموا بالخلافة عن الله فيها بكل ما تقتضيه الخلافة عن الله من تعمير وإصلاح، ولكنهم كانوا يبتغون في هذه الخلافة وجه الله، ويرجون الدار الآخرة فسبقوا أهل الدنيا في الدنيا، ثم سبقوهم كذلك في الآخرة! والآخرة غيب فالإيمان بها سعة في التصور وارتقاء في العقل والعمل لها خير للمتقين يعرفه الذين يعقلون في وَلَلدَارُ اللهُ عَمَّرُ لُللَذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلا تَعَقِلُونَ فَي ٢ ٢٠٠٠.

۲.

١ الزحيلي، الأستاذ الدكتور وهبة، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ط١، دار الفكر المعاصر، بيروت ـــ لبنان، ١٠٤١هـــــــ١٩٩١م،

١٨٠/٧\_١٨٠ بتصرف .

٣٢ سورة الأنعام آية ٣٣.

٣ قطب، سيد ، في ظلال القرآن، ط٨، دار الشروق، بيروت ــ القاهرة، ١٣٩٩هــ ١٩٩٧م، ١٠٧٢/٢ بتصرف.

ومن هوان الدنيا ما ورد عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما :(( أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر بالسوق، داخلاً من بعض العالية، والناس كَنْفَتُه ١ فمر بجدي أسك ٢ ميت فتناوله فأخذ بأذنه، ثم قال: أيكم يحب أن هذا له بدرهم ؟ فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء، وما نصنع به ؟ فقال : أتحبون أنه لكم ؟ قالوا : والله لو كان حياً، كان عيباً فيه، لأنه أسك، فكيف وهو ميت ؟ فقال: فو الله للدنيا أهون على الله، من هذا عليكم ) ٣٠٠.

الحديث فيه تشبيه وتمثيل النبي صلى الله عليه وسلم للدنيا بهذا الجدي الأسك الميت، والذي عافت الصحابة أخذه وإن كان حياً وأقسم صلى الله عليه وسلم بالله ليؤكد لهم ما يقول، وهو هوان الدنيا على الله عز وجل وحقارتها عنده، من هوان هذه الميتة على البشر.

وعن سهل بن سعد رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى منها كافراً شربة ماء )) ٤ . وهذا مثل لغاية القلة والحقارة .. أي : لو كان لها أدبى قدر ما متع الكافر منها أدبى تمتع. وهذا أوضح دليل وأعدل شاهد على حقارة الدنيا.

١ كنفته : الكنف : الجانب، كنفته : أحاطوا به من جانبيه، انظر : ابن الأثير، الإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، النهاية في غريب الحديث والأثر، اعتنى به رائد بن صبري بن أبي علفة، ط(بدون)، بيت الأفكار الدولية، لبنان، ٥٠٠٥م، ص ٨٠٣م

٢ أسك : أي مُصْطَلَم الأذنين مقطوعهما، انظر المرجع السابق، ص٤٣٢.

٣ صحيح مسلم ٤/ ٢٢٧٢ ، كتاب الزهد والرقاق، باب في الزهد في الدنيا وهوانما على الله عز وجل، برقم ٢٩٥٦.

<sup>﴾</sup> سنن الترمذي ٤/ ٥٦ ه، رقم ٧٣٣٠، كتاب الزهد، باب في هوان الدنيا على الله عز وجل، وقال أبو عيسى هذا حديث صحيح غريب من هذا الوجه، سنن ابن ماجه ١٣٧٦/٢، كتاب الزهد، باب مثل الدنيا، برقم ١١٠٪، حديث صحيح، انظر : الألبايي، سلسة الأحاديث الصحيحة ٢٩٩/٢، رقم ٦٨٦.

### المبحث الثاني: صفة الحياة الدنيا في القرآن الكريم

ولتكون الحياة الدنيا وما فيها واضحة لنا، فيحسن بنا أن نذكر الآيات القرآنية التي تحدثت بوضوح وجلاء عن أوصاف الحياة الدنيا ، ( فقد وردت أوصاف متعددة منها:

# ١ – أنها متاع الغرور:

متاع ليس له حقيقة، فهو إلى زوال، وفناء سريعين، يغتر بها الإنسان أياماً ثم تزول عنه أو يزول عنها، قال تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ الْمُؤْتِّ وَإِنَّمَا تُوَفَّوُنَ الْجُورَكُمُ يَوْمَ الْقِيكَمَةُ فَمَن رُحُزِحَ عَنِ النَّادِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُّ وَمَا الْحَيَوْةُ الدُّنِيَّ إِلَّا مَتَكُ الْفُرُودِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْمُحْوَدِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ

وقال قتادة : هي متاع متروك توشك أن تضمحل بأهلها، فينبغي للإنسان أن يأخذ من هذا المتاع بطاعة الله سبحانه ما استطاع.

# وقد أحسن من قال:

هيَ الدارُ دارُ الأذَى والقَذَى ودارُ الفَنَاء و دَارُ الغِيَارُ فَلَا وَ وَارُ الغِيَارُ فَلَا عَنْ الْفَضَ مِنْهَا الوَطَر فَلَا عَنْ الْخُلُودِ عَلَيْهِ الوَطَر وَطُولَ الْخُلُودِ عَلَيْهِ ضَرَر أَيْ الْخُلُودِ عَلَيْهِ ضَرَر إِذَا أَنْتَ شِبْتَ وَبَانَ الشَّبَابُ فَلا خَيْرَ فِي الْعَيْشِ بَعْدَ الْكِبَر \

أما سيد قطب يرحمه الله فيقول: (( إنها متاع، ولكنه ليس متاع الحقيقة، ولا متاع الصحوة واليقظة. إنها متاع الغرور... المتاع الذي يخدع الإنسان فيحسبه متاعاً، أو المتاع الذي ينشئ الغرور والخداع! فأما المتاع الحق .. المتاع الذي يستحق الجهد في تحصيله .. فهو ذاك.. هو الفوز بالجنة بعد الزحزحة عن النار )٣٠.

وقال تعالى : ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقَدِرُ وَفَرِحُواْ بِالْحَيَوَةِ اللَّذَيْا وَمَا الْحَيَوَةُ اللَّذِيَا وَمَا الْحَيَوَةُ اللَّذِيَا فِي اللَّذِيَا فِي الْلَّذِيَا فِي الْلَاَحِرَةِ إِلَّا مَتَنعُ اللَّهِ ﴾ ٤ .

١ سورة آل عمران آية ١٨٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> طراد، قدم له وشرحه مجيد، ديوان أبي العتاهية، ط۳، دار الكتاب العربي، بيروت ـــ لبنان، ١٤٢٠هــ ١٩٩٩م، ص١٦٣.

٣ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ٣٩/١.

٤ سورة الرعد آية ٢٦.

وفي هذه الآية الكريمة ((يذكر تعالى أنه هو الذي يوسع الرزق على من يشاء ، ويقتر على من يشاء، لما له في ذلك من الحكمة والعدل)) ١.

( فبسط الرزق على الكافر لا يدل على كرامته، والتقتير على بعض المؤمنين لا يدل على إهانتهم . ( وفرحوا بالحياة الدنيا ) يعني مشركي مكة، فرحوا بالدنيا ولم يعرفوا غيرها، وجهلوا ما عند الله. ( وما الحياة الدنيا في الآخرة ) أي في جنبها. ( إلا متاع ) أي متاع من الأمتعة ) ٢ .

وفيها أيضاً يقول الألوسي: (( والمراد ألها ليست إلا شيئاً نزراً يُتمتع به كعجالة الراكب وزاد الراعي يزوده أهله الكف من التمر أو الشيء من الدقيق أو نحو ذلك . والمعنى ألهم رضوا بحظ الدنيا معرضين عن نعيم الآخرة ))"

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَامَنَ يَعَوْمِ اتَّبِعُونِ الْهَدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿ يَعَوْمِ النَّبِعُونِ الْهَدِرَةَ هِى دَارُ الْقَكَرارِ ﴿ يَعَوْلُ اللَّهُ مَا عَمْ عَلَى اللَّهُ وَإِنَّ الْلَّخِرَةَ هِى دَارُ الْقَكرارِ ﴿ يَقُولُ المؤمن لقومه ممن تمرد وطغى، وآثر الحياة الدنيا، ونسي الجبار الأعلى، فقال لهم: (يا قوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد) لا كما كذب فرعون في قوله: (وما أهديكم إلا سبيل الرشاد) ثم زهدهم في الدنيا التي قد آثروها على الأخرى وصدهم عن التصديق برسول الله موسى عليه الصلاة والسلام، فقال: (يا قوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع) أي: قليلة زائلة فانية، عن قريب تذهب وتضمحل.

(وإن الآخرة هي دار القرار) أي : الدار التي لا زوال لها، ولا انتقال منها، ولا ظعن عنها إلى غيرها بل إما نعيم .. وإما جحيم )) ٥ .

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((الدنيا متاع وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة)) ٦.

قال المناوي في شرح هذا الحديث : (الدنيا مع دناءتها إلى فناء، وإنما خلق ما فيها لأن يُستمتع به مع حقارته أمداً قليلاً ثم ينقضي والمتاع ما ليس له بقاء . وقال

١ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١٢/٢ ٥.

٢ القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، ط٢، إحياء التراث العربي، بيروت ــ لبنان، ١٩٦٦م، ٣١٤/٩ بتصوف.

البغدادي، العلامة أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ضبطه وصححه : على عبد الباري عطية، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت ــ لبنان، ١٤٠٥هـ ــ ١٤٠٩هـ ١٩٩٠م، ١٤٠٠٨٠.

٤ سورة غافر آية ٣٨\_ ٣٩

٥ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٨١/٤.

٦ صحيح مسلم ١٠٩٠/، باب خير متاع الدنيا المرأة الصالحة ،برقم ١٤٦٧.

الطيبي: المتاع من التمتع بالشيء وهو الانتفاع به وكل ما ينتفع به من عروض الدنيا متاع، والظاهر أن المصطفى صلى الله عليه وسلم أخبر بأن الاستمتاعات الدنيوية كلها حقيرة ولا يؤبه بها وذلك أنه تعالى لما ذكر أصنافها وملاذها في آية في زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَظِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَظِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَظِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النَّهَ مَتَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللهُ عنده حسن المآب )). قال الحرالي ": متاع الحياة الدنيا )) ثم قال بعده : (( والله عنده حسن المآب )). قال الحرالي ": فيه إيماء إلى ألها أطيب حلال في الدنيا أي أنه تعالى زين الدنيا بسبعة أشياء وأعمها فيه وأعظمها شهوة النساء لألها تحفظ زوجها عن الحرام وتعينه على القيام بالأمور الدنيوية والدينية وكل لذة أعانت على لذات الآخرة فهي محبوبة ومرضية لله . قال الطيبي : وقيد بالصالحة إيذاناً بألها شر المتاع لو لم تكن صالحة )\*

# ٢ – أنها لعب ولهو وزينة وتفاخر :

ا المناوي : محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري زين العابدين : من كبار العلماء بالدين والفنون، انزوى للبحث والتصنيف، كان قليل الطعام كثير السهر، له نحو ثمانين مصنفاً، انظر مرجع سابق، الأعلام للزركلي، ٢٠٤/٦.

المسورة آل عمران آية ١٤.

<sup>&</sup>quot; الحوالي : علي بن أحمد بن الحسن الحوالي التجبي،أبو الحسن : مفسر من علماء المغرب، أطال الغبريني في الثناء عليه وقال : ما من علم إلا له فيه تصنيف، أصله من حوالة، وتوفي في حماة بسورة. انظر م مرجع سابق : الأعلام للزركلي، ٢٥٦/٤.

<sup>\*</sup> المناوي، العلامة المحدث محمد، عبد الرؤوف ، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ط (بدون)، دار المعرفة، بيروت ـــ لبنان، ٣/٨٤٥ ـــ ١٤٩٠ بتصوف. • سورة الأنعام آية ٣٢.

٣ سورة العنكبوت آية ٣٤.

٧ محمد آية ٣٦.

أي أن الحياة الدنيا: شيء يُلهى به ويُلعب، أي: ليس ما أعطاه الله الأغنياء من الدنيا إلا وهو يضمحل ويزول: كاللعب الذي لا حقيقة له ولا ثبات.

قيل اللعب : ما رغّب في الدنيا، واللهو : ما ألهى عن الآخرة، أي : شغل عنها، وقيل: اللعب : الاقتناء، واللهو : النساء .

( وزينة ) الزينة : ما يُتزين به، فالكافر يتزين بالدنيا ولا يعمل للآخرة، وكذلك من تزين في غير طاعة الله . ( وتفاخر بينكم ) أي : يفخر بعضكم على بعض بها.

وقيل : بالخلقة والقوة . وقيل : بالأنساب على عادة العرب في المفاخرة بالآباء.

(وتكاثر في الأموال والأولاد ) لأن عادة الجاهلية أن تتكاثر بالأبناء والأموال . وتكاثر المؤمنين بالإيمان والطاعة )

وينبغي أن يُعلم أنه: ليس من اللهو واللعب ما كان من أمور الآخرة، فإن حقيقة اللعب ما لا ينتفع به ، واللهو ما يتلهى به ، وما كان مراداً للآخرة خارج عنهما ، قال أحمد بن أبي الحواري: ((قلت لأبي صفوان الرعيني: أي شيء الدنيا التي ذمها الله في القرآن ينبغي للعامل أن يجتنبها ؟ قال: كل ما عملت في الدنيا تريد به الدنيا فهو مذموم، وكلما أصبت منها تريد به الآخرة فليس منها . فحدثت بما مروان ، فقال: الفقه على ما قال أبو صفوان )) " .

40

١ سورة الحديد آية ٢٠.

٢ مرجع سابق، خالد حسن رمضان، وصف الدنيا في الكتاب والسنة، ص ١١ ــ ١٥ بتصرف

٣ الأصبهاني، الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط (بدون)، دار الكتب العلمية، بيروت ـــ لبنان، دار الفكر، بيروت ـــ لبنان، دار الفكر، بيروت ـــ لبنان، ٥٠١ هـــ، ٥٠١٠ .

# ٣ - أنها حياة قصيرة كدورة حياة النبات:

يتعلق الإنسان بالحياة الدنيا، وينسى وهو في انبهاره بها وبزينتها، ألها حياة قصيرة، ونجد أن الله تعالى يضرب مثالاً للحياة الدنيا وألها زهرة جميلة، ولكنها فانية، ونعمة عظيمة، ولكنها زائلة فقال تعالى : ﴿كَمْثُلِ غَيْثٍ أَعْبَبُ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ مُمَّ يَهِيجُ فَتَرَكُهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وفي ٱلْآخِوَ عَذَابُ شَدِيدُ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَونَ أَو وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا إِلَا مَتَاعُ ٱلْعُرُودِ عَذَابُ شَدِيدُ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَونَ أَو وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا إِلَا مَتَاعُ ٱلْعُرُودِ عَذَا المثال ابن كثير في تفسيره فيقول:

(كمثل غيث) وهو المطر الذي يأتي بعد قنوط الناس. وقوله تعالى: (أعجب الكفار نباته) أي يعجب الزراع ذلك الزرع الذي نبت بالغيث، وكما يعجب الزراع، كذلك تعجب الحياة الدنيا الكفار، فإلهم أحرص شيء عليها وأميل الناس إليها.

(ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يكون حطاماً) أي : يهيج ذلك الزرع فتراه مصفراً بعد ما كان خضراً نضراً، ثم يكون بعد ذلك حطاماً، أي يصير يبساً متحطماً، هكذا الحياة الدنيا، تكون أولاً شابة، ثم تكتهل، ثم تكون عجوزاً شوهاء، والإنسان يكون ذلك في أول عمره وعنفوان شبابه غضاً طرياً لين الأعطاف، هي المنظر، ثم إنه يشرع في الكهولة فتتغير طباعه ويفقد بعض قواه، ثم يكبر فيصير شيخاً كبيراً ضعيف القوى،قليل الحركة يعجزه الشيء اليسير، كما قال تعالى : ﴿ اللهُ الّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ يعجزه الشيء اليسير، كما قال تعالى : ﴿ اللهُ الذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ مَا يَشَاءً أَوهُو صَعْفاً وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاهُ الْعَلِيمُ الْقَلِيمُ اللهُ الْعَلِيمُ اللهُ الْعَلِيمُ اللهُ الْعَلِيمُ اللهُ الْعَلِيمُ اللهُ الْعَلِيمُ اللهُ اللهُ وَهُو الْعَلِيمُ اللهُ ا

ولما كان هذا المثل دالاً على زوال الدنيا وانقضائها وفراغها لا محالة، وأن الآخرة كائنة لا محالة، حذر من أمرها ورغب فيما فيها من الخير، فقال تعالى: (وفي الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور) أي : وليس في الآخرة الآتية القريبة إلا : إما هذا وإما هذا؛ إما عذاب شديد، وإما مغفرة من الله ورضوان. وقوله (وما الحياة

١ سورة الحديد آية ٢٠.

٢ سورة الروم آية ٥٤.

الدنيا إلا متاع الغرور ) أي : (هي متاع فانٍ غارٌ لمن ركن إليه، فإنه يغتر بما وتعجبه حتى يعتقد أن لا دار سواها ولا معاد وراءها، وهي حقيرة قليلة بالنسبة إلى الدار الآخرة ) .

وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا كُمَآةٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ مِنَاتُ ٱلْأَرْضُ رَخُوفَهَا وَٱزَّيّنَتَ وَطَلَا الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَدُ حَتَى إِذَا ٱخْذَتِ ٱلْأَرْضُ رُخُوفَهَا وَٱزَّيّنَتَ وَطَلَا الْمَلُهَا أَنَهُم قَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُما آتَهُما آمَرُهَا لَيُلا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمّ أَهُلُهَا أَنَهُم قَدرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُم قَدرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُما آتَهُم قَدرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُم قَدرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُم قَدرُونَ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ مُقَادِرًا ﴿ إِلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

(ومعنى الآية: يقول تعالى: ( واضرب ) يا محمد للناس (مثل الحياة الدنيا) في سرعة زوالها وفنائها وانقضائها (كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض) أي ما فيها من الحب فشب وحسن وعلاه الزهر والنور والنضرة ثم بعد هذا كله ( أصبح هشيماً) يابساً ( تذروه الرياح) أي تفرقه وتطرحه ذات اليمين وذات الشمال ) ٤ .

ويقول ابن القيم في تفسيره لآية يونس: (شبه سبحانه الحياة الدنيا في ألها تتزين في عين الناظر، فتروقه بزينتها وتعجبه، فيميل إليها ويهواها، اغتراراً منه كها.حتى إذا ظن أنه مالك لها قادر عليها، سُلبها بغتة أحوج ما كان إليها، وحيل بينه وبينها.

فشبهها بالأرض التي ينزل الغيث عليها، فتعشب ويحسن نباها، ويروق منظرها للناظر، فيغتر بها، ويظن أنه قادر عليها، مالك لها، فيأتيها أمر الله فتدرك نباها الآفة بغتة، فتصبح كأن لم تكن قبل شيئاً، فيخيب ظنه، وتصبح يداه منها صفراً.

فهكذا حال الدنيا والواثق بها سواء . وهذا من أبلغ التشبيه والقياس.

ولما كانت الدنيا عرضة لهذه الآفات، وجنة الآخرة سليمة منها، قال: ( والله يدعوا إلى دار السلام) فسماها دار السلام؛ لسلامتها من هذه الآفات التي ذكرها

١ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٣١٤/٤.

۲ سورة يونس آية ۲٤.

٣ سورة الكهف آية ٥٤.

٤ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٣٠٨٦.

في الدنيا، فعم بالدعوة إليها، وخص بالهداية لها من يشاء، فذاك عدله.. وهذا فضله.) (١).

 ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق : طه عبد الرؤوف سعد، ط(بدون)، دار الجيل، بيروت، ١٩٧٣م، ١٩٥١م بتصرف.

مرجع سابق خالد حسن رمضان، وصف الدنيا في الكتاب والسنة، ص١١ ـ ص٢١ بتصرف يسير.

#### المبحث الثالث: وصف الحياة الدنيا في السنة النبوية

وردت في السنة النبوية المطهرة عدة صفات للحياة الدنيا ( منها :

# ۱ - أن الله تعالى جعلها قليلاً :

فالحياة الدنيا مهما طالت، وتنوعت فيها المتع والشهوات، فهي قليلة، في مدلها، وفي شهوالها، مقارنة بالآخرة الباقية، التي لا تنتهي لذائذها ونعيمها. وتوضيح ذلك في حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الله تعالى جعل الدنيا كلها قليلاً ، وما بقي منها إلا القليل، كالتَّغْبِ شرب صفوه، وبقى كدره )>٢.

((يعني أنه مثل الدنيا كمثل حوض كبير ملئ ماء وجُعل مورداً للأنام والأنعام، فجعل الحوض ينقص على كثرة الوارد حتى لم يبق منه إلا وشل كدر في أسفله بالت فيه الدواب وخاضت فيه الأنعام. فالعاقل لا يطمئن إلى الدنيا ولا يغتر بها بعد ما اتضح له ألها زائلة مستحيلة، وأنه قد مضى أحسنها، وألها وإن ساعدت مدة فالموت لا محالة يدرك صاحبها ويخترمه )) ٤.

# ٢ - أن ما يأكله الناس جُعل مثلاً لها :

شهوات الدنيا في القلب كشهوات الأطعمة التي يتلذذ بتناولها الإنسان في المعدة، وعند الموت يجد لشهوات الدنيا في قلبه من الكراهة والقبح ما يجده للأطعمة اللذيذة إذا انتهت إلى المعدة غايتها.

عن الضحاك بن سفيان وضي الله عنه : أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( إن الله عنه وجل ضرب ما يخرج من بني آدم مثلاً للدنيا )) . وعن أبي رضي الله عنه

ا التَّقْبُ والتَّغَبُ : الموضع المطمئن في أعلى الجبل يَسْتَنْقع فيه ماء المطر. وقيل هو غدير في غِلَظ من الأرض أو على صخرة ويكون قليلاً، انظر مرجع سابق، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، ص٢١٦..

المستدرك على الصحيحين ٣٥٦/٤، كتاب الرقاق، برقم ٤٠٠٤، وقال صحيح الإسناد ولم يخرجاه، حديث حسن، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١٦٤/٤، برقم ١٦٢٥.

<sup>&</sup>quot; وشل : الوشل : الماء القليل، انظر مرجع سابق، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، ص٣٦٧.

٤ مرجع سابق، المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ٢٢١/٢

<sup>&</sup>quot; الضحاك بن سفيان بن عوف بن أبي بكر بن كلاب الكلابي ابو سعيد، قال أبو عبيد : صحب النبي صلى الله عليه وسلم وعقد له لواء، وقال الواقدي : كان على صدقات قومه، وكان من الشجعان يعد بمائة فارس، وكان سيافاً لرسول الله صلى الله عليه وسلم قائماً على رأسه متوشحاً بسيفه.انظر : ابسن حجسر، شهاب الدين الفقيه أحمد بن علي بن محمد بن علي الكناني العسقلاني الشافعي، الإصابة في تمييز الصحابة، طريدون)، دار الكتاب العربي، ١٩٨/٢. 7 مسند الإمام أحمد بن حنيل ٢٥٢/٣، برقم ١٥٧٨، المعجم الكبير ٢٩٩/٨، برقم ٢١٣٨، حديث حسن، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني الحسار، رقم ٢٨٣٨.

أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( إن مطعمَ ابنِ آدم قد ضُربَ مثلاً للدنيا، وإن قَرّحه أوملّحهُ، فانظر إلى ما يصير ) ٢ .

وقال الزمخشري : (( معناه أن المطعم وإن تكلف الإنسان التفوق في صنعته وتطييبه وتحسينه فإنه لا محالة عائد إلى حال يستقذر، فكذا الدنيا المحروص على عمارتما ونظم أسبابها راجعة إلى خراب وإدبار .

وقال الديلمي : هذا كناية عن البول والغائط ، يعني ما يخرج منه كان قبل ذلك ألواناً من أطعمة طيبة، وشراباً سائغاً فصارت عاقبته ما ترون.

فالدنيا خضرة حلوة، والنفس تميل إليها، والجاهل بعاقبتها ينافس في زينتها، ظاناً ألها تبقى أو هو يبقى.

وكما أن في الأطعمة كلما كانت ألذ طعماً وأكثر دسماً وحلاوة كان رجيعها أقذر، فكذا كل شهوة في النفس ألذ وأقوى فالتأذي بها عند الموت أشد)"

# ٣ - أنها حلوة خضرة:

فالدنيا مليئة بالمتع والشهوات، من مطعم ومشرب وملبس ومنكح، وغيره. فهذا موطن الابتلاء فقد يقع الإنسان الغافل ويظن أنه خلق ليتمتع فيها كما شاء، فتغريه بخضرها وجمالها وينسى حق الله عليه فيها.

وهذا ما نجده في الحديث عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها فينظر كيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء)) كالله يريد أن للدنيا ظاهراً وباطناً، (( فظاهرها : ما يعرفه الجهال من التمتع بزخارفها والتنعم بملاذها، وإليه أشار قوله سبحانه : في يَعَلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْجِيرَةِ

۳.

<sup>&#</sup>x27; أي تَوْبَلَه، من القِزْح وهو التابِلُ الذي يُطرح في القِدْر كالكمون والكُزْبَرة ونحو ذلك يقال قَزَحْتُ القِدْر إذا تركْت فيها الأَبَازِير، انظر مرجع سابق، ابـــن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، ص٧٣٨.

۲ مسند الإمام أحمد بن حنبل ۱۳٦/٥، برقم ۲۱۲۷۷، المعجم الكبير ۱۹۸/۱، برقم ۵۳۱، حديث حسن، انظر صحيح الجامع ۲۱۹۱، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ۲۷۳۱/۱، رقم ۳۸۲.

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ٢٢١/٢.

٤ صحيح مسلم ٢٠٩٨/٤، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب أكثر أهل الجنة الفقراء وأكثر أهل النار النساء وبيان الفتنة بالنساء، برقم ٢٧٤٢.

اَلدُّنَيَا ﴾ ١ وحقيقتها : أنها مجاز أي معبر \_ إلى الآخرة، يتزود منها إليها بالطاعة والعمل الصالح ) ٢ .

وعن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:((حُلوة الدنيا مُرة الآخرة، ومرة الدنيا حُلوة الآخرة ))٣.

قال المناوي: ((يعني لا تجتمع الرغبة فيها والرغبة في الله والآخرة بها ، ولا يسكن هاتان الرغبتان في محل واحد إلا طردت إحداهما الأخرى، واستبدت بالمسكن، فإن النفس واحدة والقلب واحد، فإذا اشتغلت بشيء انقطع عن ضده.)) ٤.

# ٤ - أنها سجن المؤمن، وجنة الكافر :

إن الدنيا للمؤمن ليست هي الدار التي يمرح فيها ويستريح، وليست هي الدار التي يفعل فيها ما يشتهي ويرغب، بل هو مقيد، كما أن السجين تقيد حريته، فكذا المؤمن تقيد شهواته عن كل حرام، ولا ينطلق إلا في الجنة، وفي المقابل الدنيا جنة للكافر، فلا دين يحجزه عن الحرام، ولا مراقبة للعزيز العلام، ولهذا جاء في الحديث الشريف عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر)) و .ومعناه: (( أن كل مؤمن مسجون ممنوع في الدنيا من الشهوات المحرمة والمكروهة، مكلف بفعل الطاعات الشاقة، فإذا مات استراح من هذا، وانقلب إلى ما أعد الله تعالى له من النعيم الدائم والراحة الخالصة من النقصان.

وأما الكافر : فإنما له من ذلك ما حصل في الدنيا من قلته وتكديره بالمنغصات، فإذا مات صار إلى العذاب الدائم وشقاء الأبد )، ٦

#### ٥ - انها ملعونة :

فما كان من أمر الدنيا مقطوع الصلة بالله عز وجل، والإيمان به، والعلم النافع الذي يوصل إليه، فهو مبعد عن الله، متروك لا يؤبه له ويقرر هذا حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (( إن الدنيا ملعونة،

١ سورة الروم آية ٧

٢ مرجع سابق، المناوي، فيض القدير، ٣/ ٥٤٥.

٣ مسند الإمام أحمد بن حنبل ٧/٥ ٣٤،حديث أبي مالك الأشعري، برقم ٢٢٩٥٠، المستدرك على الصحيحين ٣٤٥/٤، كتاب الرقاق، برقم ٧٨٦١، وانظر صحيح الجامع ٢٥٥٠.حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣١/٤٤، برقم ١٨١٧.

ع مرجع سابق، المناوي، فيض القدير، ٣٩٦/٣ ـ ٣٩٧.

صحيح مسلم ٢٢٧٢/٤، كتاب الزهد والرقائق، باب في الزهد في الدنيا وهوالها على الله عز وجل، برقم ٢٩٥٦.

٦ شرح الإمام النووي على صحيح مسلم ١٨/ ٩٣.

ملعون ما فيها ، إلا ذكر الله وما والاه، وعالماً أو متعلماً )) 1 . يمكن أن يكون المراد بلعنها : ( ملاذ شهواتها وجمع حُطامها، وما زين من حب النساء والبنين وقناطير الذهب والفضة وحب البقاء بها . فيكون قوله : ملعونة : متروكة مبعدة، متروك ما فيها .

واللعن : الترك . ( إلا ذكر الله وما والاه ) : يعني ملعون ما في الدنيا إلا ذكر الله، وما أحبه الله مما يجري في الدنيا، وما سواه ملعون .

( وعالماً أو متعلماً ): أي هي وما فيها مبعدة عن الله تعالى إلا العلم النافع الدال على الله؛ فهذا هو المقصود منها ٢٠.

قال أبو العباس القرطبي: (( لا يُفهـم من هذا الحديث إباحة لعن الدنيا وسبها مطلقاً وإنما المباح لعنه من الدنيا ما كان مبعداً عن الله وشاغلاً عنه، كما قال بعض السلف: كل ما شغلك عن الله من مال وولد فهو عليك مشؤوم وأما ما كان من الدنيا يقرب من الله ويعين على عبادة الله جل جلاله فهو المحمود بكل لسان والحبوب لكل إنسان فمثل هذا لا يسب بل يرغب فيه ويحب وإليه الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم إلا ذكر الله وما والاه. ) ٢٠ )٤.

### وخلاصة القول :

قد يفهم البعض مما ذكرته عن قيمة الحياة الدنيا ألها حقيرة ولا تستحق بذل الجهد والعمل فيها، فينفض يده منها، ويترك السعي فيها؛ لذا أحببت أن أنوه أن هذه الصورة المشوهة للدنيا ليست المقصودة حقيقة مما ذكرته وإليكم بيان ذلك :

هناك آيات كريمة دعت إلى نبذ الحياة الدنيا واحتقارها، ولكن في سبيل وصول الإنسان الأهداف عليا، أو الدفاع عن عزة الدين، كما في قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُرُ إِذَا فِي عَلِيا، أو الدفاع عن عزة الدين، كما في قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُرُ إِذَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَاقَلْتُم إِلَى ٱلأَرْضِ أَرَضِيتُم بِٱلْكَيُوةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَنعُ ٱلْحَكَيُوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَا قَلِيلُ فَيْ ﴾ ٥.

١ سنن الترمذي ٢١/٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في هوان الدنيا على الله، برقم ٢٣٢٢، سنن ابن ماجه ٢/ ١٣٧٧، كتاب الزهد، باب مثل الدنيا،
 برقم ٢١١٦، وانظر صحيح الجامع ١٦٠٥، حديث حسن، انظر صحيح سنن ابن ماجه للألباني ٢٩٥/٢، برقم ٣٣٢٠.

٢مرجع سابق، المناوي، فيض القدير، ٣/٩٤٥ باختصار .

٣ مرجع سابق، المناوي، فيض القدير، ٣٢٦/٢ حاشية ٣

<sup>£</sup> مرجع سابق خالد حسن رمضان، وصف الدنيا في الكتاب والسنة، ص٢٣\_ ص ٢٨ بتصرف .

٥ سورة التوبة آية ٣٨.

وهناك شريحة من المسلمين تنظر للحياة الدنيا النظرة المشوهة، لذا نجد الاستسلام للأمور الواقعة، مهما كان فيها من الذل والانكسار، وترك العمل والحركة، ظانين أن تعاليم القرآن تقتضي ذلك وهي بخلافه.

وفي هذا الموضوع تحدث الأستاذ محمد عزة دروزة وأفاض وأبان فقال: (هذه الصورة المستقرة في ذهن الجمهور الإسلامي ليست جديدة، وقد نشأت على ضعف السلطان العربي ثم زواله، وعن ما دخل على التعاليم القرآنية من شوائب وشبهات ونزعات؛ بقصد النكاية بالإسلام، وقد أدى ذلك إلى وجود طبقة من المنتسبين للدين راحت تبث الفتور والزهد والانقباض عن الدنيا، وتذم الحركة والنشاط والطموح؛ بل وتحاربه بشتى الوسائل. وتحاول تصوير الحياة الدنيا بصورة قاتمة ، يجب على المسلم العاقل أن ينفض يده منها.

إن الذي يمعن النظر في الآيات القرآنية الواردة في صدد وجود الإنسان في الحياة وأعماله وأخلاقه الشخصية والاجتماعية، وعلاقته بالمجتمع والأفراد، تلك العلاقة المتشابكة المتعددة النواحي التي تقتضي منه سعياً وجهداً وتفكيراً وعملاً، لا يلبث أن تمتلئ نفسه بالحقيقة الكبرى، وهي أن تعاليم القرآن تجعل هذه الأعمال والأخلاق والعلاقة \_ وبالتالي هذه الحياة \_ موضوعاً جوهرياً من مواضيعها . وتعتبر إصلاح الإنسان في أخلاقه الشخصية والاجتماعية، وإصلاح الجتمع الإنساني وتوجيههما إلى الخير والحق والكمال هدفاً رئيسياً من أهدافها . وتتخذ الحياة الأخروية، وما فيها من ثواب وعقاب، وازعاً للإنسان يزعه عن الشر والإثم، وحافزاً يدفعه إلى الخير والبر والعدل والحق والتعاون والإصلاح، بالإضافة إلى ما فيها من الحقيقة التي يجب الإيمان بها، وما في ذلك من

١ سورة آل عمران آية ١٤ ــ ١٧.

حكمة ربانية أن تكون هذه الحياة ليوفى الناس فيها حساهم عن أعمالهم في الدنيا، خيراً كانت أو شراً .) 1.

إذاً الاستمتاع بما أوجد الله في الأرض من الحلال الطيب أمر ثابت، ولكن الأمر الذي نعنيه في هذا البحث هو اشتغال القلب وتعلقه الدائم بما، وجعلها هدفاً له في حياته بحيث ينصرف عن طاعة الله، أو قد يقع فيما حرم الله من جراء لهثه للحصول على هذه الشهوات والمتع بأي وسيلة كانت.

دروزة، محمد عزة، الدستور القرآني والسنة النبوية في شؤون الحياة، ط ٢، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م، ص٢٢ ــ ص٣٤ بتصرف .

# الباب الأول الحياة الدنيا في القرآن الكريم

الفصل الثاني: الصفات والأعمال الموقعة في فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكريم

# الصفات والأعمال الموقعة في فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكريم

إن طبيعة الإنسان قائمة على حب الدنيا حباً شديداً، وحب الدنيا والتعلق بها أصل كل بلاء وفتنة، لأنه إذا أحبها أصبحت همه، فيحاول التوصل إليها بما استطاع من أعمال، وفي هذا يقول تعلى : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنيَا وَزِينَهَا ثُوفِ إِلَيْهِمَ أَعْمَلُهُمْ فِيها وَهُمْ فِيها لَا يُبَحَسُونَ لَنَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللهُ اله

ثم إلهم مع شدة حبهم لها، وانبهارهم بها، يفرحون بما يحصلون فيها، ولكنه فرح بطر وكبر، لا فرح شكر للمنعم سبحانه وتعالى، قال تعالى : ﴿ اللّهُ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقُدِرُ وَفَرِحُواْ بِاللّهَ وَحَده هو يبسط الدُّنيَا وَمَا اللّهَ يُوا اللهُ وحده هو يبسط الدُوق ويقدر دون غيره. (وفرحوا بالحياة الدنيا) بما بسط لهم من الدنيا فرح بطر وأشر لا فرور بفضل الله وإنعامه عليهم ولم يقابلوه بالشكر حتى يؤجروا بنعيم الآخرة (وما الحياة الدنيا في سرور بفضل الله وإنعامه عليهم أن نعيم الدنيا في جنب نعيم الآخرة ليس إلا شيئاً نزراً يتمتع به الآخرة إلا متاع) وخفي عليهم أن نعيم الدنيا في جنب نعيم الآخرة ليس إلا شيئاً نزراً يتمتع به كعجلة الراكب وهو ما يتعجله من تميرات أو شربة سويق) ٤.

١ سورة هود آية ١٥ ــ ١٦.

٢ ابن قيم الجوزية، الإمام شمس الدين أبو عبد الله محمد، عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ط٤، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ١٤٠٠هــ ١٩٨٠م،
 ٣٦٦٧ــ ٣٦٦٠..

٣ سورة الرعد آية ٢٦.

النسفي، الإمام الجليل العلامة أبو البركات، عبد الله بن أحمد بن محمود، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ط(بدون)، دار الكتاب العربي، بيروت ـــ لبنان،
 ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ٢٤٩/٢.

وهذا لا يعني أن الدنيا مذمومة مطلقاً، ولا أن ما فيها من زينة وطيبات حراماً بذاها، لكن الأمر الذي نحذر منه أن ينشغل القلب والفكر بها، فتصده عن ذكر الله وطاعته، وإلا فهذا أحد أصحاب سلمة بن دينار وهو عبد الرحمن بن زيد بن أسلم جاءه يشتكي علة إيمانية يعايي منها، لعله يجد دواء شافياً عند من يثق بعلمه ودينه، فقال : ((إني لأجد شيئاً يجزنني، قال : وما هو يا ابن أخي ؟ قلت : حبي للدنيا . قال : اعلم أن هذا لشيء ما أعاتب نفسي على بعض شيء حببه الله إلي، لأن الله قد حبب هذه الدنيا إلينا. لتكن معاتبتنا أنفسنا في غير هذا : ألا يدعونا حبها إلى أن نأخذ شيئاً من شيء يكرهه الله، ولا أن نمنع شيئاً من شيء أحبه الله. فإن نحن فعلنا ذلك لم يضرنا حبنا إياها)) ٢.

فحب الدنيا ليس مذموماً لذاته، وإنما المذموم طريقة تعاملنا معها.فإذا كان حب الدنيا متمكناً لدرجة تجعل صاحبها لا يهمه إلا قضاء شهوته فيها، والوصول إلى غاياته دون ضوابط فهو وراء المرأة في السوق، أو الهاتف، أو شرب الخمرة، أو الكسب الحرام، واللعب، والزينة، والفخر، والجاه، وكل ما يعتبره لذيذاً، دون قيود فهذا هو المذموم.

وسوف نمر على بعض صفاهم التي وردت في القرآن الكريم وتبين لنا شدة تعلقهم بالدنيا وانشغالهم، وتركهم الآخرة والاستعداد لها، وهي كالتالي :

## أ ـ ويندرج تحتما الصفات التالية :

أولاً: الجهل:

وأقصد بالجهل هنا عدة جوانب منها:

١ الجهل بدين الله.

٢ الجهل بحقيقة الدنيا، وأنها لا تدوم.

أ هو سلمة بن دينار الإمام القدوة، الواعظ، شيخ المدينة النبوية، أبو حازم المديني، المخزومي، ولد أيام الزبير وابن عمر، وروى عن سهل بن سعد، مات في خلافة أبي جعفر، بعد سنة أربعين ومئة، قال ابن سعد عنه : كان ثقة كثير الحديث. انظر : الذهبي، الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان ، سير أعــــلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط٧، مؤسسة الرسالة، بيروت ـــ لبنان، ١٠٤٠هــ ١٩٩٠م، ٦ ، ٩٩ بتصوف.

۲ المرجع السابق، ۹۸/٦ ــ ۹۹.

٣ سورة الحجرات آية ١.

وقد ذكر أبو بكر الجزائري في الآية كلاماً جميلاً فقال : ((أي لا تقولوا ولا تعملوا إلا تبعاً لما قالله ورسوله، وشرع الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وذلك لأنه من غير الأدب أن يقدم العبد رأيه، وما يراه على ما يراه ويقوله سيده، وقد ذكر لنا العلماء قاعدة : { لا يحل لمؤمن القدوم على أمر حتى يعلم حكم الله فيه } وهذه القاعدة تحث المؤمنين على طلب العلم ؛ إذ لو أخذ بجا المسلمون لما بقي فيهم ولا بينهم جاهل بحكم الله ورسوله في كل قضايا الحياة. ولكان للكتاب والسنة شأن عظيم بينهم؛ لقوله تعالى : ( لا تقدموا بين يدي الله ورسوله) لا قولاً ولا عملاً ولا رأياً ولا فهما أو ذوقاً كما يقولون حتى يعلم الحكم بالمنع أو الجواز . فيصبح على بينة من أمره، وكيف والله تعالى يقول : ﴿ فَسَعَلُوا أَهَلَ الذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴿ الله يقى بين المؤمنين جاهل ولا جاهلة )) ٢ .

ومن الجهل أيضاً محاولة إرضاء الناس ولو بسخط الله عز وجل، وقد ورد تحذير شديد من ذلك الفعل، لأنه حتماً يؤدي إلى سخط الله عز وجل، فعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( من أسخط الله في رضى الناس سخط الله عليه وأسخط عليه من أرضاه في سخطه، ومن أرضى الله في سخط الناس رضي الله عنه وأرضى من أسخطه في رضاه، حتى يزينه ويزين قوله وعمله ).٣ .

وهذا يحدث لبعض الناس، فنجده يعمل المنكر إرضاء للناس، وهناك من يخون الأمانة في عمله إرضاءً لصديقه، وهناك من تترك حجابها الذي افترضه الله عليها إرضاءً لزوجها، وهناك من يعق والدته إرضاءً لزوجته، وهناك من يقعون في الإسراف والتبذير إرضاءً للناس، وهكذا، وهذا أمر خطير فإن إرضاء الناس غاية لا تدرك، ثم إنه طالما أرضاهم بما يسخط ربه فإن الجزاء من جنس العمل، فيسخط ربه عليه ثم يُسخط من أسخطه بسببه من الناس..

ا سورة النحل آية ٣٤.

٧ الجزائري، أبو بكر ، نداءات الرحمن لأهل الإيمان، ط (بدون)، دار السلام، مصر ـــ القاهرة، ص١٦٥ ـــ ١٦٦.

٣ المعجم الكبير ٢٦٨/١١، برقم ١١٦٩٦، حديث صحيح، انظر سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٩٢/٥، برقم ٢٣١١.

٤ سورة الروم آية ٧.

مرحلة قصيرة من رحلته الطويلة في الكون، والأحداث والأحوال التي تتم في هذه الأرض إن هي الا فصل صغير من الرواية الكبيرة. ومن ثم لا يلتقي إنسان يؤمن بالآخرة ويحسب حسابها، مع آخر يعيش لهذه الدنيا وحدها ولا ينتظر ما وراءها، فلكل منهما ميزان، ولكل منهما زاوية للنظر، هذا يرى ظاهراً من الحياة الدنيا؛ وذلك يدرك ما وراء الظاهر من روابط وسنن ونواميس شاملة للظاهر والباطن، والغيب والشهادة، والدنيا والآخرة، والموت والحياة، والماضي والمستقبل، وعالم الناس والعالم الأكبر الذي يشمل الأحياء وغير الأحياء، وهذا هو الأفق البعيد الواسع الشامل الذي ينقل الإسلام البشرية إليه؛ ويرفعها فيه إلى المكان الكريم اللائق بالإنسان، المستخلف بحكم ما في كيانه من روح الله ))'

وإن كانت هذه الآية قد نزلت بشأن الكفار، لكن معناها ينطبق على كثير من المسلمين اليوم، فقد نطقوا بالشهادتين، ولكنهم لم يطبقوا ما يقتضيه هذا النطق بالشهادتين، فانغمسوا في ملذات الدنيا، ظانين أنها ستدوم، فهم يحاولون الظفر بكل متعة، مهما كان مصدرها، وما هذا إلا جهل بحقيقة الدنيا، فإن صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهم جميعاً، لما علموا حقيقتها، اتخذوها معبراً للآخرة، ولم يفسدوا آخرهم بدنياهم.

# ثانياً :التكذيب بآيات الله والاستهزاء بها :

نجد بعضاً من المسلمين، يكذبون بآيات الله، بل ويستهزؤون بها، إن لم يكن بألسنتهم، فبأحوالهم، وتأييدهم، وذلك نلحظه واضحاً في عدم قبول أحكام الله، ورفضها، سواء الحجاب، أو في الحدود، أو غيرها من الأمور، وأما الاستهزاء فعن طريق الطُّرَف التي تنتشر بين هـؤلاء الناسس استهزاء بالله ورسوله والمؤمنين، فهؤلاء وأمثالهم معرضون لغضب الله تعالى، حيث قال تعالى محذراً من ذلك : ﴿ ثُمَّ كَانَ عَنْقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَنَوُا ٱلسُّوَأَىٰ أَن كَذَبُوا بِاَيْدِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِءُون كُول بَهَا يَسْتَهُ بَهُ يَسْتَهُ بَهُ وَكُانُولُ بَهَا يَسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يَسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يَسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يُسْتَعَلَى عَدِيْ يُسْتَهُ يَهُ وَيَانُولُ اللهُ عَالَ عَنْ عَلَيْ يُسْتَهُ يَا يُسْتُهُ يَا يُسْتَهُ يَا يَسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يَسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يُسْتَهُ يَا يَسْتُهُ يَا يُسْتَعَالَ عَالَى عَلَيْ يُسْتَعَالَ عَلَيْ عَلَى اللهُ يَعْلَى عَلَيْ يُسْتُهُ يَعْلَى اللهُ يَعْلَى عَلَيْ يُسْتَعَلَّى اللهُ يَعْلَى اللهُ يَعْلَى اللهُ يَعْلَى عَلَيْ يُعْلِي يُعْلِي يَعْلَى اللهُ يَالْتُهُ يَعْلُى اللهُ يُعْلِي عَلَى اللهُ يَعْلَى عَلَى يُعْلِي يُعْلَى يُعْلَى اللهُ يُعْلِي عَلَى يُعْلَى يُعْلِي عَلَى يُعْلِي عَلَى يُعْلِي يُعْلِي يُعْلِي يُعْلِي يَعْلِي يُعْلِي يُعْلِي يُعْلِي يَعْلَى يُعْلِي يُعْلِي يَعْلَى يُعْلِي يَعْلِي يَعْلِي ي

(أي كانت السوأى عاقبتهم لأنهم كذبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزؤون ٣

وفي تفسير الآية أيضاً يقول الدكتور وهبة الزحيلي : (أي ثم كان مصير المسيئين العذاب (السوأى ) في الدنيا بالهلاك وفي الآخرة بالخلود في نار جهنم، بسبب أمرين :

أ. تكذيبهم بآيات الله ودلائله الدالة على وجوده ووحدانيته.

ب. واستهزائهم ها وسخريتهم منها .

<sup>&#</sup>x27; مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ٥/٩٥٥ بتصرف يسير.

٢ سورة الروم آية ١٠.

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ، ٣٠٨/٣.

فقوله: (ثُمَّرَ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَنَهُوا ٱلسُّوَأَى ) معناه: كانت السوأى عاقبتهم: لأنهـم كذبوا بآيات الله ، وكانوا بها يستهزؤون. والإساة: التكذيب والاستهزاء، وعبر عـن العقـاب بالجريمة الصادرة من الكفار، على سبيل المشاكلة ( ) ٢ .

والكلام لا يقتصر على الكفار الذين أنكروا الآيات، وكذبوا بها، وإنما الوعيد يلحق المسلمين الذين يفعلون مثل الكفار، ويقلدونهم في غيهم وضلالهم.

# ثالثاً : الحرص على المصالح الشخصية :

ما من إنسان إلا وله مصالح شخصية خاصة، ولا يلومه أحد في تحصيلها، ولكن عندما يصبح الحصول عليها هدفاً، يجعل الإنسان يرتكب المحرمات، ويغفل عن الطاعات، فإننا هنا نتوقف، وكما يقول الإمام أبو عبد الله المقدسي ويرجمه الله : ((والناس على ضربين : عالم يغلبه هواه فيتوانى عن العمل، وجاهل يظن أنه على الصواب، وهذا الأغلب على الخلق، فالأمير يراعي سلطنته ولا يبالي بمخالفة الشرع، أو يرى بجهله جواز ما يفعله، والفقيه همته ترتيب الأسئلة ليقهر الحصم، والقاص همته تزويق الكلام ليعجب السامعين، والزاهد مقصوده تزيين ظاهره بالخشوع لِتُقبَّل يده ويتبرك به، والتاجر يمضي عمره في جمع المال كيفما اتفق ففكره مصروف إلى ذلك عن النظر إلى صحة العقود، والمغرى بالشهوات منهمك على تحصيل غرضه تارة بالمطعم وتارة بالوطء وغير ذلك، فإذا ذهب العمر في هذه الأشياء، وكان القلب مشغولاً بالفكر في تحصيلها، فمتى تتفرغ لإخراج

٤.

<sup>&#</sup>x27; المشاكلة : الموافقة والتشاكل مثله، انظر مرجع سابق، ابن منظو، لسان العرب، ٣٥٧/١١

٢ مرجع سابق، الزحيلي، التفسير المنير، ٢ ٢/٥٥ ــ ٥٦ بتصرف.

<sup>&</sup>quot; سورة النساء آية • 1٤.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مرجع سابق، النسفى، ، مدارك التنزيل وحقائق، ٢٥٧/١ بتصرف يسير.

<sup>°</sup> الشيخ الإمام العالم الفقيه المناظر شهاب الدين أبو عبد الله محمد بن خلف بن راجح، المقدسي الجماعيلي الحنلي، ولد سنة خمسين وخمس منة ظناً، كان كثير الخير والصلاة، سليم الصدر، توفي سنة ثماني عشرة وست مئة. انظر : مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٢٥/٢٢ ١ ــ ١٥٨.

زيف القصد من خالصه، ومحاسبة النفس في أفعالها، ودفع الكدر عن باطن السر، وجمع الزاد للرحيل، والبدار إلى تحصيل الفضائل والمعالى ؟ )) 1 .

وأكثر الناس على ذلك، الحرص على تحصيل المصالح العاجلة، وتزيينها، ونسيان الآخـرة، وهذا من أكثر ما يوقع في الفتن، والمعاصي، والبعد عن الله عز وجل، فيجب التفطن لذلك، والحذر منه.

#### ب: الإغراق في المعاصي:

تختلف طبائع الناس، وطاعتهم بمقدار حبهم لله عز وجل، ورسوله صلى الله عليه وسلم، فهناك قوي الإيمان الذي يخشى الله ويطيعه، ويراقبه في السر والعلن، ولا يعصيه، ولكن هناك من تغلب عليه شهوته، فلا يجد طريقاً لمغالبتها، ودفعها، فيقع في الزلل، وارتكاب الفواحش، والتعرض للخلق بالإيذاء، سواء بالسرقة، أو القتل، أو هتك أعراضهم، أو غيره من المعاصي التي لا يتورع عن فعلها متى ما اشتهاها.

ونجد أن الناس في المعاصي على قسمين : نأخذهما من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم : (( كل أمتي معافى إلا المجاهرين، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً، ثم يصبح وقد ستره الله، فيقول : يا فلان عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره ربه ويصبح يكشف ستر الله عنه )) ٢

يقول ابن حجر في شرح هذا الحديث: (وفي رواية وإن من المجانة والماجن هو الدي يستهتر في أموره وهو الذي لا يبالي بما قال وما قيل له، والمجانة مذمومة عرفاً وشرعاً، فيكون الدي يظهر المعصية قد ارتكب محذورين: إظهار المعصية وتلبسه بفعل المجان. قال ابن بطال: في الجهر بالمعصية استخفاف بحق الله ورسوله وبصالحي المؤمنين، وفيه ضرب من العناد لهم، وفي الستر بها السلامة من الاستخفاف، لأن المعاصي تذل أهلها، وتفوت عليهم ستر الله لهم في الآخرة؛ لأن الحديث مصرح بذم من جاهر بالمعصية فيستلزم مدح من استتر، وأيضاً فإن ستر الله مستلزم لستر المحصية والمجاهرة بها أغضب ربه فلم يستره )"

ويأبى الدكتور كامل الدقس ويشرح الحديث ويقسم الناس إلى أربعة أقسام:

ابن مفلح المقدسي، الإمام الفقيه المحدث أبو عبدالله محمد، الآداب الشرعية، تحقيق : شعيب الأرنؤوط ، وعمر القيام، ط۲، مؤسسة الرسالة، بيروت،
 ۱۲ ۱۵ هـ ۱۹۹۳م، ۲۲٤/۲.

٢ صحيح البخاري ٢٢٥٤/٥، كتاب الأدب، باب ستر المؤمن على نفسه، برقم ٢٢٥٥.

<sup>&</sup>quot; ابن حجر، الإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ط1، دار البيان للتراث، القاهرة، ٧٠٤ هـــ ١٩٨٧م، ١٠٢/٠٠ ـــــ ٥٠٣/ بتصرف.

(القسم الأول: قسم يفعل المعصية، ولكنه يستتر، فلا يفعلها أمام الناس خشية الفضيحة، أو سقوط قيمته ومرتبته عند الناس، ومثل هذا النوع تدركه المعافاة والسلامة، مما قد يجره عليه اطلاع الناس، ومعرفتهم بما عمل، وقد ييسر له الله باباً للتوبة، فيعود إلى الله ويدخل فيمن قال الله تعالى عنهم : ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا الله فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ اللهُ لعدم الله الله الله الله الله الله عنها من الناس، فلا يقتدي بهم أحد في فسقهم.

والقسم النايي من العاصين فيقول عنهم: وهناك صنف: غلبت عليه شقوته، وحرم الحياء من الله، فارتكب ما حرم الله، وحرم الحياء من الناس، فجاهر بالمعصية وأعلن جريمته. فهؤلاء هم أخبت الناس نفساً، وأجرأهم على الله، لا يتسحيون من محاربة الله، ومبارزته بالمعاصي يتبجحون بانتهاك الحرمات، دون مبالاة أو مداراة، وكأن الوقاحة قد استبدت بالواحد منهم فجعلته لا يكتفي بارتكاب المعصية، بل يعالن بها ويجاهر، تراه وقد أريق ماء الحياء من وجهه، فلا يخشى الله ولا يخشى الناس، تراه وقد انطلق كالأفعى ينفث سمومه في الطرقات والنوادي والبيوت، فإذا ما رأى سيدة أو فتاة اقتفى أثرها يمشي خلفها إذا مشت، ويقف إذا وقفت، ويدخل المتجر إذا دخلت، وهكذا يتبعها ويشدد الخناق عليها، وهو يخنق الفضيلة على ملأ من الناس، غير مكترث بغيرة الله، ولا عابئ

هذا الصنف في حكم رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تناله رحمة الله ولا معافاته، لا في جسمه ولا في كرامته، ولا يحظى بالسلامة، فهو عند الناس دائماً في موضع السخط والازدراء، وهو عند الله تعالى في موضع الطرد والحرمان.

هؤلاء المجاهرون الذين عناهم الرسول صلى الله عليه وسلم في حديثه، ومن جملتهم المعلنون لفسقهم، المجاهرون بعصيالهم، المستهينون بدينهم، الذين يشربون الخمر على قارعة الطريق، ويرتادون الفاحشة جهاراً، ويتعاملون بالربا علناً، ويلعبون الميسر في النوادي، ويجاهرون بترك الصلاة، ومنع الزكاة، ويغشون في المطاعم، والمقاهي في رمضان على مرأى من الناس، ويأخذون الرشا أمام العيون، فهؤلاء ليسوا بمعافيْن، وليسوا من الأذى بسالمين، ولا من الشر بآمنين.

فقدوا الحياء، ومات عندهم الوازع، فأولئك يزيدهم الله ضلالاً إلى ضلالهم، وفسقاً إلى فسقهم، عقاباً لهم على مجاهرهم ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۚ ﴾ ٢، ﴿ فَلَمَّا زَاغُواً

١ سورة آل عمران آية ١٣٥.

٢ سورة البقرة آية ١٠.

وينبغي أن نفهم من كل هذا أن الله تبارك وتعالى إنما يعفو عن مرتكب الخطيئة المستورة إذا أقدم عليها، وتاب منها، واستغفر ربه بعدها، واستشعر أنه أخطأ في ارتكابها، وأما إذا ما أتاها متعمداً لها، وعاودها مصراً عليها، فإنه قد لا يكون معافى، بل هو تحت رحمة الله إن شاء غفر له وإن شاء عذبه.

وقد يسيء بعض الجهلاء استغلال هذا النص النبوي الكريم وهو (كل أميي معافى إلا المجاهرين) فيتوهم أنه إباحة لارتكاب السيئات والموبقات من وراء ستار، وأنه لا حرج ولا تبعة ما دام يستتر ولا يجاهر .. وهذا وهم لا يتفق في قليل ولا كثير مع أصول الدين وتعاليم الشريعة. وقد جاء الحديث ليحارب خصلة خبيثة من خصال الفساق والمجرمين، وهي تبجحهم بأعمالهم القدرة وتحدثهم برذائلهم المنتنة.

وهناك قسم آخر وهم الذين يرتكبون ما يرتكبون من فسوق وعصيان في بيوت تــؤويهم، أو في ظلام يسترهم، ثم يصبحون فيتحدثون بما فعلوا، ويتفاخرون بما ارتكبوا، ويتآمرون على المعاودة والاستمرار فيُميلون معهم ضعفاء الإيمان ومرضى القلوب. هؤلاء يفضحون أنفسهم وقد ســترهم الله، وهم دعاة شر بأقوالهم وتحريضهم كالمجاهرين سواء بسواء، وفي حكم هؤلاء الــذين خصــهم الرسول صلى الله عليه وسلم بوصف المجون وكانوا دعاة شر بأفواههم كالمجاهرين ) ٢ .

فاعلم أن الذنوب والمعاصي تضر القلب والبدن، مهما اختلفت درجتها، فلا يكاد يوجد شر وداء إلا سببه الذنوب والمعاصي. ((عن ابن عباس رضي الله عنه قال: يا صاحب اللذنب لا تأمن سوء عاقبته، ولما يتبع الذنب أعظم من الذنب إذا عملته: قلة حيائك ممن على اليمين وعلى الشمال لله وأنت على الذنب لله صانع بك الشمال وأنت على الذنب وفرحك بالذنب إذا ظفرت به أعظم من الذنب، وحزنك على الذنب إذا فاتك أعظم من الذنب، وخوفك من الربح إذا حركت ستر بابك وأنت على الذنب ولا يضطرب فؤادك أعظم من الذنب، وخوفك من الربح إذا حركت ستر بابك وأنت على الذنب ولا يضطرب فؤادك

١ سورة الصف آية ٥.

٢ الدقس، د.كامل سلامه، روائع من الأدب النبوي، ط ٢، دار الشروق، جدة، ص١٠٥ ــ ص١١١ بتصرف يسير.

من نظر الله إليك أعظم من الذنب، ويحك هل تدري ما كان ذنب أيوب فابتلاه الله بالبلاء في جسده وذهاب ماله ؟ استغاث به مسكين على ظالم يدرؤه عنه، فلم يعنه، ولم ينه الظالم عن ظلمه، فابتلاه الله .

وقال الإمام أحمد : حدثنا الوليد قال : سمعت الأوزاعي يقول : سمعت بلال بن سعد يقول : لا تنظر إلى صغر الخطيئة، ولكن انظر إلى من عصيت ) ٢، فعلينا التحرز من المعاصي استحياءً وخوفاً من الله العظيم، الذي لا يغفل ساعة عن عباده..

# وهناك عوامل مساعدة على الوقوع في الفتن، منها :

#### ١- انعدام الحياء :

الحياء، سمة خاصة بالإنسان، ونعمة عظيمة من نعمه سبحانه وتعالى على عباده، ليكون رادعاً للإنسان عن ارتكاب كل ما يشتهي.وهذه الصفة بارزة في جميع الديانات السماوية ، يقول صلى الله عليه وسلم : (( إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى : إذا لم تستح فاصنع ما شئت ))٣.

وقد كانت صفة الحياء ظاهرة حتى في الجاهلية، فهذا أبو سفيان قبل إسلامه، عندما سأله هرقل عن النبي صلى الله عليه وسلم فأخبر عن نفسه قائلاً: (( لولا الحياء من أن يأثر أصحابي عيني الكذب لكذبته حين سألني عنه ولكني استحييت أن يأثروا الكذب عني فصدقته )) ٤.

وأول شيء فعله آدم وحواء عليهما السلام حين انكشفت عور هما، بسبب الأكل من الشجرة، هو أن أخذا من ورق الشجر لتغطية عوراهما التي بدت، مما يدل على أن الله أودع الحياء في فطرة الإنسان، قال تعالى : ﴿ فَدَلَنهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَمُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَغُرُونَ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَغُصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةِ وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهُكُما عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ يَطْن لَكُمَا عَدُولُ مُّبِينُ فِي فَي مَن اللهَ عَدُولُ مُّبِينُ فِي فَي وَالْدَنهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَا كُمُا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّعَطِينَ لَكُما عَدُولُ مُّبِينُ فِي فَي وَلَا دَنهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهُ كُما عَن تِلْكُما ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ

المرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء ٥٠/٥ ـ ٩٣ بتصرف.

٧ ابن قيم الجوزية، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ط٣دار الندوة الجديدة، بيروت، ١٤٠٠هــ، ص٥٧ ـــ ص٥٨.

٣ صحيح البخاري ٢٢٦٨/٥، كتاب الأدب، باب إذا لم تستح فاصنع ما شئت، برقم ٥٧٦٩.

عصحيح البخاري ١٠٧٥/٣، كتاب الجهاد والسير، باب دعاء النبي صلى الله عليه وسلم إلى الإسلام والنبوة وأن لا يتخذ بعضهم بعضاً أرباباً من دون الله
 وقوله تعالى: (( ما كان لبشر أن يؤتيه الله ) إلى آخر الآية، برقم ٧٧٨٣.

٥ سورة الأعراف آية ٢٢.

والذين يجرون وراء شهواهم، لانعدام الحياء منهم، نجدهم يطلقون لأنفسهم العنان بكشف العورات، بل والدعوة إلى ذلك.قال صلى الله عليه وسلم: ((الحياء من الإيمان والإيمان في الجنة والبذاء من الجفاء والجفاء في النار)) 1.

وفي تعليل هذا الكلام يقول الشيخ محمد الغزالي يرحمه الله : ((وعلة ذلك أن المرء حينما يفقد حياءه يتدرج من سيئ إلى أسوأ، ويهبط من رذيلة إلى أرذل، ولا يزال يهوي حتى ينحدر إلى الدرك الأسفل)) ٢.

والحياء في أسمى منازله ودرجاته يكون من الله عز وجل، فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((استحيوا من الله حق الحياء، قلنا: إنا نستحي من الله يا رسول الله \_ والحمد لله \_ قال: ليس ذلك. الاستحياء من الله حق الحياء أن تحفظ الرأس وما وعي، والبطن وما حوى، وتذكر الموت والبلى. ومن أراد الآخرة ترك زينة الحياة الدنيا، وآثر الآخرة على الأولى. فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء) ٣.

لذا نجد أن الذي تدعوه نفسه لارتكاب المحرمات لأن نفسه تشتهيها، فهو إن فعلها يزيل الحياء من الله أو من الناس فيخسر ويهلك بهذا.

#### ٢- سوء الظن :

وقد تقع الفتنة لمن اتصف بسوء الظن بالله عز وجل، أو سوء الظن بالناس، أو بالاثنين معاً، وهذه صفة سيئة لا يتصف كما إلا منافق، أو ضعيف الإيمان.

فمن سوء الظن بالله عز وجل: أن يظن أن الله لا ينصر رسله، ولا المؤمنين، وهذا حصل من المنافقين في وقعة أحد، حيث زعم المنافقون أن الله لن ينصر رسوله صلى الله عليه وسلم، وأن ما أصاب المؤمنين يومها من الهزيمة لم يكن بقضاء الله وقدره، ولا حكمة له فيه، فأنزل الله تعالى : ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعَدِ ٱلْغَمِ أَمَنَةً نُعُاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِّنكُم مِنْ أَبَعَدِ ٱلْغَمِ أَمَنَةً نُعُاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِنكُم مِنْ الأَمْرِ مِن شَيْءً قُلُ إِنَّ الْفُسُهُم يَظُنُونَ بِاللهِ عَيْرَ ٱلْحَقِ ظَنَّ ٱلجَهِلِيَّةً يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءً قُلُ إِنَّ الْمُمْرِ مِن شَيْءً قُلُ إِنَّ الْمُمْرِ مِن شَيْءً قُلُ إِنَّ اللهُ مُرَا كُلُهُ لِللهِ عَيْرَ الْحَقِ ظُنَّ ٱلجَهِلِيَةً يَقُولُونَ هَلُ اللهُ يَبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ اللهِ مَضَاجِعِهِم اللهُ عَيْرَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهم اللهُ عَيْرَ الْمُؤْمِقِ مِن اللهُ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهم اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ لَنَا هَا لَا يَبْدُونَ اللّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهم اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهم اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهم اللهُ المُهُ اللهُ ا

و ع

١ سنن الترمذي ٢٥/٣٦، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الحياء، برقم ٢٠٠٩، سنن ابن ماجه ٢٠٠/٤، كتاب الزهد، باب الحياء، برقم ٢١٨٤،
 حديث صحيح، انظر: صحيح سنن ابن ماجه ٢/٢٠٤، برقم ٣٣٧٣.

٧ الغزالي، محمد، خلق المسلم، ط٧، دار القلم، دمشق/بيروت، ١٤٠٠هــ ١٩٨٠م، ص١٥٩.

٣ سنن الترمذي ٢٣٣/٤، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، برقم ٢٥٥٨، المعجم الأوسط، للطبراني، ٢٢٦/٧، برقم ٧٣٤٢، حديث حسن، انظر : صحيح الجامع للألباني برقم ٩٣٧.

# وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُّ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصُّدُودِ

وفي هذه الآية الكريمة يقول ابن القيم يرحمه الله تعالى: (وقد فسر هذا الظن الذي لا يليق بالله سبحانه بأنه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحل وأنه يسلمه للقتل، وفسر بظنهم أن ما أصابهم لم يكن بقضاء الله وقدره ولا حكمة له فيه . ففسر بإنكار الحكمة ، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله صلى الله عليه وسلم وأن يظهره على الدين كله . وهذا هـو ظـن السوء الذي ظنه المنافقون والمشركون في سورة الفتح حيث يقــول : ﴿ وَيُعَـذِّبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ ٱلظَّاآنِينَ بَاللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآيِرَةُ ٱلسَّوَيُّ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمُّ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ إِنَّ لَا مُ وَإِنَّمَا كَانَ هذا هو ظن السوء وظن الجاهلية \_ وهو المنسوب إلى أهل الجهل \_ وظن غير الحق، لأنه ظنُّ غير ما يليق بأسمائه الحسني وصفاته العليا وذاته المبرأة من كل عيب وسوء، وخلاف ما يليق بحكمته وحمده وتفرده بالربوبية والإلهية، وما يليق بوعده الصادق الذي لا يخلفه، وبكلمته التي سبقت لرسله أنه ينصرهم ولا يخذهم، ولجنده بأنهم هم الغالبون. فمن ظن به أنه لا ينصر رسله ولا يتم أمره ولا يؤيده ويؤيد حزبه، وأنه لا ينصر دينه وكتابه، وأنه يديل الشرك على التوحيد، فقد ظن بــالله ظن السوء؛ ونسبه إلى خلاف ما يليق بجلاله وكماله وصفاته ونعوته، فإن حمده وعزته وحكمته وإلهيته تأبي ذلك وتأبي أن يُذل حزبه وجنده، فمن ظن به ذلك فما عرفه ولا عـرف أسمـاءه، وكذلك من أنكر أن يكون ذلك بقضائه وقدره. فما عرفه ولا عرف ربوبيته وملكه وعظمته، وكذلك من أنكر أن يكون قدر ما قدره من ذلك وغيره لحكمة بالغة وغاية محمودة يستحق الحمد عليها، وأن ذلك إنما صدر عن مشيئة مجردة عن حكمته وغاية مطلوبه هي أحب إليه من فواته، وأن تلك الأسباب المكروهة له المفضية إليها، لا يخرج تقديرها عن الحكمة، لإفضائها إلى ما يحب وإن كانت مكروهة له، فما قدرها سدى ولا شاءها عبثاً ولا خلقها باطلاً ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواۚ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾ \* •

وأكثر الناس يظنون بالله غير الحق ظن السوء فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وعرف أسماءه وصفاته، وعرف موجب حكمته وحمده. فمن

١ سورة آل عمران آية ١٥٤.

۲ سورة الفتح آية ٦.

٣ سورة ص آية ٢٧.

قنط من رحمته وأيس من روحه فقد ظن به السوء. ومن جوز عليه أن يعــذب أوليــاءه مــع إحساهُم وإخلاصهم ويسوي بينهم وبين أعدائه فقد ظن به ظن السوء. ومن ظن أنــه يتــرك خلقه سدى معطلين عن الأمر والنهي، ومن ظن أنه يضيع عليه عليه الصالح الــذي عملــه خالصاً لوجهه على امتثال أمره، ويبطله عليه بلا سبب من العبد، وأنه يعاقبه بما لا صنع له فيه ولا اختيار له ولا قدرة ولا إرادة في حصوله، بل يعاقبه على فعله هو سبحانه به، أو ظن به أنه يجوز عليه أن يؤيد أعداءه الكاذبين عليه بالمعجزات التي يؤيد بها أنبياءه ورسله ويجريها علـــى اليديهم ليضلوا بها عباده، ومن ظن به أن له ولداً أو شريكاً، أو أن أحداً يشفع عنــده بــدون أدنه، أو أن بينه وبين خلقه وسائط يرفعون حوائجهم إليه، وأنه نصب لعباده أولياء من دونــه يتقربون بهم إليه، ويتوصلون بهم إليه، ويجعلونهم وسائط بينه وبينهم؛ فيــدعونهم ويخــافونهم ويرجونهم فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه.

فأكثر الخلق بل كلهم \_ إلا من شاء الله \_ يظنون بالله غير الحق وظن السوء، فإن غالب بني آدم يعتقد أنه مبخوس الحق ناقص الحظ، وأنه يستحق فوق ما أعطاه الله، ولسان حاله يقول: ظلمني ربي ومنعني ما أستحقه، ونفسه تشهد عليه بذلك؛ وهو بلسانه ينكره ولا يتجاسر على التصريح به.

ومن فتش نفسه وتغلغل في معرفة طواياها رأى ذلك فيها كامناً كمون النار في الزناد، فاقدح زناد من شئت ينبئك شراره عما في زناده، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً (وتعتباً) على القدر وملامة له واقتراحاً عليه خلاف ما جرى به، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا. فمستقل ومستكثر؛ وفتش نفسك هل أنت سالم من ذلك ؟

فإنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلا فَإِنِّي لا إِخَالُكَ نَاجِياً ٢

فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا الموضع، وليتب إلى الله ويستغفره في كل وقت من ظنه بربه ظن السوء؛ وليظن السوء بنفسه التي هي مادة كل سوء، ومنبع كل شر، فهي أولى بظن السوء من أحكم الحاكمين، وأعدل العادلين، وارحم الراحمين الغني الحميد، الذي له الغيني التام، والحمد التام، والحكمة التامة، المتره عن كل سوء في ذاته وصفاته وأفعاله وأسمائه، فذاته لها الكمال المطلق من كل وجه وصفاته كذلك وأفعاله كلها حكمة ومصلحة ورحمة وعدل، وأسماؤه كلها حسني.

<sup>1</sup> أي على العامل

ولا تَظُنَّنَ بِرَبِّكَ ظَنَّ سُـوءِ ولا تَظُنَّنَ بِنَفْسكَ قَطُّ خَـيْراً وقُلْ يَا نَفْسُ مَأْوَى كُلِ سُوء وقُلْ يَا نَفْسُ مَأْوَى كُلِ سُوء وظُنَّ بِنَفْسكَ السُّوأَى تَجِدْهُ ومَا بكَ مِنْ تُقىً فِيهَا وَخَيْر ولَيْسَ لَهَا وَلا مِنْهَا ولَكِـنْ

فَإِنَّ الله أُولَى بِالْجَمِيلِ فَكَيْفَ بِظَالِمٍ جَانٍ جَهُول أَتَرْجُو الْخَيْرَ مِنْ مَيْتٍ بَخِيل كَذَاكَ وَخَيْرُهَا كَالْمُسْتَحِيل فَتِلْكَ مَوَاهِبُ الْرَّبُ الْجَلِيل ' فِنِلْكَ مَوَاهِبُ الْرَّبُ الْجَلِيل ' مِنَ الرَّحْمَنِ فَاشْكُو لِللدَّلِيل ) ٢.

ونحن نرى فعلاً الكثير من الناس، يغترون بقوة الأعداء فيظن أن الله لن ينصر المؤمنين أبداً، وكذلك الكثير من الناس من يظن أنه مظلوم وأن حقه مبخوس، وأنه كان يجب أن يكون أفضل من فلان، أو أغنى من فلان، وغير ذلك من ظن السوء برب العالمين..

والنوع الثاني من سوء الظن: هو سوء الظن بالناس: كأن يظن بهم نقصاً في الدين، أو نقصاً في المروءة، دون دليل، وقد حذر تعالى من ذلك فقال عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِن اللهِ عليه وسلم: ((إياكم والظن فإن الظن نا الله عليه وسلم: ((إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث)) ٤.

فليس لنا إلا الظاهر من الناس، لا أن نكتشف سرائرهم وخباياهم، فهذا ثما لا يعلمه إلا الله عز وجل، وقد تمثل الصحابة رضي الله عنهم ذلك الأمر من الله ورسوله باجتناب ظن السوء بالمسلمين، فعن عبد الله بن عتبة بن مسعود يقول: ((سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول : إن ناساً كانوا يأخذون بالوحي في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن الوحي قد انقطع، وإنما نأخذكم بما ظهر من أعمالكم، فمن أظهر لنا خيراً أمناه وقربناه، وليس الينا من سريرته شيء، الله يحاسبه على سريرته، ومن أظهر لنا شراً لم نأمنه ولم نصدقه، وإن قال إن سريرته حسنة )) ٥.

فالمؤمن يشعر بالخوف من الوقوع في الإثم إذا ما وقع في عرض أحيه، ورجمه بالظنون، لــذا نجده دائماً متحفظاً يحاسب على الكلمة قبل أن تصدر عنه. والمؤمن لا يرضى لنفسه أيضاً أن ينقل كل ما يسمع من الأقاويل والظنون من غير أن يتثبت ويعرف مصدرها.

ا قصاب، جمع ودراسة وتحقيق د. وليد، ديوان محمود الوراق، ط۱، دار صادر، بيروت ــ لبنان، ۲۲۲ هــ ۲۰۰۱م، ص٤١١.

ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، زاد المعاد في هدي خير العباد، تحقيق : شعيب الأرناؤوط و عبد القادر الأرناؤوط، ط١٤٠ مؤسسة الرسالة \_ مكتبة المنار الإسلامية، بيروت \_ الكويت، ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م، ٣٢٨/٣ \_ ٢٣٦ بتصرف.

٣ سورة الحجرات آية ١٢.

٤ صحيح البخاري ٧٣٥٥، كتاب الأدب، باب (( يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن إثم ولا تجسسوا )) ، برقم ٥٧١٩.

٥ صحيح البخاري ٩٣٤/٢، كتاب الشهادات، باب الشهداء العدول، برقم ٢٤٩٨.

# ٣- فضول الكلام:

الكلام نعمة عظيمة من الله عز وجل، امتن بها على عباده ، و أقسم بها في قوله تعالى :

و الرّحْمَنُ في عَلَمَ الْفُرْءَانَ في حَلَقَ الْإِنسَدِنَ في عَلَمَهُ الْبَيَانَ في الله وهو الزيادة التي معدوح إذا كان فيما يرضي الله عز وجل. والمقصود بالذم منه فضول الكلام، وهو الزيادة التي لا فائدة من ورائها، قال تعالى : و لا خَيْرَ في كثيرٍ مِّن نَجُوسُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوَّ مَعْرُوفٍ أَوِّ إِصَلَيْجِ بَيِّكَ النَّاسِ لا يُحرَّ عِلَا الله بن مسعود رضي الله عنه : ((ألا أنذركم فضول الكلام بحسب أحدكم أن يبلغ حاجته)) لا ، وقال إبراهيم التيمي ((إذا أراد (أنذركم فضول الكلام بحسب أحدكم ما بلغ حاجته)) كا ، وقال إبراهيم التيمي ((إذا أراد المؤمن أن يتكلم نظر، فإن كان له تكلم وإلا أمسك، والفاجر إنما لسانه رسلاً رسلاً)) ٢.

١ سورة الرحمن آية ١ ــ ٤.

٢ سورة النساء آية ١١٤.

٣ المعجم الكبير، للطبراني، ٩٣/٩، برقم ٨٥٠٧.

٤ المرجع السابق ص٦٦.

<sup>°</sup> إبراهيم بن يزيد التيمي الإمام القدوة الفقيه عابد الكوفة أبو أسماء، حدث عن أبيه يزيد بن شريك التيمي، وكان أبوه من أئمة الكوفة أيضاً، كان شاباً صالحاً قانتاً لله عالماً فقيهاً كبير القدر واعظاً، يقال قتله الحجاج. وقيل بل مات في حبسه سنة اثنتين وتسعين، وقيل : سنة أربع وتسعين. لم يبلغ أربعين سنة.انظـــر : مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٥/ ٢٠ ـــ ٢٢ بتصرف.

٣ بن أبي الدنيا، الحافظ أبو بكر، عبد الله، بن محمد، بن عبيد، الصمت وحفظ اللسان، تحقيق : د. محمد أحمد عاشور، ط ١، دار القافلة، المنطقة الشرقية،

٢٠١٤هـ ١٩٨٦م، باب النهي عن فضول الكلام والخوض في الباطل ص٥٦.

عطاء بن أسلم بن صفوان بن أبي رباح: تابعي، من أجلاء الفقهاء، كان عبداً أسود. ولد في جند باليمن ونشأ بمكة فكان مفتي أهلها وحدثهم، وتوفي فيها.
 انظر: مرجع سابق، الأعلام للزركلي، ٢٣٥/٤.

٨ سورة الانفطار آية ١٠ ـ ١١.

٩ سورة ق آية ١٧ ــ ١٨ .

١٠ مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٨٦/٥.

#### ٤-فضول النظر:

وهذا الأمر يدعو إلى استحسان ما يقع تحت النظر، فيؤدي إلى أنواع من الفساد في القلب كثيرة ( منها :

- \_ دخول الشيطان مع النظرة، فإنه ينفذ معها أسرع من نفوذ الهواء في المكان الحالي؛ ليزين صورة المنظور، ويجعلها صنماً يعكف عليه القلب، ثم يعده ويمنيه، ويوقد على القلب نار الشهوات ويلقي حطب المعاصي التي لم يكن يتوصل إليها بدون تلك الصورة.
- \_ أنه يشغل القلب، وينسيه مصالحه، ويحول بينه وبينها، فينفرط عليه أمره، ويقع في اتباع الهوى والغفلة، قال الله تعالى : ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنَ أَعَفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَىٰهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا إِنْكُ ﴾ ١، وإطلاق البصر يوجب هذه الأمور الثلاثة ٢٠

وقد أمر الله عز وجل بغض البصر : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَاكِ أَزَكَىٰ لَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ كُلْ ﴾ ٣.

وفي تفسير الآية يقول النسفي: ( من للتبعيض والمراد غض البصر عما يحرم والاقتصار به على ما يحل، (ويحفظوا فروجهم) عن الزنا ولم يدخل من هنا لأن الزنا لا رخصة فيه بوجه، ويجوز النظر إلى وجه الأجنبية وكفها وقدميها في رواية وإلى رأس الحارم والصدر والساقين والعضدين(ذلك) أي غض البصر وحفظ الفرج (أزكى لهم) أطهر مسن دنسس الاثم، (إن الله خبير بما يصنعون) فيه ترغيب وترهيب، يعني أنه خبير بأحوالهم وأفعالهم فهو سبحانه يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فيكونوا بذلك على تقوى وحذر في كل حركة وسكون) أما الدكتور كامل الدقس فيقول: (هذا أمر من الله لعباده المؤمنين أن يغضوا من أبصارهم عما حرم عليهم فلا ينظروا إلا إلى ما أباح لهم النظر إليه، وأن يغمضوا أبصارهم إلا عن المحارم، فإن عن جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي عنه : ((يا على لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليس لك الآخرة )) ٥ . وفي الصحيح عن

١ سورة الكهف آية ٢٨.

٧ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ص٣١٣ ــ ٢١٤ بتصرف.

٣ سورة النور آية ٣٠.

مرجع سابق، النسفى، مدارك التتزيل وحقائق التأويل، ٣/٠٠ ١ بتصرف.

سنن أبو داود ٢٤٦/٢ كتاب النكاح، باب ما يؤمر به من غض البصر، برقم ٢١٤٩، سنن الترمذي ١٠١٥، كتاب الأدب عن رسول الله صلى الله
 عليه وسلم، باب ما جاء في نظرة المفاجأة، برقم ٢٧٧٧، حديث حسن، انظر صحيح أبي داود للألبابي ٢٣/٢، برقم ١٨٨١.

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إياكم والجلوس في الطرقات. قالوا: يا رسول الله لا بد لنا من مجالسنا نتحدث فيها. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن أبيتم فأعطوا الطريق حقه. قالوا: وما حق الطريق يا رسول الله ؟ قال: غض البصر وكف الأذى ورد السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر)) 1. ولما كان النظر داعية إلى فساد القلب قال بعض السلف: النظر سهم سم إلى القلب.

ومعنى الأمر بغض البصر هنا ألا ينظر المؤمن إلى المرأة بملء العين وأن يكف النظر عما لا يحل إليه بخفضه إلى الأرض أو بصرفه إلى جهة أخرى . والحكمة في ذلك : أن غض البصر سلد لباب الشر، ومنع لارتكاب المآثم والذنوب، وفي ذلك يقول العلامة ابن القيم : ولما كان مبدأ الخطر من قبل البصر جعل الأمر بغضه مقدماً على حفظ الفرج فإن كل الحوادث مبدؤها من النظر، كما أن معظم النار مبدؤها من مستصغر الشرر . تكون نظرة . ثم تكون خطوة . ثم تكون خطوات " . تكون خطرة . ثم تكون خطوات " . والخطوات " .

وقال مجاهد : إذا أقبلت امرأة جلس الشيطان على رأسها فزينها لمن ينظر إليها، فإذا أدبــرت جلس على عجزها فزينها لمن ينظر إليها ٢٠ .

فعلى النساء اتباع أوامر الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم، بغض النظر، والاحتشام والتستر، وعدم إبداء الزينة، وعلى الرجال الالتزام بغض النظر، ففي ذلك حماية للنفس والمجتمع من مخاطر فضول النظر..

كذلك لا بد من ذكر أمر مهم وهو حرمة نظر الرجل إلى الأمرد الجميل، لأن الشر فيه أكبر؟ لأنه لو أعجب شخص بامرأة فيمكنه أن يتزوج بها، أما هذا فلا سبيل إليه إلا بالحرام. قال بعض التابعين: ((ما أنا بأخوف من السبع الضاري على الشاب الناسك من غلام أمرد يجلس إليه).٣.

فغض البصر سبب للسلامة من الوقوع في الآثام ..

## ه-فضول الطعام:

المحيح البخاري ٢٠٠/٧، كتاب المظالم، باب أفنية الدور والجلوس فيها والجلوس على الصعدات، برقم ٣٣٣٣، صحيح مسلم ١٦٧٥/٣، كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن الجلوس في الطرقات وإعطاء الطريق حقه، برقم ٢١٢١.

٧ الدقس، د. كامل سلامه ، منهج سورة النور في إصلاح النفس والمجتمع، ط ٢، دار الشروق، جدة، ص٣٣٦ــ ٢٤٤ بتصوف.

٣ الغزالي، الإمام أبو حامد، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت ــ لبنان، ط (بدون)، ٣/٣.

الاعتدال في الطعام والشراب، يجعل المسلم قوي الجسم، صحيح البدن، استناداً لقوله تعالى : وَصَّالُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلاَ تُسَرِّوُواً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُسَرِفِينَ فِينَ الله عليه وسلم : (( ما ملأ ابن آدم وعاءً شراً من بطنه، فإذا كان لا محالة فاعلاً، فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه )) ٢، ويقول عمر رضي الله عنه: ((عليكم بالقصد في قوتكم ، فهو أبعد عن السرف، وأصح للبدن، وأقوى على العبادة، وإن العبد لن يهلك حتى يــؤثر شــهوته على دينه)) ٣

فعلى المؤمن أن يكتفي من المأكل والمشرب بما يقيم صلبه، ولا يكون أسير شهواته، وفي الحديث : (( المؤمن يأكل في معى واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء )) ٤، أي يأكل سبعة أضعاف ما يأكله المؤمن .

كما أن كثرة الأكل تؤدي إلى الكسل والنوم؛ ولذا قال بعض السلف : لا تأكلوا كــــثيراً فتشربوا كثيراً فترقدوا كثيراً فتخسروا كثيراً .

إذاً السلامة في الإقلال من الطعام، فهذا يقلل الخطر، ولا يتسبب في الوقوع في الفتن.

#### ٦-فضول المخالطة :

المسلم الحق الذي يعمل بأحكام دينه، لطيف في عشرته مع إخوانه المسلمين، يحرص على التزام مكارم الأخلاق. وهو اجتماعي؛ لأنه يحمل رسالة في الحياة، ولا بد له من الاتصال بالناس لتبليغها، وهو حريص على نفع الناس، ودفع الأذى عنهم، منطلقاً من قوله صلى الله عليه وسلم: ((كل معروف صدقة )) ه، وبالتالي فهو يخالط الناس ويصبر على أذاهم، وسوء تصرفاقم، لقول صلى الله عليه وسلم: ((المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم أداهم ) ، وبذلك يألفه الناس ويوادنه، وهذه صفة اجتماعية راقية، تجعل الناس يقبلون عليه، ويستمعون له، وبالتالي يستطيع أن يقدم لهم النصح فيستجيبون له.

١ سورة الأعراف آية ٣١.

٢ سنن الترمذي ٤/٠٥٥، كتاب الزهد، باب ما جاء في كواهية كثرة الأكل، برقم ٢٣٨٠، سنن ابن ماجه ١١١١/، كتاب الأطعمة، باب الاقتصاد في
 الأكل وكراهة الشبع. حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٣٦٥٥، برقم ٢٢٦٥.

٣ الصباغ، محمد لطفي، أقوال مأثورة وكلمات جميلة، ط ٢، المكتب الإسلامي، بيروت/دمشق/عمان، ١٤١٤هــ ١٩٩٣م، ٢٣٠/١.

٤ صحيح البخاري ١٠٦١/٥ كتاب الأطعمة، باب المؤمن يأكل في معى واحد، برقم ٥٠٧٨، صحيح مسلم ١٦٣١/٣، كتاب الأشربة، باب المؤمن يأكل في معى واحد والكافر يأكل في سبعة أمعاء، برقم ٢٠٦١.

صحیح البخاري (۱/٤ ۲۲، کتاب الأدب، باب کل معروف صدقة، برقم (۵۹۷، صحیح مسلم ۹۷/۲، کتاب الزکاة، باب بیان أن اسم الصدقة
 یقع علی کل نوع من المعروف، برقم (۱۰۰.

٣ سنن ابن ماجه ١٣٣٨/٢، كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء، برقم ٤٠٣٢، مسند الإمام أحمد بن حنبل ٤٣/٢، برقم ٤٧٢٥، حديث صحيح، انظر :
 سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢١٤/٢، برقم ٩٣٩.

ولكن الأمر الذي نحذر منه هو فضول المخالطة ، فقد حذر منها بعض العقلاء واعتبرها الداء العضال الجالب لكل شر؛ بل على الإنسان أن يأخذ من المخالطة بقدر الحاجة، ويحذر من مخالطة من لا تُربح مخالطته دين ولا دنيا؛ بل قد يؤدي إلى خسارهما أو أحدهما، ومنهم الفساق وأهل البدع والضلال. فيجب على المؤمن الفطن أن يتنبه عند مخالطة الناس ويتجنب فضول المخالطة.

# ٧- طول الأمل :

الحرص على الدنيا والانكباب عليها، والإعراض عن الآخرة، ذاك هو طول الأمل، وهـو داء عضال متى تمكن من القلب أفسده، قال صلى الله عليه وسلم: (( لا يزال قلب الكبير شاباً في اثنتين: في حب الدنيا، وطول الأمل))، فالأكل والتمتع بكل ما في الحياة الدنيا من الطيبات الثنتين: في حب الدنيا، وإنما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكُمْ اللّه لَكُمْ وَلَا تَعْدَواً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ المُعَتَدِينَ فَي وَكُلُواْ مِمّا رَزَقَكُمُ اللّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَاتّقُواْ اللّهَ الّذِي وَلَا تَعْدَواً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ المُعَتَدِينَ فَي وَكُلُواْ مِمّا رَزَقَكُمُ اللّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَاتّقُواْ اللّهَ الّذِي وَلَا تَعْدُواً إِنَّ اللّهَ عَلَيْكِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَالًا طَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلًا طَلِي اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللهُ الللللللهُ الللللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ

فالممنوع في الإسلام هو الإسراف في التمتع بالدنيا والانشغال بها عن الآخرة، ثم إن كثرة التلذذ بالدنيا يؤدي إلى طول الأمل الذي يؤدي إلى قلة العمل وقد قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ((أخاف عليكم اثنتين: اتباع الهوى و طول الأمل، فإن اتباع الهوى يصد عن الحق، و طول الأمل يُنسي الآخرة)) ٣، وإنما حذر النبي صلى الله عليه وسلم من طول الأمل لأن صاحبه يركن غالباً إلى الشهوات فلا يتحرك قلبه لكلام الله عز وجل ولا لكلام رسوله صلى الله عليه وسلم؛ بل إن حبه لهذه الشهوات وأنسه بها يمنع قلبه من التفكر في الموت الذي هو سبب مفارقتها، إذ كل من كره شيئاً دفعه عن نفسه. فإن خطر له يوماً الموت والحاجة للاستعداد للرحيل، سوف ووعد نفسه إلى موعد آخر وهكذا يظل يسوف حتى يخطفه الموت على حين غفلة منه، فتطول حسرته بعدها.

( و عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنكبي فقال: ((كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل) وكان ابن عمر رضى الله عنهما يقول: إذا أمسيت

<sup>&#</sup>x27; صحيح البخاري ٥/٠ ٢٣٦، كتاب الرقاق، باب في الأمل وطوله، برقم ٥٧ . ٦ . .

۲ سورة المائدة آية ۸۷ ـــ ۸۸ .

٣ مرجع سابق، محمد الصباغ، أقوال مأثورة، ١٥٩/١.

فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومــن حياتــك لموتك ). ١.

وهذه كلمة موجزة بليغة من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم، وهي موعظة ما أشد حاجة الإنسان إليها في كل عصر وفي كل مكان، ولا سيما في هذا العصر المادي الذي طغت فيه الترعة المادية على كثير من القيم والمثل . إن سبب ما يعانيه البشر من الشقاء هو التكالب على الدنيا ونسيان الآخرة، وإن سبب تخلف العالم الإسلامي هو التعلق بالدنيا وملذاها وإيثارها على الآخرة.

والحديث يحذر من الركون إلى الدنيا ويدعو إلى الإفادة منها، فهي مزرعة الآخرة. وهو يعالج موضوع الخضوع للآمال العريضة التي لا نهاية لها، وذلك بتوضيح الحال التي ينبغي أن يكون عليها المسلم بالنسبة إلى الدنيا، فلا يجوز أن يتعلق بها ولا أن يجعلها أكبر همه ولا مبلغ علمه، ولا أن يقصر نفسه عليها ؛ بل عليه أن يكون فيها كالغريب أو كعابر السبيل. كما لا يجوز له أن يعرض عنها إعراضاً تاماً يوقعه في الفاقة والعوز وحاجة الناس.

وهذا التوازن جلي في قوله تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَاۤ ءَاتَـٰـٰلَكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِـرَةَۗ وَلَا تَسْنَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَأَ وَأَحْسِن كَمَاۤ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۗ ﴾ ٢.

ذم رجل الدنيا عند علي بن أبي طالب رضي الله عنه فقال: ((الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار نجاة لمن فهم عنها ودار غني لمن تزود منها) ٣.

إن تصور الآخرة والعمل على تسخير الحياة الدنيا للفوز في ذلك اليوم العصيب سبب لقيام الحياة الفاضلة الخيرة.

وفي الحديث تقرير لحقيقة مهمة كشف عنها ابن عمر رضي الله عنهما وهي أن رأس مال المسلم وقته، فلا يجوز أن يهدره، ولا أن يسوف حتى لا يكون المفلس في تجارته، الخاسر في حياته.إن عليه أن يستغل وقته في الحياة الدنيا في طاعة الله وعبادته ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وأن يكون مستعداً للقاء الله، مستفيداً من صحته ولا يضيع فرصة أتيحت له للعمل، فالصحة والفراغ نعمتان من أجل نعم الله على عباده، يجب أن يسخرهما إلى ما يرضى الله تعالى.

<sup>1</sup> صحيح البخاري ٧٣٥٨/٥ كتاب الرقاق، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل، حديث رقم ٣٠٥٣.

٢ سورة القصص آية ٧٧.

٣ الماوردي، أبي الحسن، علي، بن محمد، بن حبيب، البصري ، أدب الدنيا والدين، ط٤، دار الكتب العلمية، بيروت ـــ لبنان، ١٣٩٨هــ ١٩٧٨م، ص١٣٤.

وعن الحسن قال: (رإياك والتسويف فإنك بيومك ولست بغدك، فإن يكن غد لك فكن في غد كما كنت في اليوم، وإن لم يكن لك غد لم تندم على ما فرطت في اليوم)) ١.

ونعود إلى التشبيه المحكم الذي يطالعنا في الحديث ((كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل)) فإن الغريب قليل الانبساط إلى الناس، شديد الاستيحاش منهم، لأنه يواجه من لا يعرفهم ولا يعرفونه، ولا يستطيع أن يختار من يكون أهلاً لوصاله ووده، فهو أبداً خائف يترقب.

إن الإنسان في وطنه يستكثر من المتاع والأثاث من أسرّةٍ وأرائك وسجاد وتحف، ويسبني البيوت ويقتني العقارات والبساتين، ويشتري الأنعام، والخيل المسومة والسيارات، ويستكثر من الملابس وأدوات المترل.

أما الغريب عندما يحل في بلد غير بلده، فإنه لا يفعل من ذلك شيئاً، إن كل همه أن ينهي عمله ليعود إلى بلده .

وأما عابر السبيل فإن همه الأول هو قطع الطريق للوصول إلى بلده، ولا يستطيع أن يتم رحلته إلا بالجد والصبر على المصاعب وبالتخفف من الأثقال، لا يحمل معه إلا ما لا بد منه، معه زاده وراحلته. وربما نام في ظل شجرة في الطريق إن أعياه التعب، ثم يواصل سعيه حتى يبلغ بغيته من قصده لا يتعلق بشيء غير ما هو فيه.

وطلب النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث أن يكون المؤمن في الدنيا كالغريب أو عابر السبيل، فكما لا يحتاج المؤمن في الدنيا السبيل، فكما لا يحتاج المؤمن في الدنيا إلى أكثر من سد حاجته وقضاء ضروراته، فهو لا يركن إلى الدنيا ولا يتخذها وطناً.

إن على المؤمن أن يجعل إقامته في الدنيا ليتزود منها بالطاعات، التي تحقق لـــه الســعادة في دار المقامة في الآخرة.

وبعد فإن في الحديث تربية روحية موفقة، فإن ذكر الموت يحمل المرء على مراجعة نفسه، والتوبة إلى الله من ذنوبه، ويرقق قلبه، ويحمله على الازدياد من الطاعات ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ٢٠ . وما هذه التدابير إلا لتحذير المؤمن من الانشغال بالدنيا، وزينتها، ولكي يُحسنَ اتخاذها معبراً يوصل للجنة، باستغلال كل القدرات والطاقات، والسعي والعمل، ولكن ابتغاء وجه الله عنز وجل، فيكسب الدنيا والآخرة.

١ مرجع سابق، محمد لطفى الصباغ، أقوال مأثورة، ص ٥٨٠.

الصباغ، محمد، بن لطفي، قضايا في الدين والحياة والمجتمع تأملات في عدد من جوامع الكلم، ط ١، المكتب الإسلامي، بيروت/ دمشق/عمان، ١١١١هـ
 ١٩٩١م، ص١٨٨ ــ ص١٩٩٩ بتصرف.

# الباب الثاني فتنة الحياة الدنيا

الفصل الأول: أنواع الفتن.

الفصل الثاني: فتنة المال و البنون أدلة من الواقع.



# الفصل الأول أنواع الفتن

إن الفتن التي أشار إليها القرآن الكريم والسنة النبوية كثيرة، وهي من الأسباب الرئيسة للوقوع في المعاصي التي يستوجب عليها العبد غضب الرب، قال تعالى : ﴿ أَفَرَهَ يَتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُمُ اللّهِ عَلَى عَلَمِ اللّهِ عَلَى اللّهَ عَلَى عَلَمِ اللّهِ عَلَى عَلَمِ اللّهِ عَلَى عَلَمُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ اللهُ عَلَى عَلَمُ وَلَا تَتَعِ اللّهُ عَلَى عَن سَبِيلِ ٱللّهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم على الله عليه وسلم : (( وثلاث مهلكات شح مطاع وهوى متبع وإعجاب المرء بنفسه)) ٣، وذلك لأن هوى النفس سبب للوقوع في كل معصية وفتنة ، أعاذنا الله منه .

(( والعبد في هذه الدار مفتون بشهواته ونفسه الأمارة، وشيطانه المغوي المزين، وقرنائه وما يراه، ويشاهده، مما يعجز صبره عنه، ويتفق مع ذلك ضعف الإيمان واليقين، وضعف القلب، ومرارة الصبر، وذوق حلاوة العاجل، وميل النفس إلى زهرة الحياة الدنيا، وكون العوض مؤجلاً في دار أخرى غير هذه الدار التي خلق فيها، وفيها نشأ، فهو مكلف بأن يترك شهوته الحاضرة المشاهدة لغيب طلب منه الإيمان به. وفي هذا يقول الشاعر:

بِتَوْفِي قِ فِ وَالله بِالْعَبْدِ أَرْحَمُ عَلَى هَذِهِ الْعِلاَّتِ والأَمْرُ أَعْظَمُ مَخَافَةَ نَارٍ جَمْرُهَا يَتَضَرَّمُ عَلَيْهِ بِحُكْمِ القِسْطِ إذْ لَيْسَ يَظْلِمُ )) ٤ فَوَ الله لَــولا الله يُسْعِــدُ عَبْــدَهُ لَمَا ثَبَتَ الإِيمَـــانُ يَوْمَــاً بِقَلْبِــهِ وَلا طَاوَعَتْهُ النَّفْسُ فِي تَرْكِ شَهْوَةٍ وَلا خَــافَ يَوْمَاً مِنْ مَقَامٍ إِلَهِــهِ

و لهذا نجد أن الفتن أنواع عديدة نجمعها في نوعين هما:

فتنة الشبهات ، وفتنة الشهوات. وقد يجتمعان للعبد، وقد ينفرد بإحداهما.

# النوع الأول: فتنة الشبهات :

وتظهر هذه الفتنة في قلة العلم، واتباع الهوى، ولذلك يقول ابن القيم يرحمه الله: (ففتنة الشبهات من ضعف البصيرة، وقلة العلم، والاسيما إذا اقترن بذلك القصد وحصول الهوى، فهناك الفتنة العظمى، والمصيبة الكبرى، فقل ما شئت في ضلال سيئ القصد، الحاكم عليه الهوى الا الهدى، مع ضعف بصيرته، وقلة علمه بما بعث الله به رسوله. وقد أخبر تعالى أن اتباع الهوى يضل عن سبيل

١ سورة الجاثية آية ٢٣.

۲ سورة ص آية ۲٦.

٣ المعجم الأوسط ٥/٣٢٨، برقم ٥٤٥٢، حديث حسن، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للالبابي ١١٠/٤، برقم ١٨٠٢.

ع ابن قيم الجوزية، الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ط(بدون)، مكتبة الدعوة، ١٥٩/٢.

الله، فقال تعالى: ﴿ يَنَدَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ وَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدً بِمَا نَسُواْ يَوْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَن سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

وهذه الفتنة مآلها إلى الكفر والنفاق، وهي فتنة المنافقين وفتنة أهل البدع، على حسب مراتب بدعهم، فجميعهم إنما ابتدعوا من فتنة الشبهات التي اشتبه عليهم فيها الحق بالباطل، والهدى بالضلال.وهذه الفتنة تنشأ تارة من فهم فاسد، وتارة من نقل كاذب، وتارة من حق ثابت خفي على الرجل فلم يظفر به، وتارة من غرض فاسد وهوى متبع، فهي من عمى في البصيرة، وفساد في الإرادة.وهذا كان السلف يقولون : (( احذروا من الناس صنفين: صاحب هوى قد فتنه هواه، وصاحب دنيا أعمته دنياه )) ) ٢

إنه مشهد عظيم، وإن هناك المنافقين والمنافقات في حيرة وضلال، وفي مهانة وإهمال، (وهم يتعلقون بأذيال المؤمنين لينالوا من نورهم ما يمشون به على الصراط. ولكن أنى للمنافقين أن يقتبسوا من هذا النور وقد عاشوا حياتهم كلها في الظلام ؟!

فيسمعون صوتاً يناديهم : (قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً) أي : ارجعوا إلى الموضع الذي أُخذ منه النور واطلبوا هنالك لأنفسكم نوراً، فإنكم لا تقتبسون من نور المؤمنين، فيرجعون إلى المكان الذي قسم فيه النور فلا يجدون شيئاً فينصرفون إليهم .

وعلى الفور يفصل بينهم وبين المؤمنين والمؤمنات بسور (باطنه فيه الرحمة ) أي: الجنة ، وهذا هو الذي يلي المؤمنين ، ( وظاهره من قبله العذاب ) أي : النار ، وهذا مما يلي المنافقين.

١ سورة ص آية ٢٦.

٢ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ١٦٠/٢ ـــ ص١٦١ بتصرف.

٣ سورة الحديد آية ١٣ ــ ١٤.

فينادون المؤمنين تضرعاً وترهماً قائلين: (ألم نكن معكم) أما كنا معكم في الدار الدنيا نشهد معكم الجماعات، ونقف معكم بعرفات، ونحضر معكم الغزوات، ونؤدي معكم سائر الواجبات؟ ألم نعش معكم في صعيد واحد؟ وقد بُعثنا معكم هنا في صعيد واحد؟

( قالوا بلي ) فأجاب المؤمنون : بلي .. كان الأمر كذلك : ( ولكنكم فتنتم أنفسكم )

ولم تقتصر فتنتهم لأنفسهم على ذلك ، بل أجاهم المؤمنون بأمور أخرى فتنوا بها أنفسهم فقالوا لهم: ( .. وتربصتم ) أي : أخرتم التوبة من وقت إلى وقت، وترقبتم الدوائر بالحق وأهله . (وارتبتم ) في التوحيد ، والنبوة، والبعث بعد الموت . (وغرتكم الأماني ) الباطلة، من طول الأمل في أن تنجوا وتربحوا بالذبذبة وإمساك العصا من طرفيها (حتى جاء أمر الله) بموتكم وانتهى الأمر . (وغركم بالله الغرور ) وهو الشيطان الذي كان يطمعكم ويمنيكم ) ١ ) ٢ ، وهذا هو الشاهد في موضوعنا هنا : فتنة الإنسان نفسه، فها هم أولاء المنافقون قد فتنوا أنفسهم وصرفوها عن الهدى باللذات والمعاصى والشهوات .

كما رأينا خطر الشبهات التي تميل إليها النفس وتدعو إليها ويزينها الشيطان فقد تخرج الإنسان من دائرة الصلاح والتقى إلى النفاق والعياذ بالله فعلى المسلم أن يزكي نفسه باتباع هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كان عليه هو وأصحابه رضوان الله عليهم لينجو ويسلم في الدارين.

وفي هذه الحال على المسلم أن يتبع ولا يبتدع، وأن يتحلى بالعلم النافع الصحيح من مصادره الأصلية على يد شيخ فاهم متقن ثقة .

# والنوع الثاني : فتنة الشهوات :

الانهماك بشهوات الدنيا والانشغال بها من أسباب الضلال قال تعالى : ﴿ وَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابَآءَهُمْ حَتَّى نَسُوا الدِّين ذهبوا ضحية لشهوالهم ، وَءَابَآءَهُمْ حَتَّى نَسُوا الدِّسِ دُهبوا ضحية لشهوالهم ، وأهوائهم فصرفتهم عن الحق، وأضلتهم عن الصراط المستقيم؛ فنجد من الناس من يفتن نفسه بنفسه وذلك باتباعه واندراجه تحت أحضان شهواته فيكون رهينة لها، وقد تغره الأماني الباطلة ، وطول الأمل، فيفتن نفسه بذلك .. إلى آخر ما يفيض به لهر الحياة من فتنة الإنسان نفسه.

١ مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٢٤٧ ـ ٢٤٧.

۲۰۰۰م، ص۲۲ ــ ص۲۱.

٣ سورة الفرقان آية ١٨.

وقد ذكر القرآن الكريم أحب شهوات الأرض إلى نفس الإنسان في آية واحدة حيث قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ الِنَاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَطِيرِ الْمُقَاطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْمَحْرُةُ ذَالِكَ مَتَكُعُ الْحَيْوةِ الدُّيْلُ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسَنُ الْمَعَابِ وَالْمَعَابِ وَالْمُعَابِ وَالْمُعَالِ وَالْمُعَابِ وَالْمُعَابِ وَالْمُعَابِ وَالْمُعَلِقِ وَالْمُعَالِ اللّهِ وَالْمُعَالُولُ وَلَا لَاللَّهُ وَلِي اللّهُ وَالْمُعَالُ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَالِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِقُ وَالْمُعَالِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَالُ وَلَمُعَالِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِي وَالْمُعَالُ وَلَمُعَالِ وَالْمُعَالُ وَالْمُعِي عَلَى مَا هُو أَكْرِمُ فِي الْحِيَاةِ وَأَعْلَى ، وهنا يُعتاز الإسلام بمراعاته للفطرة البشرية وقي المُعتابِ والقيمِع الله والذين يتحدثون اليوم عن الكبت والقيمع ، يقرون أن السبب الرئيسي للعقد هو الكبت وليس الضيط.

وبهذا نجد أن الإسلام قد ضمن سلامة الكائن الإنساني من الصراع بين شطري النفس البشرية.. بين نوازع الشهوة واللذة، وأشواق الارتفاع والتسامي .. وحقق لهذه وتلك نشاطها المستمر في حدود التوسط والاعتدال ٢٠

# وبناء على ذلك تكون أنواع فتنة الشهوات كما يلي :

#### ١ ـ الفتنة بالنساء :

لقد ركب الله تعالى في طبع الرجل ميله إلى المرأة، وكذلك ركب سبحانه في طبع المرأة ميلها إلى الرجل، وهذا الأمر لا يذم شرعاً ولا عقلاً إذا صادف حلالاً ، ولا لوم على المحب فيها فقد صور القرآن علاقة الغريزة وأثرها بين الزوجين بقوله تعالى : ﴿ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنتُم لِبَاسُ النفسية والروحية بينهما ، وهي تقوم على وشائج قوية وصلات راسخة، تحملهما على التراحم والتآلف ، فهما من نفس واحدة، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَدِهِ وَ أَن خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُم أَزُوبَهَا وَلَنا الله فهما من نفس واحدة، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَدِهِ لَقَوْمِ يَنفَكُرُونَ لَنِكَ مَن أَنفُسِكُم أَزُوبَهَا وَلَنا والله الله ولذا رتم تصدير تلك الشهوات الفاتنة بذكر النساء \_ وذلك المرأة سكناً للرجل يسكن قلبه إليها ولذا رتم تصدير تلك الشهوات الفاتنة بذكر النساء \_ وذلك

١ سورة آل عمران آية ١٤.

٢ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٣٧٤/١ بتصرف

٣ سورة البقرة آية ١٨٧.

٤ سورة الروم آية ٢١.

بالنسبة للرجال \_ لأن حبهن لا يعلوه حب لشيء آخر من متاع الحياة الدنيا، فهن مطمح النظر، وموضع الرغبة، وسكن النفس، ومنتهى الأنس، ولهذا جاء في الحديث الصحيح: (ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء) ١

وقد وضح المعنى ابن حجر بقوله: (وفي الحديث أن الفتنة بالنساء أشد من الفتنة بغيرهن، ويشهد له قوله تعالى: (زين للناس حب الشهوات من النساء) فجعلهن من حب الشهوات، وبدأ بهن قبل بقية الأنواع إشارة إلى أنهن الأصل في ذلك، ويقع في المشاهدة حب الرجل ولده من امرأته التي هي عنده أكثر من حبه ولده من غيرها، وقد قال بعض الحكماء: (النساء شر كلهن وشر ما فيهن عدم الاستغناء عنهن) ومع أنها ناقصة العقل والدين تحمل الرجل على تعاطي ما فيه نقص العقل والدين كشغله عن طلب أمور الدين وهمله على التهالك على طلب الدنيا وذلك أشد الفساد وقد أخرج مسلم من حديث أبي سعيد في أثناء حديث (واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء.)")"

ولم يُذكر الرجال في آية آل عمران ضمن الشهوات المحببة للنفس : (( لأن ميل النساء إلى الرجال أضعف في الطبع، وإنما تحصل المحبة منهن للرجال بالإلف والإحسان ))

والمتأمل في واقع النساء يجد أن أكثر ما يكسبه الرجال في كدهم وكدحهم ينفق عليهن.

( فكم افتقر في حبهن غني؟ وكم استغنى بالسعي للحظوة عندهن فقير؟ وكم ذل بعشقهن عزيز؟)) ٥.

ولا أدل على الأخير من قصة ذلك الرجل الذي حضرته المنية، فقيل له قل: لا إله إلا الله. فجعل يقول: أين الطريق إلى حمام منجاب ؟ .

فلقد ألهاه عن ذكر الله تعالى شرود ذهنه وتفكيره كله إلى جارية كانت قد مرت بإزاء داره، وكان بابها يشبه باب ذلك الحمام، فقالت الجارية وكان لها منظر: أين الطريق إلى حمام منجاب ؟ فقال: هذا حمام منجاب. فدخلت الدار، ودخل وراءها. فلما رأت نفسها في داره وعلمت أنه خدعها أظهرت له البشر والفرح باجتماعها معه، وقالت \_ خدعة منها له \_ لتتخلص مما أوقعها فيه، وخوفاً من فعل الفاحشة: يصلح أن يكون معنا ما يطيب به عيشنا، وتقر به عيوننا،

١ صحيح البخاري ٥/٩٥٩، ، كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة ، حديث رقم ٤٨٠٨.

۲ صحیح مسلم ۲۰۹۸/۶، کتاب الذکر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب أکثر أخل الجنة الفقراء وأکثر أهل النار النساء وبیان الفتنة بالنساء، حدیث رقم ۷۷٬۷۷

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، ابن حجر العسقلاين، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة، ١/٩ ؛ بتصرف.

<sup>ً</sup> ابن عاشور، سماحة الاستاذ الإمام الشيخ محمد الطاهر، تفسير التحرير والتنوير، ط١، مؤسسة التاريخ، بيروت ـــ لبنان، ١٤٢٠ه ٢٠٠٠م، ٣٩/٣.

٥ رضا، السيد محمد رشيد، تفسير القرآن الحكيم المشتهر باسم : تفسير المنار، ط٢، دار المنار، القاهرة، ١٣٦٦هــ ١٩٤٧م، ٢٣٩/٣.

فقال لها : الساعة آتيك بكل ما تريدين وتشتهين، وخرج وتركها في الدار ولم يغلقها، فأخذ ما يصلح ورجع، فوجدها قد خرجت وذهبت، ولم تخنه في شيء. فهام الرجل، وأكثر الذكر لها، وجعل يمشى في الطريق والأزقة، ويقول :

يَا رُبَّ قَائِلَةٍ يَوْمَاً وقَدْ تَعِبَتْ أَيْنَ الطَّريقُ إلى حَمَّام مِنْجَاب ؟

فازداد هيمانه بها واشتد هيجانه، ولم يزل كذلك حتى كان هذا البيت \_ عياداً بالله \_ آخر كلامه من الدنيا ٢/١

وأما إذا كان القصد منهن الإعفاف فهذا أمر مرغوب وفيه يقول ابن كثير: ((وردت الأحاديث بالترغيب في التزويج والاستكثار منه وأن خير هذه الأمة من كان أكثرها نساء وقوله صلى الله عليه وسلم: (( الدنيا متاع وخير متاعها المرأة الصالحة؛ إن نظر إليها سرته، وإن أمرها أطاعته، وإن غاب عنها حفظته في نفسها وماله )) "، وقال صلى الله عليه وسلم: (( حبب إلي النساء والطيب وجعلت قرة عيني في الصلاة )) ع، وقالت عائشة رضي الله عنها: (( لم يكن شيء أحب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد النساء من الخيل، وفي رواية: من الخيل إلا النساء)) ")) "

#### سبب الفتنة بالنساء :

إن الناظر في واقع النساء اليوم وفي كل يوم يجد أن خروج بعضهن متبرجات سافرات بملابس مغرية ومساحيق وعطور جذابة، يستعرضن بذلك أمام الرجال هو سبب الفتنة، يخلعن بهذا الفعل جلباب الحياء، فيحطمن نخوة الشباب، ويقضين على روح العزة في نفسه، والرجولة في تصرفاته، فيصبح أسير شهوته، وعبد نفسه لذا نجد الحق سبحانه وتعالى قد لهى عن ذلك لهياً صريحاً للإبقاء على العفة والحياء، وتجنيب الرجال الفتنة والإغواء، قال تعالى : ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضَنَ لِلاَبقاء على العفة والحياء، وتجنيب الرجال الفتنة والإغواء، قال تعالى : ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْمَؤْمِنَاتِ يَعْضُضَن مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْمَؤْمِنَاتِ يَعْصُصَن مَنْ أَبْصَارِهِنَ وَلَا يَبْدِينَ أَوْ مَا مَلَكَتْ جُعُولَتِهِنَ أَوْ التَّبِعِينَ أَوْ التَّاعِينَ أَوْ التَّاعِينَ أَوْ التَّاعِينَ أَوْ اللَّهُولَةِ مِن الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ النَّاعِينَ لَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمِينَ أَو التَّاعِينَ عَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِن الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ النَّاعِينَ لَوْ يَظَهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ الْمَا اللَّهُ لَا النَّهِ عِن الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ النَّاعِينَ لَوْ مَا مَلَكَتُ وَرَاتِ مِن الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ النَّاعِينَ لَوْ مَا مَلَكَتُ الْمَائِكِ أَو التَّاعِينِ عَيْر أُولِي الْإِرْبَةِ مِن الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا عَلَى عَوْرَاتِ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ و الطَّفْلِ اللَّهُ ال

١ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ص٥٠٠.

٧ مرجع سابق، عبد الحميد بن عبد الرحمن السحيباني، الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن، ص٣٢٣ ـــ ص٣٢٣ بتصرف.

۳ سبق تخریجه ص۲۳.

٤ سنن النسائي ٧١/٧، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، برقم ٣٩٤٠، مسند الإمام أحمد ٣٨٥/٣، حديث رقم ٣٦٠٩ احديث صحيح، انظر صحيح سنن النسائي للألباني ص٣٦٨١.

<sup>•</sup> سنن النسائي ٢٢/٧، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، حديث رقم ٣٩٤١، إسناده صحيح انظر مشكاة المصابيح للتبريزي، ص٣٨١٣. ٢ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٣٥٢/١.

ٱلنِّسَآءِ ۚ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمُ مَا يُغْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوٓا إِلَى ٱللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُوْ تُقَلِحُونَ لِنَّي اللهُ

إن الإسلام بتعاليمه السمحة يهدف إلى إقامة مجتمع خال من أسباب الإثارة والشهوة، فقطع على إبليس الطريق حيث منع المواطن المهيجة للعواطف، المثيرة للشهوة، من نظرة متلصصة أو حركة مثيرة أو جسم كاس عار. ومع هذا فالزينة مباحة للمرأة، ولكن أمام محارمها، والنساء مثلها، أما الرجال الأجانب فأمر بالستر وعدم إظهار الزينة لهم حرصاً عليها وعلى حيائها وعفتها، ومنعاً للفتنة.

وقد اتخذ صلى الله عليه وسلم كافة الاحتياطات والموانع التي تقي المسلم من الوقوع في هذه الفتنة حيث بين أهم الأمور التي تكون سبباً للفتنة ووضع لها التدابير المناسبة :

#### ١ – إطلاق النظر:

وجعل من آداب الطريق غض البصر كما قال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: ((إياكم والجلوس في الطرقات قالوا يا رسول الله ما لنا من مجالسنا بد، نتحدث فيها. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فإذا أبيتم فأعطوا الطريق حقه. قالوا : وما حق الطريق يا رسول الله ؟ قال : غض البصر وكف الأذى ورد السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ) ٢ .

وقد ورد في الحديث قوله صلى الله عليه وسلم : (( يا على لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليست لك الآخرة ))"

## ٢ – الخلوة بالنساء غير المحارم

وقد حذر صلى الله عليه وسلم من الخلوة بالنساء غير المحارم وأنذر من ذلك، لما يترتب على الخلوة من المفاسد العظيمة، ولأن المرأة إذا اختلت بالرجل في مكان يأمنان فيه دخول أحد عليهما فإن الشيطان يكون ثالثهما فيوسوس لهما بالزنا فيقعان فيه.ولذا قال صلى الله عليه وسلم: (( لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم .. )٤، وكما نهى عن الخلوة بالمرأة الأجنبية نهى أيضاً عن الدخول الدخول على النساء .فعن عقبة بن عامر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :

١ سورة النور آية ٣١.

<sup>7</sup> صحيح البخاري ٢٣٠٠/٥ كتاب الاستئذان، باب بدء السلام، حديث رقم ٥٨٧٥، صحيح مسلم ١٦٧٥/٣، كتاب اللباس والزينة، باب النهى عن الجلوس في الطرقات وإعطاء الطريق حقه، برقم ٢١٢١.

<sup>&</sup>quot;سنن أبي داود ٢٤٦/٢، كتاب النكاح، باب ما يؤمر به من غض البصر، برقم ٢١٤٩، سنن الترمذي ١٠١٥، كتاب الأدب، باب ما جــاء في نظــرة المفاجأة، برقم ٢٧٧٧، حديث حسن انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٣/٣٠٤، برقم ١٨٨١.

٤ صحيح البخاري ١٠٩٤/٣ كتاب الجهاد، باب من اكتتب في جيش فخرجت امرأته حاجة وكان له عذر هل يؤذن له، برقم ٤٤٨٧، صحيح مسلم ٩٧٨/٢، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، حديث رقم ١٣٤١.

((إياكم والدخول على النساء. فقال رجل من الأنصار: أفرأيت الحمو؟ قال: الحمو: الموت) ١ ((والحمو: والحَمو: والمَر من غيره والشريتوقع منه، أخيه وابن عمه ونحوهم. ومعنى الحديث: ((أن الخوف من الحمو أكثر من غيره والشريتوقع منه، والفتنة أكثر لتمكنه من الوصول إلى المرأة والخلوة بها من غير أن ينكر عليه، بخلاف الأجنبي. والمراد بالحمو هنا: أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه. فأما الآباء والأبناء فمحارم لزوجته، ... ولا يوصفون بالموت، وإنما المراد الأخ وابن الأخ والعم وابنه ونحوهم ممن ليس بمحرم، فهذا هو الموت، وهو أولى بالمنع من الأجنبي))٣.

وقد تساهل كثير من الناس اليوم في أمر الأحماء، ودخولهم على الزوجات وخلوهم بمن، فيخلو الأخ بامرأة أخيه فتحصل الفتنة والهلاك ، فلذا شبهه صلى الله عليه وسلم بالموت.

# ٣– خروج المرأة متعطرة متزينة :

وها هو صلى الله عليه وسلم يكرر التحذير من فتنة النساء ، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( إن الدنيا حلوة خضرة وإن الله مستخلفكم فيها فينظر كيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء )) كل ، ففي الحديث تحذير منه صلى الله عليه وسلم من فتنة النساء .

ومن فتن النساء التي حذر منها النبي صلى الله عليه وسلم وأنذر: ما جاء عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى امرأة فأتى امرأته زينب، وهي تَمْعَسُ مَنيْئَةً لها فقضى حاجته، ثم خرج إلى أصحابه فقال: ((إن المرأة تقبل في صورة شيطان، وتدبر في صورة شيطان، فإذا أبصر أحدكم امرأةً فليأت أهله فإن ذلك يرد ما في نفسه) ٦، ومعنى ومعنى الحديث: ((أنه يستحب لمن رأى امرأة فتحركت شهوته أن يأتي امرأته أو جاريته إن كانت له، فليواقعها ليدفع شهوته، وتسكن نفسه، ويجمع قلبه على ما هو بصدده ))٧

ال صحيح البخاري ٥/٥٠٠، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم والدخول على المغيبة، حديث رقم ٩٣٤، صحيح مسلم ١٧١١/٠.
 كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها، حديث رقم ٢١٧٢.

<sup>·</sup> مرجع سابق، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، ص٩٣٧.

٣ شرح النووي على صحيح مسلم ٤ ١/٤٥، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها.

٤ سبق تخريجه ص٣٠

٥ تمعس منيئة لها : المعس هو الدلك، والمنيئة : الجلد أول ما يوضع في الدباغ ، انظر : شرح النووي على مسلم ٩/ ١٧٨ .

٣ صحيح مسلم ١٠٢١/٢، كتاب النكاح، باب ندب من رأى امرأة فوقعت في نفسه إلى أن يأتي امرأته أو جاريته فيواقعها، حديث رقم ٣٠١٤.

٧ شرح النووي على صحيح مسلم ، ١٧٨/٩، باب ندب من رأى امرأة فوقعت في نفسه إلى أن يأتي امرأته أو جاريته فيواقعها .

ففي هذه الأحاديث تشبيه من الرسول صلى الله عليه وسلم بليغ، فكما أن الشيطان يفتن بني آدم بإغوائه، ووسوسته، كذلك فتنة المرأة للرجال تكون أشد وأعظم حين خروجها سافرة متعطرة متبرجة.

وقوله صلى الله عليه وسلم : (إن المرأة تقبل في صورة شيطان) معناه كما نقل النووي يرحمه الله عن العلماء : (الإشارة إلى الهوى والدعاء إلى الفتنة بها، لما جعله الله تعالى في نفوس الرجال من الميل إلى النساء والالتذاذ بنظرهن وما يتعلق بهن، فهي شبيهة بالشيطان في دعائه إلى الشر بوسوسته وتزيينه له) الهذا بالنسبة للمتبرجة والمتعطرة، أما المرأة المؤمنة المحافظة فلا أعتقد ألها تدخل ضمن هذا المعنى والله أعلم.

وكلما خرجت المرأة من بيتها لاسيما إلى الأسواق من غير ضرورة استشرفها أهل الريبة أو الشيطان ليغويها ويغوي بها حتى تبعد عن ربها وتفتن غيرها.

وهناك أمثلة كثيرة للبيان حصول الفتنة بالنساء حين خروجهن وإبداء زينتهن للرجال، ومنها قصة مرثد بن أبي مرثد رضي الله عنه فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: (كان رجل يقال له مرثد بن أبي مرثد الغنوي، وكان رجلاً شديداً يحمل الأسرى من مكة حتى يأتي بجم المدينة، قال: فدعوت رجلاً لأحمله، وكانت امرأة بغي بمكة يقال لها عناق، وكانت صديقة له، قال: فجئت حتى انتهيت إلى ظل حائط من حوائط مكة في ليلة مقمرة، قال: فجاءت عناق فأبصرت سواد ظلي بجنب الحائط، فلما انتهت إلى عوفتني، فقالت: من هذا مرثد ؟ فقلت: مرثد. فقالت: مرحباً وأهلاً هلم فبت عندنا الليلة، قال: قلت: يا عناق حرم الله الزنا. قالت: يا أهل الحيام هذا الرجل يحمل أسراكم من مكة إلى المدينة ! قال فتبعني ثمانية، وسلكت الخندمة، فانتهيت إلى كهف، أو غار، فدخلت، فجاءوا حتى قاموا على رأسي، فبالوا، فظل بولهم على رأسي وأعماهم الله عني، قال: ثم رجعوا ورجعت إلى صاحبي فحملته، وكان رجلاً ثقيلاً حتى انتهيت إلى الإذخر، ففككت قال: ثم رجعوا ورجعت إلى صاحبي فحملته، وكان رجلاً ثقيلاً حتى انتهيت إلى الإذخر، ففككت عنه كبله، فجعلت أهله ويعييني حتى قدمت المدينة، فأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يرد علي شيئاً حتى نزلت إلى السول الله أنكح عناقاً ؟ فأمسك رسول الله عليه وسلم فلم يرد علي شيئاً حتى نزلت وسلم الله أنكح عناقاً ؟ فأمسك رسول الله عليه وسلم فلم يرد علي شيئاً حتى نزلت وسلم الله عليه وسلم: يا مرثد: (الزاي لا ينكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك) فلا

١ المرجع السابق

٢ سورة النور آية ٣

تنكحها) ا إنه حب الله ورسوله الذي جعله يعرض عنها، ويتحمل الخطر الدنيوي، مقابل الراحة والأمن الأخروي.

٤ - ومن الفتنة بالنساء أيضاً الإعلام:

وقد ركز الإعلام على جسد المرأة بصورة ملفتة، فنجده في الفضائيات، والصحافة، والشوارع، ( فأحال حياتنا إلى استعراضات مفرطة، أدت إلى إحداث تغييرات على مستوى المفاهيم والقيم، وبات حضور الجسد يرسم تحولات مختلفة؛ ثقافية واقتصادية، واجتماعية، وأخلاقية، بل وربما سياسة.

فالمتأمل للمشهد العام يجد أن السينما على الدوام تحتفل بالجسد الأنثوي؛ لما يحققه من جذب وكسب، بل إن الجسد شكّل في السنوات الأخيرة موضوعاً لأفلام عديدة، وهو ما نظر إليه أهل الفن على أنه تطور.

أما الفيديو كليب الذي بات يشكل الظاهرة الأكثر طغياناً الآن، فهو مثال صارخ على تلاشي الكلمة أمام الصورة، لتصبح الرسالة المعلنة للمغني والمخرج هي بث الإثارة من خلال الأجساد المتراكمة والموزعة بالمجان هنا وهناك.

والرغبة في استثمار الجسد كانت وراء تحول نساء الإعلان إلى مذيعات كل مؤهلاتمن نصيبهن من الجمال، حتى إن عدداً من الفضائيات شهد تحول عارضات وملكات جمال إلى مذيعات؛ مما أدى إلى غياب المضمون، ومقتضيات العمل الإعلامي ليتحول الهدف إلى جذب المشاهد.

ثم تأتي صحافة الفن التي لا تهتم إلا بشؤون الفنانين الخاصة والحضور الطاغي للجسد، في ظل غياب المضمون النقدي الفني، وتسطيح المفاهيم، وباتت برامج التجميل، وعروض الأزياء، والرياضة النسائية، من أهم البرامج في بعض الفضائيات ).

ويحسن بنا أن نضيف هنا ما ذكره الدكتور عاطف العبد الأستاذ بكلية الإعلام، في كلمة القاها في مؤتمر بالقاهرة ، حيث أكد (أن دراسات ميدانية أجريت على ١٠٠ أغنية شبابية احتوت على ٧٥٧٣ لقطة، اتضح ألها تتضمن ٢٠٥٦ لقطة بها مشاهد راقصة، و ٢٠٤١ لقطات تركز على المناطق المثيرة، و ٢٠٤٠ لقطة قريبة من مناطق مثيرة، و ٢٤١ لقطة تلامس، و ٢٢١ تشتمل على عناق ٣

سنن الترمذي ٥/٣٢٨، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة النور، برقم ٣١٧٧، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٣٨٦/٢، برقم
 ٢٠٨٠٠

الخطيب، معتز، صناعة الجسد . . الدخول إلى أسواق الرقيق، موقع إسلام أون لاين.

<sup>&</sup>quot; مشهور، صابر، دراسة الهوية العربية كما تعكسها أغابي الفيديو كليب، موقع إسلام أون لاين.

ولاشك أن في مخالفة هوى النفس قوتها ومنعتها من الشيطان وجنوده فلا تفتن ولا تفتن غيرها ، وكلاشك أن في مخالفة .

#### ٢ ـ الفتنة بالبنين :

وسيأتي الحديث عن هذا مفصلاً إن شاء الله في الفصل الثابي من هذا الباب.

# ٣ـ الفتنة بالأموال:

حب المال غريزة في الإنسان ولكنه أحياناً يتجاوز الحد ويرتكب المحظور في سبيل الحصول عليه، خاصة أن أكثر المسلمين اليوم قد تأثروا بالنظرة المادية للحياة عند الغرب، ويظهر هذا التأثر في الحب الشديد للمال، لدرجة عدم مراعاة ما أوجب الله فيه من حقوق.

( ومن أكبر أسباب الزيغ والضلال الحرص على المصالح المادية والمراتب الدنيوية، وهو ما جعل كثيراً من أحبار ورهبان أهل الكتاب يأكلون أموال الناس بالباطل، ويعرضون عن الحق، ويطمسون

١ سورة البقرة آية ٢٢٣.

٢ سورة الكهف آية ٤٦.

٣ سنن أبي داود ٢٧٠/٢، كتاب النكاح، باب النهي عن تزويج من لم يلد من النساء، برقم ٢٥٠٠، سنن النسائي ٢٥٥٦، كتاب النكاح، باب كراهية تزويج العقيم، برقم ٣٢٢٧، سنن ابن ماجه ٩٧/١، كتاب النكاح، باب ما جاء في فضل النكاح، برقم ١٨٤٦، حديث حسن صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٣٨٦/٢، برقم ١٨٠٥.

٤ سورة التغابن آية ١٥.

معالمه، قال تعالى : ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَخْبَارِ وَٱلرُّهُبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمُوَلَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ عَكَابٍ ٱللِيمِ ﴿ اللَّهِ مَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ ٱللِيمِ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهِ مَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ ٱللِيمِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقد اعترف أسقف وفد نجران بصدق النبي صلى الله عليه وسلم ، ومنعه من الإيمان حرصه على ما كان الروم يقدمونه له، ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بسبب إيثارهم و حرصهم على الأموال والأولاد والمراتب الدنيوية ﴿ لَن تُغَنِي عَنْهُمْ آمُولُهُمْ وَلاَ أَوْلَدُهُم مِّنَ ٱللهِ شَيْئًا ﴾ أي لن تنفعهم أموالهم ولا أولادهم، ولن تدفع عنهم شيئاً من عذاب يوم القيامة، ﴿ وَأَوْلَتَهِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ إِنْ كَا أي حطب النار، الذين تُسعر بهم يوم القيامة.

ويفشو هذا الأمر كثيراً بين المتأخرين من هذه الأمة، قال صلى الله عليه وسلم: (( بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً يبيع دينه بعَرَض من الدنيا ) ٢) ٤.

ونجد أن بعض الناس يحب المال حباً زائداً عن الحد، فهو لا يحب المال فقط وإنما يحب كثرة الأموال ، ولهذا عبر السياق القرآني في آية آل عمران السابقة الذكر بقوله تعالى : (والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة ) أي :حب الأموال الكثيرة، والتعبير بالقناطير المقنطرة يدل على شدة حب المال عند الإنسان، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ وَكَمَا قَالَ أَيضاً:

﴿ وَتَحِبُّونَ الله الله عليه وسلم : (( لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب ويتوب الله على من تاب ))٧.

وقد ورد الأمر بالإنفاق في القرآن الكريم والتحذير من البخل والشح خوفاً على الأبناء، أو خوفاً من الفقر، فقال تعالى : (( وأنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم على التهلكة وأحسنوا إن الله

١ سورة التوبة آية ٣٤.

٢ سورة آل عمران آية ١٠.

٣ صحيح مسلم ١١٠/١، كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن، حديث رقم ١١٨.

٤ طهماز، عبد الحميد محمود ، التوراة والإنجيل والقرآن في سورة آل عمران، ط١، دار القلم، دمشق/ الدار الشامية، بيروت، ١٤١٠هــ ١٩٩٠م،

ص۲۲ ــ ص۲۳ بتصرف.

سورة العاديات آية ٨.

٣ سورة الفجر آية ٢٠.

حصحیح البخاري ٥/٤ ٣٣٦، كتاب الرقاق، باب ما يتقى من فتنة المال، حديث رقم ٢٠٧١، صحیح مسلم ٧/٥٧، كتاب الزكاة، باب لو أن لابن
 آدم وادیین لابتغی ثالثاً، حدیث رقم ١٠٤٨.

يحب المحسنين ))'، وفي الحديث الذي يرويه حذيفة رضي الله عنه توضيح لسبب نزول هذه الآية حيث يقول: (( نزلت في النفقة ))'، وقال الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب عن أسلم أبي عمران قال: غزونا من المدينة نريد القسطنطينية، وعلى الجماعة عبد الرحمن بن خالد بن الوليد، والروم مُلصِقُو ظهورهم بحائط المدينة، فحمل رجل على العدوِّ فقال الناس: مَهْ، مَهْ، لا إله إلا الله يلقي بيديه إلى النهلكة، فقال أبو أيوب: إنما نزلت هذه الآية فينا معشر الأنصار لما نصر الله نبيه صلى الله عليه وسلم وأظهر الإسلام، قلنا: هلمَّ نقيم في أموالنا ونصلحها، فأنزل الله تعالى: {وأنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة} فالإلقاء بالأيدي إلى التهلكة: أن نقيم في أموالنا ونصلحها وندع الجهاد، قال أبو عمران: فلم يزل أبو أيوب يجاهد في سبيل الله حتى دفن بالقسطنطينية.))". وأياً كان سبب الترول لهذه الآية الكريمة فإن الأقوال تتفق على أن التهلكة ترك الإنفاق والحرص على الأموال والأولاد، وأن السلامة في البذل والإنفاق وعدم ارتكاب ما حرم الله بسبب خشية الفقر أو بسبب توفير المال للأولاد.

وسيأي الحديث عن هذا أيضاً مفصلاً إن شاء الله في الفصل الثابي من هذا الباب .

### ٤ ـ الفتنة بالخيل:

الخيل محبوبة مرغوبة على مر العصور، وعند جميع الأمم، وفي جميع الحضارات، ورغم التطور السريع الذي حدث في هذه العصور حيث تفنن الناس في صنوف المراكب براً وبحراً وجواً، ومع ما لدى البشرية من طائرات وسيارات وسفن، ومركبات فضائية، ولكن كل ذلك لم يُغْن الناس عن ركوب الخيل، وجر العربات بها، والعناية بمسابقات عالمية بين الأفراس.

وقد أحب العرب الخيل أكثر من غيرهم من الأمم، واعتنوا بتربيتها، وحافظوا على أنسابها، كما ألهم أدخلوها في كل شؤون حياهم سواء في أشعارهم، أو حروبهم، وصيدهم، وتنقلاهم ورحلاهم، وللخيل إكرام كبير، ومترلة رفيعة، لدرجة أن بعضهم آثرها على زوجته وأولاده، بل ونفسه، وفي آية آل عمران جعل الله عز وجل من الشهوات المحببة للنفس بعد النساء والبنين والمال الخيل فقال تعالى : (والخيل المسومة) أي : ((المطهمة الحسان، أو المعلمة بعلامات مخصوصة تميزها

ا سورة البقرة آية ١٩٥.

T صحيح البخاري ٢/٤ ي ١٦٤ ٢/، كتاب التفسير، باب قوله تعالى : ( وأنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة وأحسنوا )، برقم ٢٤٤ ع

<sup>&</sup>quot; سنن أبي داود ٢٥/٢، كتاب الجهاد، باب في قوله عز وجل ( ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة )، برقم ٢٥١٢، سنن الترمذي ١٠٥/٥، كتــاب تفســير القرآن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب ومن سورة البقرة، برقم ٢٩٧٢، حديث صحيح، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١٦/١، برقم ١٣٨

عن غيرها، وتظهر جمالها وأصالتها، كالغرة في وجوهها، والتحجيل في أطرافها، وكان الأغنياء ـــ ولا يزالون ــ يتنافسون في اقتناء الخيل كمظهر من مظاهر الوجاهة والأبمة والثراء)) ١

وفي الحديث الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ((الخيل لثلاثة لرجل أجر، ولرجل ستر، وعلى رجل وزر، فأما الذي له أجر فرجل ربطها في سبيل الله فأطال في مرج أو روضة فما أصابت في طيلها ذلك من المرج أو الروضة كانت له حسنات، ولو ألها قطعت طيلها فاستنت شرفاً أو شرفين كانت أرواثها وآثارها حسنات له، ولو ألها مرت بنهر فشربت منه ولم يرد أن يسقيها كان ذلك حسنات له، ورجل ربطها فخراً ورئاء ونواء لأهل الإسلام فهي وزر على ذلك .. ))

وجاء توضيح ذلك في تفسير ابن كثير حيث يقول: ((حب الخيل يكون على ثلاثة أقسام، تارة يكون ربطها أصحابها معدة لسبيل الله متى احتاجوا إليها غَزوا عليها فهؤلاء يثابون، وتارة تربط فخراً ونواء لأهل الإسلام فهذه على صاحبها وزر، وتارة للتعفف واقتناء نسلها ولم ينس حق الله في رقابها فهذه لصاحبها ستر) ٤

١ مرجع سابق، عبد الحميد محمود طهماز، التوراة والإنجيل والقرآن في سورة آل عمران، ص٢٦.

محيح البخاري ٣/٥٥٠، كتاب الجهاد، باب الخيل لثلاثة، برقم ٥٠٢٧.

٤ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٣٥٣/١.

سورة ص آية ۳۰ ـ ۳۳.

وقوله فطفق مسحاً بالسوق والأعناق يقول فجعل يمسح منها السوق وهي جمع الساق والأعناق، واختلف أهل التأويل في معنى مسح سليمان بسوق هذه الخيل الجياد وأعناقها، فقال بعضهم معنى ذلك أنه عقرها وضرب أعناقها، وقال آخرون بل جعل يمسح أعرافها وعراقيبها بيده حباً لها وهذا رأي لابن عباس، وهذا القول أشبه بتأويل الآية لأن نبي الله صلى الله عليه وسلم لم يكن \_ إن شاء الله \_ ليعذب حيواناً بالعَرْقَبة ويُهلك مالاً من ماله بغير سبب سوى أنه اشتغل عن صلاته بالنظر إليها ولا ذنب لها باشتغاله بالنظر إليها )

وعندما جاء الإسلام ازدادت مكانة الخيل، وصار لها دور في نشر راية الإسلام، حيث كانت عدة الجهاد لقوله تعالى : ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسۡـتَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلۡخَيْلِ تُرَهِبُونَ بِهِۦ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ حَمْدً وَ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ عَمْدُوً ﴾ ٢

(( وقد مدحها الرسول صلى الله عليه وسلم ، فاجتمع للناس في حبهم للخيل حبان : حب من جهة الشرع، وحب من جهة الطبع، لذا كانوا يحافظون عليها من الضياع ويؤثرونها على أنفسهم وأهليهم، لدرجة أن الرجل يبيت طاوياً ليشبع فرسه.

ومن الأحاديث التي تدل على فضلها وخيرها وأنه باق إلى يوم القيامة ما رواه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( الخيل في نواصيها الخير إلى يوم القيامة))٣

وقد كان الرسول صلى الله عليه وسلم في غزواته يعطي الفارس سهمين من الغنائم والراجل سهماً واحداً، وذلك تشجيعاً للمسلمين على اقتناء وارتباط الخيل في سبيل الله أملاً في مرضاته وثوابه. (زار رَوحُ بن زنباع وهو أحدُ التابعين الصحابيَّ الجليلَ تميماً الداري فوجده ينقي شعيراً لفرسه، قال وحوله أهله فقال له روح أما كان في هؤلاء من يكفيك قال تميم بلى ولكني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((ما من امرئ مسلم ينقي لفرسه شعيراً، ثم يعلفه عليه إلا كتب الله له بكل

حبة حسنة) ٤))٥

<sup>&#</sup>x27; الطبري، الإمام الكبير أبي جعفر، محمد، بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، المطبعة الكبرى الأميرية بمصر، ١٤١٧هـــــ ١٩٩٢م، ٩٨/٢٣ ـــــ ١٠٠ بتصرف.

٢ سورة الأنفال آية ٦٠.

صحیح البخاري ۱۰٤۷/۳، کتاب الجهاد، باب الخیل معقود في نواصیها الخیر إلى یوم القیامة، حدیث رقم ۲۹۹۶، صحیح مسلم ۱۲۹۷۳، کتاب
 الإمارة، باب الخیل في نواصیها الخیر إلى یوم القیامة، حدیث رقم ۱۸۷۱.

٤ سنن ابن ماجه ٩٣٣/٢، كتاب الجهاد، باب ارتباط الخيل في سبيل الله، حديث رقم ٢٧٩١ بلفظ من ارتبط فرساً في سبيل الله ثم عالج علفه بيده كان له بكل حبة حسنة، مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٠٣/٤، حديث رقم ٢٩٩٦، حديث صحيح انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة ٥/٥ ٣٤، برقم ٢٢٦٩.

٥ سند بن مطلق السبيعي، الخيل معقود في نواصيها الخير، ط١، مكتبة العبيكان، الرياض، ٢٤٢٤هـ ٢٠٠٤م، ص٧٥.

ولا يقتصر دور الخيل على الجهاد فقط بل في السباق، والفروسية من الرياضات العربية التقليدية الممتعة للناس قديماً وحديثاً، مما حدا بالعرب إلى تعليم أولادهم ركوب الخيل منذ نعومة أظفارهم، وفي حديث لعبد الله بن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم: ((سبق بالخيل وراهن'، وفي لفظة سبق بين الخيل وأعطى السابق)) ٢

## ٥ ـ الفتنة بالأنعام والحرث :

وقد وردت في آية آل عمران في قوله تعالى : ﴿ وَالْأَنْعَامُ ﴾ وهي الإبل، والبقر، والغنم ،

( والحرث ) في المزارع والبساتين والحدائق، يقول سيد قطب يرحمه الله : (( وقد قرن تعالى إلى تلك الشهوات الأنعام والحرث، وهما يقترنان عادة في الذهن وفي الواقع .. الأنعام والحقول المخصبة .. والحرث شهوة بما فيه من مشهد الإنبات والنماء. وإن تفتح الحياة في ذاته لمشهد حبيب فإذا أضيفت إليه شهوة الملك، كان الحرث والأنعام شهوة ) ٣

بعد أن عدد سبحانه وتعالى الشهوات والتي تعتبر نموذجاً لشهوات النفوس، نجده يختم ذلك ببيان قيمتها الحقيقية حتى لا تطغى على ما سواها فقال تعالى : (ذلك متاع الحياة الدنيا) أي : (( ما يتمتع به في الحياة الدنيا، وهي زائلة قصيرة لا تصفو من كدر، ولا تخلو من غِيَر. ( والله عنده حسن المئاب ) أي : حسن المرجع والعاقبة الحسنة، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرً لِللَّهِ خَيْرً لِللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهِ عَالَهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

## ٦- الفتنة بالشيطان:

قال تعالى: ﴿ يَنَبَنِىٓ ءَادَمَ لَا يَفَنِنَنَكُمُ ٱلشَّيَطَانُ كُمَاۤ أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِيُرِيَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَأُ إِنَّا مُ يَرَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نُرَوْنَهُمُّ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ٱوَلِيَآ َ لِلَّذِينَ لَا يُومِنُونَ لِيُّ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ٱوَلِيَآ َ لِلَّذِينَ لَا يُومِنُونَ لِيُ اللهِ عَلَىٰ أَبُويكُم وكان سبب خروجهما لا يُومِنُونَ لِيُ اللهِ اللهِ يَعْمِدُ الشيطان عن الدين كما فتن أبويكم وكان سبب خروجهما

ا راهن : الرهان و المراهنة المخاطرة وقد راهنه وهم يتراهنون و أرهنوا بينهم خطرا بدلوا منه ما يرضى به القوم بالغا ما بلغ فيكون لهم سبقا، و راهنت فلانا على كذا مراهنة، وكان أبو عمرو يقول : الرهان في الخيل وقال الفراء الرهن يجمع رهانا مثل نعل ونعال، ثم الرهان يجمع رُهُناً، وكل شيء ثبت ودام فقد رهن، والمراهنة و الرهان : المسابقة على الخيل، انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ١٨٩/١٣ بتصرف.

٢ مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٧/٢، حديث رقم ٥٣٤٨، واللفظ الثاني في مسند الإمام أحمد بن حنبل أيضاً ٩١/٢، حديث رقم ٥٦٥٦، حديث صحيح،
 انظر غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام للألباني.

٣ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٣٧٤/١ ــ ٣٧٥.

٤ سورة آل عمران آية ١٩٨.

٥ مرجع سابق، عبد الحميد محمود طهماز، التوراة والإنجيل والقرآن في سورة آل عمران، ص٢٦ ـــ ص٧٧.

٦ سورة الأعراف آية ٢٧.

خروجهما من الجنة، وقال صلى الله عليه وسلم: ((إن للشيطان لمة 1 بابن آدم وللملك لمة فأما لمة الشيطان فإيعاد بالخسر وتكذيب بالحق، وأما لمة الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحق، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله، ومن وجد الأخرى فليتعوذ بالله من الشيطان الرجيم، ثم قرأ: وللشَّمْ عَلَى الله عَلَى

يقول الإمام الغزالي: ((وكما أن الشهوات ممتزجة بلحم ابن آدم ودمه، فسلطنة الشيطان أيضاً سارية في لحمه ودمه، ومحيطة بالقلب من جوانبه، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: ((إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم ، فضيقوا مجاريه بالجوع )) ٤، وذلك لأن الجوع يكسر الشهوة، ومجرى الشهوات، ولأجل اكتناف الشهوات للقلب من جوانبه قال تعالى إخباراً عن إبليس: ﴿ لَأَفَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ لَنِي مُم لَا يَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن أَيْمِلِهِمْ ﴾ [بليس: ﴿ لَأَفَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ لَنِي أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن أَيْمِلِهِمْ كُونَ اللهِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن أَيْمِلِهِمْ كُون اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وجاء في الحديث الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله: ((إن الشيطان قعد لابن آدم بأطرقه ، فقعد له بطريق الإسلام ، فقال: تسلم وتذر دينك ودين آبائك ودين آباء أبيك ؟! فعصاه فأسلم ، ثم قعد له بطريق الهجرة ، فقال: تماجر وتدع أرضك وسماءك ، وإنما مثل المهاجر كمثل الفرس في الطول ؟! فعصاه فهاجر ، ثم قعد له في طريق الجهاد ، فقال: تجاهد فهو جهد النفس والمال ، فتقاتل فتقتل ، فتنكح المرأة ، ويقسم المال ؟! فعصاه فجاهد . فقال رسول الله صلى الله على وسلم : فمن فعل ذلك كان حقا على الله عز وجل أن يدخله الجنة . ومن قتل كان حقا على

لمة: اللمة: الهمة والحطرة تقع في القلب. أواد إلمام الملك أو الشيطان به والقرب منه، انظر: مرجع سابق، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر،
 ١٠٥٨.

٢ سورة البقرة آية ٢٦٨.

٣ سنن الترمذي ٢١٩/٥، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة البقرة، حديث رقم ٢٩٨٨، إسناده صحيح على شرط الشيخين انظر مشكاة المصابيح للتبريزي ص٧٠.

٤ صحيح البخاري ٧٢٩٦/٥ كتاب الأدب، باب التكبير والتسبيح عند التعجب، برقم ٥٨٦٥، بدون هذه الزيادة، وعند صحيح مسلم ١٧١٢/٤، كتاب السلام، باب ما يستحب لمن رؤي خالياً بامرأة وكانت زوجة أو محرماً له، برقم ٢١٧٤،كذلك بدون الزيادة، وقال العراقي في الإحياء : متفق عليه دون فضيقوا مجاريه بالجوع فإنه مرسل، انظر : أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ط ( بدون)، دار المعرفة، بيروت \_ لبنان، ٨٢/٣.

سورة الأعراف آية ١٦ – ١٧.

۲ الغزالي، الإمام أبو حامد، مكاشفة القلوب المقرب إلى علام الغيوب، ط٥، دار المعرفة، بيروت ـــ لبنان، ١٤٢٣هــ ٢٠٠٢م، علق عليه عبد الحميد طعمه حلي، ص ٣٩١ ــ ٣٩٢.

الله أن يدخله الجنة . وإن غرق كان حقا على الله أن يدخله الجنة ، أو وقصته دابته كان حقا على الله أن يدخله الجنة )>٢

فعلى المسلم الاعتصام بالله، واللجوء إليه والحذر من العدو الأكبر للإنسان وهو الشيطان ويكثر من ذكر الله حتى لا يسيطر عليه.

### ٧ ـ الفتنة بالناس:

الإنسان مدين بطبعه، ولا بد له أن يعيش مع الناس ويختلط بهم، وقد يميلون إلى الخطأ، أو إلى الصواب وهم يريدون منه أن يوافقهم، فإن خالفهم آذوه وعذبوه، وإن وافقهم على الخطأ تعرض لغضب الله وسخطه، وبالتالي سيسخط عليه الناس ، فعليه أن يحتمل الأذى اليسير لتعقبه اللذة الدائمة.

وعلى ذلك فالفتنة بالناس تأتي على عدة صور منها:

قد يفتن الناس بعضهم بعضاً، ويصرف بعضهم بعضاً عن الحق والإيمان، إما بالقوة والقهر، وإما بالإغواء والإغراء والأماني والتزيين . قال الله تعالى : ﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَى إِلَا ذُرِيَّةٌ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمَ أَن يَفْئِنَهُمَ ۚ ﴾ ٣.

( أي شباب من بني إسرائيل صبروا على الخوف لما ثبت الإيمان في قلوهم، ( على خوف من فرعون وملاهم أن يفتنهم ) أي : عن دينهم لأن له القهر والغلبة فيها فحقيق بهم أن يخافوا من بطشه ) .

وقال تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلَ خَطَايَكُمْ وَمَا هُم عِلَمِ لِينَ مِنْ خَطَايَكُمْ مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُوكَ لِنَكَا ﴾ وفي هذه الآيات الكريمة يحملين مِنْ خَطَايَكُمْ مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُوكَ لِنَكَا ﴾ وفي هذه الآيات الكريمة يقول السعدي : (( يخبر تعالى عن افتراء الكفار ودعوهم للمؤمنين إلى دينهم، وفي ضمن ذلك تحذير المؤمنين من الاغترار بهم والوقوع في مكرهم، وهذا التحمل ولو رضى به صاحبه فإنه لا يفيد شيئاً،

<sup>·</sup> وقصته : الوَقْصُ : كسر العنق، انظر : مرجع سابق، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، ص٩٧٣.

سنن النسائي ۲۱/٦، كتاب الجهاد، باب ما لمن أسلم وهاجر وجاهد، برقم ۳۱۳٤، مسند الإمام أحمد بن حنبل ٤٨٣/٣، برقم ١٦٠٠٠، حديث صحيح،
 انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١١٨٦/٦، برقم ٢٩٧٩

٣ سورة يونس آية ٨٣.

<sup>\*</sup> السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، اعتنى به تحقيقاً ومقابلة عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ط1، مركز فجر للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠١١هــ ٢٠٠٠م، ص٧٦٩ بتصرف يسير.

<sup>°</sup> سورة العنكبوت آية ١٢.

فإن الحق لله والله تعالى لم يمكن العبد من التصرف في حقه إلا بأمره وحكمه، وحكمـــه ﴿ أَلَا نَزِرُ وَزُرَ أُخَرَىٰ ۚ ﴾ ٢(١

وقال تعالى : ﴿ وَبَعَمَلْنَا بَعَضَكُمْ لِبَعْضِ فِتَىنَةً أَتَصَّبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ إِنَّ هُ ٣. فالدنيا دار ابتلاء وامتحان، يقول السعدي : (( الرسول فتنة للمرسل إليهم، واختبار للمطيعين من العاصين، والرسل فتناهم بدعوة الخلق، والغني فتنة للفقير، والفقير فتنة للغني، وهكذا سائر أصناف الخلق في هذه الدار، دار الفتن والابتلاء والاختبار )) عليه هذه الدار، دار الفتن والابتلاء والاختبار )) عليه المناه الدار، دار الفتن والابتلاء والاختبار )) عليه المناه المناه المناه والابتلاء والانتهام المناه والابتلاء والله وال

ومن فتنة الناس بعضهم ببعض في الدنيا أن يحسد المبتلى المعافى ، ويحقر المعافى المبتلى، ويحسد المحرومُ صاحبَ النعمة . والصبر أن يحبس كلاهما نفسه هذا عن البطر، وذاك عن الضجر. والرسول المخصوص بكرامة النبوة فتنة لأشراف الناس من الكافرين في عصره، وكذلك العلماء وحكام العدل

### 💠 وقد تكون الفتنة بالاختلاف في الرأي :

وداء الاختلاف من أخطر ما أصيبت به الأمة، على الرغم من حرص الشريعة الإسلامية على الائتلاف ونبذ الاختلاف، وما حضت الشريعة على شيء بعد الإيمان بالله أكثر من حضها على الوحدة والائتلاف بين المسلمين، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( يتقارب الزمان \_ أي تنقص بركته فيمرُّ سريعاً \_ وينقصُ العمل \_ يعني الصالح \_ ويُلقى الشحُّ، وتظهر الفتن، ويكثر الهَرْج. قالوا : يا رسول الله أيُّمَ هو ؟ قال : القتل، القتل )) ٥.

وعن أبي موسى رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الفتنة : كسروا فيها قِسِيَّكُم ﴿ وَقَطَّعُوا فَيها أُوتَارِكُم وَالزَّمُوا فَيها أَجُوافَ بيوتَكُم وكونوا كابن آدم ) ٧.

ا سورة النجم آية ٣٨.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> المرجع السابق، ص۲۲۷ بتصرف.

٣ سورة الفرقان آية ٢٠.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص٠٨٠.

صحیح البخاري ٥/٥ ٢٢٤، كتاب الأدب، باب حسن الخلق وما یكره من البخل، حدیث رقم ۲۹۰، صحیح مسلم ۲۲۰۵۲، كتاب العلم، باب
 رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن آخر الزمان، حدیث رقم ۱۵۷.

<sup>·</sup> قسيكم :القِسيُّ : جمع قوس. انظر مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ١٨٥/٦ بتصرف.

٧ سنن أبي داود ٤/٠٠، كتاب الفتن والملاحم، باب في النهي عن السعى في الفتنة، حديث رقم ٢٥٥، سنن الترمذي ٤/٠٤، ٢٤، كتاب الفتن، باب ما
 جاء في اتخاذ سيف من خشب في الفتنة، حديث رقم ٢٠٢٤، سنن ابن ماجه ٢/٠١٣١، كتاب الفتن، باب التثبت في الفتنة، حديث رقم ٢٩٦١، حديث
 صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٠/٤، برقم ٢٥٢٤.

(وإن ثما يؤسف له أن الاختلاف في وجهات النظر ظاهرة صحية فطرية طبيعية تغني العقل المسلم بخصوبة رأي، وعمق تمحيص، واطلاع أوسع، ولكنه تحوَّل إلى مرض عضال، وسمِّ زُعاف، أدى إلى التآكل والتفتت، والتشتت والتناحر، وكثيراً ما يعجز الإنسان عن النظرة الكلية السوية للأمور، فيضيق ذهنه على جزئية صغيرة يضخمها ويكبرها، ويقبع وراءها، وينفخ فيها حتى تستغرقه، فلا يرى شيئاً آخرَ غيرَها، ويوالي ويفاصل عليها، ويفسِّقُ ويكفِّر، ويسقُطُ ذلك المريضُ في هاوية التعصب الأعمى السحيقة.

وقد تنقلب الآراء الاجتهادية على أيدي المقلدين إلى تحزب فكري،، وتعصب سياسي تؤوَّلُ الأحاديثُ والآيات وفقاً لنهجها .

لقد اختلف السلف الصالح ولكن لم يفترقوا قال تعالى : ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَاَفَشَلُواْ وَوَلَا مَنَازَعُواْ فَافَضَلُواْ وَوَلَا مَنَازَعُواْ فَافَضَلُواْ وَرَبِية للأجيال، ورجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وضعوا ضوابط وقواعدَ للمقايسة والاستنتاج لضبط الرأي، وضمان مسار الفكر، وقَرْنِ العلم بأخلاقه، والمعرفة بآدابها ) المعرفة بالماها عليه العلم بأخلاقه، والمعرفة بالماها )

❖ ومن الفتنة بالناس ما تبتلى به الطبقة الصالحة في كل عصر، بسبب استقامتها وصلاحها من جفاء الآباء والأمهات، والإخوة والأخوات ، والأقارب والأصحاب ..يعيبون عليهم تحسكهم بدينهم وتحليل ما أحل الله وتحريم ما حرم الله واتباعهم للسنن ..

ويحاولون أن يصدوهم عما هم عليه ويصرفوهم عن الاستقامة. وفي الحديث الشريف: (( من أرضى الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس، ومن أسخط الناس برضا الله كفاه الله الناس ))٣. فنجد أن ضغط الأهل قد يؤدي إلى الفتنة؛ لأنه تحصل بسببه في القلب رقة فيستجيب لهم فيقع في الفتنة . وهذا عياش بن أبي ربيعة رضي الله عنه يحدث له ذلك عندما لحق به أبو جهل والحارث بن هشام وهو مهاجر مع عمر رضي الله عنه فقالا له: (( إن أمك نذرت ألا يمس رأسها مشط حتى تراك، ولا تستظل من شمس حتى تراك، فرق لها. ثم فتن بعد ذلك، وكان سبب فتنته الأولى هو ضغط الوالدة عليه )) ع، والأمثلة كثيرة في ذلك، ولكن على المرء أن يثبت أمام هذه الفتن فقد وُجدت أنماط غريبة من الآباء، يغرون أبناءهم ممن ساروا في طريق الهداية

سورة الأنفال آية ٤٦.

<sup>ً</sup> ميمني، وجنات، عبد الرحيم ، لماذا الاختلاف ونحن أمة واحدة، ط١، دار المجتمع، جدة، ٢٣٪ ١هــ ٢٠٠٢م، ص٩ ــ ١٠.

٣ سنن الترمذي، ٢٠٩/٤، كتاب الزهد، رقم ٢٤١٤، صحيح ابن حبان، ١/١٥، كتاب البر والإحسان، باب عما يجب على المرء من إرضاء الله، حديث رقم ٢٧٧، مسند الجعد ٢٤١/١، بحديث رقم ٣٩٥١واللفظ له، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٩٢/٥، برقم ٢٣١١. ٤ موسى، محمد بن حسن بن عقيل، الثبات، ط ٣، دار الأندلس الخضراء، جدة، ٤١٨هــ ١٩٩٨م، ص١٥٧.

ليحولوا بينهم وبين الحق، بل وليشجعوهم على الباطل، ووصل ببعضهم الحد إلى ضرب الأبناء الإرغامهم على ترك الهداية. ولكن الله تعالى يحذر ويقول عز من قائل: ﴿ قُلَ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمُّ وَأَبْنَآ وُكُمُّ وَأَزْوَجُكُمُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمْوَلُ اللهُ تعالى عَذر ويقول عز من قائل: ﴿ قُلَ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمُ وَأَبْنَآ وُكُمُ وَأَنْوَاكُمُ وَأَنْوَاكُمُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمْوَلُ اللهُ يَوْتُ مَنْ اللهُ وَمَسْكِنُ تَرْضُولُهِ وَجِهادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَشْهُوا حَتَّى يَأْقِ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لَا يَهْدِى اللهُ عَلَيْهِ وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْقِ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لَا يَهْدِى اللهُ عَلَيْهِ وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْقِ اللهُ اللهُ وَاللهُ لَا يَهْدِى اللهُ لَا يَهْدِى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَا يَهْدِى اللهُ الل

#### ❖ الفتنة بالتقليد:

فالبعد عن التشبه بالكافرين في شيء من أقوالهم وأفعالهم ومظاهرهم وأهوائهم ... من المقاصد والغايات التي جاء بها الإسلام. ولما شاور الرسول صلى الله عليه وسلم أصحابه فيما يجمع به الناس للصلاة قالوا عدة أقوال، كما جاء في الحديث الذي يرويه ابن عمر رضي الله عنه يقول: ( كان المسلمون حين قدموا المدينة يجتمعون فيتحينون الصلاة ليس ينادى لها، فتكلموا يوماً في ذلك، فقال بعضهم: اتخذوا ناقوساً مثل ناقوس النصارى، وقال بعضهم: بل بوقاً مثل قرن اليهود، فقال عمر: أولا تبعثون رجلاً ينادي بالصلاة ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا بلال قم فناد بالصلاة ))؛

سورة التوبة آية ٢٤.

۲ صحیح البخاري ۲۹۹۹، کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم لتتبعن سنن من کان قبلکم، حديث رقم ۹۸۸۸، صحیح مسلم ٤٠٤٥، کتاب العلم، باب اتباع سنن اليهود والنصاری، حدیث رقم ۲۹۹۹.

٣ سورة الحديد آية ١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> صحيح البخاري ٢١٩/١، كتاب الأذان، باب بدء الأذان، حديث رقم ٥٧٩.

ولهي عن الصلاة حين تغرب الشمس وقال : (( حينئذ يسجد لها الكفار )) ١.

ولهى عن الاشتمال بالثوب في الصلاة فقال : (( ولا تشتملوا كاشتمال اليهود )) ٢ .

وقد سن النبي صلى الله عليه وسلم للصائم طعام السحور وقال: (( فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر ))٣.

### وفي الحديث الشريف:

(( خالفوا المشركين احفوا الشوارب وأوفوا اللحي )) ٤.

(( لا تسلموا تسليم اليهود فإن تسليمهم بالرؤوس والأكف والإشارة ))٥.

(( من تشبه بقوم فهو منهم )) ٦.

فثبت بهذا كله أن مخالفة الكفار وترك التشبه بهم من مقاصد الشريعة الإسلامية العليا.

فلينتبه لهذا المسلمون اليوم، وليحذروا من تقليد الكافرين في شأن من شؤولهم وليعملوا على إحياء سنن نبيهم صلى الله عليه وسلم .

### الفتنة بالأصحاب و الخلطاء :

الصديق الفاضل الصالح المتصف بالصفات الفاضلة والأخلاق الكريمة، هو الذي ترتاح إليه النفس ويطمئن به الفؤاد. أما صاحب السوء فهو الذي فسدت أخلاقه وطباعه.

وقد حث صلى الله عليه وسلم على مصاحبة الأخيار حيث قال : (( لا تصاحب إلا مؤمناً، ولا يأكل طعامك إلا تقي )) ٧، وقال صلى الله عليه وسلم : (( الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم أحدكم من يخالل )) ٨ ولذا قال تعالى في شأن من كفر به وبرسله: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَ مَنَا لَهُمُ قُرَناً } فَرَيَّنُوا

١ صحيح مسلم، ١/ ٥٧٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب إسلام عمرو بن عبسة، حديث رقم ٨٣٢...

٢ سنن أبي داود ١٧٢/١، كتاب الصلاة، باب من قال يتزر به إذا كان ضيقاً، برقم ٣٥٥، مسند الإمام أحمد ١٤٨/٢، برقم ٣٥٥٦، حديث صحيح،
 انظر : صحيح سنن أبي داود ١٣٦/١، برقم ٩٥٥..

٣ صحيح مسلم ٧٧٠/٢، كتاب الصيام، باب فضل السحور وتأكيد استحبابه، حديث رقم ١٠٩٦.

عصحيح البخاري، ٩/٥٠٢، كتاب اللباس، باب تقليم الأظافر، حديث رقم ٥٥٥٣، صحيح مسلم، ٢٢٢/١، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة،
 حديث رقم ٢٥٩.

سنن الترمذي ٥٦/٥، كتاب الاستنذان، باب ما جاء في كراهية الإشارة باليد في السلام، رقم ٢٦٩٥، المعجم الأوسط ٢٣٨/٧، حديث صحيح، انظر :
 سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٨٨/٤، برقم ٢٧٨٣.

٣ سنن أبي داود ٤/٤)، كتاب اللباس، باب في لبس الصوف والشعر، حديث رقم٣١ه. ٤، المعجم الأوسط ١٧٩/٨، رقم ٨٣٢٧، حديث صحيح، انظر غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام للألباني، ص١٣٧، برقم ١٩٨.

٧ سنن أبي داود ٢٥٩/٤، كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، رقم ٤٨٣٢، سنن الترمذي ٢٠٠/٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في صحبة المؤمن، حديث رقم ٢٣٩٥ وقال أبو عيسى هذا حديث حسن.

٨ سنن أبي داود ٢٠٩/٤، كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، حديث رقم ٤٨٣٣، سنن الترمذي ٥٨٩/٤، كتاب الزهد، حديث رقم ٢٣٧٨،
 حديث حسن، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١٩٧٧، برقم ٩٢٧.

فَرَيَّنُواْ لَهُمْ مَّا بَيْنَ أَيَّدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِى أُمَدٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ اللهِ تعالى وَالْإِنِسُ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ فِي كَنُ الله تعالى الله تعالى قيض لهم من القرناء من شياطين الإنس والجن، حسنوا لهم أعمالهم في الماضي وبالنسبة إلى المستقبل فلم يروا أنفسهم إلا محسنين ، فاستحقوا العذاب، كما حق على أمم قد خلت من قبلهم ممن فعل كفعلهم من الجن والإنس فاستووا هم وإياهم في الخسار والدمار)

وقال تعالى عند ذكر أهل الجنة وما هم فيه من النعيم : ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَغْضِ يَلَسَآءَلُونَ ﴿ إِنَّ قَالَ قَآبِلُ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ (إِنَّيُ يَقُولُ أَءِنَكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ (إِنَّيَ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَمًا أَءِنَا لَمَدِينُونَ إِنَّ قَالَ هَلَ أَنتُه مُّطَّلِعُونَ إِنَّ فَأَطَّلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ إِنَّ قَالَ تَأَلَّهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ وَيُوكَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ يَكُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُهُ وَلَوْلًا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ يَكُن اللَّهُ اللَّالِيلُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل أصحاب الجنة في الجنة فيقول: ( يخبر تعالى عن أهل الجنة أنه أقبل بعضهم على بعض يتساءلون أي عن أحوالهم وكيف كانوا في الدنيا وماذا كانوا يعانون فيها وذلك من حديثهم على شراهم واجتماعهم في تنادمهم ومعاشرهم في مجالسهم وهم جلوس على السرر والخدم بين أيديهم يسعون ويجيؤون بكل خير عظيم من مآكل ومشارب وملابس وغير ذلك مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ( قال قائل منهم إني كان لي قرين ) قال مجاهد يعني شيطاناً ولا تنافي بين كلام مجاهد وابن عباس رضي الله عنهما فإن الشيطان يكون من الجن فيوسوس في النفس ويكون من الإنس فيقول كلاماً تسمعه الأذنان وكلاهما يتعاونان، ولهذا ﴿ قَالَ قَائِلَ مِنْهُمْ إِنْ كَانَ لَي قرينَ يقول أإنك لمن المصدقين ) أي أأنت تصدق بالبعث والنشور والحساب والجزاء يقول ذلك على وجه التعجب والتكذيب والاستبعاد والكفر والعناد ( أإذا متنا وكنا تراباً وعظاماً أإنا لمدينون ) قال مجاهد لمحاسبون (قال هل أنتم مطلعون ) أي مشرفون يقول المؤمن الأصحابه وجلسائه من أهل الجنة ( فاطلع فرآه في سواء الجحيم ) قال ابن عباس يعني في وسط الجحيم ( قال تالله إن كدت لتردين ) يقول المؤمن مخاطباً للكافر والله إن كدت لتهلكني لو أطعتك ( ولولا نعمة ربي لكنت من المحضرين ) أي ولولا فضل الله على لكنت مثلك في سواء الجحيم حيث أنت محضر، معك في العذاب، ولكنه تفضل على ورحمني فهداني للإيمان وأرشدني إلى توحيده )٠.

١ سورة فصلت آية ٢٥.

۲ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٩٨/٤ بتصرف.

٣ سورة الصافات آية ٥٠ ــ ٥٧.

أ المرجع السابق ص٨ \_ ٩ بتصرف.

ولهذا جاء في الحديث الشريف: ((إنما مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك \_ أي يعطيك \_ وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد منه ريحاً منتنة )) ١. فصحبة الرجل الصالح التقي المنيب نافعة، وصحبة العاصي ضارة ((قال بعض العلماء: لا تصحب إلا أحد رجلين: رجل تتعلم منه شيئاً في أمر دينك، فينفعك أو رجل تعلمه شيئاً في أمر دينه فيقبل منك، والثالث فاهرب منه . وقد قال تعالى : ﴿ وَاتَبِعُ سَبِيلَ مَنَ أَنَابَ إِلَيْ الله لان مشاهدة الفسق والفساق هون أمر المعصية على القلب، وتبطل نفرة القلب عنها ))".

فعلى المؤمن العاقل أن يحذر ويُحذر أبناءه من أصحاب السوء، وكذلك ينبغي له أن يتفقد نساءه وأهل بيته، وإذا خالط أن يحسن اختيار من يخالطه بأن يكون مستقيماً ذا خلق حتى لا يصيبه منه ما يكره.

وقد ورد عن مالك بن دينار أنه قال لختنه : (( يا مُغِيرةُ انظر كل أخٍ لك وصاحبٍ لك ، وصديق لك لا تستفيد في دينك منه خيراً فانبذ عنك صحبته، فإنما ذلك لك عدو، .. ))°

وقد تحدث الشعراء في اختيار الأصدقاء ( قال الشاعر ينصح بصفات لاختيار الصاحب :

فَصُحْبَةُ أَهْلِ الْخَيْرِ تُرْجَى وتُطْلَبُ فَقُرْبُهُ م يُعدِي وَهَذَا مُجَرَّبُ مِنَ الإلْفِ ثُمَّ الشَّرُ لِلنَّاسِ أَغْلَبُ كَذَا دُودُ مَرْجٍ خُضْرةٍ مِنْهُ يَكْسَبُ فَقُرْبُهُ مَ يُرْدِي وَلِلْعِرْض يَثْلُب بُ

فَصَاحِبْ تَقِياً عَالِمَا تَنْتَفِعْ بِهِ وَإِيَّاكَ وَالفُسَّاقَ لا تَصْحَبَنَّهُمْ مُ وَإِيَّاكَ وَالفُسَّاقَ لا تَصْحَبَنَّهُمْ فَإِنَّا رَأْيْنَا الْمَرْءَ يَسْرُقُ طَبْعُهُ كَمَا قِيلَ طِينٌ لاصِقٌ أَوْ مُؤَثِرُ وَكَمَا قِيلَ طِينٌ لاصِقٌ أَوْ مُؤَثِرُ وَ وَجَانَبْ ذَوي الأَوْزَار لا تَقْرَبَنَّهُمْ

وقال صلى الله عليه وسلم: (( المرء مع من أحب )) ٦) ، فيا سعادة من كان محباً لرسول الله صلى صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام رضوان الله عليهم، حشرنا الله معهم وفي زمرهم آمين .

المحيح البخاري ٥/٤ ، ٢١، كتاب الذبح والصيد، باب المسك، حديث رقم ٢١٤٥، صحيح مسلم ٢٠٢٠، كتاب البر والصلة والآداب، باب
 استحباب مجالسة الصالحين ومجانبة قرناء السوء، حديث رقم ٢٦٨٧.

٢ سورة لقمان آية ١٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ١٧٢/٢ .

<sup>·</sup> ختنه : ختن القوم صهرهم، انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ١٩٨/١٤ بتصرف.

<sup>°</sup> ابن حميد، صالح، بن عبد الله ، ابن ملوح، عبد الرحمن، بن محمد، بن عبد الرحمن ، موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الوسول الكريم صلى الله عليــــه وسلم، ط1، دار الوسيلة،جدة، ١٤١٨هـــ ١٩٩٨م، ١١٣/٢ بتصرف يسير.

٢ صحيح البخاري ٢٢٨٣/٥، كتاب الأدب، باب علامة الحب في الله عز وجل لقوله ( إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله )، حديث رقم ٢٨٥٦،
 صحيح مسلم ٢٠٣٧/٤، كتاب البر والصلة والآداب، باب المرء مع من أحب، حديث رقم ٢٦٣٩.

# ٨- الفتنة بالخير والشر:

إن حياة الإنسان مهما طالت فهي قصيرة، وليس له من متعها إلا لذائذ محدودة، وبالتالي فمهما حاول أن يستزيد من خيراتها فلن ينال إلا حسب إمكانياته وظروفه، ومهما حصل فلن يكون قطرة من بحر، وما يفوته منها أكثر بكثير . ثم وإن حصل الخير، وجمع المال فليس لبقائه ضمان، فقد يموت ويتركه، وقد يحرم من هذه الخيرات بموانع لا يملك دفعها من مرض أو عجز ، ولذا يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ عَلَمَنتُمْ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْيفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ثَنَي أَمُ أَينتُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْيفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ثَنَي أَمُ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يُحْيف بَكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ثَنَي أَمُ الله المنه الله المعبد السَّمَاءِ أَن يُرَبِيكُم عَاصِبًا فَسَتَعَامُونَ كَيْفَ نَذِيرِ ثَنِي ٢٠ وقال تعالى : ﴿ أَمَن هَذَا ٱلَذِي لَي الله المعبد الله المعبد عَن الله المعبد قال على الله المعبد عَن الله المعبد الله العبد الله المعبد الله المعبد عن الله المعبد الله علي عن أبي طلحة عن ابن عباس : ونبلوكم يقول : نبتليكم بالشر والخير فتنة والمضائب تارة، والمغنى والفقر، والحلال والحرام، والطاعة والمعصية، والهدى والضلال، ( والينا ترجعون ) أي فنجازيكم بأعمالكم )) . .

وقال تعالى : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفٍ ۚ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ ٱلْطَمَأَنَّ بِهِ ۗ وَإِنْ أَصَابَنُهُ فِنْ نَةُ ٱنقَلَبَ عَلَىٰ وَرَفِ ۗ فَإِنْ أَصَابَهُ فِنْ نَةُ ٱنقَلَبَ عَلَىٰ وَرَفِ أَنْفَلَبُ عَلَىٰ حَرْفٍ ۚ فَإِنْ أَصَابَهُ فِنْ اللَّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ ۗ فَإِنْ أَصَابَهُ فِنْ اللَّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ فِنْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمَ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَى

وفي سبب نزول الآية الكريمة يقول البخاري: ((عن ابن عباس قال: كان الرجل يَقدَم المدينة فإن ولدت امرأته غلاماً، ونتجت خيلهُ قال: هذا دين صالح؛ فإن لم تلد امرأته ولم تُنتج خيلُه قال هذا دين سوء))

وقال القرطبي : ((قال المفسرون : نزلت في أعراب، كانوا يقدمون على النبي صلى الله عليه وسلم فيُسلمون؛ فإن نالوا رخاء أقاموا، وإن نالتهم شدة ارتدوا))^.

<sup>1</sup> يعقوب، محمد، بن حسين ، نصائح للشباب تمذيب غذاء الألباب شرح منظومة الآداب للسفاريني، ط1، مكتبة الصحابة، الإمارات ـــ الشارقة/ مكتبة التابعين، القاهرة، 111هـــ 1914م، ص٢٦٣ ـــ ص٢٦٥ بتصرف.

٢ سورة الملك آية ١٦ ــ ١٧.

٣ سورة الملك آية ٢١.

٤ سورة الأنبياء آية ٣٥.

<sup>°</sup> مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١٧٩/٣.

٦ سورة الحج آية ١١.

صحيح البخاري ١٧٦٨/٤، كتاب التفسير، باب قول الله تعالى : (( ومن الناس من يعبد الله على حرف ))، رقم ٢٤٤٥.

مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، 17/17 بتصرف يسير .  $^{\Lambda}$ 

وقال تعالى : ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ رَبُّهُمْ فَأَكُرَمَهُۥ وَنَعَّمَهُۥ فَيَقُولُ رَقِّ ٱكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُۥ فَيَقُولُ رَبِّ ٱهْنَنِ ۞ ﴾ ١.

يقول ابن كثير في تفسير هذه الآية الكريمة : (( يقول تعالى منكراً على الإنسان في اعتقاده إذا وسع عليه في الرزق ليختبره في ذلك فيعتقد أن ذلك من الله إكرام له وليس كذلك بل هو ابتلاء

وامتحان ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِۦ مِن مَّالِ وَبَنيِنَ الَّٰكِي ﴾ ﴿

وكذلك في الجانب الآخر إذا ابتلاه وامتحنه وضيق عليه في الرزق يعتقد أن ذلك من الله إهانة له قال الله (كلا) أي ليس الأمر كما زعم، لا في هذا ولا في هذا، فإن الله تعالى يعطي المال من يحب ومن لا يحب، ويضيق على من يحب ومن لا يحب، وإنما المدار في ذلك على طاعة الله في كل من الحالين إذا كان غنياً بأن يشكر الله على ذلك وإذا كان فقيراً بأن يصبر )"

فليست العبرة إذاً بكثرة المال والأولاد، ولا بقلتهما، وإنما بمدى قرب المرء من ربه أو بعده عنه.

# ٩ الفتنة بالملك والجاه والمظاهر:

الملك والجاه مسؤولية، والمسؤولية في الإسلام مغرم لا مغنم، فلا يظن أحد أن المنصب وسيلة للسعادة، إلا إذا كان لله .. ولذا أهلك الله فرعون بالمنصب حين تكبر بسببه عن قبول دين الله، بل زاد بأن جعله محاربة لله، ولذا قال تعالى : ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِ عَالَ يَنْقُومِ أَلْيَسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِى مِن تَحْتَى أَفَلَا تُبُصِرُونَ إِنَى الله عَلَى الله على الله

يقول سيد قطب يرحمه الله في تفسير هذه الآية : (يذكر في الآية اعتزازَ فرعون بما له من ملك ومن سلطان، وتساؤلَه في فخر وخيلاء : (( أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي ؟ أفلا تبصرون )) وانتفاخَه على موسى عبد الله ورسوله، وهو مجردٌ من الجاه الأرضي والعرَض الدنيوي: ﴿ أَمَّ أَنَا خَيْرٌ مِنَ هَذَا ٱلَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ لَ ﴿ وَاقْتَرَاحُهُ الذي يشبه ما يقترحون: يَوْ فَلَوْلَا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ مُقَتَرِنِينَ ﴾ ٢ يقترحون: ﴿ وَكَأَنَا هَى نسخة تكرر ، أو اسطوانة تعاد!

١ سورة الفجر آية ١٥ ــ ١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> سورة المؤمنون آية ٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١٠/٤ .

٤ سورة الزخرف آية ٥١.

٥ سورة الزخرف ٥٢

٦ سورة الزخرف آية ٥٣

وهنا تتبدى طبيعة الكبراء والطغاة في استقبال دعوة الحق، واعتزازهم بالتافه الزهيد من عرض هذه الأرض) 1.

وكتب رسول الله صلى الله عليه وسلم كتاباً إلى كسرى ملك الفرس يدعوه فيه إلى الإسلام فلما وصل إليه الكتاب مزقه استكباراً، ولما بلغ النبيُّ صلى الله عليه وسلم خبره قال:

(( مزق الله ملكه كل ممزق )) ٢، وفعلاً استجاب الله عز وجل دعوة نبيه صلى الله عليه وسلم فكانت مملكة كسرى أقرب الممالك سقوطاً .

وكم في الناس من يقع فريسة لفتنة الملك، فَيَظلِمُ ويَطغى، ويبطش، ويأكل أموال الناس بالباطل .. فلا يطولُ به زمن حتى يصيرَ إلى ذل وهوانٍ، بعد عز وجاه وملك .

وإذا استدرجه الله من حيث لا يعلم، واستمر ملكه .. صار إلى أجله المحتوم، فانتقل من بهجة القصر، إلى ظلمة القبر.

وفي الحديث الشويف : (( إن الله ليملي للظالم \_ أي يمهله \_ فإذا أخذه لم يفلته، ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَاۤ أَخَٰذَ ٱلْقُـرَىٰ وَهِى ظَالِمَّةُ إِنَّ أَخَٰذَهُۥ أَلِيمُ اللهِ عليه وسلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَاۤ أَخَٰذَ ٱلْقُـرَىٰ وَهِى ظَالِمَّةُ إِنَّ أَخَٰذَهُۥ أَلِيمُ اللهِ عليه وسلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَاۤ أَخَٰذَ ٱلْقُـرَىٰ وَهِى ظَالِمَةُ إِنَّ أَخَٰذَهُۥ وَاللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ مُوا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلم : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ لَيْكِ إِذَاۤ أَخَٰذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةً لِهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلم : ﴿ وَكَذَالِكَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسِلم : ﴿ وَكَذَالِكَ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلْم : ﴿ وَكَذَالِكَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلْم : ﴿ وَكَذَالِكَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَاللّهُ عَلَيْهِ وَسِلْم : ﴿ وَكَذَالِكَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلِهُ عَلَيْهِ وَسِلْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَيْكُ إِنّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولِكُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ وَلِي عَلَيْهُ وَلَيْكُولُكُ وَلَيْكُولُولُكُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُولُ وَلَوْلَاكُ وَالْمُوالِقُولَ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَالْمُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَاكُوا عَلَيْكُوا عَلَاكُوا عَلَيْكُوا عَل

وفي هذه الآية يقول سيد قطب يرحمه الله: ( بعد الإمهال والمتاع والابتلاء، وبعد الإعذار بالرسل والبينات، وبعد أن يسود الظلم في الأمة ويسيطر الظالمون، ويتبين أن دعاة الحق المصلحين قلة منعزلة لا تأثير لها في حياة الجماعة الظالمة السادرة في الضلال، تلاقي مصيرها الذي يقدره الله لها، وفق سنته التي لا تتخلف على مدار الزمان.

ذلك الأخذ الأليم الشديد في الدنيا علامة عذاب الآخرة، يراها من يخافون عذاب الآخرة، أي الذين تفتحت بصائرهم ليدركوا أن الذي يأخذ القرى بظلمها في هذه الحياة سيأخذها بذنوبها في الآخرة، فيخافوا هذا العذاب.. ) م، يذكر الذهبي في ترجمة عبد الملك بن مروان الخليفة الأموي أنه أنه : (كان قبل الخلافة عابداً ناسكاً بالمدينة، وعن نافع قال : لقد رأيت المدينة وما بها شاب أشد تشميراً، ولا أفقه، ولا أنسك، ولا أقرأ لكتاب الله من عبد الملك، وبعد أن تولى الخلافة يقول ابن عائشة : أفضى الأمر إلى عبد الملك والمصحف بين يديه فأطبقه وقال : هذا آخر العهد بك، يقول

١ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٣١٩٢/٥ بتصرف.

٧ صحيح البخاري ١٦١٠/٤، كتاب المغازي، باب كتاب النبي صلى الله عليه وسلم إلى كسرى وقيصر، رقم ١٦٢٤.

٣ سورة هود آية ١٠٢.

٤ صحيح البخاري ١٧٢٦/٤، كتاب التفسير، باب قوله تعالى وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد ، حديث رقم ٩٠٤٤.

٥ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ١٩٢٨/٤ بتصرف.

الذهبي معلقاً :اللهم لا تمكر بنا، وعن يحي بن يحي الغساني قال : كان عبد الملك كثيراً ما يجلس إلى أم الدرداء في مؤخر مسجد دمشق، فقالت : بلغني أنك شربت الطلاء البعد النسك والعبادة ! فقال : إي والله، والدماء )

وأما الجاه : فيقول عنه الماوردي : ( هو من ألطف الصنائع موقعاً، وربما كان أعظمَ من المال نفعاً ، وهو الظل الذي يلجأ إليه المضطرون \_ بعد الله تعالى \_ وهو بالبذل ينمي ويزيد، وبالكف ينقص ويبيد، فلا عذر لمن مُنح جاهاً أن يبخل به، فيكون أسوأ حالاً من البخيل بماله، الذي قد يُعِده لنوائبه، ويستبقيه للذته، ويكتره لذريته، وبضد ذلك من بخل بجاهه، لأنه قد أضاعه بالشح، وحَرمَ نفسه غنيمة مُكنته، وفرصة قدرته، فلم يُعقبه إلا ندماً على فائت، ومقتاً يستحكم في النفوس، وذماً ينتشر في الناس، قال بعض الحكماء : اصنع الخير عند إمكانه يبق لك همده عند زواله، وأحسن والدولة لك، يُحسَن لك والدولة عليك، واجعل زمان رخائك عُدة لزمان بلائك.

وبذل الجاه قد يكون من كرم النفس، وشكر النعمة، وضدُّه من ضدَّه، وليس بذلُ الجاه الالتماس الجزاء بذلاً مشكوراً، وإنما هو بائع جاهه، وُمعاوضٌ على نعم الله تعالى وآلائه، فكان بالذم أحق . وعلى من أُسعد بجاهه ثلاثة حقوق، يستكثر بها الشكر، ويستمدُّ بها المزيد من الأجر: أحدها : أن يستسهل المعونة مسروراً، ولا يستثقلها كارهاً، فيكون بنعم الله تعالى متبرماً، ولإحسانه متسخطاً.

والثاني: مجانبة الاستطالة، وترك الامتنان فإنهما من لؤم الطبع، وضيق الصدر، وفيهما هدمُ الصنيع وإحباطُ الشكر. وقد قيل للحكيم اليوناني: من أضيقُ الناس طريقاً وأقلهم صديقاً؟ قال: من عاشر الناس بعبوس وجهه، واستطال عليهم بنفسه.

والثالث : ألا يقرن بمشكور سعيه تقريعاً بذنب، ولا توبيخاً على هفوة، فلا يفي مضَضُ التوبيخ، بإدراك النُّجْح، ويصير الشكر وجداً \_ أي غضباً \_ والحمدُ عيباً. ٣

ولكن كثير من الناس إذا أتاه الله ملكاً أو جاهاً تكبر على عباد الله، وكثير منهم من غره جاهه وسلطانه، وظن أنه لا يقدر عليه أحد، ولكنه نسى أن الله أعظم وأقدر منه.

## ١٠- الفتنة بالعجب والكبر :

إن من أكبر نعم الله على الإنسان ، نعمة الإيمان ، ولا تحصل إلا إذا انشرح الصدر بنور البصيرة، والمتكبر هو من لم تنفتح بصيرته فاتخذ الشيطان دليلاً، والكبر يتأتى من إعجاب المرء بنفسه فيراها

<sup>&#</sup>x27; الطلاء : والطلل، والطُّلَّة : الخمر اللذيذة، وخمرة طلة أي لذيذة، انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ٢٠٦/١ ي بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء ٤/ ٢٤٧ ــ ٢٤٩ بتصرف.

٣ مرجع سابق، الماوردي، أدب الدنيا والدين، ص٣٢١ ــ ص٣٢٢.

أكبر من غيرها، وهما يسلبان الفضائل، ويكسبان الرذائل ، قال صلى الله عليه وسلم : (( ثلاث مهلكات : شحّ مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه)) ١ ( لأنه مع العجب يوجد الرضا عن النفس، والرضا عن النفس يتفرع عنه الكثير من التقصير، والكثير من الأمراض ، كالغرور وازدراء الآخرين، ودعوى المقامات، وغير ذلك.

وهذا المرض ( العجب ) هو الذي بسببه لا يستطيع صاحبه أن يتعامل مع الآخرين تعاملاً عادياً فطرياً، فلا هو يرضى أن يتابع الآخرين، والآخرون لا يستطيعون أن يتابعوا صاحب ذلك، لأن متابعته تؤدي إلى الدمار.

واعلم أن العجب مذموم في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم. قال ابن تعالى: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعَجَبَتُكُمُ كَثُرَتُكُمُ فَالْمَ تُغَنِي عَنكُمُ شَيّاً ﴾ ٢، وقال ابن مسعود رضي الله عنه : ((الهلاك في اثنتين : القنوط والعجب)) وإنما جمع بينهما لأن السعادة لا تنال إلا بالسعي والطلب والجد والتشمير، والقانط لا يسعى ولا يطلب ، والمعجب يعتقد أنه قد سعد وقد ظفر بمراده فلا يسعى. فالموجود لا يُطلب، والمحال لا يُطلب، والسعادة موجودة في اعتقاد المعجب حاصلة له، ومستحيلة في اعتقاد القانط، فمن ها هنا جمع بينهما. وقد قال تعالى: ﴿ فَلَا تَرْكُوا أَنفُسَكُمْ مَ كُن عَلَا تَبرؤها)) ، أي لا تعتقدوا أفا بريئة، وهو معنى العجب.

# آفة العجب:

آفات العجب كثيرة، فإن العجب يدعو إلى الكبر لأنه أحد أسبابه، فيتولد من العجب الكبر، ومن الكبر، ومن الكبر الآفات الكثيرة التي لا تخفى، هذا مع العباد، وأما مع الله تعالى فالعجب يدعو إلى نسيان الذنوب وإهمالها، فبعض ذنوبه لا يذكرها ولا يتفقدها، لظنه أنه مستغن عن تفقدها فينساها، وما يتذكره منها فيستصغره ولا يستعظمه، فلا يجتهد في تداركه وتلافيه، بل يظن أنه يغفر له. وأما العبادات والأعمال فإنه يستعظمها ويتبجح بها ويمن على الله بفعلها، وينسى نعمة الله عليه بالتوفيق و التمكين من فعلها، ثم إذا أعجب بها عمى عن آفاتها، ومن لم يتفقد آفات الأعمال كان أكثر سعيه

ا سبق تخریجه ص۸۵.

٢ سورة التوبة آية ٢٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ٣٦٩/٣.

٤ سورة النجم آية ٣٢.

<sup>°</sup> مرجع سابق، الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن، ١/٢٧.

ضائعاً ، فإن الأعمال الظاهرة إذا لم تكن خالصة نقية عن الشوائب قلما تنفع، وإنما يتفقد من يغلب عليه الإشفاق والخوف، دون العجب والمعجب يعتز بنفسه وبرأيه، ويأمن مكر الله وعذابه، ويظر أنه عند الله بمكان، وأن له عند الله منة وحقاً بأعماله التي هي نعمة وعطية من عطاياه، ويخرجه العجب إلى أن يثني على نفسه ويحمدها ويزكيها، وإن أعجب برأيه وعمله وعقله منع ذلك من الاستفادة ومن الاستشارة والسؤال، فيستبد بنفسه ورأيه، ويستنكف عن سؤال من هو أعلم منه، وربما يعجب بالرأي الخطأ الذي خطر له فيفرح بكونه من خواطره، ولا يفرح بخواطر غيره، فلا يسمع نصح ناصح، ولا وعظ واعظ، بل ينظر إلى غيره بعين الاستجهال، ويصر على خطئه، فإن كان رأيه في أمر دنيوي فيخفق فيه، وإن كان في أمر ديني لا سيما فيما يتعلق بالعقائد فيهلك به، ولو اقم نفسه، ولم يثق برأيه واستضاء بنور القرآن، واستعان بعلماء الدين، وواظب على مدارسة العلم، وتابع سؤال أهل البصيرة، لكان ذلك يوصله إلى الحق، فهذا وأمثاله من آفات العجب، فلذلك كان من المهلكات) 1.

وأما الكبر فهو من أسوأ الخصال لأنه يمنع صاحبه من تعلم العلم، وقبول الحق،وقد تكلم سيد قطب عن الكبر في تفسيره لقوله تعالى : ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الله تعالى يعلن عن مشيئته في شأن أولئك الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق أنه سيصرفهم عن آياته فلا ينتفعون بها، ولا يستجيبون لها، وهي جبلة تجنح عن سبيل الرشد حيثما رأته ، وتجنح إلى سبيل الغي حيثما لاح لها، وهذه السمة التي يرسمها التعبير، ويطبع بها هذا النموذج المتكبر ، الذي قضت مشيئة الله أن يجازيه على التكذيب بآيات الله والغفلة عنها بصرفه عن هذه الآيات أبداً )"

أتى رجل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فجلس فكان يأكل بالشمال ولا يأكل باليمين (لأنه متكبر) فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((كل بيمينك. فقال: لا أستطيع. فقال صلى الله عليه وسلم: لا استطعت ما منعه إلا الكبر فما رفعها إلى فمه )) ٤. أي أصبحت يابسة ولله عليه وسلم: لا أستطعت ما منعه إلا الكبر فما رفعها إلى فمه )) ٤. أي أصبحت يابسة ولكذابُ الله خرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُونَ فَيْكُونَ الله منها الله عليه وسلم:

<sup>1</sup> حوى، سعيد ، المستخلص في تزكية الأنفس، ط٧، دار السلام، القاهرة، ١٩١٪ اهــ ١٩٩٨م، ١٨٦ ــ ص١٨٩ بتصرف.

٢ سورة الأعراف آية ١٤٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> مرجع سابق، سید قطب، فی ظلال القرآن ۱۳۷۱/۳ ــ ۱۳۷۲ بتصوف.

٤ صحيح مسلم ٩/٣ ٩٥، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما، حديث رقم ٢٠٢١.

٥ سورة فصلت آية ١٦.

وللمتكبرين علامات ذكرها الإمام الغزالي فقال: ((اعلم أن التكبر يظهر في شمائل الرجل كصَعَر في وجهه، ونظره شزراً، وإطراقه رأسه، وجلوسه متربعاً أو متكئاً، وفي أقواله حتى في صوته ونغمته وصيغته في الإيراد، ويظهر في مِشيته، وتبختره، وقيامه، وجلوسه، وحركاته، وسكناته، وفي تعاطيه لأفعاله، وفي سائر تقلباته في أحواله وأقواله وأعماله، فمن المتكبرين من يجمع ذلك كله ومنهم من يتكبر في بعض ويتواضع في بعض ...)

وهذه الصفات بخلاف صفات عباد الرحمن التي في قوله تعالى : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْمَانِ ٱلَّذِيرَ كَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ ٢.

وهكذا نجد أن الكبر يُكسب صاحبَه المقت، ويوغرُ صدور إخوانه عليه .

( وأحق من كان للكبر مجانباً، وللإعجاب مبايناً، من جلَّ في الدنيا قدرُه، وعظُم فيها خطره، لأنه قد يستقل بعالي همته كل كثير، ويستصغر معها كل كبير، وروى قيس بن حازم أن رجلاً أي به للنبي صلى الله عليه وسلم : (( هَوِّن عليك، فإنما أنا ابن امرأة كانت تأكل القديد )) ، وإنما قال له ذلك صلى الله عليه وسلم حسماً لمواد الكبر، وقطعاً لذرائع الإعجاب ) ٤.

وقد عدد صاحب موسوعة نضرة النعيم أضرار الكبر والعجب فقال: (من مضار الكبر والعجب أنه:

- 1 طریق موصل إلى غضب الله وسخطه .
- ٣ ــ يورث البعد عن الناس والبعد عن الله .
- اشمئزاز الناس منه وتفرقهم من حوله.
  - ٧ ــ هلاك النفس وذهاب البركة.
  - ٩ ـــ جزاء المتكبر الطود من رحمة الله .
- ١١ ــ العجب يؤدي إلى الكبر وكفي به آفة..
- ١٣ \_ العجب يؤدي إلى التقليل من الطاعات.
  - ١٥ العجب يؤدي إلى الغرور .

- رار ۱۳۵۰ و ۱۳۵۰ میل شعار اسپر وانعیب ۱۳۰۱
  - ٢ ــ دليل سفول النفس وانحطاطها .
  - ٤ ــ الشعور بالعزلة وضيق النفس وقلقها.
    - ٦ ــ استحقاق العذاب في النار .
    - ٨ \_ الكبر يبعد المتكبر عن طاعة الله .
  - ١ ــ المتكبرون تعمى بصائرهم عن الحق.
  - ١٢ ـ العجب يؤدي إلى نسيان الذنوب.
    - ١٤ \_ أكثر سعي المعجب بنفسه ضائع.
  - ١٦ \_ العجب يؤدي للإصرار على الخطأ.

<sup>&#</sup>x27; مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ٣/ ٢٥٤.

٢ سورة الفرقان آية ٦٣.

٣ سنن ابن ماجه ١١٠١/ ١١٠ كتاب الأطعمة، باب القديد، حديث رقم ٣٣١٦، المعجم الأوسط ٢٤/٧، رقم ٢٦٠٠، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٤٩٦/٤، برقم ١٨٧٦.

٤ مرجع سابق، الماوردي، أدب الدنيا والدين، ص٣٣٣ بتصوف.

١٧ ــ المعجب بنفسه يلقي بها إلى الهلاك ويحرمها من رضوان الله ومن ثم رضا الناس ١٠

فالكبر والعجب يمنعان صاحبهما من الاستماع للنصح، أو قبول التأديب، كما يمنعانه من الانقياد لله عز وجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم تكبراً وعناداً واستعظاماً.

وبمناسبة الحديث عن الكبر والعجب، فهناك صفتان تلحقان بهما أحببت إيرادهما هنا لأهميتهما وهما: الاحتقار والغرور:

تعجب من الإنسان لكونه يجمع بين المتناقضات، فهو في جانب أقوى من كل ما خلق الله في الحياة، حتى إنه استطاع الطيران في الجو، والغوص في البحر، والوصول إلى القمر، وفي جانب آخر تجده ضعيفاً عاجزاً تؤذيه الذبابة الشاردة وتمرضه الشوكة البسيطة.

(والإنسان العاقل هو الذي لا ينسى جوانب الضعف والقوة، فلا يُغرُّ بمظاهر القوة والذكاء والعلم، ويتطاول بغروره إلى كلَّ مترلة ، ولا يركن إلى جوانب الضعف والعجز فيه، فيحتقر نفسه، ويزدري إمكانياته.

ومن علائم الخير في كل أمة أن تنجو من مرضين خطيرين : مرض الغرور، ومرض الاحتقار.

أما الغرور فهو أن ترى أفرادها يحتقرون كل من عداهم، ويتطاولون إلى ما ليس في قدرهم، ويتدخلون فيما ليس من شأهم، ويحكمون على ما لم يحط به علمهم، حتى ليترفع أحدهم عن الإصغاء لنصيحة، والاستماع لرأي، والإجلال لعالم، فكل واحد منهم يرى نفسه عالماً فوق العلماء ، وسياسياً لا تغيب عنه شاردة، وعظيماً لا يرى بجانبه أحداً يستحق الإجلال والإكبار.

وإنه لمرض يتفشى في أمتنا اليوم، وحسبك أن تستمع إلى أحاديث الناس في المجتمعات العامــة وفي الطرقات والأندية، لترى كيف يحمل كثير منهم خنجر مسموم يجرح هذا ويقطع به ذاك، وكيـف ينطوي على غرور يجعل رأيه فوق الآراء، ونظره فوق الأنظار، وعلمه فوق كل علم، وهو لا يفتــأ في حديثه يصف الناس بالحماقة، ويصف السياسيين بالبلادة، ويصف العلماء بالجهل، وحين تبتلــى الأمة بهذا المرض تستعصي على نصح الناصحين، وتنحدر وهي تظن أنها في أعلى عليين، وتتــراكم عليها المصائب وهي تظن أنها في أتم صحة، وتتألب عليها الدنيا وهي تظن أنها أقوى مــن أعــدائها

أما المرض الثاني فهو مرض احتقار النفس .. تجتمع إلى رجل من المرضى بهذا المرض النفسي فتراه محطم الأعصاب، مسلوب الإرادة، فاقد الأمل، لا يثق بنفسه، ولا بأمته، ولا يرى أنه شيء في الحياة، وما أقساه من مرض على الأمة، إذ يشل فيها الوعى والحياة والحركة، ويجعلها ذليلة أمام كل

١ مرجع سابق، مجموعة من العلماء، موسوعة نضرة النعيم، ١١.٥٣٨ بتصرف يسير .

جبار، ضعيفة أمام كل قوي، وهذا المرض متفش في أمتنا أيضاً، فكم في أمتنا من قضى عليهم الخمولُ والكسل والعزلة ، ولو سألتهم عن ذلك لأجابوك : من نحن ؟ وما قيمتنا ؟ وإذا أحاط الشر بأمتهم رأيتهم يتسللون لواذاً إلى البيوت أو المعابد، فإن طلبت إليهم أن يساهموا في البلاد، قالوا لك: وما شأننا في الحياة ؟ وماذا نستطيع أن نعمل ؟ وهل نستطيع أن نوقف الشمس أو نؤخر عجلة الزمان ؟

مثل هؤلاء في مجتمعنا كثيرون، وأعجب من ذلك أنك ترى في هؤلاء المصابين بمرض الخمول والاحتقار، من هو مصاب بداء الغرور أيضاً، فهو يقدر نفسه في أمته تقدير المغرور المتبجح، ولكنه يضع نفسه أمام الأعداء موضع الحقير الذي ليس من حقه أن يرفع رأساً أو يطلب كرامة!

كلا يا صاحبي إنك شيء عظيم تستطيع أن تفعل أشياء وأشياء .. وما هؤلاء الذين تراهم ممن يملؤون التاريخ بجلائل الأعمال ، ويملؤون المجتمع بوافر النشاط، إلا أناس مثلك لهم مواهبك وذكاؤك، ولكنهم وثقوا بأنفسهم، وعرفوا قيمة مواهبهم، فاستفادوا منها وأفادوا أمتهم . . أما أنت فلقد ازدريت نفسك ، وانتقصت أمتك، ورضيت لنفسك أن تكون نسياً منسياً.

وما أكثر هؤلاء الذين تراهم ينتقصون أمتهم، ويمجدون أعداءهم، ويحتقرون عقائدهم، ومع بالعقائد الباطلة لدى الأمم الأخرى أشد إعجاباً، وأكثر تقديراً، وإذا ادلهم الخطب في أمتهم رأيتهم دعاة هزيمة، وأبواق خِذلان، يبثون في قومهم أن أعداءنا لا يُقاتَلون، وأنسا في وقوفنا في وجههم نقضى على أنفسنا وعلى مستقبلنا!

وما أجمل أدب الإسلام وتعليمه حين لهانا عن هذين المرضين، وأبعدنا عن التخلق بهما ... فهو يبعدنا عن الغرور بتذكيرنا دائماً بقدرة الله فوق قدرتنا، ونعمة الله علينا في كل ما نعتز به من مال وجاه وعلم وفضل.. يقول تعالى : ﴿ وَمَا يِكُم مِّن يَعْمَةِ فَمِنَ ٱللهِ ﴾ ا وأما أدب الإسلام في الثقة بالنفس والابتعاد عن احتقارها، فإنك لتراه واضحاً في هذه الآيات التي ترفع معنويات الأمة وتحملها رسالة الإنقاذ والإصلاح ، حيث قال تعالى : ﴿ كُنْتُم خَيْرَ أُمَّةٍ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُونُ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُونُ إِللَّهُ ﴾ ٢، وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُونَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُونَ أَلَا مُعْرَدُواْ وَانْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُونَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُولُوا وَانْتُمُ ٱلْأَعْلُونَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُولُ وَانْتُمُ الْأَعْلُونَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُمُ وَلَا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُونُ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا لَهُ وَلَا تَهُولُوا وَلَولُهُ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَهُ وَلَا تَهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تُولُولُوا وَلَا تَعْوَلُوا وَلَا تَعْلَوْنَ إِن كُنْتُمُ مُؤْمِولِينَ وَلَا تَهُولُوا وَلَا تَعُولُوا وَلَا تُعُولُوا وَلَا تَعُولُوا وَلَا تُعُولُوا وَلَا تَعُولُوا وَلَا تُعُولُوا وَلَا تُعُولُوا وَلَا تَعُولُوا وَلَا تَعُ

١ سورة النحل آية ٥٣.

٢ سورة آل عمران آية ١١٠.

٣ سورة آل عمران آية ١٣٩.

٤ السباعي، مصطفى ، أخلاقنا الاجتماعية، ط٥، المكتب الإسلامي، بيروت/ دمشق، ٧٠٤ هــ ١٩٨٧م، ص١٠ ــ ص١٤ بتصرف.

فعلى المسلم أن لا يحتقر نفسه بل يعطيها حقها من الثقة فيها، والاعتزاز بها، وأن يستمر في تقويم نقصها واعوجاجها إن وجد، وأن يتفقدها ويزكيها، وفي المقابل لا ينبغي أن تزيد الثقة بالنفس لتصل إلى الغرور ونكران نعم المنعم، والتقصير في شكره عليها ، بل يسعى دائماً لتزكيتها ليفلح ويفوز في الدنيا والآخرة.

### ١١- الفتنة بمسايرة الواقع:

فتنة شديدة تضغط على كثير من الناس فيضعفون أمامها، ألا وهي فتنة مسايرة الواقع وضغط الفساد ومسايرة العادات، ومراعاة رضا الناس وسخطهم، وهي فتنة لا يستهان بها، فلقد سقط فيها كثيرون وضعفوا عن مقاومتها، والموفق من ثبته الله عز وجل، كما قال تعالى : ﴿ يُشَيِّتُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

يقول الإمام ابن القيم يرحمه الله عن هذه الآية: (( تحت هذه الآية كتر عظيم، من وفق لمعرفته وأحسن استخراجه واقتناءه وأنفق منه فقد غنم، ومن حرمه فقد حرم) ٢.

## بعض الصور لفتنة مسايرة الواقع :

إن فتنة مسايرة الواقع والتأثر بما عليه الناس لتشتد حتى تكون سبباً في الوقوع في الشرك الموجب للخلود في النار \_ عياداً بالله \_ وذلك كما هو الحال في ((شرك المشركين الأولين من قوم نوح وعاد وثمود، والذين جاءوا من بعدهم من مشركي العرب، فلقد ذكر لنا القرآن الكريم ألهم كانوا يحتجون على أنبيائهم \_ عليهم السلام \_ عندما واجهوهم بالحق ودعوهم إلى التوحيد بألهم لم يسمعوا بهذا في آبائهم الأولين، وكانوا يتواصون باتباع ما وجدوا عليه آباءهم ويحرِّض بعضهم بعضاً على ذلك، وسجل الله تعالى عن قوم نوح قولهم: ﴿ مَّا سَمِعْنَا بِهَاذَا فِي ٓ اَباآلِهَا ٱلْأُولِينَ نَهُمُ بُكُ اللهُ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ عَالَوا يَعْبُدُ اللهُ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ عَالَوا يَعْبُدُ اللهُ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللهُ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا أَجِثَتَنَا لِنَعْبُدُ اللهَ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ عَالَوا اللهُ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا أُجَثَتَنَا لِنَعْبُدُ اللهَ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا أُ أَجِثَتَنَا لِنَعْبُدُ اللهَ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَالَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا أُولِينَ الْنَعْبُدَ اللهَ وَحَدَمُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَى عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا اللهُ عَالَوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عن قوم هود: ﴿ قَالُوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عن قوم هود: ﴿ قَالُوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عن قوم هود: ﴿ قَالُولُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ

والآيات في ذلك كثيرة والمقصود التنبيه إلى أن تقليد الآباء ومسايرة ما عليه الناس وما ألفوه، لهو من أشد أسباب الوقوع في الكفر والشرك، وقد بُيِّنَ الحقُ للناس ولكن لوجود الهوى وشدةِ ضغط الواقع وضعف المقاومة يؤثر المخذولُ أن يبقى مع الناس، ولو كان يعتقد أنهم على

١ سورة إبراهيم آية ٢٧.

۲ ابن القيم، الإمام، التفسير القيم، جمعه: محمد أويس الندوي، حققه: محمد حامد الفقي، ط (بدون)، دار الفكر، بيروت ــ لبنان، ٢٠٨ هـــ ١٩٨٨م، . سسس

٣ سورة المؤمنون آية ٢٤.

٤ سورة الأعراف آية ٧٠.

باطل، وأن ما تركه وأعرض عنه هو الحق المبين، وإلا فما معنى إصرار أبي طالب عمِّ رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن يموت على عقيدة عبد المطلب الشركية مع قناعته بأن محمداً صلى الله عليه وسلم رسولُ الله والحق معه، لولا الهوى ومسايرة ما عليه الآباء وخوفُه من مصادمتهم وتضليلهم ؟!

ولو جئنا لعصرنا الحاضر وبحثنا عن أسباب ضلال علماء الضلال الذين زينوا للناس الشرك والخُرافة والبدع الكفرية لرأينا أن من أهم الأسباب مسايرتهم للناس، وميلَهم مع الدنيا ومناصبها، وظنهم ألهم بمصادمة الناس سيخسرون دنياهم وجاههم بين الناس، فآثروا الحياة الدنيا على الآخرة، وسايروا الناس مع اعتقادهم بطلان ما هم عليه.

وكذلك الحال في سائر الناس المقلدين لهم في الشرك والخرافة والسحر والشعوذة، لو بان لأحدهم الحق فإنه يحتج بما عليه أغلب الناس، فيسير معهم، ويضعف عن الصمود أمام باطلهم، إلا من رحم الله من عباده الذين لا يُقدِّمون على مرضاة الله تعالى شيئاً، ولا يتركون الحق لأجل الناس، ولا يسايرونهم على ما هم عليه من فساد وضلال؛ بل يتذكرون قول الرسول صلى الله عليه وسلم: ((من التمس رضاء الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس ومن التمس رضاء الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس)) ١.

والأصل في مسايرة الناس على ضلالهم هو الهوى المتغلب على النفوس بحيث يطمس البصيرة، حتى ترى المتبع لهواه يضحي بروحه في سبيل هواه وباطله، وهو يعلم لهايته البائسة، ومن كانت هذه حاله فلا تنفعه المواعظ ولا الزواجر ، كما قال الإمام الشاطبي يرحمه الله : (( فكذلك صاحب الهوى إذا ضل قلبه وأشرب حبه لا تعمل فيه المواعظ ولا يقبل البرهان ولا يكترث بمن خالفه )) ٢

أما ما يتعلق بما دون الكفر من فتنة مسايرة الواقع فهي كثيرة ومتنوعة اليوم بين المسلمين ، وهي تتراوح بين الفتنة وارتكاب الكبائر أو الصغائر ، أو الترخص في الدين، وتتبع زلات العلماء لتسويغ المخالفة الشرعية الناجمة عن مسايرة الركب، وصعوبة الخروج عن المألوف، واتباع الناس إن أحسنوا وإن أساءوا.

والفتنة بمسايرة الواقع وما اعتاده الناس كثيرة في زماننا اليوم لا يسلم منها إلا من رحم الله عز وجل وجاهد نفسه مجاهدة كبيرة؛ لأن ضغط الفساد ومكر المفسدين وترويض الناس عليه

<sup>1</sup> سنن الترمذي ٢٥٠٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في حفظ اللسان، رقم ٢٤١٤، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباين ٥٩٢٧، برقم ٢٣١١.

الشاطبي، أبو إسحاق، إبراهيم، بن موسى، اللخمي، الغرناطي، المالكي ، الموافقات في أصول الشريعة، ط( بدون)، دار المعرفة، مكة المكرمة، عني بضبطه
 وترقيمه ووضع تراجمه الأستاذ محمد عبد الله دراز، ٢ / ٢٦٨ .

ردحاً من الزمان جعل القابض على دينه اليوم المستعصي على مسايرة الواقع في جهاد مرير مع نفسه ومع الناس كالقابض على الجمر.

وإن ثما يعين العبد على هذه المشقة والصبر العظيم استشعار عظم الأجر الذي يناله هذا المستعصي على مسايرة الناس، ويكفي في ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: ((إن من ورائكم أيام الصبر، للمتمسك فيهن يومئذ بما أنتم عليه أجر محسين منكم. قالوا: يا نبي الله أو منهم ؟ قال: بل منكم )) 1.

وأخص بالذكر فئة الدعاة وأهل العلم وما يجب أن يحذروه من هذه الفتنة : إن أهل العلم والدعاة إلى الله عز وجل لمن أشد الناس تعرضاً لفتنة المسايرة؛ وذلك لكثرة الفساد وتنوعه وتسلط شياطين الإنس والجن على أهل الخير بالإيذاء والوسوسة وتأويل الأمور .. إلخ مما قد يُعرِّض العالم أو الداعية إلى التنازلات والمداهنات، إرضاءً للناس، أو اتقاءً لسخطهم، أو رضى بالأمر الواقع، سواء كان ذلك بتأويل أو بغير تأويل، وإن سقوط العالم أو الداعية في هذه الفتنة ليس كسقوط غيره؛ ذلك أن غيره من عامة الناس لا تتعدى فتنته إلى غيره غالباً، بخلاف العالم أو الداعية فإن فتنته تتعدى إلى غيره، لأن الناس يرون فيه القدوة والشرعية، فإذا وقع من الدعاة والعلماء من وقع في مسايرة الواقع والرضا بالأمر الواقع فمن للأمة ينقذها ويرفع الذل عنها ؟ هذا أمر يجب أن يتفطن له كل منتسب إلى الدعوة والعلم، ويتفقد نفسه ويحاسبها، ويسعى لإنجاء نفسه وأهله حتى يكون لدعوته بعد ذلك أثرٌ على الناس، أما إذا أهمل الداعية نفسه، وسار مع ما ألفه الناس، فإن الخطر كبير على النفس والأهل والناس من حوله.

إن المطلوب من العالم والداعية في مجتمعات المسلمين هو تغيير المجتمعات وتسييرها إلى ما هو أحسن لا مسايرها ومداهنتها، وفي ذلك يتحدث أحد الدعاة المخلصين عن رجل العقيدة الذي يسعى لتغيير الواقع وتسييره في مرضاة الله عز وجل، وليس مسايرتِه في مرضاة النفس والناس فيقول: ((وأهم شيء في الموضوع تكوين رجل العقيدة، ذلك الإنسان الذي تصبح الفكرة همه، تقيمه وتقعده، ويحلم ها في منامه، وينطلق في سبيلها في يقظته، وليس لدينا منهم كثير — ومثل هذا لا ينعدم في أمة الخير — ولكن لدينا نفوس متألمة متحمسة مستعدة بعض الاستعداد، ولا بد للنجاح من أن ينقلب هؤلاء إلى مُثل قوية تعي أمرها، وتكمل نقصاها، ليتم تحفيزها الذي ينطلق من عدم الرضا بالواقع والشعور بالأخطار التي تتعاقب، وينتهي باستجابة لأمر الله ونداءات الكتاب الحكيم، ومراقبة وعد الله ووعيده، والتأسي بسيرة الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، ولا بد لنا من

١ المعجم الكبير ١١٧/١٧، رقم ٢٨٩، حديث صحيح انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢/١، ٨٩، برقم ٤٩٤.

وصف عاجل وتحديد مجمل لرجل العقيدة، إن السلوك الأول الفطري الذي يأتي به المخلوق إلى هذه الدنيا هو السلوك الغريزي ، وهذا السلوك يظل لدى الإنسان فعالاً ومؤثراً حياة المرء كلها.

وفي مجتمع كمجتمعنا لا يليق بشخص محترم أن يحمل حاجاته إلى مترله \_ مع أنه مما يثاب عليه \_ وفي مجتمع كمجتمعنا لا بد من التبذير ولا بد من الترف؛ فالأرائك في المترل لا يحسن أن تكون من خشب رخيص وفراش بثمن زهيد؛ بل لا بد من المغالاة بأثماها، فهذا تبذير للأموال ووضعها في غير موضعها، والتبذير محرم في عرف الشرع، ولكن سخط المجتمع أكبر عند بعض الناس من الحلال والحرام، ويتحكم المجتمع في الأزياء تحكماً يقارب عبادة الوثن، كثيرون أولئك الذين يعيشون من أجل رضا الناس والخوف من سخطهم، لا يستطيعون التفلت من هذه القيود حياهم كلها، وهذا المستوى يرتبط بالمستوى الغريزي الأول؛ ذلك أن الإنسان اجتماعي بطبعه يعيش مع الناس ويحرص على رضاهم.

وقليل أولئك الذين يستطيعون أن يتجاوزوا هذا المستوى، يتخطونه إلى مستوى أرفع منه )) 1. مع ملاحظة أن الإنسان إذا كان يفعل هذا من باب التحدث بنعم الله تعالى عليه، والشكر له عليها، فلا بأس، أما المنهي عنه هو أن يكون فعله ذاك على سبيل المباهاة والمفاخرة والاستعلاء على الخلق والتقصير في شكر الخالق عز وجل.

ومن صور هذه الفتنة التي يجب أن يحذرها المسلمون عامة والمصلحون وأهل العلم خاصة ما يلي :

 $1 - \alpha$  مسايرة الواقع وما ألفه الناس من عادات اجتماعية وأسرية ، حيث إنه قد ظهرت في حياة الناس ومن سنوات عديدة وعادات وممارسات اجتماعية مخالفة للشريعة والمروءة بفعل الانفتاح على حياة الغرب الكافر ، ثم قام الإعلام الآثم بتزيينها للناس فوافقت قلوباً خاوية من الإيمان فتمكنت منها، وأشربت حبَّها، وكانت في الأول غريبة ومستنكرة، ولكن النفوس ألفتها وسكنت إليها مع مرور الوقت وشدة الترويض وقلة الوازع، ومن أبرز هذه العادات والممارسات:

أ التعامل مع الخادمات وكأفهن إماء غيرُ حرائرَ ولا أجنبيات، يتبرجن أمام صاحب المترل، وقد يخلو بهن، وكذلك الحال مع الخادمين والسائقين بالنسبة لنساء المترل؛ حيث قد ينفردون بالنساء اللايق قد يتسامحن بكشف زينتهن أماهم، وكألهم مما ملكت اليمين، وكل هذا \_ ويا للأسف \_ بعلم ولي الأمر من زوج أو أب أو أخ، وإذا نُصح الولي في ذلك قال : نحن نساير الواقع، وكل الناس

١ المصري، العلامة محمد أمين ، في سبيل الدعوة الإسلامية ، ص٣٩ ــ ٣٦ باختصار نقلاً عن مجلة البيان العدد١٤٧، ١٤٢هــ ٢٠٠ م

- واقعون في هذا، ومن الصعب مقاومة ضغط الأهل والأولاد، ومطالبهم وإلحاحهم على مسايرة أقارهم وجيراهم.
- ب كذلك ما امتلأت به البيوت من صور ذوات الأرواح من غير ضرورة حتى أصبحت هذه المقتنيات أمراً مألوفاً لا يمكن الانفكاك عنه، ومن ينكره من أولياء الأمور يعترف بضعفه أمام رغبات زوجته وأولاده، وسخط المجتمع من حوله.فيستسلم لهذه المنكرات مسايرة للواقع، وإرضاء للناس الذين لن يغنوا عنه من الله شيئاً، وكفى بذلك فتنة .
- ج ما يحصل في قصور الأفراح والفنادق من منكرات وبخاصة في أوساط النساء كالتبرج الفاضح، والغناء المحرم، المصحوب بالآلات المحرمة ، ناهيك عن المفاخرة والمباهاة في الملابس والمآكل ... إلخ ومع ذلك فلقد أصبحت أمراً مألوفاً يُشنّع على من يخرج عليه أو يرفضه ويقاطعه، حتى أصبح كثير من الناس أسيراً لهذه العادات مسايراً للناس في ذلك إرضاءً لهم، أو اتقاءً لسخطهم.
  - د حسايرة النساء في لباسهن وتقليدهن لعادات الغرب الكافر في اللباس والأزياء وصرعات الموضات، حتى أصبح أمراً مألوفاً لم ينج منه إلا أقل القليل ممن رحم الله عز وجل من النساء الصالحات ، أما أكثر الناس فقد سقط في هذه الفتنة فالهزمت المرأة أمام ضغط الواقع الشديد، وتلا ذلك الهزام وليها، وسايرها في ذلك حتى صرنا نرى أكثر النساء على هيئة في اللباس والموضات ينكرها الشرع والعقل، وتنكرها المروءة والغيرة، يقول صاحب الظلال في ذلك : (هذه العادات والتقاليد التي تكلف الناس العنت الشديد في حياقم، ثم لا يجدون لأنفسهم منها مفراً، هذه الأزياء والمراسم التي تفرض نفسها على الناس فرضاً وتكلفهم أحياناً ما لا يطيقون من النفقة، وتأكل حياقم واهتماماقم ، ثم تفسد أخلاقهم وحياقم، ومع ذلك لا يملكون إلا الخضوع لها : أزياء الصباح، وأزياء بعد الظهر، وأزياء المساء، الأزياء القصيرة، والأزياء الضيقة، والأزياء المضحكة، وأنواع الزينة والتجميل، والتصفيف إلى آخر هذا الاسترقاق المذل، من الذي يصنعه ؟ ومن الذي يقف وراءه ؟ تقف وراءه بيوت الأزياء، وتقف وراءه شركات الإنتاج ! ويقف وراءه المرابون في بيوت المال والبنوك من الذي يعطون شركات الإنتاج ! ويقف وراءه المرابون في بيوت المال والبنوك من الذي يعطون

أموالهم للصناعات ليأخذوا هم حصيلة كدِّها! ويقف وراءه اليهود الذين يعملون لتدمير البشرية كلها ليحكموها ) .

ه - مسايرة الناس فيما اعتادوه اليوم من التوسع في المساكن والمراكب والمآكل بشكل يتسم بالترف الزائد، بل بالمباهاة والمفاخرة، حتى ضعف كثير من الناس عن مقاومة هذا الواقع؛ فراح الكثير منهم يرهق جسده وماله، ويحمل نفسه الديون الكبيرة وذلك حتى يساير الناس ويكون مثل فلان وفلان، والمشكل ليس في التوسع في المباحات، وترفيه النفس، فقد لا يكون بذلك بأس إذا لم يوقع في الحرام، لكن ضغط الواقع، وإرضاء الناس، ومسايرة عقول النساء والأطفال يدفع بعض الطيبين إلى تحميل نفسه الديون الباهظة، وذلك ليكون مثل غيره في المركب أو المسكن، ولن ينفعه مسايرة الناس من الأقارب والأباعد شيئاً إذا حضره الموت وديون الناس على كاهله لم يستطع لها دفعاً.

١ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ، ٢/ ١٢١٩ .

٢ مرجع سابق، الشاطبي، الموافقات، ٢/ ١٢٨ .

٣ المرجع السابق ٢/ ٧٤٧.

وقد لا يكون المفتي قاصداً مسايرة الناس أو الميل مع أهوائهم؛ ولكنه يغفل عن مكر بعض الناس وخداعهم، وذلك في طريقة استفتاءاتم وصياغتها صياغة تدفع المفتي من أهل العلم إلى إجابته بما يهوى، وعن هذا يقول الإمام ابن القيم يرحمه الله : (( يحرم عليه — أي المفتي — إذا جاءته مسألة فيها تحيل على إسقاط واجب أو تحليل محرم أو مكر أو خداع أن يعين المستفتي فيها، ويرشده إلى مطلوبه أو يفتيه بالظاهر الذي يتوصل به إلى مقصوده؛ بل ينبغي له أن يكون بصيرا بمكر الناس وخداعهم وأحوالهم، ولا ينبغي له أن يحسن الظن بهم، بل يكون حذراً فطناً فقيهاً بأحوال الناس وأمورهم، يؤازره فقهه في الشرع، وإن لم يكن كذلك زاغ وأزاغ، وكم من مسألة ظاهرها جميل وباطنها مكر وخداع وظلم! فالغير ينظر إلى ظاهرها ويقضي بجوازه، وذو البصيرة ينفذ إلى مقصدها وباطنها، فالأول يروج عليه زغل المسائل كما يروج على الجاهل بالنقد زغل الدراهم، والثاني يُخرج زيفها كما يخرج الناقد زيف النقود، وكم من باطل يخرجه الرجل بحسن لفظه، وتنميقه، وإبرازه في صورة الناقد زيف النقود، وكم من باطل يخرجه الرجل بحسن لفظه، وتنميقه، وإبرازه في صورة على حق! وكم من حق يخرجه بتهجينه وسوء تعبيره في صورة باطل! ومن له أدبي فطنة وخبرة لا يخفى عليه ذلك )) ١.

٣ – مسايرة الأنظمة ببعض التنازلات التي تضر بالدعوة وأهلها، وهذا من أخطر ما يتعرض له أهل الدعوة والعلم والإصلاح، وبخاصة حينما يكثر الفساد وتشتد وطأته على الناس وبيطؤ نصر الله عز وجل ويتسلط الظالمون على عباد الله المصلحين، حينئذ يجتهد بعض المهتمين بالدعوة والإصلاح، ويظهر لهم أن التقارب مع أرباب الأنظمة والسلطان والالتقاء معهم في منتصف الطريق قد يكون فيه مصلحة للدعوة وتخفيف شر عن المسلمين، وكل ما في الأمر بعض التنازلات القليلة التي يتمخض عنها \_ بزعمهم \_ مصائح كبيرة دون أن تكون هناك تنازلات من الجانب الآخر تراجعاً عن بعض الشر، أو قبولاً لبعض الخير.

وليس المقام هنا مقام الرد والمناقشات لهذه الاجتهادات، فيكفي في فشلها وخطورها نتائجها التي نسمعها ونراها عند من خاضوا هذه التنازلات ورضوا بالأمر الواقع ؛ فلا مصلحة ظاهرة حققوها بتنازلاهم، ولا مفسدة قائمة أزالوها؛ ولقد حذر الله عز وجل نبيه صلى الله عليه وسلم من الركون للظالمين المفسدين أشد التحذير وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَإِن كَادُوا لَيُفْتِنُونَكَ عَنِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّلْقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

<sup>1</sup> مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين ٢٢٩/٤.

لك عَلَيْنَا نَصِيرًا في الرسول صلى الله عليه وسلم وأولها : محاولة فتنته عما أوحى الله إليه، محاولات المشركين مع الرسول صلى الله عليه وسلم وأولها : محاولة فتنته عما أوحى الله إليه، ليفتري عليه غيره، وهو الصادق الأمين لقد حاولوا هذه المحاولة في صور شتى منها: مساومتهم له أن يعبدوا إلهه في مقابل أن يترك التنديد بآلهتهم وما كان عليه آباؤهم، ومنها : مساومة بعضهم له أن يجعل أرضهم حراماً كالبيت العتيق الذي حرمه الله، ومنها : طلب بعض الكبراء أن يجعل لهم مجلساً غير مجلس الفقراء . والنص يسير إلى هذه المحاولات ولا يفصلها، ليذكر بفضل الله على الرسول صلى الله عليه وسلم في تثبيته على الحق، وعصمته من الفتنة، ولو تخلى عنه تثبيت الله وعصمته لركن إليهم فاتخذوه خليلاً، ولَلقيَ عاقبةَ الركون إلى فتنة المشركين هذه وهي مضاعفةُ العذاب في الحياة وفي الممات، دون أن يجد له نصيراً منهم يعصمه من الله .

هذه المحاولات التي عصم الله منها رسوله صلى الله عليه وسلم هي محاولات أصحاب السلطان مع أصحاب الدعوات دائماً، محاولة إغرائهم لينحرفوا — ولو قليلاً — عن استقامة الدعوات وصلابتها، ويرضوا بالحلول الوُسُط التي يغروهم بها في مقابل مغانم كثيرة، ومن حملة الدعوات من يفتن بهذا عن دعوته؛ لأنه يرى الأمر هيناً؛ فأصحاب السلطان لا يطلبون منه أن يترك دعوته كلية، إنما هم يطلبون تعديلات طفيفة ليلتقي الطرفان في منتصف الطريق، وقد يدخل الشيطان على حامل الدعوة من هذه الثغرة، فيتصور أن خير الدعوة في كسب أصحاب السلطان إليها ولو بالتنازل عن جانب منها! ولكن الانحراف الطفيف في أول الطريق ينتهي إلى الانحراف الكامل في فماية الطريق، وصاحب الدعوة الذي يقبل التسليم في جزء منها ولو يستراً، وفي إغفال طرف منها ولو ضئيلاً، لا يملك أن يقف عند الذي سلم به أول مرة؛ لأن استعداده للتسليم يتزايد كلما رجع خطوة إلى الوراء وأصحاب السلطان يستدرجون أصحاب الدعوات، فإذا سلموا في الجزء فقدوا هيبتهم وحصانتهم، وعرف المتسلطون أن استمرار المساومة، وارتفاع السعر ينتهيان إلى تسليم الصفقة كلها، والتسليم في جانب ولو ضئيل من جوانب الدعوة لكسب أصحاب السلطان إلى صفها، هو هزيمة روحية بالاعتماد على أصحاب السلطان في نصرة الدعوة، والله وحده هو الذي يعتمد عليه المؤمنون بدعوهم ومتى دبت الملطان في نصرة الدعوة، والله وحده هو الذي يعتمد عليه المؤمنون بدعوهم ومتى دبت

١ سورة الإسراء آية ٧٣ ــ ٧٥.

٢ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٢٤٥/٤ بتصرف يسير.

 عسايرة ركب الغرب في بعض ميادينه من قِبَل دعاة العصرانية من أبناء المسلمين ، إن الحديث عن العصرانية والعصرانيين يطول، ولكن يكفي أن نذكر هنا ما يتعلق بموضوعنا وهو الحديث عن فتنة المسايرة ، وهم لا يعترفون بألها مسايرة، ولكنهم يسمولها تطويراً وتجديداً، يناسب العصر، وتحت هذا المسمى يقضون على كثير من الثوابت الشرعية ويتحللون من شرع الله عز وجل، باسم التطوير وهو في الحقيقة مسايرة للواقع الغربي، وتقليد أعمى، وانبهار بإنجازاته المادية، بل الهزيمة النفسية أمامه؛ والغريب في أمر هؤلاء ألهم يرفضون التقليد، ويشنعون على من يقلد سلف الأمة ويتبعهم، وعلى من يبقى على الموروث لا يتجاوزه ولا يطوره، ثم هم في الوقت نفسه يسقطون في تقليد الغرب، ومحاكاته بصورة لا تدع مجالاً للريب والشك؛ وهم الذين يتشدقون بالعقلانية ورفض التقليد!! ويعرّف الدكتور الزنيدي العصرانية بقوله: (( هي التأقلم مع المعطيات الاجتماعية والعلمية المتجددة في كل عصر، وربط الإنسان في فرديته وجماعيته بما في دائرة التصور البشري )) ١، ويتحدث الأستاذ محمد حامد الناصر عن بعض شذوذات العصرانيين في ميادين الفقه فيقول: (لقد خرج العصرانيون علينا بفقه غريب شاذ يريد تسويغ الواقع المعاصر لإدخال كثير من القيم الغربية في دائرة الإسلام؛ ذلك أن موقفهم من النصوص الشرعية عجيب؛ فإذا كانت الآية واضحة الدلالة والأحاديثُ النبوية متواترة قالوا: إن هذه النصوص كانت لمناسبات تاريخية لا تصلح لعصرنا الحاضر، وإذا كانت أحاديث آحاد قالوا لا يؤخذ من خبر الآحاد تشريع ولا تبنى عليه عقيدة، أو ألغوا بعض الأحاديث الصحيحة بحجة أنها سنة غير تشريعية، ثم يتهمون الفقهاء بالجمود وضيق الأفق!! إن هذه التجاوزات ــ لو أخذ بما ــ لن تترك من ثوابت الإسلام إلا وحاولت مسخه أو تشويهه ومن شذوذاهم:

أ - وفضهم تطبيق الحدود التي فيها رجم أو قتل أو قطع عضو إلا بعد الإصرار والمعاودة والتكرار، ويأتون بشبه من هنا وهناك.

ب - إباحتهم الربا في البنوك بحجة الحفاظ على اقتصاد البلاد وأن الربا المحرم عندهم هو الربح المركب.

ج موقفهم من المرأة والدعوة إلى تحريرها \_ بزعمهم \_ ودعوهم لها إلى محاكاة المرأة الغربية في عاداها، وإلى الثورة على الحجاب الشرعي وتعدد الزوجات.

ولذلك فالتجديد عندهم:

<sup>1</sup> الزنيدي، عبد الرحمن، بن زيد ، العصرانية في حياتنا الاجتماعية، ط١،دار المسلم، الرياض، ١٤١٥هــ ١٩٩٤م، ص٢٤.

- يعني هدم العلوم المعيارية : أي علوم التفسير المأثور وأصوله، وعلم أصول الفقه، وعلم مصطلح الحديث.

- ويعني رفض الأحاديث الصحيحة جزئياً أو كلياً بحجة ضرورة ملاءمتها لعقولهم ولمصلحة الأمة، وظروف العصر الحاضر على زعمهم.

- ويعني رفض السنة غير التشريعية أي : فيما يخص شؤون الحكم والسياسة وأمور الحياة والمجتمع عموماً.

-التجديد عندهم يعني الخروج من إطار الشريعة إلى القوانين الوضعية، التي تحقق الحرية، والتقدم، ولذلك هاجموا الفقه والفقهاء بلا هوادة.

- الاجتهاد والتجديد عندهم يعني تحقيق المصلحة وروح العصر ) 1.

ولذا نجد أن:

1- الإسلام دين الله لإصلاح أوضاع البشرية في كل زمان ومكان، ونصوصه الثابتة هي الكتاب والسنة، أما فهم عالم \_ أياً كان علمه \_ في زمن معين فهو الواجب الشرعيُّ عليه، حيث وظَّف النصوص الشرعية لحل مشكلات عصره، لكن لا يلزم أن تكون حلولُ ذلك العالم في وقته، ولا فهمُه للنصوص ثابتة مقدسة كثبات وقدسية النصوص الأصلية (الكتاب والسنة).

Y – بناء على ذلك فمبدأ القول بضرورة فهم النصوص الشرعية فهماً يناسب العصر قول صحيح مقبول مبدئياً، لكن يشترط أن يكون صادقاً، أي يراد به فهم النصوص لكي تحل مشكلات الواقع، لا التحلل من الشرع واطراحه، وبشرط احترام مقدسات الإسلام عامة.

مما سبق يتبين خطر هذه الفتنة وأن أصلها مسايرة الواقع والانهزامية أمام ضغطه، مصحوباً ذلك بالجهل بالإسلام أحياناً، وبالهوى والشهوة أحياناً كثيرة.

## الآثار الخطيرة لفتنة مسايرة الواقع:

إن لمسايرة الواقع وما ألفه الناس من المخالفات الشرعية من الآثار الخطيرة على المساير في دينه ودنياه ما لو انتبه له الواحد منهم لما رضي بحاله التي أعطى فيها زمامه لغيره، ومن أخطر هذه الآثار ما يلى :

الناصر، محمد حامد، العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب، ط۱، مكتبة الكوثر، الرياض، ۱۷؛ اهــ ۱۹۹۳م، ص۲۵۷ ص۲۷۱ بتصرف

- الإثار الدنيوية: وذلك بما يظهر على المساير من فقدان الهوية وذوبان الشخصية الإسلامية، وبما يتكبده من معاناة في جسده ونفسه وماله وولده، وهذه كلها مصادر عنت وشقاء بخلاف المستسلم لشرع الله عز وجل، الرافض لما سواه، المنجذب إلى الآخرة، فلا تجده إلا سعيداً قانعاً مطمئناً ينظر ماذا يرضي ربه فيفعله، وماذا يسخطه فيتركه، غير مبالٍ برضى الناس أو سخطهم.
- ٣ الآثار الدعوية: إن الداعية الذي تظهر عليه مظاهر مسايرة الواقع يفقد مصداقيته عند نفسه وعند الناس، وإن لم يتدارك نفسه فقد ييأس ويخسر ويترك الدعوة وأهلها؛ إذ كيف يساير الواقع من هو مطالب بتغيير الواقع وتسييره ؟! وكلما كثر المسايرون كثر اليائسون والمتساقطون؛ وهذا بدوره يؤدي إلى ضعف الدعوة وضعف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر).

فنسأل الله تعالى أن يحفظ علينا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، ونسأله سبحانه إذا أراد بقوم فتنة أن يقبضنا إليه غير مفتونين، إنه أرحم الراحمين وأكرم الأكرمين .

١ سورة العنكبوت آية ٦٩.

٢ سورة الروم آية ١٠.

٣ الخليل، عبد العزيز، مقالة في مجلة البيان العدد ١٤٧، ذو القعدة ٢٠٤١هـ مارس ٢٠٠٠م، ص٢٨.



## الفصل الثاني فتنة المال والبنين أدلة من الواقع

قال ابن كثير في تفسير الآية الأولى: (أي اختبار منه لكم إذ أعطاكموها ليعلم أتشكرونه عليها وتطيعونه فيها أم تشتغلون بها عنه وتعتاضون بها منه كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً عليها وتطيعونه فيها أم تشتغلون بها عنه وتعتاضون بها منه كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً إِن مِنْ أَزُونِ مِكُمْ وَأَوْلِدِ فِيهَ عَدُواً لِنَّكُمْ فَأَمَدَرُوهُمْ ﴿ وقوله: (وأن الله عنده أجر عظيم) أي ثوابه وعطاؤه وجناته خير لكم من الأموال والأولاد فإنه قد يوجد منهم عدو، وأكثرهم لا يغني عنك شيئاً، والله سبحانه هو المتصرف المالك للدنيا والآخرة ولديه الثواب الجزيل يوم القيامة، وفي الأثر يقول تعالى: ((يا ابن آدم اطلبني تجديني فإن وجدتني وجدت كل شيء، وإن فتك فاتك كل شيء، وأنا أحب إليك من كل شيء) ٤٠.

وفي الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (( ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ومن أحب عبداً لا يحبه إلا لله ومن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله كما يكره أن يلقى في النار ))ه . بل حب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقدم على الأولاد والأموال والنفوس كما ثبت في الصحيح أنه صلى الله عليه وسلم قال: (( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين )) ٢ )٧.

١ سورة المنافقون آية ٩.

٢ سورة الأنفال آية ٢٨.

٣ سورة التغابن آية ١٤.

٤ البغداي، زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين بن أحمد بن رجب الحنبلي، جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم،
 ط(بدون)، دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية، ص ٣٤١.

صحیح البخاري ١٦/١، كتاب الإيمان، باب من كره أن يعود في الكفر كما يكره أن يلقى في النار من الإيمان، حديث رقم ٢١، صحيح مسلم ٢٦/١،
 كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان، حديث رقم ٤٢.

٣ صحيح البخاري ١٤/١، كتاب الإيمان، باب حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان، حديث رقم ١٤، صحيح مسلم ٦٧/١، كتاب الإيمان، باب
 وجوب محبة رسول الله صلى الله عليه وسلم، حديث رقم ٤٤.

٧ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ، ٢/ ٣٠١ ــ ٣٠٢ بتصرف يسير.

وإذا نظرنا للمال والبنين من ناحية أخرى نجد أن المال فيه إغراء، فإذا وجد المال في يد الإنسان كان سبباً في إغرائه للحصول على المزيد؛ فعن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( لو أن لابن آدم وادياً من ذهب أحب أن يكون له واديان ، ولن يملأ فاه إلا التراب . ويتوب الله على من تاب )) 1.

قال ابن حجر عند شرحه لهذا الحديث الشريف: (قال الكرماني: فكأنه قال لا يشبع من الدنيا حتى يموت). وقال ابن حجر معلقاً: (ويحتمل أن تكون الحكمة في ذكر التراب دون غيره أن المرء لا ينقضي طمعه حتى يموت، فإذا مات كان من شأنه أن يدفن فإذا دفن صب عليه التراب فملأ جوفه وفاه وعينيه ولم يبق منه موضع يحتاج إلى تراب غيره. وأما قوله في الحديث (ويتوب الله على من تاب) أي أن الله يقبل التوبة من الحريص كما يقبلها من غيره، وفيه إشارة إلى ذم الاستكثار من جمع المال وتمني ذلك والحرص عليه ، للإشارة إلى أن الذي يترك ذلك يطلق عليه أنه الاستكثار من جمع المال وقيي ذلك والحرص عليه ، للإشارة إلى أن الذي يترك ذلك يطبق عمن جمعه تاب . وقال الطبيي : يمكن أن يكون معناه أن الآدمي مجبول على حب المال وأنه لا يشبع من جمعه إلا من حفظه الله تعالى ووفقه لإزالة هذه الجبلة عن نفسه وقليل ما هم، فوضع (ويتوب) موضعه إشعاراً بأن هذه الجبلة مذمومة جارية مجرى الذنب، وأن إزالتها ممكنة بتوفيق الله وتسديده، وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى : ﴿ وَمَن يُوفَ شُحُ نَفَسِهِ فَلُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ لَنِي كُن الله إمكانية إزالة إضافة الشح إلى النفس دلالة على أنه غريزة فيها، وفي قوله (ومن يوق) إشارة إلى إمكانية إزالة ذلك .)٣

وكذلك الأولاد فتنة لأنه لا يوجد شيء يضعف مقاومة الإنسان إلا الأولاد ، فلأجلهم يجبن، ولأجلهم يبخل، ولأجلهم يترك الجهاد بكل أنواعه، وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قال في الحديث الذي يرويه أبو يعلى العامري قال جاء الحسن والحسين يسعيان إلى النبي صلى الله عليه وسلم فضمهما إليه وقال : ((إن الولد مبخلة مجبنة))؛

وكيف يكون الولد مبخلة مجبنة ؟ يشرحها صفاء الضوي في إهداء الديباجة بقوله : (إن شدة الحب للولد قد تصيب المرء بالجبن أو البخل؛ الجبن عن الخروج لما تعين عليه من الجهاد مثلاً، أو للذود عن المحارم، والبخل عن البذل الواجب عليه، وهما صفتان مذمومتان، لكن الإسلام أذهب عن النفس المؤمنة الجبن والبخل، بما عودها على حسن التوكل على الله، والثقة فيما وعد به المجاهد

1 . 5

١ صحيح البخاري ٥/٥ ٢٣٦، كتاب الرقاق، باب ما يتقى من فتنة المال، حديث رقم ٥٠٧٠.

١ سهرة الحشد آية ٩.

٣ مرجع سابق، للإمام الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري ٢٦٠/١ ــ ٢٦١ بتصرف يسير.

ع سنن ابن ماجه ١٢٠٩/٢، كتاب الأدب، باب بر الوالد والإحسان إلى البنات، رقم ٣٦٦٦، مسند الإمام أهمد ١٧٧/٤، حديث صحيح، انظر : صحيح سنن ابن ماجه للألباني ٢٩٥/٦، برقم ٢٩٥٧.

من حفظ أهله وأبنائه، وما أخبر به المنفق في سبيل الله بنماء ماله، قال الله تعالى: ﴿ وَلْيَحْشَ اللَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَلْفًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَــتَّقُواْ الله وَلْيَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ الله عَلَيْهِمْ فَلْيَــتَّقُواْ الله عَنه : (( ما نقصت صدقة من وقال صلى الله عليه وسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه : (( ما نقصت صدقة من مال)) ٣

وسر تقديم المال على البنين في أغلب الآيات القرآنية الكريمة، والأحاديث الشريفة هـو : ( لأن المال أسبق خطوراً لأذهان الناس، لأنه يرغب فيه الصغير والكبير والشاب والشيخ ومن له من الأولاد ما قد كفاه، ولذلك قدم في بيت طرفة :

فَلُوْ شَاءَ رَبِّي كُنْتُ قَيْسَ بنَ عَاصِمٍ وَلُوْ شَاءَ رَبِّي كُنْتُ عَمْرَو بنَ مَوْثَلِا فَأَصْبَحْتُ ذَا مَالٍ كَثِيرٍ وَطَافَ بِي بَنُونٌ كِــرَامٌ سَـادَةٌ لِمُسَوَّدِ )°

وأيضاً ربما لأن المال يتعلق به الجميع بخلاف البنين فقد يوجد من لا يتعلق بهم. والمال أيضاً زينته ظاهرة أكثر من الأولاد وأوضح للناس، وقد يكون للإنسان أولاد لا يفتخر بهم لسوء فيهم أو في أخلاقهم، لهذا كله قدم المال على البنين. والله أعلم.

ولو نظرنا إلى كمية الأموال التي تصرف على الكماليات بقسم المصروفات وذلك لأن من البنود التي سوف يسأل عنها يوم القيامة : ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه . كما في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم : (( لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه وعسن علمه فيم فعل وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه وعن جسمه فيم أبلاه )) ٢ .

أما جمع المال فالمغريات فيه كثيرة فقد يسرق أو يرتشي للحصول على المال، فإذا حصل عليه وقع التبذير والإسراف المنهي عنهما ، ثم يجري وراء المبتكرات الحديثة . ولو فكرنا في كمية المصروفات للتفاخر أمام الناس فالملابس لا بد أن تكون (ماركة)، ومن شدة إغراء الدنيا لم يعودوا يقدرون على التفريق بين الصواب والخطأ في أي شيء ، (فنجد بعض الأفراد من ذوي الدخل المحدود ينفقون قدراً كبيراً من دخلهم على مظهرهم وملبسهم في مجال إظهار نجاحهم ومظهرهم

١ سورة النساء آية ٩

٧ صحيح مسلم ٢٠٠١/٤، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب العفو والتواضع، حديث رقم ٢٥٨٨.

٣ العدوي، صفاء الضوي أحمد ، إهداء الديباجة بشرح سنن ابن ماجه، ط١، مكتبة دار اليقين، البحرين، ٢٢٧ هــ ٢٠٠١م، ٢٨٥٠.

<sup>\*</sup> هو طَرَفَة بن العَبْد بن سفيان بن سعد، البكري الوائلي، أبو عمرو، شاعر جاهلي، من الطبقة الأولى، ولد في بادية البحرين، وتنقل في بقاع نجد، اتصل بالملك عمرو بن هند فجعله في ندمائه ثم أمر بقتله لابيات بلغه أنه هجاه بها. فقتل شاباً في هَجَر، جمع المخفوظ من شعره في ديوان صغير، ترجم للفرنسية، كان هجاءاً، غير فاحش القول، تفيض الحكمة على لسانه في أغلب شعره. انظر : مرجع سابق، الأعلام للزركلي، ٢٢٥/٣ بتصرف يسير.

<sup>°</sup> مرجع سابق، ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ٥٠/٧٥ ــ ٧٧ بتصرف يسير.

ت سنن الترمذي ٢١٢/٤، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب ما جاء في شأن الحساب والقصاص، حديث رقم ٢٤١٧ وقال هذا حديث حسن
 صحيح ، المعجم الكبير ٢٠/١١، رقم ١١١٧٧، حديث صحيح انظر : سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢٢٩/٢، رقم ٩٤٦.

بالثراء . ولقد أصبح الإنتاج الكبير للملابس هو الصفة العامة لمجتمعنا الحالي، وتجدر الإشارة هنا إلى أننا نجد في مجتمعنا بعض الشباب من الجنسين يميلون إلى المبالغة في التعبير عن مظهرهم من خلل اهتمامهم بملابسهم، فهم يرهقون ميزانيتهم بالإنفاق على ملابسهم بصورة مبالغ فيها .)١، ونتيجة لحب الظهور واقتناء ما يستطيعون من الملابس فلا ينظرون لكمية الدخل المخصص للأسرة (وقد حصلت على إحصائية من البحث الميداني الذي أجرته (د. علية عابدين) على عينة من المستهلكين في مصر على نصيب الملابس من الجزء المخصص للإنفاق ووضحت فيه متوسط ما ينفق على الملابس:

| متوسط ما ينفقه على الملابس | مستوى دخل الفرد سنوياً |
|----------------------------|------------------------|
| % 0.7                      | أقل من ٢٠٠             |
| ۲، و %                     | £ • • — Y • •          |
| % A.T                      | ۲۰۰ ــ ٤٠٠             |
| % 11.2                     | ۸۰۰ ـ ۲۰۰              |
| % 11.9                     | 1                      |
| % 11.v                     | 101                    |
| % 11.0                     | ۱۵۰۰ فأكثر             |

وقد لاحظت أن متوسط الدخل ٠٠٠ ــ ٠٠٨ ينفقون على الملابس بنسبة أكبر مما تنفقه الفئة السابقة، وهذا يرجع إلى حبهم للظهور حيث إلهم ينفقون بنسبة ٤،١١، ولاحظت أنه كلما زاد دخل الفرد زاد إقباله على الإنفاق على الملابس ٢٠

وتتابع الدكتورة علية عابدين توضيح أثر التغير الاجتماعي على الملابس من ناحية الاستهلاك فتقول: (إن المناقشات التي تدور حول هذا الموضوع كثيرة، ولكن ربما كان أغلبها نتيجة للاعتقاد بأن الموضة تجعل الناس مضطرين إلى اتباعها والنساء بصفة خاصة، حيث إنهن غالباً ما يتبعنها اتباعاً أعمى بدون تفكير.

علاوة على ذلك فإن كثيراً من الموضات في الملابس تفتقر إلى المنفعة والراحة، حيث تكون معظم خطوط الملابس غير مريحة بشكل واضح، فقد تعايي النساء من الضيق والألم نتيجة لطرف الحذاء المدبب أو قد يتأرجحن على كعب الحذاء الرفيع.

وقد يعاني الرجال في حرارة الصيف الشديدة حيث يطوقون رقاهم بأكوال جامدة وغير مريحة مع ربطات عنق.

1.7

١ عابدين، علية، دراسات في سيكولوجية الملابس،ط١، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٦،٤١٦هـ ١٩٩٦م، ص٩،٤ بتصرف

٢ المرجع السابق ص١٠٢.

ولذلك فكثير من الانتقادات القاسية تهاجم الموضات حيث أنها تضر بصحة الأفراد في المجتمع . ويقصر البعض نظرته للموضة على أنها أداة للشيطان، حيث تشجع الغرور وتشيع الكبرياء، وتبقي على الفروق بين الطبقات وتقوي الترعة في التقليد الاستعبادي .

أما من وجهة النظر الاقتصادية فالموضة تعتبر تعسفية، حيث ترغم الفرد على نبذ الملابس قبل أن تستهلك، حيث يقوم بعملية استبدال الملابس قبل الأوان حسب المعيار الجديد للموضة السائدة في المجتمع.) ١

أما في الدراسة الميدانية التي أجريت لمعرفة العوامل المؤثرة في تفضيل المنتجات لدى السيدات السعوديات والمقيمات بمدينة جدة فقد ظهر في قائمة الاستبيان الموجهة إلى عينة من هؤلاء السيدات حين إجابتهن على سؤال: ما العوامل المؤثرة في تفضيل سلة المنتجات المشتراة للأسرة السعودية والمقيمة ( ٠٠ منتج ) وذلك في إطار من دوافع التفضيل الشائعة والتي تتضمن: الجودة العالية ، السعر المناسب ، تعدد الألوان، شهرة الماركة، توافر الضمان والصيانة، توافر قطع الغيار ، حداثة الموضة .

التوزيع النسبي الإجمالي لمتوسط قيم عوامل التفضيل للمجموعات السلعية المختلفة من وجهة نظر المتوزيع السبي الإجمالي المستهلكات في مدينة جدة

| حداثة الموضة | توفر قطع الغيار | الضمان والصيانة | شهرة الماركة | تعدد الأحجام | تعدد الأشكال | تعدد الألوان | السعر المناسب | الجودة العالية |                       |
|--------------|-----------------|-----------------|--------------|--------------|--------------|--------------|---------------|----------------|-----------------------|
| ۲            | 1               | ١               | ۲.           | 0            | *            | ۲            | 77            | ٦,             | سلع غذائية            |
| 10           | 1               | ١               | ١٢           | 7            | ١.           | ١.           | ۱۷            | ٥٨             | ملابس                 |
| ٣            | ٤               | ٣               | 17           | ٦            | ٩            | 7*           | ۲.            | 0 £            | أثاث ومفروشات         |
| ٥            | ١               | ۲               | ١٨           | ٥            | ٨            | ٧            | ١٤            | ٥١             | منتجات جلدية          |
| 7*           | ٦,              | ٤               | ٩            | ٧            | 11           | ١٣           | 10            | ٥١             | أدوات ديكور           |
| 7*           | 1               | ١               | ١٣           | ٧            | ٩            | 7*           | ۱۷            | ٥٦             | منتجات ورقية          |
| ١            | 1               | ١               | ۱۸           | ٣            | ٤            | ٤            | ۲١            | ٦٢             | منظفات متزلية         |
| ٩            | ٣٤              | ۲.              | ١٨           | *            | ٨            | ٧            | 11            | ٥٩             | أجهزة كهربائية منزلية |
| ٨            | 1               | ۲               | ١٨           | 0            | ١٣           | ٤            | 18            | ٥٧             | أدوات تجميل ومجوهرات  |
| 7            | ٤               | ٥               | 10           | 7"           | ٩            | ٧            | ١٨            | ٥٦             | المتوسط               |
| ٦            | ٨               | ٩               | ٣            | ٧            | ٤            | ٥            | ۲             | ١              | الترتيب               |

١ المرجع السابق، ص١٠٨ بتصرف.

وقد وجد بعد الدراسة أن شهرة الماركة كانت العامل الثالث المؤثر على القرار الشرائي (بعد الجودة العالية ، والسعر المناسب ) ، إذ ترتبط الماركة لدى المستهلكات بالجودة ، وعادة تبحث المشتريات عن الماركة ، وشهرها في الأجهزة الكهربائية المترلية، وأدوات التجميل، والمنتجات الجلدية.

أما العطور والكريمات فإن عامل التفضيل الرئيسي هـو جـودة أصـنافها ( ٢٦% في المتوسط) ، أما العنصر الرئيس الثاني والمهم فهو الماركة وشهرتها ( ٣٣% في المتوسط) وهو أمـر ملازم لاستهلاك هذه المجموعة السلعية التي ترتبط بعنصر المباهاة والتفاخر، واسـتخدام الـدوافع المرتبطة بالانتماء الاجتماعي . أما الذهب والمجوهرات فالمقام الثاني بعد الجودة هو الحداثة والموضة وذلك بنسبة ( ٤٤% ) باعتبار أن ذلك من الأمور المرتبطة بزينة المرأة ووضعها في البيئة المحيطـة كالم

التوزيع النسبي لعوامل تفضيل منتجات التجميل والذهب والمجوهرات:

| حداثة الموضة | توفر قطع الغيار | توفر الضمان | شهرة الماركة | تعدد الأحجام | تعدد الأشكال | تعدد الألوان | السعر المناسب | الجودة العالية |              |
|--------------|-----------------|-------------|--------------|--------------|--------------|--------------|---------------|----------------|--------------|
| ٣            | ı               | ٥           | ٩            | ٥            | 10           | ٦            | 10            | ٤٨             | صابون وشامبو |
| ٣            | ı               | ٣           | 7            | ٥            | ٦            | ٥            | 10            | ٥٣             | معجون أسنان  |
| ٥            | 1               | ١           | 40           | 0            | ٥            | ٣            | 11            | ٦٢             | عطورات       |
| ٣            | ı               | ١           | ٣.           | ٥            | ٤            | ۲            | ١٢            | ٦.             | كريمات       |
| 7 £          | 1               | ١           | 11           | ٤            | ١.           | ٥            | ١.            | ٦ ٤            | ذهب ومجوهرات |
| ٨            | _               | ۲           | ١٨           | 0            | ١٣           | ٤            | ١٣            | ٥٧             | المتوسط      |

وفي الإجابة على سؤال مهم وهو: هل هناك علاقة بين عوامل تفضيل المنتجات والدخل ؟ أوضح تحليل العلاقة بين عوامل تفضيل المنتجات و دخل الأسرة أنه كلما زاد الدخل ارتبط بالاهتمام بالجودة (77% لأصحاب الدخول المنخفضة إلى 55% لأصحاب الدخول العالية ) ، هذا فضلاً عن قيام المستهلكات ذوات الدخل الأكثر بالاهتمام بشهرة الماركة وكل ذلك على حساب انخفاض الاهتمام بالسعر كما يظهر من الجدول التالى :

| ما يزيد عن<br>۱۱۰۰۰ ريال | من ۲۰۰۰ إلى أقل<br>من ۲۰۰۰ ريال | من ۳۵۰۰ إلى أقل<br>من ۷۰۰۰ ريال | دخل شهري<br>أقل من ۲۰۰۰ريال | عوامل التفضيل   |
|--------------------------|---------------------------------|---------------------------------|-----------------------------|-----------------|
| ٤٥                       | ٣٨                              | 44                              | ٣١                          | الجودة العالية  |
| ١١                       | 11                              | 17                              | 10                          | السعر المناسب   |
| ٦                        | ٩                               | ٨                               | ٨                           | تعدد الألوان    |
| ٦                        | ٩                               | ٩                               | ١.                          | تعدد الأشكال    |
| ٦                        | ٩                               | ٦                               | ٩                           | تعدد الأحجام    |
| 1 🗸                      | ١٣                              | 11                              | ١٣                          | شهرة الماركة    |
| ۲                        | ۲                               | ۲                               | £                           | الضمان والصيانة |
| ۲                        | ٣                               | ۲                               | ۲                           | توفر قطع الغيار |
| ٦                        | ٦                               | ٦                               | ٨                           | حداثة الموضة    |

# والخلاصة لكل ما سبق:

وجد أن دوافع الشراء لدى السعوديات والمقيمات بمدينة جدة متعددة من أبرزها الدوافع العاطفية وتمثلت في :

- ١ حب الاقتناء للمجوهرات والذهب والملابس.
- ٢- التفاخر ، حيث جاء مرتبطاً بشيوع أنماط معينة من العادات الاجتماعية خاصة عند
   شراء الملابس، وأدوات التجميل والمجوهرات والأدوات الكهربائية المتزلية.

أما العوامل المؤثرة في تفضيل المنتجات لديهن فهي :

- ١ الجودة العالية .
- ٢ السعر المناسب خاصة في المنظفات الصناعية والأثاث.
- تشترى كثير من السلع خاصة أدوات التجميل والأجهزة الكهربائية المترلية والسلع الغذائية والمنتجات الجلدية لشهرة الماركة.
- ك كما لوحظ من الدراسة اهتمام السعوديات بشهرة الماركة على حساب تقليل الاهتمام بالسعر عكس اهتمام المقيمات حيث يقل الوزن النسبي لشهرة الماركة مقابل الاهتمام بالسعر.) 1.

1.9

انظر دحلان ، عبد الله صادق ، تحليل سلوك الشراء لدى السيدات السعوديات والمقيمات بمدينة جدة، مركز البحوث بالغرفة التجارية الصناعية بجدة،
 ۱۲۱هـ ۱۹۹۲م ، ص۷٥ ـ ۱۲۲.

مما سبق يتبين لنا مدى تعلق الكثير من الناس بالأموال ، بل والتبذير في إنفاقها، وهذه تؤكدها الدراسة التي قدمتها الدكتورة سارة الدويسان عن طريقة الناس في الإنفاق وكيف ألهم تحولوا إلى مستهلكين، فقد وجدت أن المستجدات والمتغيرات الاقتصادية التي طرأت على أوضاع المجتمع المسلم والأسر (في الكويت) قد أفرزت عدة ظواهر اجتماعية، من أبرزها تنامي روح الترعة الاستهلاكية، حيث ظهرت خلال السنوات العشر الماضية أنماط استهلاكية غير مسبوقة نتج عنها أثار سلبية ومشكلات اجتماعية ذات أبعاد اقتصادية وأمنية وسلوكية على أفراد الأسرة بشكل خاص، والمجتمع بشكل عام.

وتقول الدكتورة سارة: (ونظراً للسياسات التمويلية التي تقدمها البنوك وغيرها من المؤسسات التمويلية للأفراد، ولعدم وجود معايير تمويلية سليمة تتوافق ومدخرات الأفراد، ومع وجود أساليب تسويقية تستخدم الإعلام بكل صوره لجذب المستهلك لاقتناء السلع كما يلاحظ ذلك الجميع. لذا نجد تنامي السلوك الاستهلاكي غير المرشد لأفراد المجتمع، ثما يؤدي إلى قديد استقرار الأسر وتحويل أفرادها على خلايا مفرطة في الجوانب الاستهلاكية المختلفة دون ضوابط أو ترشيد. ولا بد لمنع هذه الآثار السلبية من السعي إلى إيجاد وسائل تقوم بتعزيز جوانب الإدارة والتخطيط المالي الحديث لاقتصاديات الأسرة ثما يسهم في الحد من تنامي هذا السلوك الاستهلاكي غير المرغوب.

العلاقة بين أنماط الاستهلاك غير المرشد:

يسعى الإنسان لإشباع حاجاته من خلال اقتناء مختلف السلع .. وهناك عوامل تحدد سلوك الإنسان لإشباع هذه الحاجات ( وهذه العوامل هي :

- مستويات الدخل الفردي وأسعار السلع تشكل قيوداً تواجه المستهلك في سعيه لزيادة حجم استهلاكه.
  - العادات والمعتقدات والتقاليد الاجتماعية السائدة لها دور هام في تشكيل سلوك الفرد ودوافعه.
- والإنسان يسعى عبر محاكاة أنماط استهلاك الفئات الأعلى إلى الارتقاء بمكانته الاجتماعية.
   ومن أهم الوسائل:
- الإعلانات التجارية تساعد في إقناع الأفراد بحاجاتهم للسلع، وفي تصوير هذه السلع كرمز للحياة الجيدة التي يتطلع إليها الجميع.
- القروض الاستهلاكية وتسهيلات الدفع الاستهلاكية تساعد غير القادرين مادياً على شراء السلع والخدمات.

وطبقاً لبيانات الحسابات القومية (في الكويت) ارتفع حجم الاستهلاك النهائي الخاص من 77777 مليون دينار خلال عام 1998 الى 777777 ملايين دينار خلال عام 1998 . ولعل ما يسترعي الاهتمام هنا أن الاستهلاك النهائي الخاص تزايد فيما بين عامي 1999 و 1999 بما نسبته 1997 في الوقت الذي لم تتعد نسبة الزيادة في حجم المجتمع السكايي نحو 1990 مما يشير إلى ارتفاع متوسط استهلاك الفرد من نحو 1990 دينار في عام 1990 إلى حوالي 1990 دينار في عام 1990 .

ومع التزايد في متوسط الإنفاق الاستهلاكي جنباً إلى جنب فقد ارتفع نمو المجتمع السكايي ، وأضحى الاستهلاك النهائي الخاص يلتهم وحده ما نسبته ٧٧،٨ % من الناتج المحلي غير النفطي و ٢،٢٥ % من الناتج المحلى الإجمالي ( بشقيه النفطى وغير النفطى ).

وقد لعب عامل المحاكاة والتقليد الاجتماعي دوراً هاماً في تغذية الترعة المبالغ فيها للاستهلاك . وهذا العامل لا يأخذ فقط بعداً داخلياً (محلياً ) بل بعداً خارجياً .. ففي ظل الانفتاح (عبر وسائل الاتصالات والسياحة ) أصبح هناك تقليد لنمط " الحياة الجديدة " وتساعد في تصويره وتعميقه الدعاية والإعلانات التجارية.

إن التغير في أنماط الاستهلاك السائدة قد أدى إلى تغيرات ملموسة في أولويات إنفاق الفرد الكويتي. وبصفة عامة تشير نتائج بحث ميزانية الأسرة إلى أن جزءاً من الإنفاق الاستهلاكي في المجتمع لا يخدم حياة الإنسان أو يحسن في نوعيتها، بل هو إنفاق هدري على سلع ذات طابع كمالي تتعدى إشباع حاجات مغلبة إلى إشباع حاجات ذات بعد نفسي ومجتمعي ، مع وجود الدافع الاجتماعي للمحاكاة والتقليد وسهولة الحصول على القروض الاستهلاكية التي تزايدت أرصدها بصورة كبيرة.

وقد بات واضحاً أن الرفاه الذي شهدته دولة الكويت وغيرها من الدول الخليجية النفطية بفعل تدفق عائدات النفط بما ترتب عليها من تسارع معدلات الإنفاق العام، ومن ثم ارتفاع القدرة الشرائية في المجتمع، لا يعني ارتفاع معدلات الإنتاج السلعي وإنما مستويات الاستهلاك التي تنامت بسرعة وأضحت تلتهم عائدات الثروة النفطية .. في وقت ضعفت فيه \_ بشكل عام \_ العلاقة بين

إنتاجية العمل والعائد المتحصل منه، وسادت أنماط استهلاكية مدفوعة بعوامل اجتماعية أكثر منها موضوعية ، تعمقت بفعل اثر المحاكاة والتقليد الاجتماعي مما دفع غالبية الأفراد \_ القادرين منهم وغير القادرين \_ على مجاراة صور " الحياة الجديدة " وساعد على تبنيها سهولة الحصول على القروض الاستهلاكية وتعدد وتنافس الجهات المانحة لهذه القروض . وذلك على الرغم من حقيقة أن هذه القروض تقلص فعلياً من دخول الأفراد بنسبة وحجم الفوائد المدفوعة عليها مما أدى إلى أن العديد من الأسر تعابى من :

- -مشاكل في العلاقات على مستوى الأسرة.
  - -مشاكل على مستوى الأبناء .
- انخفاض مستوى المعيشة وارتباك ميزانية الاسرة.
  - -تعشر في أداء الالتزامات المالية .
  - -مشاكل صحية ومرضية ومتاعب نفسية.
    - -مشاكل في العلاقات الاجتماعية العامة.

وليس هناك أبلغ في التعبير عن وطأة هذه المشاكل من قول أحد المسجونين على قضية قروض استهلاكية " لقد خسرت كل شيء ، نفسي وعائلتي ومستقبلي ماذا بقي لي غير المشاكل النفسية والاجتماعية، ضاع كل شيء زوجتي وأطفالي "

وقول آخر " اللجوء إلى القروض لاستبدال السيارة بأخرى آخر موديل، والسفر والإنفاق ببذخ، وتغيير الأثاث مجاراة للمظاهر الاجتماعية الخادعة ، هي السبب فيما أنا فيه الآن " فهل هناك من يتعظ !!!! )\

وما يقال عن الأسر والمجتمع في الكويت، يقال عنه في السعودية وغيرها من الأسر المسلمة الخليجية من حيث إن التعلق الشديد بالمال وحبه، والتبذير في إنفاقه بدا شيئاً واضحاً ملحوظاً.

كما نلاحظ في بعض المجتمعات العربية الإسلامية انتشار ظاهرة غريبة تسمى " آخر موضة "، وقد اختلف الناس في تحديد ماهيتها، فالبعض يعتقد ألها التطور في الشكل الخارجي للإنسان، وهذا ما نشاهده من بعض فتيات وفتيان جيلنا الحاضر، الفتاة تقص شعرها إلى ما هو أعلى من أذها، وتضع وشماً على ذراعها، ولصقات حول أطراف عينيها، وترتدي بنطلوناً ضيقاً ممزقاً، وحين تسأل عن هذا التصرف الغريب؛ تقول بأنه الموضة.

\_

النظر الدويسان، الدكتورة سارة، أنماط الاستهلاك غير المرشد لدى الأسرة وما قد يرتبط بها من مشكلات خاصة بسداد الديون الاستهلاكية، ورقة عمــــل القيت في مؤتمر التحديات المعاصرة للإدارة المالية للأسرة الكويتية الآثار والحلول، ١ ـــ ٣ مايو ٢٠٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقـــاف، ص٤ ـــ ما مايو ١٠٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقـــاف، ص٤ ـــ ما مايو ١٠٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقـــاف، ص٤ ـــ ما مايو ١٠٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقـــاف، ص٤ ـــ ما مايو ١٠٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقـــاف، ص٤ ـــ ما مايو مؤتمر التحديات المعاصرة للإدارة المالية للأسرة الكويتية الآثار والحلول، ١ ــ ٣ مايو مايون.

وهذا لا يعني أن الاهتمام بالموضة مقتصر على الفتيات فقط، بل حتى الفتيان فترى الشاب يطيل شعره، ويرتدي الأقراط، ويعلق على صدره السلاسل والصور، ويفتخر بذلك ليحصل على لقب " ماشي على الموضة ". وليس للموضة حد معين، بل البحث عن آخر موضة في السيارات، وفي الجوالات، وفي الماركات المختلفة، فتنفق الأموال الباهظة للحصول على هذا الأمر، والذي هو لا يعدو كونه غزواً فكرياً منظماً، خاصة ونحن نشاهد سباقاً محموماً يترافق معه أساليب تسويقية جديدة، وأساليب إعلانية مثيرة، ووسائل إعلامية جذابة، ودعايات كثيفة من أجل الشراء، واستهلاك السلع أكثر من اللازم، وبالتالي شراء أغراض ليست ضرورية ولا في حدود الإمكانية، وهذا يدفع بعض الآباء لتكلف المزيد ودفع الكثير لإرضاء أبنائهم وبناقم.

فما الذي يجعل امرأة تدفع مليون دولار في حذاء بمحلات هارودز في لندن، وأخرى تدفع ربع مليون ريالاً في عباءة بإحدى البلدان العربية ؟ إلها الموضة! الصنم الجديد الذي صنعته حضارة العصر وخرت له جباه ملايين، بينهم موحدون.

وإليكم هذا التقرير المنقول من مجلة الأسرة لتوضيح ذلك: ((لقد أصبح مصممو الأزياء مافيا عالمية تجوب الأرض بحثاً عن العملاء حتى ولو كانوا من أفقر الشعوب لامتصاص آخر فلس من جيوبهم وإضافته إلى رصيد هؤلاء النخاسين الذين أصبحوا مليونيرات. فقد ذكرت دراسة حول الإقرارات الضريبية لكبار دافعي الضرائب الإيطاليين عام ٢٠٠١م نشرها مجلة ( بانوراما) الأسبوعية أن قطب الموضة جورجيوأرمايي هو أغنى رجل في إيطاليا، وأن دخله الخاضع للضريبة فقط يبلغ ٢،٢٦ مليار ليرة ( ١٤٣ مليون دولار) وجاء مصمم أزياء آخر هو سانتو فيرساتشي ضمن أغنى خسة عشر رجلاً في إيطاليا بثروة بلغت نحو ٢١ مليار ليرة.

وغدت صناعة الأزياء صناعة جبارة تستقطب مليارات الدولارات وتغري الجميع بالانخراط فيها)) ١

ونحن لا نعيب على النساء والفتيات حبهن للتجمل والاعتناء بمظهرهن، ولكن نعيب عليهن الهوس بالموضة والتعلق بها، بل والتسابق لهثاً في تطبيقها، فيلبسن ما يخالف الشرع ويظهر العورات التي أمر الله عز وجل بسترها.

والمسؤول الأول عن إدخال هذه الأزياء (الموضة) المخالفة لديننا وعاداتنا، هم التجار وأصحاب المحلات، حيث أدخلوها للمسلمين، وبالغوا في نشر الإعلانات المغرية باقتنائها ، متناسين أن مصممى الأزياء يهود ويعلنونها صريحة ألهم من أكبر الداعمين لإسرائيل، (ويكفى في ذلك قول

ا مجلة الأسرة العدد ٩٠٩، ربيع الثاني ٢٣٤ هـ.، ص٩٩قام بإجرا هذا التحقيق : من الرياض : الأسرة، خزامي القوس، معمر خليل، عبد الله أبا الخيل،
 ومن جدة : أمال رتيب، ومن القاهرة : محمد جمال عرفة.

أحدهم وهو مارك سبنسر حينما سئل: متى تتوقف عن دعمك لليهود في فلسطين؟ قال: إذا توقف آخر عربى عن الشراء من محلاتي!!

إذا كان الأمر كذلك فكيف نواجه الطوفان ؟ خطوات يسيرة تساعدك في هذا الطريق:

- التفوى خير لباس قال تعالى: ﴿ يَنَنِيَ عَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُور لِبَاسًا يُورِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيشًا وَلِيَاسُ النَّقُوىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ إِنَّيَ ﴾ ا
- ٢ التزين المباح كالتحلي بالذهب والملابس الحسنة الجميلة والعناية بالشعر وتصفيفه وتزيينه على محظور شرعي.
- ٣ لا داعي مطلقاً لتعدد الملابس والفساتين بتكرار المناسبات ، وحين إقدامك على شراء فستان جديد تذكري أنك ستسألين يوم القيامة عن قيمته من أين أتيت بها ؟ وفيم أنفقتها؟
- ك تذكري أن هناك من المسلمين والمسلمات من لا يجدون ما يكسون به أجسادهم، بل ما يسترون به عوراهم، فوازي بين هذا وبين أن تتصدقي بهذا المبلغ على أولئك وأمثالهم لعل الله تعالى أن يكسوك من حرير الجنة.
- العلاج المبكر وذلك أن مروجي الموضة ينفذون إلى الفتيات من باب التمرد والانطلاق والعصرية وغيرها من المصطلحات المضللة التي يصطادون بها المراهقات ) ٢

فعلينا أن نصحح أوضاعنا، ونقوم استهلاكنا، لنكون أفراداً صالحين، ونحافظ على هويتنا الإسلامية بعيداً عن تقليد غير المسلمين، كما أننا يجب أن نربي أبناءنا على شكر النعم، قليلة أو كثيرة، ففي كل خير، وبقدر من الحكيم الخبير، لأن طبائع الناس تختلف، فهناك من أهل الدنيا مَنِ الفقر خير له، فكثرة المال لا تنفعهم ولا كثرة الأولاد، وليس ذلك سبباً لسعادهم، بل في عذاهم.

يلبس الإنسان ، ولكن بفخر وخيلاء أو بمال حرام، وتلبس المرأة الزي الفاتن المفتن، فهل هذا خير؟ ويأكل الطعام لكن من حرام فهل هذا خير؟ ويحيى في الرذيلة ويسير مجرماً مقتحماً أسوار المحرمات فهل هذا خير؟ ليس الإنعام بالمال والحياة الناعمة دليلاً على أن الله أراد الخير بمن أنعم عليهم بذلك، فضلاً أن يكون دليلاً على رضاه عنهم، هذه القاعدة نؤكد عليها، فبعض الناس يصر على الاعتقاد بأن الإنعام بالمال دليل الخير والرضا، وذلك باطل بدليل قوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَزُقَهُ وَاللهُ اللهُ وَلَيْكُونُ وَلِي اللهُ وَلَيْكُونُ وَلَيْكُ وَأَمَّا اللهِ اللهِ اللهُ فَقَدَرَ عَليّهِ رِزْقَهُ وَالمَا اللهُ وَلَيْكُونُ عَلَيْهِ وَزُقَهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا مَا اللهُ اللهُ وَلَا مَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

١ سورة الأعراف آية ٢٦.

٢ المرجع السابق ص٢٣ ــ ٢٥ بتصرف يسير جداً .

فَيَقُولُرَيِّ أَهُنَنِ آَكُ كُلًّ كُلًا مَنْ عَلَى الله على الله الله عليه بالمال فقد أكرمته ولا كل من حرمته المال فقد أهنته ودليل أوضح على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَا آَمُولُكُو وَلَا آَوْلِكُو بِاللَّتِي تُقَرِّبُكُو بِاللَّهِ فَقد أَهْنَه وَدليل أوضح على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَا آَمُولُكُو وَلَا آَوْلِكُو وَلَا آَوْلِكُو بِاللَّهِ مَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ عِندَنَا زُلَّهَ فَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَأُولَتِهِكَ لَهُمْ جَزَآهُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ عِندَنَا زُلَّهُ فَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلْلِحًا فَأُولَتِهِكَ لَمُهُمْ جَزَآهُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى

إذا عرفنا هذا فيجب علينا أن نحفظ القاعدة المفسرة لكل ما سبق وهي: ((إن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي الدين إلا من يحب) ٣، وعليها يجب أن نبني حياتنا. ولو تأملنا حالنا لوجدنا أننا نسير عكس هذه القاعدة ، فكثير يغضبون ويسخطون وإذا نظرت وجدت السبب الدنيا لا الدين ، فغضبهم وسخطهم لأجل قلة رزقهم وضيق معاشهم، فغضبهم لأجل دنياهم لا لأجل دينهم .وهؤلاء لا يبذلون عشر السخط والغضب لأجل دين الأمة وأخلاقها، إذا ما انتهكت وأفسدت، فقد استنفذوا غضبهم كله لأجل دنياهم، وهؤلاء لم يفهموا حقيقة الحياة ولا حقيقة الدين، ولم يفهموا القاعدة الآنفة، والتي يحرص الشرع على ترسيخها في كل مناسبة ، أو ألهم فهموها لكنهم تغافلوا عنها والتمسوا التأويلات والمخارج لأنفسهم اتباعاً لشهواهم العاجلة ..

إن التعلق بالمال وحبه همل كثيراً على قلب الحقائق وتبديلها، ولو وقف الإنسان وقفة صدق مع نفسه لعلم أن النعمة ليست في المال، إذ كم من أناس يملكون المال لكن لا يملكون السعادة، بل الشقاوة وإن في دعاء النبي صلى الله عليه وسلم بالتعاسة على من صار عبداً للمال لعبرة لمن اعتبر: ((تعس عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخميصة إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش ..)) كم، فحب المال والتعلق به يدمر الدين والشاهد على هذا حاضر:

- كم من إنسان ضيع الصلاة لأجل المال ؟
- وكم من إنسان ضيع الحلال بسبب المال ؟
- وكم من إنسان ضيع العرض حباً في المال ؟
  - وكم من إنسان رق دينه والسبب المال ؟

أمور كثيرة ضاعت، وأمور كثيرة فسدت، وبلايا كثيرة وقعت فيها الأنفس والأزواج والأولاد والبنات، كل ذلك لأجل المال، وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قال: (( ما الفقر

١سورة الفجر آية ١٥ ــ ١٦.

٢ سورة سبأ آية ٣٧.

٣ مسند الإمام أحمد بن حبل ٣٨٧/١، حديث رقم ٣٦٧٢، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢٨١٦، برقم ٢٧١٤.

عصحيح البخاري ١٠٥٧/٣ ، كتاب الجهاد والسير، باب الحراسة في الغزو في سبيل الله، حديث رقم ٢٧٣٠.

أخشى عليكم ولكن أخشى أن تبسط لكم الدنيا كما بسطت لمن كان قبلكم فتنافسوها كما تنتافسوها فتهلككم كما أهلكتهم )) ١

فمن اختار المال والولد وفضلهما على التزام شرع الله فقد خاب وخسر.

وقد قال صلى الله عليه وسلم: (( ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه )) ٢ .وقال صلى الله عليه وسلم: (( يقول ابن آدم: مالي مالي! وهل لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت؟)) ٣.

((وقال يحي بن معاذ ': الدرهم عقرب، فإن لم تُحسن رقيته فلا تأخذه، فإنه إن لدغك قتلك سمه. قيل: وما رقيته ؟ قال: أخذه من حله، ووضعه في حقه. ))°

وقال العلاء بن زياد ٢ : (( تمثلت لي الدنيا، وعليها من كل زينة، فقلت : أعوذ بالله من شرك، فقالت: إن سرك أن يُعيذك الله مني فأبغض الدرهم والدينار ))

وعلق على هذا القول الإمام الغزالي يرحمه الله فقال : ( ذلك لأن الدرهم والدينار هما الدنيا كلها إذ يُتوصل بهما إلى جميع أصنافها، فمن صبر عنهما صبر عن الدنيا . وفي ذلك قيل :

لا يَغُرَنَّكَ مِن الْمَ رَّءَ قَمِيصٌ رَقَّعَـهُ أَوْ إِزَارٌ فَـوْقَ عَظْ مِ السَّاقِ مِنْـهُ رَفَعَهُ أَوْ جَبِـينٌ لاَحَ فِيـ وَ أَثَرٌ قَدْ خَلَعَهُ أَوْ وَرَعُه أَرْهِ الدِّرْهَـمَ تَعْـ رَفْ حُبَّهُ أَوْ وَرَعُه

وروي أن محمد بن كعب القرظي أصاب مالاً كثيراً فقيل له : لو ادخرته لولدك من بعدك! قال : لا، ولكني أدخره لنفسي عند ربي، وأدخر ربي لولدي.

وروي أن رجلاً قال لأبي عبد ربه: يا أخي، لا تذهب بشر، وتترك أولادك بخير، فأخرج أبو عبـــد ربه من ماله مائة ألف درهم.

\_

ا صحيح البخاري ١٤٧٣/٤، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدراً، برقم ٣٧٩١، صحيح مسلم ٢٢٧٣/٤، كتاب الزهد والرقائق، باب الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، برقم ٢٩٦١.

٧ سنن الترمذي ٤/٥٨٨، كتاب الزهد، برقم ٢٣٧٦، حسن صحيح انظر صحيح الترغيب للألبابي ص٥٥١.

٣ صحيح مسلم ٢٢٧٣/٤، كتاب الزهد والرقائق، باب الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، حديث رقم ٢٩٥٨.

ع يحي بن معاذ الرازي، الواعظ، من كبار المشايخ، له كلام جيد، ومواعظ مشهورة، وعنه أنه قال مسكين ابن آدم، قلع الأحجار أهون عليه من ترك الأوزار، انظر: مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ١٥/١٣ ـــ ١٦ بتصرف.

<sup>°</sup> موجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ٣٣٣/٣.

العلاء بن زياد بن مطر، القدوة العابد، أبو نصر العدوي البصري، كان ربانياً تقياً قانتاً لله، بكاءً من خشية الله، كان قوته رغيفاً كل يوم، كان له مال ورقيق، فأعتق بعضهم وباع بعضهم، وتعبد وبالغ، فكلم في ذلك فقال: إنما أتذلل لله لعله يرحمني، توفي سنة أربع وتسعين. انظر: مرجع سابق،الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٤/ ٢٠٢ ــ ٢٠٦ يتصرف.

مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ٢٣٣/٣ ـ ٢٣٤.

وقال يحي بن معاذ : مصيبتان لم يسمع الأولون والآخرون بمثلهما للعبد في ماله عند موته . قيل: وما هما ؟ قال : يؤخذ منه كله، ويُسأل عنه كله )) ١

صدق والله، يؤخذ منه كله، يتقاسمه الورثة، وقد لا يتذكره أحد منهم حتى بالدعاء، ثم يسأل عنه كله يوم القيامة من أين اكتسبه وفيم أنفقه كما في الحديث: (( لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيم أفناه وعن علمه فيم فعمل وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ، وعن جسمه فيما أبلاه )) Y.

( فالإسلام يوصى بالاعتدال في ارتداء الملابس، ويكره للرجل أن يباهي بما أو يختال فيها.

وإنه لمن الحماقة أن يجعل الشاب من جسمه معرض أزياء يسير بها بين الناس، يرتقب نظرات الإعجاب تنهال عليه من هنا ومن هناك. إن هناك فتياناً أغراراً يقضون الساعات الطوال في البيوت ليس لهم من عمل إلا استكمال وجاهتهم، والاطمئنان إلى أناقتهم. ولو ألهم كلفوا ببذل هذا الوقت في التزيد من علم ، أو التفقه في دين لنفروا ونكصوا. إلهم يحسبون اتساق الملابس على أجسامهم شارة الكمال وكفى!!

وقد ندد الإسلام بهذا الطيش ونفر المسلمين منه ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( من لبس ثوب شهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة وألهب فيه ناراً ))٣

قال بن رسلان : ((لأنه لبس الشهرة في الدنيا ليعز به ويفتخر على غيره ويلبسه الله يــوم القيامة ثوباً يشتهر مذلته واحتقاره بينهم عقوبة له والعقوبة من جنس العمل )) ٤

ولا يستنتج من هذا أن الدين يحب الملابس المزرية ، أو يرحب بالهيئات المستكرهة، أو يندب إلى لبس المرقعات ، كما يفعل جهلة العُبَّاد ، كلا كلا .. فقد جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه ثوب دون ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم : (( ألك مال ؟ قال : نعم قد آتاين الله من كل المال ، قال : من أي المال ، قال : آتاين الله من الخيل والرقيق فقال له النبي صلى الله عليه سلم : إذا آتاك الله مالاً فلير عليك أثر نعمته وكرامته )) ٥.

١ المرجع السابق، ص٢٣٤ بتصرف.

۲ سبق تخریجه ص ۱۰۳.

٣ سنن أبي داود ٤٣/٤، كتاب اللباس، باب لبس الشهرة، رقم ٤٠٢٩، سنن ابن ماجه ١٩٢/٢، كتاب اللباس، باب من لبس لبس شهرة من الثياب، رقم ٧٦٠٧، مسند الإمام الأحمد ٢٧١٤، رقم ٥٦٦٤، حديث صحيح انظر : صحيح سنن ابن ماجه للألبابي ٢٨٤/٢، برقم ٢٩١٦.

٤ مرجع سابق، صفاء الضوي العدوي، إهداء الديباجة ٥/٣٤.

<sup>•</sup> سنن أبي داود ١/٤، كتاب اللباس، باب في غسل الثوب والخلقان، رقم ٤٠٦٣، سنن النسائي ١٨١/٨، كتاب الزينة، باب الجلاجل، رقم ٤٧٢٥، المعجم الكبير ٢٧٨/١٩، حديث رقم ٢١٠، سبل السلام ٢٨/٦، باب اللباس، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألبان ٢٧٧٧، برقم ٣٤٨٢.

فالإسلام يستحب لأتباعه التجمل وحسن السمت، والفرق كبير بين إنسان يزخرف ظاهره ويهمل باطنه، وينفق خير وقته وماله في رياش يلصقها بجسمه، وآخر يجعل همه الأكبر في صيانة حقيقته، واستكمال مروءته، ثم لا ينسى في زحمة الواجبات ارتداء ما يجمل به ويلقى الناس فيه . وهدد صلى الله عليه وسلم النساء اللايت يولعن بالذهب والحلي وينشغلن عن الحقوق الجليلة بفنون من الألبسة والألوان فقال صلى الله عليه وسلم :((ويل للنساء من الأحمرين : الذهب والمعصفر)) الوالثابت من تعاليم الإسلام أن الذهب والحرير محرمان على الرجال، ففي الأنسجة الأخرى متسع لهم ، وليس من شأن الذكور التحلي والتطرية، أما النساء فإنه ، وإن حل لهن الحرير والسذهب ، فليس يسوغ لهن أن يجعلن التزين والإغراء شغلهن الشاغل الذي يستغرق الأوقات، ويستهلك الشروات.

فالتوسط لب الفضيلة ، وهذا ما عناه النبي صلى الله عليه وسلم عندما قال : (( أظنكم سمعتم أن أبا عبيدة قدم بشيء ؟ قالوا : أجل يا رسول الله، قال : فأبشروا وأملوا ما يسركم فوالله ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخشى أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها وقلككم كما أهلكتهم  $\Upsilon(\Upsilon)$ .

مما سبق يتبين لنا أن الحصول على المال والوصول للثراء بالطرق المشروعة ليس فيه أي إشكال ، ولا عليه أي محظور إذا التزم صاحبه بالإنفاق الصحيح وتجنب السرف والتبذير ، وأعطى حق الله منه ، أما المذموم فهو جمع المال وتكثيره وإنفاقه فيما لهى الله عنه ، ومنع الفقراء من الزكاة ، وقد قال تعالى يذم مثل هذا : ﴿ اللَّذِى جَمّعَ مَالًا وَعَدَدَهُ وَ الله عنه عنه عنه عنه على بعض وأحصى عدده كقوله تعالى : ﴿ وَجَمّعَ فَأَوْعَنَ فَيْ الله بالنهار هذا إلى هذا فإذا كان الليل نام محمد بن كعب في قوله تعالى (جمع مالاً وعدده .. ) ألهاه ماله بالنهار هذا إلى هذا فإذا كان الليل نام كأنه جيفة منتنة. وقوله تعالى : ( يحسب أن ماله أخلده .. ) أي يظن أن جمعه المال يخلده في هذه الدار (كلا) أي ليس الأمر كما زعم ولا كما حسب. ثم قال تعالى : ( لينبذن في الحطمة ) أي الدار (كلا ) أي ليس الأمر كما زعم ولا كما حسب. ثم قال تعالى : ( لينبذن في الحطمة ) أي

١ صحيح ابن حبان ٣٠٧/١٣، باب ذكر بعض السبب الذي من أجله يكون عامة فتنة النساء، حديث رقم ٩٩٦٨، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢٩٣/، برقم ٣٣٩. ونقل المناوي في معنى الحديث عن مسند الفردوس يعني : يتحلين بحلي الذهب، ويلبسن الثياب المزعفرة ويتبرجن متعطرات متبخترات كاكثر نساء زماننا في فيتن بحن.

٢ صحيح البخاري ١٤٧٣/٤، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدراً، حديث رقم ٣٧٩١، صحيح مسلم ٢٢٧٣/٤، كتاب الزهد والرقائق، باب
 خشية بسط الدنيا والتنافس فيها، حديث رقم ٢٩٦١

٣ مرجع سابق، الغزالي، خلق المسلم، ص١٤٢ ــ ص١٤٧ بتصوف.

ع سورة الهمزة آية ٢

سورة المعارج آية ١٨.

ليلقين هذا الذي جمع مالاً فعدده في الحطمة وهي اسم صفة من أسماء النار لأنها تحطم من فيها ) ١، ويذكر سيد قطب \_ يرحمه الله \_ في تفسيره كلاماً يوضح الصورة أكثر حيث يقول: (تعكس هذه السورة صورة من الصور الواقعية في حياة الدعوة في عهدها الأول . وهي في الوقت ذاته نموذج يتكرر في كل بيئة .. صورة اللئيم الصغير النفس ، الذي يؤتى المال فتسيطر نفسه به، حتى ما يطيق نفسه ويروح يشعر أن المال هو القيمة العليا في الحياة. القيمة التي تمون أمامها جميع القيم وجميع الأقدار . وأنه وقد ملك المال فقد ملك كرامات الناس وأقدارهم بلا حساب ، كما يروح يحسب أن هذا المال إله قادر على كل شيء ، لا يعجز عن فعل شيء، حتى دفع الموت وتخليد الحياة ودفع قضاء الله وحزاءه، إن كان هناك في نظره حساب وجزاء، ومن ثم ينطلق في هوس بهذا المال يعده ويستلذ في تعداده ، فناسب أن يأتي التهديد في صورة مشهد من مشاهد القيامة يمثل صورة للعذاب مادية ونفسية ، وصورة للنار حسية ومعنوية صورة هذا المتعالي الساخر المستقري بالمال ،

وقال تعالى : ﴿ أَلْهَاكُمُ الشَّكَاثُرُ ۚ ۚ حَتَى ذُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ۚ كَلَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۚ كُلَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۚ كُلَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْمَقِينِ ۚ لَكَرَوُتَ الْجُحِيمَ ۚ لَكُونَ الْجُحِيمَ لَكُونَ الْمُحَوِيةِ عَنِ النَّعِيمِ عِلْمَ الْمَقِينِ ۚ لَكَ اللّهَ عَلَى حَبِ الدنيا ونعيمها وزهر لمّا المّنتونُ لَنُ مُومَعِنْ عَنِ النّعيمِ فِي الأموال والأولاد. وحدث المقابر وصرتم من أهلها. وقال الحسن البصري : ( ألهاكم التكاثر ) في الأموال والأولاد. وحدث قتادة عن مطرف يعني ابن عبد الله الشخير كل عن أبيه قال : أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقرأ : ( ألهاكم التكاثر ) قال يقول ابن آدم من مالك إلا ما أكلت فأفنيت أو لبست قال يقول ابن آدم مالي مالي، قال : وهل لك يا ابن آدم من مالك إلا ما أكلت فأفنيت أو لبست فأبليت أو تصدقت فأمضيت ؟ )) م ، وقال البخاري حدثنا الحميدي حدثنا سفيان حدثنا عبد الله فأبليت أو تصدقت فأمضيت ؟ )) م ، وقال البخاري حدثنا الحميدي حدثنا سفيان حدثنا عبد الله والمي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم سمع أنس بن مالك يقول : قال رسول الله عليه وسلم : وريتيع الميت ثلاثة فيرجع اثنان ويبقى معه واحد : يتبعه أهله وماله وعمله فيرجع أهله وماله ويبقى

١ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١٩/٤.

٢ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ، ٣٩٧٧٦ ــ ٣٩٧٣ بتصرف يسير .

٣ سورة التكاثر آية ١ ــ ٨

٤ مُطَرِّف بن عبد الله ابن الشَّخِير، الإمام، القدوة، الحجة، أبو عبد الله الحَرشي العامري البصري، وكان ثقة له فضل وورع وعقل وأدب، وقال العِجلي: كان ثقة لم ينج من فتنة ابن الأشعث إلا هو وابن سيرين، وعن غيلان أن مطرفاً كان يلبس المطارف والبرانس، ويركب الخيل، ولد عام بدر أو عام أحد، وموته كان في سنة خس وتسعين. انظر : مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٤/ ١٨٧ ـــ ١٩٥ بتصرف.

٥ صحيح مسلم ٢٢٧٣/٤، كتاب الزهد والرقائق، حديث رقم ٢٩٥٨.

عمله )) 1، وذكر الحافظ بن عساكر في ترجمة الأحنف بن قيس أنه رأى في يد رجل درهماً فقال : لمن هذا الدرهم ؟ فقال الرجل : لي فقال إنما هو لك إذا أنفقته في أجر أو ابتغاء شكر، ثم أنشد الأحنف متمثلاً قول الشاعر :

أَنْتَ لِلمَالِ إَذَا أَمْسَكْتَهُ فَالْمَالُ لَك .

وقال ابن أبي حاتم حدثنا أبو سعيد الأشج حدثنا أبو أسامة قال صالح بن حيان حدثني عن ابن بريدة في قوله ( ألهاكم التكاثر ) قال نزلت في قبيلتين من قبائل الأنصار في بني حارثة وبني الحارث تفاخروا بالأحياء، وتكاثروا فقالت إحداهما فيكم مثل فلان بن فلان وفلان وقال الآخرون مثل ذلك تفاخروا بالأحياء ثم قالوا انطلقوا بنا إلى القبور فجعلت إحدى الطائفتين تقول فيكم مثل فلان \_ يسيرون إلى القبور \_ ومثل فلان وفعل الآخرون مثل ذلك فأنزل الله (( ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر )) لقد كان لكم فيما رأيتم عبرة وشغل، وقال قتادة ( ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر ) كانوا يقولون نحن أكثر من بني فلان ونحن أعدُّ ( أي أكثر عدداً ) من بني فلان وهم كل يوم يتساقطون إلى آخرهم، والله ما زالوا كذلك حتى صاروا من أهل القبور كلهم .

والصحيح أن المراد بقوله: زرتم المقابر أي صرتم إليها ودفنتم فيها كما جاء في الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على رجل من الأعراب يعوده فقال: (( لا بأس طهور إن شاء الله فقال: قلت طهور، كلا بل هي حمى تفور على شيخ كبير، تُزيره القبور، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: فنعم إذن )) ٢.(( كلا سوف تعلمون ثم كلا سوف تعلمون )) قال الحسن البصري هذا وعيد بعد وعيد. ((كلا لو تعلمون علم اليقين)) أي لو علمتم حق العلم لما ألهاكم التكاثر عن طلب الدار الآخرة حتى صرتم إلى المقابر )٣.

17.

ا صحیح البخاري ۲۳۸۸/۵ کتاب الرقاق، باب سکرات الموت، حدیث رقم ۲۱٤۹، صحیح مسلم ۲۲۷۳/۶، کتاب الزهد والرقائق، حدیث رقم
 ۲۹۹۰

٢ صحيح البخاري ٣/٤ ١٣٢، كتاب المناقب، باب علامات النبوة قبل الإسلام، حديث رقم ٢٠ ٣٤٢.

٣ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ، ٤/٥ ٪ ٥ 🗕 ٦ ٪ ٥ بتصرف.

# صور من القرآن الكريم تحكي فتنة الولد والمال : أولاً : فتنة الولد :

اللهو بالأموال والأولاد عن طاعة الله وذكره ، مما يجعلهم أعداء للوالدين بسبب ما يوقعالهما فيه من معاص بسبب تعلقهما بهم وفي هذا يقول تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُلْهِكُمْ أَمَوَلُكُمْ وَلَا آوَلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ فِي ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ فِي ﴾ ١ . وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَئِكُمْ وَأَوْلَئدِكُمْ عَدُوًا لَكُمْ قَالَمَذَرُوهُمْ أَنْ فَي كُلْ اللَّهِ عَدُواً لَكُمْ عَدُواً لَكُمْ قَالَمَذَرُوهُمْ أَنْ إِن لَا اللَّهِ عَدُواً لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُواً لَكُمْ عَدُواً لَكُمْ عَدُواً لَكُمْ عَدُوا لَكُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَهُ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَلَّهُ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُمْ عَلَالُ عَالَى عَلَيْ عَدُوا لَكُمْ عَدُوا لَكُوا لَكُمْ عَدُوا لَلْكُمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُوا لَكُولُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَالِهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُوا لَكُمْ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُوا لَلْكُولُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى

قال ابن كثير: (يقول تعالى مخبراً عن الأزواج والأولاد إن منهم من هو عدو الزوج والوالد، بمعنى أنه يلتهي به عن العمل الصالح، ولهذا قال تعالى (فاحذروهم) قال ابن زيد: يعني على دينكم، وقال مجاهد (إن من أزواجكم وأولادكم عدواً لكم)) قال يحمل الرجل على قطيعة الرحم أو معصية ربه فلا يستطيع الرجل مع حبه إلا أن يطيعه.

وعن ابن عباس وقد سأله رجل عن هذه الآية: ((إن من أزواجكم وأولادكم عدواً لكم) فقال: هؤلاء رجال أسلموا من مكة فأرادوا أن يأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فأبي أزواجهم وأولادهم أن يدَعوهم، فلما أتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم رأوا الناس قد فقِهوا في الدين فهمُّوا أن يعاقبوهم \_ أي يعاقبوا أزواجهم وأولادهم \_ فأنزل الله تعالى هذه الآية ((وإن تعفوا وتصفحوا وتغفروا فإن الله غفور رحيم)) رواه النر أبي حاتم ، وكذا رواه الترمذي وقال حسن صحيح .

وقوله تعالى ((إنما أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم)) أي إنما الأموال والأولاد فتنة أي اختبار وابتلاء من الله تعالى لخلقه ليعلم من يطيعه ممن يعصيه، وعن عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فأقبل الحسن والحسين رضي الله عنهما عليهما قميصان أحمران يعثران ويقومان فترل فأخذهما فصعد بحما المنبر ثم قال صدق الله: ((إنما أموالكم وأولادكم فتنة)) رأيست هذين فلم أصبر))") ك

١ سورة المنافقون آية ٩.

۲ سورة التغابن آية ۱٤.

<sup>&</sup>quot; سنن أبي داود ٢٩٠/١، كتاب الصلاة، باب الإمام يقطع الخطبة للأمر يحدث، رقم ١١٠٩، سنن الترمذي ٦٥٨/٥، كتاب المناقب، باب مناقب الحســن والحسين عليهما السلام، رقم ٣٧٧٤، حديث صحيح، انظر : صحيح سنن ابي داود للألباني ٢٠٦/١

٤ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٣٧٧/٤ بتصوف يسير . برقم ٩٨١.

٢ — ومن الفتنة بالأولاد إقرارهم على معاصي الله ، والتغاضي عن تقصيرهم في طاعة الله ، ومساعدهم بالمال الذي ينفقونه في فيما يغضب الله ، وفي الإسراف والترف. فكم في بيوت المسلمين اليوم، بل وفي بيوت الصالحين منهم، من شباب تاركين للصلاة ، مفطرين في رمضان من غير عذر ، متختمين بالذهب \_ وهو محرم على الرجال \_ من غير مبالاة ! و بنات متبرجات أو سافرات ، كاسيات عاريات ، استحللن ما حرم الله !
كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه (ريصلي من الليل ما شاء الله أن يصلي حقى إذا كان

كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه ((يصلي من الليل ما شاء الله أن يصلي حتى إذا كان من آخر الليل أيقظ أهله للصلاة ويقول لهم الصلاة الصلاة يتلو هـذه الآيــة: ﴿ وَأُمْرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ

وهذه قصة عمر بن عبد العزيز مع ابنه يظهر فيها أثر الوالد على أبنائه وواجبه تجاههم حينما تفتنهم الدنيا بزخرفها: (( بلغ عمر بن عبد العزيز أن ابناً له اشترى فصاً بالف درهم فتختم به فكتب إليه عمر عزيمة مني إليك لما بعت الفص الذي اشتريت بألف درهم وتصدقت بثمنه واشتريت فصاً بدرهم واحد ونقشت عليه: رحم الله امرأً عرف قدره والسلام ))

١ سورة طه آية ١٣٢.

٢ شعب الإيمان ١٢٧/٣.

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، أبو نعيم، حلية الأولياء ٣٠٦/٥.

#### ثانياً: فتنة المال:

• ومن الفتنة بالمال ما وقع لقارون حيث غره كثرة ماله فطغى وتكبر ورد الفضل في حصول المال لجهده وقدرته ناسياً فضل الله ونعمته عليه:

قال تعالى : ﴿ وَإِنَّ قَدُونَ كَاتِ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَى عَلَيْهِم وَ وَالْمَنْدُ مِن الْكُونِ مَا إِنّ مَفَاعِمُ لَنَنْوَ أَ إِلْفَصْبِ وَأُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحُ إِنّ اللّهَ لَا يُحِبُ الْفَصِينَ فَي وَمَا ءَاتَنك اللّهُ الدَّار الْآخِرة ولا تنس نصيبك مِن اللّهُ يُكْ أَلَ مُلْعَلَى اللّهُ الدّار الْآخِرة ولا تنس نصيبك مِن اللّهُ يُكُ وَالمَشْوِينَ فَي قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِي أَلْقَسَاد فِي الْأَرْضِ إِنّ اللّهَ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ فَي قَال إِنّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِي أَوْلَمُ يَعْلَمُ أَك اللّهَ مَن دُنُوبِهِمُ مِن قَبْلِهِ مِن الْقُرُونِ مَنْ هُو أَشَدُ مِنْهُ فُوّةً وَأَحْثُرُ جَمّعا وَلا يُسْتَلُ عَن دُنُوبِهِمُ اللّهُ مِن فَيْدِ عِندِي اللّهُ وَمَا اللّهُ مِن فَيْدُونَ اللّهُ وَمَا اللّهُ مِن فَيْدُونَ اللّهُ المُنْ اللّهُ مِن فَيْدَ يَنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن فَيْدَ يَنْهُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ المُنْ اللّهُ مِن فِينَة يَنصُرُونَهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ الرّوف فَي اللّهُ مِن فِينَة يَنصُرُونَهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن فِينَة يَنصُرُونَهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ الرّوف اللهُ الرّوف فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الرّوف عَلْ اللّهُ الرّوف اللّهُ الرّوف اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللله

لقد أنعم الله سبحانه وتعالى على قارون بنعمة المال ولكنه فُتن به، فبدل أن يشكر المنعم على إنعامه، تكبر وطغى وزعم أن حصوله على المال لأنه يستحق ذلك .. وقد فَتَن الناس بما عنده من مال كثير ومراكب وملابس وخدم وغيره .. وتمنوا مثله ، وكانت نتيجة الطغيان وكفر النعمة أن خسف الله به وبداره وأمواله الأرض ولم ينفعه ماله ولا خدمه ولا غيره .. وندم الذين تمنوا مثله وتأكدوا أن المال لا يكون بديلاً عن رضا الله، وعرفوا أن نعمة الله عليهم بالإيمان وأن عصمتهم من البطر والبغي أفضل مما لو حصلوا المال فافتتنوا به فيخسرون الدنيا والآخرة.

١ سورة القصص آية ٧٦ ــ ٨٣.

• والقصص كثيرة منها ما وقع لأحد الرجلين اللذين وردت قصتهما في سورة الكهف في قوله تعالى : ﴿ فَوَانَسْرِبُ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّايُنِ مِنَ أَعَنَكِ وَحَفَفَنَكُمُّا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرَعًا إِنَى فَوله تعالى ﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةً لَا عَنْكِ وَحَفَفَنَكُمُّا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرَعًا إِنَى فَوله تعالى ﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةً يَعْمَرُونَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَمَا كَانَ مُنفَصِرًا إِنَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ القصة بعد آيات كريمة تحدثت عن المشركين وافتخارهم بأموالهم وأحسابهم على الفقراء والمساكين من المسلمين

ويوضح أحداث القصة ابن كثير مفسراً هذه الآيات الكريمة فيقول: (ضرب لهم مثلاً برجلين جعل الله لأحدهما جنتين أي بستانين من أعناب محفوفتين بالنخيل المحدقة في جنباتها وفي خلالهما الزروع ، وكل من الأشجار والزروع مثمر مقبل في غاية الجودة، والأنهار متفرقة فيهما ههنا وههنا، وكان صاحب الجنتين يجادل صاحبه ويفتخر عليه بقوله: أنا أكثر خدماً وحشماً وولداً، ثم دخل جنته وهو ظالم لنفسه بكفره وتجبره اغتراراً منه لما رأى فيها من الزروع والثمار والأنهار، ظن أنما لا تفنى ولا تملك ولا تتلف، وذلك لقلة عقله وضعف يقينه بالله، وإعجابه بالحياة الدنيا وزينتها، وكفره بالآخرة، فوعظه صاحبه المؤمن زاجراً عما هو فيه من الكفر بالله والاغترار، وقال له: هلا إذ أعجبتك حين دخلتها ونظرت إليها حمدت الله على ما أنعم به عليك وأعطاك من المال والولد ما لم يعطه غيرك، وقلت: ما شاء الله لا قوة إلا بالله، وحذره مما قد يصيب ماله من هلاك ودمار ، ولكنه لم يرتدع، فوقع ما كان حذره منه المؤمن، حيث أرسل الله عليها حسباناً من السماء فدمر بستانه، فأصبح يصفق بكفيه متأسفاً متلهفاً على الأموال التي أذهبها عليها، ولم ينفعه إذ ذاك عشيرة أو ولد، كما افتخر هم واستعز ) ٢ .

• وما وقع لأصحاب الجنة الذين وردت قصتهم في سورة ( القلم ) في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كُمَا بَلُوْنَا أَصَحَبَ الْجَنَةِ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ كَذَلِكَ ٱلْعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ

الْكَبُرُ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ٣ : وهؤلاء أنعم الله عز وجل عليهم ( ببستان اشتمل على أنواع الثمار والفواكه ، فحلفوا فيما بينهم لَيَجذُن ثمرها ليلاً لئلا يعلم

١ سورة الكهف من آية ٣٢ ــ ٤٣.

۲ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ، ۸٤/۳ بتصوف.

٣ سورة القلم آية ١٧ ــ ٣٣.

هم فقير ولا سائل، ليتوفر ثمرها عليهم ولا يتصدقوا منه بشيء ، فأصابتها آفة سماوية فأصبحت هشيماً يبساً . فلما كان وقت الصبح نادى بعضهم بعضاً ليذهبوا لقطع ثمرهم وهم يتناجون فيما بينهم بحيث لا يُسمِعون أحداً كلامهم، ومضوّا وهم يقولون لا تمكنوا اليوم فقيراً يدخلها عليكم، وغدَوا على قوة وشدة وجدِّ وغيظ، فلما وصلوا إليها وأشرفوا عليها فإذا هي على الحالة التي قال الله عز وجل، قد استحالت عن تلك النضارة والزهو وكثرة الثمار، إلى أن صارت سوداء مدلهمة لا ينتفع بشيء منها، فاعتقدوا ألهم أخطأوا الطريق، ثم رجعوا وتيقنوا ألها هي فقالوا : نحن لا حظ لنا ولا نصيب، وذكرهم أوسطهم وأعدلهم مؤنباً لهم : ألم أقل لكم أن تسبحوا الله وتشكروه على ما أعطاكم وأنعم به عليكم، وندموا حيث لا ينفع الندم وقاموا يلومون بعضهم بعضاً على ما أصروا من منع المساكين من حق الجذاذ، وما كان منهم إلا الاعتراف بالخطيئة والذنب من منع المساكين من حق الجذاذ، وما كان منهم إلا الاعتراف بالخطيئة والذنب عذاك من خالف أمر الله.) ا

فهذه القصص توضح خطورة التعلق بالمال وترك طاعة الله عز وجل وشكره على نعمه .

• وقال عز وجل: ﴿ وَلَا تَمُدّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ الْرَوْعَا مِّنْهُمْ رَهْرَةَ ٱلْحَيُوةِ ٱلدُّنيا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرُ وَأَبْقَى لِنَ ﴾ ٢ يقول سيد قطب في تفسير هذه الآية الكريمة: ((ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم من عرض الحياة الدنيا، زهرته لامعة جذابة والزهرة سريعة الذبول على ما بها من رواء. فإنما نمتعهم بها ابتلاء (لنفتنهم فيه ) فنكشف عن معادفهم، بسلوكهم مع هذه النعمة وذلك المتاع، وهو متاع زائل كالزهرة سرعان ما تذبل ( ورزق ربك خير وأبقى ) وهو رزق للنعمة لا للفتنة، رزق طيب خير باق لا يذبل ولا يخدع ولا يفتن )) ٣

# الخلاصة:

لقد حذر سبحانه وتعالى عباده في مواضع متعددة من القرآن الكريم من فتنة المال والانشغال به عن طاعة الله، فهو وحده العليم بطبيعة الإنسان وحبه وتعلقه بالمال وبالولد ، فنبه

١ المرجع السابق ، ٤٠٧/٤ ــ ٤٠٨ بتصرف.

۲ سورة طه آية ۱۳۱.

٣ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٣٥٧/٤.

سبحانه إلى أهما من زينة الحياة الدنيا، التي تكون موضع امتحان للعبد هل يشكر ويؤدي حق النعمة فيها ؟ أم يشتغل بها عن أداء حق الله فيها ؟ وقد نبه سبحانه أنه واهب الأموال والأولاد وعنده وراء ذلك كله أجر عظيم ﴿ وَأَنَ ٱللَّهَ عِندَهُ وَ أَجَر مَظِيم الله فيها ؟ ولا يستحق هذا الأجر إلا من استعلى على فتنة المال والولد .

ولا يُفهم من هذا أن الإسلام يدعو إلى التخلص من المال والولد بالكلية؛ بل إن الإسلام دين حياة وآخرة، والإسلام هو الدين الوحيد الذي وازن بين متطلبات الروح ومتطلبات الجسد في هذا الكائن البشري، فلم يطغ جانباً على آخر، ولعل الآية التي يقول فيها تعالى : ﴿ وَٱبْتَغِ فِيماً وَاللَّهُ اللَّهُ الدَّارَ اللَّاخِرَةُ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا ﴾ ٢ تعكس موقف الإسلام ونظرته إلى حقيقة التكوين البشري، فللروح طلباها، وللجسد رغباته.

ولو لاحظنا قوله تعالى: ((ولا تنس نصيبك من الدنيا)) لوجدنا أنه يتحدث عن شيء محدود ومعلوم ومقدر، كما أنه ملازم للإنسان ولهذا يقول صلى الله عليه وسلم: (( أيها الناس اتقوا الله وأجملوا في الطلب، فإن نفساً لن تموت حتى تستوفي رزقها، وإن أبطأ عنها .. ))٣

والإسلام يدعو إلى كسب المال، واستثماره وتنميته بالطرق المشروعة، ثم الإنفاق منه في سبيل الله، ومن حقق هذا كان مؤمناً حقاً كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ وَمِنُونَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ لَنِ اللَّهِ اللَّهِمُ اللَّهُ وَمِنْونَ مَقًا لَمُؤْمِنُونَ مَقًا لَمُ مُ اللَّهُ وَمِنْونَ مَقًا لَمُ مُ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقَتْهُمْ يُنفِقُونَ لَنِ أَوْلَتِكَ هُمُ اللَّمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمُ مُ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقَتْهُمُ يُنفِقُونَ لَنِ أَوْلَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمُ مُ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقَتْهُمْ يُنفِقُونَ لَنِي اللهِ عَلى الله عليه الله عليه وسلم : والإسلام إنما لهو اليوم ) • وهذه البشارة حصل عليها نتيجة ما أنفقه من ماله على جيش العسرة .

١ سورة الأنفال آية ٢٨.

٢ سورة القصص آية ٧٧.

٣ سنن ابن ماجه ٧٢٥/٢، كتاب التجارات، باب الاقتصاد في طلب المعيشة، حديث رقم ٢١٤٤، حديث صحيح، انظر : صحيح سنن ابن ماجه للألبايي ٢/٢، برقم ١٧٤٣، وفي تخريج أحاديث مشكاة الفقر ١٩، برقم ١٥.

٤ سورة الأنفال آية ٢ ــ ٤.

سنن الترمذي ٢٢٦/٥، كتاب المناقب، باب في مناقب عثمان ، حديث رقم ٣٧٠١، وقال حديث حسن غريب، مسند الإمام أحمد ٢٣/٥، حديث صحيح، انظر: الألباني في المشكاة ٣/ ١٧١٣، وصحيح الترمذي ٣/٩٠٠.

إلا أن المال فتنة هذه الأمة وهلاكها، فعن كعب بن عياض رضي الله عنه قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: (( إن لكل أمة فتنة وفتنة أمتي المال )) 1 وقد جاء توضيح هذا المعنى في تحفة الأحوذي: (قوله: (إن لكل أمة فتنة )أي: ضلالاً ومعصية (وفتنة أمتي المال) أي : اللهو به لأنه يشغل البال عن القيام بالطاعة ويُنسي الآخرة ) ٢.

وكما نعلم أن لكل أمة من الأمم فتنة، تختص بها وتكون سبباً لضلالها، ومعصيتها، كما أخبر بأن غالب فتنة بني إسرائيل كانت النساء، مع وجود غيرها من الفتن إلا ألها الغالبة عليهم، ( وفتنة أمتي المال ) : أي أكثر ضلالها وعصيالها بسبب المال، فإن الحرص عليه والانشغال بجمعه دون الأخذ بالاعتبار، ما سيؤدي إليه جمع هذا المال، من كثرة الحساب عليه، وتعدد الحقوق فيه مثلاً للفقراء والمستحقين له، فإن صاحب هذا المال يعرض نفسه للهلاك والخسران بسببه، وقد جاء في الحديث المروي عن النبي صلى الله عليه وسلم : (( اثنتان يكرههما ابن آدم : يكره الموت، والموت خير له من الفتنة، ويكره قلة المال، وقلة المال أقل للحساب ) ٣٠ .

ولا يخفى ما يؤدي إليه الحرص على طلب المال، من تضييع حق الله في العبادة، وترك العناية بتربية الأولاد، وإصلاح الأهل حيث لا يجد الرجل وقتاً لتعليم أولاده وتربيتهم وتوجيههم التوجيه السليم.

ومما يدل على أن فتنة هذه الأمة وهلاكها المال، ما رواه ابن مسعود رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن هذا الدينار والدرهم أهلكا من كان قبلكم، ولا أراهما إلا مُهلكاكم )) ٤.

لذا ينبغي الحذر من المال ومن سوء استخدامه، لأنه يؤدي إلى الهلاك والفتنة.

# مآلات الفتنة بالمال :

١ – عدم مراعاة الكسب الحلال:

يحرص بعض الناس على الحصول على المال دون الاهتمام بمصدره، من أين يحصل عليه ؟ من الحلال أم من الحرام ؟ لا يهم ، المهم أن يصبح غنياً وبأسرع وقت ممكن. وقد حذر صلى الله

١ سنن الترمذي ٢٩٤٤، كتاب الزهد، باب ما جاء أن فتنة هذه الأمة في المال، حديث رقم ٢٣٣٦، حديث صحيح، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١٣٩/، برقم ٩٧٥.

٧ تحفة الأحوذي ١٨/٦، كتاب الزهد، باب ما جاء أن فتنة هذه الأمة في المال، حديث رقم ٢٣٣٦.

٣ مسند الإمام أحمد ٢٧/٥، حديث رقم ٢٣٦٧٤، حديث صحيح، انظر: سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢/٢٥٤، برقم ٨١٣.

٤ المعجم الكبير ١٥/٥١، حديث رقم ٢٠٠٦، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٢٧٨/٤، برقم ١٧٠٣.

عليه وسلم من هذا فقال: (( ليأتين على الناس زمان لا يبالي المرء بما أخذ المال، أمِن حلال أم من حرام)) 1.

ومن فقه الإمام البخاري يرحمه الله أنه أورد هذا الحديث تحت باب قول الله تعالى: ﴿ يَمَا أَنُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ ٱلرَّمَوْا أَضْعَمَاهًا مُّضَكَعَفَةً ﴾ ٢ أي تحت ما يتعلق بالربا، ليبين أن أكل الربا أضعافاً مضاعفة لا يكون إلا عند تساهل الناس وعدم مبالاهم بكيفية جمع المال.

وما أكثر أكلة الربا اليوم، الذين لا يبالون ولا يتحرون بطرق جمع المال والمكاسب فتجدهم يجمعونها بأي طريقة كانت مشروعة أم غير مشروعة ، وما ذلك إلا بتفشى الربا في معاملاتهم، فها هي اليوم المصارف الربوية تتصدر الطرقات، وتفتح أبوابها لنشر هذه الفتن العظيمة والله المستعان.

وبناء على قوله تعالى : ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْأَ ﴾ ٣ فإن هذا يدل على خسران آكل الربا، وأن مآله الفقر والحاجة، من حيث أراد الزيادة بالربا قال تعالى :

﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَـنِّيعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوا ۗ ﴾ ٤

٢- أن يصير عبداً للمال:

أي لا يستطيع العيش، بل لا يهنأ له بال إلا إذا جمع أكبر قدر منه، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم : (( تعس عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخميصة إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش . . ))٥، وهذا دعاء من الرسول صلى الله عليه وسلم على عبد الدنيا (عبد الدينار والدرهم)، دعاء على عبد المتاع والمظاهر (عبد القطيفة والخميصة) دعاء عليه بالتّعاسة وعدم السعادة، دعاء عليه أن تنتكس عليه أموره وتتقلّب عليه، دعاء عليه أن لا يوفق حتى لإخراج شوكة إن أصابته، لأنه أصبح وأكبر همِّه الدنيا، ﴿ إِن أُعطَى رضَى وإن لم يُعطُّ سخِط )، يرضى لوجود الدينار والدرهم، ويسخط لفقدهما، وليس معنى ( عبد الدينار والدرهم ) أنه يركع ويسجد للدينار والدرهم ، وإنما تعلق قلبه بهذه المظاهر الدنيوية الزائفة الزائلة، فأصبح وأمسى وهي همّـه.

١ صحيح البخاري ٧٣٣/٢، كتاب البيوع، باب قول الله عز وجل ((يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا)) ، حديث رقم ١٩٧٧.

٢ سورة آل عمران آية ١٣٠.

٣ سورة البقرة آية ٢٧٦.

٤ سورة البقرة آية ٧٧٥

٥ سبق تخريجه ص ١١٥.

# الباب الثالث الوقاية من فتنة الحياة الدنيا

الفصل الأول: المنهج الوقائي في القرآن الكريم

يحتوي على مبحثين:

المبحث الأول : سمات المنهج القرآبي وخصائصه .

المبحث الثابي: الصفات والأعمال الواقية من فتنة الحياة الدنيا

كما وردت في القرآن الكريم.

الفصل الثاني: منهج القرآن الكريم في الوقاية من الفتن.



الفصل الأول: المنهج الوقائي في القرآن الكريم يحتوي على مبحثين:

المبحث الأول: سمات المنهج القرآبي وخصائصه .

المبحث الثاني: الصفات والأعمال الواقية من فتنة الحياة

الدنيا كما وردت في القرآن الكريم.

# المبحث الأول: سمات المنهج القرآني وخصائصه

إن المنهج القرآبي هو أفضل منهج للوقاية من الفتن، وخاصة فتنة الشهوات " موضوع بحثي " والسبب في ذلك يعود إلى السمات التي تميز بها هذا المنهج، والخصائص التي انفرد بها عن أي منهج في العالم.

ولقد كان القرآن الكريم مصدر الهداية للأمة في صدر الإسلام، استمدت منه قولها، فكانت الصورة المثالية التي طالما قرأناها في كتب السيرة، وسيظل القرآن بتعاليمه القوية الثابتة هو المؤثر في حياة الأمة المحمدية لأنه قد احتوى على النظم والمبادئ التي لها أكبر الأثر في إعدادة المسلمين إلى مكانتهم الأولى إن هم اتخذوه منهجاً لهم، ودليلاً في كل شؤون حياهم، كما فعل صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وسوف أستعرض هنا بعض السمات والخصائص للمنهج القرآبي التي جعلته ينفرد عن أي منهج آخر في أي زمان ومكان وهي (سمات عديدة منها:

ا العالمية: هذه الشريعة في كل أحكامها وأنظمتها ومبادئها ذات صبغة إنسانية، وخصيصة عالمية .. فهي رحمة للعالمين، وهداية للناس كافة، وهي منهاج للبشرية عامة، فليست تشريعاً لجنس خاص من البشر، أو لإقليم معين من الأرض، أو لفئة خاصة من الناس.. بل هي للإنسان من حيث هو إنسان بغض النظر عن لونه أو جنسه أو لغته أو أرضه.. فلا عنصرية في هذه الدعوة، ولا عصبية في هذا التشريع، ولا طبقية في هذا الإسلام .. وإنما الناس فيه سواء، لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى.وهذه العالمية للتشريع قد بينها الله عز وجل في أكثر من آية قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ ١، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ فَيَ النَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِيرًا وَلَكِنَ أَكُثُر النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فَيَكُونَ أَلَى الله في أكثر من مناسبة:

١ سورة الأنبياء آية ١٠٧.

٢ سورة سبأ آية ٢٨.

\_\_ روى الشيخان عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (( أعطيت خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، وأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليُصل، وأحلت لي الغنائم، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس كافة، وأعطيت الشفاعة)) 1 .

\_\_ وثبت في الصحيح أنه صلوات الله وسلامه عليه أرسل إلى الملوك والرؤساء في عصره كالنجاشي، وكسرى، وقيصر، والمقوقس، كتباً يدعوهم فيها إلى الإسلام، وكان شعاره في ذلك: ((أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين فإن توليت فإنما عليك إثم الأريسيين)) ٢ أي العامة من الفلاحين وغيرهم .

ومن المؤيدات العالمية للتشريع تكليف الله عز وجل أمة الإسلام في كل زمان ومكان أمانة الدعوة، ورسالة التبليغ، حتى يصل الإسلام إلى كل بلد في العالم.

قــــال تعـــالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ ٣، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُوفُواْ شُهَدَآءَ عَلَى الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهُ لَكَ عُولُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ ٤.

صرح أحد أساتذة علم الاجتماع بجامعة كاليفورنيا \_ بعد أن اطلع على علاج الإسلام لمشكلة الفقر والعجز \_ فقال: ((إن هذا العلاج الإسلامي لا يصلح للعرب فقط، بل يصلح علاجاً في كل جهات العالم المتمدن .وقال أيضاً: أنا لم أر علاجاً أمثل من علاج الإسلام، ولا تصوراً أولى من تصوره للتعاون بين آحاد المجتمع)) ٥.

فانطلاقاً من هذه التوجيهات الربانية في عالمية الدعوة انطلق المسلمون في أرجاء الأرض يبلغون رسالات الله وشعارهم الذي رفعوه على مسامع الدنيا: (الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام .. ).

ا صحيح البخاري ١٩٨/، كتاب الصلاة، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، حديث رقم ٤٢٧، صحيح مسلم
 ٣٧٠/١ كتاب المساجد ومواضع الصلاة، حديث رقم ٥٢١.

٢ صحيح البخاري ٩/١، باب كيف كان بدء الوحى، حديث رقم ٧.

٣ سورة آل عمران آية ١١٠.

٤ سورة البقرة آية ١٤٣.

٥ أبو زهرة، محمد، نظم الإسلام، ص٣٤، نقلاً عن محمد السيد يوسف منهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع ص٣٨.

آبن كثير، أبي الفداء الحافظ بن كثير الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق : د. أحمد أبو ملحم، د. علي نجيب عطوي، أ. فؤاد السيد، أ. مهدي ناصر الدين، أ. على عبد الستار، ط(بدون)، دار الكتب العلمية، بيروت ـــ لبنان، ٧٠/٠ ٤

فهو منهج رباني مترل من لدن حكيم خبير يعلم ما يصلح للنفوس وما يفسدها ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ عِلَمُ الْفَعِينُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ والتجدد حتى يفي بحاجات الزمن المتطور والقصور المتجددة حتى يرث الله الأرض ومن عليها. يقول المستشرق ( فميري ) ويواكب حضارات العصور المتجددة حتى يرث الله الأرض ومن عليها. يقول المستشرق ( فميري ) في كتابه الإسلام: (( إن فقه الإسلام واسع جداً لدرجة أني عجبت كل العجب كلما فكرت في أن المسلمين لم يستنبطوا منه الأنظمة والأحكام الموافقة لزماهم وبلادهم)) ٢. هذا وشهادات المنصفين من المستشرقين وغيرهم كثيرة جداً في هذا المقام )٣ . فكيف لا نفخر بمنهج هذه مميزاته

# الأصالة والخلود في نصوص الشريعة.

ومن أميز خصائص شريعة الإسلام أنها تتصف بالأصالة الباقية، والخلود الأبدي في نصوصها ومصادرها دون أن يتطرق إليها تحريف، أو يطرأ عليها تبديل أو تغيير.

فالقرآن الكريم الذي هو المصدر الأول من مصادر التشريع قد تكفل الله بحفظه وبقائه إلى يوم البعث والنشور دون أن تناله يد بتحريف أو تبديل، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا اللّهِ كُرَ وَإِنَّا لَهُ وَغِطُونَ كُن كُو النّسور دون أن تناله يد بتحريف أو تبديل، قال تعلى مدى الأجيال منصفون من رجالات الغرب، فقد قالوا كلمة الحق بتراهة وتجرد ووضحوا الحقيقة بدقة وأمانة منهم البروفيسور رينولد نيكلسون ) حيث يقول في كتابه " التاريخ الأدبي للغرب " بالحرف الواحد: (القرآن الكريم وثيقة إنسانية رائعة توضح بدقة سر تصرفات محمد (صلى الله عليه وسلم) في جميع أحداث حياته، حتى إننا لنجد فيه مادة فريدة لا تقبل الشك ولا الجدل، نستطيع خلالها أن نتتبع سير الإسلام منذ نشأته وظهوره في التاريخ المبكر، وهذا ما لا تجد له مثيلاً في البوذية أو المسيحية أو أي دين من الأديان القديمة ) ٥ .

١ سورة الملك آية ١٤.

٢ مجلة الوعي الإسلامي الكويتية عدد ٤٤، ص٣٥.نقلاً عن يوسف، د. محمد، السيد، منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ط١، دار السلام، القاهرة ـــ
 مصر، ٢٢٢١هـــ ٢٠٠٢م، ص٣٨.

٣ مرجع سابق، محمد السيد يوسف منهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع، ص٣٦ ـــ ص٣٨ بتصرف.

٤ سورة الحجر آية ٩.

و رينولد نيكلسون، التاريخ الأدبي للغرب، نقلاً عن عبد الله ناصح علوان، محاضرة في الشريعة الإسلامية وفقهها ومصادرها، ط ١، دار السلام، القاهرة،
 ١١٤هـ ١٩٩٠م.

- والسنة النبوية التي هي المصدر الثاني من مصادر الشريعة، بل هي المبينة للقرآن الكريم، والمكملة لأنظمة الإسلام .. هذه السنة قد هيأ الله لها من يحفظها من عبث العابثين، ووضع الملفقين، ودس المغرضين.. هيأ لها علماء أثباتاً، ومحدثين أفذاذاً، ورجالات ثقات.. لم يشهد التاريخ الإنساني أنبه منهم، ولا أدق في بيان درجة الحديث ومعرفة أحوال السند والمت وأصول الرواية والدراية.. حتى وصلت السنة إلينا نقية خالصة لم يعتورها أية شبهة، ولم يطرأ عليها أية علة، وكل إنسان حين يرجع إلى أسفار السنة، ومراجع الحديث الكبرى يعرف درجة أي حديث يريد التحقق منه من حيث الصحة أو الضعف، ويتحقق من كل سند من حيث التعديل أو الجرح' .. وما ذاك إلا بجهود أهل الحديث الثقات الأفذاذ .. على مدى العصور .
- ب وإذا كان الله عز وجل قد تكفل بحفظ القرآن الكريم إلى يوم الدين .. فمن الطبيعي أن يتكفل بحفظ السنة النبوية إلى قيام الساعة باعتبارها المبينة للقرآن، والمكملة لأنظمة الإسلام كما سبق ذكره.فالقرآن والسنة إذن شيئان متلازمان لا يمكن انفكاك أحدهما عن الآخر، فحفظ الله للقرآن الكريم معناه ضمناً حفظ للسنة، وهذا الحفظ قائم لازم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.
- ج ولأن هذا المنهج صادر من عند الله تعالى؛ فهو يُحترم ويطاع طاعة اختيارية تنبعث من النفوس، وتقوم على الإيمان، ولا يقسر عليها الإنسان.

# ۳ ـ التيسير ورفع الحرج:

إن المتتبع لتعاليم الشريعة السمحاء يجدها تمتاز باليسر والتسامح ورفع الحرج، بل يجد أن القصد من التشريع ليس هو إيقاع الحرج بالناس، والتشديد عليهم، وإرهاقهم بالتكاليف ؛ وإنما هو تحقيق مصالح معاشهم و آخرهم بما يتفق مع طاقتهم وحدود فطرهم، وإليكم النصوص التي تؤكد هذا المعنى:

- قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ ٢.
  - وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ ۚ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ ٣.
  - وقال جل جلاله: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ ٤.

<sup>&#</sup>x27; إذا كانت لديه الأهلية العلمية للاستفادة من جهود العلماء في هذا المجال .

٢ سورة البقرة آية ١٨٥.

٣ سورة الحج آية ٧٨.

٤ سورة البقرة آية ٢٨٦

فهذه النصوص وغيرها تؤكد تأكيداً جازماً أن الإسلام بمبادئه السمحة لا يكلف الإنسان فوق طاقته، لكي لا يكون لهذا الإنسان أي عذر أو حجة في التخلي عن أمر شرعي، أو ارتكاب محظور ديني.

(( ولقد حصر الفقهاء أسباب التخفيف عن المكلف في سبع مسائل:

- السفر: ومن أجله أبيح الفطر في رمضان، وقصر الصلاة الرباعية، وسقوط الجمعة
   والجماعة...
  - 🔾 المرض: ومن أجله أبيح الفطر في رمضان، والتيمم، والصلاة قاعداً ..
- الإكراه: ومن أجله أبيح للمكره التلفظ بكلمة الكفر، وترك الواجب، وإتلاف مال الغير،
   وأكل الميتة، وشرب الخمر . .
- ﴿ النسيان: ومن أجله رفع الإثم عمن ارتكب معصية ناسياً، ولم يبطل صوم من أكل في فسار رمضان أو شرب ناسياً، ولم تحرم ذبيحة من ترك التسمية عليها عند ذبحها ناسياً...
- ﴿ الجهل: ومن أجله ساغ رد المبيع بالعيب لمن اشتراه جاهلاً بعيبه، وساغ فسخ الزواج بالعيب لمن تزوج جاهلاً به ..
- عموم البلوى: ومن أجله عفي عن رشاش النجاسات من طين الشوارع وغيره مما لا يمكن
   الاحتراز عنه . .
  - ﴿ النقص: ومن فروعه: رفع التكليف عن فاقد الأهلية كالطفل والمجنون ))'.

ويجب أن يلاحظ أنه لا يجوز أن يُتخذ مبدأ التيسير ورفع الحرج وسيلة لإسقاط التكاليف بغير مسوغ شرعي كأن يترك المسلم بعض الصلوات لزحمة أعماله، وكثرة مشاغله زاعماً أن الدين يسر وليس فيه حرج . . فهذه مغالطة فيها إثم كبير لأن معنى أن الدين يسر أن ما شرعه الدين هو اليسر بعينه، وليس التساهل والتقصير عن بعض ما شرعه أو عن بعض ما أمر به !!

#### ٤ ـ رعاية مصالح البشر:

المقصد العام للتشريع الإسلامي ــ كما هو معلوم ــ هو : (رعاية مصالح البشر بكفالــة ضرورياهم، وتوفير حاجياهم، وتأمين تحسيناهم .

فكل حكم شرعي من أحكام الشريعة ما قصد إلا واحداً من هذه الثلاثة التي تتكون منها مصالح الناس.

ولكن ما المراد عند العلماء بالضروري وبالحاجي وبالتحسيني ؟

<sup>&#</sup>x27; خلاف، عبد الوهاب، علم أصول الفقه، ط۲، دار القلم، الكويت، ۳۹۸هـــ /۱۹۷۸م، ص۲۰۹.

فأما الضروري: فهو ما تقوم عليه حياة الناس، ولا بد منه لإقامة مصالحهم، وإذا فُقِد اختل نظام حياهم، ولم تستقم مصالحهم، وعمت فيهم الفوضى والمفاسد .. والأمور الضرورية للناس بهذا المعنى ترجع إلى حفظ خمسة أشياء:

الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والمال، فحفظ كل واحد منها ضروري للناس.

وأما الأمر الحاجي: فهو ما يحتاج إليه الناس لليسر والسعة، واحتمال مشاق التكليف، وأعباء الحياة .. وإذا فُقد لا يختل نظام حياهم، ولا تعم فيهم الفوضى كما إذا فقد الضروري، ولكن إذا فقد ينالهم الحرج والضيق، والأمور الحاجية بهذا المعنى ترجع إلى رفع الحرج عنهم، والتخفيف عليهم، ليحتملوا مشاق التكليف، وتيسر لهم طرق التعامل والتبادل وسبل العيش .

وأما الأمر التحسيني: فهو ما تقتضيه المروءة والآداب وسير الأمور على أقوم منهاج، وإذا فقد لا يختل نظام حياتهم كما إذا فقد الأمر الحاجي، ولكن \_ عند فقد التحسيني \_ تكون حياتهم غير مقبولة وغير سعيدة في تقدير أصحاب العقول الراجحة والفطر السليمة .. والأمور التحسينية للناس بهذا المعنى ترجع إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن العادات وتوفير أسباب السعادة والهناء .. وكل ما يقصد به سير الناس في حياتهم الدنيوية على أحسن منهاج )' .

ولنضرب على هذه الأمور الثلاثة من الضروري والحاجي والتحسيني مثلاً:

الضروري: لسكن الإنسان مأوى يقيه حر الشمس، وزمهرير البرد ولو مغارة في جبل . .

والحاجي: أن يكون المسكن مما يسهل فيه السكن بأن تكون له نوافذ تفتح وتغلق حسب الحاجة ..

والتحسيني: أن يُجمل المسكن ويؤثث وتوفر فيه وسائل الراحة والهناء فإذا توفر ذلك فقد تحققت مصلحة الإنسان في سكناه.

وقس على ذلك طعام الإنسان ولباسه وعمله .. وكل شأن من شؤون حياته، فلا تتحقق مصلحته وسعادته إلا إذا توفرت له هذه الأمور الثلاثة، ومثل الفرد المجتمع ككل، فإذا توافر لأفراد المجتمع ما يكفل تأمين ضرورياتهم وحاجياتهم وتحسيناتهم، فقد تحقق لهم ما يكفل مصالحهم، ويؤمن سعادتهم. .

ومن قاعدة: أن المقصد من التشريع هو رعاية مصالح البشر بكفالة ضرورياتهم وتوفير حاجياتهم، وتأمين تحسيناتهم، وضعت المبادئ الشرعية الخاصة برفع الحرج، ونذكر على سبيل المثال:

المرجع السابق، ص١٩٩ ــ ٢٠٠ بتصرف.

- الضرر يزال شرعاً: كثبوت حق الشفعة في شراء الدار، أو الأرض للشريك أو الجار.
- الضرر لا يزال بالضرر: كعدم الجواز في أن يدفع الإنسان الغرق عن أرضــه بــإغراق أرض غيره.
- يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام: كقتل القاتل لتأمين الناس على نفوسهم، وقطع يد
   السارق لتأمين الناس على أموالهم ..
- يُرتكب أخف الضررين لاتقاء أشدهما: كأن يحبس الزوج إذا ماطل في القيام بنفقة زوجته،
   وتطلق الزوجة لإيقاع الضرر بها أو إعسار الزوج.
- الضرورات تبيح المحظورات: كاضطرار الجائع المشرف على الهلاك أن يأكل الميتة أو محرماً...
   لدفع الهلاك عن نفسه .
  - الضرورات تقدر بقدرها: كأن يكشف الطبيب عن عورة المريض بقدر ما يشخص المرض
     إلى غير ذلك من القواعد والمبادئ التي تدل على يسر الشريعة ورعايتها مصالح البشر .

بالإضافة إلى العلم المطلق بحقيقة الإنسان وحاجاته، وحقيقة الكون الذي يعيش فيه والسنن التي تحكمه فلا ينشأ تصادم بين ذلك كله وإنما توازن واعتدال ، وهذا لا يكون إلا لمنهج إله عظيم خبير عليم.

# التوازن بين المادة والروح:

ومن عظمة التشريع الإسلامي أنه لا يباعد بين المادة والروح، ولا يفصل بين الدنيا والآخرة، بل ينظر إلى الحياة على ألها وحدة متكاملة في أداء الحقوق سواء ما يتعلق بأداء الإنسان حق ربه أو حق نفيره وهذا يتسنى للإنسان أن يمارس الحياة العملية الواقعية بكل طاقاته على أسس من المبادئ الإسلامية التي توافق الفطرة وتتلاءم مع واقعية الحياة .. بل هميب بالإنسان أن يتوازن مع هذا وذاك، وأن يؤدي حق الله، وحق الغير، دون أن يُغلب حقاً على حق، أو يقصر في مسؤولية على حساب مسؤولية أخرى .

وقد حض القرآن الكريم على هذا التوازن بين المادة والروح في كثير من آياته التي تلامـــس المشاعر والوجدان قبل أن تخاطب عقل الإنسان .

فَهِي تَذَكِيرِ القَرآنِ بَأَدَاء حَقَ الله فِي العبادة فِي غمرة الاَهُمَاكُ فِي الأَعمَالُ الدنيوية يقول تعالى: ﴿ إِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءِ ٱلزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ

ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴿ إِنَّى ﴾ ١. وفي تذكيره بأداء حق النفس في التكسب وابتغاء الرزق في غمرة المناجاة الربانية يقول تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضًلِ ٱللَّهِ ﴾ ٢.

وفي تذكيره بأداء حق الغير في البر والإحسان والتكافل يقول تعالى: ﴿ فَالَيْسَ ٱلْهِرَّ أَن تُولُّواُ وَجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْهِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْهِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَالنَّبِيتَى وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَالْمَسْدِيلِ وَالنَّبِيتِينَ وَالنَّبِيتَى وَالنَّبِيتِينَ وَالنَّبِيتِينَ وَالنَّبِيلِ وَٱلسَّالِيلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ ﴾ ٣ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَضعها الإسلام في هذه الموازنة:

- أ ابتغاء الدار الآخرة مع الأخذ بحظوظ الحياة قال تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ اللَّهُ الدَّارَ ٱلْآخِرَةً وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنيَا ﴾ ٤.
- ب الاستنكار على من يحرم على نفسه الزينة والطيبات قال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَـمَةِ ﴾ ٥.
- ج الاستنكار على من يترهبن بنية التفرغ للعبادة قال صلى الله عليه وسلم للنفر الثلاثة الذين كانوا يغالون بالعبادة: ((.. أما والله إين لأخشاكم لله وأتقاكم لله لكني أصوم وافطر وأصلى وأرقد وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني)) ٦.
- د الاستنكار على من يعتزل الحياة ويفر من تكاليف الجهاد قال صلوات الله وسلامه عليه للشخص الذي أراد العزلة والفرار من الجهاد: ((لا تفعل فإن مقام أحدكم في سبيل الله أفضل من صلاته في بيته سبعين عاماً ألا تحبون أن يغفر الله لكم ويدخلكم الجنة ؟ اغزوا في سبيل الله من غزا في سبيل الله فواق ناقة ( زمن ما بين الحلبتين ) وجبت له الجنة).٧.

١ سورة النور آية ٣٧.

٢ سورة الجمعة آية ١٠.

٣ سورة البقرة آية ١٧٧.

٤ سورة القصص آية ٧٧.

٥ سورة الأعراف آية ٣٢.

٣ صحيح البخاري ٩٤٩/٥ كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، حديث رقم ٤٧٧٦، صحيح مسلم ١٠٢٠/١، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، حديث رقم ١٠٤١.

٧ سنن الترمذي ١٨١/٤، كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل الغدو والرواح في سبيل الله، حديث رقم ١٦٥٠، مسند الإمام أحمد ٧٤/٢، برقم ١٠٧٩.
 ١٠٧٩٦، صحيح لغيره، انظر سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ج٢، برقم ٢٠٩٠.

وما هذه الأصول التي وضعها الإسلام إلا ليوازن الإنسان بين المادة والسروح، والسدين والدنيا، والعبادة والحياة، فلا يزيد حب الشهوات على حب الله ورسوله؛ بل يسخرها في مرضاة الله ويجعلها وسيلة لا غاية.

والإسلام يعترف بنوازع الإنسان الفطرية الطبيعية وفي نفس الوقت لاحظ استعداده للتعالي، فجاءه بشرائع تهذب هذه الغرائز وتجعل منها دوافع تدفع الإنسان إلى ما فيه خيره وصلاحه وصلاح مجتمعه.

# ٦ - التلازم بين العقيدة والحياة:

من المعلوم يقيناً أن العقيدة إذا ترسخت في النفس ولدت الشعور بالمراقبة، ودفعت إلى القيام بالمسؤولية، وأحبطت مكائد الشيطان، ووقفت سداً منيعاً بين الإنسان وبين المعصية.

وهذا الانبعاث من الشعور بالمراقبة واستشعار معنى المسؤولية مما يقوي الإرادة الذاتية لدى المؤمن فلا يكون أسيراً لشهوته ولا عبداً لأطماعه وأهوائه، بل ينضبط بحساسية التقوى، ويترجر بوازع الإيمان بل يندفع إلى إتقان العمل وتحسينه محتسباً الأجر والثواب من الله وحده.

هذه العقيدة ترفع أصحابها من أوحال الأرض ومستنقع الطين فيقف صاحبها في المرتقى السامي ينظر إلى الأرض من عل مع التواضع، وبالعزة مع المحبة والتطامن دون استطالة ولا بغي على الناس، يود لو يرفعهم إلى هذا المستوى الذي رفعه الله إليه .

ولاشك أن المؤمن حين يضع نصب عينيه قول الحق سبحانه: ﴿ مَا يَكُونُ مِن فَكُونُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيه وسلم: ﴿ وَلاَ أَكُثُرَ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُولً ﴾ الله عليه وسلم: ﴿ وَلاَ أَكُثُرَ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُولً ﴾ الله تكن وحين يضع في مخيلته قول النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَلاَحسان أَن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك ﴾ ٢ ، فبهذا التخيل وهذا التذكر وهذا الشعور .. يتحرر المؤمن \_ كما ألحنا \_ مسن ربقة الهوى ونزعات النفس الأمارة، وهمزات الشياطين، وفتنة المال، ويتحلى بالمراقبة لله والإخلاص له، والاستعانة به، والتسليم لجنابه فيما ينوب ويروع، بل يندفع بكليته إلى العمل بأمانـــة وجديـــة وإتقان.. بل يكون إذا مشى في الناس كالملك يمشي على الأرض طهراً وصفاءً وامتثالاً لأمر الله .

والشريعة في مفهومها لا يمكن أن تفصم بين العقيدة والحياة ولا يمكن أن تفصم بين العقيدة والحياة ولا يمكن أن يكون المسلم مسلماً حتى تنعكس عقيدته الربانية على سائر تصرفاته الفردية والاجتماعية .

١ سورة المجادلة آية ٧.

حصيح البخاري ١٧٩٣/٤، كتاب التفسير، باب ((إن الله عنده علم الساعة))، حديث رقم ٩٩ ٤٤، صحيح مسلم ٣٧/١، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، حديث رقم ٨.

فعندئذ يكون الإنسان السوي المتوازن المتمثل لمنهج الله، الذي يشار إليه بالبنان. وصدق الله حين يقول: ﴿ وَٱلْعَصْرِ فِي إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسِّرٍ فِي إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَواْ عِالْحَقِ وَتَوَاصَواْ عِالْحَقِ وَتَوَاصَواْ عِالْحَقِ وَتَوَاصَواْ عِالْحَقِ وَتَوَاصَواْ عِالْصَبِر إلا بعقيدة راسخة وإيمان بالله قوي ثابت لا تهزه أي شهوة أو فتنة قد تعرض له أثناء انطلاقه.

#### ٧ - الواقعية:

ومعنى واقعيته أنه قابل للتحقيق في الحياة، وأنه يتفاعل مع حقائق موضوعية ذات وجــود حقيقي، وأنه جاء مراعياً لواقع الكون والحياة والإنسان.

فهو ليس نظرية عقلية منشؤها خيال جامح، ولكنه منهج وثيق الصلة بالواقع البشري، كما أنه ليس قوالب نظرية سرعان ما تتحطم على أرض الواقع، وليس مثلاً وجدانياً تدركه الاشوق وتقصر دونه الأعمال، بل هو منهج يتزل إلى أرض الواقع ويعالج هذا الواقع، انطلاقاً من طبيعته وظروفه ومعطياته.

يقول الاستاذ سيد قطب \_ يرحمه الله \_ : ((إن الإسلام منهج واقعي للحياة لا يقوم على مثاليات خيالية جامدة في قوالب نظرية، بل هو يواجه الحياة البشرية كما هي بعوائقها وجواذها وملابساتها الواقعية. يواجهها ليقودها قيادة واقعية إلى السير، وإلى الارتقاء في آن واحد، يواجهها بحلول عملية تكافئ واقعياتها، ولا ترفرف في خيال حالم، ورؤى مجنحة لا تجدي على واقع الحياة شيئاً).٣.

وهذا ثما تفرد به المنهج القرآي عن غيره من كل المناهج والأفكار، وليس أدل على ذلك من تجربة المنهج الشيوعي في العصر الحديث فقد قامت الشيوعية في عام ١٩١٧م، وبنت قواعدها على صوح هائل من الأماني والأحلام، ولم تمض أعوام حتى الهار هذا الصرح وانتهى الحلم واستيقظ أصحابه على الحقائق المرة، فقد سقطت الشيوعية في التسعينات من نفس القرن، بعد أن اصطدمت بواقع الفطرة الإنسانية التي لم تصمد أمامها طويلاً.

وغير الشيوعية الكثير من المذاهب والأفكار التي سارت في نفس الطريق وانتهجت ذات النهج، وانتهت إلى نفس النهاية.

أما المنهج الإسلامي فهو منهج واقعي، وتتجلى هذه الواقعية في الفروق الواضحة بين القرآن المكى والمدنى من حيث الأسلوب، ونوعية التشريع وطبيعة الموضوعات، فالقرآن المكى يركز

١ سورة العصر ١ ــ٣

٧ مرجع سابق، عبد الله ناصح علوان، محاضرة في الشريعة الإسلامية وفقهها ومصادرها، ص١٢ ـــ ٣٨ بتصرف.

٣ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٢٦/١.

على موضوعات العقيدة بأصولها وفروعها وجملتها وتفصيلها، كما يفصل الحديث عن قصص الأنبياء، ويكثر الترغيب والترهيب، ويكثر من الأمر بالصبر، إلى آخر هذه الموضوعات.

أما القرآن المدين ففيه الأمر بالقتال والحث عليه، وفيه تفصيل الحديث عن التشريع، والحديث عن أهل الكتاب وكيفية التعامل معهم، والحديث عن المنافقين والتحذير من خطرهم، وفيه تفصيل الحديث عن البيت المسلم وآدابه، والحديث عن تنظيم العلاقة بين المجتمع المسلم وغيره من المجتمعات،.. وغير ذلك من الموضوعات.

وهذه الفروق الجلية بين القرآن المكي والمدني أكبر دليل وأوضح برهان على واقعية القرآن الكريم، فهو يراعي طبيعة المرحلة وطبيعة المكان والزمان، ويراعي الأطوار التي تمر بحا الدعوة والظروف التي يعيشها المخاطبون بهذا القرآن.

ثم إنه منهج مرن، ليس جامداً، وإلا لما صلح إلا لزمان معين، كما أن فيه ثباتاً يعطيه الجدية وهذا ما سنلحظه من خلال هذه الصفة (الثبات والمرونة:

## ۸- الثبات والمرونة:

وهذا من أجلى مظاهر عظمة هذا المنهج، ففي ظله لا يوجد تعارض بين وجود الثوابت وتحقق التطور الدائم.

١ سورة النساء آية ٨٢.

٢ سورة الروم آية ٣٠.

٣ قطب، سيد، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ط (بدون). دار الشروق، بيروت/ القاهرة، ص٢١٢ ـــ ص٢١٣ بتصرف..

٤ مرجع سابق، محمد السيد يوسف، منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص٣٩٩ ـــ ص٤٠٨ بتصرف.

( الثبات فيما يجب أن يخلد ويبقى، والمرونة فيما ينبغي أن يتغير ويتطور وهـــذا مـــن روائـــع الإعجاز في هذا الدين، وآية من آيات عمومه وخلوده وصلاحيته لكل زمان ومكان ) ١

أهمية الثبات والمرونة في المنهج الإسلامي:

جاء المنهج الإسلامي جامعاً بين الثبات والمرونة، فهناك ثبات في مقوماته الأساسية فهي لا تتغير ولا تتطور، ولا يقتضي هذا تجميد حركة الفكر والحياة ولكنه يسمح لها بالحركة داخل هذا الإطار الثابت) ٢.

وثبات المنهج مع مرونته يعطيه القدرة على إيجاد الحلول لمشكلات كل عصر ومصر، وتعطيه الكفاءة والصلاحية للتطبيق في كل مجتمع، ومواجهة الجديد من الوقائع والأحوال.

(وبالثبات يستعصي المجتمع المسلم على عوامل الانهيار والفناء أو الفوبان في المجتمعات الأخرى.

وبالثبات يستقر التشريع، وتتوافر الثقة، وتبنى المعاملات والعلاقات على دعائم مكينة، وأسسراسخة، لا تعصف بها الأهواء، أو التقلبات السياسية والاجتماعية.

وبالمرونة يستطيع هذا المجتمع أن يكيف نفسه وعلاقاته حسب تغير الزمن، وتغير أوضاع الحياة دون أن يفقد خصائصه ومقوماته الذاتية) ٣

والمتدبر للقرآن الكريم يجد في نصوصه الكريمة دلائل جمة على هذه السمة البارزة من سمات المنهج القرآبي، سمة الجمع بين الثبات والمرونة،

وفيما يلي نذكر بعض الأمثلة التي يشتمل كل مثال منها على جانب ثبات وجانب مرونة في المثال الواحد :

أ ⊢الشورى :

يتمثل الثبات في مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ بَيُنَهُمْ ﴾ \$ وقوله تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ فَي بَيْنَهُمْ ﴾ • ففي هذا تأصيل لمبدأ الشورى الذي لا يجوز لحاكم ولا مجتمع أن يتخلى عنه، وتتمثل المرونة في عدم تحديد شكل معين للشورى يلتزم به الناس جميعاً في كل زمان ومكان، فيتضرر المجتمع بهذا التقييد الا بدي إذا تغيرت الظروف بتغير البيئات والأعصار . وفي هذا يقول سيد قطب يرحمه الله: ( و بهذا النص الجازم يقرر الإسلام هذا المبدأ في نظام الحكم حتى ومحمد رسول

١ القرضاوي، د. يوسف، الخصائص العامة للإسلام، ط ١٠، مؤسسة الرسالة، ١٨٤هـ ١٩٩٧م، ص٢١٦ وما بعدها بتصرف يسير.

٧ مرجع سابق، سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ص٥٨.

٣ مرجع سابق، يوسف القرضاوي، الخصائص العامة للإسلام، ص٢١٩ بتصرف يسير.

٤ سورة الشورى آية ٣٨.

٥ سورة آل عمران آية ١٥٩.

الله صلى الله عليه وسلم هو الذي يتولاه وهو نص قاطع لا يدع للأمــة المســلمة شــكاً في أن الشورى مبدأ أساسي لا يقوم نظام الإسلام على أساس سواه، أما شكل الشورى والوسيلة الــــــي تتحقق بها فهذه أمور قابلة للتحوير والتطوير وفق أوضاع الأمة وملابسات حياتها) ١.

ب ⊢لعدل:

يتمثل الثبات في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدُلِّ ﴾ ٢ وقوله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَيِّعُ أَهْوَآءَهُمْ وَٱحْذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُولَكَ عَنُ بَعْضِ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ۚ ﴾ ٣

فأوجب القرآن الكريم هنا التقيد بالعدل والالتزام بكل ما أنزل الله، والحذر من اتباع الأهـواء وكل هذا مما لا مجال للتساهل فيه، فهو يمثل جانب الثبات قطعاً في مجال الحكم والقضاء، وتتمثل المرونة في عدم الالتزام بشكل معين للقضاء والتقاضي، فهذا أمر متروك للظـروف والمقتضيات.

وإذا تأملنا في السنة المطهرة وجدناها حافلة بشتى الأمثلة والدلائل التي يتمثل فيها الثبات والمرونة جنباً إلى جنب ومن ذلك:

أ المساواة أمام القانون:

يتمثل الثبات في موقفه صلى الله عليه وسلم من القرشية المخزومية التي سرقت ومحاولة قريش تخليصها من العقوبة عن طريق الوساطة والشفاعة، وتوسلهم إلى الرسول صلى الله عليه وسلم بحبه وابن حبه أسامة بن زيد وغضبه صلى الله عليه وسلم في ذلك وقيامه بينهم خطيباً: ((إنما أهلك من كان قبلكم ألهم إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وايم الله لو سرقت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها)) ٤.

ويتمثل جانب المرونة في قوله صلى الله عليه وسلم : (( أقيلوا ذوي الهيئات عشراهم إلا الحدود ))°

1 2 4

١ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ١/ ١ ٠٥

٢ سورة النساء آية ٥٨.

٣ سورة المائدة آية ٤٩.

٤ صحيح البخاري ١/٦ ٩٤،٩ كتاب الحدود، باب كراهية الشفاعة في الحد إذا رفع إلى السلطان، حديث رقم ٦٤٠٦، صحيح مسلم ١٣١٥/٣، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف وغيره والنهي عن الشفاعة في الحدود، حديث رقم ١٦٨٨.

<sup>°</sup> سنن أبي داود ١٣٣/٤، كتاب الحدود، باب في الحد يشفع فيه، برقم ٤٣٧٥، حديث صحيح، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألبايي ٢٣١/٢، رقم ٦٣٨.

ويستفاد منه جواز الشفاعة فيما يقتضي التعزير، ويدخل فيه سائر الأحاديث الواردة في ندب الستر على المسلم، وهي محمولة على ما لم يبلغ الإمام ))'

ب- عدم التنازل عن الأمور الكبرى مقابل التنازل عن الوسائل الصغرى:

ويتمثل الثبات والمرونة معاً في موقفه صلى الله عليه وسلم من وفد ثقيف وقد عرضوا عليه أن يدخلوا في الإسلام ولكنهم سألوه: (أن يدع لهم الطاغية وهي اللات لا يهدمها ثلاث سنين فأبى رسول الله صل الله عليه وسلم ذلك عليهم فما برحوا يسألونه سنة سنة، ويأبى عليهم حتى سألوا شهراً واحداً بعد مقدمهم، فأبى عليهم، وسألوه أن يعفيهم من الصلاة وألا يكسروا أوثالهم بأيديهم فقال رسول الله عليه وسلم: أما كسر أوثانكم بأيديكم فسنعفيكم منه، وأما الصلاة فإنه لا خير في دين لا صلاة فيه )٢.

وهكذا نلحظ ثبات رسول الله صلى الله عليه وسلم في أمر المقاصد الكبرى؛ حيث رفض التسامح في هدم اللات، وكذلك ترك الصلاة، ونلحظ مرونته صلى الله عليه وسلم في الجزئيات وطريقة التنفيذ؛ فقد رضي أن لا يكسروا أوثاهم بأيديهم. فهو إذاً لم يتسامح في المبدأ وإنما في طريقة التنفيذ.

وهكذا بعد هذه الجولة في بيان خصائص وسمات المنهج القرآيي، يتبين لنا قيمة هذا المنهج، وأهميته، وأن فيه الخلاص من كل ما تعانيه البشرية، في كل زمان ومكان..

1 2 2

<sup>·</sup> مرجع سابق، الألباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٣١/٢.

٧ السهيلي، الإمام عبد الرحمن، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، ط ١، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـــ لبنان، ١٤٢١هـــ

٠٠٠٠م، ٢١٦/٧ ـــ ٤١٧، وكان مقدم وفد ثقيف على النبي صلى الله عليه وسلم في رمضان من العام التاسع الهجري.

# المبحث الثاني: الصفات والأعمال الواقية من فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكريم.

إن من يقرأ كتاب الله عز وجل تمر به مواضع قد اجتمعت فيها أوصاف كريمة وخصال لطيفة هي أعمال مفروضة أو آداب محمودة يقتضيها الإيمان الذي هو اعتقاد وقول وعمل يحقق بحا المسلم رضى ربه سبحانه وتعالى وتوضح لنا علاقته بدنياه وأنه اتخذها معبراً للآخرة فقام فيها بما يحبه الله ويرتضيه سبحانه وتعالى . ومن هذه الصفات :

## أولاً : الصفات الإيمانية : وتشتمل الآتي :

١ ـ توحيد الله وعدم الإشراك به عز وجل :

إن توحيد الله عز وجل هو أساس دعوة جميع الرسل، فما من نبي إلا قال لقومه : ﴿ اَعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُمْ مِنَ إِلَهِ غَيْرُهُ وَ ﴾ ا، ولهذا نجد أن أول ما يدخل الإنسان به في الإسلام هو شهادة التوحيد، وهو أول ما يخرج به من الدنيا، لقوله صلى الله عليه وسلم : ((من كان آخر كلامه لا إله إلا الله : دخل الجنة )) ٢ .ويذكر لنا الشيخ ابن السعدي فضائل التوحيد وثمراته فيقول : (وليس شيء من الأشياء له من الآثار الحسنة والفضائل المتنوعة مثل التوحيد فإن خير الدنيا والآخرة من ثمرات هذا التوحيد وفضائله ومنها :

- ١ مغفرة الذنوب وتكفيرها .
- انه السبب الأعظم لتفريج كربات الدنيا والآخرة ودفع عقوبالهما.
- عنع الخلود في النار إذا كان في القلب منه أدبى مثقال حبة خردل وأنه إذا كمل في القلب يمنع دخول النار بالكلية.
  - ٤ يحصل لصاحبة الهدى الكامل والأمن التام في الدنيا والآخرة.
    - أنه السبب الوحيد لنيل رضا الله وثوابه .
- ٦ أن أسعد الناس بشفاعة محمد صلى الله عليه وسلم من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلم.
   قلمه.
- أن جميع الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة متوقفة في قبولها وفي كمالها وفي ترتب الثواب عليها على التوحيد.

١ سورة الأعراف آية ٥٩.

٢ سن أبو داود ١٩٠/٣، كتاب الجنائز، باب في التلقين ، برقم ٣١١٦، مسند الإمام أحمد ٢٣٣/٥، برقم ٢٢٠٨٧، المعجم الكبير ١١٢/٢٠، برقم ٢٢١٦، حديث صحيح انظر : صحيح سنن أبي داود للألبان ٢٢٠، برقم ٢٦٧٣.

۸ – يسهل على العبد فعل الخير وترك المنكرات ويسليه عن المصيبات؛ فالمخلص لله في توحيده تخف عليه الطاعات لما يرجو من ثواب ربه ورضوانه ويهون عليه ترك ما تهواه النفس من المعاصى لما يخشى من سخطه وعقابه.

وغير ذلك من الفضائل العظيمة .)\'

ولله عز وجل صفات كمال ليست لغيره، فهو وحده المستحق للعبادة دون سواه.

والشرك أعظم الذنوب بل هو ذنب قد حُرم صاحبه المغفرة وحيل بينه وبين الجنة لما اتخذ لله شريكاً. قَـــال تعـــالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَهُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱلْفَرَىٰ اللَّهِ عَظِيمًا فَهُ كَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱلْفَرَىٰ إِنَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

يقول الشيخ ابن سعدي: (والشرك المنافي للتوحيد كل المنافاة نوعان: شرك أكبر جلي، وشرك أصغر خفي، فأما الشرك الأكبر فهو أن يجعل لله نداً يدعوه كما يدعو الله، أو يخافه أو يرجوه أو يحبه كحب الله، أو يصرف له نوعاً من أنواع العبادة، فهذا الشرك لا يبقى مع صاحبه من التوحيد شيء. وأما الشرك الأصغر فهو جميع الأقوال والأفعال التي يتوسل بما إلى الشرك كالغلو في المخلوق الذي لا يبلغ رتبة العبادة، كالحلف بغير الله ويسير الرياء، ونحو ذلك فإذا كان الشرك ينافي التوحيد ويوجب دخول النار والخلود فيها وحرمان الجنة إذا كان أكبر، وأنه لا تتحقق السعادة إلا بالسلامة منه كان حقاً على العبد أن يخاف منه ويسعى في الفرار منه ومن طرقه ووسائله وأسبابه ويسأل الله العافية، وأن يجتهد في تنمية الإخلاص الذي يدفع الشرك الأكبر والأصغر)

فعلى من يريد أن يدخل ضمن عباد الرحمن الذين قال الله تعالى فيهم : ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ عَلَى فَي وَحِيده ولا يتعلق قلبه بغير الله، مهما كان السبب.

### ٢ ـ الإيمان بالغيب:

وحتى نقف على حقيقة هذا الأمر لا بد أن نعرف ما هو الغيب : عن ابن عباس وابن مسعود :(( الغيب ما غاب عن العباد من أمر الجنة وأمر النار وما ذكر في القرآن)) وعن عبد الله بن مسعود جلوساً ، فذكرنا أصحاب النبي صلى الله عليه الرحمن بن يزيد قال : (( كنا عند عبد الله بن مسعود جلوساً ، فذكرنا أصحاب النبي صلى الله عليه

<sup>&#</sup>x27; السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، العقيدة الإسلامية، ط٢، مركز صالح بن صالح الثقافي، عنيزة، ٢١٪ ١هــ ١٩٩٢م، ص١٢ ــــــــ ١٣ بتصرف.

٢ سورة النساء آية ٤٨.

<sup>&</sup>quot; مرجع سابق، السعدي، العقيدة الإسلامية، ص£1 ـــ ص٥١ بتصرف.

٤ سورة الفرقان آية ٦٨.

وسلم وما سبقونا به، فقال عبدالله : إن أمر محمد صلى الله عليه وسلم كان بيناً لمن رآه والذي لا الله غيره ما آمن أحد قط إيماناً أفضل من إيمان بغيب ثم قرأ (( الذين يؤمنون بالغيب \_ إلى قوله \_ المفلحون )) 1 .

والغيب المطلوب الإيمان به كالإيمان بالرسل والكتب والمعجزات وخلق السموات والأرض وهذه من الأمور الماضية فهي غيب ولم نشهدها، وكذلك الإيمان بالأجل والرزق والقضاء والقسدر والملائكة وهذه من الأمور الحياتية اليومية الحاضرة، والإيمان بالبرزخ والبعث والحساب والنار مما لم يأت بعد من الأمور الغيبية المستقبلية

ويوضح ذلك الطبري بقوله: (عن قتادة في قوله تعالى ((الذين يؤمنون بالغيب..) قال: آمنوا بالجنة والنار والبعث بعد الموت وبيوم القيامة وكل هذا غيب. وعن الربيع بن أنس: آمنوا بالله وملائكته ورسله واليوم الآخر وجنته وناره ولقائه وآمنوا بالحياة بعد الموت فهذا كله غيب.والمؤمنون بما أنزل الله على محمد صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله هو الإيمان بالغيب)

فالإيمان بكتابة الأعمال مثلاً يجعل المؤمن في حذر مستمر وتيقظ تام، فلا ينخدع بزينة الحياة الدنيا، ولا يغره كثرة ماله، أو غير ذلك من المتع ولا يقع فيما حرم الله، بل يستخدمه في طاعة الله عز وجل، والإيمان باليوم الآخر ذلك اليوم العظيم، الذي يترقبه العبد لأن الأصل في سعي العبد ترقبه الآخرة، والمؤمن يعمل للآخرة ويترقبها بيقين تام في حصولها، ومن أيقن بذلك قام بالاستعداد لذلك اليوم بإصلاح الدنيا والدين، وأحسن المعاملة مع الله ومع العباد رجاء النفع في ذلك اليوم.

وقد ثبت أن الحساب يوم القيامة موعد من الله عز وجل لجميع خلقه لذا ينقسم الناس يومها إلى عدة أصناف :

الذين يدخلون الجنة بغير حساب: ((عرضت علي الأمم فأجد النبي يمر ومعه الأمة والنبي يمر معه النفر والنبي يمر معه العشرة والنبي يمر معه الخمسة والنبي يمر وحده فنظرت فإذا سواد كثير قلت يا جبريل هؤلاء أمتي قال لا ولكن انظر إلى الأفق فنظرت فإذا سواد كثير قال هؤلاء أمتك وهؤلاء سبعون ألفاً قدامهم لا حساب عليهم ولا عذاب قلت ولم قال كانوا لا يكتوون ولا يسترقون ولا يتطيرون وعلى رهم يتوكلون فقام إليه عكاشة بن محصن فقال ادع الله أن

١ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٢ / ٢ ٤ بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مرجع سابق، الطبري، جامع البيان ۷۸/۱ ــ ۷۹ بتصرف

يجعلني منهم قال اللهم اجعله منهم ثم قام إليه رجل آخر قال ادع الله أن يجعلني منهم قال سبقك بما عكاشة ))'

ب الذين يحاسبون حساباً يسيراً: وهم أهل اليمين قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ ـ الذين يحاسبون حساباً يسِيراً ﴿ ﴾ ٢.

وفي تفسير الآية يقول السعدي يرحمه الله : (وهو العرض اليسير على الله فيقرره بذنوبه حيى إذا ظن العبد أنه قد هلك قال الله تعالى له : إني قد سترتما عليك في الدنيا فأنا أسترها لك اليوم) قال صلى الله عليه وسلم : (( يُدنى المؤمن يوم القيامة من ربه عز وجل حتى يضع عليه كنفه فيقرره بذنوبه فيقول هل تعرف فيقول أي رب أعرف قال فإني سترتما عليك في الدنيا وإني أغفرها لك اليوم فيعطى صحيفة حسناته وأما الكفار والمنافقون فينادى بهم على رؤوس الخلائق هؤلاء اللذين كذبوا على الله) ٤.

ج الذين يحاسبون حساباً عسيراً: ﴿ وَكَايَّن مِّن قَرْيَةٍ عَنَتُ عَنَ أَمْ رَيِّهَا وَرُسُلِهِ وَ فَحَاسَبَنَهَا حِسَابًا الله شَلِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَذَابًا ثُكُرًا ﴿ وَ فَ أَي أَن الله تعالى يخبر (عن إهلاكه الأمم العاتية والقرون المكذبة للرسل أن كثرهم وقوهم لم تنفعهم شيئاً حين جاءهم الحساب الشديد والعذاب الأليم) ويدل على شدة الحساب يوم القيامة حديث المفلس حيث قال صلى الله عليه وسلم : (رأتدرون من المفلس ؟ قالوا المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال صلى الله عليه وسلم وسلم : إن المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ويأتي وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه، ثم طرح في النار ).٧.

<sup>&#</sup>x27; صحيح البخاري ٢٣٩٦/، كتاب الرقاق، باب يدخل الجنة سبعون ألفاً بغير حساب، برقم ٦١٧٥ ، صحيح مسلم ١٩٨/١، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بدون حساب، برقم ٢١٧.

٢ سورة الانشقاق آية ٧ ــ ٨.

<sup>&</sup>quot; موجع سابق، السعدي، تيسير الكويم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٩١٧.

٤ صحيح البخاري ٢٧٢٩/٦، كتاب التوحيد، باب كلام الرب عز وجل يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم، برقم ٧٠٧٦، صحيح مسلم ٢١٢٠/٤. كتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، برقم ٢٧٦٨، واللفظ له.

سورة الطلاق آية ٨.

<sup>·</sup> مرجع سابق، السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٧٧٨. .

٧ صحيح مسلم ١٩٩٧/٤، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، برقم ٢٥٨١.

إن ترقب يوم الحساب والتفطن له يجعل العبد يستصغر العمل الذي يعمله ويخشى أن لا تكون فيه نجاته : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُّخَضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ أمَدًا بَعِيدًا ﴾ 1.

وهذه الآية يتضح منها شعور المؤمنين الدائم ألهم مقصرون في حق ربمم عز وجل

## ٣ ـ عدم الخوف من لوم الناس:

وهذه الصفة أيضاً مأخوذة من آية سورة المائدة، فهذه العصبة المؤمنة التي يستبدل الله بجسا الموجودين، ويمكن لها في الأرض لا تخاف لومة لائم، لقوله تعسالى : ﴿ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا يَعْمَلُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ فَمَن يتصرف وفق شسرع يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ فَهِن يتصرف وفق شسرع الله ، وما يحبه الله ويرضاه، فإنه يلقى اللوم؛ لأنه خالف ما اعتادوه من عرف، أو عادة .

وقد أثنى الله عز وجل على هؤلاء القابضين على دينهم، المستمرين على طاعتهم لربهم، ولرسوله صلى الله عليه وسلم أنهم لا يخافون لومة لائم، باقون على العهد مع الله تعالى .

يقول سيد قطب يرحمه الله: (وفيم الخوف من لوم الناس، وهم قد ضمنوا حب رب الناس؟ وفيم الوقوف عند مألوف الناس، وعرف الجيل، ومتعارف الجاهلية، وهم يتبعون سنة الله، ويعرضون منهج الله للحياة ؟ إنما يخشى لوم الناس من يستمد مقاييسه وأحكامه من أهواء الناس؛ ومن يستمد عونه ومدده من عند الناس؛ أما من يرجع إلى موازين الله ومقاييسه وقيمه ليجعلها تسيطر على أهواء الناس وشهواقم وقيمهم، وأما من يستمد قوته وعزته من قوة الله وعزته، فما يبالي ما يقول الناس وما يفعلون. كائناً هؤلاء الناس ما كانوا؛ وكائناً واقع هؤلاء الناس وعلمهم وثقافتهم ما تكون!

إننا نحسب حساباً لما يقول الناس؛ ولما يفعل الناس؛ ولما يملك الناس؛ ولما يصطلح عليه الناس؛ ولما يتخذه الناس في واقع حياقهم من قيم واعتبارات وموازين .. لأننا نغفل أو نسهو عن الأصل الذي يجب أن نرجع إليه في الوزن والقياس والتقويم .. إنه منهج الله وشريعته وحكمه .. فهو وحده الحق وكل ما خالفه فهو باطل؛ ولو كان في عرف ملايين الملايين ؛ ولو أقرته الأجيال في عشرات القرون ! ) مهذه صفة لمن اختارهم الله، لهم سمات خاصة تجعل لهم طابعاً فريداً، فهم لا يشبهون أحداً، ولا يتشبهون بأحد؛ لألهم قوم مميزون ..

# ٤ ـ القنوت لله :

١ سورة آل عمران آية ٣٠.

٢ سورة المائدة آية ٤٥

٣ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٩٢٠/٢ بتصرف.

صفة من الصفات التي تدلل على مدى صلة صاحبها بربه عز وجل، وهي دليل كمال الإيمان، وبالتالي طريق يوصل إلى الجنة، وعندما وصف سبحانه عباده المؤمنين قال تعالى : ﴿ الصَّكِبِينَ وَالصَّكِدِقِينَ وَالْمَسْتَغْفِرِينَ بِأَلْأَسْحَادِ ﴿ إِنْ السَّيخَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِأَلْأَسْحَادِ ﴿ إِنْ السَّعِدِي بقوله : ((هو دوام الطاعة مع مصاحبة الخشوع والخضوع )) ، فهو المحدرك الأداء الأعمال في أوقاها المعلومة واستباق الخير.

و عندما وصف الله سبحانه إبراهيم عليه السلام قال عز وجل: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ اللهِ عَنْ وَجَلَ عَلَى نَسَاء نبيه صَلَى الله عَنْ وَجَلَ عَلَى نَسَاء نبيه صَلَى الله عَلَيه وسَلَم : ﴿ وَمَن يَقَنُتُ مِنكُنَّ لِللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِيحًا نُؤْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَذَنَا لَهَا وَرَشُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِيحًا نُؤْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَذَنَا لَهَا وَرَشُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِيحًا نُؤْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَذَنَا لَهَا وَلَيْ اللهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِيحًا نَوْقَهَا الله عَلَيْهِ وَمِن يَقَنُتُ مِنكُنَّ لِللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلَيحًا نُؤْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَذَنَا لَمَا الله عَلَى الله عَنْ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِن لَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

وَ فَا لَصَدَالِحَاتُ قَانِنَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيَّبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ ﴿ ٥ ، وفيها يقول سيد قطب يرحمه الله : (فمن طبيعة المؤمنة الصالحة، ومن صفتها الملازمة لها بحكم إيمالها وصلاحها، أن تكون قانتة .. مطيعة . والقنوت : الطاعة عن إرادة وتوجه ورغبة ومحبة، لا عن قسر وإرغام وتفلت، ومن ثم قال : قانتات ولم يقل طائعات؛ لأن مدلول اللفظ الأول نفسي، وظلاله رخية ندية .. وهذا هو الدي يلق بالسكن والمودة والستر والصيانة بين شطري النفس الواحدة . في المحضن الذي يرعى الناشئة، ويطبعهم بجوه وأنفاسه وظلاله وإيقاعاته. ) ٦

ما أجمله من اتصال إذا كان برب العزة والجلال، فدوام الاتصال به سبحانه، اتباع لطرق النبيين والصالحين. والاتصال به عز وجل عن طريق طاعته وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم ، دليل من العبد على إيمانه بالله عز وجل ورضاه به سبحانه، وبالرسول الذي أرسله، وبالدين الذي ارتضاه. ومن هنا وجب على المسلمين أن يلتزموا ما في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فقد قرن الله بين طاعته وطاعة نبيه صلى الله عليه وسلم بل وربطهما بالفلاح في الدنيا والآخرة فقال سبحانه وتعالى :

10.

١ سورة آل عمران آية ١٧.

مرجع سابق، السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص١٢٤.

٣ سورة النحل آية ١٢٠.

٤ سورة الأحزاب آية ٣١.

سورة النساء آية ٣٤.

٦ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٥٢/٢.

﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدُخِلَهُ جَنَّنَتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلَدِينَ فِيهَا مَ الْأَنْهَارُ خَلَدِينَ فِيهَا مَا الْأَنْهَارُ خَلَدِينَ فِيهَا فَيَهَا الْأَنْهَارُ اللهِ عَلَيْهِا الْأَنْهَارُ اللهِ عَلَيْهِا اللهُ اللهِ عَلَيْهِا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِا اللهُ ال

﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ٢ .

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ ٣.وطاعة الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم هي أس كل الأعمال، وهي سبيل النجاة في الدنيا والآخرة.

### ثانياً : الصفات التعبدية :

ومن طاعة الله عز وجل وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، القيام بالعبادات، المفروضة، والنوافل التي تزيد القرب من الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم، ولذلك نجد أن هذه الصفة ليست لأي أحد، وإنما هي لأصحاب النفوس التي تخشع لله بكثرة الأعمال التعبدية فلا يملون من الصلاة والصيام والذكر والدعاء بل يستزيدون من الخير ما استطاعوا إليه سبيلاً، وفيهم قول الله تعالى: ﴿ أَمَنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلنَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ مَهُ كَدُرُ اللهُ تعالى: ﴿ أَمَنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلنَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ مَهُ كَدُرُ اللهُ تعالى: ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَ

وكذلك يفعل العباد من السلف الصالح:

فهذا بقيُّ بن مخلد ° (كان إذا صلى الصبح قرأ حزبه من القرآن في المصحف سدس القرآن وكان يختم القرآن في الصلاة في كل يوم وليلة ويخرج كل ليلة في الثلث الأخير إلى مسجده فيختم قرب انصداع الفجر وكان يصلي بعد حزبه من المصحف صلاة طويلة جداً ثم ينقلب إلى داره وقد اجتمع في مسجده الطلبة فيجدد الوضوء ويخرج إليهم فإذا انقضت الدروس صار إلى صومعة المسجد فيصلي إلى الظهر ثم يكون هو المبتدئ بالأذان ثم يهبط ثم يُسمع إلى العصر ويصلي ويُسمع وربحا خرج في بقية النهار فيقعد بين القبور ويبكي ويعتبر فإذا غربت الشمس أتى مسجده ثم يصلي ويرجع إلى بيته فيفطر وكان يسرد الصوم إلا يوم الجمعة ويخرج من المسجد فيخرج إليه جيرانه فيتكلم معهم في دينهم ودنياهم ثم يصلي العشاء ويدخل بيته فيحدث أهله ثم ينام نومة قد أخذةا فيتمه ثم يقوم هذا دأبه إلى أن توفي ...) ٢

سورة النساء آية ١٣.

٢ سورة الأحزاب آية ٧١.

٣ سورة النساء آية ٨٠.

٤ سورة الزمر آية ٩.

بقي بن محلد بن يزيد، الإمام القدوة، شيخ الإسلام، أبو عبد الرحمن الأندلسي القرطبي، الحافظ، صاحب التفسير والمسند اللذان لا نظير لهما، كان أول من
 كثّر الحديث بالأندلس ونشره، وكان من عقلاء الناس وأفاضلهم، توفي سنة ست وسبعين ومنتين. انظر : مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٣٨٥/١٣
 ٢٩٦ بتصرف.

٦ مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٣١٥/١٣.

### والعبادات أنواع كثيرة منها : ١ ـ إقامة الصلاة :

الصلاة من أعظم أركان الإسلام، فهي تأتي بعد الشهادتين مباشرة، وهي الصلة بين العبد وربه، وقد فرضت في السماء السابعة حينما عرج برسول الله صلى الله عليه وسلم.

والصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، قال تعالى : ﴿ اَتَلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَٰبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَاٰةَ وَالصَّكَاٰةَ وَالْمُنكَرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَصَّبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصَّنَعُونَ لَٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عِن الفحشاء والمنكر، فهي اتصال بالله يخجل صاحبه ويستحي أن يصطحب معه كبائر الذنوب وفواحشها ليلقى الله بها، وهي تطهر وتجرد لا يتسق معها دنس الفحشاء والمنكر وثقلتهما. وما أقام الصلاة كما هي من فعل الفحشاء إنما أداء ولم يقمها .. وفرق كبير بينهما ، فهي حين تقام ذكر لله . (ولذكر الله أكبر) . أكبر إطلاقاً أكبر من كل اندفاع ومن كل نزوع ) ٢.

على المسلم أن يعتني بها ويحافظ عليها ويداوم على إقامتها؛ ففي ذلك حماية لـــه مـــن الوقـــوع في الشهوات المحرمة.

ويقول سيد قطب في موضع آخر: (القلب الذي يسجد لله حقاً ويتصل به على مدار الليل والنهار، يستشعر أنه موصول السبب بواجد الوجود، ويجد لحياته غاية أعلى من أن تستغرق في الأرض، وحاجات الأرض، ويحس أنه أقوى من المخاليق لأنه موصول بخالق المخاليق، وهذا كله مصدر قوة للضمير، كما أنه مصدر تحرج وتقوى، وعامل هام من عوامل تربية الشخصية، وجعلها ربانية التصور، ربانية السلوك) .

ونلاحظ تكرار ذكر الصلاة في سورة المؤمنون حيث قال تعالى في أول صفات المؤمنين ﴿ قَدُ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ لَكُ اللَّهِ اللَّهِ مَ خَشِعُونَ لَكُ ﴾ ثم قال في آخر الصفات : ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ خَشِعُونَ لَكُ ﴾ ثم قال في آخر الصفات : ﴿ وَاللَّهِ بَا صفات صفات المؤمنين بالصلاة وختمت بالصلاة للدلالة على عظيم مكانتها في بناء الإيمان، بوصفها أكمل صورة من صور العبادة والتوجه إلى الله ))

١ سورة العنكبوت آية ٥٤.

٢ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٨.

٣ المرجع السابق، ١/٠٤.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ٢٤٥٧/٤.

وعندما وصف الله عز وجل عباده المؤمنين، لم يكتف بوصفهم بألهم يقيمون الصلاة فقط، بل أكد ألهم يقيمولها بخشوع، وهذا يؤكد ألهم لا يعتبرولها هملاً ثقيلاً يؤدونه وينتهون منه، لا بل هي راحة لهم ولذا كان صلى الله عليه وسلم إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة وقال: ((يا بلال أرحنا بالصلاة)) الوللصلاة أركان ظاهرة وركن باطن، وركنها الباطن هو الخشوع بين يدي رب السماوات والأرض. والخشوع كما يقرره صاحب المدارج: (قيام القلب بين يدي الرب بالخضوع والذل، والجمعية عليه وأجمع العارفون على أن الخشوع محله القلب وثمرته على الجوارح وهي تظهره، رأى عمر رضي الله عنه رجلاً طأطأ رقبته في الصلاة فقال يا صاحب الرقبة ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب إنما الخشوع في القلوب).

وليس هناك وقت أفضل ليجد المؤمن لذة الخشوع من صلاة الليل، وقيام الليل من أفضل النوافل التي يتقرب المؤمنون بها إلى الله، وقد امتدح الله عز وجل المؤمنين بألهم : ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا اللّهِ عَنَى اللّهِ الله الله والناس نيام، المتوجهون إلى ربهم بالاستغفار والاسترحام لا يطعمون الكرى إلا قليلاً، يأنسون بربهم في جوف الليل فتتجافى جنوبهم عن المضاجع، ويخف بهم التطلع فلا يثقلهم المنام. قال الحسن البصري : ﴿ كَانُواْقَلِيلًا مِنَ ٱلنّيلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَابِدُوا قيام الليل، فلا ينامون من الليل إلا أقله، ونشطوا فمدوا إلى السحر، حتى كان الاستغفار بسحر. )) ٤

وفي الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :(( ... وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل )) ٥.

وكلما زادت صلة العبد بربه، زاد حبه سبحانه له وبذلك حفظه من شياطين الجن والإنس، ومن نفسه التي بين جنبيه.

فإذا وقفوا بين يدي رب العالمين انقطع تفكيرهم عن الدنيا وما فيها بمجرد نطقهم بقول: (الله أكبر)، فهو سبحانه أكبر من كل شواغل الدنيا، وهذا الذي يميز المؤمن الصادق من غيره، فمن صلى هذه الصورة لا بد أن يظهر ذلك واضحاً في سلوكه وتصرفاته بعد صلاته..

١ مسند الإمام أهمد بن حنبل ٣٦٤/٥، برقم ٢٣١٣٧، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٣٤٤/٣، برقم ١٧٧٤.

٣ سورة الذاريات آية ١٧.

٤ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٣٣٧٧/٦.

٥ صحيح مسلم ٢/ ٨٢١، كتاب الصيام، باب فضل صوم يوم المحرم ، برقم ١١٦٣.

# ٢ ـ إيتاء الزكاة والإنفاق في سبيل الله:

الزكاة ركن من أركان الإسلام، قال تعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ 1، ولم تسرد في القرآن ( أقيموا الصلاة ) إلا وبعدها ( وآتوا الزكاة )، ولن أخوض هنا في مقدارها ونصابها، وغيره من التفاصيل وإنما أحب أن أورد بعض الحكم لفرضيتها : ( من الحكم الجليلة للزكاة :

\_ تطهر المزكي من الشح والبخل، وأرجاس الذنوب.

تدرب المسلم على البذل والإنفاق في سبيل الله.

في أدائها شكر لله على ما أسبغ على المسلم من نعم ظاهرة وباطنة.

تعالج قلب المؤمن من الطمع في الدنيا والحرص على جمع المال.

تتمى شخصية الغني، وذلك باستشعاره أنه تغلب على هواه.

تجلب بين الغني والمجتمع حقيقة المحبة والأخوة، وتحقق التكافل والإخاء.

تحرر أبناء الأمة من الحسد والبغضاء والشحناء.

تحمى المجتمع من الثالوث المخيف : الفقر، والجهل، والمرض ٢

والزكاة طهارة للقلب والمال ((طهارة للقلب من الشح واستعلاء على حب الذات، وانتصار على وسوسة الشيطان بالفقر، وثقة بما عند الله من العوض والجزاء. وطهارة للمال تجعل ما بقي منه بعدها طيباً حلالاً، لا يتعلق به حق \_ إلا في حالات الضرورة \_ ولا تحوم حوله شبهة. وهي صيانة للجماعة من الخلل الذي ينشئه العوز في جانب والترف في جانب، فهي تأمين اجتماعي للأفراد جميعاً، وهي ضمان اجتماعي للعاجزين، وهي وقاية للجماعة من التفكك والانحلال ))".

قال سيد قطب \_ يرحمه الله \_ : ((فهم يعترفون ابتداء بأن المال الذي في أيديهم هو من رزق الله لهم لا من خلق أنفسهم، ومن هذا الاعتراف بنعمة الرزق ينبثق البر بضعاف الخلق، والتضامن بين

١ سورة النور آية ٥٦.

٧ علوان، عبدالله ناصح، أحكام الزكاة على ضوء المذاهب الأربعة، ط٧، دار السلام، القاهرة ــ مصر، ٢٢٪ ١هــ ٢٠٠٢م، ١١٣ ــ ١١٣ بتصرف

يسير .

مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٤٥٥/٤.

٤ سورة البقرة آية ٢٧٤.

عيال الخالق، والشعور بالآصرة الإنسانية وبالأخوة البشرية .. وقيمة هذا كله تتجلى في تطهير النفس من الشح، وتزكيتها بالبر، وقيمتها ألها ترد الحياة مجال تعاون لا مُعترك تطاحُن، وألها تومِّن العاجز والضعيف والقاصر، وتشعرهم ألهم يعيشون بين قلوب ووجوه ونفوس، لا بين أظافر ومخالب ونيوب . والإنفاق يشمل الزكاة والصدقة، وسائر ما ينفق في وجوه البر. )) 1 .

والإسلام لا يطلب من المرء أن يحرم نفسه، بل أن يكرم نفسه ثم أهل بيته وذوي رحمه، وسائر الناس حوله، وذلك كله في نطاق القصد الذي لا إسراف فيه، فيصل إلى بر الأمان.

فإذا أدينا حق الله تعالى في الزكاة، وقدمنا ما نستطيعه من الصدقات حمانا الله بفضله من فتنة حبب المال، والتعلق به.

#### ٣ ـ الذكر:

إِن ذَكُرَ الله تعالى من الأمور التعبدية التي حثنا عليها الله سبحانه وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، حيث امتدحهم بقوله عز وجل ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللّهُ لَمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَالذَّكِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَظِيمًا ﴿ وَالدَّاكِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَظِيمًا اللّهُ ﴾ ٤

# وللذكر أنواع كثيرة منها:

## أ ـ الاستَغفار :

رغب الله عز وجل المؤمنين في الاستغفار للخير الجزيل الذي ينال المستغفرين في الدنيا والآخرة، حيث قال تعالى : ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ يُنْ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدُرَارًا وَالآخرة، حيث قال تعالى : ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ يُنْ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدُرارًا فَي وَيُعْمَل لَكُو أَنْهَا الله وَي وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَا الله وقت مخصص، ولكن المؤمن يتحين الأوقات الفاضلة ليزيد الخير، فليست بالاستغفار، ولذا ليس له وقت مخصص، ولكن المؤمن يتحين الأوقات الفاضلة ليزيد الخير، فليست

١ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ١/٠٤.

٢ سورة الإسراء آية ٢٦ ــ ٢٧.

٣ سورة التغابن آية ١٧ ــ ١٨.

٤ سورة الأحزاب آية ٣٥.

سورة نوح آية ١٠ – ١٢.

كل الأوقات لها نفس الفضيلة، فقد اصطفى الله عز وجل بعض الأوقات ليُعلي لعباده فيها أجرهم كاصطفائه ليوم الجمعة، وللساعة فيها، ولليلة القدر، ولرمضان، وللثلث الأخير من الليل، ولعشر ذي الحجة، والعشر الأواخر من رمضان، وغيرها، وهنا خص وقت السحر الذي هو: (قبيل الصبح) ١، وقيل هو الثلث الأخير من ثلث الليل الأخير . وخصه بالاستغفار دون سائر العبادات ليكون ختام أعمال الليلة من قيام وتهجد وغيره بالاستغفار؛ لأنه أدعى للإنسان أن يغفر له بعد تلك الأعمال المتنوعة الصالحة.

ولقد مدح الله الاستغفار بالأسحار في موضعين الأول هذا من سورة آل عمران والثاني في ســورة الذاريات بقوله عن المحسنــين : ﴿ وَبِالْأَسَعَارِ هُمْ يَسۡتَغَفِرُونَ ۞ ٢٠.

ولقد جاء التأكيد على فضله بفعل يعقوب عليه السلام إذ قال لبنيه : ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسَتَغُفِرُ لَكُمْ رَبِّيْ ۖ إِنَّهُ مُو اَلْغَفُورُ الرَّحِيــمُ ﴿ آَلَ اللَّهُ اللللَّامُ اللَّهُ اللَّ

قال المفسرون : (( أخرهم إلى السحر )).

وعلى هذا كان فعل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. فعن نافع أن ابن عمر كان يحي الليل صلاة ثم يقول: ((يا نافع أسحرنا ؟ فيقول لا فيعاود الصلاة فإذا قلت نعم قعد يستغفر ويدعو حتى يصبح). ٥.

عن جعفر بن محمد قال: (( من صلى من الليل ثم استغفر في آخر الليل سبعين مرة كتب من المستغفرين بالأسحار). ٧.

وقال لقمان لابنه: (( يا بني لا يكن الديك أكيس منك يُنادى بالأسحار وأنت نائم )) ٨.

.٩ ﴿

۱ مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ۱/۶ ۳۵ بتصرف...

۲ سورة الذاريات آية ۱۸.

٣ سورة يوسف آية ٩٨.

<sup>·</sup> مرجع سابق، النسفي، مدارك التتريل وحقائق التأويل، ٣٣٧/٢.

٥ مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء ٣/ ٢٣٥.

تجعفر بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين السبط، الهاشمي القرشي، أبو عبد الله الملقب بالصادق، كان من أجلاء التابعين. وله منزلة رفيعة في العلم. ولقب بالصادق لأنه لم يعرف عنه الكذب قط. انظر: مرجع سابق، الأعلام للزركلي، ٢٦/٢.

٧ مرجع سابق، الطبري، جامع البيان ٣٩/٣.

٨ مرجع سابق، النسفي، مدارك التتريل وحقائق التأويل ، ١٤٨/١.

٩ سورة الأنفال آية ٣٣.

فلنكثر من الاستغفار، خاصة بالأسحار، لتشملنا هذه الصفة، مع المؤمنين الأبرار.

#### ب ـ الحمد :

إن نعم الله على العبد لا تعد ولا تحصى، وقد أرشدنا سبحانه وتعالى إلى ما يوازي هذه النعم بأن نحمده ونثنى عليه سبحانه.

## ﴿ وَحَمَّدُ اللهُ مُطَّلُوبٌ فِي عَدَّةً مُواضَّعٍ :

- 1 يستحب البدء بالحمد لله لكل مصنف، ودارس، ومدرس، وخطيب ، وخاطب، وبين يدي سائر الأمور المهمة ١.
- حويستحب الحمد لله بعد الفراغ من الطعام والشراب، لقوله صلى الله عليه وسلم: ((إن الله ليرضى عن العبد يأكل الأكلة فيحمده عليها أو يشرب الشربة فيحمده عليها )) ٢.
- ويستحب الحمد لله عند العطاس، وعند خطبة المرأة، وكذا عقد النكاح، وبعد الخروج من الخلاء.
  - خطبة الجمعة وغيرها ولا يصح شيء منها إلا به.
  - -يستحب أن يختم دعاءه بالحمد لله رب العالمين، وكذلك يبتدئه بالحمد لله.
- V e ويستحب الحمد لله عند البلاء فإنه لا يحمد على مكروه إلا الله قال صلى الله عليه وسلم : ( إذا مات ولد العبد قال الله تعالى لملائكته قبضتم ولد عبدي ؟ فيقولون : نعم فيقول : قبضتم  $\hat{x}$  ثمرة فؤاده؟ فيقولون : نعم فيقول : ما ذا قال عبدي ؟ فيقولون : همدك واسترجع فيقول الله تعالى

<sup>&#</sup>x27; أما الحديث الذي يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد فهو اقطع )) فهو حديث ضعيف، انظر ضعيف سنن ابن ماجه للألباني ، ص٢٤١، برقم ٤٠٤.أحببت التنويه على ذلك لاشتهاره بين الناس.

٧ صحيح مسلم ٢٠٩٥/، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل والشرب، برقم ٢٧٣٤.

٣ سورة النمل آية ٠٤.

# : ابنوا لعبدي بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد)) ١ )

فالحمد والشكر لله عز وجل دليل على اعتراف العبد بنعم ربه عليه، ثم هو يحمده عز وجل في جميع الحالات، في السراء شكراً على ظاهر النعمة، وفي الضراء يكون الحمد إدراكاً من العبد برحمة الله عز وجل بعباده وأنه سبحانه لا يريد بهم إلا الخير مهما خفى على العبد ولم يدركه.

## ج ـ التسبيح :

التسبيح من أهم أنواع القرب لله عز وجل، وهو من الذكر المضاعف، كما ورد في الحديث عن جويرية أم المؤمنين رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح وهي في مسجدها ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة فقال : (( ما زلت على الحال التي فارقتك عليها ؟ قالت : نعم قال النبي صلى الله عليه وسلم : لقد قلت بعدك أربع كلمات ثلاث مرات ولو وزنت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن : سبحان الله وبحمده عدد خلقه ورضا نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته )) هذه الطريقة التي دلنا عليها صلى الله عليه وسلم تخفيفاً علينا وتكثيراً لأجورنا من غير تعب ولا مشقة. كلمات قصيرة جامعة يكتب الله بها ثواباً لا يحصى.

## ٤ ـ الخشية من الله عز وجل :

هذه صفة تبين الحس المرهف عند المؤمن، فهو يخاف من ربه وبذلك فهو على مراقبة دائمة له، فلا يعمل عملاً إلا ويستحضر مراقبة الله له، وحضوره معه، فإذا هم بمعصية وجل قلبه عندما يذكر رؤية الله عز وجل له، ومراقبته له فيستحي من ربه ويرجع عنها، وقد يكون الوجل لإحساسهم بالتقصير في حق الله ، ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِم لَا يُنْكُرُونَ اللهُ عَنها : يا رسول الله في وَجَلَةً أَنَّهُم إِلَى رَبِّم رَجِعُونَ ﴿ عَلَى الله ويشوب وجلة ) يا رسول الله هو الذي يسرق ويسزي ويشرب

ال سنن الترمذي ٣٤ ١/٣، كتاب الجنائز، باب فضل المصيبة إذا احتسب، برقم ٢٠٠١، وقال حديث حسن، صحيح ابن حبان ٢٠٠٧، كتاب الجنائز،
 باب ذكر بناء الله جل وعلا بيت الحمد في الجنة لمن استرجع وحمد الله عند فقد ولده، برقم ٢٩٤٨، حديث حسن، انظر : صحيح سنن الترمذي ٢٩٨/١،
 برقم ٢٨٤٨.

٣ صحيح مسلم ٤/٠٩٠/، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب التسبيح أول النهار وعند النوم، برقم ٢٦٢٧.

٤ سورة المؤمنون آية ٥٧ ــ ٠٦٠.

الخمر وهو يخاف الله ؟ قال : (( لا يا بنت الصديق ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتصدقون وهم يخافون أن لا يقبل منهم أولئك يسارعون في الخيرات )) 1 .

والخوف من الله يختلف عن أي خوف، فأنت إذا خفت من أي شيء هربت منه، ولكنك كلما خفت من الله تقربت منه، ولذت به سبحانه .

والمؤمن إذا ذُكر بالله في موطن المعصية كف عنها ورجع إلى إيمانه ويقينه وذلك حين يقال له اتــق الله والمنافق إذ ذكر بالله في موطن العصيان أخذته العزة بالإثم، وذلك في قصة الثلاثة الذين أغلق علــيهم الغار فإن أحدهم طلب من ابنة عمه التي أحبها أن تمكنه من نفسها، ففعلت وها هو يحكي ويقول :

( فلما وقعت بين رجليها قالت يا عبد الله اتق الله ولا تفتح الخاتم إلا بحقه فقمت عنها .. ٢

والمسلم يخشى ربه، حين يقع فيما حرمه تعالى، فيكون عرضة لسخطه وعقابه. لذا نجد أن خشية الله تعنى: الرهبة من سخطه وعقابه وناره وأخذه لمن تطاول على محارمه.

قال ابن تيمية: (( الخوف المحمود ما حجزك عن محارم الله )) ٣.

وأفضل الخشية ما كانت في حال العبد في الظاهر والباطن فذلك الخير كله قـــال ســـبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخَشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ كَبِيرٌ لَكِهِ كَا لَهُم مُعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ لِكُمْ ﴾ ٤.

ونحن نلاحظ أن آثار الخشية تظهر في سلوك الفرد؛ فتــراه يعمـــد إلى فعـــل الفــرائض والطاعات، ويمتنع عن المعاصى والمحرمات.

ولقد تنوع التعبير عن الخشية في القرآن على خمسة ألفاظ: الخوف والرهبة والإشفاق والوجل والهيبة؛ ولكل واحد منها معنى يسند بعضه بعضاً قال ابن القيم يرجمه الله: (والوجل والخوف والخشية والرهبة ألفاظ متقاربة غير مترادفة قال أبو القاسم الجنيد : (الخوف توقع العقوبة على مجاري الأنفاس..

° الجنيد بن محمد بن الجنيد النهاونديثم البغدادي القواريري، والده الخزار. هو شيخ الصوفيه، ولد سنة نيف وعشوين ومئتين، وتفقه على أبي ثور، وصحب الحارث المحاسبي، كان نقش خاتمه : إن كنت تأمَّلُهُ فلا تأمَّلُهُ انظر مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ١٤ ٦ ٣ ٦ ـ ٧٠ بتصرف.

١ سنن الترمذي ٣٢٧/٥، كتاب تفسير القرآن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب ومن سورة المؤمنون، برقم ٣١٧٥، مسند الإمام أحمد بن حنبل
 ٢٠٥/٦، برقم ٢٥٧٤٦، حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ٣٠٤/١، برقم ١٦٢٨.

٧ صحيح مسلم ٢٠٩٩/٤، كتاب الذكر والدعاء والاستغفار، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالح الأعمال، برقم ٣٧٤٣.

٣ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين، ١٤/١٥.

٤ سورة الملك آية ١٢.

والخشية أخص من الخوف فإنها للعلماء بالله قــال الله تعــالى: ﴿ إِنَّمَا يَغَشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ اللهُ تعــالى: ﴿ إِنَّمَا يَغَشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَ وَأُوا الرهبة فهي الإمعان في الهرب من المكروه وهي ضد الرغبة التي هي سفر القلب في طلب المرغوب فيه ..

وأما الوجل فرجفان القلب وانصداعه لذكر من يُخاف سلطانه وعقوبته أو لرؤيته.

وأما الهيبة فخوف مقارن للتعظيم والإجلال وأكثر ما يكون مع المحبة والمعرفة ..

فالخوف لعامة المؤمنين ، والخشية للعلماء العارفين، والهيبة للمحبين، والإجلال للمقربين.

والخشية تتمثل في قول النبي صلى الله عليه وسلم : (( لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً )) ٢ )٣.

نجد أن الخوف مفيد في حمل المرء على الصبر عن المعاصي والبعد عنها وبالتالي البقاء على الإيمان وحفظه لأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية.

### ٥ ـ التوكل على الله عز وجل :

من تمام توحيد العبد توكله على الله عز وجل، لأن اعتماده عليه وحده، وإن أخذ بالأسباب فهو لا يتعلق بها وإنما بالله عز وجل ؛ لأن الله سبحانه وتعالى بيده مقاليد السموات والأرض، متصرف في كل شيء، ومن هنا فرض الله على عباده أن يعتمدوا عليه ويتوكلوا عليه : فقال تعالى : فَوَكَ لَمُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

( والتوكل على الله هو الثقة به والاعتماد عليه وتفويض الأمر إليه والاستعانة به في كل شأن والإيقان بأن قضاءه نافذ مع السعي فيما لا بد منه من مطعم وملبس ومسكن والتحرز من العدو، كما فعله الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ) ٥.

وللتوكل درجات ذكرها صاحب المدارج فقال : (وحقيقة الأمر أن التوكل حال مركبة من مجموع أمور لا تتم حقيقة التوكل إلا بها :

- معرفة بالرب وصفاته: من قدرته، وكفايته، وانتهاء الأمور إلى علمه وصدورها عن مشئته.
- ٢ إثبات في الأسباب والمسببات. ومن تمام التوكل عدم الركون إلى الأسباب، وقطع علاقة القلب بها، فيكون حال قلبه قيامه بالله لا بها، وحال بدنه قيامه بها.

١ سورة فاطر آية ٢٨.

٧ صحيح البخاري ٧٣٧٩/٥ كتاب الرقاق، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم لو تعلمون ما أعلم، برقم ٢١٢٠،

ع سورة الفرقان آية ٥٨.

سابق، السيد، إسلامنا، ط(بدون)، دار الكتاب العربي، بيروت \_ لبنان، ص٧٤.

- ٣ رسوخ القلب في مقام توحيد التوكل. فإنه لا يستقيم توكل العبد حتى يصح له توحيده. بل حقيقة التوكل: توحيد القلب.
- ٤ +عتماد القلب على الله، واستناده إليه، وسكونه إليه. كما قال بعض العارفين : المتوكل كالطفل لا يعرف شيئاً يأوي إليه إلا ثدي أمه، كذلك المتوكل لا يأوي إلا إلى ربه سبحانه.
- حسن الظن بالله عز وجل. فعلى قدر حسن ظنك بربك ورجائك له، يكون توكلك عليه .
  - ٦ استسلام القلب له، وانجذاب دواعيه كلها إليه، وقطع منازعاته.
- التفويض. وهو روح التوكل ولبه وحقيقته، وهو إلقاء أموره كلها إلى الله، وإنزالها به طلباً
   واختياراً، لا كرهاً واضطراراً.

وثمرة التوكل: الرضى، ومن فسر التوكل بها، فإنما فسره بأعظم ثمراته، وأجل فوائده، فإن العبد إذا توكل حق التوكل رضى بما يفعله وكيله )).

### ٦ ـ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر :

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، من صفات المؤمنين الصادقين، يقول تعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِن كُمْ أُمُّةُ يَدَّعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اللَّمُنكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفلِحُونَ فَيَا مُرَونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهُ تعالى المنافقين فقال تعالى : ﴿ المُنتَفِقُونَ وَاللَّمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مِن اللهِ تعالى المنافقين فقال تعالى : ﴿ المُنتَفِقُونَ وَاللَّمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مِن اللهُ تعالى المنافقين فقال تعالى : ﴿ المُنتَفِقُونَ وَاللَّمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مِن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

وهو من مقومات الجماعة الإسلامية الذي يحافظ عليها، (وهو القطب الأعظم في الدين، وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين أجمعين، ولو طوى بساطه وأهمل علمه وعمله لتعطلت النبوة واضمحلت الديانة وفشت الضلالة، واستشرى الفساد، وهلك العباد. )°

<sup>&#</sup>x27; مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ١١٤/١ ـــ ١٢٢ بتصرف.

۲ سورة آل عمران آية ۱۵۹

٣ سورة آل عمران آية ١٠٤.

٤ سورة التوبة آية ٦٧.

<sup>°</sup> مرجع سابق، الإمام الغزالي، إحياء علوم الدين ٣٠٦/٢ بتصرف.

وفضله في كتاب الله واضح جلي : قال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾ ١.

وَقَالَ مِنْ مُن كُن مُن كَن الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ ١.

وقال صلى الله عليه وسلم: (( من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان ) ٢.

(إن سورة العصر تحدد للإنسان شخصيتين:

الأولى: شخصية مستقلة بها يخاطب، وبها يكلف.

والثانية : شخصية اجتماعية بها يكون لبنة في بناء المجتمع الذي يعيش فيه.

فالأولى تسمو وترتقي وتقوى بالإيمان الذي يحدد لها منهج السلوك التطبيقي في الحياة ، و يكوّن لها قواعد الأخلاق التي يجب أن يسير عليها .

والثانية تتكون وتظهر بمساهمة الفرد مع إخوانه المؤمنين في بناء المجتمع الذي يعيش فيه، ويتم ذلك بالتواصي بالحق، والتواصي بالصبر، الذي يعود بالخير والصلاح على الفرد والأسرة والمجتمع ويصوّر هذا الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله: ((المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً)) ٤. وقال صلى الله عليه وسلم: ((والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه)) ٥.

والأمة التي يعين فيها قويُّها ضعيفَها، وغنيُّها فقيرَها، وسليمُها مريضَها، وعالمُها جاهلَها، هي أقوى الأمم، وهي أمة متماسكة لا يستطيع عدوها أن ينال منها شيئاً، أو يسلبها حريتها أو كرامتها أو أرضها أو مقدساتها أو ثرواتها أو خيراتها )٦.

١ سورة آل عمران ١١٠.

<sup>- .</sup> ٢ صحيح مسلم ٢٩/١، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان،

٣ سورة العصر آية ٣.

عصحيح البخاري ١٨٢/١، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، برقم ٤٦٧، صحيح مسلم ١٩٩٩، كتاب البر والصلة والآداب،
 باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، برقم ٢٥٨٥ واللفظ له.

صحیح مسلم ٤٠٧٤/٤، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، برقم ٢٦٩٩.

٦ عمير، محمد محمود، المؤمنون كما وصفهم الله في القرآن الكريم، ط (بدون)، دار الطباعة، القاهرة، ص٢١٥ ـــ ص٢١٦بتصرف.

إن التواصي بالحق والتواصي بالصبر ضرورة، لأن المعوقات عن التزام الحق كثيرة، على رأسها هوى النفس، وحب المصلحة، والصبر عن ذلك عسير، فإذا قام كل منا بواجب النصح وأخذنا بأيدي بعضنا للحق انتصرنا على ما في النفس من هوى ، وعلى غيرها من المعوقات، فالإنسان وحده ضعيف، وبإخوانه قوي. إن التآخي في دين الله، من أصفى ألوان المحبة وأصدقها، وأدومها؛ لأنه مبني على حب الله تعالى، والأخوة الإيمانية من أبرز الطرق التي سلكها المؤمنون في تربية النفوس.وهذا هو شيخ التابعين الإمام الحسن البصري يرحمه الله يقول: ((إن المؤمن شعبة من المؤمن، إن به علته، ، إنه يفرح لفرحه، ويجزن لحزنه، وهو مرآة أخيه إن رأى منه ما لا يعجبه سدده وقومه ووجهه، وحاطه، وحفظه في السر والعلانية )) ١

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرَحّمُونَ اللَّهِ ﴾ ٢. ذكر الله سبحانه وتعالى الأخوة في الدين على أنها أمر طبيعي من مستلزمات الإيمان، فأنت تحب في أخيك المؤمن إيمانه، وعبادته، وطاعته لربه، واستسلامه لخالقه، وسلوكه في سبيل الله تعالى.

وقد امتن الله سبحانه وتعالى على المؤمنين بأن جعلهم إخواناً متحابين، كما امتن عليهم بأن جعلهم مؤمنين مخلصين. قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعَدَآءَ فَأَلَّكَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ وَإِذْكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّادِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ﴾ ٤ .

يقول سيد قطب: (هذه الأخوة المعتصمة بحبل الله نعمة يمتن الله بها على الجماعة المسلمة الأولى، وهي نعمة يهبها الله لمن يحبهم من عباده دائماً. وهو هنا يذكرهم كيف كانوا في الجاهلية أعداء، وما كان أعدى من الأوس والخزرج في المدينة أحد، وهما الحيان العربيان في يثرب، يجاورهما اليهود الذين كانوا يوقدون حول هذه العداوة وينفخون في نارها حتى تأكل روابط الحيين جميعاً، فألف الله بين قلوب الحيين من العرب بالإسلام، وما كان إلا حبل الله الذي يعتصم به الجميع فيصبحوا بنعمة

ا بن المبارك، المروزي، الإمام شيخ الإسلام عبد الله، ، كتاب الزهد ويليه كتاب الرقائق، حققه وعلق عليه الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، ط(بدون)،

دار الكتب العلمية، ص٢٣٢ بتصرف يسير.

٢ سورة الحجرات آية ١٠.

٣ سورة الزخرف آية ٦٧.

٤ سورة آل عمران آية ٣٠١.

الله إخواناً، وما يمكن أن يجمع القلوب إلا أخوة في الله، تصغر إلى جانبها الأحقاد التاريخية، والثارات القبلية، والأطماع الشخصية، ويتجمع الصف تحت لواء الله الكبير المتعال)'

وقد حرص الرسول صلى الله عليه وسلم على تأكيد هذا الأمر، وزرع الحبة بين نفوس أصحابه، لأن الحبة إذا انتشرت في مجتمع انتهت بالناس إلى السعادة وزالت عنهم كل مظاهر الشقاء، واستطاعوا القيام بالأمر والنهى بسهولة وبهذا يقل خطر الوقوع في فتن الدنيا.

### ٧- السياحة (( السائحون ... )) :

وتختلف الأقوال فيها، فمنهم من يقول سائحات ((صائمات؛ قاله ابن عباس والحسن وابن جبير )) ومنهم من يقول إلهم المجاهدون لقوله صلى الله عليه وسلم: ((سياحة أمين الجهاد)) وقيل: المتنقلون في طلب العلم، ومنهم وهو النسفي من يقول إلهم: (طلبة العلم لألهم يسيحون في الأرض يطلبونه في مظانه، أو السائرون في الأرض للاعتبار) ٤. فتكون المعاني على النحو التالى:

أ الصيام: لأن السائح لا زاد معه، وإنما يأكل من حيث يجد الطعام.

ب الجهاد: لأن المجاهد يسيح في الأرض ويتجول فيها .

ج السفر والتجوال في الأرض بقصد التفكر والاعتبار كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى فَي اللَّهُ اللَّهُ أَلَنَاهُمُ أَلَا اللَّهُ عَلَى فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

د طلب العلم: لأن طالب العلم يسيح في الأرض من بلد إلى بلد .

أما السياحة العامة من أجل المتعة أو اللهو فإنها لا تدخل ضمن هذه المعاني لأنها مما لا يتعبد الله بـــه لذاتها، بل هي من الأمور المباحة في أصلها، فإن قصد بها الحرام حرمت وإن قصد بها الطاعة ندبت وإن لم يقصد بها شيء فهي مباحة كسائر المباحات .

<sup>·</sup> مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٢/١ ؛ بتصرف يسير.

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٩٣/١٧

٣ سنن أبي داوود ٥/٣،كتاب الجهاد، باب في النهي عن السياحة، برقم ٢٤٨٦، انظر صحيح سنن أبي داود للألباين ٤٧٢/٢، برقم ٢١٧٧، وهو حديث صحيح.

٤ مرجع سابق، النسفي، مدارك التتريل وحقائق التأويل ، ٧/٢.

سورة العنكبوت آية ۲۰.

والذي أميل إليه قول من قال أنه الصيام، لأنه أقرب معنى إلى موضوع البحث، حيث أن الصيام جنة ووقاية، ثم إنه قول ابن عباس رضي الله عنه الذي دعا له الرسول صلى الله عليه وسلم بالعلم والفقه والتأويل. والله أعلم.

#### ثالثاً: الصفات الخُلُقية:

تعتبر الأخلاق في الإسلام من أهم الأمور التي يحث عليها القرآن والسنة، لما لها مــن أثــر واضح في المجتمع ، ومن أهم هذه الصفات :

### ١ ـ اكتساب محبة الله :

كون العبد يجب الله عز وجل خالقه والمنعم عليه، فهذا أمر ممكن ومعقول، لكن أن يحب الله عبده، فهذه مرتبة عالية، يحرص عليها المؤمن الفطن، ولا تعطى إلا لمن كان من أولياء الله، وحق يصل العبد لهذه المرتبة هناك شروط اشترطها الله على أوليائه ليستحقوا هذا اللقب، ومن أهم هذه الشروط محبتهم لله سبحانه وتعالى بعد الإيمان العميق به وموالاته، ولهذا يصف عز وجل هؤلاء بقوله تعسل : ﴿ يَكَأَيُّهُم اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّونَهُ وَيُحِبُّونَهُ وَيُحِبُّونَهُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى عَباده وفضله مقدم على عباده وفضله مقدم على عملهم وتعبدهم.

وفي معنى قوله تعالى: (( يحبهم ويحبونه )) يقول سيد قطب: ( فالحب والرضى المتبادل هو الصلة بينهم وبين رهم، وحب الله لعبد من عبيده أمر لا يقدر على إدراك قيمته إلا من يعرف الله سبحانه بصفاته كما وصف نفسه، وإلا من وجد إيقاع هذه الصفات في حسه ونفسه وشعوره وكينونته كلها. أجل لا يقدر حقيقة هذا العطاء إلا الذي يعرف حقيقة المعطي .. الذي يعرف من هو الله .. من هو صانع الكون الهائل، وصانع الإنسان ، من هو في عظمته، ومن هو في قدرته، ومن هو في تفرده، ومن هو في ملكوته، من هو ومن هذا العبد الذي يتفضل الله عليه منه بالحبب .. والعبد من صنع يديه سبحانه وهو الجليل العظيم، الحي الدائم، الأزلي الا بدي، الأول والآخر والمغاهر والباطن. وحب العبد لربه نعمة لهذا العبد لا يدركها كذلك إلا من ذاقها، وإذا كان حب الظاهر والباطن. وحب العبد لربه نعمة لهذا العبد لا يدركها كذلك إلا من ذاقها، وإذا كان حب الشر لعبد من عبيده أمراً هائلاً عظيماً، وفضلاً غامراً جزيلاً، فإن إنعام الله على العبد بحدايته لحب وتعريفه هذا المذاق الجميل الفريد، الذي لا نظير له في مذاقات الحب كلها ولا شبيه .. هو إنعام هائل عظيم .. وفضل غامر جزيل. وهذا الحب من الجليل للعبد من العبيد، والحب من العبد للمنعم هائل عظيم .. وفضل غامر جزيل. وهذا الحب من الجليل للعبد من العبيد، والحب من العبد للمنعم

١ سورة المائدة آية ٤٥.

المتفضل، يشيع في هذا الوجود ويسري في هذا الكون العريض، وينطبع في كل حي وفي كل شيء، فإذا هو جو وظل يغمران هذا الوجود، ويغمران الوجود الإنساني كله ممثلاً في ذلك العبد المحبوب ) فإذا وصل العبد إلى هذه الدرجة صار من المقربين، ومن أولياء الله وذلك قول الله عز وجل في الحديث القدسي: ((فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذ بي لأعيذنه)) ٢ ولا يصل العبد لهذه الدرجة إلا بالإيمان والعمل الصالح، ومن مقتضيات الإيمان حب الله عز وجل حباً يفوق كل

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ثلاث من كن فيه وجد بمن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار )٣.

وتأي محبة العبد لربه وتنمو حين ينظر في نعم الله عليه التي لا تعد ولا تحصى، وقد لخص الجنيد مظاهر حب العبد لربه حين سئل عن ذلك وهو في مكة وكان في مجلس جرت فيه مسألة في المحبية فأطرق رأسه، ودمعت عيناه، ثم قال: ((عبد ذاهب عن نفسه، متصل بذكر ربه، قائم بأداء حقوقه، ناظر إليه بقلبه، فإن تكلم فبالله، وإن نطق فعن الله، وإن تحرك فبأمر الله، وإن سكن فمع الله، فهو بالله ولله ومع الله ))

ولا يصل العبد لهذه المحبة الحقيقية إلا بتقديم حب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم على كل حب، ولهذا قال تعالى : قال الله عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَشَدُ حُبّاً يَلَّهُ ﴾ وقال سبحانه وتعالى : ولهذا قال تعالى : قال الله عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَشَدُ حُبّاً يَلَّهُ ﴾ وقال سبحانه وتعالى : فَلَ إِن كَانَ ءَابَا وَكُمُ وَأَبْنَا وُكُمُ وَإِخُونَكُمُ وَأَزُوبَهُمُ وَأَرْوَبُهُمُ وَأَمُولُ أَقَتَرَفَتُكُم وَأَرْوَبُهُمُ وَأَرْوَبُهُمُ وَأَمُولُ أَقَتَرَفَتُكُم وَأَرْوَبُهُمُ وَأَمُولُ أَقَتَرَفَتُكُم وَأَرْوَبُهُمُ وَأَرْوَبُهُمُ وَأَمُولُ أَقَتَرَفَتُكُم وَأَرْوَبُهُمُ وَأَمُولُ أَقَتَرَفَتُكُم وَأَرْوَبُهُمُ وَالْمُولِي وَعِها دِ فِي سَبِيلِهِ وَتَكُمُ وَالْمُولُو حَقَى الله وَرَسُولِهِ وَجِها دِ فِي سَبِيلِهِ وَتَرَبُّسُواْ حَتَى الله يَا الله عَلَى الله عَلَى الله وَرَسُولِهِ وَجِها دِ فِي هذه الآية يقول سيد قطب يَأْتِي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عنه واللذائذ؛ ليضعها كلها في كفة يرحمه الله : (يأخذ السياق في استعراض ألوان الوشائج والمطامع واللذائذ؛ ليضعها كلها في كفة ويضع العقيدة ومقتضياتها في الكفة الأخرى : الآباء والأبناء والإخوان والإزواج والعشيرة (

<sup>&#</sup>x27; مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٩١٨/٢ بتصرف.

٢ صحيح البخاري ٥/ ٢٢٨٤، كتاب الرقاق، باب من جاهد نفسه في طاعة الله، برقم ٦١٣٧..

صحيح البخاري ١٤/١، كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان، برقم ١٦، صحيح مسلم ٢٦/١، كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بمن وجد
 حلاوة الإيمان، برقم ٣٤.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين، ٣٦/٣.

سورة البقرة آية ١٦٥.

٦ سورة التوبة آية ٢٤.

وشيجة الدم والنسب والقرابة والزواج) والأموال والتجارة (مطمع الفطرة ورغبتها) والمساكن المريحة (متاع الحياة ولذها)، وفي الكفة الأخرى: حب الله ورسوله وحب الجهاد في سبيله.. وما يكلف الله الفئة المؤمنة هذا التكليف إلا وهو يعلم أن فطرها تطيقه في في الله لا يكلف نفساً إلا وسعها وانه لمن رحمة الله بعباده أن أودع فطرهم هذه الطاقة العالية من التجرد والاحتمال، وأودع فيها الشعور بلذة علوية لذلك التجرد لا تعدلها لذائذ الأرض كلها.. لذة الاتصال بالله، ولذة الرجاء في رضوان الله عز وجل) أفاذا أراد العبد السعادة والتوفيق وتدبير أموره فعليه بالدليل على صدق حبه لله عز وجل، وهو اتباع أوامره، والانقياد له بالطاعة، وترك التعلق بشهوات الدنيا، بل جعلها معبراً يوصله لمحبوبه.

### ٢- الوفاء بالعهد:

إذا أعطى المؤمن عهداً فلا بد أن ينفذه.

والعهود التي يرتبط بها المسلم درجات، أعلاها العهد الذي بين العبد وربه؛ قال تعالى:﴿ ﴿ أَلَوْ اللَّهِ عَالَى الْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْبَنِى ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ( أَنْ اعْبُدُونِ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ( أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

يقول سيد قطب: (( الوفاء بالعهد، إنه سمة الإسلام التي يحرص عليها، ويكررها القرآن كشيراً، ويعدها آية الإيمان، وآية الآدمية، وآية الإحسان. وهي ضرورية لإيجاد جو من الثقة والطمأنينة في علاقات الأفراد وعلاقات الجماعات وعلاقات الأمم والدول. تقوم ابتداء على الوفاء بالعهد معلى الله. وبغير هذه السمة يعيش كل فرد فزعاً قلقاً لا يركن إلى وعد، ولا يطمئن إلى عهد، ولا يشق

١ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ١٦١٥ ــ ١٦١٦ بتصرف.

۲ سورة يس آية ۲۰ ــ ۲۱.

٣ سورة البقرة آية ١٧٧.

بإنسان، ولقد بلغ الإسلام من الوفاء بالعهد لأصدقائه وخصومه على السواء قمة لم تصعد إليها البشرية في تاريخها كله، ولم تصل إليها إلا على حداء الإسلام وهدي الإسلام)).

ومن نقض عهده ولو مع المشركين يرفع له يوم القيامة لواء قال صلى الله عليه وسلم: (( لكل غادر لواء يوم القيامة يقال هذه غدرة فلان ) $\Upsilon$ .

فمن وفى بعهده مع الناس فمن باب أولى أن يَفيَ مع الله عز وجل فيلتزم بشرعه ويجتنب ما نهى عنه فيكوّن سياجاً مانعاً له من الوقوع في فتن الدنيا ومغرياتها.

#### ٣ ـ الأمانة:

الأمانة بمعنى حفظ الودائع من أضيق معاني الأمانة، وحقيقة الأمانة في الدين الإسلامي أعظهم من ذلك، قال تعالى : ﴿ فَإِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمُ اللّهُ تَوْدُوا اللّهَ مَنْتَتِ إِلَى آهَلِها ﴾ ٣. يقول سيد قطب : (الأمانة تبدأ من الأمانة الكبرى والتي أبت السموات والأرض والجبال أن يحملنها وأشفقن منها وهملها الإنسان، وهي أمانة الهداية والإيمان بالله عن قصد وإرادة، فهذه أمانة الفطرة الإنسانية خاصة. ومن هذه الأمانة تنبثق سائر الأمانات التي يأمر الله أن تؤدى :ومن هذه الأمانات : أمانة الشهادة لهذا الدين ، الشهادة له في النفس أولاً بمجاهدة النفس حتى تكون ترجمة حية في شعورها وسلوكها، حتى يرى الناس صورة الإيمان في هذه النفس، فيقولوا : ما أطيب هذا الإيمان وأحسنه؛ وهو يصوغ نفوس أصحابه على هذا المثال من الخلق والكمال، فتكون هذه شهادة لهذا الدين في وهو يصوغ نفوس أصحابه على هذا المثال من الخلق والكمال، فتكون هذه شهادة لهذا السدين في النفس يتأثر بها الآخرون. والشهادة له بدعوة الناس إليه، وبيان فضله بعد تمثل هذا الفضل في نفسه، ثم الشهادة لهذا الدين ياقراره منهجاً للبشرية جمعاء، ومن الأمانات أمانة التعامل مع الناس على الأطفال الناشئة، وأمانة المعاملات والودائع المادية، وأمانة النصيحة للراعي والرعية، وأمانة القيام على الأطفال الناشئة، وأمانة المحاملات والودائع المادية، وأمانة النصيحة للراعي والرعية، وأمانة المجاه في كل مجالات الحياة على وجه الإجمال، فهذه من الأمانات التي أمر الرباني من الواجبات والتكاليف في كل مجالات الحياة على وجه الإجمال، فهذه من الأمانات التي أمر الرباني من الواجبات والتكاليف في كل مجالات الحياة على وجه الإجمال، فهذه من الأمانات التي أمر الرباني من الواجبات والتكاليف في كل مجالات الحياة على وجه الإجمال، فهذه من الأمانات التي أمر

ومن معايي الأمانة وضع كل شي في مكانه الصحيح اللائق له، فلا تعطى وظيفة مــثلاً إلا لمــن يستحقها، ولا نميل لآخر بسبب هوى أو رشوة أو قرابة، فهذه خيانة.

ومن معابى الأمانة أن يحرص كل فرد على أداء واجبه كاملاً ويخلص في عمله المنوط به.

<sup>·</sup> مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ١٦١/١.

٢ صحيح البخاري ٣/٤ ١٦ ١، كتاب الجهاد والسير، باب إثم الغادر للبر والفاجر، برقم ٢١ ٣٠، صحيح مسلم ٣/٠١٣٦، كتاب الجهاد والسير، باب تحريم الغدر، رقم ١٧٣٦..

٣ سورة النساء آية ٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٦٨٩/٢ بتصرف يسير.

ومن معاني الأمانة ألا يستغل الشخص منصبه أو سلطته للحصول على منفعة لشخصه، أو لقرابته، ومن معاني الأمانة عدم إفشاء أسرار المجالس، قال صلى الله عليه وسلم: ((إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهو أمانة )) . وهي من أعظم تحملات القلوب قال صلى الله عليه وسلم: ((أن الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال)) ٢ لأنها لا تكون أمانة إلا إذا استقرت في الوجدان.

#### ٤ ـ الصير :

الصبر محمود في جميع الأحوال وهو على أقسام صبر على طاعة الله وصبر عن معصية الله وصبر في قضاء الله وله عدة حالات لقوله تعالى: ﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالصَّبْرِينَ الْبَأْسِ ٣ ، والإنسان في ابتداء حياته لا يحتاج إلى الصبر، لذا هو لم يخلق فيه، ولم يطلب منه يوضح هذه المسألة الإمام الغزالي ويقول: (إنَّ الإنسان خلق في ابتداء الصبا ناقصا مشل البهيمة لم يخلق فيه إلا شهوة الغذاء الذي هو محتاج إليه، ثم تظهر فيه شهوة اللعب والزينة، ثم شهوة النكاح، وليس له قوة الصبر البتة؛ إذ الصبر عبارة عن ثبات جند في مقابلة جند آخر قام القتال بينهما لتضاد مقتضياتهما ومطالبهما، وليس في الصبا إلا جند الهوى كما في البهائم ولكن الله تعالى بفضله وسعة جوده أكرم بني آدم ورفع درجتهم عن درجة البهائم وأعطاه نور الهداية، فصار بنور الهداية يعرف أن اتباع الشهوات له مغبات مكروهة في العاقبة، ولكن لم تكن هذه الهداية كافية ما لم تكن له قدرة على ترك ما هو مضر.

فإذا سمينا هذه الصفة التي بها فارق الإنسان البهائم في قمع الشهوات وقهرها: باعثاً دينياً، وسمينا مطالبة الشهوات بمقتضياها: باعث الهوى، يفهم أن القتال قائم بين باعث الدين وباعث الهوى، والحرب بينهما سجال، ومعركة هذا القتال قلبُ العبد.

فالصبر عبارة عن ثبات باعث الدين في مقابلة باعث الشهوة. فإن ثبت حتى قهره واستمر على مخالفة الشهوة فقد نصر حزب الله والتحق بالصابرين، وإن تخاذل وضعف حتى غلبته الشهوة ولم يصبر في دفعها التحق بأتباع الشياطين. وثبات باعثِ الدين حال تثمرها المعرفة بعداوة الشهوات ومضاداتها لأسباب السعادات في الدنيا والآخرة . ) عداوة الشهوات ومضاداتها لأسباب السعادات في الدنيا والآخرة . ) عداوة الشهوات ومضاداتها لأسباب السعادات في الدنيا والآخرة . ) عداوة الشهوات ومضاداتها لأسباب السعادات في الدنيا والآخرة . )

ا سنن أبي داود ٢٦٧/٤، كتاب الأدب، باب في نقل الحديث، برقم ٤٨٦٨، سنن الترمذي ١/٤ ٣٤، كتاب البر والصلة، باب ما جاء أن المجالس أمانة، برقم ٩ و٩ ١، حديث حسن، انظر سلسة الأحاديث الصحيحة للألباني ٨١/٣، برقم ٩٠٠، بلفظ ( إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهي أمانة).

٢ صحيح البخاري ٢٣٨٢/٥ كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، برقم ٦١٣٧، صحيح مسلم ١٢٦/١، كتاب الإيمان، باب رفع الأمانة والإيمان من بعض القلوب، وقم ١٤٣٠.

٣ سورة البقرة آية ١٧٧

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين، ٢٧/٤ ــ ٣٣ بتصرف.

والإنسان يحتاج الصبر ليستطيع مواصلة الطريق، وليصل إلى الإمامة في الدين، فقد قال تعالى الإنسان يحتاج الصبر ليستطيع مواصلة الطريق، وليصل إلى الإمامة في الدين، فقد قال تعالى المؤرِّفَ وَحَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُولًا وَكَانُوا بِعَايَلَتِنَا يُوقِنُونَ الْبَيَّا ﴾ ١

# ٥ ـ الصدق :

الاستمساك بالصدق وتحريه في كل كبيرة وصغيرة في حياة المسلم، من أهم الدعائم في خلق المسلم، وقد قال صلى الله عليه وسلم: ((دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمأنينة، والكذب ريبة )) ٢، وعن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: ((ما كان خلق أبغض إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكذب، ولقد كان الرجل يحدث عند النبي صلى الله عليه وسلم بالكِذبة فما يزال في نفسه حتى يعلم أنه قد أحدث منها توبة )) ٣

والصدق في ثلاثة أمور : القول والعمل والحال، قال تعالى : ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَـدَّقَ بِعِلْمَ وَصَـدَّقَ بِعِلْمِ وَالْحِمْلِ وَالْحَالُ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَـدَّقَ بِعِلْمِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّالَّالَا اللَّاللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا ال

وفي توضيح ذلك يقول ابن القيم: (فالذي جاء بالصدق هو مَنْ شأنه الصدق في قوله وعمله وحاله. فالصدق يكون في هذه الثلاثة. فالصدق في الأقوال: استواء اللسان على الأقوال كاستواء السنبلة على ساقها، والصدق في الأعمال: استواء الأفعال على الأمر والمتابعة كاستواء الرأس على الجسد، والصدق في الأحوال: استواء أعمال القلب والجوارح على الإخلاص، واستفراغ الوسع وبذل الطاقة، فبذلك يكون العبد من الذين جاؤوا بالصدق.

وأعلى مراتب الصدق: مرتبة الصديقية، وهي كمال الانقياد للرسول صلى الله عليه وسلم مع كمال الإخلاص للمرسل عز وجل.والصادق حقيقة هو الذي انجذبت قوى روحه كلها إلى إرادة الله وطلبه، والسير إليه، والاستعداد للقائه، وهو لا يحب أن يعيش إلا ليشبع من رضا محبوبه ، ويقوم بعبوديته، ويستكثر من الأسباب التي تقربه إليه، لا لعلة من علل الدنيا، ولا لشهوة من شهواتها، كما قال عمر ابن الخطاب رضي الله عنه: (( لولا ثلاث لأحببت أن أكون قد لقيت الله لولا أن أضع جبهتي لله أو أجلس في مجلس ينتقى فيه طيب الكلام كما ينقى جيد

١ سورة السجدة آية ٢٤.

٢ سنن الترمذي ٢٦٨/٤، برقم ٢٥١٨، وقال حديث حسن صحيح، سنن النسائي ٣٢٧/٨، كتاب الأشربة، باب الحث على ترك الشبهات، برقم
 ٢١٥، حديث صحيح، انظر : غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام للألباني ص١٣٠، برقم ١٧٩.

٣ سنن الترمذي ٣٤٨/٤، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الصدق والكذب، برقم ١٩٧٣، حديث صحيح، انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألبايي ٨٠/٥.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الزمر آية ٣٣.

التمر أو أن أسير في سبيل الله عز وجل)) يريد رضي الله عنه: الجهاد والصلاة والعلم النافع، وهذه درجات الفضائل وأهلها هم أهل الدرجات العليا. وأيضاً: فإن الصادق مضطر إلى متابعة الأمر، والتسليم للرسول صلى الله عليه وسلم في ظاهره وباطنه، والاقتداء به، والتعبد بطاعته في كل حركة وسكون، مع إخلاص القصد لله عز وجل. )

وقد امتدح الله الصادقين بقوله : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّكِدِقِينَ وَقَد امتدح الله الصادقين بقوله : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّكِدِقِينَ ﴾ ٣.

والعمل الصادق هو الذي لاتكون فيه الريبة لأنه وليد اليقين، ولا هوى معه لأنه مقترن بالإخلاص، ولا يكون فيه عوج لأنه ينبع من الحق.وفي الحديث: ((إن الصدق يهدي إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقاً وإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً )) ٤.

#### ٦ ـ الإحسان:

وللإحسان عدة معان منها: (( الإحسان الذي هو بمعنى الإتقان وإتيان العمل على الوجه الأمشل، والإحسان قسمان:

الأول : مع الله بحسن التعبد بين يديه كما فسره الرسول صلى الله عليه وسلم : (( أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك )) ٥.

الثاني : الإحسان مع الخلق ويدخل فيه بر الوالدين وصلة الأرحام وحسن الجوار وغير ذلك من معاملات الخلق.

وقال تعالى : ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِى السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكَوْمِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ الْإِحسانَ أَن تحسن وقت وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ آَهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله الله الله الله الله الله على وقت يمكنك الإحسان ؛ قال الشاعر :

بادر بخير إذا ما كنت مقتدراً فليس في كل وقت أنت مقتدر >

المرجع سابق، أبونعيم، حلية الأولياء، ١/١٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مرجع سابق، ابن قیم الجوزیة، مدارج السالکین، ۲۸۰۲ ــ ۲۸۳ بتصرف.

٣ سورة التوبة آية ١١٩.

<sup>﴾</sup> صحيح البخاري ٢٢٦١/٥، كتاب الأدب، باب قول الله تعالى ( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين )) وما ينهى عن الكذب ، برقم ٥٧٤٣.

صحيح البخاري ٤/ ١٧٩٣، كتاب التفسير، باب ((إن الله عنده علم الساعة ))، برقم ٩٩٤٤، صحيح مسلم ٣٩/١، كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان، برقم ٩.

<sup>7</sup> سورة آل عمران آية ١٣٤.

٥ مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٢٠٨/٤ ــ ٢٠٩ بتصرف. والبيت لأحمد بن طيفور الخراساني المتوفى سنة ٢٨٠هـــ.

وقال القرطبي موضحاً معنى المقصود بالمحسن: (( والمحسن من صح عقد توحيده، وأحسن سياسة نفسه، وأقبل على أداء فرائضه، وكفي المسلمين شره ))'

وقد تعامل السلف الصالح بمقتضى هذا الكلام فهذا الموقف لابن عون المحدِّث دليل على هذا : ( كان لابن عون \_ المحدِّث \_ ناقة يغزو عليها ويحج وكان بها معجباً فأمر غلاماً له يستقى عليها، فجاء بها وقد ضربها على وجهها، فسالت عينها على خدها فقلنا: إن كان من ابن عون شيء فاليوم! قال فلم يلبث أن نزل فلما نظر إلى الناقة قال سبحان الله، أفلا غير الوجه، بارك الله فيك، المحرج عنى، اشهدوا أنه حر ) ٣

ويتبع الإحسانَ مقابلةُ السيئة بالحسنة : وهي صفة لا تكون إلا لمن سمت نفوسهم، وتعالت عن الشهوات، فمقابلة السيئة بالحسنة تكسر حدة النفوس، وتطفئ جذوة الشر، قال تعالى مادحاً المؤمنين : ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا البَّيْعَاءَ وَجَدِ رَبِّمَ مَ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً وَيَدُرَءُونَ بِالْحَسَنةِ السَّيّئَةَ أُولَيْكِكَ لَمُمْ عُقِي ٱلدَّارِ ﴿ يَكُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفيها يقول سيد قطب يرحمه الله : ((ودرء السيئة بالحسنة يكون غالباً في المعاملة الشخصية بين المتماثلين، فأما في دين الله فلا، فالمفسدون في الأرض لا يجدي معهم إلا الأخذ الحاسم.))

والإنسان هنا يدفع ظلم الناس له بالإحسان إليهم، وعدم الاقتصاص لنفسه منهم، كذلك إذا وقع في معصية وارتكب سيئة فإنه يدفعها بحسنة تمحوها لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذَهِبَنَ ٱلسَّيِّتَاتَ ﴾ ٦ .

# ٧ ـ الإعراض عن اللغو:

الإعراض عن اللغو من دلائل اكتمال الإيمان، ولأهميته ذكره الله تعالى بين فريضتين، فقال تعلى الله عن اله

المرجع السابق **١/٥/١**.

٣ المرجع السابق، ص ٣٧١.

٤ سورة الرعد آية ٢٢.

٥ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٢٠٥٨/٤ بتصرف.

٦ سورة هود آية ١١٤.

مُعْرِضُورَ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَنعِلُونَ ﴾ ١، وأكثر ما يشغل الناس هذه الأيام اللغو، سواء ما يشاهدون، أو يسمعونه، أو حتى يقولونه.

واللغو في اللغة : ما لا يعتد من كلام وغيره ولا يحصل منه على فائدة ولا نفع. ٢.

وهذا اللغو من اشتغال الإنسان بما لا يعنيه ، وهو يجلب لصاحبه مضرة عاجلة أو آجلة ، ولذلك يترفع عباد الرحمن عن محاورة الجاهلين وعن اللغو؛ لأن وقتهم ثمين وليس فيه محل للغو، ولألهم لا يشغلون أنفسهم إلا بما يفيدهم، ولذا قال عنهم سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُّوا كِرَامًا يَسْغلون أنفسهم عن الترول إلى مستوى الجاهلين والخوض معهم في أحاديث فيها تجريح للدين أو تطاول على أحد من الصالحين؛ متمثلين قوله تعالى : ﴿ فَكَ نَقُعُدُوا مَعَهُم حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ عَيِّمِ مَ كَا وقوله تعالى : ﴿ فَاعْرِضُ عَنَّهُم حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ عَيِّم مَ كَا وقوله تعالى . ﴿ فَاعْرِضُ عَنَّهُم حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ عَيِّم مَ كَا وقوله تعالى . وقد كره كما أهم حريصون أشد الحرص على أن لا يكتب في صحائفهم شيء لا ينتفع به . وقد كره الإسلام اللغو، وحذر منه ، وبقدر ما يتره المؤمن نفسه عن اللغو، تكون مترلته عند الله تعالى .

# ٨ ـ التواضع:

التواضع خلق كريم من أخلاق المؤمنين، وهو دليل على حب رب العالمين، وطريق لمرضاته عز وجل. وللمتواضعين صفات تظهر على جوارحهم، فهم الذين يمشون على الأرض هوناً لقولـــه تعـــــــالى : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَذِينِ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوّنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُوا سَلَكُمّا لَيْنِ ﴾ ٦، قال النسفي في تفسيرها : ((أي يمشون بسكينة ووقار وتواضع دون مــرح واختيال وتكبر فلا يضربون بأقدامهم ولا يخفقون بنعالهم أشراً وبطراً )٧.

۱ سورة المؤمنون آية ۱ 🗕 ٤.

۲ مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ۲۵۰/۱۵ بتصرف.

٣ سورة الفرقان آية ٧٢.

٤ سورة النساء آية ١٤٠.

٥ سورة الأنعام آية ٦٨.

٦٣ سورة الفرقان آية ٦٣.

٧ مرجع سابق، النسفي،، مدارك التتريل وحقائق التأويل، ج١٧٤/٣.

كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ آئِيَ ﴾ 1. وعقب الله على ذلك قائلاً : ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَمَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ۞ ٢٠.

وقال صلى الله عليه وسلم : ((بينما رجل يمشي في حلة تعجبه نفسه مرجِّــلُّ جُمتـــه إذ خسف الله به فهو يتجلجل إلى يوم القيامة )٣.

ومِشية التواضع لا تعني أن يتماوت المسلم، فهناك فرق واضح بين مشية التواضع ومشية التماوت، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كما وصفه علي بن أبي طالب رضي الله عنه : (( كان إذا مشى تكفأ تكافؤاً كأنما انحط من صبب )) وقال مرة إذا مشى تقلع V().

يقول ابن السعدي: (من تواضع لله ولعباد الله كانت جميع اجتماعاته بالناس على اختلاف درجاهم مغنماً يكسب بها الخيرات والمثوبة من الله، فإنه يلاقي الناس ويخاطبهم ويجتمع بهم ويعاشرهم بهذه النية الصالحة الفاضلة، وبالكلام اللين الطيب للغني والفقير، لا يرى لنفسه عليهم فضلاً ، ويوطن نفسه على ما استطاع من نفع من اجتمع به، وهذا كله قربة يتقرب بها إلى الله عز وجل، ثم ينال بعدها حب الناس )^

لقد سعد المتواضعون في الدنيا والآخرة، ونالوا المنازل العالية بتواضعهم وانقيادهم لأمر الله عز وجل، ورجع المتكبرون بالصفقة الخاسرة.

## 9 ـ الحلم :

إن نفس المؤمن تسمو بإيمانها عن حظوظ النفس وردود الفعل الاستفزازية حين تصدر نحوها من ناقص عقل أو جاهل أو سفيه قوم ؛ حيث تقابل السيئة القولية بالرد الجميل، وتعرض عن جهالة

١ سورة القصص آية ٨١.

٢ سورة القصص آية ٨٣.

٣ صحيح البخاري ٢١٨٢/٥ ٢، كتاب اللباس، باب من جر ثوبه من الخيلاء، برقم ٢٥٤٥

<sup>ُ</sup> تكفأ : التكلفي التمايل إلى قدام، وروي مهموزاً وغير مهموز، ومعنى كانما ينحط من صبب : أراد أنه قوي البدن فإذا مشى فكأنما يمشي على صدور قدميه من القوة. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ١٤٢/١ بتصرف.

<sup>°</sup> سنن الترمذي ٥٩٨/٥، كتاب المناقب، باب ما جاء في صفة النبي صلى الله عليه وسلم، برقم ٣٦٣٧، وقال حديث حسن صحيح، مسند الإمام أحمد ١٢٧/١، برقم ٣٠٥٣، وقال حديث صحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، ج٥، برقم ٢٠٨٣.

<sup>&</sup>quot; تقلع : أي قوة مشيه وأنه كان يرفع رجليه من الأرض إذا مشى رفعاً بانناً بقوة لا كمن يمشي اختيالاً وتنعماً ويقارب خطاه. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ٢٩١/٨ بتصرف.

٧ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن ، ج٥٧٧/٥

<sup>^</sup> السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، الرياض الناضرة والحدائق الزاهرة في العقائد والفنون المتنوعة الفاخرة، ط٢، مركز صالح بن صالح الثقافي، عنيزة، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، ٤٤٦ ـــ ٤٤٦ بتصرف يسير.

الجاهلين، بل وتقابلها بالطيب من القول، كأنها تتأول قول الله عــز وجــل: ﴿ وَيَدَّرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ ﴾ 1.

وهذا التسامي عن الجاهلين هو إعراضُ نفسٍ قادرةٍ على الانتقام، وليس ضعفاً ولا تخاذلاً، فإن الله يقول: ﴿ هُ لَا يُحِبُ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوٓءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَّ ﴾ ٢.

وللدكتور حبنكة كلام جميل في الحلم حيث يقول: (( وباستطاعتنا أن نصور الحلم بأنه فضيلة خلقية نافعة، تقع في قمة عالية دولها منحدرات. فهو أناة حكيمة بين التسرع والإهمال أو التوايي، وضبط للنفس بين الغضب وبلادة الطبع، ورزانة بين الطيش وجمود الإحساس، وهكذا))، وكلما صفت نفس المؤمن، وزاد إيمانه، وقوي صبره، استطاع أن يكتسب هذه الصفة، والمؤمن الذي يعلم فضيلة الحلم عند الله والجزاء العظيم عليه فلا بد أن يغالب نفسه ويكون حليما باستمرار.

#### ١٠ ـ تحقيق الشوري :

الشورى صفة مهمة، وتعتبر أصلاً من أصول الشريعة الإسلامية، وهي تـؤدي إلى إظهـار أفضل الحلول للمسائل العامة، على ضوء أحكام الشريعة الإسلامية، كما ألها مهمة للحفاظ علـي تضامن المجتمع الإسلامي، ففي أمورنا الدينية والدنيوية أمور توضحت مصلحتها فنبادر إلى فعلـها، وأمور وضحت مضرقا فيجب تركها، والذي نحتاج فيه للمشاورة هو ما اشــتبه منـها ، لمعرفة الصواب. يقول ابن السعدي : (( ولا يستريب عاقل أن هذا الأصل العظيم الذي أمر الله به ومدحه والأعمال الوحيد لصلاح الأحوال كلها، وأنه كما تدخل فيه العلوم والأعمال الشرعية فكذلك العلوم والأعمال المادية، وكما تدخل فيه أمور الأفراد تدخل فيه أمور والأعمال المدية، وكما تدخل فيه أمور الأفراد تدخل فيه أمور عليها الجماعات، وفوائد المشاورة الضرورية والكمالية لا تعد ولا تحصى، وتوقّف كثير من الأمور عليها أمر معلوم لكل أحد، وكل أمر من الأمور يشاور فيه أهله وأهلُ الخبرة به والمعرفة والقوة عليه. )) وقد امتدح الله عز وجل عباده المؤمنين بقوله تعـالى : ﴿ وَالّذِينَ اَسْتَجَابُولُ لِرَبِّهُمْ وَاَقَامُوا الصَاوَة وَالْمَورُ وَالْمُرَى اللهُ عَنْ وجل عباده المؤمنين بقوله تعـالى : ﴿ وَالّذِينَ اَسْتَجَابُولُ لِرَبِّهُمْ وَاقَامُوا الصَاوَة وَاقْمُوا الصَاوَة واقد امتدح الله عز وجل عباده المؤمنين بقوله تعـالى : ﴿ وَالّذِينَ اَسْتَجَابُولُ لِرَبِّهُمْ وَمِمّا رَزَقَتُهُمْ يُغِفُونَ ﴿ }

١ سورة الرعد آية ٢٢.

٢ سورة النساء آية ١٤٨.

<sup>&</sup>quot; الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، الأخلاق الإسلامية وأسسها، ط١، دار القلم، دمشق، ١٣٩٩هــ ١٣٩٩م، ٣٢٥/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، الدلائل القرآنية في أن العلوم والأعمال النافعة العصرية داخل في الدين الإسلامي، ط7، مركز صالح بـــن صــــالح الثقافي، عنيزة، ١٤:١٤هـــ ١٩٩٢م، ٢٨٥/١.

سورة الشورى آية ٣٨.

ونحتاج المشورة لأنه لا يوجد في حياة الأمة الرجل الكامل بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي يأخذ الناس رأيه بالتسليم المطلق، وقد شاور الرسول صلى الله عليه وسلم صحابته، وشاور الصحابة بعضهم بعضاً بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما عزم على قيادة جيش القادسية وجيش اليرموك وقد تجهز لذلك قال له الصحابة بل تبقى هنا وترسل من قِبلك فإن هلك أرسلت آخر، وإنك إن خرجت فهلكت انفرط عقد الناس، أو نحو من هذا فرجع إلى قولهم.

وقبله رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو المؤيد بالوحي نجده يوم بدر يأخذ برأي أصحابه رضوان الله عنهم في الخروج فأشاروا عليه وأيدوه في الخروج ، ويوم الخندق بعدما سمع صلى الله عليه وسلم باجتماع أهل الكفر استشار أصحابه، فأشار عليه سلمان الفارسي رضي الله عنه بحفر الخندق في المنطقة الوحيدة المكشوفة أمام الغزاة، فوافق الجميع وشرعوا في الحفر ، ويوم الحديبية يتزل على الرأي الميمون لزوجته أم سلمة رضي الله عنها وذلك حين أمر الصحابة أن ينحروا الهدي ويحلقوا رؤوسهم فلم يقم منهم أحد إلى ذلك فدخل على أم سلمة رضي الله عنها وحكى لها ما حدث من المسلمين، فأشارت عليه بأن يبدأ هو بما يريد ففعل وفعلوا ".

ولقد أثنى الإسلام على المشورة فيما مضى وأثّم كل إنسان يخون في مشورته لأنها أمانة، قال صلى الله عليه وسلم: (( المستشار مؤتمن )) ٤..

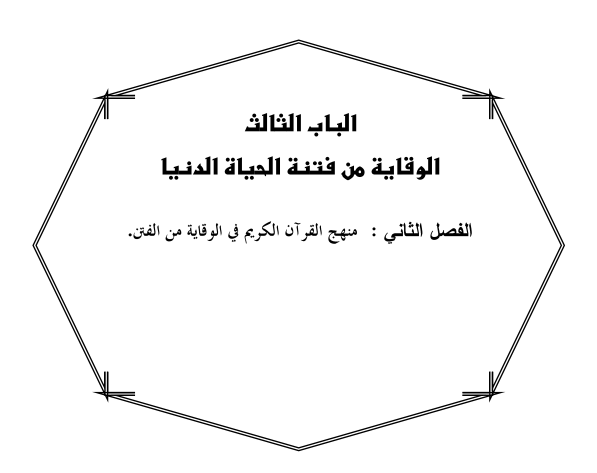
فإذا طبقنا مبدأ التشاور فإنه أدعى للبعد عن الفتن، حيث يتضح الطريق للمرء ويتبين الرشد بإذن الله.

<sup>&#</sup>x27; أحمد، الأستاذ الدكتور مهدي رزق الله، السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية دراسة توثيقية تحليلية، ط٢، دار إمام المدعوة، الرياض، ٢٤٤٤هـ.، ١/١٤ بصرف.

۲ المرجع السابق ۱/۰۵ بتصرف.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق ٢/٢ بتصرف.

٤ سنن أبي داوود ٣٣٣/٤، باب في المشورة، برقم ٢١٥، سنن الترمذي ٥٨٤/٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في معيشة أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، برقم ٢٣٦٩، سنن ابن ماجه ١٢٣٣/٢، كتاب، باب المستشار مؤتمن، برقم ٣٧٤٥، حديث صحيح، انظر : صحيح سنن ابن ماجه للألباني مديم ٣٠٨٩، برقم ٣٠٨٩، برقم ٣٠١٩.



# الفصل الثاني منهج القرآن الكريم في الوقاية من الفتن.

إن المنهج القرآيي منهج ربايي فريد من نوعه في إصلاح الفرد وتهذيب نفسه، وبالتالي إصلاح المجتمع كله، ووقايته من الفتن والتعرض للشهوات. وهو يشمل الآبى:

- التدابير الوقائية الخلقية والاجتماعية لإصلاح حياة البشر وتعميرها.
  - ٧ الخطوات العملية للنجاة من الفتن.
  - العوامل المساعدة على ضبط شهوات النفس ورغباها.

# أُولاً: التدابير الوقائية الخلقية والاجتماعية لإِصلام حياة البشر وتعميرها، ومنما:

# ١ ـ الإيمان بالله واليوم الآخر؛

إن خير ما يقوم بتربية الضمير الحي، ويعتبر المحرك للفضائل، والواقي من الفتن هو الإيمـــان بالله عز وجل، والإيمان باليوم الآخر.

إن الإيمان الصادق هو الذي يعطي لصاحبه إرادة قوية تجعله يتحلى بالفضائل الخلقية، ومحاسبته إذا جنح، ويجعل ضميره حياً، مستيقظاً، يحميه من الزلات الخلقية، والسقطات البشرية، فإذا ضعف في لحظة من اللحظات، ومال عن الجادة، وخزه ضميره وأيقظ نفسه اللوامة، خوفاً من سنحط الله وعقوبته.

والتذكير بحال الإنسان في الحساب يجعل النفس تستقيم، وتراقب تصرفاها، وتجعل سيرها موافقاً لشرع الله عز وجل خوفاً من الحساب يوم القيامة، فمثلاً إذا عرفنا قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ السّرع الله عز وجل خوفاً من الحساب يوم القيامة، فمثلاً إذا عرفنا قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ إِنَّا مَنْ أَتَى الله يِقلّبِ سَلِيمِ إِنْ الله على الله على الأرض المرء من عذاب الله ماله ولو افتدى بملء الأرض ذهباً ((ولا بنون)) أي ولو افتدى بمن على الأرض جميعاً ولا ينفع يومئذ إلا الإيمان بالله وإخلاص الدين له والتبري من الشرك وأهله ولهذا قال: ((إلا من أتى الله بقلب سليم)) أي سالم من الدنس والشرك. وقال محمد بن سيرين : القلب السليم أن يعلم أن الله حق، وأن الساعة قائمة، وأن الله يبعث من في القبور.)) ٢.

١ سورة الشعراء آية ٨٨ ــ ٨٩.

۲ موجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٣٤٠/٣.

وقال القرطبي في معنى الآية: (ولا بنون: الأعوان، لأن الابن إذا لم ينفع فغيره متى ينفع ؟، وقيل ذكر البنين لأنه جرى ذكر والد إبراهيم، أي لم ينفعه إبراهيم. (إلا من أتى الله بقلب سليم) هو استثناء من الكافرين؛ أي لا ينفعه ماله ولا بنوه. وخص القلب بالذكر؛ لأنه الله ي إذا سلم سلمت الجوارح، وإذا فسد فسدت سائر الجوارح. واختلف في القلب السليم فقيل: من الشك والشرك، فأما الذنوب فليس يسلم منها أحد؛ قاله قتادة وابن زيد وأكثر المفسرين. وقال سعيد ابن المسيب: القلب السليم: الصحيح هو قلب المؤمن؛ لأن قلب الكافر والمنافق مريض؛ قال الله تعالى السيب: ((في قلوبهم مرض)) وقال أبو عثمان السياري: هو القلب الخالي عن البدعة المطمئن إلى السنة. وقال الحسن: سليم من آفة المال والبنين. وقال الجنيد: السليم في اللغة اللديغ؛ فمعناه أنه قلب كاللديغ من خوف الله. وقال الضحاك: السليم الخالص. قلت: وهذا القول يجمع شتات الأقوال بعمومه وهو حسن، أي الخالص من الأوصاف الذميمة، والمتصف بالأوصاف الجميلة؛ والله أعلم.)'.

وحين يتذكر وقوفه بين يدي الله يوم الحساب والجزاء، يوم توزيع الصحائف، وحين يتذكر هـول ذلك اليوم الذي قال تعالى عنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِنَ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَى يُ عَظِيمُ لَكُ اليوم الذي قال تعالى عنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِن زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَى يُ عَظِيمُ النَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

#### ۲ ـ العيادات:

إن القلب الإنساني دائم الشعور بحاجته إلى الله، ولا يمكن أن يملأ هذا الفراغ، إلا حسن الصلة بالله عز وجل، وهذا هو دور العبادة.

( فالقلب لا يفلح ولا ينعم ولا يبتهج ولا يلتذ ولا يطمئن ولا يسكن إلا بعبادة ربه وحبه، والإنابة إليه. قال الإمام فخر الدين الرازي: اعلم أن من عرف فوائد العبادة طاب له الاشتغال بها، وثقل عليه الاشتغال بغيرها ٣٠.

وتكون ثمرة العبادة الحقة الخالصة لله عز وجل صلاح النفس، وزكاة الضمير، واستقامة الأخلاق. ((فالصلاة لا تكون محمودة إلا إذا هذبت النفس وطهرتها، وجعلت صاحبها ربانياً لا

<sup>&#</sup>x27; مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٦٣/ ١١٤ ــــــ ١١٥ بتصرف.

٢ سورة الحج آية ١ ــ ٢.

٣ القرضاوي، الدكتور يوسف، العبادة في الإسلام، ط ٢٤، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٣هــ ١٩٩٣م، ص٩٩ ــ ١٠٠بتصرف.

يعمل إلا لله تعالى، وقد بين الله تعالى أن غايتها وخاصيتها أن تمنع الفساد قـــال تعـــالى: ﴿ إِنَّ اللهُ تَعَالَى عَرِنَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهُ تَعَالَى: ﴿ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ

وفي الصوم تربية للضمير، وائتلاف روحي، وتعاون اجتماعي، والزكاة فريضة ربانية، تطهر النفس والحس من الشح والبخل وتتجه إلى إيجاد مجتمع فاضل متعاون أدبياً ومادياً

والحج عبادة اجتماعية ويكون بالمال والبدن، فهو عبادة تهذب الروح وتوحد بين المسلمين في مؤتمرهم السنوي الكبير) ٢، ولذا فرض الله العبادات لمصلحة المتعبد ولفلاحه ونجاته.

#### ٣ ـ الأخلاق:

مراعاة المنهج القرآني للجانب الأخلاقي، والآداب العامة الاجتماعية في شكل أوامر ونواه وقوانين إلهية، جاءت في آيات واضحات بينات لتكون سياجاً واقياً للمسلمين، يطبعهم على الإيمان والاقتناع بفضائل الأخلاق (فيحملهم إيماهم في أعماهم ومعاملتهم وجميع علاقاهم بغيرهم على رعاية الأمانة، وتحري الصدق، والوفاء بالعهد، واحترام حقوق الآخرين، وغير ذلك من الفضائل الخلقية، التي تتمثل أصولها في طهارة القلب وسلامة الصدر، وعفة اللسان واستحياء النفس من فعل ما يوجب اللوم والتأنيب.

وإن من أعظم أهداف الرسالة المحمدية بناء الفرد الصالح، والمجتمع الفاضل وفق المنج الرباني. بالتحلية بالفضائل والتخلية من الرذائل لإيجاد الأمة الربانية المتآلفة التي يعمل فيها الفرد لمصلحة الجماعة، والجماعة لمصلحة الفرد، في توازن وتناسق يؤدي إلى إيجاد المجتمع الفاضل ٣٠، وهذا ما قام به الجيل الأول خير قيام، ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

#### ٤ ـ المعاملات:

أما المعاملات فقد بينها المنهج القرآني بأحسن بيان، وفصلها، وأعطاها أعلى درجة الإتقان حتى وصلت لدرجة الإحسان، وذلك من خلال سن قوانين تنظم حياة الأسرة سواء فيما يتعلق (بالزوجين، أو الوالدين، أو الأولاد). وقوانين تنظم المجتمع من الجانب المالي: (البيع، الشراء، القروض، الكفالة، الرهن، الوديعة، الحَجْر، التفليس، الوقف، الهبة، وغيرها من الأمور المالية) ومن الجانب الإنساني: (السبر، الجانب الاجتماعي: (علاقات ذوي القربي، والتكافل، والتراحم) ومن الجانب الإنساني: (السبر، والمعروف، وكل أنواع الخير).

وقد ربط كل هذه الأمور بالإحسان الذي هو قمة العطاء والفضل والإيثار.

١ سورة العنكبوت آية ٥٤.

٧ نصيف، الدكتورة فاطمة عمر، أخلاقنا في الميزان، ط ١، دار المحمدي، جدة، ٢٢٪ ١هــ ٢٠٠١م، ص٧.

٣ المرجع السابق ص٨ ــ ١٨ بتصرف.

## ٥ ـ العقوبات:

إن قانون العقوبات وضع حتى يضمن سلامة التعامل، لتكون هذه العقوبات زواجر وروادع عن فعل ما هو محظور، قال الماوردي: ((والحدود زواجر وضعها الله تعالى للردع عن ارتكاب ما حظر وترك ما أمر به لما في الطبع من مغالبة الشهوات الملهية عن وعيد الآخرة بعاجل اللذة، فجعل الله تعالى من زواجر الحدود ما يردع به ذا الجهالة حذراً من ألم العقوبة وخيفة من نكال الفضيحة ليكون ما حظر من محارمه ممنوعاً وما أمر به من فروضه متبوعاً فتكون المصلحة أعم والتكليف أتم، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ لَنِي ﴾ 1: يعني في استنقاذهم من الجهالة وإرشادهم من الضلالة وكفهم عن المعاصى وبعثهم على الطاعة) ٢.

هذا ونجد أن المنهج القرآني يعمل على الحماية من الفساد والجريمة بوسيلتين:

((الأولى: هذيب النفس عن طريق العبادات التي فرضها الله سبحانه وتعالى على عبده، وبذلك يتكون مجتمع فاضل يسود فيه الخير ويقل فيه الفساد.

والثانية: بفرض العقوبة .

والغاية من فرض العقوبة في الشريعة الإسلامية أمران:

الأول: حماية الفضيلة ودفع الفساد.

والثاني: المنفعة العامة أو المصلحة.

والفضيلة والمصلحة متلازمتان تترتب إحداهما على الأخرى، والمصالح المعتبرة في الإسلام التي تحميها الشريعة بالعقوبة هي:

المحافظة على الدين، المحافظة على النفس، المحافظة على العقل، المحافظة على النسل، المحافظة على الله على المحافظة على المحاف

كما أن العقوبات في الإسلام زواجر فهي أيضاً جوابر ، فعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال : بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم في رهط فقال : أبايعكم على أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا تسرقوا ولا تزنوا ولا تقتلوا أولادكم ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم ولا تعصوبي في

سورة الأنبياء آية ١٠٧.

۲ الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، ط (بدون)، دار الكتب العلمية، بيروت ــ لبنان،
 ۲ هــ ۱۹۸۳م، ص ۲۲۱.

معروف فمن وفى منكم فأجره على الله ومن أصاب من ذلك شيئاً فأخذ به في الدنيا فهو كفارة له وطهور ومن ستره الله فذلك إلى الله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له )) وكلم المقوبة تكون حماية للفضيلة، تحميها وتذود عنها، كما تقضي على الرذائل وتمنعها.

ا صحيح البخاري ٢٤٩٤/٦، كتاب الحدود، باب توبة السارق، رقم ٦٤١٦، صحيح مسلم ١٣٣٣/٣، كتاب الحدود، باب الحدود كفارات لأهلها، رقم ١٧٠٩.

## ثانياً : الخطوات العملية للنجاة من الفتن :

سأحاول في هذا المبحث أن أذكر أهم الأساليب العملية التي يستطيع المرء بها أن يقي نفسه شر الفتن وهي:

# ١ ـ تقوية الإيمان بالله عز وجل: عن طريق: أ ـ الارتباط الدائم بكتاب الله تلاوة وتدبر آ:

إن تلاوة القرآن أناء الليل وأطراف النهار من أهم الأسباب الواقية من الفتن، فهي تهذب النفس، وتنير القلب، وتذكره بالله عز وجل.

ولا ينفع القرآن قارئه إلا إذا رافقت تلاوته آداب الباطن وهي التأمل، والخشوع، والتدبر.

وقد امتدح سبحانه عباده الذين يحرصون على تلاوة القرآن ووعدهم بالأجر العظيم فقال تعالى: ﴿

وهنا نقطة رائعة ذكرها الشيخ عبد الحميد البلالي في حديثه عن القرآن فقال: (عندما يقوم أي مصنع بصناعة آلة أو جهاز ما، فإنه يرفق مع هذا الجهاز كتيباً صغيراً يرشدك إلى كيفية استخدامه، وطرق إصلاح الأعطال التي تبدو في أثناء التشغيل، ويحذرك من استخدام (فولت volt ) أكبر مما يتحمل لكي لا يحترق أو عدم استخدام (فولت volt ) أقل مما يحتاج فلا يعمل، ويذكر في هذا الكتيب أيضاً خطوات التشغيل، ومحتويات ذلك الجهاز، والمميزات التي يختلف بها عن غيره من الأجهزة، وكيفية الاستفادة من هذه المميزات، وغيرها من التفاصيل التي يحتاجها المشتري لكي ينتفع الانتفاع الكامل بما اشترى، وهذا تماماً ما حدث للقرآن الكريم مع الفارق الكبير في التشبيه.

فالله سبحانه وتعالى عندما خلق الإنسان أرسل كتباً وكان ختامها القرآن الكريم والذي بين فيه العناصر التي خلق منها الإنسان، والفرق بينه وباقي المخلوقات، ومميزاته التي يمتاز فيها عن غيره من باقي المخلوقات، وعيوبه، وكيف يصل إلى إصلاحها، وبين في هذا الكتاب تفاصيل دقيقة عن طرق الابتعاد عما يضعف هذا المخلوق، وطرق الدفاع عن النفس في حالة هجوم الأعداء سواء الداخليين كالنفس، والشهوة، والهوى، والشيطان. أو الخارجيين كالدنيا، وأصحاب السوء، والفسقة، والكفار، وبين صفات المناخ الذي يقوي من أداء هذا المخلوق، والمناخ الذي يضعف من

١ سورة فاطر آية ٢٩ ــ ٣٠

أدائه وربما يؤدي لموته وهو يمشي، وأرشد في هذا الكتاب عن الجهاز الصغير الذي خلقه ضمن هذا الجهاز الكبير والذي يسير باقي ما في هذا الجهاز الكبير وهو القلب، وبين الكثير من الأمثلة لأجهزة مماثلة في الصنع كيف حدث بها عندما أسيئ استغلالها وجهل بكيفية تشغيلها، فكما أننا كبشر نرجع إلى كتاب الجهاز الذي اشتريناه عندما نجهل بعض أمور التشغيل أو الإصلاح فنهتدي بذلك للطريقة المثلى للتشغيل، لأن صانع ذلك الجهاز هو أدرى الناس به، وبما يشغله ويحطمه، كذلك الله سبحانه وتعالى \_ ولله المثلى الأعلى \_ هو الأعلم بما خلق وبما يسعد ذلك المخلوق، وبما يفسده ويحطمه، فأنزل هذا الكتاب ليكون المرجع لكل حركة من حركات هذا المخلوق، وإلا فإنه سيتيه في خضم الاجتهادات الحمقاء من غير الرجوع إلى خالقه الذي هو أعلم منه بما يسعده ويحزنه ويحييه ويميته، الاجتهادات الحمقاء من غير الرجوع إلى خالقه الذي هو أعلم منه بما يسعده ويحزنه ويحييه ويميته، ذلك هو القرآن الكريم) أ قال تعالى: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ النَّبِيرُ لَنِيَ الله في المحلحهم ويصلح لهم.

وقد أنزل الله عز وجل القرآن الكريم، وشرح فيه تعاليم دينه، وتعبدنا سبحانه بتلاوته وتدبره وقد أنزل الله عز وجل القرآن الكريم، وشرح فيه تعاليم دينه، وتعبدنا سبحانه بتلاوته ولله عليه والعمل به، يؤتى الرجل أجره على قراءته بكل حرف حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول ألم حرف ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف )

وأفضل أوقات قراءة القرآن وتلاوة آيات الله هو الليل كما في قوله تعالى : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَافِلَةً لَكَ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحَمُّودًا إِنْ كَان الصحابة أكثر ما يقرأونه بالليل وكان عمر رضي الله عنه يعس بالليل فإذا سمع قارئاً أنصت لقراءته وكذلك من قبل استمع الرسول صلى الله عليه وسلم لقراءة أبي بن كعب بالليل وخرجت زوجات النبي صلى الله عليه وسلم وسلم يستمعن قراءة أبي موسى الأشعري وهو في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالليل"، و

وبالتأكيد لم يترل القرآن للتلاوة فقط وإنما للعمل به، لذا يكون تارك الستلاوة أو العمل به بالقرآن هاجراً له بتركه إياه، يوضح ذلك ابن القيم بقوله: ((هجر القرآن أنواع، أحدها: هجر سماعه والإيمان به والإصغاء إليه، والثاني: هجر العمل به والوقوف عند حلاله وحرامه وإن قرأه وآمن به. والثالث: هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه واعتقاد أنه لا يفيد اليقين.

١ البلالي، عبد الحميد، تأملات بعد الفجر، ط ٢، ٢٤٢هـ ١٩٩٢م، ص٤٤ ــ ٤٥ بتصرف يسير جداً.

٢ سورة الملك آية ١٤.

٣ سنن الترمذي ٥/ ١٧٥، كتاب فضائل القرآن ، باب ما جاء فيمن قرأ حرفاً من القرآن ما له من الأجر، برقم ٢٩١٠ وقال حسن صحيح .

٤ سورة الإسراء آية ٧٩.

م المستدرك على الصحيحين ٣/٣٥، باب ذكر مناقب أبي موسى الأشعري.

والرابع: هجر تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد المتكلم به منه. والخامس: هجر الاستشفاء والتداوي به.))، وإذا استمع المؤمن للقرآن فإنه يزيد إيمانه وخشوعه وخضوعه لله عز وجل، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَكُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ وَيَهِمْ يَتَوَكّلُونَ فَي ٢ ، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ فَنَى ﴾ ٣ يتوكّلُونَ فَي ٢ ، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ فَيْ ﴾ ٣ . وانظر إلى الصورة الجميلة لحال القارئ: ﴿ ٱللّهُ نَزّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَادِيثِ كِنَبًا مُّتَشِبِهَا مَّتَانِى نَقْشَعِلُ مِنْ هَادِ مِنْ عَلَودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى يِدِ مَن يُشَالِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَادٍ مِنْ هَادٍ إِنْ يَكُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى يِدِ مَن يُصَالِ ٱلللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَا لَهُ مِنْ هَادٍ مَنْ يَشَاعَةً وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَا لَكُودُ اللّهُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَا لَهُ وَلَا لَهُ إِلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ مَنْ يَشَالِ الللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ إِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ عَلَى اللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مَنْ يَصَالِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ يُصَالِ الللهُ اللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مُنْ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

هؤلاء المؤمنون حقاً، إذا ذكرت آيات الوعيد والعذاب اقشعرت جلودهم خوفاً، وإذا ذكرت آيات الوعد لانت جلودهم وقلوبهم، فهم بين الخوف والرجاء، وهذا التعامل هو المطلوب مع القرآن، قراءته والتفاعل مع آياته ثم العمل بها رغبة فيما عند الله عز وجل.

# ب ـ النظر في ملكوت السموات والأرض:

إن القرآن الكريم قد حوى فيما حوى تصوراً لجانب من علم الله الشامل، ليهتدي العقل البشري به، فيرتاد آفاق العالم، فتتسع المدارك، ويسطع نور الإيمان المطلق بوحدانية الله عز وجل، الذي بيده مفاتيح العلوم كلها. فحين كانت دراسة العلوم الكونية والطبيعية في نظر بعض الشرائع أمراً محرماً في العصور الماضية، جاء الإسلام فأمر بالبحث والدراسة في البر والبحر، والتفكر في النفس البشرية لإدراك عظمة الكون التي هي بلا شك دليل على عظمة خالقه سبحانه وتعالى.

وتجدر الإشارة إلى أن القرآن الكريم ليس كتاب نظريات علمية، ولم يأت ليكون بنصه منهجاً للعلم التجريبي، بل هو منهج للحياة كلها، وسبيل لتحريض العقل ليعمل وينطلق، دون أن يدخل في جزئيات وتفاصيل علمية بحتة؛ لأن معرفة هذه التفاصيل متروكة للعقل، ويكتفي بالإشارة إلى القضايا الكونية، ليتوصلوا بعقولهم واجتهاداهم إلى هذه المعارف، فإذا اهتدوا إليها وقد علموا أن القرآن سبقهم في الإشارة إليها، استدلوا على أن القرآن الكريم ليس من كلام البشر، وبذلك يفتح أمامهم باب الهداية والإيمان بالله تعالى، وبهذا الدين الخالد.

<sup>&#</sup>x27; ابن قيم الجوزية، الإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر، الفوائد، ط١، دار الريان للتراث، القاهرة، ٧٠٤١هــ ١٩٨٧م، ص١١.

٢ سورة الأنفال آية ٢ ..

٣ سورة التوبة آية ١٧٤.

٤ سورة الزمر آية ٢٣.

وهناك آيات كثيرة في القرآن الكريم أشارت إلى بعض القضايا الكونية، فجاء العلم الحديث مصدقًا لها، ووقف خاشعًا أمام إعجازها الذي أخبر عنه النبي الأمي محمد صلى الله عليه وسلم من خلال كتاب معجز، ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ ۚ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ

هذا وإن (للتفسير العلمي للقرآن الكريم أثراً في الجوانب الثقافية والعقدية والسلوكية والخلقية للفرد، كما أن له دوراً كبيراً في هداية المؤمنين وثباهم على الحق، وحيث إن هناك علاقة مباشرة بين العقيدة والأخلاق، وبالتالي سلوك الإنسان، فإنه على قدر الإيمان ضعفاً أو قوة يكون الخلق والسلوك، وبما أن التفسير العلمي للقرآن الكريم غالباً ما يكون له تأثير طيب على عقيدة المؤمن وغير المؤمن فإنه بالطبع يكون له تأثير إيجابي على الأخلاق والسلوك، وهذا يلاحظ عند عصاة المسلمين حيث تأثر الكثيرون منهم من خلال هذا الباب والتزموا أداء الواجبات وانتهوا عن المعاصي والآثام، كما يلاحظ عند المسلمين الجدد حينما يدخلون في الإسلام متأثرين بما وجدوه في التفسير العلمي للقرآن الكريم من دلائل على وجود الله تعالى، فإنه يتحتم عليهم بعد إسلامهم أن يتخلوا عن الرذائل، ويتحلوا بتعاليم الدين الحنيف بما فيه من أخلاق سامية وسلوك حسن، ومن هنا يبدو أثر التفسير العلمي في الأخلاق والسلوك) ٤، فعلى المسلم الأخذ بهذا النوع من التدبر، وهو التعرف على آيات الإعجاز لما له من أثر إيجابي في زيادة الإيمان وزيادة المعرفة الحقة بسرب العلمي وتعوية العلاقة به سبحانه وتعالى .

ا سورة فصلت آية ٢٤.

٢ سورة فصلت آية ٥٣.

٣ سورة العنكبوت آية ٢٠

٤ إبراهيم، فايز عبد العزيز، باحث في التفسير بجامعة الجزيرة بالسودان، مقالة في مجلة الإعجاز العلمي، مجلة فصلية تصدر عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد الرابع عشر، ذو القعدة ٢٣ هــــ، ص٨٥ بتصوف يسير.

# ج ـ التعرف على أسماء الله الحسنى وصفاته العليا:

إن معرفة الله بأسمائه وصفاته هي الطريق الحق إلى معرفته سبحانه، وهذه المعرفة لها آثار عظيمة في تحقيق العبودية لله رب العالمين، والاستقامة على شرعه.

فإكمال العمل وتحسينه على ما أراد الله مرتبط بالمحبة القلبية لله تعالى، ولا تكتمل المحبة إلا بمعرفته سبحانه بأسمائه وصفاته، وهذه المحبة تثمر العبادة الحقة لله تعالى من الخوف والرجاء والمهابة والتوكل وغيرها، كما أن هذه المعرفة من أقوى الأسباب لزيادة الإيمان، ودخول الجنة، كما ورد في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((إن لله تسعة وتسعين اسماً مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة)) 1.

ومعنى أحصاها يوضحه لنا ابن حجر في الفتح فيقول: (قال الخطابي: الإحصاء في مثل هذا يحتمل وجوهاً: أحدها أن يعدها حتى يستوفيها، ثانيها المراد بالإحصاء الإطاقة والمعنى من أطاق القيام بحق هذه الأسماء والعمل بمقتضاها وهو أن يعتبر معانيها فيلزم نفسه بواجبها، فإذا قال الرزاق وثق بالرزق وكذا سائر الأسماء، ثالثها المراد بالإحصاء الإحاطة بمعانيها من قول العرب فلان ذو حصاة أي ذو عقل ومعرفة)

وكذلك نجد من يوضح قوله صلى الله عليه وسلم: (من أحصاها) بمعنى: ((حفظها وفهم معانيها ومدلولها، وأثنى على الله بها، وسأله بها، واعتقدها) ٣.

فالعلم بأسماء الله وصفاته هو العاصم من الزلل، والمقيل من العثرة، حين تهفو النفوس إلى مقارفة الفواحش والذنوب، فتذكر أن الله يراها ويطلع عليها، وتذكر الحساب والوقوف بين يديه سبحانه؛ فتجانب المعصية، ثم حين يقع في المعصية ويذكر عفو الله ورحمته فيعود إليه بالتوبة؛ لأنه علم أنه هو التواب الرحيم.

وقد تحدث ابن القيم يرحمه الله عن الآثار التي يورثها الإيمان بأسماء الله وصفاته، وذكر (أن لكل صفة من صفات الله عبودية خاصة هي من موجباتها ومقتضياتها.: وعلمنا بسمعه تعالى وبصره وعلمه يقتضي بأنه لا يخفى عليه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، وأنه يعلم السر وأخفى، ويعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور يثمر للعبد حفظ لسانه وجوارحه وخطرات قلبه عن كل ما

1 1 1

ا صحيح البخاري ٢٦٩١/٦، كتاب التوحيد، باب إن لله مائة اسم إلا واحدا، حديث رقم ٢٩٥٧، صحيح مسلم ٢٠٦٣/٤، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب في أسماء الله تعالى وفضل من أحصاها، برقم ٢٦٧٧.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مرجع سابق، ابن حجر، فتح البار*ي ۲۲۸/۱۱ ــ ۲۲۹* بتصرف.

٣ القحطاني، سعيد بن علي بن وهف، شرح أسماء الله الحسنى في ضوء الكتاب والسنة، ط ٤، جمادى الأولى ١٥٤ هــ، ص٤.

لا يرضي الله، ويجعل تعلق هذه الأعضاء بما يحبه الله ويرضاه، فيثمر له ذلك الحياء باطناً، ويثمر لـــه الحياء اجتناب المحرمات والقبائح ) ١

وحيث إن دوام التعبد بأسماء الله وصفاته يثمر شعوراً بالمسؤولية فيكون باعشاً له على الإحسان في كل حال، فيكفي علمه أن الله الرقيب، يراقبه في كل حين، فيجعله حذراً في كل حين، مراقباً لنفسه وجوارحه، فلا يقع فيما لا يرضي ربه العليم الخبير سبحانه وتعالى ؛ وبهذا يعصم نفسه من الوقوع في الفواحش والفتن.

## ٢ ـ تجديد الصلة بالله عن طريق العبادات و التدريب العملي عليها ومنها:

أ ـ إن العبادة في الإسلام تشمل كيان الإنسان كله، فهو يعبد الله بالفكر والتأمل في النفس والآفاق، ويعبد الله بالقلب كحبه لله تعالى، وخشيته، والرضا بقضائه، والشكر لنعمه، والخياء منه، والتوكل عليه سبحانه، ويعبده باللسان بالذكر والدعاء، وتلاوة القرآن، ويعبده ببذل المال بالزكاة، والصدقات النطوعية، كما يتعبد الله بنفسه وبذل روحه في سبيل الله بالجهاد في سبيله والعبادة المقبولة عند الله هي التي تصاحبها النية الخالصة له وحده، فتثمر في السلوك وتذكر صاحبها بحق الله، وتنبهه على حقوق الخلق، فليست كل صلاة مقبولة عند الله؛ لأن هناك صلاة يضرب بها وجه صاحبها، فالصلاة المقبولة هي التي قال تعالى عنها: ﴿ وَأَقِيمِ الصَّكَاوَةُ أَلِثَ الصَّكَاوَةُ أَلِثَ اللهُ عَنْ اللهُ ومراقبته في النفس، فتقودها إلى الانتهاء عن الفحشاء والمنكر، فإلها بذلك تكون ناقصة.

وكذلك الصيام، فليس كل صيام يرضى عنه الله تعالى، ما لم يؤد إلى التقوى التي قال الله تعالى فيها: ﴿ يَا أَيُهِا اللهِ يَا اللهِ عَلَيْكُمُ الصِيامُ كَمَا كُذِبَ عَلَى اللهِ يَا اللهِ يَا اللهُ عَلَى اللهِ يَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَالشَّرَابِ وَالنَّكَاحِ، وَلَمْ يَصَمَّ لَسَانَه، وَلا جَوَارِحَه، فَلَيْسَ لللهُ حَاجَة فَصَيَامَه مَرْدُود، وقد قال صلى الله عليه وسلم: ((من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه)) ٤.

ابن قیم الجوزیة، مفتاح دار السعادة ومنشور ولایة العلم والإرادة، ط(بدون)، دار الکتب العلمیة، بیروت ـــ لبنان، ۱۹۹۹هـ ۱۹۹۸م، ۲۰۹۲ ـــ
 ۱۰ بتصرف یسیر.

٢ سورة العنكبوت آية ٥٤.

۳ سورة البقرة آية ۱۸۳.

٤ صحيح البخاري ٦٧٣/٢،كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، برقم ١٨٠٤.

قال سليمان بن موسى : ((إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والمأثم، ودع أذى الخادم، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صيامك، ولا تجعل يوم فطرك ويروم صيامك سواء)) ٢.

وكذلك الزكاة والصدقة، تفسد ويحبط ثوابها، إذا دخلها رياء، أو من أو أذى، فمهم جداً أن يعطى بإخلاص، ونية صادقة لله، لا فيها من ولا أذى.

وهكذا في سائر العبادات، يجب أن تؤدى كما شرع الله وأراد، حتى تعطي ثمرها في السلوك والحياة. ب ـ الإكثار من الطاعات:

إذا عرفنا أن العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة، عرفنا أن الدين كله عبادة، وأنه جاء يرسم للإنسان منهج حياته، ويحدد سلوكه، وعلاقاته، وهذا نصل إلى أن حياة الإنسان كلها عبادة، فأكله، وشربه، وبناؤه للدولة، وسياسته للحكم، وللمال، وكل علاقاته، فقط يبتغى بأي عمل يعمله وجه الله تعالى، فيكتب له عبادة.

وبعض الناس يعتقد أن العبادة صلاة، وصيام، وذكر، وغيرها من الشعائر التعبدية، ولا يحسب أن لها علاقة بالأخلاق، والآداب، أو النظم والقوانين.

وبناء على ذلك فكل عمل خير نافع يعده الإسلام عبادة، وكل ذلك طاعة وعبادة، ما دام قصد منه الخير والقرب من الله، ما دام غير مخالف للشرع فكلُّ مساعدة لمنكوب، أو كفالة ليتيم، أو سعي على أرملة، أو إماطة الأذى عن الطريق، أو غير ذلك فهو عبادة إذا صحت نيته فيه لله وحده لا شريك له.وقد قال صلى الله الله عليه وسلم: (رألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة ؟ قالوا: بلى قال: إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البين هي الحالقة)) ٣، قال تعالى: ﴿

فأين تكون العبادة إذا حصرناها في الشعائر التي لا تستغرق إلا دقائق معدودات من يوم الإنسان وليلته، أما جل وقته فهو في شؤون حياته، لذا فحياة الإنسان كلها وحدة لا تتجزأ، منهجه فيها عبادة الله، وغايته رضوان الله تعالى، ودليله فيها كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

١٩.

<sup>&#</sup>x27; هو سليمان بن موسى : الصدوق الأصدق الفقيه الأحذق سليمان بن موسى الأشدق، قال الزهري : إن مكحولاً يأتينا وسليمان بسن موســــى وايم الله إن سليمان لأحفظ الرجلين. وعن برد قال : ما رأيت سليمان بن موسى إلا مستقبل القبلة. انظر : مرجع سابق، أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء ٨٨/٦.

٢ مرجع سابق، ابن المبارك المروزي، كتاب الزهد ويليه كتاب الرقائق، ص٥٦، برقم ٢٠٤.

٣ سنن الترمذي ٢٦٣/٤، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، برقم ٢٥٠٩، حديث صحيح انظر: غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، محمد ناصر الدين الألباني، ص٧٣٧، برقم ٢١٤.

٤ سورة الذاريات آية ٥٦.

وقد أمر الله عباده بطاعته، فقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُۥ إِن كُنتُه مُوَّمِنِينَ اللّهَ وَرَسُولَهُۥ وجعل سبحانه مثوبة الطاعة الفوز بالجنة والنجاة من النار، فقال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُۥ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَقَدِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاّ بِزُونَ اللّهَ عَلَا الله الله وناره، هرب من المعاصي التي توصله إليها، مولاه سبحانه وتعالى، وإذا صدق إيمانه بعذاب الله وناره، هرب من المعاصي التي توصله إليها، وبادر إلى كل عمل صالح، ليتزود منه لآخرته، قال تعالى: ﴿ وَسَادِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِذَتُ لِلْمُتَّقِينَ اللهِ الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَمْلُوا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى اله

والطاعات كثيرة، ذكر بعضها الحديث الشريف: ((كل سلامى من الناس عليه صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس: تعدل بين الاثنين صدقة، وتعين الرجل في دابته، فتحمله عليها أو ترفع له عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وبكل خطوة تمشيها إلى الصلاة صدقة، وتميط الأذى عن الطريق صدقة)) ٤.

فما على العبد إلا أن يقترب من ربه بفعل ما يحبه ويرضاه، ولا بد أن يتأكد أن الفعل الذي يفعله صواب وموافق للشرع وغير مبتدع، وأن يخلص نيته فيه لله حتى يقبله منه عز وجل. وكالمذا يجعل لنفسه سياجاً يقيه من الفتن والوقوع في الشهوات.

١ سورة الأنفال آية ١.

۲ سورة النور آية ۵۲.

٣ سورة آل عمران آية ١٣٣.

٤ صحيح البخاري ٣/٩٠، كتاب الجهاد والسير، باب من أخذ بالركاب ونحوه، برقم ٢٨٢٧، صحيح مسلم ٢٩٩، كتاب الزكاة، باب بيان أن السيم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، برقم ٢٠٠٩.

ولكي تحقق هذه الطاعات دورها في تزكية النفس، ووقايتها من الفتن لا بد أن يتوفر فيها ما يلي:

# أ ـ ترك الإصرار على المعاصي:

لما للإصرار على المعاصي من آثار سيئة على النفس والقلب، فلا يمكن أن يحظى الإنسان بشرف القرب من الله تعالى ويحصل ثمرة العبادة وهو منشغل عنها بالمعاصي. ومن أبرز أضرار الإصرار على المعاصي ظلمة القلب، وحجبه عن التأثر بالذكر والعبادات.

وقد ورد في الحديث الشريف عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن العبد إذا أخطأ خطيئة نُكِت في قلبه نُكتة سوداء، فإذا هو نزع واستغفر وتاب صُقل قلبه، وإن عاد زيد فيها، حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكر الله عز وجل: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ فِي ﴾ ١ ))٢

ولهذا كان لا بد لمن أراد القرب من الله عز وجل من التخلي عـن المعاصـي بالكليـة، والمبادرة إلى التوبة حين الوقوع في معصية .

## ب ـ حضور القلب:

ينبغي للعبد أن يستجلب الخشوع في عباداته، ويحضر قلبه ويبعد عنه الغفلة ليحصل مقصوده من العبادة. فالذكر والغفلة لا يجتمعان؛ ولهذا قال الإمام المحاسبي ٣: ((ونور القلب إنما هو مع تيقظه وحياته، فإذا غفل مات وأظلم، وطفئ نوره)) ٤.

فالذكر حياة للقلب، ولا بد من حضور القلب عند أدائه ليحصل على الفائدة منه.وليستعين على حضور قلبه بالتدبر، وفهم الآيات التي يتلوها إن كان يقرأ القرآن، أو التدبر في الدعاء الذي يدعوه، وأن يغتنم أوقات نشاطه وراحته ليكون أقوى على الخشوع وحضور القلب.

فإذا ما بادر العبد بالإكثار من الذكر وتلاوة القرآن والدعاء وسائر العبادات والنوافل، مع حضور قلب وخشوع حصل له الظفر بالقرب من الله وفاز بمعية الله، كما أنه يحصل له زيادة في

١ سورة المطففين آية ١٤.

۳ سنن الترمذي ٤٣٤/٥، كتاب التفسير، باب ومن سورة المطففين، رقم ٣٣٣٤، سنن ابن ماجه ١٤١٨/٢، كتاب الزهد، باب ذكر الـذنوب، رقم ٢٤٢٤، حديث حسن، انظر: صحيح سنن ابن ماجه للألباني ٢١٧/١٤، رقم ٣٤٢٧.

٣ أبو عبد الله، الحارث بن أسد البغدادي المُحَاسبي، صاحب التصانيف الزهدية، له كتب كثيرة في الزهد، وأصول الديانة، والرد على المعتولة والرافضة.مات سنة ثلاث وأربعين ومنتين. انظر: مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ١٢/ ١١٠ ــ ١١٣ بتصوف..

الإيمان، وتوجيه للنفس إلى ما فيه صلاحها، وبهذا لا تكون الدنيا وشهواها شغله الشاغل، ولا يجد الشيطان إليه سبيلاً.

# ج ـ الإحسان إلى الخلق:

إن التميز الذي في ديننا الإسلامي ينطلق من كونه ديناً يدعو إلى التحلي بكل القيم الإنسانية، من عدل ومساواة، وحب، وإخاء، وبذل، وإيثار، واستقامة في السلوك والمعاملات فيأمر سبحانه بالعدل مع الجميع، مع الصغير والكبير، والعدو والصديق، والغني والفقير، والمسلم والكافر، قال تعالى: ﴿ فَيَ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَرَمِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَاءَ لِلّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الكافر، قال تعالى: ﴿ فَي يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَرَمِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَاءَ لِلّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الكافر، قال تعالى: ﴿ فَي يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَرَمِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَاءَ لِللهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْكَافِر، قال تعالى: ﴿ فَي يَتَأَيُّهَا اللّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلاَ تَتَبِعُوا الْمُوَىٰ أَن يَكُنُ غَنِيًا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلا تَتَبِعُوا الْمُوَىٰ أَن يَعَدِلُوا فَإِن تَلَوْءُا فَوَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

أما من حيث المساواة، فالناس في ميزان الله سواسية لا يتفاضلون إلا بالتقوى، وقد ورد في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: ((سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي الناس أكرم؟ قال: أكرمهم عند الله أتقاهم)) ٢ ((فصحح صلى الله عليه وسلم ما كان متعارفاً عليه في الجاهلية وحتى يومنا هذا في الجاهلية الحديثة، من تقويم الناس بالمظهر والمكانة والمنصب والغنى، فبين أن كل هذه المظاهر والأشكال لا قيمة لها إنما التقوى والورع هو المعول عليه، فكان هذا توجيهاً نبوياً كريماً للمسلمين للالتزام به، وترك ما كان متعارفاً عليه في المجتمع))٣.

والإخاء من الأمور التي قام عليها المجتمع الإسلامي، فكان قوياً، سعيداً، لأن المحبة والإخاء من أفضل الوسائل إلى هذيب الأخلاق وتزكية النفوس، وهي وسيلة لاقتلاع شجرة الشر من النفوس، وتخليص العالم من الفتن، وهذا ما يحفظ للمجتمع وحدته ومودته. وقد جاءت توجيهات نبوية عديدة لتحفظ للمجتمع وحدته وتزيد روابط الأخوة فيه منها قوله صلى الله عليه وسلم (رأيها الناس أفشوا السلام وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنة بسلام)) ٤.

١ سورة النساء آية ١٣٥.

٧ صحيح البخاري ١٧٢٩/٤، كتاب التفسير، باب قول الله تعالى: ((لقد كان في يوسف وإخوته آيات للسائلين))، برقم ٢١٤٤.

٣ مرجع سابق، د. فاطمة عمر نصيف، أخلاقنا في الميزان، ص٦٩.

٤ سنن الترمذي ٢/٥٥، كتاب صفة القيامة والورع والرقائق، برقم ٢٤٨٥، سنن ابن ماجه ٢٣/١٤، كتاب الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء في قيام الليل، برقم ١٣٣٤، مسند الإمام أحمد ٥١/٥، برقم ٢٣٨٣، حديث صحيح، أنظر: صحيح سنن ابن ماجه باختصار السند، محمد ناصر الدين الألباني، صحيح برقم ١٠٧٩، برقم ١٠٧٩.

والأخوة الإيمانية لها تكاليفها، ومنها البذل والإنفاق، لتحقيق التكافل والتعاون بين أفراد المجتمع حتى تسود المجتمع. وهكذا نجد أن المنهج القرآبي يحث المسلم على بذل الخير، لكل أفراد المجتمع حتى تسود المحبة والوئام، وهذا يؤدي على حماية المسلم من الفتن والشهوات.

#### ٣ ـ التدرج:

(والتدرج هو المسلك الرائع للقرآن الكريم في إصلاح المجتمع ومحاربة الرذيلة، والقضاء على الأخلاق السيئة التي تأصلت في النفوس، ولقد نزل القرآن الكريم منجماً ليتدرج في تربية الأمسة دينياً، وخلقياً، واجتماعياً، وعلماً وعملاً، وهذا ما أشار إليه الحق تبارك وتعالى في قوله: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَتُهُ لِلْفَرْآهُ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزّلَنهُ لَمْزِيلًا ﴿ قَالَ ابن كثير في تفسير هذه الآية ((وقرآنا فرقناه)) أي فصلناه من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، ثم نزل مفرقاً منجماً على حسب الوقائع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم في ثلاث وعشرين سنة ((لتقرأه على الناس)) أي: لتبلغه الناس وتتلوه عليهم ((على مكث)) أي: على مهل) ٢.

وقال القرطبي في معنى كلمة ((مكث)) أي: (على تطاول في المدة شيئًا بعد شيء . ((ونزلناه تتريلاً)) أي: شيئًا بعد شيء، آية آية، وسورة سورة، قال القرطبي: لو أُخِذَ الناس بجميع الفرائض في وقت واحد لنفروا)٣.

يقول ابن القيم يرحمه الله: (إن أول ما أوحى الله تعالى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يقرأ باسم ربه الذي خلق، وذلك أول نبوته، فأمره أن يقرأ في نفسه، ولم يأمره إذ ذاك بالتبليغ ثم أنسزل عليه: ﴿ يَا أَيُّهُ اللَّهُ مَنْ فَرَ فَأَنذِرُ فَنَ ﴾ ٤. فنبأه بقوله ((اقرأ)) وأرسله بقوله ((يا أيها المدش)) ثم أمره أن ينذر عشيرته الأقربين ﴿ وَأَنذِر عَشِيرَتَكَ اللَّهُ وَبِيكَ فَنَى اللَّهُ وَالله بقوله بثم أنذر من حولهم من العرب، ثم أنذر العرب قاطبة، ثم أنذر العالمين. فأقام بضع عشرة سنة بعد نبوته ينسذر بالدعوة بغير قتال ولا جزية، ويؤمر بالكف والصبر والصفح، ثم أذن له بالهجرة وأذن له في القتال، ثم أمره الله أن يقاتل من قاتله ويكف عمن اعتزله وسالمه، ثم أمره أخيراً أن يقاتل المشركين كافة حتى يكون الدين كله لله ي الـ .

١ سورة الإسراء آية ١٠٦.

۲ مرجع سابق، ابن كثير،تفسير القرآن العظيم ، ۳/ ۲۹ بتصرف يسير.

٣ مرجع سابق، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٣٣٩/١.

٤ سورة المدثر آية ١ ــ ٢ .

سورة الشعراء آية ۲۱۶.

٦ مرجع سابق، ابن القيم، زاد المعاد، ١٥٨٣ ــ ١٥٩ بتصرف يسير.

والمحرمات كذلك لم يأت تحريمها دفعة واحدة، فقد علم الله مدى تأثيرها على النفوس، وتغلغلها في الحياة الفردية والاجتماعية، فأخذهم بقانون التدرج في تحريمها، حتى إذا جاء الأمر الحاسم قالوا: سمعنا وأطعنا.وفي هذا المعنى تقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها واصفة تدرج التشريع، ونزول القرآن: (إنما أنزل أول ما نزل منه سور من المفصل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام، نزل الحلال والحرام ولو نزل أول شيء لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبداً، ولو نزل لا تزنوا لقالوا لا ندع الزنا أبداً) 1.

وهنا مسألة غاية في الأهمية وهي أن التدرج الذي ينبغي أن يراعيه المصلحون اليوم هو التدرج في تطبيق الأحكام لا التدرج في الإيمان بها، والفرق كبير بين الأمرين والذين يستشهدون بقوله تعالى: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئْنِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ ٢ على ضرورة أخذ الإسلام جملة أو تركه جملة يخطئون لأن التحذير الإلهي متوجه للإيمان بالبعض والكفر بالبعض، لا إلى العمل بالبعض اليوم والبعض الآخر في الغد .

ومن أروع المواقف التي تذكر تدليلاً على فهم هذه السنة الربانية وتطبيقها (موقف الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز يرحمه الله حينما تولى الحلافة وأراد أن يعود بالحياة إلى هدي الخلفاء الراشدين الأربعة، وذلك بعد أن يتمكن ويمسك بجميع الخيوط في يديه، ولكن كان ابنه الشاب الغيور المتحمس (عبد الملك) ينكر على أبيه عدم إسراعه في إزالة كل بقايا الانحراف والمظالم، فقال له يوماً: ما لك يا أبت لا تنفذ الأمور، فوالله ما أبالي لو أن القدور غلت بي وبك في الحق. فكان جواب الأب الفقيه المؤمن: لا تعجل يا بني فإن الله تعالى ذم الخمر في القرآن مرتين وحرمها في الثالثة. وإنى أخاف أن أحمل الناس على الحق جملة فيدعوه جملة، فيكون من ذا فتنة ٣٠٠

وإذا كان التدرج سنة من سنن الله تعالى في كونه، وخلقه، وسمه بارزة في التشريع الإسلامي، وطريقاً سار فيه النبي صلى الله عليه وسلم، فإن على قادة الإصلاح والدعاة إلى الله أن يعوا جيداً هذه السنة الربانية، وهذه السمة القرآنية وأن يراعوها في حركاهم الإصلاحية، وجهودهم الدعوية. فيتبنوا سياسة النفس الطويل والصبر الجميل، ولا يعجلوا على أنفسهم ولا على الناس، فكم من مجتمعات حاول المصلحون فيها أن يعطلوا هذه السنة وأن يهملوا هذه السمة ليقفزوا بالناس إلى ما يصبون إليه من أهداف إصلاحية، فوقع من وراء ذلك فتن وفساد كبير.

١ صحيح البخاري ١٩١٠/٤، كتاب فضائل القرآن، باب تأليف القرآن، حديث رقم ٢٧٠٧.

٢ سورة البقرة آية ٨٥.

٣ مرجع سابق، الشاطبي، الموافقات، ٦٧/٢.

#### ٤ ـ ضرب الأمثال:

المثل من الأساليب المؤثرة الشيقة التي لها أكبر استجابة في النفس؛ لأنه يربط المعنى المطلوب بالواقع الملموس والبيئة التي يعيش فيها الإنسان.

قال تعالى مـــوضحاً أثــر المثــــل في الــنفس: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَرُّونَ ﴾ 1وقال تعالى: ﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ الْنَهَا ﴾ ٢

والأمثلة في القرآن كثيرة ولكن نأخذ مثالاً يوضح ما نريده وهو قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءَ فَسَالَتُ أُودِيَةُ الْقَرْبُ اللّهَ الْحَقَّ وَالْبَطِلَّ فَاَمَا السَّيْلُ زَبَدًا رَّالِياً وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النّارِ البِّغِاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ رَبّهُ مِثْلُمُ كُذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الْحَقِّ وَالْبَطِلَّ فَاَمّا الزّبَدُ فَيَذَهِبُ جُفَلَّةً وَأَمّا مَا يَنفَعُ النّاسَ فَيمَكُثُ فِي الْأَرْضِ رَبّهُ الله سبحانه كَنْلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثالُ إِنْ كَنْ الله الله الله الله عليه الله سبحانه الوحي الذي أنزله لحياة القلوب والأسماع والأبصار بالماء الذي أنزله لحياة الأرض بالنبات، وشبه القلوب بالأودية، فقلب كبير يسع علماً عظيماً كوادٍ كبير يسع ماءً كثيراً، فسالت أودية بقدرها، واحتمل القلوب من الهدى والعمل بقدرها، وكما أن السيل إذا خالط الأرض ومر عليها احتمل غثاءً وزبداً، فكذلك الهدى والعمل يقتلع الشبهات والشهوات من القلوب ويذهبها)) ٤.

وهذا مثال من السنة النبوية يبين مدى حرصه صلى الله عليه وسلم على أمته فعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((مثلي ومثلكم كمثل رجل أوقد ناراً فجعل الجنادب والفراش يقعن فيها، وهو يذبهن عنها، وأنا آخذ بحُجزكم عن النار وأنتم تفلَّتون من يدي))٥.

فهو حريص صلى الله عليه وسلم على نجاة أمته من النار، ولكن الكفار والعصاة يصرون جهلاً أو عناداً على اقتحامها ولا يبالون بتوجيهاته صلى الله عليه وسلم وتحذيراته، كما تصر الجنادب والفراش على اقتحام النار فرحة بنورها، ولا تعتبر بمن يسقط في النار أمامها من مثيلاتها . فهذا مثال حي يبين كيف ينساق الإنسان وراء شهواته ظاناً أنه يحصل السعادة والطمأنينة، ولكنه لا يصل إلا إلى شقاء في الدنيا والآخرة، بينما لو تمسك بهدي الإسلام لنجا وظفر بسعادة الدارين.

۱ الحشر آیة ۲۱.

۲ سورة إبراهيم آية ۲۵

٣ سورة الرعد آية ١٧

٤ مرجع سابق، بن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، ٢/١ ١٥٠.

٥ صحيح مسلم ٤/ ١٧٩٠، كتاب الفضائل، باب شفقته صلى الله عليه وسلم على أمته ومبالغته في تحذيرهم مما يضرهم، حديث رقم ٢٢٨٥.

وبهذا نجد أن ضرب المثل وسيلة مساعدة للتأثير في النفس وإزالة الجهل وحب الشهوات عنها، حتى تعود إلى رشدها وإلى مولاها.

#### ٥ ـ القصة:

للقصة أثر كبير على الإنسان؛ لأنها تمثل الحياة بكل معانيها ولأنها محببة إلى النفس؛ فهي تدفع إلى الخاكاة والتقليد لأحداث القصة المختلفة.

وقد كان عليه الصلاة والسلام وقافاً عند حدود الله المشروعة حتى في أحرج الساعات وأكثرها فتنة وابتلاء.

فأعجبت سيدة البيت زوجة العزيز بجمال يوسف وشبابه ووسامته، وكمال رجولته، ففتنت به، وأحبته وعشقته، وشجعها على ذلك كونه عليه الصلاة والسلام يعيش قريباً منها في قصرها، فهو في بيتها يغدو ويروح أمام ناظريها، وهو في ريعان شبابه، وقد حباه الله تعالى نضرة وجمالاً وبهاءً، لا نظير له في زمانه، حتى وصفه صلى الله عليه وسلم عندما رآه ليلة الإسراء والمعراج بقوله: ((... فإذا أنا بيوسف إذا هو قد أعطى شطر الحسن) ٣.

١ سورة يوسف آية ١١١.

۲ سورة يوسف آية ٦

٣ صحيح مسلم ١٤٦/١، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم، برقم ١٦٢.

ولاشك أن دخول الرجل على المرأة الأجنبية واختلاطه بها من أكبر أسباب الافتتان التي تؤدي إلى الفواحش والزبن ولهذا حرم الإسلام ذلك.

وعندما تفتن امرأة برجل وتشتهيه تدنو منه بلطف، وهي تعرض عليه حسنها وجمالها وتغريه بنفسها؛ ليكون هو المفتون بها والطالب لها.

ولا بد أن تكون امرأة العزيز قد فعلت ذلك، وحاولت أن تلفت نظر يوسف إلى جمالها ومواضع الفتنة في جسدها. والفرص المواتية لغرضها هذا كثيرة وكبيرة، فقد كانا يعيشان في بيت واحد وتحت سقف واحد، وهي السيدة الآمرة في البيت، ثما يدل على طول المحنة التي مر بحا يوسف عليه السلام؛ فمدلول كلمة ((وراودته)) يدل على طول المحنة وشدقا، إذ معناها دارت عليه بالحيل، فهي كناية عن المخادعة التي هي لازم معنى: راد يرود، إذا جاء وذهب، فقد دارت عليه بكل حيلة، ونصبت له أشراك الحداع، ولا بد أن يكون عليه السلام قد عرف قصدها وفهم مرادها، فالأنبياء عليهم السلام أذكى الناس وأكثرهم فطنة ونباهة، فكان عليه السلام يسعى ما استطاع أن يغض بصره عنها ويتجاهل نظراقها وحركاقها، ويسعى أيضاً أن يبقى بعيداً عنها.

ومرت أيام، ولعلها شهور وأعوام، على هذه المعركة الصامتة الرهيبة بين الطهر والعفاف، والحياء المتسلح بسلاح الإيمان بالله تعالى من جهة، وبين الشهوة المسعورة المتسلحة بسلاح الفتنة والإغراء والتمكن والسلطان من جهة أخرى.

وكلما ازداد عليه السلام إعراضاً وإباءً ازدادت إقبالاً عليه وشغفاً به، وازدادت قتكاً وإغراءً. وأخيراً فاض بما الكيل، وبلغ السيل الزبى وانتقلت من التلميح إلى التصريح، وقذفت إلى ميدان المعركة كل ما تملك من أسباب الفتنة والإغراء، وأسباب التمكن والسلطان، أمرته بالحضور إلى مخدعها، وضربت عليه الحصار، وطوقته بكل ما عند الأنثى الغنية المترفة من أطواق الإغراء والفتنة، ومن وراء كل ذلك طوقته أيضاً بطوق الحصار المادي عندما غلقت الأبواب، مما يدل على أن ميدان المعركة كان وراء عدة أبوب مغلقة، وقالت: لقد قميأت لك وتزينت لك، فكل ما ترى أمامك لك وحدك.واحتدم الصراع ووصلت المعركة إلى لحظات الحسم، فحسمها عليه الصلاة والسلام بكلمة ((قال معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي))، وانتصر نبي الله يوسف، انتصرت العفة والبراءة والطهر، على الرذيلة والدناءة والسفاهة، وانتصر من استنصر بالله.

ثم بادر عليه السلام ففر من ميدان المعركة، واتجه مسرعاً نحو أول الأبواب المغلقة، فر عليه السلام وهو المنتصر؛ لأن بقاءه معها وراء الأبواب المغلقة والستائر المسدلة يعرضه للشبهة والتهمة، والعاقل يسعى لدرء الشبهات عن نفسه، ويتجنب مواطن التهمة والريبة.

ولقد علمنا عليه السلام أمراً وهو أن على الإنسان في مثل هذه المواقف أن يتهم نفسه فيفر، ولا يقر مغتراً بنفسه، زاعماً أنه متمكن منها ومسيطر عليها، فقد يضعف الإنسان أمام نفسه، فتقوده إلى المهالك، وما أكثر الذين انخدعوا بأنفسهم في مثل هذه المواطن فضعفوا وسقطوا.

درسان بليغان وعبرتان كبيرتان فيما فعله يوسف عليه السلام، يحتاج إليهما كل فتى وفتاة في هذا العصر:

أولهما: اهمام النفس وعدم الركون إليها والثقة بها.

وثانيهما: تجنب مواطن الريبة واتقاؤها، فإذا ما ابتليت ففر ولا تقر، وتذكر نبي الله يوسف عليه السلام، فأنت مهما كنت لست أقوى منه ولا أتقى منه.

ويجب أن يضم إلى فرار الجسد عن مواطن التهمة والريبة وابتعاده عن مواضع الفتنة، فرار آخر بالروح والقلب إلى الله تعالى، كما فعل يوسف عليه السلام.

بعد أن بادر عليه السلام كما قلنا إلى ترك موضع الفتنة، اتجه مسرعاً إلى الباب، واستبدت الشهوة بالمرأة، وطغت على جميع مشاعرها، واندفعت وراءه متهالكة عليه، مع أن المرأة في مثل هذه الحالات تفضل أن تكون مطلوبة لا طالبة، فلا تكتمل لذها ومتعتها إلا بذلك، وتشبثت بثيابه من الخلف وهي تجذبه إليها، فشقت قميصه طولاً من جهة ظهره.

ثم وقعت المفاجأة، إذ فوجئا بظهور زوجها عند الباب، فبادرت تدفع التهمة عن نفسها وتتهم يوسف عليه السلام، وطلبت أن يسجن أو يعاقب عقاباً أليماً.

مما يدل على ألها أرادت الانتقام من يوسف عليه السلام لكبريائها الجريحة التي مرغها عليه السلام بالتراب، وتبرئة نفسها.

ومن عادة أكثر الناس في مثل هذه المواقف أن تستبد بهم الغيرة فتثور ثائرهم، وتغلي مراجل الغضب في صدورهم، ويندفعوا دون أدبي تبصر وروية إلى تصديق التهمة، ولكن الله سبحانه أراد أمراً آخر، وهو غالب على أمره، أراد جل وعلا إظهار براءة نبيه يوسف من التهمة التي حاولت هذه المرأة إلصاقها به، وهو سبحانه يدافع عن الذين آمنوا في الله الله وقال المتفزازها له الله لا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ فَيَ الله المتفزازها له بهدوء وتأن وروية، ويبدو أنه لم يصدق ادعاءها بسبب ما علمه من أخلاق يوسف ونبله وصدقه وأمانته. وبادر عليه السلام إلى الدفاع عن نفسه قائلاً بثبات ورباطة جأش: هي راودتني عن نفسي، فاضطر إلى توجيه التهمة إليها ليدافع عن نفسه، وتدل قرائن الحال كلها على صدق يوسف فاضطر إلى توجيه التهمة إليها ليدافع عن نفسه، وتدل قرائن الحال كلها على صدق يوسف

١ سورة الحج آية ٣٨.

وبراءته، فتغليق أبواب القصر لا يتم إلا بأمرها وإرادتها، وزينتها الكاملة وحرصها على إبداء مفاتنها، ووجودها عند الباب، كل ذلك يدل على كذبها، ولو كان عليه السلام طالباً لها لحاصرها في الداخل لا عند الباب.

وقد قدر الله أن يجعل في قميصه الدليل القاطع على براءته عليه السلام وصدقه، وأن يجيء ذلك على لسان شاهد من أهل امرأة العزيز الذي قال: إن كان قميصه قد من جهة صدره فصدقت في ادعائها، وهو من الكاذبين، لأن تمزيق القميص في هذه الحالة يدل على أنه هو الطالب لها وألها كانت تدفعه عنها. وإن كان قميصه قد من جهة ظهره فكذبت وهو من الصادقين، لأنه يدل على ألها كانت تطلبه وهو معرض عنها.فلما رأى قميصه قد من دبر، تأكد زوجها من صدق يوسف عليه السلام وبراءته، وعرف كذبها وخيانتها، ومع ذلك لم يفعل شيئاً سوى أن قال على وجه العموم دون أن يوجه كلامه إليها: إنه من كيدكن إن كيدكن عظيم.

وهذا يعطينا صورة لما يحدث في المجتمعات الغنية المترفة المنحلة البعيدة عن الإيمان بالله تعالى، فالالهماك في السرف والترف قد جمد مشاعرهم البشرية، وأضعف الإحساس الفطري الطبيعي في غيرهم على أعراضهم وشرفهم، وهذا ما نشاهده في العصر الحاضر في المجتمعات المادية الغربية من تبلد في المشاعر يصل في كثير من الحالات إلى حد الدياثة 1.

واكتفى عزيز مصر بتوجيه بعض اللوم والعتب إلى زوجته بأسلوب الوعظ والنصح بعد أن أمر يوسف عليه السلام بكتمان ما حدث.

ولكنها ما زالت عاشقة له، مشغوفة به، مصممة على أن تنال مرادها منه، ولو بالتهديد والسجن. مما يدل على أن الفضيحة لم تؤثر على مكانتها ولم تضعف سلطانها. ولم تستطع هذه المرأة بكل سلطانها وجمالها وأنوثتها أن تنتصر على نبي الله يوسف عليه السلام، الذي لا يزال يعيش قريباً منها، في قصرها، وتحت أمرها، وسلطانها، وانضم إليها جميع من تعرف من المترفات، يعرضن معها كل ما يملكن من أسباب الفتنة والإغراء وأسباب الوعيد والتهديد.

وما كان عليه الصلاة والسلام صخرة صماء، لا إحساس لها ولا شعور، بل كان قلباً إنسانياً كريماً رحيماً، ينبض بأعلى المشاعر وأرفعها، ولهذا اتجه إلى الله تعالى، يدعوه، وهو واقف بينهن، وهن يراودنه عن نفسه، ويتبارين في عرض فتنتهن وجمالهن عليه، فاختار السجن رغم أن فيه إضراراً ببدنه ونفسه، ولكن ما يدعونه إليه فيه إضرار بدينه وخلقه، ثم تواضع لله تعالى وأظهر افتقاره لمعونته سبحانه، فجرد نفسه عن كل حول وقوة، فلا حول له إلا بالله تعالى، ولا ثبات له في محنته إلا بتثبيته

۲.

<sup>1</sup> الدياثة: فقد الغيرة والخجل، والديوث الذي لا يغار على أهله، انظر مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ١٤٩/٢ بتصرف.

حقيقة إن السجن بلاء، وضيق، وتعب نفسي وجسدي، ولا أحد يطيقه، لكنه عليه الصلاة والسلام آثره على الفتنة، وارتكاب الفاحشة، مهما كان الثمن. هذا هو الثبات على الحق وعلى الطاعة رغم الابتلاء والمحن.

# ٦ ـ الترغيب والترهيب:

خلق المولى عز وجل في الإنسان صفاتٍ فطريةً متعددة ليتميز عن باقي المخلوقات، ومنها صفتا الحوف والرجاء، ( فهاتان الصفتان تحديداً يحددان مشاعر الإنسان وسلوكه وأفكاره. وهما خطان متقابلان في النفس البشرية، لذا يركز المنهج القرآني عليهما، ويربط بهما توجيهاته وأوامره ونواهيه حتى تتلازم في أعماقه وهذا ما يعرف بالترغيب والترهيب ٣

وهو بذلك يتماشى مع طبيعة النفس البشرية التي تحتاج دائماً وأبداً إلى عنصري الترغيب والترهيب. الترغيب في الخير، والحث عليه وبيان أجر فاعله وجزائه في الدنيا والآخرة، والترهيب من الشر، وبيان ما يترتب عليه من العاقبة السيئة في الدنيا والآخرة وللذلك جاءت رسالات الأنبياء والمرسلين جميعهم متضمنة هذا الهدف الأساسي والعظيم قال تعالى: ورُسُلًا مُبشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُسُلِّ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا فَنَ مَنْ وَاللهُ عَنْ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُسُلِّ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا فَنَ عَلَيْمٍ وَلا مُنشِرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمُن ءَامَنَ وَأَصَلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْمٍ وَلا وقال جل شأنه: ﴿ وَمَا نُرِّسِلُ المُرْسَلِينَ إِلَّا مُبشِرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصَلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْمٍ وَلا هُمْ يَعْرَفُونَ فَنَ ءَامَنَ وَأَصَلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْمٍ مَ وَلا هُمْ يَعْرَفُونَ فَنَ عَالَمُ وَاللهُ اللهِ عليه وسلم: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ بِالنَّحِقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلا تُمْتَلُ عَنْ رسالة النبي الخاتم محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُمْتَلُ عَنْ وسلم: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلا تُمْتَلُ عَنْ رسالة النبي الخاتم محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُمْتَلُ عَنْ

١ سورة يوسف آية ٣٣ ــ ٣٤.

۲ طهماز، عبد الحميد، الوحي والنبوة والعلم في سورة يوسف، ط ۱، دار القلم، دمشق/ الدار الشامية، بيروت، ١٤١٠هـ ١٤١٩م، ١٩٩٠م، ٣٠٤ ـ ٣٤ بتصرف، وبمكن الرجوع لقصة يوسف عليه السلام كاملة في سورة يوسف.

٣ قطب، محمد، منهج التربية الإسلامية، ط ٤، دار الشروق، بيروت / القاهرة، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م، ١/ ١٣٨ بتصرف.

٤ سورة النساء آية ١٦٥.

ه سورة الأنعام آية ٤٨ ــ ٤٩.

أَصْحَابِ الْجَحِيمِ ﷺ • اوقـــال ســـبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكذِيرًا وَلَكِكَنَّ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ ٢.

وروى مسلم عن ابي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((لـو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوبة ما طمع بجنته أحد، ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد)؛ وفي هذا ((تنبيه للمؤمن أن لا يغتر بالرجاء ويترك الخـوف فيـدعوه ذلـك إلى التكاسل عن الطاعات، وترغيب الكافر أن يبادر إلى الإيمان وأن لا يقنط من رحمة الله سبحانه مهما بدر منه، فالإيمان يجبُّ ما قبله، ولعل هذه الومضة من الرجاء تنير قلبه وتكون سبباً في هدايته))، وهكذا يحقق الترغيب والترهيب دوراً كبير في حفظ المؤمن من الوقوع في الفتن.

مع استخدام الأساليب العملية السابقة يحتاج الإنسان لتزكية نفسه وفلاحها أن يتبع معها الخطوات الآتية:

١ ـ التوبة :

وحقيقتها الندم على ما فات وما كان منه في الماضي والتخلي عن سائر الذنوب والمعاصي في الحاضر، والعزم على عدم العودة إلى الذنب مستقبلاً. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ

١ سورة البقرة آية ١١٩.

۲ سورة سبأ آية ۲۸.

٣ سورة الزمر آية ١٥ ــ ٢٠

٤ صحيح مسلم ٢١٠٩/٤، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى وألها سبقت غضبه، حديث رقم ٢٧٥٥.

٥ كرزون، د.أنس، أهمد، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ط ٢، دار نور المكتبات، جدة، ١٨ £ ١هــ ١٩٩٧م، ٢٥/١.

إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمُ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدِّخِلَكُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَعَيْقِ اللهِ تَوْبَةُ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدِّخِلَكُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَعَيْقِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ 1

والتخلص من الذنوب بالتوبة يعين القلب والنفس على مواصلة الخير؛ لأن الذنوب تعيق العبد عن ذلك فلا يجد إقبالاً على طاعة الله، ولا حضور مجالس الذكر، والإنسان في حياته لا يخلو من الزلل أو الوقوع في صغير أو كبير من الذنوب يوسوس له الشيطان بها ويزينها له، فإذا أراد الانطلاق والتخلص من هذه الأوزار الثقيلة فعليه بالتوبة قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلَوا فَكُولُوا اللهَ فَالسَّتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَّا اللهُ وَلَمَ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ لَيْ اللهُ وَلَمَ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ لَيْ اللهُ وَلَمَ اللهُ عَلَمُونَ لَهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلُولُولِهُ وَلُمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَالهُ وَلَا اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَوْ اللهُ وَلُولُولِهُ مِنْ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلُولُولِهُ ولَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلَا اللهُ وَا وَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلَا مُعَلّمُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ

هذه الآيات تصف التوابين الذين وقعوا في المعاصي ثم عادوا إلى الله سبحانه وتعالى، ويوضح ابن عطية معنى الآيات بقوله: (فعلوا فاحشة: لفظ عام يعم جميع المعاصي وقد كثر اختصاصب بالزنا، وقال قوم: الفاحشة هنا إشارة إلى الكبائر، وظلم النفس إشارة على الصغائر، و"ذكروا الله " معناه: بالخوف من عقابه والحياء منه، إذ هو المنعم المتطول، و "استغفروا " معناه طلبوا الغفران، واللام معناها: لأجل ذنوبهم، ثم اعترض أثناء الكلام قوله تعالى: " ومن يغفر الذنوب إلا الله " اعتراضاً مُّوقِفاً للنفس، داعياً إلى الله، مُرجِّياً في عفوه، إذا رجع إليه، وقوله تعالى:

" ولم يصروا " الإصرار معناه : اعتزام الدوام على الأمر وترك الإقلاع عنه، والمعنى : اعتـزام البقاء على الذنب. " وهم يعلمون " قال السدي : معناه وهم يعلمون ألهم قد أذنبوا، وقال ابن إسحاق : وهم يعلمون بما حرمت عليهم. وقيل : وهم يعلمون أبي أعاقب علـى الإصـرار. " أولئك جزاؤهم " وهذه تؤذن بأن الله تعالى أوجب على نفسه بهذا الخبر الصادق قبـول توبـة التائب)"

فإذا قبلت التوبة وغفر سبحانه الذنوب، كان ذلك فرصة للعبد أن يبقى نقياً من الذنوب التي تعيق مسيره إلى الله وتدنيه من الفتن والوقوع في المهالك، وكان دخول الجنات المثوبة العظمى وهذا أسمى ما يرنو إليه المسلم من وراء سعيه لطاعة الله سبحانه وتعالى

فالبدارَ .. البدارَ إلى التوبة قبل فوات الآوان، ساعتها لا يتقبل الله التوبة ، كما حصل مع فرعون الذي عرف الله و آمن به عند الغرق، فما نفعه ذلك الإيمان ..

٧.٣

١ سورة التحريم آية ٨.

٢ سورة آل عمران آية ١٣٥

<sup>&</sup>quot; ابن عطية، القاضي أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي ، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق : عبدالسلام عبد الشافي محمد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ـــ لبنان، ١٤ ١هــ ١٩٩٣م ،، ١٠/١٥ ـــ ١١٥ بتصرف.

# ٢ ـ المراقبة:

والمراقبة أن يجعل المسلم ربه نصب عينيه، ويلزم نفسه بذلك حتى يصبح عنده يقين بأن الله تعالى مطلع عليه، عالم بأسراره، رقيب على كل حركاته وسكناته، فيقبل عليه بالطاعة، ويعرض عن المعصية والشهوات.قال تعالى: ﴿ وَٱعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي آنفُسِكُم فَاحْذَرُوه فَ الله وقال المعصية والشهوات.قال تعالى: ﴿ وَمَا نَتُلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا حَكُنًا عَلَيْكُم شُهُودًا إِذَ تَعْمَلُونَ مِن عَمَلٍ إِلَّا حَكُنًا عَلَيْكُم شُهُودًا إِذَ تَفِيضُونَ فِيدٍ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصَغَرَ مِن ذَلِكَ وَلاَ قَلَم الله وَلاَ فِي كُنْبِ شُهِينٍ فِي هِن مِّثَقَالِ ذَرَةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرُ إِلّا فِي كِنْبِ شُهِينٍ فِي هُم الله بن المبارك:

من راقب الله رجع عن سوء ما كان صنع ٣

فمراقبة الله في السر والعلن تجعل المرء حذراً، وحساساً للذنوب، والشهوات، فلا يقع فيها.

وسئل ذو النون: ((بم ينال العبد الجنة ؟ قال بخمس: استقامة ليس فيها روغان، واجتهاد ليس معه سهو، ومراقبة الله تعالى في السر والعلانية، وانتظار الموت بالتأهب له، ومحاسبة نفسك قبل أن تحاسب)) ٤.

ومع هذا يجب على المرء الحذر من الغفلة، وهذا من ضرورات المراقبة فالغفلة هي التي تحجب القلب فيقع فريسة سهلة للفتن وفي هذا يقول الأستاذ حسن أيوب : (( والعجب كل العجب من إنسان أخبره الله تعالى بأنه يسلك طريقاً شائكاً وعراً مليئاً بالمخاطر والمهالك، وأن عليه أن يستشعر هذه المخاطر والمهالك، ويتصور آثارها على مستقبله الا بدي ومع ذلك تراه غافلاً منصرفاً عن جميع المحاذير، ومنشغلاً بالتفاهات والدنايا في دنيا ملعونة وملعون ما فيها إلا ما هو خير ارتضاه الله وزكاه.

وما أصيب الإنسان بمرض أشد عليه وبالاً من مرض الغفلة الذي قد يتحول إلى جمود وقسوة، ثم إلى لجاج وعناد ثم إلى كفران وجحود \_ أعاذنا الله منه \_ نجد كل امرئ عنده اندفاع ذاتي نحو تأمين مستقبله الدنيوي، مع أنه سمع من الكتاب الكريم وقرأ فيه أن مستقبله بيد الله وحده، وأن

۲ . ٤

١ سورة البقرة آية ٢٣٥.

٢ سورة يونس آية ٦١.

٣ مرجع سابق، د. محمد بن لطفي الصباغ، أقوال مأثورة وكلمات جميلة ١٥/١٥.

٤ مرجع سابق، سعيد حوى، المستخلص في تزكية الأنفس، ص١٢٤ ــ ١٢٥.

الله لن يعطيه إلا ما كتب له، وأن عليه أن يسلم قياده لله وحده ويقوم بدينه وشرعه وله بعد ذلك سعادة الدنيا والآخرة.

إن الذين غمر الإيمان قلوبهم واستحوذت معرفتم بالله على مشاعرهم ووجدالهم وأيقنوا بلقاء الله تعالى وسماع الحكم منه في مصائرهم هؤلاء هم النين: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ لِمُعْوَنَ رَبَّهُمْ خَوْفَا وَطَمَعًا ﴾ ١ ، ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ رَكَى آعَيُنهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ لِمَا عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنا ءَامَنا فَا كُنُبْنَ مَعَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَ اللهُ وَجِلَتُ مِمَا عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِ يَقُولُونَ رَبَّنا ءَامَنا فَا كُنُبْنَ مَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَ اللهُ وَجِلَتُ مُعَلِّمُ وَإِذَا تُكِيتُ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمانا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴿ وَمُقَامًا لَهُ ﴾ ٢ و ويقول ون ﴿ رَبّنا عَلَيْهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ وَادَتُهُمْ إِيمانا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴾ ٢ و ويقول ون ﴿ رَبّنَا عَلَيْهُمْ وَإِذَا تُكِيتُ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ وَادَتُهُمْ إِيمانا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكّلُونَ فَي اللهُ الله والعن الله والعن المناق عَدَابَ عَلَيْهُمْ وَلَوْهُ وَمُقَامًا فَي كُن عَرَامًا وَنُونَ إِنَا اللهُ الله عَلَيْهُ وَالله الله والعن الباقي، والسعادة الا بدية. هؤلاء منهم القائل:

إِنَّ للله عِبَاداً فُطَنَا وَخَافُوا الفِتَنَا وَخَافُوا الفِتَنَا وَظُرُوا فِيهَا فَلمَّا عَلِمُوا أَنَّهَا لَيْسَتْ لِحَيٍّ وَطَناً وَطَنَا وَطَنَا وَعَلُوهَا لُجَّةً وَاتَّخَذُوا صَالِحَ الأَعْمَالِ فِيهَا سُفُناً ﴾ حَعَلُوهَا لُجَّةً وَاتَّخَذُوا

قال عبد الله بن دينار تن خرجت مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى مكة فعرسنا في بعض الطريق فانحدر عليه راع من الجبل، فقال له: يا راعي بعني شاة من هذه الغنم فقال: إين ملوك، فقال: قل لسيدك: أكلها الذئب، قال: فأين الله ؟ قال: فبكى عمر رضي الله عنه ثم غدا إلى المملوك فاشتراه من مولاه وأعتقه وقال: أعتقتك في الدنيا هذه الكلمة وأرجو أن تعتقك في الآخرة)) ٨

فدوام المتابعة والمراقبة للنفس، يجعلها متيقظة لأي معصية، أو شهوة، فلا تقع فيها، وإن وقعت فيها أسرعت بالتوبة والإقلاع.

١ سورة السجدة آية ١٦.

٢ سورة المائدة ٨٣.

٣ سورة الأنفال آية ٢.

٤ سورة الفرقان آية ٦٦.

٥ أيوب، حسن،رحلة الخلود، ط٥، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، ١٤١٥هــ ١٩٩٥م، ص٩٦ ــ ٩٩ بتصرف.

٨ مرجع سابق، مجموعة من العلماء، موسوعة نضرة النعيم ٨/ ٣٣٧٠.

#### ٣ ـ المحاسية:

لا بد لكل مسلم أن يقف مع نفسه ويحاسبها، ويعرف ما قدم من خير ليستمر ويستزيد منه، وما قدم من شر فيتركه ويتوب منه، قال الحسن يرحمه الله: ((إن العبد لا يزال بخير ما كان له واعظ من نفسه، وكانت المحاسبة من همه)) 1.

وتكون المحاسبة يومية، تماماً كالتاجر الذي يجرد حساباته يوماً بيوم، فلا يقع في خسارة بإذن الله أبداً، وأعظم التجارة ما كانت مع الله، فكان لا بد من وقفة لمحاسبة النفس. قال تعالى :

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَلُتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ لِهَا يَكُونَ ﴾ ٢.

قال الإمام ابن القيم: ((هذه الآية تدل على وجوب محاسبة النفس)٣.

وقال سيد قطب يرحمه الله فيها: ((والتقوى حالة تجعل القلب يقظاً حساساً شاعراً بالله في كل حالة، خائفاً متحرجاً مستحيياً أن يطلع عليه الله في حالة يكرهها، وعين الله على كل قلب في كل لحظة، فمتى يأمن أن لا يراه ؟! ((ولتنظر نفس ما قدمت لغد)) وهو تعبير كذلك ذو ظلال وإيحاءات أوسع من ألفاظه، ومجرد خطوره على القلب يفتح أمامه صفحة أعماله بل صفحة حياته، ويمد بصره في سطورها كلها يتأملها وينظر رصيد حسابه بمفرداته وتفصيلاته، لينظر ماذا قدم لغده في هذه الصفحة، وهذا التأمل كفيل بأن يوقظه إلى مواضع ضعفه ومواضع نقصه ومواضع تقصيره، مهما يكن قد أسلف من خير وبذل من جهد، فكيف إذا كان رصيده من الخير قليلاً، ونصيبه من السبر ضئيلاً ؟ إنها لمسة لا ينام بعدها القلب أبداً، ولا يكف عن النظر والتقليب!

ولا تنتهي الآية التي تثير كل هذه المشاعر حتى تلح على القلوب المؤمنة بمزيد من الإيقاع: ((واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون)) فتزيد هذه القلوب حساسية ورهبة واستحياء، والله خبير بما يعملون)) عوقال تعالى: ﴿ لاَ أُقِيمُ بِيَوْمِ الْقِيمَةِ لِنِ اللهُ وَلاَ أُقِيمُ بِالنَّفِسِ اللَّوَامَةِ اللهِ اللهِ

۲.٦

١ مرجع سابق، مجموعة من العلماء، موسوعة نضرة النعيم ٣٣٢٢/٨ ــ ٣٣٣٣.

۲ سورة الحشر آية ۱۸.

٣ مرجع سابق، ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ٨٤/١.

٤ مرجع سابق، سيد قطب، في ظلال القرآن، ٣٥٣١/٦.

صورة القيامة آية ١ ـ ٢.

وإن الفاجر يمضي قدماً قدماً ما يعاتب نفسه. وعن مجاهد: تندم على ما فات وتلوم عليه)) أوهـــذا يبين أهمية المحاسبة.

والمحاسبة تكون بعد العمل، فقد ورد عن ميمون بن مهران ٢ أنه كان يقول: لا يكون العبد مــن المتقين حتى يحاسب نفسه أشد من محاسبة شريكه، والشريكان يتحاسبان بعد العمل)٣

ويروى عن عمر بن الخطاب قال: (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوا أنفسكم قبل أن توزنوا، فإنه أهون عليكم في الحساب غداً أن تحاسبوا أنفسكم اليوم، وتزينوا للعرض الأكبر، يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية )) ٤.

فالمؤمن دائم المحاسبة لنفسه، في أكله وشربه وكلامه، وكل أحواله، ولا ينشغل بعيوب الناس عن نفسه، فهو دائم التعهد لها يصلحها أولاً بأول، يعينه في ذلك محاسبته الشديدة لها.

# وهناك أمور تعين على المحاسبة ( من أبرزها:

## ۱ ـ استشعار رقابة الله على العبد وإطلاعه على خفاياه · :

الله سبحانه لا تخفى عليه خافية، يعلم السر وأخفى، واستشعار هذه الرقابة الربانية كفيل أن يوقظ المسلم من غفلته فتقوى إرادته لمحاسبة نفسه.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَفْسُهُ ۚ وَخَنْ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنَ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ آلِنَّ إِذَ اللَّهِ مِنَ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ آلِنَّ إِذَ اللَّهُ الْمَتَافِقَيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ الْآِنِيَ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدُ الْآِنَ ﴾ ٦.

#### ٢ ـ تذكر الحساب الأكبر يوم القيامة:

١ مرجع سابق، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٤٤٨/٤ ــ ٤٤٩ بتصرف.

٢ ميمون بن مِهران، الإمام الحجة، عالم الجزيرة ومفتيها، أعتقته امرأة من بني نصر بن معاوية بالكوفة، فنشأ بها، ثم الرقة، توفي سنة سبع عشرة ومنة. انظر:
 مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٥ / ٧١ – ٧٨ بتصرف..

٣ مرجع سابق، سعيد حوى، المستخلص في تزكية الأنفس، ص١٢٦.

٤ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان ١/ ٩٤.

<sup>°</sup> انظر: ص۲۰۲ – ۲۰۳ من هذا الفصل.

٦٠ سورة ق آية ١٦ – ١٨.

1، فإذا اراد العبد أن يحاسب نفسه فليتذكر مشاهد القيامة وليتخذ منها العبرة حتى تقوى في نفسه الهمة على المحاسبة .

٣ ـ مطالعة سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه والسلف الصالح: لا شك أن من أعظم الوسائل العملية في تزكية النفس أن يطالع العبد سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام والسلف الصالح، ويرى اجتهادهم في العبادة ومسارعتهم إلى نيل رضاء الله، وبذلك يرى نفسه مقصراً مهما بذل من الطاعات فيسارع إلى محاسبة نفسه على كل عمل يعمله، وكل وقت يضيعه، ليلحق بالسابقين، لكنه إذا غفل عن هذا الجانب ونظر إلى غيره من العصاة فإنه سيصاب بالغرور والرضى عن النفس، وتلك آفة مهلكة ومدخل من مداخل الشيطان لا خلاص منها إلا بالإكثار من مطالعة سير الصالحين من الأنبياء والصديقين والعلماء العاملين، وأن يقيس نفسه بما ورد في القرآن الكريم من أوصافهم كما في أوائل سورة المؤمنون وآيات عباد الرهن

قال منصور بن عمار ٣: سمعت في بعض الليالي بالكوفة عابداً يناجي ربه وهو يقول: ((يا رب وعزتك ما أردت بمعصيتك مخالفتك، ولا عصيتك إذ عصيتك وأنا بمكانك جاهل، ولا لعقوبتك متعرض، ولا لنظرك مستخف، ولكن سولت لي نفسي، وأعانني على ذلك شقوية، وغري سترك المرخي على، فعصيتك بجهلي، وخالفتك بفعلي، فمن عذابك الآن من يستنقذين ؟ أو بحبل من أعتصم إن قطعت حبلك عني ؟ وا سوأتاه من الوقوف بين يديك غداً إذا قيل للمخففين جوزوا وقيل للمثقلين حُطوا، أمع المخفين أجوز أم مع المثقلين أحط ؟ ويلي كلما كبرت سني كثرت ذنوبي، ويلي كلما طال عمري كثرت معاصيّ، فإلى متى أتوب وإلى متى أعود ؟ أما آن لي أن أستحي من ربي)) \$

فالنفس تتمنى الفوز والسعادة والطمأنينة، ولكن لا بد من العمل لتحقيق ذلك.والمسلم لا يستغنى عن المحاسبة بأي حال من الأحوال.

#### ٤ ـ المجاهدة:

في سورة الفرقان ونحو ذلك ٢٠.

إن أعدى أعداء الإنسان نفسه التي بين جنبيه، وهي بطبعها تميل إلى الدعة، وتنجرف مع الهوى، تستهويها الشهوات العاجلة، فعلى المسلم أن يجاهدها، فإذا أحبت الشهوات العاجلة، فعلى المسلم أن يجاهدها، فإذا أحبت الشهوة حرمها، وإذا

١ سورة الأنبياء آية ٤٧.

٢ مرجع سابق، د. أنس كرزون، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ٣٤٠/١ ٣٤ ــ ٣٤٥ بتصرف.

٣ منصور بن عمار ابن كثير الواعظ، البليغ الصالح، الربايي أبو السَّرِيِّ السُّلَمي الحُراسايي، وقيل البصري، كان عديم النظير في الموعظة والتذكير، وكان زاهداً ، ولوعظه وقع في النفوس، وتوفي في حدود المنتين. انظر: مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٩ ٧ ٣ ٩ ــ ٩ ٩ بتصرف.

٤ مرجع سابق، سعيد حوى، المستخلص في تزكية الأنفس، ص١٣٢.

قصرت في طاعة الله عاقبها، وألزمها بفعل ما قصرت فيه، وألزمها أيضاً بقضائه، يأخذها بهذه الطريقة حتى تطهر وتطيب، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَناً وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الطريقة حتى تطهر وتطيب، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَناً وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ فَنِي اللّه النفس لا تستقيم مالم يجاهدها على الاستقامة، فهذه ابنة الربيع بن خثيم ٢ تقول له: ((يا أبت مالك لا تنام والناس ينامون ؟ فقال: إن النار لا تدع أباك ينام) ٣، والمجاهدة شاقة على النفس، وتزداد المشقة كلما كانت النفس قد تحكمت فيها الأهواء، والشهوات.

#### وهناك أمور تعين على المجاهدة هي: أ ـ الصير :

فعلى العبد أن يتحلى بالصبر ليفلح في مجاهدة نفسه، وبذلك نجد أن الصبر بكل حالاته داخل في مجاهدة النفس: نعم .. إن الصبر أمام الفتن تربية للنفوس، وإعداد لها كي لا تطير مع كل نازلة، ولا تذهب حسرة مع كل فاجعة، ولا تنهار أمام الشدة.

((إنه التجمل والتماسك والثبات حتى تنقشع الغاشية، وترحل النازلة، ويجعل الله تعالى بعد عسر يسراً)) ٤.

ويدخل في الفتنة التي يجب أن يقف المسلم تجاهها بسلاح الصبر ما يقدر الإنسان على إزالته بنفسه، لكنه يحتاج إلى مقاومة الصراع والكيد الذي يبذله إبليس وأعوانه من شياطين الإنس والجن لإضلال البشر، وهي فتنة المعصية. إذ إن النفس البشرية ميالة إلى الشهوات، فإذا قهرها الإنسان بالصبر عنها نجا، وإلا وقع في شر عظيم، وبلاء عريض.

وإن من أهم المعاصي التي ينبغي التنبه لها، والحذر منها، ومقاومتها بسلاح الصبر تفشي المنكرات، والمجاهرة بالفسق والفساد، حتى إنه ليصبح المستمسك بالسنة، الصابر على الدين مثل القابض على الجمر، يشعر بحرارته، وإحراقه، ويهم في كل لحظة بتركه وإلقائه.

ومن المعاصي الفاتنة التي يجب مواجهتها بالصبر ما يكون ميسراً فعله كمعاصي اللسان من الغيبة والنميمة، والكذب، والمراء ونحوها، فإن الصبر عن مثل هذه المعاصي أثقل، وقلد يسرى

۲ ، ۹

١ سورة العنكبوت آية ٦٩.

۲ الربيع بن خُنيم، ابن عائذ، الإمام القدوة العابد، أبو يزيد النوري الكوفي، أحد الأعلام، أدرك زمان النبي صلى الله عليه وسلم، وكان يُعد من عقلاء الرجال، قال له ابن مسعود رضي الله عنه: يا أبا يزيد لو رآك رسول الله صلى الله عليه وسلم لأحبك، وما رأيتك إلا ذكرت المُخبتين، قيل توفي قبل سنة خمس وستين. انظر: مرجع سابق،الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٢٩٧٤ – ٢٦٧ بتصرف .

٣ الصالح، الدكتور محمد أديب، الربانيون قدوة وعمل قراءة في التربية والسلوك، ط ١. دار الوطن، الرياض، ٢٠١١هـ ٠ - ٢٠٠٠م، ص٢٤٦.

<sup>﴾</sup> فائز، أحمد، طريق الدعوة في ظلال القرآن، ط (بدون)، مؤسسة الوسالة، بيروت، ١٠٠١هـــ ١٩٨١م، ٢٠٠/١.

الإنسان يلبس حريراً فيستنكر ذلك، ويغتاب أكثر نهاره، فلا يستنكر ذلك، فأي فتنة أعظم من هذه الفتنة، وأي صبر أعظم من الصبر عن مثلها.

ومن الفتن التي لا بد للإنسان أن يقف أمامها بسلاح الصبر فتنة الدنيا وزينتها، تلك الفتنة التي إذا أقبلت على الإنسان أخذت بمجامع قلبه ونفسه، ولم يسلم منها إلا منتبه متيقظ. إلها الفتنة بالسراء لا بالضراء، وبالغنى لا بالفقر، وقد قال سبحانه: ﴿ وَنَبَالُوكُمْ بِٱلشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتَالَهُ ﴾ ١.

نعم إن المؤمن محتاج إلى الصبر على فتن الدنيا وشهواتها، فلا يطلق لنفسه العنان للجري وراء شهواتها ... ( فإنه إن لم يضبط نفسه عن الاسترسال، والركون إليها، والانهماك فيها أخرجه ذلك إلى البطر والطغيان، فوقع في الفتنة، ولهذا قال بعض الصالحين:

البلاء يصبر عليه المؤمن والعوافي ٢ لا يصبر عليها إلا صديق ٣٠.قال أبو عبد الله المقرئ: (كان معنا شاب مجتهد إذا فرغ من تهجده يقول شيئاً لم أك أفهمه، فقمت إليه في ليلة ظلماء من حيث لا يراني فسمعته يقول بصوت حزين وبكاؤه يغلبه: مثلت في نفسي الجنة آكل ثمارها وأعانق أزواجها وألبس من حليها، ومثلت في نفسي النار آكل من زقومها وأشرب من هيمها وأعالج أغلالها فقلت: يا نفس أي شيء تريدين الآن ؟ فقالت: أن أرد إلى الدنيا فأعمل، قلت: الآن أنت في الأمنية فاعملي ثم ينشد:

وَكَيْفَ تُحِبُ أَنْ تُدْعَى حَكِيماً وَأَنْتَ لِكُلِّ مَا تَهْوَى رَكُوبُ وتَضْحَكُ دَائِماً ظَهْراً لِبَطْنِ وَتَذْكُرُ مَا عَمِلَتَ فَلا تَتُوبُ )) ٤

نعم إنه لا بد من الصبر على ما يفعله بعض الحكام \_ وخاصة في هذا الزمان \_ من محاولة لإغراء العلماء والدعاة بالمال والمنصب والجاه وسائر الحظوظ الدنيوية لصرفهم عما هم عليه، لا بد هنا من الصبر ومقاومة الإغراء، ولا بد كذلك إذا استعلى العالم أو الداعية على الإغراء المادي أن

١ سورة الأنبياء آية ٣٥.

٧ العوافي: جمع عافية وهي: الصحة ضد المرض، انظر: مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب، ٧٣/١٥ بتصرف.

٣ القرضاوي، د. يوسف، الصبر في القرآن، ط (بدون)، ص٢٤ بتصرف يسير.

٤ البيهقي، الإمام الحافظ أبو بكر، أحمد بن الحسين، كتاب الزهد الكبير، حققه وخرج أحاديثه وفهرسه الشيخ عامر أحمد حيدر، ط ٣، مؤسسة الرسالة، بيروت \_ لبنان، ١٤٧١هـ ١٩٩٦م، ص ١٧٠ \_ ١٧١.

ه سورة طه آية ١٣١.

يصبر على التهديد والتخويف والتضييق، ولربما أخرج من بلده، أو قُتل، أو أُوذي في نفسه وأهلـــه وماله، ولا بد من احتمال هذا الأذى أيضاً في سبيل الله تعالى.

وههنا أمر مهم جداً يتعلق بعلماء الإسلام، ودعاته، الذين يتعرضون للفتنة والمحنة، بسبب دعوهم إلى الله تعالى إذ لا بد لهم عند مواجهة الفتنة من الصبر والاحتمال، وإلا وقعوا في فتنة أعظم، وبلية أكبر . وهاهو القرآن العظيم يحث نبي الله محمداً صلى الله عليه وسلم وهي موعظة لكل مؤمن يسير على لهجه عليه الصلاة والسلام يحثه على مواجهة فتنة قومه بالصبر والمصابرة في أكثر من موضع من القرآن الكريم:

﴿ وَأَصْبِرْ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِأَلِلَةً وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّا اللل

نعم إن هذه الآيات الكريمة درس بليغ، وموعظة عظيمة لكل داع إلى الله تعالى يواجه مـن قومه الاضطهاد والتعذيب.

وإن من صبر على هذا الطريق فقد استحق الإمامة في الدين مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ مَا مَا مَا مُرُواً وَكَانُواْ بِعَايَدَيْنَا يُوقِنُونَ ( مَنْ مَا كُونَ مَا لَكُنَا لَمَا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَدَيْنَا يُوقِنُونَ ( مَنْ مَا مُعَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم إن من يجاهد نفسه يمتلك ناصية الخير ويصبح حسن الأخلاق، نقل ابن رجب في مجاهدة النفس عن أبي بكر قوله: ((وهذا الجهاد يحتاج أيضاً إلى صبر، فمن صبر على مجاهدة نفسه وهواه وشيطانه غلبهم، وحصل له النصر، والظفر، وملك نفسه فصار ملكاً عزيزاً، ومن جزع ولم يصبر على مجاهدة ذلك غُلب وقُهر وأُسر، وصار عبداً ذليلاً أسيراً في يد شيطانه وهواه كما قيل:

إذا المرء لم يغلب هواه أقامه بمترلةٍ فيها العزيز ذليل) ٦

وقال يحي بن معاذ الرازي ٧: ((جاهد نفسك بأسياف الرياضة، والرياضة على أربعة أوجه: القوت من الطعام، والغمض من المنام، والحاجة من الكلام، وهمل الأذى من جميع الأنام، والحاجة من قلة المنام موت الشهوات، ومن قلة المنام صفو الإرادات، ومن قلة الكلام السلامة من

١ سورة النحل آية ١٢٧.

٢ سورة الأحقاف آية ٣٥.

٣ سورة المزمل آية ١٠.

٤ سورة السجدة آية ٢٤.

٥مرجع سابق، عبد الحميد بن عبد الرحمن السحيبايي، الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن، ص٤٥٣ ـــ ص٤٦١ بتصرف.

٦ مرجع سابق، الغزالي، إحياء علوم الدين ٦٦/٣.

٧ سبقت ترجمته ص١١٦.

الآفات، ومن احتمال الأذى البلوغ إلى الغايات، وليس على العبد شيء أشد من الحلم عند الجفاء، والصبر على الأذى، وإذا تحركت من النفس إرادة الشهوات والآثام، وهاجت منها حلاوة فضول الكلام جردت سيوف قلة الطعام من غمد التهجد وسيوف قلة المنام وضربتها بأيدي الخمول وقلة الكلام، حتى تنقطع عن الظلم والانتقام، فتأمن من بوائقها من بين سائر الأنام، وتصفيها من ظلمة شهواها فتنجو من غوائل آفاها، فتصير عند ذلك نظيفة ونورية، خفيفة روحانية، فتجول في ميدان الخيرات، وتسير في مسالك الطاعات، كالفرس الفارة في الميدان، وكالمالك المتتره في البستان)) افاصبر زاد المجاهدة، والدافع لاستمرارها، ومن عُدم الصبر لم يفلح في مجاهدة نفسه.

ومما يحكى عن الإمام بشر الحافي من يرحمه الله : ((أنه سار ومعه رجل في طريق فعطش صاحبه، فقال له: تشرب من هذه البئر ؟ فقال بشر: اصبر إلى البئر الأخرى، فلما وصلا إليها قال له: البئر الأخرى. فما زال يعلله . ثم التفت إليه فقال له: هكذا تنقطع الدنيا .

ويقول ابن الجوزي معلقاً على هذه الحادثة: ومن فهم هذا الأصل علل النفس وتلطف بها، ووعدها الجميل لتصبر على ما قد حملت، كما كان بعض السلف يقول لنفسه: والله ما أريد بمنعك من هذا الذي تحبين إلا الإشفاق عليك)

## ب ـ التخلص من حب الدنيا:

حب الدنيا من الأسباب الخطيرة للوقوع في الفتن، وارتكاب المنكرات، قال صلى الله عليه وسلم: ((يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ ؟ قال: بل أنتم يومئذ كثير؛ ولكنكم غثاء كغثاء السيل وليتزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم وليقذفن الله في قلوبكم الوهن فقال قائل: يا رسول الله وما الوهن ؟ قال: حسب الدنيا وكراهية الموت)) ٤.

فالعاقل من أخرج حب الدنيا من قلبه، ((وأنفع ما عالج به المؤمن أمر دينه: قطع حب الدنيا من قلبه، فإذا فعل ذلك هان عليه ترك الدنيا، وسهل عليه طلب الآخرة، ولا يقدر على قطعه إلا بأداته، أما إبي لا أقول: أداته الفقر، وقلة الشيء، وكثرة الصيام، والصلاة، والحج، والجهاد، ولكن

ا مرجع سابق، موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، إعداد مجموعة من المختصين بإشراف: صالح بن عبد الله بن حميد، عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن ملوح، ٣٣١٦/٨.

أ بشر الحافي : هو بشر بن الحارث بن علي بن عبد الرحمن المروزي، أبو نصر، المعروف بالحافي، من كبار الصالحين، له في الزهد والورع أخبار، وهو من ثقات
 رجال الحديث، سكن بغداد وتوفي بما. انظر : مرجع سابق، الأعلام للزركلي ٤/٢٥.

٣ البلالي، عبد الحميد، منهج التابعين في تربية النفوس، ط١، دار الدعوة للنشر، ١٣٠٪ هــ ١٩٩٢م، ص٥١ ـ ٥٠.

أصل أداته: الفكر، وقصر الأمل، ومراجعة التوبة والطهارة، وإخراج الكبر من القلب، ولزوم التواضع، وعمارة القلب بالتقوى، وإدامة الحزن، وكثرة الهم بما هو وراد عليه.

وما أكثر من يعمل هذه الأعمال التي وصفنا، وحب الدنيا في قلبه زائد، وكثير من الناس لا يكثر من هذه الأعمال، وحبه للدنيا في نقص، لأنه أخذه من وجهه، ووجهه: أن يلزم نفسه الفكر، ويقصر عليه الأمل، ولكن يأخذ الأشياء من حيث أباحها الله، فيضعها حيث أمره الله، ويلزم قلبه ذكر قرب مفارقتها، ومفارقة ما فيه، وما يصير إليه من الشدائد، من القبر، والوقوف بين يدي الله عز وجل، وطول الحساب، ولا يدري في أي الصنفين عدده، ولا في أي الزمرتين اسمه، أفي الهنين يحشرون إلى الجنة زمراً، أم في الذين يحشرون إلى جهنم ورداً ؟

وتفكر في ذنوبه التي لو أخذ أهل الدنيا بذنب منها لهلكوا، وطول خلود أهل النار في النار، وأشد من ذلك غضب الله على أهل النار، ولما يخاف أن يفوته من رضى الله عن أهل الجنة. ويُقلُّ الفكر في الدنيا ونعيمها، فإن القلب مع الفكر يحيا إن كانت الفكرة في الآخرة، ويمــوت إن كانت الفكرة في الدنيا)) 1.

ولا نقصد بالتخلص من حب الدنيا، أن يكرهها، ولكن أن لا يجعلها همه الأكبر، ويفتتن بمباهجها. بل يجعل لنفسه همة عالية ويجعل طموحاته أكبر من الدنيا، فصاحب الهمة العالية لا تقف طموحاته عند حد الحياة الدنيا، بل يتجاوزها إلى ما هو أفضل وأدوم منها، فهو دائسم التطلع للوصول إلى العلياء.

حينما يعلم الإنسان حقيقة الدنيا، فسيجد أن حطامها ليس بالذي يشبع طموحاته و يحقق تطلعاته.

فالإنسان يريد السعادة الدائمة، ويريد الحلود في الدنيا، وهذا ما لا يمكن أبداً. فلا بد أن يبحث له عن هدف سام يجده أهلاً للسعي له، وهذا لا يمكن حتى يضيف إلى علمه بحقيقة السدنيا علماً بحقيقة الآخرة، ولذا نجده سبحانه وتعالى يعطف على قوله: ﴿ اَعْلَمُوا أَنَّمَا اَلْحَيَوةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأَمُولِ وَاللَّهُ وَلَيْدِ كَمَثُلِ عَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفّار نَبَانُهُ ثُمّ يَهِيجُ وَلَمُو وَلِي الْأَمُولِ وَاللَّهُ وَلَيْ كَمَثُلِ عَيْثٍ أَعْجَبَ اللَّكُفّار نَبَانُهُ ثُمّ يَهِيجُ فَرَقُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُر فِي الْأَمُولِ وَاللَّهِ كَمَثُلِ عَيْثٍ أَعْجَبَ اللَّكُفّار نَبَانُهُ ثُمّ يَهِيجُ فَرَقُ وَنِينَةً لَا يَعْفِي وَلَا اللَّهُ وَرَضَونَ أَنْ اللَّهِ وَرِضَونَ أَنْ اللَّهِ وَرِضَونَ أَنْ اللَّهِ وَرِضَونَ أَنْ اللَّهِ وَرِضَونَ أَنْ اللَّهُ وَلَا إنسان يحس بفطرته أن طموحاته أكبر من الدنيا وما فيها، ولكنه إذا غفل عن الآخرة فسيبقى متشبثاً بالدنيا، طمعاً في تحقيق ما يقدر عليه منها مهما كان متواضعاً.

١ مرجع سابق، المحاسبي، بدء من أناب إلى الله، ص١٣٣٠ ـ ص١٣٤ .

٢ سورة الحديد آية ٢٠

والقرآن الكريم يعمق قاعدة الإيمان بالآخرة في النفس لكي لا ينساق الإنسان وراء التكاثر في جمع حطامها، ظناً منه أنه يحقق تطلعاته بذلك .

كلا ؛ أنت مخلوق لما هو أكبر من ذلك وأبقى، فما الذي يعطيك هذا التفاخر والتكاثر ؟ حتى ولو أعطيت ملك سليمان عليه السلام فنهايته معلومة ؟ وإلا فأين سليمان الآن وأين ملكه ؟ أفلا نعتبر بمصير الملوك الذين حققوا عند الناس طموحاقم، فإذا بهم ينقلون من قصورهم إلى قبورهم ؟ أما المؤمن بالآخرة فإن نفسه قانعة بما لديها راضية بما آتاها الله، وتائقة إلى ما عنده.

وها هم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كما يصفهم علي رضي الله عنه فيقول: ((لقد رأيت أثراً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فما أرى أحداً يشبههم والله إن كانوا ليصبحون شعثاً غبراً صفراً بين أعينهم مثل ركب المعزى قد باتوا يتلون كتاب الله يراوحون بين أقدامهم وجباههم إذا ذكر الله مادوا كما تميد الشجرة في يوم ريح فالهملت أعينهم حتى تبل والله ثياهم والله لكأن القوم باتوا غافلين)) 1، أما عبد الله بن عمر رضي الله عنهما فكان: ((إذا فاتت صلاة في جماعة أحيا تلك الليلة بكاملها، وأخر يوماً صلة المغرب حتى طلع كوكبان فاعتق رقبتين)) ٢

من يملك مثل هذه الأهداف العظيمة التي قامت على أساس الإيمان بأن الآخرة هي دار الجزاء والخلود في ما عذاب شديد، أو مغفرة ورضوان من الله، حسب ما يقدم الإنسان في الدنيا ليوم الحساب في فإنه لا ريب سيعرف أهمية الحياة الدنيا، وأثرها في مستقبله الأبدي. وحينها لن يدع الهزل والمزاح واللعب يأخذ من وقته شيئا، لأن الغاية عظيمة، والخطر كبير، والفرصة قصيرة، بل سوف يخشع قلبه لذكر الله خوفاً من عذابه، وطمعاً في مغفرته ورضوانه.

وأعظم هدف يسعى إليه هو الخلاص من النار، والوصول إلى الجنة. ومع هذا نجد أن الجنة حفت بالمكاره، والنار حفت بالشهوات التي ينبغي للإنسان أن يجتنبها، فإن لم يصبر فسوف يقع فيها ويعذب بقدر فشله، وهذه الغاية من أعظم طموحات المتقين وأعظم بها من غاية. ولتحقيق هذه الغاية فلا بد من ترك اللعب واللهو إلى الجد والاجتهاد، وترك الزينة إلى ما ينفع، وترك التفاخر والتكاثر في الأموال والأولاد إلى التسابق في الخيرات والصالحات استجابة لقوله تعالى: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِلَذِينِ عَامَنُوا بِٱللّهِ وَرُسُلِمٍ ذَلِكَ فَضُلُ ٱللّهِ مِن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِلَذِينِ عَامَنُوا بِٱللّهِ وَرُسُلِمٍ ذَلِكَ فَضُلُ ٱللّهِ مِن يَشَآءٌ وَٱللّهُ ذُو ٱلفَضُلِ ٱلْعَظِيمِ لِنَهِ ﴾ ٣

١ مرجع سابق، أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء ٧٦/١.

۲ المرجع السابق.

٣ سورة الحديد آية ٢١

وفي أثناء السباق لا بد أن يستوعبوا طبيعة الحياة الدنيا المتغيرة لكي لا تترك آثارها السلبية عليهم؛ ففيها الغنى والفقر، والشقاء والمرض، والقوة والضعف، والنصر والهزيمة، .. ولا بد أن يستقيموا على كل حال . فالذي يتغير مع الظروف والمتغيرات لا يصل إلى أهدافه وطموحاته، لأنه تضله النعمة بطراً، والمصيبة يأساً، فلا ينبغي أن نتقلب مع الدنيا بل نثبت على صلاحها وخيرها.قال الفضيل بن عياض: ((تفكروا واعملوا من قبل أن تندموا، ولا تغتروا بالدنيا فإن صحيحها يسقم، وجديدها يبلى، ونعيمها يفني، وشبائها يهرم)) ١

فمن أراد النجاة من الفتن، فعليه بمجاهدة نفسه، ومنعها من بعض الملذات ففي ذلك الفوز في الدارين والنجاة من الفتن، وبالتالي من النار.

#### ٥ ـ صحبة الصالحين:

من طبيعة الإنسان، أنه مدني بطبعه، يحب أن يكون له أصدقاء، وأصحاب يحدثهم ويأنس معهم وبهم، لذا وجب على الإنسان إذا أراد الفلاح أن يختار من يصاحبهم، وقد حثنا ديننا الحنيف على مجالسة الصالحين والاستماع إليهم وانتقاء أطايب كلامهم، لأن ذلك يُعد سياجاً واقياً للنفس من آفاقا، ومن مكايد الشيطان. ولذا أمر الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم بقوله: ﴿ وَآصَبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُم كُم ٢٠ .

فالصاحب ساحب ولو بعد حين، ((وأثر الصحبة السيئة يبدأ في القلب الذي يدخله الميل على المعصية والرغبة فيها وعدم إنكارها، ويزداد ذلك التأثير حتى ينعكس على السلوك والأفعال، وبمقدار ما يدخل ذلك القلب من ظلمة المعصية يخرج منه من نور الإيمان .

قال الإمام ابن الجوزي يرحمه الله: ما رأيت أكثر أذى للمؤمن من مخالطة من لا يصلح، فإن الطبع يسرق، فإن لم يتشبه بهم ولم يسرق منهم فتر عن عمله) ٣.

وصحبة الصالحين والعلماء تعين على الحصول على العلم النافع، والتأسي بأحوالهم وأفعالهم، فقد أوصى لقمان الحكيم ابنه فقال: ((يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإن الله يحيى القلوب بنور الحكمة كما يحيى الأرض بوابل القطر)) ٤.

لا بد أن الإنسان لا يخلو من العيوب، وقد لا يلاحظها بنفسه، هنا يظهر أثر الجلساء والأصحاب الصالحين فإلهم مرآته التي يبصر بها عيوبه حتى يتركها، وفي ذلك يقول ابن تيمية يرحمه

١ مرجع سابق، البيهقي، كتاب الزهد الكبير، ص١٩٧.

٢ سورة الكهف آية ٢٨.

٣ مرجع سابق، د. أنس كرزون، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ٤٠٧/١ ــ ٤٠٨.

٤ مرجع سابق، ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ٣٦٢/٣.

الله: ((المؤمن للمؤمن كاليدين تغسل إحداهما الأخرى، وقد لا ينقلع الوسخ إلا بنوعٍ من الخشونة، لكن ذلك يوجب من النظافة والنعومة ما نحمد معه ذلك التخشين)) ١

فمصاحبة الصالحين ومجالستهم لها دور كبير في الاقتداء بهم وبأفعالهم، والتشبه بهم، فالإخاء، والصحبة الصالحة تعين المرء على نفسه، وتنير له الطريق حتى يسير في طريق الفلاح.

## ٢ ـ تحصين النفس عن طريق:

#### أ ـ الزواج:

إن الله عز وجل لم يحرم علينا شيئاً إلا وأباح لنا ما يعوضنا عنه مما يعود علينا بالصلاح، لذا شرع الزواج ليكون علاجاً حاسماً للحد من خطر انحراف الشهوة.

( لذا لا بد من تحصين النفس بالزواج لتتجه الغريزة إلى طريق مأمون وتثمر الثمرات الصالحة، وهذا ما حض عليه الرسول صلى الله عليه وسلم الشباب في الحديث عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء)) ٢ وقد جعل الإسلام من الزواج علاجاً سريعاً لكل نزوة طارئة قد يتعرض لها المسلم وبخاصة في المجتمعات الجاهلية التي يكثر فيها العري والاختلاط) ٣.

وحتى يتحقق التحصين المطلوب لا بد من اختيار الزوجة الصالحة، التي تعين زوجها على الصلاح، ولا يكون الاختيار قائماً على مقاييس الجمال أو المال أو الحسب فقط، أو غيره، وكذلك اختيار الزوج ينبغي أن يقوم على أساس التقى والصلاح فالزوج إذا لم يكن صالحاً فإنه قد يجر زوجته إلى المعاصى أو قد يمنعها من الطاعات.

## ب ـ الصيام:

إن العلاج الذي وصفه الرسول صلى الله عليه وسلم لمن عجز عن الزواج، هو الصوم. والصوم المقصود هنا هو الذي يمنع صاحبه من فعل المنكرات، وليس ذلك الذي لا حظ لصاحبه منه سوى الجوع والعطش، وقد بين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن من لم يستطع الزواج فعليه بالصوم فإنه يحميه من الوقوع في الفاحشة.

وقد سبق الحديث عن الصيام في صفات المؤمنين.

ابن تيمية الحرابي، أحمد بن عبد الحليم أبو العباس، مجموع الفتاوى ١٦٣/٢٨.

٢ صحيح البخاري ٥/٥٠/٥، كتاب النكاح، باب من لم يستطع الباءة فليصم، رقم ٤٧٧٩، صحيح مسلم ١٠١٨/٢، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، رقم ١٠٤٠٠.

٣ مرجع سابق، د. أنس كرزون، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ١/ ٤٤٠ ــ ٤٤١ بتصرف يسير.

## ج ـ غض البصر:

والبصر هو باب القلب الأول، وأقرب الحواس إليه؛ ولذا كثر السقوط من جهته، وكان لزامًا على من خاف على قلبه أن يتحرك نحو شيء ما أن يغض بصره ويحفظه .. ولذا أمر الله الإنسان المسلم أن يُحكم رقابته على هذا الممر، ويفحص ما يدخل منه لأنه سرعان ما يدخل إلى القلب، وفي توجيه الله تعالى : ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَىٰرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ذَالِكَ أَزَّكَى لَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ آنِيًّا وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ ٱبْصَدِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوْجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ۚ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبهِ أَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتهِ ﴾ أَوْ ءَابَآبِهِ ﴾ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتهِ ﴾ أَوْ أَبْكَآيِهِ كَأُو أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِ كَ أَوْ إِخْوَيْهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخْوَيْهِ كَ أَوْ بَنِيَ أَخُويْهِ قَ أَوْ نِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ ٱلتَّبِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ أَوِ ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَتِ ٱلنِّسَآء وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ لِنَّا ﴾ ١ إشارة لطيفة لنا عن كيفية اتصال الفرج بهذه النظرة التي يستهين بها بعض الناس، إن التعبير بالفعل " يحفظوا" يشير إلى أن هذا الفرج أمانة... والأمانة قد تترع منك في أي وقت.. وفي المقابل فإن هذه العين التي صبرت عن الحرام، يُكتب لها السعادة والفرح في الدارين بإذن الله.

كم يستغرق هذا القرار من وقت. قرار يسير وسهل ولا يستغرق وقتاً، ولا يحتاج إلا إلى لحظة تتراح فيها الغشاوة عن الأعين فتبصر الحقيقة ... وما بعدها النعيم من حلاوة في القلب، ورضا في النفس، وسعادة بالانتصار.. ولذا فقد أعجبني شاب كان كلما حدثته نفسه بالنظر إلى ما لا يحل فإنه يغمض عينيه ويردد: "لا إله إلا الله" ثلاث مرات وهو يتذكر بيعته مع الله وعهده لديه، وأنه هذه النظرة يمكن أن يُخِلَّ بحقيقة لا إله إلا الله، وبالتالي فإنه يجد نفسه ممتنعًا عن المعصية...

## ٧ ـ اللجوء إلى الله بالدعاء:

لا يعلم هذه النفس إلا خالقها، لذا كان لزاماً أن يكون اللجوء إليه وحده عز وجل ليحمي هذه النفس ويقيها من الوقوع في الفتن والشهوات، وقد أمر بالدعاء وتكفل بالإجابة سبحانه.

١ سورة النور آية ٣٠ــ ٣١.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِللهِ لِي وَلْيُوْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ لَكُ ﴾ ١، وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((ما على الأرض مسلم يدعو الله بدعوة إلا آتاه الله إياها أو صرف عنه من السوء مثلها، ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم، فقال رجل من القوم: إذاً نكثر قال: الله أكثر)) ٢.

لقد دأب عباد الله المؤمنون على الدعاء في كل أحوالهم، يسألون الله في السراء والضراء، وهذا نموذج من دعاء المؤمنين في قول تعالى : ﴿ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَ ۚ إِنَّنَا ٓ ءَامَنَا فَأَغْضِرٌ لَنَا وَهِذَا نَمُوذَج من دعاء المؤمنين في قول تعالى : ﴿ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَ ۚ إِنَّنَا ٓ ءَامَنَا فَأَغْضِرٌ لَنَا وَهِذَا نَمُوا وَالْعَادِة كَمَا قَالَ دُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ ( فَالدعاء هو العبادة ) ٤ .

#### ومن هذا الدعاء يستفاد ما يلى:

- يستحب أن يدعو ربه بقوله (ربنا) لأن الأدعية الواردة في كتاب الله على لسان أنبيائه وأوليائه بدأت بهذا وقد سئل الإمام مالك عن الداعي يقول : يا سيدي قال يعجبني قول الأنبياء : (ربنا) (ربنا).٥.
- ح يستحب أن يسأل الله بالعمل الصالح وهنا سألوه بالإيمان الذي هو أعظم الطاعات وقد ورد في حديث الثلاثة الذين أغلق عليهم الغار ألهم سألوا الله بصالح أعمالهم أن يفرج عنهم ما هم فيه ففرج الله عنهم بلاءهم وصرف عنهم كرهم) V(.
  - ﴿ أَنْ سَوَّالَ أَمُورِ الآخرة مقدم على أَمُورِ الدنيا فَهِنَا سَأَلُوا الله أَمْرِينَ عظيمين:
    - \_ غفران الذنوب .
    - \_ والنجاة من النار.

١ سورة البقرة آية ١٨٦.

٢ سنن الترمذي ٥٦٦/٥، كتاب الدعوات، باب في انتظار الفرج وغير ذلك، رقم ٣٥٧٣، مسند الإمام أحمد ١٨/٣، برقم ١١١٤، حديث حسن
 صحيح، انظر صحيح الترغيب للألباني، ص١٦٣١.

٣ سورة آل عمران آية ١٦.

٤ سنن أبي داود ٧٦/٢، كتاب الصلاة، باب الدعاء، برقم ١٤٧٩، سنن الترمذي ٣٧٤/٥، كتاب تفسير القرآن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب ومن سورة المؤمن، برقم ٣٨٢٤، سند الإمام أحمد بن حنبل ٢٦٧/٤، برقم ١٨٣٨، سند الإمام أحمد بن حنبل ٢٦٧/٤، برقم ١٨٣٨٨، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٢٧٧/١، برقم ١٣١٢.

٥ مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٩٧/٨.

<sup>&</sup>quot;صحيح البخاري ١٢٧٨/٣، كتاب الأنبياء، باب حديث الغار، برقم ٣٢٧٨.

النووي، الإمام أبو زكريا، يحي بن شرف النووي الدمشقي، رياض الصالحين، حققه عبد العزيز رباح و أحمد يوسف الدقاق، راجعه الشيخ شعيب
 الأرنؤوط، ط٤، دار المأمون للتراث، ١٠٤١هـ١ هـ ١٩٨١م، ص٥٥.

وهذان الأمران متلازمان حيث أنَّ النجاة من النار تحقق بغفران الذنوب التي إذا ما اجتمعت على المرء أهلكته والنجاة من النار من أعظم الفوز لقولـــه تعـــالى : ﴿ فَمَن زُحَّزِحَ عَنِ ٱلنَّـَارِ وَأُدَّخِلَ ٱلْجَــُــَةَ فَقَدَّ فَازَّ ﴾ 1.

وهذا لا يعني أن لا يسأل شيئاً من أمور الدنيا؛ بل ينبغي على الإنسان أن يسأل الله خــير الــدنيا والآخرة قال تعــالى : ﴿ رَبَّنَا عَالِمُنَا فِى اَلدُّ نَيَا حَسَنَةً وَفِى اَلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ وَالآخرة قال تعــالى : ﴿ رَبَّنَا عَالِمُنَا فِى اَلدُّ نِيَا حَسَنَةً وَفِى اَلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ وَالآخرة قال تعــالى : ﴿ رَبَّنَا عَالِمُنَا فِى الدُّنْكَا حَسَنَةً وَفِى اَلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ وَالآخرة قال تعــالى . ٢ .

وإن سؤال العبد ربه حوائج الدنيا من الرزق والصحة والعافية وغيرها دليل الافتقار إلى الله ومن جميل التوكل عليه.

وينبغى عند الدعاء أن يتحرى العبد ( الأمور التالية :

- ينبغي أن يكون الذاكر على أكمل الصفات فإن كان جالساً استقبل القبلة، وجلس متذللاً متخشعاً بسكينة ووقار مطرقاً رأسه، ولو ذكر على غير هذه الأحوال جاز ولكنه يكون تاركاً للأفضل.

- ينبغي أن يكون الموضع الذي يذكر فيه خالياً نظيفاً.
  - ينبغى أن يكون فمه نظيفاً.
- والذكر مستحب في جميع الأحوال ولكن يكره الذكر في حالات ورد الشرع باستثنائها وهي : حالة الجلوس على قضاء الحاجة، وفي حالة الجماع، وحالة الخطبة لمن يسمع صوت الخطيب، وفي القيام في الصلاة، وفي حالة النعاس )". وعليه أيضاً تحري الأمور التالية عند الدعاء :
- أ \_ الأكل الحلال المبارك أدعى للإجابة: لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم (( ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فأبى يستجاب له )) ٤.

ب ـــ الإكثار من الدعاء في الأوقات التي هي مظنة الاستجابة : وقت السحر، ووقـــت الصــيام وحين الفطر وأدبار الصلوات ونزول الغيث والتقاء الجيوش في الحرب وحال السفر وعنـــد الأذان والإقامة وبينهما والثلث الأخير من الليل وساعة الجمعة وليلة القدر.

١ سورة آل عمران ١٨٥.

٢ سورة البقرة آية ٢٠١.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> مرجع سابق، النووي، الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، ص١٢ بتصرف يسير.

٤ صحيح مسلم ٧٠٣/٢، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، برقم ١٠١٥.

ج \_ عدم استعجال الإجابة: قال صلى الله عليه وسلم: ((يستجاب لأحدكم ما لم يعجل يقول قد دعوت ربى فلم يُستجب لى )) ١

د \_ وعلى الداعي أيضاً بدء الدعاء بالحمد لله رب العالمين والثناء عليه والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم رجلاً عليه وسلم فعن فضالة بن عبيد رضي الله عنه قال : ((سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً يدعو في صلاته لم يمجد الله تعالى ولم يصل على النبي صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : عَجِل هذا ثم دعاه فقال له أو لغيره : إذا صلى أحدكم فليبدأ بتمجيد ربه سبحانه والثناء عليه ثم يصلى على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يدعو بعد بما شاء )) المناه على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يدعو بعد بما شاء ))

وهنا نموذج من دعاء المؤمنين في قوله تعالى : ﴿ وَٱلۡذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ ٱزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّالِنِنَا فَعُم يَطْلُبُونَ مَنَ الله عَــز وجــل أن يجعــل زوجاهم وذرياهم قرة عين لهم، أي أهم يطلبون صلاح الزوجات والذرية، إذ ليست العبرة بالكثرة بل بالصلاح، فكم من الناس آتاه الله الأولاد ولكنهم أتعبوه في حياته لألهم عاقون، وغير بارين به، ثم إلهم يطلبون أمراً آخر في غاية الأهمية ، وهو التقوى، بل يطلبون الإمامة فيها، أي أعلى مترلــة منها.

وأود أن أذكّر هنا بأن الدعاء هو أخطر سلاح على الأرض، ويوضح ذلك هذه القصة عن الربيع بن يونس : (( دعايي المنصور فقال : إن جعفر بن محمد يلحد في سلطاني قتلني الله إن لم أقتله. فأتيته فقلت : أجب أمير المؤمنين فتطهر ولبس ثياباً، أحسبه قال جدداً فأقبلت به فاستأذنت له، فقال : فقال : أدخله، قتلني الله إن لم أقتله، فلما نظر إليه مقبلاً قام من مجلسه فتلقاه وقال : مرحباً بالنقي الساحة، البريء من الدغل والخيانة، أخي وابن عمي، فأقعده معه على سريره، وأقبل عليه بوجهه وسأله عن حاله، ثم قال : سلني عن حاجتك فقال : أهل مكة والمدينة قد تأخر عطاؤهم فتأمر لهم به قال : أفعل . ثم قال : يا جارية ائتني بالتحفة فأتته بمُدْهُن ( زجاج فيه غالية فغلفه "بيده وانصرف. فاتبعته أفعل . ثم قال : يا جارية ائتني بالتحفة فأتته بمُدْهُن ( زجاج فيه غالية فغلفه " بيده وانصرف. فاتبعته

ا صحيح البخاري ٥/٣٣٥، كتاب الدعوات، باب يستجاب للعبد ما لم يعجل، برقم ٥٩٨١، صحيح مسلم ٢٠٩٥/٤، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب بيان أنه يستجاب للداعي ما لم يعجل فيقول دعوت فلم يستجب لي، برقم ٢٧٣٥.

لا سنن أبي داود ٧٧/٢، باب الدعاء، حديث رقم ١٤٨١، سنن النسائي ٤٤/٣، باب التمجيد والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة، حديث رقم ١٢٨٤، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٢٧٨/١، برقم ١٣١٤.

٣ سورة الفرقان آية ٧٤.

<sup>\*</sup> الوبيع بن يونس، الوزير، الحاجب الكبير، أبو الفضل الأموي، من موالي عثمان رضي الله عنه، حجب للمنصور، ثم صار وزيراً له، وكان من نبلاء الرجال وفضلانهم، توفي سنة ١٦٩ . انظر : سير أعلام النبلاء للذهبي ٣٣٥/٧.

<sup>°</sup> الدَّغَل : بالتحريك : الفساد، مثل الدّخل. والدَّغَل : دخَلَّ في الأمر مفسدٌ . وأدغل في الأمر أدخل فيه ما يفسده. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لســـان العرب ٢٤٤/١١.

<sup>ً</sup> التُّحفة : الطرفة من الفاكهة وغيرها من الرياحين. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ١٧/٩.

فاتبعته فقلت : يا ابن رسول الله أتيت بك ولا أشك أنه قاتلك، فكان منه ما رأيت . وقد رأيتك تحرك شفتيك بشيء عند الدخول فما هو ؟ قال : قلت : اللهم احرسني بعينك الستي لا تنام، واكنفني بركنك الذي لا يرام واحفظني بقدرتك علي ولا قلكني وأنت رجائي . ربِّ كم من نعمة أنعمت بها علي قل لك عندها شكري وكم من بلية ابتليتني بها قل لها عندك صبري ؟ فيا من قلل عند نعمته شكري فلم يحرمني، ويا من قل عند بليته صبري فلم يخذلني ويا من رآيي على المعاصي فلم يفضحني ويا ذا النعم التي لا تحصى أبداً ، ويا ذا المعروف الذي لا ينقطع أبداً ، أعني على ديني بدنيا، وعلى آخري بتقوى، واحفظني فيما غبت عنه ولا تكلني إلى نفسي فيما خطرت. يا من لا بدنيا، وعلى آخرية بتقوى، واحفظني فيما غبت عنه ولا تكلني إلى نفسي فيما خطرت. يا من لا فرجاً قريباً وصبراً جميلاً، والعافية من جميع البلايا وشكر العافية. )) . .

نعم إنه الدعاء من أخطر الأسلحة على وجه الأرض، وتستطيع استعماله في أي وقت، وبدون مقابل، ويؤيد هذا الكلام حديث ابن عباس رضي الله عنهما : (( أن النبي صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذاً إلى اليمن فقال : اتق دعوة المظلوم فإنها ليس بينها وبين الله حجاب ))•

و أذكر بعض الأمثلة للأدعية النافعة لمن خشى الوقوع في بعض الفتن:

فهذا نبي الله يوسف عليه الصلاة السلام عندما خشي الفتنة بالنساء: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ الْحَبُّ إِلَيْ مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ۚ وَ إِلَّا تَصَّرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَّبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ إِلَيْهِ اللَّهِ مَا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ۚ وَ إِلَّا تَصَّرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَّبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ آَلَ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَل

وكان نبي الهدى صلى الله عليه وسلم يستعيذ من شر فتنة الغنى، فيقـول عليــه الصــلاة والسلام كما ورد في الحديث الصحيح، في أثناء استعاذته من فتن الدنيا المتعددة : ((ومن شر فتنــة الغنى))٧.

ونجد في القرآن الكريم أن من صفات عباد الرحمن جل وعلا ألهم يـــدعون رهِـــم تعـــالى ويلجؤون إليه أن يجعل الأزواج والأولاد قرة أعين لهم، وما هذا إلا لألهم يعلمون عظم الفتنة هم،

ا مُدهُن : كل موضع حفره سيل أو ماءواكف في حجر فهو مُدهُن. وهو : ما يُجعل فيه الدهن فيكون قد شبهه بصفاء الدهن. انظر : مرجع سابق، ابسن منظور، لسان العرب ١٦٢/١٣.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> غالية : ضرب مركب من الطيب. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ۲۷۱/۹.

<sup>&</sup>quot; غلفه : لطخه، و يقال : غلف لحيته بالطيب والحناء والغالية : لطخها. انظر : مرجع سابق، ابن منظور، لسان العرب ٢٧١/٩.

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> مرجع سابق، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ٧/ ٣٣٥ ــ ٣٣٦ .

صحيح البخاري ٢/٤ ٦٨، كتاب المظالم، باب الاتقاء والحذر من دعوة المظلوم، برقم ٢٣١٦، صحيح مسلم ٢٠/١، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى
 الشهادتين وشرائع الإسلام، برقم ١٩...

٦ سورة يوسف آية ٣٣.

٧ جزء من حديث صحيح أخرجه البخاري ٢٣٤١/٥، في كتاب الدعوات، باب التعوذ من عذاب القبر، برقم٧٠٠،،من حديث عائشة رضى الله عنها.

يقول سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبَ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرِّيَّالِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَٱجْعَالْنَا لِللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد حثنا الله تعالى في القرآن العظيم على الاستعادة من همزات الشياطين، فقال : ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ إِنْ اللهُ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضُرُونِ إِنْ اللهُ ٢٠ .

وبين صلى الله عليه وسلم أن ذكر الله عز وجل وهو دعاء أقوى الأمور التي يجابه بها المسلم الشيطان الرجيم، ولهذا ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ما من عبد يقول صباح كل يوم ومساء كل ليلة: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم، ثلاث مرات إلا لم يضره شيء) ٣.

ورحم الله تلك المرأة الصالحة في عهد التابعين، التي كانت تدعو، وتقول: (اللهم إن إبليس عبد من عبيدك، ناصيته بيدك، يراني من حيث لا أراه، وأنت تراه من حيث لا يراك. اللهم إنك تقدر على أمره كله، وهو لا يقدر من أمرك على شيء. اللهم إن أرادين بشر فأرده، وإن كادين فكده، أدرأ بك في نحره، وأعوذ بك من شره)) ٤.

ولنا قدوة حسنة بنبي الهدى صلى الله عليه وسلم الذي كان يقول في دعائه: ((اللهم إين أعوذ بك من شر ما عملت ومن شر ما لم أعمل)) ٥. وهو دعاء لمن خشي فتنة الغرور والإعجاب بعمله، ولذا نجد عمر بن الخطاب رضي الله الذي ذل له شيطانه، فما يستطيع أن يسلك طريقً يسلكه عمر، لم يتطرق إليه الغرور ولم يقترب من نفسه مرة واحدة، حتى إنه لما طعن قال لابنه عبد الله وكان رأسه على فخذه: ((ضع رأسي على الأرض، قال عبد الله فقلت: وما عليك، كان على فخذي أم على الأرض ؟ قال: ضعه على الأرض . قال: فوضعته على الأرض، فقال عمر: ويلي وويل أمي إن لم يرهني ربي)) ٦.

اللهم احفظنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

١ سورة الفرقان آية ٧٤.

۲ سورة المؤمنون آية ۹۷ ــ ۹۸ .

٣ سنن أبي داود ٣٢٣/٤، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا أصبح برقم ٥٠٨٨، سنن الترمذي ٥٥٥٥؛ كتاب الدعوات، باب ما جاء إذا أصبح وإذا أمسى، برقم ٣٨٦٨، وأحمد في المسند ١/٦٢،٦٣، أمسى، برقم ٣٨٦٩، وأحمد في المسند ١/٦٢،٦٣، وإسناده حسن، انظر صحيح سنن الترمذي للألباني ١٤١/٣ برقم ٣٦٢٨.

٤ يوسف، محمد خير، نساء زاهدات، ط ١، دار الوطن، الرياض، ١٤١٣هـ، ص٣١.

صحیح مسلم ۲۰۸۵/۶، کتاب الذکر والدعاء، باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم یعمل، برقم ۲۷۱٦.

٦ مرجع سابق، أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء، ٧/١٥.

ومن الأمور التي يقي المؤمن بها نفسه من الفتن الإكثار من ذكر الله تعالى، لينال الفضل ويكون ممن امتدحهم سبحانه و تعالى بقوله: ﴿ وَالذَّحَرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّحَرِتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُم مَّغَفِرَةً وَأَلذَّ حَلِيمًا لَيْنَ كُثِيرًا وَالذَّاحِرِةِ وَاللّهُ لَهُم مَّغَفِرَةً وَأَلذَّ حَلِيمًا اللهُ عليه الله عليه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم)) ٢.

ومن الأدعية المهمة ما ورد عن أبي مليكة قال: قالت أسماء عن النبي صلى الله عليه وسلم: ((أنا على حوضي أنظر من يرد علي فيؤخذ بناس من دويي فأقول أمتي فيقول لا تدري مشوا على القهقري. قال بن أبي مليكة اللهم إنا نعوذ بك أن نرجع على أعقابنا أو نفتن) ٣، وعن عبد الملك بن عمير سمعت عمرو بن ميمون الأودي قال كان سعد يعلم بنيه هؤلاء الكلمات كما يعلم المعلم الغلمان الكتابة ويقول إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتعوذ منهن دبر الصلاة: اللهم إين أعوذ بك من الجبن وأعوذ بك أن أرد إلى أرذل العمر وأعوذ بك من فتنة الدنيا وأعوذ بسك مسن عذاب القبر. فحدثت به مصعباً فصدقه)) ٤.

ولا يلهم مثل هذه الأدعية إلا من وفقه الله فاجتهد في تزكية نفسه، فجعلها تقبل على الله، وتطلب رضاه سبحانه.

## ٨- الهجرة إلى الله عز وجل :

هي دليل كمال إيمان العبد وحسن إسلامه، لأن فيها إعلان العبودية الكاملة لله عز وجـــل والانقياد له، كيف لا والعبد يترك شهواته ويهجرها طالباً رضا مولاه عز وجل.

والهجرة كما يعرفها ابن العربي: (هي الخروج من دار الحرب إلى دار الإسلام، وكانت فرضاً في أيام النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه الهجرة باقية مفروضة إلى يـوم القيامـة، والـتي انقطعت بالفتْح هي القصد إلى النبي صلى الله عليه وسلم حيث كان )°.

وقد انقطعت هذه الهجرة بعد فتح مكة عام ٨ للهجرة بقوله صلى الله عليه وسلم: (( لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية وإذا استنفرتم فانفروا))٦.

١ سورة الأحزاب آية ٣٥

٢ صحيح البخاري ٢/٥٥٧، كتاب الدعوات، باب فضل التسبيح، حديث رقم ٢٠٤٢.

٣ صحيح البخاري ٢٥٨٧/٦، كتاب الفتن، باب قول الله تعالى : (( واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ))، برقم ٦٦٤١.

٤ صحيح البخاري ١٠٣٨/٣، كتاب الجهاد والسير، باب ما يتعوذ من الجبن، برقم ٢٦٦٧.

<sup>°</sup> ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبدالله، أحكام القرآن، تحقيق : علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت ـــ لبنان، ط(بدون)، ٤٨٤/١ بتصرف يسير.

٦ البخاري ١١٢٠/٣ ، كتاب الجهاد والسير، باب لا هجرة بعد الفتح، برقم ٢٩١٢..

قال ابن حجر: (قال الخطابي وغيره: "كانت الهجرة فرضاً في أول الإسلام على من أسلم لقلة المسلمين بالمدينة وحاجتهم إلى الاجتماع، فلما فتح الله مكة دخل الناس في دين الله أفواجاً فسقط فرض الهجرة إلى المدينة وبقي فرض الجهاد والنية على من قام به أو نزل به عدو ". انتهى. وكانت الحكمة أيضاً في وجوب الهجرة على من أسلم ليَسلَم من أذى ذويه من الكفار فإلهم كانوا يعذبون من أسلم منهم إلى أن يرجع عن دينه، وهذه الهجرة باقية الحكم في حق من أسلم في دار الكفر وقدر على الخروج منها )

وتبقى هناك هجرتان :

أ حمجرة المسلم من دار الكفر إلى دار الإسلام إذا خاف الفتنة في الدين قال صلى الله عليه وسلم: (( لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغرها)) ٢.

ب – هجرة الذنوب والآثام قال صلى الله عليه وسلم: (( والمهاجر من هجر مــــا هـى الله عنه ))٣

قال ابن القيم \_ يرحمه الله \_ في الهجرة قولاً جميلاً: (( الهجرة هجرتان : هجرة إلى الله بالطلب والمحبة والعبودية والتوكل والإنابة والتسليم والتفويض والخوف والرجاء والإقبال عليه وصدق اللجأ والافتقار في كل نفس إليه. وهجرة إلى رسوله صلى الله عليه وسلم في حركاته وسكناته الظاهرة والباطنة، بحيث تكون موافقة لشرعه الذي هو تفصيل محاب الله ومرضاته، ولا يقبل الله من أحد ديناً سواه، وكل عمل سواه فعيش النفس وحظها لا زاد المعاد )) ٤.

وها نحن نعيش وحولنا المغريات، والشهوات، تحيط بنا في كل مكان، فمن تمكن حب الله عز وجل ورسوله من قلبه، استعلى على هذا كله وهاجر إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ا مرجع سابق، ابن حجر العسقلاين، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ٢٦/٦ بتصرف.

۲ سنن أبو داود ۳/۳، كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت، برقم ۲٤٧٩، مسند الإمام أحمد بن حنبل ٩٩/٤، برقم ٢٩٩٧، حديث صحيح، انظر صحيح سنن أبي داود للألباني ٢٠٠٧٤، برقم ٢١٦٦.

٣ البخاري ١٣/١ ، كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، برقم ١٠.

<sup>﴾</sup> ابن قيم الجوزية، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط٢، دار ابن القيم، الدمام، ١٤١٤هـــ ١٩٩٤م. ص٢٠.



#### الخاتيمة

الحمد لله رب العالمين، همداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، على ما يسره لي من إتمام لهذه الرسالة بهذه الصورة، فله الحمد في الأولى والآخرة، ﴿ وَهُو اللَّهُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرة، ﴿ وَهُو اللَّهُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرة وَالْآخِرة وَلَهُ اللَّهُ لَا إِلَىٰهُ إِلَّا هُو لَهُ الْحُمْدُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ 1.

وبعد: فهذا ما امتن الله عز وجل به عليّ بعد أن طفت وتجولت بين صفحات الكتب المختلفة لمعرفة المنهج القرآني في الوقاية من فتنة الدنيا، وهذا ما وسعه جهد المقل، وسمح به الوقت، وتوصل إليه الفهم المتواضع.

فما كان فيه من صواب فمن الله وحده وله الحمد والشكر حتى يرضى وبعد الرضى، وما كان فيه من خطأ أو نقص فمني ومن الشيطان، وأستغفر الله منه، ولا أدعي الكمال فإنه من صفات الكبير المتعال سبحانه وتعالى، وحسبي أني بذلت جهدي واستنفذت طاقتي، ووضعت لبنة في طريق من يريد إتمام البناء، وما توفيقي إلا بالله، وأسأله سبحانه أن ينفعني بذلك ويجعله في ميزان حسنايي يوم القيامة، وينفع به جميع المسلمين، إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير.

# وها أنا ذي أبدأ بعرض **النتائج أولا**:

- ا ــ توصلت من خلال التعريف اللغوي لكلمة الفتنة إلى أن الكلمة تدور حول عدة معان، اخترت منها أكثرها ارتباطاً بموضوعنا وهي أن المراد بالفتنة الشهوات والمغريات التي تشغل عن الفرائض أو ما تكون سبباً في الوقوع في المحرمات، فالإسلام لم يحرم الشهوات وإنما طالب بالترفع عن جعلها كلَّ همه.
- ٢ \_\_ أن وصف الحياة الدنيا بألها متاع وغرور، وألها زائلة لا يُقصد به نفض اليد منها، والتخلي عنها، وإنما عدم التعلق بها واتخاذها دار بقاء، بل هي دار ممر وليست دار مقر. وقد أوضحت أن الآيات الكريمة التي نددت بالذين يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة إنما جاءت في:
  - أ الحض على الجهاد بالمال والنفس.
    - ب أو لتقريع الكفار.
  - ج أو للحض على ابتغاء الخير والحق وتحمل التضحيات في سبيلهما.
    - ٣ \_ أن هناك صفات تؤدي للوقوع في الفتن يجب الحذر منها، ومنها:
      - أ الجهل وهو (الجهل بدين الله، والجهل بحقيقة الدنيا).

١ سورة القصص آية ٧٠.

- ب التكذيب بآيات الله والاستهزاء كها.
  - ج -حب الدنيا والفرح بها فرح بطر.
  - د الحرص على المصالح الشخصية.
    - ه الغرق في المعاصى.
- ٤ \_ أن هناك عوامل تساعد في الوقوع في الفتن منها:

انعدام الحياء، سوء الظن، فضول الكلام، فضول النظر، فضول الطعام، فضول المخالطة، الضغوط الاجتماعية.

• \_ أن هناك صفات هي بمثابة السياج الواقي من الفتن لمن تمسك بها ومنها:

توحيد الله وعدم الإشراك به، الإيمان بالغيب، إقامة الصلاة، قيام الليل، الحياة بالقرآن الكريم، الدعاء، الاستغفار بالأسحار، القنوت لله، البذل والإنفاق، الوفاء بالعهد، مراعاة الأمانة، الإحسان، مقابلة السيئة بالحسنة، الإعراض عن اللغو، التواضع، الحلم، اجتناب الكبائر، حفظ حدود الله، التوبة. إلى غير ذلك من الصفات التي سبق توضيحها.

7 \_ أن التحذير من فتنة المال، لا يقصد منه ترك العمل، ونبذ المال، ولا ترك الأسباب المباحة للحصول عليه؛ بل المطلوب أن يكون المسلم قوياً، غنياً، كما كان كثير من صحابة الرسول صلى الله عليه وسلم، ولم ينكر عليهم، بل دعا لهم.

وإنما النهي عن جعل المال غاية، وبذل كل وسيلة ولو محرمة للحصول عليه. وكذلك الشأن بالنسبة للأولاد.

٧ — أن المحافظة على الهوية من أهم الأسباب التي تمنع من الوقوع في فتنة الانبهار بالغرب؛ لأن التقليد والتبعية من أهم أسباب الهزيمة النفسية التي تجعل المسلم يتبع الآخرين في أخطائهم ومعاصيهم، في حين أن الرسول صلى الله عليه وسلم يريد أن يكون المسلم كالشامة بين الأمم كما ورد في الحديث الشريف: ((.. فقال أعملوا وأبشروا فو الذي نفس محمد بيده ما أنتم في الناس إلا كالشامة في جنب البعير أو كالرقعة في ذراع الدابة)) ١.

٨ ـــ أن المنهج الوحيد القادر على حماية المسلم من الوقوع في الفتن هو المنهج القرآني.

٩ ــ توصلت إلى معرفة التدابير الوقائية لإصلاح حياة البشر وتعميرها ومنها:

أ - تقوية الإيمان بالله عز وجل عن طريق:

١ الارتباط الدائم بكتاب الله تلاوة وتدبراً.

\_

ا سنن الترمذي ٢٣٢/، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الحج، برقم ٣١٦٩، المعجم الكبير ١٤٤/١٨، برقم ٣٠٦، حديث صحيح، انظر صحيح سنن الترمذي للألباني برقم ٣١٦٩.

- ٢ النظر في ملكوت السموات والأرض.
- ٣ التعرف على أسماء الله الحسني وصفاته العلى.
- ب يتقوية الصلة بالله عن طريق: العبادات، والإكثار من الطاعات.
  - ج الإحسان إلى الخلق.
    - د التوبة.
    - ه المراقبة.
    - و المحاسبة.
    - ز المجاهدة
    - ح صحبة الصالحين.
  - ط تحصين النفس عن طريق: الزواج، والصوم، وغض البصر.
    - ي اللجوء إلى الله بالدعاء.
    - ١ توصلت إلى معرفة المنهج المساعد على ضبط الشهوات مثل:

الترغيب والترهيب، القصة، ضرب الأمثال، الشعر، مراعاة احتياجات الجسم والروح.

11 \_ إن المنهج القرآني واقعي وقابل للتطبيق وكان ذلك واضحاً من سير الصالحين، سواء من جيل الصحابة رضوان الله عليهم أو التابعين يرحمهم الله أو من بعدهم إلى زمننا هذا، وبيّنت كيف كان واقياً لهم من الفتن بإذن الله.

## <u>ثانياً: التوصيات والمقترحات:</u>

- إن كان هناك من توصيات فإن أول ما أوصي به نفسي والمسلمين تقوى الله عز وجل فهي وصية الله لجميع الخلق، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ وَصَّيْنَا اللَّذِينَ أُوتُوا اللَّكَانَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَقَدَّ وَصَّيْنَا اللَّذِينَ أُوتُوا اللَّكَانَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَقَدَّ وَصَّيْنَا اللَّذِينَ أُوتُوا اللَّكَانَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَقَدَ مَن الفتن.
  - ٢ الالتزام بجماعة المسلمين، ومنهجهم منهج أهل السنة والجماعة.
- رعایة الشباب رعایة خاصة، وإیجاد البیئة السلیمة حتی ینشأوا علی هدی الله تعالی وهدی رسوله صلی الله علیه وسلم.

### وأقترح الآتي:

- ﴿ إنشاء نواد للشباب مهيأة للإناث، وللذكور على انفراد بما يناسبهم ويلبي احتياجاتهم، وينمي مواهبهم ويكون بأسلوب مشوق في ظل ما يرضي الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم
- ﴿ إيجاد قنوات فضائية شبابية هادفة، وبرامج خاصة تكون بديلاً لهذه البرامج التافهة. بحيث تعرض بأسلوب يجذب الشباب ويستحوذ على اهتمامهم.
  - دعم البرامج الشبابية الهادفة، الناجحة الموجودة في الساحة.
  - إيجاد نواد خاصة وبرامج تأهيلية تناسب أولياء الأمور من الجنسين.
  - استثمار وسائل الإعلام الحديثة لنشر الفكر الصحيح والتحذير من الفتن. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

١ سورة النساء آية ١٣١.



# فهرس الآيات القرآنية

| ٤٢          | ﴿ فِي تُلُوبِهِم مَّرَثُ فَذَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ سورة البقرة آية ١٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 190         | ﴿ أَفَتُثَوْمِنُونَ بِمِنْقِسِ الْكِنَابِ وَتَكْفُرُونَ بِمَغْضِ ﴾ سورة البقرة آية ,٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7.7         | ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيزًا وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَضَمَتِ الْجَتِيدِ ۞ ﴾ سورة البقرة آية ١١٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 % . 1 \ " | ﴿ هِ رَادِ اَبْنَانَ إِبَرِهِ مَنْ لِكِنْدَوِ فَاتَنَهُمَّنَّ ﴾ سورة البقرة آية ٢٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 144         | ﴿ وَكِذَاكِ جَمَلْتَكُمْ أَمَدَّ وَسَطًا لِنَكُولُوا ثُهَدَاءً عَلَى النَّاسِ ﴾ سورة البقرة آية ٢٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177         | ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَثُواْ أَشَدُّ حُبًّا بِتَةً ﴾ سورة البقرة آية ١٦٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۲۸،۱۳۸     | ﴿ هُنَّيْسَ الْبِرَّ أَنْ ثُولُواْ وُجُوهَكُمْ فِيَكَ الْمَشْرِقِ وَالْمَثْرِبِ ﴾ سورة البقرة آية ١٧٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14.         | ﴿ وَالصَّديرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ البَّاشِّ ﴾ سورة البقرة آية ١٧٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 1 9       | ﴿ يَالُّهُمَا الَّذِينَ وَامْتُوا كُتِبَ عَيْرَكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَ الَّذِينَ مِن فَبَلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنْقُونَ ۞ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 182         | ﴿ يُرِيدُ انَّهُ بِحُمُ ٱلْيُسْدَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 711         | ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَــَادِى عَنِى فَإِنِي قَــرِيثُ أَجِيبُ دَعَوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٦.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦1          | ﴿ هُنَّ لِبَاشُ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ ﴾ سورة البقرة آية ،١٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧.          | ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرْ إِلَى ٱلنَّهَلُكُةُ وَأَحْسِنُوٓٱ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ البقرة: ١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 719         | ﴿ وَمِنْهُم مَن يَـقُولُ رَبَّنَا ۚ مَانِنَا فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ ۞ ﴾ سورة البقوة آية ٢٠١,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦٨          | ﴿ يَسَاقَكُمْ حَرَّتُ لَكُمْ قَاتُوا حَرْتَكُمْ أَنَّ شِفَاتُمْ ﴾ سورة البقرة آية ٢٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲ ۰ ٤       | ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَصْدَرُوهُ ﴾ سورة البقرة آية ٢٣٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٤          | ﴿ اَلشَّيَمَانُ يَمِدُكُمُ الْفَقَرَ وَيَأْمُرُكُم مِالْفَحْسَكَةً ﴾ سورة البقرة آية ٢٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 100         | ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِالَّيْلِ وَالنَّهَادِ سِنًّا وَعَلانِكَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ سورة البقرة آية ٢٧٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144         | ﴿ وَأَخَلَ اللَّهُ ٱلْبَسْتِمَ وَحَرَّمُ ٱلرِّيَواَّ ﴾ سورة البقرة آية ٢٧٥ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 144         | ﴿ يَمْحَقُ آلَةً ٱلِإِيَوَا ﴾ سورة البقرة آية ٢٧٦.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 145         | لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَمَا ﴾ سورة البقرة آية ٢٨٦ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦٩          | ﴿ وَأَوْلَتَهِكَ هُمَّ وَقُودُ النَّادِ ٢٠٠ ﴾ سورة آل عمران آية ١٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 37,17       | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّمَاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ بِرَكَ اللِّكَآءِ وَٱلْمِبَنِينَ وَالْقَنَطِيرِ ٱللَّفَعَظَرَةِ ﴾ سورة آل عمران آية ١٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٣          | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ بِرَكَ اللِّسَاتِهِ وَٱلْبَدِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱللَّفَطَرَةِ ﴾ سورة آل عمران آية ١٤ 🗕 ،١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| *11         | ﴿ الَّذِينَ يَتُولُونَ رَبُّكَا ۚ إِنِّنَا ءَامَكَا فَاغْفِدْ لَنَا دُقُوبُنَا وَقِينَا عَذَابَ النَّارِ ۞ ﴾ سورة آل عمران آية ١٦.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 101         | ﴿ الصَّنابِينَ وَالصَّنادِقِينَ وَالْفُنانِينِ وَالنُّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنُّسْتَغْفِرِينَ وَالنُّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغْفِرِينَ وَالنَّسْتَغَفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُفِرِينَ وَالنَّسْتَغُورِينَ وَالنَّسْتَغُورِينَ وَالنَّسْتَغُورِينَ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّالِينَ لَيْنِينِ وَالنَّسْتَعْفِرِينَ وَالنَّسِينِينَ وَالنَّسْتِينَ وَالنَّلْسِينَ وَلِينَ اللَّهُ وَلِينَالِينَ وَالنَّلِينِينِ وَالنَّلْقِينَ وَلِينَالِينَ وَلَاللَّلْعِينِينَ وَالنَّلْقِينِ لَلْلِّلْعِلْمُ لَلَّهِ وَلَوْلِينَ لِللَّهِينِينِ وَلِيلِيلِينَ وَلِيلِّينَ وَلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيل |
| 10.         | ﴿ يَوْمَ تَنْجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَمْرٍ تُحْمَنَــرًا ﴾ سورة آل عمران آية ٣٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17 £        | ﴿ وَآذَكُرُوا نِسْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ ﴾ سورة آل عمران آية ١٠٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 177         | ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةً ۖ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ ﴾ سورة آل عمران آية ١٠٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177,9,,171  | ﴿ كُنتُهُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ سورة آل عمران ١١٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144         | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الزِّبَوَّا أَضَعَفًا مُُضَعَفَةً ﴾ سورة آل عمران آية ,١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 191         | الله وَسَارِعُوا اللهِ مَعْدَة مِن زَيْكُمْ وَحَنَّة في سهرة آل عمدان آية ١٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 177     | ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْعَنْظَ ﴾ سورة آل عمران آية ١٣٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.4.57  | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَـٰلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ ﴾ سورة آل عمران آية ١٣٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩.      | ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَانْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُد مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾ سورة آل عمران آية ١٣٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 £     | ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَنْبَلِيكُمٌّ ﴾ سورة آل عمران آية ١٥٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٦      | ﴿ ثُمَّ أَنَزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَقْدِ ٱلْغَدِ أَمَنَةً فُعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَكَةً مِنكُمٌّ ﴾ سورة آل عمران آية ،١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 177     | ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِينَتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا ﴾ سورة آل عمران آية ١٥٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 £ 4   | ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ سورة آل عمران آية ٩٥٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 77, 817 | ﴿ فَمَن رُحِّزِعَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّكَةَ فَقَدْ فَازًّ ﴾ سورة آل عمران آية ١٨٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧٣      | ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَثْرَادِ ۞ ﴾ سورة آل عمران آية ١٩٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1.0     | ﴿ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِيَّةً ضِعَافًا ﴾ سورة النساء آية ٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 107     | ﴿ تِـلُّكَ حُـدُودُ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ يُدْخِـلَّهُ جَنَّنتِ ﴾ سورة النساء آية ١٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 101     | ﴿ فَٱلصَّدَلِحَاتُ قَنيْنَتُ ۚ حَلفِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ﴾ سورة النساء آية ٣٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 £ V   | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآةٌ ﴾ سورة النساء آية , ٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 179     | ﴿ هِإِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ اَلْأَمَننَتِ إِلَىٓ أَهْلِهَا ﴾ سورة النساء آية ٥٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 8 4   | ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيِّنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُوا بِٱلْمَدَلِّ ﴾ سورة النساء آية ٥٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 107     | ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ۚ ﴾ سورة النساء آية ٨٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 £ 1   | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرِّواَنَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْيِلَافًا كَثِيرًا ۚ ﴿ ﴾ سورة النساء آية ٨٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 £     | ﴿ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْدِينَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً ﴾ سورة النساء آية ١٠١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٩      | ﴿ ﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَفَةٍ أَقَ ﴾ سورة النساء آية ١١٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779     | ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ مِن تَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ ﴾ سورة النساء آية ١٣١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 198     | ﴿ ﴾ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَرَمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءَ بِلَّهِ ﴾ سورة النساء آية ١٣٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 V £   | ﴿ فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوةً ﴾ سورة النساء آية ، ١٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177     | ﴿ ﴿ لَا يُحِبُ اللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَّ ﴾ سورة النساء آية ١٤٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7.1     | ﴿ رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةً أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ سورة النساء آية ١٦٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 9       | ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ سورة المائدة آية ٤٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11      | ﴿ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنَ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكً ﴾ سورة المائدة آية ٤٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 2 4   | ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ سورة المائدة آية 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|         | the state of the s |
| 177.10. | ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يُرْتَذَ يَنكُمْ عَن دِينِهِۦ ﴾ سورة المائدة آية ٤٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177,10. | ﴿ يَتَايَّهَا الذِينَ ءَامُنَوَا مَن يَرْتَذَ بِنَكُمْ عَن دِينِهِۦ ﴾ سورة المائدة اية ٤٥.<br>﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى ٓ أَعَيْمُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ ﴾ سورة المائدة ٨٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 7.1        | ﴿ وَمَا نُرْبِيلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينٍّ فَمَنَّ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ ﴾ سورة الأنعام آية ٤٨ ـــ ٤٩.                                           |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 V £      | ﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوشُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِدٍ ﴾ سورة الأنعام آية ٦٨.                                                                                   |
| ٧٤         | ﴿ قَالَ فَيِمَآ أَغُويَتَنِى لَأَقَدُدَةَ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾ سورة الأعراف آية ١٦ ــ ١٧.                                                               |
| ££         | ﴿ فَدَلَنْهُمَا بِثَرُورٌ فَلَمَّا دَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَمُتُمَا سَوَّءَتُهُمَّا وَطَيْقًا بَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴾ سورة الأعراف آية ٢٢٠ |
| 115        | ﴿ يَنَبَقِ ْ عَادَمَ فَدَ أَتَرَلْنَا عَلَيْكُو لِيَاسًا يُوَرِى سَوَءَ تِكُمِّ وَرِيشًا ۖ وَلِيَاشُ النَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ سورة الأعراف آية ٧٦.                 |
| ٧٣         | ﴿ يَنَبَىٰ ءَادَمَ لَا يَفْيَنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُوَيَكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزعُ عَثْهُمَا لِيَاسَهُمَا ﴾ سورة الأعراف آية ٢٧,                     |
| 0 7        | ﴿ ﴾ يَنَهِيَ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا شُتَرِفُواْ ﴾ سورة الأعراف آية ٣١,                                         |
| ١٣٨        | ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَــَةَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ٱلْحَرْجَ لِعِبَادِهِ۔ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ سورة الأعراف آية ٣٣.                                           |
| ١.         | ﴿ فَمَنِ ٱتَّغَنَ وَأَصَّلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ ﴾ سورة الأعراف آية ٣٥.                                                                 |
| 1 £ 7      | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ مِ فَقَالَ يَفَوْمِ ٱعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُمْ مِينَ إِلَكِ غَيْرُهُۥ ﴾ سورة الأعراف آية , ٩ ٥                         |
| 91         | قَالُوٓاْ أَجِعْتَنَا لِنَعْبُدُ ٱللَّهَ وَصُدَهُ وَنَدَدَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَّا ۚ فَأَيْنَا بِمَا نَصِدُنّا ﴾ سورة الأعراف آية ٧٠.                       |
| ۸٧         | ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَـرَوًّا ﴾ سورة الأعراف آية ١٤٦.                                          |
| 191        | ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولُهُۥ إِن كُنتُد تُوْمِنِينَ لَيْكَا ﴾ سورة الأنفال آية ١.                                                                              |
| 7.0.17     | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُونُهُمْ ﴾ سورة الأنفال آية ٧.                                                                   |
| 144        | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِدُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُونُهُمْ ﴾ سورة الأنفال آية ٢ 🗕 ٤.                                                               |
| 1 £        | ﴿ وَلِيُسَيِّلِى ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَنًا ﴾ سورة الأنفال آية ،١٧                                                                                         |
| ٣          | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَسْتَجِيبُواْ يَقَو وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُجْيِيكُمْ ۖ ﴾ سورة الأنفال آية ٧٤.                                     |
| 1.4        | ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنْمَا ٓ أَمُولُكُمُ وَالْوَلَدُكُمُ فِتْمَدُّهُ وَأَنَّ اللَّهَ عِندَهُ ۚ أَجَرُّ عَظِيدٌ ۞ ﴾ سورة الأنفال آية ٢٨.                                   |
| 1 7 7      | ﴿ وَأَنَ اللَّهَ عِندَهُۥ أَجْرُ عَظِيمٌ ۞ ﴾ سورة الأنفال آية ٢٨.                                                                                                     |
| 104        | ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ ﴾ سورة الأنفال آية ٣٣.                               |
| <b>VV</b>  | ﴿ وَٱلْطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَلَا تَنَزَعُوا فَنَفَشَلُوا وَيَنْهَبُ رِيحُكُمٌّ وَآصْبِرُوٓاً ﴾ سورة الأنفال آية ٤٦.                                          |
| <b>Y Y</b> | ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطٍ ٱلْخَيْلِ ثُرْهِبُونَ بِدِ، عَدُوَّ اللَّهِ ﴾ سورة الأنفال آية ٦٠.                                    |
| ۱٦٧،٧٨     | ﴿ قُلَ إِن كَانَ ءَاجَآؤُكُمْ وَأَبْنَآٓؤُكُمْ وَأَيْوَكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَأَنْوَجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُو وَأَشْوَلُ ٱقْتَبَوْشُمُوهَـا ﴾ سورة التوبة آية ٢٤           |
| ٨٦         | ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَغَجَبَتْكُمْ كَثَرَتُكُمْ ﴾ سورة التوبة آية ٧٠.                                                                                            |
| 49         | ﴿ هِ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواۚ إِنَّ كَتَشِيرًا مِنِكَ ٱلْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُمُونَ أَمْوَلَ ٱلنَّاسِ ﴾ سورة التوبة آية ٣٤.                      |
| 44         | يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُوْ إِذَا قِيلَ لَكُوْ ٱنِفِرُواْ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ ٱفَّاقَلْتُدُ إِلَى ٱلأَرْضِ ﴾ سورة التوبة آية ٣٨.                   |
| 177        | ﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَتُ بَعَضُهُ م يَنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنْكِرِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمَعْرُوفِ ﴾ سورة التوبة آية ٦٧.                               |
| 1 4 7      | ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِيرَ ۦ ٓ اَسُوا انَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّاحِةِينَ ۞ سورة التوبة آية ١١٩.                                                              |
| 1 1 7      | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِيرَ ۦَامَـنُواْ فَرَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْتَبَشِرُونَ ۞ ﴾ سورة التوبة آية ١٧٤.                                                               |
| **         | ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا كُمْآءِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَٱخْلَطَ بِهِۦ نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ ﴾ سورة يونس آية ٢٤.                                    |
| Y • £      | ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْرَ شُهُودًا ﴾ سورة يونس آية ٦٦.                 |
| <b>Y0</b>  | ﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا دُوْيَيَّةٌ مِّن قَوْمِهِۦ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلِإِنْهِمَ أَن يَفْنِنَهُمْ ۚ ﴾ سورة يونس آية ٨٣.                        |
| 17         | ﴿ فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْمَا رَبَّنَا لَا تَجَعَلْنَا فِتْـنَةَ لِلْفَوْمِ ٱلظَّالِمِينِ ﴾ سورة يونس آية ٨٥.                                               |
|            |                                                                                                                                                                       |

| ٣٦     | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَا وَزِينَتُهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَلِهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَدُونَ ۞ ﴾ سورة هود آية ١٥ 🗕 ١٠. |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٤     | ﴿ وَكَذَالِكَ آخَدُ رَبِّكَ إِذَا آخَذَ ٱلشُّرَىٰ وَهِىَ طَلَيْلَةً إِنَّ آخَذَهُۥ آلِيهُ شَدِيدٌ ۞ ﴾ سورة هود آية ١٠٢.                               |
| 174    | ﴿ إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيِّءَاتُّ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلدَّاكِرِينَ ۞ ﴾ سورة هود آية ١١٤.                                                    |
| 197    | ﴿ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ سورة يوسف آية ٦ .                                                                                       |
| 771    | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلنِّيجَنُ آَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدَعُونَنِ ٓ إِلَيْدً ﴾ سورة يوسف آية ٣٣.                                                            |
| 7.1    | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلنِّيجَنُ ٱحَبُّ إِلَىٰٓ مِمَّا يَدَعُونَنِىٓ إِلَيْهِ ﴾ سورة يوسف آية ٣٣ ــ ٣٤.                                                       |
| 104    | ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَقِّ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ الْغَنْوُرُ الرَّحِيــــــــــُ ۞ ﴾ سورة يوسف آية ٩٨.                                        |
| 197    | ﴿ لَقَدَّ كَانَ فِي فَصَصِهِمْ عِبْرَةً لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَتِ مَا ﴾ سورة يوسف آية ١١١.                                                                |
| 197    | ﴿ أَمَرُلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَانَهُ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ ۚ بِقَدَدِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَيْدًا زَابِيًّا ﴾ سورة المرعد آية ،١٧                  |
| ١٧٣    | ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْنِيعَآهَ وَجْهِ رَبِّهِمٌ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا ﴾ سورة الرعد آية ٢٢.                                          |
| 177    | ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلنَّيْهِ عَنْهُ ﴾ سورة الوعد آية ٢٢.                                                                                   |
| 77, 27 | ﴿ اللَّهُ يَبَسُطُ اَلرِّزْقَ لِمَن يَشَالُهُ وَيَقْدِذُ وَقَرِحُوا بِالْحَيْوَةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيْوَةُ الدُّنْيَا ﴾ سورة الرعد آية ٢٦٫        |
| •      | ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَئِبُكُمْ لَهِن شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمٌّ وَلَهِن كَفَرُّمُ إِنَّ عَلَابِي لَشَدِيلًا ۖ ﴾ سورة إبراهيم آية ٧.                  |
| 197    | ﴿ ثُوْتِيَ أَكُلُهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ۚ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَشَالَ ﴾ سورة إبراهيم آية ٧٥ .                                            |
| 91,10  | ﴿ يُتَنِتُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّايِتِ فِي ٱلْحَنِوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلآخِرَةِ ﴾ سورة إبراهيم آية ٢٧.                       |
| 188    | ﴿ إِنَّا خَتُنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنفِظُونَ ۞ ﴾ سورة الحجر آية ٩.                                                                 |
| ٣٨     | ﴿ مَنسَلُوٓا أَهۡـلَ ٱلذِّكِّرِ إِن كُمْتُمْ لَا تَعْاَمُونَ ۞ ﴾ سورة النحل آية ٤٣.                                                                   |
| ٩.     | ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نَيْمَمَةِ فَوِنَ اللَّهِ ثُمَّرَ إِذَا مَشَكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْتَرُونَ ۞ ﴾ سورة النحل آية ٣٠.                            |
| 1 £    | ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِدِّ ﴾ سورة النحل آية ٩٢ .                                                                                            |
| 101    | ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَاكَ أُمَّةً قَايْتًا يَلْمَ خَنِيفًا وَلَتَم يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾ سورة النحل آية ١٢٠.                                  |
| 711    | ﴿ وَاصْبِرَ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَحْرَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ يَمَّا يَمْكُثُرُونَ ۞ ﴾ سورة النحل آية ١٢٧.              |
| ١٦     | ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْصَاحِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُر فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُّرِيدُ ﴾ سورة الإسراء آية ١٨ .                                          |
| 107    | ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَآبَنَ ٱلسَّمِيلِ وَلَا لَبُكَذِرْ تَبْذِيرًا ۞ ﴾ سورة الإسراء آية ٢٦ 🗕 ٢٧.                         |
| 9.8    | ﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِىٓ أَوْمَصْنَا ۚ إِلَيْكَ لِنَفْقَرَىَ عَلَيْتَ الْ عَبَرَثُمْ ﴾ سورة الإسواء آية ٧٧ ـــ ٧٥.              |
| 100    | ﴿ وَبِنَ اَلَّتِلِ فَسَهَجَـٰدْ بِهِۦ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ۞ ﴾ سورة الإسراء آية ٧٩.                       |
| 198    | ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَتَهُ لِنَقَرَأَهُ عَلَى ٱلتَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَرَلْتُنَّهُ نَغِرِيلًا ۞ ﴾ سورة الإسراء آية ٦٠٦.                               |
| 110,01 | ﴿ وَلَا نُطِعَ مَنْ أَغْفَلْنَا فَلْبَهُ، عَن ذِكْرِيَّا وَأَتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكَاتَ أَمْرُهُ فُرْظًا ۞ ﴾ سورة الكهف آية ٢٨.                         |
| 17 £   | ﴿ ﴿ وَالسَّرِبْ لَمْم مَّثَلًا رَجُلَيْنِ جَعَلَنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَدِ ﴾ سورة الكهف من آية ٣٢ ـــ ٤٣.                            |
| **     | وَاضْرِبْ لَمْمُ مَثَلَ ٱلْمَيْنَوْءَ ٱلدُّنْيَا كُمَّاءَ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءَ ﴾ سورة الكهف آية ٤٥.                                            |
| ٦٨     | ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَٱلْبَقِينَتُ ٱلصَّالِحَتُ خَيَّرٌ ﴾ سورة الكهف آية ٤٦.                                      |
| ١٣     | ﴿ وَفَنَنَّكَ فُنُونًا ۚ ﴾ سورة طه آية ٤٠.                                                                                                            |
| 71170  | ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعَنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيدًا ﴾ سورة طه آية ١٣١.  |
| 1 7 7  | ﴿ وَأَمْرَ أَهَاكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَأَصُطَبِرَ عَلَيْهَا ۖ لَا نَسْتَلُكَ رِزْقًا ۖ ﴾ سورة طه آية ١٣٢.                                                 |
|        |                                                                                                                                                       |

| Y1                                      | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوَّتِّ وَنَبُلُوكُم بِالشَّرِّ وَٱلْخَيَرِ فِتْمَاتُّهُ وَالِيِّنَا تُرْجَعُونَ ۞ ﴾ سورة الأنبياء آية ٣٥.                              |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y • A                                   | ﴿ وَنَصَنَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا تُطْلَمُهُ نَفْشُ شَيْئًا ﴾ سورة الأنبياء آية ٤٧.                                                    |
| 171, 771                                | ﴿ وَمَا آرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ۞ ﴾ سورة الأنبياء آية ١٠٧.                                                                                         |
| 1.                                      | ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اتَّـقُواْ رَبَّكُمُّ إِنَّ زَلْزَلَهُ اَلسَّاعَةِ شَنَّ عَظِيدٌ ۞ ﴾ سورة الحج آية ١ ــ ٢.                                                  |
| ٨٢                                      | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ۚ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرً الْطَمَأَنَّ بِلِيِّ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيْنَةً أَنقَلَبَ عَلَىٰ ﴾ سورة الحج آية ١١. |
| 199                                     | ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُلَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓأً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَانِ كَفُورٍ ۞ ﴾ سورة الحج آية ٣٨.                                         |
| 188                                     | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ سورة الحج آية ٧٨.                                                                                               |
| 1 V £                                   | ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْسُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ سورة المؤمنون آية ١ 🕳 ٤.                                                                                                          |
| ۹ ۱                                     | ﴿ مَّا سَمِعَنَا بِهَٰذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ۞ ﴾ سورة المؤمنون آية ٢٤.                                                                                    |
| ۸۳                                      | ﴿ أَيْحَسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِۦ مِن مَّالِ وَيَتِينَ ۞ لَنَارِعُ لَمْمْ فِى ٱلْحَيْرَتِ ﴾ سورة المؤمنون آية ٥٥ ـــ ٢٠٥                                     |
| 109                                     | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ۞ ﴾ سورة المؤمنون آية ٥٧ ــ ٢٠.                                                                            |
| 777                                     | ﴿ وَقُل رَّبِّ ٱعْدُدُ بِكَ مِنْ مَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ۞ ﴾ سورة المؤمنون آية ٩٧ ـــ ٩٨ .                                                                            |
| 77                                      | ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَمَا إِنَّا زَانِ ﴾ سورة النور آية ٣.                                            |
| ٥,                                      | ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَنَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمٌّ ﴾ سورة النور آية ٣٠.                                                                 |
| ٦ ٤                                     | ﴿ وَقُلَ ٱلْلَمْؤُمِنَتِ يَغَضُضَنَ مِنْ آتِصَدْرِهِنَّ وَيَحَفَظَنَ فَرُوجَهُنَّ وَلَا يُبَدِينَ زِينَتَهُنَّ ﴾ سورة النور آية ٣١.                                  |
| * 1 V                                   | ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُواْ مِنْ أَبْصَنَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمَّ ۚ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمَّ ﴾ سورة النور آية ٣٠ ــ ٣١                                   |
| ١٣٨                                     | ﴿ رِجَالٌ لَا نُلْهِمِيمُ تِجَنَرَةً وَلا بَيْحُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَارِ الصَّلَوْةِ وَلِينَآهِ الزَّكَوْةَ ﴾ سورة النور آية ٣٧.                                |
| 191                                     | ﴿ وَمَن يُطِيعِ اللَّهَ وَرَيْسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ رَبَيْنَقْدِ فَأُولَتِهِكَ هُمُّ الْفَايَرِثُونَ ﴿ كَيْ                                                       |
| 100                                     | ﴿ وَأَقِيمُواْ اَلصَّلَوْهَ وَيَاثُواْ الزَّكَوْةَ وَأَلِمِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾ سورة النور آية ٥٦.                                          |
| ٦,                                      | ﴿ وَلَئِكِنَ مَّنَّعَتَهُمْ وَءَابَآءَهُمْ حَنَّى نَسُواْ ٱلذِّكْرَ ﴾ سورة الفرقان آية ١٨.                                                                           |
| <b>Y</b> ٦                              | ﴿ وَحَمَلْنَا بَعْضَكُمْ لِيَعْضِ فِشَّنَةً أَنصَّبِرُوتٌ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ۞ ﴾ سورة الفرقان آية ٢٠٠                                                          |
| 171                                     | ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْمَدِّي ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ سورة الفرقان آية ٥٨ .                                                                                            |
| ۱۷٤ ،۸۸                                 | ﴿ وَبِيَكَادُ ٱلرِّحْدَينِ ٱلَّذِينِ كَيْ مَشُّونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَــًا ﴾ سورة الفرقان آية ٦٣.                                                                  |
| ۲ ۰ ٤                                   | ﴿ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْمَقَرًّا وَمُقَامًا ۞ ﴾ سورة الفرقان آية ٦٦.                                                                                                  |
| 1 2 7                                   | ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا ءَاخَرَ ﴾ سورة الفرقان آية ,٦٨                                                                                    |
| 1 V £                                   | ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلدُّورَ وَلِهَا مَرُّوا مِأْلِنَّوِ مَرُّوا كِرَامًا ۞ ﴾ سورة الفوقان آية ٧٧.                                                         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَسَا مِنْ أَزْوَجِتَ وَذُرِّينَائِنَا شُـرَّةَ أَعْيُنِ ﴾ سورة الفرقان آية ٧٤.                                               |
| 1 4 9                                   | ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ ۞ ﴾ سورة الشعراء آية ٨٨ ـــ ٨٩.                                                                                           |
| 198                                     | ﴿ وَأَنْذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِي ۞ ﴾ سورة الشعواء آية ٢١٤.                                                                                                      |
| 101                                     | ﴿ هَدَا مِن فَشَلِ رَبِّي لِيَبْلُونِ ءَأَشَكُرُ أَمْ أَكْفُرٌ ﴾ سورة النمل آية ٤٠.                                                                                  |
| 19                                      | ﴿ وَمَا أُوبِيتُ مِن ثَنَّهِ فَمَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَاتَّبقَى ۚ أَفَلًا تَعْقِلُونَ لَنَّ ﴾ سورة القصص آية ٦٠.   |
| ***                                     | ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةِ ﴾ سورة القصص آية ٧٠.                                                           |
| ه، ۲۲۱ ، ۱۳۸                            | ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ سورة القصص آية ٧٧.                                                   |

| 144            | ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَاتِ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَءَانَيْنَهُ مِنَ ٱلْكُوْرِ ﴾ سورة القصص آية ٧٦ ـــ ٨٣.                                             |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140            | ﴿ فَنَسَفْنَا بِيهِ وَبِدَادِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِتَةِ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ سورة القصص آية ٨١.                                          |
| 140            | ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَمَّلُهُمَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾ سورة القصص آية ،٨٣                                     |
| ٧٥             | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَائِكُمْمْ ﴾ سورة العنكبوت آية ١٢                                       |
| 117 (170       | ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْغَلْقَّ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةً ﴾ سورة العنكبوت آية ٢٠٠                             |
| 189 (1816) 981 | ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّكَافَةُ ۚ إِنَّ ٱلصَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحَثَنَاءِ ﴾ سورة العنكبوت آية ٤٥.                                                                 |
| 72.10          | ﴿ وَمَا هَذِهِ ٱلْمُنِيَّةُ ٱلدُّنْيَاۚ ۚ إِلَّا لَهُوُّ وَلَيْثُ ۚ وَلِيَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَيَوَانُّ ﴾ سورة العنكبوت آية ٦٤ .                        |
| 7.9            | ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَتَهِدِيَّتُهُمْ سُبُلَنّاً وَإِنَّ اللَّهَ لَنَعَ ٱللَّمْحَسِنِينَ ۞ ﴾ سورة العنكبوت آية ٦٩.                                      |
| ۳۸ ، ۳۰        | ﴿ يَعْلَمُونَ ظَنْهِرًا مِينَ ٱلْمُنِكَ ﴾ سورة الروم آية ٧.                                                                                                        |
| 1.1 .49        | ﴿ ثُمَّرَ كَانَ عَنِقِبَةً الَّذِينَ آسَتُوا السُّوَانَىٰ أَن كَنْهُواْ بِعَايَنتِ اللَّهِ ﴾ سورة الروم آية ١٠.                                                    |
| 71             | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِۦ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزَوْبَهَا لِيَشَكُنُواْ إِلَيْهَا وَيَعَمَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّةً ﴾ سورة الروم آية ٧١.                  |
| 1 £ 1          | ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ سورة الروم آية ٣٠.                                                                                          |
| 44             | ﴿ ۞ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ ﴾ سورة الروم آية ٤٥.                                                |
| ٨١             | ﴿ وَاتَّبِعْ سَيِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيٌّ ثُمَّ إِلَىٌّ مَرْجِعُكُمْ ﴾ سورة لقمان آية ٥٠.                                                                          |
| 4.0            | ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدَعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَفَنَهُمْ يُنفِئُونَ ۞ ﴾ سورة السجدة آية ١٦.                          |
| 111,111        | ﴿ وَجَعَلْنَنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَثْرِينَا لَمَنَا صَبُرُواً ۖ وَكَاثُواْ بِكَايَتِنَا بُوقِئُونَ ۞ ﴾ سورة السجدة آية ٢٤.                            |
| 101            | ﴿ ۚ وَمَن يَقَنُتُ مِنكُنَّ يَلْهِ وَرَسُولِهِ. وَتَمَّمَلْ صَدلِحًا نُؤْتِهَمَا أَجْرَهَا مَرَّتِينٍ ﴾ سورة الأحزاب آية ٣١.                                       |
| 777,107        | ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ ﴾ سورة الأحزاب آية ٣٥.                                                                             |
| ٣              | ﴿ يَمَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلَا سَدِيدًا ۞ ﴾ سورة الأحزاب آية ٧٠.                                                           |
| 107            | ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَبُولُهُ فَقَدْ فَازَ ﴾ سورة الأحزاب آية ٧١.                                                                                             |
| 1.1,121        | وَمَا آَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَبَكِيزًا وَلَكِئَ آَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ سورة سبأ آية ٢٨.                                    |
| 110            | ﴿ وَمَا ٓ أَمُوٰلَكُمْ ۖ وَلَا أَوْلِئَكُمْ مِالِّتِي تُقَرِّيكُمْ عِندَانَا زُلِفَتَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ ﴾ سورة سبأ آية ٣٧.                                      |
| 171            | ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُؤُمُّ ﴾ سورة فاطر آية ٢٨.                                                                                     |
| 1 1 2          | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُورَكَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّهَانَوَةَ ﴾ سورة فاطر آية ٢٩ ـــ ٣٠.                                                                |
| ١٦٨            | ﴿ ﴿ أَلَمْ أَمْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَبَيْنَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَّ إِنَّهُ لَكُو عَدُقٌ شِيئٌ ۞ ﴾ سورة يس آية ٢٠ ـــ ٦٠.                           |
| ۸۰             | ﴿ فَأَفَهَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَشَكَآءَلُونَ ۞ قَالَ قَابِلٌ مِنْهُمْ إِنَّى كَانَ لِى قَرِينٌ ۞ ﴾ سورة الصافات آية ٥٠ 🗕 ٥٧.                                |
| 11             | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتُنَدُّ لِلْقَالِمِينَ ﴾ سورة الصافات آية ٦٣.                                                                                               |
| ۸۵، ۵۵         | ﴿ وَلَا تَنَبِّعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ سورة ص آية ٧٦.                                                                                       |
| ٤٦             | ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفُرفًا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ۞ ﴾ سورة ص آية ٢٧،                                                                    |
| ٧١             | ﴿ وَوَهَبْنَا لِمَاوُدَ سُلَيْمَنَ ۚ يَعُمَ ٱلْعَبُدُ ۚ إِنَّكُۥ أَوَّابُ لِنَّكُمْ ﴾ سورة ص آية ٣٠ ــ ٣٣.                                                         |
| 107            | ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاآبِمًا يَحْذَدُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِهِرُ ﴾ سورة الزمر آية ٩.                                |
| 10             | ﴿ قُلْ يَنعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا انَّقُواْ رَبَّكُمٌّ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ ﴾ سورة الزمر آية ١٠.                               |
| Y • Y          | ﴿ فَأَعْبُدُواْ مَا شِنْتُمْ مِن دُونِدٍ ۚ قُلْ إِنَّ ٱلْخَنبِرِينَ ٱلَّذِينَ خَيئرُوٓاْ أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْفِينَدَةُ ﴾ سورة الزمر آية ١٥ ــ ٢٠. |
|                |                                                                                                                                                                    |

| ١٨٦        | ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ آخَسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبَا مُّتَثَنِّهِهَا مَثَانِيَ لَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْتَ رَبَّهُمّ ﴾ سورة الزمر آية ٢٣.   |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١.         | ﴿ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ لِهِ شُوَّةَ ٱلْعَلَمَاتِ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةُ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُنُمْ تَكْمِبُونَ ٢٤٪                  |
| 1 7 1      | ﴿ وَالَّذِى جَاءَ وَالْصِنْدَقِ وَصَدَدَقَ بِهِ ۚ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ۞ ﴾ سورة الزمر آية ٣٣                                                 |
| 7 4        | ﴿ وَقَالَ الَّذِي ٓ ءَامَرَ كَنْفَوْمِ اتَّبِعُونِ ٱهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ۞ ﴾ سورة غافر آية ٣٨ــ ٣٩.                                             |
| ۸٧         | ﴿ وَلَعَدَابُ ٱلْآخِرَةِ آخَرَنَّ وَهُمْ لَا يُتَصَرُّونَ ۞ ﴾ سورة فصلت آية ١٦.                                                                        |
| ۸۰         | ﴿ ﴿ وَقَيَّضْ مَا لَمُنْمَ قُرَيَّاتُوا لَهُمْ مَّا بَيْنَ آيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ سورة فصلت آية ٢٥.                                             |
| ١٨٧        | ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِيةٍ. تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيهِ ۞ 🚓 سورة فصلت آية ٢٠                                |
| ١٨٧        | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنَيْنَا فِي آلَاَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَقَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ سورة فصلت آية ٥٣.                             |
| 177 (158   | ﴿ وَالَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِيَرَقِمْ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوْءَ وَٱمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ سورة الشورى آية ٣٨.                                     |
| ۸۳         | ﴿ وَنَادَىٰ فِتْرَعَوْنُ فِى فَوَّيْهِ ءِ قَالَ يَنَقَوْرِ ٱلْيَسَ لِي مُلْكُ مِشْرَ ﴾ سورة الزخوف آية ٥١.                                             |
| ۸۳         | ﴿ أَمْرَ أَنَا خَيْرٌ مِينَ هَذَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ بُهِينَ ۞ ﴾ سورة الزخوف ٥٢ .                                                      |
| ۸۳         | ﴿ فَلَوَلَآ ٱلۡقِىَ عَلَيْهِ أَسۡوِرَهُ ۚ مِن دَهَبٍ أَوۡ جَآهَ مَعَـٰهُ ٱلۡمَلَـٰتِيكَ مُمْفَتَرِيبِ ۞ ﴾ سورة الزخوف آية ٥٣.                          |
| 176        | ﴿ ٱلْأَخِـٰلَآءُ يَوْمَهِلِم بَعْشُهُمْ لِيَعْضِ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾ سورة الزخرف آية ٦٧.                                                  |
| 14         | ﴿ وَمَالَيْنَتُهُم قِنَ ٱلْآيَنَٰتِ مَا فِيهِ بَلَتَوَّا شِيثُ ۞ ﴾ سورة الدخان آية ٣٣ .                                                                |
| ٥٨         | ﴿ أَفَرَهَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَيْهُ وَأَصْلَهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ ﴾ سورة الجاثية آية ٢٣.                                                 |
| 711        | ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَرْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا نَسْتَعْجِل لَمُنَّم ﴾ سورة الأحقاف آية ٣٥.                                          |
| ۲ ٤        | ﴿ إِنَّمَا لَلْمَيْوَةُ الدُّنْيَا لَيَبُّ وَلَهَوُّ وَإِن فُؤْمِنُوا وَتَنْقُوا يُؤْتِكُو أُجُورَكُمْ ﴾ محمد آية ٣٦                                   |
| ٤٦         | ﴿ وَيُمَذِبُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَتِ وَٱلْمُثْمِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَتِ ٱلظَّ آيَينَ بَاللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوَةً ﴾ سورة الفتح آية ٦.                 |
| **         | ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ وَاللَّهُ أَلَقُوا اللَّهُ ﴾ سورة الحجرات آية ١.                  |
| 178        | إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ إِخَوَةً فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ آخَوَيْكُمُّ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾ سورة الحجرات آية ١٠.                 |
| ٤٨         | ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَجْتَنِبُوا كَتِبَرُا مِنَ الطَّنِ إِنَّ بَعْضَ الطَّنِّ إِنَّهُ ﴾ سورة الحجرات آية ١٢.                            |
| Y • V      | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوشُ بِدِء نَشُسُلَّةً. وَخَنْ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ سورة ق آية ١٦ 🗕 ١٨       |
| ٤٩         | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَتَعَلَمُ مَا ثُوَسُوسُ بِهِۦ نَشَسُمُّهُ وَتَحْنُ أَفَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبَّلِ ٱلْوَرِيدِ ۞ ﴾ سورة ق آية ١٧ 🗕 ١٨. |
| 11         | ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّادِ يُفْنَنُونَ ۗ ﴾ سورة الذاريات آية ١٣.                                                                                     |
| 105        | ﴿ كَانُواْ طَلِيلًا مِنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ ﴾ سورة الذاريات آية ,١٧                                                                            |
| 104        | ﴿ وَإِلَّا نَحَادِ هُمْ بَسَنَقْفِرُونَ ۞ ﴾ سورة الذاريات آية ١٨.                                                                                      |
| 19.        | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِئْنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ٢٠٠٠ ﴾ سورة الذاريات آية ٥٦.                                                               |
| ٨٦         | ﴿ فَلَا ثُنَرُكُواْ أَنفُسَكُمْ ۗ هُوَ أَغَلُرُ بِمَنِ اتَّقَىٰ ۞﴾ سورة النجم آية ٣٢.                                                                  |
| <b>7</b> 7 | ﴿ أَلَّا نَرِرُ وَزِيرَةٌ ۚ وِنَّدَ أُخْرَىٰ ۞ ﴾ سورة النجم آية ٣٨ ﴿                                                                                   |
| ٤٩         | ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَمَ ٱلشُّرَءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلإِنسَدَنَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴾ سورة الرحمن آية ١ 🗕 ٤.                                             |
| ٩          | ﴿ إِنَّهُۥ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ۞ ﴾ سورة الواقعة آية ٧٧ .                                                                                               |
| ٥٩         | ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْيَقِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَنَتُ لِلَذِيتَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن فَرِيكُمْ ﴾ سورة الحديد آية ١٣ ــ ١٤.               |
| ٧٨         | ﴿ ﴿ أَلَمْ بَأَنِ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ أَن غَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلرِحْدِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ آلَفَيّ ﴾ سورة الحديد آية ١٦.                       |

| 07, 77, 717 | ﴿ ٱعْلَمُواَ أَنَّمَا ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمْقٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَيُكَاثَرٌ ﴾ سورة الحديد آية ٢٠.                                        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 712         | ﴿ سَابِقُوٓا ۚ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن زَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَثْهَمَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ سورة الحديد آية ٧١.                                              |
| 149         | ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَمْلَمُ مَا فِي ٱلنَّمَـٰوَنِتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِيُّ مَا يَكُوثُ مِن تَجْوَىٰ ثَلَنْفَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمٌ ﴾ سورة المجادلة آية ٧. |
| 1.5         | وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفَسِهِ. فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ۞ سورة الحشر آية ٩.                                                                                     |
| 7.7         | ﴿ يَكَائِبُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُواْ اللَّهَ وَلَتَمَنُطُلُّ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَنَدِّ وَلَتَقُوا اللَّهَ ﴾ سورة الحشو آية ١٨.                          |
| 197         | ﴿ لَوَ أَنزَكَا هَذَا ٱلشُّرْءَانَ عَلَى جَبَـٰلٍ لِّرَأَيْتَهُۥ خَنشِعًا مُتَصَـٰـذِكَا يِّنَ خَشَّيَةِ ٱللَّهِ ﴾ الحشو آية ٧١.                                       |
| 17          | ﴿ رَبَّا لَا تَجْمَلُنَا وَيْسَمَّ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ سورة الممتحنة آية ٥.                                                                                          |
| ٤٣          | ﴿ فَلَمَا زَاعُواَ أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُّ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ ٱلْفَنِيقِينَ ۞ ﴾ سورة الصف آية , ٥                                                    |
| ١٣٨         | ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّمَانَوُهُ فَٱنتَشِـرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾ سورة الجمعة آية ١٠.                                                  |
| 171 (1.4    | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَثُوا لَا نُلْهِكُمْ اَتَمَوْلُكُمْ وَلَا أَوْلَـٰدُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ سورة المنافقون آية ٩.                                       |
| 171,17      | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِيرَ عَامَلُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلِئادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَأَخَذَرُوهُمٌّ ﴾ سورة التغابن آية ١٤.                                    |
| ٤١، ٨٢      | ﴿ إِنَّمَا ٓ أَمَّوَلُكُمُ ۗ وَأَوَّلِكُدُكُمُ فِتَّمَةً ﴾ سورة التغابن آية ١٥.                                                                                        |
| 107         | ﴿ إِن تُقْرِضُواْ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُصَدِّمِهُ لَكُمْ وَيَغْضِرُ لَكُمٌّ ﴾ سورة التغابن آية ١٧ ـــ ١٨.                                                          |
| 1 £ 9       | ﴿ وَكَأَيْنَ يَن قَرْيَةٍ عَنَتَ عَنّ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ. فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا ﴾ سورة الطلاق آية 🔥                                                 |
| ١.          | ﴿ فُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ سورة التحريم آية ٦.                                                                                                          |
| ۲.۳         | ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُّومًا عَسَىٰ ﴾ سورة التحريم آية ٨.                                                             |
| 10          | ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنيَا بِمَصْدِيحَ وَجَعَلَتُهَا رُجُوبًا لِلشَّيَعِلِينَّ ﴾ سورة الملك آية , ٥                                                      |
| 17.         | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم مِالْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ۞ ﴾ سورة الملك آية ١٢.                                                            |
| ۱۸۵،۱۳۳     | ﴿ أَلَا يَمْلَمُ مَنَ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّهِلِيفُ ٱلْخَيِدُ ۞ ﴾ سورة الملك آية ،١٤                                                                                      |
| ٨٢          | ﴿ ءَأَينَكُمْ مَن فِى اَلسَّمَآيَ أَن يَغْييفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا مِحَ تَنُورُ ۞ ﴾ سورة الملك آية ١٦ — ١٧.                                                        |
| ۸۲          | ﴿ أَمَّنَ هَلَاَ ٱلَّذِى بَرْزُقُكُمُ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَةً, كَلَ لَّجُواْ فِ عُنُو وَتَقُورٍ ۞ ﴾ سورة الملك آية ٧١.                                                 |
| 175         | ﴿ إِنَّا بَنْوَتَهُمْرَ كَنَا بَلُوْيَا أَضَبَ لَلِئَتَهِ إِذَ أَنْتُمُوا لِيَشْرِئَهُمْا مُشْيِحِينَ ۞ ﴾ سورة القلم آية ١٧ ــ ٣٣.                                     |
| 114         | ﴿ وَحَمَى فَأَرْعَىٰ ﴾ سورة المعارج آية ١٨.                                                                                                                            |
| 107         | ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغَفِرُواْ رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ خَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاةَ عَلَيْكُمْ فِدْرَارًا ۞ ﴾ سورة نوح آية ١٠ ــ ١٢.                                     |
| ١٤          | ﴿ لَأَسْتَقَيْنَهُم مَّانًا غَدَقًا ۞ لِتَغْيِنَكُمْ فِيدًا ﴾ سورة الجن آية ١٧ ـــ ١٧,                                                                                 |
| 198         | ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرُهُمْ هَجَرًا جَمِيلًا ۞ ﴾ سورة المزمل آية ١٠.                                                                             |
| ۲.٦         | ﴿ لَاَ أَفْيَمُ بِيَوْرِ ٱلْفِيْسَةِ ﴾ وَلَا أَقْيِمُ بِالنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞ ﴾ سورة القيامة آية ١ ــ ٢.                                                            |
| ٩           | ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَهُۥ وَقُوْمَاتُهُۥ ۞ فَإِمَا قَرَائِتُهُ فَآلِيَّهُ قُرْمَاتُهُۥ ۞ ﴾ سورة القيامة آية ١٧ ـــ ١٨                                                |
| ١.          | ﴿ فَوَقَنَهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْبَوْرِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَةً وَشُرُوكًا ۞ ﴿ سورة الإنسان آية ١١.                                                                |
| ٤٩          | ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَشِينَ ۞ ﴾ سورة الانفطار آية ١٠ 🗕 ١١,                                                                                    |
| 197         | ﴿ كُلَّا بَنَّ رَانَ عَلَى قُلُومِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾ سورة المطففين آية ١٤                                                                               |
| 1 £ 9       | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوفَ كِنَبُهُر بِيَمِينِهِۦ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ ﴾ سورة الانشقاق آية ٧ ـــ ٨,                                                     |
| 19          | ﴿ بَلْ تُؤْثِدُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنِّيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْغَىٰ ۞ ﴾ سورة الأعلى آية ١٦ ــ ١٧ .                                                              |
|             |                                                                                                                                                                        |

| 110,04 | ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ رَبُّهُۥ فَأَكْرَمَهُۥ وَنَعْسَهُۥ فَيَقُولُ رَفِت ٱكْرَمَنِ ۞ ﴾ سورة الفجر آية ١٥ ـــ ١٦ |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 79     | ﴿ وَتَجْبُونَ ٱلْمَالَ حُبًّا جَمًّا ۞ ﴾ سورة الفجر آية ٧٠.                                                                           |
| ١٦     | ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ خَبِّرٌ لَّكَ مِنَ ٱلأُولَىٰ ۞ ﴾ سورة الضحى آية ٤.                                                                   |
| 79     | ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْحَيْرِ لَشَدِيدً ۞ ﴾ سورة العاديات آية ٨.                                                                      |
| 119    | ﴿ أَلْهَـٰنَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ سورة التكاثر آية ١ ـــ ٨.                |
| ١٤٠    | ﴿ وَٱلْمَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَاصَّوُا وَعَيِلُوا ٱلصَّذِيحَتِ ﴾ سورة العصو ١ ــ٣.               |
| 175    | ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ٢٠٠٠ ﴾ سورة العصر آية ٣.      |
| 114    | ﴿ ٱلَّذِى جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدُهُ ۞ ﴾ سورة الهمزة آية ٢ .                                                                           |
|        |                                                                                                                                       |

# فهرس الأحاديث النبوية

|            | 25. 2 5 b                                                                 |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | طـــوف الحـــديث                                                          |
|            | (( <sup>†</sup> ))                                                        |
| 1 £ 9      | (( أتدرون من المفلس ؟ قالوا المفلس فينا ))                                |
| ١.         | (( اتقوا النار ولو ))                                                     |
| 119        | (( أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقرأ ))                              |
| 1 * V      | (( اثنتان یکرههما ابن آدم : یکره الموت ))                                 |
| 1 V •      | (( إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهو أمانة ))                            |
| 101        | (( إذا مات ولد العبد قال الله تعالى لملائكته ))                           |
| ٤٥         | (( استحيوا من الله حق الحياء، قلنا : إنا نستحي ))                         |
| 144        | (﴿ أَسَلَّمَ تَسَلَّمَ يُؤْتِكَ اللهُ أَجِرُكُ مَرْتَيَنَّ ))             |
| 144        | (( أعطيت خمساً لم يعطهن أحد ))                                            |
| 114        | (( أظنكم سمعتم أن أبا عبيدة قدم بشيء ))                                   |
| ١٤٣        | (( أقيلوا ))                                                              |
| 19.        | (( ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة ؟ ))                   |
| 20         | (( الحياء من الإيمان ))                                                   |
| <b>**</b>  | (( الحيل في نواصيها الحير ))                                              |
| <b>V1</b>  | (( الحيل لثلاثة ))                                                        |
| 414        | (( الدعاء هو العبادة ))                                                   |
| ٣١         | (( الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر ))                                       |
| ٦٣ ، ٢٣    | (( الدنيا متاع وخير متاع الدنيا ))                                        |
| <b>٧</b> ٩ | (( الرجل على دين ))                                                       |
| 114        | (( ألك مال ))                                                             |
| 777        | (( اللهم إيي أعوذ بك من الجبن ))                                          |
| 777        | (( اللهم إين أعوذ بك من شر ))                                             |
| ٥٢         | (( المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خبر ))                         |
| ١٦٣        | (( المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً ))                               |
| ٥٢         | (( المؤمن يأكل في معىً واحمد، والكافر ))                                  |
| ۸١         | (( المرء مع من أحب ))                                                     |
| 1 🗸 🗸      | (( المستشار مؤتمن ))                                                      |
| 147        | (رَامًا والله اِنيَ لأَخْشَاكُم لله وَاتقاكُم له ))                       |
| ***        | (( أنا على حوضي أنظر من يرد علي ))                                        |
| 14.        | (﴿ أَنَّ الأَمَانَةَ نَزَلَتَ فِي جَدْرِ قَلُوبِ الرِجَالِ ﴾)             |
| ۳.         | (( إن الدنيا حلوة خضرة وإن الله ))                                        |
| ۳1         | (﴿ إِنَّ الْدَنيَا مَلْعُونَةً، مُلْعُونَ مَا فِيهَا ، إلا ذَكُرُ الله )) |
| ٧٥         | (( إن الشيطان ))                                                          |
| V £        | (( إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم ))                                |
| 177        | ((إن الصدق يهدي إلى البر ))                                               |
| 197        | (( إِن العبد إِذَا أَخطأ ))                                               |
| 44         | (﴿ إِنْ اللهُ تَعَالَى جَعَلَ الدُّنيا كُلَّهَا قَلْيَالًا ))             |

```
49
                                                                                         (( إن الله عز وجل ضرب ما يخرج .. ))
                                                                      (( إن الله ليرضى عن العبد يأكل الأكلة فيحمده عليها .. ))
101
                                                                             (( إن الله ليملى للظالم _ أي يمهله _ فإذا أخذه .. ))
 ٨٤
                                                                                            (( إن الله يعطى الدنيا من يحب .. ))
110
                                                                                          (( إن المرأة تقبل في صورة شيطان .. ))
 ٦0
771
                                                                              (( أن النبي صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذاً .. ))
1 . £
                                                                                                    ((إن الولد مبخلة مجبنة))
                                                                                                 (( أن تعبد الله كأنك تراه .. ))
144
                                                                    (( أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر بالسوق، داخلاً .. ))
 71
                                                                                           (( إن لكل أمة فتنة وفتنة أمتى المال ))
177
 ٧٤
                                                                                               (( إن للشيطان لمة بابن آدم .. ))
                                                                                               (( إن لله تسعة وتسعين اسماً .. ))
1 1 1
190
                                                                                (( إنما أنزل أول ما نزل منه سور من المفصل .. ))
                                                                             (( إنما أهلك من كان قبلكم ألهم إذا سرق فيهم .. ))
124
                                                                                 (( إنما مثل الجليس الصالح والجليس السوء .. ))
 ۸١
                                                                                  (( إن مطعمَ ابن آدم قد ضُربَ مثلاً للدنيا .. ))
 ۳.
                                                                                 (( إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى .. ))
 ٤٤
                                                                                              (( إن من ورائكم أيام الصبر .. ))
 94
177
                                                                                                      (( إن هذا الدينار ... ))
                                                                                           ((إياكم والجلوس في الطرقات .. ))
75,01
                                                                                           ((إياكم والدخول على النساء .. ))
 70
                                                                                                 ((إياكم والظن فإن الظن .. ))
 ٤٨
                                                                                   (( أيها الناس اتقوا الله وأجملوا في الطلب .. ))
177
                                                                                               (( أيها الناس أفشوا السلام .. ))
194
                                                        (( ب))
                                                                      (( بادروا بالأعمال سبعاً هل تنتظرون إلا فقراً منسياً أو .. ))
 79
                                                                                   (( بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم .. ))
114
140
                                                                         ((بينما رجل يمشى في حلة تعجبه نفسه مرجل جمته .. ))
                                                        (( ت ))
174,110
                                                                                     (( تعس عبد الدينار والدرهم والقطيفة .. ))
                                                        ((ث))
T1V (1.7
                                                                               ((ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان .. ))
                                                                                           (( ثلاث مهلكات : شح مطاع .. ))
 ٥٨
                                                         (( す ))
                                                                                (( جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم ... ))
 ٦٨
                                                        ((て))
                                                                                       (( حبب إلى النساء والطيب وجعلت .. ))
 74
                                                                                              (( حُلوة الدنيا مُوة الآخرة، .. ))
                                                                                                   (( حينئذ يسجد لها الكفار ))
 ٧٩
```

7 5 1

|            | ((                                                                             |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| <b>v</b> 9 | ز خالفوا المشركين احفوا الشوارب ))                                             |
| 177        | ز خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ))                                        |
|            | (( • ))                                                                        |
| 1 1 1      | ر دع ما يريبك إلى ما لا يريبك ))                                               |
|            | (( ذ ))                                                                        |
| 719        | ﴿ فَكُو الرَّجِلَ ))                                                           |
|            | (( س ))                                                                        |
| 194        | ﴿ سَئُلُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أي النَّاسُ أكرم ؟ )) |
| ٧٣         | (سبق بالخيل وراهن ))                                                           |
| ***        | ﴿ سَمَعَ رَسُولَ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجَلاً يَدْعُو ))      |
| 170        | ((سياحة أمتي الجهاد))                                                          |
|            |                                                                                |
|            | (( ))                                                                          |
| 1 £ 1      | (( عرضت علي الأمم ))                                                           |
|            | غ                                                                              |
| ٧.         | ﴿ غزونا من المدينة ﴾)                                                          |
|            | (( <sup>ف</sup> ))                                                             |
| 177        | ز فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره ))                                   |
| 197        | ﴿ فَإِذَا أَنَا بِيوسَفَ ﴾)                                                    |
| <b>v9</b>  | ز فصل ما بين صيامنا وصيام ))                                                   |
| ***        | ز فقال اعملوا ))                                                               |
| 109        | ز فلما وقعت بين رجليها ))                                                      |
|            | (( <u>a</u> ))                                                                 |
| ٦٧         | (كان رجل يقال له موثد بن أبي مرثد الغنوي ))                                    |
| ٧٨         | ركان المسلمون ))                                                               |
| ٧٦         | كسروا فيها قِسيكم وقطعوا فيها أوتاركم ))                                       |
| ٤١         | (كل أمتي معافي إلا المجاهرين ))                                                |
| ۸٧         | ((كل بيمينك . فقال : لا أستطيع ))                                              |
| 191        | ( كل سلامي من الناس عليه صدقة ))                                               |
| 774        | (كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان ))                              |
| ٥٢         | ركل معروف صدقة ))                                                              |
| 0 £        | ((كن في الدنيا كأنك غريب ))                                                    |
|            | (( ل ))                                                                        |
| 17.        | ز لا بأس طهور إن شاء الله فقال : قلت طهور ))                                   |
| 117.1.0    | (( لا تزول قدما عبد يوم القيامة ))                                             |
| <b>v</b> 9 | (( لا تسلموا تسليم اليِهود فإن تسليمهم بالرؤوس ))                              |
| <b>v</b> 9 | ( لا تصاحب إلا مؤمناً ))                                                       |
| ١٣٨        | ﴿ لَا تَفْعَلُ فَإِنْ مَقَامُ أَحَدُكُمْ فِي سَبِيلُ اللَّهُ ))                |
| 47 £       | ( لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة ))                                          |
| 774        | ر لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية ))                                          |

```
((لا يا بنت الصديق ولكنهم .. ))
17.
                                                                                  (( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه .. ))
1.4
                                                                                 (( لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم .. ))
  ٦٤
                                                                                       (( لا يشكر الله من لا يشكر الناس .. ))
  1
                                                                                    (( لا يزال قلب الكبير شاباً في اثنتين .... ))
  ٥٣
                                                                                   (( لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر .. ))
 ٧٨
179
                                                                            (( لكل غادر لواء يوم القيامة يقال هذه غدرة فلان ))
                                                                     ((لم يكن شيء أحب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم .. ))
 74
1 . £
                                                                                        (( لو أن لابن آدم وادياً من ذهب .. ))
171
                                                                                                   (( لو تعلمون ما أعلم ... ))
  79
                                                                                 (( لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغي .. ))
                                                                              (( لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة .. ))
  71
  ٤ ٤
                                                                        (( لولا الحياء من أن يأثر أصحابي عني الكذب لكذبته .. ))
                                                                                              (( لو يعلم المؤمن ما عند الله .. ))
7 . 7
177
                                                                                     (( ليأتين على الناس زمان لا يبالى المرء .. ))
                                                         (( 9 ))
117
                                                                                                (( ما الفقر أخشى عليكم .. ))
                                                                                             (( ما تركت بعدي فتنة أضر .. ))
 77
                                                                                    (( ما ذئبان ضاريان أرسلا في زريبة غنم .. ))
117
                                                                                                 (( ما زلت على الحال ....))
109
                                                                                           (( ما ضر عثمان ما عمل بعد اليوم ))
101,177
                                                                    (( ما على الأرض مسلم يدعو الله بدعوة إلا آتاه الله إياها .. ))
711
                                                         (( ما كان خلق أبغض إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكذب .. ))
111
                                                                                      (( ما ملاً ابن آدم وعاءً شراً من بطنه .. ))
 01
                                                                                    (( ما من امرئ مسلم ينقى لفرسه شعيراً .. ))
 77
                                                                          (( ما من عبد يقول صباح كل يوم ومساء كل ليلة .. ))
777
                                                                                                 (( ما نقصت صدقة من مال ))
1.0
                                                                                      (( مثلى ومثلكم كمثل رجل أوقد ناراً .. ))
197
                                                                                                        (( مزق الله ملكه .. ))
 ٨٤
                                                                                          (( من أتى إليكم معروفاً فكافئوه .. ))
  1
                                                                                         (( من أرضى الناس بسخط الله .. ))
  ٧٧
                                                                            (( من أسخط الله في رضى الناس سخط الله عليه .. ))
  3
                                                                                       (( من التمس رضا الله بسخط الناس .. ))
  94
 ٧٩
                                                                                                  (( من تشبه بقوم فهو منهم ))
                                                                                      (( من رأى منكم منكراً فليغيره بيده .. ))
174
                                                                                   (( من قرأ حرفاً من كتاب الله فله حسنة .. ))
110
                                                                                       (( من كان آخو كلامه لا إله إلا الله .. ))
1 27
114
                                                                                                  (( من لبس ثوب شهرة . . ))
119
                                                                                        (( من لم يدع قول الزور والعمل به .. ))
```

7 5 7

| ن                |                                                   |
|------------------|---------------------------------------------------|
| ٧.               | (( نزلت في النفقة ))                              |
| (( <b>-</b> & )) |                                                   |
| <b>AA</b>        | (( هون عليك، فإنما أنا ابن امرأة ))               |
| (( £ ))          |                                                   |
| 17               | (( واتقوا النساء ))                               |
| 101              | (( وأفضل الصلاة بعد الفريضة ))                    |
| ١٦٣              | (( والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه )) |
| 19               | (( والله ما الدنيا في الآخرة إلا كما ))           |
| 445              | (( والمهاجر من هجر ما نمى الله عنه ))             |
| ٥٨               | (( وثلاث مهلكات ))                                |
| V9               | (( ولا تشتملوا كاشتمال اليهود ))                  |
| **1              | (( ومن شر فتنة ))                                 |
| 114              | (( ويل للنساء من الأحمرين ))                      |
| (( ي ))          |                                                   |
| 101              | (( يا بلال أرحنا بالصلاة ))                       |
| 72.0.            | (( يا علي لا تتبع النظرة ))                       |
| *17              | (( يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة ))        |
| 14.              | (( يتبع الميت ثلاثة فيرجع اثنان ويبقى معه واحد )) |
| ٧٦               | (( يتقارب الزمان ـــ أي تنقص بركته فيمر سريعاً )) |
| 1 £ 9            | (( يُدينِ المؤمن يوم القيامة من ربه عز وجل ))     |
| ***              | (( يستجاب لأحدكم ما لم يعجل ))                    |

(( يقول ابن آدم : مالي مالي .. ))

(( يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى .. ))

7 2 2

117

## فهرس الأعلام

| الصفحة     |                    | العلـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|------------|--------------------|-----------------------------------------|
|            | (( <sup>f</sup> )) | 1                                       |
| <b>£</b> 9 | (( //              | إبراهيم التيمي                          |
| 17         |                    | أبو حيان الأندلسي                       |
| ٤.         |                    | ً<br>أبو عبد الله المقدسي.              |
| 1 £        |                    | أبو هلال العسكري                        |
| 14.        |                    | الجنيد                                  |
| 7 £        |                    | الحوالي                                 |
| 7.9        |                    | الربيع بن خيشم.                         |
| **.        |                    | الربيع بن يونس                          |
| 44         |                    | الضحاك بن سفيان                         |
| 117        |                    | العلاء بن زياد.                         |
| 197        |                    | المحاسبي.                               |
| 7 £        |                    | المناوي                                 |
|            | (( ・ ))            |                                         |
| 717        |                    | بشر الحافي                              |
| 107        |                    | بقي بن مخلد.                            |
|            | ((5))              |                                         |
| 104        |                    | جعفر الباقر                             |
|            | (( <b>w</b> ))     |                                         |
| **         |                    | سلمة بن دينار                           |
| 19.        |                    | سلیمان بن موسی                          |
|            | $((\xi))$          |                                         |
| Y . 0      |                    | عبد الله بن دينار                       |
| 174        |                    | عبد الله بن عون                         |
| ٤٩         |                    | عطاء بن أسلم                            |
|            | ط                  |                                         |
| 1.0        |                    | طرفة بن العبد                           |
|            | (( • ))            |                                         |
| 119        |                    | مطرف بن عبد الله الشخير .               |
| Y • A      |                    | منصور بن عمار.                          |
| Y•V        |                    | میمون بن مهران.                         |
|            | (( ي ))            |                                         |
| 117        |                    | يحي بن معاذ الرازي.                     |

#### فهرس المصادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم
- ابن الأثير، الإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، النهاية في غريب الحديث والأثر، اعتنى به
   رائد بن صبري بن أبي علفة، طربدون)، بيت الأفكار الدولية، لبنان، ٥٠٠٥م.
  - ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبدالله، أحكام القرآن، تحقيق: على محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت ـــ
     لبنان، ط(بدون)
  - ابن القيم، الإمام، التفسير القيم، جمعه: محمد أويس الندوي، حققه: محمد حامد الفقي، ط (بدون)، دار
     الفكر، بيروت ـــ لبنان، ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م
- ابن المبارك ، الإمام شيخ الإسلام عبد الله، بن المبارك المروزي، كتاب الزهد ويليه كتاب الرقائق، حققه وعلق عليه الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، طربدون)، دار الكتب العلمية.
  - ٦ ابن المبارك المروزي، الإمام شيخ الإسلام عبد الله، كتاب الزهد ويليه كتاب الرقائق، حققه وعلق عليه :
     الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، طربدون)، دار الكتب العلمية، بيروت ـــ لبنان.
    - ٧ ابن تيمية الحرابي، أحمد بن عبد الحليم أبو العباس، مجموع الفتاوى
  - ابن حجر، الإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلايي، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ط1، دار
     البيان للتراث، القاهرة، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٩ ابن حجر، شهاب الدين الفقيه أحمد بن علي بن محمد بن علي الكناني العسقلاني الشافعي، الإصابة في تمييز الصحابة، طربدون، دار الكتاب العربي، بيروت.
- - ابن قیم الجوزیة، شمس الدین، أبی عبد الله، محمد، بن أبی بكر، إعلام الموقعین عن رب العالمین، ط۲، دار
     الفكر، بیروت للبنان، ۱۳۹۷هـ ۱۹۷۷م.
  - ١٢ ابن قيم الجوزية، الإمام شمس الدين أبو عبد الله محمد، عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ط٤، دار الآفاق
     الجديدة، بيروت، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م
- ۱۳ ابن قيم الجوزية، الإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر، الفوائد، ط۱، دار الريان للتراث، القاهرة، ۲۰۷ هـ ۱۳ ۱۸۷ م.
- ١٤ ابن قيم الجوزية، الإمام شمس الدين، محمد، بن أبي بكر ، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ط٣، دار
   الندوة الجديدة، بيروت، ١٤٠٠ هـ.
  - ١٥ ابن قيم الجوزية، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط٢، دار ابن القيم، الدمام، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
  - ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، زاد المعاد في هدي خير العباد، تحقيق : شعيب الأرناؤوط و عبد القادر الأرناؤوط، ط١٤، مؤسسة الرسالة ــ مكتبة المنار الإسلامية، بيروت ــ الكويت،
     ١٤٠٧هــ ١٩٨٦م
  - ۱۷ ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تحقيق محمد حامد الفقي، ط (بدون)، دار الكتاب العربي، بيروت، ٣٩٦٠هـ.
- ۱۸ ابن قیم الجوزیة، مفتاح دار السعادة ومنشور ولایة العلم والإرادة، ط(بدون)، دار الکتب العلمیة، بیروت بلنان، ۱۹ ۱هـ ۱۹۹۸م، ۲۰۹۶ بی ۱۰۰ بیصرف یسیر.

- ۱۹ ابن كثير، أبي الفداء الحافظ بن كثير الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق : د. أحمد أبو ملحم، د. علي نجيب عطوي، أ. فؤاد السيد، أ. مهدي ناصر الدين، أ. علي عبد الستار، ط(بدون)، دار الكتب العلمية، بيروت للنان
  - ٢٠ ابن كثير، الإمام أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، ط١، دار الفكر.
- ٢١ ابن مفلح المقدسي، الإمام الفقيه المحدث أبو عبدالله محمد، الآداب الشرعية، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، وعمر القيّام، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٧١٤ هــ ٩٩٦م
  - ۲۲ ابن منظور، الإمام العلامة أبي الفضل، جمال الدين، محمد، بن مكرم، ابن منظور، الإفريقي، المصري، لسان
     العرب، ط1، دار صادر، بيروت \_ لبنان، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ابن هشام، السيرة النبوية، حققها وضبطها وشرحها ووضع فهارسها: مصطفى السقا، إبراهيم الأبياري، عبد
   الحفيظ شلمي، ط(بدون)، دار الكنوز الأدبية.
  - ٢٤ أبو حيان، محمد، بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي الغرناطي ، تفسير البحر الحيط، ط٣، دار الفكر،
     ٢٤ ١٤٠٣ ١٩٨٣م.
- ٢٥ أحمد، الأستاذ الدكتور مهدي رزق الله، السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية دراسة توثيقية تحليلية، ط٢،
   دار إمام الدعوة، الرياض، ٢٤٤٤هـ.
  - ٢٦ الأصبهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله ، حلية الأولياء، ط ٤، دار الكتاب العربي، بيروت، ٥٠٤ هـــ.
  - ۲۷ الأصفهاني، العلامة الراغب ، مفردات ألفاظ القرآن، ط۳، دار القلم، دمشق/ الدار الشامية، بيروت،
     ۲۳ هـ ۲۰۰۲م.
  - ٢٨ الأندلسي، القاضي أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق :
     عبدالسلام عبد الشافي محمد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، ١٩١٣هـ ١٩٩٣م
- ٣٠ البغداي، زين الدين أبي الفوج عبد الرهن بن شهاب الدين بن أحمد بن رجب الحنبلي، جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، طربدون)، دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية
  - ٣١ البلالي، عبد الحميد، تأملات بعد الفجر، ط ٢، ٢٢٤ ١هـ ١٩٩٢م.
- ٣٢ البيهقي، الإمام الحافظ أبي بكر، أحمد، بن الحسين، كتاب الزهد الكبير، حققه وخرج أحاديثه وفهرسه الشيخ عامر أحمد حيدر، ط ٣، مؤسسة الرسالة، بيروت \_ لبنان، ١٤١٧هـ ٩٦ م.
  - ٣٣ التبريزي، شرح الخطيب، ديوان ذي الرمة، كتب مقدمته وهوامشه وفهارسه مجيد طراد، طربدون)، دار الكتاب العربي، بيروت ـــ لبنان، ٢٠٠٤هــ ٢٠٠٤م.
    - ٣٤ الجزائري، أبو بكر ، نداءات الرحمن لأهل الإيمان، ط (بدون)، دار السلام، مصر ــ القاهرة.
  - ٣٥ الحازمي، أبي أنس، حسين، بن محسن، أبي ذراع، موقف المسلم من الفتن في ضوء الكتاب والسنة، ط١،
     مكتبة أضواء السلف، الرياض، ٢٠٤٠هـ ١هـ ٢٠٠٠م.
    - ٣٦ الدقس، د. كامل، سلامه ، منهج سورة النور في إصلاح النفس والمجتمع، ط ٢، دار الشروق، جدة.
      - ٣٧ الدقس، د.كامل، سلامه ، روائع من الأدب النبوي، ط ٢، دار الشروق، جدة.
  - ٣٨ الذهبي، الإمام شمس الدين، محمد، بن أحمد، بن عثمان ، سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط٧،
     مؤسسة الرسالة، بيروت \_ لبنان، ١٤١٠هـ.

- ٤٠ الزرقاني، الاستاذ الشيخ محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ط (بدون)، دار الكتب العلمين،
   بيروت ــ لبنان، ٢١٦هــــ ١٩٩٦م.
  - الزركلي، خير الدين، الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين،
     طر٥١)، دار العلم للملايين، بيروت ـــ لبنان، ٢٠٠٢م، ٣٠٠٣
  - ٢٤ الزمخشوي، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي ،الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون
     الأقاويل في وجوه التأويل، ط١، دار الفكر، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
    - ٤٣ الزنيدي، عبد الرحمن، بن زيد ، العصرانية في حياتنا الاجتماعية، ط١،دار المسلم، الرياض، ١٥٠١هـــ دهـــ ١٩٩٤م.
  - ٤٤ السباعي، مصطفى ، أخلاقنا الاجتماعية، ط٥، المكتب الإسلامي، بيروت/ دمشق، ٧٠٤ هــ ١٩٨٧م.
    - ٥٤ السحيباني، عبد الحميد بن عبد الرحمن، الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن، ط ١، دار القاسم،
       الرياض، ٤١٧ هـ ١٩٩٦م.
- ٢٦ السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، الدلائل القرآنية في أن العلوم والأعمال النافعة العصرية داخل في الدين
   الإسلامي، ط۲، مركز صالح بن صالح الثقافي، عنيزة، ٢ ١ ٤ ١هـ ٢ ٩ ٩ ٢م.
- ٧٤ السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، الرياض الناضرة والحدائق الزاهرة في العقائد والفنون المتنوعة الفاخرة،
   ط٢، مركز صالح بن صالح الثقافي، عنيزة، ١٤٤١هـ ١٩٩٢م.
  - ١٤٨ السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، العقيدة الإسلامية، ط٢، مركز صالح بن صالح الثقافي، عنيزة،
     ١٤٢١هـ ١٩٩٢م.
- السعدي، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، اعتنى به تحقيقاً ومقابلة عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ط١، مركز فجر للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠١١هـ ٢٠٠٠م، ص٩١٧.
  - السهيلي، الإمام المحدث عبد الرحمن، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، ط ١، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـــ لبنان، ١٤٢١هــ ٢٠٠٠م.
- ٥١ الشاطبي، أبو إسحاق، إبراهيم، بن موسى، اللخمي، الغرناطي، المالكي ، الموافقات في أصول الشريعة، طر
   بدون)، دار المعرفة، مكة المكرمة، عنى بضبطه وترقيمه ووضع تراجمه الأستاذ محمد عبد الله دراز.
- ٥٢ الصالح، الدكتور محمد، أديب، الربانيون قدوة وعمل قراءة في التوبية والسلوك، ط ١، دار الوطن، الرياض، ٥٢ ١٠ الهـ ٢٠٠٠م.
  - ٥٣ الصباغ، محمد بن لطفي، أقوال مأثورة وكلمات جميلة، ط ٢، المكتب الإسلامي، بيروت/دمشق/عمان، عمد العباغ، محمد بن لطفي، أقوال مأثورة وكلمات جميلة، ط ٢، المكتب الإسلامي، بيروت/دمشق/عمان،
- ٥٤ الصباغ، محمد، بن لطفي، قضايا في الدين والحياة والمجتمع تأملات في عدد من جوامع الكلم، ط ١، المكتب الإسلامي، بيروت/ دمشق/عمان، ١١٤١هـ ١٩٩١م.
  - ٥٥ الطبري، الإمام الكبير أبي جعفر، محمد، بن جرير ، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، المطبعة الكبرى
     الأميرية بمصر، ١٤١٧هـ ١٩٩٢م.
  - ٥٦ العدوي، صفاء الضوي أحمد ، إهداء الديباجة بشرح سنن ابن ماجه، ط١، مكتبة دار اليقين، البحرين، ٢٢ هـ ١٠٠١م
    - ٥٧ الغزالي، الإمام أبو حامد، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت ــ لبنان، ط (بدون).

- ٥٨ الغزالي، الإمام أبو حامد، مكاشفة القلوب المقرب إلى علام الغيوب، ط٥، دار المعرفة، بيروت ــ لبنان، ٥٨ الغزالي، الإمام أبو حامد، علق عليه عبد الحميد طعمه حلبي.
  - ٥٩ الغزالي، محمد، خلق المسلم، ط٢، دار القلم، دمشق/بيروت، ٢٠٠١هـ ١٩٨٠م.
- ٦١ القرضاوي، الدكتور يوسف، العبادة في الإسلام، ط ٢٤، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
  - ٦٢ القرضاوي، د. يوسف، الخصائص العامة للإسلام، ط ١٠، مؤسسة الرسالة، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
    - ٦٣ القرضاوي، د. يوسف، الصبر في القرآن، ط (بدون).
- ١٦٥ الماوردي، أبي الحسن، علي، بن محمد، بن حبيب، البصري، أدب الدنيا والدين، ط٤، دار الكتب العلمية،
   بيروت ــ لبنان، ١٣٩٨هــ ١٩٧٨م.
- 77 الماوردي، أبي الحسن علي بن محمد، بن حبيب، البصري، البغدادي، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، ط (بدون)، دار الكتب العلمية، بيروت ــ لبنان، ٢٠٠٣هـــ ١٩٨٣م.
- ۲۷ المحاسبي، أبو عبد الله، الحارث، بن أسد، بدء من أناب إلى الله ويليه آداب النفوس، تحقيق مجدي فتحي السيد،
   ط ١، دار السلام، القاهرة، ٢١٤هـ ١٩٩١م.
  - ٦٨ المناوي، العلامة المحدث محمد، المدعو بعبد الرؤوف ، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ط (بدون)، دار
     المعرفة، بيروت ـــ لبنان.
  - ٦٩ الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، الأخلاق الإسلامية وأسسها، ط١، دار القلم، دمشق، ٣٩٩هـ هـ ٦٩ اهـ
  - ۷۰ الناصر، محمد، حامد ، العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب، ط۱، مكتبة الكوثر، الرياض،
     ۱۷۱ هـ ۱۹۹۳م.
  - النسفي، الإمام الجليل العلامة أبي البركات، عبد الله، بن أحمد، بن محمود ، مدارك التنزيل وحقائق التأويل ،
     طربدون)، دار الكتاب العربي، بيروت ــ لبنان، ٨٠٤ هــ.
- النووي، الإمام أبي زكريا، يحي، بن شرف، النووي، الدمشقي، رياض الصالحين، حققه عبد العزيز رباح و أحمد
   يوسف الدقاق، راجعه الشيخ شعيب الأرنؤوط، ط ٤، دار المأمون للتراث، ٢٠١١هــ ١٩٨١م.
  - النووي، الإمام الحافظ شيخ الإسلام محي الدين أبي زكريا يحي بن شرف، الأذكار المنتخبة من كلام سيد
     الأبرار صلى الله عليه وسلم، ط (بدون)، مكتبة الجمهورية العربية، مصر.
    - ٧٤ أيوب، حسن، رحلة الخلود، ط٥، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
  - بن أبي الدنيا، الحافظ أبي بكر، عبد الله، بن محمد، بن عبيد، الصمت وحفظ اللسان، تحقيق: د. محمد أحمد
     عاشور، ط 1، دار القافلة، المنطقة الشرقية، ٢٠٠١هـ ١٩٨٦م.
  - بن حجر، شيخ الإسلام شهاب الدين، أحمد بن حجر العسقلاني، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، حققه
     وقدم له ووضع فهارسه محمد سيد جاد الحق، ط ١، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م.
    - ٧٧ حسن ، خالد، رمضان ، وصف الدنيا في الكتاب والسنة، ط (بدون)، دار الإيمان، الإسكندرية.
    - ٧٨ حوى، سعيد ، المستخلص في تزكية الأنفس، ط٧، دار السلام، القاهرة، ١٩١٩هـ ١٩٩٨م.
      - ٧٩ خلاف، عبد الوهاب، علم أصول الفقه، ط٢، دار القلم، الكويت، ١٣٩٨هـ /١٩٧٨م

- ٨٠ دحلان ، عبد الله، صادق ، تحليل سلوك الشراء لدى السيدات السعوديات والمقيمات بمدينة جدة، مركز
   البحوث بالغرفة التجارية الصناعية بجدة، ١٤١٧هـ ١٩٩٢م.
- دروزة ، محمد، عزة ، الدستور القرآني والسنة النبوية في شؤون الحياة، ط ٢، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ١٣٨٦هـــ ١٩٦٦م.
  - ٨٢ سابق، السيد، إسلامنا، طربدون)، دار الكتاب العربي، بيروت ــ لبنان.
  - ۸۳ سند بن مطلق السبيعي، الخيل معقود في نواصيها الخير، ط۱، مكتبة العبيكان، الرياض، ۲۶، ۱هـــ ۸۳ ۸۳ م.
- ٨٤ طراد، قدم له وشرحه مجيد، ديوان أبي العتاهية، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت ـــ لبنان، ٢٠٠١هـــ ٨٤ هـــ الم
- م طهماز، عبد الحميد، الوحي والنبوة والعلم في سورة يوسف، ط ١، دار القلم، دمشق/ الدار الشامية،
   بيروت، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ٨٦ طهماز، عبد الحميد، محمود ، التوراة والإنجيل والقرآن في سورة آل عمران، ط١، دار القلم، دمشق/ الدار
   الشامية، بيروت، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
  - العربي، علية، دراسات في سيكولوجية الملابس،ط۱، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٦٦هـ ١٩٩٦م،
     اس٤٩ بتصرف
  - معهد الدراسات الإسلامية، ط
     بهجت، محاضرات في الفقه الجنائي الإسلامي لطلبة معهد الدراسات الإسلامية، ط
     (بدون)، دار الشباب، القاهرة، ٧٠٠١هــ ١٩٨٧م.
  - ٨٩ ﴿ عَلُوانَ، عَبِدُ اللهُ نَاصِحِ ، مُحَاضِرة في الشريعة الإسلامية وفقهها ومصادرها، ط ١، دار السلام، القاهرة.
  - ٩٠ علوان، عبدالله، ناصح، أحكام الزكاة على ضوء المذاهب الأربعة، ط٧، دار السلام، القاهرة ــ مصر،
     ٢٢ هــ ٢٠٠٢م.
    - ٩١ علوان، عبدالله، ناصح، حتى يعلم الشباب، ط٧، دار السلام، القاهرة، ١٤١هـ ١٩٩٠م.
    - ٩٢ عمير، محمد محمود، المؤمنون كما وصفهم الله في القرآن الكريم، ط (بدون)، دار الطباعة، القاهرة.
  - ٩٣ فائز، أحمد، طريق الدعوة في ظلال القرآن، ط (بدون)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠١١هــ ١٩٨١م.
- ۹۶ قصاب، جمع ودراسة وتحقيق د. وليد، ديوان محمود الوراق، ط۱، دار صادر، بيروت ـــ لبنان، ۲۲۲ هـــ در مدروت ـــ لبنان، ۲۲۲ هـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ لبنان، ۲۲۲ هــ دروت ـــ دروت ــــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ــــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ـــ دروت ــــ دروت ـــ دروت ـــ
  - ٩٥ قطب، سيد، في ظلال القرآن، ط٨، دار الشروق، بيروت ــ القاهرة، ٣٩٩هــ ١٩٩٧م.
  - ٩٦ قطب، سيد، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ط (بدون)، دار الشروق، بيروت/ القاهرة.
  - ٩٧ قطب، محمد، منهج التربية الإسلامية، ط ٤، دار الشروق، بيروت / القاهرة، ٠٠٤ هـ ١٩٨٠م.
  - ٩٨ كوزون، د.أنس، أحمد، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ط ٢، دار نور المكتبات، جدة، ١٨٤١هــ
     ٩٨ كوزون، د.أنس، أحمد، منهاج الإسلام في تزكية النفس، ط ٢، دار نور المكتبات، جدة، ١٨٤١هــ
  - ٩٩ محمد بن حسن عقيل موسى، المختار المصون من أعلام القرون، ط ١، دار الأندلس الخضراء، جدة،
     ٤١٥هـ ٩٩٥م.
  - ١٠٠ موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، إعداد مجموعة من المختصين بإشراف: صالح بن عبد الله بن حميد، عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن ملوح، ط١، دار الوسيلة، جدة، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
    - ١٠١ موسى، محمد بن حسن بن عقيل ، الثبات، ط ٣، دار الأندلس الخضراء، جدة، ١٨٤ هـ ١٩٩٨م

- ۱۰۲ موسى، محمد بن حسن عقيل ، نزهة الفضلاء قمذيب سير أعلام النبلاء للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ط١، دار الأندلس، جدة، ١٩٩١هـ ١٩٩١م.
- ۱۰۳ ميمني، وجنات، عبد الرحيم ، لماذا الاختلاف ونحن أمة واحدة، ط۱، دار المجتمع، جدة، ۱۶۲۳هـ اهـ ۱۰۳ ۱۰۳ م.
  - ١٠٤ نصيف، الدكتورة فاطمة، عمر، أخلاقنا في الميزان، ط ١، دار المحمدي، جدة، ٢٢٢هـ ١٠٠١م.
- ۱۰۰ يوسف، د. محمد، السيد ، منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ط۱، دار السلام، القاهرة ــ مصر، ۲۲٪ اهــ در ١٠٠٢م.
  - ١٠٦ يوسف، محمد، خير، نساء زاهدات، ط ١، دار الوطن، الرياض، ١٤١٣هـ.

#### الدوريات:

- الأسرة العدد ٩٠٩، ربيع الثاني ١٤٢٣هـ، ص٩١قام بإجراء هذا التحقيق: من الرياض: الأسرة، خزامى
   القوس، معمر خليل، عبد الله أبا الخيل، ومن جدة: أمال رتيب، ومن القاهرة: محمد جمال عرفة.
- ٢ إبراهيم، فايز عبد العزيز، باحث في التفسير بجامعة الجزيرة بالسودان، مقالة في مجلة الإعجاز العلمي، مجلة فصلية
   تصدر عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد الرابع عشر، ذو القعدة ٣٣٤ هـ.
  - ٣ الخليل، عبد العزيز، مقالة في مجلة البيان العدد ١٤٧، ذو القعدة ٢٠١١هـ مارس ٠٠٠٠م.
  - ٤ المصري، العلامة محمد أمين ، في سبيل الدعوة الإسلامية ، ص٣٩ ــ ٣٤ باختصار نقلاً عن مجلة البيان
     العدد٧١ ، ٢٠٠ هـ .
- الدويسان، الدكتورة سارة، أنماط الاستهلاك غير المرشد لدى الأسرة وما قد يرتبط بها من مشكلات خاصة بسداد الديون الاستهلاكية، ورقة عمل ألقيت في مؤتمر التحديات المعاصرة للإدارة المالية للأسرة الكويتية الآثار والحلول،
   ١ ـ ٣ مايو ٢٠٠، الكويت.مسرح الأمانة العامة للأوقاف.

#### برامج الحاسب الآلي:

- ١ مصحف النشر المكتبي، الإصدار الرابع.، شركة العريس للكمبيوتر.
- ٢ المكتبة الألفية للسنة النبوية، الإصدار الثالث، مركز التراث للبرمجيات.
- ٣ الموسوعة الذهبية للحديث النبوي الشريف وعلومه، الإصدار الثالث، مركز التراث للبرمجيات.

#### مواقع إنترنت:

- www.alabany.net موقع الإمام المحدث محمد ناصر الدين الألباني ۱
- موقع الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف (الدرر السنية)
  - ٣ الخطيب، معتز، صناعة الجسد .. الدخول إلى أسواق الرقيق، موقع إسلام أون لاين
- ٤ مشهور، صابر، دراسة الهوية العربية كما تعكسها أغابي الفيديو كليب، موقع إسلام أون لاين

## فهرس الموضوعات

| •   | الهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | شــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                  |
| ٣   | المقادماة                                                                              |
| ٤   | سباب اختيار الموضوع                                                                    |
| ٤   | تحديد المشكلة                                                                          |
| ٥   | خطة الرسالة                                                                            |
| ٦   | منهج الرسالة                                                                           |
| ٨   | التمهيد                                                                                |
| ٩   | مصطلحات البحث                                                                          |
| ٩   | أولاً : المنهج                                                                         |
| ٩   | ٺانياً: القرآن الكريم                                                                  |
| ١.  | ئالثاً: الوقاية                                                                        |
| ١.  | رابعاً: الفتنة                                                                         |
| ١٣  | خامساً : الفرق بين الفتنة والابتلاء                                                    |
| 10  | سادساً : الحياة الدنيا                                                                 |
|     | الباب الأول : الحياة الدنيا في القرآن الكريم                                           |
|     | الفصل الأول : قيمة الحياة الدنيا وصفتها كما وردت في القرآن الكريم والسنة النبوية       |
| 19  | المبحث الأول : قيمة لحياة الدنيا                                                       |
| * * | المبحث الثاني : صفة الحياة الدنيا في القرآن الكريم                                     |
| * * | ١ – ألها متاع الغرور                                                                   |
| ۲ ٤ | ٣ – ألها لعب ولهو وزينة وتفاخر                                                         |
| 77  | ٣- ألها حياة قصيرة كدورة حياة النبات                                                   |
| 79  | المبحث الثالث : وصف الحياة الدنيا في السنة النبوية                                     |
| 44  | ١ – أن الله تعالى جعلها قليلاً                                                         |
| 44  | <ul> <li>٢ – أن ما يأكله الناس جُعل مثلاً لها</li> </ul>                               |
| ٣.  | ٣– أنها حلوة خضرة                                                                      |
| ٣1  | ٤ – أنها سجن المؤمن وجنة الكافو                                                        |
| ٣١  | o — أنها ملعونة                                                                        |
|     | الباب الأول : الحياة الدنيا في القرآن الكريم                                           |
| 41  | الفصل الثاني : الصفات والأعمال الموقعة في فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكريم |
| **  | اولاً : الجهل                                                                          |
| 44  | ئانياً :التكذيب بآيات الله والاستهزاء كها                                              |
| ٤٠  | ئالثاً : الحوص على المصالح الشخصية                                                     |
| ٤١  | رابعاً : الإغراق في المعاصي                                                            |
| ٤٤  | وهناك عوامل مساعدة على الوقوع في الفتن، منها :                                         |
| ٤٤  | ۱ – انعدام الحياء .                                                                    |

| ٧ – سوء الظن.                                        | ٤٥   |
|------------------------------------------------------|------|
| ٣ – فضول الكلام                                      | ٤٨   |
| € -فضول النظر                                        | ٤٩   |
| o <u>- فض</u> ول الطعام                              | ٥١   |
| ٦ -فضول المخالطة                                     | ۲٥   |
| ٧-طول الأمل                                          | ٥٣   |
| الباب الثايي : فتنة الحياة الدنيا                    |      |
| الفصل الأول : أنواع الفتن                            | ٥٨   |
| النوع الأول: فتنة الشبهات                            | ٥٨   |
| والنوع الثابي : فتنة الشهوات                         | ٦.   |
| ١ ـــ الفتنة بالنساء                                 | 71   |
| ٧ ـــ الفتنة بالبنين                                 | ٦٨   |
| ٣_ الفتنة بالأموال                                   | ٦٩   |
| 🕹 ــــ الفتنة بالخيل                                 | ٧.   |
| ٥ ــــ الفتنة بالأنعام والحرث                        | ٧٣   |
| ٦ـــ الفتنة بالشيطان                                 | ٧٤   |
| ٧ ـــ الفتنة بالناس                                  | ۷٥   |
| ٨ – الفتنة بالخير والشر                              | ۸١   |
| <ul><li>٩ـــ الفتنة بالملك والجاه والمظاهر</li></ul> | ۸۳   |
| • ١ – الفتنة بالعجب والكبر                           | ٨٥   |
| ١١ – الفتنة بمسايرة الواقع                           | 91   |
| بعض الصور لفتنة مسايرة الواقع                        | 91   |
| الآثار الخطيرة لفتنة مسايرة الواقع                   | ١    |
| الباب الثايي : فتنة الحياة الدنيا                    |      |
| الفصل الثابي : فتنة المال والبنين أدلة من الواقع     | 1.4  |
| صور من القرآن الكريم تحكي عن فتنة الولد والمال       | 171  |
| أولاً : فتنة الولد                                   | 171  |
| ثانياً : فتنة المال                                  | 175  |
| الخلاصة                                              | 170  |
| مآلات الفتنة بالمال                                  | 177  |
| الباب الثالث : الوقاية من فتنة الحياة الدنيا         |      |
| الفصل الأول : المنهج الوقائي في القرآن الكريم        |      |
| المبحث الأول : سمات المنهج القرآني وخصائصه           | 171  |
| ١ ــ العالمية                                        | 171  |
| ٧_ الأصالة والخلود في نصوص الشريعة                   | 1 44 |
| ٣_ التيسير ورفع الحرج                                | 172  |
| <ul> <li>٤ ـــ رعاية مصالح البشر</li> </ul>          | 140  |
|                                                      |      |

| 127   | <ul><li>التوازن بين المادة والروح</li></ul>                                             |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 149   | ٦ – التلازم بين العقيدة والحياة                                                         |
| 1 £ . | ٧ – الواقعية                                                                            |
| 1 £ 1 | ٨ ـــ الثبات والمرونة                                                                   |
| 1 20  | المبحث الثاني : الصفات والأعمال الواقية من فتنة الحياة الدنيا كما وردت في القرآن الكريم |
| 1 20  | أولاً : الصفات الإيمانية : وتشتمل الآيي :                                               |
| 1 20  | <ul> <li>١ توحيد الله وعدم الإشراك به عز وجل.</li> </ul>                                |
| 1 2 7 | ٢ ــ الإيمان بالغيب.                                                                    |
| 1 £ 9 | ٣ _ عدم الخوف من لوم الناس                                                              |
| 1 £ 9 | ٤ _ القنوت لله                                                                          |
| 101   | ثانياً : الصفات التعبدية                                                                |
| 107   | ١ ـــ إقامة الصلاة                                                                      |
| 102   | ٢ ـــ إيتاء الزكاة                                                                      |
| 100   | ٣ ـــ الذكر                                                                             |
| 101   | ٤ ـــ الخشية من الله عز وجل                                                             |
| 17.   | ہ ـــ التوكل على الله عز وجل                                                            |
| ١٦١   | ٦ ـــ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                                                   |
| ١٦٤   | ٧ _ السياحة                                                                             |
| 178   | ثالثاً : الصفات الخُلُقية                                                               |
| 178   | ١ ـــ اكتساب محبة الله                                                                  |
| 177   | ۲ الوفاء بالعهد                                                                         |
| ١٦٨   | ٣ _ الأمانة                                                                             |
| 179   | ٤ الصبر                                                                                 |
| 179   | o الصدق                                                                                 |
| 1 V 1 | ٦ الإحسان                                                                               |
| 1 7 7 | ٧ ـــ الإعراض عن اللغو                                                                  |
| 1 7 7 | <b>٨ ا</b> لتواضع<br>                                                                   |
| 1 V £ | ٩ _ الحلم                                                                               |
| 140   | ٠١٠ تحقيق الشورى                                                                        |
|       | الباب الثالث : الوقاية من فتنة الحياة الدنيا                                            |
|       | الفصل الثاني : منهج القرآن في الوقاية من الفتن                                          |
| ١٧٨   | أولاً : التدابير الوقائية الخلقية والاجتماعية لإصلاح حياة البشر وتعميرها                |
| 144   | ١ ــــ الإيمان بالله واليوم الآخر                                                       |
| 1 🗸 ٩ | ۲ ــ العبادات                                                                           |
| 1.4.  | ٣ الأخلاق                                                                               |
| 1.4.  | ٤ المعاملات                                                                             |
| 141   | o العقوبات                                                                              |

| ١٨٣   | ثانياً : الخطوات العملية للنجاة من الفتن                                |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٣   | ١ ــ تقوية الإيمان بالله عز وجل : عن طريق :                             |
| ١٨٣   | أ ـــ الارتباط المدائم بكتاب الله تلاوة وتدبراً                         |
| 110   | ب ـــ النظر في ملكوت السموات والأرض                                     |
| ١٨٧   | ج ـــ التعرف على أسماء الله الحسني وصفاته                               |
| ١٨٨   | ٢ ـــ تجديد الصلة بالله عن طريق العبادات و التدريب العملي عليها ومنها : |
| ۱۸۸   | أ ـــ الشعائو التعبدية                                                  |
| ١٨٩   | ب ــ الإكثار من الطاعات                                                 |
| 197   | ج ـ الإحسان مع الخلق                                                    |
| 194   | ٣_ التدرج                                                               |
| 195   | ٤ ــ ضرب الأمثال                                                        |
| 197   | o القصة                                                                 |
| ۲.,   | ٦ ـــ الترغيب والترهيب                                                  |
| 7.1   | خطوات لتزكية النفس :                                                    |
| 7.1   | ١ ــ التوبة                                                             |
| ۲.۳   | ۲ ــ المراقبة                                                           |
| ۲.0   | ٣ ــ المحاسبة                                                           |
| 7.7   | أمور تعين على المحاسبة من أبرزها :                                      |
| ۲.٦   | 1 ـــ استشعار رقابة الله على العبد وإطلاعه على خفاياه                   |
| ۲.٦   | ۲ ـــ تذكر الحساب الأكبر يوم القيامة                                    |
| Y • V | ٣ ـــ مطالعة سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه والسلف الصالح       |
| ۲.٧   | ٤ الجاهدة                                                               |
| ۲.۸   | أمور تعين على المجاهدة هي :                                             |
| ۲.۸   | أ ـــ الصبر                                                             |
| 711   | ب ــ التخلص من حب الدنيا                                                |
| 712   | <ul> <li>صحبة الصالحين</li> </ul>                                       |
| 110   | ٦ ــ تحصين النفس عن طريق :                                              |
| 110   | أ ـــ الزواج                                                            |
| 110   | ب الصيام                                                                |
| 417   | ج — غض البصر                                                            |
| 417   | ٧ ـــ اللجوء إلى الله بالدعاء                                           |
| * * * | ٨ – الهجرة إلى الله                                                     |
| 770   | الخياتيمة                                                               |
| 440   | أولاً : النتائج                                                         |
| 444   | ثانياً : التوصيات والمقترحات                                            |
| 779   | الفهارس                                                                 |