



# و المال المالية المالي على الصحابة البحياد

« دراسة تحليلية تُعنَى بدلالة الآيات على علوِّ مقام الصحابة رضي الله عنهم »

جسم مرسم خراط المراكز هي



في ظلال آيات الثناء على الصحابة النجباء « دراسة تحليلية تُعنَى بدلالة الآيات على علوِّ مقام الصحابة رضي الله عنهم »

#### الترقيق اللغوي سير اطهري أحمر

ٳڂڔٳڿ ڰؙۣؾۜ۞ۜڽڔۺڛڕؖڔۉٮۅؙٛ ؙ

الطّبَعَّةُ الأَوْلَىٰ ١٤٢٣ ـ ٨ - ٢٠١٢ م ISBN 978-9948-499-49-7

#### كُقُونُ لَطِّبُ بِحُفْظَة

لدائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي إدارة البحوث

هاتف: ۱۰۸۷۷۷۷ ٤ ۹۷۱ فاكس: ۱۰۸۷۵۵ ٤ ۹۷۱

الإمارات العربية المتحدة ص. ب: ٣١٣٥ - دبــي

www.iacad.gov.ae mail@iacad.gov.ae



### دائـــرة الشـــؤون الإســـلامية والعمـــل الخيـــري Islamic Affairs & Charitable Activities Department



« دراسة تحليلية تُعنَى بدلالة الأيات على علوِّ مقام الصحابة رضي الله عنهم »

باحث بإدارة البحوث

بيئي يُرِالنِّهُ الرِّحِينُ الرِّحِينُ الرِّحِينُ الرِّحِينُ الرِّحِينُ الرِّحِينُ الرِّحِينَ الرّ

افتتاحيــة



الحمد لله رب العالمين، والصَّلاة والسَّلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين.

#### وبعــد:

فيسر « دائرة الشون الإسلامية والعمل الخيري بدبي - إدارة البحوث » أن تقدِّم إصدارَها الجديد « في ظلال آيات الثناء على الصحابة النجباء: دراسة تحليلية تُعنَى بدلالة الآيات على علوِّ مقام الصحابة رضي الله عنهم » لجمهور القراء من السادة الباحثين والمثقفين والمتطلعين إلى العلم والمعرفة.

وهذا الكتاب دراسةٌ متأنية مستفيضة تتناول بالشرح والتعليق معظم ما ورد في كتاب الله سبحانه وتعالى من آيات الثناء والإشادة وعلامات الرضا والقبول، لصحابة رسول الله عليه الذين صحبوه بإحسان، وساروا

على نهجه بإتقان، وترسموا خطاه بعرفان، فكانوا هداة للأمّة، ومصابيح للأئمة من بعدهم، فأكرم بهم من قادة، وأعظم بجيلهم من جيل.

وهذا الإنجاز العلمي يجعلنا نقدم عظيم الشكر والدعاء لأسرة آل مكتوم حفظها الله تعالى التي تحب العلم وأهله، وتؤازر قضايا الإسلام والعروبة بكل سخاء، وفي مقدمتها صاحب السمو الشيخ محمد بن راشد بن سعيد آل مكتوم، نائب رئيس الدولة، رئيس مجلس الوزراء، حاكم دبي الذي يشيد مجتمع المعرفة، ويرعى البحث العلمي ويشجع أصحابه وينهض بطُلابه.

راجين من العلي القدير أن ينفع الأمة بهذا العمل، وأن يرزقنا التوفيق والسداد، وأن يوفق إلى مزيد من العطاء من أجل خدمة الإسلام وأهله.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصَلَّى الله على النَّبِيِّ الأميِّ الخاتم سيدنا محمَّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

الدكتور سيف بن راشد الجابري مدير إدارة البحوث  $ec{\mathsf{V}}$ بين يدي الكتاب



حمداً لله، وصلاةً وسلاماً على نبيِّه ومصطفاه من خلقه، وعلى آله وصحبه المترسمين هداه، والمقتفين آثاره رضى الله عنهم.

#### أمّا بعد:

عزيزي القارئ ... بين يديك كتاب لا ككل الكتب، ودراسة لا ككل الدراسات، إذ موضوعه من أشرف الموضوعات وأهمها، بل أخطرها، لا سيها في هذا الوقت بالذات، وهذا العصر بالتحديد، العصر الذي اختلطت فيه المفاهيم وتباينت أكثر من ذي قبل، لقلة أهل البصيرة الألباء، وندرة الحذاق الخبراء، ولفقدان ربان السفينة الماهر الخبير، وهي تبحر في موج متلاطم، وتخبط خبط عشواء.

لقد شرَّق النَّاس وغربوا، وكتبوا وأطنبوا، ومدحوا وقدحوا، والجبالُ - كشأنها - رواسي ثابتات، ومَنْ رامها بسوء يصدق عليه قول الشاعر:

#### كناطح صخرةً يوماً ليوهِنَـها فلم يَضِرْها وأوْهي قرنَهُ الوَعِلُ

فالصحابة الكرام - رضوان الله عليهم - جبال الحق، كانوا وما زالوا شامة في جبين الزمان، تضيء للسائرين، وتهدي الحائرين، فهم القمة السامقة في ذرا المجد، التي لا تطالها قمة، مهم تطاولت، والقيمة الإنسانية المتفردة في سهاء الخلد، التي لا تدانيها قيمة، مهم تجملت وتزينت، فقيمتها نابعة من ملاحظة عين راعيها ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِيٓ ﴾ [طه: ٣٩]، وروضها النضير اليانع يشرق ويزهو من رعاية أنوار عيون حاديها، وقائد ركبها. أعظم من وطئ الشرى، وهدى الورى، بنور بدا من أم القرى، فأضاء حالك الدُّجى.. إنّه رسولُ الله، منقذ البشرية وهاديها، بإذن ربه، إلى ما يسعدها ويحقق لها أمانيها.

يقدم لك هذا الكتاب صورة مفصلة للفضائل القرآنية الممتدة عبر الزمان، لذاك الجيل الربّاني الفريد المتفرد، نسيج وحده .. الذي نشأ وتربّى وترعرع ونهل وارتوى من سلسبيل عذب حديثه على ، وذاق وتذوق وسَكِرَ من حلال شهد رحيقه، ولطيف شمائله وخُلقه .. فقد كان خلقه على الترآن ، والقرآن يقول: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم:٤].. أعظم بها مِنْ شهادة له، ولمن تربى على يديه.

وكتبه: سيد المهدي أحمد محقق كتب أول بالدائرة

مقدمـــــة الكتاب



الحمد لله، أهلِ الثناء والمجد، وكلِّ عظمة وحمد، الكبير المتعال، المتفرد بالإفضال، الذي يخلق ما يشاء ويختار، ويقسم رحماته بالليل والنهار، ويصطفي من عباده من سبقت لهم منه الحسنى، وجرت بسعادتهم الأقدار، فاصطفى برحمته أنبياء ومرسلين، وملائكة مقربين، وأصحاباً لرسله هم صفوة السابقين، وأتباعاً لهم بإحسان إلى يوم الدين في يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ عَن يَشَامُ وَاللّهُ ذُو الفَفَضُ لِ الْعَظِيمِ ﴿ [آل عمران: ٤٧]، والصّلاة والسّلام على أشرف المرسلين وخاتم النبيين ورحمة الله للعالمين، سيّدنا ومولانا محمَّد وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه أجمعين.

أمّا بعد: فإن الله تعالى قد أثنى في كتابه العزيز على أصحاب رسوله ويله ثناءً بالغاً، ووصفهم فيه بأكرم الصفات، وبيّن أنه تعالى تولّى إعدادهم ليكونوا أهلاً لما وصفهم به .

والمتتبع لكتاب الله تعالى المتأملُ في آياته يجد عنايةً إلهية واضحةً بهذا

الجيل الرباني الفريد، جيل أصحاب رسول الله على الذي نزل القرآن بين أظهرهم، وتشرفوا بصحبة وبتربية من أرسله الله تعالى رحمة للعالمين، وهي عناية تتناسب مع شريف مقام نبيهم على ومع عظيم ما أعدهم الله تعالى له: ﴿ هُوَ اللَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْهُمُ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَوَيُرَكِّيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢].

ويقف المتأمل على شواهد عناية الله تعالى بهم، من خلال إنزاله القرآن بالإجابة عن الكثير من أسئلتهم، ومعالجة الكثير من الأحداث التي تقع لهم، والثناء على العديد من مواقفهم، وشدِّ أُزْرِهم، وتذكيرهم بنعم الله عليهم بإنزال السكينة في قلوبهم، ومدِّهم بملائكته تقاتل معهم، وتخديرهم من عدوهم، والتلطّف بهم، وتطييب قلوب بعضهم، والتخفيف عنهم في سبيل الله، والدفاع عنهم، وكلها ألوان عديدة من العناية الإلهية.

ونجد القرآن الكريم رباعاتب بعضهم عند الحاجة، وربا أنذر واشتدعلى فريق منهم تحذيراً لهم أن يسلكوا سبلاً تُرْديهم، أو لا تليق بهم، وتنبيها للا قد يغيب عنهم، وتذكيراً بنعمة الله عليهم بالهداية، وبأن فيهم رسوله الذي خصهم به وشرفهم بصحبته، فإذا هم به متبصرون، ومستجيبون تائبون، وكلُّ ذلك من تربية القرآن لهم، حتى يؤهلهم لشرف عبودية الله تعالى العبودية الخالصة، ويحقق فيهم إسلام الوجه لله تعالى،

مقدمــــة الكتاب

ويعدهم لتحمل أعباء البلاغ مع رسوله ﷺ، وخلافته من بعده، ونشر الهداية في العالمين.

ونجد القرآن الكريم يزخر أيضاً بآيات عظيمات في الثناء عليهم عامة، والثناء على جماعات منهم خاصة، فأثنى عليهم بأنهم خير أمة، وأن الله تعالى أخرجهم للناس، ووصف حالهم وصفاً يقتضي الرضا عنهم، بل يصرح به في آيات عدة كما حصل لأهل بيعة الرضوان وغيرهم، كالسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان.

ونجد القرآن ينبّه إلى ذكر أوصاف أصحاب رسوله على وشهائلهم في الكتب السابقة تنويها بشرفهم، ويُثني على صبرهم وجهادهم، ويثني على صبرهم وجهادهم، ويثني على شهدائهم، ويبشر فريقاً عظيماً منهم بمغفرة الله لذنوبهم وتوبته عليهم، ويشهد لهم في مواطن كثيرة بصدق الإيهان، وصدق المتابعة لرسولهم على ويعدهم جميعاً بالحسنى - ووعْدُ الله تعالى حقُّ لا يتخلف - كها جاء في قوله تعالى: ﴿ لا يَستَوَى مِنكُم مَن أَنفَقَ مِن قَبُلِ لا يتخلف - كها جاء في قوله تعالى: ﴿ لا يَستَوَى مِنكُم مَن أَنفَقَ مِن قَبُلِ المُستَحِ وَقَنلَلَ أُولَيّك أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّن ٱللّذِينَ أَنفَقُواْ مِن بَعْدُ وَقَنتُلُواً وَكُلًا وَعَد الله يؤتيه الله الله يؤتيه من يشاء، ولا يتوقف ثناء القرآن عليهم عامة أو على جماعات منهم، بل من يشاء، ولا يتوقف ثناء القرآن عليهم عامة أو على جماعات منهم، بل يثني على أفراد منهم بأعيانهم.

وهكذا شرّف الله تعالى أصحاب رسوله عليه في كتابه بآيات وبدلائل واضحات لكل ذي عينين، ونعموا بخصوصية واضحة من العناية

الإلهية، لم ينعم بها غيرهم جعلتهم خير أمة أخرجت للناس، وخير جيل عرفته البشرية.

ولمّا كنا مأمورين بتدبر آيات القرآن الكريم، وتدارس آياته، وقوفاً على العِبر، ومعرفة لأحوال أهل الفضل، ومسيرة أهل الإيهان التهاساً للقدوة الحسنة فيهم، واستلهاماً للهداية من أحوالهم وسيرهم، وتعرُّفاً على أقدارهم، أحببت أن أجمع -قدر طاقتي - الآيات التي وردت في فضل أصحاب رسول الله على والثناء عليهم، سواء كان ذلك عليهم جميعاً أو على جماعات أو أفراد منهم، غير قاصد الاستقصاء والاستيعاب، فذلك مالا طاقة لأحد به، لأن إشارات القرآن وإيهاءاته لا تعد و لا تحصى، وربها يظهر لمتأمل فيها مالا يظهر لغيره.

وقد تناولت جملة من هذه الآيات بالشرح والبيان، مركِّزاً على مواطن الإفادة من أقرب طريق، ومستحضراً - قدر الطاقة - ما تيسر لي من جهود السابقين من مفسرين، ومحدثين، ومتكلمين، وأصوليين، وبيانيين، ولغويين وغيرهم من خَدَمة القرآن الكريم، في تناول هذه الآيات، لأستخلص مما ذكر هؤلاء الكرام الفوائد والقواطع واللطائف التي تدل على علو مقام الأصحاب، وتشرُّ فِهم بمزيد عناية رب العالمين.

ويعلم الله كم تتبعت من مصادر لجمع هذه الآيات القرآنية محل هذا البحث، ككتب فضائل الصحابة، وتراجمهم، وكتب أسباب النزول،

مقدمــــة الكتاب

متحرياً انتقاء أصح ما ورد فيها إذ ليس كل ما ورد فيها مُسَلَّماً، وكذلك ما اعتمده المحققون عند الاختلاف<sup>(۱)</sup>، وتركت كثيراً من الآيات التي قيل إنها نزلت في حق بعض الأفراد لعدم استنادها إلى أحاديث أو آثار مقبولة بل هي شديدة الضعف أو موضوعة أو في متونها نكارة أو غرابة كما نبه المحققون.

وتتبعت كذلك في جمع هذه الآيات الكثير من كتب العقائد والملل والنحل، وكتب العقائد على طريقة المحدثين، المعروفة بـ «السنة»، ومباحث الجرح والتعديل في كتب مصطلح الحديث، وكتب أصول الفقه، وأهم الدراسات الحديثة المتعلقة بفضل الصحابة ومكانتهم، إذ لا تكفي مجرد قراءة القرآن الكريم لجمع ذلك، فضلاً عما استفدته من آيات خلال عملي في مشروع التفسير الميسر بدائرة الشؤون الإسلامية بدبي، وعملي في كتابي السابق: «من شواهد السنن والآثار على مودة الصحابة الأخيار».

وغرضي من هذا البحث هو الوقوف على شواهد علو مقام الصحابة عند الله تعالى، من خلال كتابه الكريم الخالد، الذي لا يأتيه الباطل مِن بين يديه ولا من خلفه، تعريفاً بعلو قدرهم، وطلباً للسير على منوالهم، والتهاساً لرضوان الله في تعظيم مَن عظمه الله، وتوقير مَن أكرمه الله، ولعل الله أن يرزقني شفاعة أحدهم، وليكون زاداً وذكرى لمن أراد أن يتدبر شريف أحوالهم، وزاداً أيضاً في الدفاع عنهم - في وقت نحن أحوج

<sup>(</sup>١) سيأتي مزيد بيان لذلك في مقدمة الفصل الأول، ص ٣٧.

فيه إلى ذلك - وفي الذَّب عن حِياض رسول الله عَلَيْ من خلالهم، وتوفيةً له ولاء الآباء الكرام ببعض حقوقهم .

وهذه الجولة المباركة مع تدبر الآيات قد اعتمدت فيها على المنهج التحليلي لألفاظ وتراكيب وسياقات الآيات، وربطها عند الحاجة بأسباب نزولها، مستنبطاً من ذلك الدلالات واللطائف والفوائد، واعتمدت فيها كذلك المنهجَ التاريخي الذي يعتمد التوثيق في كل ما يحتاج إليه.

وقد اقتضت طبيعة البحث والغرض منه أن أنبه على الدلالة وإنْ وضحت للكثيرين، وكذلك أن أكثر النقول عن المفسرين وغيرهم من العلماء في مواطن كثيرة تأكيداً على أن ذلك هو فهمهم، وأني في هذا العرض والاستنباط تابع لهم، فضلاً عمّا في عباراتهم من حبكة الصياغة، وضبط المعاني، وتعددها، وما فيها من شُفوف أنوار الصدق والإخلاص.

وقد سبقني إلى دراسة فضائل الصحابة في القرآن أفاضل، بعضهم اقتصد، وبعضهم توسع، ومن أهم هذه الدراسات الحديثة المنضبطة:

١ - إتحاف ذوي النجابة بها في الكتاب والسُّنة من فضائل الصحابة،
 للشيخ محمد العربي التباني رحمه الله تعالى.

٢ - صحابة رسول الله ﷺ في الكتاب والسنة للأستاذ الدكتور عيادة الكبيسي . ( رسالة ماجستير ).

مقدمــــة الكتاب

٣- فضائل الصحابة في القرآن للأستاذ سيد أحمد الهاشمي. (رسالة ماجستبر).

٤ - عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام، لناصر بن علي
 عائض حسن الشيخ. (رسالة دكتوراه).

وقد امتازت دراستي هذه - والحمد لله - عن الدراسات السابقة (على ما فيها من علم وفضل وسَبق) بالتَّوسُّع في جمع آيات الثناء والعناية، وفي عرض المعاني والفوائد والدلالات، وامتازت عن بعضها بالاقتصار على ذِكر أولى الأقوال أو أصحها أو ما عليه أكثر المفسرين في معنى الآية، ومَنْ نزلت في حقه -وهذا في الأعم الأغلب- وامتازت كذلك بالتركيز على مواطن الإفادة من أقرب طريق.

وأسأل الله عز وجل القبول، وأن يتجاوز عما وقع في هذا العمل من خطأ أو تجاوز أو زلل، وأن ينفعني به والمسلمين، وأن يجعله نوراً وشفاعة لي يوم ألقى رب العالمين، وأن يغفر لي ولوالدي وأهلي ومشايخي والمسلمين.

هـذا، وقـد قسـمت البحـث إلى: مقدمـة، وتمهيـد، وخمسـة فصول، و خاتمة.

أمّا المقدمة: ففي أهمية البحث وسبب اختياره، ومنهجي فيه.

والتمهيد: في تعريف الصحابي، وطبقات الصحابة ومراتبهم، وعددهم، وبعض الفضائل التي لا يشاركهم فيها غيرهم.

والفصل الأول: في ذكر جملة وافرة من فضائل الصحابة والثناء عليهم في القرآن الكريم إجمالاً (١).

وهذا الفصل كافٍ إنْ شاء الله لمن أراد أن يتعرف على أكثر الآيات التي نزلت في فضائلهم.

والفصل الثاني: في ظلال آيات الثناء على الصحابة عامة .

والفصل الثالث: في ظلال آيات الثناء على أصحاب المشاهد منهم مع رسول الله ﷺ.

والفصل الرابع: في ظلال آيات الثناء على جماعات من الصحابة.

والفصل الخامس: في ظلال آيات الثناء على أفراد من الصحابة.

الخاتمة: واكتفيت فيها بالإشارة إلى عظيم فضل الله تعالى على هذا

<sup>(</sup>۱) لما كنت قد وقفت أثناء بحثي على آيات فيها ثناء على الصحابة، أو نزلت بسببهم، أو نزلت موافقة لرأي أحدهم، أو استجابة لدعائهم، وكل ذلك مما يعد من مناقبهم، أو آيات تدل دلالة واضحة على العناية بهم رضي الله عنهم، وهي آيات كثيرة لم آلُ جهداً في جمعها، وكنت قد تناولت في بحثي بعض هذه الآيات أحببت أن أجمع هذا ليحفظ، ولئلا يفوت ذلك على القارئ. فجمعته في هذا الفصل الأول من هذا الكتاب موثقاً معزوّاً إلى مصادره، لعل الله أن ييسر لي أو لغيري من الباحثين استكمال جمع ذلك، والكلام على دلالاته على فضل الأصحاب رضي الله عنهم.

مقدمــــة الكتاب

الجيل الذي اختاره الله على العالمين لصحبة نبيه على وليكون أسوة للأجيال اللاحقة إلى أن يقوم الناس لرب العالمين.

وقد ألحقت بالكتاب الفهارس المعتادة، بالإضافة إلى:

- فهرس تفصيلي بالموضوعات وأبرز الفوائد والدلالات في الآيات.

- فهرس بالآيات القرآنية الواردة في الكتاب في فضائل الصحابة وما يجري مجراها، فأذكر مواطنها في الكتاب كله، إلا في المبحث المخصص لشرحها وتفصليها فأذكرها في الموطن الأول فيه فقط، وذلك لتعدد تكرارها فيه وتقسيمها إلى جمل ومقاطع عدة . وما عدا ذلك من الآيات فهي آيات مساعدة في البيان، ولم أجد كبير حاجة إلى فهرستها .

- وأضفت أيضاً فهرساً بأعلام الصحابة المذكورين في الكتاب، الذين ورد أنه نزلت فيهم آيات ثناء، أو ما يجري مجرى الفضيلة، وهذا الفهرس والذي سبقه يعدان من فوائد هذا البحث.

- وألحقت به كذلك فهرساً بالأئمة أصحاب عيون الأقوال في الصحابة الكرام الواردة في الكتاب ومواطن أقوالهم.

#### كلمة شكر واجبة:

وأخيراً: فإني أتوجه بالشكر إلى السّادة العلماء والزملاء الأفاضل بالدائرة وبقسم البحوث بها، الذين تدارست معهم مسائل في هذا الكتاب فتفضلوا عليّ بآرائهم وتوجيهاتهم السديدة.

وأخصّ بالشكر والدعاء أستاذنا الكريم فضيلة الشيخ عبد العليم أبو ليلة كبير وعاظ بالدائرة، وأخي وزميلي الشيخ البحاثة/ سيد أحمد جمال نوارئي الحسيني، ومن خارج الدائرة أخي الدكتور محمد كامل جاد، على تفضلهم بقراءة هذا الكتاب أو جلّه، وعلى ما أفادوه من ملاحظات قيمة.

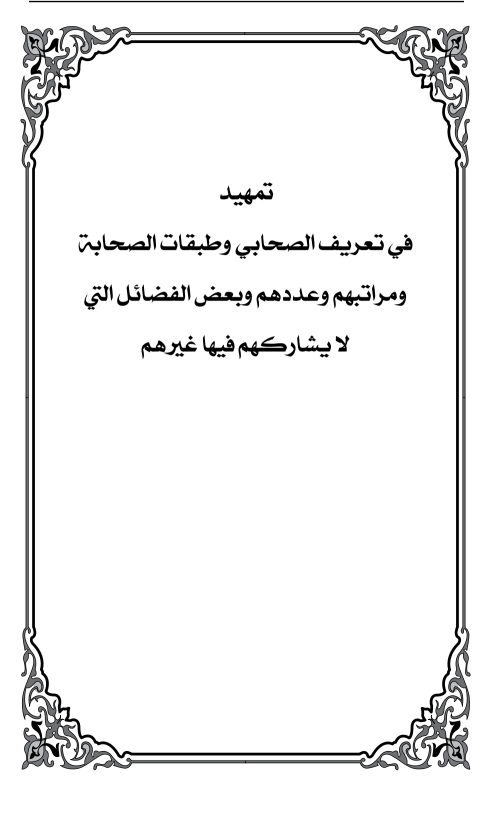
وأخص بمزيد الشكر والدعاء فضيلة الشيخ الدكتور قطب عبد الحميد قطب، مستشار الوعظ والإرشاد بالدائرة، الذي قرأ هذا الكتاب تباعاً فها فتئ يشد عزمي ويفيدني بملاحظاته وتوجيهاته القيمة.

وأسأل الله تعالى أن يجازي عني خير الجزاء والدي ومشايخي الذين تعلمت على أيديم الكثير من فضائل وحقوق أصحاب رسول الله عليه والذين كانوا يغرسون في تلامذتهم حبَّ آل بيت رسول الله عليه وأصحابه، ويوصون بمزيد الأدب معهم، وكان لبعضهم الأثر البالغ في توجهي للكتابة في كثير مما يخص الصحابة رضي الله تعالى عنهم.

والحمد لله رب العالمين.



تمهـــيد





تمهـــيد



أولاً: تعريف الصحابي:

#### تعريف الصحابي لغة:

الصحابي مشتق من الصُّحْبة. والصحابة جمع صاحب، والصحابة بالفتح في الأصل مصدر الفعل صَحِبَ، يقال: صَحِبَه كَسَمِعَه يَصْحَبُه صَحَابَة بالفَتْح، ويُكسَر، وصُحْبَة بالضَّمِّ، أي عاشره (۱). وسمي به الشخص الذي صحب النبي عَلَيْهِ (۲).

« والصحبة في اللغة يتحقق مدلولها في شخصين بينهما ملابسة ما، كثيرة أو قليلة، حقيقة أو مجازاً، يقول الله تعالى: ﴿ فَقَالَ لِصَحِيمِ وَهُوَ كُاوِرُهُ وَ هُو كُالصَّاحِبِ وَهُو يُكَاوِرُهُ وَهُو يُكَاوِرُهُ وَهُو يُكَاوِرُه وَ ﴿ وَالصَّاحِبِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَالصَّاحِبِ اللهُ عَالَى: ﴿ وَالصَّاحِبِ اللهُ وَهُو المرافق في السفر أو الزوجة »(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر الصحاح للجوهري، ولسان العرب، والقاموس المحيط، وتاج العروس مادة (صحب).

<sup>(</sup>٢) ينظر شرح المحلي على جمع الجوامع ٢/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) د. فاروق حمادة، في مقدمة تحقيقه لكتاب فضائل الصحابة للنسائي ص ١٥. والآيات على الترتيب: ( سورة الكهف ٣٤، ٤٧، وسورة النساء ٣٦).

واللغة لا تقيد الصحبة بقدر مخصوص من الزمن، يقول الإمام أبو بكر الباقلاني: « لا خلاف بين أهل اللغة في أن القول (صحابي) مشتق من الصحبة، وأنه ليس بمشتق من قدر منها مخصوص، بل هو جار على كل من صحب غيره قليلاً كان أو كثيراً ... هذا هو الأصل في اشتقاق الاسم » (۱).

قال الإمام السخاوي في الصحابي: «وهو لغة يقع على من صحب أقلَّ ما يطلق عليه صحبة فضلاً عمن طالت صحبته وكثرت مجالسته » (٢).

#### تعريف الصحابي اصطلاحاً:

يقول الإمام النووي رحمه الله: « اختلف في الصحابي على مذهبين، الصحيح: الذي قاله المحدثون والمحققون من غيرهم: ( أنه كلُّ مسلم رأى رسول الله عَلَيْ ولو ساعة). وبهذا صرّح البخاري في صحيحه والباقون، وسواء جالسه أم لا.

قال الإمام النووي في مقدمته لـشرح صحيح مسلم (ص ١٦١) عقب ذكره كلام الباقلاني: «هذا كلام القاضي المجمع على أمانته وجلالته، وفيه تقرير للمذهبين ويُستدل به على ترجيح مذهب المحدثين، فإن هذا الإمام قد نقل عن أهل اللغة أن الاسم يتناول صحبة ساعة، وأكثر أهل الحديث قد نقلوا الاستعمال في الشرع والعرف على وفق اللغة، فوجب المصير، والله أعلم ».

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٦٩ - ٧٠).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث للسخاوي ١/٨.

<del>نمه ی</del>د ۲۳

والثاني: واختاره جماعة من أهل الأصول، وأكثرهم: (أنه مَن طالت صحبته له ﷺ ومجالسته على سبيل التّبَع) «(١).

وذكر الإمام السخاوي أن مذهب جمهور المحدثين وجمهور الأصوليين وغيرهم: أن الصحابي هو « من رأى النبي عليه حال كونه مسلماً عاقلاً ». وذلك لشرف منزلة النبي عليه (٢). وهذا الذي اختاره الإمام الآمدي، وابن الحاجب (٣).

#### من تعريفات الأئمة للصحابي:

وقد عرّفه ابن حجر رحمه الله - وهو أشهر التعريفات وأصحها - بقوله: « مَنْ لَقِيَ النّبِيَّ صلَّى اللهُ تعالى عليه وآله وسلَّم مؤمِناً بهِ وماتَ على الإسلام، ولو تَخَلَّلَتْ رِدَّةٌ ؛ في الأصَحِّ » (٤).

قال ابن حجر منبهاً: « لا خفاء بر جحان رتبة من لازمه صلى الله عليه وآله وسلم، وقاتل معه، أو قُتِل تحت رايته، على من لم يلازمه، أو لم يحضر معه مشهداً، وعلى مَن كلمه يسيراً، أو شاهده قليلاً، أو رآه على بُعْد، أو في حال الطفولة، وإن كان شرف الصحبة حاصلاً للجميع »(٥).

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات ٢/ ١٧٣. وينظر تفصيله في: تحقيق منيف الرتبة للعلائي (١) (ص ٣٣ وما بعدها)، وفتح الباري ٧/ ٣، وما بعده.

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ينظر فتح المغيث للسخاوي  $(\Upsilon)$  .

<sup>(</sup>٣) ينظر الإحكام ٢/ ١٠٤، ومختصر المنتهى ١/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) نزهة النظر شرح نخبة الفكر (ص٥٥).

<sup>(</sup>٥) السابق (ص ٥٦).

وهذا التعريف - الذي ذكره ابن حجر - ونحوه هو الذي جرى عليه أئمة أهل الحديث من قبل.

قال الإمام أحمد بن حنبل: «كل من صَحِبه سنةً أو شهراً أو يوماً أو ساعة ورآه فهو من أصحابه، له من الصحبة على قدر ما صحبه » (١).

وقال الإمام علي ابن المديني: « مَن صَحِب النبيَّ عَيْكَةُ أو رآه ولو ساعة من نهار فهو من أصحاب النبي عَيْكَةً » (٢).

وقال الإمام البخاري في صحيحه: « مَن صَحِب النبيَّ عَيْكُ أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه »(٣).

وعرّفه ابن السبكي بأنه: « من اجتمع مؤمناً بمحمد ﷺ وإن لم يرو، ولم يطل» (٤) . أي وإن لم يرو عن النبي ﷺ، وإن لم يَطُل اجتماعُه به .

فهذه هي تعريفات أئمة أهل الحديث للصحابي، وهو ما عليه جمهور المحدِّثين والأصوليين وغيرهم.

<sup>(</sup>١) أصول السنة لأحمد بن حنبل (ص ٤٠)، والكفاية (ص ٦٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره الحافظ في الفتح (٧/ ٥). وعزاه إلى المستخرج لأبي القاسم ابن منده.

<sup>(</sup>٣) ٣/ ١٣٣٥، في كتاب فضائل الصحابة، ترجمة الباب الأول.

<sup>(</sup>٤) جمع الجوامع بشرح المحلي ٢/ ١٩٦.

<del>کی ہی</del>د

#### شرح تعريف الحافظ ابن حجر:

يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: « والمرادُ باللِّقاءِ ما هُو أَعمُّ مِن المُجالَسَةِ والمُماشاةِ ووصولِ أَحدِهِما إلى الآخرِ وإِنْ لم يُكالِمْهُ، وتدخُلُ فيهِ رُؤيَةُ أَحدِهما الآخر، سواءٌ كانَ ذلك بنفسِه أو بغيْره.

والتَّعْبِيرُ بـ ( اللَّقِيّ ) أُولى مِن قولِ بعضِهم: الصَّحابيُّ مَن رأَى النبيَّ صلى الله تعالى عليه وآله وسلم؛ لأنَّهُ يُخْرِجُ حينئذِ ابنَ أُمِّ مكتومٍ ونحوَه مِن العُميانِ، وهُم صحابةٌ بلا تردد، واللَّقي في هذا التَّعريف كالجِنْسِ.

وفي قَوْلِي: (مُؤمناً)؛ كالفَصْلِ، يُخْرِجُ مَن حَصَلَ لهُ اللِّقاءُ المذكورُ، لكنْ في حالِ كونِه كافراً.

وقَوْلي: ( بهِ ) فصلٌ ثانٍ يُخْرِجُ مَن لَقِيَهُ مُؤمِناً لكنْ بغيرِه مِن الأنبياءِ عليهم الصلاة والسلام .

لكنْ: هل يُخْرِجُ مَن لَقِيَهُ مُؤمِناً بأنهُ سَيْبُعَثُ ولم يُدْرِكِ البِعْثَةَ كبحيرة؟ فيه نَظرٌ (١).

وقَوْلي: (وماتَ على الإِسلامِ)؛ فصلٌ ثالِثٌ يُخْرِجُ مَنِ ارتَدَّ بعد أَنْ لَقِيَه مُؤمِناً به، وماتَ على الرِّدَّةِ؛ كَعُبَيْدِ الله بنِ جَحْشٍ وابن خَطَلِ.

وقَوْلي: (ولو تَخَلَّلَتْ رِدَّةٌ)؛ أي: بين لُقِيِّهِ له مؤمناً بهِ وبين موته على الإسلام؛ فإنَّ اسمَ الصُّحبةِ باقٍ له، سواءٌ أَرجَعَ إلى الإسلام في حياتِه

<sup>(</sup>١) ينظر: الإصابة ١/ ١٥٨، وفتح المغيث للسخاوي ٤/ ١٥، وتدريب الراوي ٢/ ١٨٦.

صلَّى اللهُ عليه وآله وسلَّمَ أو بعده، و سواءٌ أَلَقِيهُ ثانياً أَمْ لا!. وقَوْلي: (في الأصحِّ)؛ إِشارةٌ إِلى الخلاف في المسألة. ويدلُّ على رُجْحان الأوَّل قصَّةُ الأَشْعَثِ بنِ قيسٍ؛ فإنَه كان ممَّن ارتَدَّ، وأُتِيَ به إلى أبي بكر الصدِّيقِ أسيراً، فعادَ إلى الإسلام، فقَبِلَ منهُ ذلك، وزوَّ جَهُ أُخْتَهُ، ولم يتخلَّفْ أحدٌ عنْ في المسانيدِ وغيرِها » (١). في الصَّحابةِ ولا عنْ تخريجِ أحاديثِه في المَسانيدِ وغيرِها » (١).

ويشمل وصفُ الصحبة الأحرارَ والموالي، والذكور والإناث، والصغير الذي والصغير الذي رأى النبيَّ عَلَيْهُ وعقل منه عَلَيْهُ شيئاً، وأما الصغير الذي رآه النبيُّ عَلَيْهُ ولم يعقل عنه شيئاً فصحابي من حيث رآه النبيُّ عَلَيْهُ، وبعض العلماء لم يعده في الصحابة.

ويدخل في الصحبة مَنْ رآه عَيْكَ من الجن حالة كونه مؤمناً به عَيْكَ ومات على ذلك، لأن النبي عَيْكَ بُعث إليهم قطعاً، ولا يدخل فيه من رأى النبي عَيْكَ مِناماً (٢).

#### ثانياً:عدد الصحابة:

اختلف العلماء في تحديد عدد أصحاب رسول الله عليه، وكلَّ ما نُقل عنهم في ذلك هي أقوالُ تقريبية، فقيل: كان عددهم زيادة عن مائة ألف صحابي، وقيل: مائة ألف وأربعة عشر ألفاً، وقيل: مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً.

<sup>(</sup>١) نزهة النظر (ص٥٥-٥٦)، وينظر: الإصابة في تمييز الصحابة ١/١٥٨-١٦٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر ذلك في فتح المغيث ٤/ ١٠ - ١٤.

تم<u>ه ی</u>د

فقد روى الخطيب البغدادي بسنده عن الإمام أبي زُرعة الرازي قال: « قبض رسول الله على عن مائة ألف وأربعة عشر ألفاً من الصحابة ممن روى عنه وسمع منه، فقال له الرجل: يا أبا زُرعة، هؤلاء أين كانوا وسمعوا منه ؟ قال: أهل المدينة وأهل مكة ومن بينها والأعراب ومَنْ شَهِد معه حجة الوداع، كُلُّ رآه وسمع منه بعرفة »(١).

وذكر ابن حجر عن أبي زُرعة الرازي قال: « توفي النبي عَلَيْهُ ومَن رآه وسمع منه زيادة على مائة ألف إنسان مِن رجل أو امرأة »(٢).

وقال ابن الأثير رحمه الله: « وأمّا عدد أصحاب النبيّ عَلَيْ فمن رام حصر ذلك رام أمراً بعيداً، ولا يعلم ذلك حقيقة إلا الله عز وجل لكثرة من أسلم من أول البعث إلى أن مات رسولُ الله عَلَيْ، وذلك ثلاث وعشرون سنة، أو خمس وعشرون، وأقلُّه عشرون.

وقد ورد أنه سار عام الفتح في عشرة آلاف من المقاتلة، وإلى حنين في اثني عشر ألفاً، وإلى حجّة الوداع في أربعين ألفاً، وإلى تبوك في سبعين ألفاً (٣).

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الراوي آداب السامع للخطيب البغدادي ٢/ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٣) كـذا روي هـذا العـدد في حجة الوداع وغزوة تبـوك عن أبي زرعة الـرازي، رواه عنه الخطيب بسنده في الجامع ٢/ ٢٩٣.

وقدروي أنه قبض رسولُ الله عَلَيْ عن مائة ألف وأربعة وعشرين ألفاً، والله أعلم بحقيقة ذلك(١).

والذي جرت به عادة أهل العلم فيها صنفّه من كتب أسهاء الصحابة أنهم يذكرون إما من اشتهر بالصُّحبة، أو من روى منهم عنه، أو من له ذِكر في حديث، أو بعض من رآه ممن هو مشهور معروف، ونحو ذلك من الرجال، والنساء، والصّبيان » (٢).

#### ثالثاً: طبقات الصحابة ومراتبهم:

الصحابة رضوان الله عليهم ليسوا مرتبة واحدة في الفضل، بل هم مراتب عِدّة، فالله عزّ وجلّ فاضَلَ بينهم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مِّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَلْلَ أُولَيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَكُم وَلَيْكُ أَوْلَيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَكُم وَلَيْكُ أَوْلَيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَكُم وَعَدَ ٱللّهُ ٱلْحُسْنَى وَاللّه بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِينٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

يقول أبو السعادات ابن الأثير رحمه الله: « وأمّا مراتب الصّحابة، فعلى الإجمال: أن المهاجرين أفضل من الأنصار، وأمّا التفصيل: فإن جماعة من سُبَّاق الأنصار أفضل من جماعة من متأخري المهاجرين، وإنّا

<sup>(</sup>۱) يقول العلامة الشيخ محمد أبو شهبة: « والحق أن ضبط العدد على التحديد الدقيق متعذر، وأن كلّا قال ما قال على اجتهاده، وما وصل إليه علمه، ولعل ما ذكره أبو زرعة هو الأقرب إلى الحق والصواب». (الوسيط ٥١٩)

<sup>(</sup>۲) جامع الأصول ۱۲/ ۱۲۰ – ۱۲۱.

<del>تمهــــي</del>د ۲۹

شُبَّاق المهاجرين أفضل من سُبَّاق الأنصار، ثم هم بعد ذلك متفاوتون، فَرُبَّ متأخر في الإسلام أفضل من متقدم عليه، مثل عمر بن الخطاب، وبلال بن رباح »(۱).

وقد قال الإمام أحمد بعد أن ذكر أهل بدر وتقديمهم في الفضل على غيرهم: «ثم أفضل الناس بعد هو لاء أصحاب رسول الله على الناس بعد هو الناس بعد ال

#### ترتيب العلماء لطبقات الصحابة:

قَسّم العلماء حسب اجتهادهم الصحابة رضي الله عنهم إلى طبقات بحسب السبق إلى الإسلام والفضل، واختلفوا فيها، يقول الشيخ أحمد محمد شاكر رحمه الله تعالى: « واختلفوا في طبقات الصحابة، فجعلها بعضهم خمس طبقات، وعليه عمل ابن سعد في كتابه (٣) ....

<sup>(</sup>١) جامع الأصول ١١٨/١٢.

<sup>(</sup>٢) الكفاية في علم الرواية، للخطيب البغدادي، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٣) أي الطبقات الكبرى. وهذه الطبقات هي:

الأولى: من شهد بدراً من المهاجرين والأنصار.

الثانية: من لهم إسلام قديم ولم يشهدوا بدراً ومن شهد أحداً.

الثالثة: من أسلم بعد أحد وقبل فتح مكة.

وجعلها الحاكم اثنتي عشرة طبقة، وزاد بعضهم أكثر من ذلك ١١٠٠٠.

وذكر الإمام أبو السعادات هذه الطبقات الاثنتي عشرة، مختصراً ومهذباً وموضحاً ما نقل عن الحاكم النيسابوري في ذلك (٢) فقال: « ذكر العلماء للصحابة ترتيباً على طبقات:

الطبقة الأولى: قوم أسلموا بمكَّة أول البَعْثِ، وهم سُبَّاق المسلمين، مثل خديجة بنت خويلد، وعلي بن أبي طالب، وأبي بكر الصِّدِّيق، وزيد بن حارثة، وبقية العشرة، ومن أسلم أولاً.

قال الحاكم أبو عبد الله النيسابوري رحمه الله: لا أعلم خلافاً بين أصحاب التواريخ أن علي بن أبي طالب أولهم إسلاماً (٣)، إنّها اختلفوا في بلوغه، وهل كان لما أسلم بالغا أو صبياً، والذي أجمع عليه المسلمون أن أوّل الناس إسلاما خديجة زوج النبي عليه من أسلم من الرّجال أبو بكر الصّديق، ومن الصبيان على، ومن العبيد زَيْد.

الطبقة الثانية: أصحاب دار النَّدوة بعد إسلام عمر بن الخطَّاب.

= **الرابعة**: مسلمة الفتح ومن أسلم بعد الفتح.

الخامسة: من توفي رسول الله على وهم أحداث الأسنان مثل الحسن والحسين وعبد الله بن الزبير وابن عباس ... (علم الرجال نشأته وتطوره لمحمد بن مطر الزهراني، ص٧١).

<sup>(</sup>١) الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، للشيخ أحمد محمد شاكر (٢/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر معرفة علوم الحديث للحاكم، النوع السابع، ( ص ١٥٨ - ١٦٤ ).

<sup>(</sup>٣) قال ابن الصلاح في مقدمته (ص ٤٩٧): «واستُنكِر هذا من الحاكم». ثم قال: «والأورع أن يقال: أول من أسلم من الرجال الأحرار أبو بكر، ومن الصبيان أو الأحداث: عليٌّ، ومن النساء خديجة، ومن الموالي زيد، ومن العبيد بلال. والله أعلم».

<del>۱۵ مه ی</del>د

الطبقة الثالثة: الذين هاجروا إلى الحبشة فِراراً بدينهم من أذى المشركين أهل مكّة، منهم جعفر بن أبي طالب، وأبو سَلَمة بن عبد الأسد.

الطبقة الرابعة: أصحاب العقبة الأولى، وهم سُبَّاق الأنصار إلى الإسلام، وكانوا ستة: أسعد بن زُرَارة، وعوف بن مالك، ورافع بن مالك بن العجلان، وقُطبة بن عامر، وعقبة بن عامر بن نابي، وجابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام.

وأصحاب العقبة الثانية من العام المقبل، وكانوا اثني عشر، وهم: أسعد بن زُرارة، وعوف ومعود ابنا الحارث، ورافع بن مالك بن العجلان، وذكوان بن عبد القيس، وعبادة بن الصّامت، ويزيد بن ثعلبة، والعبّاس بن عبادة بن نضلة، وعقبة بن عامر، وقطبة بن عامر، وشهدها من الأوس حليفان لهم، أبو الهيثم بن التّيّهان، وعويم بن ساعدة، وبعض هؤلاء الاثنى عشر كانوا من النّقباء.

الطبقة الخامسة: أصحاب العقبة الثالثة، وكانوا سبعين من الأنصار، منهم البراء بن مَعْرُور، وعبد الله بن عمرو بن حرام، وسعد بن عُبَادة، وسعد بن الرَّبيع، وعبد الله بن رواحة.

الطبقة السادسة: المهاجرون الذين وصلوا إلى النبيِّ عَلَيْهُ بعد هجرته وهو بقبًاء قبل أن يبنى المسجد وينتقل إلى المدينة.

الطبقة السابعة: أهل بدر الكبرى.

الطبقة الثامنة: الذين هاجروا بين بدر والحُدَيبية.

الطبقة التاسعة: أهل بيعة الرُّضوان الذين بايعوا بالحُدَيبية تحت الشَّجرة.

الطبقة العاشرة: الّذين هاجروا بعد الحُدّيبية وقبل الفتح.

الطبقة الحادية عشرة: الذين أسلموا يوم الفتح، وهم خلق كثير، منهم من أسلم طائعاً ومنهم من أسلم كارهاً ثم حَسُنَ إسلام بعضهم دون بعض، والله أعلم بهم.

الطبقة الثانية عشرة: صبيان أدركوا النبي عَلَيْهُ، ورأوه يوم الفتح وبعده، وفي حجّة الوداع »(١).

قال الإمام ابن الصلاح: «أفضلهم على الإطلاق أبو بكر، ثم عمر، ثم إن جمهور السلف على تقديم عثمان على عليٍّ، وقدَّم أهل الكوفة من أهل السنة عليًا على عثمان، وبه قال منهم سفيان الثوري أولاً، ثم رجع إلى تقديم عثمان، روى ذلك عنه وعنهم الخطابي. وممن نقل عنه من أهل الحديث تقديم عليًّ على عثمان محمدُ بن إسحاق بن خزيمة، وتقديم عثمان هو الذي استقرت عليه مذاهب أصحاب الحديث وأهل السنة.

وأمّا أفضل أصنافهم صنفاً: فقد قال أبو منصور البغدادي التميمي (٢): أصحابنا مجمعون على أن أفضلهم الخلفاء الأربعة، ثم

<sup>(</sup>١) جامع الأصول ١١/ ١١٩ - ١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) أصول الدين لأبي منصور البغدادي (ص ٢٠٤).

**۳۳** تمهــــيد

الستة الباقون إلى تمام العشرة، ثم البدريون، ثم أصحاب أحد، ثم أهل بيعة الرضوان بالحديبية» (١).

#### رابعاً: فضائل للصحابة لا يشاركهم فيها أحد:

وأما فضائل الصحابة التي لم يشاركهم فيها غيرهم، فقد ذكرها أبو العباس القرطبي في «تحقيق منيف الرتبة »، وهي ثمان كالآتي (٢):

«أولها: مزية الصحبة ومشاهدة رسول الله عَلَيْلًا .

وثانيها: فضيلة السبق للإسلام.

وثالثها: خصوصية الذبِّ عن حضرة رسول الله عَيْكَةٍ.

ورابعها: فضيلة الهجرة والنصرة.

وخامسها: ضبطهم للشريعة وحفظها عن رسول الله عَلَيْكُ (٣).

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح (ص ٥٩٥ – ٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) هذا نص القرطبي، وذكر العلائي نحوه (تحقق منيف الرتبة ص ٨٦- ٨٧).

<sup>(</sup>٣) يقول الإمام الشافعي رحمه الله: « وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله على ألله التوراة والإنجيل، وسبق لهم على لسان رسول الله على من الفضل ما ليس لأحد بعدهم، فرحمهم الله وهنأهم بها آتاهم من ذلك من بلوغ أعلى مراتب الصديقين والشهداء والصالحين، هم أدوا إلينا سنن رسول الله على وشاهدوا الوحي ينزل عليه، فعلموا ما أراد رسول الله على عاماً وخاصاً، وعزماً وإرشاداً، وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد، وورع وعقل، وأمر استدرك به علم واستنبط به، وآراؤهم لنا أحمد وأولى بنا من آرائنا عندنا لأنفسنا، والله أعلم». (مناقب الشافعي للبيهقي ١/ ٤٤٢).

وسادسها: تبليغها لمن بعدهم .

وسابعها: السبق في النفقة في أول الإسلام .

وثامنها: أن كل خير وفضل وعلم وجهاد ومعروف فُعِل في الشريعة إلى يوم القيامة، فحظهم منه أكمل حظ، وثوابهم فيه أجزل ثواب؛ لأنهم سنوا سنن الخير، وافتتحوا أبوابه، وقد قال على: « مَن سَنَّ في الإسلام سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة »، ولاشك في أنهم الذين سنوا جميع السنن، وسابقوا إلى المكارم. ولو عددت مكارمهم، وفسرت خواصهم، وحصرت لملأت أسفاراً، ولظلت الأعين بمطالعتها حيارى »(۱).

وزاد العلائي: « فهم مساهمون لجميع الأمة في كل أجر يحصل لها إلى يوم القيامة، مع ما اختصوا به مما تقدّم ذكره »(٢).

فهذه بعض فضائلهم التي لا يشاركهم فيها غيرهم .

<sup>(</sup>۱) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ۱/ ۰، ٥، وقد ذكرها القرطبي والعلائي بعد أن ذكرا رأي الحافظ ابن عبد البر: وهو أنه يمكن أن يأتي من بعد الصحابة من هو أفضل ممن كان في جملة الصحابة. وذكرا أن معظم العلماء قد ذهب إلى خلاف هذا، وهو أن من صحب النبي على ورآه ولو مرة من عمره، أفضل من كل من يأتي بعده، وأن فضيلة الصحبة لا يعدلها عمل. وذكرا أنه الحق الذي لا ينبغي أن يصار إلى غيره، ثم انتصر الرأيهم بهذه المزايا للصحابة التي لا يشاركهم فيها غيرهم، وبعدة أحاديث.

<sup>(</sup>٢) تحقيق منيف الرتبة (ص ٨٧).

## أي الفصل الأول لم الأول في ذكر جملة وافرة من فضائل الصحابة والثناء عليهم في القرآن الكريم إجمالاً

ويشتمل على :

أولاً: ما ورد في فضلهم جميعاً.

ثانياً: ما ورد في أهل بدرٍ .

ثالثاً: ما ورد في فضل أهل أحد.

رابعاً: ما ورد في فضل أهل الخندق.

خامساً: ما ورد في فضل أهل بيعة الرضوان بالحديبية .

سادساً: ما ورد في فضل أهل غزوة العسرة .

سابعاً: ما ورد في سرية عبد الله بن جحش.

ثامناً: ما ورد في فضل فقراء الصحابة وضعفائهم رضي الله عنهم .

تاسعاً: ما ورد في عذر المستضعفين بمكة وفضلهم .

عاشراً: ما ورد في فضل المهاجرين.

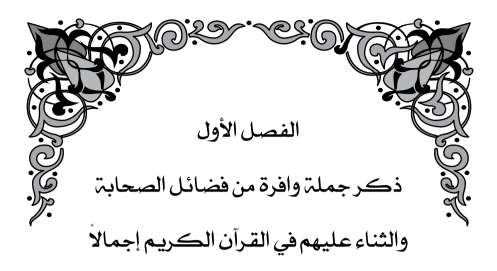
حادي عشر: ما ورد في فضل المهاجرين والأنصار.

ثاني عشر: ما ورد في فضل آل البيت ( الزوجات والقرابة).

ثالث عشر: ما ورد في فضل من آمن منهم من أهل الكتاب.

كريم رابع عشر: ما ورد في حق أفراد منهم رضي الله عنهم .





نذكر في هذا الفصل جملة من آيات القرآن التي دلت نصاً، أو إشارة على فضائل الصحابة، جميعهم أو بعضهم، جماعات أو أفراد، سواء اتفقت الروايات المعتبرة على تعيينهم أو اختلفت، أو نصَّ أئمة أهل التفسير أو أهل العلم على الاتفاق على نزولها في حق أحدهم أو بعضهم، أو أن هذا قول الجمهور أو الأكثر، أو نُصَّ على أنه هو الراجح أو الصواب، أو كان اختيار أحد الأئمة المحققين من غير معارض قوي.

وكذلك نذكر بعض الآيات التي دلت بسياقها أو بدلالة توجيه الخطاب إليهم على فضلهم، أو دلت على ذلك بسبب نزولها الوارد فيها، سواء كان بفعل منهم أو سؤال، أو استجابة لدعائهم، أو جبراً لخاطرهم، أو كانت قبولاً لعذرهم أو عفواً عنهم لعلم الله بها في قلوبهم ونحو ذلك، فهذه كلها فضائل ودلالات واضحة على عناية رب العالمين بهم،

وهذه العناية وحدها تُعد مِن مناقب مَن نزلت الآيات في حقه أو بسببه، ونذكر أيضاً جملة من آيات نزلت موافقة لرأي بعضهم، فهذا مما يعد في باب المناقب، ثم أُقدم للآية أو أُعلق بها يوضح المراد أو أُحيل إلى موطن البيان.

وأذكِّر القارئ الكريم أيضاً بها سبق ذكره في مقدمة هذا الكتاب أني لم أقصد استيعاب الآيات، وأن ذلك مما يصعب القيام به .

ولعلي بذكر هذه الجملة الوافرة من الآيات القرآنية في هذا الفصل أُسْعِف من أراد أن يتعرف على علو منزلة الصحابة في القرآن الكريم، وأوقفه على ألوان عدة من ألوان عناية القرآن بأصحاب خيرة خلقه وسيد رسله سيدنا محمد على تجعله يتأمل ويستخرج مزيداً من الدلالات.

وسوف نذكر إن شاء الله تعالى، أو لا ما ورد في فضلهم جميعاً، ثم ما ورد في فضل جماعات منهم، ثم ما ورد في فضل الأفراد .

## أولاً: ما ورد في فضلهم جميعاً، ومن ذلك:

١ - بين الله تعالى أنهم خير جماعة أخرجت للناس، قائمة بالحق، وقائمة على الحق، وذلك في قول الله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَللَهِ ﴾(١)
 [آل عمران: ١١٠].

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الثاني .

٧- واصطفاهم الله تعالى، فاختارهم لدينه ولرسوله دون غيرهم من المشركين، كما في قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ بِلَيْهِ وَسَلَمٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ مَن المشركين، كما في قول الطبري: « اجتباهم لنبيه محمد على فجعلهم أصطفى ﴿ النمل: ٥٩]. يقول الطبري: « اجتباهم لنبيه محمد على الدين الذي بعثه بالدعاء إليه دون المشركين به، الجاحدين نبوة نبيه » (١).

٣- وبيَّن تعالى حالهم وطيب مآلهم، بها وصفهم به من أشرف الصفات، وذلك في قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ اَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم مَّ تَرَعُهُم رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُونَا عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم مَّ تَرَعُهُم رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُونَا السِيمَاهُم في التَّوْرِيلَةِ وَمَثَلُهُم فِي التَّوْرِيلَةِ وَمَثَلُهُم فِي السِيمَاهُم في التَّوْرِيلَةِ وَمَثَلُهُم فِي التَّوْرِيلَةِ وَمَثَلُهُم فِي اللَّهُ اللَّذِينَ مَثَلُهُم فَي السَّوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ مِنْهُم اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ مِنْهُمُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَثَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ

٤ - ووصفهم الله تعالى بأنهم الساجدون الخاشعون له المقبلون عليه تعالى في صلاتهم، في قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهَ اللَّهُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٩٨/ ٩٨ . وذكر الطبري أقوال أئمة التفسير. وهو مروي عن ابن عباس رضي الله عنهما. وينظر تفسير البغوي ٦/ ١٧١، وزاد المسير: ٦/ ١٨٥. ويؤيد ذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْتَنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾. [فاطر: ٣٢].

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الثاني .

وتوكل أيها النبي الكريم على ربك العزيز الرحيم، المطلع عليك، الذي يراك حين تقوم إلى الصلاة منفرداً، ويرى تقلبك مع الساجدين في صلاتهم معك، حين تقوم معهم وتركع وتسجد. وهذا قول أكثر المفسرين (١).

٥- وأشار الله تعالى إلى أنهم أهل الرشاد والهدى، المبتعدون عن الفسق والفحش والأذى والإفساد، وذلك في مقام تنزيه النبي على عن أن يكون شاعراً، ببيان حال الشعراء المنافية لحاله على وحال أتباعهم المنافية لحال أتباع محمد على وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْفَاوُنَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٤]، يعني: وأما أتباع محمد فهم خيرة قومهم، ليس فيهم أحد من الغاوين (٢).

٦ - ووعدهم الله تعالى بالاستخلاف في الأرض وبالتمكين فيها
 بنشر الدين، وأن يبدل خوفهم أمناً (٣) بشرطه الذي شرطه، وذلك في

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الطبري ١٧/ ٦٦٩، وزاد المسير ٦/ ١٤٨، وفتح القدير ٤/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الطبري ١٧/ ٦٧٣، وأبي السعود ٦/ ٢٦٩-٢٧٠، والتحرير والتنوير ١٩/ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) روى الضياء المقدسي بسنده - في سبب نزول هذه الآية - عن أبي العالية عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: « لما قدم رسول الله على وأصحابه المدينة وآواهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة وكانوا لا يبيتون إلا في السلاح ولا يصبحون إلا في كذا ( فقالوا ) أترون أنا نعيش حتى نبيت آمنين مطمئنين لا نخاف إلا الله عز وجل فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللّهِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَيمُلُواْ الصَّدَلِحَتِ لَيسَتَخْلَفَنَهُمْ في اللّهُ عَرْ وَجَل فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللّهِيمَ وَلَيُم كِننَ لَمْمُ دِينَهُمُ اللّهِيمَ وَلَيُم كِننَ لَمْمُ دِينَهُمُ اللّهِيمَ وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلَيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلَيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلِيم وَلَيم وَلَيم وَلِيم و

قول ه تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَغَلِفَنَهُمُ اللَّذِي فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَغَلَفَ الَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ دِينَهُمُ اللَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ دِينَهُمُ اللَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ وَلِينَهُمُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْئاً وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١) [النور: ٥٥]. فلمّا تحقق استخلاف الله لهم في الأرض – فكان منهم الخلفاء الراشدون بعد نبيهم وتحقق تمكين الله تعالى لهم فيها وعبادتهم لله تعالى غير خائفين، كها كانوا في أول الدعوة (٢) – علم أنهم حققوا الشرط، وهو الإيهان، وعمل الصالحات، والطاعة المطلقة له تعالى ولرسوله، والعبادة الخالصة له سبحانه، فكانوا أهلاً للاستخلاف.

= وقد روى البخاري في صحيحه، ٣/ ١٣٢٢، رقم ٣٤١٦، في علامات النبوة قول النبي على المناه النبوة قول النبي على المناه الله الله أو الله الله أو الذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون ».

<sup>(</sup>۱) ينظر ما ورد في تفسير ابن أبي حاتم ٨/ ٢٦٢٩، حديث رقم ١٤٧٧١، والمستدرك للحاكم ٢/ ٤٠١، وزاد المسير ٦/ ٥٧. وقد استدل بعض العلماء بهذه الآية على ترتيب الخلفاء الراشدين في الخلافة على هذا النحو من الترتيب، وصحة خلافتهم. ينظر الإنصاف للباقلاني (ص ١١١).

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام الآجري: «فقد والله أنجز الله عز وجل الكريم للمهاجرين والأنصار ما وعدهم به، جعلهم الخلفاء من بعد الرسول، ومكنهم في البلاد، ففتحو االفتوح، وغنموا الأموال، وسبوا ذراري الكفار، وأسلم على أيديهم من الكفار خلق كثير، وأعزوا دين الله عز وجل، وأذلوا أعداء الله عز وجل، وظهر أمر الله ولو كره المشركون، وسنوا للمسلمين السنن الشريفة، وكانوا بركة على جميع الأمة، أبو بكر وعمر وعثمان وعلي ﴿ رَضِي الله عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]». (الشريعة ٤/ ١٦٣٧ طبعة دار الوطن).

٧- ووصفهم الله بأنهم أهل الجهاد في سبيله، بياناً لمنزلتهم وبشرى لهم بقبوله، وبأنهم هم المفلحون، وأنهم أهل الخيرات الموعودون بالجنات في قوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بَهَ مَدُواْ بِالْجَنَاتِ فِي قوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بَهَ مَدُواْ بِالْمَوْلِ وَالَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَهُ المُفلِحُونَ بِأَمُولِ لِهِمْ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ فَيَا اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللْهُ اللللْهُ الللهُ الللهُ اللللْهُ الللْهُ الللهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللهُ اللللْهُ اللللْهُ الللهُ الللهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ ا

٨- ووصفهم الله تعالى بالصدق الشامل لصدق الإيهان، وصدق الفعل والقول، وذلك بعد أن تاب الله على الثلاثة الذين خُلِفوا عن الخروج لغزوة تبوك، وأمر المؤمنين أن يكونوا مع الصادقين لا مع المنافقين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ (١٦) [التوبة: ١١٩].

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الثاني .

<sup>(</sup>۲) وقد قيل في تفسيرها: مع محمد وأصحابه، وقيل مع المهاجرين، وقيل مع أبي بكر وعمر، وقيل مع أبي بكر وعمر وأصحابها. ينظر تفسير الطبري ۲۱/۲۲، ۲۸. وينظر حديث الثلاثة الذين تاب الله عليهم وهم كعب بن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن الربيع - في صحيح البخاري، ۲/۳۲، رقم ۲۰۱۲، رقم ۲۰۱۲، ورواه أيضاً في صحيحه (٤/ ۱۷۱۹، برقم ۲۰۶۱): عن عبد الله بن كعب بن مالك - وكان قائد كعب بن مالك - قال: «سمعت كعب بن مالك يحدث حين تخلف عن قصة تبوك: فوالله ما أعلم أحداً أبلاه الله في صدق الحديث أحسن مما أبلاني، ما تعمّدت منذ ذكرت ذلك لرسول الله على إلى يومي هذا كذباً، وأنزل الله عز وجل على رسوله على: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النّبِيّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَصَادِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَكُونُواْ مَعَ الصَدقرينَ ﴾

9 - وبيّن الله تعالى أن أصحاب رسوله على في الفضل درجات، فقال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنَلَ أُولَيَإِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ وَكُلًا وَعَدَ ٱللّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

١٠ وأمر الله رسوله بالعفو عنهم والاستغفار هم ومشاورتهم ثقة بهم، فقال: ﴿ فَيَمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُوا مِنْ حَوْلِكٌ فَاعْفُ عَنْهُمُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتُوكَلُ عَلَى ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

11 - وبيّن الله أنه حبّب إليهم الإيهان، وما يقتضيه من الطاعة، ففضل الله عليهم كبير وعنايته بهم واضحة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ لَوَيُطِيعُكُم فَي كَثِيرِ مِنَ ٱلْأَمْ لِعَنِيمُ وَلَكِنَ اللهَ حَبّب إِلَيْكُم الْإِيمَانَ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُم وَكُرّه إِلَيْكُم الْكُفر وَالْفُسُوق وَالْعِصْيَانَ وَرَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُم وَكُرّه إِلَيْكُم الْكُفر وَالْفُسُوق وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِهَ هُمُ الرَّشِدُون ﴾ [الحجرات: ٧].

17 - وامتدح الله امتثالهم، باتقاء ما نهاهم عنه وما حذرهم منه، ووعدهم بذلك مغفرة وأجراً عظيماً، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّيْنَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّيِيّ وَلَا تَجَهَرُوا لَهُ, وَالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضُونَ النَّيِيّ وَلَا تَجَهُرُونَ اللَّهِ إِلَّقُولِ كَجَهْرِ بَعْضُونَ النَّيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللَّهِ إِلَّا اللَّذِينَ يَعُضُونَ بَعْضُونَ يَعُضُونَ يَعْضُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْعِلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

أَصُوَلَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَيَهِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوكَ لَهُم مَغْفِرَةُ وَأَجْرُ عَظِيمُ ﴾(١) [الحجرات: ٢-٣].

17 - وبشَّرهم الله بقبول بيعتهم، ووصفهم بأشرف الصفات، ليسرَّهُم ويبين عِظَم ما هم عليه، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللهَ ٱشۡ تَرَىٰ مِن ٱلمُؤْمِنِينَ الفُسُهُمْ وَأَمُولَهُم بِأَت لَهُمُ ٱلْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ فَيَقَائُلُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالِمُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ

(١) أخرج الحاكم في المستدرك ( ٢/ ٢٦٤ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: «لما نزلت ﴿ إِنَّ ٱلنَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصَّوَاتَهُمَّ عِندَ رَسُولِ ٱللهِ ﴾، قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: والذي أنزل عليك الكتاب يا رسول الله، لا أكلمك إلا كأخي السرار حتى ألقى الله عز وجل». وقال الحاكم على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، ونحوه في المصنف لابن أبي شيبة حديث رقم ٥٧٦ عن محمد بن إبراهيم مرسلاً.

وفي صحيح البخاري (٤/ ١٨٣٣، رقم ٤٥٦٤): « فما كان عمر يُسمع رسولَ الله على على على على الله على ا

وأخرج الطبري في المعجم الكبير (٢/ ٢٨، برقم ١٣١٦) عن ثابت بن قيس بن شمّاس، عن أبيه [كذا] قال: « لما نزلت هذه الآية: ﴿ لَا تَرْفَعُواْ أَصَّوَتُكُمُ مَ فَوْقَ صَوِّتِ النّبِيّ ﴾ [الحجرات: ٢]، قعد ثابت في الطريق يبكي، فمر به عاصم بن عدي، قال: ما يبكيك يا ثابت؟ قال: أنا رفيع الصوت وأتخوف أن تكون هذه الآية نزلت فيّ، فقال له رسول الله على: « يا بني أما ترضى أن تعيش حيداً، وتقتل شهيداً، وتدخل الجنة؟ »، فقال: رضيت ببشرى الله ورسوله، لا أرفع صوي أبداً على رسول الله عن فنزلت: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَعُضُونَ أَصُوتَهُم ﴾ [الحجرات: ٣] الآية. وينظر صحيح البخاري ٤/ ١٨٣٣، حديث رقم ٥٥٥، حيث أرسل الرسول على إليه بالبشرى لما تخوف من هذه الآية، فقال لرجل من أصحابه: «اذهب إليه فقل له: إنك لست من أهل الجنة ».

وَالْقُرْءَانَّ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِى بَايَعْتُمُ بِهِ وَوَلَاكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللَّ التَّبِبُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّكِيدُونَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَبَشِرِ بِاللَّهَ مُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَالْحَكِيفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشِّرِ بِاللَّهُ وَبَشِّرِ اللَّهُ مِنْكِلَ اللَّهِ اللَّهِ وَبَشِّرِ اللَّهُ مِنْكِلَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَبَشِّرِ اللَّهُ اللَّ

15 - وبشَّرهم الله تعالى جميعاً بالفضل الكبير، في قوله تعالى: ﴿ وَيَشِّرِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ فَضَّلًا كَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٧] فالمبشرون بها ابتداءً هم أصحاب رسول الله ﷺ، ونحن لهم تبع، والفضل الكبير هو الجنة (٢).

10 - وخاطبهم الله عز وجل خطاب تشريف بأنه سماهم عنده المسلمين، فهم أهل إسلام لله تعالى ظاهراً وباطناً، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَجَلِهِ دُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ قَ هُو ٱجْتَبَلَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُو سَمَّلَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ

<sup>(</sup>۱) جاء في سبب نزول هذه الآية أنها في بيعة الأنصار ليلة العقبة، ينظر لباب النقول (ص ۱۱۸)، وتفسير البغوي ٩٨/٤ .

<sup>(</sup>٢) قال ابن عطية رحمه الله: «قال لنا أبي رضي الله عنه: هذه من أرجى آية عندي في كتاب الله تعالى؛ لأن الله تعالى أمر نبيه أن يبشر المؤمنين بِأَنَّ لَهُمْ عنده فَضْلًا كَبِيراً، وقد بين تعالى الفضل الكبير ما هو في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّكِلِحَتِ فِي رَوِّ لَكَ مَا يَشَاءُ وَنَ عِندَ رَبِّهِمُ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضُلُ ٱلْكِيرُ ﴾». (المحرر الوجيز ١٢/ ٨١ - ٨٢).

وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُو مَوْلَكُمُّ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْدَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨]. فهم أول المخاطبين بهذه الآية، ونحن تبع لهم.

17 - وشهد لهم بها في قلوبهم من الإيهان وأنهم استكملوا أركانه فقال: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَ لَيْهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْكِيهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَوَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١) [البقرة: ٢٨٥].

۱۷ – وحذَّرنا الله أن ننهج غير سبيلهم، لأنه السبيل الممدوح الذي من أعرض عنه هلك، فنؤمن كها آمنوا ونطيع كها أطاعوا، ونقتدي بهديهم، ونستمسك بإجماعهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَىٰ وَنُصَلِدٍ عَمْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَىٰ وَنُصَلِدٍ جَهَنَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ (١) [النساء: ١١٥].

١٨ - وأمرنا الله أن نواليه سبحانه ونوالي رسوله على ونوالي المؤمنين، نصرة وانتهاء ومحبة، والصحابة هم أول المؤمنين، فأمرنا بأن نواليهم

<sup>(</sup>۱) ينظر حديث أبي هريرة في ذلك: « فلما اقترأها القوم ذلت بها ألسنتهم فأنزل الله في إثرها: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكِيهِ إِثْرها: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكِيهِ وَكُلُيْهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرانك رَبّنا وَلِيتَكَ الْمَصِيرُ ﴾». (صحيح مسلم ١/ ١١٥، رقم ١٢٥) وفي هذا الحديث فضيلة أخرى، وهي موافقة الوحي لما قال الصحابة، وهو قولهم: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانك رَبّنا وَإِينَكَ المَصِيرُ ﴾ ونزول الوحي بها.

<sup>(</sup>٢) ينظر الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ١/٧.

كما أَمَرهم أن يوالي بعضُهم بعضاً دون غيرهم من غير أهل الإيمان، ومدحهم بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة والخشوع له تعالى، وذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤَتُّونَ الزَّكَوةَ وَهُمّ رَكِعُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥].

19 - وجعل الله وجودهم بين المشركين سبباً في أن يدفع الله العذاب عنهم - وهم مشركو مكة - وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا رِجَالُ مُوَمِنُونَ وَنِسَآ اللهُ مُوَمِنُونَ لَمْ مَتْ مُعَرَّةٌ لَا يَعَلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِّنَهُم مَّعَرَّةٌ لَعَيْرِ عِلْمِ لَي يَكْرِ عِلْمِ لَي يَكْرِ عِلْمِ لَي يَكْرِ فَلَ مَن يَشَآءٌ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَبنا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا اللِّيمَ عَيرهم .

• ٢- وبين الله حرمة إيذاء الله ورسوله، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٧]. ومن إيذائه عَلَيْهِ إيذاء أصحابه.

٢١ - وأمرنا الله تعالى بالاستغفار لهم، وإحسان الظن بهم، واستشعار أخوتهم، وفضل سبقهم إلى الإيهان فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُ و مِنْ بَعَدِهِمَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغَفِرْ لَنَ وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ (١٠ [الحشر: ١٠].

<sup>(</sup>١) ينظر حديث السيدة عائشة في صحيح مسلم (٢٣١٧، رقم ٣٠٢٢): «يا ابن أختى، أمروا أن يستغفروا لأصحاب النبي على فسبوهم ».

# ثانياً: ما ورد في أهل بدر ؛ ومن ذلك:

1 - بيّن عز وجل أن أهل بدرٍ ممن كفى الله تعالى بهم رسوله على نصرة وتأييداً، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ حَسَبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) [الأنفال: ٦٤]، وهي منقبة لهم أيضاً على قول آخر قوي في تفسير هذه الآية، وهو أن الله يكفي رسوله ويكفي أصحابه شر عدوهم، ويؤيدهم بنصره، (٢) ويدخل معهم في هذا الفضل مَنْ بعدَهم من الصحابة.

٢ - وأثبت لهم العون والنُّصرة في قوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ
 أَذِلَّةٌ فَأَتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٣].

٣- وأثبت لهم الإيمان في قوله: ﴿ كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ
 وَإِنَّ فَرِبِقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ﴾ [الأنفال: ٥].

٤ - واستجاب دعاء نبيه ﷺ ودعاءهم، وحقق رجاءهم، وثبتهم وأمدهم بالملائكة تقتل عدوهم، وذلك في قوله: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ

<sup>(</sup>۱) قال ابن عطية رحمه الله: «قال النقاش: نزلت هذه الآية بالبيداء في غزوة بدر قبل القتال ...» (المحرر الوجيز ٦/٣٦٧). ويقول الطاهر بن عاشور بعد أن ذكر هذا القول: «والتناسب بينها وبين الآية التي بعدها ظاهر مع اتفاقهم على أن الآية التي بعدها نزلت مع تمام السورة، فهي تمهيدٌ لأمر المؤمنين بالقتال ليحققوا كفايتَهم الرسولَ». (التحرير والتنوير ١/٦٦) وينظر هذا المعنى في تفسير القرطبي : ٨/٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر الوجهان في تفسير الآية في تفسير البغوى ٣/ ٣٧٤.

فَأُسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَكَيِكَةِ مُرْدِفِينَ اللَّهُ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشُـرَىٰ وَلِتَطْمَهِنَّ بِهِۦ قُلُوبُكُمُّ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ إِذْ يُغَيِّمُ ٱلنَّعَاسَ آمَنَةً مِّنْهُ وَيُنزِلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُو رَجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَيِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَامَ اللَّهِ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَيِّكَةِ أَتِّي مَعَكُمُ فَثَيْتُوا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ١٠٠ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ وَمَن يُشَاقِق ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ. فَإِنَ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ قَنَاكُهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِنِ ٱللَّهَ رَمَىٰ وَلِيُبْلِيَ ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاَّةً حَسَنًا إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللهُ وَأَنَ ٱللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٩- ١٨] ألوان من نُصرة الله لهم، والعناية بهم، وذلك لا يكون إلا لأوليائه تعالى.

٥- ورفع الله عنهم المؤاخذة حين أخذوا الفدية من أسرى بدر، بها سبق لهم عند الله من السعادة والرحمة، فقال: ﴿ لَوَلَا كِنَبُّ مِنَ اللّهِ سَبقَ لَمُسَكُمْ فِيمَا أَخَذَتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨]، فعن سعيد بن جبير: « في قوله عز وجل: ﴿ لَوَلَا كِنَبُّ مِنَ اللّهِ سَبقَ ﴾ قال: لأهل بدرٍ من السعادة: ﴿ لَمُسَكُمْ فِيمَا أَخَذَتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾». ونحوه عن الحسن البصري ومجاهد وقتادة. وقال ابن زيد: «سبق من الله العفو عنهم،

والرحمة لهم، سبق أن لا يعذب المؤمنين؛ لأنه لا يعذب رسوله ومن آمن به وهاجر معه ونصره »(١).

## ثالثاً: ما ورد في فضل أهل أحد، ومن ذلك:

١ - سهاهم الله تعالى المؤمنين، وذلك في أول ما نزل من الآيات في هذه الغزوة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٢١]، وهذا مدح عظيم هم؛ لأنه إثبات لما حل في قلوبهم من حقيقة الإيهان.

٢ - وأخبر تعالى أن شهداء «أحد» أحياء عند ربهم حياة لا يعلم حقيقتها وما فيها من النعيم إلا الله، فقال: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمَوَ تُأْ بَلُ أَحْياً أُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾(٢) [آل عمران: ١٦٩].

٣- ومدح الله أقواماً منهم بأعيانهم، فوصفهم بأنهم (رجال) بكل ما تحمله هذه اللفظة من معاني المدح في هذا المقام، وبأنهم وفوا بها عاهدوا الله عليه، فقال تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدُّلُواْ تَبْدِيلًا ﴾ (٣) [الأحزاب: ٢٣].

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۱۱/ ۲۸۰، ۲۸۱.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام عليه تفصيلًا في الفصل الثالث.

<sup>(</sup>٣) سيأتي الكلام عليه تفصيلًا في الفصل الثالث .

٤ - وحَلُمَ الله عليهم فعفا عمن تولى منهم يوم (أحد) لما دارت الدائرة على المسلمين فيه، وكان قد تولى بعضهم، فقال ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَوْا مِنكُمُ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱستَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواً وَلَقَدُ عَفَا يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱستَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواً وَلَقَدُ عَفَا يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱستَقَلَى الله عَمْران: ١٥٥] فليس لأحد أن ينتقصهم ٱلله عَنْهُم وقد كان منهم بعد ذلك من في ذلك ويشنع عليهم بعد أن عفا الله عنهم، وقد كان منهم بعد ذلك من الثبات والجهاد ما كان.

٥- وطيّب الله خاطرهم بعد أن عاتب بعضاً منهم، وعزّاهم في مصابهم، وكلُّ ذلك لعلمه بصدق ما في قلوبهم، وبيّن حكمته فيها جرى لهم في هذا اليوم، فقال: ﴿ وَمَا أَصَبَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجُمْعَانِ فَيَإِذْنِ اللهِ وَلِيعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ فِي هذا اليوم، فقال: ﴿ وَمَا أَصَبَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجُمْعَانِ فَيَإِذْنِ اللهِ وَلِيعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ وَلَيَعْلَمَ اللّهِ اللهِ اللهِ أَو ادْفَعُوا قَالُوا لَوُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

7 - وثبتهم الله وعزّاهم وحذّرهم من أسباب الفشل، وأمرهم بالصبر والصمود، وبشّرهم بأنهم هم الأعلون، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَكَنُ رُوا وَ اللّهُ مُ الْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّ وَمِينِ ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَكُن رُوا وَ النّهُ الْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّ وَرَحُ فَقَد مَسَ اللّهَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عنهم.

٧- وأعاد الله التخفيف عنهم، والتقوية لعزمهم، والتسلية فيا أصابهم، فكان تخفيفاً بعد تخفيف، وتقوية بعد تقوية، وتسلية بعد تسلية، ألوانٌ من المعالجات والتربية والعناية الربانية بهم، وذلك بضرب المثل بها أصاب المؤمنين مع الأنبياء عليهم السلام من قبل، وإرشادهم وتذكيرهم بها يجب أن يكونوا عليه من التسليم لربهم وطلب المعونة منه والاستغفار من الذنوب، ووعدهم إن فعلوا ذلك الأجر العظيم، فقال عز وجل: وكأيّن مِّن نبّي قَنتَلَ مَعكُه ربّيكُون كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُم فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا السّتكَانُوا وَاللهَ يُحِبُ الصّبِرِينَ اللهِ وَمَا كَانَ قَولَهُم إِلّا أَن قَالُوا ربّنا اعْفِر لَنا ذُنُوبنا وَإِسْرافنا فِي أَمْرِنا وَثَيِتُ أَقَدَامَنا وَانصُرُنا عَلَى الْقَوْمِ الصّغينِينَ اللهُ ثَوَابَ الدُّنيَا وَحُسَّنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ وَاللهُ القَوْمِ اللهُ يُعِبُ المَّذِينَ وَابِ الْآخِرَةِ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يُوبَ الدُّنيا وَحُسَّنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يُوبَ اللهُ عَمِانَ اللهُ قَوَابَ اللهُ اللهُ

٨- وامتدح استجابة أهل (أحد) لله ولرسوله على وعدم وهنهم رغم ما أصابهم، وذلك عندما ندبهم رسول الله على لتعقب جيش الشرك بقيادة أبي سفيان بعد انتهاء معركة أحد، وسجل ذلك مدحاً لهم، فقال: ﴿ اللَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِلّهِ وَالرّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابُهُمُ الْقَرْحُ لِلّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتّقَوَاْ أَجْرُ عَظِيمُ ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنّ النّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ مِنْهُمْ وَاتّقَوَاْ أَجْرُ عَظِيمُ ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنّ النّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ مِنْهُمْ وَاتّقَوَاْ أَجْرُ عَظِيمُ ﴿ اللَّهِ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ اللّهِ وَقَطْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ شُوّهُ وَاتّبَعُواْ رِضُونَ اللّهِ وَاللّهُ ذُو فَضْلٍ بِغَمَةٍ مِّنَ اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ شُوّهُ وَاتّبَعُواْ رِضُونَ اللّهِ وَقَصْلٍ اللهِ عَمِلَا عَمِران: ١٧٢-١٧٤].

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام على أهل غزوة حمراء الأسد تفصيلًا في الفصل الثالث.

## رابعاً: ما ورد في فضل أهل الخندق، ومنه:

أثبت الله تعالى لهم الإيهان، وتصديق الله ورسوله، ونوّه بصبرهم أمام كثرة عدوهم. وسحّل لهم ما حصل لهم من زيادة اليقين بتحقق وعد الله لهم بالجنة، وبالنصرة لما جاءتهم الشدة والزلزلة(١)، فقال تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلمُؤَمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا إِيمَننا وَتَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢].

فهذه مواقف بعد مواقف، وفضائل بعد فضائل، وشهادات بعد شهادات، يثبتها لهم رب العالمين، لأنه اختارهم لصحبة خير المرسلين عليه .

<sup>(</sup>۱) يقول الإمام أبو إسحاق الزجاج في معاني القرآن وإعرابه (٢٢٢): «وصف الله حال المنافقين في حرب الكافرين، وحال المؤمنين في حرب الكافرين، فوصف المنافقين بالفشل والجبن والروّغان والمسارعة إلى الفتنة والزيادة في الكفر، ووصف المؤمنين بالثبوت عند الخوف في الإيهان، فقال: ﴿ وَلَمَّارَءًا ٱلْمُؤّمِثُونَ ٱلْأَحْرَابَ قَالُواْ هَذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ ٱللهُ عَرَسُولُهُ، وَمَا زَادَهُمْ إِلّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴾.

والوعد أن الله قال لهم: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّتُلُ الَّذِينَ خَلَوْاً وَالْجَنِّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّتُلُ الَّذِينَ خَلَوْاً مِعَهُ، مَتَى نَصْرُ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، مَتَى نَصْرُ اللهِ قَلْبِكُمْ مَّسَتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاهُ وَزُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، مَتَى نَصْرُ اللهِ قَلْبِكُ اللهِ وَالنَّهُ وَالضَّرُ اللهِ قَلْبُ اللهِ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّالُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْلُولُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلِيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

خامساً: ما ورد في فضل أهل بيعة الرضوان بالحديبية:

١ - رضي الله عنهم، وأثنى على ما في قلوبهم، وبشَّرهم بفتح قريب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ اللهَ جَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴾(١) [الفتح: ١٨].

٢- وأخبرنا تبارك وتعالى بأنه أنزل السكينة والطمأنينة والثبات في قلوب أهل الحديبية ليزدادوا يقيناً إلى يقينهم السابق بالنصر وعز الإسلام وانتشاره، فقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى آنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤَمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنِمٍ مُ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤].

٣- وأخبرنا تبارك وتعالى أنه ألزم أهل الحديبية كلمة التقوى و وهي لا إله إلا الله محمد رسول الله ؛ لأنها سبب التقوى وأساسها- وأنزل السكينة على قلوبهم ، وبيَّن أنهم أهلٌ لكلِّ ذلك، فقال عز وجل: ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْجَهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَاللَّهُ النَّقُوكَ وَكَانُواْ أَحَقَ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَاللَّهُ النَّقُوكَ وَكَانُواْ أَحَقَ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ النَّقُوكَ وَكَانُواْ أَحَقَ بَهَا وَأَهْلَهُ أَوْكَانَ اللهُ يَكُلِ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ . [الفتح: ٢٦].

٤ - وبشرهم الله تعالى بإسلام هؤلاء الذين صدوهم عن البيت من

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام على أهل بيعة الرضوان تفصيلًا في الفصل الثالث.

مشركي قريش، بعد صلح الحديبية، وأن رحمة الله ستشملهم، جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَي قوله تعالى: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّونَ وَنِسَآءٌ مُّ مَّوَمِنَاتٌ لَّمَ تَعْلَمُوهُمْ وَالْمَدَى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغُ مَحِلَّهُ وَلَوْلا رِجَالُ مُّوْمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّ مُّوَمِنَاتٌ لَمَ تَعْلَمُوهُمْ فَالْمَا فَي رَحْمَتِهِ مَن أَن تَطَعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِعَيْرِ عِلْمِ لِي لِيُدْخِلَ الله فِي رَحْمَتِهِ مَن يَشَاءٌ لُو تَذَيّئُواْ لَعَذَبْنَا اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾. [الفتح: ٢٥]. يَشَاءٌ لُو تَذَرّئَلُواْ لَعَذَبْنَا اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾. [الفتح: ٢٥]. فأسلم بعضهم فيها بين الحديبية إلى فتح مكة، كعمرو بن العاص وخالد ابن الوليد، فكان ذلك من أولى البشريات، وأسلم بقيتهم في فتح مكة، فدخل كل هؤلاء في رحمة الله .

## سادساً: ما ورد في فضل أهل غزوة العُسرة:

بشّرَ اللهُ أهل غزوة العسرة بالتوبة عليهم، وسجّل لهم في كتابه ما قدموه من براهين الصدق مع الله تعالى ورسوله على بتحملهم المشاق، وعدم التخلف عن رسوله على في أصعب الأوقات وأشدّها، وهي هذه الغزوة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَقَد تّابَ اللهُ عَلَى النّبِيّ وَالْمُهَا حِرِينَ وَالْأَنصَارِ اللّذِينَ اتّبَعُوهُ في سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ وَالْمُهُمُ ثُمّ تَابَ عَلَيْهِمُ إِنّهُ، بِهِمْ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْ بُعُد ورجعوا وقد غفرت لهم ذنوبهم (۱).

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام على غزوة العسرة وفضل أهلها تفصيلًا في الفصل الثالث .

# سابعاً: ما ورد في سرية عبد الله بن جحش:

١- ولما ظنت جماعة سرية عبد الله بن جحش رضي الله عنهم أنهم عصواوهلكوا؛ لأنهم قاتلوا في أول يوم من شهرٍ حرام، وهو شهر رجب، وهم يظنون أنه آخر يوم من جمادى الآخر، أبان الله عذرهم وفرج عنهم ورضي رسوله على عنهم بعد أن لامهم على فعلهم، وردَّ على المشركين لمّا عيروا مَن كان من المسلمين بمكة بذلك، وشنَّعوا على رسول الله والمسلمين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللهِ وَكُفُرُ الهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَن كُونكُ مَن الْمَسْجِدِ الْحَرامِ وَالْمُن وَلَكُ مَن اللهُ وَكُفُرُ اللهِ وَكُفُرُ اللهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرامِ وَالْمَن يَرْالُونَ وَالْمَسْجِدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهُ وَالْمَسْدِ اللّهَ وَالْمَسْجِدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهَ وَالْمَسْجِدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهَ وَالْمَسْدِ اللّهُ وَالْمَرَامِ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَن يَرْدُونَ عَن يَرِيكُمْ عَن وَينِ عَن وَينِ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

٧- و لما قال بعض المسلمين: إن أصحاب سرية عبد الله بن جحش، وإن كانوا أصابوا مغنماً فلم يصيبوا أجراً في سفرهم هذا، أنزل الله مثنياً عليهم بإيمانهم وهجرتهم وجهادهم، وأنهم على رجاء رحمة الله سبحانه وتعالى، فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَكِيكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللهِ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) [البقرة: ٢١٨]. فالوحي إذن يتابعهم، ويبشرهم، ويثبتهم، وكل هذا من العناية بهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر لباب النقول (ص ٢٩)، والسنن الكبرى للبيهقي (٩/ ١١، ٨٥)، وتفسير البغوي ١/ ٢٤٦- ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر السابق.

ثامناً: ما ورد في فضل فقراء الصحابة وضعفائهم رضي الله عنهم:

ا - نزلت الآيات تثني على هؤلاء الفقراء والضعفاء، وتمدحهم بها فازوا به من الإيهان، وصدق حالهم مع الله عز وجل وإقبالهم عليه تعالى على الدوام، وتطلبُ من النبي على ألا ينحيهم عنه ولو قليلاً مها كان، وأن يجعلهم جلساءه وأخصّاءه، وتصفهم بأنهم هم الشاكرون، وذلك حين طلب بعض سادة المشركين بمكة أن ينحي النبي على فقراء المسلمين وضعفاءهم عن مجلسه - حين يجالسونه ليسمعوه - لعلهم يسلمون، فنزل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْقِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُّ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء فَتَكُونَ مِن النَّلُ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّلَ بِعَضُهُم بِبَعْضِ فَتَكُونَ مِن النَّلُ عَلَيْهِم مِن النَّهُ بِأَلْكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ فَتَكُونَ مِن النَّلُ عَلَيْهِم مِن النَّهُ بِأَلْكَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكِوبِينَ ﴿ وَكَذَلُكُ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ فَتَكُونَ مِن النَّهُ عَلَيْهِم مِن النَّهُ عِلَيْهِم مِن اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكِوبِينَ ﴿ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكِوبِينَ ﴾ لِيَتُولُوا أَهمَ وَلَا اللَّه عَلَيْهِم مِن اللَّهُ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِأَلْسَلُونَ اللَّهُ مِن اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِأَلْسَاء عَلَيْهم مِن اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِأَلْسَاء عَلَيْهم مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِأَلْسَاء عَلَيْهم مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهم وَاللَّه وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمَالِقُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمَلْوَالِقُونُ الْمَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُونَ

٧- ومن عناية الله تعالى بهم، وبيانه لعلو مقامهم عنده تعالى أمرُه تعالى أمرُه تعالى نبيه على أن يلين جانبه لهم، وأن يترفق بهم، ويصرف إليهم وقته وجميع حفاوته، في قوله تعالى: ﴿ وَالمَوْضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨]، وذلك بعد أن نهاه تعالى عن الالتفات إلى ما في أيدي المشركين من متاع الدنيا، وعن الحزن على عدم إيهانهم، رجاء نجاتهم وأن يتقوى الإسلام والمسلمون بهم وبأموالهم في قوله تعالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيّنيّكَ إِلَى مَا مَتّعَنا والمسلمون بهم وبأموالهم في قوله تعالى: ﴿ لَا تَمُدّنَ عَيّنيّكَ إِلَى مَا مَتّعَنا

بِهِ آزَوَ بَكَا مِّنْهُمْ وَلَا تَحُرَنْ عَلَيْهِمْ »، فقد جاء بعدها مباشرة قوله تعالى: 
﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي ترفّق وألِن جانبك لهؤلاء الضعفاء والفقراء من المؤمنين، وطِب نفساً بإيهانهم عن إيهان هؤلاء الأغنياء من كفار أهل مكة، فإن الله مظهر بهم دينه (١).

٣- وأنزل الله تعالى في فقراء وضعفاء المؤمنين بمكة - الذين سبقوا إلى الإسلام وصبروا على الأذى المتواصل من المشركين - وما أعده الله تعالى الأذى المتواصل من المشركين - وما أعده الله تعالى فهم من عظيم الجزاء قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ الَّذِينَ اَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضَحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُواْ بِهِمْ يَنَعَامَنُونَ ﴿ وَإِذَا القَلَبُواْ إِلَى اَهْلِهِمُ اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>۱) ينظر الكشاف للزمخشري ٢/ ٥٨٩، والمحرر الوجيـز ٨/ ٣٥٣، وتفسـير القرطبي ١/ ١٧، والتحرير والتنوير ١٠/ ٨٢.

<sup>(</sup>۲) يقول البغوي في تفسيره (۸/ ۳۲۹): «قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱجْرَمُوا ﴾ أشركوا، يعني كفار قريش: أبا جهل، والوليد بن المغيرة، والعاص بن وائل، وأصحابهم من متر في مكة ﴿كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ عهار، وخباب، وصهيب، وبلال، وأصحابهم من فقراء المؤمنين. ﴿ يَضِّمَكُونَ ﴾ وبهم يستهزؤون ». وكذا قال ابن الجوزي ( زاد المسير ٩/ ٢٠) وقال القرطبي ( ١٩ / ٢٦٧): « روى ناس عن ابن عباس قال: هو الوليد بن المغيرة، وعقبة بن أبي معيط، والعاص بن وائل، والأسود بن عبد يغوث، والعاص ابن هشام، وأبو جهل، والنضر بن الحارث، وأولئك ﴿كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ من أصحاب محمد على مثل عهار، وخباب وصهيب وبلال ﴿ يَضَعَكُونَ ﴾ على وجه السخرية. ﴿ وَإِذَا مَرُواْ بَهُمْ ﴾ عند إتيانهم رسول الله على يتغامزون ».

3- وامتدح الله تعالى فقراء المهاجرين بالتّعفُّف وبعدم الإلحاح في المسألة رغم شدة حاجتهم - وهم أهل الصُّفة الذين انقطعوا إلى الله وإلى رسوله، وسكنوا المدينة وليس لهم سبب يردون به على أنفسهم ما يغنيهم وسجل ذلك لهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لِلْفُ قَرَآءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسَتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ وَلِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسَتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْاَيْسَانُ اللَّهِ لَا يَسَتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِي اللَّهُ الْاَيْسَانُهُمُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الله

وقال تعالى في فقراء المهاجرين أيضاً، وهم أهل الصَّفة: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَّ وَلا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ ، وَلا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَّ وَلا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ ، عَن ذِكْرِنَا وَاتَبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨]. فهذه أحوال أهل الصفة، يتقلبون في عبادة ربهم، ولا يطلبون بذلك إلا رضاه، فها أعظمها من شهادة لهم.

7- وأبان الله تعالى عن صدق فقراء الصحابة من المهاجرين والأنصار، ومحبتهم للجهاد مع رسوله على وهو يصف تحسرهم وأسفهم على قعودهم عن الجهاد في غزوة العسرة بسبب قلة ذات أيديهم، وذلك في الآيات التي نزلت في رفع الحرج عنهم وعن غيرهم، وهي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَاءَ وَلاَ عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلاَ عَلَى ٱلَّذِينَ لاَ يَحِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ لِلّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ وَاللّهَ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ وَرَسُولِهِ عَمَا عَلَى ٱلمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ

عَنْ فُورٌ رَّحِيمٌ الله وَلا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلَا يَجِدُواْ مَا أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلَا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩١ - ٩٢]. فهذه بعض أوصاف وفضائل فقرائهم رضى الله تعالى عنهم .

#### تاسعاً: ما ورد في عذر المستضعفين بمكة وفضلهم:

1 - جاء في عذر المستضعفين بمكة وصبرهم على الأذى قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِمِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمُ قَالُواْ كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمُ تَكُن أَرْضُ اللّهِ وَسِعَة فَنُهَاجِرُواْ فِيها فَأُولَتِكَ مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمُ تَكُن أَرْضُ اللّهِ وَسِعَة فَنُهَاجِرُواْ فِيها فَأُولَتِكَ مَا وَمُهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللّهِ اللّهُ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوِلْدَنِ لَا يَسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوِلْدَنِ لَا يَسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوِلْدَنِ لَا يَسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ لَا يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا عَنُولًا ﴾ (١) [النساء: ٩٠ - ٩٩].

<sup>(</sup>١) ينظر لباب النقول في أسباب النزول ص (٦٨).

<sup>(</sup>٢) وقد ودعا النبي على المستضعفين بمكة الصابرين على أذى أهلها، وذلك كما رواه البخاري (٣/ ١٠٧٢) من أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان النبي يلاعو في القنوت: «اللهم أنج سلمة بن هشام، اللهم أنج الوليد بن الوليد، اللهم أنج عياش بن أبي ربيعة، اللهم أنج المستضعفين من المؤمنين، اللهم السدد وطأتك على مضر، اللهم سنين كسِني يوسف ».

#### عاشراً: ما ورد في فضل المهاجرين(١٠):

1 - سجَّل الله هم أن هجرتهم كانت له سبحانه وتعالى، في مرضاته وطلب ثوابه، وأنهم ظُلموا، ووعدهم بأنه سيعوضهم بحسن المنزل في الدنيا، وتهيئة إخوان هم وأنصار، وتبديل خوفهم أمناً، وأن ما يدخره هم في الآخرة أكبر، وذلك في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِمَا ظُلُمُواْ لَنُبُوِّئَنَهُم فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَلاَجُرُ ٱلْاَخِرَةِ ٱكْبَرُ لَو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ ظُلِمُواْ لَنُبُوِّئَنَهُم فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَلاَجُرُ ٱلْالْخِرةِ ٱكْبَرُ لَو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ النحل: ١٤]. وهذا الوعد يشمل من هاجر من مكة إلى المدينة، ومن هاجر منهم إلى الحبشة (٢).

٢- وقال سبحانه وتعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَاللَّهِ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ الْخَرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّآ أَنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ أَنَّ اللَّهُ النَّاسَ المَّضَهُم بِبَعْضِ لَمَّدِّمَتَ صَوَمِعُ وَبِيعٌ أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ المَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَّدِّمَتُ صَوَمِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوْتُ وَصَلَوْتُ وَمَسَحِدُ يُذَكِرُ فِيهَا اللهُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَلَي اللهُ لَقُوعِي عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩-٤٠].

٣- ومدحهم الله تعالى ووعدهم بالرزق الحسن في الدنيا والآخرة،

<sup>(</sup>١) يدخل في فضائلهم أيضاً بعض ما سبق في فضل فقراء الصحابة رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير ابن كثير ٤/ ٥٧٢. وقيل نزلت هذه الآية في ستة من أصحاب رسول الله على: بلال، وعمار، وصهيب، وخبّاب بن الأرتّ، وعايش وجبر مَولَيين لقريش أخذهم أهل مكة فجعلوا يُعذّبونهم، ليردُّوهم عن الإسلام. وقيل نزلت في أبي جندل بن سهيل بن عمرو. ( ينظر زاد المسير ٤/ ٤٤٧ – ٤٤٨).

ووعدهم سبحانه أنه سيرضيهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَا جُرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُواْ أَوْ مَا تُواْ لَيَرْزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَا وَلِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُواْ أَوْ مَا تُواْ لَيَرْزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَا وَلِتَ ٱللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ اللَّهِ لَيُدُخِلَا حَسَنَا وَلِتَ ٱللَّهَ لَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ اللّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلِيمٌ خَلِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٥- ٥٥]. ووعده تعالى مضمون ﴿ وَمَنْ أَوْفَلَ بِعَهْدِهِ عِن ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ١١١].

٤ - وعدد فضائل لهم ووعدهم عليها تكفير السيئات وإدخال الجنات في قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلٍ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنكَى لَا بَعْض مِنْ بَعْض فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا عَمِلٍ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنكَى لَا بَعْض مِنْ بَعْض فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِينرِهِم وَأُودُوا فِي سَكِيلِي وَقَنتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كُفِرَنَ عَنْهُمْ سَيِعَاتِهِم مِن دِينرِهِم وَأُودُوا فِي سَكِيلِي وَقَنتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كُفِرَنَ عَنْهُمْ سَيّعَاتِهِم وَلَا دُخِلنَهُم جَنّنتِ بَحْرِي مِن تَعْتِهَا لَا أَنْهَدُ ثُوابًا مِنْ عِندِ اللّه وَاللّه عِنده وَلا أُدْخِلنَهُم جَنّنتِ بَحْرِي مِن تَعْتِهَا لَا أَنْهَدُ ثُوابًا مِنْ عِندِ اللّه وَالله عَنده وَلا أَدْخِلنَهُم جَنّنتِ بَعْد رِي مِن تَعْتِهَا اللّهَ نَهُ اللّه عَنْ عِندِ اللّه وَاللّه عَنْ عَند اللّه وَاللّه عَنْ عَند اللّه وَاللّه عَنْ عَند اللّه وَاللّه عَنْ اللّه عَنْ الله عَمران: ١٩٥٥].

٥- وأشار الله سبحانه إلى فضيلة أخرى للمهاجرين، وهي أنهم موعودون بالاستخلاف في الأرض، وأنهم أهلٌ لتحمل هذه الأمانة، فقال: ﴿ ٱلنِّينَ إِن مَّكَنَّكُمُ مَ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّكُوةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكُوةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَواْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَلِلّهِ عَلِقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴾ [الحج: ١٤] . فقد جاء قبلها مباشرة قوله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَلِنَّا ٱللّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَلِنَّا ٱللّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَرَّمُواْ مِن دِينَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلّاَ وَلَيْ ٱللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وَصَلَوَاتُ وَمَسَحِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ۗ وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۗ وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۗ وَإِن ٱللَّهَ لَقَوِي عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩- ٤٠].

7 - وأشار عز وجل إلى علو درجة الهجرة والجهاد، وإلى ما ينتظر المهاجرين من عظيم الثواب، وذلك في قوله: ﴿أَجَعَلَتُمُ سِقَايَةَ ٱلْحَاجِةِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْمُرَامِ كُمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللّهِ لايستورُن الْمَسْجِدِ الْمُرَامِ كُمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْالْخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللّهِ لايستورُن وَجَهَدُوا عِبَهَدُوا عِبَهَدُوا عِبَهَدُوا عَبَهَدُوا وَهَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَايِرُونَ نَ اللهِ سَبِيلِ اللّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَايِرُونَ نَ اللّهِ مِنْ مُعَمِدِ مِحْمَةِ مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنّاتٍ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ مُقِيمًا فَي اللّهِ مِنْ مَعْمَةً مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنّاتٍ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ مُقِيمًا عَيدَهُ اللّهِ عَلَيْهُ فَي اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللّهُ عِيمَا فَعِيمُ مُقَيدًا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَن اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَن اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا اللّهُ فِي اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُعَلِيْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ

٧- وقَبِل الله هجرة من تأخرت هجرته من المستضعفين بمكة، ونوّه الله بصبرهم، ووعدهم المغفرة على تأخر هجرتهم، بجهادهم مع المؤمنين، وصبرهم، ووعدهم أنه تعالى سيرههم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِن رَبّكَ لِلّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِن رَبّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَنْ فُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) [النحل: ١١٠].

٨- وأشار تعالى إلى فضل مَن آمن وهاجر بعد صلح الحديبية، بأنهم من المؤمنين، ملحقون بالسابقين في الفضل، وإن كانوا أقل رتبة منهم، في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْ بَعَدُ وَهَاجَرُوا وَجَنهَدُوا مَعَكُمُ فَأُولَيَإِكَ مِنكُو ﴾
 [الأنفال: ٧٥]، فيدخل فيهم عمرو بن العاص وخالد بن الوليد وأمثالها.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطبري ٧/ ٣٨١، ١٤/ ٣٧٩، وكشف الأستار ٣/ ٤٦، حديث رقم ٢٢٠٤.

### حادي عشر: ما ورد في فضل المهاجرين والأنصار:

١ - شهد الله للمهاجرين والأنصار أنهم المؤمنون حق الإيهان، ووعدهم بالمغفرة والرزق الكريم، وهو الجنة، ووعد الله لا يتخلف، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالنَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أُولَتَهِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمُّم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٤].

٧- وأثبت الله للسابقين من المهاجرين والأنصار، أو المهاجرين والأنصار عامة - لسبقهم - أنه رضي عنهم، وأنهم مسلّمون له في جميع أحوالهم، راضون بكل ما يأمرهم به وبكل ما يفعل بهم، وأخبر بأن الجنة في انتظارهم، وأنهم خالدون فيها أبداً، فقال: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلْأَوّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ ٱللّهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمُ جَنّتِ تَجَرِي عَتْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبداً ذَلِكَ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمُ جَنّتِ تَجَرِي عَتْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبداً ذَلِك عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمُ جَنّتِ تَجَرِي عَتْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبداً ذَلِك عَنْهُ وَلَا التوبة: ١٠٠].

٣- وقال عز وجل في فضل المهاجرين والأنصار، أو الأنصار فقط:
 ﴿ وَإِن يُرِيدُوۤا أَن يَغۡدَعُوكَ فَإِنَ حَسۡبَكَ اللّهُ هُوَ الَّذِي َ أَيدَكَ بِنَصۡرِهِ ـ
 وَبِاللّهُ مُؤمنِينَ ﴾ (١) [الأنفال: ٦٢].

<sup>(</sup>١) يقول ابن كثير رحمه الله في تفسيره: ٤/ ٨٤: « ذكر نعمته عليه بها أيده به من المؤمنين المهاجرين والأنصار؛ فقال: ﴿ هُو اللَّذِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

٥- وتاب الله عليهم وعفا عنهم، في قوله تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ ٱللّهُ عَلَى النّبِيّ وَٱلْمُهَا حِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلّذِينَ ٱتّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسَرَةِ ﴾ (١)
 [التوبة: ١١٦]، فهذه فضائل بعد فضائل للمهاجرين والأنصار.

٦- وتولّى اللهُ حفظ الأنصار، فهو وليهم، وهم أولياؤه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِذْ هَمَّت طَاآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُهُمَا ﴾ [آل عمران: ١٢٢]. وقد نزلت في بنى سَلِمة وبنى حارثة (٢).

<sup>=</sup> إلى العداوة التي كانت بين الأوس والخزرج في حروب بُعاث، فألف الله تعالى قلوبهم على الإسلام، وردهم متحابين في الله. ويجوز أيضاً أن يكون المراد بالتأليف هنا التأليف بين المهاجرين والأنصار ». وينظر تفسير البغوي ٣/ ٣٧٤، والمحرر الوجيز ٦/ ٣٦٦، ٣٦٧.

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلا في الفصل الثالث في غزوة العسرة.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الثالث .

### ثاني عشر: ما ورد في فضل آل البيت رضي الله عنهم:

١ - وفي فضل الإمام علي وفاطمة الزهراء والحسنين رضي الله عنهم أجمعين نـزل قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَ نَا وَأَبْنَاءَكُم وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُم ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَا لَوْنِسَاءَكُم وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُم ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَا لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴾ (١) [آل عمران: ٦١].

٧- وفي حق الإمام عليِّ وحمزة وعبيدة بن الحارث رضي الله عنهم، نزل قوله تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصَمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِم ۖ فَٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ قُطِّعَتَ لَاللهُ عَنهم وَ فَوْ رَءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ اللهُ عَنهم مَا فِي لَمْ مِن قَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ اللهُ يُصْهَرُ بِهِ عَما فِي بَطُونِهِم وَٱلْحَلُودُ اللهِ وَهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ الله كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْ عَدِيدِ الله كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْ عَدِيدِ الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عنهم، وَالْحَلُودُ اللهُ عَلَي وَلَمُ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ الله عَلَي الله عنهم، وَالْحَلُودُ اللهُ عَلَي وَلَمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

٣- واختص الله تعالى قرابة النبي ﷺ، وهم بنو هاشم (٣) أو بنو هاشم
 وبنو المطلب، فقيرَهم وغنيَّهم (٤)، صغيرهم وكبيرهم، ذكرهم وأنثاهم،

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الرابع.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في فضل الفصل الثالث في أهل بدر، وفي الفصل الرابع.

<sup>(</sup>٣) كذا عند أبي حنيفة ومالك، وأدخل الشافعي وأحمد معهم بني المطلب. ينظر (زاد المسير ٣/ ٣٠، وتفسير القرطبي ٨/ ١٢. وينظر كلام الإمام الشافعي في أحكام القرآن له ١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) ما عليه الجمهور أنه يعطى غنيهم وفقيرهم لأن ظاهر الآية أن وصف قربى النبي على هو سبب ثبوت الحق لهم في خمس المغنم دون تقييد بوصف فقرهم . ( ينظر التحرير والتنوير ١١/١٠) .

بخُمس الخُمس من الغنيمة، وبالخمس مِن الفيء (١)، حين حرَّم عليهم الرّكاة والصدقة، لأنها أوساخ الناس، تنزيها للهم رضي الله عنهم ورفعاً لأقدارهم، إكراماً لرسوله على (٢)، وتلك فضيلة اختصوا بها رضي الله عنهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّما غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمْسَهُ، وَلِلرّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرَبَى وَٱلْمَا عَلَى وَالْمَسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسّبِيلِ ﴾ [الأنفال: ١١]، وقوله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَى رَسُولِهِ عِمِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى فَلِلّهِ وَلِلرّسُولِ وَلِذِى ٱلقُرْبَى وَٱلْمِيلِ ﴾ [الأنفال: ١١]، وقوله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَى رَسُولِهِ عِمِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى فَلِلّهِ وَلِلرّسُولِ وَلِذِى ٱلقُرْبَى وَٱلْمِيلِ ﴾ [الخشر: ٧].

٤ - وجاء - على قولٍ - أنهم المقصودون بقوله تعالى : ﴿ قُل لا ٓ أَسْئَلُكُورُ
 عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدّةَ فِي ٱلْقُرْبِي ﴾ (٣) [الشورى: ٣٣].

٥ - وجاء في فضل أهل البيت وأمهات المؤمنين رضوان الله عليهم جميعاً قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُرُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) والفيء: هو ما دخل على المسلمين من أموال الكفار من غير قتال أو إيجاف خيل، كخراج الأرض، والجزية، وأموال المهادنة والصلح. (ينظر زاد المسير ٣/ ٥٥٨، وتفسر القرطبي ٨/٢).

<sup>(</sup>۲) قال على فيه أوساخ الناس، وإنها لا تحل لحمد، ولا لآل محمد». (صحيح مسلم ۲/ ۷۰٤، برقم ۱۰۷۲). ويقول النووي رحمه الله: «هي حرام عندنا على بني هاشم وبني المطلب، وقال مالك: بنو هاشم فقط». (شرح مسلم ۱/ ۱۷۵).

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير الطبري ٢٠/ ٤٩٤ - ٥٠٢، والبغوي ٧/ ١٩٠ - ١٩٣، وزاد المسير ٧/ ٢٨٤، وابن كثير ٧/ ٢٠١، وفتح القدير ٤/ ٥٣٤، ٥٣٥ - ٥٣٧، وينظر: تعليق الشوكاني في آخر تفسيره للآية، وغيره من هؤلاء الأئمة.

٦- وجاء في فضل زوجات النبي ﷺ قوله تعالى: ﴿ يَنِسَآ النَّبِي السَّانَ النِّبِي السَّانَ النَّبِي السَّانَ النَّبِي السَّانَ النَّالِي النَّالَ النَّالَ النَّالِي النَّالَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

٧- وبين الله أن زوجات النبي على كلهن أمهات للمؤمنين إلى يوم القيامة، لهن حرمة الأمومة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مَ وَأَزْوَجُهُ مَ أُمَّهَا مُهُمُ مُ وَأُوْلُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي مِنْ أَنفُسِمٍ مَ وَأَزْوَجُهُ مَ أَمَّهَا مُهُمُ مَ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي حَتَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَا جِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيمَا بِكُم مَعَدُوفًا حَانَ ذَلِكَ فِي اللهِ عِن اللهِ مِن المُؤْمِنِينَ وَالْمُهَا جِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيمَا بِكُم مَعْدُوفًا حَانَ ذَلِكَ فِي اللهِ عِن اللهِ عِن اللهِ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

٨- وقال تعالى في أمهات المؤمنين رضوان الله عليهن: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ وَلَا لِأَزْوَكِمِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنيَ وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْكَ أُمَيِّعَكُنَّ وَرَينَتَهَا فَنَعَالَيْكَ أُمَيِّعَكُنَّ وَأُسَرِّعَكُنَ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَ تُرِدْكَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَة فَأُسَرِّعَكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَ تَرُدْكَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرة فَاللَّهُ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨-٢٩]. فاخترن كلهن الله ورسوله والدار الآخرة.

9 - ونزل في فضل السيدة عائشة أم المؤمنين خاصة، ست عشرة آية تبرّئ ساحتها من الإفك، وختمت بوصفها بالطاهرة والطَّيِّبة، وذلك في قول تعالى: ﴿ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْحَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتُ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلْحَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتُ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلْطَيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبَاتُ أُوْلَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَرَذَقُ للطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبَاتُ أُولَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَرَذَقُ كَاللَّمِينِ فَالطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِّبَاتِ أَوْلَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَرَذَقُ كَاللَهُ وَرَدَقًا لللَّهُ اللَّهُ مَا اللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللهِ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهِ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الخامس.

• ١ - ونزلت ببركة عائشة أم المؤمنين تخفيفات من الله ورخص لعباده، ولذلك كانت تلقب بـ ( المباركة )، وذلك كتشريع التيمم بـ دل الوضوء والغسل، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ الصّكَلَوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْمَلَقِ وَامْسَحُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى الْوَيْكُمْ وَإِن كُنتُم مِنَ الْفَايِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحِدُوا وَعَلَى سَفَوٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ الْفَايِّطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحِدُوا مِوْجُوهِكُمْ وَلِيكُمْ مَنْ مَن حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَ وَلِيكِتِمْ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكُتِمْ وَلِيكِتِمْ وَلَكِن يُرِيدُ اللّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْحُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكُتِمْ وَلِيكِتِمْ لِيعُمْ مَنَ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيطَهِرَكُمْ وَلِيكِتِمْ وَلِيكِتُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ فَي اللَّولَةُ وَلِيكُون اللَّهُ لِيتُعَمِّمُ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَى اللْهُ وَلَكِن يُرِيدُ لِيلُولُونِ اللْهُ وَلِيكُمْ لَعَلَى اللْهُ وَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ فَي اللْعَلَادِةَ ؟ ].

11 - وأَنزل اللهُ تعالى استجابةً لسؤال لأم المؤمنين - المهاجرةِ المجاهدة التي أوذيت في سبيل الله - أمِّ سلمة رضي الله عنها عدّة آياتٍ، منها قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِّنكُم مِن ذَكٍ تعالى: ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِّنكُم مِن ذَكٍ أَو أُنكَى لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِنكُم مِن ذَكٍ أَو أُودُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأُودُوا أَو أُنكَى لاَ أُضِيعِ مَ وَلاَدُ خِلنّهُمْ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن الله عَنها الله مَن الله عنها، أنها قالت: ﴿ يا رسول الله ، لا أسمعُ اللهَ ذَكرَ اللهَ مَل الله عنها، أنها قالت: ﴿ يا رسول الله ، لا أسمعُ اللهَ ذَكرَ

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عليها تفصيلًا في الفصل الخامس.

النساءَ في الهجرة بشيءٍ. فأنزل اللهُ عزّ وجل: ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي النساءَ في الهجرة بشيءٍ. فأنزل اللهُ عزّ وجل: ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ مَن ذَكِر أَوْ أَنثَنَ ۖ بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ ﴾ (١).

١٢ - ونزلت بسبب سؤال من السيدة أم سلمة أيضاً آية عظيمة أخرى في شأن النساء والتسوية بينهن وبين الرجال في الشواب، وفيها أشرف الأوصاف التي يتصف بها الجنسان على السواء، وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَثْنِينِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلصَّادِقِينَ وَٱلصَّادِقَاتِ وَٱلصَّابِينَ وَٱلصَّابِرِينَ وَٱلصَّابِرَاتِ وَٱلْخَاشِعِينَ وَٱلْخَاشِعَاتِ وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَاتِ وَٱلصَّنَمِمِينَ وَٱلصَّنَمِمَاتِ وَٱلْخَفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظَاتِ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ أَعَدُّ اللَّهُ لَكُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥]. فعن عبد الرحمن بن شيبة، قال: سمعت أُمَّ سلمةً، زوج النبيِّ عَلَيْةٍ، تقول: قلتُ للنبيِّ عَلَيْةٍ: ما لنا لا نُذكر في القرآن كما يُذكر الرجال؟ قالت: فلم يَرُعْني منه يومئذ إلا ونداؤه على المنبر، قالت: وأنا أُسَرِّح شعري، فلففت شعري، ثم خرجتُ إلى حُجرة من حُجَر بيتي، فجَعَلتُ سمعي عند الجَريدِ، فإذا هو يقول عند المنبر: « يا أيها النّاس، إن الله يقول في كتابه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ إلى آخر الآية: ﴿ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ٥/ ٢٣٧، برقم ٣٠٢٣، وأبو يعلى ٢١/ ٣٩١، برقم ٦٩٥٨، (وقال الترمذي وأبو يعلى: عن رجل من ولد أم سلمة)، وأخرجه الحاكم في المستدرك: ٢/ ٣٠٠، والطبراني في الكبير: ٢٣/ ٢٩٤ - برقم ٢٥١. وهذا لفظ الحاكم، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي.

عَظِيمًا ﴾ (١). وآيات أخرى نزلت بسببها (٢)، ونزول هذه الآيات بسببها رضي الله عنها وعلى هذا الوجه من السرعة كلاهما يُعَدُّ في فضائلها رضي الله تعالى عنها، فضلاً عما نزل في بيتها من الآيات، فقد نزلت في بيتها أية التطهير [الأحزاب: ٣٣]، وآية التوبة على أبي لُبابة [التوبة: ١٠٨]، وآية التوبة على الثلاثة الذين خُلِّفوا عن غزوة تبوك (٣) [التوبة: ١١٨].

١٣ - وخصَّ الله تعالى أم المؤمنين زينب بنت جحش بفضيلة لم تكن لغيرها من أمهات المؤمنين بأنه تعالى هو الذي زوجها منه على دون ولي وشهود من البشر (١٠)، وأنزل في ذلك قرآناً يتلى، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُوجِ أَدْعِيَآبِهِمُ إِذَا قَضَوًا مِنْهُنَّ وَطَرًا وَكَاكَ أَمْرُ ٱللّهِ مَفْعُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ٦/ ٣٠١، ٣٠٥، والطبراني في الكبير ٢٣/ ٢٩٣، برقم ٢٥٠، والطبراني في الخبير ٢٣/ ٢٩٣، برقم ٢٥٠، وذكر محققه حمدي السلفي في الحاشية تحسين الحافظ ابن حجر له.

<sup>(</sup>۲) ينظر سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنَمَنَّواْ مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ عَضَكُمٌ عَلَى بَعْضِ ﴾ [النساء: ۳۲] في سنن الترمذي ٥/ ٢٣٧، حديث رقم ٢٠٢٧، ومسند أحمد ٢/ ٣٢٧، ومسند أبي يعلى ٢١/ ٣٩٣، رقم ٢٩٥٩، والطبراني في الكبير ٢٣/ ٢٨٠، برقم ٢٠٠، والمستدرك ٢/ ٣٠٠. والحديث مختلف فيه بين التصحيح والتضعيف بالانقطاع بين مجاهد وأم سلمة.

<sup>(</sup>٣) ينظر على الترتيب آية التطهير في سنن الترمذي ٥/ ٢٥١، حديث رقم ٣٢٠٥، و٣٢٠ والتوبة على أبي لبابة في السيرة النبوية لابن هشام ٣/ ٢٢٥ - ٢٢٦ ، وتاريخ الطبري ٢/ ٥٨٥، والتوبة على الثلاثة في صحيح البخاري ٦/ ٧٠، برقم ٤٦٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير ابن كثير ٦/ ٤٢٥.

18 - وبسبب السيدة زينب بنت جحش وببركاتها أنزل الله تعالى آية الحجاب، وفيها ما فيها من تعظيم حرمة نساء النبي على وذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ النَّبِي إِلَّا أَن يُؤْذَنَ قُوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ النَّبِي إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامِ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَالُهُ وَلَكِكُنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادَخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَشِيرُواْ وَلَا مُسْتَعْنِينِ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِي فَيَسْتَحِيء فَانَشْتُرُواْ وَلَا مُسْتَعْنِينِ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ صَانَ يُؤْذِي النَّبِي فَيَسْتَحِيء مِن الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَعُلُوهُنَ مِن وَلَيْ وَلَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَعُلُوهُنَ مِن وَلَا عَلَى وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُوجَهُ. مِنْ بَعْدِهِ قَ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ لَكُمْ كَانَ لَكُمْ كَانَ لَكُمْ كَانَ لَوْكُمْ وَقُلُولِهِنَّ وَمَاكَانَ لَكُمْ أَن تُودُواْ وَلَا مَن اللّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُوجَهُ. مِنْ بَعْدِهِ قَ أَبْداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ لَكُمْ كَانَ لَكُمْ كَانَ لَي مَن اللّهِ عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

ثالث عشر: ما ورد في فضل من كان منهم من أهل الكتاب:

١ - نزل في مؤمني أهل الكتاب كعبد الله بن سلام وأصحابه الذين أسلموا قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ الْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ (١) الآية [البقرة: ١٤٦].

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ ابن حجر قال: «قال الواحدي: نزلت في مؤمني أهل الكتاب عبد الله بن سلام وأصحابه كانوا يعرفون رسول الله على بنعته وصفته وبعثه في كتابهم كما يعرف أحدهم ولده إذا رآه مع الغلمان؛ قال عبد الله بن سلام: لأنا أشد معرفة برسول الله عمر بن الخطاب: وكيف ذاك يا ابن سلام؟ قال: لأني أشهد أن محمدًا رسول الله حقًا يقينًا، وأنا لا أشهد بذلك على ابني، لأني لا أدري ما أحدث النساء، فقال عمر: وفقك الله يا ابن سلام». (العجاب في بيان الأسباب ١٩٨٨، وينظر تفسر القرطبي ٢١٠٨،

٢ - وفيهم نزل قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ عَ أُولَتِهِ كَ هُمُ ٱلْكَيْنَ يَعْمُ الْكِئنَبَ يَتْلُونَهُ ﴿ [البقرة: ١٢١] سواء كان الْمَرَاد بهم من آمن من اليهود أو الأربعين الذين قدموا مع جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه من أرض الحبشة (١).

٣- وقال عز وجل فيمن آمن من أهل الكتاب من الصحابة: ﴿ لَيْسُواْ سَوَآءً مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةً قَآيِمَةً يَتَلُونَ ءَايَكِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلنَّلِ وَهُمَّ يَسَجُدُونَ اللَّهِ عَانَاءَ ٱلنَّلِ وَهُمَّ يَسَجُدُونَ اللَّهِ يُوَالْمَوْنَ عَلِي اللَّهِ وَٱلْمَوْنِ بِاللَّهِ وَٱلْمَوْنِ وَالْمَعْرُونِ مِلْمُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَكِيكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَكِيكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَكِيكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ السَّلِحِينَ وَمَا يَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُصَعِفَرُوهُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمُ إِلَمُتَّقِينَ ﴾ (١١) وعمران: ١١٥ - ١١٥].

٤ - وأنزل الله تعالى في حقهم أيضاً: ﴿ النَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِئْبَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِنَا إِنَّا كُنّا مِن قَبْلِهِ عُمْم بِهِ عَنْوَمْنُونَ ﴿ آَنَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ عِلْمَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ قَالُواْ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ عِلْمَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَالُواْ عَلَيْهِمْ مَّرَتَيْنِ بِمَا صَهَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيتَةَ مُسلِمِينَ ﴿ آَنُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مُنْ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) ينظر العجاب (١/ ٣٧٣- ٣٧٤، وطبعة دار ابن حزم ١٨٩- ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام على ذلك مفصلًا في الفصل الرابع.

<sup>(</sup>٣) يقول الحافظ في الفتح (١/ ١٩١): «قوله تعالى: ﴿ أُوْلَكِيكَ يُؤَوِّنَ أَجُرهُم مَّرَتَيْنِ ﴾ نزلت في طائفة آمنوا منهم كعبد الله بن سلام وغيره، ففي الطبراني من حديث رفاعة القرظي قال: نزلت هذه الآيات في وفيمن آمن معي. وروى الطبراني بإسناد صحيح عن علي بن رفاعة القرظي قال: خرج عشرة من أهل الكتاب - منهم أبي (رفاعة) - إلى النبي على فامنوا به فأوذوا، فنزلت: ﴿ الذّينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلِهِ عَمْم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ الآيات ».

٥ - ومدح الله تعالى الراسخين في العلم منهم، الذين آمنوا بمحمد على المنتناهم من أهل الكتاب عن استثناهم من أهل الكتاب بأنهم ليسوا كغيرهم من أهل الكتاب الذين سألوا النبي على جهلاً منهم أو تعجيزاً له على أن ينزل عليهم آية من الساء - ووعدهم والصحابة عامة بأنه تعالى سيؤتيهم أجراً عظيها، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ مِا أُزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ الرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ مِا الْمَلَوةُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ الرَّكُوةُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَمَا اللّهِ مِن اللّهِ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ السّاء: ١٦٢].

7 - ونزل في حق النجاشي، ويدخل فيه أيضاً من آمن من أهل الكتاب قول ه تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنُ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ قُولَهُ تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنُ أَهْلِ اللَّهِ كَنَبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَاينتِ اللّهِ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَيَهِكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَاينتِ اللّهِ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَيَهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَى اللّهَ سَرِيعُ اللّهِ سَريعُ اللّهِ مَان الله عمران:

<sup>(</sup>۱) أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٢١١٦/٤) عن عكرمة وسعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنها: «قوله تعالى ﴿ لَنَكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُم ﴾: نزلت في عبد الله بن سلام، وأُسيد بن سعية، وثعلبة بن سعية حين فارقوا وشهدوا أن الذي جاء به رسول الله على حق من الله وأنهم يجدونه عندهم في التوراة ».

وقال أبو سليمان: «هم عبد الله بن سلام، ومن آمن معه من أهل الإنجيل ممن قدم مع جعفر من الحبشة، والمؤمنون: يعني أصحاب رسول الله على " . (زاد المسير: ٢/ ٢٥١). وقال ابن عطية في المحرر الوجيز (٤/ ٢٩٠): «وهم عبد الله بن سلام ونحُيريق، ومن جرى مجراهما » . وينظر تفسير البغوي ٢/ ٢٠٩، والقرطبي ٦/ ١٣ . (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ٣/ ١٢٠، برقم ٢٦٦٧، والبزار (كشف الأستار ١/ ٢٤٠، رقم ٢٦٢٧) و الضياء المقدسي في المختارة (٥/ ٤٠، برقم ١٦٤٩) عن ثابت عن أنس بن مالك قال: «لما مات النجاشي قال النبي على: «استغفروا لأخيكم »=

١٩٩]. فهذا بعض ما مدح الله به أصحاب نبيه علي من أهل الكتاب.

# رابع عشر: ما ورد في حق أفراد منهم رضي الله عنهم(١):

٧- وأشار الله تعالى إلى فضل أبي بكر الصديق في قوله تعالى:
﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضَلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱلْقُرْيَى وَٱلْمَسَاكِينَ
وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢].

#### ٣- وأشار إلى الذين سيقاتلون المرتدين من العرب والأعراب بعد

<sup>=</sup> فقال بعض الناس: تأمرنا أن نستغفر له وقد مات بأرض الحبشة، فنزلت: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهِّلِ ٱلۡكِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ ﴾ ». وقال الهيثمي: « رواه البزار والطراني في الأوسط، ورجال الطراني ثقات » . ( مجمع الزوائد ٣٨ /٣٠).

<sup>(</sup>١) خصصت للكلام على ذلك تفصيلًا الفصل الخامس من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف فيها يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، للباقلاني (ص ١٠٠).

وفاة النبي على، وهم أبو بكر الصديق ومن معه من الصحابة، قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوَفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوَفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ ﴿ الله الله العلم بالتفسير (١).

3 - وجاء في رسول الله على وفي أبي بكر الصديق على قول كثير من أهل العلم بالتفسير - قول ه تعالى: ﴿ وَاللَّذِى جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ مِن أَهل العلم بالتفسير - قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِى جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِالسِّدِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّالِيلَّا الللللَّلْمُ الللَّا الللَّالِيلُولُولُولُولُلَّا الللَّا الللللَّا الللّ

٥- ونزل في مدح أبي بكر الصديق قوله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى اللَّهُ اللَّهُ الْأَنْقَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ

7 - ونزل في صهيب بن سنان رضي الله عنه قول تعالى: ﴿ وَمِنَ اللهُ عَنه قول تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّهَ مَن يَشَرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفَ اللَّهِ عَلَي اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُوفَ اللَّهِ الْعِبَادِ ﴾ (٤) [البقرة: ٢٠٧].

<sup>(</sup>۱) روي ذلك عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه و الحسن البصري، ينظر تفسير ابن كثير ٤/ ٢٢٥، وزاد المسير ٢/ ٥٤. وقال الباقلاني: «وهو الصديق وأصحابه، لما قاتل أهل الردة». (الإنصاف ص ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (ص ١٠٠). سيأتي مزيد في بيان ذلك في الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٣) سيأتي بيان ذلك وتفصيله في الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٤) سيأتي بيان تفصيل ذلك في الفصل الخامس.

٨- ونزل في حقّ عمار بن ياسر رضي الله عنهما قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ أَبِالْإِيمَنِ وَلَكُون مَن شَرَحَ بِاللّهُ مُدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (١) [النحل: ١٠٦].

9 - وفي عبد الله بن سلام رضي الله عنه - الذي كان يهودياً فأسلم - نزل قوله تعالى: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ عَالَى مَثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَالَى وَاللهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مَثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَيْ مِثْلِهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مِثْلُهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى مِثْلُهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى مِثْنِهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَي

١٠ - ونزل في بعض الصحابة قوله تعالى: ﴿ أَوَمَنَ كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ

<sup>(</sup>١) سيأتي بيان تفصيل ذلك في الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٢) تنظر الرواية في صحيح البخاري ٣/ ١٣٧٨، رقم ٣٦٠١، عن سعد بن أبي وقاص. وينظر الكلام في توجيه نزول هذه الآية في حق عبد الله بن سلام مع كون السورة مكية في فتح الباري (٧/ ١٣٠).

وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِى بِهِ عِنَ النَّاسِ كَمَن مَّتُلُهُ, فِي الظُّلُمَنْ لِيسَ بِخَارِجِ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ الطَّلُمَن اللَّهُ اللَّ

ا ١ - وأنزل الله في حق بعضهم ممن سبقوا إلى الإسلام قوله تعالى على الله في حق بعضهم ممن سبقوا إلى الإسلام قوله تعالى مخاطباً نبيه على الله في في الله عَلَيْكُمُ مَّ كَتَبَرَبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءَ البِحَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٠) [الأنعام: ٥٤].

17 - وأنزل الله في فضل من مات منهم في الطريق مهاجراً: ﴿ وَمَن مُهَاجِرً فِي سَبِيلِ اللهِ فِي فَضل من مات منهم في الطريق مهاجراً عُمَا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ مُرَعَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ اللَّوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنُورًا رَّحِيمًا ﴿ (٣) [النساء: ١٠٠].

<sup>(</sup>۱) ذكر السيوطي في لباب النقول ( ٩٥) أنها نزلت في عمر بن الخطاب وأبي جهل، فقال: « أخرج أبو الشيخ عن ابن عباس في قوله ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَكُ ﴾ قال: نزلت في عمر وأبي جهل. وأخرج ابن جرير عن الضحاك مثله». وروى الواحدي في أسباب النزول ( ١٥١) بسنده عن زيد بن أسلم مثله، وذكر أيضاً دون إسناد أنها نزلت في حزة بن عبد المطلب رضي الله عنه وأبي جهل. وينظر تفسير ابن أبي حاتم ( ٤/ ١٣٨١).

<sup>(</sup>٢) ذكر البغوي في تفسيره (٣/ ١٤٨) قال: «قال عكرمة: نزلت في الذين نهى الله عز وجل نبيه عن طردهم، وكان النبي على إذا رآهم بدأهم بالسلام. وقال عطاء: نزلت في أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وبلال وسالم وأبي عبيدة ومصعب بن عمير وحمزة وجعفر وعثمان بن مظعون وعمار بن ياسر والأرقم بن أبي الأرقم وأبي سلمة بن عبد الأسد رضى الله عنهم أجمعين».

<sup>(</sup>٣) سيأتي في الفصل الخامس. وينظر لباب النقول (ص ٦٨).

١٣ – وأنزل الله عز وجل في بعضهم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ الْجُتَنَبُواْ الطَّاخُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَيْ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴾ [الزمر: ١٧]، وإن كان اللفظ عاماً يشملهم ويشمل غيرهم (١).

1 - وعاتب الله تعالى نبيه ﷺ - وهو سيد العالمين - عتاب الكريم عليه في أحدهم، وهو عبد الله ابن أم مكتوم - وكان رجلاً أعمي - تعليها للنبي ﷺ، وجبراً لخاطر هذا الرجل (٢)، ونزلت بذلك الآيات: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَقَ اللهُ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَى اللهُ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ يَزَكَى اللهُ يَزَكُنُ فَنَنفَعَهُ الذِكْرَى وَمَا عَلَيْكَ أَلاَ يَزَكَى اللهُ وَاَمَا مَن جَاءَكَ يَسَعَى اللهُ وَهُو يَخْشَى اللهُ فَأَنتَ لَهُ وَصَدَى اللهُ وَمَا عَلَيْكَ أَلاَ يَزَكَى اللهُ وَأَمَا مَن جَاءَكَ يَسَعَى اللهُ وَهُو يَخْشَى اللهُ فَأَنتَ لَهُ لَكُمّى ﴾ [عبس: ١-١٠].

ويقترح عمر بن الخطاب رضي الله عنه على رسول الله على أشياء، ويغار على رسول الله على أشياء، ويتمنى أشياء فينزل الوحي موافقاً لما أشار به عمر وتمناه، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال عمر: «وافقت ربي في ثلاث (۳)، فقلت: يا رسول الله، لو اتخذنا من مقام

<sup>(</sup>۱) ينظر تفسير الطبري ٢٠/ ١٨٥، والمحرر الوجيز، وزاد المسير ٧/ ١٧٠، وتفسير ابن كثير (٧/ ٩٠). وقال ابن كثير: « والصحيح أنها شاملةٌ لهم ولغيرهم».

<sup>(</sup>٢) سيأتي في الفصل الخامس . وينظر لباب النقول ( ص ٢٤٢ ) .

<sup>(</sup>٣) يقول الحافظ ابن حجر: «وليس في تخصيصه العدد بالثلاث ما ينفي الزيادة عليها لأنه حصلت له الموافقة في أشياء غير هذه، من مشهورها قصة أسارى بدر وقصة الصلاة على المنافقين وهما في الصحيح، وصحَّحَ الترمذيُ من حديث ابن عمر أنه قال: «ما نزل بالناس أمر قطُّ فقالوا فيه وقال فيه عمر إلا نزل القرآن فيه على نحو ما قال عمر». وهذا دال على كثرة موافقته، وأكثرُ ما وقفنا منها بالتعيين على خمسة =

إبراهيم مصلى، فأنزلت: ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]. وآية الحجاب [الأحزاب: ٥٣]، قلت: يا رسول الله، لو أمرت نساءك أن يحتجبن، فإنه يكلمهن البرُّ والفاجر، فنزلت آية الحجاب، واجتمع نساء النبي عَيْنَ في الغيرة عليه فقلت لهن: ﴿ عَسَىٰ رَبُّهُۥ إِن طَلَّقَكُنَ أَن يُبُدِلَهُۥ أَزُوبَا كَنَي النبي عَيْنَ في الغيرة عليه فقلت لهن: ﴿ عَسَىٰ رَبُهُۥ إِن طَلَّقَكُنَ أَن يُبُدِلَهُۥ أَزُوبَا خَيْرًا مِنكُنَ ﴾ فأنزلت هذه الآية »(١) [التحريم: ٥]. وفي صحيح مسلم عن ابن عمر قال: قال عمر: ﴿ وافقتُ ربي في ثلاث؛ في مقام إبراهيم، وفي الحجاب، وفي أسارى بدر »(٢).

= عشرَ، لكن ذلك بحسب المنقول، وقد تقدم الكلام على مقام إبراهيم، وسيأتي الكلام على مسألة التخيير في تفسير الكلام على مسألة الحجاب في تفسير سورة الأحزاب وعلى مسألة التخيير في تفسير سورة التحريم». ( فتح الباري ١/ ٥٠٥). وتنظر ثلاث رسائل في موافقات عمر بن الخطاب، تحقيق ودراسة عبد الجواد حمام.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١/١٥٧، برقم ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤/ ١٨٦٥، برقم ٢٣٩٩.

إذا أقيمت الصّلاة ينادي: ألا لا يقربنَّ الصلاة سكرانُ، فدُعِيَ عمرُ فقُرئت عليه، فقال: اللهم بيِّن لنا في الخمر بياناً شفاءً، فنزلت هذه الآية: ﴿ فَهَلَ اَنْكُم مُننَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠: ٩١]، قال عمر: انتهينا »(١). فهذه بعض موافقات عمر، وموافقاته رضي الله عنه كثيرة، وقد قال النبي عَيَا في حقّه: «قد كان يكون في الأمم قبلكم محدَّثون فإن يكن في أمتي منهم أحدٌ، فإن عمر بن الخطاب منهم ». قال ابن وهب: « تفسير مُحدَّثون: مُلْهَمون »(٢).

1۷ - وجاء أنه نزل في حق عثمان بن عفان رضي الله عنه قوله عز وجل: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى شَيءِ وَجل: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى شَيءِ وَهُوَ وَمَن وَهُوَ حَلَى مَوْلَىٰ لُهُ أَيْنَمَا يُوجِّهِ لُهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٢٦].

1۸ - ونزل في عشمان أيضاً قوله تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلْيَلِ سَاجِدَا وَقَايِمَا يَعُدُرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ مِ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالْذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالْذِينَ لَالْمَا يَتَذَكَّرُ أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَب ﴾ (٤) [الزمر: ٩].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ٣/ ٣٢٥، برقم ٣٦٧٠، وهذا لفظه، والترمذي ٥/٢٥٣، برقم ٣٦٧٠. وأحمد ١/٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٤/ ١٨٦٤، برقم ٢٣٩٨. وينظر تعليق ابن حجر على آيات الظهار في فتح الباري ٩/ ٤٣٢-٤٣٣، ٢١/ ٤٧٣ .

<sup>(</sup>٣) سيأتي في الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٤)سيأتي في الفصل الخامس.

19 - وفي عبد الرحمن بن عوف ورجلٍ من الأنصار نزل قول الله تعالى يثني على صدقاتها وأمثالها - كثيرةً كانت أو قليلةً - ومالهم فيها من النية الحسنة، وينعي على المنافقين لمزهم لهم، وأنه لا يَسْلَمُ منهم أحد من المؤمنين، وذلك قوله تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطّوّعِينَ مِنَ المُمُوّمِينَ فِي الصّدَقَاتِ وَاللّذِينَ لا يَجِدُونَ إِلّا جُهدَهُمْ فَيسَخُوُنَ مِنَهُمُ أَسِخِرَ اللّهُ مِنْهُمُ وَلَهُمُ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ (١) [التوبة: ٢٩].

(١) أخرج البزار في مسنده عن عمر بن أبي سلمة عن أبيه قال: « قال رسول الله ﷺ: «تصدقوا فإني أريد أن أبعث بعثاً »، قال فجاء عبد الرحمن بن عوف فقال: يا رسول الله عندي أربعة آلاف، ألفان أقرضها ربي وألفان لعيالي، فقال رسول الله عليه: « بارك الله لك فيها أعطيت، وبارك لك فيها أمسكت »، وبات رجل من الأنصار فأصاب صاعين من تمر فقال: يا رسول الله، أصبت صاعين من تمر، صاع أقرضه ربى، وصياع لعيالي، قيال: فلمزه المنافقون، وقالوا: ما أعطبي الذي أعطى ابن عوف إلا رياءً، وقالوا: ألم يكن الله ورسوله غنيين عن صاع هذا؟ فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ ﴾ إلى آخر الآية». (البحر الزخار ١٥/ ٢٣٤، رقم ٨٦٧٢). وقال الهيثمي: «رواه البزار من طريقين: إحداهما متصلة عن أبي هريرة ، والأخرى عن أبي سلمة مرسلة، قال: ولم نسمع أحداً أسنده من حديث عمر بن أبي سلمة إلا طالوت بن عباد، وفيه عمر بن أبي سلمة، وثقه العجلي وأبو خيثمة وابن حبان، وضعفه شعبة وغيره، وبقية رجالهما ثقات» . اهـ ( مجمع الزوائد ٧/ ٣٢) . وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ١٨٥١) عنه، وأخرجه عن أنس أو غيره مختصر أ (٦/ ١٨٥٠) وأخرجه الطبري في تفسيره (١١/ ٥٨٩ ) عن ابن عباس مختصر أوسمي عبد الرحمن بن عوف. وأصله في الصحيحين عن أبي مسعود الأنصاري (البخاري ٤/ ١٧١٤، برقم ٤٣٩١) و (مسلم ۲/۲ ۷۰۹، برقم ۱۰۱۸) وسمى الأنصاري فقط.

٢٠ وبسبب سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه تنزل آيات عِدَّةٌ تبين أحكاماً مهمة، فقد أخرج مسلم في صحيحه عن مصعب بن سعد عن أبيه قال: « نزلت في أربع آيات...» (١) الحديث. فالآيتان الأولتان: قوله تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْ هُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللهِ وَوَصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللهِ وَوَصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللهِ وَوَصَالُهُ فِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمَصِيرُ ﴿ إِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا الشَّكْرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمَصِيرُ ﴿ إِن جَهَدَاكَ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى الْمُصِيرُ اللهِ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٢١ – ونزل موافقاً لقول أحدِ الأنصار – رُوي أنه أبو أيوب الأنصاري رضي الله عنه (٣) – قوله تعالى في حادثة الإفك: ﴿ وَلَوْلا ٓ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنا ٓ أَن نَتَكُمُ مَ بَهٰذَا شُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَن مُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٦]، فقد روى يكُونُ لَنا ٓ أَن نَتَكلَم مِهٰذَا شُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَن عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٦]، فقد روى الله، البخاري عن عروة قال: ﴿ لما أُخبِرت عائشةُ بالأمر، قالت: يا رسول الله، أتأذن لي أن أنطلق إلى أهلي؟ فأذن لها، وأرسلَ معها الغلام، وقال

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٣/ ١٣٦٧، رقم ١٧٤٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر تحديد هذه الأربع في صحيح مسلم ٤/ ١٨٧٧، رقم ١٧٤٨. وهو يلي رقم ٢٤١١ . وهو يلي رقم ٢٤١١ تبعاً لطريقة ترقيم الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي، فليتنبه.

<sup>(</sup>٣) رواه الواحدي في أسباب النزول بسند ضعيف، وتنظر الروايات في تعيين الرجل في فتح الباري ٨/ ٤٧٠، ١٣ / ٣٤٤ .

رجل من الأنصار: سبحانك ما يكون لنا أن نتكلم بهذا، سبحانك هذا بهتان عظيم »(١).

٢٢ - وبسبب ما حدث لصِر مة بن قيس الأنصاري (٢) رضى الله عنه أنزل الله التخفيف عن عباده، فأحلُّ لهم ليلة الصيام أن يأكلوا ويشربوا ويأتوا أهلهم إلى طلوع الفجر، سواء ناموا بعد غروب الشمس أم لم يناموا، بعد أن كانت إباحة ذلك مقيدة بعدم النوم بعد غروب الشمس، فهذا من بركاته رضى الله عنه، فقد أخرج البخاري عن البراء بن عازب رضى الله عنه، قال: «كان أصحاب محمد عليه إذا كان الرجل صائماً، فحضر الإفطار، فنام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته و لا يومه حتى يمسى، وإن قيس بن صِرمة الأنصاري كان صائماً، فلما حضر الإفطارُ أتى امرأته، فقال لها: أعندك طعام؟ قالت: لا، ولكن أنطلقُ فأطلبُ لك، وكان يومه يعمل، فغلبته عيناه، فجاءته امرأته، فلم رأته قالت: خَيبة لك، فلم انتصف النهار غشي عليه، فذكر ذلك للنبي عَلِي فنزلت هذه الآية: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَىٰ نِسَآبِكُم ﴾ [البقرة: ١٨٧] ففرحوا بها فرحاً شديداً، ونزلت: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]» (٣) . فكانت رخصة للمسلمين إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩/ ١١٣، برقم ٧٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) كذا صوب اسمه الحافظ ابن حجر في الفتح ٤/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢/ ٢٧٦، برقم ١٨١٦. ومعنى (فغلبته عيناه) أي نام. و(خيبة لك) يعني: حرماناً لك، يقال خاب الرجل إذا لم ينل ما طلبه. وفي رواية النسائي (٤/ ١٧٤) أن زوجته «أيقظته فلم يطعم شيئاً وبات وأصبح صائماً ».

٣٧- وجَبَر اللهُ خاطر زيد بن أرقَم وفرج عنه وأنزل تصديقه مبرئاً له من الكذب في قوله: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ له من الكذب في قوله: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللهِ حَقَى يَنفَضُّواً وَلِلّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ اللهِ حَقَى يَنفَضُواْ وَلِلّهِ اللهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَويَةِ وَاللَّهُ اللهُ وَلِكَانَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّذ

<sup>(</sup>۱) ينظر ذلك في صحيح البخاري ٤/ ١٨٦٠، حديث رقم ٤٦١٩، ومسند أحمد ٣٦٨/٤. وسيأتي الكلام عليها في الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٢) ينظر الحديث في سنن أبي داود ٢/٢٦٦، رقم ٢٢١٤، وصحيح ابن حبان (٢) ينظر الحديث السيدة عائشة: «الحمد لله (٢/٦٤) حديث السيدة عائشة: «الحمد لله الذي وسِم سمعه الأصوات، لقد جاءت المجادِلة إلى النبي على تكلمه وأنا في ناحية البيت ما أسمع ما تقول، فأنزل الله عز وجل: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولَ الّتِي أَبُكِدُلُكَ فَي زَوْجِهَا ﴾ إلى آخر الآية.

٢٥ – ولمّا خرج سلمان الفارسي رضي الله عنه من عند رسول الله عنه مثق لا مغموماً لما سأله عن النصارى فقال: « لا خير فيهم ولا فيمن أحبهم »(١) – وكان سلمان قد صاحب جماعة من رهبان النصارى ممن أكثرهم على الحقّ - أنزل الله بيان ذلك باستثناء أهل الحق منهم، فأفرحه وفرّج عنه، وهو قوله تعالى: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا

<sup>(</sup>۱) روى الطبراني في الكبير (۲/ ۲۶۹، برقم ۲۱۲۱): عن سلمان رضي الله عنه في إسلامه قال: لما قدم النبي الله المدينة صنعت طعاما فجئت به النبي فقال: «ما هذا يا سلمان؟ » قلتُ: صدقة، فقال لأصحابه: «كلوا» ولم يأكل، ثُمَّ إني رجعت حتى جمعت طعاماً فأتيته به فقال: «ما هذا يا سلمان؟ »قلتُ: هدية، فضرب بيده فأكل وقال لأصحابه: «كلوا»، قلتُ: يا رسول الله، أخبرني عن النصارى؟ قال: «لا خير فيهم ولا فيمن أحبهم ». فقمتُ وأنا مُثقّلٌ، فأنزل الله عز وجل: ﴿ لَتَجِدَنَ أَشَدَالُنَاسِ عَدَوَةً لِلّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ حتى بلغ ﴿ تَفِيضُ مِن الدّمْع ﴾ فأرسل إليّ رسول الله على فقال لي: «يا سلمان، إن أصحابك هؤلاء الذين ذكر الله ». اه. قال الهيثمي: «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح غير سلامة العجلي، وقد وثقه ابن حبّان ». (مجمع الزوائد: ٩/ ٤٣٤).

ٱلْمَهُودَوَٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا أُولَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ قَلْهُمْ قَلْمَهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لَا قَالُوا إِنَّا نَصَرَىٰ ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لَا يَسَتَكِيرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٢].

وروي أن الذي نزل هو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَٱلَّذِينَ مَا اللهِ عَالَمُ اللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّنِئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١) [البقرة: ٦٢].

ونزول ذلك بسببه رضي الله عنه منقبة عظيمة له.

#### وبعــد:

فهذه جملة وافرة مفصّلة من فضائل الصحابة في الكتاب العزيز، فرضي الله عنهم وصلى وسلم وبارك على من ربّاهم، وكان سبب الخير في إسعادهم سيدنا محمد، وعلى آله الطيبين الطاهرين.

<sup>(</sup>۱) فقد روى الواحدي بسنده عن ابن جريج عن عبد الله بن كثير، عن مجاهد قال:

« لمّا قَصَّ سلمان على النبي على قصة أصحاب الدير قال: « هم في النّار» قال سلمان:

فأظلمتْ عليَّ الأرض، فنزلت: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَ الَّذِينَ هَادُوا ﴾ إلى قوله:

﴿ يَحْزَنُونَ ﴾ قال: فكأنها كشف عني جبل ». وصحح الحافظ ابن حجر إسناده
إلى ابن جريج. (ينظر العجاب في بيان الأسباب ١/ ٣٩٨، وطبعة دار ابن حزم
ص ٩٠). وروي نحوه عن مجاهد من غير طريق عبد الله بن كثير، أخرجه ابن
أبي حاتم في تفسيره (١/ ١٢٦)، والطبري (٢/ ٤٥) بسياق آخر، وصحح ابن
حجر إسناد ابن أبي حاتم في العجاب (١/ ٥٥٥، والأخرى ص ٩١). وينظر
لباب النقول (ص٧).



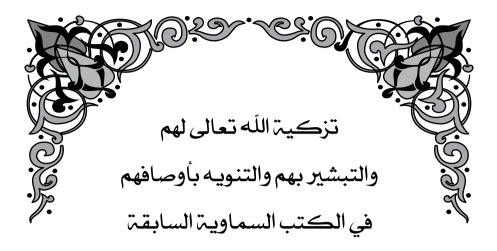
# الفصل الثاني

## في ظلال آيات الثناء على الصحابة عامة

#### ويشتمل على:

- تزكية الله تعالى لهم والتبشير بهم والتنويه بأوصافهم في الكتب الساوية السابقة .
  - نَفَى الله عنهم الخزي في الآخرة وأثبت لهم العز والكرامة.
    - جَعَلهم الله عدولاً وسطاً خياراً.
    - هم خير أمة والخيار من خير أمة .
- هم أهل الطاعة الذين حبب الله إليهم الإيمان وزينه في قلوبهم.
  - وعَدَهم الله جميعاً بالجنة على اختلاف مراتبهم في الفضل.
    - موالاة أصحاب رسول الله علي ومحبتهم.





يقول الله عز وجل في كتابه الكريم واصفاً أصحاب رسوله صلى الله عليه وآله وسلم، ومبيناً ما أعده لهم: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَاللهِ وَسلم، ومبيناً ما أعده لهم: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالشَّدَا عَلَى اللهِ وَاللهِ وَسلم، ومبيناً ما أعده لهم: ﴿ تُحَمَّدُ اللهِ وَرَضُونَا مَعَهُ اللهِ وَرَضُونَا عَلَى اللهِ وَرَضُونَا مَعَهُمُ فَي اللهِ وَرَضُونَا اللهِ وَرَضُونَا اللهُ عَلَى اللهِ وَرَضُونَا اللهُ وَرَسُولُ اللهِ وَرَضُونَا اللهُ وَمَثَلُهُم فِي التَّوْرَلِيَةً وَمَثَلُهُم فِي اللهِ عَلَى اللهُ وَمَثَلُهُم فِي اللهِ عَلَى اللهِ وَمَثَلُهُم فِي اللهِ عَلَى اللهِ وَمَثَلُهُم وَاللهِ وَمَثَلُهُم وَاللهِ وَمَثَلُهُم وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

هذه الآية الكريمة تحتاج إلى وقفة طويلة للتأمل، ففيها الكثير من الأوصاف والفوائد المتعلقة بالصحاب، وفيها ارتباط النصر بقانون الأسباب، ولو توقف القارئ متأملاً هذه الآية لكفته في معرفة علو مقام أصحاب رسول الله على وجميل صفاتهم، ولكن شاء الله عز وجل فضلاً منه أن تتعدد في ذكرهم الآيات.

نزلت هذه الآية في أعقاب صلح الحديبية بين رسول الله عَلَيْهِ وبين مشركي قريش في العام السادس من الهجرة، وبعد أن بايع الصحابة النبي عليه تحت الشجرة بيعة الرضوان(١).

يقول الإمام البغوي في بيان معنى الآية: «قوله: ﴿ شَطْعَهُ، ﴾، أي فراخه، يقال: أشطأ الزرع إذا نبت في أصوله ما هو أصغر منه، ﴿ فَعَازَرَهُۥ ﴾، أي قواه. وأراد أن الحبة الواحدة تنبت سبعاً وثمانياً وعشراً، فيقُوى بعضُه ببعض، ولو كانت واحدةً لم تقم على ساق. مَثَلُ ضربه الله لرسوله على إذ خرج وحده، ثم قوّاه الله بأصحابه، كما قوّى الحبة بما ينبت منها »(٢).

ويقول الآلوسي رحمه الله: « هو مثلٌ ضربه سبحانه وتعالى للصحابة رضي الله عنهم، قلُوا في بدء الإسلام، ثم كثروا واستحكموا، فترقى أمرهم يوماً فيوماً بحيث أعجب الناس »(٣).

والمراد بـ ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ، ﴾ في الآية: جميع الأصحاب عند الجمهور.

قال ابن الجوزي: « وهذا الوصف لجميع الصحابة عند الجمهور »(٤).

<sup>(</sup>۱) يقول القرطبي: «مدنية بالإجماع ... ونزلت ليلًا بين مكة والمدينة في شأن الحديبية». (الجامع لأحكام القرآن ٢٦/ ٢٥٩). وينظر: جامع البيان ٢١/ ٢٣٨، وروح المعاني ٢٦/ ٨٣٨، والتحرير والتنوير ٢٦/ ١٤١.

<sup>(</sup>٢) شرح السنة: ١٤/ ٦٨.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٢٦/ ١٢٧ .

<sup>(</sup>٤) زاد المسر ٧/ ٤٤٦.

والمراد به عند ابن عباس رضي الله عنها من شهد الحديبية (۱)، يقول الشوكاني: «والأولى الحملُ على العموم »(۲)، ويقول الطاهر بن عاشور: «والمراد أصحابه كلهم لا خصوص أهل الحديبية، وإن كانوا هم المقصود ابتداء »(۳).

ويقول الحافظ العلائي في استدلاله بهذه الآية على عدالة جميع الصحابة رضي الله عنهم، الصحابة رضي الله عنهم، لأن كل من أقام معه على ساعة ثبت اتصافه بأنه ممن (معه)، فكان المدح في الآية شاملاً للكل رضى الله عنهم »(٤).

#### بيان بعض ما في هذه الآية من المعاني واللطائف والفضائل:

أ) هذه الآية تفسير للمشهود به في الآية السابقة عليها، وهي قوله تعالى: ﴿ وَكَفَى بِأُللّهِ شَهِيدًا ﴾ فكانت شهادته سبحانه بأن محمداً عليه هو رسول الله (٥)، وعطف عليها أن أصحابه على الصفات المذكورة في الآية، فها أعظمها من صفات، وما أعظمها من شهادة تبين حقيقة ما كانوا عليه من التواد والتراحم، وتقف في وجه المنتقصين لهم.

<sup>(</sup>١) ينظر روح المعاني ٢٦/ ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ٥/ ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢٦/ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) تحقيق منيف الرتبة لمن ثبتت له شريف الصحبة، ص ٧٦- ٧٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر الصواعق المحرقة ص ٢١٠، وقال الآلوسي في روح المعاني ٢٦/ ١٢٣: «قال أبو حيان: الظاهر أن (محمد رسول الله) مبتدأ وخبر، والجملة عليه مبينة للمشهود به ».

ب) وإذا كان من بلاغة القرآن اتفاق المطالع وهي بدايات السور مع المقاطع، وهي نهايتها، وبداية السورة هي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتحا مبيناً لأنك مُبِينًا ﴾ [الفتح: ١]، فكأن الله في خاتمتها يقول: فتحنا لك فتحا مبيناً لأنك رسولنا، وبهؤ لاء الأصحاب بعلمنا بها في قلوبهم (١).

ج) وفي الآية تزكية الصحابة ظاهراً بشهادة الرائين لهم، وظاهراً وباطناً بشهادة رب العالمين (٢).

د) واشتملت الآية على بيان صفة الأصحاب التي استحقوا بها الفتح واستحقوا بها النصر والتمكين فيها بعد: فقد تحققوا بالأخوة في الله، والوحدة والتراحم فيها بينهم، وأما شدتهم فقد كانت على الكافرين، فولاؤهم لله تعالى ولرسوله عليه وللمؤمنين (٣).

هـ) ومن صفاتهم أنهم قد شَفّت أنوارُ بواطنهم على ظواهرهم، فظهرت عليهم وضاءة في الوجه، وسكينة في السمت من أثر السجود، وأنك ما شئت أن تراهم راكعين تراهم راكعين، وما شئت أن تراهم

<sup>(</sup>١) من دروس العلامة الشيخ مصطفى أحمد البحياوي الحسني المغربي لنا في تفسير سورة الفتح بمسجد المغفرة بإمارة الشارقة، عام ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٢) تنظر شهادة الرائين في روح المعاني ٢٦/ ١٢٧، وهذه الآية من الآيات التي استدل بها الكثير من أهل العلم على تزكية الصحابة وعدالتهم الظاهرة والباطنة، بل هي عندهم تثبت ما هو أعلى من عدالة الرواية، وهو الصلاح الظاهر والباطن، فلتنظر في مباحث العدالة في كتب مصطلح الحديث والأصول.

<sup>(</sup>٣) ينظر الأساس في التفسير ٩/ ٥٣٨٧ .

ساجدين تراهم ساجدين، فهم في أحوال الطاعات وشدة الإقبال على الله يتقلبون، ﴿ تَرَبُهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا ﴾ .

و) ومن صفاتهم الباطنة، التي أعلمنا الله بها أنهم يبتغون فضلاً من الله ورضواناً، فكان مقصودهم هو الله، ومطلوبهم هو رضاه، وذاك هو سر النصر الدائم، وهذا من مواطن الاقتداء بهم رضي الله عنهم، نسأل الله عز وجل أن يرزقنا مجبتهم وأن يحشرنا في زمرتهم.

ز) أشارت الآية إلى توازنهم واعتدالهم في السلوك وإلى سبب ذلك: فهم أشداء على الكفار فلا خَور، ورغم ذلك فلم تنعكس شدتهم وغلظتهم على المؤمنين، بل تخللت بينهم خلائل المودة والرحمة، ولانت قلوبهم لإخوانهم، وعليه فهم يتصرفون في أخلاقهم وأعمالهم تصرف الحكمة والرشد، فلا تغلب على نفوسهم محمدة دون أخرى(۱)، ويعرفون أين يضعون أقدامهم. هذا الاعتدال وهذا التوازن منشؤه مدرسة العبادة التي نشأوا فيها، وتربوا عليها، وأنوار المعية النبوية التي نعموا بها.

ح) وفي إتباع الله تعالى وصفهم بالرحمة فيها بينهم، لوصفهم بالشدة احتراسٌ عن توهم استيلاء الشدة والغلظة عليهم رضي الله عنهم، وتكميلٌ للوصف الحسن، كها في قوله تعالى: ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾. يقول الزركشي: « فإنه لو اقتصر على وصفهم بالذلة وهي

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ٢٦/ ٢٠٥.

السهولة، لتوهم أن ذلك لضعفهم، فلما قيل: ﴿ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ عُلِم أنها منهم تواضع، ولهذا عُدِّي الذل بعلى لتضمنه معنى العطف »(١).

ط) واشتملت هذه الآية على الإشارة إلى حيازتهم لمقام الإمامة والاقتداء بهم حتى قبل وجودهم: وهذا واضح بأدنى تأمل في الآية، حيث ضربهم الله مثلاً لليهود في التوراة ، وللنصاري في الإنجيل، وبايَنَ بَينِ المَثَلين، وقد كانت اليهود والنصاري في أشد الحاجة لهذا المَثل ليصلحوا به عِوَجهم، فجانب الشدة في قتال الكافرين وعدم الجبن فيه واضح فيهم، فلا يقولون كما قالت اليهود: ﴿ إِنَّا لَن نَّدَّخُلَهَا آبَدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا أَفَاذَهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَارِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤]. وكذلك التراحم فيا بينهم، فلا سفك لدم ولا مراباة، ولا أكل لمال بغير حق، ولا غفلة عن العبادة فيطبع على القلوب، فهذا المثل كانت اليهود في حاجة إليه، وأما حاجة النصاري فهو حاجتهم إلى حثهم على مناصرة الدين، وإظهاره وعدم الانزواء بـه، وذاك كان حال أكثر النصارى، فضرب الله لهم مثل أصحاب محمد صلى الله عليه وآله وسلم في مساعدتهم لرسولهم ومؤازرتهم له، حتى ظهر الدين واستوى بهم على سوقه، فسبحان من جعل أصحاب حبيبه صلى الله عليه وآله وسلم في مقام الإمامة لمن سبقهم، فما أحرانا أن نأتم بهم، وأن نعرف فضلهم .

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ٣/ ١٤٢، وينظر هذا المعنى في روح المعاني ٢٦/ ١٢٣ .

ك) وفي ضَرْب الله تعالى مثلهم بالزرع تشبيه ينِمُ على حيويتهم ونشاطهم رضي الله عنهم: وهذا كان حالهم. والفاء في ﴿ فَعَازَرَهُ وَاللّهُ عَنهم وهذا كان حالهم والفاء في ﴿ فَعَازَرَهُ وَاللّه فَاللّه فَاللّه عَنهم وهذا كان حالهم والفاء في سنوات قليلة فأستوك ﴾ تفيد سرعة في النهاء (٢)، وهكذا نموا وكثروا في سنوات قليلة في عمر تكوين الأمم. وإخباره تعالى بإعجاب الزّراع – الذين هم أهل الخبرة بالزراعة وبعيوب الزرع – بهذا الزرع: يفيد كون الصحابة في الغاية من الصلاح والاستقامة، إذ جُعِلوا محلاً لإعجاب هؤلاء الخبراء (٣)، وفي تشبيههم بـ (الشطء)، وهو النبت الخارج من أصل الزرع (الفسيل)، إشارة إلى شدة المشابهة بين الأصل والفرع، وترسمهم خطاه عَيْهُ ، بحيث

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ٧/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر جماليات المفردة القرآنية ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر روح المعاني ٢٦/ ١٢٧ .

يكونون فيما بعد قدوة لغيرهم، فسبحان الذي ضُمِّنَتْ كلماتُه اليسيرة المعانى الكثيرة!!

ل) وفي قوله تعالى: ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ ﴾ أيضاً بيان أن الصحابة هم نَبْتُ رسول الله ﷺ: فرعايتهم من رعايته، وحرمتهم من حرمته، فإذا كان آل بيته رضوان الله عليهم فازوا منه بالنسب فأصحابه لهم منه بهذه الآية سبب، فتأمّل!

م) وفي قول ه تعالى: ﴿ فَعَازَرَهُۥ ﴾ بيان لتقوية الله تعالى رسوله بهم: وذاك مصداق قول ه تعالى: ﴿ هُو اللَّذِيّ أَيَّدُكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٢]، وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

ن) وفي وصف الصحابة بالمعية للرسول صلى الله عليه وآله وسلم إشارة إلى عِظَم شرفها: فهم لا يشقون بصحبته أبداً، فكما لا يشقى جليس القوم الصالحين بهم فهذه المعية النبوية أولى وأولى، وفي المعية أيضاً إشارة إلى شدة الارتباط وكمال الصحبة وكمال الاتباع له صلى الله عليه وآله وسلم، فهم كظله لا يتركونه ولا يسلمونه، وإشارة إلى أن تلك المعية هي السبب في تزكيتهم وترقيتهم وتميزهم على من سواهم.

وفي ذلك يقول الإمام النووي رحمه الله: « وفضيلة الصحبة ولو لحظة لا يوازيها عمل، ولا تنال درجتها بشيء، والفضائل لا تؤخذ بقياس، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء »(١).

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم ۱۲/۹۳.

س) وفي قوله تعالى: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلًا ﴾ إشارة إلى هضمهم لأنفسهم، وأدبهم مع ربهم، وتعظيمهم حقه تعالى: فهم مع ما هم عليه من الاجتهاد في الطاعات والمسارعة إلى الخيرات، لا يغترون بها، وإنها يعولون على فضل الله تعالى ورحمته، لما وقر في صدورهم من أن العبد لا يستطيع أن يوفي حق نعمه تعالى عليه، وأن العبادة هي حقه تعالى الواجب عليهم، وأن العمل إنها هو سبب لتفضل الله تعالى، وهذا من تمام فهمهم لحقيقة وأن العبودية، كما قال صلى الله عليه وآله وسلم: «لن يُدخل أحداً عملُه الجنة ». قالوا: ولا أنت يا رسول الله ؟ قال: «لا ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله بفضل ورحمة »(۱). فجاء هذا الوصف الذي يعبر عن حقيقة ما في نفوسهم على وفق هذه الحقيقة الكبرى(۲)، فها أعظم فهمهم، وما أعظم وصفهم.

ع) وفي هذه الآية وعد من الله تعالى خاص بهم بالمغفرة والأجر العظيم: وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَعَدَاللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾، فإن (من) في قوله تعالى ﴿ مِنْهُم ﴾ لبيان الجنس لا للتبعيض (٣)؛ لأن لفظة (بعضِ) لا تَصلُحُ مكانها.

ومعنى بيانها للجنس: أن الموعود بهذا الوعد من المؤمنين في هذه الآية هم جنس أصحاب محمد لا عموم المؤمنين، وحملها على بيان الجنس هو المتوافق مع المدح العظيم السابق لهم جميعاً، والذي أشاد الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٥/ ٢١٤٧، برقم ٥٣٤٩، ومسلم ٤/ ٢١٧٠، برقم ٢٨١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر قريب من هذا المعنى في التفسير الكبير للفخر الرازي ١٠٨/١٤ - ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) قال الفخر الرازي، هي: «لبيان الجنس لا للتبعيض». التفسير الكبير ١١٠/١٤.

تعالى به في كتبه من قبل في التوراة والإنجيل (۱). فكيف يوصفون جميعاً بالإيان والعمل الصالح، ثم نفهم أن الوعد بالمغفرة والأجر العظيم يُقَصر على بعضهم، فهذا فهم بعيد لا يتناسب مع ما سيقت له الآية، فهي إذن عامة فيهم.

يقول الإمام القرطبي في ذلك: «قوله تعالى: ﴿ وَعَدَاللّهُ الّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي: وعد الله هؤلاء الذين مع محمد، وهم المؤمنون الذين أعمالهم صالحة ﴿ مَعْفِرَةٌ وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ أي: ثواباً لا ينقطع وهو الجنة. وليست (من) في قوله ﴿ مِنْهُم ﴾ مبَعِّضة لقوم من الصحابة دون قوم، ولكنها عامة، مجنسة، مثل قوله تعالى: ﴿ فَا جَمَلَ نِبُوا ٱلرِّجُسَ مِنَ ٱلأَوْثَانِ ﴾ [الحج: ٣٠] لا يقصد للتبعيض لكنه يذهب إلى الجنس، أي: فاجتنبوا الرجس من جنس الأوثان، إذ كان الرجس يقع من أجناس شتى، منها الزنا والربا وشرب الخمر والكذب، فأدخل (من) يفيد بها الجنس وكذا (مِنْهُمْ)، أي: من الدراهم، أي الجنس، يعني جنس الصحابة. ويقال: أنفق نفقتك من الدراهم، أي اجعل نفقتك هذا الجنس »(٢).

ف) في الآية ما يدل على استمرار حال الأصحاب على الصلاح: وذلك الظاهر من تعبيراتها في الفعل المضارع: ﴿ تَرَبْهُمْ رُكَّعًا ﴾ و لا يَبْتَغُونَ فَضَلًا ﴾، و كذا في الجمل الاسمية الدالة على الثبوت والدوام في

<sup>(</sup>١) ينظر روح المعاني ٢٦/ ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٦/ ٢٩٥.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدًا أَعُكَى ٱلْكُفّارِ رُحَمَا أَهُ بَيْنَهُمْ ﴾ و ﴿ سِيمَاهُمُ فِي وَجُوهِ هِهِ مِنِ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ والأظهر في الدلالة على ذلك كونُ الله عز وجل ضَرَبهم مثلاً للسابقين في التوراة والإنجيل (١) ، ولا يُنضرب المثل بأقوام تتغير أحوالهم إلى الفساد والعياذ بالله - كها يزعمه من زاغوا أو ضلوا الطريق من الروافض وغيرهم - فضلاً عن وعد الله إياهم بالمغفرة والأجر العظيم، ووعده تعالى مستمر لا يتخلف، ولا يطعن في ذلك اقتراف أحد منهم لمعصية، فالله أعلم حيث وعد، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء (٢).

ص) وفي الآية تخويف شديد لكل من تناول أصحاب النبي عليه بسوء، وأن كل من كان في قلبه شيء على أصحاب رسول الله عنها: أصابته هذه الآية، فعن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها: « لِيَغِيظُ بِمُ ٱلْكُفَّارَ ﴾ قالت: أصحاب رسول الله عليه ، أُمِرُوا بالاستغفار لهم فَسَبُّوهم » (٣) . أي أُمر النّاسُ بالاستغفار لهم فسبهم بعضُهم .

وذكر القرطبي قال: «روى أبو عروة الزبيري - من ولد الزبير-: كنا عند مالك بن أنس فذكروا رجلاً ينتقص أصحاب رسول الله عَلَيْ ، فقرأ مالك هذه الآية: ﴿ مُعَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ ﴾ حتى بلغ ﴿ يُعَجِبُ ٱلزُّرِّاعَ

<sup>(</sup>١) يقول الآلوسي رحمه الله في روح المعاني ٢٦/ ١٢٨: «ولا يكاد عاقل يقبل أنه تعالى أطلق المدح وكتبه لأناس لم يثبت على تلك الصفة إلا قليل منهم ....».

<sup>(</sup>٢) ينظر روح المعاني: ٢٦/ ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) المستدرك للحاكم ٢/ ٤٦٢ .

لِيَغِيظُ بِهِمُ ٱلْكُفَّارِ ﴾ فقال مالك: مَنْ أصبح من الناس في قلبه غيظٌ على أحدٍ من أصحاب رسول الله على فقد أصابته هذه الآية »(١).

وعن أبي يعقوب بن العباس قال: « كنا عند أبي عبد الله - أي الإمام أحمد بن حنبل - سنة سبع وعشرين أنا وأبو جعفر بن إبراهيم، فقال له أبو جعفر: أليس نترحم على أصحاب رسول الله كلهم، معاوية وعمرو بن العاص وعلى أبي موسى الأشعري والمغيرة ؟ قال: نعم، كلهم وصفهم الله في كتابه فقال: ﴿ سِيمَاهُم فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثْرَ السُّجُودُ ﴾ "(٢).

وعن الإمام على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «لقد رأيت أثراً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، فها أرى أحداً يشبههم، والله إنْ كانوا ليصبحون شُعْثاً غُبراً صُفراً، بين أعينهم مثل رُكَبِ الْمِعْزَى، قد باتوا يتلون كتاب الله يُرَاوِحون بين أقدامهم وجباههم (٣)، إذا ذُكر الله مادوا كها تميد الشجرة في يوم ريح، فانهملت أعينهم حتى تبُلّ والله ثيابَهم، والله لكأنّ القوم باتوا غافلين»(٤).

### فرضي الله تعالى عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن ٢١/ ٢٦٩ - ٢٧٠، والأثر رواه الخلال في السنة ص ٤٧٨، برقم ٧٦٠، والحافظ أبو نعيم في الحلية ٦/ ٣٢٧، والضياء المقدسي في النهي عن سب الأصحاب ص ٧٨.

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال ص ٤٧٦ - ٤٧٧، برقم ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) يعنى يطيلون القيام والسجود في الصلاة .

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ١/٧٦.



يقول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتِ بَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْرِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُّ، نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْرِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُّ، نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يَخْرِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُّ، نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ الْمُنْ مِنْ مَا يَعْمَلُونَ وَبَنَا ٱلْتَحِيمَ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرَ لَنَا أَيْنَاكُ عَلَى كُلِ اللهُ عَلَى كُلِ اللهُ عَلَيْ اللّهُ مَنْ مَا يَعْمَلُونَ وَبَنَا آتَمِمْ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرُ لَنَا أَيْنَاكُ عَلَى كُلِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّه

الخزي يأتي بمعنى الهلاك، والفضيحة، والذل، والمكروه (١)، يقول ابن عطية رحمه الله: « الخزي المكروه الذي يترك الإنسان فيه حيران خجلاً مهموماً بأن يرى نقصه أو سوء منزلته »(٢). والمراد بنفي الإخزاء عنهم إثبات أنواع الكرامة والعز لهم (٣). وهذه الآية الكريمة آية مدنية من سورة مدنية (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر لسان العرب ، والقاموس المحيط ، والمفردات للراغب الأصفهاني (مادة خزي).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ١٤/ ٥٢٦.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٢٧/ ١٦١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر المحرر الوجيز ١٤/ ٩٠٥، والجامع لأحكام القرآن ١٨/ ١٧٧، وفتح القدير ٥/ ٩٤٩، والتحرير والتنوير ٢٨/ ٣٤٣.

أ) في هذه الآية بيان علو مقام النبي على عند ربه: فقد بشره بعدم الإخزاء يوم القيامة من غير طلب، بينها سأل ذلك غيره من الأنبياء، فقد نقل العيني عن ابن فورك في بيان الفرق بين المحبة والحُلّة، قال: « وَلا تُخْزِفِ يَوْمَ يُبْعَثُونَ » « ... والخليل - أي إبراهيم عليه السلام - قال: ﴿ وَلا تُخْزِفِ يَوْمَ يُبُعَثُونَ » [الشعراء: ٧٨] والحبيب قيل له: ﴿ يَوْمَ لا يُخْزِى اللّهُ النّبِي ﴾ فابتدأ بالبشارة قبل السؤال » (١). بل زاده تعالى فأعطاه ألا يخزي من آمن معه .

ب) في هذه الآية بُشرى للصحابة ووعدٌ من الله تعالى لهم بأنه لا يخزيهم يوم القيامة فلا يُلَقَّوْن إلا أماناً ولا يَلْقَوْنَ إلا خيراً .

فالآية إن مُملت على الخصوص الظاهر من لفظ المعية في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, ﴾ فهي في حق الصحابة رضوان الله عليهم، وإنْ مُملت على عموم المؤمنين من هذه الأمة فدخول الصحابة فيها ظاهر، بل يدخلون دخولاً أولياً ؛ لأنهم أفضل المؤمنين من الأمة المحمدية، وقد حملها كثير من العلماء على كونها واردة في حق الصحابة، وأنهم مخصوصون بنفي جميع أنواع الخزي عنهم، بينها غيرهم من المؤمنين، غير مخصوصين بذلك.

<sup>(</sup>١) عمدة القارى ١٦/ ١٧٦.

### من أقوال العلماء في ذلك:

۱- يقول البقاعي رحمه الله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, ﴾ وهم الصحابة رضي الله تعالى عنهم إن كان المراد المعية في مطلق الزمان، وسابقوهم إن كان المراد في الوصف، أو زمان مخصوص كبدر وبيعة الرضوان، لأن النبي على قال: « لا يدخل النّار أحد بايع تحت الشجرة » كها رواه مسلم عن أم مُبشّر رضي الله عنها وأبو داود والترمذي عن جابر رضي الله عنه: « ولعل الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم » (۱).

Y- ويقول الشريف الجرجاني: «عدم الإخزاء لا يعم المؤمنين جميعاً بل هو مخصوص بالصحابة كما يدل عليه لفظ معه »(٢). وذلك لأن مِن المؤمنين مَن يعنذَب في النار بذنبه، ومنهم مَن يهمل يوم القيامة فيطول عليه الوقوف، ومنهم مَن يُفضح بذنبه أو بغدر على رؤوس الأشهاد.

٣- ويقول الآمدي: « وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْذِي اللّهُ النّبِي وَاللّهُ النّبِي وَاللّهُ النّبِي عليه السلام، وهو صريح في ذلك، ... ولا يلزم من نفي الخزي عمن آمن مع النبي نفيه عن غيره » (٣).

<sup>(</sup>١) نظم الدرر ٢٠/ ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٢) شرح المواقف للجرجاني ٨/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام ١/ ٧١.

3- وقال الآجري رحمه الله بعد كلامه على فضل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، قال: « وكذلك جميع صحابته، ضَمن الله عز وجل للنبي على أن لا يخزيه فيهم، وأنه يتم لهم يوم القيامة نورهم ويغفر لهم ويرحمهم ؛ قال الله عز وجل: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ النّبِي وَاللّهِ عَنْ وجل : ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ النّبِي وَاللّهُ النّبِي وَاللّهُ عَنْ وجل : ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ النّبِي وَاللّهِ عَنْ وجل : ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ النّبِي وَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَجل الله عَنْ وجل : ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَجل الله عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى صَكْلَ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى صَكْلٌ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى صَكْلُ اللّهُ عَلَى صَكْلًا اللهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى صَكْلُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى صَكْلُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُهُ اللهُ ال

فهذه بعض نصوص العلماء في ذلك .

ج) في هذه الآية كما يقول الطاهر بن عاشور: « دليل على مغفرة الله تعالى لله على مغفرة الله تعالى لجميع أصحاب النبي عَلَيْقُ »(٢). والمعروف أن الصحابي من لقي النبي عَلَيْقُ مؤمناً به ومات على ذلك.

د) وفي الآية بيان سبب عدم الإخراء، وهو صدقهم المعبر عنه بالإيمان (٣)، وبركة المعية النبوية.

ه) وفي الآية تنبيه لهم للمحافظة على سبب الكرامة وهو الإيمان،

<sup>(</sup>١) الشريعة للآجري ( ٥/ ٢٣٤١ طبعة دار الوطن)، وينظر: ( ٥/ ٢٤٣١ من هذه الطبعة، كتاب فضائل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه ).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٨/ ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) السابق ٢٨/ ٣٧٠.

وليكونوا على حذر من قطع هذا السبب، ولا شك أن فيها تعريضاً لمن لا تشملهم هذه الكرامة من الذين تخلفوا عن ركب الإيان بالله ورسوله(۱).

و) وفي الآية بشرى لهم بموتهم على الإيهان، وتحصيل رضوان الله تعالى، يقول ابن حجر الهيتمي المكي: « فآمنهم الله من خزيه، ولا يأمن من خزيه في ذلك اليوم إلا الذين ماتوا والله سبحانه ورسوله عنهم راض، فأمنهم من الخزي صريحٌ في موتهم على كهال الإيهان وحقائق الإحسان وفي أن الله لم يزل راضياً عنهم وكذلك رسوله » (٢).

ز) وقد استشهد بعض العلماء بهذه الآية على عدالة الصحابة، ووجوب مزيد الأدب معهم، قال ابن حبان: «قال أبو حاتم - أي الرازي - ... والله جل وعلا نزّه أقدار أصحاب رسول الله على عن إلزاق القدح بهم حيث قال: ﴿ يَوْمَ لَا يُخُرِي اللهُ النّبِيّ وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَدُر ﴾ فمن أخبر الله جل وعز أنه لا يخزيه في القيامة فبالحري أن لا يجرح »(٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر روح المعاني ۲۸/ ۱۶۱ .

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان ٥/ ٢٣، وينظر شرح المواقف للشريف الجرجاني ٨/ ٣٧٣: المقصد السابع: في أنه يجب تعظيم الصحابة كلهم والكف عن القدح فيهم.

### وآخراً:

فالآية بشرى لجميع أصحاب رسول الله على قول كثير من العلماء تصريحاً، وإن أريد بها مطلق المطيعين من أهل الإيمان فهم داخلون فيها بطريق الأولى، فهم الذين كانوا معه على وهم خيار الأمة وسادتها، كما قال رسول الله على: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم »(۱).



(١) متفق عليه، أخرجه البخاري ٢/ ٩٣٨، برقم ٢٥٠٩، ومسلم ٤/ ١٩٦٢، برقم ٢٥٣٣.



قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ [البقرة من الآية ١٤٣].

في هذه الآية الكريمة بيان لفضل الأمة الإسلامية عموماً، والصحابة خصوصاً، ففيها تزكية الله تعالى لهذه الأمة بأنها أوسط الأمم وأعدلها، وأول من شُوفِه بذلك وبُشّر بهذه الآية أصحاب رسول الله على فهم أولى الناس بهذا الوصف، فضلاً عن كون حالهم يشهد بكهال اتصافهم بهذه الأوصاف الكريمة، فلذلك كانوا أسعد الناس حظاً بهذه الآية .

ويرى جمع من العلماء أن الصحابة هم المقصودون بالخطاب في هذه الآية: الآية، وغيرهم ملحق بهم، يقول الحافظ السخاوي رحمه الله في هذه الآية: «هي خطاب مع الموجودين منهم حينئذ، ولكن لا يمتنع إلحاق غيرهم بهم ممن شاركهم في الوصف »(١).

<sup>(</sup>۱) فتح المغيث ٥/ ٣٣. ويقول الخطيب البغدادي في كتابه الكفاية ص ٦٤. بعد استدلاله بهذه الآية على عدالة الصحابة: « وهذا اللفظ - [أي: وكذلك جعلناكم] - وإن كان عاماً فالمراد به الخاص، وقيل: هو وارد في الصحابة دون غيرهم ». وينظر كونهم الأصل في الخطاب في روح المعاني ٢/٤.

يقول الطبري رحمه الله في معنى الآية: «يعني جل ثناؤه بقوله: 
﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾: كما هديناكم أيّها المؤمنون بمحمد عليه الصلاة والسلام وبما جاءكم به من عند الله فخصصناكم بالتوفيق لقبلة إبراهيم وملته، وفضلناكم بذلك على من سواكم من أهل الملل، كذلك خصصناكم ففضًلناكم على غيركم من أهل الأديان، بأن جعلناكم أمة وسطًا »(۱).

### معنى الوسط، وشرف الوصف بالوسطية:

الوسط من أجمع الأوصاف في الاعتدال والاستقامة، وقد جاء في الحديث عن النبي على في تفسير ذلك قال: « ﴿ أُمَّةَ وَسَطًا ﴾، قال: عدلاً »(٢)، وجاء عن جمع من المفسرين: أي خياراً وعدولًا (٣)، كما في

<sup>(</sup>١) جامع البيان ٢/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦/ ٢٦٧٥، رقم ٦٩١٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير القرآن العظيم ١/ ٢٧٥، ٢٧٦، وفتح القدير ١/ ٥٠، وروح المعاني ٢/ ٢٤، والتحرير والتنوير ٢/ ١٨.

قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ ﴾، أي: خيرهم وأعدلهم، ولا شك أن الوصف بالعدالة راجع إلى كونهم أخياراً (١)، والوسط من كل شيء خياره.

والوسط في الأصل: اسم لما يستوي نسبة الجوانب إليه كالمركز، ثم استعير للخصال المحمودة البشرية لكونها أوساطاً بين طرفي الإفراط والتفريط، والغلو والتقصير (٢)، فهذه الأمة - كما يقول الطبري والقرطبي وغيرهما - لم تغُلُ غلو النصارى في أنبيائهم، ولم يغلوا بالترهب في دينهم، ولا قصّروا تقصير اليهود في أنبيائهم.

وفي الوسط معنى الصيانة والعزة، إذ لا يوصل إلى الوسط إلا بعد اجتياز ما حوله (٣).

يقول ابن كثير: «ولما جعل الله هذه الأمة وسطاً، خصها بأكمل الشرائع، وأقوم المناهج، وأوضح المذاهب »(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر جامع البيان ٢/ ٦٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر روح المعاني ٢/ ٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر جامع البيان ٢/ ٦٢٦-٦٢٧ ، والتفسير الكبير للفخر الرازي ١٠٨/٢ - ١٠٩، الخامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/ ١٥٣-١٥٤ ، وفتح القدير ١/ ١٥٠ .

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ١/٤٥٤.

## دلالة الآية على فضل الصحابة رضوان الله عليهم وعدالتهم:

هذه الآية لها دلالتان:

الأولى: دلالة عامة.

والثانية: دلالة خاصة (١) رشحتها أدلة أخرى، وكلتاهما يدلّ على فضل الصحابة .

الدلالة الأولى: وهي الدلالة العامة للآية، ودخول الصحابة فيها دخولاً أولياً:

هذه الدلالة هي الدلالة على خيرية الأمة المحمدية وأفضليتها على سائر الأمم، وذلك بأن جعلها أهلاً للشهادة على هذه الأمم، فيشهدون للأنبياء يوم القيامة بأنهم بلغوا أقوامهم، ولا شك في أولوية دخول الصحابة في هذه الخيرية، يقول الإمام الشاطبي: «إنهم أولى بالدخول من غيرهم، إذ الأوصاف التي وصفوا بها لم يتصف بها على الكهال إلاهم »(٢).

فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « يدعى نوح فيقال: هل بلغكم؟ نوح فيقال: هل بلغكم؟

<sup>(</sup>١) وهي تزكية الصحابة رضوان الله عليهم، وهذه الآية مما استدل بها على حجية الإجماع، وفصَّل مسألة الإجماع الرازي في تفسيره ٢/ ١١٠ - ١١٤، والسمعاني في قواطع الأدلة ١/ ٤٦٦: ٤٦٦، وغيرهما، ودلالات القرآن متسعة لكل ذلك، والحمد لله.

<sup>(</sup>٢) المو افقات ٤/ ٢٥١.

فيقولون: ما أتانا من نذير، وما أتانا من أحد. فيقول: مَنْ شهودُك؟ فيقول: محمد وأمته، قال: فيؤتى بكم تشهدون أنه قد بلغ، فذلك قول الله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾، والوسط: العدل » (١).

ولا شك أن عدالة ووسطية هذه الأمة ممتدة في الدنيا وليست محصورة في الشهادة على الأمم يوم القيامة (٢)، وإنها خصت هذه الشهادة بالذكر هنا لأنها أعظم مظاهرها، والمنة فيها عظيمة، منتة تولية الله سبحانه وتعالى لنا هذا المقام الخطير في يوم القيامة، فهي أمة مرضية عند الله تعالى، خاصة جيلها الأول الذي نعم بصحبة رسول الله عليها.

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: مُرّ بجنازة فأُثني عليها خيراً، فقال نبي الله عليها: « وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ ». ومُر بجنازة فأُثني عليها شرّاً، فقال نبي الله عليه الله وحَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ؟ فقال ومُرّ بجنازة فأُثني عليها شرّاً فقلتَ: وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ؟ فقال رسول الله عليه الله عليه عليه خيراً وجبت له الجنة، ومَن أثنيتم عليه شرّاً وجبت له الجنة، ومَن أثنيتم عليه شرّاً وجبت له الخنة، ومَن أثنيتم عليه شرّاً وجبت له الخنة، ومَن أثنيتم عليه شرّاً وجبت له النار، أنتم شهداء الله في الأرض، أنتم شهداء الله في الأرض،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه ، كتاب التفسير ٥/ ٢٠٧، وقال أبو عيسى: «هذا حديث حسن صحيح ».

<sup>(</sup>٢) ينظر القولان في الشهادة في التفسير الكبير للرازي ٢/ ١١٢ ، ١١٣ .

أنتم شهداء الله في الأرض ((). وزاد الحاكم في المستدرك في حديثه عن جابر بن عبد الله: (( ثم تلا رسول الله ﷺ: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فانظر كيف امتدت دلالة الآية في الدنيا، وانظر قول النبي عليه لأصحابه: « أنتم شهداء الله في الأرض »، تعلم كيف رضي عنهم رجم سبحانه فارتضاهم شهداء، وعصمهم أن يتفقوا على ضلالة .

## من مظاهر الوسطية في هذه الأمة:

مظاهر وسطية الأمة كثيرة، تظهر من المعاني التي ذكرها المفسرون في معنى ( الوسط )(٣) في الآية.

يقول الشيخ السعدي في تفسيره مبيناً بعض هذه المظاهر: « جعل الله هذه الأمة وسطاً في كل أمور الدِّين: وسطاً في الأنبياء، بين من غلا فيهم كالنصارى، وبين من جفاهم كاليهود، بأن آمنوا بهم كلهم على الوجه اللائق بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه: (شرح النووي ٧/ ٢١: ٢٢)

<sup>(</sup>٢) وقال الحاكم ( ٢/ ٢٦٨): « هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه إنها اتفقا على وجبت فقط ». وقال الذهبي: فيه مصعب بن ثابت ، ليس بالقوى .

<sup>(</sup>٣) وينظر في معاني الوسط والوسطية التفسير الكبير للرازي ٢/١٠٨ - ١٠٨، وعند تفسيره لقوله تعالى من سورة الفاتحة ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ ١/٢٥٨، وفي ظلال القرآن ١/ ١٠٨ - ١٣٢.

ووسطاً في الشريعة، لا تشديدات اليهود وآصارهم، ولا تهاون النصاري.

وفي باب الطهارة والمطاعم: لا كاليهود الذين لا تصح لهم صلاة إلا في بيعهم وكنائسهم، ولا يطهرهم الماء من النجاسات، وقد حرمت عليهم الطيبات، عقوبة لهم، ولا كالنصارى الذين لا ينجسون شيئاً، ولا يحرمون شيئاً، بل أباحوا ما دَبَّ ودَرَجَ، بل طهارتهم أكمل طهارة وأتمها.

وأباح الله لهم الطيبات من المطاعم والمشارب والملابس والمناكح، وحرم عليهم الخبائث من ذلك، فلهذه الأمة من الدين أكمله، ومن الأخلاق أجلها، ومن الأعمال أفضلها.

ووهبهم الله من العلم والحلم، والعدل والإحسان، ما لم يهبه لأمة سواهم، فلذلك كانوا ﴿ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [كاملين] ليكونوا ﴿ شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون على الناس من سائر أهل الأديان، ولا يحكم عليهم غيرهم، فها شهدت له هذه الأمة بالقبول، فهو مقبول، وما شهدت له بالرد، فهو مردود ... » (۱).

الدلالة الثانية للآية، وهي دلالة خاصة بالصحابة الكرام، ونصوص العلماء في ذلك :

هـذه الدلالـة الثانية هي الدلالة المفهومة من الخطاب في قوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَكُمُ ﴾ وقوله: ﴿ لِنَكُونُوا ﴾، وهي التي فهم منها علماء الإسلام

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٠.

كأهل الحديث والأصوليين وغيرهم الدلالة على عدالة الصحابة رضوان الله عليهم (١).

وقد رَشَّحت دلالةَ الآية على عدالة الصحابة - وهي تعني استقامتهم في دينهم، وخيريتهم، والثقة بكل ما بلغوه عن رسول الله ﷺ (٢) - رشَّحت هذه الدلالة وقوّتها نصوصٌ أخرى من الكتاب والسنة (٣)، وهذا ما قرَّره المحققون.

<sup>(</sup>۱) ينظر البرهان للجويني ۱/۳۰ وما بعدها، والمحصول ٤/٣٠٧، والمستصفى ا/ ١٠٤، والإحكام للآمدي ٢/ ١٠٢ - ١٠٣، وشرح الكوكب المنير ٢/ ٤٧٣: ولاح ، والإحكام للآمدي ٢/ ٣٣٦، والجرح والتعديل لابن أبي حاتم ١/٧، والكفاية في علم الرواية: ٣٣ – ٦٤، والاستيعاب لابن عبد البر ١/١١١: ١١٨، ١١٨ ، والكفاية في علم الرواية: ٣٠ – ٦٤، والاستيعاب لابن عبد البر ١/١١١: ١١٨، ١٢٢ ، ومقدمة ابن الصلاح: ٤٩٠، والتقييد والإيضاح لزين الدين العراقي ٢/ ٣٨، والإصابة ١/ ١٦٢، وفتح المغيث للسخاوي ٤/ ٣١: ٣٢، وتدريب الراوي ٢/ ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) جاء في شرح الكوكب المنير من كتب الأصول على مذهب الإمام أحمد (٢/ ٤٧٧):

« وليس المراد بكونهم عدولاً: العصمة واستحالة المعصية عليهم، إنها المراد أن لا

نتكلف البحث عن عدالتهم، ولا طلب التزكية فيهم، فلو قال ثقة: حدثني رجل من

الصحابة أن النبي علي قال كذا، كان ذلك كتعيينه باسمه لاستواء الكل في العدالة ».

(٣) من هذه المرشّحات آيات كثيرة، يقول الشوكاني في إرشاد الفحول (١/ ٣٣٦) مستدلًا

ا) من هذه المرشحات ايات كثيرة، يقول الشوكاني في إرشاد الفحول (١/ ١٢١) مستدلا على قول جمهور المسلمين بعدالة الصحابة: «ووجه هذا القول ما ورد من العمومات المقتضية لتعديلهم كتاباً وسنة كقوله سبحانه: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾، وقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ أي: عدولاً، وقوله: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَلَى الْلِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

### من نصوص العلماء في ذلك:

١ - يقول ابن الصلاح رحمه الله في الاستدلال على عدالة الصحابة وقبول مروياتهم: « وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ وهذا خطاب مع الموجودين حينئذ»(١).

٢ - ويقول الإمام الشاطبي رحمه الله عند الكلام على العمل بسنة الصحابي، وأن الصحابة هم أولى المخاطبين بهذا الخطاب، وأن أحوالهم جارية على الطاعة لله تعالى: « ومن الدليل على ذلك أمور:

أحدها: ثناء الله عليهم من غير مَثْنويَّة (٢) ومدحهم بالعدالة وما يرجع إليها(٣) كقول تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾، وقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾.

ففي الأولى: إثبات الأفضلية على سائر الأمم، وذلك يقضي باستقامتهم في كل حال، وجريان أحوالهم على الموافقة دون المخالفة.

وفي الثانية: إثبات العدالة مطلقاً، وذلك يدل على ما دلت عليه الأولى.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح: ٤٩٠ .

<sup>(</sup>٢) أي الثناء عليهم في ذلك وحدهم.

<sup>(</sup>٣) أي الاستقامة في الدين، والتحري فيه.

ولا يقال إن هذا عام في الأمة فلا يختص بالصحابة دون من بعدهم، لأنا نقول:

أولاً: ليس كذلك، بناء على أنهم المخاطبون على الخصوص، ولا يدخل معهم من بعدهم إلا بقياس وبدليل آخر.

ثانياً: وعلى تسليم التعميم: فإنهم أول داخل في شمول الخطاب، لأنهم أول من تلقى ذلك من الرسول عليه الصلاة والسلام وهم المباشرون للوحي.

ثالثاً: أنهم أولى بالدخول من غيرهم، إذ الأوصاف التي وصفوا بها لم يتصف بها على الكمال إلا هم، فمطابقة الوصف للاتصاف شاهد على أنهم أحق من غيرهم بالمدح.

وأيضاً: فإن مَنْ بعد الصحابة من أهل السنة عدَّلوا الصحابة على الإطلاق والعموم، فأخذوا عنهم رواية ودراية من غير استثناء ولا محاشاة، بخلاف غيرهم، فلم يعتبروا منهم إلا من صحت إمامته وثبتت عدالته، وذلك مصدّق لكونهم أحق بذلك المدح من غيرهم، فيصح أن يطلق على الصحابة أنهم خير أمة بإطلاق، وأنهم وسط بإطلاق (۱)»(۲).

<sup>(</sup>١) أي خير أمة مطلقاً، وأعدل الأمة مطلقاً، فلا يتقدم عليهم أو يساويهم في ذلك غيرهم. (٢) المو افقات ٤/ ٤٥٠ - ٤٥٢ .

٣- ويقول الإمام أبو حاتم الرازي في استدلاله على تزكية الصحابة، واستقامتهم على الهدى، وعدالتهم وحصول الثقة بها نقلوه من الدين، وأنهم أعلى طبقات الأمة فضلاً، وقد سبقوا في ذلك الفضل غيرهم، يقول: «شرَّفهم الله عز وجل بها مَنَّ عليهم وأكرمهم به مِنْ وضعه إياهم موضع القدوة، فنفى عنهم الشك والكذب والغلط والريبة والغمز، وسهاهم عدول الأمة، فقال عزّ ذكره في محكم كتابه: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ وَسَاهُمُ عَدُولُ اللهُ عَز ذكره في محكم كتابه: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ قُولُهُ ( وسطاً ) قال: «عدلاً »، فكانوا عدول الأمة، وأئمة الهدى، وحُجَجَ الدين، ونَقَلة الكتاب والسنة »(١).

3 - ويقول الآمدي في ترجيحه للقول بعدالة الصحابة جميعاً، وهو مذهب السواد الأعظم من المسلمين: « والمختار إنها هو مذهب الجمهور من الأئمة (٢)، وذلك بها تحقق من الأدلة الدالة على عدالتهم ونزاهتهم وتخييرهم على من بعدهم، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ أي عدولاً، وقوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْر أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾، وهو خطاب مع الصحابة الموجودين في زمن النبي عليه (٣).

<sup>(</sup>١) الجرح والتعديل ١/٧.

<sup>(</sup>٢) وهو القول بعدالة الصحابة جميعاً .

<sup>(</sup>٣) الإحكام ٢/ ١٠٢ .

#### تعليق:

فأنت ترى استدلال كبار الأصوليين، وأئمة أهل الحديث بهذه الآية على عدالة الصحابة وتزكيتهم، وأنهم خير ممن يأتي بعدهم، وأن هذه الدلالة الخاصة لا تتعارض مع الدلالة العامة التي تفيد تفضيل الأمة كلها على سائر الأمم.

وترى ما استنبطه العلماء من هذه الآية وأمثالها من عظيم فضل الأصحاب، وأنهم مبرؤون في دينهم بفضل الله عما يسقط عدالتهم، موصوفون بها يثبت صدقهم وأمانتهم وتحريهم في دينهم، وبها يوجب إحسان الظن بهم، وقبول كل ما نقلوا عن رسول الله عليه وما بلّغوا إلينا من علم، فعن أنس رضي الله عنه قال: «والله ما كنا نكذب ولا ندري ما الكذب »(۱)، وقال: «والله ما كل ما نحدثكم به سمعناه من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، ولكن كان يحدّث بعضنا بعضاً ولا يتهم بعضنا بعضاً ولا يتهم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا ألله عنه قال: «إذا حدّثتكم بعضنا أله عنه قال: «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً ولا يتهم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم به سمعنا» «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم به سمعنا» «أذا «أذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضنا «إذا حدّثتكم بعضنا بعضاً «إذا حدّثتكم بعضاً «إذا حدّثتكم بعضاً «إذا حدّثتكم بعضاً «إذا حدّثتكم بعضاً «إذا حدّث بع

(١) أخرجه البزار في مسنده (البحر الزخار ١٣/ ٤٨٣، برقم ٧٢٨٨)، وقال الهيثمي في المجمع : « رواه البزار ورجاله ثقات» . وأخرج الخطيب البغدادي نحوه عن البراء ابن عازب رضى الله عنه في الجامع لأخلاق الرواي والسامع حديث رقم ٩٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ٥٧٥، وابن سعد في الطبقات الكبرى ٧/ ١٥، وابن سعد في الطبقات الكبرى ٧/ ١٥، والخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الرواي والسامع حديث رقم ( ١٠٠) وابن عساكر في تاريخ دمشق ٩/ ٣٦٧. وروي نحوه عن البراء بن عازب رضي الله عنه، وقال: « ما كل ما نُحدثكم عن رسول الله على سمعناه، ولكن سمعناه، وحدَّثنا أصحابُنا، ولكنَّ الانكذب ». أخرجه أحمد في «العلل» ٢/ ٤١٠، برقم ٥ ٢٨٣٠ ويعقوب بن شفيان في المعرفة والتاريخ ٢/ ٤٢٤.

عن رسول الله على فلأَن أَخرَ من الساء أحبّ إليَّ مِنْ أن أقول عليه ما لم يقل الله على الدين وترعاه يقل الله على الدين وترعاه لل الله فلو لا هذه الجهاعة العظيمة التي كانت تخاف على الدين وترعاه لما عرفنا كيف نعبد الله، وهذه إحدى الحِكم الكبرى في هذه التزكية الربانية لهم، فكانوا الأمناء، بل نعم الأمناء.

يقول الخطيب البغدادي منبها إلى أن تزكيتهم هي مقتضى حالهم، حتى ولو لم ترد النصوص في ذلك، يقول: « ... على أنه لو لم يرد من الله عز وجل ورسوله فيهم شيء مما ذكرناه لأوجبت الحالُ التي كانوا عليها من: الهجرة، والجهاد، والنُّصرة، وبذل المهج والأموال، وقتل الآباء والأولاد، والمناصحة في الدين، وقوة الإيهان واليقين القطع على عدالتهم، والاعتقاد لنزاهتهم، وأنهم أفضل من جميع المعدَّلين والمزكَّين الذين يجيئون من بعدهم أبد الآبدين »(٢).

فالصحابة خير أمة بإطلاق، وأعدل جماعة بإطلاق، والنصوص الدالة على ذلك كثيرة، قال عليه: «خير النّاس قرني، ثُمَّ الذين يلونهم، ثُمَّ الذين يلونهم هُمَّ الذين يلونهم هُمَّ الذين يلونهم هُمَّ الذين يلونهم هُمَّ الذين يلونهم الله عنهما قال: قال لنا رسول الله عليه يوم الحديبية: « أنتم خير أهل الأرض »(٤).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري ٣/ ١٣٢١، برقم ٣٤١٥، ومسلم ٢/ ٧٤٦، برقم ١٠٦٦ .

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص ٦٦ - ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٢/ ٩٣٨، برقم ٢٥٠٩.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، أخرجه البخاري ٤/ ١٥٢٦، برقم ٣٩٢٣، ومسلم ٣/ ١٤٨٣، برقم ١٨٥٦، وهذا لفظ مسلم .

## تعظيم حرمة الصحابة رضوان الله عليهم:

ولذلك يجب على المسلم أن يراعي حرمة هذه الصحبة، وأن يعظمهم في نفسه، وألا يتجرأ عليهم باتهام في دين، وإن كان السهو والنسيان لم يسلم منه أحد من الناس، والخطأ في الاجتهاد لم ينقص من قدر المجتهدين، والذنب لم يُعْصَم منه إلا المرسلون.

ويجب على المسلم كذلك ألا يجعل ما حصل بين بعض الصحابة من فتن في وقتٍ من الأوقات مدعاةً لانتقاص أحدهم أو إسقاط عدالة بعضهم كما فعلت بعض الطوائف التي ضلت عن الحق، فقد أثنى عليهم القرآن الكريم، ومدحهم المعصوم على مع إخباره بفتن ستحصل بين بعضهم، فلم يكن الإخبار بها مانعاً من ثناء الرسول على عليهم رضي الله عنهم، ولا مسقطاً لعدالة أحدهم، ولا حاطاً من أقدارهم، لاجتباء الله لهم، واجتهادهم، وعلمه تعالى بها في قلوبهم من إرادة الحق، فتنبه (۱).

أجاب عن هذا الاعتراض الذي سنورده جمع من العلهاء، منهم الحافظ العلائي في تحقيق منيف الرتبة (٩٤ - ٩٥) إذ يقول: « فأما قوله على في حديث الحوض: « ليختلجن رجال من دوني أعرفهم، فيؤخذ بهم ذات الشهال، فأقول: أصحابي، فيقال: لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: شحقاً ». وفي رواية: « فأقول كها قال العبد الصالح: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمُ شَهِيدًا مّا دُمّتُ فِيهِمْ ﴾ ... الآية ». فإنه محمول على من ارتد بعده على ثم مات على ذلك. بدليل قوله: فيؤخذ بهم ذات الشهال ».

وكذلك في الرواية الأخرى: « إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم ... الحديث ». وإلا فالنبي على قد شهد للعشرة رضى الله عنه بأنهم من أهل الجنة، =

<sup>(</sup>١) إيضاح وإجابة عن اعتراض مهم، وهو الوارد في حديث الحوض:

وقد جاء على لسان أحد أصحاب رسول الله على وهو عائذ بن عمرو رضي الله عنه رداً على عبيد الله بن زياد – وكان أميراً ظالماً (۱) – بعد أن وعظه ونصحه في تشديده على رعيته، وعدم رفقه بهم، فقال له: (أي بني، إني سمعت رسول الله على يقول: «إن شرَّ الرِّعاءِ الحُطَمَةُ »(۲)، فإياك أن تكون منهم). فأساء عبيد الله الرد عليه، فقال له: (اجلس فإنها أنت من نُخالةِ أصحاب محمدٍ) – يعني: لست من فضلائهم وعلمائهم وأهل المراتب منهم، بل من سقطهم – فرد عليه الصحابي رداً بليغاً فقال: (وهل كانت لهم نخالة؟ إنها كانت النخالة بعدهم وفي غيرهم)، وذلك كها رواه الإمام مسلم (۳).

# يقول الإمام النووي رحمه الله تعليقاً على رد الصحابي: «هذا من

<sup>=</sup> وقال: « لا يدخل أحد ممن بايع تحت الشجرة النار». ولما قال له غلام حاطب وقد شكاه: ليَدْخلُن حاطبٌ النار. قال له النبي ﷺ: « كذّبتَ، إنه شهد بدراً، وما يدريك أن الله تعالى اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم، فقد غفرتُ لكم ».

وقد علم القتالَ الواقعَ بين عليًّ وطلحة والزبير رضي الله عنهم، وأن كثيراً من أهل بدر وبيعة الرضوان شهدوا الحروب في تلك الفتن مع قطع النبي على المهم لا يدخلوا النار، وشهادته للعشرة بأنهم في الجنة، وقد أخبر الزبير بها سيقع بينه وبين عليٍّ رضي الله عنها من القتال. فتعين أن يكون المراد بالذين يختلجون دونه أهل الردة ». اهـ

<sup>(</sup>۱) ولذلك قال له عبد الله بن مُغَفّل رضي الله عنه عندما جاء عبيد الله يعوده فسأله: «أتعهد إلينا شيئاً؟ قال: لا تصلِّ عليَّ، ولا تقم على قبري ». تنظر ترجمة عبيد الله بن زياد في سير أعلام النبلاء ٣/ ٥٤٥ - ٥٤٩.

<sup>(</sup>٢) أي العنيف برعاية الإبل. ينظر النهاية في غريب الحديث.

<sup>(</sup>٣) ٣/ ١٤٦١، برقم ١٨٣٠. وقد جعلت نص الحديث بين أقواس، وما بينه تعليق.

جزل الكلام وفصيحه وصدقه الذي ينقاد له كل مسلم، فإن الصحابة رضي الله عنهم كلهم هم صفوة الناس وسادات الأمة، وأفضل ممن بعدهم، وكلهم عدول قدوة، لا نُخالة فيهم، وإنها جماء التخليط ممن بعدهم، وفيمن بعدهم كانت النخالة »(۱).

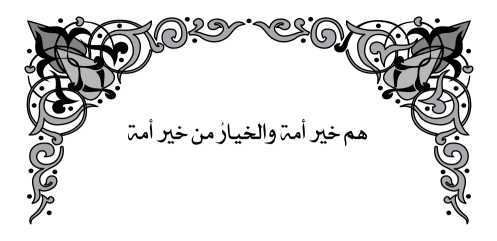
وآخراً: فما أعظم كلمة الإمام الشوكاني رحمه الله إذ يقول: « وجناب الصحبة أمر عظيم، فمن انتهك أعراض بعضهم فقد وقع في هوة لا ينجو منها سالماً »(٢).

فرضي الله عن أصحاب رسول الله، والحمد لله أن جعلنا من أمته عليه التي هي خير الأمم.



<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم ١٢/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ١/ ٣٤٠.



يقول الله عز وجل: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ
وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهَلُ الْكِتَبِ
لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرَهُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴾ [آل عمران: لكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكَثَرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴾ [آل عمران: 110].

هذه الآية الكريمة في فضل الأمة المحمدية (۱) ، وهي أيضا مما تدل على فضل الصحابة رضوان الله عليهم ، يقول الحافظ السخاوي رحمه الله: «الذي رجحه كثير من المفسرين: عمومها في أمة محمد عليه وخصها آخرون بالصحابة ، بل قال بعضهم: اتفقوا على أنها واردة فيهم، وحينئذ فالاستدلال منها ظاهر "(۱) ، أي الاستدلال بها على فضلهم وخيريتهم وعدالتهم ظاهر لا خفاء فيه .

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/ ٧٧.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث ٤/ ٣٢ .

# معنى الآية، وأقوال العلماء في دلالاتها على خيرية الصحابة:

دلالة الآية على فضل الصحابة رضوان الله عليهم جميعاً واضحة على أي وجهٍ من الوجوه التي قيلت في المراد بها(١)، والله أعلم.

فإن قوله تعالى ﴿ كُنْتُمْ ﴾:

١ - إمّا أن يراد به الصحابة ، فتكون دلالة الآية على فضلهم دلالة الاختصاص.

 $Y - e \int_{0}^{\infty} \int_{0}^{\infty$ 

فإن كان المراد بقوله تعالى: ﴿ كُنتُم ﴾ الأمة، فدلالتها على فضلهم رضي الله عنهم، هو دلالتها على مزيد الفضل من جهة كونهم المشافهين بالقرآن ابتداءً، ومن بعدهم لاحق بهم، ولأنه إذا ثبت للأمة فضيلة فالصحابة أول من تحلى بها (٣).

<sup>(</sup>١) تنظر الأقوال المروية في تفسيرها في جامع البيان للطبري ٥/ ٦٧١: ٦٧٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٤/ ١٧٠ ، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/ ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر التحرير والتنوير ٤/ ٤٨ ، وهـو ما صححه ابـن كثير في تفسـيره ٢/ ٧٧ ، مع تفضيله للقرن الأول .

<sup>(</sup>٣) وفي ذلك يقول الآلوسي رحمه الله: « والظاهر أن الخطاب وإن كان خاصاً بمن شاهد الوحي من المؤمنين أو ببعضهم لكن حكمه يصلح أن يكون عاماً للكل كما يشير إليه قول عمر رضي الله تعالى عنه فيما حكى قتادة: « يا أيها الناس، من سره أن يكون من تلكم الأمة فليؤد شرط الله تعالى منها »، وأشار بذلك إلى قوله سبحانه: ﴿ تَأْمُرُونَ وَاللَّهُ عَرُونِ وَتَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾». (روح المعاني ١٨/٤).

ويقول شيخ الإسلام ابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة ( ٢٠٩ ) : « والصحابة=

١ - يقول الطاهر بن عاشور رحمه الله: «الخطاب في قوله: ﴿ كُذْتُمُ ﴾ إمَّا لأصحاب الرسول ﷺ، ونقل ذلك عن عمر بن الخطاب وابن عبَّاس.
 قال عمر: (هذه لأوِّلنَا ولا تكون لآخِرنا) (١) ...

ولا شكّ أن الصحابة كانوا أفضل القرون التي ظهرت في العالم، لأن رسولهم أفضل الرسل، ولأن الهدى الذي كانوا عليه لا يهاثله هدى أصحاب الرسل الذين مضوا.

فإنْ أُخذت الأمة باعتبار الرسول فيها، فالصحابة أفضل أمة من الأمم مع رسولها، قال النبي على «خير القرون قرني» والفضل ثابت للمجموع على المجموع (٢).

وإن أُخِذَت الأمة مَنْ عدا الرسول، فكذلك الصحابة أفضل الأمم التي مضت بدون رُسلها، وهذا تفضيل للهدى الذي اهتدوا به، وهو هدى رسولهم محمد عليه وشريعته »(٣).

<sup>(</sup>١) تنظر هذه النقول في الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥/ ٦٧١- ٦٧٥.

<sup>(</sup>٢) يعني مجموع صحابة رسول الله على أفضل من مجموع صحابة الرسل السابقين ، وهذا لأن من أصحاب الرسل السابقين من هو أفضل من بعض أصحاب الرسول على ولا نم من أصحاب الرسول على ولا يدخل فيهم الخلفاء الأربعة ولا غيرهم من السابقين إلى الإسلام ، فهم لا يتقدم عليهم غيرهم ، والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٤/ ٤٨.

٢- وقد ذكر ابن الجوزي الأقوال في المراد بها ، قال: « أربعة أقوال:

أحدها: أنهم أهل بدر .

والثاني: أنهم المهاجرون.

والثالث: جميع الصحابة(١).

والرابع: جميع أمة محمد عَلَيْهُ.

نقلت هذه الأقوال كلها عن ابن عباس.

وقد روى بهز بن حكيم عن أبيه عن جده عن النبي على أنه قال: « إنكم توفون سبعين أمة، أنتم خيرها وأكرمها على الله تعالى »(٢). قال الزجاج: وأصل الخطاب لأصحاب النبي على وهو يعم سائر أمته »(٣).

٣- وهذه الآية كأختها السابقة قد استدل بها الأصوليون وأهل الحديث وغيرهم على ثبوت عدالة الصحابة (١٤) ، بل هي أوضح في الدلالة على ذلك من السابقة ، لقول كثير من المفسرين: إنها واردة في حق

<sup>(</sup>١) وقال الضحاك: هم أصحاب رسول الله على خاصة ( جامع البيان ٥/ ٦٧٣ ).

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في تفسيره ٢/ ٧٨: « وهو حديث مشهور قد حسنه الترمذي ».

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١/ ٤٣٨ – ٤٣٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير الآية السابقة ص ١١٥، وما بعدها.

الصحابة ، فقد نقل ذلك الاتفاق إمام الحرمين الجويني بصيغة الجزم (۱) ، والإمام ابن الصلاح (۲) ولكن لم ينقله بصيغة الجزم ، فهو مرجح إذن يدل على كثرة القائلين به عند ابن الصلاح ، وإن كان لا يدل على القطع بكون الآية خاصة بهم .

3- وجعل الطبري القول بعموم الآية للأمة أولى الأقوال (٣)، وصححه ابن كثير وغيره، وإن كان الصحابة هم أولى بها، إذ هم خير القرون مطلقاً، يقول ابن كثير رحمه الله: «والصحيح أن هذه الآية عامة في جميع الأمة، كل قرن بحسبه، وخير قرونهم الذين بعث فيهم رسول الله على شم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ (٤).

فرضي الله عن أهل خير القرون ، الذين فازوا بالسبق على سائر المؤمنين .

<sup>(</sup>١) قال في البرهان ١/ ٤٠٣: « واتفق المفسرون على أن قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرَجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ واردة في أصحاب رسول الله ﷺ ».

<sup>(</sup>٢) إذ يقول في المقدمة ص ٤٩٠: « قيل: اتفق المفسرون على أنها واردة في أصحاب رسول الله عليه الله الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله الله عليه على الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على

<sup>(</sup>٣) ينظر جامع البيان ٥/ ٦٧٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ٢/ ٨٧.





١ - يقول الله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِيمُ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ, فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَلَكَنَّهُ الْكُفْرَ وَلَكَنَّهُ الْكُفْرَ وَلَكَنَّهُ الْكُفْرَ وَلَا يَعْمَ اللَّهِ لَهُ الرَّسِنْدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧-٨].

٢- ويقول عز وجل في خواتيم سورة البقرة: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَمُلَيْمِ وَرُسُلِهِ عَلَىٰ فَوْقَ بَيْنَ إِلَيْهِ وَمُلَيْمِ كَنِيهِ وَرُسُلِهِ عَلَىٰ فَوْرَقُ بَيْنَ أَلَىٰ فَرَقُ بَيْنَ وَإِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ ﴾ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَ وَكَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

في هذه الآيات الكريهات شهادة من الله عز وجل لأصحاب رسوله على هذه الآيات الكريهات شهادة من الله عز وجل لأصحاب رسوله عليه بها وقر في قلوبهم من حقيقة الإيهان، واستكهال أركانه، وبها كانوا عليه من الإخلاص في الطاعات والصدق في العبادات، وأنهم هم الراشدون السائرون على طريق الحق، وليس بعد شهادة الله عز وجل شهادة، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام ٣/ ٩٥٨ .

# معنى الآيات الكريمات إجمالاً:

يقول الحافظ ابن كثير في معنى الآية الأولى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ فَعَظِّمُوهُ وَوَقَرُوهُ، وَتَأْدَبُوا اللهِ فَعَظِّمُوهُ وَوَقَرُوهُ، وَتَأْدَبُوا اللهِ فَعَظِّمُوهُ وَوَقَرُوهُ، وَتَأْدَبُوا مَعُهُ، وَانقادُوا لأمره، فإنه أعلم بمصالحكم، وأشفق عليكم منكم، ورأيه فيكم أتم من رأيكم لأنفسكم، كما قال تعالى: ﴿ ٱلنَّيِّ أُولَىٰ بِٱلْمُؤَمِنِينَ مِنَ أَنْفُسِمٍ مُ ﴾ [الأحزاب: ٦].

﴿ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ ٱلْأَمَّرِ لَعَنِتُمْ ﴾ أي: لو أطاعكم في جميع ما تختارونه لأدى ذلك إلى عنتكم وحَرَجكم، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ الْمُوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ بَلْ أَتَيْنَهُم بِذِكْرِهِمْ أَهُواءَهُمْ فَن ذِكْرِهِم مُّعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

وقوله: ﴿ وَلَكِكَنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُرٌ ﴾ أي: حببه إلى نفوسكم وحسنه في قلوبكم »(١).

# في ظلال هذه الآيات، وما فيها من الدلالات على فضل الأصحاب:

أ) في هاتين الآيتين الكريمتين من سورة الحجرات بيان امتنان الله تعالى على أصحاب حبيبه على أصحاب حبيبه وكره إليهم الإيان، وما يقتضيه من العمل بشرائعه، وزين ذلك في قلوبهم، وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان،

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ٧/ ٣٧٢.

وفي هذا ما فيه من مزيد العناية بهم، وبهذا الإعداد كانوا أهلاً لصحبة سيد الأولين والآخرين على وبهذا الإعداد وبهذه الصحبة كانوا سادة الأمة، فلا مطمع لأحد بعدهم أن ينافسهم في هذه الرتبة.

ب) وقد جمع قوله تعالى: ﴿وَكُرّهَ إِلَيّهُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾ تبغيضَ الله إليهم جميع أنواع المعاصي صغيرها وكبيرها، عظيمها وحقيرها، ولذلك كانوا في أعلى درجات الاستقامة، وأبعد الناس عن فعل ما يُنقص الإيهان الذي حُبِّبَ إليهم، فندر وقوع المعصية منهم، وعظم أمر المعصية في صدورهم حتى ولو كانت في أصغر الأشياء، ومن ذلك ما قاله أنس ابن مالك رضي الله عنه لبعض التابعين: ﴿ إنكم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر، إنْ كنا لنعدها على عهد النبي عَلَيْهُ من الموبقات »(١). وروي مثل ذلك عن أبي سعيد الخدري، وعبّاد بن قُرْ ط رضي الله عنها(٢). والموبقات هي المعاصي المهلكات.

ج) وهذا التحبيب جعلهم ينزلون على حكم الله ورسوله راضين به مهما كانت فيه مشقة على أنفسهم، مسلمين في ذلك الوجه لله تعالى، كما جاء في قول ه تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطُعْنَا وَأُولَا يَكُ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٥١]. قال ابن عباس رضى الله عنهما في هذه الآية: « أخبر بطاعة المهاجرين والأنصار،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٥/ ٢٣٨١، برقم ٢١٢٧.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده عن أبي سعيد الخدري ٣/ ٣، وعن عباد بن قرط ٣/ ٤٧٠ .

وإن كان ذلك فيها يكرهون ((). فهم رضي الله عنهم ليسوا كغيرهم من المنافقين الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَإِذَا دُعُوۤ اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحَكُم اللهُ اللهُ وَعَالَى فيهم: ﴿ وَإِذَا دُعُوۤ اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحَكُم اللهُ اللهُ وَالله وَاله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ

د) وببركة طاعتهم وسرعة استجابتهم لأوامر الله ورسوله خَفَّفَ اللهُ تعالى عنهم، ورفع عنهم كثيراً مما يشق عليهم، فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: لما نزلت على رسول الله عَلَيْ ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِدِ ٱللَّهُ ۖ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] قال: فاشتد ذلك على أصحاب رسول الله عَلَيْ فأتوا رسول الله عَلَيْ ثم بركوا على الرُّكب، فقالوا: أي رسول الله، كُلَّفنا من الأعمال ما نطيق: الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أُنزلت عليك هذه الآية ولا نُطيقها، قال رسول الله عَلَيْةِ: « أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا ؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير». فلما اقْتَرَأَهَا القوم ذَلَّتْ بها ألسنتهم فأنزل الله في إثرها ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَيْكِيهِ ، وَكُنْهُو ۚ وَرُسُلِهِ ۚ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ۚ وَقَىالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، فلم فعلوا ذلك نسخها الله تعالى،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢١/ ٢٩٤.

وأنزل الله عز و جل: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتُ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾ «قال: نعم » ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ «قال: نعم » ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ٤ ﴾ «قال: نعم » ﴿ وَبَنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ٤ ﴾ «قال: نعم » ﴿ وَبَنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ٤ ﴾ «قال: نعم » ﴿ وَاعْفِر لَنَا وَارْحَمُنَا أَنتَ مَوْلَلْنَا فَأَنصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ اللَّهُ وَالْحَنْ فَالَّالُهُ اللَّهُ وَلَا نَعْم » (١).

وهكذا «جمع لهم تعالى التشريف بالمدح والثناء ورفع المشقة في أمر الخواطر، وهذه ثمرة الطاعة والانقطاع إلى الله تعالى، كما جرى لبني إسرائيل ضدُّ ذلك من ذمهم وتحميلهم المشقات من المذلة والمسكنة والجلاء، إذ قالوا: سمعنا وعصينا، وهذه ثمرة العصيان والتمرد على الله، أعاذنا الله من نقمته »(٢). وهكذا كان حال أصحاب رسول الله على .

هـ) وإذا كان الله قد أثبت لأصحاب حبيبه على هذه الصفات العظيمة في هذه الآية، فإن ظن أو اعتقاد ضدها في حقهم خطأ عظيم، وتجرّو على الله تعالى (٣)، فنثبت لهم عُلُو الإيهان، وتمام الإخلاص لله ولرسوله، ونثبت لهم أهل الطاعة والهداية والرشد الذين تمت هدايتهم وكمل رشدهم، مصداق هذه الآيات.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ١/ ١١٥، برقم ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عطية في المحرر الوجيز ٢/ ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر إظهار الحق لرحمة الله الهندي ٣/ ٩٣٥.

و) وحبَّبَ الله إليهم الإيهان وزيّنه في قلوبهم، فأذاقهم حلاوته، ونعموا بلذته وأنواره التي غمرت قلوبهم واستولت عليهم، وكانوا في قمة الرضا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً ورسولاً، كها قال عليه: « ذاق طعم الإيهان من رضي بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمّد رسولاً »(۱)، ولذلك خرجوا عها ألفوه وجرت به عاداتهم، وواجهوا الشرك والكفر اللذين كانا مستشريين في جزيرة العرب، وصبروا على ذلك بكل رضا، وبذلوا مهجهم وأنفسهم وأولادهم، وفارقوا الأوطان والأموال في سبيل الله، موالاةً لرسول الله، ونصرةً لدين الله، وكانوا نِعْمَ العون لرسولهم كها قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلّذِي بَصْرِهِ و وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وصدق سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه إذ يقول: «إنّ الله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد صلى الله عليه وآله وسلم خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد صلى الله عليه وآله وسلم فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد فجعلهم وزراء نبيه، يقاتلون على دينه »(۲).

(١) رواه مسلم ١/ ٦٢، برقم ٣٤.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ١/ ٣٧٩، والطبراني في الكبير ٩/ ١١٢، ١١٥. وقال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار والطبراني في الكبير ورجاله موثقون». (مجمع الزوائد ١/ ١٧٧، ٨/ ٢٥٢).

#### تنبيه وتعليق:

ومما ينبغي التنبيه إليه أن هاتين الآيتين من سورة الحجرات، والآية التي قبلهما، نزلت بعد أحد الأخطاء أو إحدى المعاصي النادرة، التي كانت ستؤدِّي إلى أمر عظيم، فقد نزلت - كما ذكر كثير من المفسرين - في أعقاب حادثة حدثت من رجل حديث عهد بإسلام، قد أخطأ خطأ كبيراً، ونزولها في حقه تأديب له، وتنبيه للمسلمين بعدم الاندفاع، بل التثبت والتروي.

فقد أرسل رسول الله على الوليدبن عُقبة بن أبي مُعيط إلى بني المصطلِق ليأخذ منهم صدقاتهم التي جمعها سيد بني المصطلِق الحارث بن ضرار الخُزاعي ويوصلها إلى رسول الله على (۱)، « فسمع بذلك القوم، فتلقوه يعظمون أمر رسول الله على فحدته الشيطان أنهم يريدون قتله، قالت [أي: أم سلمة]: فرجع إلى رسول الله على فقال: إن بني المصطلق قد منعوني صدقاتهم، فغضب رسول الله على والمسلمون »(۲).

وفي رواية عن الحارث بن ضِرار والد السيدة جُويرية أم المؤمنين، أنّه لما تأخر جامع الصدقة الذي كان سيبعثه رسول الله عَلَيْ إليهم خرج

<sup>(</sup>١) قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٧/ ٣٧٠): « ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية -أي الحجرات ٦- نزلت في الوليد بن عقبة بن أبي معيط، حين بعثه رسول الله على على صدقات بني المصطلق » .

<sup>(</sup>٢) وذلك كم ورد في رواية السيدة أم سلمة التي أخرجها الطبري في تفسيره (٢) (٧٨/٢٦).

هو وكبار قومه إلى رسول الله عَلَيْكَ خيفة أن يكون تأخر بعثه عن سخطة من رسول الله عليهم، وفيها: قال الحارث: « وبعث رسول الله عليه الوليد ابن عقبة إلى الحارث ليقبض ما كان عنده مما جمع من الزكاة، فلما أن سار الوليد حتى بلغ بعض الطريق فَرَق -أي: خاف-فرجع فأتى رسول الله عَلَيْكَةً، فقال: يا رسول الله، إن الحارث منعنى الزكاة وأراد قتلي. فضرب رسول الله عليه البعث إلى الحارث. وأقبل الحارث بأصحابه حتى إذا استقبل البعث وفَصَل عن المدينة لقيهم الحارث، فقالوا: هذا الحارث، فلما غشيهم قال لهم: إلى مَنْ بُعثتم؟ قالوا: إليك. قال: ولِمَ؟ قالوا: إن رسول الله عليه كان بعث إليك الوليد بن عقبة، فزعم أنك منعته الزكاة وأردتَ قتله. قال: لا، والذي بعث محمداً بالحق ما رأيته بَتَّةً ولا أتاني. فلم ادخل الحارث على رسول الله عَيَالِيَّةِ قال: « منعت الزكاة وأردت قتل رسولي؟». قال: لا، والذي بعثك بالحق ما رأيته ولا أتاني، وما أقبلتُ إلا حين احتبس عليَّ رسولُ رسولِ الله عَيْكَةِ، خشيتُ أن يكون كانت سَخَطةً من الله ورسوله. قال: فنزلت الحجرات: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ﴿ ۚ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ۚ لَوْ يُطِيعُكُمْ ۚ فِي كَثِيرِ مِّنَ ٱلْأَمْنِ لَعَنِتُمُ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمْ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ٧ فَضَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً وَٱللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمٌ ﴾ [الحجرات: ٦-٨] »<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ٤/ ٢٧٩، والطبراني في المعجم الكبير ٣/ ٢٧٤، وقال الهيثمي: =

وهذه الحادثة لا تعكر صفو ما بعدها، من صفات المدح التي مدح الله تعالى بها أصحاب رسوله فهي من النادر، وقد وقع هذا من رجل حديث عهد بالإسلام، لا يزال يتعلم، ولم يقل أحد بعصمة الصحابة، والثناءُ السابق هو القاعدة فيهم رضي الله عنهم، وأما النادر فلا حكم له، وإن الحسنات يذهبن السيئات كما قال رب العالمين.



<sup>= «</sup>رجال أحمد ثقات». ( مجمع الزوائد ٧/ ١٠٩). وذكر الحافظ ابن كثير في تفسيره (٧/ ٣٧٠) أن الحادثة رويت من عدة طرق وهذا الطريق من أحسنها.





يقول الله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائَلَّ أُولَيَهِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

في هذه الآية الكريمة فضائل عظيمة، ووعد كريم من الله تعالى الأصحاب رسوله عليه وعد الله لا يتخلف أبداً.

#### ففيها من الفضائل:

أولاً: بيان فضل السابقين من أصحاب رسول الله عَيَالَة ، وهم المهاجرون والأنصار الذين أنفقوا في سبيل الله من قبل الفتح وقاتلوا .

ثانياً: بيان فضل اللاحقين بهم من الصحابة في ذلك.

ثالثاً: تقديم السابقين على اللاحقين في الفضل والثواب.

رابعاً: وعد من الله للسابقين واللاحقين بالحسني.

يقول الإمام الطحاوي رحمه الله في فضل الصحابة وتفاضلهم فيها بينهم تعليقاً على قوله تعالى: ﴿ وَكُلًّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾: « فثبت بذلك أن مَنْ صَحِبَ رسول الله على الفضل على الناس جميعاً، وأن مَنْ صَحِبَه يتفاضلون بها كان منهم »(١).

### بيان معنى الآية الكريمة، وما فيها من الدلالات:

#### المقصود بالحسنى:

المقصود بالحسنى التي وعدهم الله تعالى بها (الجنة)(٢)، فقد قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّنَى أُولَيَاكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَنَى أُولَيَاكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ سبحانه: ٧٠ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١ - ١٠١].

وجاء في السُّنة تفسير (الحُسنى) في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحُسَنُوا ٱلْحُسُنَى وَ وَلِهُ تَعَالَى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحُسَنُوا ٱلْحُسُنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: الآية ٢٦] بأنَّها الجنَّة (٣).

يقول الإمام الطبري رحمه الله: «قوله: ﴿ وَكُلًّا وَعَدَ اللَّهُ ٱلْحُسَنَى ﴾: يقول تعالى ذكره: وكلُّ هؤ لاء الذين أنفقوا من قبل الفتح وقاتلوا، والذين

<sup>(</sup>١) شرح مشكل الآثار ٩/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الطبري ٧/ ٣٥٥-٣٧٦، وزاد المسير ٨/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) وذلك في حديث صهيب الذي أخرجه مسلم وغيره، صحيح مسلم ١٦٣١، برقم ١٨١٠ . وذلك في حديث صهيب الذي أخرجه

أنفقوا من بعد وقاتلوا، وعد الله الجنة بإنفاقهم في سبيله، وقتالهم أعداءه. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل»(١).

# المراد بالفتح، ودخول عموم الصحابة في الوعد بالحسنى:

المراد بالفتح عند جمهور المفسرين: فتح مكة، وعند بعضهم: صلح الحديبية (٢).

وقد كان صلح الحديبية سنة ست، وأما فتح مكة فقد كان سنة ثهان، وقد شهد فتح مكة عشرة آلاف صحابي، وجاهد الصحابة بعده وأنفقوا في سبيل الله، فقد كانت بعده غزوات وسرايا عدة، كانت بعده غزوة أوطاس وغزوة حنين سنة ثهان، وقد شهد غزوة حنين من الصحابة اثنا عشر ألف صحابي، ألفان ممن أسلم في الفتح من أهل مكة، وعشرة آلاف كانوا معه في الفتح ".

وكان بعد الفتح غزوة تبوك، وهي غزوة العسرة سنة تسع، وقد شهدها مع النبي عليه أكثر من ثلاثين ألفاً (٤)، وقيل كانوا سبعين ألفاً (٥).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۲۲/ ۳۹۰– ۳۹۲.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٨/ ١٦٣، وتفسير القرطبي ١٧/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر تاريخ الإسلام للذهبي ٢/ ٥٧٢، وسبل الهدي والرشاد ٦/ ٤٦٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر المغازي للواقدي ٣/ ٩٩٦، وتاريخ الإسلام للذهبي ٢/ ٦٣١ -٣٣٦، وسبل الهدى والرشاد ٦/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر سبل الهدى والرشاد ٦/ ٦٣٨ . وقد روى الخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي آداب السامع (٢/ ٢٩٣) بسنده عن أبي زرعة الرازي « وسئل عن عِدّة من روى عن النبي على فقال: ومن يضبط هذا ؟ شهد مع النبي على حجة الوداع أربعون ألفاً، وشهد معه تبوك سبعون ألفاً».

وقد قال الله عز وجل فيهم: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ جَهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَٱلْذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ جَهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَٱنفُسِهِمْ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهِمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَلَّهُ لَكُمْ جَنَّنَتِ بَحَرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ أعدَّ ٱللّهُ لَهُمُ جَنَّنتِ بَحَرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ٨٨- ٨٩].

فهؤلاء جميعاً وغيرهم كثير موعودون بالحسني .

يقول القرطبي رحمه الله في عموم وعد أصحاب رسول الله عَيَالَةُ بالجنة: ﴿ وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْمُسْنَىٰ ﴾: أي المتقدمون المتناهون السابقون، والمتأخرون اللاحقون، وعدهم الله جميعاً الجنة مع تفاوت الدرجات »(١).

ويقول قتادة رحمه الله: «كان قتالان أحدهما أفضل من الآخر، وكانت نفقتان إحداهما أفضل من الأخرى، كانت النفقة والقتال قبل الفتح - فتح مكة - أفضل من القتال والنفقة بعد ذلك »(٢).

### سبب تفضيل القتال والإنفاق في سبيل الله قبل الفتح على ما بعده:

وأما سبب تفضيل القتال والإنفاق في سبيل الله قبل الفتح على ما بعده، « فلأن الزمان الذي قبل فتح مكة كان زمان ضعف المسلمين، لأن أهل الكفر كانوا أكثر العرب، فلما فتحت مكة دَخلت سائر قريش

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١٧/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٢/ ٣٩٣، وتفسير القرطبي ١٧/ ٢٣٩ - ٢٤٠.

وقد روى البخاري ومسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان بين خالد بن الوليد وبين عبد الرحمن بن عوف شيء فسَبَّه خالدٌ، فقال رسول الله على: « لا تسبوا أحداً من أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه »(٢).

وكان عبد الرحمن بن عوف من السابقين إلى الإسلام، وإسلام خالد رضي الله عنه كان بين صلح الحديبية وفتح مكة. ومعنى نصفه أي نصفه، يعني نصف المد.

قال البغوي رحمه الله في معنى هذه الحديث: «أن جهد المقل منهم واليسير من النفقة الذي أنفقوه في سبيل الله مع شدة العيش والضيق الذي كانوا فيه أوفى عند الله وأزكى من الكثير الذي ينفقه من بعدهم »(٣).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٧/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣/ ١٣٤٣، برقم ٣٤٧٠، ومسلم ٤/ ١٩٦٧، برقم ٢٥٤١، وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة ١٤/ ٧٠.

ويقول ابن حزم: «هذا في الصحابة فيها بينهم، فكيف بمن بعدهم معهم رضي الله عنهم أجمعين!! »(١).

فهذه فضيلة تدل على أنه لا يلحق بالصحابة رضي الله عنهم في الفضل أحد، وهذا ما عليه جمهور العلماء من أن الصحابة كلهم أفضل من جميع مَنْ بعدهم، وهذا ببركة صحبة النبي على فضيلة الصحبة ولو لحظة - كما قال العلماء - لا يوازيها عملٌ، ولا تنال درجتُها بشيء، وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء (٢).

استدلال الإمام ابن حزم بهذه الآية على أن سائر أصحاب رسول الله على أن سائر أصحاب رسول الله على في الجنة:

يقول ابن حزم رحمه الله: « والناس في الجنة على قدر فضلهم عند الله تعالى، وهم الأنبياء، ثم أزواجهم، ثم سائر أصحاب رسول الله عليا ...

<sup>(</sup>١) الفصل لابن حزم ٤/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر شرح النووي على مسلم ١٦/ ٩٣.

فجاء النص أن من صحب النبي ﷺ فقد وعده الله تعالى الحسنى، وقد نص الله تعالى ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ [الرعد: ٣١].

وصح بالنص كلُّ مَن سبقت له من الله تعالى الحسنى فإنه مُبعَدُ، عن النار لا يسمع حسيسها، وهو فيها اشتهى خالدُ، لا يجزنه الفزع الأكبر. وهذا نص ما قلنا، وليس المنافقون، ولا سائر الكفار، من أصحابه عليه السلام، ولا من المضافين إليه عليه السلام »(١). فرحم الله الإمام ابن حزم فها أدق فهمه.

#### إيضاح مهم واستثناءات:

والمتأمل يجد أن كل من أسلم كانت هذه صفته، إما جامع بين الجهاد بنفسه وماله أو مجاهد بنفسه أو ماله، أو غير مكلف به إما لصغره أو لكونه من أولي الضرر كمن كان أعمى أو أعرج أو معذوراً بغيرها من العلل التي لا يتيسر معها الجهاد، أو لا يجد ما ينفق منه أو ظهراً يحمل عليه، فهؤلاء معذورون لا حرج عليهم بنص الآيات النازلة في ذلك(٢)،

<sup>(</sup>١) المحلي لابن حزم ١/ ٤٤.

<sup>(</sup>٢) كما قال تعالى في سورة التوبة ٩١ - ٩٢: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى اللَّهِ عَلَى ٱلْمَحْسِنِينَ مِن اللَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِدٍ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللَّهُ عَنْفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا ٱتَوَكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا آجِدُ مَا الْجَمِلُ مَعَ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَّاعَيْمَ لَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا ٱلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾.

ولهم أجر المجاهدين (١)، أو قعدوا لعدم عزم النبي عَلَيْ عليهم كما حصل في الخروج لبدر ولو عزم عليهم النبي عَلَيْ أو علموا أنه سيكون قتال يستدعي خروجهم لخرجوا، وقد قاتلوا مع رسول الله عَلَيْ بعد ذلك .

وقد يكون قعود من قعد منهم لأنهم ممن أذن لهم رسول الله على القعود اكتفاء بغيرهم، أو رعاية لمصلحة يرضى عنها رسول الله على القعود اكتفاء بغيرهم، أو رعاية لمصلحة يرضى عنها رسول الله على كما قعد جابر بن عبد الله يوم أحد طاعة لأبيه لأجل رعاية أخواته، ثم شهد الخندق وبيعة الشجرة - إذ الجهاد في الأصل فرض كفاية إلا في أحوال معينة يكون فرض عين، وكان من هديه على في غزواته أن يُقْعِدَ البعض للحراسة والحماية وليرعوا مَن وراءهم من النساء والصبيان، ويعزيهم عن ذلك بها يوعدون به من الأجر كها قال على « مَنْ جهّز غازيا في سبيل الله فقد غزا، ومَنْ خَلَفه في أهله بخير فقد غزا» (٢٠)، وكها قال للمسلمين لما أراد إرسال جيش إلى بني لحيان سنة ست (٣): «لينبعث من كل رجلين أحدهما، والأجر بينهما »(٤)، وروي عن الإمام الشافعي أن

<sup>(</sup>۱) كما قال على وهو راجع من غزوة تبوك حين دنا من المدينة: « إنّ بالمدينة أقواما ما سرتم مسيراً ولا قطعتم وادياً إلا كانوا معكم ». قالوا يا رسول الله، وهم بالمدينة ؟ قال « وهم بالمدينة حبسهم العذر ». أخرجه البخاري ٤/ ١٦١٠، برقم ١٦١١، ومسلم ٣/ ١٥١٨، برقم ١٩١١.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ٣/ ١٥٠٦، برقم ١٨٩٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر فتح الباري ٦/ ١٩٣ .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ٣/ ١٥٠٧، برقم ١٨٩٦.

رسول الله على قال في تجهزه لغزاة تبوك: «ليخرج من كل رجلين رجل فيخلف الباقي الغازي في أهله وماله »(١)، فلم يكن قعودهم تقاعساً، فهم إذن على نية الجهاد، وأما الثلاثة من المؤمنين الذين تخلفوا عن غزوة تبوك – وهم كعب بن مالك، ومرارة بن الربيع، وهلال بن أمية – فقد تاب الله عليهم أيضاً بنص الآية النازلة فيهم(٢).

وكذلك ليس الكلام في منافقي أهل المدينة الذين كانوا يتخلفون عن الجهاد، واعتذروا عن الخروج لتبوك وغيرها، والذين كانوا يؤذون رسول الله والمؤمنين، ويثبطون المؤمنين عن الجهاد، والذين فضحتهم

<sup>(</sup>١) السنة للمروزي ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) وهي قول عنالى في سورة التوبة الآية ١١٨: ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُلِيتُوبُو أَ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

آيات سورة التوبة (١)، وقد كان عددهم كما يقول الواقدي وابن سعد: بضعة وثمانين رجلاً (٢)، وليس الكلام في منافقي الأعراب الذين اعتذروا غير صادقين عن الخروج لتبوك (٣). والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) كما في الآيات من الآية ٣٤ - ٨٧، ومنها قوله تعالى: ﴿ فَرِحَ ٱلْمُحَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللّهِ وَكَرِهُواْ أَن يُجَهِدُواْ بِأَمْوَلِمِهُ وَأَنفُسِهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ فَلُ نَارُ جَهَنَهُ أَشَدُ حَرًا لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ﴿ فَالْمَصْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْبَبَكُواْ كِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُواْ وَلَى نَارُ جَهَنَهُ أَشَدُ حَرًا لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ﴿ فَالْمَصْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْبَبَكُواْ كِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَكُوسِبُونَ ﴿ فَاللّهُ وَلَا نَعْمَلُوا مَعَى عَدُوًا إِلَّهُ عَلَى طَآبِهَمُ فَاسْتَعْذَنُوكَ لِلْمَحْرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُوا مَعِى عَدُواً إِلَّكُو رَضِيتُم بِاللّهُ عَلَى مَرَةٍ فَاقْعُدُواْ مَعَ ٱلْخَلِفِينَ ﴿ مَعَى اللّهُ وَرَسُولِهِ وَمَالُواْ وَهُمْ وَلَا تُعْرِينَ عَلَى قَبْرِهِ إِللّهُ وَرَسُولِهِ وَمَالُواْ وَهُمْ وَلَا تَعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَأَوْلَكُمُ مَا أَنْ عَرْدِيدُ اللّهُ أَن عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ وَمَالُواْ وَهُمْ وَلَا اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ وَمَا أَلَا اللّهُ وَرَسُولِهِ وَمَالُواْ وَمُولِهِ وَمَالُوا مَن عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى مُنْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَلْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مُولِلْهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مُعْرَافًا مَا عَلَالُوا وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مُؤْلُولًا الطَوْلِ مِنْ هُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُنُ مَا الْقَعْدِينَ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) ينظر المغازي للواقدي ٣/ ٩٩٥، وسبل الهدى والرشاد للصالحي ٥/ ٦٣٣، ٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) كما جاء في آيات سورة التوبة من ٩٥ - ٩٩: ﴿ سَيَعُلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انقَلَبْتُمْ الْكَهُمْ لِجُسُّ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنّمُ جَوَاءً بِمَا كَاثُوا اللّهِمْ لِبَعْرِضُوا عَنْهُمْ أَلْمَ لِجَسُّ وَمَأُونَهُمْ جَهَنّمُ جَوَاءً بِمَا كَاثُوا اللّهِمْ لِبَعْرِضُوا عَنْهُمْ فَإِنَ اللّهَ لَا يَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنَ اللّهَ لَا يَرْضَى يَكُسِبُونَ لَكُمْ مِلْمُوا عَنْهُمْ فَإِنَ اللّهَ لَا يَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِينَ اللهُ الْأَعْمَابُ أَشَدُ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلّا يَعْلَمُوا حُدُودَ عَنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِينَ اللهُ عَلَى رَسُولِةٍ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ وَمِنَ الْأَعْمَابِ مَن يَتَخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَأَونُ اللّهُ عَلَى رَسُولِةٍ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ



يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ اللَّهِ تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥-٥٦].

في هاتين الآيتين بيانٌ من الله تعالى للمؤمنين، وهم أصحاب رسول الله على ومن يأتي بعدهم من المؤمنين بمن تجب موالاتُه بعد أن بين لهم من تجب معاداته، وهو أن الذي يجب أن يستمسكوا به ويقصروا توجههم إليه بكل إخلاص هو ولاية الله تعالى ورسوله والمؤمنين لا غير، وأن يتبرؤوا من ولاية غيرهم من المنافقين وممن ليسوا على دينهم، وأنهم لا حاجة لهم إلى ولايتهم، وتكفيهم ولاية الله ورسوله والمؤمنين.

يقول الفخر الرازي: «وهم كانوا قاطعين بأن المتصرف فيهم هو الله ورسوله، وإنها ذكر الله تعالى هذا الكلام تطييباً لقلوب المؤمنين وتعريفاً هم بأنه لا حاجة بهم إلى اتخاذ الأحباب والأنصار من الكفار، وذلك لأن مَنْ كان اللهُ ورسوله ناصراً له ومعيناً له فأيُّ حاجة به إلى طلب النُّصرة والمحبة من اليهود والنصاري؟! »(١).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ١٢/ ٣١.

وولاية الله ورسوله كانت مقررة عند أصحاب رسول الله عليها أسلموا وهاجروا وناصروا وجاهدوا، فيكون ذكرها هنا لتعليل النهي السابق عن ولاية اليهود والنصارى، فهم لا يستحقونها ولا يصلحون لها، إذ من كان الله وليه لا يكون أعداء الله أولياءه (١).

وهاتان الآيتان الكريمتان وما قبلهما - في النهي عن موالاة أهل الكتاب - من جنس قوله تعالى في النهي عن موالاة الكفار من غيرهم: الكتاب - من جنس قوله تعالى في النهي عن موالاة الكفار من غيرهم: وَحَتَبَ اللهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيَّ إِنَ اللّهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ اللهَ لَا تَعِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاْخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاْخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُوا عَالَمُ اللّهُ عَلْمَ أَوْ الْيَهِمُ أَوْ الْيَهِمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلاَ إِنَّ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلاّ إِنَّ اللّهُ هُمُ اللّهُ عُرْبُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهُ هُمُ اللّهُ عُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلاّ إِنَّ عِرْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عُرْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ اللّهُ هُمُ اللّهُ الْحُونَ ﴾ [المجادلة ٢١-٢٢].

#### سبب نزول هاتين الآيتين الكريمتين:

رجح الحافظ ابن كثير رحمه الله أن هذه الآيات من قول عالى: 
﴿ يَمَا يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنّصَرَى آولِياءَ ﴾ [المائدة: ٥١] إلى قول عالى: ﴿ وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٦]، نزلت في عبادة بن الصامت رضى الله عنه حين تبرأ من حلف اليهود

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ٦/ ٢٣٩.

الذي كان بينه وبينهم، وفي عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين حين تمسك بحلفهم، يقول ابن كثير رحمه الله (١٠): « وقد تقد م في الأحاديث التي أوردنا أن هذه الآيات كلها نزلت في عبادة بن الصامت، رضي الله عنه، حين تبرأ من حلف يهود، ورضي بو لاية الله ورسوله والمؤمنين؛ ولهذا قال تعالى بعد هذا كله: ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَاللّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنّ حِزّبَ اللّهِ هُمُ الْغَيْلِبُونَ ﴾ "(٢).

<sup>(</sup>۱) وذلك بعد أن نبه على ضعف الأحاديث والآثار الواردة في أن قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ نـزل في شـأن أمير المؤمنين علي بـن أبي طالب رضي الله عنه، وأنه تصدق بخاتمه وهو راكع. حيث قال: «وليس يصح شيء منها بالكلية، لضعف أسانيدها وجهالة رجالها». (تفسير ابن كثير ٣/ ١٣٨)، وينظر تعليقه أيضاً في البداية والنهاية ٧/ ٣٥٨. ومجمع الزوائد ٧/ ١٠. ولكن عدم صحة النقل في ذلك لا يعني الجزم بعدم وقوعه، ولكن يمنع الاحتجاج بـه، والله تعالى أعلم، وإنها نبهت على ذلك للحاجة كها نبه العلماء المحققون؛ لأن النافين احتجوا بذلك على مالا يسلم لهم، ودندنوا حوله كثيراً، ومناقب علي بن أبي طالب رضي الله عنه في السنة جمّة، حتى إنها أفر دت بالتأليف، وقيل في حقه رضي الله عنه: إنه أكثر من وردت في فضله أحاديث من الصحابة رضي الله عنه وأمتنا على حبك وحب نبيك وآل بيته وأصحابه.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ٣/ ١٣٩ . وينظر التحرير والتنوير ٦/ ٣٤٠، وتنظر الروايات في سيرة النبي على لابن هشام ٢/ ٤٥٨، تفسير الطبري ٨/ ٤٠٥، والدر المنثور ٥/ ٣٤٦، وقد حسّن صاحبُ صحيح أسباب النزول إسناد ابن هشام عن ابن إسحاق عن أبيه عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت مرسلاً، برواية ابن مردويه من طريق عبادة ابن الوليد عن أبيه عن جده التي أوردها السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٣٤٧). ينظر صحيح أسباب النزول ص ١٠٢ - ١٠٤، والله تعالى أعلم.

معنى هاتين الآيتين، ودلالاتها على فضل أصحاب رسول الله ﷺ، وموالاتهم:

أ) في هاتين الآيتين تنويه بأصحاب رسول الله على بأنهم هم أولياء الله ورسوله، لأنهم لما نهوا عن ولاية أعداء الله، كان في المقابل قَصْرُ الأمر بالولاية على أولياء الله، وهم رسول الله على وأصحابه، يعني بعضهم لبعض (۱).

وقد ذكر المفسرون عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُولُ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ قال: « يريد المهاجرين والأنصار، ومن يأتي بعدهم »(٢).

ب) وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ هكذا بالإظهار في مقام الإضهار، حيث لم يقل الله تعالى: ( فإنهم هم الغالبون)، فقد ذكر العلماء أنه لأغراض.

منها: التنبيه على أن علة غلبتهم كونهم حزب الله، إذ الأصل في تقدير الآية الكريمة: « ومن يتولَّ هؤلاء فهم حزب الله، وحزب الله هم الغالبون »(٣).

ومنها: أنه تعالى صرح بذلك «تنويهاً بذكرهم، وتعظيماً لشأنهم،

<sup>(</sup>١) ينظر هذا المعنى في التحرير والتنوير ٦/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٣/ ٧٣، والخازن ٢/ ٦٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي ٢/ ٢٤٠، وينظر التحرير والتنوير ٦/ ٢٤٠.

وتشريفاً لهم بهذا الاسم، وتعريضاً لمن يوالي غير هؤلاء بأنه حزب الشيطان »(١).

وفي مجيء الجملة على هذا النحو - أي الإنابة عن ذكرهم بصفة لم يسبق لها ذكر - فائدة أخرى عظيمة: وهي الإعلام بأنهم أعلامٌ في هذه الصفة مشهورون فيها<sup>(۲)</sup>، فلم يحتج إلى تقديم هذا الوصف (أي حزب الله). ويزيد هذه الدلالة قوةً أنها جاءت على سبيل التعليل، فتأمل!!

وهذه الشهادة منه تعالى بكونهم حزبَ الله، بل أعلام في هذا الوصف، شهادةٌ لا تعدلها شهادة !

ج) والولاية هي المحبة والنصرة والطاعة، فولاية الله بالإيان به وتقواه، وولاية رسوله بالإيان به وطاعته ومحبته والاقتداء به، فإذا توليتم الله ورسوله فالواجب عليكم أن تتولوا مَنْ تولى الله ورسوله، وهم إخوانكم المؤمنون، الذين وصفهم الله بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة والخضوع لله تعالى، إذ الركوع هنا معناه الخضوع والخشوع والطاعة.

<sup>(</sup>١) السابق .

<sup>(</sup>٢) قال الطيبي في حاشيته على الكشاف تعليقاً على قول الزمخشري: « ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ ﴾ من إقامة الظاهر مقام المضمر، ومعناه: فإنهم هم الغالبون، ولكنهم بذلك جعلوا أعلاماً لكونهم حزبَ الله ». (الكشاف ١/ ٦٤٩) قال: «يعني أقيم حزبُ الله موضعَ المضمر من غير لفظه السابق للإعلام بأنهم أعلام فيه، لما أن قوله: ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ ﴾ متضمن لكونهم حزبَ الله، مصرِّحٌ به ليؤذن بأنهم مشاهيرُ فيه، أو للإشعار بالعلية والإعلام بأن كونهم غالبين لكونهم حزبَ الله ...». حاشية الطيبي تحت الطبع.

د) والمقصود عموم المؤمنين فيها بينهم، فكل من كان مؤمناً فهو ولي كل المؤمنين (1) ، كها جاء في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أَوْلِيآ هُ كُلُ المؤمنين (1) ، كها جاء في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أَوْلِيآ هُ بَعْضِ مَا مُعْمَونَ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُولِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤَالَيْكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللّهُ إِنّ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَأُولَيْكِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللّهُ إِنّ اللّهَ عَرْيِنْ حَكِيمُ اللّهُ إِنّ اللّهَ عَرْيِنْ حَكِيمُ اللّهُ إِنّ اللّه عَرْيِنْ حَكِيمُ اللّهُ إِنّ اللّه عَرْيِنْ حَكِيمُ اللهُ إِنّا اللّه وَرَسُولُهُ وَالْمَالِي اللّهُ عَرْيِنْ حَكِيمُ اللّهُ إِنّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّه

وروى الطبري في تفسيره عن عبد الملك بن أبي سليهان، عن أبي حفر محمد بن علي الباقر قال: «سألته عن هذه الآية: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤتُونَ الزَّكُوٰةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾، قلت: من الذين آمنوا ؟ قال: الذين آمنوا ! قلنا: بلغنا أنها نزلت في عليّ بن أبي طالب ؟ قال: عليٌّ من الذين آمنوا »(٢).

وعند البغوي: «قال أبو جعفر محمد بن علي الباقر رضي الله عنه: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّهِ عَنه : إِن أَناساً يقولون إنها نزلت في علي رضي الله عنه ؟ فقال: هو من المؤمنين »(٣).

وقد اقتصر الله تعالى في وصف المؤمنين المأمور بولايتهم على هذه الصفات - رغم أن للمؤمنين صفات كثيرة - وخصها الله بالذكر تشريفاً

<sup>(</sup>١) قال الرازي في التفسير الكبير ٢١/ ٣٢: « أكثر المفسرين زعموا أنه في حق الأمة، والمراد أن الله تعالى أمر المسلم أن لا يتخذ الحبيب والناصر إلا من المسلمين ».

<sup>(</sup>٢) ٨/ ٥٣١ ، رواه أبو نعيم في الحلية ٣/ ١٨٥ .

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٣/ ٧٣.

لها ؛ لأن الصلاة والزكاة من أهم أركان الدين، ومدحاً للمؤمنين ؛ لأنهم متصفون بها، و ليشير سبحانه إلى تمييزهم عن المنافقين.

يقول الفخر الرازي رحمه الله: « والمراد بذكر هذه الصفات تمييز المؤمنين عن المنافقين ؛ لأنهم كانوا يدَّعون الإيهان، إلا أنهم ما كانوا مداومين على الصلوات والزكوات، قال تعالى في صفة صلاتهم ﴿ وَلَا مَا الصلوات والزكوات، قال تعالى في صفة صلاتهم ﴿ وَلَا مَا الصَّلَوْةَ إِلَّا وَهُمُ كُسَالَى ﴾ [التوبة: ٤٥]، وقال: ﴿ يُرَاّ يُونَ النّاسَ وَلَا يَذُكُرُونَ اللّهَ إِلّا وَهُمُ النّاسَ عَلَى الْخَيْرِ ﴾ [النساء: ١٤٢]، وقال في صفة زكاتهم: ﴿ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ ﴾ [الأحزاب: ١٩].

وأما قوله: ﴿ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ ففيه ... وجوه: الأول: قال أبو مسلم: المراد من الركوع الخضوع، يعني: أنهم يصلون ويزكون وهم منقادون خاضعون لجميع أوامر الله ونواهيه.... »(١).

هـ) وهذه الصفات هي صفات وصف الله بها أصحاب رسوله على آيات أخرى، فهم رُكَّعٌ سُجّد خاشعون لله تعالى، جميعهم في طاعة الله ومرضاته يسعون كها جاء في قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ اللهِ وَمَرضاته يسعون كها جاء في قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَاللهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ مَ تَرَبُهُمْ رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَعُونَ فَضَلًا مِّنَ اللهِ وَرَضَونَا ﴾ [الفتح: ٢٩]، وكها قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ وَلِيَاهُ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضُ مُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ

<sup>(</sup>١) ينظر التفسير الكبير ١٢/ ٢٧-٢٨، وتفسير الخازن ٢/ ٦٦-٧٠.

ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ۚ أُوْلَئِيكَ سَيَرْحُمُهُمُ ٱللَّهُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِينُ حَكِيثُ ﴾ [التوبة:٧١].

و) فإذا كان المؤمنون بعضهم أولياء بعض، وقد أُمر أصحاب رسول الله على أن يتولى بعضهم بعضاً بالنصرة والمحبة وأداء حقوق الأخوة في الله، فنحن مأمورون بأن يتولى بعضنا بعضاً فيها بيننا، ومأمورون بأن نتولى أصحاب رسول الله على بهذه الآية وغيرها، بل إنّ حقهم في ذلك مقدمٌ؛ لأنهم صفوة المؤمنين، وتوليهم يكون بالمحبة وبالإجلال وبالانتهاء إليهم والسير على منهجهم كها قال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصّدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]، ويكون أيضاً بدفع الأذى عنهم.

وهذه الموالاة أيضاً ظاهرة في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُ و مِنْ اللهِ مَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ ﴾... الآية [الحشر: ١٠]، فقد أمر الله تعالى بالاستغفار لهم، وتحسين الظن بهم، وأن ننزع عن قلوبنا أيَّ غِلِّ عليهم، وكل ذلك يقتضي التعظيم والمحبة وحفظ الحرمة، وهذا من معاني التولي لهم، عسى الله أن يلحقنا بهم، فإن المرء مع من تولى ومع من أحب.

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: « جاء رجل إلى رسول الله عليه فقال: « وما أعددت للساعة ؟ ». قال: فقال: يا رسول الله متى الساعة ؟ قال: « وما أعددت للساعة ؟ ». قال: حبّ الله ورسوله، قال: « فإنك مع من أحببت ». قال أنس: فما فرحنا بعد الإسلام فرحاً أشد من قول النبي عليه: « فإنك مع من أحببت ». قال

أنس: فأنا أحبُّ الله ورسولَه وأبا بكر وعمر، فأرجو أن أكون معهم وإن لم أعمل بأعمالهم »(١).

وعنه رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ: « آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار »(٢).

وعن زِرِّ بنِ حُبَيْش قال: قال عليُّ رضي الله عنه: « والذي فَلَقَ الحبة وبرأ النَّسَمة إنه لَعَهْدُ النَّبيِّ الأميِّ ﷺ إليَّ أن لا يجبني إلا مؤمنٌ ولا يبغضني إلا منافقٌ »(٣).

وآخراً: يقول المحب الطبري رحمه الله: « فالسعيد مَنْ تولى جملتهم، ولَمْ يفرق بين أحد منهم، واهتدى بهديهم، وتمسك بحبلهم »(٤).

وفي مقابل ذلك نتبرأ ممن يتبرؤون منهم ؛ لأنهم عصوا الله تعالى بمعاداة أوليائه، وبمن أمرنا أن نتولاهم .

#### \$\left(\hat{\phi}\)

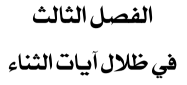
<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٤/ ٢٠٣٢، برقم ٢٦٣٩.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ١/ ١٤، برقم ١٧، ٣/ ١٣٧٩، برقم ٣٥٧٣، ومسلم ١/ ٨٥، برقم ٧٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ١/ ٨٦، برقم ٧٨.

<sup>(</sup>٤) الرياض النضرة ١/ ٣٣.





على أصحاب المشاهد مع رسول الله ﷺ

ويشتمل على:

في ظلال آيات الثناء على أهل بدر.

وَعَد الله الخارجين لبدر الحسنى لجهادهم والقاعدين عنها لحسن عقيدتهم وصدق نياتهم.

الثناء على شهداء أُحد.

الثناء على أنس بن النضر وأشباهه ومَنْ ثبت مع النَّبِيِّ عَيْكِ بأُحد .

الثناء على من شهد حمراء الأسدوهم من بقي من المسلمين الذين شهدوا أحداً.

عطاءات الرحمن لأهل بيعة الرضوان.

في ظلال آيات الثناء على أهل غزوة تبوك وهي غزوة العسرة .





# تمهيد في فضل يوم بدر وفضل أهله إجمالاً:

سمّى اللهُ تعالى في كتابه العزيزيوم بدريوم الفرقان، لأن الله تعالى فرق فيه بين الحق والباطل، وأعز فيه دينه، وأيّد جنده، وأذل فيه الشرك وأهله، فجعل كلمة الذين كفروا السفلى، وأظهر كلمته وبيّن أنها هي العليا، وقد جمع الله في هذه الغزوة الآيات الكثيرة والبراهين الشهيرة، وحقق الله فيها ما وعده المؤمنين، واختار الله لها خيرة من أصحاب رسول الله على عائل على طبقة وأعلى فضلاً ممن بعدهم، وممن لم يحضرها، ومدحهم النبي على بمدائح كثيرة، وأوجب الله تعالى لكل من شهدها الجنة.

وقد نزلت في فضل جميع أهل بدر آيات عدة، ونزلت آيات أخرى في فضل بعضهم، تسجل المواقف العظيمة التي قاموا رضي الله عنهم بها، نزلت هذه الآيات تذكّر أصحاب رسول الله على بفضله تعالى على أهل بدر حيث نصرهم وهم قِلّة في العدد، تقوية لقلوبهم، وطلباً لثباتهم عند لقاء عدوهم فيها بعد، وإنذاراً لغيرهم من الكفار وأهل الكتاب، وتقريراً

لكون النصر من عند الله تعالى وأنه تعالى غالب على أمره، وأنه مع المتقين الصابرين بنصره وتأييده، فقد قال تعالى - أثناء حديثه عن غزوة أحد- مذكراً المؤمنين بنصره يوم بدر: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةً أُحد مذكراً المؤمنين بنصره يوم بدر: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةً أُولَا اللَّهُ اللَّهُ لَعَكُمُ تَشَكُرُونَ ﴾... الآيات. [آل عمران: ١٢٣، وما بعدها].

# من فضائل أهل بدر ومنن الله تعالى عليهم:

# أ) أنهم أسوة لكل من بعدهم:

فأول هذه المنن على أهل بدر أن الله أراد أن يشر فهم بأن ينالوا شرف هذه المواجهة الأولى التي يقاتلون فيها الكفار، فكانوا أسوة لكل المجاهدين من بعدهم، في الصبر والثبات والاحتساب.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٤/ ١٩٠.

### ب) جعل الله الفرقان على أيديهم:

فقد سمى في كتابه يوم بدر يوم الفرقان، كما في قوله تعالى: ﴿إِن كُنتُمُ الْمَنتُم بِاللّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْنَقَى اللّهَ عَالَى اللّهُ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْنَقَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلْمَا عَلَى اللّهُ عَلَى عَلْمَا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلْمَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى

# ج) مدحهم الله تعالى بالإخلاص له، وأبانت مواقفهم عن ذلك:

# من مواقف أهل بدرٍ:

وأمّا عن مواقفهم فقد مثلت قمة الصدق مع الله، فقد باعوا أنفسهم له واشتروا ما عنده، فلم يخذلوا نبيهم عليه حين عرض عليهم قتال جيش قريش – الذين جاءوا بفخرهم وخيلائهم يحادون الله ورسوله – وأظهر لهم رسول الله على الرغبة في ذلك – بعد أن نجت عير قريش التي خرج المسلمون للقائها – رغم قلتهم عدداً وعتاداً، وعدم تهيئهم لهذا القتال الذي جاء على غير ميعاد.

۱ - فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «استشار النبي عَيَالَةُ مَخْرَجه إلى بدر، فأشار عليه عمر... »(۱). فكلاهما قال فأحسن.

٢- ثم تكلم المِقْداد بن عمرو فَسُرَّ رسول الله عَلَيْهِ من كلامه كما في صحيح البخاري عن عبد الله بن مسعود قال: «قال المِقْداد يوم بدر: يا رسول الله، إنا لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَأَذْهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَدَتِلا ٓ إِنَّا هَهُنَا قَعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤]، ولكن امض ونحن معك. فكأنه سُرِّي عن رسول الله عَلَيْهُ » (٢).

وفي رواية أخرى عن عبد الله بن مسعود قال: «لقد شهدت من الموقداد مشهداً لأن أكون أنا صَاحِبَهُ أَحَبُّ إليَّ مما عُدِلَ به، أتى رسول الله وهو يدعو على المشركين فقال: والله يا رسول الله، لا نقول كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَالِ وَمَن يديكَ، ومن خلف، ولك نقات عن يمينك، وعن يسارك، ومن بين يديك، ومن خلف، فرأيت وجه رسول الله عَلَيْ يشرق، وسَرَّه ذلك »(٣). ومعنى (أحبّ إليَّ مما عُدِلَ به): أي أحب إليَّ من كل شيء يقابَلُ به ويوزن من أمور الدنيا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣/ ١٨٨، وقال الحافظ ابن كثير في السيرة النبوية ٢/ ٣٩٣: «هذا إسناد ثلاثي صحيح على شرط الصحيح ».

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤/ ١٦٨٤، برقم ٤٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ٤/ ١٤٥٦، برقم ٣٧٣٦، وأحمد ١/ ٣٨٩، وهذا لفظ أحمد.

٣- ثم قال النبي على بعدها: «أشيروا علي أيها النّاس » يقصد بذلك الأنصار، كما جاء في رواية أنس السابقة، وقد روى الإمام مسلم عن أنس قال: « فقام سعد بن عبادة فقال: إيّانا تريد يا رسول الله ؟ والذي نفسي بيده، لو أمرتنا أن نُخيضَها (١) البحر لأخضناها، ولو أمرتنا أن نضرب أكبادها إلى بَرْكِ الغماد (٢) لفعلنا »(٣).

3 - وذكر أصحاب السير وغيرهم أن الذي قال ذلك هو سعد ابن معاذ الأنصاري رضي الله عنه، فقد ذكر ابن إسحاق، قال: ثم قال رسول الله على: «أشيروا على أيها النّاس» وإنها يريد الأنصار، فلها قال ذلك رسول الله على قال له سعد بن معاذ: والله لكأنك تريدنا يا رسول الله؟ قال: «أَجَلْ » قال: فقد آمنا بك وصَدَّقناك وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهو دنا ومو اثيقنا على السمع والطاعة لك، فامض يا رسول الله لما أردت فنحن معك، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غداً، إنا لصُبُرٌ في الحرب صُدُقُ عند اللقاء، لعل الله يريك منا ما تقرُّ به عينك، فوسر على بركة الله. قال: فسر وا وأبشروا، فإن الله قد وعدني إحدى الطائفتين، والله لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم » (٤).

<sup>(</sup>١) أي : خيلنا وإبلنا .

<sup>(</sup>٢) برك الغِماد: موضع وراء مكة بخمس ليال مما يلي البحر . ( معجم البلدان ١/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٣/ ١٤٠٥، برقم ١٧٧٩.

<sup>(</sup>٤) دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٣٤، والسيرة النبوية لابن كثير ٢/ ٣٩٢ -٣٩٣، وقال ابن كثير: « هكذا رواه ابن إسحاق رحمه الله، وله شواهد من وجوه كثيرة ».

٥- ولما دنا المشركون من المسلمين حرَّضَ الرسولُ المسلمين على القتال فقال: « والذي نفس محمد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيقتلَ صابرًا محتسبًا مقبلاً غير مدبر إلا أدخله الله الجنة »(۱). وروى مسلم في صحيحه أن رسول الله على قال لهم: « قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض ». فقال عُمير بن الحُمَام الأنصاري: يا رسول الله، جنة عرضها السموات والأرض ؟ قال: « نعم ». قال: بَخٍ بَخٍ. فقال رسول الله على قولك بَخٍ بَخٍ » ؟. قال: لا والله يا رسول الله إلا رجاءة أن أكون من أهلها. قال « فإنك من أهلها ». فأخرج تمرات من قرنه فجعل يأكل منهن ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه إنها لحياة طويلة، فرمى بها كان معه من التمر، ثُمَّ قاتلهم حتى قُتِل »(٢).

7- وأخرج ابن سعد في الطبقات قال: «كان سعد بن خيثمة أحد النقباء الاثني عشر من الأنصار، ولما نَدَبَ رسولُ الله على المسلمين إلى الخروج إلى عير قريش فأسرعوا قال خيثمة بن الحارث لابنه سعد: إنه لا بُدّ لأحدنا من أن يقيم، فآثرني بالخروج وأقم مع نسائك، فأبى سعد وقال: لو كان غير الجنة آثرتك به، إني أرجو الشهادة في وجهي هذا، فاستها فخرج سهم سعد، فخرج مع رسول الله على بدر فقُتِلَ يومئذ، قتله عمرو بن عبد وُدِّ، ويقال طُعَيمة بن عدي »(٣).

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ٢/ ٢٨٨، والسيرة النبوية لابن كثير ٢/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۳/ ۱۵۱۰، رقم ۱۹۰۱.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى ٣/ ٣٦٧.

فه و لاء هم أهل بدر رضي الله عنهم، وهذه بعض مواقفهم العظيمة التي سجلتها كتب السنن والسير.

### د) ومن فضائل أهل بدر: أن الله شهد لهم في كتابه بالإيمان:

فقد وصفهم الله بالإيمان في مواطن عدة من الآيات النازلة في يوم بدر، وهو وصف يدل على رسوخ الإيمان في قلوبهم، فقد قال تعالى وهو يبين حكمة هذا اللقاء، وهذا النصر: ﴿وَلِينُبِلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاَءً حَسَنًا ﴾ [الأنفال: ١٧]، أي ليتفضل على عباده المؤمنين « وينعم عليهم نعمة عظيمة بالنصر والغنيمة »(١) مع قلة عددهم بالنسبة لعدوهم.

وامتدحهم به في قوله لرسوله: ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنَ يَكُفِيكُمُ اللّهُ وَامِنِينَ أَلَنَ يَكُفِيكُمُ أَن يُكِفِيكُمُ اللّهُ عَمِلَاتُهُ مَنزَلِينَ ﴾ (٢) [آل عمران: ١٢٤]، وفي قوله: ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَتِهِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ فَتُبِتُوا ٱلّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [الأنفال: ١٢]. وفي اختيار الله تعالى لأن يمدحهم بهذه الصفة الجامعة دلالة على رسوخهم فيها رضي الله تعالى عنهم أجمعين.

ه) ومن فضائلهم: أن الله تعالى أظهر لهم من آيات النصر والتأييد ما لا يكون إلا لأوليائه:

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير البغوي ٣/ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) قال الطبري في تفسيره ٦/ ٢٠: «ولقد نصر كم الله ببدر وأنتم أذلة، إذ تقول للمؤمنين: من أصحابك...». فقد اختار رحمه الله أن هذا القول كان ببدر. وهو قول ابن عباس وعكرمة ومجاهد وقتادة، كما في زاد المسير ١/ ٥٠، وهو قول جمهور المفسرين كما ذكر الطاهر بن عاشور في تفسيره ٤/ ٧٢.

#### فمن هذه الآيات:

١ - إنزال الله السكينة عليهم والتي ظهرت في إلقاء الله عليهم النعاس
 ليلة المعركة حتى ناموا مطمئنين، وهذه من الآيات العجيبة.

انزال الله عليهم المطر قبل بدء المعركة، فكان للمسلمين بشرى ونعمة، وعلى الكافرين نقمة كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُنُشِّيكُمُ ٱلنَّعَاسَ وَنعمة، وعلى الكافرين نقمة كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُنُشِّيكُمُ ٱلنَّعَاسَ آمَنَةً مِّنَّهُ وَيُنُزِّلُ عَلَيْكُمُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً لِيُطُهِّركُم بِهِ وَيُدُهِبَ عَنكُم رِجْرَ الشّيطانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُم وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَام ﴾ [الأنفال: ١١]. فعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما في تفسير هذه الآية قال: ﴿ نزل النبي عَني حين سار إلى بدر – والمسلمون بينهم وبين الماء رملة دِعْصة (١) فأصاب المسلمين ضعف شديد، وألقى الشيطان في قلوبهم الغيظ، فوسوس بينهم: تزعمون أنكم أولياء الله وفيكم رسوله، وقد غلبكم فوسوس بينهم: تزعمون أنكم أولياء الله وفيكم رسوله، وقد غلبكم فشرب المسلمون وتطهروا، وأذهب الله عنهم رجز الشيطان، وثبت الرمل حين أصابه المطر، ومشى الناس عليه والدواب، فساروا إلى القوم الرمل حين أصابه المطر، ومشى الناس عليه والدواب، فساروا إلى القوم ...)

٣- إغاثة الله لهم لما استغاثوه، واستجابته تعالى لهم لما دعوه، كما في قول ه تعالى: ﴿إِذْ تَسۡتَغِيثُونَ رَبَّكُم أَ فَٱسۡتَجَابَ لَكُم أَنِي مُمِدُكُم بِأَلْفِ

<sup>(</sup>١) أي: رملة رقيقة زَلِقة تغوص الأقدام فيها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره ١١/ ٦٤، وذكره ابن كثير في تفسيره ٤/ ٢٣.

مِّنَ ٱلْمَكَيِكَةِ مُرَدِفِينَ ﴾ [الأنفال: ٩]، ومعنى مردفين أي متتابعين يأتي بعضهم في إثر بعض. وأوّلُ الداخلين في هذه الآية رسولُ الله عَلَيْ ؛ لأن هذه الآية نزلت عقب استغاثته عَلَيْ (١).

٤- إمداد الله تعالى للمؤمنين بملائكته يكثرونهم ويقاتلون معهم، ويشدون من عزمهم كما جاء في الآية السابقة وفي قوله تعالى:
 ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَيِّكَةِ أَنِي مَعَكُمُ فَتَبِتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَأَلُقِي فِي قَلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ فَأَضْرِبُوا فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُوا مِنْهُمُ صَكُلًى بَنَانِ ﴾ [الأنفال:١٢].

٥- قلّ الله تعالى كلا الفريقين في أعين الآخر قبل الالتقاء ليجترئ كُلُّ منها على الآخر، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي كُلُّ منها على الآخر، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي آعَيُنِهِمْ لِيَقْضِى ٱللهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً وَلِكَ ٱللهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الأنفال: ٤٤]، ثم كثّر الله تعالى المسلمين في أعين الكافرين عند التقاء الفريقين يوم بدر مع قلتهم، ليهابهم المشركون ويجبنوا عن قتالهم، وكان ذلك مدداً آخر من الله تعالى غير إمدادهم بالملائكة، وذلك قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئتَيْنِ ٱلتَقَتَّا فِئَةً بِاللائكة، وذلك قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئتَيْنِ ٱلتَقَتَّا فِئَةٌ وَكُونَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأْمَ ٱلْمَيْنِ وَلَيْكُونِ وَلَنَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأْمَ ٱلْمَيْنِ وَلَيْكُ لِمُ مَا يَدُونَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأْمَ ٱلْمَيْنِ الله عَمِرانَ عَلَى الله عَمْرانَ الله عَمْرانَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ لَكُمْ عَالَيْهُمْ مَنْ لَكُمْ عَالَةً مِنْ اللهُ عَمْرَاهِ مَن يَشَكَأَةً إِن فَيْ ذَلِكَ لَعِمْرَةً لِأَوْلِى ٱلْأَبْصَدِ ﴾ [آل وَاللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ عَمْن يَشَكَأَةً إِن فَيْ ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأَوْلِي ٱلْأَبْصَدِ ﴾ [آل عمران: ١٣].

<sup>(</sup>۱) كما جاء في سبب نزولها عن عمر رضي الله عنه في صحيح مسلم ٣/ ١٣٨٣، حديث رقم ١٧٦٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر في هذا المعنى تفسير أبي السعود ٢/ ١٢ - ١٣، والتحرير والتنوير ٣/ ١٧٧.

فكل هذه آيات لا تكون إلا لجند الله تعالى ولأوليائه .

### و) ومن فضائلهم أن الله سجل لبعضهم في كتابه مواقف عظيمة:

١- ففي بعضهم نزل قوله تعالى: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتُ لَهُمُ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ ﴾ إلى قول ه ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ اللهُ عَنه قال: ﴿ أُقسم بالله لنزلت: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ في هؤلاء الستة: حمزة وعبيدة وعلي بن أبي طالب، وعتبة وشيبة والوليد بن عتبة » (١).

وعن عليّ رضي الله عنه قال: « فينا نزلت هذه الآية في مبارزتنا يوم بدر: ﴿ هَٰذَانِ خَصُمَانِ ٱخۡنَصَمُوا ﴾ إلى قوله ﴿ ٱلۡحَرِيقِ ﴾» (٢).

فقد خرج يوم بدر عتبة بن ربيعة وأخوه شيبة بن ربيعه، وابنه الوليد ابن عتبة فطلبوا المبارزة، كما رواه أبو داود وغيره عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: « تقدم يعني عتبة بن ربيعة و تبعه ابنه وأخوه فنادى مَنْ يبارز؟ فانتدب له شباب من الأنصار فقال: من أنتم؟ فأخبروه فقال: لا حاجة لنا فيكم إنها أردنا بني عمنا، فقال النبي على قد م يا حمزة، قم يا على قيدة بن الحارث » فأقبل حمزة إلى عُتبة، وأقبلت إلى شيبة،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٤/ ٥٩ ١٤، برقم ٧٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك: ٢/ ٣٨٦، والنسائي وعبد بن حميد وأبو نعيم ( فتح الباري: ٨/ ٤٤٤) والبيهقي في «الدلائل» (٣/ ٧٣) من طريق أبي مجلز عن قيس عن عليّ رضى الله عنه به، وإسناده صحيح.

واختلف بين عُبيدة والوليد ضربتان، فأثخن كلُّ واحدٍ منهما صاحبَهُ، ثم مِلْنا على الوليدِ فقَتَلناه، واحْتَمَلنا عبيدة »(١).

٧- وذكر جمع من المفسرين (٢) أنه نزل في بعضهم قوله تعالى:
﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ يُواَذُونَ مَنْ حَادَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ,
وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عِضِيرَتُهُمْ أَوْلَيْكَ
وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ إَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ يَعْدِيكُ مَنْ أَوْلَيْكَ
حَتَبَ فِي قُلُومِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْكِ حِرْبُ
مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها أَرضَى ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِيكَ حِرْبُ
اللّه قَلْمَ إِلَا المِحادلة: ٢٢].

قال الحافظ ابن كثير فيمن نزلت فيهم هذه الآية: «وقيل في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانُواْ ءَابِكَاءَهُمْ ﴾: نزلت في أبي عُبيدة، قتل أباه يوم بدر، ﴿ أَوَ أَبْنَكَ اَهُمُ ﴾ في الصديق، هَمَّ يومئذ بقتل ابنه عبد الرحمن، ﴿ أَوَ إِخُونَهُمْ ﴾ في مصعب بن عمير، قتل أخاه عبيد بن عمير يومئذ، ﴿ أَوُ عَشِيرَ مَهُمٌ ﴾ في عمر، قتل قريباً له يومئذ أيضاً، وفي حمزة وعلي وعبيدة بن الحارث، قتلوا عتبة وشيبة والوليد بن عتبة يومئذ، والله أعلم »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ٣/ ٥٢، برقم ٢٦٦٥ .

<sup>(</sup>۲) منهم ابن كثير في تفسيره ۸/ ٤٥، والقرطبي ۱۷/ ۳۰۷- ۳۰۸، والسيوطي في لباب النقول ص ١٩١، والدر المنثور ٨/ ٨٦- ٨٠، والواحدي في أسباب النزول ص ٢٧٧، والبغوي في تفسيره ٨/ ٦٨، وابن الجوزي في تفسيره ٨/ ١٩٨، والخازن ٧/ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٨/ ٥٤، وذكر مثله القرطبي ٧١/ ٣٠٠- ٣٠٨، والسيوطي في لباب النقول ص ١٩١، والدر المنثور ٨/ ٨٦- ٨٨، مقتصراً فيه على أبي عبيدة بن الجراح، ومن المفسرين من روى ذلك ولكن ذكر أن مقتل والد أبي عبيدة، وأخي مصعب بن عمير كان في أحد، وهم الواحدي في أسباب النزول ص ٢٧٧، والبغوي في تفسيره =

وقال السيوطي في الدر المنثور: « وأخرج ابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في سننه وابن عساكر عن عبدالله ابن شوذب قال: جعل والد أبي عبيدة بن الجراح يتصدى لأبي عبيدة يوم بدر، وجعل أبو عبيدة يحيد عنه، فلما أكثر قصده أبو عبيدة فقتله فنزلت: ﴿ لَا تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ عَالِلَهِ ﴾ الآية »(١).

وقد مدحت هذه الآية هؤلاء المؤمنين بأنهم أهل موالاة لله، راسخون في الإيمان به، مؤيدون بروح منه، وأنهم حزب الله تعالى والموعودون بالخلود في الرضوان .

ز) ومن فضائلهم التي جاءت في السنة: وصف النبي عَلَيْ لهم بأنهم خيرة المؤمنين أو من خيرتهم:

فعن معاذبن رفاعة بن رافع الزرقي عن أبيه -وكان أبوه من أهل بدر - قال: « جاء جبريل إلى النبي على فقال: ما تعدون أهل بدر فيكم؟ قال: « من أفضل المسلمين ». أو كلمة نحوها، قال: وكذلك من شهد بدراً من الملائكة »(٢).

<sup>=</sup> ٨/ ٦٢، وابن الجوزي في تفسيره ٨/ ١٩٨، والخازن ٧/ ٩٤، وذلك من رواية مقاتل بن حيان عن مرة الهمداني عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۱) الدر المنشور ٨/ ٨٦ – ٨٧، ولباب النقول ص ١٩١، والحديث أخرجه الطبراني في الكبير ١/ ١٠٤، برقم ٣٦٠، وأبو نعيم في الحلية ١/ ١٠١، والحاكم في المستدرك ٣/ ٢٥٥، والبيهقي في سننه (٩/ ٢٧) عن عبدالله بن شوذب مرسلاً، وقال الهيشمي: «رواه الطبراني وإسناده منقطع ورجاله ثقات». (مجمع الزوائد ٩/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، ٤/ ١٤٦٧، برقم ٣٧٧١.

وعن رافع بن خديج قال: « جاء جبريل أو مَلَكٌ إلى النبي عَلَيْ فقال: ما تعدون مَنْ شهد بدراً فيكم ؟ قالوا: « خيارنا ». قال: كذلك هم عندنا خيار الملائكة »(۱).

ح) وآخراً: فإن كل من شهد بدراً مغفور له، مقطوع بدخوله الجنة، والنجاة من النار:

۱ – فقد روى البخاري عن عليّ رضي الله عنه – في قصة حاطب بن أبي بلتعة وكان قد وقع في أمر كبير – أن النبي على قال لعمر بن الخطاب: « أو ليس من أهل بدر؟ وما يدريك لعل الله اطلع عليهم فقال: اعملوا ما شئتم، فقد أوجبت لكم الجنة ». فاغر ورقت عيناه، فقال: الله ورسوله أعلم (۲).

وفي رواية مسلم، قال: « وما يدريك لعل الله اطَّلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم »(٣).

والمقصود بهذه البشرى المغفرةُ في الآخرة، قال الحافظ ابن حجر: « واتفقوا على أن البِّشارة المذكورة فيها يتعلق بأحكام الآخرة لا بأحكام الدنيا من إقامة الحدود وغيرها »(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣/ ٤٦٥، وابن ماجه ١/ ٥٦، برقم ١٦٠، هكذا بلفظ: «قالوا».

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦/ ٢٥٤٢، برقم ٦٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) ٤/ ١٩٤١، رقم ٢٤٩٤.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٧/ ٣٠٦. وقال المناوي رحمه الله في فيض القدير (٢/ ٢١٢) مبيناً معنى =

٢ - وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنها: أن عبداً لحاطب جاء رسول الله على يشكو حاطباً، فقال: يا رسول الله، ليدخلن حاطب النار.
 فقال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على ال

٣- وعن أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها، أنها قالت: قال رسول الله عنها، أنها قالت: قال رسول الله عنها، أنها قالت: قال رسول الله عنها: « إني لأرجو أن لا يدخل النّار أحد إن شاء الله شهد بدراً والحديبية »، قالت: فقلت: أليس الله عز وجل يقول: ﴿ وَإِن مِّن كُمْ إِلّا وَارِدُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَّقْضِيّاً ﴾ ؟ فقال رسول الله عنه : « أفلم تسمعيه يقول: ﴿ مُمّ نُنجِي اللّذِينَ اتَّقُواْ وَنَذَرُ الظّللِمِينَ فِيها جِثِيّاً ﴾ ؟ [مريم: ٧١- ٧٧] » (٢٠).

فهذه بعض فضائل أهل بدر التي نطقت بها آيات كتاب الله، وشهدت بها أحاديث رسول الله عَلَيْكَ .

<sup>=</sup> هـذا الحديث: « اعملوا ما شئتم » أن تعملوا « فإني قد غفرت لكم » ذنوبكم: أي سترتها، فلا أؤاخذكم بها لبذلكم مهجكم في الله ونصر دينه.

والمراد إظهار العناية بهم وإعلاء رتبتهم والتنويه بإكرامهم والإعلام بتشريفهم والمحب: افعل ما شئت، أو هو وإعظامهم لا الترخيص لهم في كل فعل، كما يقال للمحب: افعل ما شئت، أو هو على ظاهره والخطاب لقوم منهم، على أنهم لا يقارفون بعد بدر ذنباً وإن قارفوه لم يصروا بل يوفقون لتوبة نصوح، فليس فيه تخييرهم فيها شاؤوا، وإلا لما كان أكابرهم بعد ذلك أشد خوفاً وحذراً مما كانوا قبله، وبذلك سقط ما قيل إن هذا سقط من المشكل لأنه إباحة مطلقة، وهو خلاف عقد الشرع ».

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ٤/ ١٩٤٢، رقم ٥٩٤٧.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه ۲/ ۱۶۳۱، برقم ۲۸۱، ۲۸۱، وأحمد ٦/ ۳۶۲، ۲۸۵، وأبو يعلى ۱۲/ ٤٧٣، برقم ۷۰۶۶ .



يقول الله عز وجل: ﴿ لا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَدِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ مِأْ مَوْلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ فَضَّلَ ٱللهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمَوْلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى ٱلْمُحَهِدِينَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ مِأَنفُسِمِمْ عَلَى ٱلْمُحَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ أَجًا عَظِيمًا ٱلْمُحَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ أَجًا عَظِيمًا اللهُ المُحَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ أَجًا عَظِيمًا اللهُ وَعَدَ ٱللهُ ٱلْمُحَالِقِهُ أَوْرَا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ٩٥ - ٩٦].

#### تمهيد:

أ) هـذه الآية صريحة في وعد مَنْ نزلت في حقهم من أصحاب النبي على الله الله عند جماعة العلماء (١).

ب) وقد تحدثت الآيتان عن ثلاث جماعات من الصحابة، كلهم دخلوا في الفضل لعلم الله بها في قلوبهم من الخير ومحبة نصرة دين الله، ولكن لا يستوون في الأجر.

<sup>(</sup>١) ينظر زاد المسير ٢/ ١٧٤، وقال أبو حيان في تفسيره ٢/ ٢٧١: «الحسني: الجنة باتفاق».

والمتأملُ في قوله تعالى: ﴿ دَرَجَاتٍ مِّنَهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً ﴾ يعلم أنه إشارة وإيهاء إلى أن الكل من أهل الجنة، لأن الدرجات هي درجات الجنة (١١)، فها أعظم هذا الوعد، فتأمله تعرف رفعة المكانة.

ج) ويفهم من هذا الوعد السابق - أيضاً - بأدنى تأمل تزكيةُ الله لبواطن هؤ لاء الصحابة، ومَن زكّاه الله فقد فاز، ومَن انتقص من زكّاه الله فقد ظلمَ وخسر.

د) وقد نزلت هذه الآية الكريمة كما يُروى عن ابن عباس رضي الله عنهما فيمن خرج لغزوة بدرٍ ومَن تخلَّفَ عنها، وقيل: نزلت في غزوة تبوك، وهو بعيدٌ، فعن مقسم مولى عبد الله بن الحارث أن ابن عباس أخبره قال: «﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، عن بدر، والخارجون إلى بدر (٢). قال أبو السعود: «وهو الظاهر الموافق لتاريخ النزول »(٣).

وهـؤلاء - أي الخارجـون والقاعـدون - من السـابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، والسـابقون الأولون طبقة لها فضل عظيم، كما جاء في آيات عدة .

<sup>(</sup>١) سيأتي فيها بعد النقل عن الطبري وغيره أن المقصود بالدرجات هي درجات الجنة وأنها الأولى بتأويلها. كما في تفسير الطبري ٧/ ٣٧٨ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ٤/ ١٦٧٨، برقم ٤٣١٩، والطبري في تفسيره ٧/ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود ٢/ ٢٢٠.

هـ) وقد جاءت هذه الآية بهذه الصيغة العامة (۱) – والله أعلم – دون تحديد للمناسبة التي نزلت فيها ليدخل فيها كلُّ مَن جاهد في سبيل الله بنفسه وماله من أصحاب رسول الله على بعد هذه الواقعة التي نزلت فيها هذه الآية، فها أعظمه من فضل، وما أعظمها من بشارة بالجنة لهؤلاء المجاهدين ولمن لحق بهم في ذلك.

و) وفي عدم التسوية بين الفريقين إغراءٌ مِن الله تعالى للمؤمنين الله يعالى للمؤمنين الله يخرجوا لبدر ببيان عِظَم رتبة مَن حظوا بالخروج إليها، ليأنفَ القاعدُ منهم أن يتخلّف عن رسول الله على في أي خروج له فيها بعد، ويترفّع بنفسه عن انحطاط منزلته، فيهتز للجهاد ويرغب فيه، وفي ارتفاع طبقته (۲)، وفي أن ينال ما ناله أصحابه.

ز) ولم يوجه الله تعالى لوماً لمن لم يخرج مع النبي على إلى بدر ؛ لأنهم لم يندبوا لقتال وإنها للقاء عير لقريش عليها تجارتهم (٣)، ولأن الخارجين

<sup>(</sup>١) قال البيضاوي في تفسيره: « ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَدِ ﴾ بالرفع صفة لـ (القاعدون)؛ لأنه لم يقصد بهم قوم بأعيانهم ». (أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر تفسير الكشاف ١/ ٥٥٤ – ٥٥٤ .

<sup>(</sup>٣) وقد وصفهم سعد بن معاذ رضي الله عنه بأنهم «ليسوا بأقل حباً لرسول الله على من الذين خرجوا معه» حين اقترح على رسول الله يوم بدر أن يبني له عريشاً ويجهز له الركائب، فإن لم يحصل لهم النصر لحق ببقية المسلمين بالمدينة، حيث قال: (وإن تكن الأخرى - أي غير النصر - فتجلس على ركائبك وتلحق بمن وراءنا من قومنا، فقد والله تخلف عنك أقوام ما نحن لك بأشد حُبّاً منهم، لو علموا أن نلقى حرباً ما تخلفوا عنك يوادونك وينصرونك). دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٤٤، عن ابن إسحاق عن عبد الله بن أبي بكر بن حزم.

مع رسول الله على كانوا يكفون، بل يزيدون عن المطلوب للقاء العير، وفي هذا يقول كعب بن مالك رضي الله عنه: « تخلفتُ عن غزوة بدر، ولم يُعاتَب أحدٌ تخلف عنها، إنها خرج رسول الله على يريد عير قريش حتى جمع الله بينهم وبين عدوهم على غير ميعاد »(١).

ح) ولا يُظن لكون هذين الفريقَ بنِ موعودَينِ بالجنة أن الفرق بينهما قليل، كلا، فالفرق بينهما درجات ومغفرة ورحمة، ففي الصحيح عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: «يا أبا سعيد، مَنْ رضي بالله ربّاً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً وجبت له الجنة ». فعجب لها أبو سعيد فقال: أعدها عليّ يا رسول الله ففعل، ثم قال: «وأخرى يرفع بها العبد مائة درجة في الجنة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض ». قال: وما هي يا رسول الله ؟ قال: « الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله » (٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله أن يدخله بالله وبرسوله وأقام الصلاة وصام رمضان كان حقاً على الله أن يدخله الجنة جاهد في سبيل الله أو جلس في أرضه التي ولد فيها ». فقالوا يا رسول الله، أفلا نبشًر الناس ؟ قال: « إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله، ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة - أراه - فوقه عرش الرحمن، ومنه تفجر أنهار الجنة »(٣).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤/ ١٤٥٥، رقم ٣٧٣٥. ومسلم ٤/ ٢١٢٠، رقم ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣/ ١٥٠١، رقم ١٨٨٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٣/ ١٠٢٨، برقم ٢٦٣٧.

### وجوه في تفسير الآية:

اختلف المفسرون في تفسير الآية على وجهين: أحدهما -وهو الوجه الأول- أخص من الثاني، وقد قال به جمع من المفسرين، وكلا الوجهين يدل على فضيلة وعظم جزاء من نزلت في حقهم.

#### الوجه الأول:

هـذا الوجه يخص الوعد بالحسنى في هذه الآية بالمجاهدين في بدر والقاعدين من أصحاب الأعذار فقط، وأن الذين خرجوا فحضروا القتال أعلى درجة من القاعدين من أصحاب الأعذار. وأما القاعدون من غير أصحاب الأعذار فهم أقل بدرجات في الأجر من هؤلاء الذين حظوا بالقتال فيها.

فالقاعدون من غير عذر على هذا الوجه من التفسير غير مشمولين بهذه الفضيلة في هذه الآية، وهي الوعد بالجنة (١).

وممن قال بهذا الوجه الإمام الطبري رحمه الله، يقول الطبري: « يعني بقوله جل ثناؤه: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾: فضَّل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين من أولي

<sup>(</sup>١) وإن كانوا كم ذكرنا قد وعدوا بها في آيات أخرى بها قدموا من أعمال، وفي الآية التي وعدت السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار بالحسنى، وهم منهم، ووعد الله لا يتخلف أبداً.

الضرر درجة واحدة، يعني: فضيلة واحدة، وذلك بفضل جهاده بنفسه، فأما فيها سوى ذلك، فهما مستويان»(١).

وقال في قوله تعالى: ﴿ وَكُلًّا وَعَدَاللَّهُ ٱلْخُسْنَى ﴾: « وعد الله الكل من المجاهدين بأموالهم وأنفسهم، والقاعدين من أهل الضرر الحسنى »(٢).

ويكون المراد بالقاعدين في قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلَا اللهُ المُجَهِدِينَ عَلَى الْمُحَالِدِينَ اللهُ ال

يقول الطبري: « يعني: وفضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين من غير أولي الضرر (7)، أجراً عظيماً (3).

والمقصود بأولي الضرر: أصحاب الأمراض والعاهات كالعمى والعرج والمعذورن بغيرها من العلل التي لا يتيسر معها الجهاد<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٧/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) نفسه .

<sup>(</sup>٣) ذكر ابن الجوزي أن هذا الوجه مروي عن ابن عباس رضي الله عنهما. ينظر زاد المسير ٢/ ١٧٥، ١٧٥ .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٧/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر تفسير الطبري ٧/ ٣٦٥- ٣٦٦. وقد روي هذا المعنى عن ابن عبّاس، رواه الطبراني في الكبير (١٢٨/١٢): «قال: هم قوم كانوا على عهد رسول الله عليه لل يغزون معه، لأسقام وأمراض وأوجاع». وقال الهيثمي: «رواه الطبراني من طريقين، ورجال أحدهما ثقات». (مجمع الزوائد ٧/٩).

وفي هذا إنصاف لهم وعذر بأنهم لو كانوا قادرين لما قعدوا، وبيان لما في قلوبهم من محبة الجهاد، ولكن لما لم يباشروه نزلوا عن الذين باشروه درجة (١).

وَوَصْفُ الله المجاهدين في هذه الآية بأنهم جمعوا بين الجهاد بالنفس والجهاد بالمال مبالغةٌ في مدحهم، وإلا فإن حقيقة الجهاد هو بذل النفس في سبيل الله ولو لم ينفق شيئاً (٢)، ولأن القاعد ربها جاهد بهاله (٣).

وأمّا معنى قوله تعالى: ﴿ دَرَجَاتٍ مِّنّهُ وَمَغَفِرَةً وَرَحْمَةً ﴾ فهو بيان لمعنى الأجر العظيم في الآية السابقة، والمراد بالدرجات درجات الجنة، يقول الطبري: ﴿ وأولى التأويلات بتأويل قوله: (درجات منه) أن يكون معنيّاً به درجات الجنة ﴾ (٤). ويقول الحافظ ابن كثير: ﴿ الدرجات، في غرف الجِنَان العاليات ﴾ (٥).

#### الوجه الثاني في تفسير الآية:

هـذا الوجه: لم يخص الوعد بالحسنى في هذه الآية بالمجاهدين في بدر والقاعدين من أصحاب الأعذار، وإنها شمل الذين لم يخرجوا إليها أيضاً بفضل إيهانهم ونياتهم، ولأن الجهاد في الأصل فرض كفاية، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الخازن ١/ ٥٨١، والتحرير والتنوير ٥/ ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر التحرير والتنوير ٥/ ١٧١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر التحرير والتنوير ٥/ ١٧١ .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٧/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ٢/ ٣٨٨.

وفسر أكثرُ أصحاب هذا الوجه المراد بـ (القاعدين) في الموطنين الثاني والثالث بأنهم الأصحاء الذين لاعذر لهم. وبعضهم قال: «الذين أُذن لهم اكتفاء بغيرهم».

والبعض أطلق القاعدين الثانية على المعذورين وغير المعذورين، وخصَّ الثالثة بغير المعذورين، ولكنهم قالوا: إن الجميع موعودون بالحسني.

قال ابن الجوزي في المراد بالقاعدين في قوله تعالى: ﴿ فَضَّلَ ٱللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى القَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾:

« في هؤلاء القاعدين قولان: ... الثاني: القاعدون من غير ضرر. قاله أبو سليهان الدمشقى »(١).

#### تقدير الآية على هذا الوجه:

ويكون تقدير الآية: لا يستوي القاعدون من المؤمنين إلا أولو الضرر فإنهم يساوون المجاهدين، أو قريبون منهم في المنزلة؛ لأن العذر أقعدهم.

أو يكون التقدير: لا يستوي القاعدون من المؤمنين الذين صفتهم أنهم غير أولي ضرر والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم (٢). وتكون المقارنة على كلا التقديرين بعد ذلك بين المجاهدين بالأموال والأنفس والقاعدين الذين لا ضرر بهم. ولعله بهذا يتضح المعنى.

<sup>(</sup>١) زاد المسر ٢/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر التقديران في تفسير البغوي ٢/ ٢٧٠، وتفسير الفخر الرازي ٦/ ٧- ٨.

فإذا عرفنا أن الآية نزلت أوّلَ ما نزلت ( لا يستوي القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم ...)، أي: وليس فيها «غير أولي الضرر» وأنها نزلت بعدها مباشرة وأُلحقت بها، علم أن المقارنة في هذه الآية في الأصل كانت بين المجاهدين والقاعدين مطلقاً، إذا عُلِمَ هذا قوي هذا الوجه جداً. والله أعلم.

فقد أخرج البخاري وأبو داود وغيرهما، وهذا لفظ أبي داود عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: «كنت إلى جنب رسول الله على فغشيته السكينة فوقعت فَخِذُ رسول الله على فَخِذي فيا وجدتُ ثِقَلَ شيء السكينة فوقعت فَخِذُ رسول الله على فَخِذي فيا وجدتُ ثِقَلَ شيء أثقلَ من فخذ رسول الله على ثم سُرِّي عنه فقال: «اكتب». فكتبت في كتف: ﴿ لاّ يَسْتَوِى القَيْعِدُونَ مِنَ المُؤَمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرِرِ وَالمُجُهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ إلى آخر الآية فقام ابن أم مكتوم - وكان رجلاً أعمى - لما سمع فضيلة المجاهدين فقال: يا رسول الله، فكيف بمن لا يستطيع الجهاد من المؤمنين؟ فلها قضى كلامه غشيت رسولَ الله على السكينةُ فوقعت فخذه على فخذي ووجدتُ من ثِقلِها في المرة الثانية كها وجدت في المرة الأولى، على فخذي ووجدتُ من ثِقلِها في المرة الثانية كها وجدت في المرة الأولى، عن رسول الله على فقرأت: ﴿ لاّ يَسْتَوِى اللّهِ اللهُ يَلِيدُ الضّرَرِ ﴾ الآية كما وحدها فألحقتها »(۱).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ٣/ ١١، برقم ٢٥٠٧، وأخرجه البخاري مختصراً بلفظ قريب عن مروان ابن الحكم عن زيد، ٤/ ١٦٧٧، برقم ٤٣١٦، وقد ذكرت رواية أبي داود لأنها نصت على اكتمال الآية، فقال فيها: «إلى آخر الآية»، وإن كانت هي الظاهر في الروايات الأخرى عند غير أبي داود.

#### القائلون مهذا الوجه:

هـذا الوجه من التفسير - وهو أن الوعد بالحسنى جاء لهم جميعاً - رواه الترمذي والنسائي وغيرهما، عن ابن عباس رضي الله عنها قال: « ... ﴿ لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَدِ ﴾ ﴿ فَضَّلَ ٱللهُ ٱللهُ كَاللهُ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةَ ﴾، فهؤ لاء القاعدون غير أولي الضرر، ﴿ وَفَضَّلُ اللهُ ٱلمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجًرا عَظِيما ﴿ اللهُ منين غير أولى الضرر ﴾ (أ).

فعلى هذا يكون الحاصل أن المراد بالقاعدين في المواضع الثلاثة من الآية الكريمة هم الأصحاء. وهو ما ذهب إليه ابن جريج كما ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري، قال: « وحاصل تفسير ابن جريج أن المفضل عليه: غير أولي الضرر، وأما أولو الضرر فملحقون في الفضل بأهل الجهاد إذا صدقت نياتهم » (٢).

وهو قول كثير من المفسرين: منهم الإمام الشافعي، والبغوي، والنّحاس في معاني القرآن، والفخر الرازي، والبيضاوي، والنسفي،

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥/ ٢٤١، رقم ٣٠٣٢، والنسائي في التفسير ١/ ٣٩٩، رقم ١٣٧. وقال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه».

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٨/ ٢٦٢ .

وأبو حيان، والشوكاني، والآلوسي، والطاهر بن عاشور (١)، وهو المفهوم من كلام ابن كثير (٢).

#### من نصوص العلماء القائلين بالوجه الثاني:

١ - يقول الإمام الشافعي في تقرير كون الجهاد فرض كفاية إذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين، وأنه لا يكون فرض عين إلا في أحوال معينة: « بيَّن إذ وعد الله القاعدين غير أولي الضرر الحسنى أنهم لا يأثمون بالتخلف ويوعدون الحسنى في التخلف، بل وعدهم بها وسع لهم من

<sup>(</sup>۱) ينظر السنة للمروزي ص ٤٤، والسنن الكبرى للبيهقي ٩/ ٤٧، وتفسير البغوي ١/ ٢٤، ٢/ ٢٧٠- ٢٧٢، وتفسير البيضاوي ٢/ ٢٣٩ - ٢٤، وتفسير النسفي ١/ ٢٨٠، وتفسير أبي حيان ٣/ ٢٦٩- ٢٧١، وتفسير الشوكاني ١/ ٣٠٠، وتفسير الألوسي ٥/ ٢٢١ - ١٢٤، والتحرير والتنوير ٥/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) حيث ذكر ابن كثير في تفسيره ( ٢/ ٣٧٨ - ٣٨٨) أن الآية في الأصل كانت مطلقة فكانت المقارنة بين القاعدين مطلقاً والمجاهدين بالأموال والأنفس، ثم نزل ﴿ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ ﴾ ليساوي بينهم وبين المجاهدين بالأموال والأنفس. مما يفهم أن أولي الضرر ليسوا داخلين في المقارنة. وقال ابن كثير رحمه الله في المراد بالقاعدين قوله تعالى: ﴿ فَضَّلَ اللهُ المُجَهِدِينَ بِأَمُولِهِم وَأَنفُسِم عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ قال: (ثم أخبر تعالى بفضيلة المجاهدين على القاعدين، قال ابن عباس: ﴿ غَيْرُ أُولِي الضَّرَدِ ﴾ وكذا ينبغي أن بفضيلة المجاهدين على القاعدين، قال ابن عباس: ﴿ غَيْرُ أُولِي الضَّرَدِ ﴾ وكذا ينبغي أن يكون). ثم أتبعها بتفسير ﴿ وُكُلًا وَعَدَ اللهُ الْحُسَنَى ﴾ أي: الجنة والجزاء الجزيل. وأن فيها دلالة على أن الجهاد ليس فرض عين بل فرض كفاية. وفسَّر الدرجات في قوله تعالى: ﴿ دَرَجَدَتِ مِنَهُ وَمَغَفِرةً وَرَحْمَةً وكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ بأنها درجات الجنة، مما يفهم منه تماماً أن الموعودين بالحسني هم الطوائف الثلاث مع اختلاف درجاتهم في الجنة.

التخلف الحسنى إذا كانوا مؤمنين لم يتخلفوا شكّاً ولا سوء نية، وإن تركوا الفضل في الغزو »(١).

7- وقد صرح الفخر الرازي بأن الموعودين بالحسنى هم المجاهدون والقاعدون جميعاً، حيث قال: «﴿ وَكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُسنى » أي: وكلاً من القاعدين والمجاهدين فقد وعده الله الحسنى». وقال بعدها: «قال الفقهاء: وفيه دليل على أن فرض الجهاد على الكفاية، وليس على كل واحد بعينه، لأنه تعالى وعد القاعدين الحسنى كما وعد المجاهدين، ولو كان الجهاد واجباً على التعيين لما كان القاعد أهلاً لوعد الله تعالى إياه الحسنى »(٢).

٣- وقال البيضاوي: « ﴿ لا يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَاللَّهُ عِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أي: لا مساواة بينهم وبين من قعد عن الجهاد من غير علة، وفائدته تذكير ما بينهما من التفاوت ليرغب القاعد في الجهاد رفعاً لرتبته وأنفة عن انحطاط منزلته ».

وقال: « ﴿ وَكُلَّا ﴾ من القاعدين والمجاهدين ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْخُسَنَى ﴾: المثوبة الحسنى، وهي الجنة لحسن عقيدتهم وخلوص نيتهم، وإنها التفاوت في زيادة العمل المقتضي لمزيد الثواب »(٣).

<sup>(</sup>١) السنة للمروزي ص ٤٤، وينظر السنن الكبرى للبيهقي ٩/ ٤٧.

<sup>(7)</sup> التفسير الكبير للرازي (7) ه .

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي ٢/ ٢٣٩ - ٢٤٠.

٤ - وقال أبو حيان في قوله تعالى: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمُولِهِمُ وَأَنفُسِمٍ مَ عَلَى ٱلْقَعَدِينَ دَرَجَةً ﴾: «الظاهر أن المفضل عليهم هم القاعدون غير أولي الضرر، لأنهم هم الذين نفى التسوية بينهم، فذكر ما امتازوا به عليهم، وهو تفضيلهم عليهم بدرجة، فهذه الجملة بيان للجملة الأولى جوابُ سؤال مقدر، كأن قائلاً قال: ما لهم لا يستوون؟ فقيل: فَضَّلَ الله المجاهدين.

والمفضل عليهم هنا درجة هم المفضل عليهم آخراً درجات، وما بعدها وهم القاعدون غير أولي الضرر.

وتكرر التفضيلان باعتبار متعلقها:

فالتفضيل الأول بالدرجة: هو ما يؤتى في الدنيا من الغنيمة، والتفضيل الثاني: هو ما يخولهم في الآخرة، فنبه بإفراد الأول وجمع الثاني على أنّ ثواب الدنيا في جنب ثواب الآخرة يسير (١).

قال الحافظ ابن حجر في احتهال هذا الوجه: « ويحتمل أن يكون المراد بقوله: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمُولِهِمُ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ أي من أولي المضرر وغيرهم، وقوله: ﴿ وَفَضَّلَ اللهُ ٱلمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجًا عَظِيمًا وَلَي الصرر وغيرهم، والله على القاعدين من غير أولي الضرر (٢٥٠).

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ٣/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٨/ ٢٦٢ .

٥- وقال الشوكاني: ﴿ فَضَّلَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى وَأَمُوَلِهِمُ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ وَرَجَةً ﴾ هذا بيانٌ لما بين الفريقين من التفاضل المفهوم من ذكر عدم الاستواء إجمالاً، والمراد هنا غير أولي الضرر حملاً للمطلق على المقيد...

﴿ وَكُلًا ﴾ ... أي كل واحد من المجاهدين والقاعدين وعده الله الحسني: أي المثوبة وهي الجنة »(١).

فهذه بعض نصوص العلماء التي تقرر أن الوعد بالحسنى يشمل الجماعات الثلاث من الصحابة رضوان الله تعالى عليهم مع اختلاف الدرجات والمثوبة بينها؛ لأن الأولى باشرت الجهاد بنفسها، والثانية معذورة لضرر بها، وهي إما مساوية للأولى في الثواب أو ناقصة عنها قليلاً، والثالثة موعودة بالحسنى لخلوص نيتها، فهي لم تقعد تقاعساً، ولم يتعين عليها الخروج بحيث كان فرض عين عليها، والله أعلم. وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.



<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني ١/٥٠٣ .



هـذه ثلاث آيات كريات من سورة آل عمران، نزلت في أعقاب غزوة أُحد تبيِّن فضل شهدائها وما لهم عند الله من المنزلة والكرامة (١)، وتبيِّن أيضاً فضل من نال درجة الشهادة بالقتل في سبيل الله إلى يوم القيامة، وها نحن ننعم في بعض ظلالها التي تبين فضل هؤلاء الشهداء، وفضل من سيلحق بهم، وفضل أصحاب رسول الله عليه عامة.

<sup>(</sup>۱) ينظر كون الآية نزلت في شهداء أحد في تفسير الطبري ٦/ ٢٢٧، وما بعدها، وتفسير القرطبي ٤/ ٢٦٨، وما بعدها، وقد أورد البخاري هذه الآية في صحيحه ٤/ ١٤٨٤، في كتاب المغازي تحت باب « غزوة أحد» .

#### في ظلال هذه الآيات الكريات:

ننعم في هذه الظلال المبينة لفضل أهلها وعلو مقامهم من خلال ثلاثة محاور:

الأول: سبب نزولها، والثاني: معناها وفوائدها، والثالث: سياق الآيات وربطها بها قبلها، وما فيه من الفوائد.

أولاً: أسباب نزول هذه الآية (١):

جاءت روايات عدة في سبب نزول هذه الآيات، تبين معناها وتبين فضل شهداء أحد:

ا - عن جابر بن عبد الله قال: لما قُتل عبد الله بن عمرو بن حرام يوم أحد لقيني رسول الله عن فقال: «يا جابر، مالي أراك منكسراً؟» قال: قلت : يا رسول الله، استشهد أبي وترك عيالاً وديناً، قال: «أفلا أبشرك بها لقي الله به أباك؟ »، قال: بلى يا رسول الله، قال: «ما كلم الله أحداً قط إلا من وراء حجاب، وكلم أباك كفاحاً، فقال: يا عبدي تمَن أحداً قطك، قال: يا رب تحييني فأقتل فيك ثانية، فقال الرب سبحانه: إنه سبق مني أنهم إليها لا يرجعون. قال: يا رب فأبلغ مَنْ ورائي، قال: فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَمُولَنَا بَلَ أَحْياء عُند رَبّه مَ يُرْدَقُونَ ﴾ "(٢).

<sup>(</sup>١) بدأت بها لقوة دلالتها على فضل شهداء أحد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٥/ ٢٣٠، برقم ٢٠١٠، وابن ماجه ١/ ٦٨، برقم ١٩٠ وهذا لفظه.

٢- وعن ابن عباس رضي الله عنها قال: قال رسول الله على: « لمّا أصيب إخوانكم بأحد جعل الله أرواحهم في جوف طير خُضْرٍ تَرِدُ أنهارَ الجنّة تأكل من ثهارها وتأوي إلى قناديل من ذهب معلّقة في ظل العرش، فلما وجدوا طيبَ مأكلِهم ومَشرَبِهم ومَقيلِهم قالوا: مَنْ يبلّغ إخواننا عنا أنا أحياء في الجنة نرزق لئلا يزهدوا في الجهاد ولا ينكُلوا (١) عند الحرب؟ فقال الله سبحانه: أنا أبلغهم عنكم. قال: فأنزل الله: ﴿ وَلَا تَحَسَبَنَ ٱلّذِينَ وَتُلُوا فِي سَبِيل ٱلله أَمُونَا ﴾ (١).

٣- وعن مسروق قال: سألنا عبد الله عن هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ٱمُواتًا بَلُ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِم يُرْزَقُونَ ﴾، قال: أما إنّا قد سألنا عن ذلك فقال: «أرواحهم في جوف طير خُضْرٍ، لها قناديل معلقة بالعرش تسرح من الجنة حيث شاءت ثم تأوي إلى تلك القناديل، فاطلع إليهم ربهم اطلاعة فقال: هل تشتهون شيئا ؟ قالوا: أيّ شيء نشتهي ونحن نَسْرَحُ من الجنة حيث شئنا ؟ فَفَعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنهم لن يُتركوا مِنْ أن يسألوا، قالوا: يا رب نريد أن ترد أرواحنا في أجسادنا حتى نقتل في سبيلك مرة أخرى. فلما رأى أن ليس لهم حاجة تركوا »(٣).

(١) نكل: عن العمل ينكل بالضم: إذا جبن وفتر وضعف.

<sup>(</sup>۱) مكل: عن العمل ينكل بالصم: إذا جبن و فتر و صعف. (٧) أن أن أن العمل ينكل بالصم: إذا جبن و فتر و صعف.

<sup>(</sup>۲) أخرجـه أبـو داود ۳/ ۱۰، برقـم ۲۵۲، وأحمد ۱/ ۲۶۵، والحاكـم ۲/ ۸۸، ۲۹۷-۲۹۸، وصححه الحاكم على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه ٣/ ١٥٠٢ برقم ١٨٨٧ .

وزاد الترمذي في إحدى رواياته: « وتُقْرِئُ نبينا السلام، وتُخْبِرُه أَنْ قد رَضِينا، ورُضِيَ عنا »(١). فهذا بعض ما ورد في سبب نزولها مما يوضح فضل شهداء أحد.

أ) قول ه تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُوَتَّا بَلَ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾:

١ - الخطاب في ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ﴾ كما قال جمعٌ من المفسرين: يجوز أن يكون للنبي عليه تعليماً له وليعلّم المسلمين، أو لكل من يتأتى له الخطاب(٢).

يقول الإمام الطبري في معنى هذه الآيات: « ﴿ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾، يعني: الذين قتلوا بأحد من أصحاب رسول الله ﷺ ﴿ ٱمُوَتَا ﴾، يقول: ولا تحسبنهم يا محمد أمواتاً، لا يحشّون شيئًا، ولا يلتنُّون ولا يتنعمون، فإنهم أحياء عندي، متنعمون في رزقي، فرحون مسرورون بها آتيتهم من كرامتي وفضلي، وحبَوْتهم به من جزيل ثوابي وعطائي » (٣).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥/ ٢٣٢، حديث رقم ٢٠١١.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الرازي ٥/ ٩٧، وروح المعاني ٤/ ١٢١، والتحرير والتنوير ٤/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٦/ ٢٢٧ - ٢٢٨ .

٢ - وإذا كانت أرواح الأموات خالدة، فإن أرواح الشهداء تحيا حياة زائدة على هذا البقاء الثابت لأرواح جميع الناس، حياة أخص وأكمل (١).

ب) وأما قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾، ففيه من المعاني والفوائد:

۱ – أن الله تعالى جمع لهؤلاء الشهداء مسرة أخرى غير مسرتهم بها لقوا من الكرامة، وهي سرورهم بها « يتبين لهم من حُسْن حال إخوانهم الذين تركوهم أحياء، وهو أنهم عند قتلهم في سبيل الله تعالى يفوزون كها فازوا و يحوزون من النعيم كها حازوا »(۲). فهذا نوع آخر من إكرام الله تعالى لهم.

٢ - وإذا ربطنا هذه الآية بها ورد في سبب نزولها، دلنا ذلك على ما كان
 بين هؤلاء الشهداء وأصحابهم رضي الله عنهم من شدّة التعلُّق وخلوص
 الأخوة في الله تعالى، فقد رغِبَ هؤلاء الشهداء أن يَبْلُغ إخوائهم الأحياء

<sup>(</sup>۱) يقول الطاهر بن عاشور في ذلك: « وقد أثبت القرآن للمجاهدين موتاً ظاهراً، بقوله ﴿ فَيَلُوا ﴾ ونفي عنهم الموت الحقيقي، بقوله: ﴿ بَلَ أَحْيَا أَهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرِّزَفُونَ ﴾ فعلمنا أنهم وإن كانوا أموات الأجسام فهم أحياء الأرواح حياة زائدة على حقيقة بقاء الأرواح، غير مضمحلة، بل هي حياة بمعنى تحقق آثار الحياة لأرواحهم من حصول اللذات والمدركات السارة لأنفسهم، ومسرتهم بإخوانهم، ولذلك كان قوله ﴿ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ دليلاً على أن حياتهم خاصة بهم ليست هي الحياة المتعارف عليها في العالم، أعني حياة الأجسام وجريان الدم في العروق، ونبضات القلب، ولا هي حياة الأرواح الثابتة لأرواح جميع الناس » . (التحرير والتنوير ٤/ ١٦٥ – ١٦٦) .

ما نالوه من الفضل والنعيم والدرجة العالية ليستمروا على ما هم عليه من الجهاد ولا يتوانوا عنه فيفوزوا بها فازوا كها جاء في رواية أبي داود وغيره أنهم قالوا: « مَنْ يبلّغ إخواننا عنا أنا أحياء في الجنة نرزق، لئلا يزهدوا في الجهاد ولا ينكُلوا (١) عند الحرب؟ فقال الله سبحانه: أنا أبلغهم عنكم. قال: فأنزل الله: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَمُوتًا ﴾ "(٢).

٣- وهذه البشارة تدل أيضاً على كون الصحابة الذين لم يلحقوا بعد بشهداء أحد هم أُولياء لله تعالى، قد جمعوا بين الإيهان والتقوى، فقد نفى الله عنهم الخوف والحزن وهو ما لا يكون إلا لأوليائه تعالى، كما في قوله: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيانَهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمُ يَحُنُونُونَ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ أَوْلِيانَهُ اللهُ أَم لَم يَعْتَلُوا في حياتهم الدنيا، قُتلوا في صيالهم الدنيا، قُتلوا في سبيل الله أم لم يقتلوا (٣).

#### ٤ - وفي هذه الآية إشارة إلى بشرى أخرى، نص عليها الطاهر بن

(١) نكل عن العمل ينكل بالضم: إذا جبن وفتر وضعف، جامع الأصول ٩/ ٤٩٧ .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص ۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) يقول النيسابوري في تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان (٣/ ١٢٦): «يبشرهم الله بأن من تركوا خلفهم من المؤمنين يبعثون آمنين يوم القيامة، فهم مستبشرون بأن لا خوف عليهم ». وينظر هذا الوجه، وهو عدم تقيد البشرى بالقتل في سبيل الله في تفسير الرازي ٥/ ٩٨، والقرطبي ٤/ ٢٧٥.

عاشور رحمه الله، فقال: « وفي هذه الآية بشارة لأصحاب أُحد الأحياء بأنهم لا تلحقهم نكبة بعد ذلك اليوم »(١).

فقد أخرج البيهقي عن ابن شهاب أن النبي على قال يوم أحد: «أما إنّ المشركين لن يصيبوا منا مثلها أبداً » (٢).

وأخرج ابن سعد عن الواقدي عن شيوخه أن رسول الله عَلَيْهُ قال: « لن ينالوا منا مثل هذا اليوم حتى نستلم الركن » (٣).

ج) قوله تعالى: ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾:

هذا الاستبشار الثاني للشهداء إما أن يكون لتأكيد الاستبشار في الآية السابقة، وإما أن يكون استبشروا خاصاً بهؤلاء الشهداء بعد أن استبشروا بإخوانهم الذين لم يلحقوا بعد بهم (٤)، تكملة لبيان عظم ما هم فيه من النعمة والسرور.

والمعنى: أنهم «يفرحون بها حباهم به تعالى ذِكْرُه مِن عظيم كراماته عند ورودهم عليه ... وبها أسبغ عليهم من الفضل وجزيل الثواب على ما سلف منهم من طاعة الله ورسوله عليه وجهاد أعدائه »(٥).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٦٠ .

<sup>(</sup>۲) دلائل النبوة ٣/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكرى ٢/ ٤٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير أبي السعود ٤/ ١١٣، وفتح القدير ١/ ٣٩٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٦/ ٢٣٨ .

﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجُرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾: يعني كما أنه تعالى لا يضيع أجر المجاهدين والشهداء، كذلك لا يضيع أجر المؤمنين .

د) وفي هذه الآية بيان لعظم هذا الاستبشار وما هم فيه من السرور والكرامة والنعيم، وهذا مستفاد من تنكير قوله تعالى: ﴿بِنِعْمَةِ ﴾ فهو تنكير للتفخيم، ومستفاد مِنْ وصفِ هذه النعمة بكونها كائنة (من الله) تعالى، الذي هو فخامة أخرى تؤكد الفخامة الأولى، وهي الفخامة الذاتية في النعمة، ومستفاد أيضاً من قوله تعالى: ﴿ وَفَضْلٍ ﴾ أي زيادة عظيمة يؤتونها كما في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسُنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ (١).

فهذه بعض فوائد هذه الآية التي توضح فضل هؤلاء الشهداء وإخوانهم من الصحابة الذين لم يلحقوا بهم.

ثالثاً: سياق الآيات وربطها بها قبلها وما فيه من الفوائد:

المتأمل في سياق هذه الآيات وفي ربطها بها قبلها يجد أن فيها لوناً من ألوان كمال عناية الله تعالى برسوله على وبأصحابه، دالاً على علو مقامهم عنده.

بيان ذلك:

١ – أن هـذه الآيات الثلاث نزلت تخفِّفُ عن رسول الله على وعن أصحابه شدة الحزن على شهداء أُحد، فقد قُتل فيها من المسلمين سبعون

<sup>(</sup>١) ينظر ذلك في تفسير أبي السعود ٢/١١٣، وروح المعاني ٤/ ١٢٤.

رجلاً (١)، ستة من المهاجرين، منهم حمزة بن عبد المطلب عمم النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه الله بن جحش، وبقيتهم من الأنصار (٢).

٢ - ونزلت هذه الآيات تَرُدُّ على تحزين المنافقين للمؤمنين، وترُدُّ على شاتتهم بهم، وذلك ببيان ما للشهداء عند الله من الكرامة، وأنهم ليسوا أمواتاً بل هم أحياء عند الله يرزقون، فإن رسول الله عَلَيْهُ لما خرج لقتال الكفار بأُحد رجع عبدُ الله بن أُبيّ بن سلول بثلث الجيش الخارج إلى أحد، منخذلاً هو وأصحابه عن رسول الله ﷺ، فلم حصل ما حصل شمت هؤلاء المنافقون بالمسلمين وأرادوا تحزينهم على قتلاهم بأنهم لو اتبعوا رأيهم ورجعوا عن الخروج إلى أحد لما حصل لهم ما حصل، كما جاء في قوله تعالى يصف المنافقين بأنهم: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخُونِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ۗ قُلُ فَأَدَرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٨]، فقال بعد هذه الآية مباشرة: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُواتًّا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِم يُرْزَقُونَ الله فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَمهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَكِسَّتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بهم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوكِ ﴿ ﴿ ﴿ فَا لَهُ مَا تَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٨ - ١٧١].

<sup>(</sup>۱) روى الحاكم في المستدرك (۲/ ۳۰۹) عن أبي بن كعب قال: «أصيب من الأنصار يوم أحد أربعة وستون، وأصيب من المهاجرين ستة». وينظر حديث أنس في صحيح البخاري ٤/ ١٤٦٤، رقم ٣٧٦٤، وحديث البراء بن عازب ٤/ ١٤٦٤، رقم ٣٧٦٤.

٣- وفي الآية وجه ثالث من أوجه العناية بأصحاب رسول الله على قريب من الوجه السابق، وهي أنها إجابة عن شُبهة من شُبه المنافقين التي يشطون بها المؤمنين عن القتال، ومحصّل هذه الشبهة: أن الجهاد يفضي إلى القتل، والقتلُ شيءٌ مكروه، فينبغي على العاقل التحرزُ منه، فرد الله على المنافقين هذه الشبهة - كها ذكر الإمام الرازي حيث قال -: «كيف يقال المنافقين هذه الشبهة - كها ذكر الإمام الرازي حيث قال -: «كيف يقال ذلك والمقتولُ في سبيل الله أحياه الله بعد القتل وخصّه بدرجات القربة والكرامة، وأعطاه أفضل أنواع الرزق، وأوصله إلى أجلِّ مراتب الفرح والسرور؟! فأيُّ عاقلٍ يقول إن مثل هذا القتل يكون مكروهاً! فهذا وجه النظم في الآية »(١).

فدحضُ اللهِ تعالى هذه الشبهات التي أثارها المنافقون في حق الصحابة هو من أقوى دلالات العناية بأصحاب رسول الله ﷺ .

فهذه بعض المعاني والفوائد المتعلقة بسياق هذه الآيات الكريهات.



<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٥/ ٩١.



يقول تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْ ۗ فَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدُّلُواْ بَنْدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٢٣].

هذه آية كريمة نزلت في أعقاب غزوة أُحد تخبر عن نموذج من كُمَّل المؤمنين هو غاية في العظمة، وهو نموذج رجال بذلوا غاية الجهد في الوفاء بها عاهدوا الله عليه من الصبر على البأساء والضراء وحين البأس ولو أفضى بهم إلى الموت، فتم لهم ذلك.

وقد دلّ سبب نزولها أنها نزلت في مدح جماعة من أصحاب النبي عليه منهم الصحابي الجليل أنس بن النضر رضي الله عنه وأشباهه من شهداء أحد، وفيمن حققوا العهد بها أظهروه من أفعالهم، وإن لم يستشهدوا فيها.

وسوف نتناول هذه الآية من خلال ثلاثة محاور: الأول: بيان معناها، والثاني: بعض ما ورد في سبب نزولها، والثالث: بعض ما فيها من الفوائد واللطائف، ثم نذكر ملحقاً ببعض ما ورد في ثبات النبي عَلَيْهُ في أحد،

وفي فضل من ثبت معه من المؤمنين، وبعض مواقفهم التي تبين فضلهم رضى الله عنهم .

## أولاً: بيان معنى الآية الكريمة والمراد بالمؤمنين:

قوله تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَلَهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ .

المراد بالعهد هنا -كما هو الظاهر في هذه الآية-: عهدان: أحدهما خاصُّ، والثاني أخصُّ (١).

فالخاص هو: الثبات عند لقاء العدو، وعدم الفرار مهما اشتدت الكروب، فيكون المعنى كما قال الآلوسي رحمه الله: «من المؤمنين رجال عاهدوا الله تعالى على الثبات والقتال إذا لقوا حرباً مع رسول الله على في شبب نزولها.

والثاني: عهد في معنى السابق وهو أخص منه، وهو: معاهدة الله على الشهادة في سبيله من أقوام بعضهم شهد بدراً وبعضهم لم يشهدها، يقول الزنخشري وغيره: «وذلك أن رجالاً من الصحابة نَذَرُوا أنهم إذا لقوا حرباً مع رسول الله عليه شبي ثبتوا، وقاتلوا حتى يُسْتَشْهَدُوا، وهم: عثمان ابن عفان، وطلحة، وسعيد بن زيد، وحمزة، ومصعب، وأنس بن النضر، وغيرهم رضوان الله عليهم »(٣).

<sup>(</sup>١) وهو ما تدل عليه كثير من أقوال المفسرين، وما جاء فيها يتعلق بها من الأحاديث.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ٢١/ ١٧٢، وينظر تفسير الطبري ١٩/ ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ٥٣٢، وتفسير أبي السعود ٧/ ٩٨.

كان ممن شهد بدراً من هؤلاء: حمزة ومصعب. ومن لم يشهدها منهم: عثمان، وطلحة=

وكلا العهدين ظاهر في هذه الآية. ويجمع ذلك أنهم رجال من المؤمنين ثبتوا في وجه العدو يوم أُحُد (١).

وقيل: المراد بالعهد عهد عام، وهو الاستقامة التامة، ومطلق الطاعة لله ولرسوله، ويدخل العهد الخاص دخولاً أولياً في هذا العهد (٢). يقول ابن عطية رحمه الله: « فالشهداء منهم، والعشرة الذين شهد لهم رسول الله علية منهم، إلى من حصل في هذه المرتبة ممن لم يُنص عليه »(٣).

ثم هؤ لاء الذين صدقوا فيها عاهدوا الله عليه فريقان: فريق قضى نَحْبَه وفريق ينتظر، وكلاهما في نفس المنزلة من الصدق(٤).

والمقصود بالنَّحْب في قوله تعالى ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَعْبَهُۥ ﴾: النذر والمعهد(٥). فالمعنى على ذلك كما يقول القرطبي أي: « منهم من بذل

<sup>=</sup> وسعيد بن زيد، وأنس بن النضر. فأما عثمان فكان يقوم على مداواة زوجته رقية ابنة رسول الله على بإذنه، وأما طلحة وسعيد فكانا بالشام وقت بدر، وضرب النبي فلم هؤلاء الثلاثة بسهمهم في بدر، وأخبرهم أيضاً بأجرهم، وأما أنس بن النضر فلم يخرج ككثير غيره لأن الخروج إليها لم يكن حتماً على الجميع، ولم يظنوا أن المسلمين سيلقون قتالاً. ينظر: سيرة النبي على لابن هشام: جريدة من شهد بدراً من المسلمين (٢/٧٥٧-٣٦٢).

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ٢١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر روح المعاني ٢١/ ١٧٢، وينظر الأقوال في المراد بالعهد في زاد المسير ٦/ ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ١٢/ ٤٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر السابق، ونظم الدرر ١٥/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٥) وهـ و ما اختاره أكثر المفسرين: يقول القرطبي ٢٤/ ١٦٠: « والمعني في هذا الموضع بالنحب النذرُ». وهو « الذي يقتضيه ظاهر بعض الأخبار» كما ذكر الآلوسي في روح المعاني ٢١/ ١٧٠. وينظر تفسير ابن كثير ٦/ ٣٩٢، والتحرير والتنوير ٢١/ ٣٠٨.

جهده على الوفاء بعهده حتى قُتل، مثل حمزة وسعد بن معاذ<sup>(۱)</sup> وأنس بن النضر وغيرهم، ومنهم من ينتظر الشهادة »<sup>(۲)</sup>.

وقيل المراد بالنَّحْب: الموت (٣)، فيكون المعنى: « أي مات على ما عاهد الله عليه »(٤).

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَننَظِرُ ﴾ أي: « ومنهم من ينتظر ما وعد الله من نصره أو الشهادة على ما مضى عليه أصحابه »(٥). أو مقيم على مطلق المتابعة الكاملة (٦).

يقول الشوكاني رحمه الله تعالى: « ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَننَظِرُ ﴾ قضاء نحبه حتى يحضر أجله كعثمان بن عفان وطلحة والزبير وأمثالهم، فإنهم مستمرون على الوفاء بها عاهدوا الله عليه من الثبات مع رسول الله عليه والقتال لعدوه، ومنتظرون لقضاء حاجتهم وحصول أمنيتهم بالقتل وإدراك فضل الشهادة »(٧).

ومعنى قوله تعالى ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ بَدِيلًا ﴾: أي حافظ وا على العهد، فما

<sup>(</sup>١) لعل صوابه سعد بن الربيع الأنصاري رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٤/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) جامع الأصول ٩/٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ١٤/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ١٩/ ٦٢، عن يزيد بن رومان .

<sup>(</sup>٦) نظم الدرر ١٥/ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٧) فتح القدير ٤/ ٢٧٢، وينظر نحوه في تفسير أبي السعود ٧/ ٩٨.

أوقعوا شيئاً من تبديل بفَتْرة أو توان، وثبتوا عليه راغبين فيه مراعين لحقوقه على أحسن ما يكون (١).

يقول ابن كثير رحمه الله: « وما غيَّروا عهدهم، وبدَّلوا الوفاء بالغدر، بل استمروا على ما عاهدوا الله عليه، وما نقضوه كفعل المنافقين الذين قالوا: ﴿ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴾ [الأحزاب: ١٣]، ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَ دُواْ اللهَ مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ إَلَّا ذَبْنَرَ ﴾ [الأحزاب: ١٥]» (٢).

ثانياً: ما ورد في سبب نزول هذه الآية:

نزلت هذه الآية في بعض أصحاب رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عدة، منها:

١ – أنها نزلت في أنس بن النضر رضي الله تعالى عنه، وأشباهه ممن لم
 يشهدوا بدراً، وعاهدوا فوفوا في أحد ونالوا الشهادة:

- فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «غاب عمي أنس بن النضر عن قتال بدر، فقال: «يا رسول الله غبتُ عن أوّل قتالٍ قاتلتَ المشركين، لئن الله أشهدني قتال المشركين ليرين الله ما أصنع ». فلما كان يوم أُحد وانكشف المسلمون قال: « اللهم إنى أعتذر إليك مما صنع هؤلاء

<sup>(</sup>١) ينظر نظم الدرر ١٥/ ٣٢٩، وروح المعاني ٢١/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٦/ ٣٩٥، وينظر تفسير الطبري ١٩/ ٦٧.

يعني أصحابه، وأبراً إليك مما صنع هؤ لاء يعني المشركين ((). ثم تقدّم فاستقبله سعد بن معاذ فقال: «يا سعد بن معاذ، الجنة وربِّ النضر، إني أجد ريحها من دون أُحد »، قال سعد: «فها استطعت يا رسول الله ما صنع ». قال أنس: فوجدنا به بضعاً وثهانين ضربة بالسيف أو طعنة برمح أو رمية بسهم، ووجدناه قد قُتل وقد مَثَّل به المشركون، فها عرفه أحد إلا أختُه ببنانه. قال أنس: كنّا نُرى أو نظن أن هذه الآية نزلت فيه وفي أشباهه: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنه دُواْ ٱللّهَ عَلَيْهِ ﴾. إلى آخر الآية "(٢).

٢ - ومنهم طلحة بن عبيد الله رضي الله تعالى عنه، وهو ممن لم يشهد بدراً، وعاهد فوفى في أحد ولم ينل الشهادة فيها:

فقد صرح النبي عَلَيْ أنه منهم، وهو «أحد العشرة المبشرين بالجنة – ولم يقتل في حياة النبي عَلَيْ أنه منهم، وهو النبي عَلَيْ في أُحد، وفعل ما لم يفعله غيره: لزم النبي عَلَيْ فلم يفارقه، وذَبّ عنه، ووقاه بيده حتى شلت إصبعه، فشهد النبي عَلَيْ أنه قضى نحبه »(٣).

- فعن موسى وعيسى ابني طلحة عن أبيها طلحة: أن أصحاب

<sup>(</sup>١) قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٦/ ٢٣: «قال الزين بن المنير: من أبلغ الكلام وأفصحه قول أنس بن النضر في حق المسلمين (أعتذر إليك) وفي حق المشركين (أبرأ إليك) فأشار إلى أنه لم يرض الأمرين جميعاً مع تغاير هما في المعنى ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه ٣/ ١٠٣٢، برقم ٢٦٥١.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ١٥/ ٣٢٨-٣٢٩، وينظر معرفة الصحابة لأبي نعيم ١/ ٩٦، حديث رقم ٣٩٧، وما بعده .

رسول الله على قلوا لأعرابي جاهل: سله عمّن قضى نحبه مَن هو؟ وكانوا لا يجترئون على مسألته يوقرونه ويهابونه، فسأله الأعرابي فأعرض عنه، ثم سأله فأعرض عنه، ثم سأله فأعرض عنه، ثم إني اطلعت من باب المسجد وعليَّ ثياب خُضر، فلمَّا رآني رسول الله على قال: « أين السائل عمّن قضى نحبه؟ »، قال: أنا يا رسول الله، قال: « هذا ممن قضى نحبه » (١).

- وعن موسى بن طلحة قال: كنا عند معاوية فقال: أشهد لسمعت رسول الله ﷺ يقول: « طلحة ممن قضى نحبه »(٢).

٣- وممن نزلت فيهم: مصعب بن عمير رضي الله عنه، وهو ممن شهد بدراً واستشهد في أحد<sup>(٣)</sup>:

- فعن أبي ذر رضي الله عنه قال: لما فرغ رسول الله عَيَا يوم أحد مر على مصعب الأنصاري مقتو لا على طريقه فقرأ: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا ٱللهَ عَلَيْهِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ٥/ ٣٥٠، برقم ٣٢٠٣، ٥/ ٦٤٥، برقم ٣٧٤٢. وأبو يعلى ٢٦/٢، برقم ٦٦٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ٥/ ٣٥٠، برقم ٢٠٢٣، وابن ماجه ١/ ٤٦، برقم ١٢٧، ١٢١، واللفظ له. وروى أبو نعيم في معرفة الصحابة ١/ ٩٦، رقم ٣٦٩ وابن حبان في صحيحه ٥١/ ٤٣٩، برقم ١٩٨٠ وغيرهما: عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان أبو بكر رضي الله عنه إذا ذكر يوم أحد، قال: ذاك كله يوم طلحة، أتينا طلحة في بعض تلك الجفار، فإذا به بضع وسبعون أو أقل أو أكثر، بين طعنة ورمية وضربة، وإذا قد قطعت أصبعه فأصلحنا من شأنه »، وهذا لفظ أبي نعيم. وسنده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير في جامع الأصول ١٢/ ٨١٥: « وفيه نزلَ ﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ اللَّهَ عَلَيْدِ ﴾ ».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٣/ ٢٠٠، وأبو نعيم في الحلية ١/٧٠١ - ١٠٨، وصححه الذهبي.

ثالثاً: بعض ما في هذه الآية من المعاني والفوائد واللطائف التي تبين فضل أصحابها:

من هذه المعاني والفوائد:

1 – أن الله تعالى وصفهم بأنهم رجال، وفي ذلك إشارة إلى قوتهم في دينهم وشدة عزمهم وصبرهم، وفي هذا الوصف – أيضاً – كما يقول الطاهر بن عاشور: « زيادة في الثناء ؛ لأن الرَّجُل مشتق من الرِّجْل، وهي قوة اعتباد الإنسان، كما اشتق الأيد من اليد »(١). والتنوين في قوله تعالى «رِجَالٌ » تنوين للتعظيم، يقول البقاعي: « أي رجال في غاية العظمة عندنا»(١).

٢ - ومنها أن الله أخبرنا بحقيقة ما في قلوبهم من الصدق، وبها يدل
 على اشتياقهم للشهادة في سبيله، فهي شهادة قطعية من الله تعالى لهم
 رضي الله عنهم .

يقول الآلوسي رحمه الله: « وفي وصفهم بالانتظار المنبئ عن الرغبة في المنتظر شهادةٌ حقّةٌ بكمال اشتياقهم إلى الشهادة »(٣). فهذا بعض ما كان عليه هذا الفريق، وما كان عليه أصحاب رسول الله عليه عامة.

٣- وفي قوله تعالى في حق الجميع: ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ بَرْدِيلًا ﴾ فوائد:

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢١/ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر ١٥/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٢١/ ١٧٢ .

الأولى: أن الله نفى عن الفريقين أي تبديل أو تغيير، نفياً مؤكداً ؛ لأن قوله تعالى: ﴿ بَرِيلًا ﴾ مصدر، والمصدر جاء ليدل على العموم، وأما تأكيد النفي فإنه مفعول مطلق مؤكد لـ (بدلوا) المنفي (١).

والفائدة الثانية: تساوي الفريقين في الصدق كما ذكرنا.

والثالثة: بشرى وشهادة للفريق المنتظر بأنه سيحافظ على العهد حتى يلحق بالسابقين الذين قضوا نحبهم.

يقول العلامة الدكتور محمد محمد أبو موسى في بيان ذلك: «وقد أخبر عن الفريق الذي قضى نحبه بعدم التبديل مع أنه ظاهر، ليشير بجمع الفريقين في ضمير واحد<sup>(۱)</sup> إلى المساواة بينها، والإشعار بأن هؤلاء سيلحقون بهم عند ربهم، وما نكثوا عهداً، وما حرفوا قولاً »<sup>(۳)</sup>.

## ٤ - وقوله تعالى: ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ تَبَّدِيلًا ﴾ كما جيء به لمدح هؤلاء المؤمنين،

وقد ذكر الآلوسي رحمه الله هذه المعاني في تفسيره ( ٢١/ ١٧٢) فقال: «وما بدلوا عهدهم وما غيروه تبديلاً، لا أصلاً ولا وصفاً، بل ثبتوا عليه راغبين فيه مراعين لحقوقه على أحسن ما يكون. أما الذين قضوا فظاهر، وأما الباقون فيشهد انتظارهم أصدق شهادة، وتعميم عدم التبديل للفريق الأول مع ظهور حالهم للإيذان بمساواة الفريق الثاني لهم في الحكم ».

<sup>(</sup>۱) ينظر: من أسرار التعبير القرآني لمحمد محمد أبو موسى ص ۱۸۱، والتحرير والتنوير ٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) وهو واو الجماعة في قوله تعالى: (بدلوا).

<sup>(</sup>٣) من أسر ار التعبير القرآني ص ١٨٢.

جيء به أيضاً - كها ذكر المفسرون - تعريضاً بذم أهل النفاق (۱). وليس معناه - والله أعلم - أن غيرهم من المؤمنين بدّل - حاشاهم ذلك - يقول الطاهر بن عاشور رحمه الله: «قوله ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ بَبْدِيلًا ﴾ فهو في معنى ﴿ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللّهَ عَلَيْهِ ﴾، وإنما ذُكر هنا للتعريض بالمنافقين الذين عاهدوا الله لا يولُّون الأدبار ثم ولوا يوم الخندق فرجعوا إلى بيوتهم في المدينة »(۲).

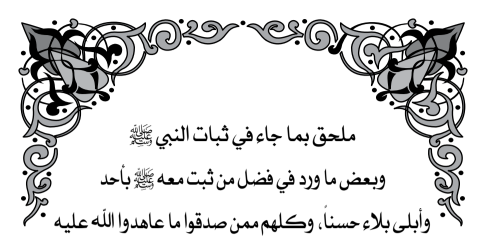
ومن فوائد هذه الآية: أن فيها إشارة إلى فضل أهل غزوة الأحزاب، فهي وإن نزلت في أهل غزوة أحد، فإن ورودها في سياق آيات غزوة الأحزاب - التي كفى الله فيها المؤمنين القتال بإرسال الريح على المشركين ففرقتهم وولوا هاربين - يشير إلى مدح أهل هذه الغزوة وأنهم ممن صدقوا ما عاهدوا الله عليه، بثباتهم واستعدادهم للقاء العدو الكثير وعزمهم على بذل أنفسهم، وكيف لا وقد قابلوا هذا الجمع الكبير من الأحزاب بصبر وثبات كما قال تعالى: ﴿ وَلَمَّارَءَا ٱلْمُؤمنُونَ ٱلْأَخْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمُ إِلّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢]. ولكن صِدْق أهل غزوة أحد كان بالنية والعمل معاً، وصدق هؤ لاء كان بالنية والاستعداد".

فهذه بعض المعاني والفوائد في هذه الآية، وكلها دالة على فضل هؤلاء الأصحاب رضى الله عنهم، والمتأمل يجد الكثير.

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير القرطبي ١٤/ ١٦٠، وتفسير ابن كثير ٦/ ٣٩٥، ونظم الدرر ١٥/ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢١/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر قريب من هذا المعنى في التحرير والتنوير ٢١/ ٣٠٦- ٣٠٧.



# أولاً: ذِكْرُ ثباتِ النبيِّ عَلَيْهِ فِي غزوة أحد وما ناله من شدة الأذى:

روى البيهقي في دلائل النبوة من طريق الواقدي «عن المقداد بن عمرو رضي الله عنه فذكر حديثاً في يوم أحد وقال: فأوجعوا والله قتلاً ذريعاً، ونالوا من رسول الله عليه ما نالوا، ألا والذي بعثه بالحق إنْ زال رسول الله عليه شبراً واحداً (۱)، وإنه لفي وجه العدو، ويفيء إليه طائفة من أصحابه مرة، وتفترق مرة عنه، فربها رأيته قائماً يرمي عن قوسه، ويرمي بالحجر حتى تحاجزوا، وثبت رسول الله عليه في عصابة ثبت معه »(۲).

وقال الواقدي في المغازي في قتال النبي على وثباته: « وباشر رسول الله على الله القتال فرمى بالنَّبل حتى فنيت نَبله، وتكسرت سِيةُ قوسه (٣)، وقبل

<sup>(</sup>١) أي: ما زال ولا تحرك عن مكانه .

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) سِيَةُ القَوْسِ: مخففاً: ما عُطِف من طَرَفَيها إلى موضع الوتر، والقوس لها سِيَتان. ينظر النهاية مادة (سيه) والجامع لابن الأثر ٨/ ٣٦٧.

وفي هذه الغزوة قَتَل النبيُّ عَلَيْكَ مِن المشركين عدوَّ الله أُبيّ بن خَلَف، وعمرو بن عبد الله بن عُمير بن حذافة الجُمَحي (٢).

فعن سعيد بن المسيب عن أبيه قال: « أقبل أبي بن خلف يوم أحد إلى النبي عَلَيْ يريده فاعترض رجال من المؤمنين فأمرهم رسول الله عَلَيْ فخلوا سبيله فاستقبله مصعب بن عمير أخو بني عبد الدار ورأى رسول الله عَلَيْ ترقوة أبيًّ من فُرْجة بين سابغة الدرع والبَيْضة فطعنه بحربته فسقط أبيّ عن فرسه (٣) ولم يخرج من طعنته دم فكسر ضلعاً من أضلاعه فأتاه أصحابه

<sup>(</sup>١) المغازي ١/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سيرة النبي عِيلِي البن هشام ٣/ ٣٩، ٩٦: ذكر قتلي المشركين بأحد.

<sup>(</sup>٣) من الفائدة أن نذكر رواية ابن هشام في سيرته (٣/ ٣٩) عن ابن إسحاق في قصة قتل النبي على أبي بن خلف، ففيها تسمية لمن كان مع النبي على في هذا الموقف، وحال النبي على من شدة التعب، وكيف أعان الله نبيه على مع شدة تعبه، قال: «فلما عرف المسلمون رسول الله على - [أي رأوه وعرفوا أنه لا زال حياً] - نهضوا به ونهض معهم نحو الشعب، معه أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، رضوان الله عليهم، والحارث بن الصّمة ورهط من المسلمين. لما أسند رسول الله على في الشعب أدركه أبي بن خلف الصّمة ورهط من المسلمين. لما أسند رسول الله عليه في الشعب أدركه أبي بن خلف التعبد الله المسلمين.

وأمّا ما جاء فيما أصاب النبي على فيها من الجراح والأذى واتفاق جماعة من المشركين على قتله واجتماعهم عليه عليه عليه عليه عليه عليه من المهاجرين من طريق الواقدي عن نافع بن جبير قال: «سمعت رجلاً من المهاجرين يقول: شهدت أُحداً فنظرت إلى النّبُل يأتي من كل ناحية، ورسول الله علي وسطها، كل ذلك يُصرف عنه، ولقد رأيت عبد الله بن شهاب الزهري يقول يومئذ: دلوني على محمد، فلا نجوت إن نجا، ورسول الله عليه إلى جنبه ما معه أحد، ثم جاوزه فعاتبه في ذلك صفوان فقال: والله ما رأيته،

<sup>=</sup> وهو يقول: أي محمد، لا نجوتُ إنْ نجوتَ، فقال القوم: يا رسول الله، أيعطف عليه رجل منّا؟ فقال رسول الله: « دعوه »، فلما دنا تناول رسول الله على الحربة من الحارث بن الصمة، يقول بعض القوم فيما ذكر لي: فلما أخذها رسول الله على منه انتفض بها انتفاضة تطايرنا عنه تطاير الشعراء عن ظهر البعير إذا انتفض بها – قال ابن هشام: الشعراء ذُباب له لدغ – ثم استقبله فطعنه في عنقه طعنة تدأداً منها عن فرسه مراراً. قال ابن هشام: تدأداً يقول تقلب عن فرسه فجعل يتدحرج ». وينظر مغازي الواقدي ١/ ٢٥١.

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ٢/ ٣٢٧، وقال الذهبي: «على شرط البخاري ومسلم». وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٢/ ٤٠٣) عن عكرمة بنحوه وفيه أن النبي على رماه بالحربة بعد أن شُبج في وجهه، وكسرت رباعيته، وذَلِقَ من العطش، حتى جعل يقع على ركبتيه.

أحلف بالله إنه منا ممنوع، خرجنا أربعة فتعاهدنا وتعاقدنا على قتله، فلم نَخلُص إلى ذلك » (١).

وقال ابن سعد: « ونالوا من رسول الله على ... وعلاه ابن قميئة (٢) بالسيف فضربه على شقه الأيمن واتقاه طلحة بن عبيد الله بيده فشلت إصبعه، وادعى ابن قَمِيئة أنه قد قتله، وكان ذلك مما رعب المسلمين وكسرهم (٣).

وروى البخاري ومسلم عن سهل رضي الله عنه: أنه سئل عن جرح النبي عليه يوم أحد فقال: «جرح وجه النبي عليه وكسرت رَبَاعيته (٤) وهشمت البيضة (٥) على رأسه (١).

ورمى عتبة بن أبي وقاص النبي عليه أربعة أحجار فكسرت رَبَاعيته وأدمت شفتيه، وذلك حين علاه ابن قَمِئَة بالسيف فوقع في إحدى الحفرات المخبأة التي حفرت كفخ للمسلمين وهو لا يشعر أنها حفرة،

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) كذا في الطبقات، قال الحافظ ابن حجر في مقدمة الفتح (ص ٢٧٨): «عبد الله أو عمرو بن قمئة ». وهو ليثي، وهو بخلاف عمرو بن قميئة بن ذريح الثعلبي البكري الشاعر الجاهلي .

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكرى ٢/ ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر في الفتح (٢١/ ٢٠١): « والمراد بكسر الرَّباعية -وهي السن التي بين الثنية والناب- أنها كسرت فذهب منها فلقة ولم تقلع من أصلها ».

<sup>(</sup>٥) البيضة: أي الخوذة.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ٣/ ١٠٦٦، برقم ٢٧٥٤، ومسلم ٣/ ١٤١٦، برقم ١٧٩٠ .

فأوهنت هذه الوقعة ضربة ابن قَمِئَة، ودخلت حلقتا المِغْفَر (١) في وجنتي النبيِّ عَلَيْهِ (٢)، وجُحِست ركبيته (٣)، واشتد به العطش، وكل ذلك أنهك النبي عَلَيْهِ (٤)، فقد روى الواقدي عن أبي بشير المازني قال: «حضرتُ يوم أحد وأنا غلام، فرأيت ابن قميئة علا رسول الله عَلَيْهِ بالسيف، فرأيت رسول الله عَلَيْهِ وقع على ركبتيه في حفرة أمامه حتى توارى، فجعلت أصيح وأنا غلام - حتى رأيت الناس ثابوا إليه. قال: فأنظر إلى طلحة بن عبيد الله آخذاً بحضنه حتى قام رسول الله عَلَيْهِ (٥).

<sup>(</sup>۱) المغِفْر: زَرَدٌ - أي حلق - ينسج من الدروع على قدر الرأس وقيل هو رفرف البيضة. وقيل: حلق يتقنع بها المتسلح ويستر بها وجهه غير عينيه. ينظر فتح الباري ٦/ ٦٩، والقاموس المحيط (غفر).

<sup>(</sup>۲) يقول أبو بكر رضي الله عنه - لما لحق بالنبي على - في حق أبي عبيدة بن الجراح: «وذهبت لأنزع ذلك - [أي الحلقتين] - من وجهه، فقال أبو عبيدة: أقسمت عليك بحقي لما تركتني، فتركته، فكره أن يتناولهما بيده فيؤذي النبي على النبي المنه فأزَم عليهما بفيه، فاستخرج إحدى الحلقتين، ووقعت ثيّتُهُ مع الحلقة، وذهبت لأصنع ما صنع، فقال: أقسمت عليك بحقي لما تركتني، قال: ففعل مثل ما فعل في المرة الأولى فوقعت ثنيّتُهُ الأخرى مع الحلقة، فكان أبو عبيدة من أحسن الناس هتماً ». الدلائل للبيهقي تأريّتُهُ الأخرى مع الحلقة، فكان أبو عبيدة من أحسن الناس هتماً ». الدلائل للبيهقي عض بفمه كله شديداً . ينظر القاموس المحيط (أزم).

<sup>(</sup>٣) ينظر المغازي ١/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) روى ابن حبان في صحيحه (١٥/ ٤٣٩، حديث رقم: ٦٩٨٠) عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه في شدة إنهاك النبي وطلحة مما لقيا، قال: « وكان طلحة أشد نهكة من رسول الله عليه وكان نبي الله عليها أشد منه ».

<sup>(</sup>٥) المغازي ١/ ٢٤٤.

وأخرج الترمذي عن عبد الله بن الزبير بن العوام قال: كان على النبي عَلَيْ درعان يوم أحد فنهض إلى الصخرة فلم يستطع، فأقعد طلحة تحته وصَعِد النبيُّ عَلَيْ عليه حتى استوى على الصخرة، فقال: سمعت النبي عَلَيْ يقول: « أَوْجَبَ طَلْحَةُ »(١).

قال الحافظ ابن حجر فيما أصاب النبي من الأذى في أُحد: «ومجموع ما ذكر في الأخبار أنه شُبِّ وجهه، وكُسِرت رَباعيته، وجُرحت وَجنته وشفته السفلى من باطنها، ووهي مَنكِبه من ضربة ابن قَمِئَة، وجُحِشت ركبته، وروى عبد الرزاق عن معمر عن الزهري قال: (ضرب وجه النبيِّ يومئذ بالسيف سبعين ضربة وقاه الله شرها كلها) وهذا مرسل قوي ويحتمل أن يكون أراد بالسبعين حقيقتها أو المبالغة في الكثرة » (٢).

فهذا بعض ما نال النبيَّ عَيَّالَةً في هذه الغزوة من الأذى، وكيف صبر عَلَيْلَةً و ثبت.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤/ ٢٠١، برقم ٦٣٤، ٥/ ٦٣٤، برقم ٣٧٣٨، وأخرجه الحاكم بنحوه ٣/ ٢٥، وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي. وقد نهض النبي إلى الصخرة التي هناك يستوي عليها وينظر إلى الكفار ويشرف على الأبرار. ومعنى « أوجب طلحة »: أي الجنة بعمله هذا، أو بها عمل في ذلك اليوم... ينظر تحفة الأحوذي ٥/ ٣٤١.

ثانياً: بعض ما ورد في فضل من ثبت مع النبي ﷺ بأحد وأبلى فيها بلاء حسناً .

#### أ) تمهيد:

يقول الواقدي رحمه الله في غزوة أحد بعد أن دارت الدائرة فيها على المسلمين: «ثبت رسول الله على كما هو في عصابة صبروا معه أربعة عشر رجلاً، سبعة من المهاجرين وسبعة من الأنصار: أبو بكر، وعبد الرحمن بن عوف، وعلي بن أبي طالب، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيد الله، وأبو عبيدة بن الجراح، والزبير بن العوام، ومن الأنصار: الحباب بن المنذر، وأبو دجانة، وعاصم بن ثابت، والحارث بن الصّمة، وسهل بن حُنيف، وأسيد بن حضير، وسعد بن معاذ. ويقال: ثبت سعد بن عبادة، وعمد بن مسلمة، فيجعلونها مكان أسيد بن حضير وسعد بن معاذ.

وبايعه يومئذ ثمانية على الموت: ثلاثة من المهاجرين وخمسة من الأنصار: علي، والزبير، وطلحة رضي الله عنهم، وأبو دجانة، والحارث ابن الصِّمّة، وحباب بن المنذر، وعاصم بن ثابت وسهل بن حنيف، فلم يقتل منهم أحد... »(۱).

<sup>(</sup>۱) المغازي ۱/ ۲٤٠، وروى نحو ذلك ابن عساكر في تاريخ دمشق (۲٥/ ۷۰) بسنده عن ابن عباس رضي الله عنها قال: حدثني سعد بن عبادة قال: « بايع رسول الله على عصابة من أصحابه على الموت يوم أحد حين انهزم المسلمون فصبروا ولزموا وجعلوا يسترونه بأنفسهم، يقول الرجل منهم: نفسي لنفسك الفداء يا رسول الله، وجهي لوجهك الوقاء يا رسول الله، وهم يحمونه ويقونه بأنفسهم، حتى قُتل منهم من =

وروى الطبراني عن ابن عباس: أن ابن مسعود ثبت يومئذ مع رسول الله ﷺ (۱).

وقال الواقدي في رواية أخرى يذكر عددهم: « وحدثني عتبة بن جبيرة عن يعقوب بن عمرو بن قتادة قال: ثبت بين يديه يومئذ ثلاثون رجلاً كلهم يقول: وجهي دون وجهك، ونفسي دون نفسك، وعليك السلام غير مودَّع »(٢).

وروى ابن سعد نحو ما روى الواقدي بسنده عن سفيان بن عيينة قال: « لقد أصيب مع رسول الله على يوم أحد نحو من ثلاثين كلهم يجيء حتى يجثو بين يديه، ثم يقول: وجهي لوجهك الوقاء، ونفسي لنفسك الفداء، وعليك سلام الله غير مودّع »(٣).

فهذا بعض ما ورد في عدد من ثبت مع النبي عَلَيْهُ، وقد اختلف عددهم باختلاف الأحوال، لأن بعضهم تبع بعضاً في اللحاق بالنبي عَلَيْهُ فانفرد وبقي من لم يقتل منهم مع النبي عَلَيْهُ فانفرد

<sup>=</sup> قُتل، وهم أبو بكر، وعمر، وعلي، والزبير، وطلحة، وسعد، وسهل بن حنيف، وابن أبي الأقلح، والحارث بن الصمة، وأبو دجانة، والحباب بن المنذر...».

<sup>(</sup>١) ينظر المعجم الكبير ٩/ ٩٥، حديث رقم ٥٥١٥.

<sup>(</sup>٢) المغازي ١/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى ٢/ ٤٦، ويحتمل أن يكون هذا الأثر متصلًا عن سفيان عن يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد رضي الله عنه أو غيره . وهو سند الحديث الذي قبله، والله أعلم.

في رجل أو رجلين، ثم لحق بهم آخرون بعد أن كانوا مشغولين بالقتال والذَّبِّ عن أنفسهم (١).

ب) بعض الروايات في مواقف هؤلاء الأبطال رضي الله عنهم:

١ - من هـ ولاء الأبطال الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه: حمزة بن
 عبد المطلب رضى الله عنه:

فقد أخرج ابن أبي شيبة عن عُمير بن إسحاق قال: «كان حمزة يقاتل بين يدي رسول الله على أحد بسيفين ويقول: أنا أسد الله، قال: فجعل يقبل ويدبر، فعثر فوقع على قفاه مستلقياً وانكشط وانكشفت الدرع عن بطنه، فأبصره العبد الحبشي فزَرَقه برمح أو حربة فبقره بها »(٢).

<sup>(</sup>٢) المغازي ص ٢٢١، وأخرجه الحاكم مختصراً دون قصة قتله .

# ٢ - ومن هؤ لاء الأبطال الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه عبد الله بن جَحش الأسدي، أخو زينب بنت جحش زوج النبي ﷺ:

- فعن إسحاق بن سعد بن أبي وقاص قال: «حدثني أبي: أن عبد الله بن جحش قال يوم أُحد: ألا تأتي ندعو الله؟ فخلوا في ناحية فدعا سعد فقال: يا رب إذا لقينا القوم غداً فلقّني رجلاً شديداً بأسه شديداً حرَدُه فأقاتله فيك ويقاتلني، ثم ارزقني عليه الظّفَر حتى أقتله وآخذ سَلَبه. فقام عبد الله بن جحش ثم قال: اللهم ارزقني غداً رجلاً شديداً حرَدُه شديداً بأسه أقاتله فيك ويقاتلني، ثم يأخذني فيجدع أنفي وأذني فإذا لقيتك غداً قُلتَ: يا عبد الله فيمَ جُدع أنفك وأذنك؟ فأقول: فيك وفي رسولك، فيقول: صدقتَ. قال سعد بن أبي وقاص: يا بُني كانت دعوة عبد الله بن جحش خيراً من دعوتي، لقد رأيته آخر النهار وإن أذنه وأنفه لمعلقان في خيط »(۱).

#### ٣- ومنهم أبو دجانة الذي أخذ سيف رسول الله عَيْكَ بِحَقَّه:

- فعن أنس رضي الله عنه: « أنَّ رسولَ الله عَلَيْ أخذ سيفاً يوم أُحُد، فقال: « مَن يأخذُ مني هذا؟ » فبسطوا أيديَهم - كلُّ إنسان منهم يقول: أنا،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٧٦،، والبيهقي في الكبرى ٦/ ٣٠٧، وأبو نعيم في الحلية ١/ ٢٠٩، وصححه الحافظ في فتح الباري الحلية ١/ ٢٠٩، وصححه الحافظ في فتح الباري ٢ / ٢٤٨. وقال الهيثمي: « رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح ». ( مجمع الزوائد ٩ / ٣٠١).

أنا - فقال: « فمن يأخذه بحقّه؟ » فأحْجَم القومُ، فقال سِماك بن خَرَشَة، أبا - فقال: « فمن يأخذه بحقّه، قال: فأخذه فَفَلَقَ به هَامَ المشركين »(١).

#### ٤ - ومنهم جماعة من الأنصار:

- فعن أنس بن مالك: أن رسول الله على أُفرِدَ يوم أحد في سبعة من الأنصار ورجلين من قريش، فلما رَهِقوه (٢) قال: « مَنْ يردهم عنا وله الجنة، أو هو رفيقي في الجنة ». فتقدم رجل من الأنصار فقاتل حتى قُتل، ثم رَهِقوه أيضاً فقال: « مَنْ يردهم عنا وله الجنة، أو هو رفيقي في الجنة». فتقدم رجل من الأنصار فقاتل حتى قتل فتقدم رجل من الأنصار فقاتل حتى قتل، فلم يزل كذلك حتى قتل السبعة، فقال رسول الله على لصاحبيه: « ما أنصفنا أصحابنا » (٣).

- وعن أبي الزبير عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: « لما كان يومُ أُحد وولَّى الناسُ، كان رسولُ الله عَيْنَة في ناحية في اثني عشر رجلاً من الأنصار، فيهم طلحة بنُ عبيد الله، فأدركهم المشركون، فالتفت رسولُ الله عَيْنَة وقال: « مَنْ للقوم ؟ » فقال طلحة : أنا، فقال رسولُ الله عَيْنَة : « كما أنت »، فقال رجل من الأنصار: أنا يا رسولَ الله، فقال: « أنت »، فقاتل حتى قُتل.... ثم التفت فإذا المشركون فقال: « مَنْ للقوم؟ » فقال طلحة :

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٤/ ١٩١٧، برقم ٢٤٧٠، وابن أبي شيبة في المغازي ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) أي: قربوا مِنْه، ومنه المُرَاهِق وهو الذي قَارب الحُلُمَ. (تفسير غريب ما في الصحيحين لحمد بن فتوح الميورقي الحميدي ص ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه ٣/ ١٤١٥، برقم ١٧٨٩ . وابـن أبي شـيبة في المغـازي ص ٢٣٤ مختصر أ.

أنا، قال: « كما أنت »، فقال رجل من الأنصار: أنا، فقال: « أَنتَ »، فقاتل حتى قُتل، ثم لم يزل يقول ذلك ويخرج إليهم رجل من الأنصار فيقاتل قتال مَنْ قَبْله حتى يقتل حتى بقي رسول الله عَيْنَ وطلحة بن عبيد الله، فقال رسول الله عَيْنَ : « مَنْ للقوم؟ » فقال طلحة: أنا، فقاتل طلحة قتال الأحَدَ عَشر حتى ضُربت يده فقطعت أصابعُه فقال: حَسِّ (۱)، فقال رسول الله عَيْنَ : « لو قلت بسم الله لرَفَعَتْكَ الملائكة والناسُ ينظرون ». ثم رد الله المشركين » (۲).

- وروى الواقدي عن يعقوب بن عمرو بن قتادة: «أن رسول الله عليه لما لَحَمَه القتالُ وخَلُصَ إليه وذَبَّ عنه مصعب بن عمير وأبو دجانة حتى كثرت به الجراحة جعل رسول الله عليه يقول: «مَنْ رجل يشري نفسه ؟ » فو ثب فئة من الأنصار خمسة: منهم عمارة بن زياد بن السكن فقاتل حتى أثبتَ، وفاءت فئة من المسلمين فقاتلوا حتى أجهضوا أعداء الله . فقال رسول الله عليه لعمارة بن زياد: «اذْن مني، إليّ إليّ »، حتى وسده رسولُ الله عليه قدمَه، وبه أربعة عشر جرحاً »(").

(١) كلمة تقال للتوجع، قال ابن الأثير « حَسِّ: هي بكسر السين والتشديد: كلمة يقولهًا الإنسان إذا أصابه ما مَضَّه وأَحْرَقَه غَفْلَة كالجَمْرة والضَّرْبة ونحوهما ». النهاية: مادة (حس).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي ٦/ ٣٣٧، برقم ٣١٤٩.

<sup>(</sup>٣) المغازي ١/ ٢٤١.

## ٥ - ومنهم أبو طلحة الأنصاري زوجُ أُمِّ أنس بن مالك رضي الله عنه:

- فعن أنس رضي الله عنه قال: « لما كان يـوم أحد انهزم الناس عن النبي عليه أبي وأبو طلحة بين يـدي النبي عليه أبي مجوّب بـه عليه (۱) بِحَجَفَة (۲) له وكان أبو طلحة رجلاً رامياً شـديد القَدِّ (۱) يكسر يومئذ قوسين أو ثلاثاً، وكان الرجل يمر معه الجعية (٤) من النبل فيقول: « انثرها لأبي طلحة » . فأشرف النبي عليه ينظر إلى القوم فيقول أبو طلحة: يـا نبيّ الله، بأبي أنت وأمي لا تُشرف يصبك سـهم من سهام القوم، نحري دون نحرك . ولقد رأيت عائشة بنت أبي بكر وأم سليم وإنها لمشمرتان أرى خَدَم سوقها (٥) تنفُرنان أن القِرَبُ على مُتُونها تفرغانه في أفواه القوم ثم ترجعان فتملآنها شم تجيان فتفرغانه في أفواه القوم، ولقد وقع السيف من يدي أبي طلحة ثم تربي وإما ثلاثاً »(٧).

<sup>(</sup>١) مجوب به عليه أي: مترِّس عليه بنفسه يقيه من ضربات المشركين ونبالهم.

<sup>(</sup>٢) بحجفة: أي بترس من الجلد، وهو ترس ليس فيها خشب.

<sup>(</sup>٣) شديد القدِّ: أي شديد مد القوس: كناية عن استيفاء السهم جميعه في جذبة. (جامع الأصول ٨/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٤) الجعبة: التي تكون فيها السهام، تتخذ من الجلود. جامع الأصول ٨/ ٢٣٩

<sup>(</sup>٥) خَدَم سوقها: أي الخلاخيل. والخَدَم جمع خَدَمة، والخدمة: الخلخال. ينظر جامع الأصول ٨/ ٢٣٩، ولسان العرب ( خدم ) .

<sup>(</sup>٦) أي تقفز ان وثباً . النهاية مادة (نقز ) .

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ٣/ ١٣٨٦، برقم ٣٦٠٠، ٤/ ١٤٩٠، برقم ٣٨٣٧.

### ٦ - ومِن هؤلاء الأبطال الذين صدقوا العهد: سعد بن أبي وقاص:

وصفه سعيد بن المسيب فقال: «أشد المسلمين بأساً يوم أحد» (١)، فكان يرمي المشركين بنبله يدفع عن رسول الله علي حين تفرق المسلمون عن النبي علي من شدة القتال، وفيها فداه النبي علي بأبيه وأمه.

- فعن عمير بن إسحاق: « أن الناس انجفلوا عن النبي عليه يوم أُحد وسعد بن مالك يرمي و فتى ينبل له، فكلما فنيت نبلة دفع إليه نبلة، ثم قال: ارمه أبا إسحاق »(٢).

- وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: « ما سمعت رسول الله عنه قال: « ما يوم أحد: « ارم سعد، ويُلْكُهُ يَفدي أحداً بأبويه إلا سعداً، فإني سمعته يقول يوم أحد: « ارم سعد، فداك أبي وأمى »(٣).

#### ٧- ومنهم علي بن أبي طالب رضي الله عنه وجماعة كثيرة:

- فعن محمد بن كعب القرظي: « أن عليّاً لقي فاطمة يوم أحد فقال: خذي السيف غير مذموم، فقال رسول الله عليَّ: « يا عليُّ، إن كنت أحسنت القتال اليوم فقد أحسنه أبو دُجانة ومصعب بن عمير، والحارث بن الصّمّة، وسهل بن حنيف». ثلاثة من الأنصار ورجل من قريش»(٤).

<sup>(</sup>١) المغازي لابن أبي شيبة ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) نفسه، وانجفلوا عنه: أي ذهبوا مسر عين عنه. ينظر النهاية في غريب الحديث، مادة جَفَل.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٤/ ١٤٩٠، برقم ٣٨٣٣. والمغازي لابن أبي شيبة ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) المغازي لابن أبي شيبة ص ٢٣٥، وأخرجه ابن أبي شيبة عن عكرمة مرسلًا ص ٢٣٦، فهو شاهد له، وأخرجه بنحوه الحاكم في المستدرك ٣/ ٢٤، والطبراني في الكبير ٤/ ١٠١، ١١/ ٢٥١، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي «أخرجه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح». (مجمع الزوائد ٦/ ١٢٣).

- وعن عكرمة قال: قال علي: « لما انجلى الناس عن رسول الله عليه الناس عن رسول الله عليه الله على خير من أن أقاتل حتى أُقتل، فكسرت جَفن سيفي (١)، ثم حملت على القوم فأفر جوالي، فإذا أنا برسول الله على الله الله الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله على الله

- وعن جابر رضي الله تعالى عنه قال: « قال رجل يوم أحد لرسول الله على عنه قال: « قي الجنة »، فألقى تمرات كُنّ في يده فقاتل حتى قُتل». (٣)

#### ٨- ومنهم عمرو بن الجموح الأنصاري، وكان رضي الله عنه أعرج:

- فعن إسحاق بن يسار عن أشياخ من بني سَلِمة قالوا: «كان عمرو ابن الجموح أعْرجَ شديد العرج، وكان له أربعة بنون شباب يغزون مع رسول الله على إذا غزا، فلما أراد رسول الله على يتوجه إلى أحد قال له بنوه: إن الله عز وجل قد جعل لك رخصة، فلو قعدت فنحن نكفيك، فقد وضع الله عنك الجهاد، فأتى عمرو بن الجموح رسول الله على أذ بني هؤلاء يمنعونني أن أخرج معك، والله إني لأرجو يا رسول الله، إنّ بني هؤلاء يمنعونني أن أخرج معك، والله إني لأرجو

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: « جفون السُّيوف: أغها هُواحِدُها جفن ». النهاية ( جفن) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو يعلى ١/ ٣٥٨، برقم ٦٧٥. وحسّن إسناده البوصيري في إتحاف المهرة...، وقال الهيثمي: «رواه أبو يعلى وفيه محمد بن مروان العقيلي وثقه أبو داود وابن حبان وضعفه أبو زرعة وغيره، وبقية رجاله رجال الصحيح». (مجمع الزوائد ٦/ ٩٤). (٣) أخرجه البخاري ٤/ ١٤٨٧، برقم ٢٨٢٠، ومسلم برقم ١٨٩٩. قال الحافظ: «وفيه ما كان الصحابة عليه من حب نصر الإسلام، والرغبة في الشهادة». (فتح الباري ٧/ ٣٥٤).

أن أستشهد فأطأ بعرجتي هذه في الجنة، فقال له رسول الله عَلَيْ « أما أنت فقد وضع الله عنك الجهاد »، وقال لبنيه: « وما عليكم أن تدعوه لعل الله يرزقه الشهادة »، فخرج مع رسول الله عَلَيْ فقتل يوم أحد شهيداً »(١).

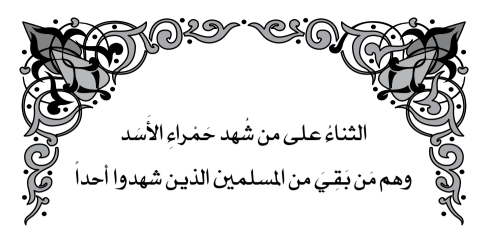
#### ٩ - ومنهم سعد بن الربيع الأنصاري الخزرجي رضي الله عنه:

- فعن مخرمة بن بكير عن أبيه قال: « بعثني رسول الله على يوم أُحد لطلب سعد بن الربيع وقال لي: « إنْ رأيته فأقرئه مني السّلام، وقل له: يقول لك رسول الله على: كيف تَجِدُك ؟ »، قال: فجعلت أطوف بين القتلى، فأصبته وهو في آخر رَمَق، وبه سبعون ضربة، ما بين طعنة برمح وضربة بسيف ورمية بسهم، فقلت له: يا سعد، إن رسول الله على يقرأ عليك السلام ويقول لك: خبرني كيف تجدك ؟ قال: على رسول الله السّلام، قل له: يا رسول الله أجدني أجد ريح الجنة، وقل لقومي الأنصار: لا عذر لكم عند الله أن يُخلَص إلى رسول الله على وفيكم شَفْرٌ يطرف. قال: وفاضت نفسه رحمه الله »(٢).

فهذه بعض المواقف لمن ثبتوا مع النبي عَلَيْ وأبلوا في أُحد بلاءً حسناً، ذكرناها أمثلة معرِّفةً بفضلهم ووفائهم، لا حَصْراً لهم ولا لمواقفهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٩/ ٢٤، وفي الدلائل ٣/ ٢٤٦، وأبو نعيم في معرفة الصحابة ٤/ ١٩٨٥، برقم ٤٩٨٢، وأحمد في المسند ٥/ ٢٩٩ بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ٢٠١، وصححه الذهبي. وأخرجه البيهقي في الدلائل ٣/ ٢٨٥، وقال: «طرف يطرف ».



يقول الله عز وجل: ﴿ الَّذِينَ اَسْتَجَابُواْ بِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابُهُمُ الْقَرِّحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَّقَواْ أَجُرُ عَظِيمُ ﴿ اللَّهِ وَالرَّسُولِ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَيْعَمَ الْمَاسَمُ مُ سُوّةٌ وَاتَّبَعُواْ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوّةٌ وَاتَّبَعُواْ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوّةٌ وَاتَّبَعُواْ وَضَوْنَ اللّهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ لَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ

نزلت هذه الآيات الكريهات تمدح المؤمنين الصادقين الذين لم تمنعهم جراحهم وآلامهم وما بهم من الجهد عن الاستجابة لأمر الله ورسوله، وهم الصحابة الذين خرجوا مع رسول الله على ألى حمراء الأسد<sup>(۱)</sup>، في اليوم الثاني من غزوة أحد لتعقب جيش المشركين، رغم ما أصابهم في أحد من غم وألم وقتل وجراحات، وبعد أن نفضوا أيديهم من دفن شهدائهم (۲). يقول القرطبي: «فربها كان فيهم المثقل بالجراح لا يستطيع

<sup>(</sup>١) حمراء الأسد: موضع على ثمانية أميال من المدينة. ينظر: معجم البلدان ٢/ ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الطبري ٦/ ٢٣٩ - ٢٤٠ .

المشي و لا يجد مركوباً، فربها يحمل على الأعناق، وكل ذلك امتثالٌ لأمر رسول الله على المعناق، وكل ذلك امتثالٌ لأمر

نزلت هذه الآيات تخلد ذكرهم، وتضرب بهم المثل للنُّفرة في سبيل الله في حال الإثقال، وفي الثبات والعزيمة وقوة الإيمان، وفي الوفاء بالعهد الذي بايعوا رسول الله عليه من السمع والطاعة في المنشط والمكره، وتعدهم بأن الله لا يضيع أجرهم كما لم يضع أجر الشهداء. فما أعظم هؤلاء القوم!

هذا الذي عليه جمهور المفسرين، وهو أن قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ ...الآيات، كان يوم حمراء الأسد(٢) .

يقول ابن كثير رحمه الله: « هذا كان يوم حمراء الأسد، وذلك أن المشركين لما أصابوا ما أصابوا من المسلمين كرُّوا راجعين إلى بلادهم، فلما استمروا في سيرهم تَنَدَّمُوا لم لا تَمَّموا على أهل المدينة وجعلوها

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٤/ ٢٧٧ .

<sup>(</sup>۲) يقول ابن عطية في المحرر الوجيز (٣/ ٤٢٦): «هذا هو تفسير الجمهور لهذه الآية وأنها غزوة أحد في الخرجة إلى حمراء الأسد، وشذَّ مجاهد رحمه الله فقال إن هذه الآية من قول ه ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ إلى قول ه ﴿ فَضَلٍ عَظِيمٍ ﴾ إنها نزلت في خروج النبي ﷺ إلى بدر الصغرى ». وذكر نحوه القرطبي (٤/ ٢٧٩) وقال: «شذَّ مجاهد وعكرمة ». وصوَّب ابن عطية ما ذهب إليه الجمهور. وقطع الطبري أن الآية الأولى في حمراء الأسد، وأورد في بقية الآيات قولين أحدهما أنها في بدر الصغرى سنة أربع، والآخر أنها في حمراء الأسد. ينظر تفسيره والآخر أنها في حمراء الأسد. ينظر تفسيره ٢/ ٢٥٢، وينظر تفسير البغوى ٢/ ١٣٧، وابن كثير ٢/ ٢٦٩، والآلوسي ٤/ ١٢٥٠.

الفيصلة. فلما بلغ ذلك رسول الله على نَدَبَ المسلمين إلى الذهاب وراءهم ليُرْعِبَهم ويريهم أن بهم قُوّة وجَلَداً، ولم يأذنْ لأحد سوى من حضر الوقعة يوم أحد، سوى جابر بن عبد الله رضي الله عنه ... فانتدب المسلمون على ما بهم من الجراح والإثخان طاعة لله عز وجل ولرسوله على الله عنه ...

وسوف ننعم في ظلال هذه الآيات المبينة لفضل هؤلاء الأصحاب بعد أن نورد بعض ما ورد فيها من الأحاديث والآثار التي تجلي هذه الحادثة وتمهد لبيان معاني هذه الآيات، ثم نذكر ملحقاً ببعض ما ورد في صفة الخارجين لها.

أولاً: ما صح في سبب نزول هذه الآيات، وبعض ما جاء في غزوة حمراء الأسد:

١- عن عائشة رضي الله عنها: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواُ لِلّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن اللهِ عَنها: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواُ لِلّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن اللهِ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرِّحُ لِلّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَٱتَّقَوْاْ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴾، قالت لعروة: (يا ابن أختي، كان أبواك منهم الزبير وأبو بكر، لمّا أصاب رسولَ الله عنه المشركون خاف أن يرجعوا قال: عنه المشركون خاف أن يرجعوا قال: ( من يذهب في إثرهم ؟ ) . فانتدب منهم سبعون رجلاً، قال: كان فيهم أبو بكر والزبير ( )(١).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٤/ ١٤٩٧، برقم ٣٨٤٩، وقد تفرد البخاري بهذا السياق، وأخرجه مسلم بنحوه ٤/ ١٨٨٠ برقم ٢٤١٨، وليس فيه التحديد بالسبعين .

والمشهور عند أصحاب المغازي أنه قد خرج مع رسول الله عَلَيْ كلُّ من بقي من المسلمين الذين شهدوا أحداً، فلعل هؤلاء السبعين هم الذين سبقوا ثم تبعهم الباقون(١).

٢- وعن عكرمة عن ابن عباس - وقال سفيان مرة أخرى: أخبرني عكرمة - قال: «لمّا انصرف أبو سفيان والمشركون عن أحد وبلغوا الروحاء قالوا: لا محمداً قتلتم، ولا الكواعب(٢) أردفتم، شرَّ ما صنعتم، فبلغ ذلك رسولَ الله عَلَيْ فندَبَ الناسَ فانتدبوا حتى بلغوا حمراء الأسد أو بئر أبي عيينة، فأنزل الله عز و جل: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواُ لِلّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن اللهِ عَنْ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾... (٣).

<sup>(</sup>۱) يقول الصالحي في سبل الهدى والرشاد (٤/ ٢٤٦ - ٤٤٧): «قال في البداية: هذا سياق غريب جداً، فإن المشهور عند أصحاب المغازي أن الذين خرجوا مع رسول الله على الله عبي الله مراء الأسد كل مَن شهد أحداً، وكانوا سبعائة كما تقدم، قتل منهم سبعون وبقي الباقون. قلت: الظاهر - والله أعلم - أنه لا تخالف بين قول عائشة وما ذكره أصحاب المغازي ؛ لأن معنى قولها: «فانتدب منهم سبعون» أنهم سبقوا غيرهم، ثم تلاحق الباقون، ولم ينبه على ذلك الحافظ في الفتح».

<sup>(</sup>٢) الكواعب جمع كاعبة، وهي المرأة حين يبدو ثديها للنهود. سبل الهدى والرشاد ٤/٩/٤.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير ١١/ ٢٤٧، رقم ٢١٦٣٢، والنسائي في الكبرى ١٠ ٥٥، برقم ١١٠١٧ ووقال الهيشمي: «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن منصور الجواز وهو ثقة ». (مجمع الزوائد ٢/ ١٢١). وقال الحافظ ابن حجر: «أخرجه النسائي وابن مردويه، ورجاله رجال الصحيح، إلا أن المحفوظ إرساله عن عكرمة وليس ابن عباس، ومن الطرق المرسلة أخرجه ابن أبي حاتم وغيره». (فتح البارى ٨/ ٢٢٨).

٣- ولما علم أبو سفيان والمشركون بخروج المسلمين إلى حمراء الأسد انصر فوا عائدين إلى مكة، وكان الذي أعلمهم بذلك مَعْبَد الخزاعي وخوَّفهم لقاء النبي عَلَيْ والمسلمين -وكان يومئة مشركا، وكانت خزاعة مسلمُهم ومشركُهم موضع نُصْحٍ لرسول الله عَلَيْ - فقد لقي مَعْبَد الجهني أبا سفيان بن حرب ومن معه بالروحاء وقد أجمعوا الرجعة إلى الرسول على الله عَلَيْ.

فقد روى الطبري وغيره بسنده عن محمد بن إسحاق صاحب السيرة عن عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمر و بن حزم، قال « ... فلما رأى أبو سفيان معبداً فقال: ما وراءك يا معبد؟ قال: محمدٌ، قد خرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط، يتحرَّقون عليكم تحرُّقا، قد اجتمع معه مَنْ كان تخلَّف عنه في يومكم، وندموا على ما صنعوا، فيهم من الحنق عليكم شيء لم أر مثله قط! قال: ويلك! ما تقول؟ قال: والله ما أراك ترتحل حتى ترى نواصي الخيل، قال: فوالله لقد أجمعنا الكرة عليهم لنستأصل بقيتهم، قال: فإني أنهاك عن ذلك، فوالله لقد حملني ما رأيتُ على أن قلتُ فيه أبياتًا من شعر، قال: وما قلتَ ؟ قال: قلت:

كَادَتْ تُهَـدُّ مِنَ الأصْوَاتِ رَاحِلَتِي إِذْ مِنَ الأَصْوَاتِ رَاحِلَتِي إِنْ الأَبَابِيل (١)

<sup>(</sup>١) (الجُرد) جمع أجرد، المراد بها الخيل الذي رقَّ شعرها وقصر. و(الأبابيل) الجماعات، واحدها إبِّيل.

# تَرْدِي بِأُسْدٍ كِرَامٍ لا تَنَابِلَةٍ عِنْد اللِّقَاء وَلا مِيلِ مَعَازِيل (١)

... فثنَى ذلك أبا سفيان ومن معه »(٢). فخذَّل اللهُ بذلك المشركين عن لقاء رسول الله ﷺ، وقذف في قلوبهم الرعب، وكفى المؤمنين القتال.

واتفق أبو سفيان مع رَكْبٍ من عبد القيس أن يخوفوا المسلمين ويخذِّلوهم عن وجهتهم فيرجعوا، يقول ابن إسحاق: ومرَّ به ركب من عبد القيس. فقال: أين تريدون ؟ قالوا: نريد المدينة. قال: ولم؟ قالوا: نريد الميرة. قال: فهل أنتم مبلِّغون عني محمّدًا رسالة أرسلكم بها، وأحمِّل لكم الميرة فهل أنتم مبلِّغون عني محمّدًا رسالة أرسلكم بها، وأحمِّل لكم هذه غدًا زبيبًا بعكاظ إذا وافيتموها؟ قالوا: نعم. قال: فإذا جئتموه فأخبروه أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لنستأصل بقيتهم، فمر الركب برسول الله على وهو بحمراء الأسد، فأخبروه بالذي قال أبو سفيان، فقال رسول الله على وأصحابه: «حسبنا الله ونعم الوكيل »(٣).

<sup>(</sup>۱) (تَردي) أي تسرع وهي تضرب الأرض بحوافرها، من ردى يَردي رَدياً، و(التنابلة) جمع تنبل، وهو القصير، وهو معيب في المقاتل، و(الميل) جمع أميل وهو الذي لا رمح له، وقيل الذي لا ترس له، وقيل الذي لا يثبت على السرج، و(المعازيل) الذين لا سلاح معهم . (تنظر هذه المعاني في سبل الهدى والرشاد ٤/ ٤٤٩)

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٦/ ٢٤٦ - ٢٤٧، ورواه ابن هشام عنه في سيرته (٣/ ٦٧ -٦٨)، مع اختلاف يسبر .

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦/ ٢٤٨، وسيرة النبي ﷺ لابن هشام ٣/ ٦٩.

ثانياً: بيان معاني الآيات وبعض ما فيها من الفوائد الدالة على فضل مَنْ شَهدَ حمراء الأسد:

أ) قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ بِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَاۤ أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ ٱحۡسَنُواْ مِنْهُمۡ وَٱتَّقَوْاْ أَجْرُ عَظِيمُ ﴾:

1- ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾: هـ و صفة للمؤمنين الذين ذكرهم الله في الآية السابقة في قوله ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، أي: « وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين المستجيبين لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح » (١). فهذا وعد بـأن الله لا يضيع أجرهم، أي لا يبطله، وإنها يحفظه لهم ويجازيهم عليه جزاء حسناً.

٢-و(القَرْح) هو الجروح والآلام، أي التي أصابتهم بأحد. ووصْفُ الصحابة بالاستجابة وهم على هذه الحالة مدح لا يخفى، فهو إشارة إلى صدقهم وإخلاصهم ؛ لأنه لا يستجيب للنداء ويتحامل على نفسه وهو على هذه الحالة إلا من تمحَّض لطلب مرضاة الله ، وهان عليه ما سواه .

٣- ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُم وَٱتَّقَوْا أَجْرُ عَظِيم ﴾: جمَعَ الله هنا بين وصفين، وهما الإحسان والتقوى، يقول أبو السعود رحمه الله: « والمقصود من الجمع

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ٢/ ١٣٨، وينظر الطبري ٦/ ٢٣٨. أي (الذين) في موضع خفض بدل من (المؤمنين)، وهذا وجه من الوجوه. ولها ثلاثة وجوه أخرى، وجهان منها في نفس المعنى السابق، وهما أن (الذين استجابوا) في موضع نصب بإضهار أعني، أو في موضع رفع على إضهار (هم). روح المعاني ٤/ ١٢٤.

بين الوصفين المدح والتعليل، لا التقييد؛ لأن المستجيبين كلهم محسنون ومتقون» (١). أي لهم أجر عظيم؛ لأنهم أحسنوا واتقوا.

٤- يقول الزمخشري رحمه الله: « (مِنْ) في قوله ﴿ لِلَّذِينَ أَحُسَنُواْ مِنْ) في قوله ﴿ لِلَّذِينَ أَحُسَنُواْ مِنْهُم ﴾ للتبيين، مثلها في قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩]، لأن الذين استجابوا لله والرسول قد أحسنوا كلهم واتقوا، لا بعضهم »(٢). فالوعد فيها لجميعهم لا لبعضهم، والله تعالى أعلم.

ب) قول ه تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمُ النَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمُ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾.

١ - المراد من (الناس) في قوله ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ جماعة بني عبد القيس أو نعيم بن مسعود . والمراد من (الناس) في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ ﴾ أبو سفيان ومن معه (٣) .

٢- في هذه الآية بيان لشدة إخلاصهم رضي الله عنهم، وثبات يقينهم في الله تعالى، حيث لم يلتفتوا إلى تخويف من خوفهم، ثقة في الله وتوكلاً عليه، فهذا ما في قلوبهم (٤)، وهو ما أفاده أيضاً التفويض في قولهم:

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٢/ ١١٣، وينظر روح المعاني ٤/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ١/ ٤٤١ . وينظر الكلام على آية سورة الفتح في ص ٩٧ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٣) ينظر المحرر الوجيز ٣/ ٤٢٤، وأبي السعود ٢/ ١١٤، وفتح القدير ١/ ٤٠٠. واقتصر صاحب المحرر على ركب عبد القيس. وينظر تفسير الطبري ٦/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير أبي السعود ٢/ ١١٤.

﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾. وكل ذلك من فضل الله عليهم ﴿ وَٱللَّهُ دُو فَضَّلِ عَظِيمٍ ﴾.

٣- في هذه الآية بيان بأن إيهان هؤلاء الصحابة في زيادة وترقً، وأن الشدائد التي مرت بهم لم تضعف إيهانهم بل أصقلته، وزادتهم يقيناً على يقينهم.

يقول الطبري رحمه الله: ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا ﴾، يقول: فزادهم ذلك ؛ من تخويف مَنْ خوَّفهم أمرَ أبي سفيان وأصحابه من المشركين يقينًا إلى يقينهم، وتصديقًا لله ولوعده ووعد رسوله إلى تصديقهم، ولم يثنهم ذلك عن وجههم الذي أمرهم رسول الله على بالسير فيه، ولكن ساروا حتى بلغوا رضوان الله منه، وقالوا ثقة بالله وتوكلاً عليه، إذ خوَّفهم من خوَّفهم أبا سفيان وأصحابه من المشركين: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾، يعني بقول ه: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللهُ ﴿ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾، يعني يقول: ونعم المولى لمن وليَه وكفَله » (۱).

ج- قوله تعالى: ﴿ فَأَنقَلَبُوا بِنِعُمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضَّلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وُلُو فَضَلِ عَظِيمٍ ﴾.

١- في هذه الآية بيان بأن الله منَّ عليهم بأربع: (بالنعمة، والفضل، وصرف السوء، واتباع الرضا). يقول القرطبي رحمه الله: «قال علماؤنا: لما فوضوا أمورهم إليه، واعتمدوا بقلوبهم عليه، أعطاهم من الجزاء أربعة

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٦/ ٢٤٥.

معان: النعمة، والفضل، وصرف السوء، واتباع الرضا. فرضَّاهم عنه، ورضي عنهم»(١). فما أعظم هذه الجزاء!

Y - وفي تنوين (نعمة) بيان لفخامة هذه النعمة، أي فرجعوا بنعمة عظيمة لا يُقادر قدرها، ووصفها بأنها (من الله) فخامة أخرى تؤكد الفخامة التي أفادها التنكير. يقول أبو السعود بعد أن بيّن ذلك: «والنعمة: هي العافية، والثبات على الإيهان، والزيادة فيه، وحذر العدو منهم »(٢). وأما الفضل فقيل: هو ما تفضل الله به عليهم من الأجر، وقيل: ربح تجارة قاموا بها في خرجتهم هذه (٣).

٣- وفي قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ رِضُونَ ٱللّهِ ﴾ بيان لرضا الله عن فعلهم هـ ذا (٤)، وأنهم في استجابتهم على هذه الحال وفي كل ما أتوا في هذه العزوة من قول أو فعل قد أتوا بها يرضي الله تعالى، واتباع رضوان الله هو أقصى ما يأتي به الساعون، وتحصيل رضوانه هو غاية ما يفوز به العاملون ﴿ وَرِضُونَ مِن اللهِ عَلَيْهُ مُ اللهِ التوبة: ٧٢].

فهذا ما أثبته الله تعالى لهم وما وصفهم به، فهاذا ثبت لمن لم يقدُرُهم قدرَهم؟! أو زاغ فانتقصهم؟! فليلزم امرؤٌ حدَّه، وليعرف قدرَه.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٤/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السعود ٢/ ١١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر الكشاف ١/ ٤٤٢، وأبي السعود ٢/ ١١٤، وفتح القدير ١/ ٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير الطبري ٦/ ٢٥٣.

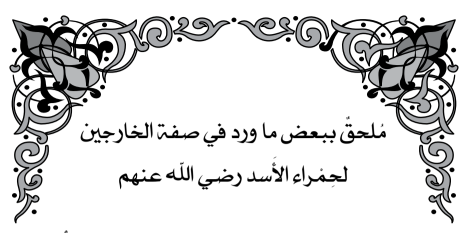
٤ - ﴿ وَٱللّهُ دُو فَضَلٍ عَظِيمٍ ﴾: هذه خاتمة فيها التذكير بأن الفضل كله منه تعالى، وفيها تَرْجيةٌ لهم رضي الله عنهم بالمزيد، فهو الذي وفّقهم، وصرف عنهم عدوّهم، وأنعم من فضله عليهم في هذه الغزوة بها أنعم، وهو الذي يُنتَظر منه في الدنيا والآخرة فوق ما يأملون.

٥- وآخراً: فإذا تأملنا المطابقة بين ما يستبشر به الشهداء في قوله تعالى: ﴿ يَسَ تَبْشِرُونَ بِنِعُمَةِ مِّنَ اللّهِ وَفَضَلٍ ﴾ [آل عمران: ١٧١]، وبين ما أعطي هؤلاء المستجيبون لله والرسول من النعمة والفضل في قوله تعالى: ﴿ فَأَنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللّهِ وَفَضَلٍ ﴾ عرفنا أن هؤلاء من جنس هؤلاء، وأنهم في الإخلاص سواء، وأن هذه البشارات كالمقدمة لما ينتظر المستجيبين في الأخرة من رفيع الدرجات.

وبعد: فهذا بعض ما في هذه الآيات الكريات من المعاني والفوائد واللطائف، تبين فضل أهل غزوة حمراء الأسد، وهم مَنْ بقي من الصحابة الذين شهدوا أحداً، والذين عاتب الله تعالى فيها بعضهم، بعد أن مدح الله في الآيات السابقة عليها شهداءهم، فتأمل!!. تعرف الفضل لهم.







١- أخرج الطبري بسنده عن عكرمة قال: «كان يوم أُحديوم السبت للنصف من شوال، فلم كان الغدُ من يوم أُحد، يوم الأحد لستَّ عشرة ليلة مضت من شوال، أذَّن مؤذِّن رسول الله عَلَيْ في الناس بطلب العدو، وأذَّن مؤذِّنه أن: «لا يخرجنَّ معنا أحد إلا من حضر يومنا بالأمس ». فكلّمه جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام فقال: يارسول الله، إنّ أبي كان خلَّفني على أخواتٍ لي سَبع، وقال لي: يا بني، إنه لا ينبغي لي ولا لك أن نترك هؤلاء النسوة لا رجل فيهن، ولستُ بالذي أوثرك بالجهاد مع رسول الله عليه على نفسي! فتخلَّف على أخواتك، فتخلفتُ على أخواتك، رسول الله عليه من فأذِن له رسول الله عليه من فأذِن له رسول الله عليه من على على غليهم، ليظنوا به قوة، وأنّ الذي أصابهم لم يوهنهم عن عدوهم »(۱).

٢- وأخرج الطبري بسنده عن أبي السائب مولى عائشة بنت عثمان:
 « أن رجلاً من أصحاب رسول الله عليه من بني عبد الأشهل، كان شهد

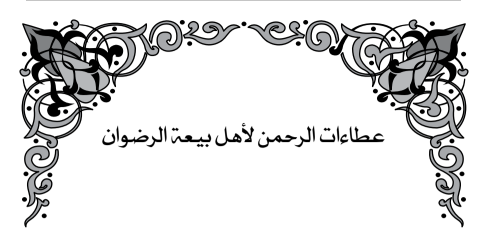
<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٦/ ٢٤٠، وقد رواه من طريق ابن إسحاق، ونحوه في سيرة ابن هشام ٣/ ٦٥ - ٦٦.

أحدًا قال: شهدتُ مع رسول الله على أحدًا، أنا وأخ لي، فرجعنا جريين: فلم أذّن [مؤذن] رسول الله على بالخروج في طلب العدو، قلت لأخي، أو قال لي: أتفوتنا غزوة مع رسول الله على ؟ والله ما لنا من دابة نركبها، وما منا إلا جريح ثقيل! فخرجنا مع رسول الله على ، وكنت أيسر جرحاً منه، فكنتُ إذا غُلب حملته عُقبة ومشى عقبة، حتى انتهينا إلى ما انتهى إليه المسلمون، فخرج رسول الله على حتى انتهى إلى حمراء الأسد، وهي من المسلمون، فخرج رسول الله على حتى انتهى إلى حمراء الأسد، وهي من المدينة على ثمانية أميال، فأقام بها ثلاثًا، الاثنين والثلاثاء والأربعاء، ثم رجع إلى المدينة »(۱).

فهذا بعض ما ورد في أحوالهم، ذكرته لأنه من تمام بيان فضلهم، والله تعالى أعلم .



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٦/ ٢٤٠ - ٢٤١، وقد رواه من طريق ابن إسحاق، ونحوه في سيرة ابن هشام ٣/ ٦٦ - ٧٦ .



١ - يقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَيْدِيمِمْ فَمَن نَّكَثُ أَللَهُ فَسَيُوْتِيهِ أَيْدِيمِمْ فَمَن نَّكُثُ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَيْدِيمِمْ فَمَن نَّكُثُ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهَ دَعليَهُ ٱللَّهَ فَسَيمُوْتِيهِ أَبْهِ فَوْقَ إِنَّهُ عَلِيهِ مَا عَنهُ مَا عَنهُ اللهِ عَلَيْهُ أَللَهُ فَسَيمُونِ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهُ مَا يَنكُونَ اللهُ عَلَيْهُ أَللهَ فَسَيمُونِ وَمِن أَوْفِى إِنْ اللهِ عَلَيْهُ أَللهَ فَسَيمُ وَلِي اللّهَ عَلَيْهُ أَللهَ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَللهُ عَلَيْهُ أَللّهُ عَلَيْهُ إِنْ اللّهُ عَلَيْهُ أَللّهُ فَسَيمُ وَاللّهُ إِللّهُ عَلَيْهُ أَللّهُ عَلَيْهُ أَللّهُ فَاللّهُ أَلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَللّهُ عَلَيْهُ إِنْ أَلّهُ عَلَيْهُ أَللّهُ عَلَيْهُ أَلِيلًا عَلَيْهُ إِنّهُ إِنْ إِنْ إِلَيْهِ فَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ أَلْهُ إِنّهُ إِللّهُ عَلَقَهُ أَلِيهُ أَنّهُ عَلَيْهُ أَلِيلًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ أَلِيلًا إِنْ أَقُلُ إِنْ إِنْهُ إِنْ إِنْهُ إِنّهُ إِنَّهُ عَلَيْهِ أَنِي اللّهُ إِنْ أَنْ إِنْهُ عَلَيْهُ أَلِهُ أَنْهُ إِنْ أَلَاهُ عَلَيْهُ أَلّهُ أَلّهُ أَنْهُ عَلَيْهِ أَنْ أَلّهُ أَنْ إِنْهُ إِنْ عَلَيْهُ أَلّهُ أَلْهُ أَنْهُ أَلِهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلِهُ أَنْ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلِيلًا إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِلّٰ إِنْهُ إِلَا عَلَا إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاللّهُ أَنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَلّهُ أَنْهُ إِنْهُ أَنْهُ إِنْهُ أَلّهُ أَنْهُ أَلّهُ أَنْهُ أَلّهُ أَنّا أَلّهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلّهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنّا أَلّهُ أَنْهُ أَلَّهُ أَنْهُ أَنّا أَلّهُ أَنّا أَلّهُ أَنّا أَلّهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلّهُ أَنْهُ أَلْهُ أَنْهُ أَلِلّهُ أَنِهُ أَلّهُ أَلِلّهُ أَنّا أُلِهُ أَنِهُ أَنْهُ أَنّا أَلِهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنّا

٢- ويقول تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِ اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴿ الشَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴿ اللّهَ عَرَيزًا حَكِيمًا ﴾. [الفتح: ١٩،١٨].

٣- ثم قال تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمَعَيَّةَ جَمِيَّةَ الْمُعَلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَكُهُ، عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ النَّهُ عِلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةً النَّقُوى وَكَانُواْ أَخَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٦].

#### تمهيد:

تضمنت هذه الآيات ثناءً عظيماً من الله تعالى على أهل بيعة الرضوان، وشهادات وبشريات كثيرة من الله تعالى لهم. ١ – فقد أسبغ الله تعالى رضوانه عليهم، وأثبت رضاه عنهم، وتلك هي الغاية العليا، وكل من رضي الله عنه فقد فاز، وأخبر الله عن صدقهم ورسوخ إيهانهم وأن ظواهرهم كبواطنهم، وأنهم شركاء لرسول الله على قي نزول السكينة – وهي الطمأنينة والسكون – عليهم، واستقرارها في قلوبهم، وأخبر أن كلمة التقوى لازمة لهم غير منفكة عنهم، وأنهم نالوا ذلك عن جدارة، فكانوا أحق بكلمة التقوى وأهلها، وليس بعد شهادة الله تعالى لهم شهادة، فمن اعتقد في حقهم غير هذا فعقيدته باطلة مخالفة للقرآن (۱).

٢ - وإذا كان لهـذه البيعة من جهة فضل عظيم، فإن من كانت بسببه
 كذلك له فضل كبير، وهو عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه.

٣- يقول الإمام أبو بكر الجصاص في قوله تعالى: ﴿ لَقَدُ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّجَرَةِ ﴾: ﴿ فيه الدلالة على صحة إيهان الذين بايعوا النبي عَلَيْ بيعة الرضوان بالحديبية، وصِدْقِ بصائرهم، فهم قوم بأعيانهم ... فدلّ على أنهم كانوا مؤمنين على الحقيقة، أولياء الله، إذ غير جائز أن يخبر الله برضاه عن قوم بأعيانهم إلا وباطنهم كظاهرهم في صحة البصيرة وصدق الإيهان، وقد أكد ذلك بقوله: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَا أَنْ لَا السّبر بصدق نياتهم، وهذا يدل على أن

<sup>(</sup>١) ينظر إظهار الحق لرحمة الله الهندي ٣/ ٩٣٤.

التوفيق يصحب صدق النية، وهو مثل قوله: ﴿إِن يُرِيدَآ إِصَّلَحَا يُوفِّقِ التَّوفِيةِ الْمُرِيدَآ إِصَّلَحَا يُوفِّقِ النَّهُ يَنْنُهُمَا ﴾ [النساء: ٣٥] (١٠).

3- وقد احتج بآية الرضاعن أهل بيعة الرضوان كثير من العلماء، على من ساء فهمه فوقع في شيء من انتقاص أحد من أهل بيعة الرضوان (٢)، وساقوها كذلك رداً على بعض المبتدعة، وغيرهم؛ بأنه قد بلغنا عنه تعالى أنه رضي عنهم وعلم ما في قلوبهم، ولم يبلغنا عنه أنه سخط عليهم أو على أحدهم، فالرضا عنهم ثابت، لم يتغير، وبنحو هذا الاحتجاج احتجوا على رضا الله عن أهل بدر وعفو الله في الآخرة عنهم بسبب ما قدموا (٣)،

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن ٥/ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) يقول الحافظ العلائي في هذه الآية: «وهي خاصة بأهل بيعة الرضوان منهم. بخلاف الآيات المتقدمة، فإنها تعم جميع الصحابة رضي الله عنهم. ولكنها -أعني هذه الآية مفيدة التمسك بها في حق من لابس الفتن من أهل الحديبية. فقد تقدم فيهم الخلاف مطلقاً. والله سبحانه وتعالى أخبر أنه قد رضي عمن بايع تحت الشجرة فيستصحب هذا الحكم فيهم إلى أن يتبين خلافه عن الله تعالى». (تحقيق منيف الرتبة ص ٧٧-٧٧).

<sup>(</sup>٣) ورد نحو ذلك فيها روى عمرو بن ميمون عن ابن عباس رضي الله عنها في حديث ضعيف الإسناد وفي بعضه غرابة، قال: «إني لجالسٌ إلى ابن عباس أتاه تسعة رهط ... قال: أخبرَنَا اللهُ عز وجل في القرآن أنه قد رضي عن أصحاب الشجرة فعلم ما في قلوبهم، هل حدثنا أنه سخط عليهم بعد؟! قال: وقال نبي الله على لعمر حين قال: ائذن لي فلأضرب عنقه قال: أوكنتَ فاعلاً؟ وما يدريك، لَعَلَّ الله قد اطلع إلى أهل بدر فقال اعملوا ما شئتم ». رواه أحمد في المسند ١/ ٣٠، والطبراني في الكبير الرسالة ٥/ ١٨١ - ١٨٨٠ .

وقد ذكر ابن الأثير في الكامل ( ٥/ ١٧ ) - والعهدة عليه- عن عمر بن عبد العزيز =

وأوردوا في ذلك نصوصاً كثيرة، وأشهر ما احتجوا به قول رسول الله عليه الله عليهم فقال: اعملوا ما شئتم فقد أوجبت لكم الجنة »(١).

وبعد هذا التمهيد: نتناول هذه الآيات من خلال التعريف ببيعة الرضوان، ثم فضائل أهلها كما شهدت بها الآيات، ونورد معها بعضاً من نصوص العلماء وتعليقاتهم على آية الرضا عنهم واستدلالاتهم بها، ثم نذكر بعض ما ورد في فضل أهل بيعة الرضوان في السنة، ونختمه بذكر إجماع لأهل السنة يتعلق بأهل هذه البيعة.

#### أولاً: التعريف ببيعة الرضوان:

كانت بيعة الرضوان بالحديبية في العام السادس من الهجرة، بعد أن خرج رسول الله على في أربعائة وألف من المسلمين من المهاجرين والأنصار ومن لحق بهم من العرب يقصدون البيت الحرام للعمرة،

<sup>=</sup> في سبب محبته علياً رضي الله عنه وكان عمر إذ ذاك شاباً، أنه قال: «كنت بالمدينة أتعلم العلم وكنت ألزم عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود - [وهو أحد فقهاء المدينة السبعة] - فبلغه عني شيء من ذلك، -[يعني من الوقوع في حق عليً رضي الله عنه] - فأتيته يوماً وهو يصلي، فأطال الصلاة، فقعدت أنتظر فراغه، فلما فرغ من صلاته التفت إليَّ فقال لي: متى علمت أن الله غضب على أهل بدر وبيعة الرضوان بعد أن رضي عنهم؟ قلت: لم أسمع ذلك. قال: فما الذي بلغني عنك في على؟ فقلت: معذرة إلى الله وإليك! وتركت ما كنت عليه ».

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦/ ٢٥٤٢، برقم ٢٥٤٠ .

وساق رسول الله على معه الهدي وأحرم بالعمرة ليأمن الناس من حربه وليعلم الناس أنه إنها خرج زائراً لهذا البيت ومعظماً، وبلغ النبي على الستعداد قريش لقتاله وتعاهدهم ألا يدخلها عليهم رسول الله عليه والمسلمون أبداً (١).

فليا وصل رسول الله على إلى الحديبية دعا عثيان بن عفان رضي الله عنه، قال السهيلي: « فبعثه إلى أبي سفيان وأشراف قريش، يخبرهم أنه لم يأت لحرب وأنه إنها جاء زائراً لهذا البيت، ومعظماً لحرمته، قال ابن إسحاق: فخرج عثمان إلى مكة، فلقيه أبان بن سعيد بن العاص حين دخل مكة، أو قبل أن يدخلها، فحمله بين يديه ثم أجاره حتى بلّغ رسالة رسول الله على فانطلق عثمان حتى أتى أبا سفيان وعظهاء قريش، فبلغهم عن رسول الله ومن وما أرسله به فقالوا لعثمان حين فرغ من رسالة رسول الله على إلى شئت أن تطوف بالبيت فطف فقال: ما كنت لأفعل حتى يطوف به رسول الله على والمسلمين أن عثمان بن عفان قد قُتل.

قال ابن إسحاق: فحد ثني عبد الله بن أبي بكر: أن رسول الله عَلَيْهِ قال حين بلغه أن عثمان قد قتل: « لا نبرح حتى نُناجِز القوم » فدعا رسول الله عَلَيْهُ النّاس إلى البيعة، فكانت بيعة الرضوان تحت الشجرة، فكان الناس

<sup>(</sup>١) ينظر الروض الأنف ٦/ ٤٥٢، ٤٥٣.

يقولون: بايعهم رسول الله على الموت، وكان جابر بن عبد الله يقول: إن رسول الله على أن لا نفر . إن رسول الله على أن لا نفر .

فبايع رسول الله على الناس ولم يتخلف عنه أحد من المسلمين حضرها، إلا الجد بن قيس أخو بني سلمة، فكان جابر بن عبد الله يقول: والله لكأني أنظر إليه لاصقاً بإبط ناقته، قد ضبأ إليها، يستتر بها من الناس. ثم أتى رسول الله علي أن الذي ذُكر من أمر عثمان باطل "(۱).

وقد بايع النبي على بنفسه عن عثمان بن عفان رضي الله عنه، كما جاء عند البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «وكانت بيعة الرضوان بعد ما ذهب عثمان إلى مكة فقال رسول الله على بيده اليمنى: «هذه يد عثمان » . فضرب بها على يده فقال: «هذه لعثمان » (۲).

ثانياً: من فضائل أهل الحديبية، وهم أهل بيعة الرضوان ومنن الله تعالى عليهم، كما شهدت بها الآيات:

أ) جعل الله تعالى صلح الحديبية فتحاً مبيناً (٣)، وذلك باعتبار ما فيه من المصلحة، وما آل الأمر إليه من فتح مكة (٤)، وانتشار الإسلام،

<sup>(</sup>١) الروض الأنف ٤/ ٤٦٠. وينظر السيرة النبوية لابن هشام ٤/ ٣١٧ – ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣/ ١٥٣٢، برقم ٣٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) هذا هو قول الجمهور، وبعضهم قال: إن المراد بالفتح فتح مكة، ينظر تفسير ابن كثير ٧/ هذا هو وروح المعاني ٢٦/ ٨٤. والتحرير والتنوير ٢٦/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير ابن كثير ٧/ ٣٢٥.

ودخول القبائل في دين الله بعد أن وضعت الحرب بين المسلمين وقريش، قال الزهري: « فلقد دخل في تلك السنتين -[أي ما بين الصلح وفتح مكة]- مثلُ مَن كان دَخَل في الإسلام قبل ذلك أو أكثر»(١).

وقد كان هذا الصلح مرتباً على هذه البيعة المباركة، في أعقبه من نتائج هو إكرام من الله تعالى لرسول الله على وثمرة الصدق الذي أبداه أصحابه، وما علمه الله في قلوبهم رضي الله تعالى عنهم من الخير، فعن البراء قال: « تعدون أنتم الفتح فتح مكة، وقد كان فتح مكة فتحاً، ونحن نعد الفتح بيعة الرضوان يوم الحديبية» (٢).

#### وجعل الله عاقبة هذا الفتح أموراً عظيمة في حق رسوله عَلَيْهُ ، فمنها:

۱ - غفران الله تعالى لنبيه ما تقدم من ذنبه وما تأخر - أي إن كان له على ذنب، وهو لا يخرج عن خلاف الأولى بالنظر إلى مقامه الشريف - وفي هذه الخصوصية إعلاء لمنزلته على أحواله على البر والاستقامة، التي لم ينلها بشر سواه، لا من الأولين ولا من الآخرين، وهو أكمل البشر على الإطلاق، وسيدهم في الدنيا والآخرة (٣).

٢- إتمام الله تعالى نعمته على رسوله على وذلك بإعلاء الدين

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤/ ١٥٢٥، برقم ٣٩١٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير ابن كثير ٧/ ٣٢٨.

وانتشاره في البلاد وغير ذلك مما أفاضه الله تعالى عليه عليه عليه عليه النعم النعم الدينية والدنيوية (١).

٣- هدايته على الصراط المستقيم، قال ابن كثير: «أي: بما يشرعه لك من الشرع العظيم والدين القويم »(٢). وإلا فالهداية إلى الصراط المستقيم ثابتة للنبي على من وقت بعثته، ولكنها تزداد بزيادة بيان الشريعة (٣).

3 - نصر الله تعالى لرسوله نصراً عزيزاً، أي نصراً قوياً منيعاً لا يغلبه غالب، ولا يدفعه دافع (٤)، قال الطاهر بن عاشور: «فهو ما كان من فتح مكة وما عقبه من دخول قبائل العرب في الإسلام بدون قتال، وبعثهم الوفود إلى النبي عليه ليتلقوا أحكام الإسلام ويعلموا أقوامهم إذا رجعوا إليهم»(٥).

وكل ذلك في قول ه تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُبِينَا ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا نَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ, عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴿ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ مِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ وَبَصُرَكَ اللَّهُ نَصْرًا عَهْزًا ﴾ [الفتح: ١-٣].

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٢٦/ ٩١ .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٧/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر التحرير والتنوير ٢٦/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) التفسير الوسيط لطنطاوي سورة الفتح، الآية: ٣، (٢٦/ ١٩٩ ط١)، وينظر تفسير القرطبي ٢٦/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير ٢٦/ ١٤٨.

٥- وفي هـ ذه الحادثة أعلم اللهُ تعالى أنَّ كلَّ بيعةٍ لرسول الله عَيْهُ هي بيعةٌ لله تعالى، وأنها ليست مقصورةً على المبايعة تحت الشجرة، وهذا مستفاد من عموم قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّا يَكُ بَبَا يِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَا يِعُونَ اللّهَ ﴾ (١)، وفي هـ ذا إعـ لاء لمقامه عَيْهُ، وأما الرضا في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ ٱلمُورِّمِينِ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّجَرَةِ ﴾، فهو خاص بأهل هذه البيعة. وسيأتي مزيد بيان لذلك.

وأمّا الأمور العظيمة التي ترتبت على هذا الفتح في حق أصحاب رسول الله ﷺ، فمنها:

- وعد الله تعالى أصحاب بيعة الرضوان الجنة وأن يكفر عنهم سيئاتهم، كما في قوله تعالى: ﴿ لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ جَنَّتٍ جَخْرِى مِن تَحْبُهَا اللَّهُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَالِكَ عِندَ اللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٥].

وعن أنس بن مالك قال: « لما نزلت هذه الآية على النبي عَلَيْهُ ﴿ إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتُحَامُّمِينًا ﴿ لَيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ مَرْجِعَه من الحديبية وهم مخالطهم الحُزن والكآبة وقد نُحر الهدي بالحديبية، فقال: « لقد أُنزلت آيةٌ هي أحبُّ إليَّ من الدنيا جميعاً »، قالوا: يا رسول الله قد علمنا ما يفعل بك، فما يفعل بنا؟ فأُنزلت ﴿ لِيُدِّخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّهِ قَدِينَا مِنْ اللّهُ قَلْمُ اللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَلْمُ لَا مُنْ اللّهُ قَدْ اللّهُ قَدْ لِللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ فَلَا فَاللّهُ اللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ فَاللّهُ اللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِللّهُ قَدْ لِلللّهُ قَدْ لِللّهُ لَلْ اللّهُ قَدْ لَهُ عَلْ بِنَا إِلْهُ فَا لَهُ عَلْ بِنَا لَكُ فَتُ اللّهُ لَنْ لَاللّهُ لَلْكُولُولُولُ اللّهُ قَدْ لَهُ عَلْ بِكُ وَمَا لِللّهُ فَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَا اللّهُ قَدْ لِلْ اللّهُ قَدْ لِلْ لَهُ عَلْ بِنَا اللّهُ قَدْ لَا لَيْفُولُ لِلْهُ فَوْمِينَا لَا لَهُ فَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ قَدْ لِلْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ قَدْ لِلْهُ لَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ فَلْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لَا عَلْمُ اللّهُ لَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لَالْمُؤْمِنِينَ وَلْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لَالْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لَاللّهُ الللّهُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَاللّهُ لِلْمُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ لِلْمِنْ اللّهُ لِلْمِلْمُ لِلْمُؤْمِنِينَ اللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَالْمُؤْمِنِينَ اللّهُ لِلْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِنِينَ لِلْمُؤْمِنِينَ اللّهُ لِلْمُؤْمِنِينَ اللّهُ لَا لِلْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِلُولُ لِلْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِلُو

<sup>(</sup>١) استفدته من شيخنا البحياوي جزاه الله عنّا خيراً، جواباً لسؤال سألته عنه .

تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَنُرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيُكَ فِرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمٌّ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ ٱللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾» (١).

وفي رواية البخاري: « قال أصحابه: هنيئاً مريئاً، فم لنا ؟ فأنزل الله: 
﴿ لِيُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ جَنَّتٍ جَجّرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾» (٢).

### ب) ومن منن الله تعالى عليهم أنه أنزل السكينة في قلوبهم:

وتلك فضيلة عظيمة حيث جعل الله قلوبهم مقراً للسكينة والطمأنينة، فثبت وابذلك حين تقلق النف وس وتدحض الأقدام، وهذا الإنزال من لطف الله تعالى وعنايته بهم ليتحملوا وقع صدهم عن البيت ورجوعهم دون أداء العمرة، وتَعَنّت قريش وما أصرت عليه من الشروط الجائرة في صلح الحديبية، ولتسهل عليهم أيضاً طاعة النبي في أمر يجز في نفوسهم، وذلك حين أمرهم أن يتحللوا من إحرامهم بحلق شعورهم وذبح هديهم بعد أن صدوا عن البيت، فلم يك إنزال السكينة ليزيل شكا يطعن في إيمانهم، وإنها كها قال تعالى: ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَنهِم ﴾ أي يقيناً مع يقينهم، يخفف وقع ما لقوه ويذهب خواطر الشيطان عن بعضهم، وليزدادوا إيهانا باستجابتهم لأوامر رسول الله في المناه السكينة المناهم، وليزا باستجابتهم لأوامر رسول الله المنها الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه ال

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ٣/ ٢١٥، ١٣٤، ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٤/ ١٥٣٠، برقم ٣٩٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير ابن كثير ٧/ ٣٢٥، ٣٢٩، والقرطبي ٢٦/ ٢٦٤، والفخر الرازي ١٤/ ٨١- ٨١. والبيضاوي ٥/ ٢٠٠، والخازن ٦/ ١٨٩ والتحرير والتنوير ٢٦/ ١٤٩.

وقال القرطبي وغيره في معنى زيادة الإيهان هنا: «أي تصديقاً بشرائع الإيهان مع تصديقهم بالإيهان »(١). « فإنهم آمنوا بأن محمداً رسول الله وأن الله واحد والحشر كائن، وآمنوا بأن كل ما يقوله النبي عليه صدق وكل ما يأمر الله تعالى به واجب»(٢). ففي الآية إذنْ مزيد عناية بهم ورفع في درجات إيهانهم.

ج) ألزمهم كلمة التقوى، وأخبر أنهم أحق بها وأهلها، فلا سبيل إلى الطعن في تقواهم:

فمن طعن في تقواهم، وفي تمسكهم بدينهم وطاعتهم لرسولهم، فقد تعدى وتجرأ على الله وصادم كتاب الله الذي وصفهم بأنهم ﴿ أَحَقَ بِهَا وَأَهَلَهَا ﴾ .

وكلمة التقوى كما يقول الفخر الرازي: «فيها وجوه، أظهرها أنها قول: لا إله إلا الله، فإنه يقع بها الاتقاء عن الشرك » (٣). وهذا قول علي وابن عمر، وابن عباس ومجاهد وقتادة وعكرمة والضحاك، وغيرهم من أئمة التفسير، وقال عطاء الخراساني: هي: لا إله إلا الله محمد رسول الله. وقال الزهرى: بسم الله الرحمن الرحيم (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢٦/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازى ١٤/ ٨٢

<sup>(</sup>٣) تفسير الفخر الرازي ١٠٤/١٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر تفسير القرطبي ١٦/ ٢٨٩، وابن كثير ٧/ ٣٤٥- ٣٤٦.

والمعنى: أنه تعالى ألزمهم عند الصلح كلمة التقوى، قولاً بلفظها وعملاً بمدلولها من طاعة الله ورسوله، فأطاعوا و ثبتوا و تأنوا، فعصمهم بذلك من مقابلة حمية الكفار بالغضب والانتقام، وأنهم أحق بهذه الكلمة التي استكبر عنها المشركون، وأنهم هم أهلها، فهي ملازمة لا تنفك عنهم (۱)، وبهذا شهد كتاب الله.

وقد أشار الرّازي هنا إلى معنى لطيف في قوله تعالى: ﴿ وَأَهَلَهَا ﴾ أنّه لدفع توهم المفاضلة بين المسلمين وبين المشركين؛ لأن المشركين ليسوا بأهل تقوى، وأنه لما كان هؤلاء المؤمنون عند الله أكرم الناس أُلزموا تقواه (٢).

فتلك شهادة من الله لأصحاب رسوله بأنهم هم أهل لا إله إلا الله وأهل تقواه، فما أعظمها من شهادة .

د) أثبت الله تعالى رضاه عنهم، وعن تلك البيعة، ومن رضي عنه فلا يعذبه أبداً:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى الله تعالى عنه فقد فاز، فليس بعد رضا الله عن عبده مطلب، ﴿ فهو أعظم خير في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَرِضُونَ مُرِبَ ٱللّهِ أَكَبَرُ ﴾ [التوبة: ٧٧] ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ٢٦/ ١٩٤، ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ١٠٤/١٤.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢٦/ ١٧٣.

وفي هذا الرضا إعلام بأنهم يموتون على الإيهان، وأنه لا يقع منهم ما يوجب سخط الله تعالى، وأنهم مو فقون للاستقامة، وأن ما قد يقع منهم منهم أو من أحد من مخالفة فهي مغفورة له في الآخرة، إما بقبول توبته أو بفضل هذه السابقة، أو مكفرة عنه أو أنها لا تقاس مع هذه السابقة، التي أوجبت لهم الرضا، وأنهم جميعاً من أهل الجنان، شأنهم في ذلك شأن أهل بدر، وتلك خصوصية لهم رضي الله تعالى عنهم أجمعين، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء من عباده.

من عيون نصوص العلماء وتعليقاتهم على آية الرضا واستدلالاتهم بها:

١ - قال مكي بن أبي طالب رحمه الله: « ومَن رضي الله عنه لم يدخل النار أبداً »(١).

Y - وقال أبو بكر الإسماعيلي رحمه الله: « ومن أثبت الله رضاه عنه لم يكن منهم بعد ذلك ما يوجب سخط الله عز وجل (Y).

"- وذكر عبد القاهر البغدادي رحمه الله في رد أهل السنة على بعض الفرق المبتدعة: «... وقالوا لهم إذا كان الرضا من الله تعالى عن العبد إنها يكون على علم أنه يموت على الإيهان، وجب أن يكون المبايعون تحت الشجرة على هذه الصفة »(٣).

<sup>(</sup>١) الهداية إلى بلوغ النهاية ١١/ ٦٩٥٤ .

<sup>(</sup>٢) اعتقاد أئمة أهل الحديث ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الفرق بين الفرق ص ٧٤.

٤- وقال ابن حزم رحمه الله: « فكل من تقدم ذكره من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم إلى تمام بيعة الرضوان فإننا نقطع على غيب قلوبهم وأنهم كلهم مؤمنون صالحون ماتوا على الإيهان والهدى والبر، كلهم من أهل الجنة لا يلج أحد منهم النار البتة لقول الله تعالى: ﴿ وَالسَّنِقُونَ السَّنِقُونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّنِقَونَ السَّخِينَ الله عَنِ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله ع

قال أبو محمد [أي ابن حزم]: فمن أخبرَنا الله عز وجل أنه علم ما في قلوبهم رضي الله عنهم وأنزل السكينة عليهم فلا يحل لأحد التوقف في أمرهم ولا الشك فيهم البتة »(١).

فهذه بعض تعليقات العلماء على هذه الآية الكريمة وبيان ما فيها من فضل لأهل هذه البيعة.

هـ) عظَّم اللهُ شأنَ هذه البيعة، فجعل بيعتهم لرسوله بيعة لله تعالى:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيِّدِيمٍ مَ ﴾ [الفتح: ١٠]. ف « بيعتهم للنبي عَلَيْ في الظاهر، هي بيعة منهم لله في الواقع »(٢)، فالله شاهدهم وحاضرهم يبايع عنه رسوله عَلَيْ.

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والنحل ٤/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٦/ ١٥٨.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ فالمقصود منه التأييد والنصرة والحفظ، وتعظيم نعمته عليهم، وإثابته لهم (١١)، ويقصد بها أيضاً تعظيم هذه البيعة وتعظيم حقها الذي في أعناقهم.

قال القرطبي في معناها «قيل: يده في الثواب فوق أيديهم بالوفاء، ويده في المنة عليهم بالهداية فوق أيديهم بالطاعة. وقال الكلبيّ: معناه نعمة الله عليهم فوق ما صنعوا من البيعة » (٢).

وذكر البغوي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن معناها: « يد الله بالوفاء بها وعدهم من الخير فوق أيديهم» (٣). فهي تأكيد على توفيتهم حقهم وزيادة. وقد باعوا أنفسهم من الله بالجنة، ولا أحد أوفى بعهده من الله .

ففي الآية ما فيها من تعظيم وتشريف هذه البيعة، وإجلال الرسول على وتشريف المبايعين، وفيها زيادة التأكيد على وجوب الوفاء بها والثبات، وقد وفوا رضى الله تعالى عنهم أجمعين.

و) ومن منن الله عليهم أنه واساهم وطيَّب خواطرهم بأن أثابهم فتحاً قريباً:

قال تعالى: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَبَهُمْ فَتُحًا وَإِن اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا أُوكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ١٨-١٩]. قيل في تفسيرها: فعلم ما في قلوبهم من الكآبة بصد المشركين

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الفخر الرازى ١٤/ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢٦/ ٢٧٧ . وينظر تفسير الفخر الرازي ١٤/ ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٧/ ٣٠٠.

إياهم، ووقوع الصلح بعد أن تحفزوا لقتال المشركين، فعوضهم عن ذلك فتحاً قريباً من البيعة بنحو شهر ونصف(١).

وقال ابن الجوزي وغيره في معنى الآية: « فعلم ما في قلوبهم، أي من الصدق والوفاء، والمعنى: علم أنهم مخلصون فأنزل السكينة عليهم، يعني الطمأنينة والرضاحتى بايعوا على أن يقاتلوا ولا يفروا، وأثابهم أي عوضهم على الرضا بقضائه والصبر على أمره فتحاً قريباً، وهو خيبر، ومغانم كثيرة يأخذونها، أي من خيبر؛ لأنها كانت ذات عقار وأموال»(٢).

ففي هذه المنَّة بيان لعلو قدرهم، ومزيد عناية الله تعالى بهم، وفي الآية شهادة كبرى من الله بإخلاصهم، وتمام صدقهم، وتزكية لما انطوت عليه قلوبهم، فهنيئاً لهم، وبُعداً وسُحقاً لمن انتقصهم.

## ثالثاً: فضل أهل بيعة الرضوان في السنة:

### ١ - أخبر النبي ﷺ أنهم يومئذ خير أهل الأرض:

فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال لنا رسول الله عليه يوم الحديبية: « أنتم خير أهل الأرض ». وكنا ألفاً وأربعائة (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير القرطبي ٢٦/ ٢٧٨، والتحرير والتنوير ١٦/ ١٧٥، ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٧/ ٤٣٤ - ٤٣٥، وذكر نحوه القرطبي في تفسيره ٢٦/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ٤/ ١٥٢٦، برقم ٣٩٢٣.

وفي صحيح مسلم: عن جابر قال: كنّا يوم الحديبية ألفاً وأربعهائة فقال لنا النّبيُّ صلى الله عليه وعلى آله وسلم: « أنتم اليوم خير أهل الأرض » (١).

### ٢ - أخبر رسول الله عَلَيْ أنه لا يدخل النارَ أحدٌ منهم:

فعن أمّ مبشّر أنّها سمعت النّبيّ صلى الله عليه وعلى آله وسلم يقول عند حفصة: « لا يدخل النّار إن شاء الله من أصحاب الشّجرة أحدٌ، الّذين بايعوا تحتها » قالت: بلى يا رسول الله، فانتهرها. فقالت حفصة: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَا وَارِدُهَا ﴾؟ فقال النّبيُّ صلى الله عليه وعلى آله وسلم: « قد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ نُنجِي الله يَن اتّ قَوا وَنذَر الظّلِمِين فِهَا جِثيّاً ﴾ »(٢).

## ٣- أخبر عَلَيْ أنه لا يبلغ أحدٌ بعدهم منزلتهم:

فعن أبي سعيد الخدري: أن النبي على الله الحديبية قال: « أوقدوا واصطنعوا ، « لا توقدوا ناراً بليل »، قال: فلم كان بعد ذاك قال: « أوقدوا واصطنعوا ، فإنه لا يدرك قوم بعدكم صاعكم ولا مدكم »(٣) .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٣/ ١٤٨٣، برقم ١٨٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ٤/ ١٩٤٢، رقم ٢٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٣/ ٢٦، وحسنه الحافظ ابن حجر في الفتح ٧/ ٤٤٣.

# رابعاً: إجماع أهل السنة على أنهم من أهل الجنة:

قال الإمام عبد القاهر البغدادي في كتابه (الفَرق بين الفِرق): « وأجمع أهل السنة على أن من شهد مع رسول الله بدراً مِنْ أهل الجنة وكذلك كلَّ من شهد معه بيعة الرضوان بالحديبية »(١).

وبعد: فهذه بعض فضائل أهل بيعة الرضوان كما صرحت بها الآيات أو أشارت إليه، وبعض ما استنبطه العلماء منها، وبعض الأحاديث النبوية في ذلك.

وآخراً: فيقول الآلوسي رحمه الله عقب تفسيره لآية البيعة:

« فينبغي لكل مَنْ يدَّعي الإسلام حبُّهم وتعظيمهم والرضا عنهم، وإن كان غير ذلك لا يضرهم بعد رضا الله تعالى عنهم »(٢).



<sup>(</sup>١) الفرق بين الفرق ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ۲٦/ ۱۰۸ .



١ - يقول الله عز وجل في فضل أهل غزوة العسرة: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

٧- ويقول عز وجل في مدح الخارجين إلى هذه الغزوة بعد أن ذم المتخلفين عنها بغير عذر: ﴿ لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بَهَ مَدُواْ المتخلفين عنها بغير عذر: ﴿ لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بَهَ مَدُواْ اللّهُ وَانْفُسِهِمَ وَأُوْلَكَمِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ اللهُ المُولِمِدُ وَأَنْفُسِهِمَ وَأُولَكَمِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ اللهُ المَّوْلِمِ اللّهُ اللّهُ لَهُمُ جَنَّاتٍ بَحَرِي مِن تَعْتِهَا اللّهَ نَهُ رُخَلِدِينَ فِيها ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ أعكد التوبة: ٨٥- ٨٩].

٣- وفي أثناء ذم الله هـ ولاء القاعدين وبيان طوائفهم، وبيان توبة الله تعالى على بعض المؤمنين الذين لم يخرجوا إليها يقول الله عز وجل: ﴿ وَالسَّنِ قُونَ الْمُ وَرَفُوا مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّ بَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِي تَحَتَهَا اللَّنَهَارُ وَلَيْ مَنَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِي تَحَتَهَا اللَّنَهَارُ وَلَيْ مَن اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِي تَحَتَهَا اللَّنَهَارُ وَلَيْ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِي تَحَتَهَا اللهَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَدٌ لَهُ مَا مَا اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَفُوا عَنْهُ وَاعْمَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَفُوا عَنْهُ وَاعْمَا اللهُ اللهُ

خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَّا ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠] . مما يفهم منه أن هذا بيان لطوائف الخارجين إليها، فمنهم السابقون الذين لا يلحقهم أحد في الفضل، ومنهم تابعون لهم سائرون على طريقهم.

٤ - وقال تعالى في آخر الكلام عن هذه الغزوة: ﴿ يَّاأَيُّهَا الَّذِينَ } المَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّلِدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩].

وسوف نتناول الكلام على هذه الآيات الكريمات من خلال: التعريف بغزوة العسرة وشدة الابتلاء فيها، ثم بيان فضل الخارجين إليها، ثم شهادات هذه الآيات ودلالاتها على فضل من نزلت فيهم، ثم فضل أفراد فيها بأعيانهم فازوا فيها كعثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب رضي الله عنها، ونصيب أهل الأعذار منها، وما جرى في أعقابها من توبة الله تعالى على ثلاثة من المؤمنين تخلفوا عنها.

## أولاً: التعريف بغزوة العسرة وشدة الابتلاء فيها:

#### التعريف بالغزوة:

كانت غزوة العسرة آخر غزوات النبي على وقد خرج لها في رجب من العام التاسع الهجري لقتال أهل الروم بالشام بعد أن بلغ النبي على أنهم جمعوا جموعاً لقتاله مستنصرين بقبائل شديدة من العرب كلَخْم وجُذام وعَامِلة وغَسّان وغيرهم من متنصرة العرب فأراد النبي على أن

يغزوهم قبل أن يغزوه (۱). فخرج على وأصحابه حتى نزلوا عين تبوك بالأردن، وأقام بها شعبان وأياماً من رمضان، وبث سراياه وصالح أقواماً على الجزيمة (۲).

وكان الاستنفار لهذه الغزوة العظيمة استنفاراً عاماً، فبعث رسول الله وكان الاستنفار لهذه الغزوة العظيمة استنفاراً عاماً، فبعث رسول الله ولله القبائل وإلى مكة يستنفرهم لذلك (٣)، كما قبال تعالى: ﴿ أَنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَلِهِ دُوا بِأَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [التوبة ٤١] (٤).

قال ابن كثير: «أمر الله تعالى بالنفير العام مع الرسول صلوات الله وسلامه عليه عام غزوة تبوك، لقتال أعداء الله من الروم الكفرة من أهل الكتاب، وحَتَّم على المؤمنين في الخروج معه على كل حال في المَنشَط والمَكْرَه والعسر واليسر»(٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر الطبقات الكبرى لابن سعد ٢/ ١٢٥، وسبل الهدى والرشاد للصالحي ٥/ ٦٢٦، وينظر البداية والنهاية لابن كثر ٥/ ٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير القرطبي ٨/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر مغازى الواقدى ص ٩٩٠.

<sup>(</sup>٤) قال ابن العربي في أحكام القرآن ٤/ ٢٧٢، في سبب نزولها: « نزول ذلك في غزوة تبوك إلى الروم، وكانت غزوة بعيدة في وقت شديد من حمارة القيظ، وعدوا كثيراً، استنفر لها الناس كلهم ».

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ٤/ ١٥٦.

وقد خرج مع النبي ﷺ في هذه الغزوة أكثر من ثلاثين ألفاً (١)، وقيل كانوا سبعين ألفاً (٢).

#### شدة الابتلاء في هذه الغزوة:

- كانت هذه الغزوة كاسمها غزوة عُسرة، مُحُّصَ فيها المؤمنون وابتلوا ابتلاء شديداً ظهر فيه صدقهم، فقد كانت في حرِّ شديد، وسفر بعيد، وقلة مؤنة، وقلة فيها يركبون ويحملون عليه زادهم، وفي مواجهة عدوِّ قويِّ ذي عدد كثير، «ولم يكن عدو أخوف عند المسلمين منهم، وذلك لما عاينوا منهم - إذ كانوا يقدمون عليهم تجاراً - من العدد والعدة والكُراع»(٣)، ولذلك أعلن النبي على عنها وإلى أي وجهة يتوجه ليتجهز الناس لها بكل ما أمكنهم من قوة، وليستعدوا لظروف الوقت وبُعد المسافة، وهذا العدو الذي سيلقونه.

- وزاد من شدة الابتلاء فيها أنها كانت في وقتٍ طابت فيه الثمار وأُحِبَّت فيه الظلال، فالناس يجبون المقام في ثمارهم وظلالهم ويكرهون الشخوص عنها على الحال من الزمان الذي هم عليه(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر المغازي للواقدي ٣/ ٩٩٦، وتاريخ الإسلام للذهبي ٢/ ٦٣١، -٣٣٦، وسبل الهدى والرشاد ٥/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>۲) ينظر سبل الهدى والرشاد ٥/ ٦٣٨.

<sup>(</sup>٣) مغازي الواقدي ٣/ ٩٩٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر المغازي للواقدي ٣/ ٩٩٢، والبداية والنهاية ٥/ ٣، وينظر حديث كعب بن مالك في صحيح البخاري ٤/ ١٠٠٤، رقم ٢١٥٦، وصحيح مسلم ٨/ ١٠٠٥، رقم ٢١٩٢.

أخرج البيهقي عن عبد الله بن محمد بن عقيل في قوله عز وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ ﴾، قال: «خرجوا في غزوة تبوك، الرجلان والثلاثة على بَعير واحدٍ، وخرجوا في حرِّ شديدٍ فأصابهم في يوم عطش حتى جعلوا ينحرون إبلهم لينفضوا أكراشها ويشربوا ماءها، فكان ذلك عُسرة في الماء وعُسرة في النفقة وعُسرة في الظهر»(١).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: « خرجنا إلى تبوك في قيظ شديد، فنزلنا منز لا وأصابنا فيه عطش حتى ظننا أن رقابنا ستنقطع، حتى أن كان أحدنا ليذهب فيلتمس الرَّحْلَ فلا يرجع حتى يظن أن رقبته ستنقطع، حتى أن الرجل لينحر بعيره، فيعتصر فَرْثَه فيشربه، ثم يجعل ما بقي على كبده »(٢).

- وكادت الأزواد أن تنف دحتى هم بعضهم بنحر بعض حمائلهم، قال قتادة: « ... ذُكِر لنا أن الرجلين كانا يشقان التمرة بينهما، وكان النفر يتداولون التمرة بينهم، يمصها هذا ثم يشرب عليها، ثم يمصها هذا ثم يشرب عليها، ثم يمصها هذا ثم يشرب عليها، فتاب الله عليهم وأقفلهم من غزوتهم »(٣).

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة للبيهقي ٥/ ٢٢٧، وينظر البداية والنهاية ٥/ ٩.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في الدلائل ٥/ ٢٣١. وقال ابن كثير في البداية والنهاية ٥/ ٩: «إسناده جيد».

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٤/ ٢٢٨ .

### ثانياً: فضل الخارجين لغزوة تبوك:

يتضح جلياً فضل الخارجين إلى هذه الغزوة وشرفهم من أمور، منها:

- كثرة الآيات الواردة في مدحهم، وبذلك وردت أيضاً الأحاديث.
- شدة ذم الله تعالى وتوعده القاعدين بغير عذر بالعذاب في آبات عدة.

ففضلهم رضي الله عنهم إذنْ جاء من طريقين: طريق النص وطريق المفهوم من ذم القاعدين .

فقد قال تعالى في ذم القاعدين عنها: ﴿ فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَقَالُواْ لَا خِلَفَ رَسُولِ ٱللّهِ وَكَرِهُواْ أَن يُجَهِدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَقَالُواْ لَا نَفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ نَارُ جَهَنّم أَشَدُّ حَرًا لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ﴿ اللّهِ فَلَيْضَحَكُواْ قَلِيلًا وَلَيْبَكُواْ كَثِيرًا جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [التوبة: ٨١- ٨١]. ويستمر هذا الذم الشديد لهم على اختلاف طوائفهم إلى الآية الخامسة والتسعين وما بعدها من هذه السورة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ سَيَحَلِفُونَ بِٱللّهِ لَكُمُ بعدها من هذه السورة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ سَيَحَلِفُونَ بِٱللّهِ لَكُمُ إِذَا ٱنقَلَبْتُمُ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمْ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمْ فَإِنْ يَكُسِبُونَ كَلُونُ يَعْلَفُونَ لَكَمُمْ لِرَضُواْ عَنْهُمْ فَإِن اللّهَ لَا يَعْمُ لَوْمَوْ اللّهُ لَا يَحْسِبُونَ ﴾ [التوبة: ٩٠- ٩٦]. جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٩٠- ٩٦].

وعاتب الله المؤمنين الذين تخلفوا عنها عتاباً شديداً، فقال: ﴿ يَمَا أَيُّهَا اللَّهِ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ثالثاً: في ظلال آيات غزوة تبوك وشهاداتها ودلالاتها على فضل أصحابها، وبعض ما ورد في فضلهم ومواقفهم من الأحاديث والآثار:

ب) وصف الله عز وجل هؤلاء الصحابة الذين خرجوا إليها بوصف الصدق، وذلك بعد أن عاتب بعض المؤمنين من أهل المدينة ومن الأعراب الذين لم يخرجوا إليها، فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَدوقينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]. وتلك شهادة عظيمة بصدق إيهانهم وأعها هم، وهو لقب لهم لا يزال تاجاً من الله على رؤوسهم، فتأمل!

<sup>(</sup>١) قال ابن العربي في أحكام القرآن (٤/ ٢٦١) في الآية (٣٨): « لا خلاف بين العلماء أن المراد به غزوة تبوك»، وينظر تفسير القرطبي ٨/ ١٤٠ - ١٤٣، وتفسير ابن كثير ١٥٣/٤.

قال ابن عباس رضي الله عنها في ذلك أي: «مع الذين صدقت نياتهم، واستقامت قلوبهم وأعمالهم، وخرجوا مع رسول الله عليه إلى تبوك بإخلاص ونية »(١).

وقال الفخر الرازي في معنى هذه الآية: ﴿ فَيَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهَ ﴾ في مخالفة أمر الرسول ﴿ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ يعني مع الرسول وأصحابه في الغزوات، ولا تكونوا متخلفين عنها وجالسين مع المنافقين في البيوت »(٢).

وعن نافع قال: «مع النبي عَيْقَ وأصحابه »(٣)، فالصحابة هم معدن الصدق وأهله، «قوم اتقوا الله فصدقوا في إيهانهم وجهادهم فرضي الله عنهم »(٤)، فمن قال غير ذلك فقد ضادَّ كتابَ الله تعالى.

وكون المقصود بالصادقين في الآية السابقة الصحابة الخارجين إليها أمر واضح من ملاحظة سياق الآيات وسبب نزولها، فالآية قطعاً دالة على شرفهم وصدقهم، وإن كان عموم لفظها باقياً في كل زمان بأن نلزم صحبة الصادقين ونلزم طريقهم والاقتداء بهم في كل عصر، وأولهم المهاجرون الذين وصفهم الله بالصدق، وهؤلاء الصحابة الذين نزلت في حقهم هذه الآيات.

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٤/ ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٨/ ٢٢٦، وينظر تفسير القرطبي ٨/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٢/ ٦٨.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ١١/٥٥.

ج) ومن فضائل أهل غزوة العسرة أن الله وعدهم الخيرات على إيهانهم وجهادهم، ووصفهم بأنهم هم المفلحون(١):

فبعد أن فضح الله المنافقين في آيات سورة التوبة بيّنَ أن من دلائل نفاقهم فرحُهم بالتخلف عن رسول الله في غزوة تبوك ودعوتُهم غيرهم لئلا ينفروا في الحرِّ، ثم توعَدهم الله بِحَرِّ جهنم، وفرض الله على رسوله أحكاماً تتعلق بهؤلاء المنافقين، ثم أعاد القرآن توبيخهم على رضاهم بالقعود عندما يُدْعَون إلى الجهاد، وبعد هذا كله بيَّن الله أن المؤمنين على خلاف ذلك فقال تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ بَهَ المُعْلَمُونَ اللهَ أَنْ المُعْلَمُونَ اللهَ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ اللهُ الله

وهـذا الوعـد وإن كان عاماً لكل من جاهد من المؤمنين مع رسـول الله على أن أول من يدخل فيه ويتبادر الذهن الله أن سياقه يدل دلالة واضحة على أن أول من يدخل فيه ويتبادر الذهن إليه أهل غزوة العسرة، فهي بشارة ظاهرة لهم، كما أنها بشارة لغيرهم .

<sup>(</sup>١) سبق الكلام على معنى الخيرات والفلاح في هذه الآية موسعاً في الفصل الثاني ...

مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِّنْهُمُ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ إِنَّهُ بِهِمُ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧]. وتخصيص هؤلاء المهاجرين والأنصار بذلك لأنهم كانوا أسوة لغيرهم من القبائل(١).

إيضاح وبيان للتوبة في هذا الآية الكريمة، وما فيها من المعاني والفوائد:

١ - قبل الدخول في تفاصيل دلالة الآية على فضل هؤلاء المهاجرين
 والأنصار، وما تحمله من بشرى عظيمة لهم يجب أن ننبه إلى أمرين:

أولاً: أن التوبة المذكورة كانت عن مقاربة أمر لا عن فعله، وهو معنى قوله تعالى: (كاد)، فهي توبة تتناسب مع مقامهم رضي الله عنهم . يقول الفخر الرازي: « فهذه التوبة المذكورة توبة عن تلك المقاربة » (٢).

ثانياً: أن معنى الزيغ هو الميل، فقوله تعالى: ﴿ كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ فَكُوبُ وَالسلام فَرِيقٍ مِّنْهُمُ ﴾ أي كادوا لا يثبتون على اتباع الرسول عليه الصلاة والسلام في تلك الغزوة لشدة العسرة، ولكنهم ثبتوا.

يقول الطاهر بن عاشور: « ﴿ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ ﴾ أي اتبعوا أمره بعد أن خامر فريقاً منهم خاطر التثاقل والقعود والمعصية بحيث يشبهون المنافقين، فإن ذلك لا يتصور وقوعه بعد الخروج، وهذا الزيغ لم يقع ولكنه قارب الوقوع »(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ١١/٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٨/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١١/ ٥٠.

٧- هذه الآية تحمل نهاية المدح والتقدير للمهاجرين والأنصار الذين خرجوا لغزوة تبوك، فالمتأمل في التعبير «بالعسرة» ووصف الحال باقتراب زيغ بعض القلوب، يجد أنه بيان وتصوير لتناهي ما وقع لهم من الشدة وبلوغها الغاية القصوى، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُلُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَكَاجِرَ ﴾ فلا ذم فيها ولا تبكيت، بل مدح وتعظيم على الصبر على هذا الاتباع في هذه الحالة الشديدة (١)، فلتتأمل!.

٣- وفي ضَمِّ اللهِ تعالى النَّبيَّ عَلَيْهِ إليهم في هذه التوبة تنبيه إلى علو شأنها وأنها توبة عظيمة، وفي هذا الضم أيضاً تنبيه وبيان لعلو مرتبتهم رضي الله عنهم، بحيث بلغوا درجة استحقوا معها أن يضموا إلى رسول الله عَلَيْهُ (٢). فلتتأمل!.

- وقد ذكرت الآية توبتين مؤكدتين، التوبة الأولى في قوله تعالى: 
﴿ لَقَد تَّابَ الله ﴾ وهي بشارة مطلقة بالرضاعن هؤلاء المهاجرين والأنصار، مؤكدة بـ (لام القسم) و (قد) التي تفيد التحقيق والفعل الماضي (تاب) الذي يفيد حصول هذا الأمر والانتهاء منه، وفي تقديم ذكرها مبادرة إلى تطييب قلوبهم.

والتوبة الثانية: في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ وهي بشارة

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الفخر الوازي ٨/ ٢٢١، وروح المعاني ١١/ ٤٠ .

<sup>(</sup>۲) ينظر تفسير الفخر الرازي ۸/ ۲۲۰، وروح المعاني ۱۱/ ۳۹، وتفسير التحرير والتنوير 11/ ۳۹.

بالعفو عن هذا الفريق الذي كادت تزيغ قلوبهم من تلك الشدائد، وتأكيد على الرضا عن الجميع، والله تعالى أعلم (١).

قال بعض العلماء: إن التوبة الثانية هي تثبيت الله تعالى لهم وتداركه لقلوبهم حتى لم تزغ، يقول القرطبي رحمه الله في كلام عالٍ نفيسٍ: « وكذلك سُنَّةُ الحق مع أوليائه إذا أشر فوا على العَطَبِ ووطنوا أنفسهم على الهلاك، أمطر الله تعالى عليهم سحائب الجود فأحيا قلوبهم »(٢).

3- وظاهر التوبة هنا أنها عفو عن ذنب، والمتأمل يجد أن حقيقتها مدح وثناء لهم جميعاً وطمأنة لقلوب بعضهم بأنه تعالى لا يؤاخذ مَنْ وقع في نفسه هاجسٌ أو وسواس مِن شدة ما لاقى في سفره، ولا يؤاخذ من حصل له ترددٌ في الخروج إليها بسبب بُعد السفر وشدة الحر وملابسات هذه الغزوة، فعالج الله عز وجل تخوُف مَن حصل له شيء من ذلك، وبيّن أنه تعالى غفر لهم ومحا سيئاتهم كلها - حتى العوارضَ النفسية التي حسبوها سيئة واجتهدوا في دفعها - وأنها في دائرة العفو بسبب ما قدموه، فليطمئنوا، بعد أن بُشِّروا بأن لهم الخيرات، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأُولَكِ لِكَ هُمُ ٱلمُفَلِحُونَ ﴾، وأنه سيجزيهم في أولكيك هُمُ ٱلمُفَلِحُونَ ﴾، وأنه سيجزيهم بما يحملوا وبها أنفقوا أحسن ما كانوا يعملون، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَطُونُ كَ بِأَنَّهُمْ لَا يُضِيبُهُمْ ظُماً وَلَا نَصَبُ وَلَا مَعْمَصَةٌ فِي سَكِيلِ في سَكِيلِ وَلَا يَطُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيَالًا

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الفخر الرازي ٨/ ٢٢١- ٢٢٢، والتحرير والتنوير ١١/ ٤٩،١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٨/ ٢٨١.

إِلَّا كُنِبَ لَهُ مِبِهِ عَمَلُ صَلِحُ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا كُنِبَ لَهُمْ يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٠ - ١٢١]، وبذلك أتم الله عليهم فرحهم دون منغصات. فلتتأمل!

٥- ومن جهة أخرى فإن هذا التّخَوفَ منهم رضي الله عنهم مقامٌ عالم عنهم مقامٌ عالم على علو مرتبتهم رضي الله عنهم في تعاملهم مع الله عز وجل ومحاسبة أنفسهم في أمر الهواجس التي لا يؤاخذ بمثلها المكلفون. فعاد معنى الآية إلى المدح بالصدق والإخلاص وإلى البشارة بمحو الهفوات ورفع الدرجات، والله تعالى أعلم (١).

يقول الطاهر بن عاشور رحمه الله: «معنى التوبة على النبيِّ والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه أن الله لا يؤاخذهم بها قد يحسبون أنه يسبب مؤاخذة »(٢).

ويقول النيسابوري في تفسيره بعد أن ذكر أنه ما مِنْ مؤمن إلا وهو محتاج إلى التوبة ؛ لأنه لا ينفك عن هفوة، قال: « ولعله وقع في قلوب المؤمنين نوعُ نُفْرةٍ من تلك السَّفْرة لما عاينوا المتاعب، ولا أقلَّ

<sup>(</sup>۱) ويقول الفخر الرازي في تفسيره ٨/ ٢٢١، في بيان أحد الوجوه في المقصود بساعة العسرة، وأنها جميع ساعاتها في تبوك والخندق وغيرها: «المقصود منه وصف المهاجرين والأنصار بأنهم اتبعوا الرسول عليه السلام في الأوقات الشديدة والأحوال الصعبة، وذلك يفيد نهاية المدح والتعظيم».

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١١/ ٤٩.

من الوسواس والهواجس، فأخبر اللهُ سبحانه أن تلك الشدائد صارت مكفرة لجميع الزلات التي صدرت عنهم في ذلك السفر الطويل، بل مدة عمرهم، وصارت قائمة مقام التوبة المقرونة بالإخلاص»(١).

وقد سبق الإمام الرازي إلى بيان المعنى الذي ذكره النيسابوري وغيره، وأطال في بيان معنى التوبة هنا وأنها كانت عن خواطر لم تستقر في القلوب، وأنهم اجتهدوا في التوجه إلى الله في إزالتها فقال: « لما اشتد الزمان في هذه الغزوة على المؤمنين ... فربها وقع في قلبهم نوع نُفرة عن تلك السفرة، وربها وقع في خاطر بعضهم أنا لسنا نقدر على الفرار. ولست أقول عزموا عليه، بل أقول وساوس كانت تقع في قلوبهم، فالله تعالى بين في آخر هذه السورة أنه بفضله عفا عنها »(٢).

وخلاصة ما سبق: أن الآية بشرى لهم بأنهم عادوا من هذه الغزوة وقد غفر الله لهم ذنوبهم، وأنها ثناء على صبرهم في سبيل الله على هذه الشدائد التي بلغت أقصاها.

<sup>(</sup>١) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٩/ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٨/ ٢١٩-٢٢٠.

٧\_وأما توبة الله على رسوله على رفع في درجاته، وترقية له على رتب الكهال(١٠)، لأنّه معلوم أنّه على مغفور له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، ففي الآية أيضاً تأكيد على ذلك.

9 - وليس في تخصيص المهاجرين والأنصار بالتوبة عليهم قَصْرُ الفضل عليهم، بل بيانٌ لعلو منزلتهم - كما سبق - وأنهم استحقوا ذلك جزاء ما قدموا حتى تأسى مَنْ بعدهم بهم، لا أنَّ فضل الجهاد في هذه الغزوة مقصور عليهم، وهذا أمر ظاهر:

<sup>(</sup>١) ينظر نظم الدرر ٩/ ٣٥

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن ٢/ ٥٩٥ .

- فقد وصف الله الخارجين لها بالصدق، ووعدهم جميعاً على ذلك الخبرات.

- وجاء في الحديث ما يدل على عِظَم أجرهم جميعاً، فعن أنس رضي الله عنه أنّ رسول الله على عنه أنّ رجع من غزوة تبوك فَدَنَا من المدينة فقال: «إنّ بالمدينة أقواماً ما سِرْتُم مسيراً ولا قطعتم وادياً إلّا كانوا معكم »، قالوا: يا رسول الله وهم بالمدينة ؟! قال: «وهم بالمدينة، حَبَسَهم العُذر »(٢). فليس الفضل مقصوراً على المهاجرين والأنصار رضي الله تعالى عنهم، وإن كانوا أعظمهم أجراً.

- وإذا كان من جاء بعد المهاجرين والأنصار فاتتهم الهجرة والنُّصرة

<sup>(</sup>۱) وهما قوله تعالى: ﴿ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللّهِ وَلَا يَرْعَبُواْ بِأَنْفُسِمِمْ عَن نَفْسِهِ عَذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا عَمْصَهُ فَى سَكِيلِ ٱللّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِعًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحَ إِنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ اللهَ عَمُلُ مَكِحَ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ اللهَ وَلَا يَقَطُعُونَ وَادِيًا إِلّا كُنِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيهُمُ يَعْظِيونَ وَادِيًا إِلّا كَثِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيهُمُ لَا يَعْفِونَ وَادِيًا إِلّا كَثِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيهُمُ اللّهَ الْعَلَى اللّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُوا مَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٢١، ١٢١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٤/ ١٦١٠، برقم ٢٦١١، ومسلم عن جابر بنحوه ٣/ ١٥١٨، برقم ١٥١٨) .

في أول الإسلام، فإنهم لَم يَفُتهم الجهادُ والنيَّة والنَّفيرُ عند الاستنفار، وهو المطلوب منهم كما قال عَلَيْقَ: « لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهادٌ ونيَّة، وإذا استُنفرتم فانفروا »(١). فسبحان من فتح باب الفضل للجميع.

هـ) ومن فضائل أهل غزوة تبوك أن الله تعالى نوَّه بها لاقوه من الشدائد في تلك الغزوة، وصبرهم عليها، وبها قدموا من نفقات، وبها يترتب على ذلك من تثبيت هذا الدين وإظهار مهابته، وسجل ذلك في كتاب وعدَّده، ويتضح بأدنى تأمل أن في ذلك إظهاراً لشرفهم ولرضا الله عنهم وقبوله لعملهم، وذلك في الآيات التي نزلت تلوم المتخلفين عن رسول الله وصونهم أنفسهم عن التعرض لما يتعرض له رسول الله من الأهوال وهو أَعِزُّ نفس عند الله وأكرمها عليه، وتُحَسِّرُهم على ما أضاعوا على أنفسهم من ثواب مكابدة ما لقي إخوانهم من المشقات، وتغريهم بعدم التخلف فيها بعد مهما كانت المشقة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَكُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّقُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِٱنفُسِهِمْ عَن نَفْسِهِ عَ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُّ وَلَا عَمْمَكَةٌ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَّيَلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ، عَمَلُ صَلِحُ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرةً وَلَا كَبِيرةً وَلَا يُقَطّعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَمُمّ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة:١٢١- ١٢١]. والنَّصَبُ هو التعب، والمخمصة هي المجاعة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٣/ ١٠٢٥، برقم ٢٦٣١، ومسلم ٣/ ١٤٨٨، برقم ١٨٦٤، وغيره.

و) ومن فضائل أهلها أن الله أراهم من الآيات ما يُثَبتهم ويزيد في إيانهم، ونشر عليهم رحمته بعد أن ضاقت الأحوال بهم:

العطش ونحروا إبلهم ليشربوا من الماء الذي في بطونها، ما رواه مسلم عن العطش ونحروا إبلهم ليشربوا من الماء الذي في بطونها، ما رواه مسلم عن أبي هريرة قال: لمّا كان غزوة تبوك أصاب النّاسَ مجاعة. قالوا: يا رسول الله، لو أذنت لنا فنَحَرْنا نواضِحَنا فأكلنا وادّهنّا. فقال رسول الله يَكِيّ: « افعلوا ». قال: فجاء عمر فقال: يا رسول الله، إنْ فعلتَ قلّ الظهر، ولكن ادعهم بفضل أزوادهم، ثم ادع الله لهم عليها بالبركة لعلّ الله أن يجعل في ذلك، فقال رسول الله يَكِيّ: « نَعَمْ ».

قال: فدعا بِنِطَع (۱) فبسطه، ثم دعا بفضل أزوادهم، قال: فجعل الرجل يجيء بكف ذرة، قال: ويجيء الآخر بكف تمر، قال: ويجيء الآخر بكف تمر، قال: ويجيء الآخر بكسرة حتى اجتمع على النطع من ذلك شيء يسير، قال: فدعا رسول الله عليه بالبركة ثم قال: «خذوا في أوعيتكم ». قال: فأخذوا في أوعيتهم حتى ما تركوا في العسكر وعاءً إلا ملأوه، قال: فأكلوا حتى شبعوا وفضلت فضلة، فقال رسول الله علي شاك في شهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله ، لا يَلقى الله بهما عبدٌ غير شاك في خجب عن الجنة »(۱).

<sup>(</sup>١) أي بساط من جلد، وفي ضبط ( نطع ) أربع لغات مشهورة، هذا أشهرها، كما ذكر النووي في شرح مسلم ٢/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١/ ٤٢، رقم ١٤٨.

٧- ومن بركات ما وقع لهم: المطرُ الذي نزل لهم خاصة بحيث لم يتعدّ المكان الذي هم فيه، وذلك بعدما اشتد بهم العطشُ حتى ظنوا أنهم سيهلكون من ذلك، فطلب الصديق من رسول الله على الدعاء للمسلمين، فقد روى ابن عباس رضي الله عنها، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: «خرجنا إلى تبوكَ في قيْظٍ شديدٍ، فنزلنا مَنْزِ لا أصابنا فيه عطش حتى ظننا أنَّ رقابنا ستَنقطع، حتى أَنْ كان الرَّجلُ ليذهب يلتمس الماء فلا يرجع حتى يظن أن رقبته ستنقطع، حتى إنَّ الرجل ينحر بعيرَه فيعصرُ فَرْثَهُ فيشربُه، ويجعلُ ما بقي على كَبِده (۱)، فقال أبو بكر الصديق: يا رسول الله، إنَّ الله قد عوّدك في الدعاء خيراً، فادْعُ لنا. فقال: «أتحبُّ ذلك؟» قال: نعم. فرفع يده فلم يُرجِعها حتى قالتِ الساءُ فأظلمتْ، ثم ذهبنا ننظر فلم نجدها جازت العسكر» (۲).

وهكذا أراهم الله الآيات التي تدلُّ على عنايته تعالى بهم، وتصديق الله لرجائهم فيه سبحانه، والتي هي مظهر من مظاهر قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, بِهِمُ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾.

ز) ومن فضائل أهل هذه الغزوة أن الله وصفهم بالإحسان، وضَمِنَ هم أحسن الأجر، وذلك في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾،

<sup>(</sup>١) أي ليرطب به كبده من شدة الحر.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه ۱/ ٥٢، برقم ١٠١، وابن حبان ٤/ ٢٢٣، برقم ١٣٨٣، والضياء المقدسي في المختارة ١/ ٢٧٨، برقم ١٦٨.

وقوله: ﴿لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، وهذا الوعد مستمر أيضاً لكل من كان كذلك إلى يوم القيامة.

ح) وجمن فازوا في هذه الغزوة فوزاً عظياً عثمان بن عفان رضي الله عنه، فقد حصل له من قوله عز وجل: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرةً وَلَا يَنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرةً وَلَا يَعْمُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ هُمُ لِيَجْزِيهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا وَلَا كَبِيرةً وَلَا يَقُطعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ هُمُ لِيَجْزِيهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٢١] حظٌ وافر ونصيب عظيم، وذلك أنه أنفق في هذه الغزوة النفقات الجليلة والأموال الجزيلة، فقد أنفق فيها ألف دينار، وجهز ثلاثهائة بعير، ومن العلهاء من قال: تسعهائة وأربعين بعيراً وستين فرساً أتم بها الألف(١)، فكُتِبت له بذلك المغفرة لما تقدم وما تأخر، وكتبت له الجنة.

عن عبد الرحمن بن سمرة قال: «جاء عثمان بن عفان إلى النبي عَلَيْ الله عنها في بألف دينار في ثوبه حين جهز النبي عَلَيْ جيش العسرة، قال: فصبها في حجر النبي عَلَيْ فجعل النبي عَلَيْ يقلبها بيده ويقول: «ما ضرا ابن عفان ما عمل بعد اليوم». يرددها مراراً (٢).

وجاء بيان هذه النفقة العظيمة في حديث عثمان عندما حوصر في بيته

<sup>(</sup>١) روي ذلك عن الزهري، ينظر الرياض النضرة ٣/ ١٦ - ١٧، في خصائص عثمان، ذكر اختصاصه بتجهيز جيش العسرة .

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٧٠١، ومسند أحمد ٥/ ٦٣.

وهو يدافع عن نفسه ويحاول درء الفتنة، يستشهد بكبار الصحابة حيث قال: «أَنشُدكم بالله الذي لا إله إلا هو أتعلمون أن رسول الله على نظر في وجوه القوم يوم جيش العسرة فقال: «مَنْ يجهز هؤلاء غفر الله له» فجهزتهم حتى ما يَفقِدون خِطاماً ولا عِقالاً؟ قالوا: اللهم نعم، قال: اللهم اشهد، اللهم اشهد، اللهم اشهد، اللهم اشهد، ثم انصرف »(۱).

وعند البخاري قال عثمان لهم: « ألستم تعلمون أنه - [أي رسول الله عثمان لله عثمان لله عثمان لله عثمان لله عثمان العسرة فله الجنة » فجهزتهم؟ قال: فصدقوه »(۲).

وجاء بيانها أيضاً في حديث عبد الرحمن بن خباب رضي الله عنه قال: شهدتُ رسولَ الله عَلَيْ، وهو يَحُثُ على تجهيز جيش العسرة، فقام عثمان ابن عفان، فقال: يا رسولَ الله، عليَّ مائةُ بعير بأحلاسِها وأقْتَابِها (٣) في سبيل الله، ثم حضَّ على الجيش، فقام عثمان فقال: يا رسولَ الله، عليَّ مائتا بعير بأحلاسها وأقتابها في سبيل الله، ثم حضَّ على الجيش، فقام عثمان بن عفان، فقال: على ثلاثمائةِ بعير بأحلاسها وأقتابها في سبيل الله، فأنا رأيتُ

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ٦/ ٤٦، ٢٣٤، ومسند أحمد ١/ ٧٠ واللفظ له، وصحيح ابن حبان (١) سنن النسائي ٦/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧/ ١٨٣، برقم ٢٧٧٨.

<sup>(</sup>٣) الأحلاس: جُمَع حِلْس وهو الكِسَاء الذي يَلِي ظَهْر البعير تحت القَتَب. والقَتَب الكساء أو الرَّحْلُ الصغير على قدر سنام البعير. (النهاية، مادة حلس، والمعجم الوسيط مادة قت).

رسولَ الله ﷺ ينزل عن المنبر، وهو يقول: « ما على عثمانَ ما فَعل بعد هذه، ما على عثمان ما عمل بعد هذه، ما على عثمان ما عمل بعد هذه » (١٠).

ط) وفاز في هذه الغزوة غير عثمان بقية أصحاب رسول الله عليه الذين أنفقوا فيها، رجالاً ونساءً، فكانت لهم نفقات عظيمة، كُلُّ حسب سعته ومقدرته:

فقد روى الواقدي عن جمعٍ من شيوخه جامعاً لحديثهم عن هذه الغزوة قالوا: « حَضَّ رسول الله عَلَيْ المسلمين على القتال والجهاد ورغَّبهم فيه وأمرهم بالصدقة فحملوا صدقات كثيرة، فكان أولَّ من حَمَل أبو بكر الصديق رضي الله عنه جاء بهاله كلِّه أربعة آلاف درهم، فقال له رسول الله عَلَيْ: « هل أبقيت شيئاً ؟» قال: الله ورسوله أعلم، وجاء عمر رضي الله عنه بنصف ماله، فقال له رسول الله عَلَيْ: « هل أبقيت شيئاً ؟» قال: الله عمر ما جاء به أبو بكر فقال: ما استبقنا إلى الخير إلا سبقنى إليه .

و حَمل العباسُ بن عبد المطلب رضي الله عنه إلى رسول الله على الله على مالاً، و حَمل طلحة بن عبيد الله إلى النبي على مالاً، و حَمَل عبد الرحمن بن عوف إليه مالاً، مائتي أوقية.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه ٥/ ٦٢٥، رقم ۳۷۰۰، ورواه أحمد بنحوه ٤/ ٧٥، والطيالسي في مسنده ١/ ١٦٤.

وحمل سعد بن عبادة إليه مالاً، وحمل محمد بن مسلمة إليه مالاً. وحمل محمد بن مسلمة إليه مالاً. وتصدَّق عاصم بن عدي بتسعين وسقاً تمراً. وجهَّزَ عثمان بن عفان رضي الله عنه ثلث ذلك الجيش، فكان من أكثرهم نفقة حتى كفى ذلك الجيش مئونتهم، حتى إن كان ليقال ما بقيت لهم حاجة حتى كفاهم شُنتُنَ (١) أسقيتهم. فيقال: إن رسول الله عليه قال يومئذ: « ما يضر عثمان ما فعل بعد هذا ».

ورغب أهل الغنى في الخير والمعروف واحتسبوا في ذلك الخير، وقوَّى ناسٌ دون هو لاء مَنْ هو أضعفُ منهم حتى إن الرجل ليأتي بالبعير إلى الرجل والرجلين فيقول: هذا البعير بينكما تعتقبانه، ويأتي الرجل بالنفقة فيعطيها بعض مَنْ يخرج.

حتى إِنْ كُنَّ النساءُ لَيُعِنَّ بكلِّ ما قدرنَ عليه، لقد قالت أم سنان الأسلمية: لقد رأيت ثوباً مبسوطاً بين يدي النبي عليه في بيت عائشة فيه مَسْكُ (٢) ومعاضد وخلاخل وأقرطة وخواتيم وخدمات (٣) مما يبعث به النساء يعنَّ به المسلمين في جهازهم »(٤).

<sup>(</sup>١) الشُّنُق: جمع شناق، وهو الخَيط أو السَّير الذي تُعلَّق به القرْبة والخَيْط الذي يُشَدُّ به فمُها. (النهاية، مادة شنق).

<sup>(</sup>٢) المَسْك: جمع مَسَكة، وهي: السِّوارُ من قُرون الأوْعالِ، وقيل: جلودُ دابَّة بحْرِيَّة . (النهاية، مادة مسك) .

<sup>(</sup>٣) الخدمات: جمع خَدَمَة يعني الخلْخَالَ. والمعاضد: جمع معضد، وهي حلية تشد على العضد، وتسمى الدُّملج. ( النهاية: مادة خدم، ولسان العرب، مادة عضد ).

<sup>(</sup>٤) المغازي للواقدي ٣/ ٩٩٠ - ٩٩٢، وتاريخ دمشق ٢/ ٣٤ - ٣٥.

فهذه بعض نفقات من قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَمُمُ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. فرضى الله تعالى عنهم أجمعين .

ي) وفاز في هذه الغزوة أناس مخصوصون كعلي بن أبي طالب رضي الله عنه، حيث أبان رسول الله على قرب منزلته عنده واختصاصه بمؤاخاته، حين خلّفه النبي على ليرعى أهله ويتولى شؤونهم في هذه الغيبة الطويلة، «وأما المدينة فاستخلف رسول الله على عليها محمد بن مسلمة الأنصاري رضي الله عنه »(۱)، وتكلّم المنافقون في حق عليٍّ رضي الله عنه فردَّ عليهم رسول الله على أنه منه بمنزلة هارون من موسى عليها السلام، فكها استخلف نبي الله موسى أخاه هارون على بني إسرائيل عندما ذهب لمناجاة ربه في الطور، استخلف رسول الله على أهله، ولكن استخلاف هارون عليه السلام كان عاماً، واستخلاف على رضي الله كان خاصاً.

ففاز عليٌّ رضي الله عنه في هذه الغزوة بأمرين: بثواب المجاهدين في الأجر، وبهذه المنزلة من رسول الله ﷺ في القرب.

ففي الصحيحين عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: «أن رسول الله عليه خرج إلى تبوك واستخلف عليه، فقال: أتخلفني في الصبيان

<sup>(</sup>١) ينظر الطبقات الكبرى لابن سعد ٢/ ١٢٥، ٣/ ٣٣٨.

والنساء؟ قال: « ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه ليس نبي بعدي »(١).

وعند أبي يعلى وغيره عن سعيد بن المسيب عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «لمّا غزا رسول الله على غزوة تبوك خلّف علياً بالمدينة فقال الناس: ملّه وكره صحبته، فبلغ ذلك عليّاً فخرج حتى لحق بالنبي فقال الناس: ملّه وكره صحبته بالمدينة مع النساء والصبيان والذراري حتى قال الناس: ملّه وكره صحبته ؟ فقال: «يا عليّ، إنها خلّفتك على أهلي، أمّا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى غير أنه لا نبي بعدي؟ »(٢) اهد. فقال عليّ رضي الله عنه كها في رواية أخرى: «رضيت، رضيت »(٣).

ك) وفاز في هذه الغزوة ممن لم يخرج إليها أصحابُ الأعذارِ الحقيقية من العَجَزة والشُّيوخ والمرضى والفقراء الذين تمنَّوا أن يكونوا مع المجاهدين، وكذلك الذين أقعدهم النبي عليه بأمر منه، إذا أدوا ما عليهم من النصيحة لله ولرسوله، فرَفَعَ اللهُ العتابَ عنهم، وبيَّن رسول الله عليه أنهم شركاء في الأجر.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، صحيح البخاري ۱۰/۲۰۰، رقم ٤١٦، وصحيح مسلم ٤/١٨٧٠، رقم ٢٤٠٤ .

<sup>(</sup>٢) مسند أبي يعلى ٢/ ٨٦، رقم ٧٣٨، والسنن الكبرى للنسائي ٧/ ٣٠٧، رقم ٨٠٨٢.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى للنسائي ٥/ ٤٢٧، رقم ٤٢٧، ومسند أبي يعلى ٢/ ٦٦، رقم ٧٠٩، وأخرجه أحمد ٣/ ٩٧ بنحوه.

وطيَّبَ الله قلوب أقوام منهم خاصة بها يُشْعر بمزيد المدح، وهم الفقراء الأصحاء الذين لم يتمكنوا من الخروج لعدم القدرة على الإنفاق عليهم، ولعدم وجود ظهر يركبون عليه ولو تباعاً، وجاء تصوير آيات القرآن لهذا الموقف تصويراً يبين قمة إخلاصهم لله ولرسوله، كل ذلك في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلْفَينِ لَا فَي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعُواْ بِلّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينِ لَا عَلَى ٱلْدِينِ وَلَا عَلَى ٱلْدَينِ لَا اللهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينِ مَن سَبِيلٍ وَٱللهُ عَنْوُرٌ رَحِيمٌ ﴿ إِذَا نَصَحُواْ بِلّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينِ مِن سَبِيلٍ وَٱللهُ عَنْوُرٌ رَحِيمٌ ﴿ اللهِ وَلَا عَلَى ٱلّذِينَ إِذَا مَا أَتَوَكَ لِتَحْمِلَهُمْ مَن الدَّمْعِ مَن سَبِيلٍ وَٱللهُ عَنْوُرٌ رَحِيمٌ مَا عَلَيْهِ تَوَلُّواْ وَّأَعْيُنْهُمْ قَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَرَانًا أَلَا يَجَدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩١ - ٩٢].

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه: أنَّ رسول الله رجع من غزوة تبوك فَدَنَا من المدينة فقال: « إنَّ بالمدينة أقواماً ما سِرْ تُم مسيراً ولا قطعتم وادياً إلاَّ كانوا معكم »، قالوا: يا رسول الله وهم بالمدينة؟! قال: « وهم بالمدينة، حَبَسَهم العُدر »(۱).

ل) وفي أعقاب هذه الغزوة تاب الله على ثلاثة من أهل الإيهان تباطؤوا عن الخروج غير شاكين، فأقعدهم تباطؤهم، وذلك بعد أن صَدَقوا في توبتهم وكاد الندم أن يقتلهم، فتاب الله عليهم ليتوبوا، وكان في ذلك درس بليغ لكل مؤمن غير معذور لئلا يتخلف عن رسول الله فيها بعد، يقول

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٤/ ١٦١٠، برقم ٢٦١١، ومسلم عن جابر بنحوه ٣/ ١٥١٨، برقم ١٩١١، وقال: « حبسهم المرض ».

كعب بن مالك، وهو أحد هؤ لاء الثلاثة: «وهممت أن أرتحل فأدركهم وليتني فعلت، فلم يقدر لي ذلك، فكنت إذا خرجت في الناس بعد خروج رسول الله على فطفت فيهم أحزنني أني لا أرى إلا رجلاً مغموصاً (١) عليه النفاق أو رجلاً ممن عذر الله من الضعفاء »(٢).

ووقف الصحابة من هؤلاء الثلاثة موقفاً أبان عن شدة ولائهم وطاعتهم لله ولرسوله، فلم يتهموهم بنفاق بل قاطعوهم حتى يفصل الله عز وجل في أمرهم، كما قال عليه في أحدهم: «أمّا هذا فقد صدق، فقم حتى يقضي الله فيك »(۳) وظلُّوا مقاطعين لهم خمسين ليلة، حتى أعلم الله تعالى بتوبته عليهم (٤)، وهكذا كان مجتمعهم رضي الله عنهم شدة طاعة وولاء لله ولرسوله.

وبعد: فقد بان لنا فضلُ أهل غزوة العسرة، وبعض ما حملته آياتها من القواطع واللطائف، وظهر لنا أن بركاتها كانت بركات كثيرة وأن ظلالها ظلال وفيرة، ولذلك أطلنا الكلام عنها نوعاً ما.

ويكفي مِن بركاتها أن الله تعالى قدَّرَها على هذا النحو من النَّفير العامِّ

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر « أي مطعوناً عليه في دينه متهما بالنفاق، وقيل معناه مستحقرا». فتح الباري ٨/ ١١٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٤/ ١٦٠٣، برقم ٤١٥٦، ومسلم ٤/ ٢١٢٠، برقم ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٣) التخريج السابق.

<sup>(</sup>٤) ينظر صحيح البخاري ٦/ ٢٦٤٠، برقم ٦٧٩٨.

فرضي الله عنهم وعن سائر أصحاب رسول الله ﷺ .



# الفصل الرابع في ظلال آيات الثناء على جماعات من الصحابة

#### ويشتمل على:

ما جاء في فضل الإمام عليِّ وفاطمة الزهراء والحسنين رضي الله عنهم .

الثناء على الإمام عليِّ بن أبي طالب، وحمزة بن عبد المطلب، وعبيدة بن الحارث بن عبد المطلب رضي الله تعالى عنهم .

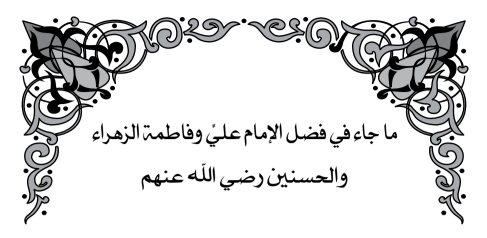
فضل أهل بيت النبي ﷺ ( زوجاته وقرابته).

ما جاء في فضل فقراء الصحابة وضعفائهم.

ما جاء في فضل بني حارثة وبني سَلِمة الأنصاريين.

ما جاء في الثناء على أهل قُباء .





يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَكُهُ مِن ثَرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ الله الْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلا تَكُن مِن ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ فَمَنْ مَا الْمُمْتَرِينَ فَ فَكَ عَلَا تَكُن مِن ٱلْمُمْتَرِينَ فَ فَكَ عَلَا تَكُن مِن ٱلْمُمْتَرِينَ وَأَبْنَاءَكُمُ مَا جَآءَكَ مِن ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدَعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمُ وَلَيْكُمُ ثُمَّ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَى وَنِسَاءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمُ ثُمَّ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَى وَنِسَاءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمُ ثُمَّ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَالْهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَل

يقول الحافظ ابن كثير في سبب نزول هذه الآية: « وكان سبب نزول هذه المباهلة وما قبلها من أول السورة إلى هنا في وفد نجران، أن النصارى حين قدموا فجعلوا يُحَاجّون في عيسى، ويزعمون فيه ما يزعمون من البنوة والإلهية، فأنزل الله صَدْرَ هذه السورة رَدّاً عليهم »(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر روح المعاني ٣/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢/ ٤٩ - ٥٠ .

وسوف نتناول هذه الآية بما يبين دلالاتها على فضل أهل البيت رضي الله عنهم من خلال ثلاثة أمور، أولاً: بيان معناها، ثانياً: بعض ما ورد في المباهلة من أحاديث وآثار، ثالثاً: دلالاتها.

# أولاً: معنى الآية الكريمة:

معنى الآية: أي فإن جادلك أهل الكتاب يا محمد في شأن عيسى من بعد أن أخبرك ربك بها هو الحق من أمره فقل لهم ﴿ تَعَالَوْاً ﴾ أي أقبِلوا أيما المجادلون إلى أمر يُعرف فيه الحق من الباطل، وهو أن ندعو نحن وأنتم الأبناء والنساء ثم نجتمع جميعاً في مكان واحد، ثم نتضرع إلى الله ونبته ل إليه بأن يجعل لعنته على الكاذبين في دعواهم، المنحرفين عن الحق في اعتقادهم (۱).

ثانياً: بعض ما ورد في المباهلة من الأحاديث والآثار الدالة على فضل آل البيت رضي الله عنهم:

١ - روى مسلم في صحيحه عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: ولما نزلت هذه الآية: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدُعُ أَبَنَا وَأَبْنَا وَأَبْنَا وَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَلَبْنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾، دعا رسول الله عليه عليه عليه والمحمة وحسنا وحسينا، فقال: « اللهم هؤلاء أهلي » (٢).

<sup>(</sup>١) التفسير الوسيط لطنطاوي ٣/ ١٧١ .

<sup>(</sup>۲) ٤/ ۱۸۷۱، رقم ۲٤٠٤.

٢- وذكر ابن كثير في تفسيره عن أبي بكر بن مردويه بسنده، عن الشعبي، عن جابر رضي الله عنه، قال: «قدم على النبي على العاقبُ (١) والطيب، فدعاهما إلى الملاعنة فواعداه على أن يلاعناه الغداة، قال: فغدا رسول الله على فأخذ بيد على وفاطمة والحسن والحسين، ثم أرسل إليها، فأبيا أن يجيبا وأقرّا له بالخراج، قال: فقال رسول الله على «والذي بعثني بالحق لو قالا: لا، لأمطر عليهم الوادي ناراً». قال جابر: وفيهم نزلت: «نَدُعُ أَبْنَاءَنَا وَأَنْفُسَكُمُ »: رسول الله على وعلى بن أبي طالب، ﴿ أَبْنَاءَنَا ﴾: ﴿ أَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمُ \*، قال جابر: الحسن والحسين، ﴿ وَفِسَاءَنَا ﴾: فاطمة »(١).

٣- وروى البخاري عن حذيفة رضي الله عنه قال: «جاء العاقب والسيد صاحبا نجران إلى رسول الله على يريدان أن يلاعناه، قال: فقال أحدهما لصاحبه: لا تفعل، فوالله لئن كان نبياً فلاعننا لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا. قالا: إنا نعطيك ما سألتنا، وابعث معنا رجلاً أميناً، ولا تبعث معنا إلا أميناً. فقال: « لأبعثن معكم رجلاً أميناً حق أمين ».

<sup>(</sup>۱) العاقب هو لقب لأمير وفد نجران وصاحب مشورتهم، وكان اسمه المسيح . (ينظر تفسير ابن كثير ٢/ ٥٠) .

<sup>(</sup>۲) ٢/ ٥٥، وقال ابن كثير: «وهكذا رواه الحاكم في مستدركه (٢/ ٥٩٣ - ٥٩٤)، عن علي بن عيسى، عن أحمد بن محمد الأزهري عن علي بن حُجْر، عن علي بن مُسْهِر، عن داود بن أبي هند، به بمعناه. ثم قال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. هكذا قال. وقد رواه أبو داود الطيالسي، عن شعبة، عن المغيرة عن الشعبي مرسلاً، وهذا أصح، وقد روى عن ابن عباس والبراء نحو ذلك ».

فاستشرف له أصحاب رسول الله عَيَّاتَ فقال: «قم يا أبا عبيدة بن الجراح»، فلم قال رسول الله عَيَّاتَةِ: « هذا أمين هذه الأمة » (١).

ثالثاً: من دلالات الآية على فضل آل بيت رسول الله عليه:

قول ه عز وجل: ﴿ فَقُلُ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾.

يقول الزمخشري رحمه الله في الكشاف: « فيه دليل لا شيء أقوى من هذا على فضل أصحاب الكساء »(٢). وهم عليٌّ و فاطمة والحسنان رضي الله عنهم.

١-فهذه الآية وما فُسّرت به من فِعل النبي عَلَيْهُ فيها دلالةٌ على أن علياً وفاطمة والحسن والحسين رضي الله تعالى عنهم هم أخصُّ أهله عَلَيْهُ وأعزهم عليه، وأقربهم إلى قلبه، ولذلك اختار السيدة فاطمة من بين نسائه، وعليّاً مِن بين مَن هم بمنزلة نفسه عَلَيْهُ. فضلاً عن أن مقام المباهلة يقدم فيه الأخص على غيره تأكيداً على الثقة واليقين بالصدق (٣).

<sup>(</sup>۱) ٤/ ١٥٩٢، رقم ٢١١٩ . السيد هو لقب لصاحب رِحال وفد نجران وصاحب بعدمعهم ورئيسهم في ذلك، واسمه الأيهم. (ينظر فتح الباري ٧/ ٩٤)

<sup>(</sup>٢) الكشاف ١/ ٣٧٠ . وقد سموا بأهل الكساء لأن النبي على جللهم معه بكسائه ودعا لهم .

<sup>(</sup>٣) يقول أبو السعود رحمه الله (٢/ ٤٦): « وتقديمهم على النفس في أثناء المباهلة التي هي من باب المهالك ومظان التلف مع أن الرجل يخاطر لهم بنفسه ويحارب دونهم للإيذان بكهال أمنه عليه الصلاة والسلام وتمام ثقته بأمره وقوة يقينه بأنه لا يصيبهم في ذلك شائبة مكروه أصلاً ».

وعلى نحو ما سبق جاءت أقوال كثير من المفسرين، يقول أبو السعود في هذه الآية: «أي: ليدع كل منا نفسه وأعزَّة أهله وألصقهم بقلبه إلى المباهلة، ويحملهم عليها »(١).

٢ - وفيها أن الحسن والحسين رضي الله عنهما يقال لهما (ابنا النبي عليه) مع أنهما ابنا بنته رضي الله عنها (۱) و هذا تشريف عاية التشريف وقد ورد ذلك في أحاديث كثيرة .

٣- قال ابن قتيبة في معنى: ﴿ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ «أي: إخواننا وإخوانكم » "أي: إخواننا وإخوانكم » "أ. وقال أبو جعفر النحاس: «قيل: يعني بالأنفس ها هنا أهل دينهم » (٤). وفيها فضيلة ظاهرة لعلي رضي الله عنه، إذ اختاره النبي

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٢/ ٤٦ . وينظر غرائب القرآن للنيسابوري ٢/ ٢١٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الرازي ٤/ ٩٠ . ومن العلماء من جوز إدخال عليِّ رضي الله عنه في الأبناء على سبيل المجاز، يقول الآلوسي (٣/ ١٨٩): « ... والعرف يعد الختن ابناً من غير ريبة » . قال الشوكاني وغيره في قوله تعالى ﴿ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمُ \* : « اكتفى بذكر البنين عن البنات إما لدخولهن في النساء أو لكونهم الذين يحضرون » . ( فتح القدير ١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن الكريم لأبي جعفر النحاس ١/ ٤١٤. وفسر البغوي (أنفسنا) بالإخوان، وقيل هو على العموم الجماعة أهل الدين. (تفسير البغوي ٢/ ٤٨).

قال ابن عطية موافقاً لهذا المعنى: «وظاهر الأمر أن النبي عليه السلام جاءهم بها يخصه، ولو عزموا استدعى المؤمنين بأبنائهم ونسائهم، ويحتمل أنه كان يكتفي بنفسه وخاصته فقط ». (المحرر الوجيز ٣/ ١٥٣).

وقد جاء لفظ النفس في القرآن لمعان عدة، منها: القريب، والشريك في الدين، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِينرِكُمْ ﴾ أي أهل دينهم، =

عَلَيْهُ من بين أقاربه. وفي التعبير عن الأخوة بالنفس، تنزيل لها منزلة النفس، وفيها من تشريف عليِّ وعلو مقامه مالا يخفى، إذ اختاره النبي عَلَيْهُ من بين من يمكن أن يصدق عليه أنه بمنزلة نفسه عَلَيْهُ، وفي صحيح البخاري عن البراء بن عازب أن النبي عَلَيْهُ قال لعليِّ: « أنت مني وأنا منك »(١).

قال البغوي رحمه الله: «قيل ... (وأنفسنا): عنى نفسه وعليّاً رضي الله عنه. والعربُ تسمي ابنَ عمِّ الرجل نفسه »(٢).

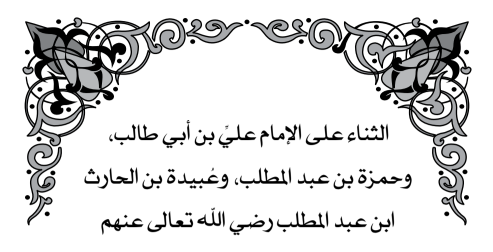
فهذه بعض دلالات الآية على فضل آل بيت رسول الله عليه .

<sup>= ﴿</sup> وَلَا نَلْمِزُواْ أَنفُسَكُو ﴿ ﴾ ، ﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِٱنفُسِمِمْ خَيْرًا ﴾ . وقوله تعالى: ﴿ فَسَلِمُواْ عَلَىٰ آنفُسِكُمْ ﴾ أي: فابدأوا بالسلام على أهلها، الذين هم منكم، الذين هم بمنزلة أنفسكم؛ لما بينكم وبينهم من القرابة الدينية أو النَّسَبِيَّةِ ، فليس معنى النفس مقصوراً على ذات الشخص، يقول الآلوسي رحمه الله بعد أن بين ذلك: «فلعله لما كان للأمير - [يقصد علياً] - رضي الله عنه اتصال بالنبي على في النسب والمصاهرة واتحاد الدين عبَّر عنه بالنفس » . (روح المعاني ٣/ ١٨٩) . وينظر البحر المديد ١٨٩٨) .

<sup>(</sup>۱) ۲/ ۲۹۰، ۶/ ۱۰۰۱، برقم ۲۰۰۷، ۲۰۰۵.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ٢/ ٤٨.

<sup>(</sup>٣) مرقاة المفاتيح ٥/ ٥٨٩ .



يقول الله تعالى: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِم ۗ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَى رَبِّهِم ۗ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَطِّعَتْ هَكُم ثِيابٌ مِّن فَارِ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ الله يُصَهَرُ بِدِء مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلجُلُودُ أَنَّ وَهَمُ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ الله كُلَما أَرَادُوَا أَن يَخْرُجُواْ فِي بُطُونِهِمْ وَٱلجُلُودُ الله وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿. [الحج: ١٩- ٢٢].

روى البخاري ومسلم في هذه الآية عن قيس بن عباد قال: «سمعت أبا ذر يُقْسِم قَسَماً: إنَّ هذه الآية: ﴿ هَلَانِ خَصَمَانِ ٱخْنَصَمُوا فِي رَبِّمٍ ﴾ نزلت في الذين برزوا يوم بدر: حمزة وعلي وعُبيدة بن الحارث، وعتبة وشيبة ابني ربيعة والوليد بن عتبة »(۱).

وعن قيس بن عباد عن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه أنه قال: « أنا أولُ من يجثو بين يدي الرحمن للخصومة يوم القيامة . وقال قيس ابن

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٤/ ٥٩ ١٤، رقم ٣٧٤٨، ومسلم ٦/ ٣٠٣٣، رقم ٣٠٣٣، وهذا لفظ البخاري.

عباد وفيهم أنزلت: ﴿ هَٰذَانِ خَصَمَانِ ٱخۡنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾. قال: هم الذين تبارزوا يـوم بدر: حمزة وعلي وعُبيدة أو أبو عبيدة بن الحارث، وشيبة بن ربيعة وعتبة بن ربيعة والوليد بن عتبة »(١).

# بعض دلالات هذه الآيات على فضل هؤلاء الثلاثة رضي الله عنهم:

سبق الكلام على هذه الآيات الكريمات في الثناء على أهل بدر رضى الله تعالى عنهم، ونزيد هنا أن:

١ - في هذه الآيات ما فيها من الثناء على فريق أهل الإيهان الذين بارزوا المشركين مبارزة مستقلة قبل بَدءِ القتال ببدر نصرة لربهم سبحانه وتعالى،
 فها كان اختصامهم كلاماً ولكن تصديقاً ببذل النفس في سبيل الله.

٢- في قوله تعالى: ﴿ فِي رَبِّهِمْ ﴾ بيان للحامل لهم على هذا القتال بأنه في الله تعالى، وشهادة بصدقهم وإخلاصهم رضي الله عنهم لربهم سبحانه وتعالى.

٣- تسجيل الله تعالى لهذا الموطن على سبيل الإشادة به ، لأنهم فضلاً على أنهم فضلاً على الله ، ولأنهم بذلك صاروا على الله ، ولأنهم بذلك صاروا قدوة لمن بعدهم.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤/ ١٤٥٨، رقم ٣٧٤٧.

٤ - وسحبًل الله تعالى هذا الموقف أيضاً لأنه بشرى من بشريات النصر التي ثبّت الله تعالى بها المؤمنين، وجاءت هذه البشرى على يد هؤلاء الثلاثة الكرام.

٥- وفي هذه الآيات إشارة بالبشارة لهؤلاء الثلاثة أنهم من أهل الجنة، فإذا كان الله قَطَّع للكافرين ثياباً من نار ... إلى آخر ما أعده لهم في جهنم، فأول الداخلين في هذا الوعيد هذا الفريق الذي بارز من الكافرين وهذا باعتبار سبب نزول الآيات وسياقها - وكذلك فإنه تعالى إذا كان أعد للمؤمنين جنته - كها بيَّن في هذه الآيات - فأول الداخلين هؤلاء المؤمنين الذين اختصموا في ربهم بمبارزة الكافرين، والذين نزلت الآيات بسببهم: عليُّ وحمزةُ وعبيدة بن الحارث رضي الله عنهم. فهذا ترتيب ما في الآيات من إنذار وبشرى، والله أعلم.

وهذا بعض ما تدل عليه الآيات من فضل هؤ لاء الثلاثة رضي الله تعالى عنهم .







يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱللَّهُ لِيُدُونُ وَيُطَهِرُكُو تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

هذه الآية الكريمة نص على فضائل ظاهرة لأهل بيت رسول الله على ومزيد عناية بهم رضي الله تعالى عنهم، ففيها «تكريم بالغ من الله لأهل بيت نبيه الأطهار، من حيث إن الله الذي في قبضته ملكوت الساوات والأرض يريد لهذا البيت أن يذهب عنه كل ما تعافه النفس ويأنفه الطبع، ويريد كذلك أن يطهرهم ... تطهيراً مؤكداً نقياً »(۱).

## المراد بأهل بيته صلى الله عليه وآله وسلم في هذه الآية:

اختلف العلماء في المراد بأهل بيته عَلَيْ في هذه الآية (٢)، يقول الزجاج رحمه الله: « قيل: يراد به نساؤه وأهله الذين هم أهل بيته »(٣).

<sup>(</sup>١) من أسرار التعبير القرآني، د. محمد محمد أبو موسى (ص ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) تنظر الأقوال في ذلك في زاد المسير ٦/ ٣٨١- ٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٤/ ١٨٢. ويقول الرازي رحمه الله (١٣/ ٢١٠) في إحدى تخريجاته: =

والظاهر من سياق هذه الآية وسبب نزولها، أنها في زوجات النبي صلى الله عليه وآله سلم، وقد وردت أحاديث في الصحيح وغيره تدل على أن المراد أعم من ذلك (١)، فيدخل فيها زوجاته على وأهل الكساء: على وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم جميعاً. وهؤلاء جميعاً أهل بيته الذين كانوا يساكنونه في بيوته ممن يعدون من أهله على .

يقول ابن عطية رحمه الله في هذه الآية: « فأهل البيت: زوجاته، وبنته، وبنوها، وزوجها »(٢).

<sup>= «</sup>ثم إن الله تعالى ترك خطاب المؤنثات وخاطب بخطاب المذكرين بقوله ﴿لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ ﴾ ليدخل فيه نساء أهل بيته ورجالهم ». اه.. وينظر قريب من ذلك في تفسير أبي السعود ٩/ ١٠٣ .

<sup>(</sup>۱) ينظر تفسير ابن كثير ٦/ ٢١١.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ٦٢/١٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي ٢١٠ / ٢١٠ . ويزاد على ما ذكر في حق عليٍّ رضي الله عنه أن النبي ﷺ آخاه.

وقال الإمام القرطبي رحمه الله (١٤/ ١٨٢ - ١٨٣): «وقد اختلف أهل العلم في أهل البيت، من هم؟ فقال عطاء وعكرمة وابن عباس: هم زوجاته خاصة، لا رجل معهن. وذهبوا إلى أن البيت أريد به مساكن النبي على القوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُنَكَ مَا يُتَّلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾. وقالت فرقة منهم الكلبي: هم علي وفاطمة والحسن =

ويقول ابن كثير رحمه الله في هذه الآية: « وهذا نصُّ في دخول أزواج النبي عَلَيْ في أهل البيت ها هنا ؛ لأنهن سبب نزول هذه الآية، وسبب

= والحسين خاصة، وفي هذا أحاديث عن النبي عليه السلام، واحتجوا بقوله تعالى: 
﴿ لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهَلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُو تَطْهِيرًا ﴾ بالميم ولوكان للنساء خاصة لكان (عنكن ويطهركن)، إلا أنه يحتمل أن يكون خرج على لفظ الأهل، كها يقول الرجل لصاحبه: كيف أهلك، أي امر أتك ونساؤك، فيقول: هم بخير، قال الله تعالى: ﴿ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ لَرَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبُركَنُهُ، عَلَيْكُمُ أَهُلَ ٱلْبَيْتِ ﴾. والذي يظهر من الآية أنها عامة في جميع أهل البيت من الأزواج وغيرهم، وإنها قال: ﴿ وَيُطَهِرُكُو ﴾ لأن رسول الله على وعلياً وحسناً وحسيناً كان فيهم، وإذا اجتمع المذكر والمؤنث غلب المذكر، فاقتضت الآية أن الزوجات من أهل البيت، لأن الآية فيهن، والمخاطبة لهن يدل عليه سياق الكلام. والله أعلم».

ثم قال القرطبي (١٤/ ١٨٣): « والصحيح أن قوله: ﴿ وَاَذْكُرُرُكَ ﴾ منسوق على ما قبله. وقال ﴿ عَنكُمُ ﴾ لقوله ﴿ أَهْلَ ﴾ فالأهل مذكر، فساهن وإن كن إناثا باسم التذكير فلذلك صار ﴿ عَنكُمُ ﴾. ولا اعتبار بقول الكلبي وأشباهه، فإنه توجد له أشياء في هذا التفسير ما لو كان في زمن السلف الصالح لمنعوه من ذلك وحجروا عليه. فالآيات كلها من قوله: ﴿ يَكَأَيُّ النّبِي قُلُ لِأَزْفِيكِ ﴾ إلى قوله - ﴿ إِنّ اللّهُ كَاتَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨: ٣٤] منسوق بعضها على بعض، فكيف صار في الوسط كلاما منفصلاً لغيرهن! وإنها هذا شيء جرى في الأخبار أن النبي عليه السلام لما نزلت عليه هذه الآية دعا علياً وفاطمة والحسن والحسين، فعمد النبي عليه إلى كساء فلفها عليهم، ثم ألوى بيده إلى السهاء فقال: « اللهم هؤلاء أهل بيتي، اللهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ». فهذه دعوة من النبي عليه لم بعد نزول الآية، أحبَّ أن يدخلهم في الآية التي خوطب بها الأزواج، فذهب الكلبي ومن وافقه فصيرها لهم خاصة، وهي دعوة لهم خارجة من التنزيل». وينظر كلام الطاهر ابن عاشور في ذلك في التحرير والتنوير ٢ / ١٤ - ١٧ .

النزول داخل فيه قو لا واحداً، إمّا وحده على قَولٍ، أو مع غيره على النزول داخل فيه قولاً واحداً، إمّا وحده على الصحيح »(١).

وقال ابن كثير أيضاً: ولكن إذا كان أزواجه من أهل بيته، فقرابته أحق بهذه التسمية، كما تقدم في الحديث: « وأهلُ بيتي أحق »(٢).

معنى الآية الكريمة وبعض ما فيها من اللطائف الدالة على فضلهم رضى الله عنهم:

هذه الآية تعليل لما تضمنته الآيات السابقة من الأوامر والنواهي، يقول الشوكاني رحمه الله تعالى في قوله تعالى: « ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ أي: إنها أوصاكن الله بها أوصاكن من التقوى، وأن لا تخضعن بالقول، ومن قول المعروف، والسكون في البيوت، وعدم التبرج، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والطاعة، ليذهب عنكم الرجس أهل البيت »(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٦/ ٤١١ ). وينظر تفسير أبي السعود ( ٩/ ١٠٣).

ويقول الطاهر بن عاشور رحمه الله (٢٢/ ١٦): «وبهذا يتضح أن أزواج النبي على هن آل بيته بصريح الآية، وأن فاطمة وابنيها وزوجها مجعولون أهل بيته بدعائه أو بتأويل الآية على محاملها. ولذلك هُمْ أهل بيته بدليل السنة، وكلُّ أولئك قد أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، بعضه بالجعل الإلهى، وبعضه بالجعل النبوي».

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٦/ ١٥٥ - ٤١٦ .

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٤/ ٢٧٨ .

ويقول الطاهر بن عاشور رحمه الله في معنى هذه الآية أي: «ما يريد الله لكُنَّ مما أمركن ونهاكن إلا عصمتكن من النقائص، وتحليتكن بالكهالات ودوام ذلك، أي لا يريد من ذلك مقتاً لكُنَّ ولا نكاية »(١).

والرِّجس هو الإثم، وكل ما يستقذر مروءةً. يقول ابن عطية رحمه الله: «الرجس: اسم لما يقع على الإثم والعذاب والنجاسات والنقائص، فأذهب الله جميع ذلك عن أهل البيت »(٢).

ويقول الطاهر بن عاشور رحمه الله تعالى: «والرجس في الأصل: القَذَرُ الذي يلوث الأبدان، واستعير هنا للذنوب والنقائص الدينية ... واستعير التطهير لضد ذلك، وهو تجنيب الذنوب والنقائص ... واستعير الإذهاب للإنجاء والإبعاد »(٣). وفي هذه الاستعارات ترغيب لأصحاب الطباع السليمة، والعقول المستقيمة في الطاعة، وتنفيراً لهم عن المعصية (٤).

ثم قال الطاهر بن عاشور: « وكل أولئك - [أي الزوجات وأهل الكساء] - قد أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ... »(٥).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٢/ ١٥، وقال الآلوسي نحو هذا في تفسيره ( ٢٢/ ١٩ ).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ١٢/ ٦٦. وينظر زاد المسر ٦/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢٢/ ١٤. وينظر الكشاف ٣/ ٥٣٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر نظم الدرر ١٥/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>٥) السابق ٢٦/٢٢ .

#### من فوائد هذه الآية ولطائفها الدالة على فضل أهل البيت:

١ - يقول الآلوسي رحمه الله تعالى في بيان دلالة الآية على مدح أهل البيت: «ويظهر هذا المدح من جهة الاعتناء بشأنهم، وإفادتهم محبة الله تعالى لهم هذا الأمر الجليل الشأن، ومخاطبيه سبحانه إياهم بذلك، وجعله قرآناً يتلى إلى القيامة »(١). ولا شك أن كل واحدة من هذه الدلالات منقبة عظيمة لهم.

٢ - وفي قوله تعالى ﴿ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ هكذا بحذف حرف النداء إشعار بالتقريب والتكريم، وأن خطاب الله تعالى لهم هو خطاب قُرْبٍ وملاطفة (٢).

٣- وفي إسناد أفعال هذه الجملة كلها إلى الله، أي يريد الله، ويذهب عنهم الله الرجس، وينقي قلوبهم ونفوسهم بيده القادرة، وهو الذي يطهركم بنفسه تطهيراً، في هذه الإسنادات إليه سبحانه مزيد تكريم وتأكيد على حصوله (٣).

٤ - وفي التعريف باللام في قوله تعالى ﴿ ٱلْبَيْتِ ﴾ إشارة إلى أنه بيت
 متعالم مشهور، لا ينصرف الذهن على غيره، والإضافة في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٢٢/ ١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر من أسر ار التعبير القرآني ص ٢٩٥ . وهو على تقدير نصب (أهل) على النداء .

<sup>(</sup>٣) ينظر السابق ص ٢٩٥ - ٢٩٦.

﴿ أَهُلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ تفيد التعظيم والتشريف، أي: يا أهل البيت القائم في العالمين رمز الهداية والرشاد، والطهر والنور(١١).

٥ - وفي إضافة (أهل) إلى (البيت) أي البيت النبوي، إشارة إلى أن هذا التكريم من أجل النبي عليه ، وببركة انتسابهم إليه .

7 - وهذا المعنى السابق مستفاد أيضاً - كها ذكر بعض العلماء - من مجيء ضمير الجمع في (عنكم) وفي (ويطهركم) رغم أن الخطاب لزوجات النبي، تغليباً لوجود النبي على بينهن. يقول الطاهر بن عاشور: «وفي هذا التغليب إيهاء إلى أن هذا التطهير لهن لأجل مقام النبي على لتكون قريناته مشابهات له في الزكاء والكهال، كها قال الله تعالى: ﴿وَالطّيبَتُ للسّي النبي على أنواج النبي للنبي وهو نظير قوله في قصة إبراهيم: ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَنُهُ مُ عَلَيْكُم اللّه اللّه الله الله الله الله على الله والمخاطب إبراهيم وهو معها »(٢).

فهذه بعض ما في الآية من دلالات ولطائف تدل على فضل آل بيت النبي عَلَيْهِ .

<sup>(</sup>١) السابق ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٢/ ١٤.

بعض ما روي في هذه الآية من الروايات الدالة على فضل أهل الكساء، وفضل زوجاته رضي الله عنهن، وفضل أهل بيته عامة:

١- روى الإمام مسلم في صحيحه عن صفية بنت شيبة عن السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: « خرج النبي عَلَيْ غداة وعليه مِرط مُرَحَّلُ من شعر أسودَ، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثم جاء الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء عليٌّ فأدخله، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدُ اللَّهُ لِيَدُ اللَّهُ عَنَاكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمُ تَطْهِيرًا ﴾ "(١).

٢- وروى الترمذي عن شهر بن حوشب عن السيدة أم سلمة رضي الله عنها أن النبي على الحسن والحسين وعلى وفاطمة كساء ثم قال: « اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصّتي، أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً». فقالت أم سلمة: وأنا معهم يا رسول الله، قال: « إنّكِ إلى خير »(٢). قال الترمذي: حديث حسن، وهو أحسن شيء روي في هذا الباب.

٣- روى الإمام أحمد في مسنده عن شداد أبي عمار قال: دخلت على واثلة بن الأسقع وعنده قوم فذكروا عليّاً، فلما قاموا قال لي: ألا أخبرك بما رأيت من رسول الله عليه ؟ قلت: بلى، قال: أتيت فاطمة رضي الله تعالى

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ٥/ ١٨٨٣، رقم ٢٤٢٤، وأخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ١٤٧، وقال الذهبي: على شرط البخاري ومسلم. وأخرجه الحاكم أيضاً عن واثلة بن الأسقع بلفظ قريب، وهو حاضر في بيت علي وفاطمة، وقال الذهبي: على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه ٥/ ٦٩٩.

عنها أسالها عن عليًّ، قالت: توجه إلى رسول الله عليًّ، فجلستُ أنتظره حتى جاء رسول الله عليًّ وحسنٌ وحسين رضي الله تعالى عنهم آخذٌ كلَّ واحد منها بيده حتى دخل، فأدنى عليًا وفاطمة فأجلسها بين يديه وأجلس حسناً وحسيناً كل واحد منها على فخذه، ثم لفَّ عليهم ثوبه أو قال كساء ثم تلا هذه الآية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدُهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرًا ﴾، وقال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي، وأهلُ بيتى أحق »(۱).

وقد فسر الآل في حديث آخر بالأزواج والذرية.

٤ - جاء في الصحيحين وغيرهما، عن أبي حميد الساعدي رضي الله
 عنه: أنهم قالوا: يا رسول الله كيف نصلي عليك ؟ فقال رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>١) المسند ٤/ ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣/ ١٢٣٣، رقم ٣١٩٠، ومسلم ١/ ٣٠٥، رقم ٤٠٦. وهذا لفظ البخاري .

«قولوا اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد محيد »(۱).

قال النووي رحمه الله تعالى: « (وبارك على محمد وعلى آل محمد)، قيل: البركة هنا الزيادة من الخير والكرامة، وقيل: الثبات على ذلك، من قولهم: بركت الإبل أي ثبتت على الأرض، ومنه بركة الماء، وقيل: التزكية والتطهير من العيوب كلها »(٢).

٧- وأخرج الإمام مسلم عن يزيد بن حيان قال: «انطلقت أنا وحُصين بن سَبرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم، فلما جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيتَ يا زيدُ خيراً كثيراً: رأيتَ رسول الله على ، وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصليّتَ خلفه، لقد لقيتَ يا زيد خيراً كثيراً، حدِّثنا يا زيدُ ما سمعتَ من رسول الله على ، قال: يا ابن أخي، والله لقد كبِرَتْ سنيّ، وقدِمَ عهدي، ونسيتُ بعضَ الذي كنت أعي من رسول الله على ، فا حدثتكم فاقبلوا، وما لا فلا تكلفونيه.

ثم قال: قام رسول الله ﷺ يوماً فينا خطيباً بماء يُدعى خُمّاً بين مكة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكّر، ثم قال: «أمّا بعدُ: ألا أيها الناس، فإنها أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٣/ ١٢٣٢، حديث رقم ٣١٨٩، ومسلم ١/ ٣٠٦، حديث رقم ٤٠٧ .

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم للنووي ٤/ ١٢٤.

تارك فيكم ثَقَلين، أولهم كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به »، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: « وأهل بيتي، أُذكركم الله في أهل بيتي، أُذكركم الله في أهل بيتي » فقال له حصين: ومَنْ أهلُ بيته يا زيد؟، أليس أُذكركم الله في أهل بيته ؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته مَن حُرِم الصدقة بعده. قال: وهم ؟ قال: هم آلُ عليٍّ، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل عباس. قال: كل هؤ لاء حرم الصدقة ؟ قال: نعم »(۱).

وبعد: فهذه بعض الأحاديث في فضائل أهل بيته على والتي يستفاد منها أيضاً بيان مَنْ هم أهل بيته على وإن كان المراد بأهل البيت في آية ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذُهِبَ عَنصُ مُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا ﴾ ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذُهِبَ عَنصُ مُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا ﴾ حكما ذكرنا -: زوجاته على وأهل الكساء ؛ علي وفاطمة والحسن والحسين رضى الله عنهم جميعاً .



<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٥/ ١٨٧٣، رقم ٢٤٠٨.





١- يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوۤا إِلَى رَبِّهِمُّ لَيَسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعُ لَّعَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴿ وَ لَا تَظُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدُوٰةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِهِ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِهِ مَّن الظَّالِمِينَ ﴿ وَمَا مِنْ حِسَابِهِ مَّن الظَّالِمِينَ ﴿ وَمَا مِنْ حِسَابِهِ مَّن اللّهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْغِضِ لِيَقُولُوٓا أَهَا وَلَا إَهَا مَن اللّهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنا أَلَكُ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُوٓا أَهَا وَلَا إِلَيْ مَن اللّهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنا فَقُلُ وَكَا لَلْهُ عِلْمَا مِن عَمْلُ مِن مَنْ اللّهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنا فَقُلُ اللّهُ عِلْمَا عَلَيْهِم مِن بَعْنِينَ فَقُل اللهُ عَلَيْهُم عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِن مُثَا اللهُ عَلَيْهُم مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَح فَأَنَهُ مَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِن كُمْ سُوَءَا اللهُ عَلَيْهُم مَن عَمْلُ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَح فَأَنَهُ مَعُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُم مِن بَعْدِه وَأَصْلَح فَأَنَهُ مَا عَفُولُ وَالْمَا الله مَنْ عَمِلَ مِن مَعْمِل مِن مُعْمَلِ مِن مُعْمَلِهِ مُنْ مَنْ مَا مَن عَمْلَ مِن مَعْمِلُ مِن مَعْدِه وَأَصْلَح فَأَنْهُ وَعُفُورٌ دُومِيمٌ ﴿ وَالْعَامِ ١٥ - ١٥٤].

٢- وقال تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ
 وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً أَه وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ وَلَا
 نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨].

# معنى الآيات الكريمات، وبعض ما فيها من المعاني الدالة على فضل فقراء الصحابة وضعفائهم:

هذه آيات كريهات نزلت إثر دعوةٍ من بعض عظهاء المشركين لرسول الله على أن يُخلي مجلسه ممن حوله من الفقراء والضعفاء والعبيد الذين أسلموا، وأن يجنبهم إن هم جالسوه أنفة منهم أن يجلسوا في مجلس فيه أمثال هؤلاء، فأجابهم النبي على طمعاً في إيهانهم، فأنزل الله هذه الآيات تؤكد على النبي على ملازمته لهؤلاء، وتنهاه عن الاستجابة لدعوة متكبري المشركين وإن كرهوا، وأن هؤلاء الضعفاء الذين يخافون حساب رجم، ويدعونه بالغداة والعشي طلباً لمرضاته هم أولى بمجلسه على في في بمم، ويقابلهم بالسلام، ويبشرهم برحمة الله تعالى.

 مَنّ الله عليهم بالهداية وزادهم فيها، فكل ما في هذه الآيات شهادات لهم ومناقب، تبين علو مقامهم عند ربهم.

يقول ابن كثير رحمه الله: « وقوله: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم بِاللَّغَدُوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُ ﴾ أي: لا تبعد هؤلاء المتصفين بهذه الصفة عنك، بل اجعلهم جلساءك و أخصاءك، كما قال: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُّ، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ أَلْذِينَ يَدْعُونَ رَجْهَدُ، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ أَلْذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِٱلْغَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُّ، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ أَلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِٱلْغَدُ دَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُّ، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ وَكَانَ تُرْمِدُ وَيَعْدَ وَلَا تَعْدُ عَنْ ذَكْرِنَا وَٱتَبَعَ هَوَلَهُ وَكَانَ أَمُرُهُ, فُوطًا ﴾ "(١) [الكهف: ٢٨].

ويقول الطاهر بن عاشور رحمه الله في هذه الآية: «والمعنى: أن رسول الله على إيان عظاء قريش ليكونوا قدوة لقومهم ولعلمه بأن أصحابه يحرصون حرصه ولا يوحشهم أن يقاموا من المجلس إذا حضره عظاء قريش لأنهم آمنوا يريدون وجه الله، لا للرياء والسمعة، ولكن الله نهاه عن ذلك وسهاه طرداً تأكيداً لمعنى النهي، وذلك لحكمة، وهي كانت أرجح من الطمع في إيهان أولئك، لأن الله اطلع على سرائرهم فعلم أنهم لا يؤمنون، وأراد الله أن يظهر استغناء دينه ورسوله عن الاعتزاز بأولئك الطغاة القساة، وليظهر لهم أن أولئك الضعفاء خير منهم، وأن الحرص على قربهم من الرسول على قرب المشركين »(٢).

<sup>(</sup>۱) تفسیر این کثیر ۳/ ۲۵۹.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٧/ ٢٤٦ - ٢٤٧ .

بعض ما روي في سبب نزول هذه الآيات الكريمات، وتسمية من نزلت فيهم:

١- روى الإمام مسلم عن المقدام بن شريح عن أبيه عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «كنا مع النبي على ستة نفر، فقال المشركون للنبي على الله عنه قال: «كنا مع النبي على الله عنه أنا وابن مسعود للنبي الله عنه الله ورجل من هذيل وبلال ورجلان لست أسميها، فوقع في نفس رسول الله عنه ما شاء الله أن يقع، فحدَّث نفسه فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدِيدُونَ وَجَهَهُ أَنَ الله عنه وجل. ﴿ وَلَا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ الله عنه و الله عنه فَا الله عنه و الله عنه و الله عنه و المُعَمِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ الله عنه و الله عنه و المُعَمِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ الله عنه و الله الله عنه و الله عنه و المُعَمِينَ الله عنه و الله الله عنه و الله الله عنه و الله الله عنه و المُعَمِينَ الله عنه و الله الله عنه و المُعَمِينَ الله عنه و الله الله عنه و الله الله عنه و الله الله الله عنه و الله الله عنه و الله و الله

٢- وروى الإمام أحمد عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: « مر الملأ من قريش على رسول الله على وعنده خباب وصهيب وبلال وعمار، فقالوا: يا محمد أرضيت بهؤلاء، فنزل فيهم القرآن: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعُمَّشُرُوۤ أَإِلَى رَبِّهِمُ ﴾ [الأنعام: ٥٥] إلى قوله: ﴿ وَٱللَّهُ أَعُلَمُ بِٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]» (٢).

٣- ورواه البزار بلفظ آخر عن عبدالله بن مسعود، قال: « مرَّ الملأ من قريش على رسول الله وعنده صهيب وبلال وعمار وخباب ونحوهم من ضعفاء المسلمين فقالوا: يا محمد اطردهم، أرضيت هؤلاء من قومك!

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٥/ ١٨٧٨، برقم ٢٤١٣.

<sup>(</sup>٢) المسند ١/ ٤٢٠ . وقال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني ... ورجال أحمد رجال الصحيح غير كردوس وهو ثقة». (مجمع الزوائد ٦/ ٣٨٤).

أفنحن نكون تبعاً لهؤلاء الذين مَنَّ الله عليهم من بيننا! فلعلَّ إن طردتهم أن نأتيك، قال: فنزلت هذه الآية: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوٓا إِلَى رَبِّهِ مُّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ إِلَّى وَلا شَفِيعُ لَعَلَهُم يَنَّقُونَ ﴿ (٥) وَلا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ يَذَعُونَ رَبِّهِ مُّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ إِلَى وَلا شَفِيعُ لَعَلَهُم يَنَقُونَ ﴿ (٥) وَلا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبِّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَ أَم مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِهُ مَ مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُم فَتَكُونَ مِن ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (١).

٤ - وروى ابن ماجه عن خبّاب رضى الله عنه في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْعَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ . قال: « جاء الأقرع بن حابس التميمي وعينية بن حصن الفزاري . فوجدوا رسول الله ﷺ مع صهيب وبلالٍ وعمّار وخبّاب قاعداً في ناس من الضعفاء من المؤمنين، فلما رأوهم حول النبي عَيْكَ حَفَروهم فأتوه فخلوا به وقالوا: إنّا نريد أن تجعل لنا منك مجلساً تَعْرف لنا به العرب فضلّنا، فإنَّ وفودَ العرب تأتيك فنستحيى أن ترانا العرب مع هذه الأعبد، فإذا نحن جئناك فأقمهم عنك، فإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إنْ شئتَ. قال: « نعم »، قالوا: فاكتب لنا عليك كتاباً، قال: فدعا بصحيفة، ودعا عليّاً ليكتب ونحن قعود في ناحية فنزل جبرائيل عليه السلام فقال: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُّ مَا عَلَيْك مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّالِلِمِينَ ﴾ . ثم ذكر الأقرع بن حابس وعيينة بن حصن فقال:

<sup>(</sup>١) مسند البزار (البحر الزخار) ٥/ ٤٠٩.

﴿ وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهْكُولَآ مَنَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ بَيْنِنَا أَلْقَ عَلَيْهُم عَلَى نَفْسِهِ اللّهَ عَلَيْكُمُ عَلَى نَفْسِهِ الرّحْمَة ﴾، قال: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَلِتِنَا فَقُلُ سَكَمُ عَلَى نَفْسِهِ الرّحْمَة ﴾، قال: فذنونا منه حتى وضعنا ركبنا على ركبته، وكان رسول الله على يجلس معنا، فإذا أراد أن يقوم قام وتركنا. فأنزل الله: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللّذِينَ يَدْعُونَ رَبّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴿ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم ﴾ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ - يعني عيينة والأقرع - ﴿ وَاتّبَعَ هُونَهُ وَكَانَ الرّجلين ومثلَ الحياة الدنيا، قال خباب: فكنا نقعد مع النبي عَيْنَ ، فإذا بلغ الساعة التي يقوم فيها، قمنا وتركناه حتى يقوم »(١).



<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۲/ ۳۹٦، وقال البوصيري في الزوائد: «إسناده صحيح ورجاله ثقات ».



يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللهُ وَٱللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

هاتان آيتان من آيات عدّة نزلت عقب غزوة أحد، تصف ما حدث فيها، وتوْقِفُ المؤمنين على أسباب تحول الدائرة عليهم بعد أن كانت لهم، وما في أحداثها من حِكم خفية، وألطافٍ إلهية، ليعتبروا بها.

والذي يتعلق بفضل بني حارثة وبني سَلِمة الأنصاريين، هو أن الله تعالى أثبت في الآية الثانية ولايته لهما، والولي هو الناصر والحافظ والمعين، وإثبات ولاية رب العالمين لهما شرف غاية الشرف، ينطوي على صفات فيهم هي غاية في الثناء.

وكان من أثر هذه الولاية أن عصم الله هذين الحيين من الأنصار

من أمر عظيم، فبعد أن رجع عبد الله بن أبي بن سلول رأسُ المنافقين يوم أحد بثلث الجيش، فصار عدد جيش المسلمين سبعائة، بينها كان عدد المشركين ثلاثة آلاف، ورأى المسلمون ذلك همّت بنو سَلِمة وبنو حارثة من المسلمين بالانخزال عن اللقاء، لعارضِ ضعفٍ ووَهَنٍ أصابها من غير شكً منهم في الإسلام ولا نفاق، وإنها تأثراً بها فعله عبد الله بن أبيً وجماعته، ثم عصمهم الله فثبتوا مع الرسول على الله وليهم أن تَفْشَلا وَالله وَلَيْهُما الله عن المناه في الإسلام ولا نفاق.

يقول الطاهر بن عاشور: ﴿ ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيْهُمَا ﴾: أي ناصر هما على ذلك الهمِّ الشيطاني، الذي لو صار عزماً، لكان سبب شقائهما، فلعناية الله بهما برأهما الله من فعل ما همتا به »(٢).

معنى الآية، وما فيها من المعاني الدالة على فضل هذين الحيّين من الأنصار:

أ) قوله تعالى: ﴿ إِذْ هَمَّت ظَآ إِفْتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا ﴾:

الفشل: هو الجبن والخور والضعف(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير الطبري ٦/ ١٥،١٥ والتحرير والتنوير ٤/٠٧.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٤/ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير البغوي ٢/ ٩٧، والرازي ٤/ ٢٢٧.

والمعنى كما يقول الطبري: «همَّا أن يضعُفا و يجبُنا عن لقاء عدوَّ هما »(١). ولم يتم ذلك بل حفظ الله قلوبهما عن تحقيق هذا الهم(٢).

والهمُّ: ما همَّ به الإنسان في نفسه قبل أن يفعله (٣)، فهو حركة قوية في النفس، وهو الدرجة التي تسبق العزم، والعزم هو عَقدُ القَلبِ على إِمْضَاءِ الأَمْرِ (٤)، فقلوب هاتين الطائفتين لم تصل درجة العزم.

يقول الآلوسي رحمه الله: « والظاهر أن هذا الهم لم يكن عن عزم وتصميم على مخالفة النبي عليه ومفارقته ؛ لأن ذلك لا يصدر مثله عن مؤمن، بل كان مجرد حديث نفس ووسوسة »(٥).

ويقول الرازي رحمه الله في تفسير (٤/ ٢٢٧): «الهمُّ قد يراد به العزم، وقد يراد به الفكر، وقد يراد به حديث النفس، وقد يراد به ما يظهر من القول الدال على قوة العدو وكثرة عدده ووفور عدده، لأن أي شيء ظهر من هذا الجنس صحَّ أن يوصف من ظهر ذلك منه بأنه هم بأن يفشل من حيث ظهر منه ما يوجب ضعف القلب، فكان قوله: ﴿إِذْ هَمَّت طَّارِفَتَانِ مِنكُمُّ أَن تَفَشَلا ﴾ لا يدل على أن معصية وقعت منها، وأيضاً فبتقدير أن يقال: إن ذلك معصية لكنها من باب الصغائر لا من باب الكبائر لما الكبائر لما بقيت ولاية الله لها ».

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٦/ ١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٤/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر المفردات للراغب: ( همم)، والتعريفات للجرجاني ( الهم ) .

<sup>(</sup>٤) المفردات للراغب: (عزم).

<sup>(</sup>٥) روح المعاني ٤ / ٤٣ . وقال الحافظ في الفتح ٧/ ٣٥٧: « لأن ذلك كان من وسوسة الشيطان من غير وهن منهم» .

#### ب) وفي قوله تعالى: ﴿ وَأَلَّلُهُ وَلِيُّهُمَا ﴾ فوائد:

١ - فيه تشريف الله تعالى للطائفتين بأنه هو وليها، وناصر هما،
 وحافظها، وهنذا شرف أيُّما شرف، وكلُّ من تولاه اللهُ لا يشقى
 ولا يضيع أبداً.

٢- إثبات الله تعالى ولايته لهم ينطوي على صفات غاية في الثناء: فهو إشارة إلى صدق إيهانهم، وصلاحهم في أنفسهم، وتقواهم، لأن ولايته سبحانه إنها تكون لمن كانت هذه صفاتهم، فقد قال عز وجل: ﴿ وَاللّهُ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وقال: ﴿ وَهُو يَتَوَلّى الصّلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَاللّهُ وَلِي الْمُنْقِينَ ﴾ [الجاثية: ١٩]. فهذه شهادات عظيمة لهم أفادتها هذه الولاية.

٣- وفيه بيانٌ أن هذه الهَمَّةَ لم تخرجهم عن ولاية الله تعالى (١)، ودلالة «على أن ذلك الهـمَّ ليس معصية، لأن إتباع المعصية بولاية الله لذلك العاصي إغراءٌ على المعصية »(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٢٢٨/٤.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن لمحمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي ٣/ ٥٩.

يقول الشيخ محمد الأمين بن عبد الله الهرري في تفسيره المسمى «حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن»: (٥/ ١٠٦ - ١٠٠ : «وهذا الهم مُ لم يكن عزيمة مخضاة، ولكنها كانت حديث نفس، وقلها تخلو النفس عند الشدة من بعض هَلَعٍ، فإن ساعدها صاحبها ذُمَّ، وإن ردها إلى الثبات والصبر فلا بأس بها فعل ...».

ج) قول ه تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾، فيه كما يقول الرازي رحمه الله: ﴿ إِشَارِةَ إِلَى أَنه ينبغي أَن يدفع الإنسان ما يَعْرِضُ له من مكروهِ وآفةٍ بالتوكل على الله، وأن يصرف الجزع عن نفسه بذلك التوكل (().

## د) فرح الأنصار بهذه الآية، وبعض ما ورد في ذلك:

روى البخاري ومسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: « فينا نزلت: ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمُ أَن تَفْشَلًا ﴾. قال: نحن الطائفتان: بنو حارثة، وبنو سلمة، وما نحب « أو: وما يسرني » أنها لم تنزل ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَا ﴾»(٢).

وإنها قالت الأنصار: « (وما نحب أنها لم تنزل) رغم ما في الآية من عتاب لفرط الاستبشار بها حصل لهم من الشرف بثناء الله تعالى، وإنزاله فيهم آية ناطقة بصحة الولاية، وأن تلك الهمة ما أخرجتهم عن ولاية الله تعالى »(٣).

قال الحافظ في الفتح معلقاً على هذه الحديث: « نزلت هذه الآية فينا: أي في قومه بني سَلِمَة، وهم من الخزرج، وفي أقاربهم بني حارثة

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٤/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۱۸۸۸، ۱۹۸۸، حدیث رقم ۳۸۲۰، ۱۹۹۸، وصحیح مسلم ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، وصحیح مسلم ۱۹۶۸، و ۱۹۶۸، و صحیح

<sup>(</sup>٣) السابق.

وهم من الأوس. قوله: (وما أحب أنها لم تنزل) والله يقول: ﴿ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ مِن الأوس. قوله: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَا ﴾ أي: وإن الآية وإن كان في ظاهرها غضٌ منهم، لكن في آخرها غاية الشرف لهم »(١).

فهذا ما اشتملت عليه الآية من منقبة عظيمة لهذين الحَيِّيْن من الأنصار رضي الله تعالى عنهم أجمعين.



<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧/ ٣٥٧.



يقول الله عز وجل لرسوله ﷺ: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوكَ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّ رُواً وَأَللَهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِ رِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

في هذه الآية الكريمة ذمٌّ لمسجد نُهي النبيُّ عَلَيْهُ عن الصلاة فيه، وإشادةٌ ومدح لمسجد آخر أُسس على التقوى من أول يوم، ومدحٌ لأهله، الذين يجبون أن يتطهروا.

والمسجد الذي أُسس على التقوى هو مسجد قُباء على قول جمهور أهل العلم، وقيل هو مسجد المدينة (١).

<sup>(</sup>١) قال الحافظ في الفتح (٧/ ٢٤٥): « وقد اختُلف في المراد بقوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدُ اللَّهِ مَا الْحَافِظ فِي الفتح (٧/ ٢٤٥): « وقد اختُلف في المراد به مسجد قباء هذا، وهو أُسِّيسَ عَلَى ٱلتَّقُوكَ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾، فالجمهور على أن المراد به مسجد قباء هذا، وهو ظاهر الآية ». اهـ

ثم أورد الحافظ عدة أحاديث تؤيد ما ذهب إليه بعض أهل العلم في أن المراد به مسجد المدينة، وهو مسجد رسول الله عليه، ثم قال: « والحق أن كلا منها أسس =

أمّا المسجد الذي نهى الله تعالى رسوله عَلَيْهِ أن يصلي فيه فهو المسجد المعروف بمسجد الضرار، وهو مسجد بنته جماعة من منافقي أهل المدينة بجوار مسجد قُباء الذي أسسه النبي عَلَيْهُ بنفسه، بنوه تفريقاً بين المؤمنين الذين كانوا يجتمعون بمسجد قباء، وليكون مَقراً مُعدّاً لمن يحاربون الله ورسوله من داخل المدينة، ولاستقبال من يأتي من خارجها (۱).

## بيان ثناء الآية على أهل قُبَاء :

وأمّا الثناء على أهل قباء - وهم بنو عمرو بن عوف الأنصاريون(٢) -

= على التقوى، وقوله تعالى في بقية الآية: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَ رُوا ﴾ يؤيد كون المراد مسجد قباء، وعند أبي داود بإسناد صحيح عن أبي هريرة عن النبي على قال: « نزلت ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَ رُوا ﴾ في أهل قباء » .

وعلى هذا فالسر في جوابه على بأن المسجد الذي أُسس على التقوى مسجده رفعُ توهم أن ذلك خاصٌّ بمسجد قباء، والله أعلم.

قال الداودي وغيره: ليس هذا اختلافاً ؛ لأن كلاً منها أسس على التقوى. وكذا قال السهيلي، وزاد غيره أن قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ يقتضي أنه مسجد قباء ؛ لأن تأسيسه كان في أول يوم حلَّ النبي عَلَيْ بدار الهجرة. والله أعلم » . انتهى كلام الحافظ.

(١) ينظر تفسير ابن كثير ٤/ ٢١١.

(٢) يقول ابن إسحاق في هجرة النبي على « فأقام رسول الله على بقي بقياء في بني عمرو ابن عوف يوم الاثنين ويوم الثلاثاء ويوم الأربعاء ويوم الخميس، وأسس مسجده » ( السيرة لابن هشام ٢/١١٧).

ويقول الحافظ ابن حجر: « وبنو عمرو بن عوف بطن كبير من الأوس فيه عدة =

#### فقد:

۱ - أثنى الله عليهم بأنهم رجال، يعني حازوا أعلى معاني الرجولة وصفاتها.

٢- أثنى الله تعالى على تطهرهم، والتطهر يشمل تطهر الأبدان
 والقلوب، والتطهر من المعاصى والخصالِ الذميمةِ مرضاةً لله سبحانه.

٣- أخبر الله تعالى أنه يحبهم ويرضى عن أفعالهم هذه ؛ لأنه يحب المطهرين، فهذه فضائل لهم إثر فضائل .

# بعض ما رُوي في الثناء على أهل قُباء:

١ - عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْهُ قال:
 « نزلت هذه الآية في أهل قباء: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُوا ﴾. قال:
 كانوا يستنجون بالماء فنزلت فيهم هذه الآية » (١).

٢- وعن أبي أيوب الأنصاري وجابر بن عبد الله وأنس بن

= أحياء كانت منازلهم بقباء منهم بنو أمية بن زيد بن مالك بن عوف بن عمرو ابن عوف». (فتح الباري ابن عوف» وبنو ضبيعة بن زيد، وبنو ثعلبة بن عمرو بن عوف». (فتح الباري / ١٦٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ۱/ ۱۱، برقم ٤٤، والترمذي ٥/ ٢٨، برقم ٣١٠٠، وابن ماجه ١/ ٢٥٧، برقم ٣٥٧. وصحح الحافظ إسناد أبي داود (الفتح ٧/ ٢٤٥).

مالك: لمّا نزلت هذه الآية: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَ رُواً وَاللّهُ يُحِبُ اللّهِ قَد أثنى الله قد أثنى الله قد أثنى عليكم في الطّهور فها طُهور كم؟ » قالوا: نتوضاً للصلاة ونغتسل من الجنابة ونستنجى بالماء. قال: « فهو ذاك فعليكموه »(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ١/١٢٧، برقم ٣٥٥، والحاكم في المستدرك ١/٥٥، وصححه، ووافقه الذهبي .



يقول الله تعالى: ﴿ لَيْسُواْ سَوَآءً مِّنْ أَهُلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةً قَآبِمَةً يَتْلُونَ عَلَيْ اللهِ عَانَآءَ ٱلْيَلُو وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ اللهِ وَٱلْيُوْمِ وَاللهِ وَٱلْيُوْمِ اللهِ عَانَآءَ ٱلْيَلُو وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ اللهِ وَٱلْيُوْمِ اللهِ وَٱلْيُوْمِ اللهِ وَٱلْيُوْمِ اللهِ وَاللهُ الْكَخِرِ وَيَالمُونَ فِي ٱلْمُنكِرِ وَيُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ اللهَ وَٱلْيَوْمِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَٱللهُ وَٱلْيَهُ وَاللهُ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُصَفّفُوهُ وَٱللهُ وَٱللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُونَ وَيُعْمَلُوا اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمَالُوا مِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الْمُعَلِّقُولُونَ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللللهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ

نزلت هذه الآيات الكريهات تبين أن من أهل الكتب أقواماً استقاموا على الحق ولزموه، وقد نزلت هذه الآيات بعد آيات سبقتها من سورة آل عمران بينت انحراف أهل الكتاب عن الحق، ونَعَتْ عليهم كثيراً من قبائحهم، وكان ختام هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ ءَامَنَ اَهَلُ الْكِتَابِ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمُ الْفَنْمِقُونَ اللّهِ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمُ الْفَنْمِقُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمُ الْأَذْبَارَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ اللّهِ فَرَبَتْ عَلَيْهِمُ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَحَبْلِ مِنَ النّاسِ وَبَآءُو بِعَضَبِ ضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ اللّهِ أَنْ اللّهِ وَحَبْلِ مِنَ النّاسِ وَبَآءُو بِعَضَبِ

وهذا الفريق الذي حافظ على الحقّ هم خلاصةٌ من أقوام شاع بينهم الكفر والفسوق وسوء الأخلاق، ومحافظتُهم على دينهم وهم في هذه الأوساط يدل على قوة إيهانهم وعلوّ مقامهم عند الله عز وجل.

### سبب نزول هذه الآيات، وبيان مَنْ نزلت فيهم:

نزلت هذه الآيات الكريهات في عبد الله بن سلام اليهودي رضي الله عنه وأمثاله ممن آمَنَ من أحبار أهل الكتاب برسول الله على مدحهم وتعدد محاسنهم وترد افتراءات اليهود عليهم، هذا هو المشهور عند المفسرين، وهو ما أخرجه ابن إسحاق والطبراني والبيهقي وغيرهم عن ابن عباس رضى الله عنهما (٣).

<sup>(</sup>١) وهو سيدنا محمد ﷺ الذي نسخ الشرائع التي قبله.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر ٥/ ٣١ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير ابن كثير ٢/ ١٠٥، وروح المعاني ٤/ ٣٣.

فعن ابن عباس قال: « لما أسلم عبد الله بن سَلَام، و ثعلبة بن سَعْية، وأسيْد بن سَعية، وأسد بن عُبيد، ومَن أسلم من يهود معهم، فآمنوا وصدَّقوا ورغبوا في الإسلام، ورسخوا فيه، قالت أحبار يهود وأهل الكفر منهم: ما آمن بمحمد ولا تَبِعه إلا أشرارنا! ولو كانوا من خيارنا ما تركوا دين آبائهم، وذهبوا إلى غيره، فأنزل الله عز وجل في ذلك من قوله: ﴿ لَيْسُوا سَوَا عُمْ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ أمَّة أُ قَابِمَة يُتلُونَ عَاينتِ ٱللّهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأُولَيَهِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ "(١).

ومن العلماء من أدخل في هذه الآية من آمن من أهل الكتاب كالنجاشي ومن آمن من النصارى، يقول الآلوسي رحمه الله: «والمراد من هذه الأمة من تقدم في سبب النزول، وجعل بعضهم (أهل الْكِتابِ) عاماً لليهود والنصارى، وعد مِن الأمة المذكورة نحو النجاشي وأصحابه ممن أسلم من النصارى »(۲).

(۱) رواه الطبري في تفسيره ٥/ ٦٩٦، أبو نعيم في معرفة الصحابة ١/ ٣٩٤، برقم ١٣٩٨، والطبراني في الكبير ٢/ ٧٨، برقم ١٣٨٨، والطبراني في الكبير ٢/ ٧٨، برقم ١٣٨٨، والبيهقي في الدلائل ٢/ ٥٣٤، وقال الهيثمي: «رواه الطبراني ورجاله ثقات». (مجمع الزوائد ٦/ ٣٢٧)

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ٣/ ٣٣.

#### في ظلال هذه الآيات الكريهات ودلالاتها على فضل هؤلاء الأصحاب:

ننعم في ظلال هذه الآيات من خلال بيان بعض ما اشتملت عليه من المعاني واللطائف والفوائد التي تدل على فضل هؤ لاء الأصحاب رضى الله عنهم:

أ) قول ه تعالى: ﴿ لَيْسُواْ سَوَآء ﴾: «الضميرُ في (ليسوا) لأهل الكتاب جميعاً، لا للفاسقين منهم خاصة ... والمرادُ بنفي المساواةِ نفيُ المشاركةِ في أصل الاتصافِ بالقبائح المذكورةِ لا نفيُ المساواةِ في مراتب الاتصافِ بها مع تحقق المشاركة في أصل الاتصافِ بها، أي: ليس جميعُ أهل الكتابِ متشاركين في الاتصاف بها ذُكر من القبائح والابتلاءِ بها يترتب عليها من العقوبات »(۱). فشتان ما بين الفريقين .

ب) وقد وصف الله هؤ لاء الأصحاب الذين آمنوا من أهل الكتاب بأوصاف هي قمة في أوصاف أهل الصلاح، تبين فضلهم، ومباينتهم لغيرهم من اليهود:

١ - منها أنهم ﴿ يَتُلُونَ ءَايَاتِ ٱللَّهِ ﴾ أي كتابه ﴿ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ ﴾ يتدبرون
 ما فيه من العبر والمواعظ، ويتفكرون فيه (٢).

٢ - ومنها أنهم ﴿ يَسْجُدُونَ ﴾ أي يصلون صلاة في غاية الخشوع،

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٢/ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الطبري ٥/ ٦٩٥.

قال أبو السعود رحمه الله: « وتخصيصُ السجودِ بالذكر من بين سائر أركانِ الصلاةِ لكونه أدلً على كهال الخضوع ... والمرادُ بصلاتهم التهجدُ، إذ هو أدخلُ في مدحهم »(١). فهي كقوله تعالى في مدح عباد الرحمن: ﴿ وَاللَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَدًا وَقِيكُما ﴾، وهي من جنس قوله تعالى في سورة الفتح في مدح أصحاب رسول الله على عامة: ﴿ تَرَبُّهُمْ رُكُّعا سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضَونَا لَسِيماهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ السَّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

٣- وفي مدحهم بصيغة الجملة الاسمية في قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ مَ يَسَجُدُونَ ﴾ دلالة على أنهم مستمرون في سجودهم هذا، مكثرون منه، وهذا ما تفيده الجملة الاسمية (٢)، فهو مدح من أعظم المدائح.

٤ - هذه التلاوة للآيات والتفكر فيها، والقيام بها - صلاةً وتهجداً - هي التي أثمرت ترسيخ الإيهان في قلوبهم، وهذا المعنى من المعاني المستفادة من تأخير ذكر وصفهم بالإيهان بالله واليوم الآخر عها قبله من التلاوة والسجود، في قوله تعالى: ﴿ يَتُلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلْيَلُوهُمُ يَسَجُدُونَ وَالسَجود، في قوله تعالى: ﴿ يَتُلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلْيَلُوهُمُ يَسَجُدُونَ وَالسَجود، في قوله تعالى: ﴿ يَتُلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلْيَلُوهُمُ يَسَجُدُونَ وَالسَجود، في قوله تعالى: ﴿ يَتُلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلْيَلُوهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِ ٱلْمَرْخِيرِ ... ﴾ الآية (٣) .

٥ وهذه العبادة وهذا الإيمان القوي هما السر في جعلهم ﴿أُمَّةُ وَهُمَا السر في جعلهم ﴿أُمَّةُ وَهُمَا الحامل لهم على ذلك (٤) .

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٢/ ٧٣، وينظر روح المعنى ٣/ ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر السابق ٢/ ٧٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر السابق.

<sup>(</sup>٤) ينظر نظم الدرر ٥/ ٣١.

7 - وفي مدح هؤلاء الأصحاب بالإيهان بالله واليوم الآخر، إشارة - كها ذكر المفسرون - إلى أن إيهانهم بهها جاء على الوجه الذي نطق به الشرع، مطابقاً له، وفيه تعريض ببقية اليهود أن إيهانهم بهها جاء على وجه مخالف للشرع، فقد قالوا إن عزيراً ابن الله، وكفروا ببعض الكتب والرسل، فإيهانهم كالعدم(١). فالفريقان ليسوا سواء.

٧- وفي وصف الله هؤلاء الأصحاب بأنهم ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ النَّمْنَكِرِ ﴾ بيان بأن نفعهم لا يقتصر على أنفسهم، بل يتعداه إلى إصلاح غيرهم، فكما هم منشغلون بتكميل أنفسهم بالتلاوة والصلاة منشغلون أيضاً بتكميل غيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهو بخلاف ما عليه عامة اليهود من المداهنة في الدين، وفعل عكس ذلك من إضلال الناس وصدِّهم عن سبيل الله، فالفريقان ليسوا سواء (٢).

٨- ووصفهم الله بأنهم ﴿ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ ﴾ أي: يبتدرون فعل الخيرات والطاعات، ويستكثرون منها، خشية أن يفوتهم ذلك بمجيء الموت، فهم في شدة رغبة في ذلك - لأن من رغب في شيء سارع إليه (٣) - قد تحققت فيهم الاستجابة لأمر الله تعالى في قوله: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، وهذه الصفة كما يقول أبو السعود رحمه الله: «صفة جامعة لفنون المحاسن المتعلقة بالنفس والغير» (٤). فما أعظم حالهم رضى الله عنهم.

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير أبي السعود ٤/ ٧٤، وروح المعاني ٤/ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير أبي السعود ٤/ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير الطبري ٥/ ٦٩٩، وأبي السعود ٤/ ٧٤، والتحرير والتنوير ٤/ ٥٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود ٢/ ٧٤، وينظر روح المعاني ٣/ ٣٤.

٩ - ويستفاد من ذكر هذه الأعمال أن إيمان هؤ لاء الأصحاب رضي الله
 عنهم إيمان صادقٌ، له ما يشهد له من العمل الصالح<sup>(١)</sup>.

• ١- ووصفهم الله تعالى بأنهم من الصالحين، في قوله تعالى: ﴿ وَأُوْلَكِياكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ أي في عِداد من صلحت عند الله أحوالهم، واستحقوا رضا الله وثناءه (٢)، وفي هذا الوصف - أيضاً - كها يقول الآلوسي رحمه الله: «ردُّ لقول اليهود: ما آمن به إلا شرارنا »(٣).

11- ﴿ وَمَا يَفْعَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكَفَوْهُ ﴾ أي: لا يحرمهم الله أجر أي عمل من أعمالهم، فهو تعالى منزه عن أن يضيع أجر العاملين. وهو سبحانه عليم بالمتقين فلا يفوز عنده إلا أهل التقوى، وهؤلاء الأصحاب منهم.

١٢ - وَهَوُّلَاءِ الصحابة الذين آمنوا من أهل الكتاب «هُمُ المَذْكُورُونَ فِي آخِرِ السُّورَةِ: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ۗ

<sup>(</sup>١) ينظر نظم الدرر ٥/ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) يقول الطاهر بن عاشور رحمه الله: « والإشارة بـ (أولئك) إلى الأمّة القائمة الموصوفة بتلك الأوصاف. وموقع اسم الإشارة التنبيه على أنّهم استحقوا الوصف المذكور بعد اسم الإشارة بسبب ما سبق اسم الإشارة من الأوصاف». (التحرير والتنوير عام ٥٨ )، وينظر الطبري ٥/ ٦٩٩، وأبي السعود ٢/ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ٣/ ٣٥.

أُوْلَكَيْكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِنَ اللهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ » (١) [آل عمران:١٩٩]. فالآيات كثيرة في مدحهم رضي الله عنهم.

وبعد: فهذه بعض أوصاف وأحوال هذه الطائفة من الصحابة الذين أسلموا من أهل الكتاب، وبعض ما اشتملت عليه هذه الآيات من المعاني والفوائد الدالة على فضلهم وعلو مقامهم رضي الله تعالى عنهم، وهو مثل من أمثلة أصحاب رسول الله على الذين عزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه فرضى الله عنهم وأرضاهم.

#### بعض ما روي في فضل من آمن برسول الله ﷺ من أهل الكتاب:

يقول رسول الله على - فيما رواه البخاري - في فضل مَنْ آمن به من أهل أهل الكتاب، وفي مضاعفة أجرهم: « ثلاثة لهم أجران: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه وآمن بمحمد ... » الحديث (٢).

وفي رواية مسلم عن أبي بُردة بن أبي موسى عن أبيه أن رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الكتاب آمن بنبيه وأدرك النبى على في في فامن به واتبعه، وصدّقه فله أجران... » الحديث (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۲/ ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١/ ٤٨، رقم ٩٧، وغيره.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١/ ١٣٤، رقم ١٥٤.

# الفصل الخامس في ظلال آيات الثناء على أفراد من الصحابة

ويشتمل على:

ما جاء في فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه .

ما جاء في فضل عثمان بن عفان رضى الله عنه .

ما جاء في فضل عمار بن ياسر رضى الله عنهما .

ما جاء في فضل عبد الله ابن أم مكتوم رضي الله عنه .

ما جاء في فضل صُهيب بن سنان الرومي رضي الله عنه .

ما جاء في فضل زيد بن حارثة رضي الله تعالى عنه .

ما جاء في فضل ضَمرة بن جُندب رضي الله عنه.

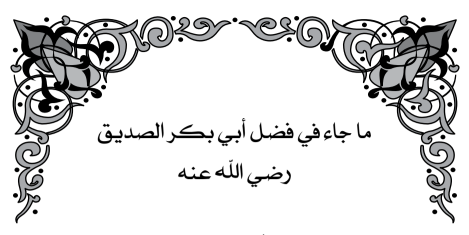
ما جاء في فضل زَيد بن أَرقم رضي الله عنه .

ما جاء في فضل أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها .

جاء في فضل أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها .

ما جاء في فضل رجل وامرأة من الأنصار.





١- يقول الله عز وجل: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّهُ عِزُوجِكِ اللَّهُ عَنَى أَثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِى ٱلْفَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَحِبِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِى ٱلنَّهُ مَعَنَا ۚ فَأَسْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ. لَا تَحْسُزُنْ إِنَ ٱللَّهُ مَعَنَا فَأَسْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ. بِجُنُودٍ لَيْم تَرَوْها وَجَعَلَ كَلِمةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلشَّفَلَ اللَّهُ عَنِيرَ حَكِيمة ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلشَّفَلَ وَكَلِمة وَاللّه عَنِيرُ حَكِيمة الله هِي ٱلْعُلْمَا وَأَللَّهُ عَنِيرُ حَكِيمة ﴾ [التوبة: ١٠].

٢ - ويقول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱللَّهِ وَلَا يَأْتُلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱللَّهِ وَلَيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ ٱلا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢].

٣- ويقول الله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى ﴿ اللَّهِ عَالَهُ مِنَ يَعْمَلُهِ عَلَهُ مِنَ يَعْمَلُهِ عَجَزَى ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى ﴿ اللَّهِ عَلَهُ مِن يَعْمَلُهِ عَجَزَى ﴿ وَاسْ إِلَّا ٱللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَسُوْفَ وَمَا لِأَحَدُ عِندُهُ مِن يَعْمَلُهِ عَجَزَى ﴿ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّه

هـذه آيات كريمات وردت في فضل أبي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه، وسوف نتناولها تفصيلاً إن شاء الله تعالى (١٠):

<sup>(</sup>١) وهناك آيات جاءت في فضله على قولٍ في تأويلها، وذلك مثل:

#### أولاً: الكلام على آيات سورة التوبة:

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَالَا الله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ ٱخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ثَانِينَ اللَّهَ مَعَنَا ۚ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، يَحْنُولُ اللّهَ مَعَنَا ۚ فَأَنزَلَ ٱللّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلّذِينَ كَفُرُوا ٱللّهُ لَنْ يَكُولُ ٱللّهُ عَنْ يِزُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٤٠].

يقول القرطبي رحمه الله في هذه الآية: «قوله تعالى: ﴿إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِبِهِ لَا تَحْدَزُنْ إِنَ ٱللّهَ مَعَنَا ﴾ هذه الآية تضمنت فضائل الصديق رضي الله عنه. روى أصبغ وأبو زيد عن ابن القاسم عن مالك: (﴿ ثَانِي ٱلْمَعَنَ إِذْ هُمَا فِي ٱلْمَعَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِبِهِ لَا تَحَدَزُنْ

<sup>=</sup> ١ - قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى جَاءَ بِٱلصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِدِي ۖ أُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣]. فقد روي في تفسير هذه الآية أربعة أقوال، منها أن الذي جاء بالصدق هو رسول الله عقد روي في تفسير هذه الآية أبو بكر الصديق. (تنظر الأقوال في تفسير الطبري على السير ١٨٢/٤).

٢-وقوله تعالى في آيات الوصية بالوالدين التي نزلت في حق سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: ﴿ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَّابَ إِلَى ﴾. [لقمان: ١٥]، فقد روي عن ابن عباس قال: ﴿ إنه يريد بمن أناب أبو بكر ﴾. ذكره الآلوسي في تفسيره، وذكر رواية الواحدي لذلك عن ابن عباس، ثم قال الآلوسي: ﴿ وابن جريج يقول، كما أخرج عنه ابن المنذر: من أناب محمد عليه الصلاة والسلام، وغير واحد يقول هو على والمؤمنون، والظاهر هو العموم ﴾. روح المعاني ١ ٢/ ٨٨، والخبر أخرجه الواحدي في أسباب النزول (ص ١٣٣)، ولم يذكره السيوطي في لباب النقول. والله تعالى أعلم.

إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾ هـو الصِّدِّيق ). فحقَّق الله تعالى قوله لـه بكلامـه ووصف الصحبة في كتابه (١).

والمقصودب ﴿ ثَانِي ﴾ النبيُّ عَلَيْهُ وأبو بكر الصديق، بتواتر الخبر، وإجماع المسلمين كلهم (٢).

وقد نزلت هذه الآية تذكِّر المسلمين بنصر الله لرسوله في هجرته من مكة إلى المدينة، وذلك في سياق حثِّ الله تعالى المؤمنين على الخروج مع رسول الله على إلى غزوة تبوك لقتال عدوٍّ ذوي عدد وهم الروم، وكان سفراً طويلاً في زمن شدة حرٍّ وعُسرة (٣).

#### معنى الآية وبعض دلالاتها على فضل أبي بكر(٤):

أ) يقول البغوي رحمه الله: «قوله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللهُ عَنَّ وجلَّ أَنه المتكفّل بنصر رسوله نَصَرَهُ اللهُ ﴾، هذا إعلامٌ من الله عزّ وجلّ أنه المتكفّل بنصر رسوله وإعزاز دينه، أعانوه أو لم يعينوه، وأنه قد نصره عند قلّة الأولياء وكثرة الأعداء، فكيف به اليوم وهو في كثرة من العدد والعدد ﴿ إِذْ أَخْرَجُهُ اللَّهِ عَنْ مَكُو وَا بِه وأرادوا تبييته وهمّوا بقتله، اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من مكّة حين مكروا به وأرادوا تبييته وهمّوا بقتله،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٨/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٠/ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير البغوى ٢/ ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤) ذكر الرازي في تفسير ( ٨/ ٦٥ - ٦٧) في هذه الآية اثني عشر وجهاً دالاً على فضيلة أبي بكر الصديق .

ويقول القرطبي رحمه الله: « ومعنى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾ أي بالنصر والرعاية والحفظ والكلاءة »(٢).

ب) شرَّف الله أبا بكر في هذه الآية بأن جعله ثانياً مع رسول الله ﷺ، بنصِّ القرآن، وهذا تخصيص في معرض التعظيم، وهو معية الله تعالى، وهي منقبة تفرد بها أبو بكر رضي الله عنه.

- يقول الإمام الباقلاني رحمه الله: « ولا أفضل من اثنين ثالثهما الله تعالى ». وقد استدل بهذه الآية وغيرها من الآيات على أن أبا بكر الصديق أفضل الخلق بعد الأنبياء والمرسلين (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٢/ ٣٤٨ - ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٨/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) يقول الباقلاني رحمه الله في الإنصاف (ص ١٠٠): « ويجب أن يُعلم: أن إمام المسلمين وأمير المؤمنين ومقدَّم خلق الله أجمعين من الأنصار والمهاجرين بعد الأنبياء والمرسلين: أبو بكر الصديق رضي الله عنه، لقوله تعالى: ﴿ ثَانِكَ اَثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ اَلْعَارِ ﴾ [التوبة: ٤٠] ولا أفضل من اثنين ثالثهما الله تعالى، ولقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يُرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ يَقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُجبُونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] وهو الصديق وأصحابه، لما قاتل أهل الردة. ولقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي جَآءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَقَ بِهِ ٤ ﴾ [الزمر: ٣٣] قيل في أصح التفاسر: الذي جاء بالصدق محمد عليه، وصدّق أبو بكر =

- ويقول الرازي رحمه الله في بعض وجوه دلالات هذه الآية على فضل أبي بكر: « أنه تعالى سماه ﴿ ثَانِي ﴾ فجُعِل ثاني محمد عليه السلام حال كونها في الغار، والعلماء أثبتوا أنه رضي الله عنه كان ثاني محمدٍ في أكثر المناصب الدينية:

فإنّه على أرسل إلى الخلق وعرض الإسلام على أبي بكر آمن أبو بكر، ثم ذهب وعرض الإسلام على طلحة والزبير وعثمان بن عفان وجماعة آخرين من أجلة الصحابة رضي الله تعالى عنهم، والكل آمنوا على يديه، ثم إنه جاء بهم إلى رسول الله على بعد أيام قلائل، فكان هو رضي الله عنه ﴿ ثَانِي ﴾ في الدعوة إلى الله .

وأيضاً كلم اوقف رسول الله ﷺ في غزوة كان أبو بكر رضي الله عنه يقف في خدمته ولا يفارقه، فكان ثاني اثنين في مجلسه.

ولما مرِض رسول الله عليه قلم مقامه في إمامة الناس في الصلاة، فكان ثاني اثنين.

<sup>=</sup> الصديق؛ يؤكد صحة هذا التفسير قوله على: « لا يَسْتَوَى مِنكُمْ مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبُلِ ٱلْفَتْحِ أَبُو بكر صدقت »، ويدل عليه قوله تعالى: « لا يَسْتَوَى مِنكُمْ مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبُلِ ٱلْفَتْحِ وَقَننَلَّ أُولَيْكِ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ ٱلْحُسُنَى وَاللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَيِيرٌ » [الحديد: ١٠]، والصديق رضي الله عنه أولُ من أنفق على رسول الله على عنه أولُ من أنفق على رسول الله على عنه أولُ من أنفق على رسول الله على عنه مالٌ أبي بكر الصديق، ما نفعنى مالٌ أبي بكر ... » .

ولما توفي دفن بجنبه، فكان ثاني اثنين هناك أيضاً ١٥٠٠.

ج) ﴿ إِذْ هُمَا فِ ٱلْعَارِ ﴾ أي في شدة عظيمة، يشارك فيها أبو بكر رسول الله عليه .

د) أثبت الله تعالى لأبي بكر الصديق في هذه الآية صحبته للنبي على بنص كتابه. وهذه إشارة إلى حيازته رضي الله عنه أعلى مقامات الصحبة، وتمام القرب من رسول الله على وقد كان النبي على يشير إلى ذلك، فيسميه صاحبه، رغم أن جميع الصحابة أصحابه، كما جاء في صحيح البخاري، عندما أغضب عمر أبا بكر، فقال النبي على: « إن الله بعثني إليكم، فقلتم: كذبت، وقال أبو بكر: صَدَقَ . وواساني بنفسه وماله، فهل أنتم تاركوالي صاحبي ؟!». مرتين، فها أوذي بعدها (٢).

هـ) ومن دلالات وأحكام هذه الآية ما ذكره القرطبي قال: «قال بعض العلماء: من أنكر أن يكون عمر وعثمان أو أحد من الصحابة صاحب رسول الله علية فهو كذاب مبتدع. ومن أنكر أن يكون أبو بكر رضى الله عنه صاحب رسول الله علية فهو كافر، لأنه رد نص القرآن»(").

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٨/ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣/ ١٣٣٩، رقم ٣٤٦١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٨/ ١٤٦، وذكر ذلك البغوي ٤/ ٤٩، والرازي ٨/ ٦٧ كلاهما من قول الحسين بن فضيل البجلي .

و) يقول البغوي وغيره في قوله عزّ وجلّ: ﴿ لَا تَحَدْرُنَ إِنَ اللّهُ مَعَنَا ﴾: ﴿ لَم يكن حزن أبي بكر جبناً منه، وإنّ أُتِل كان إشفاقاً على رسول الله وقد وقال: إن أُقتل فأنا رجل واحد، وإن قُتِلْتَ هلكت الأمّة »(1). وقد روى الشيخان وغيرهما عن أنس بن مالك قال: حدثني أبو بكر قال: كنت مع النبي عليه في الغار فرأيت آثار المشركين فقلت: يا رسول الله لو أن أحدهم رفع قدمه لأبصرنا تحت قدمه، فقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ يَا أَبِا بِكُر، مَا ظَنِكُ بِاثْنِينَ الله تعالى ثالثها »(٢).

- وروى الحاكم وغيره عن محمد بن سيرين عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: « لقد خرج رسول الله عنه لينطلق إلى الغار ومعه أبو بكر فجعل يمشي ساعة بين يديه وساعة خلفه حتى فَطِنَ له رسول الله علي فقال: يا أبا بكر مالكَ تمشي ساعة بين يدي وساعة

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ۲/ ۳٤٩، وينظر تفسير القرطبي // ١٤٦، والتحرير والتنوير ٢٠٣/١٠ ووقال القرطبي ( ٢/ ٣٤١): «قال ابن العربي: قالت الإمامية ...: حزن أبي بكر في الغار دليل على جهله ونقصه وضعف قلبه وخرقه. وأجاب علماؤنا عن ذلك بأن إضافة الحزن إليه ليس بنقص، كما لم ينقص إبراهيم حين قال عنه: ﴿ نَكِرَهُمُ وَاللَّهُمُ خِيفَةً قَالُوا لَا تَحَفّ ﴾ [هود: ٧٠]. ولم ينقص موسى قوله: ﴿ فَأَوْجَسَ فِنفُسِهِ عَيْفَةً مُوسَىٰ ﴿ الْعَنكُ وَ اللَّهُ لَكُ اللَّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤/ ١٧١٢، رقم ٤٣٨٦، وغيره، ومسلم ٤/ ١٨٥٤ رقم ٢٣٨١.

خلفي؟ فقال: يا رسول الله أذكر الطلب فأمشي خلفك ثم أذكر الرصد فأمشى بين يديك » (١).

ز) ومعية الله تعالى لرسوله ولصاحبه في هذا المقام، معية خاصة، لأنها معية وردت في معرض التعظيم، فهي - كما سبق - معية العناية والحفظ والنُّصرة والتأييد، وليست هي معية علمه تعالى فقط، والتي تكون للناس جميعاً مؤمنهم وكافرهم كما في قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكُ ثَلَاثُةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُم وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُم رَابِعُهُم وَلا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُم أَنِي مَا كَانُوا ﴾ (٢) [المجادلة: ٧]، في أهنأ الصديق بانضهامه مع النبي على في معية واحدة، هي معية رب العالمين، وهذه منقبة تفرد بها أبو بكر على سائر المسلمين.

ح) وهذه الآية مما استدل به عمر رضي الله تعالى عنه على أن أبا بكر أولى بالخلافة بعد رسول الله ﷺ:

فقد روى البخاري عن أنس بن مالك في خطبة عمر لمبايعة أبي بكر قال: «كنت أرجو أن يعيش رسول الله على حتى يُدْبِرنا، يريد بذلك أن يكون آخرهم، فإن يك محمد على قد مات فإنّ الله تعالى قد جعل بين أظهركم نوراً تهتدون به بها هدى الله محمداً على وإن أبا بكر صاحب

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٣/ ٦، وقال الذهبي: « صحيح مرسل». وأخرجه البيهقي في الدلائل ٢/ ٤٧٦، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٠/ ٨٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الرازي ٨/ ٦٦.

رسول الله عليه ﴿ ثَانِي اَتُنَيِّنِ ﴾ فإنه أولى المسلمين بأموركم، فقوموا فبايعوه »(١).

#### 

#### ثانياً: الكلام على آية سورة النور:

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ الْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوٓا أُولِي اللَّهِ وَلَا يَأْتَلُ أُولُواْ الْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوٓا أُولِي اللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوٓا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِر اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. [النور: ٢٢].

هذه آية نزلت في حق أبي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه بعد حادثة الإفك، والتي اتهمت فيها الصديقة بنت الصديق رضي الله عنها بالفاحشة بهتاناً وزوراً، وكان أبو بكر الصديق ينفق على ابن خالته مِسْطَح بن أثاثة، وكان من فقراء المهاجرين، فلما علم بخوضه في قضية الإفك - وإن كان الذي تولى كبرها عبد الله بن أُبيِّ بنِ سَلول رأس المنافقين - أقسم أبو بكر الا ينفق على مسطح، فلما تاب مسطح وتاب الله عليه، لم يزل أبو بكر واجداً في نفسه على مسطح، فنزلت هذه الآية (٢).

هذا هو المشهور في سبب نزولها، يقول الطبري في هذه الآية: « وإنها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦/ ٢٦٣٩، رقم ٦٧٩٣.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٨٨/١٨، بتصرف.

عُني بذلك أبو بكر الصديق رضي الله عنه في حلفه بالله ألا ينفق على مسطح بن أثاثة »(١).

ويقول ابن عطية رحمه الله: « المشهور من الروايات أن هذه الآية نزلت في قصة أبي بكر بن أبي قحافة الصديق رضي الله عنه ومسطح بن أثاثة »(٢).

ويقول الرازي رحمه الله: « أجمع المفسرون على أن المراد من قوله: ﴿ أُولُوا اللَّهَ اللهِ بَكُر ﴾ أبو بكر ﴾ أبو بكر ﴾

#### ما ورد في سبب نزولها:

روى البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله تعالى عنها في حديث الإفك، قالت: « فلما أنزل الله هذا في براءتي قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه - وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه و فقره - : والله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً بعد الذي قال لعائشة ما قال، فأنزل الله: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا اللهَ صَلَحَ وَالله عَمَا الله عَلَمُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي القُرْبَى وَالْمَسَدِكِينَ وَالله كَمَرُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أَولِي الله يَكُورُ وَالله عَمُورُ رَّحِيمُ ﴾ يأتلِ أُولُو الله في الله في الله في الله عنه أبداً على مسطح النفقة قال بينفق عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً »(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٧/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ١٠/ ٤٦٧، وكذا ذكر القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢١/ ٢٠٧، دون عزو إليه.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب ١٨٨/١٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤/ ١٧٧٧، رقم ٤٤٧٣، ومسلم ٤/ ١٣٦٦، رقم ٢٧٧٠، وهذا لفظ البخاري.

معنى هذه الآية الكريمة، ودلالاتها على فضل أبي بكر الصديق رضى الله عنه:

أولاً: معنى الآية الكريمة:

١- ﴿ يَأْتَلِ ﴾ أي يحلف، و ﴿ ٱلْفَضْلِ ﴾: «أصله الزيادة، فهو ضد النقص، وشاع إطلاقه على الزيادة في الخير والكمال الديني، وهو المراد هنا، ويطلق على زيادة المال فوق حاجة صاحبه، وليس مراداً هنا، لأن عطف ( السَّعة) عليه يبعد ذلك»(١).

7- فمعنى الآية: أي: لا يحلف أولو الفضل منكم والسعة أيها المؤمنون ألا يعطوا ذوي قرابتهم فيصلوا به أرحامهم، ولا يحلفوا ألا يعطوا ذوي الحاجة والخلة، والمهاجرين الذين خرجوا من ديارهم وأموالهم في جهاد أعداء الله، وليعفوا عما كان منهم من جرم، وليتركوا عقوبتهم على ذلك بحرمانهم ما كانوا يؤتونهم قبل ذلك، ولكن ليعودوا هم إلى مثل الذي كانوا لهم عليه من الإفضال عليهم، ألا تحبون أن يستر الله عليكم ذنوبكم، فيترك عقوبتكم عليها، والله غفور لذنوب من أطاعه، رحيم بهم أن يعذبهم مع اتباعهم أمره وطاعتهم إياه على ما كان لهم من زلة وهفوة، قد استغفروا منها، وتابوا إليه من فعلها (٢). قال ابن عطية: «ورجع إلى مسطح النفقة والإحسان الذي كان يجري عليه، قالت عائشة: وكفّر - [أي أبو بكر] - عن يمينه »(٣).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٨٩/١٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١٧/ ٢٢٣ - ٢٢٤، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ١٠/ ٤٦٩.

٣- وهـذه الآية وإن كان يـراد منها ابتداءً أبو بكر ومسطح بن أثاثة
 رضي الله عنهما، فهي كما يقول القرطبي: « تتناول الأمة إلى يوم القيامة بألا
 يغتاظ ذو فضل وسعة فيحلف ألا ينفع من هذه صفته غابر الدهر »(١).

### ثانياً: من دلالات الآية على فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

١ – أول هذه الدلالات على فضل أبي بكر هو إنزالها في حقه على هذا النحو، موجهة له في تلطف، لئلا ينزل عن رتبة الفضل والكمال اللتين تشرف بهما، فلا يسد باب معروف، ولا يقطع مواساته ولو وصل إليه من جهة من كان يصله أذىً. فهذا الإنزال وحده على هذا الوجه منقبةٌ عظيمة من مناقبه رضى الله تعالى عنه.

٢ - وصف الله تعالى له بأنه من (أولي الفضل)، وفيه ما فيه من معاني
 الكمالات الدينية والأخلاقية.

٣- ومنها أن الله تعالى كنَّى عنه بضمير الجمع في (أولو) ، مما يدل على علو شأنه رضي الله عنه، يقول الرازي: « واعلم أن الله تعالى وصف أبا بكر في هذه الآية بصفات عجيبة دالة على علو شأنه في الدِّين، أحدها: أنه سبحانه كنى عنه بلفظ الجمع، والواحد إذا كُنِّي عنه بلفظ الجمع دل على علو شأنه » (٢).

٤ - وقال الرازي: «إن الله تعالى لما أمر أبا بكر بذلك لقبه بأولي الفضل وأولي السعة، كأنه سبحانه يقول: أنت أفضل من أن تقابل إساءته

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١٢/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ١٨٨/١٢ - ١٨٩ .

بشيء، وأنت أوسع قلباً من أن تقيم للدنيا وزناً، فلا يليق بفضلك وسَعة قلبك أن تقطع برّك عنه بسبب ما صدر منه من الإساءة، ومعلوم أن مثل هذا الخطاب يدل على نهاية الفضل والعلو في الدين » (١).

٥ - وعَدَ اللهُ تعالى أبا بكر في هذه الآية بالمغفرة، في مقابل عفوه وصفحه عمن آذاه وصلتِه له، وقد كان، فثبتت له رضي الله بذلك مغفرة الله لذنوبه.

7- ومن هذه الوجوه ما قاله الرازي أيضاً: «ومنها أنه سبحانه قال لمحمد على الله عنه عَنْهُم وَاصَفَح » [المائدة: ١٣] وقال في حق أبي بكر: ﴿ وَلَيْعَفُوا وَلَيْصَفَحُوا ﴾ فمن هذا الوجه يدل على أن أبا بكر كان ثاني اثنين لرسول الله على في جميع الأخلاق حتى في العفو والصفح »(٢).

٧- وفي هـذه الآيـة أيضاً دلالة على أن مسطحاً رغـم وقوعه في هذا
 الذنب الكبير، - وهو الخوض في عرض عائشة تبعاً لما قاله ابن سلول - لم
 يسقط عنه وصف كونه من المهاجرين، وبالتالي لم يبطل ثواب هجرته (٣).

هذه بعض دلالات الآية على فضل الصديق رضي الله عنه، وقد استنبط الرازي من هذه الآية في تفسيره وجوها عِدَّةً على أفضليته رضى الله تعالى عنه وعلى سائر الصحابة رضى الله عنهم أجمعين، فلتراجع (٤).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب ١٢/ ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ١٩٠/١٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر الجامع لأحكام القرآن ٢٠٨/١٢.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ١٨٨/١٢ - ١٩١ .

#### ثالثاً: الكلام على آيات سورة الليل:

يقول الله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْفَى ﴿ اللَّهِ اللهُ عَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَالَهُ اللَّهُ وَمَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْدِ مَعْ اللَّهُ عَمْدُ مَعْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَالَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

#### معنى الآيات الكريمات ونصوص العلماء في نزولها في أبي بكر الصديق:

١ - قال ابن الجوزي رحمه الله: «قوله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا ﴾ أي: يُبعد عنها - [أي النّار] - فيجعل منها على جانب، ﴿ ٱلْأَنْقَى ﴾ يعني أبا بكر الصديق في قول جميع المفسرين، ﴿ ٱلَّذِى يُؤْتِي مَالَهُ, يَتَزَّكَى ﴾ أي: يطلب أن يكون عنه الله زاكياً ولا يطلب الرياء ولا السمعة، ﴿ وَمَالِأَحَدِ عِندَهُ, مِن نِعَمَةٍ عُزْنَى ﴾ أي: لم يفعل ذلك مجازاة ليَدٍ أُسديت إليه »(٢).

<sup>(</sup>۱) المستدرك ( ۲/ ٥٢٥ )، وقال: « هذا حديث صحيح على شرط مسلم » . وسكت عنه الذهبي. (۲) زاد المسير ۹/ ١٥٢ .

وقال الإمام الطبري حاكياً أقوال أهل التفسير المأثورة: « وقالوا: نزلت في حق أبي بكر بعتقه من أعتق من الماليك ابتغاء وجه الله » (١).

٢ - وقال الإمام ابن عطية: « ولم يختلف أهلُ التأويل أن المراد
 ب ﴿ ٱلْأَنْفَى ﴾ إلى آخر السورة أبو بكر الصديق رضي الله عنه، ثم هي
 تتناول كل من دخل في هذه الصفات »(٢).

٣- روى الطبري بسنده عن عامر بن عبد الله بن الزبير عن أبيه، قال:
 « نزلت هذه الآية في أبي بكر الصدّيق: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندَهُ, مِن نِعْمَةِ تُجُزَى ﴿ آَلُ اللَّهُ عَلَى وَجُهِ رَبِّهِ ٱلْأَعَلَى ﴿ آَلُ وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ »(٣).

٤ - وروى الطبري بسنده عن قتادة، في قوله: ﴿ وَمَالِأَحَدِ عِندَهُ, مِن نِعْمَةٍ غُزْنَ ﴾ قال: نزلت في أبي بكر (٤).

٥- قال ابن كثير: « وقد ذكر غير واحد من المفسرين أن هذه الآيات نزلت في أبي بكر الصديق رضي الله عنه حتى أن بعضهم حكى الإجماع من المفسرين على ذلك، و لاشك أنه داخل فيها، وأنه أولى الأمة بعمومها، فإن لفظها لفظ العموم - وهو قوله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّهُمَا ٱلْأَنْقَى ﴿ اللَّهِ وَسَابِعَ اللَّهُ وَمَا لِأُحَدِ عِندَهُ مِن نِعَمَةٍ تُجَزَّى ﴾ - ولكنه مقدم الأمة وسابق ماللهُ ويَمَا لِأُحَدِ عِندَهُ مِن نِعَمَةٍ تَجُزَّى ﴾ - ولكنه مقدم الأمة وسابق

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٤/ ٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ١٥/ ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢٤/ ٤٧٩

<sup>(</sup>٤) السابق.

في جميع هذه الأوصاف وسائر الأوصاف الحميدة، فإنه كان صدِّيقاً تقيّاً كريماً جواداً بذالاً لأمواله في طاعة مولاه ونصرة رسوله عَلَيْهُ »(١).

فهذه أقوال أئمة أهل التفسير تدل على كون هذه الآيات في أبي بكر.

#### بعض ما في الآية من دلالات على فضل أبي بكر رضى الله عنه:

١ - وصفه الله تعالى فيها بأنه الأتقى. فلتتأمل ...!

٢ - وصفه الله تعالى أنه يؤتي ماله ابتغاء وجه الله تعالى طلباً للتزكي
 عنده سبحانه وتعالى، لا يريد جزاءً من أحد ولا شُكوراً، فهذه قمة
 الإخلاص وتمام الصدق في العبودية.

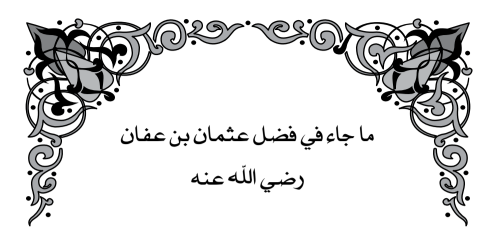
٣- وعده الله تعالى بأنه سوف يرضى، «أي بها يثيبه الله تعالى في الآخرة عِوضاً مما آتى في الدنيا في سبيله إذا لقي ربه»(٢). وتلك إحدى بشرياته بالجنة، ولعلها أن تكون أولاها.

فكل هذه مناقب وفضائل للصديق رضي الله تعالى عنه .

#### \$\left(\hat{\phi}\)

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٨/ ٤٢٢ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٤/ ٤٨٠.



١ - يقول الله عز وجل: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُو كَلّ مَوْلَىٰهُ أَيْنَمَا يُوجِهه لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَهُو عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٧٦].

٢ - ويقول الله عز وجل: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلْيَلِ سَاجِدًا وَقَا َإِمَا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ أَ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ أَ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْآلِبَ ﴾ [الزمر: ٩].

أولاً: الكلام على آيت سورة النحل، ودلالاتها على فضائل لعثمان رضي الله عنه:

يقول الله عز وجل: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَىءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَى مَوْلَـنهُ أَيْنَـمَا يُوجِّهه لَّ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَشْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدْلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾.

ذكر الطبري في المضروب به هذا المثل، والمراد منه قولين:

الأول: أنه مثل ضربه الله تعالى لنفسه وللآلهة التي تُعبد من دونه، وهذا قول قتادة ومجاهد، والضحاك(١). واختار الطبري هذا القول.

والثاني أنه: مثل للمؤمن والكافر، وهو مروي عن ابن عباس، وذكر الرواية عنه أنها نزلت في عثمان بن عفان، ومولى له كان يكره الإسلام وينهى عثمان عن النَّفقة في سبيل الله، وهو الأبكم (٢).

وزاد ابن الجوزي فيمن أُريد بهذا المَثَل: «أن المراد بالأبكم: أُبيُّ بن خَلف، وبالذي يأمر بالعدل: حمزة، وعثمان بن عفان، وعثمان بن مظعون. قاله عطاء »(٣).

#### ما صحَّ في سبب نزول هذه الآية:

روي عن ابن عبّاس بسند صحيح (٤) أن هذه الآية نزلت في حقّ عثمان بن عفان رضي الله عنه ومولى له، فهي في حق المؤمن والكافر، هكذا روي عن ابن عبّاس (٥). وهذا المثل في الأعمال والمآل، أي لا يستوي عملها، ولا يستوي مآلها.

<sup>(</sup>١) وزاد ابن الجوزي: ابن السائب، ومقاتل. زاد المسير ٤/ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير الطبري ١٤/ ٣٠٩ - ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) زاد المسر ٤/ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر صحيح أسباب النزول ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر تفسير ابن أبي حاتم ٧/ ٢٢٩٣، الحديث رقم ١٢٦٠٣.

فقد أخرج الطبري، وغيره بسنده عن عبد الله بن عباس رضي الله عنها في قوله: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا ﴾ قال: « نزلت في رجل من قريش وعبده. وفي قوله: ﴿ مَثَلًا رَجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى قريش وعبده. وفي قوله: ﴿ مَثَلًا رَجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى صَرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ قال: هو عثمان بن عفان. قال: والأبكم الذي أينها يُوجَّهُ لا يأت بخير، ذاك مولى عثمان بن عفان، كان عثمان ينفق عليه ويكفله ويكفيه المئونة، وكان الآخر يكره الإسلام ويأباه وينهاه عن الصدقة والمعروف، فنزلت فيهما »(١).

وروى الطبري بسنده عن ابن عباس: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ اللَّهِ مَا أَبَكُمُ لَا يَقُدِرُ عَلَى شَحَ وَهُوَ كُلُّ عَلَى مَوْلَىٰهُ ﴾ إلى آخر الآية، يعني بالأبكم الذي هو كُلُّ على مولاه: الكافر، وبقوله: ﴿ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدَ لِ ﴾ المؤمن. وهذا المثل في الأعمال »(٢).

وقال السيوطي في الدر المنثور: « وأخرج ابن سعد، وابن أبي شيبة، والبخاري في تاريخه، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والضياء في المختارة عن ابن عباس في قوله: ﴿ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدُلِ ﴾ قال: عثمان بن عفان»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره ١٤/ ٣١٢، وهذا لفظه، وأخرجه الواحدي في أسباب النزول ص ( ١٨٩). وعزاه السيوطي في الدر المنثور ( ٩/ ٨٧ – ٨٨) أيضاً إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه وابن عساكر ( ٣٩/ ٢١٨، ٢١٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١٤/ ٣١١–٣١٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المنشور ٩/ ٨٨، وقد أخرجه ابن سعد في الطبقات ٣/ ٤٤، وابن أبي شيبة في المصنف ١/ ٨٠١- ٣٠٧، والبخاري في التاريخ الكبير ١/ ٣٠٦- ٣٠٧، والضياء في المختارة ٩/ ٤٨٤.

فعلى ما روي عن ابن عباس رضي الله عنها، تكون الآية قد اشتملت على مناقب لعثان رضي الله عنه، منها:

١ - الإشادة بكرمه وإنفاقه، وهذا شيء كان معروفاً عن عثمان.

٢- الإشادة بكرم خلقه وصبره على هذا المولى العاجز الناقص الذي
 أينها يوجهه لا يأت بخير.

٣- أنه من الآمرين بالعدل، وهذا مطلق، وقد تمثل ذلك في دعوة مولاه إلى الإسلام.

٤ - وأنه مهدي، على صراط مستقيم، فهي شهادة بإيانه، وإشارة إلى
 حسن سيرته، وحسن اتباعه لهدى الله ورسوله، وأنه من أعلام الهدى .

\* \* \*

#### ثانياً: الكلام على آية سورة الزمر:

يقول الله عز وجل: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَيْلِ سَاجِدَا وَقَآبِمَا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِهِ مَّ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٩].

روى ابن أبي حاتم، وكذا أبو نعيم من طريق شيخ ابن أبي حاتم، بإسناده عن يحيى البّكَّاء، أنه سمع ابن عمر قرأ: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَنِتُ ءَانَاءَ ٱلْيُلِ

سَاجِدًا وَقَا إِمَا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ عَلَى ابن عمر: ذاك عثمان ابن عفان، رضي الله عنه (١).

وزاد ابن أبي حاتم في تفسيره: « وإنها قال ابن عمر ذلك؛ لكثرة صلاة أمير المؤمنين عثمان بالليل وقراءته، حتى إنه ربها قرأ القرآن في ركعة، كها روى ذلك أبو عبيدة عنه رضي الله عنه ».

ورواه ابن عساكر بسنده عن يحيى البكاء عن ابن عمر في قوله: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ ﴾ الآية، قال: «نزلت في عثمان بن عفان »(٢). هكذا بالتصريح أنها نزلت فيه.

قال البغوي: « والقانت: المقيم على الطاعة. قال ابن عمر: القنوت: قراءة القرآن وطول القيام، و ﴿ ءَانَآءَ ٱلۡيَٰلِ ﴾: ساعاته، ﴿ سَاجِدًا وَقَابِمًا ﴾ يعني: في الصلاة، ﴿ يَحَٰذُرُ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ يخاف الآخرة، ﴿ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ٤ ﴾ يعنى: كمن لا يفعل شيئًا من ذلك » (٣).

وقد حلَّى أبو نعيم عثمانَ بن عفان رضي الله عنه في الحلية بقوله:

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي حاتم ١ / ٣٢٤٨، رقم ١٨٣٧٨، وحلية الأولياء ١ / ٥٦ . وأورده ابن كثير عنه في تفسيره ٧/ ٨٨ عن ابن أبي حاتم وذكر إسناد ابن أبي حاتم. وذكره السيوطي في لباب النقول ص ( ١٨٤)، وزاد السيوطي عن ابن عباس أنها نزلت في عيار بن ياسر رضي الله عنها، ولكنها من رواية الكلبي عنه . تنظر الرواية في تاريخ ابن عساكر ٤٣ / ٣٧٧ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق ۳۹/ ۲۳۲ .

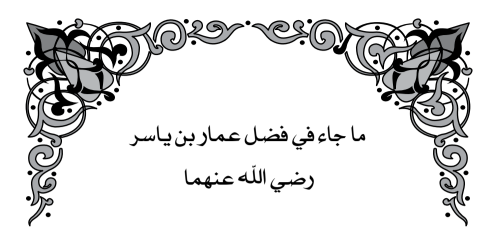
<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٧/ ١١١ .

« وثالثُ القوم: القانتُ ذو النورين، والخائف ذو الهجرتين، والمصلي إلى القبلتين، هـ و عثمان بن عفان رضي الله تعالى عنه، كان مِـن الذين آمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا، فكان ممن هو قانت آناء الليل سـاجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه، غالبُ أحواله الكرمُ والحياء، والحذرُ والرجاء، حظُّه مِن النهار الجودُ والصيام، ومِن الليل السجودُ والقيام، مبشَّرُ بالبلوى، ومنعَّمُ بالنجوى»(١).

فرضي الله تعالى عنه.



<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١/٥٥.



يقول الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكُرِهُ وَقَلْبُهُ، مُطْمَيِنٌ لِالْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَتَهِمْ غَضَبُ مِّنَ اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦].

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: « والمشهور أن الآية المذكورة نزلت في عمار بن ياسر »(١).

### أولاً: معنى الآية الكريمة:

يقول ابن كثير رحمه الله: «أخبر تعالى عمَّن كفر به بعد الإيهان والتبصر، وشرح صدره بالكفر واطمأن به: أنه قد غَضب عليه، لعلمهم بالإيهان ثم عُدُولهم عنه، وأن لهم عذاباً عظيماً في الدار الآخرة... وأما قوله: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ ﴾ فهو استثناء ممن كفر

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۲۱/ ۳۱۲، بين الحافظ أنه هذا مروي من طرق مراسيل بعضها صحيح ويقوى بعضها بعضاً.

بلسانه ووافق المشركين بلفظه مكرهاً لما ناله من ضرب وأذى، وقلبه يأبى ما يقول، وهو مطمئن بالإيمان بالله ورسوله »(١).

# ثانياً: ما جاء في سبب نزول هذه الآية:

۱- أخرج ابن أبي حاتم والحاكم والبيهقي وغيرهم عن أبي عبيدة ابن محمد بن عمار، عن أبيه، - والطبري وابن سعد عن أبي عبيدة بن محمد بن عمار ولم يذكرا «عن أبيه» -: قال: أخذ المشركون عمار بن ياسر، فلم يتركوه حتى سَبَّ النبيَّ عَلَيْ، وذكر آلهتهم بخير ثم تركوه، فلم أتى رسول الله على قال: «ما وراءك شيءٌ؟»، قال: شرُّ، ما تُركتُ حتى نلتُ منك وذكرتُ آلهتهم بخير، قال: «كيف تجد قلبك؟»، قال: مطمئنٌ بالإيمان، قال: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِيمَنِ ﴾ ، فنزلت: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِيمَنِ ﴾ ، فأل: ﴿ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ ، أن عادوا فَعُدْ »، فنزلت: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِيمِنِ ﴾ ، أن .

٢- وأخرج الطبري بسنده عن قتادة: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِلَّا مَنْ أُكِر لنا أَنها إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكِر لنا أَنها نزلت في عهار بن ياسر، أخذه بنو المغيرة فغطوه في بئر ميمون وقالوا:

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ٧/ ٣٣٠٣، برقم ١٢٦٦٦. والحاكم في المستدرك ٢/ ٢٥٠٠. وهذا لفظها. وتفسير الطبري ١٤ / ٣٧٤ - ٣٧٥، والطبقات الكبرى ٣/ ٣٧٩. وتاريخ دمشق ٤٣/ ٣٧٣. وقال الحافظ في الفتح ( ٢١/ ١٦١): في رواية الطبري « مرسل ورجاله ثقات أخرجه الطبري ». وذكر أن بقية الروايات مرسلة ثم قال: « وهذه المراسيل تقوى بعضها بعضاً ».

اكفر بمحمد، فتابعهم على ذلك وقلبه كاره، فأنزل الله تعالى ذكره ﴿ إِلَّا مَنْ أُكُورٍ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ ۖ بِٱلْإِيمَنِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا ﴾: أي من أتى الكفر على اختيار واستحباب، ﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ "(١).

# ثالثاً: دلالة الآية على فضل عمار بن ياسر رضي الله عنه:

١ - هـذه الآية باعتبار سبب نزولها، إشارةٌ إلى أن مَن نزلت في حقه
 - وهو عمار بن ياسر رضي الله عنهما - ممتلئ إيماناً، وقلبُه مطمئنٌ بالإيمان،
 وهذه منقبةٌ ما أعظمها من منقبة.

٢ - عناية الله تعالى بعمّار بأنْ أنزل في شأنه آيةً عُذراً له، وصارت شرعاً إلى يوم القيامة (٢)، فهذه منقبة ثانية، وقد كان يكفي في شأن عمار

وذكر ابن أبي حاتم (٧/ ٢٣٠٣، رقم ١٢٦٦٦) في أسباب نزول هذه الآية رواية مطولة فيها نال بلالاً وخباب بن الأرَتِّ من أذى قريش وصبرهما، وما نال ياسراً وزوجته سمية وعهاراً من ذلك، وكيف قتلت سمية وزوجها ياسر رضي الله عنهم في سبيل الله. وضعَفه الحافظ في الفتح (٢١/ ٢١٢) فقال: «وقد أخرجه ابن أبي حاتم من طريق مسلم الأعور - وهو ضعيف - عن مجاهد عن ابن عباس قال: «عذب المشركون عهاراً حتى قال لهم كلاماً تقيةً فاشتد عليه ».

(۲) قال ابن رجب في جامع العلوم والحكم (۳/ ۱۱۱۹): « وأما الإكراه على الأقوال فاتفق العلاء على صحته وأن من أكره على قول محرم إكراهاً معتبراً أن له أن يفتدي نفسه به ولا إثم عليه، وقد دلَّ عليه قول الله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكُورُهُ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَيِنُ وَالنحل: ٩- ١]، وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لعمار: « وإن عادوا =

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٤/ ٣٧٤.

#### شهادةُ النبي عَيْكَةُ له، وترخيصُه له بالعودة إلى ذلك إن عاد الكفار إلى إيذائه

= فَعُدُد » وكان المشركون قد عذّبوه حتى يوافقهم على ما يريدون من الكفر ففعل». وقيال الحافيظ ابن كثير في تفسيره ( ٢٠٢ – ٢٠٧ ): « ولهذا اتفيق العلماء على أنه يجوز أن يُوالى المكرَه على الكفر، إبقاءً لمهجته، ويجوز له أن يستقتل، كما كان بلال رضى الله عنه يأبى عليهم ذلك وهم يفعلون به الأفاعيل، حتى أنهم ليضعون الصخرة العظيمة على صدره في شدَّة الحر ، ويأمر ونه أن يشر ك بالله فيأبي عليهم وهو يقول: أحَد، أحَد. ويقول: والله لو أعلم كلمة هي أغيظ لكم منها لقلتها، رضى الله عنه وأرضاه. وكذلك حبيب بن زيد الأنصاري لما قال له مسيلمة الكذاب: أتشهد أن محمدًا رسول الله؟ فيقول: نعم. فيقول: أتشهد أني رسول الله؟ فيقول: لا أسمع. فلم يزل يقطعه إرْبًا إرْبًا وهو ثابت على ذلك ..... والأفضل والأولى أن يثبت المسلم على دينه، ولو أفضى إلى قتله، كما قال الحافظ ابن عساكر، في ترجمة عبد الله بن حُذَافة السهمي أحد الصحابة: أنه أسرته الروم، فجاءوا به إلى ملكهم، فقال له: تنصر وأنا أشركك في ملكي وأزوجك ابنتي. فقال له: لو أعطيتني جميع ما تملك وجميع ما تملكه العرب، على أن أرجع عن دين محمد طرفة عين، ما فعلت! فقال: إذنْ أقتلك. قال: أنت وذاك! فأمر به فصُلب، وأمر الرماة فرموه قريباً من يديه ورجليه، وهو يعرض عليه دين النصر انية، فيأبي ثم أمر به فأنزل، ثم أمر بقِدْر. وفي رواية: ببقرة من نحاس، فأحميت، وجاء بأسير من المسلمين فألقاه وهو ينظر، فإذا هـو عظام تلوح. وعرض عليه فأبي، فأمر به أن يلقبي فيها، فرفع في البَكَرَة ليلقي فيها، فبكي فطمع فيه ودعاه فقال له: إن إنها بكيت لأن نفسي إنها هي نفس واحدة، تُلْقي في هذه القدر الساعة في الله، فأحبب أن يكون لي بعدد كل شعرة في جسدي نفس تعذب هذا العذاب في الله. وفي بعض الروايات: أنه سجنه ومنع عنه الطعام والشراب أياماً، ثم أرسل إليه بخمر ولحم خنزير، فلم يقربه، ثم استدعاه فقال: ما منعك أن تأكل؟ فقال: أما إنه قد حَلَّ لي، ولكن لم أكن لأشمتك فيّ. فقال له الملك: فَقَبِّلْ رأسي وأنا أطلقك. فقال: وتطلق معي جميع أساري المسلمين؟ قال: نعم. فقبل رأسه، فأطلقه وأطلق معه جميع أساري المسلمين عنده، فلم رجع قال عمر بن الخطاب: حَقٌّ على كل مسلم أن يقبل رأس عبد الله بن حذافة، وأنا أبدأ. فقام فقبل رأسه ».

- وخاصة أنهم كانوا في زمنِ ضعفٍ - ففي الإنزال تخفيفٌ عنه ومزيدُ عناية به، وإعلاءٌ لشأن المستضعفين من المؤمنين.

# رابعاً: ملحق ببعض ما ورد في السنة في فضل عمّار رضي الله عنه:

۱ – أخرج النسائي في فضائل الصحابة عن عمرو بن شرحبيل قال: حدثنا رجل من أصحاب النبي على قال: قال رسول الله على: «مُلئ عمار بن ياسر إيهاناً إلى مُشاشه» (۱). ورواه البزار من حديث عائشة رضي الله عنها سمعت رسول الله على يقول: «ملئ إيهاناً إلى مُشاشه» (۲). يعني عماراً.

والمُشاش رؤوسُ العِظام الليِّنة التي يمكن مَضغُها (٣)، وهو كناية عن كمال إيمانه، وتمكن الإيمان من قلبه (٤).

٢ - وأخرج الترمذي وغيره عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: « ما خُيِّر عهارُ بين أمرين إلا اختار أرشدهما » (٥).

٣- وأخرج البخاري عن علقمة قال: « قدمت الشأم فصليتُ

<sup>(</sup>١) فضائل الصحابة للنسائي ص ١٥٣، برقم ١٦٨. وقال الحافظ في الفتح (٧/ ٩٢): « أخرجه النسائي بسند صحيح » .

<sup>(</sup>٢) كشف الأستار عن زوائد البزار ٣/ ٢٥٢، رقم ٢٦٨٥. قال الحافظ في الفتح (٧/ ٩٢): « وإسناده صحيح ».

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث والأثر (مشش).

<sup>(</sup>٤) تعليق محقق فضائل الصحابة للنسائي ص (١٥٣) على الحديث رقم ١٦٨ .

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ٥/ ٦٦٨، رقم ٣٧٩٩، قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب »، وأخرجه النسائي في فضائل الصحابة ص ١٥٥ ن برقم ١٧١، وقال: (أشدهما) بدل (أرشدهما).

ركعتين ثم قلتُ: اللهم يسِّر لي جليساً صالحاً، فأتيت قوماً فجلست إليهم، فإذا شيخٌ قد جاء حتى جلس إلى جنبي، قلتُ: مَن هذا؟ قالوا: أبو الدرداء، فقلت: إني دعوت الله أن ييسر لي جليساً صالحاً فيسَّرك لي. قال: « عمن أنت؟ »، قلتُ: من أهل الكوفة. قال: « أوليس عندكم ابنُ أمِّ عبدٍ صاحبُ النعلين والوساد والمِطهرة؟ وفيكم الذي أجاره الله من الشيطان؟ (١) – يعني على لسان نبيه على السان نبيه على السان أبيه على السان أبيه على السان أبيه على السان أبيه على الذي الأيعلم صاحبُ سرِّ النبي على النبي النبية الذي الأيعلم أحد غيره؟ ... » (١) .

والذي أُجير من الشيطان هو عمار بن ياسر رضي الله عنهما كما جاء مصرحاً به في رواية النسائي قال: « فيكم الذي أُجيرَ من الشيطان عمارُ بن ياسر » (٣).

وبعد: فهذه بعض دلالات الآية على فضائل عمار بن ياسر، وبعض ما روي في مناقبه، فرضي الله عنه، وكل ذلك يدل على عناية القرآن بأصحاب رسول الله على وعلوً قدرهم عند الله، فأين مَنْ ينتقصهم، ومَنْ لم ينزلهم منزلتهم، ويقدرهم أقدارهم مِن كلِّ هذا ...?!

<sup>(</sup>١) ينظر الأقوال في المراد بذلك في الفتح ٧/ ٩٢.

<sup>(</sup>۲) يقول الدكتور البغافي تعليقه على صحيح البخاري (٣/ ١٣٦٨): « (ابن أم عبد) هو عبد الله بن مسعود رضي الله عنه . (صاحب النعلين) الذي كان يحمل نعلي رسول الله على ويتعاهدهما. (الوساد) الوسادة والمخدة. (المطهرة) الإناء الذي يوضع فيه الماء ليطهر به، وكان ابن مسعود رضي الله عنه هو الذي يتولى هذه الأمور وتهيئتها لرسول الله على أراد به حذيفة رضي الله عنه وكان أعلمه رسول الله على بعض ما يجري لهذه الأمة بعده وجعل ذلك سرّاً بينه وبينه » .

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة للنسائي ص ١٧٣، برقم ١٩٤.



يقول الله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتُوَلَّقَ ﴿ أَنَ جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ﴿ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ, يَزَلَّى الله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتُولَقَ ﴿ أَنَا مَنِ ٱللَّهَ عَلَىٰ اللَّهُ تَصَدَّىٰ ﴿ وَمَا عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَل

هذه آيات عتاب للنبي عليه في حق أحد أصحابه، وهو عبد الله ابن أم مكتوم، وكان رجلاً أعمى، وهي آيات تعليم للنبي عليه وإرشاد له إلى ما هو أولى عند الله، وفيها تطييب لقلب من عاتب الله فيه نبيه، وإعلاءٌ لقدر ضعفاء المؤمنين عامة، وتوهين لقدر الكافرين.

يقول ابن كثير رحمه الله في سبب نزول هذه الآيات: « ذكر غيرُ واحد من المفسرين أن رسول الله على كان يوماً يخاطبُ بعض عظماء قريش، وقد طَمع في إسلامه، فبينها هو يخاطبه ويناجيه إذ أقبل ابنُ أم مكتوم - وكان من أسلم قدياً - فجعل يسأل رسول الله عليه عن شيء ويُلحُ عليه، وودّ

النبي عَيَا أَن لو كفّ ساعته تلك ليتمكن من مخاطبة ذلك الرجل؛ طمعاً ورغبة في هدايته، وعَبَس في وجه ابن أم مكتوم وأعرض عنه، وأقبل على الآخر، فأنزل الله عز وجل: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى اللهُ أَن جَاءَهُ ٱلْأَعْمَى اللهُ وَمَا يُدْرِبكَ لَعَلَهُ, يَزَّكَ ﴿ فَاللهُ عَن الآيات ﴾ (١).

## فضائل لابن أم مكتوم رضي الله عنه:

## من فضائل ابن أم مكتوم رضي الله عنه في هذه الآيات:

١ - أن ذا الجلال سبحانه وتعالى عاتب نبيه وأكرم خلقه عليه في شأنه، وأنزل في ذلك قرآناً يتلى، وهذه منقبة عظيمة له رضى الله عنه.

٢- أن الله وصف حاله بأنه جاء متلهفاً إلى تعلم ما يقربه إليه سبحانه ويزكيه، حالة كونه يخشى ربه، يحرص على السعي إلى ذلك وهو ضرير يتعنّى في مشيه، وهذا صدق في طلب التزكية وطلب النجاة .

وابن أم مكتوم رضي الله عنه هو ابن خال السيدة خديجة أم المؤمنين رضي الله عنها، وهو من الذين أسلموا بمكة قديماً، وقد اختلف في اسمه، فأهل المدينة يسمونه عبد الله، وأهل العراق يسمونه عمراً، وهو ابن قيس ابن زائدة بن الأصم بن رواحة القرشي العامري<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۸/ ۳۱۹.

<sup>(</sup>٢) ينظر السير ١/ ٣٦٠.

وكان رضي الله عنه من أول المهاجرين إلى المدينة، ومن أول معلمي القرآن بها، وكان يؤذن لرسول الله عليه وقد استخلفه رسول الله عليه الله عشرة مرة في غزواته على المدينة يصلي بالناس (١).

فعن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: «أول مَن قَدِمَ علينا من أصحاب رسول الله على أم مُكتوم، فجعلا أصحاب رسول الله على وبلال وسعد، ثم جاء عمر بن الخطاب في عشرين من أصحاب رسول الله على الله عل

ومن مناقبه رضي الله عنه: أنه نزل بسببه التصريح بسقوط فرض الجهاد عن المعذورين، وإلحاقهم بالمجاهدين في الثواب، فعن سهل بن سعد الساعدي أنه قال: رأيت مروان بن الحكم جالساً في المسجد فأقبلت حتى جلست إلى جنبه فأخبرنا أن زيد بن ثابت أخبره أن رسول الله عليه أملى عليه: (لا يستوي القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله). قال: فجاءه ابن أم مكتوم وهو يُمِلُّها عليَّ فقال: يا رسول الله لو أستطيع الجهاد لجاهدت – وكان رجلاً أعمى – فأنزل الله تبارك وتعالى على رسوله الجهاد لجاهدت على فخذي ثم سُرِّي عنه فأنزل الله عز و جل ﴿غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥] (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر جامع الأصول ١٢/ ٢١٧، وترجمته في الإصابة في عمر ابن أم مكتوم

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣/ ١٤٢٨، رقم ٧١٠٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢/ ١٠٤٢، رقم ٢٦٧٧ . و(تَرُضَّ فخذي) أي: تكسرها وتدقها.

كلمات في توضيح عتاب الله تعالى لرسوله عليه في هذه الآيات:

العتاب هنا لأغراض كريمة، وقد كان لأمرين:

الأول: أنه كان لمجرد تقطب وجه النبي عَلَيْهِ لفعل رجل ضرير لايرى ذلك، ولا يدري ما فعل النبي عَلَيْهُ، فهو عتاب مناسب لمقام من وصفه الله بأنه على خلق عظيم.

والآخر: أنه لعدم التفات النبي على التفات النبي والآخر: أنه لعدم التفات النبي الكفار - إلى إجابة مؤمن هذا حاله - فقد كان معذوراً بأنه لا يرى مجلسه وقد جاء مقبلاً عليه متلهفاً لأن يعلمه - حتى لا ينكسر قلبه، فهو عتاب للنبي وغير رغم اشتغاله بطاعة وهي أداء مهمته من الدعوة والبلاغ، ومع عِلْمِه عَلْمِه عَلْمِه وَالْ تعليم ابن أم مكتوم لن يفوت، وما ذاك إلا لغرض عظيم.

أمّا الغرض من العتاب - كما هو الظاهر - فهو تعظيم شأن فقراء المؤمنين وضعفائهم، وتهوين شأن الكافرين المستغنين عن التزكي، وإعلام بأن الله غني عنهم، وأنه ما عليه عليه الإالله البلاغ، وإرشاد النبي الله الله عني عنهم، وأنه ما عليه المؤمنين الذين هم أهل الإخلاص إلى الاجتهاد في تطييب قلوب فقراء المؤمنين الذين هم أهل الإخلاص وحزب الله (۱). لا لأن النبي الله وقع في معصية، حاشاه.

<sup>(</sup>١) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان ١٠/ ٢٨ .

يقول النيسابوري في قوله تعالى: ﴿ وَمَاعَلَيْكَ أَلَا يَزَكَى ﴾: «يعني: أيُّ وبالٍ عليك، أو ليس عليك بأس في أن لا يتزكى ذلك المستغني، إن عليك إلا البلاغ، فما الموجب للحرص والتهالك على إسلامه، حتى تكسر قلوب الفقراء بالعبوس والإعراض »(١).

يقول القاضي عياض رحمه الله: « وأما قوله: ﴿ عَبَسَ وَتُولَى ﴾ ... الآيات: فليس فيه إثبات ذنب له على بل إعلام الله أن ذلك المتصدي له ممن لا يتزكى، وأن الصواب والأولى كان – لو كشف لك حال الرجلين – الإقبال على الأعمى، وفعل النبي على لما فعل وتصديه لذاك الكافر كان طاعة لله و تبليغاً عنه واستئلافاً له كها شرعه الله له لا معصية ومخالفة له، وما قصّه الله عليه من ذلك إعلام بحال الرجلين و توهين أمر الكافر عنده، والإشارة إلى الإعراض عنه بقوله: ﴿ وَمَاعَلِيَكَ أَلّا يَزَّكَى ﴾ "(٢).

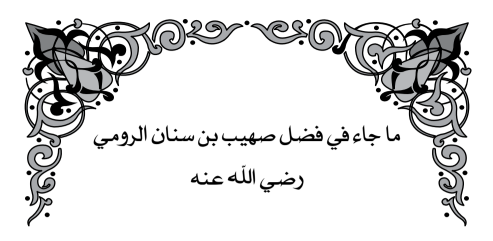
وقد جاء العتاب في أسلوب تلطف بالنبي عَلَيْ حيث بدأ الخطاب فيه بضمير الغيبة في قوله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتُولَقَ اللَّ أَن جَاءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾، ولم يبدأ خطاب مواجهة له عَلَيْ، فلم يقل: عبست، وتوليت، وفي هذا من التلطف بالنبي عَلَيْ والإكرام ما فيه.

#### \$\left(\partial\chi\)

<sup>(</sup>١) السابق ٢٨/١٠ .

<sup>(</sup>٢) الشفاء ٢/ ١٦٦ .





يقول الله عز وجل: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشَرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآهَ مَهْ صَاتِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ رَءُوفَ عِالْمِهِ الْمِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَٱللَّهُ رَءُوفُ إِلْمِهَادِ ﴾ [البقرة: ٢٠٧].

نزلت هذه الآية الكريمة تسجِّل نموذجاً من النهاذج السامية والأفعال الراقية، وهو نموذج من يبذلون دنياهم وأنفسهم وأموالهم طلباً لصلاح دينهم لا يبغون غير ذلك، في مقابل آية سبقت في ذكر المنافقين الذين أضاعوا دينهم وبذلوه طلباً لدنياهم، تقابلها بالفعل الأسمى والنموذج الأرقى.

وفي ذلك يقول الإمام الرازي رحمه الله: « لما وصف الله في الآية المتقدمة حال مَنْ يبذل دينه لطلب الدنيا، ذكر في هذه الآية من يبذل دنياه ونفسه وماله لطلب دينه »(١).

فشتان ما بين النموذجين.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٣/ ٢٢٢.

#### في ظلال هذه الآية الكريمة ودلالاتها:

أ) قوله تعالى ﴿ يَشْرِى ﴾: إما أن يكون بمعنى يبيع نفسه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَشَرَوْهُ بِشَمَنِ بَخُسِ دَرَهِمَ مَعَدُودَةٍ ﴾، ويكون معنى ﴿ يَشْرِى نَفْسَهُ ﴾ أي: باع نفسه بثواب الآخرة، فبذلها في طاعته تعالى. فالباذل بائع، والله هو المشتري: ﴿ إِنَّ اللهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم مِنَ اللهُ هُو المُستري: ﴿ إِنَّ اللهَ اللهُ اللهُ عَنِي مِن المُؤْمِنِينَ اللهُ مُولَكُم مَن يشتري، وهو مِن لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾. وإما أن يكون ﴿ يَشْرِى ﴾ بمعنى يشتري، وهو مَن يدفع ما يخلص به نفسه ابتغاء مرضاة الله (۱). فالشراء كما يقول ابن قتيبة وغيره: من الأضداد، يدل على المعنى وضده (۲).

ب) وقد ذكر المفسرون في سبب نزول هذه الآية الكريمة أقوالاً عدة: منها: أنها نزلت في صهيب الرومي، وفي أبي ذرّ (٣). ومنها: أنها نزلت في خباب، وفي بلال، وعهار بن ياسر وأبيه ياسر وأمه سمية، وفي علي بن أبي طالب وغيرهم (٤). وأصح ما روي فيها: أنها نزلت إثر فعل كريم

(۱) ينظر المحرر الوجيز ٢/ ١٩٥، ١٩٥، وتفسير الرازي ٣/ ٢٢، وقال ابن عطية: «يقال: شرى بمعنى اشترى ويحتاج إلى هذا من تأول الآية في صهيب؛ لأنه اشترى نفسه بهاله ولم يبعها، اللهم إلا أن يقال إن عزم صهيب على قتالهم بيع لنفسه من الله تعالى فتستقيم اللفظة على معنى باع» اهد. ( المحرر الوجيز ٢/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) فقد روى الطبراني في الكبير ٨/ ٢٨، عن ابن جريج أنها نزلت في صهيب وأبي ذر. وقال الهيثمي: « رواه الطبراني ورجاله ثقات إلى ابن جريج». ( مجمع الزوائد ٦/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٤) تنظر الأقوال في العجاب في بيان الأسباب (١/ ٥٢٤ - ٥٢٩)، والأخرى (ص ٣٣٣ - ٤) تنظر الأقوال (٣٣٧)، وزاد المسير ١/ ٢٢٣ - ٢٢٤، وتفسير الرازي ٣/ ٢٢٢، وبعض هذه الأقوال تعد تأويلاً للآية وليس سبب نزول كها تأولها على وعمر وابن عباس رضي الله عنهم في مغيري المنكر، وبعضها من قبيل التفسير وبيان المراد. ينظر المحرر الوجيز ٢/ ١٩٥٠.

لأحد أصحاب رسول الله على وهو صهيب بن سنان النَّمري الرومي (١) رضي الله تعالى عنه تمدح فعله وتشيد به، وتصف بواعثه وما انطوت عليه نفس صاحبه، وتبشره بقبول عمله، وبها له من الفوز والرضوان.

#### الروايات الدالة على نزولها في حق صهيب رضى الله عنه:

يقول ابن كثير رحمه الله: قال ابن عباس، وأنس، وسعيد بن المسيب، وأبو عثيان النهدي، وعكرمة، وجماعة: نزلت في صهيب بن سنان الرومي، وذلك أنّه لما أسلم بمكة وأراد الهجرة، منعه الناس أن يهاجر بهاله، وإنْ أحب أن يتجرّد منه ويهاجر فَعَل. فتخلص منهم وأعطاهم ماله، فأنزل الله فيه هذه الآية، فتلقاه عمر بن الخطاب وجماعة إلى طرف الحرّة. فقالوا: رَبح البيع. فقال: وأنتم فلا أخسر الله تجارتكم، وما ذاك؟ فأخبروه أنّ الله أنزل فيه هذه الآية. ويروى أن رسول الله عليه قال له: «ربح البيع صهيب» ربح البيع صهيب».

١ - وقد أخرج الحاكم وغيره عن عكرمة قال: « لما خرج صهيب مهاجراً تبعه أهل مكة، فتشكل كنانته، فأخرج منها أربعين سهماً فقال:

<sup>(</sup>۱) ينظر صحيح أسباب النزول لإبراهيم العلي (ص ٣٩)، وهي التي اقتصر عليها السيوطي في لباب النقول (ص ٢٨)، وينظر تعليقات ابن حجر في العجاب (١/ ١٤٥ - ٥٢٩، والأخرى ص ٣٣٣ - ٣٣٧)، وقال الحافظ: « وقال أكثر المفسرين نزلت في صهيب ». ( العجاب ١/ ٥٢٧، والأخرى ص ٣٣٥).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ۱/ ٥٦٤.

لا تصلون إليَّ حتى أضع في كل رَجُلٍ منكم سهماً ثم أصير بعده إلى السيف، فتعلمون أني رجل، وقد خلفت بمكة قَيْنتين فهما لكم .

٢- قال: وحدثنا حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس نحوه، ونزلت على النبي على قال: « أبا يحيى ربح البيع » قال: وتلا عليه الآية (١).

٣- وقد أخرج إسحاق بن راهويه وابن مردويه عن أبي عثمان النهدي: «أن صهيبًا حين أراد الهجرة إلى المدينة قال له كفار قريش: أتيتنا صعلوكاً فكثر مالك عندنا وبلغت ما بلغت ثم تريد أن تخرج بنفسك ومالك، والله لا يكون ذلك، فقال لهم: أرأيتم إن أعطيتكم مالي أتخلون سبيلي؟ فقالوا: نعم. فقال: أشهدكم أني قد جعلت لكم مالي. فبلغ ذلك رسول الله على فقال: « ربح صهيب ربح صهيب » (٢).

٤ - وقد رواه ابن سعد والحارث بن أبي أسامة عن سعيد بن المسيب
 قال: « أَقبَلَ صهيب - رضي الله عنه - مهاجراً إلى النبي عَلَيْهِ فاتبعه نفر من

<sup>(</sup>۱) المستدرك ٣/ ٣٩٨، وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ». وسكت عنه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) إتحاف الخيرة ٧/ ٢٨٠، وعلق عليه الحافظ البوصيري فقال: «رواه إسحاق بن راهويه وابن مردويه في تفسيره بسند صحيح إن كان أبو عثمان سمعه من صهيب». اه. وساق ابن كثير في التفسير ١/ ٥٦٤ إسناد ابن مردويه، وقال: عن أبي عثمان النهدي عن صهيب.

قريش ونزل عن راحلته وانتثَل ما في كنانته، ثم قال: يا معشر قريش، لقد علمتم أني من أرماكم رجلاً، وايم الله لا تصلون إليَّ حتى أرمي كل سهم معي في كنانتي، ثم أضرب بسيفي ما بقي في يدي منه شيء، ثم افعلوا ما شئتم، وإن شئتم دللتكم على مالي وَقَيْنَتِي بمكة وخليتم سبيلي. قالوا: نعم. ففعل، فلما قدم على النبي عَيْنَ المدينة قال: « ربح البيع أبا يحيى، ربح البيع أبا يحيى ». قال: ونزلت ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِعَاءَ البيع أبا يحيى ».

ج) وهذه الآية وإن نزلت على سبب فإن صيغتها العامة ودلالتها تتسع لكل من يبذل نفسه لله ابتغاء مرضاته تعالى مجاهداً في سبيله أو آمراً بمعروف أو ناهياً عن منكر وغير ذلك، فالعبرة بعموم لفظها لا بخصوص سبب نزولها، ولا شك أنه يدخل فيها من نزلت بسببه دخو لا أوّلياً. وفي هذا المعنى يقول الإمام الرازي في هذه الآية: «يدخل تحت هذا كل مشقة يتحملها الإنسان في طلب الدين، فيدخل فيه المجاهد، ويدخل فيه الباذل مهجته الصابر على القتل كها فعله أبو عهار وأمه، ويدخل فيه الآبق من الكفار إلى المسلمين، ويدخل فيه المشتري نفسه من الكفار بهاله كها فعل صهيب، ويدخل فيه من يُظهر الدينَ والحقّ عند السلطان الجائر»(٢).

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى ٣/ ١٧١ - ١٧٢، وبغية الباحث عن زوائد مسند الحارث ص ٢١٤، وإتحاف الخيرة ٥/ ٨١، وهذا لفظ مسند الحارث، وقال الحافظ البوصيري: «هذا إسناد ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان، وله شاهد من حديث سراقة بن مالك، وسيأتي في علامات النبوة ».

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي ٣/ ٢٢٣.

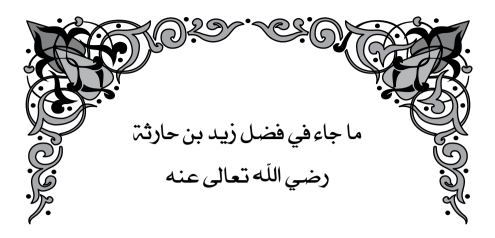
د) وفي نزول أمثال هذه الآيات بالبشارات لأصحاب رسول الله عليه لله عليه وفيه أيضاً دلالة على عناية الله تعالى بهم، وعلى رضاه سبحانه عما هم عليه، وفيه أيضاً تثبيتُ قلوبهم وتقوية عزائمهم ليترقوا في مدارج الكمال.

ه) وفي فضل صهيب رضي الله تعالى عنه يقول رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الحنة، وبلال سابق الحبشة إلى الجنة، وسلمانُ سابقُ الفُرس إلى الجنة »(١).

وهكذا يسجل القرآن الكريم هذه النهاذج السامية، لتظل منارات للمهتدين إلى يوم القيامة، ويشيد بأصحابها، ويبشر هم بقبول أعمالهم، فرضى الله على عن صهيب، وعن أصحاب رسول الله على أجمعين.



<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير عن أنس ٨/ ٢٩، وعن أبي أمامة ٨/ ١١، وعن أم هانئ ٢٤/ ٣٥٥، وأخرجه البزار عن أنس ( البحر الزخار ٢/ ٣٠٧). وقال الهيثمي في حديث أنس: « رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير عمارة بن زاذان وهو ثقة وفيه خلاف ». وقال في حديث أبي أمامة: « رواه الطبراني وإسناده حسن ». (مجمع الزوائد ٩/ ٣٠٥)



يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى آَنَعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَآَنَعُمْتَ عَلَيْهِ وَآَنَعُمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكُ ذَوْجَكَ وَأَتِّقَ ٱللَّهُ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكُي لَا النَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكُي لَا اللَّهُ وَعَلَيْ اللَّهُ مَنْ وَطَرًا وَكَانَ يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَجِ أَدْعِيَآيِهِم إِذَا قَضَوْلُ مِنْهُنَ وَطَرًا وَكَانَ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧].

هذه الآية الكريمة إحدى الآيات النازلة في إبطال عادة التبنّي التي اشتهرت عند العرب، وسوف نبيّن بعض ما يتعلق بذلك بعد أن نبيّن دلالات الآية على فضل زيد رضى الله عنه.

وزيد هذا كما حلَّه الإمام الذهبي في السير: «هو زيد بن حارثة بن شراحيل أو شرحبيل بن كعب بن عبد العزى بن يزيد بن امرئ القيس بن عامر بن النعمان، الأميرُ الشهيدُ النبويُّ، المسمَّى في سورة الأحزاب، أبو أسامة الكلبيُّ، ثم المحمدي، سيدُ الموالي، وأسبقُهم إلى الإسلام، وحبُّ رسول الله عَيْنَةً، وأبو حبِّه، وما أحبَّ عَيْنَةً إلا طَيّباً »(١).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١/٢٢٠.

وأما الذي يتعلق بفضل زيد بن حارثة رضي الله تعالى عنه فأمور، منها:

١ – أن الله سبحانه وتعالى شرَّف زيداً بأن أنعم عليه نعماً منه سبحانه ومن رسوله عليه كانت محلاً لتنويه الكتاب بعظم شأنها، ونعمٌ هذا شأنها تقتضي تشريف من كان محلاً لها، وهو زيد رضي الله تعالى عنه. وقد كان زيد عبداً فأعتقه النبي عليه، وتربى في حجره، وتبناه النبي عليه، حتى أبطل الله التبني، وكان في كل ذلك بمنزلة ولده.

يقول الإمام البقاعي في هذه الآية « وبيَّن شرفه - [أي زيداً] - بقوله: ﴿ لِلَّذِي ٓ أَنَّعَمَ ٱللَّهُ ﴾ أي الملكُ الذي له كلُّ كمالٍ ﴿ عَلَيْهِ ﴾ أي بالإسلام وتوليًّ نبيه ﷺ إياه بعد الإيجاد والتربية، وبيَّن منزلته من النبي بقوله: ﴿ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ أي بالعتق والتبني » (١).

٢- ومن مناقب زيد في هذه الآية أن الله سبحانه سماه في كتابه باسمه في موطن تكريم، وهو الصحابي الوحيد الذي ذكر اسمه صراحة في القرآن (٢)، فلا يزال اسمه يتلى في كتابه سبحانه، ولا يزال منفرداً بذلك، وهذه مَنْقَبة عظيمة له.

<sup>(</sup>١) نظم الدرر ١٥/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام الذهبي: «ولم يسم الله تعالى في كتابه صحابياً باسمه إلا زيد بن حارثة، وعيسى ابن مريم عليه السلام، الذي ينزل حكما مقسِطاً، ويلتحق بهذه الأمة المرحومة في صلاته وصيامه وحجه ونكاحه وأحكام الدين الخنيف جميعها، فكما أن أبا القاسم سيد الأنبياء وأفضلهم وخاتمهم، فكذلك عيسى بعد نزوله أفضل هذه الأمة مطلقاً ». (سير أعلام النبلاء ١/ ٢٢٠)

# وأمّا ما يتعلق بنزول هذه الآية لإبطال التّبنّي:

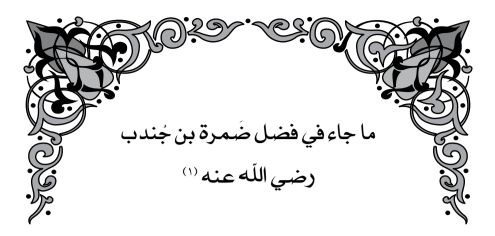
فقد نزلت لتبين حِكمة تزويج الله تعالى نبيه على من كانت زوجة لابن له على من التّبنّي، ونزلت كذلك لتكون تطبيقاً عملياً لإبطاله وإبطال آثاره المترتبة عليه مِن حُرمة نكاح زوجة المتبنّي، ولدفع الحرج عن المؤمنين في نكاح زوجات هؤلاء الأدعياء، حيث كان أولَ من أُجري عليه هذا الأمر هو رسول الله على حينها زوجه الله تعالى بمن كانت زوجة ابن له بالتّبنّي، فزال بذلك الحرج عن المؤمنين.

يقول الحافظ ابن حجر في بيان قوله تعالى: ﴿ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبْدِيهِ ﴾: ﴿ وَالحاصل أَن اللّهُ مُبْدِيهِ ﴾: ﴿ والحاصل أَن اللّهُ على إخفاء ذلك خشية قول الناس أنها ستصير زوجته، والذي كان يحمله على إخفاء ذلك خشية قول الناس تزوج امرأة ابنه، وأراد الله إبطال ما كان أهل الجاهلية عليه من أحكام التّبنّي بأمر لا أبلغ في الإبطال منه وهو تزوج امرأة الذي يدعى ابناً ووقع ذلك من إمام المسلمين ليكون أدعى لقبولهم ﴾ (١).

فهذه بعض دلالات الآية على فضل زيد بن حارثة رضي الله عنه، وإيضاح لبعض ما يتعلق بإبطالها للتبنّي .

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٨/ ٣٨٤. وينظر كلام الإمام سراج الدين ابن الملقن، في ذلك في كتابه البدر المنير ٧/ ٤٧٣.





يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلْمُوْتُ فَقَدً وَقَعَ أَجُرُهُ وَسَعَةً وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلْمُوْتُ فَقَدً وَقَعَ أَجُرُهُ وَسَعَةً عَلَى ٱللّهِ وَكَانَ ٱللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٠٠].

#### ما جاء في سبب نزول هذه الآية، وهو دال على فضل من نزلت فيه (٢):

روى أبو يعلى والطبراني بإسنادهما عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: « خرج ضمرة بن جُندب من بيته مهاجراً فقال لأهله: احملوني فأخرِجوني من أرض المشركين إلى رسول الله على ، فهات في الطريق قبل أن يصل إلى النبي على فنزل الوحي: ﴿ وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللهِ وَرَسُولِهِ عُمُ يُدُرِكُهُ ٱلمُوتُ ﴾ حتى بلغ ﴿ وَكَانَ ٱللّهُ عَفُورًا رَّجِيمًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) مختلف في اسمه ونسبته، قال الحافظ في الفتح (٦/ ١٨): « واسمه ضمرة على الصحيح». وقيل: جندع بن ضمرة، وقيل: جندب بن ضمرة. انظر: الإصابة (١/ ٦١٨) في جندع.

<sup>(</sup>٢) المشهور أنها نزلت في ضمرة بن جندب، وهو ما صح فيها، ويقال نزلت في أكثم بن صيفي الحكيم المشهور، قصد المدينة في مائة من قومه يريدون الإسلام، فهات في الطريق، ولم ير النبي على تنظر ترجمة أكثم بن صيفي في الإصابة (١/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٣) مسندأبي يعلى ٥/ ٨٢، برقم ٢٦٧٩، والمعجم الكبير ١١/ ٢٧٢، برقم ١١٧٠. وقال =

وذكر ابن كثير في تفسيره قال: « وقال ابن أبي حاتم: حدثنا سليمان بن داود مولى عبد الله بن جعفر، حدثنا سهل بن عثمان، حدثنا عبد الرحمن بن سليمان، عن الأشعث - هو ابن سَوَّار - عن عكرمة، عن ابن عباس قال: خرج ضَمْرَةُ بن جُنْدُب إلى رسول الله ﷺ، فهات في الطريق قبل أن يصل إلى رسول الله ﷺ فنزلت: ﴿ وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللهِ وَرَسُولِهِ ثُمُ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمُ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَكَانَ الله عَلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْتِهِ عَلَى اللهُ عَلَ

# دلالة الآية على فضل ضَمرة بن جُندب رضى الله عنه:

أول هذه الدلالات: هي نزول آيةٍ في حقّه رضي الله عنه تسجل حالةً من الأحوال الفاضلةِ المرضيّةِ عند الله تعالى.

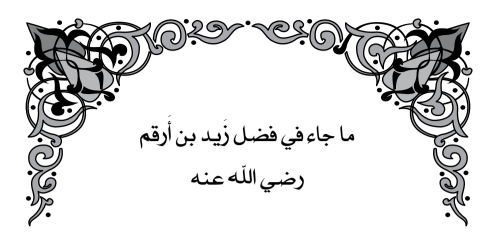
وثانيها: أن الآية شاهدة له رضي الله عنه بأنه مهاجر إلى الله ورسوله.

وثالثها: أنها مبشرة بقبول هجرته رضي الله عنه، وأنها وإن لم تتم له ظاهراً، فإن أجرها ثابت له عند الله سبحانه الذي لا يضيع أجر المحسنين.

والآية وإن نزلت بسبب ضمرة رضي الله عنه فهي عامة يدخل فيها كلُّ من كان على شاكلته. فكلُّ من خرج يلتمس الخير ابتغاء وجه الله ثم أدركه الموت فله حظ وافر من هذه الآية، والله تعالى أعلم.

<sup>=</sup> الهيثمي « رواه أبو يعلى ورجاله ثقات» . ( مجمع الزوائد ٧/ ١٠). وعزاه السيوطي في لباب النقول (ص ٦٤) إلى ابن أبي حاتم وأبي يعلى وقال: « بسند جيد ».

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۲/ ۳۹۲.



١ - يقول الله تعالى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ, وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّهُمْ صَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمْ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ فَصَدُّواْ فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَالْكَ بِأَنَّهُمْ أَلَكُ مِلَا يَفْقَهُونَ ﴿ اللَّهُ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ اللَّهُ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ مَنْكُ أَنَّهُمْ خُشُبُ مُّ سَنَدَةً يُحْسَبُونَ كُلَّ مَنْ مَعْ لَكُومُ اللَّهُ أَنَّ مُؤَلِّهُمْ خُشُبُ مُّ سَنَدَةً أَيْحَسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُوْ ٱلْعَدُورُهُ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَولُولُمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبُ مُ شَسَنَدَةً يُحْسَبُونَ كُلُ مَا مَنْ اللّهُ مَا لَكُهُمْ أَنْ مُؤْفَكُونَ ﴾ [المنافقون: ١-٤].

٧- ويقول الله تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللهِ حَتَى يَنفَضُّواً وَلِلّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ آلِ يَنفَضُّواً وَلِلّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ آلِمُ يَقُولُونَ لَإِن رَّجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ آلَا أَعَنُ مِنهَا اللَّذَلُ وَلِللّهِ ٱلْمِنْ يَقُولُونَ لَإِن رَّجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ اللَّهُ أَوْمَ مِنهَا اللَّذَلُ وَلِلّهِ ٱلْمِنْ اللّهِ الْمِنْ اللهِ الْمِنْ اللهِ اللهِ عَلَمُونَ ﴾ الله الله والله والل

# ما ورد في سبب نزول هذه الآيات، وهو يبين فضلَ مَنْ نزلت بسببه رضي الله عنه:

١- روى البخاري ومسلم عن زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: «خرجنا مع النبي عليه في سفر أصاب الناس فيه شدّة، فقال عبد الله ابن أبي لأصحابه: لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا من حوله. وقال: لئن رجعنا إلى المدينة ليُخْرِجَنَّ الأعزُّ منها الأذلَّ، فأتيت النبي عليه فأخبرته، فأرسل إلى عبد الله بن أبي فسأله فاجتهد يمينه ما فعل. قالوا: كذَب زيدٌ رسول الله على فوقع في نفسي مما قالوا شَدَّةُ حتى أنزل الله عز وجل تصديقي في: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلمُنَفِقُونَ ﴾ . فدعاهم النبي عليه ليستغفر لهم فلووا رؤوسهم . وقوله ﴿خُشُبُ مُسَنَدَةٌ ﴾ . قال: كانوا رجالاً أجمل شيء » (١).

٧ - وأخرج البخاري وغيره عن زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: «لما قال عبد الله بن أبي ﴿ لاَ نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللّهِ ﴾، وقال أيضاً: ﴿ لَإِن رَّجَعْنَ ٓ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ أخبرتُ به النبي عَلَيْ فلامني الأنصار، وحلَف عبد الله بن أبي ما قال ذلك، فرجعت إلى المنزل فنمت فدعاني رسول الله عَلَيْ فأتيته فقال: «إنّ الله قد صدّقك ». ونزل: ﴿ هُمُ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ ﴾ الآية » (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٤/ ١٨٦٠، برقم ٢٦٢٠، وغيره، وصحيح مسلم ٤/ ٢١٤٠، برقم ٢٧٧٢، وهذا لفظ البخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤/ ١٨٦٠، برقم ٤٦١٩،

٣- وفي رواية الإمام أحمد عنه قال: « فحلَف عبد الله بن أُبِيِّ أنه لم يكن شيءٌ من ذلك. قال: فلامني قومي، وقالوا: ما أردتَّ إلى هذا؟ قال: فانطلقتُ فنِمْتُ كئيباً أو حزيناً، قال: فأرسل إليَّ نبيُّ الله عَلَيْ أو أتيتُ رسولَ الله عَلَيْ فقال: « إنَّ الله عز وجل قد أنزل عُذركَ وصدَّقك »، قال فنزلت هذه الآية: ﴿ هُمُ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللهِ حَتَّى يَنفَشُواْ ﴾ حتى بلغ: ﴿ لَإِن رَّجَعُناۤ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلأَعَنُ مُنْ مِن اللهِ عَنْ مِن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

# دلالة الآيات على فضل زيد بن أرقم رضي الله عنه:

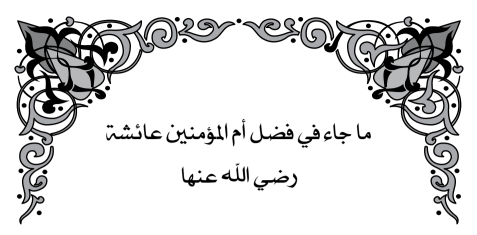
الدلالة هنا هي في عناية الله تعالى بهذا الصحابي الكريم واضحة، حيث أنزل آيات من كتابه تُصدِّق قوله، وتبرِّئُه من الكذب الذي اتهم به، وتجبر خاطره، وتُفرِّج عنه غمه، وتلك منقبة عظيمة من مناقبه رضي الله عنه، فضلاً عن أن فضحية هؤلاء المنافقين، وإذهاب ما كان يمكن أن يحدث من خلاف أو شجار بين المسلمين جاء بسببه.

وزيد بن أرقم هو: «زيد بن أرقم بن زيد بن قيس بن النعمان بن مالك بن الأغر بن ثعلبة بن كعب بن الخزرج الأنصاري ... استُصْغِرَ يوم أحد، وأول مشاهده الخندق، وقيل المريسيع، وغزا مع النبي على سبع عشرة غزوة، ثبت ذلك في الصحيح، وله حديث كثير »(٢).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٤/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) الإصابة ٢/ ٤٨٧ - ٤٨٨ .





السيدة عائشة رضي الله عنها هي نموذج فريد من النساء، كثرت فضائلها وتعددت مناقبها، وخصت بمناقب كثيرة عن سائر أمهات المؤمنين رضي الله تعالى عنه ن أجمعين، فهي الصِّدِّيقة، التي نشأت في بيت طهر وإيهان من أولِّ يوم، وأعلمَ اللهُ نبيَّه عَيْلَة بتزوجه منها، ولم ينزل الوحي عليه وهو في لحاف زوجة من زوجاته غيرها، وكانت بعد السيدة خديجة أقرب النساء إلى قلبه، وتوفي النبي عَيْلِة في بيتها وهو مستند إليها بين سَحْرها ونَحْرها.

وهي المباركة التي عُرفت بركتُها على المسلمين، والطيبةُ كما أشار الكتاب المبين، المبلَّغة بالسلام من جبريل عليه السلام، أعلم الزوجات، وأكثرهن حفظاً لحديث رسول الله عليه فقيهة الأمة، ومعلّمة رجالها ونسائها، ومرجعهم في الكثير مما اختلفوا فيه وما أشكل عليهم في أمر دينهم، المربِّيةُ، العابدةُ، التقية، الورعة، السخية، التي تواترت الأحاديث في فضلها، واستفاضت أقوال الأمة في مدحها وتعديد مناقبها، وهي قبل ذلك وبعده الممدوحةُ المزكّاة من قِبَلِ ربِّ العالمين، التي نزل الوحي مدافعاً عنها ومعلناً ببراءتها من الإفك الذي نُسب إليها.

وسوف نذكر الآيات التي نزلت في مدحها رضي الله عنها وبراءتها مما نسب إليها من الإفك، ثم نذكر بعض ما في هذه الآيات من القواطع والفوائد واللطائف الدالة على فضلها رضي الله عنها، ثم نذكر حُكْم من سَبَّ السيدة عائشة رضي الله عنها، ثم نذكر كلمة جامعة للإمام الزمخشري في كون هذه الآيات بمثابة غارات شديدة في الدفاع عن عرض رسول الله عنها بمام غنها غارات لم يقع مثلها في القرآن دفاعاً أو توعداً، ثم نختم الكلام عنها بمكلمح دقيق ذكره الإمام الآلوسي رحمه الله .

ثُمَّ نذكر ثانياً: إشارة قرآنية ظاهرة على أنها أهلُ للنبيِّ ﷺ، ونختم فضائلها بذكر آية أخرى نزلت بالتخفيف على المسلمين ببركتها رضى الله عنها.

فهذه ثلاثة مباحث تتعلق بفضائل السيدة عائشة خاصة في القرآن الكريم .

## أولاً: نزول القرآن بمدحها وبراءتها مما نُسِب إليها من الإفك:

نزل في شأنها رضي الله عنها في هذا الأمر بضع عشرة آية، يقول الزنخشري رحمه الله: «كل واحدة منها مستقلةٌ بها هو تعظيم لشأن رسول الله عليها، وتنزيه لأم المؤمنين رضوان الله عليها، وتطهير لأهل البيت، وتهويل لمن تكلم في ذلك أو سمع به فلم تمجُّه أذناه »(۱).

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٢١٧ - ٢١٨، وينظر غرائب القرآن ورغائب الفرقان، ٧/ ٧٥.

أ) يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُو لَا تَعْسَمُوهُ شَرًّا لَّكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُونًا لِكُلِّلِ آمْرِي مِّنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَٱلَّذِى تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ, عَذَابٌ عَظِيمٌ ١١ لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَذَآ إِفْكُ مُّبِينٌ ١١ لَوَلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءٌ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُوْلَيَهِكَ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَندِبُونَ ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَآ أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِٱلسِّنَتِكُمُ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ، عِلْمُ وَتَحْسَبُونَهُ. هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمُ ١٠٠ وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّم بِهِذَا سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُّ عَظِيمٌ الله يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ ۚ أَبِدًا إِن كُنَّمُ مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَاتِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ١١٠ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١٠٠ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. وَأَنَّ ٱللَّهَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ١١-٢٠].

هذه عشر آيات كريمات نزلت متواليات في الدفاع عن السيدة عائشة كما جاء في الصحيح (١). ونزولها في حقها ثابت بإجماع المسلمين (٢).

يقول ابن كثير رحمه الله: « هذه العشر الآيات كلها نزلت في شأن

<sup>(</sup>١) تقول السيدة عائشة في صحيح البخاري (٤/ ١٥ ١ ، رقم ٣٩١٠) في حديث الإفك الطويل: « وأنزل الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُرْ ... ﴾ العشر الآيات كلها ».

<sup>(</sup>٢) ينظر مفاتيح الغيب للرازي ١٢/ ١٧٣ .

عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها، حين رماها أهل الإفك والبهتان من المنافقين بها قالوه من الكذب البحت والفرية التي غار الله تعالى لها ولنبيه صلوات الله وسلامه عليه، فأنزل الله عز وجل براءتها صيانة لعرض الرسول عليه أفضل الصّلاة والسّلام »(١).

#### خلاصة قصة الإفك:

يقول القرطبي رحمه الله ملخصاً لها: « لما خرج رسول الله على المدينة آذن معه في غَزْوة بني المُصْطَلِق وهي غزوة المُريْسِيع، وقَفَل ودنا من المدينة آذن ليلةً بالرحيل قامت حين آذنوا بالرحيل فمشت حتى جاوزت الجيش، فلما فرغت من شأنها أقبلت إلى الرّحل فلمست صدرها فإذا عِقدٌ من جَزْع ظَفَارٍ قد انقطع، فرجعت فالتمسته فحبسها ابتغاؤه، فوجدته وانصرفت فلم تجد أحداً، وكانت شابَّة قليلة اللحم، فرفع الرجال هَوْدَجها ولم يشعروا بزوالها منه؛ فلما لم تجد أحداً اضطجعت في مكانها رجاء أن تُفتقد فيرجع إليها، فنامت في الموضع ولم يوقظها إلا قول صَفُوان بن المُعطَّل: وقيل: إنها استيقظت لاسترجاعه، ونزل عن ناقته وتنحَّى عنها حتى وقيل: إنها استيقظت لاسترجاعه، ونزل عن ناقته وتنحَّى عنها حتى ركبت عائشة، وأخذ يقودها حتى بلغ بها الجيش في نَحْر الظَّهِيرة؛ فوقع ركبت عائشة، وأخذ يقودها حتى بلغ بها الجيش في نَحْر الظَّهِيرة؛ فوقع أهل الإفك في مقالتهم، وكان الذي يُجتمع إليه فيه ويَسْتَوْشِيهِ ويُشْعلُه

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ٦/ ١٩.

عبدُ الله بن أُبِيّ بن سَلُول المنافق، وهو الذي رأى صفوان آخذاً بزمام ناقة عائشة فقال: امرأة نبيّكم باتت عائشة فقال: امرأة نبيّكم باتت مع رجل. وكان مِنْ قالتِهِ حسانُ بن ثابت ومِسْطحُ بن أُثَاثة وحَمْنَة بنت جَحْش. هذا اختصار الحديث، وهو بكماله وإتقانه في البخاري ومسلم، وهو في مسلم أكمل » (۱).

ب) وأنزل الله تعالى آيات أخرى تتعلق بهذه الحادثة، وتكمل الكلام عليها، وهي التي تلى السابقة مباشرة، وهي قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّبِعْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ۚ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، مَا زَكَى مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبْدًا وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يُزَكِّي مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوَاْ أُولِي ٱلْقُرْيَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوٓاْ أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّا اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّا اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّا اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُحْمِينِ اللْمُعْمِلْمُ اللَّهُ الْمُحْمِينِ اللللْمُ اللَّهُ الْمُحْمِينِ اللْمُعْمِلْمُ اللَّهُ الْمُعْمِلْمُ اللَّهُ الْمُحْمِينِ اللَّهُ الْمُحْمِينَ اللْمُحْمِلْمُ اللَّهُ الْمُعْمِلْمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولِيلُولِلْمُ الْمُحْمِلُولُولُ اللْمُحْمِلْمُ اللَّهُ الْمُحْمِلُم ٱلْعَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ ٱلْسِنَتُهُمْ وَٱيْدِيهِمْ وَٱرْجُلْهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٠٠ يَوْمَيِدِ يُوَفِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقُّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ۞ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ ۗ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ أُوْلَيْكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ۖ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [النور: ٢١-٢٦].

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١٩٨/١٢ - ١٩٩.

بعض ما في الآيات السابقة من القواطع والفوائد واللطائف الدالة على فضل السيدة عائشة رضي الله عنها:

أ) أول هذه القواطع أن الله تعالى أنزل في شأن تبرئتها ومدحها قرآناً يتلى إلى يوم القيامة، فهو الذي برأها بنفسه سبحانه، وهذه كرامة كبرى، وشرف عظيم.

١- يقول ابن عباس رضي الله تعالى عنهما حينها دخل عليها يزورها وهي في مرض موتها: «أبشري يا أم المؤمنين ... كنت أحبّ أزواج رسول الله عَلَيْهِ إليه، ولم يكن يجب إلا طيبًا، وأنزل الله عز وجل براءتك من فوق سبع سهاوات، فليس في الأرض مسجد إلا وهو يتلى فيه آناء الليل وآناء النهار»(١).

٧- وفي تبرئة الله تعالى لها بنفسه يقول الإمام الزمخشري غفر الله له في كلمات باقيات خالدات حقها أن تكتب بخالص الذهب، بل بها هو أكرم: « ولقد برَّ أَ الله تعالى أربعة بأربعة : برّ أَ يوسف بلسان الشاهد ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ [يوسف: ٢٦]. وبرّ أَ موسى من قول اليهود فيه بالحَجَر الذي ذهب بثوبه. وبرّ أمريم بإنطاق ولدها حين نادى مِن حِجرها: ﴿ إِنِّ عَبْدُ اللهِ ﴾ [مريم: ٣٠]. وبرَّ أعائشة بهذه الآيات العظام في كتابه المعجز المتلوّ على وجه الدهر مثلَ هذه التبرئة بهذه المبالغات. فانظر كم بينها وبين تبرئة على وجه الدهر مثلَ هذه التبرئة بهذه المبالغات. فانظر كم بينها وبين تبرئة

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۱/ ۳٤۹، والحديث مروي بنحوه في صحيح البخاري ٣/ ١٣٥٧، رقم ١٣٥٧.

أولئك؟! وما ذاك إلّا لإظهار علوّ منزلة رسول الله على إنافة محلّ سيد ولد آدم، وخيرة الأوّلين والآخرين، وحجة الله على العالمين. ومَنْ أراد أن يتحقق عظمة شأنه على وتقَدُّمَ قَدَمِه وإحرازَه لقصب السبق دون كل سابق، فليتلقّ ذلك من آيات الإفك، وليتأمّل كيف غضب الله في حرمته، وكيف بالغ في نفي التهمة عن حجابه»(١).

ب) أن هذه الفرْية وإن كان فيها أذى كبير لرسول الله عَلَيْ وزوجته والمؤمن الذي اتهم فيها زوراً، فقد جعل الله فيها ثواباً عظيماً لهم، وشهادات عظيمة تظهر كرامتهم عنده، وأنزل ما نزل فيها فكان شرعاً عاماً إلى يوم القيامة:

يقول أبو السعود رحمه الله: « وقولُه تعالى: ﴿ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم ﴾ الستئنافُ خُوطب به رسولُ الله ﷺ وأبو بكرٍ وعائشة وصفوانُ رضي الله عنهم تسلية لهم من أولِ الأمرِ، والضَّميرُ للإفكِ ﴿ بَلَ هُو حَيْرٌ لَكُمْ ﴾ لاكتسابِكم به الثَّوابَ العظيمَ، وظهورِ كرامتِكم على الله عزَّ وجلَّ بإنزالِ ثماني عشرة آية في نزاهةِ ساحتِكم، وتعظيمِ شأنِكم، وتشديدِ الوعيدِ فيمَن تكلَّم فيكُم، والثَّناءِ على مَنْ ظنَّ بكُم خَيراً » (٢).

ج) وَصَفَ القرآن الكريم الصديقة رضي الله عنها في هذه الآيات بشلاث صفات: بالإحصان، وبالغفلة، وبالإيهان، وذلك في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٢٢٣ - ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السعود ٦/ ١٦٠، وينظر فتح القدير ١٢/٤.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾. وهذه شهادة عظيمة.

والمحصنات هن العفائف، والغافلات: « هن اللائي لا علم لهن بها رُمِين به، وهو كناية عن عدم وقوعهن فيها رُمين به »(١).

الله الفاحشة على الإطلاق بحيثُ لم يخطرُ ببالهنَّ شيءٌ منها عنها - [أي الفاحشة] - على الإطلاق بحيثُ لم يخطرُ ببالهنَّ شيءٌ منها ولا من مُقدِّماتِها أصلاً، ففيها من الدِّلالةِ على كهالِ النَّزاهةِ ما ليس في المحصناتِ، أي: السليهاتِ الصدورِ النقيَّاتِ القلوبِ عن كلِّ سوءٍ. ﴿ ٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾، أي: المتصفاتِ بالإيهانِ بكلِّ ما يجبُ أنْ يُؤمن به - من الواجباتِ والمحظوراتِ وغيرِها - إيهاناً حقيقياً تفصيلياً كها يُنبئ عنه تأخيرُ (المؤمناتِ) عمَّا قبلَها مع أصالةِ وصفِ الإيهانِ، فإنَّه للإيذان بأنَّ المرادَ بها المعنى الوصفيُّ المُعربُ عمَّا ذُكر، لا المعنى الاسميُّ المصحِحُ لإطلاق الاسم في الجملةِ كها هو المتبادرُ على تقديرِ التَّقديم »(٢).

٢ - وسواء كان المراد بهذه الآية السيدة عائشة خاصة - كما هو قول
 سعيد بن جبير - ، أو هي وأمهات المؤمنين دون غير هن - كما روي عن ابن

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٨/ ١٩١.

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السعود ٦/ ١٦٥. وينظر التحرير والتنويس ١٩٠/ ١٩٠، ١٩٣. وقد اختار أبو السعود أن المراد بهذه الآية عائشة الصديقة -وهو كذلك ما يفهم من كلام الطاهر ابن عاشور - وذكر أبو السعود أنه إن كان المراد أمهات المؤمنين عامة فإن الصديقة تدخل دخولاً أولياً.

عباس والضحاك وغيرهما- أو هي ومن كان على هذه الصفة من سائر المؤمنات (١)، فإن الآية نزلت في شأنها، فهي الأصل فيها، وأول من يراد بها، وشرف الوصف بهذه الصفات مراعى فيه حالها رضي الله عنها.

يقول الإمام الطبري بعد أن أورد الأقوال السابقة: « وأولى هذه الأقوال في ذلك عندي بالصواب، قول من قال: نزلت هذه الآية في شأن عائشة، والحكم بها عام في كلّ من كان بالصفة التي وصفه الله بها فيها »(٢).

د) ذكر العلماء تحت هذه الآية وآية ﴿ يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ عَ أَبدًا إِن كُنْمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ حكم مَنْ سبّ السيدة عائشة رضي الله عنها، وغيرها من أمهات المؤمنين:

١ - يقول ابن كثير رحمه الله: « وقد أجمع العلماء رحمهم الله قاطبة على أن مَنْ سَبَها بعد هذا ورماها بما رماها به بعد هذا الذي ذُكر في هذه الآية فإنه كافر؛ لأنه معاند للقرآن. وفي بقية أمهات المؤمنين قولان: أصحها أنهن كهى، والله أعلم »(٣).

<sup>(</sup>۱) تنظر الأقوال في تفسير الطبري ۱۷/ ۲۲٦-۲۳۰، وتفسير الرازي ۱۲/ ۱۹۶، وابن كثير ٦/ ٣٢، وأبي السعود ٦/ ١٦٥- وابن كثير ٦/ ٣٢، وأبي السعود ٦/ ١٦٥- ١٦٦، وفتح القدير ٤/ ١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١٧/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثر ٦/ ٣٢. وقد استنبط بعض العلماء من هذه الآية أن من قذف إحدى زوجات النبي على فلا توبة له .

<sup>(</sup>۱) قلتُ: هـذا النقل عن الشافعية فيه غرابة إلا أن يكون قولًا شاذاً لبعضهم، أو المراد مطلق سبِّها لا نسبة الإفك الذي برأها الله تعالى منه - كها هو مذهبهم في عدم تكفير من سب مطلق الصحابة - فقد نقل ابن كثير - وهو شافعي - إجماع العلماء على أن مَنْ سَبِّ عائشة ورماها بها رماها به بعد هذا الذي ذكر في هذه الآية، فإنّه كافر.

وذكر النووي في روضة الطالبين (١٠) قي كتاب الردة في الأفعال والأقوال الموجبة للكفر نقلاً عن المتولي قال: «... أو نسب عائشة رضي الله عنها إلى الفاحشة أو ادعى النبوة بعد نبينا على الله تعالى هذا كفر». ونقل الخطيب الشربيني عن السبكي قال: «من قذف عائشة رضي الله تعالى عنها فإنه كافر أي لأنه كذب على الله تعالى». (مغني المحتاج ٤/ ٣٤٦). وقال الرملي في نهاية المحتاج (٨/ ٣٠٥): « وأمّا من نكفره ببدعته كمن نسب عائشة للزنى أو نفى صحبة أبيها أو أنكر حدوث العالم أو حشر الأجساد أو علمه تعالى بالمعدوم وبالجزئيات فلا تقبل شهادته لكفره». فهذه نصوص الشافعية في تكفير من قذف عائشة رضى الله عنها بالزنا.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٨/ ١٨٨ - ١٨٣ . وينظر أحكام القرآن لابن العربي ٣/ ٣٦٦ .

ه ومن الفضائل الثابتة لها في هذه الآيات أن الله وصفها هي وزوجات النبي على بر ( الطيبات )، وذلك في قوله تعالى: ﴿ الْخَبِيثَتُ لِلْخَبِيثِينَ وَالْخَبِيثُونَ لِلْطَيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلْطَيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ الطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبُونَ لَلْمُ مَعْفِرَةٌ وَرَزْقٌ كَويدً ﴾.

وسواء كان معنى الآية - كها قال أكثر المفسرين - أن الخبيث من القول لا يليق إلا بالطيب من الناس. لا يليق إلا بالطيب من الناس... أو كان معناها: أن الخبيث من الأفعال لا يليق إلا بالخبيث من الناس... إلىخ، أو كها قال البعض: الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال، والخبيثون من الرجال للخبيثات من النساء، والطيبات من النساء للطيبين من الرجال، والطيبون من الرجال للطيبات من النساء الطيبين من الرجال، والطيبون من الرجال للطيبات من النساء (''). فإن مآل هذه الآية، وأظهر ما تدل عليه هذه الأقوال أن عائشة رضي الله عنها لا يليق بها هذا الوصف الذي ادَّعيتموه أيها المنافقون ؛ لأنها طيبة. وأن الله تعالى براً « رسوله على من أن تكون أزواجه خبيثات ؛ لأن عصمته وكرامته على الله يأبي الله معها أن تكون أزواجه غير طيبات، فمكانة الرسول على كافية في الدلالة على براءة زوجه وطهارة أزواجه كلهن "').

<sup>(</sup>۱) تنظر الأقوال في تفسير الطبري ۱۷/ ۲۳۲ - ۲۳۸، وتفسير الماوردي المسمى النكت والعيون ٤/ ٨٤ - ٨٥،

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٨/ ١٩٤. وقد اختار ابن عاشور أنها تبرئة النبي على أن تكون له زوجات خبيثات. وتعريض بالمنافقين الذين اختلقوا هذا الإفك أنهم وزوجاتهم أولى بهذا الإفك .

فائدة: قال ابن كثير رحمه الله: «قال ابن عبّاس وغير واحد من السلف: ما زنت =

١ - يقول البغوي رحمه الله في هذه الآية: « والمعنى: أن الخبيث من القول لا يليق إلا بالطيب من الناس، والطيب لا يليق إلا بالطيب من الناس، فعائشة لا يليق بها الخبيثات من القول لأنها طيبة رضي الله عنها فيضاف إليها طيبات الكلام من الثناء الحسن وما يليق بها »(١).

٢ - وقال ابن كثير بعد أن ذكر هذا القول: « فها نسبه أهل النفاق إلى عائشة هم أولى به، وهمي أولى بالبراءة والنزاهة منهم؛ ولهذا قال: ﴿ أُولَكِمْكُ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ »(٢).

٣- وقال ابن كثير بياناً لدلالة الآية على القول الثالث: «أي: ما كان الله ليجعل عائشة زوجة لرسول الله على إلا وهي طيبة؛ لأنه أطيب من كل طيّب من البشر، ولو كانت خبيثة لما صلحت له، لا شرعاً ولا قدراً؛ ولهذا قال: ﴿ أُوْلَكُمْ كُمُرَّمُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ أي: هم بُعَداء عما يقوله أهل الإفك والعدوان » (٣).

<sup>=</sup> امرأة نبيًّ قَطُّ، قال: وقوله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ أي الذين وعدتُك نجاتهم. وقول ابن عباس في هذا هو الحق الذي لا محيد عنه فإن الله سبحانه أغير من أن يمكن امرأة نبي من الفاحشة، ولهذا غضب الله على الذين رموا أم المؤمنين عائشة بنت الصديق زوج النبي على وأنكر على المؤمنين الذين تكلموا بهذا وأشاعوه ...». (تفسير ابن كثير ٤/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ٦/ ٢٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر این کثیر ۲/ ۳۶ – ۳۵ .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٦/ ٣٥.

3 - ويرى الآلوسي أن هذه الآية يدخل فيها أيضاً آل بيته رضي الله عنهم رجالاً ونساء، فبعد أن بيّن دلالة الآية على فضل عائشة - قال: « تبين كون الصديقة رضي الله عنها من أطيب الطيبات». وبيّنَ اتساع دلالتها - قال: « على أن الإشارة إلى أهل البيت النبوي رجالاً ونساءً، ويدخل في ذلك الصديقة رضي الله تعالى عنها دخو لا أوّلياً...»(١). ثم بين بقية الأقوال. قلت: وهذا كلام متجه، يتسع له عموم لفظ الآية الكريمة، والله أعلم.

و) يدخل في هذا الوصف السابق صفوان بن المعطل رضي الله عنه، والدي اتهمه المنافقون زوراً في هذه الحادثة، لأن الله تعالى قال: ﴿ أُولَكِمِكَ مُرَّءُ وَنَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ ، وصفوان من أولئك المبرئين، وقد قال فيه النبي في حديث الإفك: « ولقد ذكرواً رجلاً ما علمت عليه إلا خيراً » (٢). وفي رواية قال: « والله ما علمت عليه من سوء قط » (٣).

ز- وعد الله تعالى الصِّديقة رضي الله عنها في هذه الآيات بالمغفرة والجنة:

وذلك في قوله تعالى ﴿ أُوْلَيْهِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كريگر ﴾.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ١٨/ ١٣١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤/ ١٥١٧، رقم ٣٩١٠. ومسلم ٤/ ٢١٣٤، رقم ٢٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٤/ ١٧٨٠، رقم ٤٤٧٩، ومسلم ٤/ ٢١٣٨، رقم ٢٧٧٠.

قال ابن كثير: « ﴿ لَهُم مَّغْفِرَةٌ ﴾ أي: بسبب ما قيل فيهم من الكذب، ﴿ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ أي: عند الله في جنات النعيم. وفيه وعدٌ بأن تكون زوجة النبي عَلَيْهُ في الجنة»(١).

وقال الآلوسي رحمه الله: « ﴿ وَرِزْقُ كَرِيمُ ﴾ هو الجنة - كما قاله أكثر المفسرين (٢) - ويشهد له قوله تعالى في سورة الأحزاب في أمهات المؤمنين: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لَمَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣١] فإن المراد به ثمت الجنة بقرينة (أَعْتَدُنَا) والقرآن يفسر بعضه بعضاً »(٣).

ح) ومن دلالات الفضل وعلو المنزلة: أن الله سبحانه نَزَّه نفسه في معرض الدفاع عنها، وعن عرض رسول الله عليه تعجباً من ذلك الإفك، وتنزيهاً عنه:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ مَا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ مَا يَكُونُ عند نسبة نقص مِهٰذَا شُبْحَنكَ هَذَا بُهْ تَنْ عَظِيمٌ ﴾. وتنزيه الله تعالى يكون عند نسبة نقص إليه سبحانه كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَاللَّهُ وَلَدًا لَّ سُبْحَنهُ ﴾ [البقرة: الله سبحانه كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَاللَّهُ وَلَدًا لَّ سُبْحَنهُ وَيكون التسبيح أو لدفع توهم نسبة ذلك إليه تعظيماً له سبحانه، ويكون التسبيح أيضاً « عند رؤية كل أمر عجيب من صنائعه، فكُثر حتى استعمل في كل متعجب منه »(٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ٦/ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسر الطبري ١٧/ ٢٣٩، والبغوي ٦/ ٢٩، وفتح القدير ٤/ ١٨.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ١٨/ ١٣١ - ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٧/ ٧٨.

والمقصود من التسبيح هنا: « المبالغة في إنكار الشيء والتعجب من وقوعه »(١)، أو « تنزيه الله من أن تكون زوجة نبينا الذي هو أحب خلقه إليه فاجرة » (٢). حاشاها.

قال ابن كثير رحمه الله: «﴿ سُبْحَنكَ هَذَا بُهُتَنَ عَظِيمٌ ﴾ أي: سبحان الله أن يقال هذا الكلام على زوجة نبيه ورسوله وحليلة خليله »(٣).

# ط) وقد جاء الدفاع عنها أشدَّ ما يكون الدفاع:

١ - فقد سمى الله تعالى هذا الأمر الذي نُسب إلى السيدة عائشة إفكاً، والإفك أشد الكذب، يقول الزمخشري وغيره: « والإفك أبلغ ما يكون من الكذب والافتراء، وقيل هو البهتان، وهو الأمر الذي لا تشعر به حتى يفجأك »(١٠).

٢- وفي تسمية الله تعالى له (إفكاً) بيانٌ بأنّ ادعاءهم جاء على عكس وجهه، فبدل أن تتهم كان ينبغي أن تمدح، إذ الإفك، كما يقول الشوكاني وغيره: «مأخوذ من أفك الشيء إذا قلبه عن وجهه، فالإفك هو الحديث المقلوب... وإنها وصفه الله بأنه إفك ؛ لأنّ المعروف من حالها رضي الله عنها خلاف ذلك. قال الواحدي: ومعنى القلب في هذا الحديث الذي

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٨١/ ١٨١.

<sup>(</sup>٢) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ١٨/ ٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٦/ ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣/ ٢١٧، ومفاتيح الغيب ٢١/ ١٧٣، وينظر فتح القدير ٤/ ١٢.

جاء به أولئك النفر أن عائشة رضي الله عنها كانت تستحق الثناء بها كانت عليه من الحصانة وشرفِ النسب والسبب، لا القذف، فالذين رموها بالسوء قلبوا الأمر عن وجهه، فهو إفكٌ قبيحٌ، وكذب ظاهر»(١).

٣- وسمّاه الله تعالى (بهتاناً عظيماً) في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ وَلَوْلاً إِذْ سَمِعْتُمُوهُ وَلَا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ بِهِذَا سُبْحَنكَ هَلَا ابْهَتَن عَظِيمٌ ﴾. ﴿ والبهتان الخبر الكاذب الذي يبهت السامع ؛ لأنه لا شبهة فيه ﴾(١).

يقول الطاهر بن عاشور: «أي: بالغٌ في كنه البهتان مبلغاً قوياً. وإنها كان عظيماً لأنه مشتمل على منكرات كثيرة وهي: الكذب، وكون الكذب يطعن في سلامة العرض، وكونه يسبب إحناً عظيمة بين المفترين والمفترى عليهم من خِيرة الناس وانتهائهم إلى عليهم من خِيرة الناس من أزواج وآباء وقرابات، وأعظمُ من ذلك أنه اجتراء على مقام النبيِّ عليه ومقام أم المؤمنين رضي الله عنها »(٣).

٤ - وتوعَّدَ الله تعالى من تكلم بهذا الإفك من المؤمنين، بالإثم بقدر ما خاض فيه وأشاعه، وكانوا ثلاثةً ؛ رجلين وامرأة.

٥ - وتوعّد الله تعالى مَنْ تولّى كِبَر هذا الأمر، أي معظمه بالعذاب

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ٤/ ١٢، ونحوه في تفسير البغوي ٦/ ٢٢، ومفاتيح الغيب ١٢/ ١٧٣، والخازن ٥/ ٦١.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٨١/١٨.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١٨١/١٨.

الأليم، حيث قال: ﴿ وَاللَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾. والصحيح أنه عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين(١).

7 - وأكد الله توبيخه لعصبة الإفك من المؤمنين - وهم الثلاثة الذين لم يظنوا خيراً - وأكد تقريعهم مبالغة في معاتبتهم وتأديبهم في قوله تعالى: ﴿ لَوَلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيرًا وَقَالُواْ هَلاَ الْفَكُ مُّمِينٌ ﴾ وذلك أنه كان ينبغي حين سمعوه أن يقيسوا ذلك على أنفسهم، فإذا كان ينبغي للمؤمنين حين سمعوا مقالة أهل الإفك أن يقيسوا ذلك على أنفسهم، فإذا أنفسهم، فإن كان يبعد فيهم، فهو في أم المؤمنين أبعد (٢).

وقد روى الطبري بسنده عن محمد بن إسحاق بن يسار، عن أبيه، عن بعض رجال بني النجار أن أبا أيوب خالد بن زيد [الأنصاري]، قالت له امرأته أمّ أيوب: أما تسمع ما يقول الناس في عائشة؟ قال: بلى، وذلك الكذب، أكنتِ فاعلة ذلك يا أمّ أيوب؟ قالت: لا والله، ما كنت لأفعله، قال: فعائشة والله خير منك. قال: فلما نزل القرآن، ذكر الله من قال في الفاحشة ما قال من أهل الإفك: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةً مَن وَذلك حسان وأصحابه الذين قالوا ما قالوا. ثم قال - [أي ابن إسحاق]: ﴿ لَوَلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظُنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾... الآية: أي كما قال أبو أيوب وصاحبته ".

<sup>(</sup>١) ينظر الجامع لأحكام القرآن ٢١/ ٢٠٠، وفتح القدير ٤/ ١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر فتح القدير ٤/ ١٢، والتحرير والتنوير ١٨/ ١٧٢، ١٧٣ .

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢١٢/ ٢١٢، ورواه ابن راهويه في مسنده بنحوه ٣/ ٩٧٩، رقم ١٦٩٨. عن غير ابن إسحاق، وليس فيه قوله .

٧- ووبَّخ الله تعالى من جاء بالإفك بتوبيخات أخرى، وهي أنه اختلقه من عند نفسه، لأنه لم يأت بدليل على ذلك، فلم يستند إلى مشاهدته لما أخبر عنه، ولا إلى شهادة من شاهدوه ممن تقبل شهادة مثلهم، ثم وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ فَأُولَكِ كَ عِندَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ﴾ هكذا بصيغة الحصر للمبالغة في التشنيع عليهم، فكأن كذبهم لقوته وشناعته لا يعد غيرهم من الكاذبين كاذباً، فكأنهم انحصرت فيهم ماهية الموصوفين بالكذب (١).

٨- ووبَّخ الله هؤ لاء الذين تلقوا هذا الإفك وبادروا بالإخبار به بلا تروِّ ولا تريث (٢)، في قوله تعالى: ﴿إِذْ تَلَقَوْنَهُۥ بِأَلْسِنَتِكُمُ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْرٌ ﴾ وزاد في توبيخهم بقوله: ﴿ وَتَحْسَبُونَهُۥ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴾. وهكذا توبيخ بعد توبيخ وتقريع بعد تقريع .

9 - وعاتب الله تعالى المؤمنين الذين سمعوا ذلك فلم يكذبوه، في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا آن تَتَكَلَّمَ بِهَذَا ﴾. يقول الشوكاني رحمه الله: ﴿ أَي: هلا إذ سمعتم حديث الإفك قلتم - تكذيباً للخائضين فيه المفترين له -: ما ينبغي لنا أن نتكلم بهذا الحديث ولا يصدر ذلك منّا بوجه من الوجوه »(٣)، وتقولوا: ﴿ سُبْحَننَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٨/ ١٧٥ - ١٧٦، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) السابق ١٨/ ١٧٨ .

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٤/ ١٤ .

• ١ - ووعظ الله المؤمنين الذين خاضوا في هذا الإفك أن يعودوا لمثله أبداً، وحرَّمه عليهم، في قوله تعالى: ﴿ يَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ اللّهِ لَلله أبداً، وحرَّمه عليهم، في قوله تعالى: ﴿ يَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ اللّهِ إِن كُنُمُ أَلْأَيْنَ ﴾، فإن الإيمان يقتضي عدم الوقوع في مثله، ﴿ وَيُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ كُمُ اللّهُ لَا يَعملوا بها - بأوامرها ونواهيها - وتتأدبوا بآداب الله وتنزجروا عن الوقوع في محارمه (١).

11 - وبعد هذا الوعظ هدّد الله سبحانه القاذفين، ومن أراد أن يتسامع الناس بعيوب المؤمنين وذنوبهم، بالعذاب الأليم، فقال: ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمُّ عَذَابُ ٱلْيَمُ فِي ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمُّ عَذَابُ ٱلْيَمُ فِي ٱللَّذِينَ عَامَنُواْ لَهُمُّ عَذَابُ ٱلْيَمُ فِي اللَّذِينَ عَامَنُواْ لَهُمُّ عَذَابُ ٱلْيَمُ فِي اللَّذِينَ عَامَنُواْ لَهُمُ عَذَابُ النار . ﴿ وَٱلْآلَاخِرَةِ ﴾ أي بعذاب النار . ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

17 - وأعاد الله امتنانه عليهم، بأنه ترك معاجلتهم بالعذاب مع استحقاقهم له للتنبيه على عِظَم الجَريرة (٣)، وذلك لأنه رؤوف رحيم فقال: ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ, وَأَنَّ ٱللّهَ رَءُوفُ رَحِيمُ ﴾. وأعاد الامتنان مرة أخرى، ولكنه امتنان بها بيَّنَ لهم، وبالتوفيق للتوبة الماحصة للذنوب، وشرْعِ الحدود المكفرة لها، فقال: ﴿ وَلُولًا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكِي مِن يَشَاءُ وَٱللّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>١) السابق بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) السابق بتصرف.

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود ٦/ ١٦٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر السابق.

وبعد: فكلَّ هذا جاء في سياق تبرئة السيدة عائشة رضي الله عنها، والدفاع عن عرض رسول الله عليه تكذيبٌ لمن جاؤوا بالإفك، وفضحٌ لله ما جاؤوا إلا بالإفك، وتشنيعٌ، وتوبيخٌ بعد توبخ، وتقريعٌ بعد تقريع، وتوعُدٌ بالعذاب، ووعظٌ، وعتابٌ، وتهديدٌ، وامتنانٌ بعدم المؤاخذة مع الاستحقاق، وطلبُ توبة، ونهيٌ عن اتباع خطوات الشيطان، وتوعدٌ للرامين بالفاحشة كذباً باللعن في الدنيا والآخرة، والعذاب العظيم، وهذه ألوانٌ عظيمة من الدفاع والتأديب لا تجدها على هذا النحو في آيات أخرى.

### كلمة جامعة للإمام الزمخشري:

يقول الإمام الزمخسري في نصِّ جامع لكل هذه الألوان: «ولو فلَّيْتَ القرآنَ كله وفتَّشت عها أوعد به مِن العُصاةِ لم تر الله تعالى قد غلَّظ في شيء تغليظه في إفك عائشة رضوان الله عليها، ولا أنزل من الآيات القوارع المشحونة بالوعيد الشديد، والعتاب البليغ، والزجر العنيف، واستعظام ما ركب من ذلك، واستفظاع ما أقدم عليه، ما أنزل فيه على طرق مختلفة وأساليب مفتنة. كلُّ واحد منها كافٍ في بابه، ولو لم ينزل إلاّ هذه الثلاث لكفي بها العظيم في الآخرة، وبأن ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم تشهد بالعذاب العظيم في الآخرة، وبأن ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم تشهد عليهم بها أفكوا وبهتوا، وأنه يوفيهم جزاءهم الحق الواجب الذي هم أهله، حتى يعلموا عند ذلك ﴿ أَنَّ اللهَ هُوَ الْمُؤِنُ الْمُبِينُ ﴾، فأوجز في ذلك

<sup>(</sup>١) أي الآيات رقم ٢٣- ٢٥ من سورة النور .

وأشبع، وفصّل وأجمل، وأكّد وكرّر، وجاء بها لم يقع في وعيد المشركين عَبَدَةِ الأوثان إلاّ ما هو دونه في الفظاعة، وما ذاك إلا لأمر، وعن ابن عباس رضي الله عنهها: أنه كان بالبصرة يوم عرفة، وكان يُسأل عن تفسير القرآن، حتى سئل عن هذه الآيات فقال: « مَنْ أذنب ذنباً ثم تاب منه قبلت توبته، إلاّ من خاض في أمر عائشة »، وهذه منه مبالغة وتعظيم لأمر الإفك »(۱).

وأخيراً: فهذه الآيات كما أن فيها من الغيرة على عرض رسول الله على و و أخيراً: فهذه الآيات كما أن فيها من الغيرة على عرض رسول الله على ومن علو مقامه ما فيها، وعلو مقام عائشة عند الله تعالى، ففيها كذلك جبر الحاطر الصديق رضى الله عنه:

يقول الآلوسي رحمه الله: «إن الذي أراه أن إنزال هذه الآيات في أمرها لمزيد الاعتناء بشأن الرسول عليه الصلاة والسلام، ولجبر قلب صاحبه الصديق رضي الله تعالى عنه وكذا قلب زوجته أم رومان، فقد اعتراهما من ذلك الإفك ما الله تعالى أعلم به. ولمزيد انقطاع عائشة رضي الله تعالى عنها إليه عز وجل مع فضلها وطهارتها في نفسها» (٢).

فهذا بعض ما ذكره العلماء في هذه الآيات من دلالات تبين علو مقامه عني وشرف عرضه، وشرف الصديقة رضي الله عنها، وعلو مقام أهل

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ١٨/ ١٣٢ .

بيته عَلَيْهِ، رزقنا الله تعالى محبتهم، والأدب معهم، وشفاعتهم، وحشرنا في ركابهم ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨-٨٩].

#### 

## ثانياً: الإشارة إلى أنها أهل للنبي عليها:

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلَّهِ تَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٢١].

هذه الآية واردة في خروج النبي الله غزوة أحد، وهي أول الآيات الواردة في شأن هذه الغزوة، وقد ذكر جمهور العلاء - كما قال أبو حيان وغيره - أن المرادب (أهلك) في هذه الآية بيت السيدة عائشة رضي الله عنها، وأنه من العام المرادبه الخاص (۱). وهذا مروي عن مجاهد والكلبي والواقدي (۲)، وذكره جمع من المفسرين كالقرطبي وغيره (۳). يقول ابن الجوزي رحمه الله: « وذلك أنه خرج يوم أحد من بيت عائشة إلى أحدٍ، فجعل يَصُفُّ أصحابَه للقتال » (٤).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٣/ ٥٥، والوسيط للواحدي، وقال: « قال المفسر ون: ...»

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير البغوى ٢/ ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر تفسير القرطبي ٤/ ١٨٤، وتفسير البيضاوي والنسفي وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١/ ٤٤٩.

## دلالة الآية على فضل السيدة عائشة رضى الله عنها:

في هذه الآية منقبتان عظيمتان للسيدة عائشة رضي الله عنها، ففيها:

١ - إشارة قوية إلى أن السيدة عائشة من أهله ﷺ، وما يستتبع ذلك من جميل الصفات لمن هو أهله ﷺ، وكمال أهليتها للاتصاف بهذا الوصف.

٢ - وفيها التنويه بشأنها خاصة، وهو مستفاد من خصوص الإشارة إليها في مقام كان يمكن أن يُذكِّر الله تعالى نبيَّه عَلَيْهُ فيه بغير ذلك، فهذه فضيلة أخرى متفرعة عن السابقة .

يقول الخازن في تفسيره: «قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ أي: واذكر إذ غدوت من أهلك، يعني منزل عائشة، ففيه مَنْقَبَةٌ عظيمةٌ لعائشة رضى الله عنها لقوله ﴿ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ فنَصَّ الله تعالى على أنها من أهله »(١).

ومما يستتبع الوصف بكون السيدة عائشة من أهله من جميل الصفات ومما يستبع الوصف بكون السيدة عائشة من أهله من جميل الصفات وهو منسحب على جميع زوجاته على أيضاً – ما ذكره الرازي رحمه الله إن يقول: « يروى أنه عليه السلام غدا من منزل عائشة رضي الله عنها فمشى على رجليه إلى أُحد، وهذا قول مجاهد والواقدي، فدلَّ هذا النصُّ على أن عائشة رضي الله عنها كانت أهلاً للنبي على وقال تعالى: ﴿ وَالطَّيِبَاتُ ﴾ فدل هذا النصُّ على أنها مطهرة مبرأةٌ عن للطّيّبِينَ وَالطّيّبَاتِ ﴾ فدل هذا النصُّ على أنها مطهرة مبرأةٌ عن

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن ١/ ٤١٢.

كل قبيح، ألا ترى أن ولد نوح لما كان كافراً قال: ﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ مِنْ أَهُلِكَ ﴾ [هود: ٤٦]، وكذلك امرأة لوط» (١).

فهذه بعض مناقبها التي أشار إليها الكتاب العزيز في هذه الآية الكريمة.

### \$\hat{\phi}\$

## ثالثاً: بركتها رضي الله عنها وتعدد فضائلها:

يقول تعالى: ﴿ يَمَا يَّهَا اللَّهِ اللَّهِ الْمَوْا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى اللَّكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم مَّرَضَى آوَ عَلَى سَفَوٍ أَوْ جَآءَ الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم مِّنَ الْغَايِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءً فَتَيمَمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَةُ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم فَا مُن حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُم وَلِيُتِمَ نِعْمَتَهُ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُم وَلِيدِيمَ وَلِيُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيدِيمَ فَا يُرِيدُ اللّهُ لِيجَعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيدِيمَ فَا يُرِيدُ اللّهُ لِيجَعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ وَلِيدِيمَ مَن اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيدِيمَ فَا مُنْ مُن اللّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ فَي وَلِيدُ مِن اللّهُ لِي اللّهُ وَلِيكُون عُولِيلًا وَاللّهُ وَلِيدُ مَلَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُونِ اللّهُ ولِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلَيْكُمْ وَلِيكُونَ اللّهُ وَالْمَالِيقِيلُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ الْمَنْ وَالْمُسَاعُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ الْمُؤْمِنَا الللّهُ وَالْمُؤْمِولِهُ الللللّهِ وَيكُونَ الللّهُ ولِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونَ اللللللّهُ وَلِيكُونَ الللللّهُ وَلِيكُونَ وَلَيكُونَ الْمُؤْمِلُونَ وَلَا الللّهُ وَلِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونَ الللّهُ وَلِيكُونَ اللللللمُ وَلِيكُونَ اللللمُ وَلَيكُونَ الللمُ وَالْمُؤْمِلُونَ الللمُولِيلُونُ الللمُونَ الللمُولِيلُونَ اللمُؤْمِلِيلُونَ اللمُؤْمِلِيلُونَ المُؤْمِلُونَ المُؤْمِلِيلِيلُونُ المُؤْمِلُونَ المُؤْمِلِيلُولِيلُولُونِ اللمُؤْمِلِيلُولُونَ المُؤْمِلِيلُولُونَ المُؤْم

شرع الله تعالى للمؤمنين في هذه الآية التيمم بدلاً من الوضوء والغسل حين لا يجدون الماء أو لا يقدرون على استعماله تخفيفاً عليهم وتيسيراً لأمر دينهم، وكان ذلك بسبب حادثة ارتبطت بالسيدة عائشة رضي الله تعالى عنها، فهذا التخفيف من الله تعالى من بركاتها كما جاء في الصحيح.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٤/ ٢٢٦.

وقد قال النبي على في بركتها وتعدد فضائلها: « كَمُلَ (١) من الرجال كثيرٌ، ولم يكمل من النساء إلا آسيةُ امرأةُ فرعون، ومريمُ بنت عمران، وإنَّ فضل عائشة على النساء (٢) كفضل الثريد على سائر الطعام »(٣).

يقول المناوي رحمه الله: « (كفضل الثريد) - بفتح المثلثة - أن يشرد الخبز بمرق اللحم، وقد يكون معه لحم (على سائر الطعام) من جنسه بلا ثريد، لما في الثريد من نفعه، وسهولة مساغه، وتيسر تناوله، وبلوغ الكفاية منه بسرعة، واللذة والقوة، وقلة المؤونة في المضغ، فشُبِّهَتْ به لما أُعطيتْ من حُسن الخُلُق، وعُذُوبةِ المنطق، وجودة الذِّهن، ورزانة الرأي، ورصانة العقل، والتَّحَبُّب إلى البَعْل، وغير ذلك »(٤).

<sup>(</sup>١) «والمراد بالكمال هنا التناهي في الفضائل والبر والتقوى وحسن الخصال». فيض القدير ٥/ ٦٦.

<sup>(</sup>۲) يقول الحافظ ابن حجر: «قوله: وفضل عائشة .. إلخ لا يستلزم ثبوت الأفضلية المطلقة، وقد أشار ابن حبان إلى أن أفضليتها التي يدل عليها هذا الحديث وغيره مقيدة بنساء النبي على حتى لا يدخل فيها مثلُ فاطمة عليها السلام جمعاً بين هذا الحديث وبين حديث: «أفضل نساء أهل الجنة خديجة وفاطمة » الحديث، وقد أخرجه الحاكم بهذا اللفظ من حديث ابن عباس، وسيأتي في مناقب خديجة من حديث علي مرفوعاً: «خير نسائها خديجة ». (فتح الباري ٧/ ١٠٧). والمراد بنسائها أي نساء الدنيا في زمانها، والله أعلم .

وهو الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم عن علي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه تقول: « خير نسائها خديجة بنت خويلد ». صحيح البخاري ٣/ ١٢٦٥، رقم ٣٢٤٩، وصحيح مسلم ٤/ ١٨٨٦، رقم ٢٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري ٣/ ١٢٥٢، رقم ٣٢٣٠، ومسلم ٤/ ١٨٨٧، رقم ٢٤٣١.

<sup>(</sup>٤) فيض القدير ٢/ ٥٨٥.

ما جاء في سبب نزول هذه الآية مما يبين بركة السيدة عائشة رضي الله عنها:

١ - أخرج البخاري ومسلم عن عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن عائشة زوج النبي عَلَيْكَ قالت: « خرجنا مع رسول الله عَلَيْكَ في بعض أسفاره حتى إذا كنا بالبيداء أو بذات الجيش انقطع عِقْدٌ لي، فأقام رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ ا على التهاسم، وأقام الناسُ معه وليسوا على ماء، فأتى الناسُ إلى أبي بكر الصديق فقالوا: ألا ترى ما صنعت عائشة ؟ أقامت برسول الله ﷺ والناس، وليسوا على ماء وليس معهم ماء، فجاء أبو بكر ورسول الله عَلِيَّةً واضعٌ رأسَهُ على فخذي قد نام، فقال: حبسْتِ رسولَ الله عَلِيَّةً والناسَ، وليسوا على ماء وليس معهم ماء، فقالت عائشة: فعاتبني أبو بكر وقال ما شاء الله أن يقول، وجعل يطعنني بيده في خاصرتي فلا يمنعنى من التحرُّكِ إلا مكانُ رسول الله على على فخذي، فقام رسول الله ﷺ حين أصبح على غير ماء، فأنزل اللهُ آيةَ التَّيمُّم(١) فتيموا، فقال أُسَيْدُ بنُ الحُضَير: ما هي بأول بركتكم يا آل أبي بكر، قال: فبعَثْنا البعيرَ الذي كنتُ عليه فأصبْنا العِقْدَ تحته » (٢).

(١) يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: «المراد بها آية المائدة بغير تردد لرواية عمرو بن الحارث إذ صرح فيها بقوله فنزلت: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ الآية ». (فتح الباري ١/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١/ ١٢٧، رقم ٣٢٧، وغيره، ومسلم ١/ ٢٧٩، برقم ٣٦٧. وهذا لفظ البخاري .

٧- وروى أحمد وغيره عن ابن عباس أنه قال للسيدة عائشة، وقد دخل يزورها في مرض موتها يبشرها: «أبشري يا أم المؤمنين فوالله ما بينك وبين أن يذهب عنك كلُّ أذى ونَصَبِ، أو قال: وَصَبِ وتلقي الأحبة محمداً وحزبه، أو قال: أصحابه إلا أن تفارق روحُكِ جسدك، الأحبة محمداً وحزبه، أو قال ابن عباس: كنتِ أحبَّ أزواج رسول الله عليه فقالت: وأيضاً. فقال ابن عباس: كنتِ أحبَّ أزواج رسول الله عليه اليه ... وسقطت قلادتُكِ بالأبواء فاحتبس النبي عليه في المنزِل والناسُ معه في ابتغائها أو قال: في طلبها، حتى أصبح القوم على غير ماء فأنزل الله عز وجل: ﴿ فَتَيَمُّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ ... الآية، فكان في ذلك رخصة للناس عامة في سببك، فوالله إنك لمباركة. فقالت: دعني يا ابن عباس من هذا، فوالله لوددت أنى كنت نسياً منسياً »(۱).

٣- وروى البخاري عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها: « أنها استعارت من أسهاء قِلادةً فهلكت (٢) فبعث رسول الله علي رجلاً فوجدها فأدركتهم الصلاة وليس معهم ماء فصلوا، فشكوا ذلك إلى رسول الله علي فأنزل الله آية التيمم، فقال أُسَيْدُ بن حُضير لعائشة: جزاك الله خيراً، فوالله ما نزل بك أمر تكرهينه إلا جعل الله ذلك لك وللمسلمين فيه خيراً» (٣).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) أي ضاعت.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/٨٧١، رقم ٣٢٩.

يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله في قول أسيد بن حضير (ما هي بأولً بركتِكم يا آل أبي بكر): قوله: (ما هي بأولً بركتِكم) أي: بل هي مسبوقة بغيرها من البركات، والمراد بآل أبي بكر: نفسه وأهله وأتباعه، وفيه دليل على فضل عائشة وأبيها وتكرار البركة منها، وفي رواية عمرو بن الحارث: لقد بارك الله للناس فيكم. وفي تفسير إسحاق البستي من طريق ابن أبي مُلَيكة عنها أن النبي على قال لها: «ما كان أعظم بركة قلادتك ». وفي رواية هشام بن عروة الآتية في الباب الذي يليه: «فوالله ما نَزَل بكِ من أمر تكرهينه إلا جعل الله للمسلمين فيه خيراً». وفي النكاح من هذا الوجه: «إلا جعل الله لكي منه غرجاً، وجعل للمسلمين فيه بركة "().



<sup>(</sup>١) فتح الباري ١/ ٤٣٤ .



### ١ - يقول الله عز وجل:

﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكِ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي وَأَنْعِمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَغَشَى ٱلنَّاسَ وَٱللّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكَهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكَهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى الْمُو أَلْهُ فَيْ أَنْ تَغْشَلُهُ فَلَمَّا فَضَىٰ أَمْرُ ٱللّهِ اللّهِ مَنْهُنَ وَطَرَأٌ وَكَانَ أَمْرُ ٱللّهِ مَنْهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧].

#### ٢ - ويقول تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ اللَّهُ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ فَكُمُ اللَّهَ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمْبِينًا ﴾ اللَّهَ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمْبِينًا ﴾

[الأحزاب: ٣٦].

## أولاً: الكلام على الآية الأولى:

في هذه الآية الأولى مَنْقَبَةٌ عظيمة، وفضيلةٌ كبيرةٌ لأم المؤمنين السيدة زينب بنت جَحش بن رِئاب الأسدية رضي الله تعالى عنها، وهي ابنةُ عمة رسول الله عليها (١٠).

وهذه المَنْقبة هي أن الله تعالى اختارها لرسوله عَلَيْ وزوجها إياه بنص القرآن، وهي منقبة تفردت بها السيدة زينب بنت جحش رضي الله تعالى عنها، والله تعالى لا يختار لنبيه إلا طيباً بل أطيب الطيب، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلطّيبَينَ وَٱلطّيبِينَ وَٱلطّيبَينَ وَالطّيبَينَ اللهُ عَنْ اللّهُ اللّ

يقول الإمام الذهبي: « زوّجها الله تعالى بنبيه بنَصِّ كتابه، بلا وليٍّ ولا شاهدٍ، فكانت تفخر بذلك على أمهات المؤمنين، وتقول: زوّجكن أهاليكن، وزوجني الله من فوق عرشه»(٢).

وقد أخرج البخاري عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: «كانت زينب تفخر على أزواج النبي عَلَيْ تقول: زوَّ جَكن أهاليكن، وزوجني الله تعالى من فوق سبع سماوات »(٣).

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمتها في سير أعلام النبلاء ٢/ ٢١١، وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٢/ ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٦/ ٢٦٩٩، رقم ٦٩٨٤.

### ثانياً: الكلام على الآية الثانية:

يقول تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّا أَنَ كَمُونَ لَمُ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدَ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

هـذه الآيـة - كها روي عن ابن عباس وقتادة ومجاهد- نزلت في قصة خطبة النبي على الله تعالى عنها لمولاه زيد ابن حارثة رضى الله تعالى عنه (١).

وفي هذه الآية منقبة عظيمة للسيدة زينب: وهي أن الله تعالى شهد لها بتحققها بالإيمان.

### ما جاء في سبب نزول هذه الآية:

جاء في سبب نزول هذه الآية ما يدل على أن المراد بالمؤمنة هنا السيدة زينب بنت جحش رضي الله تعالى عنها، وإن كان اللفظ عاماً يشملها ويشمل كلَّ مؤمنة:

١ - أخرج الطبري بسنده عن ابن لهيعة، عن ابن أبي عمرة، عن عكرمة، عن ابن عباس رضي الله عنها قال: «خطب رسول الله عليه زينب

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير القرطبي ١٨٦/١٤.

بنت جحش لزيد بن حارثة، فاستنكفَتْ منه وقالت: أنا خير منه حسباً - وكانت امرأة فيها حِدَّة - فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْلً ... ﴾ الآية كلها ».

٧- وروى الطبري والطبراني بسندهما عن قتادة في قوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

وفي رواية أخرى عن ابن عباس: «قالت: قد رضيتَه لي يا رسول الله مَنكحًا؟ قال: «نعم »، قالت: إذن لا أعصي رسول الله، قد أنكحته نفسي »(٢).

(۱) تفسير الطبري ۱۹/ ۱۱۲، والمعجم الكبير ۲۶/ ۲۵، ۶۵، وقال الطبري ۱۲۵، ۱۲۵، والمعجم الكبير ۲۵، وقال الطبراني بأسانيد ورجال بعضها رجال الصحيح ». (مجمع الزوائد الميثمي: « رواه الطبراني بأسانيد ورجال بعضها رجال الصحيح ». (مجمع الزوائد الميثمي: « رمال صحيح شاهد لحديث ابن عباس السابق.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١٩/ ١١، وذكره ابن كثير في تفسيره ٦/ ٤٢١، وهي من رواية العوفي.

## بعض فضائل السيدة زينب بنت جحش رضي الله تعالى عنها:

كانت السيدة زينب رضي الله تعالى عنها، مِن سادات النساء، ديناً وورعاً وجوداً ومعروفاً، وكانت مفزعاً لليتامى والأرامل، عابدةً، صناعَ الله تعمل بيدها وتتصدق به في سبيل الله. وكانت ممن أسلموا أول الإسلام، ومن المهاجرات في سبيل الله(١).

ومن مناقبها ما رواه مسلم عن السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: «ولم أرَ امرأةً خيراً في الدِّين من زينب رضي الله عنها، وأتقى لله، وأصدق حديثاً، وأوصل للرحم، وأعظم صدقة، وأشد ابتذالاً لنفسها من العمل الذي تصدق به وتتقرب به إلى الله عز وجل ما عدا سَوْرة من حِدَّةٍ كانت فيها توشك منها الفيئة » (٢).

وروى ابن سعد بإسناده عن عائشة رضي الله عنها قالت: «يرحم الله زينب بنت جحش، لقد نالت في هذه الدنيا الشرف الذي لا يبلغه شرف، إن الله زوّجها نبيه عليه في الدنيا، ونطق به القرآن، وإن رسول الله قال لنا ونحن حوله: «أسرعكن بي لحوقاً أطولكن باعاً». فبشّرها رسول الله عليه بسرعة لحوقها به، وهي زوجته في الجنة »(٣).

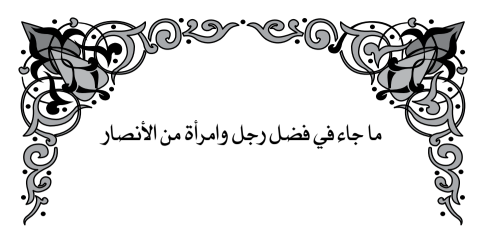
#### \$\left(\hat{\phi}\)

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمتها في سير أعلام النبلاء ٢/ ٢١١، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥/ ١٨٩٢، رقم ٢٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى ٨/ ٨٥.





يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبُوّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَتَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَالَيْهِ فَالْوَلِيَ كَهُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

هذه الآية الكريمة، نزلت في مدح الأنصار، فهي في فضائلهم، مِن جود وكرم وسخاء نفس، ومحبة لإخوانهم من المهاجرين، وسلامة صدور لهم، وبسكناهم أكرم الدار التي هيأها الله للنصرة وجعلها دار الهجرة، ولزومهم الإيمان عن جدارة -بعد أن لزموا داره- لزوم النازل في الدار الذي لا غنى له عنه ولا يفارقه.

وقد نزلت هذه الآية إثر فعل كريم، هو مثلٌ رائعٌ من أمثلة إيثار الأنصار، قام به رجل وامرأة منهم، وقد جاء في سبب نزول هذا الآية أن هذا الفعل كان محلاً لتعجب رب العالمين الله سبحانه، دلالة على تبوُّئه عنده تعالى درجةً عُليا في الرضا والقبول، فهذه الآية كها أنها تدل على

فضائل الأنصار عامة -كما دلَّ عليه عموم لفظها- هي أيضاً في مدح هذا الفعل الكريم وأهله الذين نزلت الآية بسببهم .

وسوف نذكر ما جاء فيها يخص هذا الرجل وزوجته، وأما بيان فضل الأنصار عامة ومالهم من فضائل تتعلق بهذه الآية، فسوف نجتزئ في حقهم هنا ببيان معناها العام.

### معنى الآية الكريمة:

يقول ابن كثير رحمه الله: «ثم قال تعالى مادحاً للأنصار، ومبينًا فضلهم وشرفهم وكرمهم وعدم حَسَدهم، وإيثارهم مع الحاجة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبُوّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِم ﴾ أي: سكنوا دار الهجرة من قبل المهاجرين وآمنوا قبل كثير منهم...

وقوله: ﴿ يُحِبُّونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ ﴾ أي: مِنْ كَرَمهم وشرف أنفسهم يُحبَّون المهاجرين ويواسونهم بأموالهم ...

﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ ﴾ أي: ولا يجدون في أنفسهم حسداً للمهاجرين فيها فضلهم الله به من المنزلة والشرف، والتقديم في الذكر والرتبة ...

وقوله: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمٍمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ ﴾ يعني: حاجة، أي: يقدمون المحاويج على حاجة أنفسهم، ويبدؤون بالناس قبلهم في حال احتياجهم إلى ذلك ...

وقوله: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِمِ عَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْمُفُلِحُونَ ﴾ أي: مَن سَلِم مِن الشُّح فقد أفلَحَ وأنجَحَ ... (١).

ما روي في سبب نزول هذه الآية الكريمة، وهو دالٌ على فضل من نزلت بسببهم:

١- روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه: «أن رجلا أتى النبي فبعث إلى نسائه فقلن: ما معنا إلا الماء، فقال رسول الله على: « من يَضُمُ أو يُضِيفُ هذا ». فقال رجل من الأنصار: أنا، فانطلق به إلى امرأته فقال: أكرمي ضيف رسول الله على، فقالت: ما عندنا إلا قوت صبياني، فقال: أكرمي ضيف رسول الله على، فقالت: ما عندنا إلا قوت صبياني، فقال: هيئي طعامك وأصبحي سراجك ونوِّمي صبيانك إذا أرادوا عشاء. فهيأت طعامها وأصبحت سراجها ونوَّمت صبيانها، ثم قامت كأنها تُصلح سراجها فأطفأته، فجعلا يُريانه أنها يأكلان، فباتا طاويين، فلما أصبح غدا إلى رسول الله على فقال: «ضحك الله الليلة أو عَجِبَ مِنْ فيالكما » (٢). فأنزل الله: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهُمْ وَلُو كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةُ وَمَن يُوقَ شُحٌ نَفْسِهِم فَالُوكِينَ ﴾ "(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۸/ ٦٨ - ٧١ .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر: « ونسبة الضحك والتعجب إلى الله مجازية، والمراد بهما الرضا بصنيعهما ». (فتح الباري ٧/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣/ ١٣٨٢، برقم ٣٥٨٧.

٢- ورواه مسلم عن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى رسول الله على فقال: إني مجهود (١) فأرسل إلى بعض نسائه فقالت: والذي بعثك بالحق ما عندي إلا ماءٌ، ثم أرسل إلى أخرى فقالت مثل ذلك، حتى قلن كلهن مثل ذلك: لا والذي بعثك بالحق ما عندي إلا ماءٌ، فقال: « مَنْ يضيف مثل ذلك: لا والذي بعثك بالحق ما عندي إلا ماءٌ، فقال: « مَنْ يضيف هذا الليلة رحمه الله » فقام رجل من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله، فانطلق به إلى رحله فقال لامر أته: هل عندك شيء ؟ قالت: لا، إلا قوت صبياني، قال: فعلليهم بشيء، فإذا دخل ضيفنا فأطفئي السراج وأريه أنا نأكل، فإذا أهوى ليأكل فقومي إلى السراج حتى تطفئيه. قال: فقعدوا وأكل الضيف، فلما أصبح غدا على النبي على فقال: « قد عجب الله من وأكل الضيف، فلما أليلة »(٢).

## القول في تعيين من نزلت الآية بسببهما (هذا الرجل وهذه المرأة):

وأمّا هذا الرجل الذي ضيّف ضيف رسولِ الله ﷺ، فقد ذكر ابن بشكوال فيه ثلاثة أقوال: أو لاها: أنه أبو طلحة زيد بن سهل، وثانيها: أنه ثابت بن قيس بن شهاس الأنصاري، وثالثها: أنه عبد الله بن رواحة (٣).

وصوّب الحافظ ابن حجر أنه أبو طلحة رجلٌ من الأنصار، وجَزَم بذلك، وقال: « وبذلك جزم الخطيب البغدادي لكنه قال: أظنه غير

<sup>(</sup>١) أي أصابني الجهد وهو المشقة والحاجة وسوء العيش والجوع.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣/ ١٦٢٤، رقم ٢٠٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر كتاب الغوامض والمبهات لابن بُشكوال ٢/ ٤٧٠: ٣٧٥.

أبي طلحة زيد بن سهل المشهور» (١). وهذا الجزم تبعاً لما ورد في صحيح مسلم، عن أبي هريرة: « فقام رجل من الأنصار يقال له أبو طلحة فانطلق به إلى رحله»(٢).

ولم يستبعد ابن حجر أن يكون هو أبو طلحة زيد بن سهل الخزرجي النجاري الأنصاري رضي الله عنه زوج أم سليم بنت ملحان أم أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه (٣). بل صنيعه يفهم أنه مال إلى ذلك .

يقول الحافظ ابن حجر في توجيه رأي الخطيب البغدادي: « فكأنه استبعد أن يكون أبو هريرة لا يعرف أبا طلحة زوج أم سليم حتى يعبر عنه بهذه العبارة، وقد جزم غيره بأنه هو، ولا مانع أن تكون هذه القصة في أوائل ما قدم أبو هريرة المدينة قبل أن يعرف غالب أهلها » (٤).

فإن كان كذلك فالزوجة التي ضيفت الضيف هي أم سليم رضي الله عنها. والله تعالى أعلم .



<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧/ ١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣/ ١٦٢٥، برقم ٢٠٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر فتح الباري ٧/ ١٢٠

<sup>(</sup>٤) الإصابة (٧/ ١٩٤) ترجمة أبي طلحة الأنصاري آخر، وتنظر ترجمة زيد بن سهل ١ / ٥٠٢ .



الخاتم\_\_\_ة



وبهذا نأتي إلى ختام هذه الجولة الواسعة المباركة في كتاب الله عز وجل عبر آياته الكريمة التي تكاثرت في مدح أصحاب رسول الله على والثناء عليهم رضي الله عنهم، وتكاثرت في بيان ما لهم عند الله من حسن الجزاء، وخاصة المهاجرين والأنصار، الذين كانوا عهاد هذه الدعوة.

ولقد و جدنا الآيات العديدة تنزل إشادةً بالكثير من مواقفهم، وأخرى تنزل في مدح خواصهم، وفي مدح أفراد و جماعات منهم بأعيانهم، أو تنزل تخفيفاً و تسلية لهم في أحداث مرّت بهم، أو تنزل دفاعاً عنهم، أو موافقة لرأيهم أو اجتهاد بعضهم تسديداً لذلك، أو استجابة لما يحبونه، ولما يرجونه من الله تأليفاً لقلوبهم، أو تلطفاً بهم أو تبشيراً لهم، مما يعرِّف بمزيد عناية الله تعالى بهم، ويؤذن ويصر علو مقامهم رضي الله تعالى عنهم عند ربهم، ويبوِّنهم مقامات وخصائص خصوا بها عن سائر الأمة.

ولا تـزال هذه المدائح تتـلى في كتاب الله تعالى، ويترنـم بها المؤمنون، وتتلى في مساجدهم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

فلقد كانوا -كما قال سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه -: «أبرَّ هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، وأقومها هدياً، وأحسنها حالاً، قوماً اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه عَلَيْهُ، فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم في آثارهم؛ فإنهم كانوا على الهدى المستقيم»(١).

وقال أيضاً رضي الله عنه: «إنّ الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمّد صلى الله عليه وعلى آله وسلم خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثمّ نظر في قلوب العباد بعد قلب محمّد، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيّه، يقاتلون على دينه»(٢).

وحقق وارضي الله عنهم ما قاله الصحابي الجليل ربعي بن عامر رضي الله عنه لرستم قائد جيوش الفرس في معركة القادسية سنة (١٥هـ) عندما قال له: ما جاء بكم؟، فقال: «الله ُ ابتعثنا، والله جاء بنا لنخرج مَنْ شاء مِن عبادة العباد إلى عبادة الله، ومِن ضيق الدنيا إلى سَعَتها، ومِن جَور الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمَن قبِلَ منّا ذلك قبِلنا ذلك منه ورجعنا عنه، وتركناه وأرضه يليها دوننا، ومن أبى قاتلناه أبداً، حتى نفضى إلى موعود الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله ٢/ ٩٤٧ .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند ١/ ٣٧٩، والطبراني في الكبير (٩/ ١١٣، ١١٣)، والبزار (كشف الأستار ١/ ٨١) وقال: « فجعلهم أنصار دينه». والبغوي في شرح السنة (١/ ٢١٤ – ٢١٥) وقال: « فجعلهم أنصار دينه، ووزراء نبيه عليه الفيه وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ١٧٧ – ١٧٨)، وقال: «رواه أحمد والبزار والطبراني في الكبير ورجاله موثقون».

الخاتم\_\_\_ة

قال: وما موعود الله؟ قال: الجنةُ لمن مات على قتال مَن أَبِي، والظَّفَرُ لمن بقي » (١).

فهذا الجيل كان صناعةً ربانيةً، أخرجها الله تعالى للناس، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ مَ رَبُهُمْ رُكَعًا سُجَدًا بَبْتَعُونَ فَضَلًا مِن اللهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن اللهِ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن اللهُ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن اللهُ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَافَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ وَعَازَرَهُ وَالسُّحُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَافَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ وَعَازَرَهُ وَاللهِ اللهُ الله

فأسأل الله تعالى قبول هذا العمل، وأن ينفعني به والمسلمين، وأن يعينني على استكماله في مراحل قادمة، إنه وليُّ ذلك والقادرُ عليه، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصّالحات.



<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٣/ ٥٢٠، والبداية والنهاية ٧/ ٣٩.



المصادر والمراجع



- الأحاديث المختارة، للحافظ ضياء الدين محمد بن عبد الواحد المقدسي، تحقيق عبد اللك بن دهيش، ط١، ١٤١٠ هـ ١٩٩١ م.
- إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، لشهاب الدين أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل البوصيري، تحقيق دار المشكاة للبحث العلمي، بإشراف أبي تميم ياسر ابن إسماعيل بن إبراهيم، طبعة دار الوطن، ط١٤٢٠ هـ- ١٩٩٩ م.
- الإحكام في أصول الأحكام للآمدي، تحقيق د. سيد الجميلي، نشر دار الكتاب العربي، ط۲، ١٤٠٦ هـ، ١٩٨٦ م.
- أحكام القرآن، لأبي بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي، تخريج وتعليق محمد عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ومكتبة الباز، مكة المكرمة، ١٤١٦ هـ- ١٩٩٦ م.
- أحكام القرآن للإمام الشافعي، جَمْع الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تعليق الشيخ عبد الغني عبد الخالق، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان 1817 هـ 1991م.

- أحكام القرآن، لأبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص، تحقيق محمد الصادق قمحاوي، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.
- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، لمحمد بن علي الشوكاني، تحقيق وتعليق أبي حفص سامي بن العربي الأثري، طبعة مؤسسة الريان، بيروت، ط١، 1٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م.
- أسباب النزول للواحدي، طبعة مؤسسة الحلبي وشركائه للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م، توزيع دار الباز للنشر والتوزيع، عباس أحمد الباز مكة المكرمة.
- الاستيعاب في بيان الأسباب، لسليم بن عيد الهلالي، ومحمد بن موسى آل نصر، طبعة دار ابن حزم، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢٥ هـ.
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لأبي عمر ابن عبد البر الأندلسي، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وعلى محمد معوض، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥ ا ١٤١٥ هـ ١٩٩٥م.
- الأساس في التفسير، لسعيد حوّى، طبعة دار السلام، القاهرة، ط٤، ١٤١٤ هـ ١٤٩١ م.
- الإصابة في تمييز الصحابة، للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ٢٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- أصول الدين لأبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي، طبعة استانبول-مطبعة الدولة، ١٣٤٦ هـ - ١٩٢٨ م. تصوير مطبعة المدينة، بيروت.

- أصول السنة، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، طبعة دار المنار، الخرج، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١١هـ.

- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار بن عبد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، طبعة عالم الكتب، بيروت بدون تاريخ.
- إظهار الحق، لرحمة الله بن خليل الرحمن الكيرواني الهندي، دراسة وتحقيق د. محمد أحمد محمد عبد القادر خليل ملكاوي، طبعة دار الحديث، القاهرة، ط٣، ١٤١٤ هـ- ١٩٩٤ م.
- اعتقاد أئمة أهل الحديث، لأبي بكر أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الإسماعيلي، تحقيق د. محمد بن عبد الرحمن الخميس، طبعة دار الفتح، الشارقة، ط١، تحقيق د. محمد بن عبد الرحمن الخميس، طبعة دار الفتح، الشارقة، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- إكمال المعلم بفوائد مسلم، للقاضي عياض بن موسى اليحصبي، تحقيق د. يحيى إسماعيل، طبعة دار الوفاء، ط۱، ۱٤۱۹ هـ ۱۹۸۸ م.
- الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، لأبي بكر بن الطيب الباقلاني البصري، تحقيق عماد أحمد حيدر، طبعة عالم الكتب، بيروت، ط١،٧٠٧ هـ ١٩٨٦ م.
- الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، لابن كثير، للشيخ أحمد محمد شاكر، تعليق ناصر الدين الألباني، طبعة المعارف، الرياض، ط١، ١٤١٧ هـ ١٩٦٦م.
- البحر الزخار المعروف بمسند البزار، للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، طبعة مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط١، ١٤٠٩ هـ ١٩٨٨ م.

- البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي الغرناطي، نـشر دار إحياء الـتراث العربي، بيروت، ط٢، ١٩٩١هـ، ١٩٩٠م.
- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، لأبي العباس أحمد بن محمد ابن عجيبة، طبع على نفقة الدكتور حسن عباس زكى، القاهرة، ١٤١٩هـ ١٩٩٩ م .
- البداية والنهاية، للحافظ ابن كثير، نـشر مكتبة المعارف، بـيروت، ١٤١٣ هـ ١٩٩٣ م .
- البدر المنير في تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في الشرح الكبير، لابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري، تحقيق مصطفى أبو الغيط وآخرين، طبعة دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ٢٠٠٥هـ ٢٠٠٤م.
- البرهان في أصول الفقه لإمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني، تحقيق د. عبد العظيم الديب، طبعة دار الوفاء، المنصورة، ط٣، ١٤١٢ هـ- ١٩٩٢ م.
- البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق: د. يوسف عبد الرحمن المرعشلي، وآخرين، طبعة دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤ م.
- بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، لنور الدين على بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق مسعد عبد الحميد محمد السعدني، نشر دار الطلائع للنشر والتوزيع، القاهرة، بدون تاريخ.

- تاج العروس، لمحمد بن المرتضى الحسيني الزبيدي، تحقيق عدة محققين، طبعة المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت، ط١.

- تاريخ الإسلام للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، عهد الخلفاء الراشدين ، تحقيق الدكتور عمر عبد السلام تدمري، طبعة دار الكتاب العربي، طا، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م .
- تاريخ الطبري، المسمى تاريخ الرسل والملوك، لمحمد بن جرير بن يزيد بن كثير ابن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، لبنان، دون بيانات أخرى .
- التاريخ الكبير، لأبي عبد الله محمد بن إسهاعيل بن إبراهيم البخاري، نشر دار الفكر، عن طبعة دائرة المعارف العثانية، حيدر آباد - الدكن، بدون تاريخ.
- تاريخ مدينة دمشق، للإمام أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر، تحقيق محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، طبعة دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م.
- التحرير والتنوير، للإمام محمد الطاهر بن عاشور، طبعة الدار التونسية للنشر، بدون تاريخ.
- تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، لمحمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، طبعة دار الفكر، مراجعة وتصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف.
- تحقيق منيف الرتبة لمن ثبتت له شريف الصحبة، لخليل بن كيكلدي بن عبدالله صلاح الدين العلائي، تحقيق د. محمد سليان الأشقر، طبعة مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٢ هـ ١٩٩١م.

- تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، للحافظ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق د. أحمد عمر هاشم، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، 1818 هـ- ١٩٩٣م.
- تفسير البيضاوي، المسمى أنوار التنزيل وأسرار التأويل، لناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد بن على البيضاوي، نشر دار الفكر، بيروت، بدون تاريخ .
- تفسير ابن أبي حاتم، المسمى تفسير القرآن العظيم، لعبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي، ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، طبعة مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، ط١، ١٤١٧ هـ- ١٩٩٧ م.
- تفسير الخازن، المسمى لباب التأويل في معاني التنزيل، لعلاء الدين علي بن محمد ابن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن، طبعة دار الفكر، بيروت، ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م.
- تفسير الرازي، المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، لأبي محمد فخر الدين الرازي، تقديم الشيخ خليل محيي الدين الميس، طبعة دار الفكر، بيروت، ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م .
- تفسير الزنخشري، المسمى الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، لمحمود بن عمر الزنخشري، ضبط وتصحيح مصطفى حسين أحمد، طبعة دار الكتاب العربي، بدون تاريخ.
- تفسير أبي السعود، المسمى إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود محمد بن محمد العمادي، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٤، 1٤١٤ هـ- ١٩٩٤ م.

المصادر والمراجع المصادر والمراجع

- تفسير الشوكاني، المسمى فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية وعلم التفسير للإمام محمد بن علي الشوكاني، طبعة إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.

- تفسير الطبري، المسمى جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة عالم الكتب، الرياض، ط١، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- تفسير غريب ما في الصحيحين البخاري ومسلم، لمحمد بن فتوح بن عبدالله الأزدي الميورقي الحميدي، تحقيق د. زبيدة محمد سعيد عبد العزيز، طبعة مكتبة السنة، القاهرة، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- تفسير ابن كثير المسمى تفسير القرآن العظيم، للحافظ أبي الفداء إسهاعيل بن عمر ابن كثير القرشي الدمشقي، تحقيق د. محمد إبراهيم البنا وآخرين، طبعة دار مطبعة الشعب، القاهرة، بدون تاريخ. (وقد اعتمدته في الفصل الثاني فقط)
- تفسير ابن كثير المسمى تفسير القرآن العظيم، للحافظ أبي الفداء إسهاعيل بن عمر ابن كثير القرشي الدمشقي، تحقيق سامي بن محمد سلامة، طبعة دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩ م. (اعتمدته في جميع الفصول عدا الفصل الثاني)
- تفسير القرطبي المسمى الجامع لأحكام القرآن، طبعة دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤٠٧ هـ- ١٩٨٧ م .
- تفسير الماوردي، المسمى النكت والعيون، لأبي الحسن علي بن محمد بن حبيب

- الماوردي البصري الشافعي، راجعه وعلق عليه السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، طبعة دار الكتب العلمية، بدون تاريخ.
- تفسير النسائي، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق صبري عبد الخالق الشافعي، وسيد بن عباس الجليلي، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط۱، ۱۶۱۰ هـ ۱۹۹۰ م.
- تفسير النسفي، المسمى مدارك التنزيل وحقائق التأويل، لأبي البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي، تحقيق يوسف علي بديوي، طبعة دار ابن كثير، دمشق، ط۱، ۱۷۹۸ هـ ۱۹۹۸ م.
- تفسير الهرري، المسمى حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، لمحمد الأمين بن عبد الله الأرمي العلوي الهرري الشافعي، إشراف ومراجعة د. هاشم محمد على حسين مهدي، طبعة دار طوق النجاة، بيروت، ط١، ١٤٢١ هـ- ٢٠٠١ م.
- التفسير الوسيط، لمحمد محمد سيد طنطاوي، طبعة مطبعة السعادة، القاهرة، ط٢، ١٤٠٧ هـ- ١٩٨٧، ١٩٨٦ م .
- التقييد والإيضاح لما أطلق وأغلق من كتاب ابن الصلاح ، للحافظ أبي الفضل زين الدين العراقي ، تحقيق د. أسامة بن عبد الله خياط ، طبعة دار البشائر ، بيروت، ط١ ، ١٤٢٥ هـ ، ٢٠٠٤ م .
- تهذيب الأسماء واللغات للنووي، أبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، طبعة المطبعة المنيرية، تصوير دار الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ.

المصادر والمراجع المصادر والمراجع

- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبد الرحمن بن ناصر بن السعدي، تحقيق عبد الرحمن بن معلا اللويحق، طبعة مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠ م.

- ثلاث رسائل في موافقات عمر بن الخطاب، دراسة وتحقيق عبد الجواد حمام، طبعة دار النور، ١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩ م. الأولى: نزهة ذوي الألباب فيها وافق به ربَّه عمرُ بن الخطاب، لشمس الدين محمد بن إبراهيم بن محمد الوفائي المقدسي الدمشقي. والثانية: نظم الدرر في موافقات عمر رضي الله عنه، لبدر الدين أبي البركات محمد بن محمد بن محمد الغزي العامري الشافعي. والثالثة: نفائس الدرر في موافقات سيدنا عمر رضي الله عنه، لتقي الدين أبي بكر زيد بن أبي بكر الجراعي الدمشقي الصالحي.
- جامع بيان العلم وفضله، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النَّمري القرطبي، تحقيق أبي الأشبال الزهيري ، طبعة دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م .
- جامع الأصول في أحاديث الرسول، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، طبعة دار الفكر، بيروت، ط٢، الحزري ابن الأثير، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، طبعة دار الفكر، بيروت، ط٢، الحرري ابن الأثير، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، طبعة دار الفكر، بيروت، ط٢، الحرري ابن الأثير، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، طبعة دار الفكر، بيروت، ط٢،
- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، لابن رجب الحنبلي، زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين بن أحمد بن رجب الحنبلي البغدادي، تحقيق محمد الأحمدي أبو النور، طبعة دار السلام، القاهرة، ط1، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م.

- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، للخطيب البغدادي، تحقيق د. محمود الطحان، طبعة مكتبة المعارف، الرياض، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣ م.
- الجرح والتعديل، للإمام عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، مصورة دار الكتب العلمية ببروت، عن طبعة دائرة المعارف العثمانية، الهند.
- جماليات المفردة القرآنية في كتب الإعجاز والتفسير، إعداد أحمد ياسوف، طبعة دار المكتبى، دمشق، ط١، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤م.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، للإمام الحافظ أبي نعيم الأصفهاني، مصورة دار الفكر، بيروت، بدون تاريخ.
- الدر المنثور في التفسير، لجلال الدين السيوطي، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، بالتعاون مع مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، ط١، ١٤٢٤ هـ- ٢٠٠٣ م.
- دروس العلامة الشيخ مصطفى البيحياوي لطلابه في تفسير سور الفتح بإمارة الشارقة، عام ٢٠٠٧ م ( مجالس دراسية ) .
- دلائل النبوة للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق الدكتور عبد المعطي قلعجي، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٠٥هـ ١٩٨٥ م.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، للآلوسي، طبعة المطبعة المنيرية، القاهرة، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥ م.
- الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، لأبي القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١٤١٢ هـ.

- روضة الطالبين وعمدة المفتين للنووي ، طبعة المكتب الإسلامي، بإشراف زهير الشاويش، ط٢، ١٤١٢ هـ - ١٩٩١ م .

- الرياض النضرة في مناقب العشرة، لأبي العباس أحمد بن عبد الله بن محمد، محب الدين الطبرى، طبعة دار الكتب العلمية، ط٢.
- زاد المسير في علم التفسير لأبي الفرج ابن الجوزي، ت ٥٩٧ هـ، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، ط٤، ٧٠١هـ ١٩٨٧م.
- سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، للإمام محمد بن يوسف الصالحي الشامي، تحقيق فهيم محمد شلتوت وغيره، وزارة الأوقاف المصرية، ١٤١٩ هـ ١٩٩٩ م.
- سنن الترمذي، لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر وآخرين، طبعة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبى، القاهرة، ط٢، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م.
- سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، نشر دار التراث العربي، بدون تاريخ.
- السنن الكبرى، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، مصورة دار المعرفة، بيروت، 181 هـ ١٩٩٢ م، عن طبعة مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد، ط١، ١٣٤٤ هـ.
- السنن الكبرى للنسائي، تحقيق حسن عبد المنعم شلبي، بإشراف شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.

- سنن النسائي، للإمام أبي عبد الرحمن النسائي ، بعناية الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، نشر مكتب المطبوعات الإسلامية ، حلب، ط٣ ، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٤ م .
- السنة لأبي بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال، تحقيق ودراسة عطية بن عتيق الزهراني، طبعة دار الراية، الرياض، ط٢، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤ م .
- السنة، لمحمد بن نصر بن الحجاج المروزي، تحقيق سالم أحمد السلفي، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط١، ٨٠١ هـ.
- سير أعلام النبلاء للإمام شمس الدين الذهبي ، تحقيق شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت ، ط١، ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م .
- سيرة النبي على الله الله عبد الملك بن هشام، تحقيق و دراسة مجدي فتحي السيد، طبعة دار الصحابة للتراث، طنطا، جمهورية مصر العربية، ط١،٢١٦هـ ١٩٩٥م.
- السيرة النبوية لابن كثير، تحقيق مصطفى عبد الواحد، طبعة دار المعرفة، بيروت، ١٣٩٦ هـ - ١٩٧١ م.
- شرح السنة للبغوي، تحقيق: زهير الشاويش، وشعيب الأرناؤوط، طبعة المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م .
- شرح صحيح مسلم، للنووي المسمى المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، تحقيق خليل مأمون شيحا، طبعة دار المعرفة، بيروت، ط ١، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.

- شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير، لمحمد بن عبد العزيز الفتوحي ابن النجار الحنبلي، تحقيق د. وهبة الزحيلي، ود. نزيه حماد، نشر مكتبة العبيكان، الرياض، ١٤١٣ هـ - ١٩٩٣ م.

- شرح المحلى على جمع الجوامع، لابن السبكي، مع حاشية البناني، طبعة مصر، ١٣٣١ هـ.
- شرح مشكل الآثار، لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٥ هـ- ١٩٩٤ م.
- شرح المواقف للقاضي عضد الدين الإيجي، للشريف علي بن محمد الجرجاني، منشورات الشريف الرضي، مطبعة السعادة، مصر، ط١، ١٣٢٥ هـ ١٩٠٧م.
- الشريعة، للإمام أبي بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُرِّي البغدادي، تحقيق الوليد بن محمد سيف النصر، طبعة مؤسسة قرطبة، القاهرة، ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م.
- الشريعة، للإمام أبي بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُرِّي البغدادي، تحقيق د. عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي، طبعة دار الوطن الرياض، ط٢، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م. وهذه أعينها بالطبعة .
- الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي أبي الفضل عياض اليحصبي، مذيلاً بالحاشية المساة مزيل الخفاء عن ألفاظ الشفاء، لأحمد بن محمد بن محمد الشُّمني.

- الصحاح، لإسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق أحمد عبد الغفار عطا، طبعة دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، ١٩٩٠ م .
- صحيح أسباب النزول، لإبراهيم محمد العلي، طبعة دار القلم، دمشق، ط١، ١٤٢٤ هـ- ٢٠٠٣ م.
- صحيح البخاري، بعناية مصطفى ديب البغا، طبعة دار ابن كثير، دمشق، ط٥، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م .
- صحيح ابن حبان (الإحسان)، تحقيق شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م.
- صحيح ابن خزيمة، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمي، طبعة المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١٠ هـ- ١٩٩٠ م .
- صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة دار إحياء الكتب العربية، نشر دار الكتب العلمية، ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ م.
- الصواعق المحرقة في الردعلى أهل البدع والزندقة، لأحمد بن حجر الهيتمي المكي، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف ـ طبعة مكتبة القاهرة، ط٢، ١٣٨٥ هـ ١٩٦٥م.
- الطبقات الكبرى لابن سعد، تحقيق محمد عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- العجاب في بيان الأسباب، لابن حجر العسقلاني، تحقيق عبد الحكيم الأنيس، طبعة دار ابن الجوزي، ط١، ١٤١٨ هـ- ١٩٩٧ م.

- العجاب في بيان الأسباب، لابن حجر العسقلاني، تحقيق أبي عبد الرحمن فواز أحمد زمرلي، طبعة دار ابن حزم، ط١، ١٤٢٢ هـ- ٢٠٠٢ م.

- عقيدة أهل السنة والجهاعة في الصحابة الكرام، لناصر بن علي عائض حسن الشيخ، طبعة مكتبة الرشد، الرياض، ط٣، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- العلل ومعرفة الرجال، للإمام أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، تحقيق وصي الله ابن محمد عباس، طبعة المكتب الإسلامي بيروت ، الرياض، ط١، ١٤٠٨هـ محمد عباس، طبعة المكتب الإسلامي بيروت ، الرياض، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨ م .
- علم الرجال نشأته وتطوره من القرن الأول إلى نهاية القرن التاسع، لأبي ياسر محمد بن مطر بن عثمان آل مطر الزهراني، طبعة دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.
- عمدة القاري شرح صحيح البخاري، للعيني، طبعة المطبعة المنيرية، القاهرة، ١٣٤٨ هـ، نشر دار الفكر، بيروت.
- غرائب القرآن ورغائب الفرقان، للحسن بن محمد بن الحسين القمي النيسابوري، تحقيق إبراهيم عطوة عوض، طبعة مكتبة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط١، ١٣٨٤ هـ - ١٩٦٤ م.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر العسقلاني، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، وعناية محب الدين الخطيب، نشر دار الفكر، عن الطبعة السلفية.
- فتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للحافظ محمد بن عبد الرحمن السخاوي، تحقيق

- ودراسة د. عبد الكريم بن عبد الله الخضير، ود. محمد بن عبد الله بن فهيد آل فهيد، طبعة مكتبة دار المنهاج، الرياض، ط١، ١٤٢٦ هـ.
- الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية، لعبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي أبي منصور، طبعة دار الآفاق الجديدة بيروت، ط٢، ١٩٧٧ م.
- الفِصل في الملل والأهواء والنحل، لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد المعروف بابن حزم الظاهري، تحقيق د. محمد إبراهيم نصر، ود. عبد الرحمن عميرة، طبعة دار الجيل، بيروت، بدون تاريخ.
- فضائل الصحابة، للنسائي أحمد بن شعيب، تحقيق فاروق حمادة، طبعة دار الثقافة، الدار البيضاء، ط١، ٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م .
- في ظلال القرآن، لسيد قطب، طبعة دار الشروق، ط ٢٥، ١٤١٧ هـ- ١٩٩٦ م.
- فيض القدير شرح الجامع الصغير، لعبد الرؤوف المناوي، نشر دار الفكر، بيروت، مصورة طبعة المكتبة التجارية، مصر، الطبعة الأولى ١٣٥٦ هـ.
- القاموس المحيط للفيروز آبادي، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٧هـ- ١٩٩٧م.
- قواطع الأدلة في الأصول، لأبي المظفر السمعاني، تحقيق محمد حسن محمد الشافعي، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٨ هـ، ١٩٩٧ م.
- الكامل في التاريخ لابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير، تحقيق مكتب التراث، طبعة مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط٤، ١٤١٤ هـ- ١٩٩٤ م.

- الكامل في ضعفاء الرجال، لعبد الله بن عدي بن عبد الله بن محمد أبي أحمد الجرجاني، تحقيق يحيى مختار غزاوي، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٨ م.

- الكبائر، للإمام محمد بن عثمان الذهبي، تحقيق محيي الدين نجيب، وقاسم النوري، طبعة الدار المتحدة، دمشق، ط١، ١٤١١ هـ- ١٩٩٠ م .
- كتاب الغوامض والمبهات، لأبي القاسم خلف بن عبد الله بن عبد اللك بن مسعود بن بُشكوال، تحقيق محمود مغراوي، طبعة دار الأندلس الخضراء، جدة، ط۱، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤ م.
- كتاب المغازي لابن أبي شيبة، أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي، تحقيق ودراسة د. عبد العزيز بن إبراهيم العمري، طبعة دار إشبيليا، الرياض، ط١، ٥٤٢٠ هـ- ١٩٩٩ م.
- كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة، لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، طبعة مؤسسة الرسالة، ط١،٤٠٤هـ- ١٩٨٤ م.
- الكفاية في علم الرواية ، للخطيب البغدادي ت ٢٦٧ ، تحقيق أحمد عمر هاشم، طبعة دار الكتاب العربي، بيروت، ط٢، ١٤٠٦ هـ- ١٩٨٦ م .
- لباب النقول في أسباب النزول، لجلال الدين السيوطي، تقديم وتعليق محمد علي قطب، طبعة المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ١٤١٥ هـ- ١٩٩٤ م.
  - لسان العرب لابن منظور، طبعة دار صادر، بيروت، ط٤، ٢٠٠٥م.

- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٢ هـ ١٩٨٢ م .
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي، تحقيق الرحالي الفاروقي، وعبد الله بن إبراهيم الأنصاري، وآخرين، الدوحة، الطبعة التي طبعت على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير دولة قطر، ط١، ١٣٩٨ هـ- ١٩٧٧ م.
- المحصول في علم أصول الفقه لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي، دراسة وتحقيق د. طه جابر فياض العلواني، طبعة مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٢ هـ- ١٩٩٢ م.
- مختصر المنتهى لابن الحاجب، المسمى مختصر منتهى السؤل والأمل في علمي الأصول والجدل، دراسة وتحقيق نذير حمادو، طبعة دار ابن حزم، بيروت، ط١، ١٤٢٧ هـ- ٢٠٠٦م.
- المحلى، لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، طبعة دار الفكر، بدون تاريخ.
- مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، للعلامة علي بن سلطان القاري، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.
- المستدرك على الصحيحين، للحاكم النيسابوري، طبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٣٣٤ هـ، نشر دار المعرفة، بيروت.
- المستصفى في علم أصول الفقه، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي، نشر دار إحياء التراث، بيروت، عن الطبعة الأولى بالمطبعة الأميرية ببولاق، ١٣٢٤هـ.

- مسند الإمام أحمد بن حنبل، مصور مؤسسة قرطبة، القاهرة، عن الطبعة الميمنية، بدون تاريخ .

- مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق عدة محققين، بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۱، ۱۲۱۳ هـ ۱۶۲۱ هـ ۲۰۰۱ م.
- مسند إسحاق بن راهويه، للإمام إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن راهويه الحنظلي، تحقيق د. عبد الغفور بن عبد الحق البلوشي، طبعة مكتبة الإيهان، المدينة المنورة، ط۱، ۱۲۱۲ هـ ۱۹۹۱ م.
  - مسند أبي داود الطيالسي، نشر دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ.
- مسند أبي يعلى الموصلي ، تحقيق حسين سليم أسد ، طبعة دار المأمون للتراث ، دمشق ، ط١ ، ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م .
- المصنف لابن أبي شيبة، أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي، تحقيق محمد عوامة، طبعة شركة دار القبلة، جدة، ومؤسسة علوم القرآن، دمشق، ط١، ١٤٢٧ هـ ٢٠٠٦ م.
- معاني القرآن وإعرابه، لأبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج، شرح وتحقيق د. عبد الجليل عبده شلبي، طبعة دار الحديث، القاهرة، ط ٢، ١٤١٨ هـ- ١٩٩٧م.
- معاني القرآن الكريم، لأبي جعفر النحاس، تحقيق محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط١، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.
- معجم البلدان، لياقوت بن عبد الله الحموي، طبعة دار صادر،١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م .

- المعجم الكبير للإمام أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، طبعة دار إحياء التراث، بيروت، ط٢، بدون تاريخ.
- المعجم الوسيط، لإبراهيم مصطفى، وأحمد حسن الزيات، وغيرهما، إصدار مجمع اللغة العربية بجمهورية مصر العربية، نشر دار الدعوة، استانبول، تركيا. بدون تاريخ.
- المعرفة والتاريخ، للإمام يعقوب بن سفيان الفسوي، تحقيق د. أكرم ضياء العمري، طبعة مكتبة الدار، المدينة المنورة، ط١، ١٤١٠ هـ.
- معرفة الصحابة، لأبي نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني، طبعة دار الوطن، الرياض، تحقيق عادل يوسف العزازي، ط١، ١٤١٩ هـ ١٤٩٨ م.
- معرفة علوم الحديث وكمية أجناسه ، للحاكم أبي عبد الله النيسابوري ت ٥٠٥ هـ، طبعه دار ابن حزم بيروت ، ط١ سنة ٢٠٠٣ م ، تحقيق وشرح أحمد ابن فارس السلوم.
- المغازي لمحمد بن عمر بن واقد الواقدي، تحقيق د. مارسدن جونس، منشورات الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط٣، ١٤٠٩ هـ- ١٩٨٩ م.
- مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج ، للخطيب الشربيني ، نشر دار الفكر، بيروت، بدون تاريخ.
- مفردات القرآن، للراغب الأصفهاني، تحقيق صفوان عدنان داوودي، طبعة دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٢ هـ- ١٩٩٢ م.

- المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم، لأبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، تحقيق محيي الدين ديب مستو وآخرين، طبعة دار ابن كثير، ودار الكلم الطيب، دمشق، ط١، ١٤١٧ هـ- ١٩٩٦ م.

- مناقب الشافعي، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق السيد أحمد صقر، طبعة مكتبة دار التراث، القاهرة، بدون تاريخ.
- الموافقات في أصول الشريعة، لأبي إسحاق الشاطبي، بعناية الشيخ إبراهيم رمضان دار الفتوى لبنان، طبعة دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٤١٥ هـ، ١٩٩٤ م.
- مقدمة ابن الصلاح، طبعة دار المعارف، القاهرة، تحقيق الدكتورة عائشة بنت الشاطئ، طبعة دار المعارف، القاهرة، طبعة جديدة محررة، بدون تاريخ.
- من أسرار التعبير القرآني دراسة تحليلية لسورة الأحزاب، للدكتور محمد محمد أبو موسى، طبعة مكتبة وهبة، القاهرة، ط٢، ١٤١٦ هـ- ١٩٩٦ م.
- نزهة النظر شرح نخبة الفكر، في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر العسقلاني، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠١ هـ- ١٩٨١ م.
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، لبرهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، ط١، ١٣٨٩ هـ- ١٩٦٩ م.
- النهاية في غريب الحديث والأثر، للإمام مجد الدين أبي السعادات الجزري، تحقيق محمود محمد الطناحي، طبعة المكتبة العلمية، بيروت، بدون تاريخ.
- نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، لشمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن حمزة ابن شماب الدين الرملي، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.

- النهي عن سب الأصحاب وما فيه من الإثم والعقاب، للحافظ ضياء الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد المقدسي، (ت ٦٤٣)، تحقيق محيي الدين نجيب، طبعة مكتبة العروبة، الكويت، ط١، ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ م.
- الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، وأحكامه، وجمل من فنون علومه، لأبي محمد مكي بن أبي طالب حَرّوش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي، تحقيق مجموعة من الباحثين، كرسائل جامعية، طبعة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية جامعة الشارقة، ط١، ١٤٢٩ هـ- ٢٠٠٨ م.
- الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، لمحمد بن محمد بن سويلم أبو شُهبة، طبعة دار الفكر العربي، القاهرة.



## الفهارس العامة للكتاب

ويشتمل على:

- فهرس تفصيلي بالموضوعات والإشارات إلى أهم الفوائد والدلالات .

- فهرس الآيات القرآنية الواردة في الكتاب في فضائل الصحابة وما يجري مجراها .

- فهرس بأعلام الصحابة المذكورين في الكتاب الذين ورد أنه نزلت فيهم آيات ثناء أو ما يجري مجرى الفضيلة .

- فهرس الأئمة أصحاب عيون الأقوال في الصحابة الكرام الواردة في الكتاب ومواضعها .

- الفهرس الإجمالي للمحتوى.



## فهرس تفصيلي بالموضوعات والإشارات إلى أهم الفوائد والدلالات

| ص  | الموضــــوع                                                     |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| ٥  | افتتاحية                                                        |
| ٧  | بين يدي الكتاب                                                  |
| ٩  | مقدمة الكتاب                                                    |
| ١. | كثرة آيات الثناء على الصحابة والعناية بهم                       |
| ١٢ | سبب اختيار البحث، وكيفية جمع الآيات                             |
| ۱۳ | الغرض من هذا البحث                                              |
| ١٤ | منهج تناول الآيات، والدراسات السابقة، ومميزات هذه الدراسة       |
| 10 | خطة البحث                                                       |
| ١٧ | كلمة شكر                                                        |
|    | تمهيد: في تعريف الصحابي وطبقات الصحابة ومراتبهم وعددهم          |
| 19 | وبعض الفضائل التي لا يشاركهم فيها غيرهم                         |
| 71 | أولاً: تعريف الصحابي                                            |
| ۲١ | تعريف الصحابي لغة                                               |
| 77 | تعريف الصحابي اصطلاحاً: (المحدثون والأصوليون)                   |
| 74 | من تعريفات الأئمة للصحابي، والتعريف المختار وفيه خمسة تعريفات   |
| 70 | شرح تعريف الحافظ ابن حجر                                        |
| 77 | ثانياً:عدد الصحابة                                              |
| 71 | ثالثاً: طبقات الصحابة ومراتبهم وقول ابن الأثير وأحمد في مراتبهم |
| 49 | ترتيب العلماء لطبقات الصحابة وفيه تقسيم ابن سعد، والحاكم        |

| ص  | الموضــــوع                                                  |
|----|--------------------------------------------------------------|
| 47 | أفضل الصحابة، وأفضل أصنافهم                                  |
| ٣٣ | رابعاً: فضائل للصحابة لا يشاركهم فيها أحد و(فيه ثماني فضائل) |
|    | الفصــل الأول: ذكر جملة وافرة من فضائل الصحابة والثناء عليهم |
| ٣٥ | في القرآن الكريم إجمالاً                                     |
| ٣٧ | تمهيد، وفيه منهج التناول في هذا الفصل                        |
| ٣٨ | أولاً: مما ورد في فضلهم جميعاً من الآيات                     |
| ٣٨ | هم خير جماعة أخرجت للناس                                     |
| 49 | اصطفاء الله لهم                                              |
| 49 | حُسن حالهم وطيب مآلهم وأشرف صفاتهم                           |
| 49 | هم الساجدون الخاشعون المقبلون على الله                       |
| ٤٠ | هم أهل الرشاد والهدي                                         |
| ٤٠ | وعدالله لهم بالاستخلاف في الأرض وتحقق ذلك                    |
| ٤٢ | هم المجاهدون المفلحون الموعودون بالجنان                      |
| ٤٢ | وصفهم بالصدق الشامل للإيمان والفعل والقول                    |
| ٤٣ | هم في الفضل درجات                                            |
| ٤٣ | أمر الله رسوله ﷺ بالعفو عنهم ومشاورتهم                       |
| ٤٣ | حبّب الله إليهم الإيمان والطاعة                              |
| ٤٣ | مدح الله امتثالهم                                            |
| ٤٤ | تبشيرهم بقبول بيعتهم ووصفهم بأشرف الصفات                     |
| ٤٥ | تبشيرهم بالفضل الكبير                                        |

| ص    | الموضـــــوع                                         |
|------|------------------------------------------------------|
| ٥ ي  | تسميتهم بالمسلمين في خطاب تشريف                      |
| ٤٦   | شهادة الله لهم بما في قلوبهم من الإيمان              |
| ٤٦   | التحذير من اتباع غير سبيلهم                          |
| ٤٦   | الأمر بموالاتهم                                      |
| ٤٧   | وجودهم سبب في دفع العذاب                             |
| ٤٧   | حرمة إيذائهم                                         |
| ٤٧   | أمر الله لنا بالاستغفار لهم وإحسان الظن بهم          |
| ٤٨   | ثانياً: مما ورد في أهل بدرٍ من الآيات                |
| ٤٨   | كفي الله بهم رسوله ﷺ                                 |
| ٤٨   | أثبت لهم العون                                       |
| ٤٨   | أثبت الله لهم الإيهان                                |
| ٤٨   | استجابة الله دعاء نبيه ودعاءهم                       |
| ٤٩   | سبق العفو عنهم ورفع الله عنهم المؤاخذة في أخذ الفدية |
| ٥٠   | ثالثاً: مما ورد في فضل أهل أحد من الآيات             |
| ٥٠   | سماهم الله تعالى بالمؤمنين                           |
| ٥٠   | شهداؤهم أحياء عند ربهم                               |
| ٥٠   | منهم رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه                  |
| ٥٠   | حلم الله عليهم وعفوه عنهم                            |
| ٥١   | تطييب خاطرهم وتعزيتهم                                |
| ر ۱ه | تثبيت الله وتعزيته لهم وتحذيرهم من أسباب الفشل       |

| ص  | الموضـــــوع                                               |
|----|------------------------------------------------------------|
| ٥١ | إعادة التخفيف عنهم وتقوية عزمهم                            |
| ٥٢ | امتداح الله استجابتهم رغم ما أصابهم                        |
| ٥٣ | رابعاً: مما ورد في فضل أهل الخندق من الآيات                |
| ٥٣ | أثبت الله لهم الإيهان ونوه بصبرهم ويقينهم                  |
| ٥٤ | خامساً: ما ورد في فضل أهل بيعة الرضوان بالحديبية من الآيات |
| ٥٤ | رضي الله عنهم وأثنى على ما في قلوبهم                       |
| ٥٤ | إنزال السكينة في قلوبهم                                    |
| ٥٤ | إلزامهم كلمة التقوي وأحقيتهم بها                           |
| ٥٤ | تبشيرهم بإسلام أهل مكة                                     |
| ٥٥ | سادساً: ما ورد في فضل أهل غزوة العسرة من الآيات            |
| ٥٥ | تبشيرهم بالتوبة عليهم ومدح استجابتهم في ساعة العسرة        |
| ٥٦ | سابعاً: ما ورد في سرية عبد الله بن جحش من الآيات           |
| ٥٦ | فرّج الله عنهم ورضّي عنهم رسوله وردّ على المشركين تعييرهم  |
| ०٦ | ثناء الله عليهم وتبشيرهم برحمته لهم                        |
| ٥٧ | ثامناً: ما ورد في فضل فقراء الصحابة من الآيات              |
| ٥٧ | مدحهم الله بصدق إقبالهم عليه على الدوام ووصّى بهم نبيه ﷺ   |
| ٥٧ | أمر الله رسوله ﷺ بالترفق والاعتناء بهم                     |
| ٥٨ | تنويه الله بصبرهم على أذى المشركين بمكة                    |
| ०९ | امتداح الله تعالى لهم بالتّعفُّف مع شدة الحاجة             |
| ٥٩ | تقلب أهل الصّفة في العبادات والطاعات                       |

| ص  | الموضــــوع                                                  |
|----|--------------------------------------------------------------|
|    | صدقهم الذي ظهر في تحسرهم على قعودهم عن الجهاد في غزوة العسرة |
| ०९ | لقلة ذات اليد                                                |
| ٦. | تاسعاً: ما ورد في عذر المستضعفين بمكة وفضلهم من الآيات       |
| ٦. | عذرهم وصبرهم على الأذي                                       |
| ٦. | الحض على القتال من أجلهم                                     |
| ٦١ | عاشراً: ما ورد في فضل المهاجرين من الآيات                    |
| ٦١ | سجّل الله لهم هجرتهم ووعدهم بحسن المنزل في الدنيا والآخرة    |
| ٦١ | إثبات إيذائهم في الله تعالى                                  |
| ٦١ | وعد الله لهم بالرزق الحسن في الدنيا والآخرة وأنه سيرضيهم     |
| 77 | وعده تعالى بتكفير سيئاتهم وإدخالهم الجنة                     |
| 77 | وعد الله لهم بالاستخلاف في الأرض                             |
| ٦٣ | الإشارة إلى علو درجة الهجرة والجهاد                          |
| ٦٣ | قبول الله هجرة من تأخرت هجرته من المستضعفين ووعدهم بالمغفرة  |
| ٦٣ | الإشارة إلى فضل من آمن بعد صلح الحديبية وهاجر                |
| ٦٤ | حادي عشر: ما ورد في فضل المهاجرين والأنصار من الآيات         |
| ٦٤ | هم المؤمنون حقاً الموعودون بالجنة                            |
| ٦٤ | فضل سبقهم وإعداد الجنة لهم                                   |
| ٦٤ | أيد الله رسوله ﷺ ونصره بهم                                   |
| ٦٥ | ثلاثة أوسمة للمهاجرين وأربعة للأنصار تدل على تمام صدقهم      |
| ٦٥ | تاب الله عليهم وعفا عنهم                                     |
|    |                                                              |

| ص          | الموضـــــوع                                                         |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| 70         | تولي الله الأنصار وحفظه لهم من الفشل                                 |
| ٦٦         | ثاني عشر: ما ورد في فضل آل البيت من الآيات                           |
| ٦٦         | فضل عليّ وفاطمة الزهراء والحسنين                                     |
| ٦٦         | فضل عليّ وحمزة وعبيدة بن الحارث                                      |
|            | اختصاص آل البيت بخمس الخمس من الغنيمة وبالخمس من الفيء               |
| ٦٦         | وتحريم الصدقة عليهم                                                  |
| ٦٧         | الأمر بمودتهم                                                        |
| ٦٧         | إذهاب الله الرجس عنهم                                                |
| ٦٨         | فضل زوجات النبي ﷺ                                                    |
| ٦٨         | زوجات النبي عَلَيْكُ أمهات للمؤمنين لهن حرمة الأمومة                 |
| ٦٨         | اختيار الزوجات اللهَ ورسولَه                                         |
| ٦٨         | ست عشرة آية في تبرئة أم المؤمنين عائشة وختمها بوصفها بالطهارة والطيب |
| ٦٩         | نزول بعض الرخص ببركة أم المؤمنين عائشة                               |
| ٦٩         | نزول آية استجابة لسؤال أم المؤمنين أم سلمة                           |
|            | نزول آية أخرى عظيمة سريعاً استجابة لسؤال أم المؤمنين أم سلمة،        |
| ٧٠         | وأخرى في بيتها                                                       |
| ٧١         | تزويج الله رسوله بالسيدة زينب بنت جحش                                |
| ٧٢         | نزول آية الحجاب ببركة السيدة زينب بنت جحش                            |
| ٧٢         | ثالث عشر: ما ورد في فضل من آمن منهم من أهل الكتاب من الآيات          |
| <b>٧</b> ٢ | معرفتهم رسول الله ﷺ وإيهانهم به                                      |
| ٧٣         | هم الذين يتلون التوراة حق تلاوتها                                    |

| ص          | الموضوع                                                               |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٧٣         | ثناء الله عليهم بإيمانهم وجملة من فضائل أعمالهم ووعدهم بتوفيتهم أجرهم |
| ٧٣         | إيتاء الله لهم أجرهم مرتين                                            |
| ٧٤         | مدح الله الراسخين في العلم منهم ووعدهم بالأجر العظيم                  |
| ٧٤         | مدح النجاشي ومن آمن من أهل الكتاب                                     |
| ٧٥         | رابع عشر: ما ورد في حق أفراد منهم رضي الله عنهم من الآيات             |
| ٧٥         | ما ورد في حق أبي بكر الصديق (وفيه خمسة بنود)                          |
| ٧٦         | ما نزل في صهيب بن سنان                                                |
| ٧٦         | منقبة لزيد بن حارثة                                                   |
| ٧٧         | ما نزل في حقِّ عمار بن ياسر                                           |
| ٧٧         | ما نزل في عبد الله بن سلام                                            |
| ٧٧         | ما نزل في بعض الصحابة                                                 |
| ٧٨         | ما نزل في بعض السابقين إلى الإسلام منهم                               |
| ٧٨         | ما نزل في فضل بعضهم مات في الطريق مهاجراً                             |
| <b>٧</b> ٩ | ونزل في بعضهم                                                         |
| <b>٧</b> ٩ | ما نزل في حق عبد الله ابن أم مكتوم                                    |
| <b>٧</b> ٩ | من موافقات القرآن لعمر بن الخطاب، والاستجابة له و(فيه بندان)          |
| ۸١         | ما جاء أنه نزل في حق عثمان بن عفان، و(فيه بندان)                      |
| ۸۲         | ما نزل في عبد الرحمن بن عوف ورجل من الأنصار                           |
| ۸۳         | ما نزل بسبب سعد بن أبي وقاص                                           |
| ۸۳         | ما نزل موافقاً لقول أحد الأنصار                                       |
| ٨٤         | ما نزل بسبب ما حدث لصِرمة بن قيس الأنصاري<br>ر                        |

| ص   | الموضـــــوع                                                      |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| ٨٥  | جبر الله خاطر زید بن أرقم                                         |
| ٨٥  | ما نزل في شأن خولة بنت ثعلبة الأنصارية                            |
| ٨٦  | ما نزل إجابة عن سؤال لسلمان الفارسي وتفريج الله تعالى عنه وإفراحه |
| ۸۹  | الفصل الثاني: في ظلال آيات الثناء على الصحابة عامة                |
|     | * تزكية الله تعالى لهم والتبشير بهم والتنويه بأوصافهم في الكتب    |
| ٩١  | السهاوية السابقة                                                  |
| ٩١  | تمه_ید                                                            |
| ٩٢  | وقت نزول آية ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَكُم ﴾    |
| ٩٢  | المعنى العام للآية                                                |
| ٩٢  | دخول عموم الصحابة فيها عند الجمهور                                |
| ٩٣  | الاستدلال بالآية على عدالة الصحابة                                |
| ٩٣  | بيان بعض ما في الآية المذكورة من المعاني واللطائف والفضائل        |
| ٩٣  | الآية بيان للمشهود به في الآية السابقة عليها                      |
| ٩ ٤ | فائدة من اتفاق مطلع السورة مع خاتمتها                             |
| ٩ ٤ | تزكية الآية للصحابة ظاهراً وباطناً                                |
| ٩ ٤ | صفة الأصحاب التي استحقوا بها الفتح والتمكين                       |
| ٩ ٤ | شفوف أنوار بواطنهم على ظواهرهم                                    |
| 90  | من صفات بواطنهم ابتغاء فضل الله ورضوانه                           |
| 90  | توازنهم واعتدالهم في السلوك                                       |
| ٩٥  | وصفهم بالرحمة هنا احتراس وتكميل للوصف الحسن                       |

| ص     | الموضـــــوع                                                                            |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٦    | حيازتهم مقام الإمامة والقدوة                                                            |
| 97    | أنوار وجوههم كانت مظهراً جلياً                                                          |
| ٩٧    | تشبيههم بالزرع والشطء وما فيه من الدلالة                                                |
| ٩٨    | هم نَبْتُ رسول الله ﷺ                                                                   |
| ٩٨    | تقوية رسول الله ﷺ بهم                                                                   |
| ٩٨    | دلالات وصفهم بمعية رسول الله ﷺ                                                          |
| 99    | دلالات في وصفهم بـ ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَّلَا مِّنَ ٱللَّهِ ﴾                               |
|       | وعدهم بالمغفرة ونوع (من) في قوله تعالى ﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ |
| 99    | ٱلصَّلِلِحَتِ مِنْهُم ﴾                                                                 |
| ١٠٠   | دلالة الآية على استمرار صلاحهم، والرد على بعض الزائغين                                  |
| 1 • 1 | إفادة الآية التحذير من تناولهم بسوء، وأقوال الأئمة في ذلك                               |
| 1.7   | وصف الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه لهم                                             |
| 1.4   | * نفى الله عنهم الخزي في الآخرة وأثبت لهم العزَّ والكرامة                               |
|       | معنى الخزي والمراد بنفي الخزي عنهم في قوله تعالى ﴿ يَوْمَ لَا يُخُرِي ٱللَّهُ           |
| ١٠٣   | ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدٍّ. ﴾                                            |
| ١٠٤   | بيان بعض ما في الآية المذكورة من الفضائل في حق الرسول عِيْكِ وأصحابه                    |
| ١٠٤   | بيان علو مقام النبي ﷺ عند ربه تعالى                                                     |
| ١٠٤   | البشري بنفي جميع أنواع الخزي عنهم وتلقيهم الأمان                                        |
| 1.0   | من أقوال العلماء في ذلك                                                                 |
| ١٠٦   | دلالة الآية على مغفرة الله تعالى لهم جميع ذنوبهم                                        |

| ص     | الموضـــــوع                                                         |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٠٦   | سبب عدم الإخزاء                                                      |
| ١٠٦   | تنبيه الآية لهم إلى المحافظة على سبب هذه الكرامة                     |
| ١٠٧   | الإشارة إلى موتهم على الإيمان وتحصيل الرضوان                         |
| ١٠٧   | عدالتهم ووجوب مزيد الأدب معهم                                        |
| ١٠٨   | خاتمــــة                                                            |
| ١٠٩   | * جعلهم الله عدولاً وسطاً خياراً                                     |
| ١٠٩   | <u>تھ ید</u>                                                         |
|       | الصحابة هم الأصل في الخطاب في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ |
| 1 • 9 | أُمَّةً وَسَطًا ﴾                                                    |
| 11.   | معنى الوسط، وشرف الوصف بالوسطية                                      |
| ١١٢   | دلالة الآية على فضل الصحابة وعدالتهم ، و(فيها دلالتان)               |
| 117   | الدلالة الأولى، وهي الدلالة العامة للآية ودخول الصحابة دخولاً أولياً |
| ١١٤   | من مظاهر الوسطية في هذه الأمة                                        |
| 110   | الدلالة الثانية للآية، وهي دلالة خاصة بالصحابة الكرام                |
| 117   | من نصوص العلماء في دلالة الآية على عدالة الصحابة                     |
| 17.   | تعليق على استدلال الأصوليين وأئمة أهل الحديث بهذه الآية              |
| 177   | تعظيم حرمة الصحابة                                                   |
| 177   | إيضاح وإجابة عن اعتراض مهم وهو الوارد في حديث الحوض                  |
| 178   | كلمة عظيمة للإمام الشوكاني                                           |
| 170   | * هم خير أمة والخيار من خير أمة                                      |

| ص ک | الموضــــوع                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 170 | تمهيد في عموم وخصوص الآية الواردة ﴿ كُنُّتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾                         |
| ١٢٦ | معنى الآية الواردة، وأقوال العلماء في دلالاتها على خيرية الصحابة                       |
| ١٢٦ | دلالة الخطاب في قوله تعالى ﴿ كُنتُمْ ﴾ على فضلهم                                       |
| ١٢٦ | دلالتها على فضلهم على القول بالعموم في قوله ﴿ كُنْتُمْ ﴾                               |
| 177 | أقوال العلماء في دلالتها بين العموم والخصوص                                            |
| ١٣١ | * الصحابة أهل الطاعة الذين حَبَّبَ اللهُ إليهم الإيهان وزينه في قلوبهم                 |
| ١٣١ | تمه يد                                                                                 |
|     | معنى الآيات الكريمة إجمالاً ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ﴾ و﴿ ءَامَنَ |
| ١٣٢ | ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ - وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾                     |
| ١٣٢ | في ظلال الآيات الواردة، وما فيها من الدلالات على فضل الأصحاب                           |
| ١٣٢ | تحبيب الله تعالى لهم الإيهان والعمل بمقتضاه                                            |
| ١٣٣ | تبغيض الله لهم جميع أنواع المعاصي                                                      |
| ١٣٣ | نزولهم على حكم رسول الله ﷺ راضين مهم كانت فيه مشقة عليهم                               |
| ١٣٤ | تخفيف الله عنهم ببركة طاعتهم وسرعة استجابتهم لأوامر الله ورسوله                        |
| 170 | التجرؤ على الله باعتقاد خلاف ما نصت أو دلت عليه الآيات في حقهم                         |
|     | اصطفاؤهم وإذاقتهم حلاوة الإيمان حتى كانوا في قمة الرضا بالله ربا                       |
| ١٣٦ | وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً                                                          |
|     | تنبيه وتعليق على نزول آية ﴿ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ ﴾ بسبب أحد الأخطاء         |
| 140 | أو إحدى المعاصي النادرة                                                                |
| ١٤١ | * وعدهم الله جميعاً بالجنة على اختلاف مراتبهم في الفضل                                 |

| ص     | الموضـــــوع                                                                                     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 & 1 | بيان ما في الآية من الفضائل إجمالاً ﴿ لَا يَسْتَوِي مِنكُمْ مِّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ ﴾ |
| 187   | بيان معنى الآية الكريمة، وما فيها من الدلالات تفصيلاً                                            |
| 187   | المقصود بالحسني                                                                                  |
| 184   | المراد بالفتح عند الجمهور وغيرهم                                                                 |
| 1     | دخول عموم الصحابة في الوعد بالحسني                                                               |
|       | سبب تفضيل القتال والإنفاق في سبيل الله قبل الفتح على ما بعده،                                    |
| 1 { { | وبيان العلماء لذلك                                                                               |
|       | استدلال الإمام ابن حزم بهذه الآية على أن سائر أصحاب رسول الله                                    |
| 187   | عِيَالِيَّةِ فِي الجنة                                                                           |
| ١٤٧   | إيضاح مهم واستثناءات                                                                             |
| ١٤٧   | الصحابة إما مجاهد أو معذور أو قاعد على نية الجهاد                                                |
| 1 & 9 | القول في دخول الأعراب الذين تخلفوا عن تبوك في الوعد بالحسني وعدمه                                |
| 1 & 9 | حال المنافقين وعدم عدهم من الصحابة أصلاً                                                         |
| 101   | * موالاة أصحاب رسول الله ﷺ ومحبتهم                                                               |
|       | تمهيد في : تقَرُّرِ ولاية الصحابة لله ورسوله ومعنى النهي والإرشاد في                             |
| 101   | قوله تعالى ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾                  |
| 107   | سبب نزول الآيتين الكريمتين الواردتين                                                             |
| 108   | معنى الآيتين الواردتين ودلالاتها على فضلهم، وموالاتهم                                            |
| 108   | التنويه بأن الصحابة هم أولياء الله ورسوله                                                        |
| ١٥٤   | هم (حزب الله) بهذا وصفوا وبهذا سموا<br>ر                                                         |

| ص                  | الموضـــــوع                                                        |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 100                | بيان كونهم أعلاماً في هذه الحزبية                                   |
| 100                | معنى الولاية في الآية وترتب ولاية المؤمنين على ولاية الله ورسوله    |
| 107                | عموم الولاية في الآية                                               |
| 107                | عدم اختصاص الآية بسيدنا علي بن أبي طالب ودخوله فيها                 |
| 107                | سبب الاقتصار على وصف المؤمنين بالأوصاف الواردة في الآية والمراد بها |
| ١٥٧                | معنى قوله تعالى : ﴿ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾      |
| ١٥٧                | أوصاف متكررة للصحابة                                                |
| ١٥٨                | معنى موالاة أصحاب رسول الله ﷺ وبعض مظاهرها                          |
|                    | بعض ما ورد في الحث على محبتهم ومحبة علي بن أبي طالب و تولي جملتهم   |
| ١٥٨                | وعدم التفرقة بينهم                                                  |
|                    | الفصل الثالث: في ظلال آيات الثناء على أصحاب المشاهد منهم مع         |
| 171                | ر سول الله عليه                                                     |
| ۱٦٣                | * في ظلال آيات الثناء على أهل بدر                                   |
| ۱٦٣                | تمهيد في فضل يوم بدرٍ وفضل أهله إجمالاً                             |
| ١٦٤                | من فضائل أهل بدرٍ ومنن الله تعالى عليهم                             |
| ١٦٤                | أهل بدر أسوة لكل من بعدهم                                           |
| ١٦٥                | جعل الله الفرقان على أيديهم                                         |
| ١٦٥                | مدحهم الله بالإخلاص التام له سبحانه وأبانت مواقفهم عن ذلك           |
| 170                | من مواقف أهل بدر الدالة على تمام صدقهم مع الله ورسوله ﷺ             |
| $\setminus$ $\cup$ |                                                                     |

| ص   | الموضـــــوع                                                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 179 | من فضائلهم: شهادة الله لهم في كتابه بالإيهان                                        |
|     | أظهر الله لهم من آيات النصر والتأييد ما لا يكون إلا لأوليائه وبعض                   |
| 179 | هذه الآيات                                                                          |
| ۱۷۲ | سجل الله لهم في كتابه بعض مواقفهم العظيمة                                           |
|     | نـزول قوله تعـالي ﴿ هَٰذَانِ خَصُمَانِ ﴾، وقولـه ﴿ لَّا يَجِـدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ |
| ١٧٢ | بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ الآية                                              |
| ۱۷٤ | من فضائلهم في السنة أنهم خيرة المؤمنين أو من خيرتهم                                 |
|     | آخراً: كل من شهد بـ دراً مغفور له مقطوع بدخولـه الجنة ونجاته من                     |
| 170 | النار وما ورد في ذلك                                                                |
|     | * وعدالله الخارجين لبدر الحسنى لجهادهم والقاعدين عنها لحسن                          |
| ١٧٧ | عقيدتهم وصدق نياتهم                                                                 |
|     | تمهيد: فيمن نزلت الآية الواردة وفوائد تحليلية عدة في ﴿ لَّا يَسْتَوِى               |
| ۱۷۷ | ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                 |
| ١٧٧ | المقصود بالحسني والدرجات في الآية                                                   |
| ۱۷۷ | في الآية ثلاث جماعات كلهم داخلون في الفضل                                           |
| ۱۷۸ | تزكية الآية لبواطنهم                                                                |
| ۱۷۸ | ما ورد فيمن نزلت هذه الآية                                                          |
| 179 | الآية بين عموم اللفظ وخصوص السبب                                                    |
| 179 | من الأغراض المستفادة من الإعلام بعدم التسوية بين الفريقين                           |
| 179 | عدم توجيه الله تعالى أو رسوله أي لوم لمن لم يخرج لبدر                               |

| ص   | الموضـــــوع                                                                                 |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۰ | عِظم تفاوت الدرجات بين الفرق الموعودة بالجنة                                                 |
| ۱۸۱ | وجوه في تفسير الآية ﴿ لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                     |
| ١٨١ | الوجه الأول: الوعد بالحسني للخارجين ولأصحاب الأعذار وبيان ذلك                                |
| ۱۸۳ | الوجه الثاني: الوعد بالحسني للأصناف الثلاثة وبيان ذلك                                        |
| ١٨٤ | تقدير معنى الآية على الوجه الثاني                                                            |
| ١٨٥ | تأييد الوجه الثاني بما ورد في سبب نزولها                                                     |
| ۱۸٦ | القائلون بالوجه الثاني                                                                       |
| ١٨٧ | من نصوص العلماء القائلين بالوجه الثاني                                                       |
| 191 | * الثناء على شهداء أُحد رضي الله عنهم                                                        |
| 191 | <del>تم ی</del> د                                                                            |
|     | في ظلال الآيات الكريمات الواردة في فضل شهداء أحد ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ                         |
| 197 | ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتًا ﴾                                         |
| 197 | أولاً: أسباب نزول هذه الآية                                                                  |
|     | ما جاء في سبب نزول الآية من الروايات وهي تبين معناها وفضل                                    |
| 197 | شهداء أحد                                                                                    |
|     | ثانياً: معنى هذه الآيات وبعض ما تضمنتها من الفوائد الدالة على علو                            |
| 198 | مقام شهداء أُحد، ومن لم يلحق بهم بعد من الصحابة                                              |
| 198 | المعنى الإجمالي لآية ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتًا ﴾ |
| 190 | حياة أرواح الشهداء أخص وأكمل من غيرها من الأرواح                                             |
| ١٩٥ | جمع الله لهؤلاء الشهداء مسرتين                                                               |

| ص ک   | الموضــــوع                                                                       |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 190   | دلالة الآية على شدة تعلق الشهداء بإخوانهم وخلوص أخوتهم                            |
| ١٩٦   | دلالة الآية على كون الصحابة الذين لم يلحقوا بالشهداء أولياء لله تعالى             |
| ١٩٦   | إشارة الآية إلى عدم لحوق نكبة بهم بعدها مثل التي كانت في أحد                      |
|       | معنى الاستبشار الثاني وهو الذي في قوله تعالى ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ   |
| 197   | ٱللَّهِ وَفَضْلٍ ﴾                                                                |
| ۱۹۸   | إفادات عدة تدل على عظم هذا الاستبشار                                              |
|       | ثالثاً: سياق الآيات وربطها بها قبلها وما فيه من الفوائد وكهال العناية             |
| ۱۹۸   | برسول الله ﷺ وأصحابه                                                              |
| ۱۹۸   | نزول الآيات تخفيفاً عن الرسول ﷺ وأصحابه                                           |
| 199   | نزول الآيات رداً على تحزين المنافقين للصحابة                                      |
| ۲.,   | نزول الآيات إجابة عن شبهة من شبه المنافقين                                        |
| 7.1   | * الثناء على أنس بن النضر وأشباهه ومَنْ ثبت مع النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ بأُحد    |
| 7.1   | تمهيد                                                                             |
|       | أولاً: بيان معنى الآية الكريمة ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا ﴾ والمراد  |
| 7.7   | بالمؤمنين فيها                                                                    |
|       | المراد بالعهد في قوله تعالى: ﴿ صَدَقُواْ مَا عَنِهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ عهدان |
| 7.7   | خاص وأخص أو العهد العام                                                           |
| 7.7   | المقصود بالنحب في قوله تعالى ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَدُهِ ﴾                 |
| 7 • 8 | المراد بالانتظار في ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَنْنَظِرُ ﴾                                 |
| ۲۰٤   | معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَابَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ﴾ ودلالاته                          |

| ص     | الموضـــــوع                                                            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٢   | ثانياً: ما ورد في سبب هذه الآية                                         |
| ۲٠٥   | نزول الآية في حق أنس بن النضر وأشباهه                                   |
| ۲٠٦   | نزولها في حق طلحة بن عبيد الله                                          |
| ۲٠٧   | نزولها في حق مصعب بن عمير                                               |
|       | ثالثاً: بعض ما في الآية من المعاني والفوائد واللطائف التي تبين فضل      |
| ۲٠۸   | أصحابها                                                                 |
| ۲٠۸   | دلالة وصفهم بأنهم رجال                                                  |
| ۲٠۸   | دلالة الآية على صدقهم وكمال اشتياقهم للشهادة في سبيل الله               |
| ۲٠۸   | من فوائد ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ بَدِيلًا ﴾: تأكيد نفي التغيير والتبديل عنهم |
| ۲ • ۹ | ومنها: مساواة الفريقين في الصدق ومحافظة المنتظرين على العهد             |
| ۲ • ۹ | في الآية تعريض بذم المنافقين                                            |
| ۲۱۰   | إشارة الآية إلى فضل أهل غزوة الأحزاب                                    |
|       | * ملحق بها جاء في ثبات النبي عَلَيْ وبعض ما ورد في فضل من ثبت معه       |
| 711   | ﷺ بأحد وأبلي بلاء حسناً، وكلهم ممن صدقوا ما عاهدوا الله عليه            |
| 711   | أو لاً: ذِكْرُ ثباتِ النبي ﷺ في غزوة أحد وما ناله من شدة الأذى          |
| 717   | ثانياً: بعض ما ورد في فضل من ثبت مع النبي ﷺ بأحد وأبلى فيها بلاء حسناً  |
| 717   | تمهـــيد                                                                |
| 719   | بعض الروايات في مواقف هؤلاء الأبطال رضيي الله عنهم                      |
| 719   | منهم حمزة بن عبد المطلب                                                 |
| ۲۲۰   | منهم عبد الله بن جحش                                                    |
|       |                                                                         |

| ص   | الموضــــوع                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲. | منهم أبو دجانة الأنصاري                                                                              |
| 771 | منهم جماعة من الأنصار                                                                                |
| 777 | منهم أبو طلحة الأنصاري                                                                               |
| 377 | منهم سعد بن أبي وقاص                                                                                 |
| 377 | منهم علي بن أبي طالب وجماعة كثيرة                                                                    |
| 770 | منهم عمرو بن الجموح                                                                                  |
| 777 | منهم سعد بن الربيع الأنصاري                                                                          |
|     | * الثناء على من شهد حمراء الأُسَد وهم من بقي من المسلمين الذين                                       |
| 777 | شهدوا أحداً                                                                                          |
|     | تمهيد، والمعنى العام للآية الواردة ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ                |
| 777 | بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾                                                                   |
| 779 | أولاً: ما صح في سبب نزول هذه الآيات، وبعض ما جاء في غزوة حمراء الأسد                                 |
|     | ثانياً: بيان معاني الآيات الواردة فيمن شهد حراء الأسد وبعض ما فيها                                   |
| ۲۳۳ | من الفوائد الدالة على فضلهم                                                                          |
| 744 | وعدهم الله ألا يضيع أجرهم                                                                            |
| 744 | معنى القَرح ودلالاته                                                                                 |
| 744 | سر الجمع بين الإحسان والتقوى في الآية                                                                |
| 377 | نوع (مِن) في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ ﴾                                         |
| 377 | المراد بالناس في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُواْ لَكُمْ |
| 745 | دلالة أخرى على شدة إخلاصهم وثبات يقينهم رضي الله عنهم                                                |
| \   |                                                                                                      |

| ص     | الموضـــــوع                                                           |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
| 740   | زيادة إيهان الصحابة وترقيهم                                            |
| 740   | انقلب أهل حمراء الأسد بأربع نعم                                        |
| 747   | دلالة التنوين في (نعمة) ووصفها بأنها (من الله)                         |
| 747   | إتيان أهل حمراء الأسد أفضل ما يأتي به الساعون وتحصليهم أفضل ما يحصلون  |
| 747   | تذكير وترجية في قوله تعالى ﴿ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾            |
| 747   | دلالة المطابقة بين استبشار شهداء أُحد وما انقلب به أهل حمراء الأسد     |
| 749   | * ملحق ببعض ما ورد في صفة الخارجين لحمراء الأسد رضي الله عنهم          |
| 7 2 1 | * عطاءات الرحمن لأهل بيعة الرضوان                                      |
|       | تمهيد يشتمل على بعض ما تضمنته الآيات من الثناء والبشريات               |
| 7     | والتحذير من اعتقاد ما يخالفها                                          |
| 737   | إشارة إلى فضل من كانت البيعة بسببه                                     |
|       | إيضاح الإمام أبي بكر الجصاص لبعض دلالات آية ﴿ لَّقَدِّ رَضِي ۖ ٱللَّهُ |
| 737   | عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ                                                    |
| 754   | احتجاجات مهمة للعلماء بآية الرضا عن أهل بيعة الرضوان                   |
| 7     | أولاً: التعريف ببيعة الرضوان                                           |
|       | ثانياً: من فضائل أهل الحديبية، وهم أهل بيعة الرضوان ومنن الله تعالى    |
| 727   | عليهم، كما شهدت بها الآيات                                             |
| 727   | لماذا جعل الله هذا الصلح فتحاً مبيناً ؟                                |
| 757   | ما ترتب على البيعة هو من ثمرات الصدق                                   |
|       |                                                                        |

| ص     | الموضوع                                                          |
|-------|------------------------------------------------------------------|
|       | خمسة أمور عظيمة في حق رسول الله ﷺ ترتبت على صلح الحديبية         |
| 757   | وبيعة الرضوان                                                    |
| 7 2 9 | أمور عظيمة ترتبت على صلح الحديبية في حق أصحاب رسول الله عليه     |
| ۲0٠   | من المنن إنزال السكينة في قلوبهم                                 |
|       | لا سبيل إلى الطعن في تقواهم بعد إخبار الله تعالى أنهم أحق بكلمة  |
| 701   | التقوى وأهلها                                                    |
| 707   | أثبت الله لهم الرضا ومَنْ رضي عنه فلا يعذبه أبداً                |
| 704   | من عيون نصوص العلماء وتعليقاتهم على آية الرضا واستدلالاتهم بها   |
|       | تعظم الشأن في جعل بيعتهم للرسول ﷺ بيعة لله تعالى والمقصود بقوله  |
| 408   | تعالى ﴿ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾                        |
|       | من المنن أنه تعالى لعلمه بما في قلوبهم واساهم وطيب خواطرهم       |
| 400   | وبشرهم بفتح قريب                                                 |
| 707   | ثالثاً: فضل أهل بيعة الرضوان في السنة                            |
| Y0V   | رابعاً: إجماع أهل السنة على أن أهل بيعة الرضوان مقطوع لهم بالجنة |
| Y01   | كلمة عظيمة للإمام الآلوسي                                        |
| 409   | * في ظلال آيات الثناء على أهل غزوة تبوك، وهي غزوة العسرة         |
| 77.   | تمهيد في منهج تناول الآيات                                       |
| 77.   | أو لاً: التعريف بغزوة العسرة وشدة الابتلاء فيها                  |
| 778   | ثانياً: فضل الخارجين لغزوة تبوك                                  |
| 475   | فضلهم جاء من طريقين الأول مدح الخارجين، والآخر شدة ذم القاعدين   |
|       |                                                                  |

| ص ک | الموضــــوع                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
|     | ثالثاً: في ظلال آيات غزوة تبوك وشهاداتها ودلالاتها على فضل أصحابها،  |
| 770 | وبعض ما ورد في فضلهم ومواقفهم من الأحاديث والآثار                    |
| 770 | فاز فيها الخارجون والمتقون القاعدون بإذن رسول الله ﷺ                 |
| 770 | وصف الله الخارجين إليها بالصدق                                       |
| 777 | الأمر بلزوم الصّادقين بين عموم لفظ الآية وخصوص سببها                 |
| 777 | وعدالله الخارجين إليها بالخيرات ووصفهم بالفلاح                       |
| 777 | فوزهم بتوبة الله عليهم                                               |
| 777 | إيضاح وبيان للتوبة في هذه الآية الكريمة وما فيها من المعاني والفوائد |
| 777 | التوبة كانت عن مقاربة لا عن مقارفة                                   |
| 779 | لا ذمَّ في الآية ولا تبكيت بل مدح وتعظيم                             |
| 779 | دلالة ضم رسول الله ﷺ إليهم في هذه التوبة                             |
| 779 | معنى التوبتين المذكورتين في الآية                                    |
| ۲٧٠ | حقيقة هذه التوبة مدح وثناء وإتمام لفرحهم دون منغصات                  |
| 211 | تخوفهم مقامٌ عالٍ في المراقبة والإخلاص                               |
| 777 | لو فرض أن التوبة كانت عن معصية في حق الصحابة                         |
| 777 | معنى التوبة في حق رسول الله ﷺ                                        |
| 777 | تأكيد رفع العتاب عن رسول الله ﷺ إن فُرِض حصول موجبه                  |
| 277 | عدم قصر الفضل على المهاجرين والأنصار                                 |
| 440 | من دلالات التنويه بها لقي أهل هذه الغزوة من الشدة                    |
| ۲۷٦ | من فضائلهم ما أراهم الله من الآيات الدالة على عناية الله تعالى بهم   |

| ص    | الموضـــــوع                                                                            |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 777  | وصفهم الله بالإحسان وضمن لهم الأجر                                                      |
| 777  | ما كان لعثمان بن عفان من الحظ الوافر في هذه الغزوة                                      |
| ۲۸۰  | فوز آخرين رجالاً ونساء ممن أنفقوا فيها                                                  |
| 7.7  | فوز أناس مخصوصين كعلي بن أبي طالب فيها                                                  |
| 7.77 | فوز أصحاب الأعذار                                                                       |
| 712  | توبة الله على الثلاثة الذين خُلِّفوا                                                    |
|      | خاتمـة في عظم بركة هـذه الغزوة وأنه قدرت على هـذا النحو لينال من                        |
| 440  | أسلم بعد الفتح شرف وبركة الجهاد مع النبي ﷺ في آخر حياته                                 |
| 700  | الفصل الرابع: في ظلال آيات الثناء على جماعات من الصحابة                                 |
| 719  | * ما جاء في فضل الإمام عليِّ وفاطمة والحسنَين رضي الله عنهم                             |
| 719  | تمهيد                                                                                   |
|      | أولاً: معنى الآية الكريمة ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ |
| 79.  | فَقُلُ تَعَالَوْاْ ﴾                                                                    |
|      | ثانياً: بعض ما ورد في المباهلة من الأحاديث والآثار الدالة على فضل                       |
| 79.  | آل البيت                                                                                |
| 797  | ثالثاً: من دلالات الآية على فضل آل بيت رسول الله عليه                                   |
| 797  | أهل الكساء هم أخص آل بيت رسول الله ﷺ به                                                 |
| 797  | الحسنان رضي الله عنهم ابنا رسول الله ﷺ                                                  |
|      | فضيلة ظاهرة لسيدنا علي بن أبي طالب في قوله تعالى ﴿ وَأَنفُسَنَا                         |
| 794  | وَأَنفُسَكُمْ ﴾                                                                         |

| ص   | الموضـــــوع                                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
|     | * الثناء على عليِّ بن أبي طالب، وحمزة بن عبد المطلب، وعبيدة بن                        |
| 790 | الحارث بن عبد المطلب رضي الله تعالى عنهم                                              |
| 790 | ما ورد في سبب نزول الآيات ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِى رَبِّهِمْ ﴾           |
| 797 | بعض ما تدله الآيات على فضل هؤ لاء الثلاثة رضي الله تعالى عنهم                         |
| 797 | ما كان اختصامهم كلاماً ولكن تصديقاً ببذل النفس في سبيل الله                           |
| 797 | في بيان السبب الحامل لهم على المبارزة شهادة عظيمة                                     |
| 797 | تسجيل وإشادة بأول مبارزة في سبل الله                                                  |
| 797 | هو من بشريات النصر                                                                    |
| 447 | إشارة إلى بشارة لهؤ لاء الثلاثة رضي الله عنهم بالجنة                                  |
| 799 | * فضل أهل بيت النبي ﷺ (زوجاته وقرابته)                                                |
| 499 | <i>عهید</i>                                                                           |
|     | المراد بأهل بيته ﷺ في ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ |
| 499 | ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُورُ تَطْهِ يرًا ﴾                                              |
| 4.4 | معنى الآية الكريمة وبعض ما فيها من اللطائف الدالة على فضلهم                           |
| ٣٠٢ | الآية تعليل لما تضمنته الآيات السابقة من الأوامر والنواهي                             |
| ٣٠٣ | معنى الرجس                                                                            |
| ۲۰٤ | من فوائد هذه الآية ولطائفها الدالة على فضل أهل البيت                                  |
| ۲۰٤ | الاعتناء بشأن بأهل البيت                                                              |
| ٣٠٤ | ثلاث دلالات شريفات في قوله تعالى ﴿ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾                                 |
|     |                                                                                       |

| ص ) | الموضــــوع                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۰۳ | دلالة إسناد الأفعال في هذه الآية إلى الله تعالى                                               |
| ٣٠٥ | إفادة الآية أن التشريف هو من أجل النبي ﷺ وببركة الانتساب إليه                                 |
|     | بعض ما روي في هذه الآية من الروايات الدالة على فضل أهل الكساء،                                |
| 4.7 | وفضل زوجاته رضي الله عنهن، وفضل أهل بيته عامة                                                 |
| ٣١١ | * ما جاء في فضل فقراء الصحابة وضعفائهم رضي الله عنهم                                          |
|     | معنى الآيات الكريمات المذكورة، وبعض ما فيها المعاني الدالة على                                |
|     | فضل فقراء الصحابة وضعفائهم ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ        |
|     | وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَـهُۥ ﴾ و ﴿ وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم |
| 717 | بِٱلْفَدُوةِ وَٱلْعَشِيِّ ﴾                                                                   |
| 717 | بيان الآيات أن هؤلاء الفقراء والضعفاء هم أولى بمجالسته ﷺ                                      |
|     | مدح الآيات لهم بالإخلاص وشدة الإقبال على الله وقوة إيمانهم رغم                                |
| 717 | ما يلقونه                                                                                     |
| 717 | معنى الشكر في الآية ووصف الله تعالى لهم به                                                    |
| 414 | بيان ابن كثير والطاهر بن عاشور لمعنى الآيات                                                   |
| 418 | بعض ما روي في سبب نزول هذه الآيات الكريهات، وتسمية مَن نزلت فيهم                              |
| ٣١٧ | * ما جاء في فضل بني حارثة وبني سَلِمة الأنصاريين رضي الله عنهم                                |
| ٣١٧ | تمهيد في سبب نزول الآية : ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلًا ﴾                 |
| ٣١٨ | معنى الآية وما فيها من المعاني الدالة على فضل هذين الحيّين من الأنصار                         |
| ۳۱۸ | معنى الهم والفشل والمراد بهما في الآية                                                        |
| ٣٢٠ | ثلاثة فوائد وإشارات في قوله تعالى ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَا ﴾                                  |

| ( ص | الموضــــوع                                                                     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 771 | دفع الجزع ونحوه بالتوكل على الله                                                |
| 771 | فرح الأنصار بهذه الآية وبعض ما ورد في ذلك                                       |
| 477 | ظاهر الآية غضٌّ منهم، وآخرها غايةُ الشرف لهم                                    |
| 474 | * ما جاء في الثناء على أهل قُبّاء رضي الله عنهم                                 |
| 474 | تمهــيد                                                                         |
| 475 | بيان ثناء الآية على أهل قُبَاء: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَـ رُوا ﴾ |
| 440 | ثلاثة أوصاف كريمات لهم في الآية                                                 |
| 770 | بعض ما روي في الثناء على أهل قباء                                               |
| 444 | * فضل من أسلم من أهل الكتاب من أصحاب رسول الله ﷺ                                |
| 777 | تمهيد في نزول الآيات ونظمها مع ما قبلها ﴿ لَيْسُواْ سَوَآءَ ﴾ الآيات            |
| ٣٢٨ | سبب نزول هذه الآيات، وبيان مَنْ نزلت فيهم                                       |
| ٣٣. | في ظلال هذه الآيات الكريمات ودلالاتها على فضل هؤلاء الأصحاب                     |
| ٣٣. | نفيُ المساواة في ﴿ لَيْسُواْ سَوَآءَ ﴾ نفي للمشاركة في أصل الاتصاف              |
| ٣٣. | وصفهم الله بأوصاف هي قمة أوصاف أهل الصلاح                                       |
| 441 | دلالة الوصف بالجملة الاسمية في ﴿ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾                           |
| 441 | ثمرة اشتغالهم بتلاوة الآيات والقيام والخشوع                                     |
| ۲۳۱ | السر في كونهم أمة لا تزال قائمة                                                 |
| 444 | دلالة وصفهم بالإيمان بالله واليوم الآخر                                         |
| 441 | عدم اقتصار نفعهم على أنفسهم                                                     |
| 777 | مسارعتهم في الخيرات ودلالتها                                                    |

| ص ک  | الموضــــوع                                                                                 |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٣  | وصفهم الله بالصلاح في مقابل قول اليهود: ما آمن بمحمد إلا شرارنا                             |
| ٣٣٣  | علاقة الآية بقوله تعالى ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ﴾         |
| ٤ ٣٣ | تعليق                                                                                       |
| 44.5 | بعض ما روي في فضل من آمن برسول الله ﷺ من أهل الكتاب                                         |
| 770  | الفصل الخامس: في ظلال آيات الثناء على أفراد من الصحابة                                      |
| ***  | * ما جاء في فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه                                                 |
| ٣٣٨  | أولاً: الكلام على آيات سورة التوبة ﴿ إِلَّا نَنْصُرُوهُ فَقَـَدْ نَصَـَرَهُ ٱللَّهُ ﴾ الآية |
| ٣٣٨  | تمهـــيد                                                                                    |
| 449  | معنى الآية وبعض دلالاتها على فضل أبي بكر الصديق                                             |
| 449  | المعنى العام للآية                                                                          |
| ٣٤.  | ﴿ ثَانِكَ ٱثْنَيْنِ ﴾ خصوصية في معرض التعظيم وأقوال العلماء في دلالاتها                     |
| 481  | أبو بكر ثاني اثنين في أكثر المناصب                                                          |
| 481  | ﴿ إِذْ هُمَا فِي ٱلْعَارِ ﴾ مشاركة في شدة عظيمة                                             |
| 454  | ثبوت صحبة أبي بكر بنص القرآن، وحيازته أعلى مقامات الصحبة                                    |
| 454  | حكم إنكار صحبة أبي بكر الصديق                                                               |
|      | حزن أبي بكر كان إشفاقاً على النبي ﷺ ، والرد على من انتقص أبا بكر                            |
| 454  | بالحزن في هذا الموقف                                                                        |
| 454  | عناية النبي ﷺ بأبي بكر                                                                      |
| 455  | تفرد أبي بكر بمعية خاصة ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾                                           |
| 488  | استدلال عمر بهذه الآية على أن أبا بكر أولى بالخلافة بعد رسول الله ﷺ<br>ر                    |

| ( ص | الموضــــوع                                                                              |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ثانيـاً: الـكلام عـلى آيــة ســورة النــور ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ الْفَضْـلِ مِنكُرْ |
| 450 | وَٱلسَّعَةِ ﴾                                                                            |
| 780 | تمهيد في نزولها في حق أبي بكر الصديق                                                     |
| 451 | ما ورد في سبب نزولها                                                                     |
| 34  | معنى هذه الآية الكريمة، ودلالاتها على فضل أبي بكر الصديق                                 |
| 457 | أو لا ً: معنى الآية الكريمة                                                              |
| ٣٤٨ | تناول توجيه الآية الأمة إلى يوم القيامة                                                  |
| ٣٤٨ | ثانياً: من دلالات الآية على فضل أبي بكر الصديق                                           |
| ٣٤٨ | نزول الآية في حقه متلطفة في توجيهه لئلا ينزل عن رتبة الكمال                              |
| ٣٤٨ | دلالات في ﴿ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ ﴾ ووعده تعالى بالمغفرة                                    |
| ٣٤٨ | التكنية عنه بضمير الجمع في أولو                                                          |
| 489 | أبو بكر ثاني اثنين في جميع الأخلاق حتى العفو والصفح                                      |
| 459 | مسطح بن أثاثة لم تسقط عنه فضيلة الهجرة                                                   |
| ٣٥٠ | ثالثاً: الكلام على آيات سورة الليل: ﴿ وَسَيُجَنَّبُمُ الْأَنْقَى ﴾ الآيات                |
| ٣0٠ | تمهيد                                                                                    |
| ٣0٠ | معنى الآيات الكريمات ونصوص العلماء في نزولها في أبي بكر الصديق                           |
| ٣٥١ | عدم اختلاف العلماء في أن المراد بالأتقى في الآية أبو بكر الصديق                          |
| ٣٥١ | قول ابن كثير في الآية بين عموم لفظها وخصوص سببها                                         |
| 401 | بعض ما في الآيات من فضائل لأبي بكر الصديق                                                |
| 404 | * ما جاء في فضل عثمان بن عفان رضي الله عنه                                               |
|     |                                                                                          |

| ص          | الموضـــــوع                                                                              |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | أولاً: الكلام على آية سورة النحل: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾                |
| 404        | ودلالاتها على فضائل لعثمان                                                                |
| 408        | أقوال العلماء في المراد بهذا المثل المضروب                                                |
| 408        | ما صح في سبب نزول هذه الآية                                                               |
| 807        | ما اشتملت عليه الآية من مناقب لعثمان بناء على ما صح في سبب نزولها                         |
| 807        | ثانياً: الكلام على آية سورة الزمر: ﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ ﴾              |
| 807        | ما ورد في نزول الآية في حق عثمان بن عفان                                                  |
| <b>707</b> | معنى الآية الكريمة                                                                        |
| <b>707</b> | تحلية أبي نعيم لعثمان بن عفان                                                             |
| 409        | * ما جاء في فضل عمار بن ياسر رضي الله عنهما                                               |
| 409        | أولاً: معنى الآية الكريمة ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ، مُطْمَئِنُّ إِا لَإِيمَانِ ﴾ |
| ٣٦.        | ثانياً: ما جاء في سبب نزول الآية                                                          |
| 771        | ثالثاً: دلالة الآية على فضل عمار بن ياسر                                                  |
| 771        | إشارة الآية إلى امتلاء عمار إيماناً                                                       |
| 771        | نزول الآية في حقه عناية به                                                                |
| 771        | حكم الإكراه على الأقوال، ومواقف أخرى للصحابة                                              |
| 777        | رابعاً: ملحق ببعض ما ورد في السنة في فضل عمار بن ياسر                                     |
| 478        | تعليق                                                                                     |
| 770        | * ما جاء في فضل عبد الله ابن أم مكتوم رضي الله عنه                                        |
| 470        | تمهيد في سبب نزول الآيات ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّ ﴾ ومغزاها                                     |

| ص   | الموضــــوع                                                                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 417 | فضائل لابن أم مكتوم في هذه الآيات                                           |
| 411 | عتاب في حقه نزل به قرآن يتلي                                                |
| 417 | وصف القرآن له بالتلهف إلى طلب العلم والخشية                                 |
| 417 | نبذة تعريفية بابن أم مكتوم                                                  |
| 411 | من مناقبه نزول التصريح بسقوط الجهاد والعذر فيه لأولي الضرر بسببه            |
| ٣٦٨ | كلهات في توضيح عتاب الله تعالى لرسوله ﷺ في هذه الآيات                       |
| ٣٦٨ | سبب هذا العتاب الكريم ومناسبته لمقام النبي ﷺ                                |
| 479 | تعظيم شأن فقراء وضعفاء المؤمنين ورعاية عدم كسر قلوبهم وتطييب خاطرهم         |
| 479 | بيان القاضي عياض رحمه الله للعتاب في الآيات                                 |
| ٣٧٠ | تلطف أسلوب العتاب للنبي عليه                                                |
| ٣٧١ | * ما جاء في فضل صهيب بن سنان الرومي رضي الله عنه                            |
|     | تمهيد في: المعنى العام لقوله تعالى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ﴾ |
| ٣٧١ | وأغراض نزول الآية                                                           |
| ٣٧٢ | في ظلال هذه الآية الكريمة ودلالاتها                                         |
| ٣٧٢ | معنى يشري وما فيه من الدلالة                                                |
| ٣٧٢ | أقوال العلماء في سبب نزول الآية ومن نزلت فيه                                |
| ٣٧٣ | الروايات الدالة على نزولها في حق صهيب                                       |
| ٣٧٥ | دلالة الآية بين عموم لفظها وخصوص سببها                                      |
| ٣٧٦ | البشارة دليل العناية                                                        |
| 877 | صهيب سابق الروم إلى الجنة<br>ر                                              |

| ص     | الموضــــوع                                                                                      |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٧   | * ما جاء في فضل زيد بن حارثة رضي الله تعالى عنه                                                  |
| ٣٧٧   | تمه_يد                                                                                           |
| ٣٧٨   | ما يتعلق بفضل زيد بن ثابت في الآية ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنَّعَمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ﴾      |
|       | دلالة التنويـه بالنعمة التي أنعـم الله بها على زيد والنعمـة التي أنعم بها                        |
| ٣٧٨   | رسول الله ﷺ عليه                                                                                 |
| ٣٧٨   | اختصاص زيد بن ثابت بخصيصة تسميته دون بقية الصحابة في القرآن الكريم                               |
| 419   | ما يتعلق بنزول الآية لإبطال التّبنّي                                                             |
| 419   | حكمة نزول الآية الكريمة                                                                          |
| 419   | بيان المراد بقوله تعالى: ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾                        |
| 471   | * ما جاء في فضل ضَمرة بن جُندب رضي الله عنه                                                      |
|       | ما جاء في سبب نزول الآية ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴾ |
| 471   | وهو دال على فضل من نزلت فيه                                                                      |
| ٣٨٢   | دلالة الآية على فضل ضمرة بن جندب                                                                 |
| ٣٨٢   | شهادة وبشارة لضمرة في هذه الآية                                                                  |
| ٣٨٢   | الآية بين عموم لفظها وخصوص سببها                                                                 |
| ٣٨٣   | * ما جاء في فضل زَيد بن أَرقم رضي الله عنه                                                       |
|       | ما ورد في سبب نزول الآيات المذكورة ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ ﴾ و﴿ هُمُ                     |
| 317   | ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُوا ﴾                                                            |
| ٣٨٥   | دلالة الآيات على فضل زيد بن أرقم                                                                 |
| ( ۳۸۵ | نزول الآيات دفاعاً عن زيد وتفريجاً عنه من دلالات العناية به                                      |

| ص   | الموضوع                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٥ | فضح المنافقين كان بسببه                                                 |
| ٣٨٥ | نبذة تعريفية بزيد بن أرقم                                               |
| ٣٨٧ | * ما جاء في فضل أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها                   |
| ٣٨٧ | تمهيد في تعدد فضائل السيدة عائشة                                        |
| ٣٨٨ | منهج تناول الآيات الواردة                                               |
| ٣٨٨ | أولاً: نزول القرآن بمدحها وبراءتها مما نُسِب إليها من الإفك             |
| 49. | خلاصة قصة الإفك                                                         |
|     | بعض ما في الآيات الواردة من القواطع والفوائد واللطائف الدالة على        |
| 497 | فضل السيدة عائشة                                                        |
| 497 | تشريف الله تعالى لها بإنزاله في شأن تبرئتها قرآناً يتلى إلى يوم القيامة |
| 497 | تبشير ابن عباس للسيدة عائشة                                             |
| 497 | كلمات باقيات خالدات للإمام الزمخشري                                     |
| ٣٩٣ | ترتب خير عظيم على هذه الحادثة في ﴿ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُم ﴾      |
| ۳۹۳ | ثلاثة أوصاف كريمات في الآيات لأم المؤمنين عائشة                         |
| 490 | حكم من سب السيدة عائشة وغيرها من أمهات المؤمنين                         |
| 497 | وصفها وأمهات المؤمنين بالطيبات ودلالة ذلك                               |
| 499 | تبرئة صفوان بن المعطل وتكريمه في الآيات                                 |
| 499 | وعدالله الصديقة وصفوان بالمغفرة والرزق الكريم                           |
|     | دلالـة تنزيـه الله تعـالي نفسـه في معـرض الدفـاع عنهـا وعـن عـرض        |
| ٤٠٠ | رسول الله ﷺ<br>ر                                                        |

| ص     | الموضـــــوع                                                                       |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠١   | جاء الدفاع عنها أشد ما يكون الدفاع و(فيه اثنا عشر بنداً)                           |
| १•٦   | تعلیق علی ما سبق                                                                   |
| १•٦   | كلمة جامعة للإمام الزمخشري                                                         |
| ٤٠٧   | وأخيراً: جبر الله تعالى قلب الصديق وزوجته وفضيلة أخرى للسيدة عائشة                 |
| ٤٠٨   | ثانياً: النصُّ على أنها أهل للنبي ﷺ في ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾           |
| ٤٠٨   | تمهيد في المراد بـ (أهلك) في الآية وأنه بيت عائشة عند الجمهور                      |
| ٤٠٩   | دلالة الآية الواردة على فضل السيدة عائشة                                           |
| ٤٠٩   | الإشارة إلى أنها من أهله ﷺ وما يستتبع ذلك من المحاسن                               |
| ٤٠٩   | التنويه بشأن عائشة خاصة                                                            |
|       | بيان الإمام الرازي لما يستتبع الوصف بكونها من أهله ﷺ وانسحابه                      |
| ٤٠٩   | على بقية الزوجات                                                                   |
| ٤١٠   | ثالثاً: بركتها رضي الله عنها وتعدد فضائلها                                         |
| ٤١٠   | تمهيد في التيسير بشرع التيمم، وأنه كان بسببها وتعدد بركاتها                        |
| ٤١٢   | ما جاء في سبب نزول الآية المذكورة مما يبين بركة السيدة عائشة                       |
|       | بيان الحافظ ابن حجر لمعنى قول أسيد بن حضير: ما هي بأول بركتكم                      |
| ٤١٤   | يا آل أبي بكر                                                                      |
| ٤١٥   | * ما جاء في فضل أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها                             |
|       | أولاً: الكلام على الآية الأولى الواردة في فضلها ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيَّدٌ مِّنْهَا |
| ( ۱۱۲ | وَطَرًا زَوَّجْنَنَكُهَا ﴾                                                         |

| ص   | الموضــــوع                                                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | تفرد السيدة زينب بمنقبة تزويج الله تعالى لها برسوله ﷺ بنص القرآن                               |
| ٤١٦ | وما فيها من الفضائل                                                                            |
|     | ثانياً: الكلام على الآية الثانية ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ |
| ٤١٧ | وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا ﴾                                                                         |
| ٤١٧ | شهادة الله لها بتحققها بالإيهان                                                                |
| ٤١٧ | ما جاء في سبب نزول هذه الآية                                                                   |
| ٤١٥ | الآية بين عموم لفظها وخصوص سببها                                                               |
| ٤١٩ | بعض فضائل السيدة زينب بنت جحش                                                                  |
| ٤٢١ | * ما جاء في فضل رجل وامرأة من الأنصار                                                          |
|     | تمهيد في مدح الآية ﴿ وَيُؤْتِرُونَ عَلَىٰٓ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ ﴾         |
| ٤٢١ | للأنصار عامة ولأقوام منهم خاصة                                                                 |
| 277 | معنى الآية الكريمة                                                                             |
|     | ما روي في سبب نزول هذه الآية الكريم، وهو دال على فضل من نزلت                                   |
| ٤٢٣ | بسبنهم                                                                                         |
| 575 | القول في تعيين من نزلت الآية بسببهما (هذا الرجل وهذه المرأة)                                   |
| ٤٢٧ | الخاتمـــة                                                                                     |
| ٤٣١ | فهرس المصادر والمراجع                                                                          |
| ٤٥٣ | الفهارس العامة للكتاب                                                                          |
| ٤٥٥ | الفهرس التفصيلي بالموضوعات والإشارة إلى أهم الفوائد والدلالات                                  |
|     | <b>♦</b>                                                                                       |



# فهرس الآيات القرآنية الواردة في الكتاب في فضائل الصحابة وما يجري مجراها (١)

# سورة البقرة

- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَـَرَىٰ وَٱلصَّـٰدِئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِـلَ صَـٰدِحًا ﴾ الآية [٦٢] (ص ٨٧)
  - ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِۦٓ أُوْلَتِكِ يُؤْمِنُونَ بِهِۦ﴾ الآية [١٢١] (ص٧٧)
- ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْشُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ الآية [١٤٣] (ص ١٠٩،
  - ﴿ وَأَتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِنْزِهِ عَمَ مُصَلِّي ﴾ الآية [١٢٥] (ص ٧٩)
  - ﴿ أَلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ ﴾ الآية [١٤٦] (ص ٧٧)
    - ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ الآية [١٨٧] (ص ٨٤)
  - ﴿ وَكُنُواْ وَأَشْرَبُواْ حَتَّى يَلَبِّينَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ ﴾ الآية [١٨٧] (ص ٨٤)
- ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفَ مُا بِٱلْعِبَادِ ﴾ الآية [۲۰۷] (ص ۷۱، ۷۱)
- ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرًا بِهِ ع ﴾ الآية [٢١٧] (ص ٥٦)

(۱) الآيات التي تجري مجرى الفضائل هي آيات العناية، ونحوها كالتي نزلت بسبب سؤال أحد منهم أو قبول عذره والعفو عنه أو إجابة لطلبه أو دعائه أو موافقة لرغبته أو قوله مما يدل أو يشعر بالفضيلة لا مطلق ما نزل بسبب. والقاعدة أن أذكر الآيات في جميع مواطنها في الكتاب كله، إلا في المبحث المخصص لشرحها و تفصليها فأذكرها في الموطن الأول فيه فقط، وذلك لتعدد تكرارها فيه وتقسيمها إلى جمل ومقاطع عدة، عدا ما يتعلق بآيات الإفك.

- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ﴾ الآية [۲۱۸] (ص ٥٦)
  - ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَآ إِنَّمُّ كَبِيرٌ ﴾ الآية [٢١٩] (ص٨٠)
- ﴿ لِلْفُ قَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِ ﴾ الآية [٢٧٣] (ص ٥٩)
- ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِأَللَّهِ وَمَلَتَهِ كَنِهِ وَكُنْبُو وَرُسُلِهِ عَ ﴾ الآية [ ٢٨٥] (ص ٤٦، ١٣١)

# سورة آل عمران

- ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِشَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّأَ فِئَةٌ ثُقَنتِلُ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ ﴾ الآية [17] (ص ١٦٥، ١٧١)
- ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ الآية [71] (ص 77، 779)
- ﴿ كُنتُمَّ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ الآية [١١٠] (ص ٣٨، ١١٦، ١١٧، ١١٩، ١٢٥)
- ﴿ لَيْسُوا سَوَآءٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةُ قَآبِهَةُ يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَآة ٱلْتَلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ الآيات [١١٣ ١١٥] (ص ٧٣، ٣٢٧)
- ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ الآية [١٢١] (ص ٥٠، ٣١٧، ٢٠٥)
- ﴿إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفَشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُّهُما وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ الآية [٢٢٧] (ص ٢٥، ٣١٧)
- ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ فَأَتَقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ نَشُكُرُونَ ﴾ الآية [١٢٣] (ص

- ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكُفِيكُمُ أَن يُمِذَكُمْ رَبُّكُم بِثَلَثَةِ ءَالَنفِ مِّنَ ٱلْمَلَتَمِكَةِ مُعْزَلِينَ ﴾ الآية [١٢٤] (ص ١٦٩)
- ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرُحُ ﴾ الآيات [ ١٣٩ ١٤٠] (ص ٥١)
- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسَّتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَغْضِ مَا كَسَبُواً ۗ وَلَقَدْ عَفَاٱللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ الآية [٥٥٠] (ص٥٠)
- ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَبِي قَنتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ الآيات [١٤٦: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَبِي ِ اللهِ اللهِ ﴾ الآيات [١٤٨:
- ﴿ فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلأَمْرِ ﴾ الآية [٥٥] (ص ٤٣)
- ﴿ وَمَاۤ أَصَكِبَكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجُمَعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَلِيعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَلِيعْلَمَ ٱلَّذِينَ ﴾ الآية [ ١٦٦ ١٦٦] (ص ٥١)
- - ﴿ يَسَتَنْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ ﴾ الآية [١٧١] (ص ٢٣٧)
- ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَآأَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾ الآيات [١٧٢: ١٧٤] (ص
- ﴿ فَٱسۡتَجَابَ لَهُمۡ رَبُّهُمۡ أَنِي لَاۤ أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى ۖ بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ ﴾ الآية [١٩٥] (ص ٢٢، ٦٩)
- ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِم خَلشِعِينَ لِلَّهِ ﴾ الآية [١٩٩] (ص ٧٤، ٣٣٣)

#### سورة النساء

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَدَّرُبُوا ٱلصَّكَوْةَ وَأَنتُدُ سُكَرَىٰ ﴾ الآية [٤٣] (ص ٨٠)
- ﴿ وَمَا لَكُورَ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ ﴾ الآية [٧٥] (ص ٦٠)
- ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَلَى الضَّرَدِ وَالْجَهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْخُسْنَى ﴾ الآيات فَضَّلَ اللهُ الْمُخْهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْخُسْنَى ﴾ الآيات ٥ ٩ وا (ص ١٧٧، ١٧٨)
- ﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِمِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنُكُمْ ۖ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآيات [٩٩-٩٧] (ص ٢٠)
- ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَمًا كَتِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَخْرُجُ مِنَ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلْمُوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ الآية [١٠٠] (ص ٧٨، ٣٨١)
- ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ مَا تَوَلَّى ﴾ الآية [١١٥] (ص ٤٦)
- ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ الآية [١٦٢] (ص ٧٤)

#### سورة المائدة

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوَةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى ٱلصَّلَوَةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِق ﴾ الآية [٦] (ص ٢٩، ٢٩)
- ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ الآية [٥٥: ٥٦] (ص ٤٧) ١٥١)
- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ الآية [٥٤] (ص ٧٥، ٧٥)

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَوَالَّذِينَ أَشْرَكُوا ۗ ﴿ الآية [٨٢] (ص ٨٦)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَتْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ مَ ثَقْلِحُونَ ﴾ الآية [٩٠] (ص ٨٠، ٨٣)

﴿ فَهَلَّ أَنُّهُمْ مُنَّهُونَ ﴾ الآية [٩١] (ص ٨٠)

# سورة الأنعام

- ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓ اللِّي رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِنُّ وَلَا شَفِيعُ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ \* الآيات [٥٠- يَنَّقُونَ ﴿ وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ
  - ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِنَا فَقُلُ سَلَامٌ عَلَيَّكُمٌّ ﴾ الآية [٥٤] (ص ٧٨)
- ﴿ أُومَنَ كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ عِنَ النَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ فِ ٱلظُّلُمَاتِ ﴾ الآية [۱۲۲] (ص ۷۷)

# سورة الأنفال

- ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِّ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِّ ﴾ الآية [١] (ص ٨٣)
- ﴿ كُمَا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ يَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبِقَامِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ﴾ الآية [٥] (ص ٤٨)
- ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُرْدِفِين ﴾ الآبات [٩-٨] (ص ٤٨، ١٧٠)
- ﴿ إِذْ يُعَيْشِيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً مِّنَّهُ وَيُرْزِلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءَ ﴾ الآية [١١] (ص ١٧٠)
- ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَتِهِ كَتِي مَعَكُمْ فَثَبِتُواْ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ ﴾ الآية [١٢] (ص ١٦٩، ١٧١)
  - ﴿ وَلِينَهُ إِلَّهُ مِّنِينَ مِنْهُ بَلاَّةً حَسَنًا ﴾ الآية [١٧] (ص ١٦٩)
- ﴿ وَٱعْلَمُوٓ اَ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ. وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّبَى وَٱلْمَسَكَحِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ [٤١] (ص ٦٧)

- ﴿إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمْعَانِ ﴾ الآية [٤١] (ص ١٦٥)
- ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمْ فِي آَعَيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِلْكُمْ فِي آَعَيُنِهِمْ ﴾ الآية [٤٤] (ص ١٧١)
- ﴿ وَإِن يُرِيدُوۤا أَن يَخۡدَعُوكَ فَإِنَ حَسۡبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِى آَيَدُكَ بِنَصۡرِهِ وَبِٱلۡمُؤۡمِنِينَ ﴾ الآية [٦٢] (ص ٦٤، ٩٨)
  - ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية [٦٤] (ص ٩٨، ٩٨)
    - ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَن بِرُونَ يَغْلِبُواْ مِأْنَكَيْنِ ﴾ الآية [70] (ص ١٤٥)
  - ﴿ لَّوْلَا كِنْتُ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا آخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ الآية [٦٨] (ص ٤٩)
- ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوٓاْ أُوْلَـٰتَهِكَ هُمُ ٱلۡمُوۡمِنُونَ حَقًا ﴾ الآية [٧٤] (ص ٦٤)
  - ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُولَتِكَ مِنكُونِ ﴾ الآية [٧٥] (ص ٦٣)

## سورة التوبة

- ﴿ أَجَعَلَمُ مِنَايَةَ اَلْحَاجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كُمَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَوُرُنَ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (١) اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَلِمُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (١) اللَّهِ بِأَمْوَلِمُ وَأَنفُسِمٍ مَ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْفَآمِرُونَ ﴾ الآيات وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَلِمُ وَأَنفُسِمٍ مَ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْفَآمِرُونَ ﴾ الآيات [19] (ص ٦٣)
- ﴿ إِلَّا نَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ اَثَنَيْنِ ﴾ الآية [٤٠] (ص ٧٥، ٣٣٧)
- ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ الآية [٤٣] (ص ٢٧٣)

- ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ آوَلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ الآية [۷۱] (ص ۱۵۸)
- ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِرُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجَدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ ﴾ الآية [٧٩] (ص ٨١، ٨٢)
- ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُۥ جَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَتَهِكَ لَمُمُ الْمُفَلِحُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ، مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللَّهُ عَنَقُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا آتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ ﴾ الآيتان [٩١-٩٢] (ص ٢٥، ١٤٧، ٢٨٤)
- ﴿ وَٱلسَّنِيقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ الآية [١٠٠] (ص ٢٥، ١١٦، ٢٥٩)
- ﴿ لَا نَقَمَ فِيهِ أَبَدًا ۚ لَمَسْجِدُ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أَوَّلَ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّ رُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِ رِينَ ﴾ الآية [١٠٨] (ص ٣٢٣)
- ﴿إِنَّ اللَّهَ اُشِّتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾ الآيات [111-111] (ص ٤٤، ٣٧٢)
- ﴿ وَعَلَى ٱلثَلَنَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَىٰ إِذَا ضَافَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمْ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمْ ٱلْأَوْبُ أَنْفُسُهُمْ وَظُنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونُواْ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلنَّوَابُ أَنفُسُهُمْ وَظُنُواْ أَن لَا مَلْجَامِهُ اللَّهِ إِلَا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونُواْ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلنَّوَابُ أَنْفُسُهُمْ لَا يَد [١١٨] (ص ٤٢، ١٤٩)
- ﴿ لَّقَد تَّابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّهِي وَٱلْمُهَنجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْفَسْرَةِ ﴾ الآية [۱۱۷] (ص ٤٢، ٥٥، ٢٥، ٢٥٩)
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلَدِقِينَ ﴾ الآية [١١٩] (ص ٤٢، الله عَمَا الصَّلَدِقِينَ ﴾ الآية [٢١٩] (ص ٤٢،

- ﴿ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنَّ حَوِّلْهُ مِينَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ ﴾ الآيات [١٢٠ : ١٢١] (ص ٢٧٤ ، ٢٧٥)
- ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُّ وَلَا مَغْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُون مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْصُّفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُ مِبِهِ عَمَلُ صَلِحٌ ﴾ الآيات [١٢٠: ١٢٠] (ص ٢٧٠)
- ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمُ لِيَجْزِيهُمُ و ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْيِعُ مَلُونَ ﴾ الآية [١٢١] (ص ٢٧٨، ٢٨٨)

# سورة الحجر

﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية [٨٨] (ص ٥٧)

### سورة النحل

- ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَكُواْ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَاظُلِمُواْ لَنُبِّوِّ ثَنَّهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ الآية [٤١] (ص ٦١)
- ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَى مَوْلَكُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لُهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطِ مَوْلَكُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لُهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطِ مَوْلَكُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لَهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطِ مَنْ مَنْ مَثْمَتَ عَيْمِ ﴾ الآية [٧٦] (ص ٨١ ، ٣٥٣)
- ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكِّرِهَ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَنِ ﴾ الآية [ ١٠٦] (ص ٧٧ ، ٣٥٩)
- ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُوٓاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ الآية [١١٠] (ص ٦٣)

### سورة الكهف

﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴿ ﴾ الآية [٢٨] (ص ٥٩، ٥١١)

# سورة الأنبياء

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أَوْلَتِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ الآيات [١٠١: ١٠١] (ص ١٤٦، ١٤٢)

### سورة الحج

- ﴿ هَلَانِ خَصْمَانِ ٱخْلَصَهُمُواْ فِي رَبِّهِمٌّ ﴾ الآيات [١٩: ٢٢] (ص ٦٦، ١٧٢، ٢٩٥)
- ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَا مَلُونَ إِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ الآيات [٣٩: ٤٠] (ص ٢١، ٢٢)
- ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّكَلَةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَلَةَ ﴾ الآية [٤١] (ص ٦٢)
- ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوٓاْ أَوْ مَا ثُواْلِكَ رُزُقَنَّهُ مُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَاً ﴾ ﴿ وَٱلَّذِينَ هَا مِنْ أَلِلَّهُ رِزْقًا حَسَنَاً ﴾ الآيات [٥٠: ٥٩] (ص ٦٢)
- ﴿ وَجَلِهِ دُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ۚ هُو ٱجْتَبَكُمُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجَ مِلَّهَ أَبِيكُمْ إِرَاهِ عَلَى عَلَيْكُمْ فَوَ ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجَ مِلَّهَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِي مَ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ الآية [٧٨] (ص ٥٤)

### سورة النور

- ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُورٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمُّ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُورٌ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُم مَّا الَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُورٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمُّ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُورٌ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُم مَّا الَّذِينَ الْإِنْدِ ﴾ الآيات [11: ٢٠] (ص ٣٨٩، ٣٨٩)
- ﴿ لَوَلآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيرًا وَقَالُواْ هَلَآ إِفْكُ مُّبِينٌ ﴾ الآية [١٢] (ص ٢٠٤، ٤٠٤).
- ﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُۥ بِٱلْسِنَتِكُرُ وَتَقُولُونَ بِأَفَواهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِۦعِلْمُ وَتَحْسَبُونَهُ. هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيُهُ ﴾ الآية [١٥] (ص ٤٠٤)
- ﴿ وَلَوْلَاۤ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن تَتَكَلَّمَ بِهَذَا شُبْحَننَكَ هَذَا بُهْتَن عَظِيمٌ ﴾ الآية [١٦] (ص ٨٣ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠)

- ﴿ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِمِةَ أَبَدًا إِن كُنُّمُ مُّؤْمِنِينَ ﴾ [١٧] (ص ٣٩٥، ٣٩٦، ٤٠٥)
- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمَمُّ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنَيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ الله [19] (ص ٤٠٥)-
  - ﴿ وَلُولَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، وَأَنَّ ٱللَّهَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ الآية [٢٠] (ص ٤٠٥)
- ﴿ يَآأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُورَتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَنِّعْ خُطُورَتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُۥ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ
  وَالْمُنكَرُّ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُۥ مَا زَكَى مِنكُم مِّن أَحَدٍ أَبَدًا وَلَاكِنَّ اللَّهَ يُعَزَّقِ مَن يَشَآءُ ﴾
  الآيات [٢٦: ٢٦] (ص ٣٩١ ، ٥٠٥)
- ﴿ وَلِا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱلْقُرْبَى ﴾ الآية [٢٢] (ص ٧٥، ٣٣٧، وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَرْبَى ﴾ الآية [٢٢] (ص ٧٥، ٣٣٧، ٥٥)
- ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَنْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لُعِنُواْ فِٱلدُّنْ اَوَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ اللَّية [٢٣] (ص ٢٩٤)، ٢٠٥)
- ﴿ اَلْخَبِيثَتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَالطَّيِبَانُ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبَوَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَكِيكَ مُرَّعُونَ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبَانَ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبَانَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَكِيكَ مُرَّعُونَ لِلْمُاتِينَ وَالْطَيِبَانَ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبَانَ الطَّيْبَاتِ أَوْلَالِينَ الْمُعَلِّمِينَ أَوْلَالِينَ الْمُعَلِيمُ اللَّهِ الْمَعَلَى اللَّهِ المَعَلَى اللَّهِ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهِ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهِ الْمُعَلِيمُ اللَّهِ الْمُعَلِيمُ اللَّهِ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ ا
  - ﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية [٥٥] (ص ٤١)

#### سورة الشعراء

- ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ أَلَذِى يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ أَنَقَلُبُكَ فِ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [٢١٧: ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [٢١٧: (ص ٣٩)
  - ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ﴾ الآية [٢٢٤] (ص٤٠)

#### سورة النمل

﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى ﴾ الآية [٥٩] (ص ٣٩)

#### سورة القصص

﴿ اللَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنْبَ مِن قَبْلِهِ عَهُم بِهِ عَيْوَمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# سورة لقمان

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمَّهُ وَهِنَا عَلَى وَهِنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ الآيات [١٤]: ٥٠] (ص ٨٢)

﴿ وَالَّتَهِ عَسِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَيَّ ﴾ الآية [١٥] (ص ٣٣٨)

### سورة الأحزاب

- ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلِي بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمُّ وَأَزْوَجُهُ، أُمُّهَا أَهُمَ الآية [٦] (ص ٦٨)
- ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ. ﴾ الآية [٢٢] (ص٥٣٥، ٢١٠)
- ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَعْبَهُ, وَمِنْهُم مَّن يَننَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ بَنْدِيلًا ﴾ الآية [٢٣] (ص ٢٠١،٥٠)
- ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِأَزْوَكِهِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْك ﴾ الآيات [۲۸] (ص ۲۸، ۲۸)
  - ﴿ يَنِسَآهَ ٱلنِّبِيِّ لَسَّتُنَّ كَأَحَدِمِّنَ ٱلنِّسَآء ۚ ﴾ الآية [٣٢] (ص ٦٧)
- ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ الآية [٣٣] (ص ٢٩٩)
  - ﴿ وَأَذْكُرْ اللَّهِ عَايْتُكَى فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ الآية [٣٤] (ص٣٠٠)
  - ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية-[٣٥] (ص٧٠)
- ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ الآية [٣٦] (ص ٤١٥)

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ يِنَّهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾ الآية [٣٧] (ص ٧١، ٣٧٧، ٤١٥)

- ﴿ وَيَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُمْمِّنَ ٱللَّهِ فَضْلًا كَبِيرًا ﴾ الآية [٤٧] (ص ٤٥، ٧٧)
- ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَتَكُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٌ ﴾ الآية [٥٣] (ص ٨٠)
- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ الآية [٥٧] (ص ٤٧)
- ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمُّمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمُّمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَّانُهُ ﴾ الآية [٥٣] (ص ٧١)

### سورة الزمر

- ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَننِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ۗ ﴾ الآية [٩] (ص
  - ﴿ وَالَّذِينَ ٱجۡتَنَبُوا ٱلطَّنغُوتَ أَن يَعۡبُدُوهَا وَأَنابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلْشُرَىٰۚ فَلَشِّرْعِبَادِ ﴾ [١٧] (ص ٧٨)
- ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَنَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ الآية [٣٣] (ص ٧٦، ٧٦)

#### سورة الشورى

﴿ فُل لَّا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبِي ﴾ الآية [٢٣] (ص ٦٧)

#### سورة الأحقاف

﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِي ٓ إِسْرَهِ بِلَ عَلَى مِثْلِهِ وَفَا مَنَ وَاسْتَكُبْرَثُمُّ ﴾ الآية [١٠] (ص٧٧)

# سورة الفتح

- ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُّهِينَا ( ) لَيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ ﴾ الآيات [١: ٣] (ص ٢٤٨، ٢٤٩)
- ﴿ هُوَ الَّذِي ٓ أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓ الْإِيمَننَا مَّعَ إِيمَننِهِم ﴾ الآية [٤] (ص٥٥،

(YO.

- ﴿ لِللَّهِ خِلَالُمُومِينِ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتِ ﴾ الآية [٥] (ص ٢٥٠، ٢٥١)
- ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ الآية [١٠] (ص ٢٤١)
- ﴿ لَقَدُ رَضِى اللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ الآية [١٨] (ص ٥٥، ٢٤١، ١١٦)
- ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمُدَّى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغَ عَجَلَهُۥ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُّوْمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّوْمِنَتُ لَّمَ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطْتُوهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُم مَعَرَّهُ إِعَلَيْ عِلْمِ عِلْمِ لَمِ اللَّهُ فِي رَجْمَتِهِ، مَن يَشَآءٌ لَوْ تَنزَيْلُواْ لَعَذَبْنَا الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ لِيلَة إلى الله [70] (ص ٤٧، ٥٥)
- ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلذِيكَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْجَنِهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِبنَتُهُ, عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقُوىٰ وَكَانُوۤا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ الآية [٢٦] (ص ٢٤١،٥٤)
- ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآهُ بَيْنَهُمْ ﴾ الآية [٢٩] (ص ٣٩، ٩١،
- ﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الآية [٢٩] (ص

### سورة الحجرات

- ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ ﴾ الآيات [٢-٣] (ص ٤٣)
- ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوَ يُطِيعُكُمُ فِي كَثِيرِ مِّنَ ٱلْأَمْ يِلَعَنَّمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَرَبَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَالْقِصْيَانَ أُولَيْكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ [٧] (ص ٢٤، ١٦٦، ١٣١)
  - ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ إِنَبَا فَتَبَيَّنُوا ﴾ الآيات [٦-٨] (ص ١٣٨)

#### سورة الحديد

﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مِّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنْلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنْتُلُواْ وَعَنَا اللهِ اللهُ عَمْدُونَ خَبِيرٌ ﴾ [١٠] (ص ١١، ٢٨، ٣٤، وَقَنْتُلُواْ وَكُنْلُواْ وَكُنْلُواْ خَبِيرٌ ﴾ [١٠] (ص ٢١، ٢٨، ٣٤، ٤١)

#### سورة المجادلة

- ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اَللَّهِ ﴾ الآيات [١: ٤] (ص ٨٥)
- ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيَّ إِنَ اللَّهَ قَوِقٌ عَزِيزٌ اللَّهَ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآدَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ الآيات - [۲۱: ۲۲] (ص ٤١، ١٥٣، ١٧٣)

#### سورة الحشر

- ﴿ مَّاَ أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْنِى وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱبْنِ السَّيِيلِ ﴾ الآية [٧] (ص ٦٧)
- ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِهِمْ وَأَمُولِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَضُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَيَكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ أَنَّ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ الآية [٨-٩] (ص ٦٥، ٢٥)
- ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِـرْ لَنَـا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَـٰنِ ﴾ الآية [10] (ص ١٥٨،٤٧)

### سورة المنافقون

﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواْ ﴾ الآيات [٧-٨] (ص ٨٤، ٣٨٣)

# سورة التحريم

﴿ عَسَىٰ رَبُّهُ وإِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبُدِلُهُ وَأَزْوَجًا غَيْرًا مِنكُنَّ ﴾ الآية [٥] (ص٨٠)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ تُوبُوَّا إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُّوعًا عَسَىٰ رَبُّكُمُ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَأَيُّمُ اللَّهُ ٱلذَّيِّيَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ بَحَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلذَّيِّيَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ، ﴾ الآية [٨] (ص ١٠٣)

#### سورة عبس

﴿ عَبَسَ وَقُولَٰتَ إِنَّ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾ الآيات [١-١٠] (ص ٧٩، ٣٦٥)

#### سورة المطففين

﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴾ الآيات - [٢٩-٣٦] (ص٥٨)

### سورة الليل

﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى ﴿ ﴾ ٱلَّذِي يُؤَتِي مَالَهُۥ يَتَزَكَّى ﴾ الآيات [١٧-٢١] (ص ٧٦، ٣٣٧، ٣٣٠)





## فهرس بأعلام الصحابة المذكورين في الكتاب الذين ورد أنه نزلت فيهم آيات ثناء أو ما يجري مجرى الفضيلة (١)

| العَــلَـم            | الصفحة                                   |
|-----------------------|------------------------------------------|
| الأرقم بن أبي الأرقم  | ٧٨                                       |
| أسد بن عبيد القرظي    | 779                                      |
| أُسيد بن سعية القرظي  | 479,74                                   |
| أنس بن النضر الأنصاري | 7.0,7.3,7.0.7                            |
| بلال بن رباح          | ۸٥، ۱۲، ۸۷، ۱۳، ۱۳، ۲۷۳                  |
| ثابت بن قیس بن شماس   | £7£,££                                   |
| ثعلبة بن سعية         | 34, 672                                  |
| جبر مولى لقريش        | ٦١                                       |
| جعفر بن أبي طالب      | ٧٨                                       |
| الحسن بن علي          | ۲۲، ۱۹۲، ۲۹۲، ۲۳۰ ۳۰۷                    |
| الحسين بن علي         | ۳۰۷،۳۰٦،۲۹۱،۲۹۰،۲۳۰                      |
| حمزة بن عبد المطلب    | FF, VV, AV, TVI, TVI, T•T, 3•T, 6PT, FPT |
| خباب                  | ۸۵، ۱۲، ۱۳، ۱۳، ۲۷۳                      |
| رفاعة القرظي          | ٧٣                                       |
|                       |                                          |

(۱) سبق بيان المراد بعنوان الفهرس في فهرس الآيات السابق، فلينظر. ونزيد: سواء نزلت الآيات فيهم أو بسببهم خاصة أو نزلت فيهم أو بسببهم ضمن جماعة ولكن سموا فيها. ولم أصنع فهارس لجهاعات الصحابة، لأنه يكفى لمعرفة ذلك النظر في الفهرسين الإجمالي والتفصيلي للموضوعات، وقد ذكرت الجهاعات في الفصل الأول وخصصت لبعضهم الفصل الثالث والرابع من الكتاب.

| الصفحة                            | العَــلَـم                             |
|-----------------------------------|----------------------------------------|
| 3 • 7 ، 9 7 7                     | الزبير بن العوام                       |
| ٥٨، ١٨٤، ٥٨٣                      | زيد بن أرقم                            |
| ۲۷، ۳۷۷، ۱۵                       | زيد بن حارثة                           |
| 573                               | زيد بن سهل الأنصاري                    |
| ٧٨                                | سالم مولى أبي حذيفة                    |
| ۳۱، ۱۳                            | سعد بن أبي وقاص                        |
| 7.5                               | سعد بن معاذ                            |
| 7.7                               | سعید بن زید                            |
| ۲۸، ۲۸                            | سلمان الفارسي                          |
| ٨٤                                | صرمة بن قيس الأنصاري                   |
| <b>٣</b> ٩٩                       | صفوان بن المعطل                        |
| ۸۰، ۱۲، ۲۷، ۱۳، ۱۳، ۲۷۳، ۳۷۳، ۲۷۳ | صهيب بن سنان الرومي                    |
| ۱۸۳، ۲۸۳                          | ضمرة بن جندب                           |
| 7.7,3.7,7.7,7.7                   | طلحة بن عبيد الله                      |
| 108                               | عبادة بن الصامت                        |
| ۸۲                                | عبد الرحمن بن عوف                      |
| ۷۷، ۱۸۰، ۱۳۵۰ ۲۳۰                 | عبد الله ابن أم مكتوم                  |
| ٥٦                                | عبد الله بن جحش                        |
| 273                               | عبد الله رواحة                         |
| 77, 77, 37, 77, 877               | عبد الله بن سلام                       |
| 197                               | عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري<br>ر |

| الصفحة                              | العَسلَم                       |
|-------------------------------------|--------------------------------|
| 777                                 | عبد الله بن مسعود              |
| 77, 771, 771, 097, 797              | عُبيدة بن الحارث بن عبد المطلب |
| ۸۷، ۱۸، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۵۳، ۵۵۳، ۷۵۳     | عثهان بن عفان                  |
| ٧٨                                  | عثمان بن مظعون                 |
| 77, AV, 701, 7V1, TV1, • PT, 3PT,   | علي بن أبي طالب                |
| ۳۷۲، ۷۰۳، ۲۷۳                       |                                |
| ۸٥، ۱۲، ۷۷، ۸۷، ۱۳، ۱۳، ۱۳، ۱۳، ۲۷۳ | عمار بن ياسر                   |
| ۸۷، ۲۷، ۲۸، ۳۷۲                     | عمر بن الخطاب                  |
| ۱۲                                  | عياش مولى لقريش                |
| 73, 831, 017                        | كعب بن مالك                    |
| 73, 831                             | مرارة بن الربيع                |
| ۸۷، ۱۷۳، ۲۰۲، ۷۰۲                   | مصعب بن عُمير                  |
| 34, 672                             | النجاشي                        |
| 73, 831                             | هلال بن أمية                   |
| ٣٧٢                                 | ياسر والدعمار                  |
| ۸۳                                  | أحد الأنصار                    |
| AY                                  | رجل من الأنصار                 |
| 277                                 | رجل من الأنصار                 |
| 718                                 | رجل من هذيل                    |
| 718                                 | رجلان                          |
| ٤٠٣،٨٣                              | أبو أيوب الأنصاري              |

| الصفحة                                | العَــلَـم                          |
|---------------------------------------|-------------------------------------|
| ۵۷، ۲۷، ۸۷، ۳۷۱، ۲۲۹، ۸۳۳، ۳۳۳، ۳۶۳،  | أبو بكر الصديق                      |
| 3371,0371,7371,0071,107               |                                     |
| ٦١                                    | أبو جندل بن سهيل بن عمرو            |
| ٣٧٢                                   | أبو ذر                              |
| ٧٨                                    | أبو سلمة بن عبد الأسد               |
| 272                                   | أبو طلحة زيد بن سهل                 |
| १४०,१४६                               | أبو طلحة رجل من الأنصار             |
| ۱۷۶، ۳۷۲، ۱۷۶                         | أبو عبيدة بن الجراح                 |
|                                       | أبو عبيدة بن الحارث = عبيد          |
| 797                                   | ابن الحارث                          |
| ٤٧٣، ٥٧٣                              | أبو يحيى = صهيب بن سنان             |
| ٨٥                                    | خولة بنت ثعلبة الأنصارية            |
| 17, 77, 713, 713, 713                 | زينب بنت جحش أم المؤمنين            |
| ٣٧٢                                   | سمية والدة عمار                     |
| ۳۰۷،۳۰٦،۲۹۰،۲٦                        | السيدة فاطمة الزهراء                |
| ۸۲، ۹۲، ۸۸۳، ۹۸۳، ۴۹۳، ۸۰۶، ۹۰۶، ۲۱۶، | عائشة أم المؤمنين                   |
| ٤١٣                                   |                                     |
| ٧٠،٦٩                                 | أم سلمة أم المؤمنين                 |
| १४०                                   | أم سليم بنت ملحان                   |
| 273                                   | امرأة رجل من الأنصار                |
| ٤٠٣                                   | صاحبة (زوجة) أبي أيوب الأنصاري<br>ر |

## فهرس الأئمة أصحاب عيون الأقوال في الصحابة الكرام الواردة في الكتاب ومواضعها

| صاحب القول                              | الصفحة       |
|-----------------------------------------|--------------|
| علي بن أبي طالب رضي الله عنه            | 1.7          |
| عبد الله بن مسعود رضي الله عنه (قولان)  | ٢٣١، ٢٢٤     |
| عبد الله بن عباس رضي الله عنهما         | 797          |
| جابر بن عبد الله رضي الله عنهما         | 471          |
| أنس بن مالك رضي الله عنه                | 109          |
| عائذ بن عمرو رضي الله عنه               | ١٢٣          |
| أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها (قولان) | هامش ۱۰۱، ٤٧ |
| الإمام الآجري                           | هامش ٤١      |
| الإمام الآلوسي (قولان)                  | ۸۰۲، ۷۰۶     |
| الإمام أحمد بن حنبل                     | 1.7          |
| الإمام الخطيب البغدادي                  | 171          |
| الإمام البغوي                           | ٩٢           |
| الإمام الزمخشري (قولان)                 | ۲۶۳، ۲۰3     |
| الإمام الشافعي                          | هامش ۳۳      |
| الإمام الشوكاني                         | 178          |
| الإمام الطحاوي                          | 127          |
| الإمام عبد القاهر البغدادي (قولان)      | 707, 007     |

| صاحب القول                      | الصفحـــة  |
|---------------------------------|------------|
| الحافظ العلائي                  | 74,37      |
| "<br>الإمام مالك بن أنس (قولان) | ۱۰۱،۹۷     |
| الإمام المحب الطبري             | ١٥٩        |
| الإمام مكي بن أبي طالب          | 707        |
| الإمام النووي (قولان)           | ۸۶٬۳۲۱     |
| الإمام ابن حجر الهيتمي المكي    | ١٠٧        |
| الإمام ابن حزم (قولان)          | 708.187    |
| الحافظ أبو بكر الإسماعيلي       | 707        |
| الإمام أبو بكر الباقلاني        | ٣٤٠        |
| الإمام أبو حاتم الرازي (قولان)  | ۱۱۹،۱۰۷    |
| الحافظ أبو العباس القرطبي       |            |
| (أقوال)                         | ٣٣         |
|                                 |            |
|                                 | <b>♦</b>   |
|                                 | <b>→ →</b> |
|                                 |            |
|                                 |            |
|                                 |            |
|                                 |            |
|                                 |            |

## الفهرس الإجمالي للمحتوى

| ص  | الموضـــــوع                                                      |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ٥  | افتتاحية                                                          |
| ٧  | بين يدي الكتاب                                                    |
| ٩  | مقدمة الكتاب                                                      |
|    | تمهيد: في تعريف الصحابي وطبقات الصحابة ومراتبهم وعددهم            |
| 19 | وبعض الفضائل التي لا يشاركهم فيها غيرهم                           |
| ۲۱ | أولاً: تعريف الصحابي                                              |
| 77 | ثانياً:عدد الصحابة                                                |
| ۲۸ | ثالثاً: طبقات الصحابة ومراتبهم وقول ابن الأثير وأحمد في مراتبهم   |
| ٣٣ | رابعاً: فضائل للصحابة لا يشاركهم فيها أحد و(فيه ثماني فضائل)      |
|    | الفصــل الأول: ذكر جملة وافرة من فضائل الصحابة والثناء عليهم      |
| 40 | في القرآن الكريم إجمالاً                                          |
| ٣٧ | تمهيد، وفيه منهج التناول في هذا الفصل                             |
| ٣٨ | أولاً: مما ورد في فضلهم جميعاً من الآيات (وفيه واحد وعشرون بنداً) |
| ٤٨ | ثانياً: مما ورد في أهل بدرٍ من الآيات (وفيه خمسة بنود)            |
| ٥٠ | ثالثاً: مما ورد في فضل أهل أحد من الآيات (وفيه ثمانية بنود)       |
| ٥٣ | رابعاً: مما ورد في فضل أهل الخندق من الآيات                       |
|    | خامساً: ما ورد في فضل أهل بيعة الرضوان بالحديبية من الآيات (وفيه  |
| ٥٤ | أربعة بنود)                                                       |

| ص   | الموضــــوع                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ٥٥  | سادساً: ما ورد في فضل أهل غزوة العسرة من الآيات                     |
| ०٦  | سابعاً: ما ورد في سرية عبد الله بن جحش من الآيات (وفيه بندان)       |
| ٥٧  | ثامناً: ما ورد في فضل فقراء الصحابة الآيات (وفيه ستة بنود)          |
| ٦.  | تاسعاً: ما ورد في عذر المستضعفين بمكة وفضلهم من الآيات (وفيه بندان) |
| ٦١  | عاشراً: ما ورد في فضل المهاجرين من الآيات (وفيه ثمانية بنود)        |
|     | حادي عشر: ما ورد في فضل المهاجرين والأنصار من الآيات (وفيه          |
| 7 8 | ستة بنو د)                                                          |
| ٦٦  | ثاني عشر: ما ورد في فضل آل البيت من الآيات (وفيه أربعة عشر بنداً)   |
|     | ثالث عشر: ما ورد في فضل من آمن منهم من أهل الكتاب من الآيات         |
| ٧٢  | (وفيه ستة بنود)                                                     |
| ٧٥  | رابع عشر: ما ورد في حق أفراد منهم رضي الله عنهم من الآيات           |
| ٧٥  | ما ورد في حق أبي بكر الصديق (وفيه خمسة بنود)                        |
| ٧٦  | ما نزل في صهيب بن سنان                                              |
| ٧٧  | منقبة لزيد بن حارثة                                                 |
| ٧٧  | ما نزل في حقِّ عمار بن ياسر                                         |
| ٧٧  | ما نزل في عبد الله بن سلام                                          |
| ٧٧  | ما نزل في بعض الصحابة                                               |
| ٧٨  | ما نزل في بعض السابقين إلى الإسلام منهم                             |
| ٧٨  | ما نزل في فضل بعضهم مات في الطريق مهاجراً                           |
| ٧٩  | ونزل في بعضهم<br>ر                                                  |

| ص   | الموضوع                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩  | ما نزل في حق عبد الله ابن أم مكتوم                                     |
| ٧٩  | من موافقات القرآن لعمر بن الخطاب، والاستجابة له و(فيه بندان)           |
| ۸١  | ما جاء أنه نزل في حق عثمان بن عفان، و(فيه بندان)                       |
| ۸۲  | ما نزل في عبد الرحمن بن عوف ورجل من الأنصار                            |
| ۸۳  | ما نزل بسبب سعد بن أبي وقاص                                            |
| ۸۳  | ما نزل موافقاً لقول أحد الأنصار                                        |
| ٨٤  | ما نزل بسبب ما حدث لصِرمة بن قيس الأنصاري                              |
| ۸٥  | جبر الله خاطر زيد بن أرقم                                              |
| ۸٥  | ما نزل في شأن خولة بنت ثعلبة الأنصارية                                 |
| ٨٦  | ما نزل إجابة عن سؤال لسلهان الفارسي وتفريج الله تعالى عنه وإفراحه      |
| ۸۹  | الفصل الثاني: في ظلال آيات الثناء على الصحابة عامة                     |
|     | * تزكية الله تعالى لهم والتبشير بهم والتنويه بأوصافهم في الكتب         |
| ٩١  | السهاوية السابقة                                                       |
| ١٠٣ | * نفى الله عنهم الخزي في الآخرة وأثبت لهم العزَّ والكرامة              |
| ١٠٩ | * جعلهم الله عدولاً وسطاً خياراً                                       |
| 170 | * هم خير أمة والخيار من خير أمة                                        |
| ۱۳۱ | * الصحابة أهل الطاعة الذين حَبَّبَ اللهُ إليهم الإيمان وزينه في قلوبهم |
| 1   | * وعدهم الله جميعاً بالجنة على اختلاف مراتبهم في الفضل                 |
| 101 | * موالاة أصحاب رسول الله ﷺ ومحبتهم                                     |
|     |                                                                        |

| ص     | الموضــــوع                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
|       | الفصل الثالث: في ظلال آيات الثناء على أصحاب المشاهد منهم مع             |
| 171   | رسول الله عليه                                                          |
| ۱۳۳   | * في ظلال آيات الثناء على أهل بدر                                       |
|       | * وعد الله الخارجين لبدر الحسنى لجهادهم والقاعدين عنها لحسن             |
| ١٧٧   | عقيدتهم وصدق نياتهم                                                     |
| 191   | * الثناء على شهداء أُحد رضي الله عنهم                                   |
| 7 • 1 | * الثناء على أنس بن النضر وأشباهه ومَنْ ثبت مع النَّبِيِّ عَلَيْ بِأُحد |
|       | * ملحق بها جاء في ثبات النبي ﷺ وبعض ما ورد في فضل من ثبت معه            |
| 711   | ﷺ بأحد وأبلي بلاء حسناً، وكلهم ممن صدقوا ما عاهدوا الله عليه            |
|       | * الثناء على من شهد حمراء الأَسَد وهم من بقي من المسلمين الذين          |
| 777   | شهدوا أحداً                                                             |
| 749   | * ملحق ببعض ما ورد في صفة الخارجين لحمراء الأسد رضي الله عنهم           |
| 7     | * عطاءات الرحمن لأهل بيعة الرضوان                                       |
| 409   | * في ظلال آيات الثناء على أهل غزوة تبوك، وهي غزوة العسرة                |
| 7.    | الفصل الرابع: في ظلال آيات الثناء على جماعات من الصحابة                 |
| 419   | * ما جاء في فضل الإمام عليِّ وفاطمة والحسنَين رضي الله عنهم             |
|       | * الثناء على عليِّ بن أبي طالب، وحمزة بن عبد المطلب، وعبيدة بن          |
| 790   | الحارث بن عبد المطلب رضي الله تعالى عنهم                                |
| 499   | * فضل أهل بيت النبي ﷺ (زوجاته وقرابته)                                  |
|       |                                                                         |

| ص ) | الموضـــــوع                                                                                 |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۱ | * ما جاء في فضل فقراء الصحابة وضعفائهم رضي الله عنهم                                         |
| ٣١٧ | * ما جاء في فضل بني حارثة وبني سَلِمة الأنصاريين رضي الله عنهم                               |
| 474 | * ما جاء في الثناء على أهل قُبّاء رضي الله عنهم                                              |
| 440 | * فضل من أسلم من أهل الكتاب من أصحاب رسول الله عليه                                          |
| 770 | الفصل الخامس: في ظلال آيات الثناء على أفراد من الصحابة                                       |
| 440 | * ما جاء في فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه                                                  |
| ٣٣٨ | أولاً: الكلام على آيات سورة التوبة ﴿ إِلَّا نَنصُـرُوهُ فَقَـَدْ نَصَــَرُهُ ٱللَّهُ ﴾ الآية |
| 450 | ثانياً: الكلام على آية سورة النور ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ ﴾  |
| ٣0٠ | ثالثاً: الكلام على آيات سورة الليل: ﴿ وَسَيْجَنَّبُهُا ٱلْأَنْفَى ﴾ الآيات                   |
| 404 | * ما جاء في فضل عثمان بن عفان رضي الله عنه                                                   |
|     | أولاً: الكلام على آية سورة النحل: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ ﴾                  |
| 404 | ودلالاتها على فضائل لعثمان                                                                   |
| 401 | ثانياً: الكلام على آية سورة الزمر: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ ﴾                |
| 409 | * ما جاء في فضل عمار بن ياسر رضي الله عنهما                                                  |
| 410 | * ما جاء في فضل عبد الله ابن أم مكتوم رضي الله عنه                                           |
| ٣٧١ | * ما جاء في فضل صهيب بن سنان الرومي رضي الله عنه                                             |
| ٣٧٧ | * ما جاء في فضل زيد بن حارثة رضي الله تعالى عنه                                              |
| 471 | * ما جاء في فضل ضَمرة بن جُندب رضي الله عنه                                                  |
| ٣٨٣ | * ما جاء في فضل زَيد بن أَرقم رضي الله عنه                                                   |
| ٣٨٧ | * ما جاء في فضل أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها<br>ر                                   |

| ص     | الموضــــوع                                                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٨   | أولاً: نزول القرآن بمدحها وبراءتها مما نُسِب إليها من الإفك                                    |
| ٤٠٨   | ثانياً: النصُّ على أنها أهل للنبي ﷺ في ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾                       |
| ٤١٠   | ثالثاً: بركتها رضي الله عنها وتعدد فضائلها                                                     |
| ٤١٥   | * ما جاء في فضل أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها                                         |
|       | أولاً: الكلام على الآية الأولى الواردة في فضلها ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا              |
| ٤١٦   | وَطَرًا زَوِّجْنَكُهَا ﴾                                                                       |
|       | ثانياً: الكلام على الآية الثانية ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ |
| ٤١٧   | وَرَسُولُهُ مُرًا ﴾                                                                            |
| 173   | * ما جاء في فضل رجل وامرأة من الأنصار                                                          |
| ٤٢٧   | الخاتمـــة                                                                                     |
| ٤٣١   | فهرس المصادر والمراجع                                                                          |
| ٤٥٣   | الفهارس العامة للكتاب                                                                          |
| ٤٥٥   | فهرس تفصيلي بالموضوعات والإشارات إلى أهم الفوائد والدلالات                                     |
| ٤٨٩   | فهرس الآيات القرآنية الواردة في الكتاب في فضائل الصحابة وما يجري مجراها                        |
|       | فهرس بأعلام الصحابة المذكورين في الكتاب الذين ورد أنه نزلت فيهم                                |
| 0 • 0 | آيات ثناء أو ما يجري مجرى الفضيلة                                                              |
|       | فهرس الأئمة أصحاب عيون الأقوال في الصحابة الكرام الواردة في                                    |
| ٥٠٩   | الكتاب ومواضعها                                                                                |
| 011   | - الفهرس الإجمالي للمحتوى                                                                      |
|       | <b>♦</b>                                                                                       |



 w w w . i a c a d . g o v . a e

 04 6087777

 الرواية الريادة في العمل الإسلامي والخيري

 Fatwa 8 0 0 3 3 3 6