

# الرحمة في القرآن المجيد الاستففار إنموذجًا

إعداد: د. محمّد الأمين محمّد سيلا" عضو هيئة التدريس في كليّة الدّراسات الإسلاميّة جامعة الأمير سونكلا في جنوب تايلاند (فرع فطاني)

<sup>(</sup>۱) الجامعيّة من الجامعة الإسلاميّة بالمدينة النّبويّة، كلية الشّريعة. الماجستير من الجامعة الإسلاميّة العالميّة بماليزيا، قسم الفقه وأصوله. الدكتوراه من الجامعة الإسلاميّة العالميّة بماليزيا، قسم الفقه وأصوله.







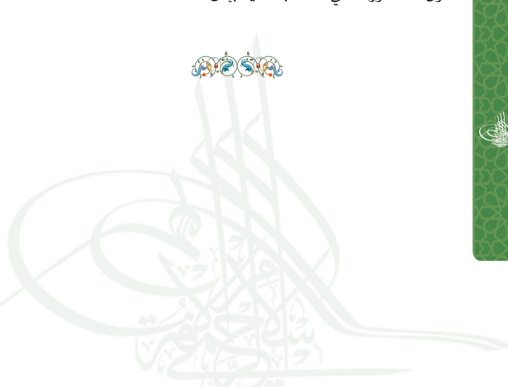
# المقرّسة المعرّسة

الحمد لله رب العالمين، الذي علّم بالقلم، علّم الإنسان ما لم يعلم، وله الحمد والشكر أن اشتق اسمه من الرحمة، ولتكون اسمًا من أسمائه الحسني، وصفة من صفاته العليا، وله المجد أن اصطفى آخر رسله، وجعله رحيمًا بأمّته جمعاء، وله المنة أن ملأ كتابه العزيز برحماته وغفرانه للذنوب، ولو أراد أذكى واحد في العالم أن يعدُّ رحمات الله، لنفد حبر قلمه، ولن يستطع إلى ذلك سبيلا، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحَصُّوهَآ الله الله الخالق البارئ النحل]. لقد أنعم الله الخالق البارئ على مخلوقاته بشتى أنواع: النعم ظاهرًا وباطنًا، اعترف بها من اعترف، وجحدها من جحد، ومنها: رحمة الله على العباد بالاستغفار في كتابه العزيز، فليتأمل المتأمّل القارئ لكتاب الله عنها: أنه عنها قد ألهم كل أنبيائه ورسله طلب الاستغفار. والهدف من هذا البحث إبراز مفهوم الرحمة في القرآن العظيم، مع توضيح العلاقة المتينة بين الاستغفار والرحمة في كتاب الله المجيد، وأن الاستغفار أمر رباني وجهه إلى رسله، من أوَّلهم إلى خاتمهم، الللط . وقد انتهج الباحث في تناول جزئيات هذه الورقة المنهج الاستقرائي والتحليلي، لسرد بعض النّصوص القرآنيّة المتعلقة بالعنوان، والنَّصوص الأخرى الموضحة لها. ويتضح من البحث أن كثيرًا من الناس





مرضى بأنواع متعددة من الأمراض، ويقفون عاجزين عن علاجها، مع وجود علاج رباني معهم؛ ولكن كثيرًا من الناس لا يستشعرونه. وعليه، يتم تناول هذه الورقة في المطالب الآتية بإذن الله .





## المطلب الأوّل التعريف بمصطلحات البحث

أولًا: تعريف الرّحمة لغةً واصطلاحًا:

أ. تعريف الرّحمة لغةً:

الرَّحْمنُ والرَّحِيمُ اسمان جليلان لله وشتقان من الرحمة التي تدل في مألوف اللغة على الرقة، والشفقة، والرأفة، والعطف، وفي هذا يصرح ابن فارس رَلِيْ ما نصه: «يقال من ذلك رحمه يرحمه، إذا رَقَّ له، وتعطف عليه، والرحم والمرحمة والرحمة بمعنى. والرحم: علاقة القرابة، ثم سميت رحم الأنثى رحمًا من هذا؛ لأن منها ما يكون ما يرحم ويرق له من ولد(۱). وفي هذا الصدد يقول جل شأنه: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّذِى وَالْرَحْمَ وَالْسَاءَ:١].

والآيات القرآنية الدالة على هذا المعنى كثيرة، ومنها قوله تعالى: ﴿ قُل لِمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَّهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ﴾ [الأنعام: ١٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاَينَتِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ كَتَبَرَبُكُمُ عَلَى لَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونَ وَعِلَهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَلِي السَّمَانِ وَالْعَلَيْكُونُ وَعِلَهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ

(۱) أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، (بيروت: دار الفكر، د. ط، ۱۳۹۹هـ/۱۹۷۹م)، ج۲، ص ٤٩٨، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، (بيروت: دار صادر، ط۱، د. ت)، ج۱۲، ص ٢٣٠؛ محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر الرازي، مختار الصحاح، تحقيق: محمود خاطر، (بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، د. ط، ١٩٩٥هـ/١٩٩٥م)، ص ٢٦٧.



نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِنَ بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ فَأَنَّهُ عَلَاهِ مِنْ اللَّنعام].

#### ب. معنى الرّحمة اصطلاحًا:

لقد عرّف أهل العلم رحمهم الله الرّحمة بتعريفات عديدة، وبتعبيرات مختلفة، لكن المراد لا يختلف كثيرًا عن المعنى اللغوي عند التأمّل، ومن تلك التعريفات ما يلى:

التعريف الأوّل -تعريف ابن القيم رَالِيُهُ-: «الرحمة صفة تقتضي إيصال المنافع والمصالح إلى العبد، وإن كرهتها نفسه، وشقت عليها، فهذه هي الرحمة الحقيقية فأرحم الناس بك من شق عليك في إيصال مصالحك، ودفع المضار عنك(۱)"

التعريف الثاني -تعريف ابن عاشور رَالِيُهُ -: «رقة في النفس، تبعث على سوق الخير لمن تتعدى إليه (٢) وهناك تعريفات أخرى لِلفظ الرحمة؛ لكن المضمون واحد، وإن اختلف التعبير.

يلاحظ على هذه التعريفات السابقة الذكر ما يلى:

<sup>(</sup>٢) محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، التحرير والتنوير، (بيروت: مؤسسة التاريخ العربي، ط٢، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م). ج٢٦، ص٢١.





<sup>(</sup>۱) محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبدالله، ابن قيم الجوزية، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، تحقيق: محمد الفقى، (بيروت: دار المعرفة، ط٢، ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م)، ٢٠، ص٧٤٠.

إليه بابتلائه وامتحانه (۱)». وكما يفهم أن ابن القيم يقصد رحمة الإنسان أيضًا في هذا التعريف؛ لكن يلاحظ أن التعريف يرتكز أكثر على رحمة البشر بعضهم ببعض، ومن ذلك قول ابن القيم ولين القيم ولين الله وفمن رحمة الأب بولده: أن يكرهه على التأدب بالعلم، والعمل، ويشق عليه في ذلك بالضرب وغيره، ويمنعه شهواته التي تعود بضرره (۲)».

ويستخلص من هذه التعريفات: أن العلماء رحمهم الله ركّزوا على تعريف رحمة الإنسان، ولعله يمكن أن يُلتمس لهم العذر، بأن تعريف رحمة الله كان معروفًا لديهم بالسليقة، فلم يحتاجوا إلى تعريفها. والله علم.

وعلى ضوء ما سبق: أرى أن تُعرف رحمة الله: بأنها صفة من صفات الله تُعَلَّقُ، يوصل بها المنافع والمصالح وجميع أنواع الخيرات إلى مخلوقاته.

ومن أنواع رحمة الله وقبول توبة بالإنسان: مغفرته للعبد المذنب، وقبول توبة التائب بعد ارتكابه أنواع كثيرة من المعاصي، وقبول إسلام الكافر بعد مدة طويلة في تمرّده وكفره بالله في ...

ومن رحمته على الله والأم بولدها، والأب بولده، والدابة بولدها كذلك.





<sup>(</sup>١) ابن القيم، إغاثة اللهفاء من مصائد الشيطان، ج٢، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، ج٢، ص٢٧٤.

#### ثانيًا: تعريف الاستغفار لغة واصطلاحًا:

#### أ. تعريف الاستغفار لغة:

كلمة الغفر والمغفرة لها معان عدة عند أهل اللسان؛ لكن المعنى الذي يعنيني هنا، ويتناسب مع موضوع الورقة، هو أن الغفر أو المغفرة أو الغفران: بمعنى التغطية والستر على الذنوب، والعفو عنها، يقال: غفر الله ذنوبه، أي سترها.

ومن الأدعية المشروعة بعد قضاء الحاجة: "غفرانك(١)". بمعنى أطلب الغفران من الله على الله الذي يسر قضاء الحاجة للإنسان، فحُق له أن يطلب منه الغفران والستر؛ لأن من قدرته على أن يعذب الإنسان حتى عند قضاء الحاجة، وكونه على سهل ويسلّر له ذلك، فهو رحمة من الله، ولطف منه بالإنسان. ويقال: "غفر الشيب بالخضاب أي غطاه بالخضاب". وقال ابن سيدَه: "غفر المتاع في الوعاء يغفرُه غَفْرًا: إذا أدخله فيه، وستره، وأوعاه (٢)".

والغفران والمغفرة من الله الله الله الله الله الله العدابُ (٢). وصون الله الله العدابُ العدابُ (٢).

#### وأنشد سيبويه رَاللُّهُمُهُ:

## استغفر الله ذنبًا لست مُحصيه رب العباد إليه القولُ والعملُ (٤).

- (۱) محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري أبو عبدالله، صحيح البخاري، باب آمن الرسول بما أنزل إليه، وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: "إِصَّرًا عَهَدًا وَيُقَالُ غُفُرَانَكَ مَغْفَرَتَكَ فَاغُفِرَ لَنَا"، ج١٥، ص٥٥؛ أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، مسند الإمام أحمد، رقم الحديث: ٢٥٩٦٤، ج٥٥، ص٧٧.
- (٢) إبراهيم و آخرون، المعجم الوسيط ج١، ص٦٥٦. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: إِصْرًا عَهْدًا. وَيُقَالُ: غُفْرَانَكَ مَغْفَرَتَكَ فَاغْفَر لَنَا
- (٣) محمّد بن محمّد بن عبدالرزّاق الحسيني الزّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، (دار الهداية، د. ط، د. ت)، ج١٢، ص٢٤٦.
  - (٤) ابن منظور، لسان العرب، م٥، ص ٢٦.







في ظل من عنت الوجوه له ملك الملوك ومالك الغفر<sup>(۱)</sup>.

• الاستغفار اصطلاحًا:

قال أبو جعفر الطبري رضي على في تفسير المغفرة بأن: «الغفران» و«المغفرة»، الستر من الله على ذنوب من غفر له، وصفحه له عن هتك ستره بها في الدنيا والآخرة، وعفوه عن العقوبة عليه (٢)».

الملحوظ من تعريف أبي جعفر رياضي أن تعريف المغفرة في اللغة العربية وفي الاصطلاح لا يختلفان. والعلم عند الله تعالى.

لطيفة من كلام الإمام أبن القيم رضي قوله: «وإزالة أثره»، يُفهم من هذا بأن أثر الذنوب قد يكون سببًا مانعًا وحاجبًا من الحصول على خيري الدنيا والآخرة للإنسان المذنب، فإزالة آثار الذنوب عن الإنسان عين الرحمة على الإنسان.

<sup>(</sup>٣) محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبدالله، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تحقيق: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الكتاب العربي، ط، ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م)، ج١، ص٢٠٧؛ عبدالمنعم محمود، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، (دار الفضيلة دون مكان النشر، والتاريخ)، ج١، ص١٥١٠.





<sup>(</sup>۱) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، ج٤، ص٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م)، ج١، ص١٢٨٠

المغفرة: هي أن يستر القادر القبيح الصادر ممَن تحت قدرته. لذا إذا ستر العبد عيب سيده مخافة عتابه، لا يقال: غفر له، بل ستر سيده (١).

ولما كان الله قلق قادرًا على أن يستر الذنوب عن المذنب مع جلالة قدرته على عقابه وعذابه والانتقام منه، فإن ذلك الأمر يُعدُّ رحمة جليلة منه قلق بالإنسان المذنب.





OA



# المطلب الثّاني استغفار الأنبياء والرسل للكلّ

بمشيئة الله والمسلق الله الله المساقوم في هذا المطلب، بعرض استغفار الأنبياء والمرسلين والتعليق عليها، حسب ورود أسمائهم الملا في القرآن العظيم، وبحسب ترتيب المصحف العثماني، وكذلك سأبذل قصارى جهدي: أن أذكر الأنبياء والرسل مرتبًا حسب النّبوة والرسالة قدر الإمكان والاستطاعة. وذلك على النّحو الآتى:

## أولًا: استغفار النّبي آدم أبي البشر المليه:

فإن الله الله المنافعة المناف

(۱) لعلماء التفسير كلام مفصل حول تلك الكلمات، التي قالها آدم ( للله الكن المقام قد لا يتسع لسردها، وحتى لا أخرج عن لب الموضوع.



تعالى: ﴿قَالاَ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَرَّ تَغَفِّر لَنَا وَرَحُمَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الله الأعراف: ٢٣]. ويدعم أبو جعفر الطبري على هذا بتفسيره قائلا: «وهذا خبرٌ من الله جل ثناؤه عن آدم وحواء فيما أجاباه به، واعترافهما على أنفسهما بالذنب، ومسألتهما إياه المغفرة منه والرحمة (١)». وقال محمّد بن كعب: «عملتُ سوءًا، وظلمتُ نفسي، فارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم (٢)». يعني قال آدم أبو البشر الملي هذا الدعاء.

واستحضر آدم ﴿ الله قول الله ووعده للعباد، وتيقّنَ آدم بأن الله تعالى: ﴿ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ [الرعد: ٢١]، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢]، وأن من عمل عملًا سيئًا، ثم تاب منه واستغفر الله، فإن الله تعفر له، فلهذا قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ شُوّءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ مُنَّ يَسَتَغْفِرِ ٱللهَ يَجِدِ الله عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ النساء]. فعلم آدم ﴿ الله قد عمل خطيئة، وظلم نفسه، ثم تذكر رحمة الله ومغفرته ففزع إلى طلب المغفرة منه قَالَى .

وكانت نهاية الأمر لمَا وقع لآدم ( المِنْ هو الهبوط إلى الأرض (٢)؛ لذا قال الله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا اللهِ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ وَاللهُ عَمْ اللهُ وَاللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج $\Lambda$ ،  $\Omega$ 





<sup>(</sup>۱) الطبري، جامع البيان، ج۱۲، ص۳۵۷.

 <sup>(</sup>۲) أبو عبدالله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي،
 الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ط٢، ١٣٨٤هـ/١٩٨٤م)، ج١، ص٢٤٥-٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص٣٩٩. يعنى أمر الله الله الله الدم، وحواء الله الله المرض.



#### ثانيًا: استغفار النّبي نوح المليه:

النبي نوح المنه أمته ألف سنة إلا خمسين عامًا، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرَسُلْنَا نُوحًا إِلَى فَوَمِهِ عَلَيْكُ فِيهِمُ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الْطُوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ الله وَ السنكبوت]، ولما كذّبوه، ولم يتبعوا أمره، فأعقم الله نساءهم أربعين سنة، وأهلك كلَّ ما عندهم؛ لكن لم يقنط النّبي نوح للي من رحمة ربّه، بل طلب من قومه أن يستغفروا ربهم، لأنّه كان غفّارًا، وسيمدّهم بأموال وبنين، وفي هذا يحكي الإمام القرطبي، عن مقاتل: لما كذّب قوم نوح زمانًا طويلًا حبس الله عنهم المطر، وأعقم أرحام نسائهم أربعين سنة، فهلكت مواشيهم وزروعهم، فصاروا إلى نوح لي الله، واستغاثوا به فقال لهم نوح لي المشتغفروا ربيعة الذين اشتكوا إليه. اشتكى أربعة بتوجيه وإرشاد الحسن البصري لله للذين اشتكوا إليه. اشتكى أربعة رجال إلى الحسن البصري. الأول: من الجدوبة أو القحط، أي قلة إنزال المطار، والثاني: من الفقر، والثالث: من الولد، أي أن يرزقه الله ولدًا، والرابع: من جفاف البستان. فقال الحسن البصري لكل واحد منهم: أن يستغفر ربّه، وتعجبوا من إجابة الحسن البصري يشيء، فقال لهم الحسن:





ما قلت من عندي شيئًا، وقد قال الله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُۥ كَاكَ غَفَّارًا ﴿ وَيَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُوْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ فَكُو جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُو جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُو جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُو اللهِ وَقَارًا ﴿ وَاللهِ وَقَارًا ﴿ وَاللَّهُ اللهِ وَقَارًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

محل الشاهد: أن نوحًا للله يعلم مع يقينه السابق أن الاستغفار سبب لرفع القحط والجدب، وسبب مجيء الولد، ونجاح المواشي؛ لذا لجأ نوح وأُمرَ قومه بطلب الاستغفار من الله ها؛ لأن بالاستغفار يحل كل المشكلات الأخروية، فضلًا عن الحوائج الدنيوية. ولا أعتقد أن هناك من ينكر أن الولد، أو المطر، ونمو المواشى ليس من ضمن الرحمة (۱).

وفي هذا الصدد قال ابن كثير رَاسِي في تفسير الآية: ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُۥ كَاتَ غَفَّارًا ﴾: أي إذا تبتم واستغفرتموه كثر الرزق عليكم، وأمدكم بأموال وبنين، أي: أعطاكم الأموال والأولاد (٢).

ويُفهم من هذا أن الاستغفار مفتاح السعادة، وعلاج لكل شيء، يصيب العبد في هذه الدنيا، من قحط المطر، وقلة الرزق، والعقم. ويُفهم من ذلك أيضًا، أنه إذا توفّرت هذه الأشياء لأي إنسان في الدنيا، فإنّه في أتم الرحمة من الله على لله لله لله الذلك لم يقل نوح المن شيئًا آخر لقومه إلا طلب الاستغفار؛ ولأن الذنوب حاجز قوي بين العبد وبين آماله، وإذا رُفع ذلك المانع يرحم ذلك الإنسان بشتى أنواع الرحمة في هذه الحياة الدانية قبل الآخرة الباقية.

ولما يئس نوح المرابع من قومه، أمرهُ الله أن يصنع الفلك، وكان قومه إذا مروُ الله أن يصنع الفلك، وكان قومه إذا مروُ المروا به استهزأوا به، وسخروا منه؛ لكن مع ذلك كلّه بعد قيام نوح المربي بصنع الفلك طلب من قومه الركوب فيها؛ لكن لعنادهم أبوا الركوب، ففي

STY



<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١٧، ص٥٠٤.

٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، جدّ، ص٢١، وما بعدها بتصرف.

هذا المقام استشعر نوح اللي رحمة الله وغفرانه للعصاة؛ فلهذا قال الله حاكيًا عن نوح اللي: ﴿وَقَالَ ارْكَبُواْ فِهَا بِسَعِ اللّهِ مَعْرِهُ اوَمُرْسَهَا إِنَّ رَبِّى لَغَفُورٌ حاكيًا عن نوح اللي (وَقَالَ ارْكَبُواْ فِهَا بِسَعِ اللّهِ مَعْرِهُ اللّه ورحمته بالعباد؛ لأنه قادر رَّحِيمٌ الله ورحمته بالعباد؛ لأنه قادر أن يهلكهم جميعًا بسبب عصيانهم للنبى نوح اللي .

#### ثالثًا: استغفار النّبي هود الليلا:

النّبي هود اللّبي هود الله عصوه، واتبعوا أهواءهم، ولما رأى النّبي هود الله من يستمعوا له، بل عصوه، واتبعوا أهواءهم، ولما رأى النّبي هود الله من قومه كثرة المعصية، طلب منهم أن يستغفروا خالقهم، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿وَينَقَوْمِ السَّعَاءَ عَلَيْكُمُ مُكُمّ ثُمّ تُوبُوا إليّه يُرسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِّدُرارًا ويَزِدْكُمُ قُونًا إليّه يُرسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِّدُرارًا ويَزِدْكُمْ قُونًا إلى قُونَا كُمُ وَلاَنكُولُوا مُعْرِمِينَ السَّمَاءَ الهود].

قال أبو جعفر والستغفار هو الإيمان بالله في هذا الموضع؛ لأن هودًا الله في هذا الموضع؛ لأن هودًا الله إنما دعا قومه إلى توحيد الله، ليغفر لهم ذنوبهم (٢) ولا تعارض بين تفسير الطبري والله للآية، وبين موضوع هذه الورقة؛ لأن الإنسان إذا آمن بربه ووقر الإيمان في قلبه، فمن ثم يستغفر ربه إذا أذنب، أو خالف أوامر الله. وأيضًا، لا يصدر الاستغفار إلا من المؤمنين أو المؤمنات، ويكون الاستغفار سببًا شرعيًا لحصول خيرى الدنيا والآخرة.





<sup>(</sup>۱) هذا فهمي للآية الكريمة، ولم أرجع إلى أي مرجع أو مصدر في ذلك؛ لذلك لم أشر إلى أي مرجع، ومن دأبي إذا نقلتُ نصًّا أو تصرفت في النّص أن أشير إلى المصدر؛ لكن إذا لم أشر إلى أي شيء معناه أن ذلك الكلام من كلامي أو تعليقي على الآية.

<sup>(</sup>٢) الطبري، جامع البيان، ج١٣، ص ٣٥٨.

قطر السّماء في وقت حاجتكم إليه، وأحيي بلادكم من الجدب والقحط، وأرزقُكم بالمال والولد<sup>(۱)</sup>. وهذه رحمات الله للعبد، وخاصة العبدالمحتاج إلى هذه الأشياء، وأحق الناس بتقدير هذه النعم -نعمة المطر-هم الفلاحون؛ لكن قوم هود للله جحدوه، وأصرّوا على عبادة آلهتهم، التي كانوا يعبدونها، ولما وقع أمر الله -عذاب الله- بقوم هود، أهلكهم الله جميعًا، إلا النّبي هودًا والمؤمنين به، وذلك برحمة من الله تشية.

محل الاستشهاد: أن هودًا للله عرف قيمة الاستغفار ومنزلته عند الله الله الله الله الله الله الاستغفار، وأن الاستغفار سبب لحصول جميع أنواع الرحمة في الدنيا والآخرة.

وأمر نبي الله هود المن قومه: «بالاستغفار الذي فيه تكفير الذنوب السّالفة، وبالتّوبة عمّا يستقبلون من الأعمال، ومن اتصف بهذه الصفة يسر الله عليه رزقه، وسهل عليه أمره، وحفظ عليه شأنه وقوته (٢)».

ويقول الإمام البغوي رابع في تفسير هذه الآية الكريمة إن الله الله المحسر ويقول الإمام البغوي رابع في تفسير هذه الآية الكريمة إن الله الله الله عليه القطر ثلاث سنين، وأعقم أرحام نسائهم فلم يلدن، فقال لهم هود الملح المناه أرسل الله عليهم المطر، فتزدادون مالًا، ويعيد أرحام الأمهات إلى ما كانت، فيلدن فتزدادون قوة بالأموال والأولاد. وقيل: تزدادون قوة في الدين إلى قوة البدن الله يعني ووجيه، عرف النبي هود الملح أن هذه النعم والرحمة تحصل بسبب الاستغفار؛ فلذلك أمر قومه بالاستغفار. والله الله المعالم بالصواب.

يستخلص ممّا سبق أن النّبي هودًا الله استأنف الحوار مع قومه

أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، معالم التنزيل، تحقيق: محمد عبدالله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، (دار طيبة للنشر والتوزيع، طاع، ١٤١٧هـ /١٩٩٧م)، ج٤، ص١٨٣؛ القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٩، ص٥١٠.





<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه.

۲) ابن کثیر، تفسیر ابن کثیر، ج٤، ص٣٢٩.

بطلب الاستغفار، وعرف هود أن الاستغفار سبب للحصول على الغيث، والأولاد، والقوة؛ لأن قومه كانوا بحاجة ماسّة إلى هذه الأشياء، فأمرهم هود ولل بالسبب، ولما لم يطيعوه وقع بهم ما أراده الله شق ثم نجا الله النّبي هودًا ومن كان معه من المؤمنين برحمة ونعمة منه تلك.

## رابعًا: استغفار النّبي صالح اللله:

عطف الله وهو الأمر بتوحيد الله والمعادة على النبي نوح وهود إلى النبي صالح وهو وهو الأمر بتوحيد الله والمعادة وفكان ما حصل لنوح وهود حصل ذلك الشيء نفسه للنبي صالح والمله وهي هذا يقول الله والله والمعادي الله والمعادي وا

يستخلص من هذا أن النّبي صالحًا اللّهِ، أمر أُمّته بتوحيد الله، والاستغفار، وأكّد لهم بأن الله قريب ومجيب دعوة المضطر إذا دعاه، كما قال الله في البقرة: ﴿فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]،







ثم ربط النّبي صالح اللي الاستغفار بالحسنة والرحمة، فهذا يوحي إلى أهميّة الاستغفار في قلوب هؤلاء الأنبياء اللي الستغفار في قلوب هؤلاء الأنبياء اللي الستغفار في قلوب هؤلاء الأنبياء اللي السنتغفار في المنابعة الله المنابعة المنابع

#### خامسًا: استغفار النّبي إبراهيم الليلا:

لقد أمر جل شأنه التأسي بالأنبياء والرسل الملى الكلان لكن لما كان الاستغفار غير لائق لغير المسلم، استثناه الله من التّأسي بنبيّه إبراهيم الخليل الملى حيث قال الله مخبرًا عن خليله إبراهيم: ﴿إِلّا قَوْلَ إِبْرَهِمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغَفِرَنَّ لَكَ ﴾ [المتحنة:٤].





#### سادسًا: استغفار النّبي يعقوب الليلا:

الواقعة أو القصة واضحة للجميع ومعروفة؛ لكن محل الاستشهاد





<sup>(</sup>١) عندي بحث خاص في موضوع «الوفاء بالوعد»، فناقشت فيه آراء الفقهاء المتقدمين والعلماء المعاصرين. وتمت موافقة مجلة وحدة الأمة في الهند على نشر هذا البحث، وقريبًا سينشر بإذن الله .

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عاشور، التحرير والتتوير، ج١١، ص١١٧.

يستخلص من موقف يعقوب مع الاستغفار، أنه الله كان ملازمًا للاستغفار، قبل أن يحصل ما حصل بين أبنائه، وكذلك يفهم من هذا الدرس ثقة أبنائه به -يعقوب- حيث إنهم سألوا أباهم أن يستغفر الله لهم. وأيضًا، على من أخطأ في حق أي شخص أن يتحلل منه، كما أن يعقوب وعدهم بالاستغفار من الله الله حتى ورد بأن يعقوب الله أخر الدعاء إلى وقت السحر، أو سحر ليلة الجمعة؛ لأن ذلك الوقت أقرب للإجابة، أو أنه أخر الدعاء ليوافق ليلة عاشوراء (۱).

#### سابعًا: استغفار النّبي يوسف إلياني:

قد واجه النّبي يوسف ﴿ إِلِّي ابتلاءات كثيرة في حياته، وذلك بقدر الله

<sup>(</sup>٢) البغوى، معالم التنزيل، ج٤، ص٢٧٧.





<sup>(</sup>۱) الطبري، جامع البيان، ج۱۱، ص۲۱۱؛ القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج۹، ص۲۲۲؛ البغوي، معالم التنزيل، ج٤، ص۲۷۷؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج۱، ص٤٤٩؛ عبدالرحمن بن ناصر ابن عبدالله السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبدالرحمن بن معلا اللويحق، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م)، ص٤٠٥.

وقضائه عليه من إخوته ومن امرأة العزيز، ولقد حصل ما حصل بينه وبينها، لكن الله عصمه، ثم برأه من كيدها ومن كانت معها من النسوة، وعلى الرغم من ذلك كلَّه تواضع يوسف، ورجا رحمة الله وغفرانه، وفي هذا يقول من الذنب الذي ارتكبته، كما أنه على أمر يوسف ألا يتابع هذه القضية وأن يعرض عنها، وفي هذا الصدد يقول الله تعالى: ﴿ يُوسُفُ أَعُرِضُ عَنَّ هَنذاً ۚ وَأَسْتَغُفري لِذَنِّكِ ۗ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ١٠٠ [يوسف]. وابتلاء يوسف من قبَل إخوته واضح في السورة نفسها، ومكَّنَ الله ليوسف في الأرض بعد إهانته من إخوته، وصار ذا مكان عال عند الملك، وأقرب الناس إليه، بل أصبح هو أمين خزائن الملك، وهذا تحقيق لما رآه في المنام. وإخوته الذين أهانوه ورموه في قعر الجب، هم الذين تذللوا عنده، ليجدوا قوت يومهم، ولما أخبرهم يوسف بما جرى بينه وبينهم، استحيوا واعترفوا بذنبهم وخطيئتهم؛ لكن مع ذلك كلُّه لم يمنُّ يوسف اللُّخ ، بل طمَّنَهم وآمل لهم مغفرة الله ورحمته وضى هذا يقول الله صلى الله عن تسلية يوسف لأخوته: ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوَمُّ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمٌّ وَهُوَ أَرْحُمُ ٱلرَّحِمِينَ ١٠٠ [يوسف]. كأن يوسف ﴿ لِلِّهِ يقول لا لومَ عليكم، فالذي حصل بيننا كان من قدر الله وقضائه، وسيغفر الله لكم ما حصل منكم.

يلاحظ في قصة يوسف المن مع امرأة الملك، ومع إخوته كذلك، أن مدار الأمر ونهايته هو طلب الاستغفار من الله الله الله على أمر امرأة الملك أن تطلب المغفرة من الله الله من الذنب الذي اقترفته، فهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدل على أهمية الاستغفار ومكانته عند الله الخالق البارئ الغفار. ومن جهة أخرى، فإن يوسف المن عندما فتنته المرأة لعله وقع في ذنب(١)

١) ظاهر هذه الآية الكريمة، قد يفهم منه أن يوسف ( الله هم بأن يفعل مع تلك المرأة مثل ما همت هي =





فحُق له أن يستغفر الله من ذلك؛ فلذلك حكى الله عن يوسف البي قوله: 
﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفْسَى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ إِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ إِنَّ رَبِّ عَفُورٌ رَحِمٌ الله ورحمته فهذه الآية الكريمة دليل جلي على أن يوسف البي رجا مغفرة الله ورحمته لنفسه أولًا ولغيره ثانيًا. وأيضًا، لم يوبخ يوسف إخوته على فعلهم، وإنما هدأهم وذكَّرهم بمغفرة الله لهم ورحمته بهم، وفعلًا حصل ما تمنَّى لهم يوسف البي عيث إنهم سألوا أباهم أن يطلب المغفرة لهم من الله الله ووفّى أبوهم -يعقوب البي بالوعد.

يخلص من موقف يوسف ولل مع الاستغفار ثلاث وفقات. الوقفة الأولى: إنه ولل تمنى مغفرة الله لنفسه، بعد عصمة الله له من كيد النسوة. والوقفة الثّانية: أمر الله المرأة الملك العزيز أن تطلب المغفرة منه في والوقفة الثالثة: بعد الصنع الذي صنعه إخوة يوسف رجوا مغفرة الله لهم ورحمته والله المهم وأحكم.

## ثامنًا: استغفار النّبي شعيب الليالا:

## دعا النّبي شعيب ﴿ إِنِّ ، قومه إلى توحيد الله الله الله عنه من قبله

= به منه؛ ولكن القرآن العظيم بَيَّنَ براءته ﴿لِيُلِا . ينظر : عبدالرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم مسندًا عن الرسول ﴿ والصحابة والتابعين، ج٨، ص٣٦٦؛ الشنقيطي، أضواء البيان، ج٢، ص٢٠٥.

(۱) ملاحظة: لقد اختلف أهل العلم رحمهم الله الله في سياق هذه الآية الكريمة، إلى القسمين: الفريق الأولّ: رحمهم الله قالوا: إن القائل هو يوسف للله ليبرأ نفسه أمام العزيز . ينظر: الطبري، جامع البيان، لقد أورد الطبري في أحاديث كثيرة حول هذا الموضوع، لدعم القول بأن هذا من كلام يوسف للله ، ج١٦، ص١٤٢ : القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ذكر القولين كذلك؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ذكر كذلك القولين، لكن يبدو أنه يرجع أن هذا الكلام هو كلام امرأة العزيز، ج٤، ص٣٤، محمد رشيد رضا، مجلة المنار، ج٤٣، ص٣٣.

وقال الفريق الآخر: هذا كلام امرأة العزيز، لتبرأ نفسها عند زوجها أن يوسف المن استعصم، ولم يقع ما أرادت هي منه. ينظر: البغوي، معالم التنزيل، ج٤، ص٢١١: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ذكر القولين فيه، ج٩، ص٢٠٤؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ورجح عنده أنه كلام امرأة العزيز، ج٤، ص٣٠٥؛ تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، الفتاوى الكبرى، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، مصطفى عبدالقادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٧م)، ج٥، ص٢٦٣؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير، ترجح عنده أنه كلام امرأة العزيز، ج١٢، ص٧٩٤؛ السعدى، تيسير الكريم الرحمن، ص٢٠٠٤.







يُستخلصُ من موقف شعيب البي مع قومه، أنّه قام بمهمّته تجاه قومه من الأوامر، مثل: الاستغفار والتّوبة. والنّواهي مثل: تطفيف الكيل والميزان، والبخس فيهما بالغش والنّقصان، ثم نَبّههم لما حصل للأُمم قبلهم، لما عصوا رُسلهم، وذلك ليتدبروا ويعتبروا؛ لأن العاقل مَن يتعظ بغيره، لكنهم لم يفقهوا هدف شعيب البي متى جاءهم عقاب الله فأهلكهم الله تنهي ونجا شعيبًا البي والمؤمنين معه.

## تاسعًا: استغفار النّبي موسى اللينا:

سأل نبي الله موسى طلي ربّه المعفرة عدة مرات لنفسه ولغيره، فقد سأل المعفرة لنفسه ولأخيه هاورن، لما رجع من مناجاة الله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ السّامري قد أضل قومه من بعده، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ





أغفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ الله والإعراف]. وأيضًا، عندما اختار موسى سبعين رجلًا لميقات ربه، ثم وقع عليهم عذاب الله عندئذ تضرع موسى إلى الله في ودعاه ألا يهلكهم بفعل غيرهم، ثم أردف ذلك بطلب المغفرة من الله. وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ وَأَخْارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَائِنَا فَامَا أَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَو شِئْتَ أَهْلَكُنْهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّنَى أَتُهُم مَن تَشَاءً وَتَهْدِى مَن تَشَاءً وَتَهْدِى مَن تَشَاءً وَالْعَرفِينَ وَلِينًا فَاعْلُ السُّفَهَاءُ مِنَا أَلْ فَعْمِينَ الله الأعراف].

وأيضًا، لما استغاث موسى ولي رجل من شيعته على عدوهما، فأراد موسى نصرته، وقدر الله أن قتل موسى عدوهما بغير قصد منه، ثم نَدم على هذا الفعل ندمًا كبيرًا. وعنده، اعترف موسى الكليم ولي بظلم نفسه، ثم أعقبه بطلب المغفرة من الله من وفيه يخبرنا الله عنه قائلا: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِر لِي فَغَفَر لَهُ إِنَّكُهُ هُو الغَفُورُ الرَّحِيمُ (القصص]. وهذا، في غاية الاعتراف بالخطإ، ثم سأل موسى مغفرة الله ورحمته؛ لأنه قد اتصف بالغفران والرحمة.

وفي موضع آخر، أمر الله وهي موسى المله بالصبر والمغفرة، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ فَأُصِّبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ وَالسَّتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ رَسَّهُ إِنَّ عَافر]. ويلاحظ هنا، أن هذا الأمر بالاستغفار هو أمر من الله والله موسى الملي والأمر يقتضي الوجوب.





#### عاشرًا: استغفار النّبي داود الليه:

لما خص الله حكم سليمان بالثناء ﴿فَفَهُمْنَهُا سُلِيْمَنَ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء:٧٩]، دون حكم داود استشعر داود، وتيقن أنه قد ظلم نفسه، فاستغفر الله ثم وقع راكعًا لله في فغفر الله له ذلك الخطأ (١) وفي هذا الصدد يقول الله في عن النبي دواد الملي ﴿وَظَنَ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَاسْتَغْفَرُرَبَّهُ وَخُرٌ رَاكِعًا وَأَنَّا لَهُ وَالله وَ الله وَالله وَلَا الله وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله و

يتأسى بنبي الله داود ( الله منبي الله داود الله أن الإنسان إذا أصاب ذنبًا، عليه أن يتوضأ ويتقرب إلى ربه بصلاة خاصة، وهي صلاة التّائبين والنّادمين والمستغفرين، والعازمين على عدم العودة إلى مثل ذلك الفعل في الحياة.

يستخلص من استغفار النبي داود (للنهائة أنه عندما وقع في خطأ ، رجع إلى خالقه وتذلل له، فاستغفر الله تها ، فغفر الله له.

#### الحادي عشر: استغفار النّبي سليمان (المليه:

لقد فتن الله النّبي سليمان ﴿ لِللِّهِ بِفتنة فاستغفر ربه. والفتنة ' تأتي بسبب معصية الشخص لخالقه، أو من غير سبب، فتكون الفتنة عندئذ ابتلاء من الله، لمعرفة قدر إيمان ذلك الإنسان، وصبره على القضاء والقدر. فنبيُّ الله سليمان لما عرف أن الله قد ابتلاه طلب المغفرة من الله شد، ثم طلب منه شك أن يمنحه مُلكًا لا يؤتيه أحدًا من بعده، فاستجاب الله دعاءه برحمته ومنّته على سليمان ﴿ للله لله في سليمان ﴿ للله لله دعاءه برحمته ومنّته على سليمان ﴿ للله لله في الله على سليمان ﴿ للله لله على سليمان ﴿ للله لله على سليمان ﴿ للله لله على سليمان ﴿ للله على سليمان ﴿ لله على سليمان ﴿ لله على سليمان ﴿ لله على سليمان لله على سليمان ﴿ لله على سليمان لله على سليمان ﴿ لله على سليمان الله على سليمان الهمان الهمان

لقد اختلف المفسرون في تعيين هذه الفتنة التي حصلت لسليمان، وبعضها للخرافات أقرب.
 ولمعرفة تفاصيل القصة، ينظر: الطبري، جامع البيان، ج١٦، ص١٩٧؛ البغوي، معالم التنزيل، ج٧،
 ص٤٩؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٧، ص ٦٨، ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج٢٣، ص١٥٥٠.





<sup>(</sup>۱) هناك كلام كثير جدًّا عند أهل العلم رحمهم الله في تفسير هذه الآية. وقال القرطبي: «ولا خلاف بين أهل التفسير أنه يراد به هاهنا ملكان»، الجامع لأحكام القرآن، ج۱۰، ص ۱٦٥، وقال ابن كثير، «يقتصر على مجرد تلاوة هذه القصة وأن يرد علمها إلى الله ه في فإن القرآن حق وما تضمنه فهو حق أيضًا، وقال أيضًا: «إن الأقوال فيها جلها من الإسرائيليات». تفسير القرآن العظيم، ج٧، ص٢٠.

يلاحظ في الآية أن سليمان ﴿ فَي قدَّم الاستغفار، قبل أن يذكر ما يتمناه ويرجوه من الله ﷺ، فاستجاب الله دعوته، وآتاه مُلكًا لم يكن لأحد من بعده ﴿ لِي فَهذا دليل جلي أن تأثير الاستغفار يرجع إلى نيّة المستغفر. والله الله المام، وهو أحكم الحاكمين.

## الثَّاني عشر: استغفارات نبيّنا محمّد ﴿ لِللِّحِ:

VŁ



مبينًا خطورة النّفاق، وعدم قبول الاستغفار للمنافقين: ﴿اَسْتَغْفِرُ هَمُّمُ أَوُ لَا تَسْتَغْفِرُ اللّهُ لَمُمُّ ذَلِكَ بِأُنَّهُمُ لَمُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمُّ ذَلِكَ بِأُنَّهُمُ كُمُّ فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمُّ ذَلِكَ بِأُنَّهُمُ كَا يَهْدِى اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

محل الشاهد: أن الله الستخدم لفظ الاستغفار حتى في حق المنافقين، مع سبق علمه الستغفار في هذه الآية تدل على التسوية في وإن كانت صيغة الاستغفار في هذه الآية تدل على التسوية في حقيقة الأمر؛ لكن تستأنس هاهنا. والله الله المعالم بالصواب.

وقفات مع هذه الآية الكريمة:

الوقفة الأولى: لا يجوز استعمال مفهوم المخالفة في هذه الآية، حتى عند الجمهور القائلين بمفهوم المخالفة. بمعنى لا يجوز شرعًا أن يقول قائل: إن النّبي محمدًا الله لو استغفر أكثر من سبعين مرة لاستجاب الله دعاءه.

والوقفة الثانية: أن الإسلام أو الإيمان بالله وبرسوله شا شرط قوي في استجابة الدعوات، وأن الصلاة والاستغفار لغير مسلم لا يوجد عليه أي أثر إيجابي.

والوقفة الثالثة: أن «أو» الواردة في الآية الكريمة لا يفهم منها أنها للتخيير؛ لأنه لا يستقيم هاهنا أن يستعمل النهي مع الأمر والإباحة، مع قوله تعالى: ﴿فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ هُمُ ﴾(٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك: الإمام عز الدين عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي الدمشقي الشافعي، =





<sup>(</sup>۱) لقد ذكر المفسرون أن هذه الآية نزلت في عبدالله بن أبي ابن سلول. فأراد النبي المزيد في الاستغفار، فبيَّنَ الله له وصرِّح له بأنه حتى لو زاد على سبعين مرة ظلن ينفعه شيئًا، إذن تكون آية سورة المنافقين التي تقول: ﴿وَإِذَا فِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَوْا رُوُوسَمُّ وَرَايَّتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُّسْتَكُرُونَ ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِم مَسَتَغْفِرْ لَكُمْ لَن يَغْفِرُ اللّهُ لَمُمْ ﴾، وجاءت هذه الآية تأكيدًا وتأييسا لباقي المنافقين. ينظر: عبدالرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي، الدر المنثور في التأويل بالمأثور، ج٥، ص٢١٤؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج٠١، ص١٦٤.

والوقفة الرابعة: شفقة النّبي شه بأمّته ورحمته بهم، رجل لم يؤمن به في حال حياته وبعد مماته يستغفر له. وهذا في أعلى قمة من الرحمة بالأُمّة الإسلاميّة.

والوقفة الخامسة: لا يُفهم في الآية أن ذكر «السبعين» للتحديد، وإنما هي من أساليب العرب في كلامها، تذكر السبعين في مبالغة كلامها (١).





<sup>=</sup> تفسير العز بن عبدالسلام تفسير القرآن، تحقيق الدكتور عبدالله بن إبراهيم الوهبي، (بيروت: دار ابن حزم، ط١، ١٤١هـ/١٩٩٦م)، ج١، ص٤٤٧؛ عماد الدين بن محمد الطبري المعروف بالكيا الهراسي، أحكام القرآن للكيا الهراسي، ج٣، ص٤٧١؛ شهاب الدين محمود بن عبدالله الحسيني الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ج٧، ص٣١٩؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج١٠، ص١٦٤؛ عبدالمجيد الشيخ عبدالباري، الروايات التفسيرية في فتح الباري، (وقف السلام الخيري، ط١، ١٤٢٦ هـ/٢٠٠٦م)، ص٨٢.

رو ) ينظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٤، ص١٨٨.

<sup>(</sup>۲) ابن تیمیة، مجموع الفتاوی، ج۳، ص ٤٥٢.

<sup>)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص٣٥٧؛ الشيخ عبدالله بن جبرين، شرح العقيدة الطحاوية، مس٣١٧.

لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الرعد:٦]، وأمثال هذه الآية كثيرة في كتاب الله تَنْكُ، لا يتسع المقام لذكرها.

- ٣. قل يا محمّد اللهم اغفر لنا وارحمنا؛ لأنك أرحم الراحمين. يعني إن كان هناك من يرحم العباد، أو الأم بولدها، فإن رحمة الله كالله أعلى وأعظم من ذلك كله؛ ولأن أرحم من أسماء التفضيل. ويقول الله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ الغَفِرُ وَالْرَحَمُ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّمِينَ ﴿ المؤمنونا. ولذا لما فسر الشيخ أبو بكر الجزائري هذه الآية قال حفظه الله ورعاه: «أي أمر الله كالله رسوله أن يدعو بهذا الدعاء: رب اغفر لي وارحمني، واغفر لسائر المؤمنين، وارحمهم أجمعين، فأنت خير الغافرين والراحمين والراحمين الغافرين والراحمين والراحمين النا الغافرين والراحمين والراحمين النا الغافرين والراحمين النا الغافرين والراحمين والراحمين النا النا المؤمنين والراحمين النا النا النا المؤمنين والراحمين النا النا النا النا المؤمنين والراحمين والراحمين والراحمين النا النا المؤمنين والراحمين والمين والراحمين والمين والراحمين والراحمين والمين والراحمين والمين والراحمين والمين والراحمين والمين والراحمين والمين والمين

المشهد في الآية العظيمة، أن الله المساهد في الآية العظيمة، أن الله الله المرسولة بالمغفرة للمؤمنين. وأيضًا، وصف نفسه جل شأنه بغفران ورحمة عامة كما قد اختتم الله هذه الآية بصفتين عظيمتين وهما: ﴿عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ وهاتان صفتان نكرتان، تدلان على العموم والشمول، بمعنى أن الله الله عفر الذنوب جميعًا لمن أراد.





<sup>(</sup>١) الشيخ أبو بكر الجزائري، أيسر التفاسير، ج٣، ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) للكيا الهراسي، أحكام القرآن للكيا الهراسي، ج٤، ص٤٤.

٥. أعلَم الله وَ النّبيّ محمّد و بإفراد الله و م أعقبه مباشرة بأمره و الله و النّبيّ محمّد الله الله و المؤمنات ثانيًا، بأمره و المؤمنات ثانيًا، والنّص القرآني يقول: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لِلّا إِلَهُ إِلّا اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِلْاَئْكِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

يلاحظ في هذه الآية الكريمة مكانة الاستغفار عند الله الناه المراه المر

ومن اللطائف القرآنية أن الله على قد أمر هنا بالعلم قبل الأمر بالعمل؛ فلذا قد بوّب الإمام البخاري راب بابًا بعنوان: العلم قبل

أخرجه لبن عاصم في السنة (٩, ١ رقم٧)، وأبو يعلي (١٢٣/١ رقم١٣٦)، = = قال الألباني في السلسلة الضعيفة (١١٦/١٢ رقم٥٥٠٠): موضوع، وأنظر: جلال الدين السيوطى، الدر المنثور في التأويل بالمأثور، ج٩، ص١٩٥٠.





<sup>(</sup>۱) ينظر: علي بن محمد الآمدي أبو الحسن، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: د. سيد الجميلي، (بيروت: دار الكتاب العربي، ط١٠٤٠هـ)، ج٢، ص١٤٢٠.

ينظر: القرطبي، الجامع لأَحكام القرآن، ج١٦، ص٢٤٢؛ الجزائري، أيسر التفاسير، ج٤، ص٩١. لقد فصل الإمام القرطبي القول في تأويل هذه الآية. يرجع إليه.

القول والعمل، ثم سرد هذه الآية المذكورة آنفًا، وغيرها من الآيات القرآنيّة(١).

- ٧. ولقد أمر الله الله الله ورسوله محمدًا الله بالتسبيح، ثم أردفه مباشرة بطلب الاستغفار، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ فَسَبِّحُ عَلَمْ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴿ وَفي هذا ورد عن عائشة في أنها قالت: «كان النبي شه فيما يكثر أن يقول قبل أن يموت: سبحانك اللهم وبحمدك، أستغفرك وأتوب إليك(٢)».





<sup>[</sup>۱] البخاري، صحيح البخاري، ص١١٩؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج٢٦، ص٨٨.

الكيا الهراسي، أحكام القرآن، ج٥، ص٣٥.

هنا قرن الله شن التسبيح بالاستغفار، فهذا يؤتي مكانًا خاصًا للاستغفار في قلوب المؤمنين، وأيضًا لحديث عائشة أن المصطفى كان يكثر بهما في آخر عمره. فناسب المقام الاستغفار؛ لأنَّ النبي شاه عاش بعد نزول هذه السورة-النصر- ثمانين يومًا(۱).

لطيفة: إن رسول الله الله الستأذن الله الله الله الستغفار الأمّه، فلم يأذن له بذلك، فدمعت عيناه رحمة لها من النار(٢).

يستخلص من استغفار النبي محمّد أن الله الله استخدم صيغة الأمر في الاستغفار للمنافقين على لسان الرسول أون كان قد سبق في علمه ألا يغفر لمن مات على غير الإسلام، وكذلك أمر الله النبي الاستغفار لنفسه أنه ثم للمؤمنين والمؤمنات، كما أنه أمر النبي محمّدًا أن يطلب مغفرة للذين يتخلفون عن الغزوات بعد إذنه لهم، وكذلك قد قرن الاستغفار بتوحيده أن كما أنه قرن الاستغفار بالتسبيح، فهذه الأوامر بالاستغفار وغيرها من آي القرآن العظيم، تؤتي مكانًا عاليًا ورفيعًا للاستغفار والمستغفرين بالأسحار.



كأ ينظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٤، ص٢٢١. أمثال هذا الحديث كثيرة وكثيرة، لكن المقام
 لا يتسع للتفصيل فيه.



١) ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٢٠، ص٢٣٣.



# المطلب الثالث الاستغفار الوارد في القرآن الكريم من غير الأنبياء

لقد نطق القرآن الكريم بصيغ كثيرة من الاستغفار، بعضها على ألسن الأنبياء، وبعضها من أدعية الملائكة للمؤمنين، وصيغ أخرى من المسلمين أنفسهم، وقد استعرضت شيئًا من استغفار الأنبياء والمرسلين فيما سلف، وهنا سأكتفي بسرد بعض الآيات القرآنية بخصوص هذا المطلب الثالث إن شاء الله

لقد أمر الله وي حجيج بيته الحرام، أن يستغفروا الله وي عرفات؛ لأنه وي غفور رحيم، كما سبقت الإشارة على أن النكرة تفيد العموم والشمول، معنى ذلك أن الله ويغفر ذنوب حجيج بيته المحرم جميعًا؛ ولأن الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة، ولا يتصور الجنة لمن عليه الذنوب، وإن دخل النار، فلن يخلد فيها بإذن الله ويضمو أفيضمو أمن حَيث أفكاض دليل على استغفار الحجاج، قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيثُ أَفَاضَ النّاسُ وَاستَغفار الحجاج، قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيثُ أَفَاضَ النّاسُ وَاستَغفار الحجاج، قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الْفِيضُوا مِنْ حَيثُ أَفَاضَ النّاسُ وَاسْتَغَفْورُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ البقرة].

ولقد أشار المولى الله إلى أُمنيات المؤمنين به الله والمهاجرين في سبيل الله والمجاهدين في سبيل إعلاء كلمته، أنهم يتوقعون رحمة ربهم بعد هذه

(۱) سأوجز الكلام في هذا المطلب مراعاة لضوابط المؤتمر الموقر في تحديد عدد الصفحات المسموحة في الكتابة.





ولقد دعا المؤمنون خالقهم والله بدعوات طيبات، ومنها: عدم المؤاخذة بالنسيان والخطأ، وتكليف بما لا يطاق، والنصرة على الأعداء الغاصبين الظالمين. وعلى إثر هذه الأدعية سألوا الله والمغفرة والمغفرة والرحمة، فهذا يوحي إلى أن الإنسان مهما بلغت درجته في العبادة لا يأمن على نفسه؛ لأن الحي لا يأمن على نفسه. ويقول الله ومغفرته: ﴿رَبَّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوُ الصالحين والراجيين لرحمة الله ومغفرته: ﴿رَبَّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوُ المُطَاأَنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْناً رَبَّنا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْناً رَبَّنا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْناً وَاعْفُ عَنّا وَاعْفِرُ لنَا وَارْحَمَّنا ﴾ [البقرة:٢١٨].

وقد أعلن المؤمنون إيمانهم بالله وعلى الرغم من ذلك كلّه طلبوا مغفرة من الله لذنوبهم والوقاية من النيران، وقال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ مَعُولُونَ رَبّنَا إِنّنَا عَامَنَا فَاعَفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النّادِ (الله تعالى: ﴿اللّهِ تعالى: ﴿اللّه تَعْلَى اللّه شيئًا من دأبهم وسماتهم أنهم: ﴿ الصّحيرِينَ والصّحدِقِينَ والْقَعنيتينَ وَالمُعندِقِينَ وَالمُعندِقِينَ وَالمُعندِقِينَ وَالْقَعنيتِينَ وَالمُعندِقِينَ وَالمُعندِقِينَ وَالمُعندِقِينَ والمُعندِقِينَ وقت السّعِلَ وقت من أوقات الإجابة، ويبيت هؤلاء مع ذكر الله في وقت السّعر؛ لأنه وقت من أوقات الإجابة، ويبيت هؤلاء مع ذكر الله ﴿وَيَالُمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللهُ المُعْلَى اللهُ ال





وقد اشترط الله و عنه اتباع نبية ورسوله محمّد ، كما في ظاهر الآية، بمعنى أن من كان يحبُّ الله حقًّا فعليه حبّ الرسول ، ولهذا من ادعى أنه يحب الله سبحانه ولا يحب الرسول أو لا يحب بعض الأحاديث الثابتة عنه في فليس يحب الله فإنما هذا حب الكاذبين. ويقول الله في مخبرًا عن هذا الحب المقيد والمشروط: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله قَاتَبِعُونِ الله قَلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله قَاتَبِعُونِ الله وَيَعْفِرُ الله وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمُ وَالله عَفُورُ رَحِيمُ الله الشرط؛ لأن الله عفور ورحيم. الحب أن الله قَفْ سيغفر لمن تحقق فيه هذا الشرط؛ لأن الله عفور ورحيم. وحقيقة، هذا موقفٌ رهيبٌ لمن يتأمّل معان القرآن العظيم ويتدبّرها.

ولقد بيَّنَ الله فضيلة صحبة النّبي ﴿ وأهميّة الاستغفار في مواطن كثيرة، وخاصة في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيمِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ عَن الله عن اسم وَمَا كَانَ اللّه مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَستَغَفّرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ الله عن اسم الفاعل في الآية ﴿ مُعَذِّبَهُمْ ﴾؛ لأن الفاعل أقوى من المفعول (١). فإذا كان سبب نجاة المذنب من العذاب وعقاب الله هو صحبة النّبي ﴿ فَنعمت الصحبة هذه، وكذلك عظمت مكانة الاستغفار عند الله وَ الله على عنه وقال كثيرة وربط عدم التعذيب بهذين الشيئين العظيمين. وهناك أحاديث وآثار كثيرة بخصوص هذا الباب، لكن المقام لا يسعها. ومنها ما يلي: قال علي بن أبي بخصوص هذا الباب، لكن المقام لا يسعها. ومنها ما يلي: قال علي بن أبي

عبدالرحمن بن أبي الوفاء محمد بن عبيد الله بن أبي سعيد، كتاب أسرار العربية، تحقيق: د. فخر صالح قدارة، (بيروت: دار الجيل، ط١، ١٩٩٥م)، ص٨٨؛ أبو الحسن محمد بن عبدالله الوراق، علل النحو، تحقيق: محمود جاسم محمد الدرويش، (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤٢٠ ط١، ١٩٩٩م)، ص٢٦٩٨.





طالب على: «ما ألهم الله عبدًا الاستغفار وهو يريد أن يعذبه». وقال أيضًا: «العجب ممن يهلك ومعه النجاة، قيل: وما هي؟ قال: الاستغفار(۱)». وقال قتادة ولله على دائكم ودوائكم، أما داؤكم فالذنوب، وأما دواؤكم فالاستغفار(۲)».

وقد قدم الله مغفرته ورحمته، قبل ذكر السبب في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ الْفَغُورُ ذُو اللَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴾ [الكهف:٥٨]. فهذا دليل جلي أن رحمة الله ومغفرته وسعت السماوات والأرض؛ كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف:١٥٦].

وهناك فريقان متعاكسان في يوم التغابن، فريق في السعير، وآخر في الجنان، ففريق النار أخذوا يعتذرون إلى الله والمقابل فإن فريق الدنيا، ويطلبون العودة إلى الدنيا للعمل الصالح، وبالمقابل فإن فريق الجنة آمنوا بالله في الدنيا وعملوا الصالحات، ثم طلبوا رحمة الله ومغفرته في الدارين، فهل يستويان، فالجواب: لا بد أن يكون بلا، يعني لا يستوي الفريقان. وفي هذا يقول الله والله وا

ولقد برّاً الله عُلَّا أُمّنا أُم المؤمنين عائشة على عن الفرية والتهمة التي ألقاها الشيطان في قلوب بعض المسلمين (٢)، ولما تحقق وتأكّد أبو بكر من

لقد ذكر ابن سيرين أن يتيمين كانا في بيت أبي بكر أم احدهما مسطح بن أثاثة وكان من الذين خاضوا في الإفك. ينظر: الكليا الهراسي، أحكام القرآن، ج، ص١٠٨، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبدالقادر الجكني الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د. ط، د. ت)، ج٥، ص ٤٨٥.



(٣)



<sup>(</sup>۱) إسماعيل البروسوي، تفسير روح البيان، (بيروت لبنان: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م)، ٢٠٠١-٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) صالح أحمد الشامي، المهذب من إحياء علوم الدين، للإمام الغزالي، (دمشق: دار القلم، د. ط، ٢٦٥هـ/١٩٩٣م)، ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشنقيطي، أضواء البيان، ج٣، ص٣١٦. وهو من المعاصرين الذين فصلوا في هذا الشيء حسب علم الباحث.



<sup>(</sup>۱) ينظر: أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان النحوي الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج٨، ص٣٠٨؛ أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري، الكشف والبيان، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤٢٢هـ /٢٠٠٢م)، ج٧، ص٨١؛ شهاب الدين محمود بن عبدالله الحسيني الآلوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ج١٠ ص٣٦٨٤.

لِّنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الرعد:٦]، ولا أطيل النَّفس في هذه الجزئيَّة، حتى لا أخرج عن مقصود الورقة.

فإن حملة العرش الذين لا يعصون الله ما أمرهم، ويلتزمون بما يؤمرون، فإنهم يدعون للمؤمنين المخلصين لله والمنعة والرحمة والنجاة من النيران. وعلة هذا الطلب، لأن رحمة الله واسعة، وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَمِّلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ، يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَحْمَةً وَعِلْمًا وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبّنا وَسِعْتَ كُلّ شَيْءِ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلّذِينَ تَابُوا وَاتَبْعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِم عَذَابَ الْجَعِيمِ (١) المهذا، شرف على شرف، شرف دعوة الملائكة للمؤمنين بالاستغفار والرحمة، وشرف مكانة الاستغفار عند الملائكة المقربين.

وفي موضع آخر، أرشد الله والمؤمنين على الداء والدواء، ذلك لمن ألقى السمع وهو شهيد، فإن بعض الأزواج، والأولاد عدو الأولياء أمورهم؛ لكن ما أنزل الله داء إلا وأنزل معه دواء فإن دواء هذه الأمراض الأسرية هو العفو والصفح والغفران عمّا سلف وكان، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ وَالْعَفْرَانُ عَمّا سلف وكان، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ وَالْعَفْرِانُ عَمَّ الله وكان، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَمْ وَالْعَفْرِانُ عَمّا سلف وكان، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَمْ وَالْعَفْرِانُ عَمّا سلف وكان، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَمْ وَالْوَلَادِ حَمَّ مَدُواً لَكُمْ فَا حَدُرُوهُمْ وَإِن تَعَفُواُ وَتَصَفَحُواْ وَتَعَفْرُواْ وَتَعَفْرُواْ وَتَعَفْورُ وَكَمْ وَالْوَلَادِ حَمْ وَالْمَالِ وَالْمَالُوا الله عَنْ الله ورحمته الذي قال عندما سمع هذه الآية: سمعًا وطاعة. ولا تساوي مغفرة الله ورحمته بعفو الإنسان وغفرانه عن غيره من البشر. فهنيئًا لمن غفر الله له، ورحمه برحمته الواسعة.

وخلاصة الأمر أن المؤمنين من أمّة محمّد المنه استغفروا الله في مواقف مخلتفة، على صعيد عرفات بعد أداء أعظم العبادات التي هي عبادة الحج، وكذلك بعد الهجرة والغزوات، واستغفرت الملائكة للمؤمنين كذلك، وقد بشّر الله المؤمنين التائبين أنه شي يغفر لهم الذنوب جميعًا،















الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، أحمده حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا أن مَنَّ عليَّ بتناول بعض جزئيات هذا الموضوع، وإن كنت لم أُوفِّه حقه الحقيقي لكن ما لا يدرك كلّه لا يترك جلّه. فعليه، حاولت قدر الإمكان والاستطاعة أن أتناول بعض هذا الموضوع الممتع. وأقول بكل صراحة وحقيقة: إنني سعيد بهذا الموضوع، وكيف لا؟ لأن المعيشة مع كتاب الله من أجل العبادات وأعظم القربات. وها أنا الآن أضع رحالي في آخر محطة من محطات هذه الورقة، ولأودعها بذكر أهم النتائج، وهي على النّحو الآتى:

## أهمُّ نتائج البحث:

- القد تبيّن لي في هذه الورقة أن الاستغفار قد يطلق ويراد به الستر والتغطية والتجاوز عن السيئات.
- ٢. الرحمة والشفقة والرأفة واللطف كلمات مترادفات في لسان العرب.





- ئ. لقد عرفت من خلال هذا البحث أن ملازمة الاستغفار تعالج جميع المعاناة منها على سبيل المثال: مشكلة عقم النساء، وقلة الأرزاق، والغيث...، كما أمر به النبي نوح قومه، والنبي شعيب أمته، وغيرهما من الأنبياء.
- ٥. الاستغفار سبب في تأخير عمر الإنسان، كما قال الله تعالى: 
   «يَغْفِرْ لَكُمْ مِّن ذُنُوبِكُرُ وَيُؤَخِّ رَكُمُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ لَكُم لِكُ اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ لَكُمُ لِنَا اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ لَكُم لِنَا اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّرُ لَكُم لِنَا اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّرُ لَكُمُ لِنَا اللهِ إِذَا جَآءَ لَا يَوْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل
- 7. الاستغفار مع جلالة قدره عند الله الله الله وفي قلوب المؤمنين؛ لكنه غير مقبول لغير المسلمين والمشركين، كما أن الاستغفار لا ينفع مع من توفى على غير الدين الإسلامي.
- ٧. الاستغفار يؤثر حسب نية المستغفر، أي كل ما يهم الإنسان ويتمناه
   في دنياه وآخرته، سيعالجه الاستغفار بإذن الله الأحد الصمد.

ولا يفوتي في هذه اللحظة إلا أن أتقدم بجزيل الشكر والعرفان للمملكة العربية السّعوديّة على وجه العموم، وعلى وجه الخصوص لجامعة الملك سعود على تنظيم هذا اللقاء العلمي القيم، وجزاكم الله خير ما يجزي به عباده المحسنين المخلصين. والله شيّ أرجو أن يتقبل مني صالح أعمالي، ويتجاوز عن أخطائي وزلاتي.

هذا، وصلى الله على محمّد وعلى آله وصحبه وعلى آله بيته وعلى كل من سار على نهجه إلى يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، وإن كنت قد وُفقتُ في هذا العمل فمن الله شلا، وإن حصل عكس ذلك، فمني ومن نزغ الشّيطان، وأستغفر الله تعالى وأتوب إليه.







#### فهرس المصادر والمراجع:

- 1. ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبدالله، الجوزية، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، تحقيق: محمد الفقى، (بيروت: دار المعرفة، ط٢، ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م).
- ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم الحراني، الفتاوى الكبرى، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، مصطفى عبدالقادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط۱، ۱۹۸۷هـ/۱۹۸۷م).
- ۳. ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر التونسي،
   التحرير والتنوير، (بيروت: مؤسسة التاريخ العربي، ط٢، ١٤٢٠هـ- ٢٠٠٠م).
- ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق:
   عبد السلام محمد هارون، (بيروت: دار الفكر، د. ط، ١٣٩٩هـ– ١٩٧٩م).
- ٥٠ ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني، سنن ابن ماجه،
   محمد فؤاد عبدالباقى، (بيروت: دار الفكر، د. ط، د. ت).
- آبن منظور، محمد بن مكرم الأفريقي المصري، لسان العرب،
   (بيروت: دار صادر، ط١، د. ت).
- ابو الحسن، محمد بن عبدالله الوراق، علل النحو، تحقیق: محمود جاسم محمد الدرویش، (الریاض: مکتبة الرشد، ط۱، ۱٤۲۰هـ–۱۹۹۹م).
- ر. أبو سعيد، عبدالرحمن بن أبي الوفاء محمد بن عبيدالله، كتاب أسرار العربية، تحقيق: د. فخر صالح قدارة، (بيروت: دار الجيل، ط١، ١٩٩٥م).





- ٩. إسماعيل البروسوي، تفسير روح البيان، (بيروت لبنان: دار إحياء التراث العربى، د. ط، ١٤٢١هـ-٢٠٠١، م).
- 10. الآمدي، علي بن محمد أبو الحسن، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: د. سيد الجميلي (بيروت: دار الكتاب العربي، ط١، ١٤٠٤هـ).
- 11. البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود، معالم التنزيل، تحقيق: محمد عبدالله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، (دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، ١٤١٧هـ–١٩٩٧م).
- 11. الجرجاني، السيد الشريف أبو الحسن علي بن محمد بن علي الحنفى، التعريفات، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠م).
- ۱۳. الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر، مختار الصحاح، تحقيق: محمود خاطر، (بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، د. ط، ۱۹۱۵هـ– ۱۹۹۵م).
- 11. الزَّبيدي، محمَّد بن محمِّد بن عبدالرزَّاق الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس، (دار الهداية، د. ط، د. ت).
- ۱۰. السعدي، عبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبدالرحمن بن معلا اللويحق، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م).
- 11. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبدالقادر الجكني، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د. ط، د. ت).
- 10. الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م).





- ۱۸. الشامي، صالح أحمد، المهذب من إحياء علوم الدين، للإمام الغزالي، (دمشق: دار القلم، د. ط، ١٤١٣هـ–١٩٩٣م).
- ۱۹. عبدالباري، عبدالمجيد الشيخ، الروايات التفسيرية في فتح الباري، (وقف السلام الخيري، ط١، ٢٦٦هـ-٢٠٠٦م).
- · ٢٠ عبد المنعم محمود، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، (دار الفضيلة د. ط، د. ت).
- ۲۱. عز الدين، عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي الدمشقي الشافعي، تفسير العز بن عبدالسلام تفسير القرآن، تحقيق: الدكتور عبدالله ابن إبراهيم الوهبي، (بيروت: دار ابن حزم، ط١، ٤١٦هـ١٩٩٦م).
- 77. القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ط٢، ١٣٨٤هـ١٩٦٤م).
- 77. النيسابوري، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، الكشف والبيان، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط١، ٢٢٢هـ- ٢٠٠٢م).



