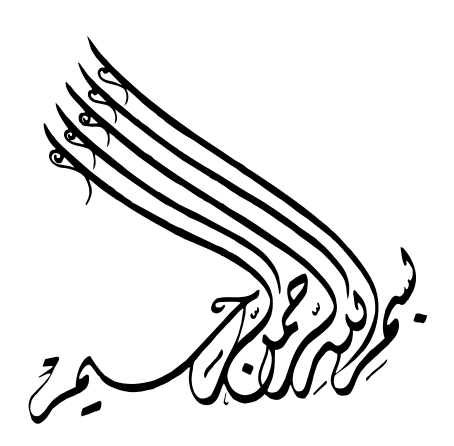
دولة ماليزيا وزارة التعليم العالي (KPT) جامعة المدينة العالمية قسم القرآن الكريم وعلومه

# المُلكُ في ضوء القرآن الكريم

(دراسة موضوعية)

رسالة مقدمة لنيل درجة (الماجستير) في القرآن الكريم وعلومه اسم الباحث: أحمد زغلول عباس مهران تحت إشراف: الدكتور/ أحمد إمام عبد العزيز

كلية العلوم الإسلامية قسم القرآن الكريم وعلومه العام الجامعي: ذي القعدة ١٤٣٣ هـ – سبتمبر ٢٠١٣م



## صفحة الإقرار

أقرت جامعة المدينة العالمية بماليزيا بحث الطالب (أحمد زغلول عباس مهران) من الآتية أسماؤهم:

المشرف دا أحمد إمام عبد العزيز

Pality and the

المتحن الداخلي د \هاني البشبيشي

درهاني محر أحماليث يستى

الممتحن الخارجي د. علي جابر الحسم: أ. د. على حابد

التوقيع المال المراك

أحمد محمد عبد العاطي

الرئيس

Le with Ali Maho + A

## APPROVAL PAGE

### The dissertation of (ahmed zaghloul abbas

:) has been approved by the following

Supervisor

laditan lain (Com

Internal Examiner

درهان محرأم البريسى

External Examiner

الاسم؛ أ. د. على حابر

التوقيع بحمل على كر

Chairman

A hard Ali Maho = A

أقر بأن هذا البحث هو من عملي الخاص، قمتُ بجمعه ودراسته، وقد عزوت النقل والاقتباس إلى مصادره.

اسم الطالب: : أحمد زغلول عباس مهران

التوقيع:
احد رعبول عباس حراك
حماس ريالول عباحت
التاريخ:

#### **DECLARATION**

I hereby declare that this dissertation is the result of my .own investigation, except where otherwise stated

Student's name: ahmed zaghloul abbas

:Signature

احمد دعلول عباس مهران

:Date

#### جامعة المدينة العالمية

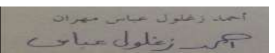
إقرار بحقوق الطبع وإثبات مشروعية استخدام الأبحاث العلمية غير المنشورة حقوق الطبع ٢٠٠٩ © محفوظة لـ (أحمد زغلول عباس مهران) عنوان البحث: " الملك في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية لا يجوز إعادة إنتاج أو استخدام هذا البحث غير المنشور في أي شكل أو صورة من دون إذن مكتوب من الباحث إلا في الحالات الآتية:

1, يمكن الاقتباس من هذا البحث بشرط العزو إليه.

٢٠ يحق لجامعة المدينة العالمية بماليزيا الإفادة من هذا البحث بشتى الوسائل وذلك
 لأغراض تعليمية، وليس لأغراض تجارية أو تسويقية.

عق لمكتبة جامعة المدينة العالمية بماليزيا استخراج نسخ من هذا البحث غير المنشور
 إذا طلبتها مكتبات الجامعات، ومراكز البحوث الأخرى.

أكّد هذا الإقرار: : أحمد زغلول عباس مهران



التوقيع التاريخ

## الملخص

تناولت في هذه الرسالة «المـــُلك في ضوء القرآن الكريم»، بتتبع آيات المــــُلك في القرآن بالمنهج الموضوعي، وقمت فيه بتقسيم الرسالة إلى مقدمة وأربعة فصول وحاتمة.

تناولت في المقدمة مشكلة البحث، وأهدافه، والدراسات السابقة، ومنهج الباحث وهيكل البحث وتقسيماته وتعريف الميكلك في اللغة والاصطلاح والميكك في الاستعمال القرآني.

وفي الفصل الأول: تحدثت عن أن المــُلك الحق لله، وذلك من خلال التعريف باسم الله الملك والمالك والمليك ، والتعريف بأن الله حل حلاله خالق كل شيء ومالكه، وأن الله تعالى هو المتفرد بالملك يوم القيامة وأن المــُلك الحقيقي لله تعالى.

وفي الفصل الثاني تحدثت عن أساليب عرض القرآن للمُلك، وذلك من خلال أن الله يمتن بملكه على من يشاء من عباده، ومن خلال أيضًا أن القرآن في بعض المواضع ربط بين الملك والقيادة العسكرية ودور الملك في ذلك من خلال قصة طالوت وسليمان عليه السلام ودورهم في القيادة العسكرية، وكذلك من أساليب عرض القرآن للمُلك الاغترار به وقصة إبراهيم عليه السلام مع الملك الطاغي الذي اغتر بملكه وحاج إبراهيم عليه السلام في رب العالمين.

وفي الفصل الرابع تحدثت عن مهمات المــُلك الراشد وأهم آثاره، واختتمت الرسالة بالحديث عن آثار المــُلك الفاسد ثم ذكرت في الخاتمة النتائج والتوصيات المستفادة مــن الرسالة والله ولي التوفيق.

#### **ABSTRACT**

In this letter addressed to (King in the Koran), keeps track of the verses in the Quran King substantive approach you which divides the message into an introduction and four chapters and an epilogue.

Dealt with in the foreground the research problem, objectives, and previous studies, the researcher and curriculum structure of the research and subdivisions and the definition of the king in the language and terminology and the king in the Quranic use.

In the first chapter: I talked about that the King has the right to God, and that by definition the name of God, the king and the owner, and that the definition of God, the Almighty Creator of all things, its owner, and that God is the unique King Day of Judgment and that the real king God Almighty.

In the second chapter talked about methods display the Koran to the king, and through that God has fortified his property to whom He will of His slaves, and by also that the Koran in some places link between the king and the military leadership and the role of the king through the story Talot and Solomon, peace be upon him and their role in driving military, as well as the methods of the Koran to the king being deceived him and the story of Abraham - peace be upon him - with King overriding who deceived his property.

In the third chapter talked about the types of the King in the Koran, which combine the king and prophet and said the story of Solomon - peace be upon him - which brought him God between the king and a prophet, then talked about the King fair, and talked about of centuries as a model for the king of the fair, and then talked about King rotten spoiler goal of Pharaoh; who deceived his property and overwhelmed Vohlkh God Almighty.

In the fourth chapter talked about the missions and just king the most exciting, the letter concluded by talking about the effects of the corrupt King then stated in conclusion the findings and recommendations learned from the message and God is the source of strength.

## شكر وتقدير

بعد شكر الله والثناء عليه بما هو أهله -جل وعلا- أتوجه بخالص الشكر والعرفان إلي والدي وأخي وشيخي فضيلة العلامة الدكتور: محمد فضل أبو جبل الذي ساعدي كــثيرًا في هذه الرسالة، ولفضيلة الدكتور: أحمد إمام عبد العزيز، الذي تفضل بقبول الإشــراف على هذه الرسالة، وأحاطني برعايته وعنايته ولطفه، ولم يضن علي بأي نصح أو توجيه أو إرشاد، والذي كان لتشجيعه وحثه لي أثر كبير في إتمام هذه الرسالة، فجزاهما الله عني خير الجزاء.

كما أتوجه بالشكر والتحية، إلى أسرة كلية العلوم الإسلامية قسم القرآن الكريم وعلومه الذين درست على أيديهم، ونهلت من علومهم.

كما أتوجه بالشكر الجزيل إلى أصحاب الفضيلة أعضاء لجنة المناقشة.

كما أتقدم بالشكر لكل من ساهم في إخراج هذا البحث وأعان عليه.

والله ولي التوفيق.

#### الإهداء

- \* لي حيب القلب، وقرة العون ومن بذكره تنجلي الموم محمل عليه وسلم
  - \* إلى من ربياني صغيراً، وتعهداني كبيراً، ودفعاني إلى طلب العلم.
- \* لى زوجي الوفية (أم مُحد) التي شاركتي هوم الحياة صبرت معي على شداك العلم والتصلي، ووفرت لي الأجواء المناسبة البحث، فكانت لي نعم الوار والمعن.
- \* إلى فلذات كبدي، ورياحين قلبي، أبنائي (لجين، وسارة، وإيثار ومحمد) جعلهم الله تعالى ذخرا لدينه ودعوته.
- \* إلى أخي محمد وأخي أيمن وأختي العزيزة وصديقي العزيز محمد بن عبد الوهاب أول من أرشدني إلى طلب العلم وتحصيله.
- \* إلى أخي وشيخي الحبيب الشيخ عبد الله بن عبد العزيز الذي حثني على السير في طريق العلم أسال الله أن يرزقنا وإياه الإخلاص والقبول والإتباع.
- \* إلى شهداء فلسطين البررة الذين رووا بدمائهم الذكية ثرى أرض النبوات (فلسطين).
  - \* إلى الشهداء منذ فجر الإسلام إلى قيام الساعة.
    - \* إلى طلاب العلم في كل مكان.

أهدي هذا البحث أحمد زغلول عباس.

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ ` ` .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءًلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَـــيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ").

فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاته، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة (٤).

ثم أما بعد.

إِن مَن جُمَاءِ اللّه تعلى اللّهَ قال تعلى اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ إِلَّاهُ الْلَكُ الْقُد اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية ٧٠، ٧١.

<sup>(3)</sup> هذه مطبقه الطحة، وطيفه محيد روله أكل المن وغيرهم و قدور عن طبق عدمن المحلة منهمة أو موسى الأشعي وعبد الله ين عبل وحلوين عبد الله وهذا الله في المحلق النه معود وأحرب طيفه الإمام أحد في مسلمة مسلمة الله بن معود (١/ ٢٩٢) رقم (١/ ٢٩٢)، وقم ولود كلب الذكاح باب ما حلفي خطبة التكلم حر ٢٤٤، رقم الحديث من والتومذي كلب الدكاح باب ما حلفي خطبة التكلم من ١٥٢، وقل أو عيمية عني خلاله من ووله والتومذي كلب المحتى عبد الله عن الله على عن عبد الله عن الله

ومُلكه لا يحيط به مخلوق، ومن أمعن الفكر وأنعم النظر في آيات القرآن الكريم وجد الكثير من آيات القرآن الكريم تتحدث عن سعة مُلك الله تعالى كما قال الحق تبارك وتعالى: ﴿لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ (٣).

ولما كان لله تعلى هو لل لكوله لل لك لطلق سبحانه و تعلى وحده لا شرايك له فله مها بعض ملكه على سيلي العلية لبغر عبلاه وطك لحلحة النال إلى طك

فالناس أصناف مختلفة، وأطوار متباينة، ليكونوا بالاختلاف مؤتلفين، وبالتباين متفقين، فلابد لهم من راع، يهبه الله من ملكه، وأوجب عليه حراسة الرعية وإقامة ميزان العدل بينهم، والرعية تستظمئ إلى الملك الراشد استظماء أهل الجدب إلى الغيث الوابل.

وللد ابتلت الأمة الإلكامية في العمور التأخوة بلا لك العلد، الديج على الوعية شق الون العالب، صلت الحياة حجماً لا حلق، و تضبت مستقال في الأخرور زول هذا الملك كما قل على اللهم علك الملك في الملك من تشكة وتوع الملك من تشكة وتوع الملك من تشكة وتوع الملك من تشكة وتالي من تشكة والمرابع المناه المرابع المناه المرابع المناه المرابع المناه والمرابع المناه المرابع المناه ال

ونحن خير في هذه لأيام على وقع للك الدينة بد ماطل مقام هذا الملك العلماد الحد الحد مل والمتعلق والمتبطا بنا عبر الأخر والإنسان وكل مقوم الله المحد المريخ والموية والاغرابة فلك طبيعة المك العلم المسلم

ولذا أردت أن أتتبع آيات المسلك في ضوء القرآن الكريم وأدرسها دراسة موضوعية للتعرف على معنى الملك، وكذلك لتعريف الملوك أن المسلك الحق لله تبارك وتعالى وذلك من خلال التعرف على اسم الله الملك والمالك والمليك، وكذلك التعريف بأن الله هو خالق كل شيء ومليكه، وأنه المتفرد بالملك يوم القيامة، وأن الله يمتن بملكه على بعض عباده فلا يغتر أحدٌ بذلك الملك، وذكر نماذج للملك الراشد ونماذج للملك الفاسد ومهمات الملك الراشد وآثاره وكذلك آثار الملك الفاسد وهايته وهذا ما أحاول أن أوضحه في هذه الرسالة وأسأل الله التوفيق والسداد.

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

#### أسباب اختيار البحث:

إن القرآن الكريم كتاب الله المعجزة الخالدة الباقية إلى يوم القيامة لا يشبع منه العلماء، لا تنقضي عجائبه، صالح لكل زمان ومكان فالأمثلة والوقائع التي ذكرها القرآن تتكرر والأحداث تتجدد وإن اختلفت الأسماء والصور فالنتائج واحدة، كالواقع المشهود في أحوال الملك اليوم، لذلك كان الحديث عنه ضرورياً لكل مسلم حتى يبصر بواقع الملك وحقيقته وآثاره، كما أن هذا الموضوع لم يأخذ حقه الوافي في الدراسة، وكذلك لتساهم هذه الدراسة بإذن الله في إثراء المكتبة الإسلامية، وهي مساهمة متواضعة في خدمة الكتاب العزيز.

#### مشكلة البحث:

جاءت هذه الدراسة لتجيب عن الأسئلة الآتية:

٢- ما هي الأساليب القرآنية في عرض الملك؟

٤- ما هي مهمات المـــــُلك وآثاره؟

#### أهداف البحث:

١ - تضيح أن لل لُك الحق لله تعلى عن يغر ملكه على جن عباد

٢- تعريف كل من يتولى الحكم أنه محض فضل من الله وحده فلا يغتر به.

٣- تضيح أن لل لُك الرائده الخلة الوحية التي تسطيع أن تحمع السلين وقود الهم وقوي الوكهم وتحمي يضتهم وتحلهم يقون في خلق والمد لواجهة أكالهم

٥- توضيح نهاية المـــُلك الفاسد وآثاره على المحتمعات.

٦- استنهاض الهمم وحشد الطاقات وبعث الأمل في نفوس أبناء الأمة.

٧- خدمة طلبة العلم والمكتبة الإسلامية لمسيس الحاجة إلى هذه الدراسات.

#### الدراسات السابقة:

لم أحد في حدود اطلاعي كتب أو رسائل علمية درست موضوع الملك في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية، لكني وحدت لفتات وإشارات متنوعة في الكتب لعلها ليست أبحاثاً متكاملة مبوبة مثل:

١- الطرطوسي، نجم الدين إبراهيم علي الحنفي، تحفة الترك فيما يجب أن يعمل في الملك، تحقيق: عبد الكريم محمد مطبع الحمداوي، الطبعة الثانية، دار الكتب العلمية.

٢- الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد، درر السلوك في سياسة الملوك، (الرياض:
 دار الوطن، ١٤١٧هـــ- ١٩٩٧م).

٣- ابن الأزرق، محمد بن علي بن محمد الأصبحي، بدائع السلك في طبائع الملك، تحقيق على سامى النشار، الطبعة الأولى ، (دار السلام، ١٤٢٩هــ ٢٠٠٨م).

٤- الجاحظ، ابن عثمان عمرو بن بحر، التاج في أخلاق الملوك، الطبعة الأولى،
 (بيروت: دار صعب، ١٣٨٨هــ - ١٩٦٨م).

٥- الشيرازي، عبد الله بن نصر بن عبد الرحمن، المنهج المسلوك في سياسة الملوك، (مكتبة المنار ١٤٠٨هــ - ١٩٨٧م).

#### منهج البحث:

منهجي في هذه الدراسة هو المنهج الوصفي التحليلي، أما الطريقة التي سأسير عليها في كتابة البحث فكما يلي:

١- عزو الآيات القرآنية إلى سورها، مع ذكر اسم السورة، ورقم الآية.

٢ جمع لآيات للعلقة بللضوعي سور القرآن و تنبع آراء الفرين فيها من كنب النسير.

٣- نقل الأحاديث من كتب السنة.

٤- عزو الأحاديث والآثار إلى كتب السنة التي أخذها منها.

٥ - الترجمة لبغى الأعلام الغرمشهورة الواحة بالرجوع لى كتب الرحل والتراحم

٦- الرجوع إلى المعاجم وكتب اللغة وكتب الغريب في البحث للوقوف على معاني
 الألفاظ الغامضة.

٧- الالتزام بدليل كتابة الرسائل الخاصة بالجامعة في التوثيق.

٨- في حالة الاقتباس النصى، أضع النص بين علامتي التنصيص.

9- في حالة الاقتباس النصي، وترك شيء من النص الأصلي، فإن كان المتروك من النص سطراً أو دون ذلك، أضع مكانه ثلاث نقاط أما إذا زاد النص المتروك عن سطر فأضع خمس نقاط.

## هيكل البحث:

يتكون البحث من مقدمة، وأربعة فصول، وخاتمة.

#### تقسيمات البحث:

قسمت البحث إلى: مقدمة وأربعة فصول وخاتمة كما يلي:

\* المقدمة: وتشمل التمهيد لموضوع الرسالة وأسباب اختياره ومشكلة البحث وأهدافه والدراسات السابقة، ومنهج البحث وهيكل البحث وتقسيمات الرسالة والمعنى اللغوي والشرعى للمُلك ثم الملك في الاستعمال القرآني.

\* الفصل الأول: المـــُلك الحق، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: أسماء الله الحسين المتعلقة بالملكك وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم الله الملك.

المطلب الثاني: اسم الله المالك.

المطلب الثالث: اسم الله المليك.

المبحث الثاني: الله حل جلاله خالق كل شيء ومالكه.

المبحث الثالث: المتفرد بالملكك يوم القيامة.

\* الفصل الثاني: الأساليب القرآنية في عرض المــُلك وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الامتنان بالمــــُلك على بعض عباده وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في سبب وجود المــُلك.

المطلب الثاني: الله يمتن على من يشاء من عباده.

المبحث الثانى: المـــُلك والقيادة العسكرية.

المبحث الثالث: المــُلك والاغترار به.

\* الفصل الثالث: أنواع المــ لك في القرآن الكريم وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الجمع بين المـــُلك والنبوة.

المبحث الثانى: مُلك راشد.

المبحث الثالث: مُلك فاسد مفسد.

\* الفصل الرابع: مهمات الملكك وآثاره وفيه مبحثان:

المبحث الأول: مهمات المــُلك الراشد وآثاره وينقسم إلى مطلبين:

المطلب الأول: مهمات الملك الراشد.

المطلب الثانى: آثاره الطيبة.

المبحث الثاني: آثار المـــُلك الفاسد وفيه عشرة مطالب:

المطلب الأول: فوات كل ما يترتب على المـــُلك الراشد.

المطلب الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله.

المطلب الثالث: التكذيب بآيات الله تعالى وافتراء الكذب على الله تعالى.

المطلب الرابع: الصد عن سبيل الله ومنع ذكر الله.

المطلب الخامس: تزييف الحقائق ووضع الأشياء في غير موضعها.

المطلب السادس: الاحتلاف والتفرق.

المطلب السابع: زوال النعم وهلاك ما كانوا به يغترون.

المطلب التاسع: عدم الفلاح في الدنيا والآخرة.

المطلب العاشر: حصول العداوة بين أركان الملك وأتباعهم في الآخرة.

\* الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات المستفادة من البحث.

## معنى المُلك في اللغة:

قال ابن فارس (۱): «الميم واللام والكاف، أصل صحيح، يدل على قوة في الشيء وصحة، يقال: أَمَلَكُ عجينَة: قوتَى عَجنة وشدَّة، وملّكتُ الشيء قويتُه والأصل هذا، ثم قيل مَلَك الإنسانُ الشَّيء يَملِكُه مَلْكاً، والاسم الملْك، لأن يده فيه قوية صحيحة. فالمِلْك: ما مُلِك من مال (۲).

وفي العين: المـــُلك لله المالك المليك، والملكوت: مُلك الله، وملكوت الله بســـلطانه، والمـــُلك: ما ملكت اليد من مال وخول (٣).

وفي اللسان: المسلك: معروف وهو يذكر ويؤنث كالسلطان، ومُلك الله تعلى وملكوته: سلطانه وعظمته، وقال ابن سيده (أ): المسلك والمسلك والمسلك: احتواء الشيء والقدرة على الاستبداد به، مَلكه يَمْلِكه مَلْكاً ومِلْكا ومُلْكا وتُمَلُّكا؛ الأحيرة عن اللحياني (٥)، لم يحكها غيره... وماله مَلْكُ ومِلْكُ ومُلْكُ ومُلْكُ أي شيء يملكه؛ كل ذلك

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي أبو الحسين من أئمة اللغة والأدب أصله من قزوين وأقام مدة في هزان ثم انتقل إلى الري وتوفي بها. من تصانيفه في علم العربية كتاب مقاييس اللغة ستة أجزاء، والمحيل، والصاحبي وله جامع التأويل في تفسير القرآن أربعة مجلدات وكتاب حلية الفقهاء وكتب أخرى قال الذهبي: مات سنة خمس وتسعين وثلاثمائة . (انظر: السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، طبقات المفسرين، ت: علي محمد عمر، ط١، (القاهرة: مكتبة وهبة، ١٩٩٦)، ١/ ١٥، موسوعة الأعلام ، وزارة الأوقاف المصرية، ١/ ١٥٥.

<sup>(</sup>۲) ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون (دار الفكر، ١٣٩٩هــ- ١٩٧٩)، مادة «ملك»، ٥/ ٣٥١- ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الفراهيدي، الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق: د. مهدي المحزومي، ود. إبراهيم السامرائي، ٥/ ٨٩.

<sup>(</sup>٤) هو علي بن إسماعيل، المعروف بابن سيده، أبو الحسن (٣٩٨ - ٤٥٨ هـ = ١٠٦٧ - ١٠٦٠ م): إمام في اللغة وآدابها. ولـد بمرسية (في شرق الاندلس) وانتقل إلى دانية فتوفي بها. كان ضريرا (وكذلك أبوه) واشتغل بنظم الشعر مدة، وانقطع للامـير أبي الحيش مجاهد العامري ونبغ في آداب اللغة ومفرداتها، فصنف " المخصص - ط " سبعة عشر جزءا، وهو من أثمن كنوز العربية، و " المحكم والمحيط الاعظم - ط " أربعة مجلدات منه، و " شرح ما أشكل من شعر المتنبي - خ " و " الانيق " في شرح حماسـة أبي تمام، ستة مجلدات، وغير ذلك. ( الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي، الأعلام، ط٥١، ( بيروت: دار العلم للملايين، ٢٠٠٤م)، ٤/٤٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) هو علي بن المبارك - وقيل: ابن حازم - أبو الحسن اللحياني من بني لحيان بن هذيل بن مدركة . وقيل: سمى به لعظم لحيته . أخذ عن الكسائي وأبي زيد وأبي عمرو الشيباني والأصمعي وأبي عبيدة ، وعمدته على الكسائي . وأخذ عنه القاسم بن سلام ؟ وله النوادر المشهورة .(السيوطي، حلال الدين عبد الرحمن، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحويين، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (لبنان: المكتبة العصرية)، ١٨٥/٢.

عن اللحياني، وحكي عن الكسائي (۱): ارحموا هذا الشيخ الذي ليس له مُلْكُ ولا بصر أي ليس له شيء بهذا فسره اللحياني، قال ابن سيده: وهو خطأ، وحكاه الأزهري (۲) أيضًا وقال: ليس له شيء يملكه. وحكي اللحياني: مَلِّك ذا أمر أمره، كقولك مَلِّك المال ربَّه وإن كان أحمق، قال هذا نص قوله: ولي في هذا الوادي مَلْك ومِلْك ومُلْك ومَلْك يعني مرعي ومشرباً ومالاً وغير ذلك مما تملكه، وقيل: هي البئر تحفرها وتنفرد بها (۱). وفي المفردات: المسلك ضربان: ملك هو التملك والتولي، وملك هو القوة على ذلك، تولى أو لم يتول.

فمن الأول قوله: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَحَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴿ أَنْ وَمِن الثاني قوله: ﴿إِذْ جَعَلَ فَهِ النَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا ﴾ (٥) فجعل النبوة مخصوصة والملك عام، فإن معيى الملك ههنا هو القوة التي يترشح للسياسة لا أنه جعلهم كلهم متولين للأمر فذلك مناف للحكمة كما قيل لا خير في كثرة الرؤساء.

قال بعضهم: المـــُلك اسم لكل من يملك السياسة إما في نفسه وذلك بالتمكين مـــن زمام قواه وصرفها عن هواها، وإما في غيره سواء تولى ذلك أو لم يتول على ما تقـــدم... فالمـــُلك ضبط الشيء المتصرف فيه بالحكم (٦).

<sup>(</sup>١) هو إمام الكوفيين أبو الحسن على بن حمزة الكسائي، نشأ بالكوفة وأخذ القراءة عن حمزة الزيات وتميز بقراءة حاصة فعد من القراء السبعة مات رحمه الله سنة ١٨٩ه. راجع: المعجم الصغير لرواة ابن جرير الطبري، ٨٢٦/٢، ترجمة ٢٥٥٦. وتاريخ الادب العربي للريات ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ = ٩٨٥ - ٩٨١ م): أحد الائمة في اللغة والادب، مولده ووفاته في هراة بخراسان. نسبته إلى جده " الأزهر " عني بالفقه فاشتهر به أولا، ثم غلب عليه التبحر في العربية، فرحل في طلبها وقصد القبائل وتوسع في أخبارهم. ووقع في إسار القرامطة، فكان مع فريق من هوازن " يتكلمون بطباعهم البدوية ولا يكاد يوجد في منطقهم لحن " كما قال في مقدمة كتابه " تهذيب اللغة " - ط ". ومن كتبه " غريب الألفاظ التي استعملها الفقهاء - خ " و " تفسير القرآن " و " فوائد منقولة من تفسير للمزني - خ " . ( انظر: الزركلي: الأعلام، ١١٥٥).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، (بيروت، دار صادر، ٢٠٠٨م)، مادة: ملك،

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، تحقيق: محمد سيد كيلاني، (سوريا: دار القلم )، ٢/ ٣٨٠ - ٣٨٠.

وبين ابن القيم (١) أن: حقيقة المـــُــلك: إنما تتم بالعطاء والمنع، والإكرام والإهانـــة، والإثابة والعقوبة، والغضب والرضا، والتولية والعزل وإعزاز ما يليق به العِزُّ، وإذلال مــن يليق به الذل (٢)، مما سبق نقول أن المـــُلك في اللغة احتواء الشيء والقدرة عليه، وكونـــه تحت تصرفك.

## معنى المُلك في الشرع:

ورد لفظ المـــُلك والمـــَلِك والمالك ومالك الملك في آيات كثيرة في كتاب الله، ومنها قوله تعالى: ﴿رَبِّ قَدْ قُوله تعالى: ﴿رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ ﴾ (٥) وغيرها.

قال الطبري<sup>(۲)</sup> -رحمه الله- في تفسير قوله تعالى: ﴿مَلِكِ النَّاسِ﴾ (٧): «وهو ملك جميع الخلق إنسهم و جنهم وغير ذلك، إعلاما منه بذلك من كان يعظم الناس، تعظيم

<sup>(</sup>۱) ابن القيم الجوزية، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي ثم الدمشقي الحنبلي، فقيه، أصولي، محتهد، مفسر، نحوي، محدث، مشارك في غير ذلك، ولد بدمشق وتفقه، وأفتى، ولازم ابن تيمية، وسجن معه في قلعة دمشق وتوفي في (عام ۷۰۱ هـ - ۱۳۵۰ م) ودفن في سفح قاسيون بدمشق ومن تصانيفه روضة المحبين ونزهة المشتاقين، زاد المعاد في هدي خير العباد، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تمذيب سنن أبي داود وغيرها الكثيرة وله نظم (معجم المؤلفين: ٩/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط۱ (لبنان: مؤسسة المعارف، ١٤٢٥ هــــ - ٢٠٠٤)، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآية: ١٠١.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ١١٤.

<sup>(7)</sup> هو محمد بن جرير بن يزيد الطبري، أبو جعفر: المؤرخ المفسر الإمام، ولد في أمل طبرستان واستوطن بغداد وتوفي بها، وعرض عليه القضاء فامتنع، والمظالم فأبي، له أخبار الرسل والملوك يعرف بتاريخ الطبري في الجزء ١، وجامع البيان في تفسير القرآن يعرف بتفسير الطبري في ٣٠ جزءا، واختلاف الفقهاء والمسترشد في علوم الدين وجزء من الاعتقاد والقراءات وغير ذلك وهو من ثقات المؤرخين، قال ابن الأثير: أبو جعفر أوثق من نقل التاريخ وفي تفسيره ما يدل على علم غزير وتحقيق، وكان مجتهداً في أحكام الدين لا يقلد أحداً، بل قلده بعض الناس وعملوا بأقواله وآرائه، وكان أسمر، أعين، نحيف الجسم فصيحاً (انظر الإعلام للزركلي: 7 / ٦٩).

<sup>(</sup>٧) سورة الناس، الآية: ٢.

المؤمنين ربهم؛ أنه ملك من يعظمه وأن ذلك في مُلكه وسلطانه، تجري عليه قدرته، وأنه أولى بالتعظيم وأحق بالتعبد له ممن يعظمه، ويتعبد له، من غيره من الناس»(١).

كما ورد لفظ المــُلك في السنة ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «يقبض الله الأرض يوم القيامة، ويطوي السماء بيمينه، ثم يقول: أنا الملك أين ملــوك الأرض يوم الله الملك في الكتاب والسنة، هي المعنى الوارد في اللغة، يقول شيخ الإسلام - محمه الله-: والمــُلك قد يراد به القدرة على التصرف، والتدبير، ويراد به نفسه التدبير، والتصــرف، ويراد به المملوك نفسه، الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله في النه على التدبير، ويراد به ذلك كله - الله في النه على التدبير، ويراد به ذلك كله - الله في النه الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه، الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه، الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه الله الله الله المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله - الله المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه النه المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه النه المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه النه المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه النه المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به نفسه النه المملوك نفسه النه المملوك نفسه النه المملوك نفسه النه المملوك ا

فالمـــُلك يعني التصرف والتدبير، والقدرة على ذلك.

<sup>(</sup>۱) الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شـــاكر، ط۱ (مؤسســــة الرســـالة ١٣٢٠ هـــــ – ٢٠٠٠م)، ٣٠٠ / ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ملك الناس﴾ [الناس: ٢]، ص: ١٧٨٣، رقم الحديث: ٧٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبد الله بن أبي القاسم الخضر النميري الحراني الدمشقي الحنبلي، أبو العباس، تقي الدين ابن تيمية: الامام، شيخ الإسلام. ولد في حران وتحول به أبوه إلى دمشق فنبغ واشتهر. وطلب إلى مصر من أجل فتوى أفتي هما فقصدها، فتعصب عليه جماعة من أهلها فسحن مدة، ونقل إلى الاسكندرية. ثم أطلق فسافر إلى دمشق سنة ٧١٧ هـ واعتقل بما سنة ٧٧٠ وأطلق، ثم أعيد، ومات معتقلا بقلعة دمشق، فخرجت دمشق كلها في جنازته. كان كثير البحث في فنون الحكمة، داعية إصلاح في الدين. آية في التفسير والأصول، فصيح اللسان، قلمه ولسانه متقاربان. وفي الدرر الكامنة أنه ناظر العلماء واستدل وبرع في العلم والتفسير وأفتي ودرس وهو دون العشرين. أما تصانيفه ففي الدرر ألها ربما تزيد على أربعة آلاف كراسة، وفي فوات الوفيات ألها تبلغ ثلاث منه بحلد، منها (الجوامع – ط) في السياسة الإلهية والآيات النبوية، ويسمى (السياسة الشرعية) و (الفتاوى – ط) خمسة بحلدات، و (الإيمان – ط) و (الجمع بين النقل والعقل – خ) الجزء الرابع منه، والثالث في ٧٦٧ ورقة كتب سنة ٧٣٧ في شستربني (١٥٥) و (منهاج السنة – ط) و (الفرقان بين أولياء الشروأولياء الشيطان – ط) و (الواسطة بين الحق والخلق – ط) و (الصارم المسلول على شاتم الرسول – ط) و (بحموع رسائل – ط) فيه ٢٩ رسالة، و (نظرية العقد – ط) كما سماه ناشره، واسمه في الأصل (قاعدة) في العقود و (تلخيص كتاب الاستغاثة – ط) يعرف بالرد على المكتبة السعودية بالرياض، و (القواعد النورانية الفقهية – ط) و (بحموعة الرسائل والمسائل – ط) همسة أجزاء.

و(التوسل والوسيلة - ط) و (نقض المنطق - ط) و (الفتاوي - خ) و (السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية - خ) و (بحموعة - ط) أخرى اشتملت على أربع رسائل: الأولى رأس الحسين (حقق فيها أن رأس الحسين حمل إلى المدينة ودفن في البقيع) والثانية الرد على ابن عربي والصوفية، والثالثة العقود الحرمة، والرابعة قتال الكفار. ولابن قدامة كتاب في سيرته سماه (العقود الدريـة في مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية - ط) وللشيخ مرعي الحنبلي، كتاب (الكواكب الدرية - ط) في مناقبه، ومثله لسراج الدين عمر بن على ابن موسى البزار، وللشهاب أحمد بن يجيى بن فضل الله العمري. ( الزركلي، الأعلام، ١٤٤١).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، مجموع الفتاوى، تحقيق: فريد عبد العزيز الجندي، وأشرف حلال الشرقاوي (القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠٦م) ١٨/ ٩٥٠.

الْملك في الاستعمال القرآيي:

١- المسلك المطلق لله تعالى، في المفردات: والمسلك الحق الدائم لله قال تعالى: ﴿ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَرْعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ ﴾ (٢)(٣).

فله سبحانه التصرف المطلق في الكون كله في الدنيا والآحرة قال تعالى: ﴿ حَلَقَكُم مِّن الْفُسُ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ يَخْلُقُكُ مَ فِي قُفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ يَخْلُقُكُ مَ فِي فَلْمَاتٍ ثَلَاثٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَىهَ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّن بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَىهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ (١٠).

وقال تعالى: ﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النهَارِ وَيولِجُ النهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لاَّجَلٍ مُّسَمَّى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ مِن كُلِّ مَا يَعْلِكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ مِن دُونِ مِن يَعْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَـهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات التي تدل على أن المـــُلك مُلك الله تعالى.

٢- إذا كان المـــُلك مُلك الله فإنه لا ينازعه في هذه الصفة أحد من حلقه كائنا مـــن
 كان، فهو لا شريك له تعالى في ملكه، المتفرد بالملك والتصرف في الأشياء، ولذا نفى الله تعالى عنه الشريك في ملكه قال تعالى: ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن

<sup>(</sup>١) سورة التغابن، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ٢/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) سورة التغابن، الآية: ١.

<sup>(</sup>٧) سورة الملك، الآية: ١.

لَّهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا ﴿ (')، ونعى على بين إسرائيل استئثارهم بفضل الله في المُلك والنبوة وحصرها فيهم حيث قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّنَ الْمُلْكِ فَإِذًا لَّا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا ﴾ ('').

٣- ولما كان المسلك المطلق لله تعالى فهو بفضله ومنته يمنحه من يشاء من خلقه بحكمته وعلمه كما قال تعالى: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَسِرِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءً الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءً الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُ مَن تَشَاءُ وَتُعِزُ مَن تَشَاءُ وَتُعِزُ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءً قَدِيرٌ الله عَن عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله الله الله الله عضهم بعض، ولم عن أتاه الله أمرهم، ولا تحصل مصالحهم وتدرأ مفاسدهم إلا بتمليك بعضهم بعض، ولم الله مِن أم الله مِن الله عَلى مَا آتَاهُمُ الله مِن الله مِن خلقه آل إبراهيم قال تعالى: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللّهُ مِن الله فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾ (٤).

ومنهم آل فرعون كما قال مؤمنهم ناصحا وواعظا لهم: ﴿يَا قُوم لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَومُ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِن بَأْسِ اللَّهِ إِن جَاءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِن بَأْسِ اللَّهِ إِن جَاءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى الله وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿ وَمنهم الصالحون كالأنبياء عليهم السلام فلقد آتى الله تعالى داود حليه السلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام وعَلَمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلًا دَفْعُ اللَّهِ النَّسَاسَ بَعْضَهُم جَالُوتَ وَآتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكُ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلًا دَفْعُ اللَّهِ النَّسَاسَ بَعْضَهُم بَعْضَ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلُ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (٢) وكذلك سليمان حليسه السلام وآتاه الله مُلكا خاصاً: ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلُ الْخِطَابِ ﴾ (٧).

وقال تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ.... الآية ﴾(^).

ومنهم غير أنبياء كطالوت قال تعالى: ﴿وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَــثَ لَكُــمْ طَالُوتَ مَلِكًا... الآية﴾ (٩) ومنهم الطغاة المستكبرون كالذي حاج إبراهيم في ربه قــال

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١١١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٥١.

<sup>(</sup>٧) سورة ص، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>A) سورة البقرة، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، الآية: ٢٤٧.

تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ ..... الآيــة ﴿ () ومنهم فرعون الذي طغى وتجبر مُلكه ﴿ وَنادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْم أَلَيْسَ لِي مَلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ () وفي الآحرة يكرم الله تعالى عباده المؤمنين بالجنة ويرزقهم فيها النعيم المقيم والمـــلك الكبير الذي لا يخلق ولا يبلى ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ ( ) ولما وسوس الشيطان لآدم –عليه السلام وهو في الجنة أغراه بهذه الصفة العظيمة قال تعالى: ﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَذُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكً لَا يَبْلَى ﴾ ( ) .

٤- وكما أن المــلك والتصرف المطلق لله تعالى في الدنيا، وبما أن بعض المحلوقين قد يرى لنفسه أو لغيره ملكاً يضاهي ملك الله تعالى أو ينازعه في بعضه؛ يتجلى في الآخــرة ملك الله العظيم القاهر، ويستيقن الجميع بهذه الحقيقة قال تعالى: ﴿هُــوَ الَّــذِي خَلَــقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَحُ فِي الصَّور عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْحَبيرُ ﴿ (٥).

وقال تعالى: ﴿الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (أَ) وقال تعالى: ﴿الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِيرًا ﴿اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِّمَنِ الْمُلْكُ عَسِيرًا ﴾ (اللهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لَمَنِ الْمُلْكُ عَسِيرًا ﴾ (اللهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لَمَنِ الْمُلْكُ الْيُومَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ (١٠).

فالـــمُلك صفة ذاتية لله تعالى، وتعني مُلكه لجميع الأشياء وتصرفه وتدبيره في ملكــه بلا مدافعة ولا ممانعة وقدرته على ذلك ويهب بعض هذا المــلك لبعض عباده في الأرض ويوم القيامة المــلك له وحده تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الفرقان، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الآية: ٦٦.

# الفصل الأول: المـــُلك الحق وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: أسماء الله الحسنى المتعلقة بالملك وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم الله (الملك).

المطلب الثاني: اسم الله (المالك).

المطلب الثالث: اسم الله (المليك).

المبحث الثاني: الله جل جلاله خالق كل شيء ومالكه.

المبحث الثالث: المتفرد بالمــُلك يوم القيامة.

## المبحث الأول: أسماء الله الحسنى المتعلقة بالُملك

## المطلب الأول: اسم الله (الملك)

الملك اسم جامع لأسماء الله تعالى الحسين وعَلَمٌ عليها، فالله هو الملك، والملك هو الله على الحقيقة.

ولقد ورد الاسم في القرآن والسنة مطلقاً معرفا بالألف واللام مراداً به العلمية ودالا على كمال الوصفية، وقد ورد المعنى مسندًا إليه محمولاً عليه، وقد ورد اسم (الملك) في القرآن الكريم ست مرات في قوله تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ السّدِينِ ﴿ (')، قَرَأُ الكسسائي وعاصم (''): (مالك يوم الدين)، وقرأ باقي السبعة (ملك) ('') (نا)، وفي قوله تعالى: ﴿ فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إلَيْكَ وَحُيُهُ وَقُل رَبِّ زِدْنِ فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لَا إِلَهَ إِلّا هُو الْمَلِكُ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴿ (')، وفي قوله تعالى: ﴿ فَتَعَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لَا إِلَهَ إِلّا هُو الْمَلِكُ الْقُدُوسُ ﴿ (')، وفي قوله تعالى: ﴿ هُو اللّهُ اللّهُ الّذِي لَا إِلَهَ إِلّا هُو الْمَلِكُ الْقُدُوسُ ﴿ ('')، وفي قوله تعالى: ﴿ هُو السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكُ الْقُدِيلُ القُديلِ النّاسِ ﴿ أَلُولُ النّاسِ ﴿ اللّهُ الْمَلِكُ النّاسِ ﴿ اللّهُ النّاسِ ﴿ النّاسِ ﴿ النّاسِ ﴿ النّاسِ ﴿ النّاسِ ﴿ النّاسِ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللل

وجاء في السنة فعند مسلم (۱۰) من حديث علي رضي الله عنه في دعاء النبي صلى الله عليه وسلم إذا قام إلى الصلاة: «....اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربي وأنا عبدك ظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي جميعاً إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت... الحديث» (۱۱)، وعند البخاري (۱) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنه قال: «سمعت

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة، الأية: ٣.

<sup>(</sup>٢) هو أبوبكر عاصم بن أبي النجود، أسدي، قارئ متقن، قرأ على ذر بن حبيش عن عبد الله بن مسعود عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، توفى بالكوفة عام ١٢٧ه. ( الذهبي، طبقات القراء، ٣٤٦/١، ترجمة رقم ١٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) عبد اللطيف الخطيب، معجم القراءات، (دمشق: دار سعد الدين للطباعة، ٢٠٠٠م)، ص ٨/١.

<sup>(</sup>٤) ابن عطية، أبومحمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، المحرر الوحيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي، ط١٠(لبنان: دار الكتب العلمية، ١٤١٣ه-١٩٩٣م)، ٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ١١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون، الأية: ٦١١٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر، الأية: ٢٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الجمعة، الأية: ١.

<sup>(</sup>٩) سورة الناس، الأية: ١-٢.

<sup>(</sup>١٠) هو مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري ثقة حافظ إمام مصنف عالم بالفقه مات سنة إحدى وستين ومئتين ولم سبع وخمسون سنة.( ابن حجر، تقريب التهذيب، ص ٧٨٩، ترجمة رقم ٦٦٦٧).

<sup>(</sup>١١) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، ٣٥٨، حديث رقم ١٨٠٩.

رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: يقبض الله الأرض ويطوي السماء بيمينه ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض»<sup>(۲)</sup>، وعند مسلم أيضًا من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يتزل الله إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يمضي ثلث الليل الأول فيقول: أنا الملك أنا الملك، من ذا الذي يدعوني فأستجيب له؟ ... الحديث»<sup>(۱)</sup> وغيرها من المواضع في كتب السنة<sup>(٤)</sup>.

والملك يدل صريحاً على من تنفذ أوامره، ويتضمن أمورا عجيبة فمن ذلك كرم الذات ونزاهة الصفات، ولذلك قال الحق تبارك وتعالى: ﴿فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ ( في الله عليه بتريه ذاته المقدسة، وكذا قوله ﴿الْمَلِكُ الْقُدُوسُ ﴿ اللّهُ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولا ينظر إليهم ولهم عذاب أليم: شيخ زان وملك كذاب وعائل مستكبر ( في وكان هذا الوعيد على الملك الكذاب لما يكون يجب عليه من نزاهة نفسه عن دنيات الأمور، ولأنه لا ضرورة تدعوه لذلك إلا أن يكون قد ألف ذلك حتى تخلق بأخلاق السفلة من الناس.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (١٩٤ - ٢٥٦ هـ = ١٨ - ١٨٠ م): حبر الإسلام، والحافظ لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، صاحب (الجامع الصحيح - ط) المعروف بصحيح البخاري، و (التاريخ - ط) أجزاء منه، و (الضعفاء - ط) في رجال الحديث، و (خلق أفعال العباد - ط) و (الأدب المفرد - ط). ولد في بخارى، و نشأ يتيما، وقام برحلة طويلة (سنة ٢١٠) في طلب الحديث، فزار خراسان والعراق ومصر والشام، وسمع من نحو ألف شيخ، وجمع نحو ست مئة ألف حديث اختار منها في صحيحه ما وثق برواته. وهو أول من وضع في الإسلام كتابا على هذا النحو. وأقام في بخارى، فتعصب عليه جماعة ورموه بالتهم، فأخرج إلى خرتنك (من قرى سمرقند) فمات فيها. وكتابه في الحديث أوثق الكتب الستة المعول عليها، وهي: صحيح البخاري (صاحب الترجمة) وصحيح مسلم (٢٠١ - ٢٦١ هـ وسنن أبي داود (٢٠١ - ٢٧٥ هـ وسنن الترمذي (٢٠١ - ٢٠١ هـ وسنن النسائي (٢٠٥ – ٣٠٠ هـ ولشيخنا محمد جمال الدين القاسمي (حياة البخاري - ط). (انظر: الزركلي، الأعلام، ٢/٣٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضُتُهُ ١٢٢٦، حديث رقم ٤٨١٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والإجابة فيه، ٣٥٠، رقم الحديث ١٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) الرضواني، محمود عبدالرازق، أسماء الله الحسني الثابتة في الكتاب والسنة، ط١، (القاهرة: مكتبة سلسبيل، ٢٢٦ ٥-٢٠٠٥م)، ص: ٢٤٤-٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ١١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الحشر، الأية: ٢٣.

<sup>(</sup>V) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان غلظ إسبال الثياب والمن بالعطية...، ١٠١، حديث رقم ٢٩٢، من حديث أبي هريرة – رضي الله عنه.

فهذا مَلِك مخلوق ومــُلكه مقيد محدود، أما المــَلك الحق فهو الذي أنشأ المـــُلك وأقامه بغير معونة أحد من الخلق، وصرف أموره بالحكمة والرحمة والعدل والحق، ولــه الغلبة وعلو القهر على من نازعه في شيء من المــُلك.

وهذا الاسم من أمهات الأسماء وهو يحتوي على معاني أكثرها، فليس في الأسماء ما يعارضه، ولهذا انفرد سبحانه اسماً واستحق التسمية به لأمور لا توجد لغيره.

قال القاضي بن العربي<sup>(۱)</sup>: اختص سبحانه بنعوت -اقتضاها كونه مَلكاً- جماعها أحد عشر حكماً: أحدها: أنه يعز من يشاء ويذل من يشاء ويستحيل عليه الإذلال.

الثانى: أنه المملك لغيره السالب له.

الثالث: أنه الممكن لسواه المانع له.

الرابع: أنه يولي ويعزل ولا يتوجه عليه العزل.

الخامس: أنه المنفرد بالعز والسلطان لا يشاركه فيه أحد.

السادس: أنه يقضى ولا يقضى عليه.

السابع: أن الإنفاق إليه، يرزق ولا يــُرزق، ويُطْعِم ولا يُطْعَم.

الثامن: أنه يُؤلم ولا يتألم.

التاسع: أنه يضر وينفع، ولا يتوجه إليه الضرر والنفع.

العاشر: أنه يَحْرُس ولا يُحْرَس.

الحادي عشر: أن العرض إليه، والثواب والعقاب إليه، والعفو لا يرجى إلا لديه، وفي كل نعت منها آية وحديث يدل عليه (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الأية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) هو القاضي أبو بكر محمد بن عبد الله، المعروف بابن العربي الإمام الحافظ المتبحر، خاتمة علماء الأندلس، له مصنفات تشهد لــــه بالفضل والعلم توفى سنة ٤٣٥٥.( انظر: شجرة النور الذكية ١٣٦/١).

<sup>(</sup>٣) القرطي، أبوعبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الأسنى في شرح أسماء الله الحسني وصفاته، تحقيق: عرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقي، ط ١، (بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٦-٢٥٥م)، ص٣٧٣-٣٧٥ بتصرف.

فالملك -عز وجل- هو الذي له الأمر والنهي في مملكته وهو الذي يتصرف في خلقه بأمره وفعله، وليس لأحد عليه فضل في قيام مُلكه أو رعايته.

واسم الملك يدل على ذات الله تعالى وعلى صفة الملك بدلالة المطابقة، وعلى ذات الله وحدها بالتضمن، وعلى الصفة وحدها بالتضمن، فالمسلك من بيده المسلك المطلق التام الذي لا يشاركه أحد فيه، قال تعالى: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء الذي لا يشاركه أحد فيه، قال تعالى: ﴿تَبَارَكَ اللَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (١) ، وقال سبحانه: ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَهُ عَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ ﴾ (٢) واسم الله الملك يدل باللزوم على الحياة والقيومية والعلو والسيادية والعلم والمشيئة وغيرها من صفات الكمال؛ فلا يتصور مَلك دائم له المسلك التام المطلق بغير هذه الصفات؛ فالمسلك الحق هو الذي يستغنى بذاته وصفاته عن كل ما سواه ويفتقر إليه كل موجود سواه كما بان مما سبق.

ومن أهم القضايا المتعلقة بدلالة اللزوم إثبات علو المسلك وفوقيته واستوائه على عرشه فإذا كان كل ملك يلزمه لإثبات مُلكه أن يستوي على عرشه مع دوام فوقيته وعلوه وهذا وصف كمال في حقه، فالمسلك الخالق أولى بالكمال من المحلوق؛ ولا سيما أن الله أثبت ذلك لنفسه فقال تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿") ، فإثبات استواء الله أثبت ذلك لنفسه من لوازم توحيده في اسمه المسلك؛ ولذلك قال تعالى: ﴿فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴿ (٤)(٥).

وقد ورد الدعاء بالاسم المطلق في الحديث الذي تقدم عند مسلم من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه في دعاء النبي صلى الله عليه وسلم إذا قام إلى الصلاة وفي دعاء المسألة بالوصف، قال تعالى: ﴿قُلِ اللَّهُمُّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتُسرِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعزَّ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ

<sup>(</sup>١) سورة الملك، الأية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الأية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الأية:٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون، الأية: ١١٦.

<sup>(</sup>٥) الرضواني، مرجع سابق، ص ٢٤٦.

قَدِيرٌ ﴾ (') ، وفي دعاء سليمان عليه السلام: ﴿قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنبَغِي الْأَحَدِ مِّن بَعْدِي إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴾ ('').

وقال عن يوسف عليه السلام: ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الْأَدْنِ وَالْأَرْضِ أَنتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَالْلَّرْةِ تَلْوَقْنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بالصَّالِحِينَ ﴾ (٣).

وعند البخاري من حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في دبر كل صلاة إذا سلم: «لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد» (3)، وروى مسلم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أمسى قال: «أمسينا وأمسى الملك لله، والحمد لله ، لا إله إلا الله، وحده لا شريك له وله الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير.. الحديث» (9).

ويعد دعاء العبادة هو أثر الإيمان بتوحيد الله في اسمه الملك، ويتجلى ذلك في تعظيم الملك ومحبته وموالاته وطاعته، وتوحيده في عبوديته، والاستجابة لدعوته، والغيرة على حرمته، ومراقبته في السر والعلن، ورد الأمر إليه وحسن التوكل عليه، ودوام الانتقال إليه وأعظم جرم في حق الملك الأوحد منازعته على ملكه، أو نسبة شيء منه إلى غيره، فصانع الشيء ومؤلفه هو مالكه المتصرف فيه، ولو اعتدى أحد عليه بسلب ملكه ونسبته إلى نفسه أو غيره سواء بالفعل أو بالإدعاء لكان ظالما مدعيا ما ليس له بحق.

أما من جهة التسمية بعبد الملك والتعبد بهذا الاسم فكثير من السلف ورواة الحديث تسموا به، منهم عبد الملك بن أبي بكر، من صغار التابعين وهو ثقة $^{(7)(V)}$ .

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الأية: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء بعد الصلاة، ٥٦٣ مرقم الحديث ٦٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب: التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل، ١٢٣١، رقم الحديث ٦٨٤٧.

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، أحمد بن على، تقريب التهذيب، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، ط١(القاهرة: دار الكوثر، ٤٣١٥- ١٤٠٠م)، ص ١١٥، رقم الترجمة ٤١٩٥.

<sup>(</sup>٧) الرضواني، مرجع سابق، ص ٢٤٨-٢٤٩.

كما أنه لا يجوز أن يسمى أحد بملك الأملاك لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في رواية مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أغيظ رحل على الله يوم القيامة وأخبته وأغيظه عليه رجل كان يسمى ملك الأملاك، لا ملك إلا الله الله الله أن وأما ملك كما بان فيجوز أن يوصف بمفهومها من اتصف بها، قال الله العظيم: ﴿إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ﴾ (١). وإنما أذن الله سبحانه في هذه الإطلاق، لأن الملك نيابة شرعية، والملك في عرف العرب وصف عارض يستحقه كل من مَلَكَ مُلْكاً.

## المطلب الثاني: اسم الله جل جلاله المالك

ورد اسم المالك في القرآن على سبيل الإضافة والتقييد مراداً به العلمية ودالا على الوصفية، وإن كانت الإضافة تحمل معنى الإطلاق في الملكية، لكنه ورد في السنة النبوية مطلقاً، فورد في القرآن في سورة الفاتحة في قوله تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾(١) وهي قراءة متواترة قرأ بها عاصم والكسائي(١)، وورد في قول الحق تبارك وتعالى: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَتْرِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُعِلِ أَلُهُ مَن تَشَاءُ وَتُعِلِ اللَّهُمَّ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ (٥).

والحق سبحانه وتعالى مالكاً لعالم الغيب والشهادة وما فيهما كما بينت الأدلة فهو المالك إذاً على سبيل الإطلاق أزلاً وأبداً، ولقد ذكر الرسول صلى الله عليه وسلم هذا الاسم على سبيل الإطلاق الصريح مراداً به العلمية ودالاً على كمال الوصفية، فيما ثبت عند مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك لا مالك إلا الله»(١) فالذي ورد في القرآن يعد وصفا أكثر من كونه اسماً، لكن الذي يجعله اسماً ووصفاً هو ما سماه به الرسول صلى الله عليه وسلم في الحديث السابق الذكر(٧).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الآدب، باب تحريم التسمي بملك الأملاك وبملك الملوك، ١٠١٠، رقم الحديث ٥٥٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الفاتحة، الأية: ٣.

<sup>(</sup>٤) عبد اللطيف الخطيب، مرجع سابق، ١/٨.

<sup>(</sup>٥) سورة ال عمران، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم، كتاب الآداب، باب تكريم التسمى بملك الأملاك وبملك الملوك، ١٠١٠، رقم الحديث ٥٧٥٥.

<sup>(</sup>٧) الرضواني، مرجع سابق، ص ٥٩٥-٥٩٦.

والمالك في اللغة اسم فاعل من ملك يملك فهو مالك، والله -عز وجل- مالك كل شيء ومصرفها على إرادته لا يمتنع عليه منها شيء؛ لأن المالك للشيء في كلام العرب هو المتصرف فيه والقادر عليه.

والله -عز وجل- مالك الملك، مُلكه عن أصالة واستحقاق لأنه الخالق الحي القيـوم الوارث فالله هو الذي فطر الشيء وأنشأه وحلقه وإذا كان ملوك الدنيا لا يمكن لأحدهم أن يؤسس مُلكه بجهده منفرداً؛ فلا بد له من ظهير أو معين سواء من أهلـه وقرابتـه، أو قبيلته وعشيرته فإن الله هو المتفرد بالملكية حقيقة فلا أحد ساعده في إنشاء الخلق أو عاونه على استقرار المـلك، وكذا دوام الحياة فهو علة أخرى لاستحقاق الملك لأنه يوجب انتقال الملكية وثبوت التملك. فالحياة وصف ذات الله والإحياء وصف فعله، فالمـلك سيؤول إلى خالقه ومالكه كما قال: ﴿لمَن المُلكُ الْيَوْمَ لِلّهِ الْوَاحِدِ الْقَهّارِ ﴿ (١) ، وقال سيؤول إلى خالقه ومالكه كما قال: ﴿لمّن واللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ ﴿ (١) ، فالمـلك للله في المبتدأ عند الخلق والمـلك لله في المنتهى عند زوال الأرض.

وقد اختلف العلماء في أي الاسمين أبلغ ملك أم مالك؟ في الأسبى قال ابن العربي: ذهب قوم إلى أن قولنا «مالك» أبلغ من «ملك» لأنه أعم لثلاثة وجوه: الأول: أنك تضيفه إلى العام والخاص، فتقول: مالك الأملاك.

الثاني: أنه يطلق على مالك القليل كما يطلق على مالك الكثير، ولا يقال «ملك» إلا على الكبير، وإذا تأملت هذين القولين وجدهما واحداً.

والثالث: أن تقول: مالك الملك ولا تقول: مَلِك المــُلك.

وقال أبو حاتم (٣): إن مالكاً في حق مدح الخالق أبلغ من «ملك»، و «ملك» أبلغ في مدح المخلوقين من «مالك» والفرق بينهما أن المالك في المحلوقين قد يكون غير ملك،

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة ال عمرن: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) هو سهل بن محمد بن عثمان الجشمي السجستاني: من كبار العلماء باللغة والشعر. من أهل البصرة كان المبرد يلازم القراءة عليه. له نيف وثلاثون كتابا، منها كتاب (المعمرين - ط)و (النخلة - ط) و (ما تلحن فيه العامة) و (الشجر والنبات) و (الطير) و (الاضداد - ط) و (الوحوش) و (الحشرات) و (الشوق إلى الوطن) و (العشب والبقل) و (الفرق بين الآدميين وكل ذي روح) و (المختصر) في النحو على مذهب الأخفش وسيبويه. وله شعر حيد. (انظر: الأعلام للزركلي، ١٤٣/٣).

وإذا كان تعالى مالكاً كان ملكاً فإن وصف الله تعالى بأنه ملك كان ذلك من صفات ذاته وإن وصف بأنه مالك كان ذلك من صفات فعله.

وقال أبو عبيد (١) والمبرد (٢) وغيرهما: إن «ملك» أبلغ وأعم من «مالك» إذ كل ملك مالك، وليس كل مالك ملكاً، ولأن أمر الملك نافذ في ملكه فلا يستطيع أن يتصرف إلا بتدبير الملك (٣).

وقال ابن القيم: «الفرق بين الملك والمالك أن المالك هو المتصرف بفعله، والملك هـو المتصرف بفعله وأمره» (٤).

والحق أن لكل واحد من الوصفين نوع أخصية لا يوجد في الآخر، فالمالك يقدر على ما لا يقدر عليه الملك من التصرفات بما هو مالك له بالبيع، والهبة، والعتق ونحوهما؛ و «الملك» يقدر على ما لا يقدر عليه «المالك» من التصرفات العائدة إلى تدبير الملك وحياطته ورعاية مصالح الرعية، ف(المالك) أقوى من (الملك) في بعض الأمور، والملك أقوى من المالك في بعض الأمور، والفرق بين الوصفين بالنسبة إلى الرب سبحانه: أن الملك صفة لذاته والمالك صفة لفعله (°).

واسم المالك يدل على ذات الله وعلى صفة الملكية بدلالة المطابقة، وعلى ذات الله وحدها بالتضمن، وعلى الصفة وحدها بالتضمن، والاسم يدل باللزوم على الحياة والقيومية فلا يمكن أن يكون مالك ميتاً أو غافلاً عن ملكه وإلا زال بعضه أو كله ويدل على العلم والمشيئة والقدرة والعزة والعظمة والقوة والقبض والبسط والإعطاء والمنع والسمع والبصر والحكمة والخبرة؛ فالله جل وعلا لما ذكر ملكيته للأشياء وأنه الذي يمنحها

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن محمد بن عبد الرحمن أبو عبيد الهروي، الشافعي، اللغوي، المؤدب، صاحب (الغربيين) ت: ٤٠١هـ، انظر معجم الأدباء (٢/ ٤٩١)، السير (١٧/ ٤٦).

 <sup>(</sup>۲) هو محمد بن يزيد بن عبد الأكبر أبو العباس المبرد إمام العربية ببغداد في زمنه، وأحد أئمة الأدب والأخبار (۲۱۰-۲۸٦هـ..).
 (انظر إنباه الرواة (۳/ ۲٤۱)، السير (۱۳/ ۷۲۹)).

<sup>(</sup>٣) القرطبي، مرجع سابق، ص ٣٦٧ - ٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) ابن القيم، محمد بن ابي بكر، بدائع الفوائد، تحقيق: سيد عمران وعامر صلاح، (القاهرة: دار الحديث،١٤٣٣٥-٢٠٠٢م)، ٩٧٧/٤

<sup>(</sup>٥) الشوكان، محمد بن على بن محمد، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، تحقيق: سيد إبراهيم، (القاهرة: دار الحديث، ١٤٢٧ه- ٢٠٠٧م)، ٢٥/١.

لمن يشاء ذكر بعدها القدرة كلازم لذلك، فاسم الله المالك يدل على هذه الصفات وغيرها من صفات الكمال باللزوم والاسم دل على صفة ذات(١).

فيجب على المسلم أن يعتقد أنه عبد في مُلك سيده مستخلف في أرضه أمين في ملكه قد ابتلاه فيما أعطاه وامتحنه واسترعاه، أيرد الملك إلى المالك أم ينسب للمخلوق أوصاف الخالق؟ فيتكبر على العباد بنعم الله ويتعالى عليهم بما امتحنه وأعطاه، فالموحد الصددق يتحرى في قوله وفعله توحيد الله في اسمه المالك لا يتوكل إلا عليه ولا يلجأ إلا إليه لعلمه أن أمور الدنيا بيديه، وأن المبتدأ منه والمنتهي إليه، قال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَسرُرُ قُكُم مِّسنَ السَّمَاءِ وَاللَّرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعُ وَاللَّبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّ وَمَن يُكْرِجُ الْمَيِّ وَمَن يُكْرِجُ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴿ "" )، فوجب على المُميِّت مِن الْمَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْر فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴿ "" )، فوجب على الموحد أن يعرف نفسه وحقيقتها وحقيقة النعم وملكيتها وأنه لا يليق به إلا التواضع المؤخوع ، كما أنه يتوجب عليه أن يشكر المالك عند العطاء فكذلك يتوجب عليه أن يشكر المالك عند العطاء فكذلك يتوجب عليه أن يضر عند المنع، فالأمور بيد مالكها، والنفوس بيد خالقها، يُختار لمن يشاء ما يشاء ما يشاء (").

## المطلب الثالث: اسم الله جل جلاله المليك

اسم الله المليك ورد في القرآن الكريم مطلقاً يفيد المدح والثناء على الله بنفسه منوناً مراداً به العلمية ودالا على الوصفية وكمالها، وقد ورد المعنى محمولاً عليه مسنداً إليه في قوله تعالى: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْق عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴿نَا ﴾، وورد الاسم مقيداً في السنة، فعند الترمذي (٥) وصححه الألباني (٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن أبا بكر الصديق

<sup>(</sup>١)الرضواني، مرجع سابق، ص ٥٩٨.

<sup>(</sup>٢)سورة يونس، الأية: ٣١.

<sup>(</sup>٣)الرضواني، مرجع سابق، ص ٩٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة القمر، الأية: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن عيسى بن سورة بن موسى السلمي البوغي الترمذي، أبو عيسى (٢٠٩ - ٢٧٩ هـ = ٨٦٤ - ٨٩٢ م): من أئمة علماء الحديث وحفاظه، من أهل ترمذ (على نمر جيحون) تتلمذ للبخاري، وشاركه في بعض شيوخه. وقام برحلة إلى خراسان والعراق والحجاز وعمي في آخر عمره. وكان يضرب به المثل في الحفظ.

مات بترمذ. من تصانيفه (الجامع الكبير - ط) باسم (صحيح الترمذي) في الحديث، مجلدان، و (الشمائل النبوية - ط) و (التاريخ) و (العلل) في الحديث. ( انظر: الزركلي، حير الدين بن محمود بن محمد بن علي، الأعلام، ط٥١، ( دار العلم للملايين)، ٢٧٢٦). (٦) الألبان، محمد ناصر الدين، السلسلة الصحيحة، ٢٥٥٦، رقم الحديث ٢٧٥٣.

رضي الله عنه قال: يا رسول الله مرني بشيء أقوله إذا أصبحت وإذا أمسيت، قال: قــل: اللهم عالم الغيب والشهادة، فاطر السماوات والأرض، رب كل شيء ومليكه، أشهد أن V إله إلا أنت أعوذ بك من شر نفسي وشر الشيطان وشركه، قال: قله إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك»(١).

والمليك في اللغة من صيغ المبالغة على وزن فعيل فعله ملك يملك مِلكاً ومُلكا، وجمع المليك ملكاء، والمليك هو المالك العظيم الملك، فهو اسم يدل على العلو المطلق للملك في ملكه وملكيته، فله علو الشأن والقهر في وصف الملكية، وله علو الشأن والفوقية في وصف الملك والاستواء على العرش<sup>(۱)</sup>.

والمليك صيغة مبالغة في إثبات كمال الملكية والملك معاً مع دوامها أزلا وأبداً، فالمليك أكثر مبالغة من الملك والمالك.

المليك هو المالك وبناء فعيل للمبالغة في الوصف، ويكون المليك بمعنى الملك (٣)، فاسم الله المليك يشمل الأمرين معاً الملكية والملك.

والاسم يدل على ذات الله وعلى صفة الملك والملك معاً بدلالة المطابقة، وعلى ذات الله وحدها بالتضمن وعلى الصفة وحدها كذلك واسم الله المليك يدل باللزوم على محموع ما دل عليه اسم المالك والملك.

فلما كان اسم الله المليك يدل على الكمال المطلق في وصف المـــُلك والملكية معــاً، كان دعاء العبادة متمثلا في كمال التوحيد والعبودية وخضوع العبد لمليكة بالكلية، فقلبه يطمئن بحبه ولسانه رطب بذكره، وبدنه يسعى لقربه، فلا يلجأ إلا إليه، ولا يعتمـــد إلا عليه، وبذلك يتحرر من عبودية الشيطان والهوى، ويملك نفسه فلا يجعلها تميل إلى الشر أو تقصر في واحب (١٠).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، كتاب الدعوات، باب الدعاء إذا اصبح وإذا امسى، ۱۰۰۷، ۳۳۹۲. صححه ابن حبان، حديث رقم. ٢٣٤٩، و٢٣٤٠ وصححه الحاكم ووافقه الذهبي: ١١٣/١.

<sup>(</sup>٢) الرضواني، مرجع سابق، ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى، عبدالرحمن بن علي بن محمد، زاد المسير، (بيروت: المكتب الإسلامي، ٤٠٤ ٥)، ١٠٤/٨.

<sup>(</sup>٤) الرضواني، مرجع سابق، ص٤١٥.

## المبحث الثابي

## الله جل جلاله خالق كل شيء ومالكه

يشهد الكون بكل ما فيه ومن فيه بأنه مخلوق لخالق عظيم له من صفات الكمال وطلاقة القدرة، وعظيم الحكمة ما يتضح في كل شي خلقه، وحداثة المخلوقين وديمومة الله تعالى تؤكد حقيقة الربوبية، والألوهية، والوحدانية والخالقية، والسلطة المطلقة في هذا الكون الذي لا يملكه إلا خالقه، وحافظه ومدبر أمره.

فمن عقيدة المسلم أن يوحد الله بأفعاله، ويعتقد تفرده بالخلق والملك والرزق والتدبير فهو وحده الذي يرسل الرسل ويشرع الشرائع ليحق الحق بكلماته إلى غير ذلك مما لا يحصى العد ولا يحيط بما الخلق.

فالله خالق كل شيء ومليكه قال تعالى: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾(١).

وقل تعلى وقال تعلى والله المحلى والله و الله و الل

وقال تعالى: ﴿قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (أ)، فهو الذي خلق الخلق وقدر المقادير وجعل الخليقة على ما أراد، وهو الذي أعطى كل خلق ما يصلحه، وأعطى كل شيء ما ينبغي له، وهيأ كل شيء على ذلك (٥).

<sup>(</sup>١)سورة الزمر، الأية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢)سورة الاعراف، الأية: ٥٤.

 <sup>(</sup>٣) مُـلِب القر في عظيم من فون علم العلي خطبة، و البرخة علمة قرعي الحملة الواحدة فيها معين معا، تثبت العن الثبيء ثم تفيه عن شيئ آخوفي الوقت نصد القلم: العلجين عبد العظيم البرخة ١٠ (حدة دل الأكمال الحضوات ١٤٥٥ه ٥٠٠٠م) من ١٢٥.

<sup>(</sup>٤)سورة طه، الأية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥)صلاح الصاوي، أصول الإيمان(١)، ط١، (مطبعة الجامعة الأمريكية المفتوحة، ١٤٣٠ه-٢٠٠٩م).

وَالْتَمْنَ وَالْمُعَرُولَلُهُ وَمُمْخَوَّتُ بِلَمْ مِلَا لَهُ الْخَطْقُ وَالْمَحُ تَبَالِكَ اللَّهُ الْخَطْقَ الْعَلَمِينَ (؟ فالسبحانه هو التَكَلَّ بَالاَثْ جَمِين إِجَداً و إِلَا داً ورعاية على كل فس عَلَى حَسْبَ قَلْ عَلَى الْمُفَنَّ هُوَ قَاتُمْ عَلَى كُلِّ فَيْ بِمَا كَمَاتِنَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلّ في بِمَا كَمَاتِنَ ﴾ (").

وحقيقة معنى الربوبية في القرآن الكريم وردت في الكثير من آيات القرآن وهو إفراد الله بالخلق والملك والأمر والتدبير، كما قال تعالى عن موسى عليه السلام وهو يبين حقيقة الربوبية لفرعون لما سأله: ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُما يَا مُوسَى \* قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴿ثَانَا اللَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَ هَدَى ﴿ثَانَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْء خلقه وكمال وجوده وإفراد الله بتدبير الأمر في خلقه من العدم حيث أعطى كل شيء خلقه وكمال وجوده وإفراد الله بتدبير الأمر في خلقه كهدايتهم والقيام على شئوهم وتصريف أحوالهم والعناية بهم، فهو سبحانه الذي توكل بالخلائق أجمعين قال تعالى: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكُولُ ﴾ (١٠).

فإن قال قائل: كيف تجمع بين ما قررت وبين إثبات الخلق لغير الله، مثل قوله تعالى: ﴿ فَتَبَارُكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾ (٥) ، وقوله صلى الله عليه وسلم في المصورين: «يقال لهم أحيوا ما خلقتم» (٦) ومثل قوله تعالى في الحديث القدسي: «ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقى» (٧)؛ فكيف تجمع بين قولك: أن الله منفرد بالخلق: وبين هذه النصوص؟!

فالجواب أن يقال: إن الخلق هو الإيجاد؛ وهذا خاص بالله تعالى، أما تحويل الشيء عن صورة إلى أخرى؛ فإنه ليس بخلق حقيقة، وإن سمي خلقا باعتبار التكوين، لكنه في الواقع ليس بخلق تام.

<sup>(</sup>١)سورة الأعراف، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الأية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣)سورة طه، الأية: ٤٩-٠٥.

<sup>(</sup>٤)سورة الزمر، الأية: ٦٣.

<sup>(</sup>٥)سورة المؤمنين، الأية: ١٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، كتاب اللباس، باب من لم يدخل بينًا فيه صورة، ١٤٩٠، رقم الحديث ٥٩٦١، عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أصحاب هذه الصور يعذبون يوم القيامة يقال لهم: أحيوا ما خلقتم».

<sup>(</sup>٧) صحيح البحري، كتب البل، ببعض طمور، ١٤٨٨، رقم المديث ١٥٥٨، ومسلم كتب البل والوينة، بعب تحديم عن وو عورة الحول وتحيم الخذما فيصورة غير ممتهة بالتوثل ونحود..، ٩٩٩، رقم المديث ٥٠٥٩، عن يَل هو يوة ضي الله عنه.

فإن قلت: كيف تجمع بين قولك: إن الله منفرد بالملك وبين إثبات الملكك للمخلوقين مثل قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكُتُم مَّفَاتِحَهُ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا عَلَى الله خَلَا عَلَى الله خَلَا عَلَى الله خَلَا عَلَى الله عَلَى اللهُ

فالحواب: أن الجمع بينهما من وجهين:

أحدهما: أن ملك الإنسان للشيء ليس عاماً شاملا؛ لأنني أملك ما تحت ملك الله –عز وجل– الأشمل والأوسع، وهو ملك تام.

والثاني: أن ملكي لهذا الشيء ليس ملكاً حقيقياً أتصرف فيه كما أشاء، وإنما أتصرف فيه كما أمر الشرع، وكما أذن المالك الحقيقي، وهو الله -عز وجل- فتملك العبد قاصر من حيث التصرف وقاصر من حيث الشمول والعموم (٣) به إن في خلق السماوات والأرض، وما بث الله جل وعلا فيهما من دابة لآيات بينات على وجود الله -عز وجل- تحرق كل شبهة وتخرس كل كفور، وترغم كل مكابر ومعاند لما تتضمنه من الشهادة لله بالربوبية والألوهية على الخلق أجمعين، فهي أدلة على ثبوت خالقها -عز وجل-.

فقد قال الحق تبارك في أوجز صياغة وأبلغ عبارة: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُلِمُ الْحَالِقُونَ \* أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ (٤).

والخطاب القرآني في هاتين الآيتين يواجه الملحدين والمنكرين بهذه الحجة التي لا تملك العقول لها دفعاً، يقول لهم: إنكم لا تمارون في حقيقة خلقكم ولا في حقيقة خلق السماوات والأرض، كما لا تمارون في أن المخلوق لابد له من سبب لوجوده، وإذا تقرر ذلك فلا مناص لكم من الإقرار بوجود الخالق جل في علاه.

ولقلصاغ لهم الحق تبلك و تعلى هذه المجتني هذه الأشكاة الإنكلية: هل خلتو المن غير شيء فوجلو اللا خلق و ولملك في الصد ظاهر الأن تعلى الخلل من ضرورة الأمر المرب لله من خلل فإن أنكو الإله الخلل و لم يجو أن يوجلو الغير خلل أنهم الخيالة التون الأضهم؟ و ولمك في الصداد ألم الأن ما الا وجود له كمد يكلى و كمد يجو أن يكون مووفاً بالتلوق و إذا جلى الرجهان معاقلت المحة عليهم بأن لهم خالفا فلؤم فو ابه.

<sup>(</sup>١) سورة النور، الأية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الأية: ٦.

<sup>(</sup>٣) العثيمين، محمد بن صالح، شرح العقيدة الوسطية، ط٤، (دار ابن الجوزي، ، ٤٢٤ه)،(١/ ٢٢ و٢٣ و٢٤) بتصرف.

<sup>(</sup>٤) سورة الطور، الأية: ٣٥-٣٦.

ولقد أقر بهذا قادة العلوم التجريبية وأساطينها في واقعنا المعاصر وعبروا عنها بقانون السببية، وخلاصته أنه ليس لشيء من الممكنات أن يحدث بنفسه من غير شيء ولا أن يستقل بإحداث شيء لأنه لا يستطيع أن يمنح غيره شيئاً لا يملكه.

و لم يزل علماء المسلمين يواجهون عتاة الملحدين بهذا فيبهتون ويلاعنون وكلما اكتشف العلم حديداً من سنن الخلق كلما قاد هذا العلم المنصفين من رواده إلى الانخلاع من الكفر والإجابة إلى الإيمان.

ولقد دعا القرآن الكريم إلى السير في الأرض والتدبر في الخلق ليستيقن المرتابون ويزداد الذين آمنوا إيماناً، فقال تعالى: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ لَذين آمنوا إيماناً، فقال تعالى: ﴿وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لَلْمُوقِنِينَ \* وَفِي أَنفُسِكُمْ يُنشِئُ النَّشَأَةُ الْآخِرَةَ ﴿ أَن مَا الآيات الكثير. أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ أَن وَغيرها من الآيات الكثير.

فهذا الاعتقاد والإقرار بأن الله خالق كل شيء ومالك كل شيء حق لا ريب فيه و لم يذهب إلى نقيضه بالكلية طائفة معروفة من بني آدم، بل القلوب مفطورة على الإقرار بسه أعظم من كونها مفطورة على الإقرار بغيره من الموجودات كما قالت الرسل العليم السلام فيما حكى الله تبارك وتعالى عنهم: ﴿قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَلِكُ فَاطِر السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللهُ مَن عرف تجاهله وتظاهره بإنكار الخالق فرعون، وقد السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللهُ موسى عليه السلام: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنسَزَلَ كَان مستيقنا به في نفسه، كما قال له موسى عليه السلام: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنسَزَلَ هَوْلَاء إِلّا رَبُّ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ ﴿نَا ، وقال تعالى عنه وعن قومه: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَانَهُا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ﴾ (٥)(٢) ،

ولم يون عن أحد من الطوائف أنه قال: إنَّ العالم الغن متماثل في المفات والأفعل.

<sup>(</sup>١)سورة العنكبوت، الأية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢)سورة الذاريات، الأية: ٢٠-٢١.

<sup>(</sup>٣)سورة إبراهيم، الأية: ١٠.

<sup>(</sup>٤)سورة الإسراء، الأية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥)سورة النمل، الأية: ١٤.

<sup>(</sup>٦)صلاح الصاوي، مرجع سابق، ص ٣٩-٤٠ باختصار.

فالتنوية من المحوس، والمانوية القائلين بالأصلين: النور والظلمة، وأن العالم صدر عنهما: متفقون على أن النور حير من الظلمة، وأنه الإله المحمود، وأن الظلمة شريرة مذمومة، وهم متنازعون في الظلمة: هل هي قديمة أو محدثة؟ فلم يثبتوا ربين متماثلين.

والنصارى القائلون بالتثليث، لم يثبتوا للعالم ثلاثة أرباب ينفصل بعضهم عن بعض، بل هم متفقون على أن الخالق للعالم واحد، ويقولون: باسم الأب والابن روح القدس إله واحد، وقولهم في التثليث متناقض في نفسه وقولهم في الحلول أفسد منه، ولهذا كانوا مضطرين في فهمه، وفي التعبير عنه وفي الجملة فهم لا يقولون بإثبات خالقين متماثلين.

ومشركو العرب وغيرهم من الأمم كانوا يقرون على الجملة بالخلق والرزق والتدبير وورد ذلك في القرآن فمنه قال تعالى: ﴿وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ أَنَّ وقال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتِ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴿ آ ﴾ .

وهذا الإقرار المجمل من المشركين بالربوبية لا يعني أنه لم يقع شرك في الربوبية قط، بل قد وقع الشرك في بعض الربوبية لدى البعض، كاعتقاد بعض المشركين أن ثم خالقا خلق بعض العالم كما سبقت الإشارة إلى الثنوية والمانوية وبعض الفلاسفة وغيرهم ممن يشبون أمورا محدثة بغير إحداث الله لها، أو اعتقاد بعضهم في آلهتهم شيئًا من النفع والضر لم يخلقه الله كما قال قوم هود لنبيهم: ﴿إِن تَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ ﴿ )، أو كما خوف قوم إبراهيم عليه السلام نبيهم بشركائهم فناظرهم بقوله: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَشْرَكُتُمْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَى اللّهُ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَى اللّهُ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَى اللّهُ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ اللّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ اللّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَانِ وَالْ الْعَالَا فَا مُن اللّهُ مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَانِ اللّهِ مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَانًا فَأَيُّ الْفُولَ ﴾ أَحْتُ بُنالُمُن إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١٤) ﴿ اللّهُ مَا لَمْ يُنزِلُ الْمِ اللّهُ مَا لَمْ يُنزِلُ الْمُ لَيْ اللّهُ مَا لَمْ اللّهُ مَا لَمْ يُعْلَى اللّهُ مَا لَمْ يَنزِلُ الْمَالُونَ اللّهُ مِا لَهُ اللّهُ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مَا لَمْ يُعْلَى الْمُ لَا لَهُ اللّهُ اللّهِ مَا لَهُ مُ لَمْ لَا لَا لَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهِ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وعيفك للملك الحقيقة حقيقة أحى وهي أنه لم يف الإلحاد بإنكار الخالى تباك وتعلى المكلية بين أحنل البشر قطبة الإفي التونن الثان عشر، والتلم عشر اللاهين وبخلمة عند لما ظهر المدهب الشبوعي الماركي المعر الدي نكب به أورو باو أحاء كيرة من العالم

<sup>(</sup>١)سورة العنكبوت، الأية: ٦١.

<sup>(</sup>٢)سورة يونس، الأية: ٣١.

<sup>(</sup>٣)سورة هود، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>٤)سورة الأنعام، الأية: ٨١.

<sup>(</sup>٥)صلاح الصاوي، مرجع سابق، ص٨٦-٨٣.

ولما كان هذا الشرك في الربوبية موجوداً في الناس بيَّن القرآن بطلانه كما في قوله تعالى: ﴿مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا تَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴿ ( ) .

فتأمل هذا البرهان الباهر مع البرهان السابق الذي في آية الطور، فهنا بحدا اللفظ الوجيز الظاهر، فإن الإله الحق لابد أن يكون خالقا مالكاً فاعلا، يوصل إلى عباده النفع، ويدفع عنهم الضر، فلو كان معه إله آخر يشركه في ملكه، لكان له خلق وفعل، وحينئذ فلا يرضى تلك الشركة، بل إن قدر على قهر ذلك الشريك، وتفرد بالملك والألوهية دونه فعل، وإن لم يقدر على ذلك انفرد بخلقه، وذهب بذلك الخلق، كما ينفرد ملوك الدنيا بعضهم عن بعض بممالكهم إذا لم يقدر المنفرد منهم على قهر الآخر والعلو عليه فلا بد من أحد ثلاثة أمور:

وانتظام أمر العالم كله، وإحكام أمره، من الأدلة على أن مدبره إله واحد، وملك واحد، ورب واحد، لا إله للخلق غيره، ولا رب لهم سواه (٢).

ومن يرسخ يقينه بتفرد الله الخلق والملك والرزق والتدبير لابد أن يتوجه بدعائه وعبادته إليه وحده وإلا فهو التناقض أو الجنون.

ولذا فإنك إذا تصفحت آيات القرآن الكريم تحد أن جل ما ورد في القرآن الكريم متعلق بهذا الأمر إنما كان في تقريره ليؤسس عليه الدعوة إلى عبادة الله وحده.

وتلل قل الحق تبلك و تعلى: ﴿ إِنَا أَنُّهَا النَّالُ لَا كُولُوا فِيهَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلَ مَنْ خَدَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلَ مَنْ خَدَ اللَّهِ عَرَزُقُكُم مِنَ المسَّمَاء و اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَرَزُقُكُم مِنَ المسَّمَاء و اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولِ اللّهُ عَلَى اللّهُ

<sup>\*</sup> إما أن يذهب كل إله بخلقه وسلطانه.

<sup>\*</sup> وإما أن يعلو بعضهم على بعض.

<sup>\*</sup> وإما أن يكونوا تحت قهر ملك واحد يتصرف فيهم كيف يشاء، ولا يتصرفون فيه، بل يكون وحده هو الإله، وهم العبيد المربوبون المقهورون من كل وجه.

<sup>(</sup>١)سورة المؤمنون، الأية: ٩١.

<sup>(</sup>٢)صلاح الصاوي، مرجع سابق، ص ٨٤-٨٥.

<sup>(</sup>٣)سورة فاطر، الأية: ٣.

وتأمل في سورة غافر: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ \* هُوَ الْحَيْنَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١). الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١).

وقوله تعالى في سورة النمل: ﴿أَمَّنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ \* أَمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَسِيْنَ الْبُحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* أَمَّن يُجيبُ الْمُضْطَوَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السَّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ وَيكشِفُ السَّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ وَيكشِفُ السَّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ وَيكشِفُ السَّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* أَمَّن يَهْدَاقُ الْمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُوا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* أَمَّن يَهْدَاقُ أَوْ الْمُخْوِقِ وَمَن يَرْدُونَ أَلُكُمْ مِن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَإِلَكُ مَّ اللَّهُ قَلْ هَاتُوا بُرْهَا بُولُ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ '''.

فقد جعل من مظاهر تفرده بالربوبية في الخلق والرزق والتدبير دليلاً على تفرده بالألوهية واستحقاقه وحده للعبادة.

ولو نظرنا في جميع الآيات التي وردت في إقرار المشركين بالربوبية لوجدها تجعل من هذا الإقرار مدخلاً للدعوة إلى توحيد الألوهية وبرهانا عليه. قال تعالى: ﴿قُل لِّمَنِ الْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَن رَّبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ \* قُلْ مَن بيدهِ مَلَكُوتُ كُلِّ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ \* قُلْ مَن بيدهِ مَلَكُوتُ كُلِّ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ \* قُلْ مَن بيدهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْء وَهُو يُجيرُ ولَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُ ونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَاتَى تُسَعُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُولُونَ لِللَّهِ قُلْ أَفَلَا تَلْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَلْ تَعْدَمُ لَا اللهِ اللهِ اللهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ \* قُلْ مَن بيدهِ مَلَكُوتُ كُلِّ قُلْهُ مُونَ يُعْمَلُونَ لِللَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَعُونُ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْقُولُونَ لِلللْهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْهُ اللْعَلْمُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْعُلْمُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْعُلْمُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْعُلُولُ اللْهُ اللَّهُ

وقال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ (١) ، فقد جعل من هذه الإقرارات مدخلاً لدعوهم إلى نفي الشريك في باب الألوهية.

<sup>(</sup>١)سورة غافر، الأية: ٢٤-٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الأية: ٦٠-٦٤.

<sup>(</sup>٣)سورة المؤمنون، الأية: ٨٩-٨٩.

<sup>(</sup>٤)سورة يونس، الأية: ٣١.

ولو نظرنا في جميع الأيات التي نعت على المشركين عبادة الأوثان لوجدنا احتجاجها عليهم بأن هذا الأوثان لا تملك شيئًا من الربوبية؛ فهي لا تخلق ولا ترزق ولا تضر ولا تنفع ولا تملك ولا تدبر ولا تؤثر في شيء، فكيف يعبد من هذا حاله؟!

قل على ﴿ وَالَّانِ يَهْ عُونَ مِن حُونِ اللَّهِ لَا يَحْتُقُونَ شَيَّا وَهُمْ يُحْتَقُونَ \* لَمُولَتُ عَيْرُ وَ أَعْدَ مَا يَعْقُونَ اللَّهِ لَا يَحْتُقُونَ شَيَّا وَهُمْ يَحْتَقُونَ اللَّهِ وَالْحَيْرُ اللَّهِ وَاللَّهِ فَاللَّانِ لَا يُومُونَ اللَّهِ وَقُلْهُم مُنْكَوَّ اللَّهِ مَعْدُونَ اللَّهِ وَاللَّهُ مَا يَعْمُ اللَّهُ كُلُ مَعْدُ وَقُلْ عَلَى الْحَيْلِ الْمُحْدِمُ اللَّهُ كَانَصَلِيَّةًا فَيَّا \* إِذْ قَلَ وَهُم مُنْكُولُ اللَّهُ مَا لَكُ مَعُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مَعُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَلَا يَعْمَ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللْمُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللِمُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنِا لِمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللِمُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنُولُولُ اللَّهُ مُنْ أَنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ الْمُنْ ا

وقال تعالى: ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ \* وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْقَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْـــكُرُوا لَـــهُ إِلَيْـــهِ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَعُوا عِندَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْـــكُرُوا لَـــهُ إِلَيْـــهِ تُوْجَعُونَ ﴿ أَنَا لَهُ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْــكُرُوا لَـــهُ إِلَيْـــهِ تُوْجَعُونَ ﴾ (1).

فقد جعل الله تعالى من عجز هذه الآلهة المزعومة عن الخلق والتدبير والرزق دليلاً على بطلان عبادتما من دون الله –عز وجل–.

ومن هنا يجب إحياء فريضة النظر في ملكوت السموات والأرض، والتدبر في مظاهر ربوبية الله لهذا الكون، فإنها تحيي الإيمان وتجدد ربيعه في القلب وتسوق صاحبها سوقا إلى الإحبات إلى الله حل وعلا وإفراده وحده بالعبادة (٥٠).

فالكون كله بما فيه ومن فيه يشهد أنه مخلوق لخالق عظيم حلق كل شيء بمقدار وميزان وترتيب وحساب بحيث يتلاءم مع مكانه وزمانه وبحيث يتناسق مع غيره من الموجودات القريبة والبعيدة عنه، سواه وأتقنه وأحسن خلقه وأكمل صنعته بحيث يكون مهيئا لأداء وظيفته، ويكون مستويا معتدلا متناسب الأجزاء ليس بينهما تفاوت يخل

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الأية: ٢٠-٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الأية: ٤١-٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٩١-١٩٢.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الأية: ١٧.

<sup>(</sup>٥)صلاح الصاوي، مرجع سابق، ص ٨٧-٨٨

بالمقصود والهمه نهاية وجوده، وهداه إلى ما خلق من أجله، فهي الإلهام الفطري أو الغريزي الذي تتوجه به المخلوقات قاطبة إلى أداء دورها وتحقيق وظيفتها في هذا الحياة.

وهذه الداية علمة لا تعلى بلكايمن فعب وليت مقورة على الكائت التي تحك بلإر لتقفعب وكن البحد لتحل في طيانها أبلغ لأحلة على وجود الرجل وعلا و بدير معه و تديره و أنه خالى كل شيء ومليكه.

قال تعالى: ﴿ اللّهُ خَالِقُ كُلّ شَيْء وَهُو عَلَى كُلّ شَيْء وَهُو عَلَى كُلّ شَيْء وَكِيلُ \* لَهُ مَقَالِيه لَهُ الْخَاسِرُونَ ﴾ (1). في هذه الآية حقت الاستعارة المكنية (٢) ظلالاً رائعة، ومعاني جمالية جامعة للحُسن من أطرافه، مسن خلال تعبيرها عن عظمة مُلكه تعالى، وتصرفه في السماوات والأرض بأبلغ تعبير وأوحز أسلوب وأعذب وقع. إذ شبه النص القرآني خيرات السماوات والأرض بخزائن الكنوز، وأثبت للسماوات والأرض بخزائن الكنوز، وأثبت للسماوات والأرض ما هو لازم من لوازم المشبه به وهو المقاليد (٣) التي تابي في اللغة بمعنى المفاتيح (١) والتي فيها تصوير وتخييل لشدة تمكنه تعالى من السماوات والأرض الأرض ما هو لازم من لوازم المشبه به وهو المقاليد (٣) التي تأتي في اللغة بمعنى المفاتيح (١) وقد حَسُنت هذه الاستعارة هنا، وَحَمُلت؛ لأن القرآن الكريم قد وصف السماء في مواضع متعددة بأن لها خزائن وأبواباً، فحسن على مقتضى الكلام ونسقه أن توصف بأن لها مقاليد وإغلاقا (١) وقد اختلف أهل العلم في لفظة (مقاليد) فذهب بعضهم إلى أهُل معربة وذهب آخرون إلى ألها عربية بمانية مفردها (أقليد) (١) ومهما يكن الأمر فيان استعمال النص القرآني لفظة (مقاليد) بدلاً من لفظة (مفاتيح) تناسبا صوتيا مع جو النص، يحدثه جرس حروف القاف والدال وما فيها من تصور لصوت حركة المفاتيح وهي تتحرك ويختك أحدها بالآخر.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الأية: ٦٢-٦٣.

<sup>(</sup>٢) الاستعارة المكنية هي نوع من أنواع الاستعارة مبنية على ذكر المستعار له( المشبه ) وحذف المستعار منه (المشبه به) مع ذكر شئ من لوازمه.( انظر:الجرحاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط١، (بــيروت: دار الجيل، ٢٠٠٤م)، ص ٣٨).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر، التحرير والتنوير، ( تونس: دار سحنون)، ٢٥/ ٤٩.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، مرجع سابق، مادة "قلد" ٣/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) البقاعي، برهان الدين إبراهيم بن عمر، نظم الدرر في تناسب الأيات والسور، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدى، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥-١٩٩٥م)، ١٦٤/٥٤٥.

<sup>(</sup>٦) الشريف الرضى، محمد بن أبي أحمد الحسين بن موسى، تلخيص البيان في مجازات القرآن، تحقيق: محمد عبد الغني، (القـــاهرة: دار إحياء الكتب العربية، ١٩٥٥م)، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٧) الأزهري، أبو منصور محمد، تمذيب اللغة، تحقيق: محمد على النجار، (القاهرة: الدار المصرية، ١٩٦٧م)، مادة "قلد"، ٩/ ٣٠.

ونلحظ من خلال التداخل والامتزاج بين الاستعارة التخييلية(١) والمكنية في قوله تعالى: ﴿مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ جمالاً تصويرياً يشخص السماوات والأرض بصورة أخرى هي صورة الخزائن المليئة بالكنوز والخيرات، والتي لا يملك التصرف بما إلا من يملك مفاتيحها وبذلك يأخذ الذهن في تخيل صورة أخرى متعلقة بالأولى، تمثل تخيل عظمة تصرفه في الكون وتدبيره تعالى للوجود بصورة المفاتيح التي توحي بالحفظ والتـــدبير؛ لأن حافظ الخزائن ومدبر أمرها هو الذي بيده مقاليدها (٢)، وأضفى عليه ما يدل عليه جمع التكسير (مقاليد) من معنى الكثرة (٢)؛ ففي (مقاليد) إشارة جميلة إلى كثرة تدبيره وتصريفه في الكون ويلمح من أسلوب هذه الصورة القرآنية استعمالها لأمور مألوفة لدى الناس من المفاتيح والخزائن لإدخال هذه الصورة البيانية إلى ذهن المتلقى وخياله؛ فينفعل ويعتبر ذلك أن الخيال يقوم على لغة الحس التي يتفاعل معها الناس عامة و حاصة، فكان لابد من التعبير عن هذا الوجود اللا متناهى بلغة الحس المتناهية من أجل ذلك استخدم القرآن اللغة التصويرية ليخاطب الناس على قدر عقولهم (٤)؛ ولذلك جاءت هذه الصورة القرآنية بعيدة عن الصعوبة أو التعقيد بل هي صورة سهلة وسلسلة، ولكنها في الوقت نفسه مليئة بالإشارات والمعابي والعبر وعند الدخول أكثر إلى أعماق الاستعارة وصورها الموحية نلمح اقترابا وافتراقا من الصورة التي نقلها الزمخشري في معرض تفسيره لهذه الآية حين قال: ومنه قولهم فلان ألقيت مقاليد الملك إليه (٥).

فمن الاقتراب بين التعبير القرآني وبين ما نقله الزمخشري من التعبير المشهور استعمال صيغة (مقاليد) في كلا التعبيرين، أما من حيث الافتراق، فيلحظ أن التعبير القرآني يذكر انفراده حل وعلا بالملك وقوة سلطانه من خلال أسلوب القصر ومن خلال إبراز عظمة مملكته وسعتها عندما يذكر (السماوات والأرض) التي صورت عظمتها وسعتها بخزائن الله الملك المتعالي فكيف إذن سعة مملكته تعالى وعظمتها؟

(١) الاستعارة التخييلية هي نوع من أنواع الاستعارة تشبه إحدى صورتين منتزعتين من أمرين أو أمور بالأخرى، ثم تدخل المشبه في حنس المشبه بحا مبالغة في التشبيه فتذكر بلفظها من غير تغيير.( انظر: الخطيب القزويني، محمد بن عبد الرحمن، الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط٣، (بيروت: دار الكتاب اللبناني)، ١٩٧١م).

 <sup>(</sup>۲) الزمخشري، محمد بن عمر، الكشاف عن حقائق التتريل وعيون الأقاويل في وجوه التاويل، تحقيق: عبد الرزاق المهدى، (بيروت:
 دار إحياء التراث العربي)، ٣/ ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٣) أبو البقاء، موفق الدين أبو البقاء بن يعيش الموصلي الزمخشري، شرح المفصل، قدم له ووضع هوامشه وفهارسه د: إميل بديع يعقوب، (بيروت: دار الكتب العلمية)، ٣/٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) أبو زيد، نصر حامد، الإتجاه العقلي في التفسير، ط١، ( بيروت: دار التنوير، ١٩٨٢)، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/٣٠٤.

وعد الظرفي بنية الاستعرة الكية و تعلقها مع تراكي الآية وسيافها. خلط أن بنية الاستعرة التحيلية الحرب على فيعن من الضر الأول: ألمان مستفاد من تلاح الحسل ولحور (له) في قوله تعلى: ﴿ لَهُ مَصَالِيدُ المُسَمَلِكَ وَ الْمُونِ ﴾ والنان: و تعي عرفي لأن الزلق لا يبطيع حولها والترف فيها الإمن بمك مفاتيحها ()، وجلت الاستعارة لِعَرْضَالِينَ قِلِهِ عَلَى: ﴿ وَيَعَجَّى اللَّهُ لَّذِينَ لَتُوا بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَصَنَّهُمُ المُوَّءُو لَاهُ مَ يَحْ وُنِكُ ٣ وِين هِ له على ﴿ وَلَلَّهِ نَ كُولُوا بَآيَكِ اللَّهِ فُلِكِتَ هُمُ الْمُحَلِبِ وُنِكُ ٣ طالقعلى أنه تعلى مهيين على العباد طلع على أفعاله ومحلهم علها ، وهذا ما يكسب الاستعرة تعدافي الأحور والملاقات في طنى و فسيحه و تعلقت الاستعراة مع ماسبقها من قِله تعلى ﴿ اللَّهُ حَلِقُ كُلِّ شَيَّءُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَكِعُ وكِيلُّ ﴿ ؟ إِذِ إِن فِ الاستعارة للحية معمالتهاوهو قوله تعلى الله وكلُّونَ كَفُوا بَابَيْتِ اللَّهِ فُلَيْتَ مُ للْحَلرُونَ الله الصري المنسارة العظمي التي عبر عنه ملك الصرفي قوله تعلى: هِمُ الْحَلِوْنَ اللَّهُم لَم يَوْ كُو اعلى الله تعلى الذي له مقاليد السموات والأفرى ولمضرفوالى أمو الهم لح أرتقم في الك الخدارة الخليمة على جن بت آيات الأمظامرة وطحة أمام أعيهم تعوهم للوز للين وللك كانت حمارتهم أعظم الخمساؤلات كفرهم أقبح الكفر، لأنه تعلى بآبيات الله الوطحة الخالمرة الم وفي قوله تعلى الله والله الاعمية بإلرة في دو المنصراقيم وللمد المضرال إلهم الأهم قد القوه الأصهم على جن حلت الآية المرةع بحاة الومين بالحملة التعلية ولمست نتيحة المومين إلىالله تعلى بتعرا بأن بحة الويين بضاه وليس بأعماله الحدد.

(١) البيضاوي، نصر الدين عبدالله بن عمر الشيرازي، أنوار التتريل وأسرار التأويل، تحقيق: عبد القادر حسونة، (بيروت: دار الفكر،

۱۹۹۱م)، ٥/ ٧٥. (٢) سورة الزمر، الأية: ٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الأية: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الأية: ٦٢.

<sup>(</sup>٥) البقاعي، مرجع سابق، ١٦/ ٥٤٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الأية: ٦٣.

<sup>(</sup>V) البيضاوي، مرجع سابق، ٥/ ٧٦.

<sup>(</sup>٨) الخطيب القزويني، محمد بن عبد الرحمن، الإيضاح في علوم البلاغة، شرح وتعليق وتنقيح: د. محمد عبد المنعم خفاحي، ط٣، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٧١م)، ٢/ ٢٨٨.

### المبحث الثالث: المتفرد بالمُلك يوم القيامة

حفل القرآن الكريم بذكر اليوم الآخر، واهتم بتقريره في كل موقع، ونبه إليه في كل مناسبة، وأكد وقوعه بشتى الأساليب العربية.

ومن ظهر الاهتمام بعذا الموم المطيبة كتب الله أنه كيرًا ما رجل الإبحان به بلإبحان الله حو وجلى ، ومن أمثلة طك قل المتى تبلك عو وجلى ، ومن أمثلة طك قل التي تبلك و قبل الله و المهم الله و وتعلى صلحًا فكه م الله و المهم الله و المهم الله و المهم و المنهم و ا

ومن مظاهره أيضًا إكثار القرآن من ذكر اليوم الآخر، حتى لا تكاد تمر على صحيفة من صحائف القرآن إلا وتجد فيها حديثاً عن اليوم الآخر وما سيكون فيه من الأحداث والأحوال، بأساليب كثيرة، كذلك نجد القرآن يفصل أحوال ذلك اليوم تفصيلاً قلما تجده في أمور الغيب الأخرى.

ومن مظاهره أيضًا كثرة ما سماه الله من الأسماء التي يدل كل واحد منها على ما سيقع فيه من الأهوال، فمن أسمائه في القرآن: القيامة، الساعة، والآخرة، ويوم السدين، ويسوم الحساب، ويوم الفتح ويوم التلاق، ويوم الجمع، ويوم التغابن، ويوم الخلود وغيرها(٥).

والمتفرد بالملك في هذا اليوم الله تبارك وتعالى قال تعالى في فاتحة كتابه: ﴿مَالِكِ يَــوْمِ اللهِ يَــوْمِ اللهِ اللهِ عَلَيْهَا وَاللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُوْجَعُونَ﴾ (٧) وقال: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِــرَبِ تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَوِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُوْجَعُونَ﴾ (٧) وقال: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِــرَبِ تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الأية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الأية: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سابق، سيد، العقائد الإسلامية ، ط٢، (دار النصر، ١٣٨٧ه-١٩٦٧م)، ص ٢٦١- ٢٦٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الفاتحة، الأية: ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة مريم، الأية: ٤٠.

النّاسِ \* مَلِكِ النّاسِ \* (١) وملك مأخوذ من المسلك كما قال تعالى: ﴿ لَمُن الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ عَسِمًا ﴾ (١) ، وتخصيص الملك ﴿ الْمُلْكُ يَوْمُنَذِ الْحَقُ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِمًا ﴾ (١) ، وتخصيص الملك بيوم الدين لا ينفيه عما عداه، وإنما أضيف إلى يوم الدين لأنه لا يدعي أحد هنالك شيئًا ولا يتكلم أحد إلا بإذنه كما قال تعالى: ﴿ يَوْمُ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمُلَائِكَةُ صَفًّا لَّا يَتَكَلَّمُونَ وَلا يَتَكلَّمُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلسَرَّحْمَنِ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلسَرَّحْمَنِ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمُ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَوِنْهُمْ شَلِي فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمُ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَوِنْهُمْ شَلِي وَسَعِيدٌ ﴾ (٧) ، وقال الضحاك (٨) عن ابن عباس ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدّينِ في يقولَ لا يملك أحد معه في ذلك اليوم حكماً كملكهم في الدنيا قال: ويوم الدين يوم الحساب للخلائق وهو يوم الدين يوم الحساب للخلائق وهو يوم القيامة يدنيهم بأعمالهم إن خيراً وإن شراً فشرا إلا من عفا عنه وكذلك قال غيره من الصحابة والتابعين والسلف وهو ظاهر (١).

وخصص يوم الدين وهو مالك يوم الدين وغيره، لأن في الدنيا كانوا منازعين في الملك، مثل فرعون ونمروذ وغيرهما، وفي ذلك اليوم لا ينازعه أحد في ملكه وكلهم خضعوا له، كما قال تعالى: ﴿لَمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ﴾؛ فأجاب جميع الخلق: ﴿للَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (١٠)، فلذلك قال: مالك يوم الدين، أي في ذلك اليوم لا يكون مالك ولا قاض ولا مجاز غيره، سبحانه لا إله إلا هو (١١).

(١) سورة الناس، الأية: ١-٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الأية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الأية: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الأية: ٢٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة النبأ، الأية: ٢٩.
 (٦) سورة طه، الأية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٧) سورة هود، الأية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٨) هو الضحاك بن مزاحم الهلالي أبو القاسم أو أبو محمد الخراساني صدوق كثير الإرسال من الخامسة مات بعد المائة. ( ابن حجر، التقريب، ص٣٦٨، ترجمة رقم ٢٩٩٥).

<sup>(</sup>٩) لن كثير، أو العلام عمد الدن المعلى بن كثير المعشقي، تصير القوآن العلم (يروت: دا طية، ١٤٢٠ ١٩٩٩م) ١/٢٤.

<sup>(</sup>١٠) سورة غافر، الأية: ١٦.

<sup>(</sup>١١) القرطبي، محمد بن أجمد بن أبي بكر، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: هشام سمير البحاري، ( الرياض: دار عالم الكتب، ٢/ ١٤٤- ١٤٤٣.

وقال صاحب التحرير والتنوير (۱): وأعلم أن وصفه تعالى بملك يوم الدين تكملة لإجراء مجامع صفات العظمة والكمال في اسمه تعالى، فإنه بعد أن وصف بأنه رب العالمين وذلك معنى الإلوهية الحقة إذ يفوق ما ينعتون به آلهتهم من قولهم إلاه بين فلان فقد كانت الأمم تتخذ آلهة خاصة لها كما حكى الله عن بعضهم: ﴿فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَكُ مُوسَى ﴿ اللهُ عَن بعضهم : ﴿ وَكَانَت لِبعض قبائل مُوسَى ﴿ وَكَانَت لِبعض قبائل العرب آلهة خاصة، فقد عبدت ثقيف اللات.

فوصف الله تعالى بأنه رب العالمين كلهم، ثم عقب بوصفي الرحمن الرحيم لإفادة عظم رحمته ثم وصف بأنه ملك يوم الدين وهو وصف بما هو أعظم مما قبله؛ لأنه يبني من عموم التصرف في المخلوقات في يوم الجزاء الذي هو أول أيام الخلود، فملك ذلك الزمان هو صاحب الملك الذي لا يشذ شيء عن الدخول تحت ملكه، وهو الذي لا ينتهي ملكه ولا ينقضي، فأين هذا الوصف من أوصاف المبالغة الأخرى التي يفيضها الناس على أعظم الملوك مثل ملك الملوك (شاهان شاه) وملك الزمان وملك الدنيا (شاه جهان) وما شابه ذلك مع ما في تعريف ذلك اليوم بإضافته إلى الدين أي الجزاء من إدماج التنبيه على عدم حكم الله لأن إيثار لفظ الدين (أي الجزاء) للإشعار بأن معاملة العامل بما يعادل أعماله المجزي عليها في الخير والشر.....(1).

وإذا نظرنا إلى قول الحق تبارك وتعالى: ﴿يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِــنْهُمْ شَيْءٌ لَّمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾ (٥) أي ظاهرون بادون كلهم لا شيء يكنهم

<sup>(</sup>۱) هو محمد الطاهر بن عاشور (۱۲۹٦ – ۱۳۹۳ هــ = ۱۸۷۹ – ۱۹۷۳ م): رئيس المفتين المالكيين بتونس وشيخ جامع الزيتونة وفروعه بتونس.

مولده ووفاته ودراسته بها.عين (عام ١٩٣٢) شيخا للإسلام مالكيا. وهو من أعضاء المجمعين العربيين في دمشق والقاهرة. له مصنفات مطبوعة،من أشهرها (مقاصد الشريعة الاسلامية) و (أصول النظام الاجتماعي في الاسلام) و (التحرير والتنوير) في تفسير القرآن، صدر منه عشرة أجزاء، و (الوقف وآثاره في الاسلام) و (أصول الانشاء والخطابة) و (موجز البلاغة) ومما عني بتحقيقه ونشره (ديوان بشار بن برد) أربعة أجزاء. وكتب كثيرا في المجلات. وهو والد محمد الفاضل الآتية ترجمته. ( الزركلي، الأعلام، الإلالام).

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الأية: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) بن عاشور، مرجع سابق، ١/ ١٧٦-١٧٧.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ١٦.

ولا يظلمهم ولا يسترهم ولهذا قال تعالى: ﴿يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِـنْهُمْ شَيْءٌ﴾ أي الجميع في علمه على السواء.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ لَمُن الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ كما تقدم في حديث ابن عمر رضي الله عنهما: "أنه حل وعلا يطوي السموات والأرض بيده ثم يقول أنا الملك أنا الجبار أنا المتكبر ون؟ "(١)،أي الدي هو وحده قد قهر كل شيء وغلبه (٢).

والمقصود إظهار انفراده بالملك عند انقطاع دعاوي المدعين وانتساب المنتسبين، إذ قد ذهب كل ملك ومُلكه وانقطعت نسبهم ودعاويهم ودل على هذا قوله الحق عند قبض الأرض والأرواح وطي السماء: «أنا الملك أين ملوك الدنيا» كما تقدم في حديث أي هريرة وفي حديث ابن عمر رضي الله عنهما، "ثم يطوي الأرض بشماله والسموات بيمينه ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون، أين المتكبرون"، قال محمد بن كعب(") قوله سبحانه: فلمن المملك اليوم، يكون بعد النفختين حين في الخلائق وبقي الخالق فلا يرى غير نفسه مالكاً ولا مملوكا فيقول: ﴿لمَن المملك اليُوم، فلا يجيبه أحد، لأن الخلق أموات فيجيب نفسه فيقول: ﴿لمَن المُلك الْهَوم، لأنه بقي وحده وقهر خلقه (ع).

ولذا قال الحق تبارك وتعالى: ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسيرًا ﴾ (٥) ، الملك مبتدأ والحق صفة له وللرحمن الخبر، وكذا قال الزحاج (٢)،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، ۶/ ۷٦.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن كعب بن سليم بن أسد، أبو حمزة القرظي، المدني، وكان قد نزل الكوفة مدة، ثقة عالم، ولد سنة أربعين؛ على الصحيح، ووهم من فال : ولد في عهد النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقد قال البخاري: إن أباه كان ممن لم يُنْبِت من سبي قريظة، مات سنة عشرين وقيل قبل ذلك. ( تقريب التهذيب، ص ٧٤٧، ترجمة: ٦٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ( $\Lambda$ / 707).

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) هو إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج (٢٤١ - ٣١١ هـ = ٥٥٥ - ٩٢٣ م): عالم بالنحو واللغة. ولد ومات في بغداد. كان في فتوته يخرط الزجاج ومال إلى النحو فعلمه المبرد. وطلب عبيد الله بن سليمان (وزير المعتضد العباسي) مؤدبا لابنه القاسم، فدله المبرد على الزجاج، فطلبه الوزير، فأدب له ابنه إلى أن ولى الوزارة مكان أبيه، فجعله القاسم من كتابه، فأصاب في أيامه ثروة كبيرة. وكانت للزجاج مناقشات مع ثعلب وغيره. من كتبه (معاني القرآن - خ) و (الاشتقاق) و (خلق الانسان - ط) و (الامالي) في الأدب واللغة، و (فعلت وأفعلت - ط) في تصريف الألفاظ و (المثلث - خ) في اللغة، مهيأ للنشر في بغداد، و (إعراب القرآن - ط) ثلاثة أجزاء. ويلاحظ أن في حزانة الرباط (٣٣٣ أوقاف) مخطوطة على الرق كتبت سنة ٣٨٢ - ٣٨٧ في

أي المــلك الثابت الذي لا يزول للرحمن يومئذ، لأن المــلك الذي يزول وينقطع لــيس بمُلك في الحقيقة وأما فيما عداه من أيام الدنيا فلغيره مُلك في الصورة وإن لم يكن حقيقياً، وقيل: إن خبر المبتدأ هو الظرف والحق نعت للملك، والمعنى المــلك الثابت للــرحمن في هذا اليوم (١).

فالملك يومئذ الحق للرحمن ولا تسمع لأحد همسا لا يملك أحد الشفاعة لأحد في هذا اليوم إلا من أذن له الرحمن وكان عسيرا على الكافرين والعصاة.

والإيمان بذلك اليوم له أثر عظيم في حياة الإنسان، ذلك أن الإيمان به وبما فيه من جنة ونار وحساب وعقاب وثواب وفوز وخسران؛ له أشد الأثر في توجيه الإنسان وانضباطه والتزامه بالعمل الصالح وتقوى الله -عز وجل-، وشتان ما بين اثنين أحدهما لا يعتقد ببعث ولا حساب على أعماله وأقواله ولا يقيده إلا مصلحته الشخصية ومنفعته الذاتية وآخر يعتقد بيوم يحاكم فيه الإنسان على أعماله وأقواله أمام أعدل العادلين، فيثاب على الخير ويعاقب على الشر؛ فالأول منفلت من أي ضابط سوى هواه وشهواته، فالغاية عنده غاية أنانية تبرر أية وسيلة وأي حلق، وأي عمل مهما كان ضرره، والآخر منضبط في حدود الحق والخير والصلاح، وهي الأمور التي لها وزن واعتبار عند الله في ذلك اليوم كما قال تعالى: ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَمَن خَسرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بآياتِنَا يَظْلِمُونَ ﴿ ".

ويشير إلى هذه الحكمة أسلوب القرآن في الربط بين الإيمان باليوم الآخر والعمل الصالح في كثير من الأحيان، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالسدِّينِ \* الصالح في كثير من الأحيان، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالسدِّينِ فَا اللَّهِ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ (٣) وقوله -عز وجل- أيضًا: ﴿ اللّهِ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ (٤)، وقوله -عز وجل- أيضًا: ﴿ لَا اللّهِ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ ﴾ (٤)،

ع جزءا، جمعت في عشرة مجلدات، ورد اسمها بلفظ (مختصر إعراب القرآن ومعانيه) وعلى الجزء التاسع عشر (معاني القرآن وإعرابه) وفي النسخة نقص في بعض الأجزاء (١).( انظر: الزركلي، الأعلام، ١/٠٠).

<sup>(</sup>١) الشوكاني، مرجع سابق، (١/ ٨٨).

 <sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ٨-٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الماعون، الأية: ١-٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الأية: ١٨.

يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَن يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسهمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ \* إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي بِالْمُتَّقِينَ \* إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوادُّونَ رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ فَي الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادًّ اللَّهِ وَالْيَوْمُ الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادًّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَي اللَّهِ وَالْيَوْمُ الْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ اللَّهَ وَالْيَوْمُ الْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ اللَّهَ وَالْيَوْمُ الْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ اللَّهَ وَالْيَوْمُ الْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ اللَّهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُتَوْفُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُتَوْفُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُتَوْفُ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُلَمْ عَلَى مَنَاتِهِمْ يُتَعَافِظُونَ ﴾ (١) ، وغيرها من الآيات كثير.

ولما كان الإنسان مفطورا على طلب المصلحة لنفسه ودفع المفسدة عنها، كان الإيمان باليوم الآخر مقويا للوازع الديني عنده، ذلك الذي يرغب في الخير ويصد عن الشر؛ ولذلك كانت عناية القرآن بكثرة التذكير به، والتفنن في تصويره حتى يتعمق ذلك الوازع في قلب المؤمن ويشتد تأثيره.

ولعل من حكمة الاهتمام البالغ باليوم الآخر كثرة نسيان العباد له وغفلتهم عنه بسبب تثاقلهم إلى الأرض وحبهم لمتاع الدنيا فيكون الإيمان به وبما فيه مخففا من الغلو في حب الدنيا، فيعلم العباد أن شهوات الدنيا كلها لا تستحق منهم الطلب والجهد والتنافس فيها وأن الذي يستحق ذلك منهم إنما هو ما أعد الله لهم في ذلك اليوم العظيم، ويشير إلى هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذًا قِيلَ لَكُمُ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ عَلَى الْلَرْضِ أَرْضِيتُم بالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللله

ولعل من حكمته أيضًا أن وجود ذلك اليوم كان وما يزال يثير استغراب الكافرين وتعجبهم، لما يرونه ببصيرتهم القاصرة من مخالفة البعث لما يرونه من تحول إلى رفات وعظام بعد الموت، قال تعالى عن أمثال هؤلاء: ﴿ بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الأية: ٤٤-٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المحادلة، الأية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الممتحنة، الأية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الأية: ٣٨.

الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ \* أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴿ ' ، فبين له مِ الله سبحانه فقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ ' ) ، وقال تعالى: ﴿ قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا \* أَوْ خَلْقًا مِّمَّا يَكُبُرُ فِي صَدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَينُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ قَرِيبًا \* يَوْمَ مُ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَينُغُونُونَ إِلَى البَّتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ( ) فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظُنُّونَ إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ( ) ( ) .

فانظر إلى هذه الشبهات التي أثاروها وما يثيره المنكرون في كل عصر لا يتعداها إلهم يستعظمون على الله تحويل ما تؤول إليه الأجسام من الرفات والعظام إلى خلق جديد يحس ويشعر، ويستكثرون عليه قدرته على ذلك، ويستبعدون هذا الأمر لألهم لا يعلمون مي هو وهي شبهات مبعثها الجهل بطبيعة الحياة والموت والغفلة عن قدرة الله -عز وجلواب والتعامي عن آثار هذه القدرة المطلقة في الإنشاء من العدم؛ فالقضية بسيطة والجواب مفحم مع بساطته وبداهته فإن الإنسان قد وجد نفسه مخلوقا بعد أن لم يكن، فلا بدل من خالق أوجده من العدم، ثم تحول من حال إلى حال بمفارقة الحياة، فلابد من فاعل لهذا التحول وليس هو إلا الله الذي خلق أول مرة، ولو كان غيره لاستطاع أن يدفع عن نفسه الموت فإذا أخبر بعد ذلك هذا الخالق المحيي الميت بأنه سيحيي مرة أخرى ويعيد خلقه المات مناقشته عنادا واستكبارا (٥٠).

فبين لهم الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات وفي غيرها أن هذا الحس الذي يواجهون به هذه الحقيقة حس عاجز وقاصر؛ لأن أمثال البعث في حياة الإنسان كثيرة، وآيات قدرة الله على ذلك كثيرة ولكنها لا تعمي الأبصار، ولكن تعمي القلوب التي في الصدور.

<sup>(</sup>١) سورة ق، الأية: ٢-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الأية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الأية: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) ياسين، محمد نعيم، الإيمان أركانه، حقيقته و نواقضه، ط٥، (المنصورة: دار الوفاء، ٢٦٩ه-٢٠٠٨م)، ص ٥٩-٦٠.

<sup>(</sup>٥) محمد نعيم ياسين، مرجع سابق، ص ٦٢.

# الفصل الثانى: الأساليب القرآنية في عرض المُلك وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الامتنان بالمُلك على بعض عباده.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في سبب وجود المــُلك.

المطلب الثاني: الله يمتن على من يشاء من عباده.

المبحث الثانى: المُلك والقيادة العسكرية.

المبحث الثالث: المُلك والاغترار به.

#### المبحث الأول: الامتنان بالملك على

#### بعض عباده

#### المطلب الأول: في سبب وجود الملك:

إن الاجتماع البشري لابد فيه من وازع وهو السلطان القائم بقهر ملكه عن ما يعرض فيه من الشرور الطبيعية لوجوده (۱) قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَ هُم بِعَضٍ لّفَسَدَتِ الْأَرْضُ ﴾ (۲) على بعض محتملاته وهو أن معناه أن الله تعالى يدفع بوضع الشرائع ونصب الملوك أنواع الشرور والمفاسد. قال الإمام فخر الدين: ويشهد له قول تعالى: ﴿ وَلَوْلًا دَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَ هُم بَعْضٍ لّهُدَّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلُواتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللّهِ كَثِيرًا ﴾ (۱)(١).

كما أن المــُلك المستقل به من حجج الله تعالى على وجوده وبينات الدلالــة علــى توحيده لأن عدم استقامة العالم بغير مدبر، شاهد على أن هذا الكون الفسيح المخلــوق بهذه الدقة المتناهية والسائر بهذه العناية الفائقة، لا يصح إسناده لغير شيء بل لابــد مــن الإقرار بخالقه الحكيم العليم ،كما أنه في استحالة صلاح البلد الواحد بنصب ملكين دليل على أن العالم لا يصلح بوجد الهين كما قال تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَــةٌ إِلّــا اللّــهُ لَفَسَدَتَا ﴾ (٥).

والعالم بأسره في سلطان الله -عز وجل- كالبلد الواحد في سلطان الأرض ، كما أن الملك مترلته من الدين مترلة الأخ المعين على رفع رايته كما أنه يدفع بتخويفه وتحديده ما لا يدفع بالقرآن وذلك لما في الاجتماع البشري من العدوان والاستعصاء عن الطاعة.

<sup>(</sup>۱) ابن الأزرق، محمد بن علي بن محمد الأصبحي، بدائع السلك في طبائع الملك، تحقيق: على سامي النشار، ط١، (القاهرة: دار السلام، ٢٠٠٧م)، ص (١٠١).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الأية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) ابن الأزرق، مرجع سابق، ص (١٠١).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الأية: ٢٢.

كما أن الملك يدفع ما يتوقع من الفتن المفضية إلى الافتراق والفساد حيث إنه يجمع كلمة الأمة إذا وقع ذلك؛ فالنظام لا يستمر إلا بمترصد متابع بعين الكلاءة ليقوم بإطفاء نار الفتنة قبل أن تفضي إلى الاختلاف وتسود الفوضى باستيلاء الأراذل على الأفاضل، وامتداد الأيدي العادية إلى الفروج والأموال، ولا يخفى ما في ذلك من حل عصم الدين والدنيا.

كما أن الملك يحرس الدين من محذور تبديله وتغييره فما من دين زال سلطانه إلا بدلت أحكامه وغيرت سننه.

كما أنه لا يتم قصد الشارع في وضع الشريعة لصلاح العباد في العاجل والآحـــل إلا بنصب الملك فلا يصلح الناس فوضى لا قائد لهم لما جبلوا عليه من اختلاف الأهواء (١).

كما أن مصلحة نصب الملك لا تعارضها المفاسد اللازمة عن قهره وغلبته؛ لأن ترك الخير الكثير لأجل الشر اليسير شر كثير، وما خص ضرره وعم نفعه فنعمه عامة، وعكسه فساد عظيم.

وإن توهم الاستغناء عن السلطان باطل، أما في الدين فلامتناع حمل الناس على ما عرفوا منه طوعا أو كرها دون نصبه، وأما في الدنيا فلأن حامل الطبع والدين لا يكفي في إقامة مصالحها على الوجه الأفضل غالباً، ولذلك نجد من لا سلطان لهم كالذئاب الشاردة والأسود الضارية، لا يبقى بعضهم على بعض ولا يحافظون على سنة ولا فرض (٢).

#### المطلب الثاني: الله يمتن على من يشاء من عباده:

الله -عز وجل- الإله الواحد مالك كل شيء ومليكه، يمنح من يشاء من عباده ما يشاء من المال والجاه والسلطان بالقدر الذي يشاء وفي الزمان الذي يشاء.

وهي ملكية معارة بشروط الواهب وتعليماته، فإذا تصرف المخلوق فيها تصرفات مخالفة لشروط الله -عز وجل- كان هذا التصرف باطلاً، وتحتم على المجتمع رده إلى

<sup>(</sup>١) ابن الأزرق، مرجع سابق، ص (١٠١: ١٠٥) باختصار.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٧١.

الصواب الذي يرتضيه الله صاحب الملك والملكوت، وإلا وقع عليه وعليهم عذاب من الله في الدنيا والآخرة.

ولظهر التباتر أن المراد بالمك السطة و الشرف في الأمور والتسبحانه و تعدل المك في بغض البائد من بيناء من عبلات إلى التبع الملك في البوهيم و إلم البيرهم على سنته الحكيمة المصالة في طلك بلسبابه الاجتماعية ككوني العسيات كما و قع لكير من الغل و يزعه عن بيناء عن الأولاد و المثل و المسلل و التعرب بتكيهم سنته الحافظة اللمك كالعلى وحمن السياسة و إلا لا المسلاع من القوة كما في عمن يام و الله و من غيرهم بالظلم و الصماك الملك أننا الا نف ملقت به مشيئه عروبل - الإمن الو الع المنته المبعدة في الوجود الإماريساء أنا الا نف ملقت به مشيئه عروبل - الإمن الو الع المنته المبعدة في الوجود الإماريساء أنا الا نف ملقت المشارة أن المنته المنته المبعدة في الوجود الإماريساء أن المنته ال

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) هو قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي( ٦٦ – ١١٨ هـ ) . من أهل البصرة . ولد ضريراً . أحد المفسرين والحفاظ للحديث . قال أحمد بن حنبل : قتادة أحفظ أهل البصرة . وكان مع عمله بالحديث رأسا في العربية ، ومفردات اللغة وأيام العرب ، والنسب . وقد يدلس في الحديث . مات بواسط في الطاعون .( الاعلام للزركلي ٢٧/٦ ؛ وتذكرة الحفاظ ١١٥/١ ).

<sup>(</sup>٣) رواه السيوطي في الدر المنثور ١٤/٢، والنحاس في معاني القرآن ٣٧٨/١، والطبري في جامع البيان ٣/ ١٤٨ و لم أجده في كتب السنة.

<sup>(</sup>٤) هو مجاهد بن جبر أبو الحجاج مولى السائب المحزومي المكي قرأ على ابن عباس وصحب ابن عمر مدة كثيرة وأخذ عنه وحدث عنه قتادة وعمرو بن دينار وأيوب ومنصور والأعمش وابن عون وغيرهم قال قتادة أعلم من بقي بالتفسير مجاهد توفي سنة ثلاث ومائة. (طبقات المفسرين للأدنروي، ١١/١).

<sup>(</sup>٥) ابن عطية، مرجع سابق، (١/ ٤١٦).

<sup>(</sup>٦) رشيد، محمد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم، (القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب، ٩٩٠م)، (٣/ ٢٢١) بتصرف.

واللك هو المحتى المحتى الحقوف في التي على المحتى ا

وقال صلب الكنفل المنظف المنظف من شاء الصيب الذي قصمته له و الفنت حكمات من المالك من شاء الصيب الذي قصمته له و الفنت حكمات من المالك هي من المالك المنت منه المالك المنت المنت

فحصول الملك ونزعه بمشيئة الله تعالى فالله سبحانه هو الذي يعطي الملك وهو الذي يعلى الملك وهو الذي يترع الملك وهي كلها أمور من الخير وإن بدا للبعض أن الخير فيها غير ظاهر، وفي الإيتاء إشعار بأنه تنويل من الله من غير قوة وغلبة ولا مطاولة فيه؛ فالله وحده هو الذي يعطي الملك من يشاء من عباده، ويترعه ممن يشاء.

وعبر بالإيتاء الذي هو مجرد الإعطاء دون التمليك المؤذن بثبوت المالكية؛ للتنبيه على أن المالكية على الحقيقة إنما هي مختصة بالله رب العالمين، أما ما يعطيه لغيره من ملك فهو عارية مستردة وهي شيء زائل لا يدوم والتعبير عن إزالة الملك بقوله وتترع الملك ممسن

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، مرجع سابق، (۳/ ۲۱۳) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) هو محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الخوارزمي الرمخشري، جار الله، أبو القاسم: من أئمة العلم بالدين والتفسير واللغة والاداب. ولد في زمخشر (من قرى خوارزم) وسافر إلى مكة فجاور بها زمنا فلقب بجار الله. وتنقل في البلدان، ثم عاد إلى الجرجانية (من قرى خوارزم) فتوفى فيها. أشهر كتبه (الكشاف في تفسير القرآن، و (أساس البلاغة) و (المفصل) ومن كتبه (المقامات) و (الجبال والامكنة والمياه) و (المقدمة) معجم عربي فارسي، مجلدان، و (مقدمة الأدب) في اللغة، و (الفائق) في غريب الحديث، و (المستقصى) في الامثال، مجلدان، و (رؤوس المسائل) في شستربتي و (نوابغ الكلم) رسالة، و (ربيع الابرار) الجزء الاول منه، و (المنتقى من شرح شعر المتنبي، للواحدي) منه نسخة في مكتبة شيخ الإسلام، بالمدينة، رقم ٧٩٥ كتبت سنة ٣٣٣ في ١٣٦ ورقة (كما في مذكرات الميمني) و (القسطاس) في العروض، و (نكت الإعراب في غريب الاعراب) رسالة، و (الانموذج) اقتضبه مسن المفصل، و (أطواق الذهب) و (أعجب العجب في شرح لامية العرب) وله (ديوان شعر).

وكان معتزلي المذهب، مجاهرا، شديد الإنكار على المتصوفة، أكثر من التشنيع عليهم في الكشاف وغيره.( انظر: الاعلام للزركلي، ١٧٨٧-وفيات الأعيان، ٨١/٢- إرشاد الأريب، ١٤٧/٧).

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، مرجع سابق، (١/ ٣٧٨).

تشاء يشعر بأنه سبحانه في قدرته أن يسلب هذا العطاء من أي مخلوق مهما بلغت سعة ملكه، ومهما اشتدت قوته، وذلك لأن لفظ الترع يدل على أن المتروع منه الشيء كان متمسكا به (١).

والمعنى: أنت يا الله يا ملك الملك أنت الذى تمتن بالملك على من تشاء، وتترعه ممن تريد نزعه منه، وأنت وحدك الذي تعز من تشاء بالنصر والتوفيق والسداد، وتذل من تشاء بالهزيمة والخذلان، وأنت وحدك الذي تملك الخير كله، وتتصرف فيه حسب إرادتك ومشيئتك لأنك على كل شيء قدير.

ولذا نسب الحق تبارك وتعالى التملك لبعض عباده فقال الحق تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ (٢).

أي حينما اعترضوا على بعث طالوت ملكاً عليهم رد عليهم نبيهم أن الله -عز وجل- اختاره لكم من بينكم والله أعلم به منكم ثم قال: ﴿ وَاللَّهُ يُوْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ ﴾ أي: هو الحاكم الذي ما شاء فعل ولا يسأل عما يفعل وهم يسألون؛ لعلمه وحكمته ورأفته بخلقه ولهذا قال: ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي: هو واسع الفضل يختص برحمته من يشاء عليم بمن يستحق الملك ممن لا يستحق.

وانظر إلى التعبير بلفظة الاصطفاء أي الاختيار من عند الله صعر وجل والامتنان من عند الله صعر وجل والامتنان من عند الله صعر وجل لا عن قوة وغلبة ثم قال أيضًا: ﴿ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ ﴾.

فلما تعنتوا وحادوا عن أمر الله -عز وجل- وهي عادة بني إسرائيل فكان ينبغي لهم إذ قال لهم النبي عن الله: ﴿إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً ﴾ أن يسلموا الأمر لله ولا تنكره قلو بحم ولا يتعجبوا من ذلك ولكن قالوا: ﴿ أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ اللهُ الْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ إلى آخره يدل على أنه مركوز في الطباع أن لا يقدم المفضول على الفاضل واستحقار من كان غير موسع عليه، فاستبعدوا أن يتملك عليهم من هم أحق بالمسلك

<sup>(</sup>١) طنطاوي، محمد سيد، التفسير الوسيط، (القاهرة: دار السعادة،٢٠٠٧)، (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٢٤٧.

منه وهو فقير والمـــُلك يحتاج إلى أصالة فيه إذ يكون أعظم في النفوس، وإلى غني يستعبد به الرجال، ويعينه على مقاصد المــُلك لم يعتبروا السبب الأقوى وهو قضاء الله وقـــدره واعتبروا السبب الأضعف وهو: النسب والغني. فالله اختاره صفوة إذ هو أعلــم تعــالي بالمصالح، فلا تعترضوا على الله -عز وجل- (١).

وفي قول يوسف عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَالْـآخِرَةِ تَـوَفَّني مُسْلِمًا وَأَلْحِقْني بالصَّالِحِينَ ﴾ (٢) ذكر يوسف عليه السلام ثلاثاً من نعم الله عليه اثنتين دنيويتين وهما: نعمة الولاية على الأرض ونعمة العلم والثالثة: أخروية وهي نعمة الدين الحق المعبر عنه بالإسلام، وجعل الذي أوتيه بعضاً من المــُلك والتأويل لأن من أوتيه بعضاً من جنس الملك إشعاراً بأن ذلك في جانب ملك الله وفي جانب علمه شيء قليل (٣). فعد يوسف عليه السلام من نعم الله إيتاء الملك ونجد أن الحق تبارك وتعالى في كتابـــه يعـــبر بالإيتاء في إعطاء الملك لكي يعي الملوك أن هذا المــُلك هو منة من العلــي الكــبير وأن المــــلك محرد إعطاء دون التمليك المؤذن بثبوت المالكية، للتنبيه على أن المالكية في الحقيقة إنما هي مختصة بالله رب العالمين، وإن المـــُلك مجرد عارية مستردة لذا عبر يوسف عليـــه السلام عن المــــُلك بالإيتاء لأنه عليه السلام يعلم أن المـــُلك على الحقيقة لله وأنه منة من العلى الكبير. بل إذا أمعنا النظر في آيات الله نجد أن الله هو الذي يترع الملك ممن يشاء ويثبت الملك لمن يشاء ألم تر قول الحق تبارك وتعالى عن ملك داود عليه السلام: ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَةُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ ﴾ (١) لقد كان للانتقاء البديع، والاختيار الدقيق للألفاظ فيما شكلته الاستعارة التصريحية في كــل مــن قولــه تعــالي: ﴿وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَفَصْلَ الْخِطَابِ﴾ من تصوير موح وإيجاز معــبر، إذ نجد أن الاستعارة التصريحية (٥) الأولى **(وشددنا ملكه)** تصور بعمق تثبيت السلطان

<sup>(</sup>۱) ابن عطیة، مرجع سابق، (۲/ ۲۶۲) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الأية: (١٠١).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، (١٣/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الأية: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) هي نوع من أنواع الاستعارة مبنية على حذف المستعار له (المشبه) وذكر المستعار منه (المشبه به). (انظر: الجرجابي، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٣٨).

والمــلك لداود عليه السلام، «وتقوية مــلكه وسلامته من أضرار ثورة لديه، ومن غلبــة أعدائه عليه» (۱). ومن خلال استعارة الشد الذي هو «العقد القوى» (۲) على الشيء؛ فكأن الاستعارة تصور قوة مُلك داود عليه السلام، واجتماع أهل مملكتــه في طاعتــه، ونصرته، وتثبيته على عرشه، بأمير مشدود معقود عليه بقوة ولا يستطيع أحد أن يفــك عقده أو يحل وثاقه، وللبنية الصوتية، والصياغة للفعل الماضي (شددنا) أثر بالغ في تصوير المعنى، إذ إن في مجيء الفعل الدال على الشد بصيغة الماضي إشارة إلى ثبات هذا المـــلك واستقراره، وفي اختيار الفعل الماضي «شددنا» الذي يبدأ بحرف الشــين؛ وفي الــدال المكررة إشارات صوتية متوائمة مع المعنى؛ «فالشين لما فيها من التفشي تشبه بالصــوت المخذاب الحبل قبل استحكام العقد، ثم يليه إحكام الشد والجذب، وتأريب العُقد، فيعبر عنه بالدال التي هي أقوى من الشين» (۱)، وهذه المناسبة القوية التي ذكرها ابن حــين (۱) بـين معنى الشد وصوت حروفه تبين جمالية رائعة في الألفاظ القرآنية التي تكــاد «تســتقل معنى الشد وصوت حروفه تبين جمالية رائعة في الألفاظ القرآنية التي تكــاد «تســتقل بجرسها ونغمها بتصوير لوحة متكاملة» (٥).

وفي قول الحق تبارك وتعالى عن مُلك ذي القرنين وتمكين الحق تبارك وتعالى لملكه قال تعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْء سَبَبًا﴾ (٦) فالله -عز وجل- مكن له مُلكه في الأرض وانظر كيف يوائم الأسلوب القرآني بين الصورة التي يرسمها، وجرس الحروف التي تشكلها، وبين المعنى الذي يريد إيصاله إلى المتلقي متناسقا مع سياقه، ومتناسبا مع مقامه الوارد فيه، وكل هذه الأبعاد الجمالية وإيجاءاتما قد توافرت بقوة في

(١) ابن عاشور، مرجع سابق، (٢٣/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) النجن أو التقع عثمان الخطش تحقيق محمد علي النجار ملك (جداد دار الثؤون القافية العلمة ١٩٩٠)، (١٦٥/٢).

<sup>(</sup>٤) هو ابن جني إمام العربية، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي، صاحب التصانيف كان أبوه مملوكا روميا لسليمان بن فهد الموصلي. وله ترجمت المعلق " توليخ لا لحباء" ليقت ملح أباعلي الطريبي حمول وساقو مصحت وعرصف وسكن بغلث و تخرج به الكبل. وله " سر الصناعة " و " اللمع "، و " التصريف " ، و " التلقين في النحو "، و " التعاقب "، و " الخصائص " ، و " المقصور والممدود "، و " ما يذكر ويؤنث "، و " إعراب الحماسة "، و " المحتسب في الشواذ ".

وله نظم جيد. خدم عضد الدولة وابنه، وقرأ على المتنبي " ديوانه "، وشرحه، وله مجلد في شرح بيت لعضد الدولة.

أحمد عنه: الثمانيني ، وعبد السلام البصري.توفي في صفر سنة اثنتين وتسعين وثلاث مئة.ولد قبل الثلاثين وثلاث مئـــة، وكـــان أعور. (انظر: سير أعلام النبلاء، ١٧/١٧–١٩-١).

<sup>(</sup>٥) الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن الكريم، ط١، (بيروت: دار العلم، ١٩٥٩)، ص (٣٣٤).

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الأية: ٨٤.

الاستعارة التمثيلية: ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ التي صورت قوة سلطان ذي القرنين، ورسوخ مُلكه، وعظمة تصرفه، الذي لا يستطيع أحد زعزعته، أو إضعاف قبضته عليه (١).

من خلال إعطاء معنى التمكين في الأرض من دلالة على الثبات والاستقرار، وذلك إن التمكين مأخوذ من المكان الذي هو موضع الشيء (٢) « والتمكين من الخصال الملازمـة للملك القوي؛ ولذلك كانت تقول العرب إن بني فلان لذو مَكَنـة مـن السـلطان أي تمكن»(٣). وصورت الاستعارة التمثيلية مدى عمق مُلك ذي القرنين، وهيبته بين الأمـم والدول من خلال الكاف المشددة وجرسها الشديد (٤) والنون المشددة وصوها الرخو الذي من شدة رخاوته لا يحدث أي حفيف أو صفير فضلاً عن الألف بصوها الواضح ، إذ يوحى هذا البناء الصوتى بالقوة العظيمة التي ترتخى أمامها الأرض مستسلمة لما نفذ فيها واستقر في إحشائها وعلا وارتفع فوق سطحها شهرة ومجدا، وقد تواشحت الاستعارة التمثيلية مع سياقها إذ عطف النص القرآني عليها ما يتناسق مع مراميها ومعانيها وهو قوله تعالى: ﴿ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْء سَبَبًا ﴾ الذي بدأ مضمون الاستعارة فيه واضحاً، وحليًا بصورة موجزة موحية، إذ يبين مدى ما وصل إليه ذو القرنين من اقتدار، وتسخير لأسباب الأرض، وإن هذه العبارة لتنبض بذلك كله، من خلال ما يؤمي إليه الفعل الماضي (أتيناه) من شدة العطاء (٥) وثباته، أضف إلى ذلك ما يعطيه التركيب الإضافي (كل شيء) المستعمل هنا في الأشياء الكثيرة والعظيمة (٦) من إشارة واضحة إلى شدة تسخير أسباب الأرض له، وحقيقة السبب الحبل (٧) « وأطلق هنا على ما يتوصل به إلى الشيء من علم أو مقدرة أو آلات التسخير على وجه الاستعارة » (^) وزاد من جمال الاستعارة التمثيلية ورودها في بداية ذكر خبر ذي القرنين الذي تناسبت قصته، مع القصة السابقة وهي قصة

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، مرجع سابق، (۱٦/ ۳٥).

<sup>(</sup>٢) الفيروزأبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، (دار الجيل)، مادة "مكن"، ٤/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) الأزهري، مرجع سابق، مادة: "مكن"، ١٠/ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) أنيس، إبراهيم، الأصوات اللغوية، ط٥، (القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية)، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) السنجاري، حسن طه الحسن، توكيد مضمون الجمل بتتبيع الترادف في القرآن الكريم، ط١، (الموصل: دار الإنتصار)، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٦/ ٢٤.

<sup>(</sup>٧) الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: احمد عبد الغفور عطار، ط٣، (بروت: دار العلم للملايين، ١٩٨٤)، مادة: "سب" ، ١/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٨) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٦/ ٢٤.

موسى عليه السلام مع العبد الصالح، ذلك أن ذا القرنين طاف الأرض جهادًا في سبيل إعلاء كلمة الله في الأرض، وموسى عليه السلام طاف الأرض طلباً للعلم والحق.

ومما يضفي على الاستعارة قوة وعمقا تناسقها مع مقام العبرة التي راعها النص القرآني من خلال إسناد التمكين لذاته تعالى، مع إجمال الأسباب التي توصل بها ذو القرنين إلى ما وصل إليه من العز والسلطان، توجيهاً للإنسان كي لا يغتر فيتكبر أو يقعد عن الأخذ بالأسباب، فلا يكون له أثر يذكر في هذه الحياة الدنيا.

فالله جل وعلا هو الملك على الحقيقة يعطي من يشاء قسمًا من الملك يمتن به على بعض عباده لذا صحة إضافة الملكية لغير الله تعالى كما أن مُلك الإنسان ليس مُلكاً ذاتيا من عند نفسه ولكنه معطى إياه من قبل الحق تبارك وتعالى، فليس لأحد من الخلق ملكية مطلقة لأي شيء إنما هي ملكية معارة من الملك الحق؛ فعلى الملك البشري أن يعلم هذا لكي يتقي الله في نفسه وفي رعيته وإلا تحتم على المحتمع رده إلى الصواب الذي يرتضيه الله صاحب الملك والملكوت، وإلا وقع عليهم وعليه عذاب من الله في الدنيا والآخرة.

## المبحث الثاني: المُلك والقيادة العسكرية

ذكرها الله -عز وحل- في كتابه قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَا مِن بَني إِسْرَائِيلَ مِن بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنَبِيِّ لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا تُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِـبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُوا قَالُوا وَمَا لَنَا أَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبيلِ اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارنَا وَأَبْنَائِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بالظَّالِمِينَ....الأيات، (١) فعُلم من السياق أن الغرض الأول من طلب القوم نصب الملك عليهم أن يتولى قيادتهم في سبيل الله، ويثأر من أولئك الوثنيين الذين أخرجوهم من ديارهم وأبنائهم (٢) وذلك واضح جلي فيما قصه القرآن ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكً قَالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَال قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَــن يَشَــاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣) فلما اعترضوا عليه لأنه لم يؤت سعة من المال؛ لألهم ظنوا أن من صفات الملك أن يكون ذا سعة من المال، وذلك لقصورهم في معرفة سياسة الأمم ونظام المــُلك؛ فإنهم رأوا المـــلوك الجحاورين لهم في بذخة وسعة، فظنوا ذلـــك مـــن شـــروط المُلك، ولذا أجاهِم نبيهم بقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ ﴾ رادا على قولهم: ﴿ وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ فإنهم استندوا إلى اصطفاء الجمهور له فأجاهم بأنه أرجــح منهم لأن الله اصطفاه عليهم واختاره لهم واستعمال لفظة الاصطفاء دلالة على مكانته وعظم شأنه وأنه الأحق بذلك منهم أجمعين وزاد بقوله: ﴿ وَزَادَهُ بَسْ طَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجسْم ﴾ ردا عليهم قولهم: ﴿وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ﴾ أي زاده عليكم بسطة في العلم والجسم، فأعلمهم أن الصفات المحتاج إليها في سياسة أمر الأمة ترجع إلى أصالة الرأي وقوة البدن؛ لأنه بالرأي يهتدي لمصالح الأمة، لا سيما في وقت الشدائد، وعند تعذر الاستشارة أو عند خلاف أهل الشوري وبالقوة يستطيع الثبات في مواقع القتال؛ فيكون

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الأية: ٢٤٦.

<sup>(</sup>۲) رشید رضا، مرجع سابق، (۲/ ۳۸۰).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الأية: ٢٤٧.

بثباته ثبات نفوس الجيش وقدم النبي في كلامه العلم على القوة لأن وقعه أعظم (۱) واستخدام لفظة البسط للدلالة على السعة والانتشار؛ فالبسطة الوفرة والقوة من الشهيء، وقوله: ﴿ وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ مَن يَشَاءُ ﴾ يحتمل أن يكون من كلام النبي فيكون قد رجع مم إلى التسليم إلى أمر الله، بعد أن بين لهم شيئاً من حكمة الله في ذلك ويحتمل أن يكون تذييلاً للقصة من كلام الله تعالى وكذلك في قوله ﴿ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ والتذييل في الآية بأن الله واسع عليم للدلالة على أنه واسع الفضل والرزق والرحمة وسعت رحمته كل شيء؛ فأنتم طعنتم في طالوت لكونه لم يؤت سعة من المال؛ فالله تعالى واسع الفضل يفتح عليه أبواب الرزق والسعة كما في المال (۲) ولتأكيد ذلك قال الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ لَبِيلُهُمْ إِنْ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يُأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكُ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَالِكِكُةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (۲) ورخم الاحتيل الوطي لطالت أن يكون ملكاً يصلون تحدويجا لاون يهر الله المحمدة المنات المالات أن يكون ملكاً يصلون تحدويجا للوطي وقد كل الموالي الولي وقد كل بوطي وقد كل الموالي يفاطن وبيه على علوهم وقد كوت الوليت الإحمواتيلية والتاليخية والمؤلمة المناوت المن

ولما رأى بنو إسرائيل التابوت ساروا تحت قيادة طالوت مسارعين إلى الجهاد غير شاكين في النصر فسار بهم قاصداً دروب الجهاد، وهنا ظهرت حنكة هذا القائد المظفر وعلمه وقوته في اختبار العناصر التي تحت قيادته حتى يعلم الصادق من الكاذب والقوي من الضعيف والمؤمن الشاك من الكافر وعلى هذا الأساس يتصرف فكان اختبارهم بالنهر وكانت مراتب الاختيار ثلاثة: أولاً: من يشرب فيروي ولا يبالي بمحالفة الأمر، وهذا يتبرأ منه.

ثانيًا: من يأخذ غرفة فيبل بما ريقه وهو مقبول على ما به من نقص في الحملة.

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، مرجع سابق، (٢/ ٤٩٠ و ٤٩١) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) ابن عادل، أبو حفص عمر بن على، اللباب في علم الكتاب، تحقيق: عادل احمد عبدالموجود وعلي محمد معوض، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٩ه-٩٩٨م)، (٤/ ٢٧٢ و ٢٧٣) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الأية: ٢٤٨.

ثالثًا: من لا يذوق وهذا هو المولى والنصير الذي يوثق باتحاده ويعول عليه (١).

وقد ثبت في الاختبار قلة من الجند ، وذلك أن القوم كانوا قد فسد بأسهم وتزلزل إيمانهم واعتادوا العصيان فسهل عليهم عصيالهم وشق عليهم مخالفة الشهوة وإن كان فيه هوالهم، ولم يبق من أهل الصدق في الإيمان والغيرة على الملة والأمة إلا نفر قليل، والعدد القليل من أهل العزائم يفعل ما لا يفعل الكثير من ذوي المأثم (٢).

وثبت مع طالت الطاهون المؤمون ها تلو احالت الم في و الى كان بُ هُم كَبُ بات الحبال و المنتعانو اعلى طلك بُدكو الله و وعاله و التوكل الخطر عليه قال تعلى المراكب ورُوا المحبور و الله و المنتعانو اعلى المنتوج و المنتعانو المنتوج و المنتفون المنتفود و الله و الله و المنتفود و الله و المنتفود و المنتفود و الله و الله و المنتفود و الله و الله و الله و المنتفود و الله و الل

فربط بين المـــُلك والقيادة العسكرية والتي أدت إلى النصر نظراً لحاجة المـــــُلك إلى قائد يحافظ عليه ويزيده ويدفع عنه كيد المعتدين.

وورد في السياق القرآني صورة أخرى من صور الربط بين الملك والقيادة العسكرية وترتب عليها نصر أيضًا متمثلة بالقائد الفذ الذي دانت له الدنيا ما بين مشارقها ومغاربها وهي صورة عظيمة حقاً.

كان ذو القرنين قائدا صالحاً ومجاهدا حقق انتصارات عسكرية ضخمة فقد ملك زمام الأمر يجاهد الباطل ويحطمه وسياتي تفصيل القصة لاحقاً في مبحث الملك الراشد.

وورد في السياق القرآني صورة أخرى من صور الربط بين الملك والقيادة العسكرية وهي قصة سليمان عليه السلام مع الهدهد وملكة سبأ.

وبسبب طول أحداث القصة، ارتأيت أن أقسمها إلى مجموعة من المشاهد، فكان التقسيم إلى ثمانية مشاهد كما سيأتي:

#### المشهد الأول: سليمان يجمع جيشه في واد النمل:

<sup>(</sup>١) المراغى، أحمد مصطفى، تفسير المراغى، (مصر: مطبعة مصطفى البابي الحليى واو لأده)، (٣/٣٧٣).

<sup>(</sup>۲) رشید رضا، مرجع سابق، (۲/ ۳۹۱ و ۳۹۲).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الأية: ٢٥١.

قال تعالى: ﴿وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾(١).

تتحدث الآية عن المـــُلك العظيم، وحجم الجيش الذي وهبه الله تعالى لسليمان عليه السلام فها هو يخرج يوماً مع جيشه العسكري الكبير، في موكب ملكي عظيم، وكــان جيشه مكونا من ثلاث فرق: (فرقة الجن، وفرقة الإنس، وفرقة الطير).

ومعنى حشر: جمع، والحشر: الجمع، ومنه قوله تعالى: ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا﴾ (٢)(٣).

وقد أطال المفسرون في ذكر مقدار هذا الحشر، وبالغوا في تعداد هذا الجيش وحجمه وذكروا روايات شبيهة بالخيال وليس عندنا خبر صحيح في ذلك.

قال الشوكاني<sup>(3)</sup>: «وقد أطال المفسرون في ذكر مقدار جنده، وبالغ كـــثير منــهم مبالغة تستبعدها العقول، ولا تصح من جهة النقل، ولو صحت لكان في القدرة الربانية ما هو أعظم من ذلك وأكثر»<sup>(٥)</sup>.

إن معرفة حجم هذه القوات لا يفيدنا في شيء ويكفينا الوصف القرآبي لها.

ويعطينا الحافظ ابن كثير (١) وصفا لترتيب الفرق ويقول إن الإنس كانت تلي سليمان وإن الجن بعد الإنس في المترلة، والطير مترلتها فوق رأسه، فإن كان حراً أظلته منه بأجنحتها (٢).

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الأية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١١٢/١٣).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني (١١٧٦ - ١٢٥٠ هـ = ١٧٦٠ - ١٨٣٤ م): فقيه مجتهد من كبار علما اليمن، من أهل صنعاء. ولد بمجرة شوكان (من بلاد خولان، باليمن) ونشأ بصنعاء. وولي قضاءها سنة ١٢٦٩ ومات حاكما بها. وكان يرى تحريم التقليد. له ١١٤ مؤلفا، منها (نيل الاوطار من أسرار منتقى الاخبار – ط) ثمانية بحلدات، و (البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن المسلع حل بحلان، و ولاحث المضية، في الكلام على حديث حب الدنيار ألى تلخية حل تحديث ولاحك المحلي المختبة وليه الكلام على حديث من المعربة على حرف المحدان و ولاها الاحكية المحتوجة على والمعتبات على المضوعة على والمعتبات على المختب على حرف المحدان والمعتبات المحتبات المحتبات على المختبات على المحتبات على المحتبات على المحتبات المحتبات المحتبات والمحتبات وا

ولا فو لمذاسل سليمل بحيثه هذا؟ هل كان ذهباً لل معوكة؟ أمها؟ أم أنه سينعض قولته فعسب؟ أملس آحر؟ لا لمري .. والقرآن سكت عن هذا. ولا تلك علي دلل صحيح على ملك فالله أعلم بالسب التقيقي والأسلم أن فير مع الآليات.

#### جيش سليمان منظم ومرتب:

ورغم احتلاف أجناس هذا الجيش، وتعدد فرقه، وكثافة أعداده، إلا أنه كان جيشًا منظماً مرتباً، ليس للفوضى فيه أي مكان، وليس للتسيب فيه موضع ولا عنوان، فهو حشد عسكري منظم، يطلق عليه (اصطلاح الجنود) إشارة إلى الحشد والتنظيم (٣).

هذا التنظيم والترتيب، نفهمه من قوله تعالى: ﴿فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾.

وقد أورد أبو جعفر الطبري ثلاثة أقوال عن السلف في معنى «يوزعون» وهي (يحبس أولهم على آخرهم حتى يجتمعوا، يساقون...، يتقدمون...)<sup>(3)</sup>.

والذي يسعفنا في الفهم، معرفة المعني اللغوي.

يقال: وزعته عن كذا: كففته عنه. قال: ﴿وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْالِسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾ أي إشارة إلى ألهم على كثرهم وتفاوهم لم يكونو مهملين ومبعدين كما يكون الجيش الكثير المتأذي بمعرفتهم، بل كانوا مسوسين ومقموعين (٢).

من كتبه (البداية والنهاية - ط) ١٤ بجلدا في التاريخ على نسق الكامل لابن الأثير انتهى فيه إلى حوداث سنة ٧٦٧ (٣) و (شرح صحيح البخاري) لم يكمله، و (طبقات الفقهاء الشافعيين - خ) في شستريني (٣٣٩٠) كتب في حياته سنة ٧٤٩ و (تفسير القرآن الكريم - ط) عشرة أجزاء (٤) و (الاجتهاد في طلب الجهاد - خ) و ((جامع المسانيد - خ) في ثمانية بجلدات، و (احتصار علوم الحديث) رسالة في المصطلح شرحها أحمد محمد شاكر، بكتاب (الباعث الحثيث إلى معرفة علوم الحديث - ط) و (احتصار السيرة النبوية) طبع باسم (الفصول في اختصار سيرة الرسول) و (رسالة في الجهاد - ط) و (التكميل في معرفة الثقات والضعفاء والمجاهيل) خمس بحلدات في رجال الحديث. (انظر: الزركلي، الأعلام، ٣١٠/١).

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، (۳/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٣)سيد قطب، في ظلال القرآن، ط٢، (بيروت: دار الشروق، ١٣٩٩ه-١٩٧٩م)، (٥/ ٢٦٣٦).

<sup>(</sup>٤) الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٤١ – ١٤٢).

<sup>(</sup>٥) سورة النمل، الأية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٥٩٤.

#### إن الواعف المنتحو الكل واللك فالراحج أن معن وزعون يحب أوضم على آحرهم

وهذا ما رجحه الطبري قال: «وذلك لأن الوازع في كلام العرب: هو الكاف. يقال: وزع فلان فلاناً عن الظلم: إذا كفه عنه.» (١).

يحبس أولهم ليلحق آخرهم، فيكونوا مجتمعين، لا يتخلف منهم أحد، وذلك للكثرة العظيمة، ويجوز أن يكون ذلك لترتيب الصفوف(٢).

إن اجتماع مثل هذا العدد من الجنود في جيش عرموم لجب، مظانة الإنفلات والفوضى ولكن جيش سليمان –عليه السلام – لم يكن فيه مكان للفوضى، وجنوده لم يكونوا مهملين ولا منسيين، كان جيشه مرتباً منظماً، منسقاً منضبطاً، وكان قادة فرق من جيشه يوزعون الجنود، ويرتبونهم وينظمونهم ويكفونهم عن الخروج، ويمنعونهم عن الموضى، وكانوا يفعلون ذلك بالجنود عن طريق حبس أولهم على آخرهم، فيسير آخر جندي بسير أول جندي ويراعي الأول حركة الأخير، وبذلك تتناسق الحركات، وتسنظم الخطوات، ويسير جميع الجنود خطوات مرتبة منسقة وكأنهم كلهم رجل واحد (٢).

#### وهذا يلناعلى حوسليمان وحن إلق لملكه وقزيع للهام حق لا يكون تمة تصير.

وفي الآية دليل على اتخاذ الإمام والحكام وزعة، يكفون الناس، ويمنعونهم من تطاول بعضهم على بعض، إذ لا يمكن ذلك بأنفسهم (٤).

# وهذا أمر حوت عليم الخبر والملك وهو أمر تضيه قولمد الإدرة السليمة الناحة. المشهد الثاني: سليمان يتفقد فرق الجيش:

تابع الجيش الكثيف مسيره في نظام دقيق، وانضباط وثيق، ولما كان سليمان -عليه السلام- يتصف بالحزم والقوة، وحسن الإدارة، بدأ يتفقد قواته، ليرى إن كان هناك خللا أو تقصيرا، ويبدو أنه تفقد جميع فرق الجيش، الجن والإنس، فوجد الأمر على ما يرام،

<sup>(</sup>١) الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٤٢) مختصراً.

ر۲) الألوسي، شهاب الدين محمود، روح المعاني في تفسير القران العظيم والسبع المثاني، (بيروت: دار إحياء التراث)، (۱۹/ ۱۷٤).

<sup>(</sup>٣) الخالدي، صلاح، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل وأحداث، ط٣، (دمشق: دار القلم، ١٤٣٢ه-٢٠١١)، (٣/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١١٣/١٣).

والوضع يسير بإنسجام ووفق نظام، ولما وصل إلى فرقة الطير اكتشف أن في الأمر خللاً: إنه غياب أحد الجنود.

قال تعالى: ﴿وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ \* لَأُعَذَّبَنهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَأَذْبَحَنهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِي بسُلْطَانٍ مُّبِين﴾ (١).

وقد اختلف السلف في سبب تفقد سليمان الهدهد:

قال عبد الله بن سلام: كان سبب تفقد الهدهد وسؤاله عنه ليستخبره عن بعد الماء في الوادي الذي نزل به مسيره، وقال: وهب بن منبه (٢): كان تفقده إياه وسؤاله عنه: لإخلاله بالنوبة التي كان ينوبها (٣).

يقول الإمام القرطبي (٤) عن هذا التفقد: «ذلك بحسب ما تقتضيه العناية بأمور الملكك والتهَمّم بكل جزء منها» (٥).

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ١٩ - ٢٠.

<sup>(</sup>٢) هو وهب بن منبه الابْنَاوِي الصنعاني الذماري، أبو عبد الله (٣٤ - ١١٤ هـ = ٢٥٤ - ٧٣٢ م): مؤرخ، كثير الأحبار عن الكتب القديمة، عالم بأساطير الأولين ولا سيما الإسرائيليات. يعد في التابعين. أصله من أبناء الفرس الذين بعث بمم كسرى إلى اليمن. وأمه من حمير. ولد ومات بصنعاء وولاه عمر بن عبد العزيز قضاءها. وكان يقول: سمعت اثنين وتسعين كتابا كلها أنزلت من السماء، اثنان وسبعون منها في الكنائس، وعشرون في أيدي الناس لا يعلمها إلا قليل، ووجدت في كلها أن من أضاف إلى نفسه شيئا من المشيئة فقد كفر.

ومن كلامه، وينسب إلى غيره: إذا دخلت الهدية من الباب خرج الحق من الكوة ! واتهم بالقدر، ورجع عنه. ويقال: ألف فيه " كتابا " ثم ندم عليه. وحبس في كبره وامتحن. قال صالح بن طريف: لما قدم يوسف بن عمر العراق، بكيت، وقلت: هذ الذي ضرب وهب بن منه حتى قتله.

وفي "طبقات الخواص " أنه صحب ابن عباس ولازمه ثلاث عشرة سنة. من كتبه " ذكر الملوك المتوجة مــن حمــير وأخبـــارهم وقصصهم وقبورهم وأشعارهم " رآه ابن خلكان في مجلد واحد، وقال: هو من الكتب المفيدة. وله "قصص الأنبيـــاء - خ " و " قصص الأخيار " ذكرهما صاحب كشف الظنون.وقال الحافظ في التقريب: ثقة من الثالثة.(انظر: الزركلي، الأعــــلام، ١٢٥٨-

<sup>(</sup>٣) الطبري، مرجع سابق، ١٩٤/١٩.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي الأندلسي، أبو عبد الله، القرطي: من كبار المفسرين. صالح متعبد. من أهل قرطبة. رحل إلى الشرق واستقر بمنية ابن خصيب (في شمالي أسيوط، بمصر) وتوفي فيها. من كتبه " الجامع لأحكام القـرآن "عشرون جزءا، يعرف بتفسير القرطبي، و " قمع الحرص بالزهد والقناعة " و " الاسنى في شرح أسماء الله الحسنى " و " التذكار في أفضل الأذكار " و " التذكرة بأحوال الموتى وأحوال الآخرة " مجلدان. في دار الكتب، طبع " مختصره " للشعراني. و " التقريب لكتاب التمهيد " في مجلدين ضخمين، في خزانة القرويين بفاس (الرقم ٨٠ /١١٧) وكان ورعا متعبدا، طارحا للتكلف، يمشي بثوب واحد وعلى رأسه طاقية. ( الأعلام للزركلي، ٣٢٧٥).

<sup>(</sup>٥) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٣/ ١١٩).

ونفهم من الآيات أن الهدهد الذي فقده سليمان لم يكن أي هدهد، بل هو هدهـــد خاص معين، له نوبة وعمل خاص يؤديه.

والتفقد: تطلب ما غاب عنك وتعرف أحواله(١).

ومن هذا التفقد ندرك سمة من سمات شخصية سليمان القائد: سمة اليقظة والدقة والخرم فهو لم يغفل عن غيبة جندي في هذا الحشد الضخم من الجن والإنس والطير، الذي يجمع أوله على آخره كي لا يتفرق وينتكث (٢).

وفي هذه الآية: «دليل على تفقد الإمام أحوال رعيته، والمحافظة عليهم، فانظر إلى الهدهد مع صغره كيف لم يخف على سليمان حاله (٣).

قال ابن العربي: ويرحم الله عمر فإنه كان على سيرته قال: لو أن سـخلة بشـاطئ الفرات أخذها الذئب ليسأل عنها عمر (٤)، فما ظنك بملك تذهب على يديه البلـدان، وتضيع الرعية ويضيع الرعيان (٥).

ولما لم يشاهد سليمان طائر الهدهد بين الطيور قال:

«ما لي لا أرى الهدهد» هل هو موجود فأخطاه بصري؟

«أم كان من الغائبين». أم هنا: المنقطعة. فسليمان -عليه السلام- نظر إلى مكان الهدهد فلم يبصره، فقال: «مالي لا أرى» على معنى أنه لا يراه وهو حاضر لساتر ستره أو غير ذلك، ثم لاح له أنه غائب، فأضرب عن ذلك وأخذ يقول: أهو غائب؟ كأنه يسأل عن صحة ما لاح له (٢).

<sup>(</sup>١) الشوكاني، مرجع سابق، (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>۲) سید قطب، مرجع سابق، (٥/ ۲٦١٨).

<sup>(</sup>٣) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١١٩/١١).

<sup>(</sup>٤) البيقهي، أبو بكر أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، تحقيق: محمد السعيد بسيوي زغلول، ط١، (بــيروت: دار الكتــب العلميــة، ٢٠ ١٥)، ٦/ ٣٦.

ان العين أو بكر محمدن عبدالله أحكام القرآن تحقق محمد عبد القادر عطاطا، (يروت: در الكتب العامية) (٤٧٩/٢).

<sup>(</sup>٦) الزمخشري، مرجع سابق، (٣/ ٣٤٦).

ولما تبين لسليمان أن الهدهد غائب، وغيابه بلا إذن، كان لابد من الحزم، والشدة حتى لا تسود الفوضى أوساط الجيش، ويحصل التسيب، وتكون سابقة سيئة لبقية الجيش فقال سليمان متوعداً متهدداً: ﴿ لَأُعَدِّبَنهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَأَذْبَحَنهُ ﴾.

وقد ذكروا في هذا المقام أنواعاً من العذاب الذي توعد به الهدهد هي اجتهادات من المفسرين، على حسب حال الهدهد، وما يليق به من عقوبة، ولا دليل على تعيين أي منها والأجود كما يقول أبو حيان: أن يجعل كل من الأقوال من باب التمثيل<sup>(۱)</sup>.

وليس هذا التعذيب المتوعد به أو الذبح جبروتاً من سليمان يُذَم، بل هو من القسوة المطلوبة، ذلك أن: «معاقبة المخالف أمر ضروري، لأن أي مخالفة لا تقابل بالجزاء المناسب لابد أن تنشر مخالفات أخرى متعددة أعظم منها»(٢).

# 

إن استدراك سليمان هذا: «يدل على أن من لوازم الحزم والضبط والعدل، إعطاء الفرصة للمتهم ليبين حجته، والدفاع عن نفسه، وعدم معاجلته بالعقوبة، فلا يعاقب المتهم إلا بعد ثبوت إدانته، أما إذا قدم حجة وعذرا فلا بد أن يقبل منه»(٣).

#### المشهد الثالث: الهدهد يدلي بحجته:

و لم يمر وقت طويل على تفقد سليمان الطير، وتهديده الهدهد، حتى عاد الهدهد ومعه نبأ عظيم!!! يعود ومعه المفاجأة التي ستغير مسار الأحداث:

﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإِ يَقِينِ \* إِنِّسِي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْء وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ \* وَجَلَتُهَا وَقَوْمَهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن السَّبيل فَهُمْ

<sup>(</sup>۱) أبو حيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط، تحقيق: أحمد عبد الموجود وعلي محمد عوض، ط۱، (بيروت: دار الكتـب العلميـة، ٢٢ ١٥-١٠١م)، (٧/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) شعراوي، محمد متولي، تفسير الشعراوي، ( القاهرة: مطابع أخبار اليوم)، (١٠٧٦٦/١٧).

<sup>(</sup>٣) الخالدي، مرجع سابق، (٣/ ٥٢٧).

لَا يَهْتَدُونَ \* أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ \* اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (').

﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾: المكوث في اللغة: التوقف والانتظار (٢) فهو يحمل معنى ملازمة المكان، والبقاء فيه مدة ما.

و (غیر): منصوب على أنه صفة لمصدر محذوف وتقدیره: فمکث مکثا غـــیر بعیـــد، وقیل: منصوب على أنه صفة لظرف محذوف. وتقدیره: فمکث وقتاً غیر بعید<sup>(۳)</sup>.

والضمير في مكث: يحتمل أن يكون لسليمان، ويحتمل أن يكون للهدهد، والأولى حمله على الهدهد، لأن الكلام السابق عنه، والكلام التالي له.

فالهدهد أقام زماناً غير بعيد، وغاب غيبة قصيرة ثم حضر.

وما إن عاد الهدهد حتى بادر سليمان بمفاجأة لم تخطر لسليمان على بال!!! بادر سليمان قائلاً: ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإِ بِنَبَا يَقِينِ ﴾.

والإحاطة: العلم بالشيء من جميع جهاته، وفي هذه المكافحة: التنبيه على أن أضعف الخلق قد يؤتي ما لا يصل إليه أقواهم، لتتحاقر إلى العلماء علومهم، ويردوا العلم في كل شيء إلى الله(٤).

ومن يقول هذا الكلام؟ إنه الهدهد الجندي الضعيف في جيش كثيف، وهو مع ذلك مقصر مستحق للعقاب!!!

#### ولن يقول هذا الكلام؟ يقوله لسليمان التي أبي ما لم يوت مثله أطه لا قبله ولا جده!!!

«وأي ملك لا يستمع، وأحد رعاياه يقول له: «أحطت بما لم تحط به»؟ فإذا ضمن إصغاء الملك بعد هذه المفاجأة أخذ في تفصيل النبأ اليقين الذي جاء به»(٥).

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ٢١ - ٢٦.

<sup>(</sup>٢) مدكور وآخرون، المعجم الوسيط، تحقيق: مجمع اللغة العربية، (دار الدعوة )، (٢/ ٩١٦).

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز، أمير، التفسير الشامل للقرآن الكريم، ط١، (القاهرة: دار السلام ١٤٢٠-٢٠٠م)، (٥/ ٢٠٠٢).

<sup>(</sup>٤) البقاعي، مرجع سابق، (٥/ ١٤).

<sup>(</sup>٥) سيد قطب، مرجع سابق، (٥/ ٢٦٣٨).

وقد استطاع الهدهد بهذه المفاجأة أن يستجلب انتباه سليمان، ويشد خاطره، ويعمل تفكيره، ذلك أن: «معرفة أحوال الممالك والأمم، من أهم ما يعني به ملوك الصلح، ليكونوا على استعداد بما يفاجئهم من تلقائها، ولتكون من دواعي الإزدياد من العمل النافع للمملكة، بالإقتداء النافع من أحوال غيرها، والانقباض عما في أحوال المملكة من الخلل بمشاهدة أثار مثله في غيرها» (١).

وحتى يفصح الهدهد عن مفاجأته قال: ﴿وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ ﴾. وسبأ هم: «حمير، وهم ملوك من اليمن»(٢).

وهي «أرض باليمن، مدينتها مأرب، بينها وبين صنعاء مسيرة ثلاثة أيام، وسميت هذه الأرض بهذا الاسم كأنها كانت منازل ولد سبأ بن يشحب بن يعرب بن قحطان» $^{(7)}$ .

وقد أخبر المصطفى صلى الله عليه وسلم أن سبأ رجل ولد عشرة من العرب، تيامن منهم ستة، وتشاءم منهم أربعة<sup>(٤)</sup>.

ومعنى تيامن: قصد جهة اليمن، وتشاءم: قصد جهة الشام (٥٠).

وبين كلمتي (سبأ) و(نبأ) حناس مضارعة(٢)، وهو أحد المحسنات البديعية، فهو:

«تعبير جميل لفظاً دقيق معنى: ألا تراه لو قال: (وجئتك من سبأ بخبر) لاختل اللفظ والمعنى معاً!!! لأن الخبر يراد به مطلق الخبر، أما النبأ: فلا يقال إلا للخبر العجيب الهام الملفت للنظر»(٧).

ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، (۳/ ۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) الحموي، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله، معجم البلدان، (بيروت: دار الفكر)، (٣/ ١٨١) مختصراً.

<sup>(</sup>٤) سنن أبو داود، كتاب الحروف والقراءات، ص ٧٩٣، رقم الحديث (٣٩٨٨). وسنن الترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة سبأ، ص ٩٥٥، رقم الحديث: (٣٢٢٢) وقال عنه الترمذي: حسن غريب.

<sup>(°)</sup> ابن الأثير، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، جامع الأصول من أحاديث الرسول، ط١، (بيروت: دار الفكر، ١٤١٧هـــــ ١٩٩٧م)، (٢/ ١١٩).

<sup>(</sup>٦) الجناس المضارع هو نوع من أنواع الجناس ومعناه أن تجمع بين طرفي جناس لا اختلاف بينهما إلا في حرف واحـــد متحـــد في المخرج أو متقارب مع نظيره في الطرف الآخر.(المطعني، عبد العظيم، البلاغة ٢، (حـــدة: دار الأنـــدلس الخضـــراء، ١٤٢٥-٥- ٢٠٠٥)، ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٧) شعراوي، مرجع سابق، (١٧/ ١٠٧٦٩).

# لقدوف النبأ بالقن فوخر عجي محق لاشهة فيه. إن خرصاق حيلاً يتعلق البيانية وغير من على التحين والخرب وهكذا ينغى أن تكون الأحبار و قلتها.

ثم بدأ الهدهد بتقديم تقريره بعد أن قدم عذره، واستحوذ على إهتمام سليمان، وحذب نظره إليه، فقال: «إين وجدت امرأة تملكهم». إذن فنظام الحكم في (سبأ) كان نظامًا ملكيا، وهذا ليس غريباً على أنظمة الحكم في العالم القديم، فقد كان أكثرها ملكيا. لكن الغريب في الأمر أن الملك في تلك البلاد امرأة وليس رجلاً ذكراً!!! وقد ذكر معظم المفسرين أن اسمها (بلقيس). وهناك اضطراب كبير بين المؤرخين والمفسرين في ترتيبها مع ملوك سبأ وتعيين اسمها، واسم أبيها وأصولها.

قال صاحب التحرير: «والموثوق به أنها كانت معاصرة سليمان، في أوائل القرن السابع عشر قبل الهجرة، وكانت امرأة عاقلة، ويقال: هي التي بنت سد مأرب، وكانت حاضرة ملكها مأرب، مدينة عظيمة باليمن بينها وبين صنعاء مسيرة ثلاثة مراحل» (١٠).

وقد بالغت الإسرائيليات في نسج الأساطير حولها حتى ذكرت في بعضها أن أحد أبويها كان جنياً، وأن مؤخر قدميها مثل حافر الدابة!!! وذكروا في عدد من تملكهم أرقاما خيالية لا يستسيغها العقل!!!(٢).

وهي - بلا شك- إسرائيليات مرفوضة، والأولى أن نسير مع آيات القرآن كما هي ولذلك فإني سأسير في قصتها على أنها (ملكة سبأ) وحسب، ولن أذكر اسمها إلا إذا كان نصاً منقولاً عن أحد العلماء.

نكمل تقرير الهدهد عن مملكة سبأ:

﴿ وَأُوتِيَتُ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴿ «أَي: يؤتاه الملك في عاجل الدنيا مما يكون عندهم من العتاد والآلة » (٣).

ولها عرش عظيم العرش: سرير الملك، ومكان حلوسه.

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، (۳/ ۳۶۱).

<sup>(</sup>٣) الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٤٨).

وقد بالغت الإسرائيليات كثيرًا في أوصاف هذا العرش، ومقاساته، والجواهر التي حلي ها، مما لا نخوض فيه، وحسبنا وصف القرآن له بالعظم، وقد جاءت الكلمتان (عرش عظيم) نكرتين منونتين: للدلالة على التفحيم والتعظيم.

وقد جمع هذا القول من الهدهد «أصول الجغرافية السياسية من صفة المكان والأديان وطبيعة الدولة وثروتها»(١).

وبعد أن أتم الهدهد عرض حال الملكة انتقل للحديث عن ديانة القوم وعبادهم: ﴿ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾.

فالقوم كانوا يعبدون الشمس، فهم وثنيون غير موحدين!!!

ويبدو من عرض الهدهد لديانة القوم حكمته وعقله، فهو يهتم للدين الحق، ويكره الدين الباطل، ولا غرابة!!! فهو عارف لربه، مسبح بحمده، مؤمن به، لذلك امتعض من عبادةم للشمس وتأثر، وعقب على ذلك قائلاً: ﴿وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾.

لقد حسن لهم الشيطان أعمالهم، وحبب إليهم كفرهم، وصدهم بذلك عن طريق الحق واتبعوا طرق الغواية والضلال، فكانت النتيجة ألهم لا يهتدون.

«أنها موعظة بليغة، من واعظ متمكن، يفهم عن الله، ويعلم منهجه، ويدعو إليه، بل ويعز عليه ويحز في نفسه أن ينصرف العباد عن الله المنعم»(٢).

﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾.

قال البيضاوي<sup>(۱)</sup>: وصف له تعالى بما يوجب اختصاصه باستحقاق السجود من التفرد بالكمال والقدرة والعلم، حثا على سجوده، وردا على من يسجد لغيره<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>۲) شعراوي، مرجع سابق، (۱۷/ ۱۰۷۷۳).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن عمر بن محمد بن علي الشيرازي، أبو سعيد، أو أبو الخير، ناصر الدين البيضاوي(٠٠٠ - ٦٨٥ هــــ = ٠٠٠ - ١٢٨٦ م): قاض، مفسر، علامة. ولد في المدينة البيضاء (بفارس -قرب شيراز) وولي قضاء شيراز مدة. وصرف عـن القضاء، فرحل إلى تبريز فتوفي فيها. من تصانيفه " أنوار التتزيل وأسرار التأويل - ط " يعرف بتفسير البيضاوي، و " طوالع الأنوار - ط " في التوحيد، و " منهاج الوصول إلى علم الأصول - ط " و " لب اللباب في علم الإعراب - خ " و " نظام التواريخ - خ " كتبه

وفي حرف ألا: قراءتان: الأولى: بالتخفيف وهي قراءة الكسائي (ألا)؛ وقرأ الباقون: بالتشديد (ألا)(٢)!!

والحجة لمن شدد: «أنه جعله حرفاً ناصبا للفعل، ولا: للنفي. ومعناه: (وزين لهم الشيطان ألا يسجدوا لله). والحجة لمن خفف: أنه جعله تنبيها واستفتاحا للكلام، وتلخيصه: ألا يا هؤلاء اسجدوا»(٣).

وقراءة التشديد لا إشكال في معناها، إذ تقديرها: وزين لهم الشيطان أعمالهم لئلا يسجدوا. أو لأجل أن لا يسجدوا. أما قراءة التخفيف: فهي كما يلي:

«ألا: حرف تنبيه واستفتاح، وما بعدها حرف نداء. واسجدوا: فعل أمر. وكان حق الخط على هذه القراءة أن تكون هكذا: (ألا اسجدوا)، ولكن الصحابة اسقطوا (الألف) عن (يا) و (همزة الوصل) من (اسجدوا)، ووصلوا الياء بسين، (اسجدوا)، فصارت صورة الخط (ألا يسجدوا)، والمنادى محذوف وتقديره: ألا يا هؤلاء اسجدوا<sup>(3)</sup>.

والخبء: «المخبوء في السماوات والأرض من غيث في السماء ونبات في الأرض، ونحو ذلك» (٥).

وقد اختار الهدهد هذه الصفة لله على نحو ما يفهم ويعقل، وعلى حسب حاله من طول منقاره الذي يستخدمه في التفتيش في الأرض عما يقتات عليه ويأكل!!!

ثم انتقل الهدهد للحديث عن وحدانية الله في حياة الناس.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾، فالله تعالى يعلم ما نخفي وما نعلن، وما نسر وما نجهر، قال سبحانه: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴾ (٦).

باللغة الفارسية، ورسالة في موضوعات العلوم وتعاريفها - خ " و " الغاية القصوى في دراية الفتوي - خ " في فقه الشافعية. ( انظر: الزركلي، الأعلام، ٤١٠/٤).

<sup>(</sup>١) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) ابن مجاهد التميمي، أبو بكر أحمد بن موسى البغدادي، السبعة في القراءات، تحقيق: شوقي ضيف، ط٢، (القاهرة: دار المعارف،

<sup>(</sup>٣) ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، تحقيق: عبد العالم سالم مكرم، ط٤، (بيروت: دار اشروق، ٤١٠)، (٢٧- ٢٧١).

<sup>(</sup>٤) الشوكاني، مرجع سابق، (٤/ ١٦١)، وانظر: الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ٤٩).

<sup>(</sup>٥) الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الأية: ١٩.

وبعد ذلك انتقل إلى تعظيم الله تعالى فذكر: «أنه الإله الواحد الذي لا شريك له، ولا معبود بحق سواه، وهو رب العرش العظيم الذي ليس في المخلوقات أعظم منه، فكل عرش مهما عظم فهو دونه -ومنه عرش بلقيس- فكان الواحب إفراده بالعبادة»(١).

وفي قصة هذا الهدهد أكبر درس للدعاة إلى الله تعالى بأن يكونوا إيجابيين في الدعوة مبادرين إلى عمل الخيرات.

يقول الدكتور عبد الله يوسف الحسن: «وفي قصة الهدهد يبرز مفهوم الإيجابية واضحاً إذ كيف سار الهدهد بمفرده دون تكليف مسبق، أو تنفيذ لأمر صادر، وجلب خيراً للقيادة المؤمنة، أدى إلى دخول أمة كاملة في الإسلام؟؟؟

فالداعية أولى من الهدهد بالعمل الإيجابي، والسعي وراء المصالح، والبحث عن الخير، فما من أفضلية خاصة لهذا الطائر الاعتيادي إذا تجاوزنا الإسرائيليات أو المبالغات الي لا تسندها النصوص (٢).

#### المشهد الرابع: سليمان يرسل الهدهد في مهمة دعوية إلى ملكة سبأ

أتم الهدهد عرض ما شاهده، وقدم عذره في تغيبه عن نوبته، ويبدو أنه نجح في استثارة اهتمام سليمان وإقناعه، وبالتالي: (نجاته من العقاب) وكان موقف سليمان هو:

﴿ قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ \* اذْهَب بِّكِتَابِي هَذَا فَٱلْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُـمَّ وَلَا عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴿ (٢).

إِ الأَجرِ اليَ طِق مسلم سليمان ملك عليه الله فهو يسمع أجر الحديث عن المحديث ولكه مع طك طل على إله الله وحلا على رجاحة على وحن شرع في وف مون شرع في المحديث و الدفاع المؤلك مُسَمَّعُ مُسَمَّتُ مَ مُكت مَن المحكني و ون شرع في الإول و المحدة المحدة

<sup>(</sup>۱) الزحيلي، وهبة، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ط۱، (بيروت: دار الفكر المعاصر، ۱۹۹۱م)، (۱۹/ ۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) الحسن، عبد الله يوسف، الإيجابية في حياة الداعية، ط١، (دبي: دار المنطلق ١٤١٣هــ - ١٩٩٢م)، ص ٧- ٨ مختصراً.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الأية: ٢٧ - ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ابن العربي، مرجع سابق، (٣/ ٤٨٤).

وحكمة سليمان في التعامل مع هذا الخبر تدل على الموضوعية والمنهجية التي يجب أن ينظر الإنسان بها إلى الأخبار الجديدة التي يسمعها، فالمسارعة بقبولها سذاجة، والمسارعة بتكذيبها جهل وعناد، فلابد للإنسان أن يتمهل وأن يتثبت ويتبين من تلك الأخبار التي يفحصها ويتأكد منها(۱).

وكانت وسيلة سليمان للتأكد: أن يرسل كتاباً إلى هذه الملكة!!! وخير من يحمل الكتاب: من أتى بالأمر العجاب، أنه الهدهد الذي أتى بالأخبار، وخبر الطريق، وعرف مداخل المملكة ومخارجها، وعلم مسارها ومجاهلها، فقال للهدهد: - ﴿اذْهَب بِّكِتَابِي هَذَا فَأَلْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾.

والإلقاء: طرح شيء حيث تلقاه: أي تراه، ثم صار في التعارف اسماً لكل طرح (٢).

وهو هنا مستعمل إما في حقيقته إن كان شأن الهدهد أن يصل إلى المكان فيرمي الكتاب من منقاره، وإما في مجازه إن كان يدخل المكان المرسل إليه فيتناول أصحابه الرسالة من رجله التي تربط فيها الرسالة ".

ويتوارى في مكان يسمعهم ولا يرونه. «أمره بذلك لكون التنحي بعد دفع الكتاب أن يبتعد عنهم ويتوارى في مكان يسمعهم ولا يرونه. «أمره بذلك لكون التنحي بعد دفع الكتاب من أحسن الآداب التي يتأدب بها رسل الملوك والمراد: التنحي إلى مكان يسمع فيه حديثهم حتى يخبر سليمان بما سمع»(٤).

<sup>(</sup>١) الخالدي، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، مرجع سابق، (٣/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، (٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) الشوكاني، مرجع سابق، (٤/ ١٧٠).

قال الشيخ زكريا الأنصاري<sup>(۱)</sup>: إذا قلت إذا تولى عنهم كيف يعلم جوابهم؟ قلت: معناه: ثم تول عنهم يسيراً، حيث لا يرونك فانظر ماذا يرجعون<sup>(۲)</sup>.

وقد اشتملت سفارة الهدهد على أربع مهمات (الذهاب، الإلقاء، التولي، ثم النظر والتأمل). وهنا يسدل الستار على هذا المشهد، وينتهي ذكر الهدهد، ولا نعد نسمع عنه شيئًا في آيات القرآن.

المشهد الخامس: الملكة تجمع مجلس شوراها ليقرروا ماذا يصنعون:

المثل الله الحدي - أمر سليمان القائد - فعمل الكتاب وطلافي مهمة خطيرة حي وصل الخدي مهمة خطيرة حي وصل الحقي سبأ، ومها إلى قبر الملكة و فل الأو المر بدقة الله الكلف و البادلة عنه الملكة و فل المركة ال

ولا نخوض في هذا المقام في الإسرائيليات التي فصلت كيفية الإلقاء، ونبقى مع آيات القرآن فقط.

رأت الملكة الكتاب فأخذته، وفتحته لتعلم ما فيه، فإذا به كتاب موجه من سليمان - عليه السلام- يدعوها -وقومها- إلى نبذ عبادة الشمس، والدخول في الإسلام.

وملكة سبأ امرأة حصيفة عاقلة، علمت أن الأمر جد خطير، فلم تشأ أن تنفرد في الخاذ القرار، بل دعت إلى عقد اجتماع طارئ لمحلس شورى المملكة، فحضروا وانعقد المحلس وهم لا يعرفون سبب هذا الاجتماع ﴿ وَقَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ \* قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُوَّةٍ وَأُولُو بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالْأَمْرُ إِلَيْكِ فَانظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ \* قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَ فَانظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ \* قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعِرِيَّةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بَعَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ \* وَإِنِّي مُوسِلَةً إِلَى الْعَلَى اللَّهُ وَلَا قَرْيَةً وَكَذَلِكَ يَوْقِونَ \* وَإِنِي مُوسِلَةً إِلَيْهُمْ بَعْدِيَةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلَقِ وَى اللَّهُ إِلَى إِنْ عَلَيْهِمْ بَعِيْهِ الْسَلَقُونَ الْعَلَوْلَ الْعَالَالِي الْعَلَى الْعَالَالَةَ عَلَيْهِ الْعَلَيْدِ وَالْعَلَمُ الْعَلَى الْعَلَوْلَ الْعَلَقَالَةَ عَلَامُ اللَّهُ الْعَلَقَ الْعَلَالَةُ الْعَلَقُونَ الْعَلَى الْعَلَقَ الْعَلَى الْعَلَيْةِ وَلَا لَوْ الْعَلَيْدِ الْعَلَمْ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْدِ الْعَلَيْهِ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَيْدِ وَلَا لَمُ الْعَلَى الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقُونَ الْعَلَقَ الْعَلَقُولُ الْعَلَمْ الْعُلَقِ الْعِلَى الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَمْ الْعَلَقَالَةَ الْعَلَقَ الْعَلَى الْعَلَقَالَةَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَقَ الْعَلَمُ الْعَلَقُولُولُولُولُولُول

وللا عم علية القوم و للرافهم والمستساون مهم سو الملك الأروبهم علا العون

<sup>(</sup>١) هو: شيخ الإسلام الحافظ، زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري القاهري، الشافعي، شرح عدة كتب. فألف ما لا يحصى كثره، وله الباع الطويل في كل فن منه، توفي سنة ٩٢٥هـ. (انظر: ابن العماد الحنبلي. شذرات الذهب ٨/ ١٧٤).

<sup>(</sup>۲) زكريا الأنصاري، أبو يجيى، فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن، تحقيق: محمــــد علــــي الصــــابوي، ط١، (دار الصـــابوي، ٢٠٥ هــــ ١٩٨٥م)، ص (٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الأية: ٣٢-٣٥.

# قل اللغب: «للأجملة يجتمعون على رئي فيملون العون رو الموصطرا، و الفوس بماءً وللألم يقال: الان مل عالم العون. على معظم عدمن رآه كأنه ملاً عينه من رؤيته المراك.

وقولها: (ألقي) جاء بصيغة المجهول، وهذا يدل على ألها لا تعلم من ألقى الكتاب ولا كيف ألقاه؟؟؟ قال صاحب الظلال ( $^{(7)}$ : «فهي تخبرهم أنه ألقي إليها كتاب، ومن هذا نرجح ألها لم تعلم من ألقى إليها الكتاب، ولا كيف ألقاه، ولو كانت تعرف أن الهدهد هو الذي جاء به –كما تقول التفاسير – لأعلنت هذه العجيبة التي لا تقع كل يوم» ( $^{(7)}$ ).

وقد وصف كتاب سليمان بالكرم (كتاب كريم).

لابد أن الملكة سمعت عن سليمان، وعظمة ملكه، وعلو شأنه، فوصفت كتابه بالكرم وقد يكون الكتاب خُط على ورق فاخر وبخط جميل. قال صاحب التحرير: «ووصف الكتاب بالكريم، ينصرف إلى نفاسته في جنسه بأن كان نفيس الصحيفة، نفيس التخطيط، هيج الشكل، مستوفيا كل ما جرت عادة أمثالهم بالتأنق فيه، ومن ذلك أن يكون مختوماً

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص (٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) هو سيد قطب بن إبراهيم (١٣٢٤ - ١٣٨٧ هـ = ١٩٠٦ - ١٩٩٠) عمكر إسلامي مصري، من مواليد قرية (موشا) في أسيوط. تخرج بكلية دار العلوم (بالقاهرة) سنة ١٣٥٣ هـ (١٩٣٤ م) وعمل في جريدة الاهرام. وكتب في مجلي (الرسالة) و (الثقافة) وعين مدرسا للعربية، فموظفا في ديوان وزارة المعارف. ثم (مراقبا فنيا) للوزراة. وأوفد في بعثة لدراسة (برامج التعليم) في أميركا (١٩٤٨ - ١٥) ولما عاد انتقد البرامج المصرية وكان يراها من وضع الانجليز، وطالب ببرامج تتمشى والفكرة الإسلامية. وبين على هذا استقالته (١٩٥٣) في العام الثاني للثورة. وانضم إلى الإنحوان المسلمين، فترأس قسم نشر الدعوة و تولى تحريد حريد تحم (١٩٥٣ - ٥٤) وسجن معهم، فعكف على تأليف الكتب ونشرهاوهو في سجنه، إلى أن صدر الأمر بإعدامه، فأعدم. قال خالد محيي الدين (أحد أقطاب الثورة المصرية) فيما كتب عنه: كان سيد قطب قبل الثورة من أكثر المفكرين الإسلاميين وضوحا، ومن العجيب أنه انقلب – بعد قيام الثورة – ناقما متمردا على كل ما يحدث حوله، لا يراه إلا جاهلية مظلمة. وكتب كثيرة مطبوعة متداولة، منها (النقد الأدي، أصوله ومناهجه) و (العدالة الاجتماعية في الإسلام) و (التصوير الفين في القرآن) و (معالم في الطريق). ولما وصل خبر استشهاده إلى الغرب أقيمت على روحه صلاة (المستقبل هذا الدين) و (في ظلال القرآن) و (معالم في الطريق). ولما كانت النكسة (أو النكبة) عام١٩٦٧ م، قال علال الفاسي: الغائب وأصدر أبو بكر القادري عددا حاصا به من مجلة (الإيمان) ولما كانت النكسة (أو النكبة) عام١٩٦ م، قال علال الفاسي: ما كان الله لينصر حربا يقودها قاتل سيد قطب. وكتب إبراهيم بن عبد الرحمن البليهي (من طلاب كلية الشريعة في الرياض) بملدا سماه (سيد قطب وتراثه الأدي والفكري - ط). (الزركلي، الأعلام، ٣/ ١٤ - ٤٠).

<sup>(</sup>٣) سيد قطب، مرجع سابق، (٥/ ٢٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ١٢٥٨).

فتح الكتاب فإذا فيه: «إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم ألا تعلو علي وأتوبى مسلمين».

قال البيضاوي: «وهذا كلام في غاية الوجازة، مع كمال الدلالة على المقصود، لاشتماله على البسملة الدالة على ذات الصانع تعالى وصفاته صريحاً أو التزاما، والنهي عن الترفع الذي هو أم الرذائل، والأمر بالإسلام الجامع لأمهات الفضائل»(١).

والكتاب أشبه ما يكون ببرقية موجزة في غاية الإيجاز!!! والكتاب مبدوء بالبسملة، وهذا يدل على أن البسملة كانت معروفة على عهد سليمان النبي. ولا غرابة في ذلك. فالإيمان عند جميع الأنبياء واحد، والذي يختلف هو الشريعة فقط.

﴿ أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾. العلو: الاستكبار. قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَىا فِي الْأَرْضِ ﴾ (٢) أي: استكبر. و(ألا) مكونة من: أن. التفسيرية. ولا الناهية.

والمعنى: «لا تتكبروا كما يفعله حبابرة الملوك» $^{(7)}$ .

أتوني مسلمين: هي دعوة لهم للدخول في الإسلام -دين الأنبياء جميعاً-.

والإسلام: هنا: قد يراد منه المعنى اللغوي بمعنى: الانقياد والخضوع، وقد يراد منه الدخول في دين الله الذي جاء به سليمان عليه السلام.

ملكة سبأ تستشير الملاً من قومها: ﴿قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي ﴿ ( أَ).

الفتوى: «الجواب في الحادثة. اشتقت على طريق الاستعارة من الفتى في السن، والمراد بالفتوى هنا: الإشارة عليها بما عندهم فيما حدث لها من الرأي والتدبير»(٥).

فهمت الملكة من الكتاب أن الأمر حد خطير، فطلبت من أشراف قومها إسداء النصح، وتقديم المشورة، وفي مسلكها هذا دليل على صحة المشاورة، إما استعانة بالآراء وإما مدارة للأولياء<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٤.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني، مرجع سابق، (٤/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) الزمخشري، مرجع سابق، (٣/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٦) ابن العربي، مرجع سابق، (٣/ ٤٨٦).

إن مشاورة الحاكم الأهل الملى و القدمن قومه من أوجب و اجبانه و من أفضل الوسسالي في المخطل الآل المحلك المحل القولات، ومشاركة النال في عقولهم و قلق في المحمن المشورة من المثير فتماء الحق العملة، وقلى: الاعتمام بالشورة بحالت وقلى: في مناكمة ألمك فالمشرف وقلى: إن الشورة تقوم إلى جال الرأي ().

﴿ مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴿ (١): أي: لا أصدر أي حكم، ولا أتخــذ أي قرار، إلا بعد وضعكم في الصورة الكاملة، وسماع آرائكم، والإستفادة مــن مشــورتكم واقتراحاتكم.

وهذا دليل حزمها، ورجاحة عقلها، إذ تعبأ بالمشورة لتخلص إلى الرأي السديد <sup>(٣)</sup>. وكان رد الملأ من قومها –بعد أن طلبت رأيهم:

﴿ قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُوَّةٍ وَأُولُو بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالْأَمْرُ إِلَيْكِ فَانظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴿ ( أَ).

ردوا بألهم: أصحاب قوة وشجاعة وبأس، كثير أعدادهم، قوية أجسادهم، شديدة بأسهم، قال الزمخشري: «أرادوا بالقوة الأجساد وقوة الآلات والعدد. وبالبأس: النجدة والبلاء في الحرب» $^{(\circ)}$ .

ورغم اعتدادهم بقوتهم، واختيالهم ببأسهم، إلا ألهم ردوا الأمر إليها، وفوضوها بإتخاذ القرار، وأعلموها ألهم لأمرها خاضعون، وبرأيها ملتزمون.

وكأن الملكة فهمت من حواب الملأ ميلهم إلى القتال، وهي غير راغبة به، فأرادت أن تثبط عزائمهم وتفت في عضدهم، ويظهر أنها كانت تميل إلى مسالمة سليمان وموادعته، لذا قالت: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَحَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَلَاكِكَ لِذَا قَالَتَ: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَحَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَلَاكِكَ لَذَا قَالَتَ: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَحَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَلَاكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (٢).

حذرهم أن من عادة الملوك المتجبرين إذا دخلوا قرية عنوة خربوها، واستباحوا الحرمات وسفكوا الدماء، واستولوا على الأموال، واستذلوا أهلها بالقتل والسبي والأسر

<sup>(</sup>١) البيهقي، إبراهيم بن محمد، المحاسن والمساوئ، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٠هـــ ١٩٩٩م)، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز، مرجع سابق، (٥/ ٢٧٥٣).

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الأية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) الزمخشري، مرجع سابق، (٣/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، الأية: ٣٤.

وغير ذلك من أنواع الإهانة والإذلال، وأشاعوا فيها الفساد، وأباحوا دماءها، وانتهكوا حرماها، وحطموا القوة المدافعة عنها، وعلى رأسها رؤساؤها، وجعلوهم أذلة لأنهم عنصر المقاومة، وهذا رأيهم الذي يفعلونه (١).

وجملة: ﴿ وَكَذَلَكَ يَفْعَلُونَ ﴾: يحتمل أن تكون من كلام الملكة كأنه تذييل وتأكيد على كلامها السابق بحق الملوك بحكم تجارب التاريخ، ويحتمل أن تكون من كلام الله تعالى تصديقاً لقولها عن الملوك.

والملوك نوعان: صالحون عاملون بشرع الله، عادلون في أحكامهم وما ولوا، وفاسدون مفسدون متجبرون، يحكمون الناس بالظلم والعدوان.

وقول ملكة سبأ ينطبق على الملوك: «الذي يحكمون بشرائع الضلل والجاهلية، والشرائع القائمة على الظلم والشر والباطل، والتي تسول للساسة والأمراء والملوك والطغاة أن يفعلوا الآثام والمنكرات والمعاصي، أولئك هم ملوك الضلال والباطل، الذين يشاقون الله ورسله، ويسعون في الأرض فساداً، ويسوسون الناس بغير ما أنزل الله، بل يسوسونم بالكفر وأنظمة الجاهلية ويقودونهم بالبطش والتنكيل»(٢).

ثم أفصحت الملكة عن خطتها:

﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم هَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ ﴿ (٣).

والهدية: فعلية من أهدى. فالهدية: ما يعطي بقصد التقرب والتحبب(٤).

وهذا من رجاحة عقلها وفطنتها، فقد علمت أن للهدية تأثيراً بالغاً في النفوس.

والهدية تلين القلب، وتعلن الود، وقد تفلح في دفع القتال، وهي تحربة؟ فإن قبلها سليمان هو إذن أمر الدنيا، ووسائل الدنيا إذن تحدي، وإن لم يقبلها فهو إذن أمر العقيدة الذي V يصرفه عنه مال وV عرض من أعراض هذه الأرض (٥).

<sup>(</sup>۱) سید قطب، مرجع سابق، (٥/ ٢٦٤٠).

<sup>(</sup>٢) عبد العزيز، مرجع سابق، (٥/ ٢٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٥) سيد قطب، مرجع سابق، (٥/ ٢٦٤٠).

وفي قولها: ﴿فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ﴾، دلالة على أنها لم تثق بالقبول، وجوزت الرد، وأرادت بذلك أن ينكشف لها غرض سليمان (١)، ويبدو أن الملأ وافقوها على رأيها، واستحسنوا خطتها. وإلى هنا يسدل الستار على هذا المشهد ليبدأ المشهد الذي يليه.

#### المشهد السادس: وصول الهدية إلى سليمان ورده عليها

أعدت الملكة هديتها، وأرسلت بها مع وفد رفيع -كعادة الملوك- والقرآن الكريم سكت عن هذه الهدية ما هي؟ وما حجمها؟ وما نوعها؟ وبالغت الإسرائيليات في وصفها مبالغة كبيرة لا يصدقها عقل، وهي أقرب إلى الأساطير منها إلى الحقيقة!!!

قال ابن عطية ( $^{(7)}$  عن هذه الهدية: «أكثر بعض الناس في تفصيلها، فرأيت اختصار ذلك لعدم صحته» ( $^{(7)}$ .

وقال الألوسي<sup>(٤)</sup> في التعليق على ما ورد بشأن هذه الهدية: «وكل ذلك أحبار لا يدري صحتها ولا كذبه» ولعل في بعضها ما يميل القلب إلى القول بكذبه» (١).

<sup>(</sup>۱) الفخر الرازي، محمد بن عمر بن الحسين، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب من القرآن الكريم، ط۲، (بيروت: دار إحياء التــراث، ۱۷ ۱۵-۹۹۷م)، (۸/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الحقين غلب بن عبد الرحمن بن علية لمحلي من محلب قيس الغوظلي أو محد (٤٨١ -١٤٥٢ -١٠٨٨ -١١٤٨ من مضر قليم ألله المحلم والمديث المشعر. ولي قداء الرية، وكان يكتب و الغزولة في حير ول المشعر، وفي قداء الرية، وكان يكتب و المعروفية الرجل المحدوع في مخر محالت، و (د نامج حرفي خوالة الرجل المحدوع المحدوق في تاليخ وفائه سنة ١٥٠١ كو ٢٥٥ ( الركلي الأملام ٢٨٧٢).

<sup>(</sup>٣) ابن عطية، مرجع سابق، (٤/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) هو محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، شهاب الدين، أبو الثناء (١٢١٧ - ١٢٧٠ هـ = ١٨٠٢ - ١٥٠٨ م): مفسر، محدث، أديب، من المجددين، من أهل بغداد، مولده ووفاته فيها. كان سلفي الاعتقاد، مجتهدا. تقلد الإفتاء ببلده سنة ١٢٤٨ هـ وعزل، فانقطع للعلم. ثم سافر (سنة ١٢٦٦ هـ إلى الموصل، فالاستانة، ومر بماردين وسيواس، فغاب ٢١ شهرا وأكرمه السلطان عبد المجيد. وعاد إلى بغداد يدون رحلاته ويكمل ما كان قد بدأ به من مصنفاته، فاستمر إلى أن توفى. من كتبه (روح المعايي - ط) في التفسير، تسع بحلدات كبيرة، و (نشوة الشمول في السفر إلى اسلامبول - ط) رحلته إلى الاستانة، و (نشوة المدام في العود إلى دار السلام - خ) و (غرائب الاغتراب - ط) ضمنه تراجم الذين لقيهم، وأبحاثا ومناظرات، و (دقائق التفسير - خ) و (الخريدة الغيبية - ط) شرح به قصيدة لعبد الباقي الموصلي، و (كشف الطرة عن الغرة - ط) شرح به درة الغواص للحريري، و (مقامات - ط) في التصوف والأخلاق، عارض بما مقامات الزمخشري، و (الأجوبة العراقية عن الأسئلة الإيرانية - ط) و (حاشية على شرح القطر - ط) في النحو، و (الرسالة اللاهورية - ط). ونسبة الأسرة الألوسية إلى جزيرة (آلوس) في وسط نحر الفرات، على خمس مراحل من بغداد.

فر إليها حد هذه الأسرة من وحه هولاكو التترى عندما دهم بغداد، فنسب إليها. ولصاحب الترجمة شعر لا بـــأس بـــه وإبـــداع في الإنشاء. وقد ألفت في ترجمته رسائل مفصلة.(الأعلام ٥٩/٢ ووفيات الأعيان ١٤٥/٨ وفيه رواية اخرى في وفاته ســـنة ٥١٦ وقديب ابن عساكر ٤٥/٤ ووفاته فيه سنة ٥١٦ ه.).

كل ما نستجيز قوله هنا: أنها هدية ثمينة تليق بالملوك، فملكة سبأ تريد استرضاء سليمان حتى يكف بأسه عن قومها.

ويبدو أن الهدهد الذي أمره سليمان بحمل كتابه، والتنحي جانبا لمعرفة موقفهم، طار من ساعته مسرعاً حتى وصل سليمان، وأحبره بخطة الملكة، وما انعقد عليه رأي القوم.

ووصل الوفد الرفيع الذي يحمل الهدية إلى سليمان، فكان موقف سليمان ما قصه علينا القرآن: ﴿فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِي بِمَالٍ فَمَا آتَانِيَ اللَّهُ خَيْرٌ مِّمَّا آتَاكُمْ بَلْ أَنتُم بَحْدَيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ \* ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَهُم بَجُنُودٍ لَّا قِبَلَ لَهُم بَحَا وَلَنْخُرِجَنَهُم مِّنْهَا أَذِلَّـةً وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴿ آَنَ فَرَاكُونَ ﴾ (١).

والذي جاء سليمان: هو الركب الذي يحمل الهدية، أو المفوض الذي أرسلته الملكة.

علم سليمان غرض الملكة، واكتشف دهاءها، وعرف دواءها، فرفض قبول الهدية واستنكر فعلتهم في محاولة رشوته بالمال، وشراء ذمته بالهدايا، وقال للوفد مستنكراً: ﴿أَتُمِدُّونَنِي بِمَالِ ﴾ أترشوني بمال؟؟ والاستفهام هنا: استنكاري!!!

إن سليمان رجل عقيدة ومبدأ، ومحال أن يراهن على عقيدته بالمال!!

«فما آتاين الله خير مما آتاكم» لا حاجة لي إلى مالكم، فقد آتايي الله من النعم الكثيرة، والأموال الوفيرة خير مما عندكم، مما أستغنى به عن هديتكم وأموالكم.

ثم أطلق سليمان تهديده القوي الصاعق، وإنذاره الأخير ، وحمل رسالة مع وفد الهدية. ﴿ ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَهُم بَجُنُودٍ لَّا قِبَلَ لَهُم هِمَا وَلَنْخُرِجَنَهُم مِّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْمُ صَاغِرُونَ﴾.

والخطاب: إما للوفد الذي حمل الهدية، أو للمفوض عن هذا الوفد والناطق باسمه، أمره برد الهدية إلى من أرسلها.

وتدخل الأمور الآن في طور المواجهة، بعد استنفاد كافة الوسائل السلمية.

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق، (١٩/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الأية: ٣٦ – ٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٦٨).

﴿ فَلَنَأْتِيَنَهُم بَجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُم بِهَا ﴾ يحتمل أنه أراد غزو بلدها بنفسه، فتكون الباء للمصاحبة، ويحتمل أنه أراد إرسال جنود لغزوها فتكون الباء للتعدية (١).

وما كان سليمان ليرسل جيشه في مهمة خطيرة مثل هذه دون أن يكون معهم، لــذا فإني أرجح كون الباء للمصاحبة. ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿فَلَنَأْتِيَنَهُمُ

ومعنى: ﴿ لَّا قِبَلَ لَهُم بَمَا ﴾ أي: لا طاقة ولا قدرة لهم بما.

﴿ وَلَنُحْرِ جَنهُم مِّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ الصغار لغة: الذلة. والصاغر: الراضي بالمرّلة الدنّية (٢).

فهو تهديد واضح، ووعيد حاسم، بأن سليمان سيغزو بلادهم بجيش لا طاقة لهم على دفعه ومواجهته، وسيخرجهم من أرض العز مهانين أذلاء.

ويسكت القرآن عما حصل للوفد:

لكن سياق الآيات يفهم منه أن الوفد عاد بالهدية إلى الملكة، وأخبروها بردة فعل سليمان، وتحديده الأخير لهم، وعزمه على مقاتلتهم، وإخراجهم من ديارهم أذلاء إن لم يأتوه مذعنين منقادين طائعين.

فعوف الملكة ومعها قومها -أنسليمان عليه الملام -لمين ملكاً متجراه ولاحاكماً دنوياه ولكته في من ربهه و أنوكوا أنه لا حظر من اللخول في طاعته و الحضوع لأمرد

قل ان كير: «فلمارحت إيهارسلها بحديثها، وبما قل سليمان سمت و طلعت هي وقومها و قومها و قله منابعة في الإملام ٣٠٠.

#### المشهد السابع: سليمان يحضر عوش الملكة

علم سليمان بقدوم الملكة إليه، ومسيرها نحوه، وقد يكون عرف ذلك من الهدهد أو من غيره من جند سليمان، فمن عادة الملوك الأقوياء بث العيون لترقب حركة العدو وترصد أخباره، وتنقلها إلى القيادة وقد تكون الملكة أرسلت إلى سليمان أنها قادمة إليه.

ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، (٣١٥).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير: مرجع سابق، (٣/ ٣٦٤).

إن سليمان أراد من إحضاره العرش أن يكون ذلك دليلاً على نبوته وليريها عظمــة قدرة الله، وقوة سلطانه -سبحانه وتعالى- وليختبر رجاحة عقلها عند مواجهة الصدمات.

قل الضاوي: «أَلد بَلك أَن يِها بَغِي ما صملله على به مِن الحالب الدالة على عظم القرق ويخبّر عملها بأن ينكر عبنها فيظر أتوفه أم تنكره» ".

وعلى ما يبدو أن سليمان -ورغم كونه نبياً مقرباً، وملكا قوياً- كان لــ مجلـس استشاري يضم الإنس والجن، يساعدونه في أمور الحكم، ويشيرون عليه بالخير، فجمعهم وقال: ﴿قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِيني بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ.

فسليمان يريد ذلك العرش قبل أن تصل الملكة ووفدها مسلمين، أي: مذعنين منقادين، خاضعين.

وجاء الخ الحُول المُول المُولِ الْمُولِيَّ مِن اللَّهِيِّ أَنَا النِيثَ بِهِ قَلَى لَن تَوْمَ مِن مَثَلَكُ وَلِيِّي عَلَيْهِ فَلَى أَن تَوْمَ سليمان من مقامه!!! عَلَيْهِ فَتُوتُ فِي اللهِ المُورِ فِي سلمات، قل أَن يَوْمِ سليمان من مقامه!!!

وقد روي أنه عليه السلام كان جالساً للقضاء، وقالوا: إنه كان يعقد مجلسه هذا إلى انتصاف النهار (٣).

وقوله: ﴿مِن مَّقَامِكَ ﴾ دليل على أنه كان لسليمان عادة معلومة في مجلسه.

والغرية في كلام العرب هو الخنيث الماكر الثالم الناف الحيصرع أقرانه ويغرهم

سورة النمل، الأية: ٣٨- ٤١.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٦٢).

يقال للشديد إذا كان معه خبث ودهاء: عَفْر وعَفْريه، وعفريت، وعفاريه (١).

وقال الراغب: «العفريت من الجن: هو الصارم الخبيث، ويستفاد ذلك للإنسان استعارة الشيطان له، وأصله من العفر أي: التراب. وعافره: صارعه فألقاه في العَفْر»(٢).

وأكد طك لغويت أنه قوي على إضاره الوش وحمله أين على ما فيه من حواهو وحور.

«إن ذلك العفريت قوي أمين، لأنه مؤمن، جندي في جيش سليمان، ومن الملأ المقربين عنده، وهو ثمرة من ثمار تربية سليمان -عليه السلام - الإيمان لأتباعه»(٣).

العرض الثاني: تقدم به أحد الجالسين، وكان عرضا مغريا غاية في الدهشة:

﴿ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴿.

الطرف في اللغة: تحريك الجفن، وعبر به عن النظر إذ كان تحريك الجفن لازمــه النظر (٤).

وهو عرض في غاية الدهشة!!! إنه يريد إحضار العرش خلال ثوان من الدقيقــة!!! وكأنه يقول لسليمان: امدد بصرك، وانظر إلى شيء بعيد، فسيكون العرش عندك قبل أن يرجع إليك نظرك!!!

﴿ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ ﴾.

لما عاين سليمان ومن عنده عرش الملكة ورآه ثابتاً قائماً بين يديه، لم يملك إلا أن يرجع بالفضل والنعمة إلى الله، فقال: ﴿هَذَا مِن فَضْل رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُو أَمْ أَكْفُوكِ.

إن هذه النعمة لم تفتن سليمان، ولم تجعله من المستكبرين المتجبرين، ولم تظهر عليه بها أمراض الزعامات، ونقائص المستبدين، بل إزداد بها شكراً وحمدا وثناء على الله تعالى.

المشهد الثامن: قدوم الملكة واختبارها وإعلالها إسلامها

<sup>(</sup>١) النحاس، أبو جعفر، معاني القرآن، تحقيق: يجيى مراد، (القاهرة: دار الحديث)، (٥/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٣٧٩ باحتصار.

<sup>(</sup>٣) الخالدي، القصص القرآني، مرجع سابق، (٣/ ٥٥١).

<sup>(</sup>٤) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٣٣٩.

اقترب وفد الملكة من الوصول إلى سليمان، فأراد سليمان أن يختبر ذكاء الملكة، ويمتحن فطنتها، ويبلو رباطة حأشها عندما تصدمها المفاحآت الشديدة، فأعد لها إمتحانين واختبارين:

#### ١ – الإختبار الأول: تنكير العرش:

﴿ قَالَ نَكِّرُوا لَهَا عَرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ \* فَلَمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ \* وَصَدَّهَا مَا كَانَت عَبْدُ مِن دُونِ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَافِرِينَ ﴾ (١).

طلب سليمان من أعوانه تنكير عرش الملكة ﴿ نَكُرُوا لَهَا عَرْشَهَا ﴾. أي: اجعلوه متنكراً متغيراً كما يتنكر الرجل للناس لئلا يعرفوه (٢).

وتنكير العرش يكون بإجراء بعض التغييرات الشكلية عليه دون أن يؤثر على جوهره وذلك بتغيير بعض ألوانه، والزيادة فيه أو النقص منه، وقد ذكر المفسرون أوجها كثيرة في ذلك أحسبها من باب التمثيل فحسب، ولا داعي للدخول في تفصيلاتها، والبقاء في حوالنص القرآني أجذب للانتباه.

وقد بين لهم سليمان قصده من هذا التنكير وهو قوله: ﴿نَنظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ﴾.

وفيما تهتدي إليه أقوال: إلى معرفته!! وقيل: إلى الجواب الصحيح!! وقيل: إلى الإيمان بالله ورسوله (٣).

وفي هذا المقام: ينبغي أن نستبعد الإسرائيليات التي تقول: إن الجن حافوا أن يتزوجها سليمان، فيظلون في التسخير فقالوا له: إن في عقلها شيئًا، وإن رجلها كحافر الحمار، فأراد سليمان أن يختبر عقلها بتنكير عرشها، وعمل لها الصرح بعدها ليرى رجلها!!! وهي إسرائيليات باطلة تجعل من حاشية سليمان زمرة متآمرين، لا يصدقونه القول: ولا

سورة النمل، الأية: ١١ – ٤٣.

<sup>(</sup>۲) الزمخشري، مرجع سابق، (۳/ ۳۵۹).

<sup>(</sup>٣) انظر: البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦٩).

يمحضونه النصح، وتخرجنا من أجواء مملكة إيمانية يسودها العدل، إلى مملكة دنيوية تحاك في قصورها المؤامرات.

وصلت الملكة ومعها وفدها إلى بيت المقدس حيث سليمان، وقد أهمل القرآن ذكر ما حصل من حفاوة الاستقبال التي تليق بالملوك، وطوي هذه الصفحة ليتحدث لنا عن بقية الامتحان.

## ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ ﴾.

القائل: إما سليمان أو أحد حاشيته بأمر منه.

والكلمة (أهكذا): مكونة من همزة الاستفهام، وهاء التنبيه، وكاف التشبيه، واسم الإشارة ذا والمعنى (أمثل هذا عرشك).

وكان السؤال في قمة النباهة والفطنة، فلم يقولوا: أهذا عرشك؟ ولو كان السؤال أهذا عرشك؟ لكان فيه نوع من التلقين والإيحاء بالجواب. وإشارة خفية إلى أنهم أحضروا عرشها في غيبتها، وسوف يكون حوابها: نعم هو عرشي (١).

﴿ قَالَتُ كَأَنَّهُ هُوَ ﴾ إنها إجابة عاقلة ذكية: قال ابن كثير: «كان فيها ثبات وعقل، ولها لب ودهاء وحزم، فلم تقدم على أنه هو لبعد مسافته عنها، ولا أنه غيره لما رأت من آثاره وصفاته -وإن غُير وبُدّل ونُكّر فقالت: ﴿ كَأَنَّهُ هُوَ ﴾ أي: يشبهه ويقاربه، وهذا غاية في الذكاء والحزم» (٢).

وأمام هذا السؤال ثلاثة احتمالات للجواب:

الأول: أن تقول: هذا عرشي. وهذا لا يتفق وتنكير العرش، كما أنه لا يتفق وقواعد التعامل الرسمي، لأنها بذلك تتهم رجال سليمان بسرقة العرش!!

الثاني: أن تقول: إنه ليس عرشي. وهذه إجابة لا تدل على الفطنة.

<sup>(</sup>١) الخالدي: القصص القرآني عرض حقائق وتحليل أحداث، مرجع سابق، (٣/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، (۳/ ۳۲۲).

الثالث: فلم يبق أمامها إلا أن تقول: (كأنه هو): «لقد كان حوابها، (كأنه هـو) في غاية الكياسة والحصافة، فلا هي اعترفت أنه هو؟ ولا هي نفت أنه هو؟ واحتفظت في حوابها بخط الرجعة، وأبقت الباب مفتوحا لكل الاحتمالات»(١).

﴿ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴾ اختلفوا في قائله. قيل: هو من قول الملكة أي: أوتينا العلم بصحة نبوة سليمان من قبل هذه الآية في العرش، وكنا منقادين لأمره.

قيل: وأوتينا العلم بإسلامها ومجيئها طائعة من قبل مجيئها. وقيل: هو من كلام قــوم سليمان (٢).

والراجح -كما هو الظاهر- أنه من كلام سليمان. والله أعلم (٦).

﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَّعْبُدُ مِن دُونِ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَافِرِينَ ﴾.

هذا من كلام الله تعالى، وفيه بيان للسبب الذي كان يمنعها من إظهار الإسلام.

قال الزجاج: أي صدها عن الإيمان العادة التي كانت عليها، لأنها نشأت ولم تعرف إلا قومًا يعبدون الشمس فصدها العادة، وبيَّن عادها بقوله: ﴿إِنَّهَا كَانَتُ مِن قَوْمٍ كَافِرِينَ ﴾.

قال: ويجوز أنها كانت من قوم كافرين فيكون المعنى: صدها كونها من قوم كافرين (٤).

وهذا أقوى الأقوال في الآية -وإن كانت هناك أقوال أخرى ضعيفة- وهذا يدل على أن للبيئة التي يعيش فيها الإنسان، وللعادات التي يألفها تأثير على فكره واعتقاده وسلوكه.

#### ٢-الإختبار الثانى: دخول الصرح:

بعد أن وصل سليمان إلى مراده، وتحقق هدفه من الإختبار الأول، ووجد أنه أمام امرأة عاقلة فطينة، بدأ إختبار ثانٍ للملكة كان قد خطط له جيداً، وأعده بإتقان وإحكام:

<sup>(</sup>١) الخالدي، مواقف الأنبياء تحليل و توجيه، ط١، (دمشق: دار القلم، ٤٢٤ ٥- ٢٠٠٣م)، ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٣٨/١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: أبو حيان، مرجع سابق، (٧/ ٧٨).

<sup>(</sup>٤) الزجاج، أبو إسحاق إبرهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه، ط١، (القاهرة: دار الحديث،١٤١٤٥-١٩٩٧م)، (٤/ ١٢٢).

﴿ قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَسِعَ سُلْيَمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ ﴾ (١).

ما كادت الملكة تخرج من تأثير المفاجأة الأولى، وتعبر الإختبار الأول حتى وقعت في مفاجأة أخرى، ومرت بإختبار حديد لا يقل صعوبة عن الأول إن لم نقل إنه أصعب: ﴿قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ﴾. والصرح: هو القصر وكل بناء عال. وجمعه صروح (٢).

وأوضح الإمام الراغب سبب تسمية القصر بالصرح فقال: «الصرح بيت عال مزوق، سمى بذلك اعتبارا بكونه صرحاً من الشوائب: أي خالصاً»(").

ما إن وصلت الملكة باب القصر حتى شدها المنظر، وسلب لبها، ألها ليست أمام قصر عادي، إلها أمام قصر من زجاج!!!

﴿ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسَبَتُهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَاريرَ ﴿.

اللجة: من اللجاج. وهو: «التمادي والعناد في تعاطي الفعل المزجور عنه. ومنه لجـة الصوت تردده. ولجة البحر: تردد أمواجه. ولجة الليل: تردد ظلامه»( $^{(3)}$ ).

والممرد: المملس المصقول.

جاء في المعجم الوسيط: «مرد الشيء: لينه وصقله، و(البناء): سواه وملسه وطوله فهو ممرد» (٥). والقوارير: جمع قارورة، وهي «وعاء من الزجاج تحفظ فيه السوائل» (٦).

كانت المفاجأة ألها أمام قصر من البلور والزجاج المصقول، أقيمت أرضيته فوق الماء فبدأ للناظر وكأنه لجة بحر من تردد أمواجه!!!

فلما طلب منها دخول القصر، ورأت هذا المنظر، لبس عليها الأمر، وحسبت ألها ستحوض في المياه، لذا شمرت ثيابها، وكشفت عن ساقيها!!!

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الرازي، محمَّد بن أبي بكر، مختار الصحاح، ط١، ( القاهرة: دار الحديث، ١٤٢١ه-٢٠٠٠م)، ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٤) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، (٥٠٢) باختصار.

<sup>(</sup>٥) مدكور وآخرون، مرجع سابق، (٢/ ٨٩٦).

<sup>(</sup>٦) مدكور وآخرون، مرجع سابق، (٢/ ٧٥٢).

عند ذلك: كشف لها سليمان السر، بعد أن تم له مراده، وتحققت غاياته، وأظهر عظمة سلطانه، وقوة ملكه: ﴿قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِيرَ ﴾. عند ذلك سقط في يد الملكة وكانت المفاجأة من قوة التأثير بحيث أذهبت وساوس صدرها، وإنتزعت جهالات رأسها، وملأت بالإيمان والإذعان قلبها، فنطقت قائلة: ﴿رَبِّ إِنِّهِ طَلَمْتُ نَفْسِي ﴾ اعتراف بالذنب، وطرح للوزر، وشعور بالندم.

وهذا درجة أولى في الاعتقاد؛ ثم صعدت إلى الدرجة التي فوقها وهي درجة التخطي بالإيمان الحق. فقالت: ﴿وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾(١).

وقد اختلف العلماء في أمرها بعد إسلامها؟ هل تزوجها سليمان؟ أم زوجها من غيره؟ وهل أقامت عنده؟ أم عادت إلى اليمن؟؟ .. الخ. كل تلك الأمور سكت عنها القرآن فلم يأت لها بأي ذكر. وليس عندنا فيها من المعصوم صلى الله عليه وسلم أي خبر. لذا فالأولى والأسلم عدم الخوض فيها.

وبهذا المشهد وبهذا الكلام نختتم مشاهد هذا المبحث الممتع الجميل الذي حوي درراً من العبر، وجواهر من العظات والدروس للملوك في كيفية الحفاظ على ملكهم وفي كيفية القيادة العسكرية التي من خلالها يحافظ على الملك وفي بيان أن الهدف الأساسي والوظيفة الأولى للملك هي تعبيد العباد لرب العباد.

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، مرجع سابق، (٩/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر، مرجع سابق، (۳/ ۳۲۷).

### المبحث الثالث: المُلك والاغترار به

إن الطباع البشرية نزاعة إلى الشر أكثر من نزوعها إلى الخير، فلو كانت مفطورة على الشر؛ لفسدت الأرض ومن عليها، ولو كانت مفطورة على الخير، لانتفت الحاجة للأنبياء عليهم السلام لذلك كانت النفس نزاعة، وهذا التراع يغويها ويبعدها عن طريق الحق والعدل، والهداية.

والله تبارك وتعالى الملك الحق يستخلف بعض خلقه ويمكنهم من الملك في الأرض يمتن به عليهم قال تعالى: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَرْ عُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴿(١) ولما كانت الطباع البشرية نزاعة إلى الشر أكثر من نزوعها إلى الخير فهناك من الملوك من يغتر بملكه ويطغى ويتجبر ولقد قص القرآن لنا من قصص هؤلاء الملوك على سبيل العظة والعبرة ومن ذلك قول الحق تبارك وتعالى: ﴿أَلَمْ تَوَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْوَاهِيمَ فِي رَبِّــهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيت قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيت قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَر وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١) ، والاستفهام في قوله تعالى: ﴿أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ التعجب من هذه المحجة وغرور صاحبها وغباوته مع الإنكار وقوله: ﴿ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ ﴾ معناه: أن الذي حمله على هذه المحاجة هو إيتاء الله تعالى المــــُلك له، فكان منشأ إسرافه في غروره وسبب كبريائه وإعجابه بقدرته (٣)، وقال صاحب الكشاف: «هِأَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ همتعلق بحاج على وجهين أحدهما: حاج لأن أتاه الله المــُلك على معنى أن إيتاء الملك أبطره وأورثه الكبر فحاج لذلك؛ أو على أنــه وضــع المحاجة في ربه موضع ما وجب عليه من الشكر على أن آتاه الله الملك، فحمله ذلك على أن حاج إبراهيم وجادله في ربوبية الله فزعم أنه يفعل كما يفعل الله «واستعمال حــرف (إلى) هنا يشير إلى أمر عجيب قد حدث ومثال ذلك ما نقوله أحيانًا: ألم تر إلى زيد يفعل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) رشيد رضا، مرجع سابق، (٣/ ٣٩).

كذا فكأن ما فعله زيد أمر عجيب، وكأنه ينبه هنا إلى الالتفات إلى نهاية الأمر، لأن «إلى» تفيد الوصول إلى غاية والحق يقول هنا: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ و (إلى جاءت هنا لتدل على أنه أمر بلغ من العجب غاية بعيدة، وهو بالفعل قد بلغ من العجب غاية بعيدة»(١).

وقوله: ﴿إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي الَّذِي يُحْيى وَيُمِيتُ ﴿ حَكَاية لما قاله إبراهيم عليه السلام لما حاجه ذلك الملك في مقام التدليل على وحدانية الله تبارك وتعالى وأنه سبحانه هو المستحق للعبادة، وقول إبراهيم كما حكاه القرآن: ربي الذي يحيى ويميت يفيد القصر عن طريق تعريف المبتدأ وهو ربي والخبر هو الموصول صلته وعبر بالمضارع في قوله: يحيى ويميت لإفادة معنى التجدد والحدوث الذي يُرى ويُحس بين وقت وآخر. أي ربي هـو الذي يحيى الناس ويميتهم كما ترى ذلك مشاهدا في كثير من الأوقات، فمن الواجب عليك أن تخصه بالعبادة والخضوع وأن تقلع عما أنت فيه من كفر وطغيان وضلال، ولكن اغتراره بملكه وسلطانه جعل ذلك الطاغية يقول: أنا أحيى وأميت أي: إذا كنت تدعى أن ربك وحده الذي يحيى ويميت فأنا أعارضك في ذلك لأبي أنا أيضًا أحيى وأميت وما دام الأمر كذلك فأنا مستحق للربوبية، قالوا: يقصد بقوله هذا أنه يستطيع أن يعفو عمن حكم بقتله، ويقتل من شاء أن يقتله، ولقد كان في استطاعة إبراهيم -عليه السلام-أن يبطل قوله، بأن يبين له بأن ما يدعيه ليس من الإحياء والإماتة المقصودين بالاحتجاج، لأن ما قصده إبراهيم هو إنشاء الحياة وإنشاء الموت، ولكنه آثر ترك فتح باب الجدال والمحاورة، وآتاه بحجة هي غاية في الإقحام فقال له كما حكى القرآن: ﴿فَإِنَّ اللَّهَ يَــأْتِي بالشَّمْس مِنَ الْمَشْرِق فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ أي قال إبراهيم لخصمه المغرور بملكه: لقد زعمت أنك تملك الإحياء والإماتة كما يملك الله تعالى ذلك، ومن شأن هذا الـزعم أن يجعلك مشاركاً لله تعالى في قدرته فإن كان ذلك صحيحاً فأنت ترى وغيرك يرى أن الله تعالى يأتي بالشمس من جهة المشرق عند شروقها، فأت بما أنت من جهة المغرب في هذا الوقت فماذا كانت نتيجة هذه الحجة الدامغة التي قذفها إبراهيم في وجه خصمه؟.

<sup>(</sup>١) انظر: الشعراوي، مرجع سابق، (١/ ٢١٤).

كانت نتيجتها كما حكى القرآن فبهت الذي كفر أي: غلب وقهر، وتحير وانقطع عن حجاجه، واضطرب ولم يستطع أن يتكلم، لأنه فوجئ بما لا يملك دفعه، والبهت: الانقطاع والحيرة، والفاء في قوله فإن الله يأتي بالشمس فصيحة لألها أفصحت عن جواب لشرط مقدر؛ أي إن كنت تزعم أنك تحيي وتميت واغتررت بملكك وزعمت أن قدرتك كقدرة الله جل وعلا فإن الله تعالى يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب، وعبر عن هذا المبهوت بقوله: الذي كفر للإشعار بأن سبب حيرته واضطرابه هو كفره وعناده (۱).

وتذييل الآية بقوله: ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمُ الظّّلِمِينَ ﴾ مقرر لمضمون ما قبله أي لا يهدي الله جل وعلا الذين ظلموا أنفسهم بتعريضهم للعذاب المحلد بسبب إعراضهم عن قبول الهداية إلى مناهج الاستدلال أو إلى سبيل النجاة أو إلى طريق الجنة يوم القيامة (٢) وهذا إخبار من الله تعالى بأن الظالم لا يهديه، وظاهره العموم والمراد هداية خاصة، أو ظلمون مخصوصون، فما ذكر في الهداية الخاصة أنه لا يرشدهم في حجتهم، وقيل: لا يهديهم إلى الثواب في الآخرة ولا إلى الجنة، وقيل لا يلطف بهم ولا يلهم ولا يوفق، يهديهم إلى الثواب في الآخرة ولا إلى الجنة، وقيل لا يلطف بهم ولا يلهم ولا يوفق، وقلدر أن لا يسلم، فإنه لا يمكن أن تقع هداية من الله له قال تعالى: ﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْكِ كَلَمْ الله وَسَلَّم الله الله الله الله وسلم، فإنه لا يمكن أن تقع هداية من الله له قال تعالى: ﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْكِ كَلُمْ الله وَسَلَّم الله الله الله الله الله الإخبار ظاهرة وسمَّله اغتراره بملكه وبطره لنعمة الله تبارك وتعالى وكفره لها أنه ادعى شركة الله في الإحياء في الإماتة، أطلق على ما يفعله أنه إحياء وإماتة ولا أحد أظلم ممن يدعي ذلك، فأخير الله تعالى أن من كان بهذه الصفة من الظلم لا يهديه الله إلى إتباع الحق، ومثل هذا فأخير الله تعدم الهداية، مختوم له بالكفر، لأن مثل هذه الدعوى ليست مما يلتسبس على مدعيها، بل ذلك من باب الزندقة والفلسفة والسفسطة فمدعيها إنما هو مكابر مخالف لعقل، وقد منع الله هذا الكافر أن يدعي أنه هو الذي يأتي بالشمس من المشرق إذ مسن للعقل، وقد منع الله هذا الكافر أن يدعي أنه هو الذي يأتي بالشمس من المشرق إذ مسن

(١) طنطاوي، مرجع سابق، (١/ ٥٩٣ - ٥٩٤) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) أبو السعود، محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، (بيروت: دار إحيــــاء التـــراث العـــربي)، (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الأية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) أبو حيان، مرجع سابق، (٢/ ٣٠١) بتصرف.

كابر في ادعاء الإحياء والإماتة يكابر في ذلك ويدعيه، ولكن الله جعله مستحيراً منقطعاً إكراماً لنبيه وإظهاراً لدينه (١).

والهدف من ذكر القصة ليس تحديد اسم الملك فإذا ذهب بعض المفسرون إلى القول: إنه ملك اسمه النمرود أو غيره. فإننا نقول لهم شكراً لاجتهادكم ولكن لو شاء الله تحديد اسم الرجل لحدده لنا، والذي يهمنا هو أنه ملك اغتر بملكه وخرج على رسول الله إبراهيم عليه السلام وجادله في الله رب العالمين، فكأن منشأ إسرافه في غروره وسبب كبريائه وإعجابه بقدرته.

وقص القرآن علينا قصة أخرى على سبيل العظة والعبرة لكي يعتبر من بعدهم بما آل إليه من اغتر بملكه وهي قصة فرعون وموسى عليه السلام وقصة موسى عليه السلام أكثر قصص المرسلين ورودا في القرآن<sup>(۲)</sup> وسأقوم بسردها بإذن الله بالتفصيل في موضعها لأن فرعون كان نموذجا من غرور القوة نموذج للملك الفاسد المفسد تحدى الله ورسوله.

وإذا ما تأملنا مقدمة القصص القرآني عموماً نجد أن الخطاب في الغالب يكون موجهاً للنبي صلى الله عليه وسلم دلالة على أن هذا القصص ينساق لأجله ولأجل دعوته إما للنبيته ولتأكيد دعوته بسوق معجزة جديدة من خلال هذه القصة، وإما لردع معانديه وتخويفهم كما في قوله تعالى: ﴿نَتُلُوا عَلَيْكَ مِن تَبَا مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِ لِقَوْمُ وَقَوْمُ بِالْحَقِ لِقَوْمُ وَلَا يَعْمُونَ بِالْحَقِ لِقَوْمُ وَلَا يَعْمُ وَالسلام كان الحديث يوجه لعامة المؤمنين لترغيبهم في الإيمان بالثبات عليه والازدياد منه إذ علموا نجاة المؤمنين السابقين وانتصارهم وتحدير العصاة من استمرارهم في معصيتهم وتحذير الكافرين من الاستمرار في كفرهم فالقصص القرآنية ليست غريبةً عن الطبيعة البشرية، ولا محلقة في جو ملائكي محض، لأنفا إنما جاءت علاجا لواقع البشر وعلاج الواقع البشري لا يتم إلا بذكر جانب الضعف والخطأ على طبيعته ثم بوصف الجانب الآخر الواقعي المتسامى الذي يمثله الرسل المؤمنون، والذي تؤول اليه القصة بعد الصبر والمكابدة والجهاد والمرابطة، علاجا ينهض بالهمم، ويدفع بالنفس

<sup>(</sup>١) أبو حيان، مرجع سابق، (٢/ ٣٠١) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) جاءت قصة موسى عليه السلام في سورة البقرة ويونس وهود والإسراء ومريم وطه والمؤمنون والشعراء والنمل والقصص والعنكبوت وغافر والزخرف والدخان والذاريات والنازعات.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الأية: ٣.

للسمو ما استطاعت إلى أعلى القمم، ففي ما عرضنا في هذا المبحث من قصص قرآنية العظة والعبرة لكل ملك أو حاكم أن لا يغتر بما بين يديه من جاه وسلطان حتى لا يكون مصيره مثل سابقيه.

# الفصل الثالث: أنواع الملك في القرآن الكريم

وينقسم إلى ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الجمع بين النبوة والْملك.

المبحث الثاني: مُلك راشد.

المبحث الثالث: مُلك فاسد مفسد

## المبحث الأول: الجمع بين النبوة والمُلك

أكرم الله تعالى سليمان عليه السلام ومن قبله أباه داود عليه السلام بنعم كثيرة، واختصه بمعجزات وفيرة، وجمع له بين خيري الدنيا والآخرة، بأن أتاه المُلك مع النبوة ولا نعلم أحدًا من خلق الله جمع له بين الأمرين سوى سليمان وأبيه داود عليهما السلام.

ولذا سأقوم بإذن الله تعالى في هذا المبحث بتتبع مظاهر مُلك سليمان عليه السلام ومعجزاته كنموذج جمع الله تعالى فيه بين الملك والنبوة باعتباره نوعاً من أنواع الملك في القرآن الكريم.

ورد اسم سليمان عليه السلام ضمن مجموعة من الرسل والأنبياء السذين أوحى الله تعالى إليهم بالرسالة قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُصوئسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴿ () وقال تعالى: ﴿ وَوَهَ هَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى كُلًّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسنينَ ﴾ (١).

وسليمان: «اسم عبري معناه رجل سلام وهو ابن الملك داود الذي خلفه على عرش بين إسرائيل» (٣) قال تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكُرًا ﴾ (٥) والخطاب في الآية لسليمان عليه السلام جاء تعقيباً على ما منحه الله من نعم كثيرة، ومن تسخير الريح والجن.

وسليمان عليه السلام جمع الله له بين الملك والنبوة وآتاه ملكاً عريضا قهر به الممالك وأخضع الخصوم، ودانت له الجبابرة، وأقام مملكة كانت من أقوى الممالك في ذلك الوقت فلقد ورث سليمان عليه السلام داود عليه السلام قال تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ العقد، والإرث في اللغة: «انتقال قُنية إليك عن غيرك من غير عقد، ولا ما يجري مجرى العقد،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الأية: ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الأية: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع الكنائس في الشرق الأدنى، قاموس الكتاب المقدس، ط ٢، تحرير د. بطرس عبد الملك و د. حون الكساند وطمس و إبراهيم مطر، ص٤٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الأية: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ، الأية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، الأية: ٦٦.

وسمي بذلك المنتقل عن الميت» <sup>(۱)</sup>، ولا يسمى الشيء موروثاً إلا بعد مــوت صــاحبه، وتعلق حق الغير به.

جاء في المعجم الوسيط: «ورث فلان المال... ومنه، وعنه - يرثـه، ورثـاً ورثـه، ووراثه: صار إليه ماله بعد موته» (٢).

واختلف أهل العلم والتأويل في حقيقة الوراثة التي تتحدث عنها الآية والذي يترجح من مجموع أقوالهم –وعليه أكثرهم– أنها وراثة الملك والعلم والنبوة لا وراثة المال.

قال الطبري عن هذه الوراثة: «العلم الذي كان آتاه الله في حياته، والمــُلك الـــذي خصه به على سائر قومه، فجعله له بعد أبيه دون سائر أولاده» (٣).

وقال الإمام البغوي(٤) عنها: «نبوته وعلمه وملكه دون سائر أولاده» (٥).

وقل الألوسي: «ولي قام مقامه في النوة و الملك وصل نيا ملكاً بعد أيه دو دعليهما الملام فوراثه إياد بحر عن قيامه مقامه فيما ذكر بعد موقه . ووراثة النوة وراثة بحل ية.

قال الإمام النسفي (١) في تفسيره: «قالوا أوتي النبوة مثل أبيه فكأنه ورثها، وإلا فالنبوة لا تورث» (١).

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٩٠٧.

<sup>(</sup>٢) مدكور وآخرون، مرجع سابق، (٢/ ١٠٦٥).

<sup>(</sup>٣) الطبري، مرجع سابق، (١٩/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) هو الحسين بن مسعود بن محمد، الفراء،أو ابن الفراء، أبو محمد، ويلقب بمحيي السنة، البغوي (٣٦٦ - ٥١٠ هـ = ١٠٤٤ - الله الله الله المستحدث، مفسر نسبته إلى (بغا) من قرى خراسان، بين هراة ومرو. له (التهذيب - خ) في فقه الشافعية، و (شرح السنة - خ) في الحديث، و (لباب التأويل في معالم التتريل - ط) في التفسير، و (مصابيح السنة - ط) و (الجمع بين الصحيحين) وغير ذلك. توفي بمرو الروذ. (انظر: الزركلي، الأعلام، ٩/٢).

<sup>(°)</sup> البغوي، الحسين بن مسعود، معالم التتريل، تحقيق: خالد العك ومروان سوار، ط۲، (بيروت: دار المعرفة ۲۰۷هــ – ۱۹۸۷م)، (٤/ ۲۰).

<sup>(</sup>٦) الألوسي، مرجع سابق، (١٩/ ١٤١).

<sup>(</sup>۷) هو عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي، أبو البركات، حافظ الدين(۰۰۰ - ۷۱۰ هـــ = ۰۰۰ - ۱۳۱۰ م): فقيـــه حنفـــي، مفسر، من أهل إيذج (من كور أصبهان) ووفاته فيها. نسبته إلى " نسف " ببلاد السند، بين جيحون وسمرقند.

له مصنفات جليلة، منها " مدارك التتريل – ط " ثلاثة بجلدات، في تفسير القرآن، و " كتر الدقائق – ط " في الفقه، و " المنار – ط " في أصول الفقه و " كشف الأسرار – ط " شرح المنار، و " الوافي – خ " في الفروع، و " الكافي – خ " في شرح السوافي، و " المصفى – خ " في شرح منظومة أبي حفص النسفى، في الخلاف، و " عمدة لعقائد – خ ".( انظر: الأعلام ٤/٧٢ والدرر الكامنة ٢/٧٤).

ولا يصح أن نعممها لتشمل وراثة المال كما يقول الشيعة (٢) ولو صحت وراثة المال لما اختص بما سليمان عليه السلام دون إخوته. والأنبياء لا يورثون وراثة مال.

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا نورث، ما تركنا صدقة» (٣).

إذن كانت وراثة سليمان لداود -عليهما السلام- وراثة النبوة والملك والحكمة والعلم أما المال فلا.

وكان مُلك سليمان أقوى من مُلك أبيه وأشد وأوسع، وكان ذلك مظهر إجابة الله دعاءه لما دعا ربه قائلاً: ﴿قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنبَغِي لِأَحَدِ مِّن بَعْدِي إِنْكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ (٤).

وكان لهذا الملك العريض، والمجد الواسع المديد مظاهر ذكرها القرآن الكريم وهي:

١- علمه الله نطق الطير والحيوان وسخرها له.

٢- أسال له عين القطر.

٣- سخر له الريح تجري بأمره.

٤- سخر له الجن والشياطين يعملون بين يديه.

وقد أتكر على بعض النال طلب سليمان هذا لل ألك التي لا ينغي لأحد من بعده بسبب ما وصمطاع هذا الطلب من جب الدنيا، والرغبة في ما تقاوع ممشر كة غيره فيه

وقد أزال القرطبي هذا الاستشكال بقوله:

«يقل: كي ألامسليمان على طلب الدنيا مع ضها من الله تعلى، و بضه لها وحقارتما الديد؟ فالحواب: أن هذا محمول عد العلماء على أداء حقق الله تعلى، وسيلمة مُلكه، وترتيب

<sup>(</sup>۱) النسفي، عبدالله بن أحمد بن محمود، مدارك التتريل وحقائق التأويل، تحقيق: مروان محمـــد الشـــعار، (بــيروت: دار النفـــائس، د٠٠٥م)، (۲. ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان لعلوم القرآن، ( صيدا: مطبعة العرفان، ١٣٥٥ه)، (٣/ ٢١٤)، والطبطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط٢، (بيروت: مؤسسة الأعلمي، ١٣٩٣ه-١٩٧٣م)، ١٥/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، كتاب الفرائض، باب لا نورث ما تركنا صدقة، ص١٦٤٤، رقم (٦٧٣٠)، ومسلم في صحيحه كتاب الجهاد والسير، باب: قول النيي: "لانورث ما تركنا صدقة"، ص ٨٣٣، رقم ٤٥٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الأية: ٣٥.

منال خلص و إلله حود و الحافظة على رسومه و تخليم شعار دو طهر عبدته ولنوم طاعته و قلم قان الحكم الناف عليهم منه و تحقق الوعود أنه يعلم مالا يعلم أطسس خله حسب مصرح بلك لا تكافر المحكم قال المحكم قال المحكم قال المحكم قال المحكم من المحكم المالي المحكم المالي المحكم المالي المحكم الماليا المحكم المنالا أنه هو و الأنياء أهد خلى الله فها، و إلما المحكم المحكمة المحكمة

قل الإمام العلي ": «فن القطوع أنسليمان عليه الملام فيما قد بلك قداً و أهلات الإنسان يخب من فقل الله فيمالا يناله أحد الاسيمان عسب الكانة و النوق (٤٠).

«إنه يريد الملك الذي لا ينبغي لأحد من بعده لنشر دين الله، والدعوة إليه، وإسعاد الناس بالحياة في ظلاله، وهو يريد الملك الخاص ليكون مظهراً من مظاهر الإنعام الرباني عليه وليتخذه وسيلة لذكر الله وشكره وحسن عبادته، فالملك الخاص الذي يريده ليس له غاية مقصودة، ولكنه وسيلة لتحقيق تلك الغايات الإيمانية العظيمة» (٥).

ونحن ننظر إلى مظاهر ملك سليمان والنعم التي أفيضت عليه على أنها معجزات أيده الله بها لتكون دليلاً له عند قومه على نبوته؛ وسوف نفرد في هذا المبحث مطلبا مستقلاً لكل مظهر من مظاهر ملكه، ثم نختمها بتعقيب القرآن الكريم عليها.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الأية: (٣٠).

<sup>(</sup>٢) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٥ / ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي الجزائري، أبو زيد(٧٨٦ - ٨٧٥ هـ = ١٣٨٤ - ١٤٧٠ م): مفسر، من أعيان الجزائر، زار تونس والمشرق. من كتبه (الجواهر الحسان في تفسير القرآن - ط) أربعة بحلدات، و (الأنوار) في المعجزات النبوية، و (روضة الأنوار ونزهة الأخيار) مجموع، و (جامع الامهات في أحكام العبادات) و (الذهب الابريز في غريب القرآن العزيز) و (الإرشاد في مصالح العباد) و (رياض الصالحين). (الأعلام للزركلي، ٣٣١/٣).

<sup>(</sup>٤) الثعالي، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، تحقيق: أبومحمد الغماري ادريسي، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٦ه-١٩٩٦م)، (٣/ ٦٤).

<sup>(</sup>٥) الخالدي، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، مرجع سابق، (٣/ ٤٩٧).

# المطلب الأول: تعليمه منطق الطير والحيوان وتسخيرها له

أشار القرآن إلى هذه المظهر من مظاهر ملكه عليه السلام، في معرض تعداد سليمان عليه السلام نعم الله تعالى عليه قال تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِيه السلام نعم الله تعالى عليه قال تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمُنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ ﴿(١).

في هذه الآية يبين سليمان عليه السلام أنه كان يفهم لغة الطير، ويكلمها وتكلمه، وهو أمر عجيب!! فالوضع الطبيعي أن الإنسان لا يفقه لغة الطير ولا الحيوانات، وما نعلم أحدًا من الناس علم ذلك إلا أن يكون نبياً، ولذلك فإن السياق الطبيعي لهذه النعمة الربانية على سليمان أن تدرج ضمن المعجزات التي أيد بها.

وقد تحدثت لنا سورة النمل في قصته مع الهدهد، عن حوار طويل دار بين سليمان وهذا الطائر، انتهى ببعث الهدهد في سفارة خاصة، ومهمة دعوية لملكة سبأ.

والآية تشتمل على أمرين أعطيهما سليمان:

الأول: تعليمه منطق الطير.

والثاني: إيتاؤه من كل شيء.

فما هو منطق الطير؟ وماذا يعني؟

قال الإمام الراغب الأصفهاني: «النطق في التعارف: الأصوات المقطعة، التي يظهرها اللسان، وتعيها الأذان، ولا يكاد يقال إلا للإنسان، ولا يقال لغيره إلا على سبيل التبع نحو: الناطق والصامت؛ فيراد بالناطق: ما له صوت وبالصامت: ما ليس له صوت، ولا يقال للحيوانات ناطق إلا مقيداً وعلى طريق التشبيه... وقوله: ﴿عُلَّمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ ﴿ (٢) فإنه سمى أصوات الطير نطقاً اعتباراً بسليمان الذي يفهمه، فمن فهم من شيء معنى فذلك فإنه سمى أصوات الطير نطقاً اعتباراً بسليمان الذي يفهمه، فمن فهم من شيء معنى فذلك

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الأية: ٦٦.

الشيء بالإضافة إليه ناطق -وإن كان صامتا - وبالإضافة إلى من لا يفهم عنه صامت وإن كان ناطقا» <math>(1).

إذن سُمي صوت الطير نطقاً اعتباراً بسليمان الذي كان يفهمه، وليس نطقاً على الحقيقة.

ولعل هذا المعني هو الذي جعل القاضي البيضاوي يقول عن الآية:

«النطق والمنطق في المتعارف: كل لفظ يعبر به عما في الضمير، مفرداً كان أو مركبا... قال: ولعل سليمان عليه السلام مهما سمع صوت حيوان علم بقوته القدسية التخيل الذي صوته، والغرض الذي توخاه به» (٢).

هذا تفسير وحيه لو أن الأمر لا يتعلق بمعجزة من المعجزات، أما وإنَّا اعتبرناه من معجزات سليمان فلا حاجة إلى مثل هذه التأويلات، فنحن نؤمن بها دون سؤال عن الكيفية بعد أن أخبرنا الله أن كل شيء يسبح بحمده، وأن الطير والدواب أمم أمثالنا. قال تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمٌ أَمْثَالُكُم ﴿ (٣).

والضمير في عُلمنا وأُوتينا: يحتمل أن يكون لسليمان وأبيه، ويحتمل أن يكون فقط لسليمان، على عادة الملوك في مراعاة قواعد السياسة (٤).

وحديث سليمان عن نفسه يأتي: «تشهيرا لنعمة الله، واعترافاً بمكانها، ودعاء للناس إلى التصديق بذكر المعجزة التي هي علم منطق الطير وغير ذلك مما أوتيه من عظائم الأمور» (٥).

وهذا ليس بمستبعد؛ فالقرآن ذكر لنا أن سليمان عليه السلام فهم كلام النملة حينما أتى هو وجيشه على وادي النمل.

وأما قوله: ﴿وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ فالمراد به: كثرة النعم التي أسبغها الله عليه.

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، (٥٥٢) باختصار.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٥) الزمخشري: مرجع سابق، (٣/ ٣٤٢).

وأخبر سليمان بنعم الله عليه، فيما وهبه له من المـــُلك التام والتمكين العظيم، حــــتى إنه سُخرت له الإنس والجن والطير، وكان يعرف لغة الطير والحيوان أيضًا، وهذا شيء لم يعطه أحد من البشر فيما علمناه مما أخبر الله ورسوله (١).

وليست الآية على إطلاقها، وإنما هي عامة مخصوصة.

والأية ظاهرة العموم، والمراد الخصوص. أي: من كل شيء يصلح لنا ونتمناه، وأريد به كثرة ما أوتي، وكأنه مستغرق لجميع الأشياء (٢).

وبمثل هذا القول قال أبو جعفر النحاس (٣) قال: «أي من كل شيء يؤتاه الأنبياء والناس، وهذا على التكثير كما يقال: ما بقيتُ أحدًا حتى كلمته في أمرك» (١).

ويعقب سليمان عليه السلام على هذه النعم بقوله: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَصْلُ الْمُبِينُ ﴾ (٥).

فهو يرد النعمة والفضل إلى الله، ويذكرها تحدثاً بنعمة الله، وإظهارا لفضله، حتى يجمع الناس على الحق، ويريهم من آيات الله ليزدادوا إيماناً به، وتعظيما له، واستقامة على أمره.

ومعرفة الناس بهذا الفضل المبين على سليمان عليه السلام من دواعي قوة ملك سليمان عليه السلام.

#### \* تسخير الطير لسليمان:

ذكر القرآن الكريم تسخير الطير لسليمان في قوله تعالى: ﴿وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُــودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾ (٦).

فالطير بنص الآية كانت إحدى الفرق التي تشكل منها جيش سليمان، وكانت الطير جنوداً في هذا الجيش العظيم، ومن شأن الجندي أن يكون تابعاً لقائد يسمع له ويطيع، وينفذ أوامره وما يطلبه منه.

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ، مرجع سابق، (۳/ ۳۵۹).

<sup>(</sup>٢) أبو حيان، مرجع سابق، (١٢٢/٥).

<sup>(</sup>٣) هو: أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي، النحوي المصري أبو جعفر، توفي سنة ٣٣٨وقيل: ٣٣٧هـ، (انظـر طبقـات المفسرين الأدنروي٧٢).

<sup>(</sup>٤) النحاس، مرجع سابق، ٢/ ٨٧١.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل، الأية: ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، الأية: ١٧.

وهذه المعجزة لسليمان عليه السلام تأتي في سياقها الطبيعي، فالطير أيضًا كانت مسخرة من قبل لأبيه داود تسبح معه.

قال تعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجَبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلًا يَا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْسِرَ وَأَلَنَّسَا لَسَهُ الْحَدِيدَ ﴾ (٢).

وقد أخبرنا النبي محمد صلى الله عليه وسلم عن تسخير الطير لسليمان، في الحديث الذي يورد قصة موت داود عليه السلام وفيه: أن داود لما مات وغسل وكفن وفرغ من شأنه، طلعت عليه الشمس. فقال سليمان للطير: أظلي على داود، فأظلته حتى أظلمت عليه الأرض؛ فقال سليمان للطير: أقبضي جناحاً جناحاً،قال أبو هريرة رضي الله عنه راوي الحديث فطفق رسول الله صلى الله عليه وسلم يرينا كيف فعلت الطير وقبض رسول الله عليه وسلم وغلبت عليه يومئذ المصرحية (١)، والمصرحية هي: «الصقور الطوال الأجنحة واحدها مصرحي» (١)، ولا شك بأن تسخير الطير لسليمان هو أحد معجزاته عليه السلام التي وهبها الله له من ضمن ملكه الذي لا ينبغي لأحد من بعده.

#### المطلب الثاني: إسالة عين القطر

أخبر سبحانه وتعالى أن من بين النعم التي أفاضها على سليمان عليه السلام، إسالة عين القِطْر له قال تعالى: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ (°).

وقد جاءت هذه الآية من سورة سبأ، في معرض تعداد النعم اليتي أعطاها الله تعالى لسليمان.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الأية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ، الأية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده (٢/ ٤١٩) رقم الحديث: (٩٤٢٢) من مسند أبي هريرة رضي الله عنه، قال عنه ابن كثير «انفرد به أحمد، وإسناده حيد قوي ورجاله ثقات». (ابن كثير – قصص الأنبياء ص ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، قصص الأنبياء، (صيدا: المكتبة العصرية)، ص ٣٣٤، وانظر الفيروز أبادي، مرجع سابق، مادة: "صرح" ، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ، الأية: ١٢.

تكاد كتب اللغة تجمع على أن القِطْر هو النحاس الذائب أو ضرب منه (۱)، وأكثر المفسرين ذهبوا إلى هذا القول: إن القِطْر هو النحاس الذائب ومعنى «أسلنا له عين القطر» أذبنا له النحاس حتى كان يجري كأنه عين ماء متدفقة من الأرض (۲).

وهذا النحاس الذائب كان يخرج من الأرض حروج الماء من الينبوع.

قال القاضي البيضاوي: «أساله من معدنه، فنبع عنه نبوع الماء من الينبوع ولذلك سماه عيناً»(7).

وهذه النعمة الباهرة آية على علو شأن سليمان، وارتفاع قدره عند ربه حل وعلا. وعن حقيقة هذه العين: ذكر بعض المفسرين أوصافاً، ونقلوا كلاماً لا يخلو من النقاش فقال بعضهم: إن النحاس أذيب مذ ذاك، وكان قبل سليمان لا يذوب، وأنها بقيت تحري ثلاثة أيام ولياليهن كمجرى الماء، وإنما يعمل الناس مما أعطى سليمان (3).

وهذا الكلام فيه نظر ويحتاج حتى يثبت إلى دليل صحيح، ولا يوجد دليل، والعقل يستبعد هذه الأقوال، فهل سليمان كان أول من ظهر على يديه معدن نحاس؟ وهل كان النحاس قبل سليمان معدوما؟.

يقول الشيخ النجار: «قد يقول بعض الناس إن سليمان أول من صهر النحاس وأساله وأن الله لم يسل له عيناً من الأرض، والذي أقوله: إني أسلم بذلك متى علم علماً صحيحاً أن القِطْر لم يوجد قبل سليمان» (°).

وأما كيف تفجرت هذه العين فلا ندري كل الذي ندريه من سياق الآيات:

<sup>(</sup>١) انظر: مدكور وآخرين، مرجع سابق، ٢/ ٣٧٣ والراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) الصابوي، محمد علي، صفوة التفاسير، ط ١، (القاهرة: ، دار الصابوي، ٤١٧هـ - ١٩٩٧م)، ٢/٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن الجوزي، مرجع سابق، (٦/ ٤٣٨) وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٣/ ٥٢٩) والقــرطبي، الجــامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (٤ // ١٧٤).

<sup>(</sup>٥) النجار، عبد الوهاب، قصص الأنبياء، (بيروت: دار العلم)، بلا، ص ٣٢٣.

«أن هذا كان معجزة خارقة، كإلانة الحديد لداود، وقد يكون ذلك بأن فجر الله عيناً بركانية من النحاس حتى يسيل، ويصبح قابلاً للصب والطرق، وهذا فضل من الله كبير» (١).

وظاهر الآيات يوحي أن النحاس المصهور كان يجري على وجه الأرض. ونحن نعلم من خلال تاريخ سليمان عليه السلام، وحديث القرآن عنه أنه كان رجل عمارة وبناء، وشيدت في عصره العديد من المباني والقصور، والقلاع والمساجد والقصاع الكبيرة والقدور، ومعلوم أن معدن النحاس من أقوى المعادن، فقد يكون سليمان استفاد من هذه العين في هذه الصناعات لتقوية مملكته، ونمو صناعاتها، وازدهار عمارتها وحضارتها.

أما عن مكان العين فإننا نجد كثيرًا من المفسرين ذكروا ألها كانت في بلاد السيمن (٢) ولا يوجد أي دليل يوثق به على صحة هذا القول، والعقل والمنطق يستبعدان هذا القول.

والأرجح أن تكون هذه العين في مكان ما من فلسطين مقر مملكة سليمان عليه السلام والله أعلم.

#### المطلب الثالث: تسخير الريح

يؤكد لنا القرآن الكريم أن الله تعالى سخر الريح لسليمان تجري بأمره إلى حيث يريد فكانت تجري بأمره، وتقطع له المسافات البعيدة في ساعات محدودة.

وجاء تسخير الريح لسليمان في ثلاثة مواضع من القرآن الكريم.

والريح: مخلوق من مخلوقات الله وجندي من جنوده، يأمرها فتأتمر، وينهاها فتترجر، تارة يرسلها بالخصب والخير والرخاء، وتارة يرسلها بالهلاك والدمار والشقاء!!!

فالريح هي التي تحمل الغيث وتسوقه إلى حيث يشاء الله، لتحيي به الأرض بعد موتها.

(٢) انظر: الطبري، مرجع سابق، (٢٢/ ٦٩) والقرطبي: الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٤/ ١٧٣) وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٣/ ٢٩ه).

<sup>(</sup>۱) سید قطب، مرجع سابق، (٥/ ۲۸۹۸).

قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَلِّذَلِكَ تُخْرِجُ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَلِّذَلِكَ تُخْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).

وحينما يتمرد الطغاة، ويصموا أذالهم عن سماع الحق، ويقفوا حجر عثرة أمام دعوة الخير والطهر، ويتملكهم الغرور والكبرياء، فإلهم يستحقون العذاب والتدمير.

وقد أخبرنا القرآن الكريم: أن الله تعالى أهلك أقواما بالريح، وهزم بما آخرين!!

قال تعالى عن قوم هود: ﴿ وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ \* سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلٍ خَاوِيَــةٍ \* فَهَلْ تَرَى لَهُم مِّن بَاقِيَةٍ ﴾ (٢).

وقال عن هزيمة قريش يوم الخندق: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللَّــــهُ بِمَـــا تَعْمَلُـــونَ بَصِيرًا ﴾ (٣).

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «نصرت بالصّبا، وأهلكت عاد بالدّبور» (٤).

والصبا -بفتح الصاد- الريح التي تجيء من ظهرك إذا استقبلت القبلة وتسمى القبول -بفتح القاف- لأنها تقابل باب الكعبة، والدبور: فتح الدال: تجيء من قبل الوجه إذا استقبلت القبلة» (°).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة: ٦ – ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ، كتاب المغازي، باب غزوة الخندق وهي الأحزاب، ص ١٠٣١، رقم الحديث ٤١٠٥ وصحيح مسلم ، كتاب الاستسقاء، باب في ربح الصبا والدبور، ص ٤٠٤، رقم الحديث ٢٠٨٤.

<sup>(°)</sup> المناوي، محمد بن عبد الرءوف، فيض القدير، (بيروت: دار الفكر)، (٦/ ٢٨٣) أقول: اختلف العلماء كــــثيرًا في معــــني الصـــبا والدبور، مما جعل ابن الأثير يقول: «وقد كثر اختلاف العلماء في جهات الرياح ومهبها اختلافاً كثيرًا، فلم نطل ذكر أقوالهم: ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث الأثير، (٢/ ٩٣).

ولذلك كان رسولنا صلى الله عليه وسلم يهتم لهبوب الريح جاء في صحيح مسلم عن عائشة -رضي الله عنها-: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا عصفت الريح قال: اللهم إني أسألك حيرها وخير ما فيها، وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرها، وشر ما فيها، وشر ما أرسلت به (١).

إذن فالريح حندي مطيع لأمر الله تعالى، وقد سخر الله تعالى هذه الريح، لعبده المكرم ونبيه المبجل، سليمان -عليه السلام-.

وأمامنا في هذا المبحث ثلاث آيات:

١ – الأولى: قوله تعالى: ﴿فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ﴾ (٢).

والرحاء في اللغة: اللينة من قولهم: شيء رحو، وقد رَخِي يَرْحي (٣).

ومعنى أصاب: أراد وعلى هذا المعنى إجماع المفسرين وأهل اللغة (٤).

والعرب تقول: أصاب الصواب... وأخطأ الجـواب. أي: أراد الصـواب وأخطـاً الجواب (°).

وعلى هذا يكون معنى الآية: فذللنا له الريح، تسير بأمره، لينة طيبة حيث قصد وأراد من الأماكن والبلاد.

٢- الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ إِلَى الْـــأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءِ عَالِمِينَ ﴾ (٦).

ومعنى لسليمان (الريح): أي: سخرنا لسليمان الريح.

والريح العاصفة هي: شديدة الهبوب.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الاستسقاء، باب التعوذ عند رؤية الريح والغيم والفرح بالمطر، ص ٤٠٣، رقم الحديث ٢٠٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الأية: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الزجاج، مرجع سابق، (٤/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٥/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الأية: ٨١.

والأرض التي بورك فيها: هي أرض الشام. (بيت المقدس، وأكناف بيت المقدس). وقد وُصفت هذه الأرض بالبركة والقداسة في مواضع متعددة من القرآن الكريم: قال تعالى عن إبراهيم: ﴿وَنَجَيْنَاهُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

وقال على لسان موسى لقومه: ﴿ يَا قَوْم ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّــهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ (٢).

أرض الشام أرض مباركة، اختارها الله تعالى لتكون مأوى الأنبياء، ومهوى أفئدة المجاهدين والأولياء، ومحط أنظار المؤمنين الأتقياء.

ومن لطائف التعبير القرآني: أنه لما ذكر تسخير الريح لسليمان، جاء بحرف اللام!!! ولما ذكر تسخير الجبال لداود، جاء بلفظ مع!!!

«وذلك أنه لما اشتركا في التسبيح ناسب ذكر (مع) الدلالة على الاستصحاب، ولما كانت الريح مسخرة لسليمان، أضيفت إليه بلام التمليك، لأنها في طاعته وتحت أمره»(٣).

#### ويرد هذا استشكال:

فقد وصفت الريح المسخرة لسليمان تارة بالرخاء، وتارة بالعصف، وبين الوصفين تغاير في ظاهر الأمر!!!

وممن طرح هذا الاستشكال وأجاب عنه الزمخشري، قال: «فإن قلت: وصفت هـذه الرياح بالعصف تارة، وبالرخاوة أخرى، فما التوفيق بينهما؟

كانت في فسهار حيقطية كالنسب فإذا هوت بكرسيه أبلت بعفي ملقييرة على ما قل المرق في المقييرة على ما قل المرق في عملها، مع طاعتها لمسلمان وهو بجاعلى حسب ما ويدوي عكم (6).

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الأية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الأية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) أبو حيان، مرجع سابق، (٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ، الأية: ٢.

<sup>(</sup>٥) الزمخشري، مرجع سابق، (٣/ ١٢٧).

# ومن أوجه الجمع الأخرى:

«أنها كانت عاصفة في بعض الأوقات، ولينة ورخاء في بعضها، بحسب الحاجة» (١).

وقيل: «كان الرخاء في البداية، والعصف بعد ذلك، وذلك على عادة المسافر، يبدأ مبطئا ثم يأخذ بالإسراع» (٢).

٣ - الآية الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ (٣).

وفي كلمة الريح قراءتان: واحدة بالرفع (الريح) قرأ بها عاصم في رواية أبي بكر (٤) وقرأ الباقون بالنصب على معنى: وسخرنا لسليمان الريح (٥).

وقراءة الرفع على معنى: «ثبتت له الريح، وهو يؤول في المعنى إلى معنى: سخرنا الريح كما أنك إذا قلت: لله الحمد، فتأويله: استقر لله الحمد، وهو يرجع إلى معنى: أحمد الله الحمد (<sup>7)</sup>.

ومعنى غدوها شهر ورواحها شهر: «جريها بالغداة مسيرة شهر، وجريها بالعشي كذلك» $^{(V)}$ .

والغدوة: الصباح إلى الزوال، والروحة: من الزوال إلى الغروب.

فكانت هذه الريح: «غدوها إلى انتصاف النهار مسيرة شهر، ورواحها من انتصاف النهار إلى الليل مسيرة شهر»(^).

<sup>(</sup>۱) الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ط ۱، (بيروت: دار إحيـــاء التـــراث العربي، ١٤١٧هــــ - ١٩٩٦م)، ٣/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) عبد العزيز، مرجع سابق، ٢٢٢٥/٤.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الأية: (١٢).

<sup>(</sup>٤) هو: شعبة بن عياش بن سالم الأزدي الكوفي، من مشاهير القراء: ت: ١٩٢هـ. (انظر: الأعلام الزركلي ٣/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٥) ابن زنجله، عبد الرحمن بن محمد أبو زرعة، حجة القراءات، تحقيق د. عبد العال سالم مكرم، سعيد الأفغاني (بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٢هـــ ١٩٨٢م)، ص ٥٨٣ .

<sup>(</sup>٦) الزجاج، مرجع سابق، (٤/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٧) أبو السعود، مرجع سابق، (٧/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٨) الطبري: مرجع سابق، (٢٢/ ٩٦).

لقد كانت هذه الريح المباركة من السرعة بحيث تقطع مسافة شهرين في اليوم الواحد (ذهابًا وإيابًا) وهذه نعمة جلية، ومنحة كبرى أوتيها سليمان، في عصر كانت وسائل النقل فيه بدائية تعتمد على الخيل والجمال والحمير والبغال.

وكانت هذه الريح ريح رخاء وحصب. «وهذا معناه أن فترة حكم سليمان -عليه السلام- لبني إسرائيل كانت فترة رخاء ورفاهية، تنعم فيها بنو إسرائيل بعيشهم، وجنوا خصب زروعهم وثمارهم، وأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم... وهذا الخير والرخاء والخصب ثمرة للحكم الإيماني الرباني على يد سليمان -عليه السلام- فلما حكمهم بشرع الله أفاض الله عليهم من هذه الخيرات»(١).

إن البركة والرخاء وحلول الأمن، وتوفر الطمأنينة، أمور مرتبطة بتحكيم شرع الله، وإقامة حدوده، ومراعاة أوامره.

وإن تعطيل الحكم بما أنزل الله، لا يثمر إلا الفوضى، وانعدام الأمن، وحلول الشقاء وتقلص الأرزاق، ومحق البركات، ونزول العقوبات الجماعية من الله.

قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّــنَ السَّــمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ (٢).

## أما عن كيفية هذا التسخير:

فإن الآيات لم توضحه لنا وليس عندنا خبر صحيح في ذلك، كل ما في الأمر أن الله سخر الريح لسليمان.

وقد حاول العلامة ابن عاشور فهم هذا التسخير بطريقة علمية، فقال: «ومعنى تسخيره الريح: خلق ريح تلاءم سير سفنه للغزو أو التجارة، فجعل الله لمراسيه في شطوط فلسطين رياحاً موسمية، تقب شهراً مشرقة، لتذهب في ذلك الموسم سفنه، وتقب شهراً مغربه لترجع سفنه إلى شواطئ فلسطين» (٣).

<sup>(</sup>١) الخالدي. القصص القرآني عرض وقائع وتحليل وأحداث، مرجع سابق، ٣/ ٥٠٠ مختصراً.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ١١/ ١٥٨.

وللشيخ النجار محاولة قريبة من محاولة ابن عاشور -ولكنها أشمل- قال: «إن الريح كانت مسخرة لسليمان يصرفها تجري بأمره رخاء، فيأمرها أن قمب في همذه الناحية لاحتياج أهلها إلى الريح الرخاء للانتفاع بها في زرعهم ومعاشهم، أو في تزجيه السفن كي تصل إلى المرافئ سالمة» (١).

وهذه المحاولات جيدة، وهي أقرب إلى العقل من أساطير بساط الريح، وإن كان الأسلم في مثل هذه الأمور (الخارقة): أن نفوض الأمر ونحيله إلى علم الله- كما يقول صاحب الظلال (٢).

# المطلب الرابع: تسخير الجن والشياطين

الجن والشياطين عالم مستقل، قائم بذاته، ذكر الله تعالى في كتابه كثيرًا مما يتعلق بهم، وفصلت كتب السنة كثيرًا من أحوالهم وأحكامهم، وألف العديد من العلماء مصنفات في غرائبهم وعجائبهم.

ولا مجال لإنكار وجودهم بعد أن تواردت الآيات الكثيرة على ذكرهم، وقد أكتر العرب في أشعارهم عن ذكر الجن، وأطلقوا عليهم في كلامهم أكثر من اسم ووصف.

والجن عند أهل الكلام، والعلم باللسان على مراتب:

فإذا ذكروا الجن خالصاً قالوا: جني؛ فإذا أرادوا أنه مما يسكن مع الناس قالوا: عامر، والجمع عمار؛ فإذا كان مما يعرض للصبيان قالوا: أرواح؛ فإذا خبث وتمرد قالوا: شيطان؛ فإذا زاد أمره على ذلك وقوي قالوا: عفريت (٣).

وسمي الجن حنا لاستتاره قال صاحب المصباح المنير: «الجن والجنة، خلاف الإنس، والجان الواحد من الجن، وأجنه الليل، وحن عليه: ستره، وقيل للترس مجن -بكسر الميم- لأن صاحبه يتستر به» (٤).

<sup>(</sup>١) النجار، مرجع سابق، ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيد قطب، مرجع سابق، ٤/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله النمري، التمهيد، تحقيق: مصطفي بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، (المغرب: وزارة الأوقاف والشئوون الإسلامية، ١١٨/١١١- ١١٨.

<sup>(</sup>٤) الفيومي، أحمد بن محمد علي المقري، المصباح المنير، (بيروت: مكتبة لبنان، ١٩٨٧م)، ص ٤٣.

فلما كان الجن مستترا، ولا تراه العيون سمي حناً. قال تعالى: ﴿إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ﴾ (١).

أما الشيطان: فهو مأخوذ من شطن وكل عات متمرد من إنس أو جن، أو دابة يسمى شيطانا (٢).

قال الإمام القرطبي: «وسمي الشيطان شيطانا لبعده عن الحق وتمرده، وذلك أن كل عات متمرد من الجن والإنس والدواب شيطان» (7).

نفهم مما سبق: أن الجن والشياطين ليست بمعنى واحد، فالجن -كما نفهم من القرآن والسنة- عالم خاص، خلقهم الله من نار، مقابل خلق الإنسان من طين.

وقد ذكر لنا القرآن أن من الجن أقواما مؤمنين صالحين وآخرين ظالمين كافرين.

قال تعالى على لساهم: ﴿وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا رَشَدًا \* وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ (١).

أما الشياطين: فهم المتمردون على الحق والخير، أيًّا كان نوعهم، سواء كانوا من الجن أو الإنس أو الدواب.

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً شَيَاطِينَ الْإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُ هُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ﴿ (٥). ولكن اصطلح على أن الشيطان هو الجن الكافر، فإبليس على شقائه وإبلاسه كان من الجن بنص القرآن. قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ السُجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْر رَبِّهِ ﴾ (١).

وعليه: فالجن والشياطين ليست مترادفة، ولا يطلق الشيطان على الجن جميعاً، وإنما يخص منهم الجن الكافر الذي تمرد على الحق. أما الجن المؤمن فلا يسمى شيطانا.

سورة الأعراف، الأية: (٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفيروز آبادي، مرجع سابق، ص ١٢١٨، والرازي، مرجع سابق، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٣) القرطبي، مرجع سابق، (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) سورة الجن، الأية: ١٤– ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الأية: ١١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الأية: ٥٠.

#### تسخير الجن والشياطين لسليمان:

وقد نصت آيات القرآن على أن الله تعالى سخر الجن والشياطين لسليمان، جاء ذلك في ثلاثة مواضع:

١- في سورة الأنبياء: ﴿ وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ حَافِظِينَ ﴾ (١).

٢- في سورة سبأ: ﴿ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَـنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ \* يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَّحَارِيب وَتَمَاثِيل وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴾ (٢).
 كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴾ (٢).

٣- في سورة (ص): ﴿وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَــوَّاصٍ \* وَآخَــرِينَ مُقَــرَّنِينَ فِــي الْأَصْفَادِ﴾ (٢).

فالآيات تنص على أن الجن والشياطين سخروا لسليمان.

والذي يرجع: أن المسخرين كانوا من المؤمنين والكافرين معاً، ولست في ذلك مع رأي الإمام الفخر الرازي ، الذي ذهب إلى أن المسخرين كانوا من الكفار لا من المؤمنين، وعزا اختياره هذا لسببين: الأول: إطلاقه لفظ الشياطين. والثاني: قولهم: ﴿وَكُنَّا لَهُمْ مُ كَافِطِينَ ﴾ . قال: «فإن المؤمن إذا سخر في أمر لا يجب أن يحفظ لئلا يفسد، وإنما يجب خلفظ في الكافر» (٤)، وفي التقدير: هذا الاختيار مرجوح، وأدلة صاحبه منقوضة:

١- فقد سبق وبينا أن الشياطين من الجن، ولكن ليس كل حني شيطانا، والقرآن ذكر
 بصراحة تسخير الجن والشياطين، فلا معنى لتخصيص الكفار منهم!!!

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الأية: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) سورة سبأ، الأية: ۱۲ – ۱۳.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الأية: ٣٧ - ٣٨.

<sup>(</sup>٤) الفخر الرازي، مرجع سابق، ٨/ ١٧٠.

٢- قص علينا القرآن في قصة سليمان وملكة سبأ، أن أحد الجن المؤمنين تعهد لسليمان بإحضار عرش الملكة وهو عليه قوي أمين (١).

والظاهر أن هذا العفريت كان في حاشية سليمان ومن الذين يحضرون مجلسه، ولا يظن بسليمان أن يجعل أحد مستشاريه والمقربين منه كافرًا!!!

٣- أما استدلال الإمام الرازي (٢) بقوله تعالى: ﴿وَكُنَّا لَهُمْ حَافِظِينَ، فهو غير مسلم، فقد اختلف العلماء في معناها، ولهم فيها عدة أقوال منها:

- أنه تعالى كان يحفظهم لئلا يذهبوا.
- كان يحفظهم من أن يهيجوا أحدًا في زمانه.
- كان يحفظهم من أن يفسدوا ما عملوا <sup>(٣)</sup>.

٤- وأما قوله: «إن المؤمن إذا سخر في أمر لا يجب أن يحفظ لئلا يفسد وإنما يجب ذلك في الكافر»؛ فهو غير مطرد!!! فكم من مؤمن إذا وكل إليه عمل قصر فيه!!!

<sup>(</sup>١) انظر: سورة النمل، الأية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي البكري، أبو عبد الله، فخر الدين الرازي(١١٥ - ٢٠٦ هـ = ١١٥٠ - ١٢١٠ م): الإمام المفسر. أوحد زمانه في المعقول والمنقول وعلوم الأوائل. وهو قرشي النسب. أصله من طبرستان، ومولده في الري وإليها نسبته، ويقال له (ابن خطيب الري) رحل إلى خوارزم وما وراء النهر وخراسان، وتوفي في هراة. أقبل الناس على كتبه في حياته يتدارسونما.

وكان يحسن الفارسية. من تصانيفه (مفاتيح الغيب - ط) ثمانية بجلدات في تفسير القرآن الكريم، و (لوامع البينات في شرح أسماء الله تعالى والصفات - ط) و (معالم أصول الدين - ط) و (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين - ط) و (المسائل الخمسون في أصول الكلام - ط) و (الآيات البينات - خ) مع شرح ابن أبي الحديد له، في خزانة الاسكوريال، المجموعة ٣٣ و (عصمة الأنبياء - خ) كراريس من أوله، في خزانة الرباط (المجموعة ١١٨٠ كتابي) و (الاعراب - خ) في شستربتي، الرقم ١٣٧٤ و (أسرار التتزيل - خ) في التوحيد، و (المباحث المشرقية - ط) و (أنموذج العلوم - خ) و (أساس التقديس - ط) رسالة في التوحيد، و (المطالب العالية - خ) في علم الكلام، و (المحصول في علم الأصول - خ) و (محاية الإيجاز في دراية الأعجاز - ط) بلاغة، و (السر المكتوم في مخاطبة النجوم - خ) و (الاربعون في أصول الدين - ط) و (محاية العقول في دراية الاصول - خ) في أصول الدين. و (القضاء والقدر) و (الخلق والبعث) و (الفراسة) و (البيان والبرهان) و (تحديب الدلائل) و (الملخص) في الحكمة، و (النفس) رسالة، و (النبوات) رسالة، و (كتاب الهندسة) و (شرح قسم الالهيات من الاشارات لابن سينا الحليق - ط) و (تعجيز الفلاسفة) بالفارسية، وغير ذلك. وله شعر بالعربية والفارسية، وكان واعظا بارعا باللغتين. (انظر: كلم الأولام، ٢٩/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن عادل، مرجع سابق، ١٣/ ٥٦٤ باختصار.

والمعروف في سيرة سليمان أنه كان حازماً. ولعله -من حزمه- كان يراعي في عماله إتقان العمل وإكماله، وعدم التهاون مع أي مقصر. والله أعلم بالصواب.

وقليب الترك الكريم: أن من يخرج مهم من طلعت سليمان الدقي عذا بالدير. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا تُلْفِقُهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ (١). والزيغ: «الميل عن الاستقامة» (٢).

وقد اختلف العلماء في العذاب الذي يذوقونه: هل هو في الدنيا أم في الآخرة؟ فقال أكثر المفسرين: في الآخرة (٣). وقيل: «ذلك في الدنيا... وأن الله وكل بحم ملائكة بأيديهم مقارع من نار» (٤).

ولا تعارض بين أن يكون العذاب في الآخرة والدنيا معاً، فمن يتمرد على سليمان ويخرج عن طاعته، لا شك بأنه سيصلى نار السعير في الآخرة.

وسيلقى العقوبة الرادعة في الدنيا، بأن يوضع في القيود والأغلال.

وعلى ذلك: يكون قوله تعالى: ﴿وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ (٥) هو حزء من عقوبة الدنيا، والصفد: «القيد. وسمى به العطاء، لأنه ارتباط للمنعم عليه» (٦).

نعم قال كثير من المفسرين: إن سليمان قرن الشياطين المسخرين بالسلاسل قمعا لشرهم، وعقابا لهم (٧)، لكن يرى أن هذا التقييد إذا عمم فإنه يشمل فقط الكفار منهم!!!

وسليمان عليه الملام - كان ملكه والمعاه ومن كان كلك لا يستنم أمره ولا يستب أمنه الإلنا إذا كان حارما!!! إذا قتمي أمراً أضاه وإذا قالحس أحد جوده أدبه وأضاه!!!

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الأية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ١٧٤/١٤.

<sup>(</sup>٤) الفحر الرازي، مرجع سابق، ٩/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) سورة ص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) الزمخشري، مرجع سابق، ٤/ ٩٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: وهبة الزحيلي، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ط١، ( بيروت: دار الفكر المعاصر، ١٩٩١م) ، ٢٠٣/ ٢٠٣.

والحزم من أهم صفات القيادة الرشيدة الناجحة ومما قيل فيه: "الحزم أنفس الحظوظ" "رب رأي أنفع من مال، وحزم أوفى من رجال" "من لم يقدمه الحزم، أحره العجز" "من نظر في أحواله، وحزم في أفعاله، وأقسط في أحكامه، واقتصد في وفوره وإعلامه فقد أعطى الخير بتمامه (١)".

## بعض أعمال هؤلاء المسخرين:

ذكرت لنا آيات القرآن الكريم، أن الجن والشياطين الذين سخروا لسليمان، كانوا يقومون بأعمال خاصة لا يقدر على مثلها غيرهم من الإنس، وذلك لأن للجن قدرات خارقة ولديهم امتيازات ليست للإنس.

وقد استفاد سليمان من قدرات الجن، فسخرهم للقيام بمجموعة من الأعمال التي ساهمت في تقوية مملكته، وازدهارها وعمرانها.

ومن هذه الأعمال التي ذكرها القرآن:

# ١- الغوص في أعماق البحار:

قال تعالى: ﴿وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ ﴿ (١).

وقال: ﴿وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءِ وَغَوَّاصِ ﴾ (").

والغوص: «الدخول تحت الماء، وإخراج شيء منه. ويقال لكل من إنهجم على غامض فأخرجه له: غائص، عيناً كان أو عَلماً، والغواص: الذي يكثر منه ذلك» (٤).

ومن المعلوم أن في أعماق البحار والحيطات من الأسرار والعجائب والكنوز ما لا يعلم مداها إلا الله، فكان سليمان يستعمل الجن والشياطين في الدخول تحت المياه، والغوص في أعماق البحار والحيطات، لاستخراج ما فيها من كنوز ودرر ولآلئ وجواهر، واستكشاف كنه هذا العالم المجهول، في عصر لم يعرف الغواصات، ولا أجهزة الغوص، وهذا مظهر حلى من مظاهر ملك سليمان، وقوة سلطانه.

<sup>(</sup>١) انظر: حوى، سعيد، فصول في الأمر والأمير (دار عمار، ١٤٠٨هـــ ١٩٩٨م)، ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الأية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الأية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ١٤١٠.

أما قوله: ﴿وَيعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ ﴾ فهو يدل على أن المستحرين من الجن والشياطين كانت لهم أعمال أخرى غير الغوص، من بناء المدن والقصور، والصناعات المتنوعة التي ذكرها القرآن وسنتكلم عنها إن شاء الله.

٢- البناء: ﴿وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ ﴾(١).

لقد سخر سليمان -عليه السلام- الجن والشياطين في إقامة المباني العظيمة، وتشييد الصروح العجيبة، واستفاد من طاقات الجن وقدراتهم في هذه الأمور.

وقد ذكر القرآن الكريم طائفة من هذه الأعمال في قوله تعالى: ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَّحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ ﴾ (٢).

والآية ذكرت أربع صناعات كان يقوم بها الجن نفصلها على النحو التالى:

أ) المحاريب: وقد اختلف العلماء والمفسرون في المقصود بالمحاريب على عدة أقوال:

١- المساجد.

٢- القصور.

٣- المساجد والقصور

٤ - الأبنية دون القصور <sup>(٣)</sup>.

قال الطبري: «المحراب: مقدم كل مسجد وبيت ومصلى» (٤)، وقال ابن كيثير: «المحاريب: البناء الحسن. وهو أشرف شيء في المسكن وصدره» (٥).

والمحراب في اللغة: «صدر المجلس، ويقال: هو أشرف المجالس، وهو حيث يجلس الملوك والسادات والعظماء، ومنه محراب المصلي» (١).

<sup>(</sup>١) سورة ص، الأية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ، الأية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) الطبري، مرجع سابق، (۲۲/ ۷۰).

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، مرجع سابق، (٣/ ٢٩٥).

قال الإمام الراغب في توجيه تسمية المحراب بهذا الاسم:

«محراب المسجد، قيل: سمي بذلك لأنه موضع محاربة الشيطان والهوى، وقيل: سمي بذلك لكون حق الإنسان فيه أن يكون حربياً من أشغال الدنيا، ومن توزع الخواطر. وقيل: الأصل فيه أن محراب البيت صدر المجلس، ثم اتخذت المساجد، فسمي صدره به وقيل: بل المحراب أصله في المسجد، وهو اسم خص به صدر المجلس، فسمي صدر البيت محراباً تشبيهاً بمحراب المسجد، وكأن هذا أصح» (٢).

ويرجح ما صححه الراغب، ويرى أن المقصود بالمحاريب هنا: أماكن العبادة.

وهذا الترجيح يناسب حال سليمان النبي، الذي كان يحرص على إقامة المعابد لتكون موئلا للمؤمنين لمناجاة الرحمن الرحيم.

وقد صح في الحديث أن سليمان -عليه السلام- بني مسجد بيت المقدس. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن سليمان بن داود لما بني بيت المقدس، سأل الله -عز وجل-خلالاً ثلاثاً: سأل الله حكماً يصادف حكمه فأوتيه، وسأل الله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده فأوتيه، وسأل الله حين فرغ من بناء المسجد أن لا يأتيه أحد إلى الصلاة فيه أن يخرجه من خطيئة كيوم ولدته أمه، أما اثنتان فقد أعطيهما، وأرجو أن يكون أعطى الثالثة» (").

وبناء سليمان لمسجد بيت المقدس: ليس تأسيساً كما قد يتوهم، بل تجديد لما قد أسسه غيره، كما رجحه كثير من أهل العلم<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقرئ، المصباح المنير، (بيروت: مكتبة لبنان، ١٩٨٧م)، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، (١٢٦).

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي كتاب المساجد، باب فضل المسجد الأقصى والصلاة فيه، ص٨٣، رقم الحديث (٦٩٣). سنن ابن ماجة كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء في الصلاة في مسجد بيت المقدس، ص ٢٤٩، رقم الحديث (١٤٠٨). الحديث صححه الألباني في: صحيح الجامع الصغير وزيادته رقم (٢٠٩٠).

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠١ه- ١٩٨٩)، (٦/٤٠٥)، و: النتشة. جواد بحر. مكانة بيت المقدس بين نصوص الوحي وحركة الإنسان، ط١، (الخليل: مركز دراسات المستقبل، ١٤٧٧هـــ - ٢٠٠٦م)، (٢٣٧- ٢٣٨).

ومما يجدر ذكره هنا أن المحاريب التي اتخذت في مساجد المسلمين محدثة، ولم تكن على عهد السلف الأول، لذا كره الفقهاء الوقوف في داخلها (١).

وألف الإمام السيوطي (٢) في ذلك رسالة لطيفة (١).

(١) انظر: الألوسي، مرجع سابق، ٢٢/ ١١٨.

(٢)عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد ابن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين(٨٤٩ – ٩١١ هــــ = ١٤٤٥ – ١٥٠٥ م): إمام حافظ مؤرخ أديب. له نحو ٢٠٠ مصنف، منها الكتاب الكبير، والرسالة الصغيرة. نشأ في القاهرة يتيما (مات والده وعمره خمس سنوات) ولما بلغ أربعين سنة اعترل الناس، وخلا بنفسه في روضة المقياس، على النيل،مترويا عن أصحابه جميعا، كأنـــه لا يعرف أحدا منهم، فألف أكثر كتبه. وكان الأغنياء والأمراء يزورونه ويعرضون عليه الأموال والهدايا فيردها. وطلبه السلطان مرارا فلم يحضر إليه، وأرسل إليه هدايا فردها. وبقى على ذلك إلى أن توفي وقرأت في كتاب (المنح البادية – خ) أنه كان يلقب بـــابن الكتب، لأن أباه طلب من أمه أن تأتيه بكتاب، ففاجأها المخاض، فولدته وهي بين الكتب! من كتبه (الإتقان في علوم القرآن – ط) و (إتمام الدراية لقراء النقاية – ط) كلاهما له، في علوم مختلفة، و (الأحاديث المنيفـــة – خ)، و (الارج في الفـــرج – ط) و (الاذدكار في ما عقده الشعراء من الآثار – خ) و (إسعاف المبطأ في رجال الموطأ – ط) و (الأشباه والنظائر – ط) في العربية، و (الأشباه والنظائر - ط) في فروع الشافعية، و (الاقتراح - ط) في أصول النحو، و (الإكليل في استنباط التتريل - ط) و (الألفاظ المعربة - خ) و (الألفية في مصطلح الحديث - ط) و (الألفية في النحو - ط) واسمها (الفريدة) وله شرح عليها، و (إنباه الأذكياء لحياة الأنبياء - ط) رسالة، و (بديعية وشرحها - خ) عندي و (بغية الوعاة، في طبقات اللغويين والنحاة - ط) و (التاج في إعراب مشكل المنهاج – خ) و (تاريخ أسيوط) وكان أبوه من سكانها، و (تاريخ الخلفاء – ط) و (التحبير لعلم التفسير – خ) و (تحفة المجالس ونزهة المجالس - ط) و(تحفة الناسك - خ) و (تدريب الراوي - ط) في شرح تقريب النواوي، و (ترجمان القرآن -ط) و (تفسير الجلالين - ط) و (تنوير الحوالك في شرح موطأ الإمام مالك - ط) و (الجامع الصغير - ط) في الحديث، و (جمــع الجوامع، ويعرف بالجامع الكبير - خ) ستة أجزاء، كتب سنة ٩٧٣ في خزانة القرويين وفي الظاهرية، و (الحاوي للفتاوي - ط) و (حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة – ط) و (الخصائص والمعجزات النبوية – ط) و (در السحابة، في من دخل مصر مـــن الصحابة - خ) و (الدر المنثور في التفسير بالمأثور - ط) ستة أجزاء، و (الدر النثير في تلخيص نهاية ابن الأثير - ط) و (الدراري في أبناء السراري - خ) و (الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة - ط) و (الديباج على صحيح مسلم بن الحجاج - ط) و (ديوان الحيوان – ط) اختصره من حياة الحيوان للدميري، وقد ترجم إلى اللاتينية، و (رشف الزلال – ط) ويعرف بمقامة النساء، و (زهر الربي - ط) في شرح سنن النسائي، و (زيادات الجامع الصغير - ط) مرتبة على الحروف، و (السبل الجلية في الآباء العلية - ط) و (شرح شواهد المغني - ط) سماه (فتح القريب) و (الشماريخ في علم التاريخ - ط) رسالة، و (صون المنطق والكلام، عــن فــن المنطق والكلام - ط) و (طبقات الحفاظ - ط) و (طبقات المفسرين - ط) و (عقود الجمان في المعابي والبيان - ط) أرجوزة، و (عقود الزبرجد على مسند الإمام أحمد - خ) و (قطف الثمر في موافقات عمر - خ) و (كوكب الروضة - خ) في ذكر جزيرة الروضة التي كان من سكانها (وفيها مترلي بمصر) رأيت منه نسختين إحداهما في الخزانة الخالدية بالقدس، في مجلد ضخم، والثانية الأحاديث الموضوعة - ط) و (لب اللباب في تحرير الأنساب - ط) و (لباب النقول في أسباب الترول - ط) و (ما رواه الأساطين في عدم المجئ إلى السلاطين - خ) و (متشابه القرآن - ط) و (مجموعان) مخطوطان، يشتملان على ٤٣ رسالة - ذكر أسماءها حبيب الزيات في (خزائن الكتب) - و (المحاضرات والمحاورات - خ) و (المذهب في ما وقع في القــرآن مــن المعــرب - خ) و (المزهر - ط) في اللغة، و (مسالك الحنفا في والدي المصطفى - ط) و (المستطرف من أخبار الجواري - ط) و (مشتهي العقــول في منتهي النقول - ط) و (مصباح الزجاجة - ط) في شرح سنن ابن ماجه، و (مفحمات الاقران في مبهمات القـرآن - ط) و (مقامات - ط) في الأدب، و (المقامة السندسية في النسبة المصطفوية - ط) و (مناقب أبي حنيفة - ط) و (مناقب مالك - ط) و

#### ب- التماثيل:

التمثال في اللغة: «ما نحت من حجر أو صنع من نحاس ونحوه، يحاكي به خلق مــن الطبيعة، أو يمثل به معنى رمزا له» (٢).

وقد ذكر المفسرون أن هذه التماثيل كانت صوراً من النحاس والزجاج وغيرها (٣).

وظاهر الآية القرآنية يدل على أن اتخاذ التماثيل، وصناعة الصور كانت مباحة في شريعة سليمان -عليه السلام.

وقد طرح الشربيني<sup>(۱)</sup> سؤالاً وجوابه قال: فإن قيل: كيف استجاز سليمان -عليه السلام- عمل التصاوير؟ أجيب: بأن هذا مما يجوز أن تختلف فيه الشرائع، لأنه ليس من مقبحات العقل كالظلم، والكذب...<sup>(٥)</sup>.

وقد حاول بعض العلماء الاعتذار عن سليمان، بأن التماثيل التي كانت في عهده لم تكن تماثيل لذي روح من إنسان أو طير أو حيوان، وإنما كانت تماثيل لما لا روح له كالأشجار والبحار والمناظر الطبيعية (٦)، وهذا الاعتذار بعيد، والتأويل بهذا غريب!!!

قال الإمام ابن العربي المالكي: التمثال على قسمين: حيوان وموات، والموات على قسمين: جماد ونام، وقد كانت الجن تصنع لسليمان جميعه، وذلك معلوم من طريقين:

أحدهما عموم قوله: (تماثيل)، والثاني: ما روي من طرق عديدة أصلها الإسرائيليات، بأن التماثيل من الطير كانت على كرسي سليمان.

<sup>(</sup>مناهل الصفا في تخريج أحاديث الشفا - ط) و (المنجم في المعجم - خ) ترجم به أشياخه، و (نزهة الجلساء في أشعار النساء - خ) في الظاهرية، و (النفحة المسكية والتحفة المكية - خ) في عدة علوم، و (نواهد الابكار - خ) حاشية على البيضاوي، و (همع الهوامع - ط) في النحو، و (الوسائل إلى معرفة الأوائل - خ) وغير ذلك. ( الأعلام للزركلي، ١/٣٠-٣٠٣).

<sup>(</sup>۱) اسم الرسالة: إعلام الأريب بحدوث بدعة المحاريب. انظر: القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله الحنفي، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، (بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١٣هــ - ١٩٩٢م)، (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>۲) مدكور وآخرون، مرجع سابق، (۲/ ۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد العزيز، مرجع سابق، (٥/ ٢٧٥٣).

<sup>(</sup>٤) هو: محمد بن أحمد الخطيب الشربيني، فقيه شافعي مفسر، من أهل القاهرة، توفي ٩٧٧هـ. (انظر: الأعلام للزركلي ٦/٦).

<sup>(</sup>٥) الشربيني، الخطيب، السراج المنير، ط٢، (بيروت: دار المعرفة)، ٣/ ٢٨٦ بلا.

<sup>(</sup>٦) انظر: الصابوني، محمد على، تفسير آيات الأحكام، (حلب: دار العلم العربي، بلا)، ٢/ ٢٩٢.

فإن قيل: لا عموم لقوله (تماثيل) فإنه إثبات في نكرة، والإثبات في النكرة لا عموم له إنما العموم في النفى في النكرة حسبما قررتموه في الأصول؟

قلنا: كذلك نقول، بيد أنه قد اقترن بهذا الإثبات في النكرة ما يقتضي حمله على العموم وهو قوله: ﴿ مَا يَشَاءُ ﴾ (١)، فاقتران المشيئة به يقتضي العموم له (٢).

أما في شريعتنا: فقد جاءت النصوص النبوية قاطعة في حرمة التماثيل وصناعتها، وسمتها باسم الصور. وفعلها: تصوير وفاعلها: مصور.

ومن هذه الأحاديث: ما رواه الشيخان عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن أشد الناس عذاباً يوم القيامة المصورون» (٣).

وقال -عليه الصلاة والسلام-: «إن الذين يصنعون هذه الصور يعذبون يوم القيامــة يقال لهم أحيوا ما خلقتم» (٤).

وقد اختلف علماؤنا في الممنوع والجائز من الصور اختلافاً كثيرًا، غير ألهم اتفقوا على حرمة اتخاذ الصور المحسمة (التماثيل)، ولم يستثن الفقهاء من هذه الصور إلا لعب الأطفال وما يمتهن وما سوى ذلك ففيه اختلاف ليس هذا موضعه (٥).

وقد كان الإسلام شديداً في محاربة التماثيل، حتى لا تتخذ ذريعة إلى الشرك، وطريقا إلى الوثنية.

قال الإمام ابن العربي في علة هذا التحريم: «والذي أو حب النهي في شرعنا -والله أعلم- ما كانت العرب عليه من عبادة الأوثان والأصنام، فكانوا يصورون ويعبدون، فقطع الله الذريعة وحمى الباب» (١).

(٢) ابن العربي، مرجع سابق، ٤/ ٨.

سورة سبأ، الأية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب اللباس، باب عذاب المصورين يوم القيامة، ١٤٨٨، رقم الحديث (٥٦٥٠). صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم صورة الحيوان...، ٩٩٩، رقم الحديث ٥٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب اللباس، باب عذاب المصورين يوم القيامة، ١٤٨٨، رقم الحديث (٥٦٥١). و مسلم: صحيح مسلم ، كتاب: اللباس، باب: تحريم صورة الحيوان....، ٩٩٨، رقم (٥٠١١).

<sup>(</sup>٥) انظر: عمرو، د. محمد عبد العزيز، اللباس والزينة في الشريعة الإسلامية، ط ٢، (بــيروت: مؤسســة الرســالة، ١٤٠٥هـــ – ١٤١٨م)، ١٦٥ وما بعدها. و: القرضاوي، د. يوسف، الحلال والحرام في الإسلام، ط ٢٢، (القاهرة: مكتبة وهبة، ١٤١٨هـــ – ١٩٩٧م)، ١٠٥ – ١٠٦.

# ج- الجفان الكبيرة كالجواب:

الجفان: «قصاع عظيمة، خصت بالطعام، وأحدها: حفنة، وهي مما كانوا يتمدحون به»(۲).

والجواب: الحياض الواسعة، يجيي فيها الماء، أي يجمع لسقى الإبل أو غيرها ٣٠).

والجن المسخرون لسليمان -عليه السلام- كانوا يصنعون له القصاع العظيمة الواسعة ليوضع فيها الطعام، وأهل اللغة فرقوا بين أسماء أوعية الطعام حسب الكبر والاتساع:

فالجفنة: أعظم القصاع، ويليها القصعة، وهي ما تشبع العشرة، ويليها الصحفة، وهي ما تشبع الخمسة، ويليها الصحيفة، وهي ما تشبع الاثنين والثلاثة، ويليها الصحيفة، وهي ما تشبع الواحد (<sup>1</sup>).

والآية تتحدث عن عظم قصاع سليمان -عليه السلام- التي يطعم فيها الناس، حـــتى تبدو لكبرها واتساعها كأنها أحواض مياه كبيرة!!!

#### د- القدور الراسيات:

والقدور هي أوعية الطعام المعروفة، التي توضع على النار، ويطبخ فيها الطعام.

وقد وصفت هذه القدور بأنها (راسيات) أي: ثابتات، قال القاضي البيضاوي: «وقدور راسيات: ثابتات على الأثافي لا تترل عنها لعظمها» (٥)، فهي قدور عظيمة واسعة، ولعظمها واتساعها فهي ثابتة لا تُحمل ولا تُحرك، وقد ذكر جمع من المفسرين أن هذه القدور كانت من النحاس، وهذا الأمر قريب جدًّا لا سيما وقد مر معنا أن الله تعالى أسال لسليمان -عليه السلام-عين القطر (النحاس المذاب).

<sup>(</sup>١) ابن العربي، مرجع سابق، (٤/ ٩).

<sup>(</sup>٢) التونجي، محمد، المعجم المفصل في تفسير غريب القران الكريم، ط١٠(بيروت: دارالكتب العلمية، ٤٢٤ه-٢٠٠٣م)، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، (٢٢/ ١١٩).

<sup>(</sup>٥) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٣٩٤).

وهذه القدور والجفان تدل على عظم ملك سليمان، وتدلنا على الجود الواسع، والكرم الأصيل الذي كان يتحلى به سليمان –عليه السلام– وهكذا دأب القادة الناجحين الذين يريدون أن يستحوذوا على قلوب الناس، وينالوا محبتهم ومودهم وولاءهم، فالناس عبيد الإحسان، على لائمتذ معيد حي عن المراحبتي في المحت سخاء لأمراءوه ود للاكت

«هذه الخصلة هي الجليل قدرها، العظيم خطرها هي إحدى قواعد المملكة وأساسها، وتاجها وجمالها، تعنو له بها الوجوه، وتذل لها الرقاب، وتخضع لها الجبابرة، وتسترق بها الأحرار، وتستمال بها الأعداء، ويستكثر بها الثناء، ويملك بها القرباء والبعداء، وهي بالعزائم والواجبات أشبه منها بالجمال والمحبوبات» (٢).

# ازدهار العمارة الصناعية في عهد سليمان -عليه السلام:

إن الآيات السابقة تدل بشكل واضح على أن مملكة سليمان -عليه السلام - كانت مزدهرة في عمرالها، متقدمة في صناعاتها، وقد ساهمت الخوارق والنعم التي أعطيها سليمان على ذلك، فالجن بقواهم الخارقة يبنون ويشيدون، وعين القطر توفر لهم النحاس اللازم للصناعة وأعمال البناء.

## نبينا محمد -عليه الصلاة والسلام- يقدر أخاه سليمان:

لقد راعى رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم أخاه سليمان، وقدر طلبه مُلكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فتراجع عن ربط أحد العفاريت في سارية المسجد، لما أراد قطع صلاته عليه، لتبقى معجزة (تسخير الجن والشياطين) خاصة لسليمان -عليه السلام.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن عفريتا من الجن تفلت علي البارحة أو كلمة نحوها ليقطع علي صلاتي، فأمكنني الله منه، فأردت أن أربطه إلى سارية من سواري المسجد حتى تصبحوا تنظروا إليه كلكم، فذكرت

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن الوليد بن محمد حلف الأندلسي. أديب من فقهاء المالكية، الحافظ من أهل طرطوشة بشرقي الأندلس لـــه كتـــاب: سراج الملوك، توفي ٢٠٥هـــ. (انظر: الزركلي: الأعلام ٧/ ١٣٣).

<sup>(</sup>۲) حوی، مرجع سابق، (۳۱).

قول أخي سليمان ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنبَغِي لِأَحَدِ مِّن بَعْدِي ﴾ (١) قال روح -أحد رجال السند- فرددته خاسئا» (٢).

وروى الإمام مسلم عن أبي الدرداء قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي فسمعناه يقول: «أعوذ بالله منك ألعنك بلعنة الله، ثلاثاً، وبسط يده كأنه يتناول شيئا، فلما فرغ من الصلاة قلنا يا رسول الله: قد سمعناك تقول في الصلاة شيئا لم نسمعك تقوله قبل ذلك، ورأيناك بسطت يدك؟ قال: إن عدو الله إبليس جاء بشهاب من نار ليجعله في وجهي فقلت: أعوذ بالله منك ثلاث مرات. ثم قلت: ألعنك بلعنة الله التامة، فلم يستأخر ثلاث مرات، ثم قلت العناك بلعنة الله التامة، فلم يستأخر ثلاث مرات، ثم أردت أخذه. والله لولا دعوة أخينا سليمان لأصبح موثقا يلعب به ولدان أهل المدينة» (٣).

# المطلب الخامس: تعقيب القرآن الكريم على معجزات سليمان -عليه السلام

لا شك بأن المـــلك الذي أوتيه سليمان -عليه السلام- ملك عظيم، والجحد الـــذي حصّله مجد أثيل، ونحن -كمسلمين- نضع هذه النعم التي أوتيها سليمان في إطارها الصحيح ونتعامل معها على ألها معجزات، ومن شرط المعجزة (السلامة من المعارضة)، فلن يصل أحد كائناً من كان إلى ما وصل إليه النبي الكريم.

والمؤمن يتعامل مع النعم بشكرها: إقرار بفضل المنعم، واعترافا بقدرته الواسعة ورجاء في المحافظة عليها، ورغبة في المزيد منها قال تعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُ مُ لَـئِن شَـكَرُتُمْ لَأَيْدَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ (١).

وقد عقب القرآن الكريم على النعم التي أعطيت لسليمان في موضعين:

<sup>(</sup>١) سورة ص، الأية: (٣٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب الأسير والغريم يربط في المسجد، ص ١٨٦، رقم الحديث ٤٦١. صحيح مسلم، كتـــاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جواز لعن الشيطان في أثناء الصلاة والتعوذ منه، ص ٢٦٤، رقم الحديث ١٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، الكتاب والباب السابقين، رقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الأية: (٧).

١- الأول: قوله تعالى في سورة (ص): ﴿هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ \* وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبٍ ﴾ (١).

فالعطاء عطاء الله، والنعم من الله، والإيتاء من رب رحيم كريم؛ لذلك أعطى سليمان ما أعطى، ولم يحجر عليه في العطاء ولم يقيد في التصرف والإنفاق!!!

يقول الحافظ ابن كثير: «أي هذا الذي أعطيناك من الملك التام، والسلطان الكامل كما سألتنا؛ فأعط من شئت، واحرم من شئت، ولا حساب عليك، أي: مهما فعلت فهو حائز لك، احكم بما شئت فهو صواب» (٢).

وفي المراد من هذا العطاء أقوال: ذكر الإمام ابن الجوزي منها قولين:

أحدهما: أنه جميع ما أعطى فأمنن أو أمسك أي: أعط من شئت، وأمنع من شئت والمن: الإحسان إلى من لا يطلب ثواباً.

والثاني: أنه إشارة إلى الشياطين المسخرين له فالمعنى: فامنن على من شئت باطلاقــة وأمسك من شئت منهم (٣).

وعند الإمام الطبري قول ثالث هو القوة على الجماع: أي: فجامع من شئت من من نسائك و جواريك ما شئت بغير حساب، واترك جماع من شئت منهن (٤).

وقال بعضهم: في الآية تقديم وتأخير. ومعنى الكلام (هذا عطاؤنا بغير حساب فامنن أو أمسك) (٥)، والراجح من الأقوال: الأول. والثاني: محتمل. والثالث: بعيداً جداً وغريب!!!

والقول الأول: رجحه الإمام الطبري. وذكر: أن عليه إجماع الحجة من أهل التأويل<sup>(١)</sup>.

سورة ص، الأية: (٣٩-٤٠).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤/ ٤٠).

 <sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، مرجع سابق، (٧/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) الطبري، مرجع سابق، (٢٣/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: الطبري، مرجع سابق، (٢٣/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٦) مرجع سابق، (٢٣/ ١٦٤).

وذكر الإمساك إلى جانب المن، يدل على أن المن هنا هو الإعطاء والإحسان. والله أعلم.

وهذا العطاء الدنيوي لن ينقص من مكانة سليمان -عليه السلام- في الآخرة، قــال تعالى: ﴿وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبِ﴾.

أي: إن أنعمنا عليه في الدنيا فله عندنا في الآخرة قربة وحسن مرجع (١).

ولا شك أنها منزلة عالية، ودرجة عظيمة تدل على قدر هذا النبي، ومقدار كراماتــه عند ربه، ورضاه عنه.

٢ - الموضع الثاني: قوله تعالى: ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴿ (٢).

\* آل داود: هم أهله الصالحون، وعلى رأسهم ولده سليمان عليهما السلام.

\* وكلمة شكراً: منصوبة ويجوز فيها أوجه: أحدها: أنه مفعول به أي: اعملوا الطاعة سميت الصلاة ونحوها شكراً لسدها مسده، الثاني: أنه مصدر من معنى: اعملوا كأنه قيل: اشكروا شكراً بعملكم، أو: اعملوا عمل الشكر، الثالث: أنه مفعول لأجله أي: لأجل الشكر، الرابع: أنه مصدر وقع موقع الحال. أي: شاكرين، الخامس: أنه منصوب بفعل مقدر من لفظه، تقديره: واشكروا شكراً، السادس: أنه صفة للمصدر (اعملوا) تقديره: اعمل عملاً شكراً أي: ذا شكر (آ)، قال ابن كثير: وفي الآية دليل على أن الشكر يكون بالفعل كما يكون بالقول والنية (أ) أكثر الناس ينشغلون بمشاهدة النعمة، والتلذذ بما عن شكر المنعم لذلك قال الله تعالى: ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ...

<sup>(</sup>١) القرطبي. الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (١٥/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ، الأية: (١٣).

<sup>(</sup>٣) السمين الحلبي،أبو العباس شهاب الدين بن يوسف بن محمد، الدر المصون في علم الكتاب المكنون، تحقيق: علي محمـــد معـــوض وأحمد عبد الموجود وجاد مخلوف جاد، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٤ه-١٩٩٤م)، ٤/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٣/ ٢٩).

قال البيضاوي: «المتوفر على أداء الشكر بقلبه ولسانه و حوارحه أكثر أوقاته ، ومع ذلك لا يؤدي حقه، لأن توفية الشكر نعمة تستدعي شكراً آخر لا إلى نهايتة، ولذلك قيل: (الشكور من يرعى عجزه عن الشكر) (١).

وقد تحدث العلامة ابن القيم عن الشكر، وبين أن حقيقته:

«ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده ثناءً واعترافاً، وعلى قلبه شهوداً ومحبة، وعلى حوارحه انقياداً وطاعة. والشكر مبني على خمس قواعد: (خضوع الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، وثناؤه عليه بها، وأن لا يستعملها فيما يكره). فهذه الخمس هي أساس الشكر، وبناؤه عليها، فمتى عدم منها واحدة اختل من قواعد الشكر قاعدة، وكل من تكلم في الشكر وحده فكلامه إليها يرجع، وعليها يدور» (٢).

وقد أحسن سليمان -عليه السلام- شكر نعم الله عليه، فأورثته تلك السنعم مزيد خضوع لله، وتواضعا لعباد الله، وشفقة على عباد الله، وأقام بها مملكة إيمانية يسودها العدل، وتحكم بشرع الله ونموذج لكل ملك يريد أن يقيم مملكة صالحة مصلحة ثابتة قوية قائمة على العدل.

<sup>(</sup>١) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٣٩٥) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين، تحقيق: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الفكر، ١٤١٢هــ - ١٩٩٢م)، ٢/ ١٤٤٤.

# المبحث الثاني: مُلك راشد

ذكر لنا القرآن من أنواع الملك السمُلك الراشد وكان النموذج الأمثل في ذلك هـو ذو القرنين ملك الدنيا وعمَّرها، وفتح الأمصار وسخر أيامه لبنائها، وهو فـاتح الـدنيا، وبالغ المشرق والمغرب الملك العظيم، الذي أثنى عليه رب العزة ونوه إليه في مثال الحاكم الصالح.

فو القرين نوخج أمل لكير من الحكام الذي يتربون على السطة هون أن ولهم بوع هير أو طلمة و ليعلم هو التلوي وعنق المنتة وسيلو روس البنر أن بقاء ملكهم هو في علمه ولير في ظلمهم وسر محبة الملاك و الحكام هو في تقريم بلائحم المنتة خدمة شعهم و العجب في أمره أنه طل بالدنيا، و بلغ المترق و المغرب، و الدين حاد ذكره هو الكتاب الحي كتاب الله الخالم، وأجل به ملكاً رباتداً صلحاً عالماً ضوحاً.

وذو القرنين ليس اسماً، إنما هو لقبُّ لقب به، ولقد ذكر في سبب تسميته بذي القرنين وجوه منها:

ا – أنه دعا إلى طاعة الله فضرب على قرنه الأيمن فمات، ثم بعثه الله تعالى فدعا فضرب على قرنه الأيسر فمات، ثم بعثه الله تعالى فسمي ذا القرنين وملك ما ملك، وروى هذا عن على رضى الله عنه (1).

ويقول الشيخ الأيجي<sup>(۲)</sup> في تفسيره أنه صح عن علي أنه قال: كان عبداً ناصح الله فناصحه ودعا قومه إلى الله فضربوه على قرنه الأيمن فمات فأحياه الله فدعا قومه إلى الله فضربوه على قرنه الأيسر فمات فسمي ذا القرنين<sup>(۳)</sup>، ولكنه لم يذكر لنا وجه الصحة في هذا الخبر.

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٠٨ ٥٠٥- (١) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٠٤٥- ١٠٨

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله الحسيني الأيجي الشافعي (۸۳۲ – ۹۰۰ هـــــ = ۱۶۲۹ – ۱۰۰۰ م): مفسر، من أهل (إيج) بنواحي شيراز. من كتبه (جامع البيان في تفسير القرآن – ط) ورسالة في (بيان المعاد الجسماني والروح – خ). (انظر: الزركلي، الأعلام، ۱۹۰۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: الأيجي، السيد معين الدين محمد بن عبد الرحمن الحسني الحسني الشافعي، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، (باكستان،

وقد رواه الإمام الطبري في روايات متقاربة عن ابن حميد (١). قال: سأل ابن الكواء (٢) عليا عن ذي القرنين، وعن محمد بن بشار (٣)... عن أبي الطفيل (١) قال: سئل عليي...، وعن محمد بن المثنى (٥)... عن أبي الطفيل قال: سمعت عليا وسألوه (١).

وأخرج ابن كثير في البداية والنهاية عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه قال: دعا ملكاً جبارا إلى الله فضربه على قرنه فكسره ورضه، ثم دعاه فدق قرنه الثاني فكسره فسمى ذا القرنين (٧)!! واحتار أبو عبيد هذا الرأي (٨).

Y- وقيل لأنه بلغ المشرق والمغرب أخرجه الزبير بن بكار<sup>(۹)</sup> عن ابن شهاب الزهري<sup>(۱)</sup> قال: إنما سمي ذا القرنين لأنه بلغ قرن الشمس من مغربها، وقرن الشمس من مطلعها<sup>(۱)</sup>، قال ابن كثير: وهذا أشبه من غيره، وهو قول الزهري<sup>(۲)</sup>.

۲۹۳۱هـ - ۹۷۹۱م)، ۱/ ۲۶.

<sup>(</sup>١) هو عبد بغير إضافة بن حميد بن نصر الكشي بمهملة أبو محمد قيل اسمه عبد الحميد وبذلك جزم بن حبان وغير واحد ثقة حافظ من الحادية عشرة مات سنة تسع وأربعين. ( انظر: ابن حجر، تقريب التهذيب، ص ٥٢٢، ترجمة رقم ٤٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) هو أبو عمرو، عبد الله بن عمرو، وقيل: عبد الله بن محمد، اليشكري، وهو الذي يقال له: (ابن الكواء)، مشهور بصحبة علي رضي الله عنه -، وكان ناسبا، عالما، من الشبعة، من الثالثة، من رؤوس الخوارج، وقال البخاري: "لم يصح حديثه "، وقد أغفله الشيخ شاكر في تحقيقه " لتفسير الطبري ".(الذهبي،ميزان الاعتدال٤٧٤/٢ وابن حجر، لسان الميزان٣٢٩/٣ والمعجم الصغير لرواة الإمام ابن جرير الطبري ٢٠٠/١).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن بشار بن عثمان العبدي البصري أبو بكر بندار ثقة من العاشرة مات سنة اثنتين و خمسين وله بضع وثمانون سنة. ( انظر: ابن حجر، تقريب التهذيب، ص ٢٩١، ترجمة رقم: ٧٩١).

<sup>(</sup>٤) هو عامر بن واثلة بن عبد الله بن عمرو بن جحش المؤذن أبو الطفيل وربما سمي عمرا ولد عام أحد ورأى النبي صلى الله عليه وسلم وروى عن أبي بكر فمن بعده وعمر إلى أن مات سنة عشر ومائة على الصحيح وهو آخر من مات من الصحابة قاله مسلم وغيره. ( انظر: ابن حجر، تقريب التهذيب، ص ٣٨٤، ترجمة رقم ٣١٢٨).

<sup>(°)</sup> هو محمد بن المثنى بن عبيد العتري بفتح النون والزاي أبو موسى البصري المعروف بالزمن مشهور بكنيته وباسمه ثقة ثبـــت مـــن العاشرة وكان هو وبندار فرسي رهان وماتا في سنة واحدة اثنتين و خمسين ومائتين. (ابن حجر، التقريب، ص ٧٤٨، ترجمة رقم ٢٣٠٤).

<sup>(</sup>٦) الطبري، مرجع سابق، ١٦/ ٨- ٩.

<sup>(</sup>٧) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٨) انظر الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، (بيروت: دار مكتبة الحياة)، ٩/ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٩) الزبير بن بكار بن عبد الله بن مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير الأسدي المدني أبو عبد الله بن أبي بكر قاضى المدينة ثقة أخطأ السليماني في تضعيفه من صغار العاشرة مات سنة ست وخمسين. ( ابن حجر، التقريب، ص ٢٥٧، ترجمة رقم ٢٠٠٢).

<sup>(</sup>١٠) محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري أبو بكر الفقيه الحافظ متفق على حلالته وإتقانه وهو من رؤوس الطبقة الرابعة مات سنة خمس وعشرين وقيل قبل ذلك بسنة أو سنتين. (ابنن حجر، التقريب، ص ٧٥١)،

وقال العلامة الآلوسي: واستدل لهذا القول بأن القرآن دل على أن الرجل بلغ ملكــه إلى أقصى المغرب، وأقصى المشرق، وجهة الشمال، وذلك تمام المعمورة من الأرض<sup>(١)</sup>.

- ونقل صاحب روح البيان عن قصص الأنبياء أن ذا القرنين كان قــد رأى في منامه أنه دنا من الشمس حتى أخذ بقرنيها في شرقها وغربها، فلما قص رؤياه على قومــه سموه به (7).

قال الإمام السهيلي $^{(V)}$ : ذكر هذا الخبر علي بن أبي طالب القيرواني العابد في كتاب الستان له $^{(\Lambda)}$ .

ع - وقيل: إنه كان في رأسه قرنان كالظلفين، وهو أول من لبس العمامة ليسترهما، وروي ذلك عن عبيد بن يعلي (9). قال الحافظ بن حجر (1): وهذا أنكره علي (7).

(١) انظر فتح الباري، مرجع سابق، كتاب: الجهاد، باب: (قول الله تعالى: يسألونك عن ذي القرنين)، (٦/ ٢٧٢).

 <sup>(</sup>۲) الطبري، مرجع سابق، ۲ / ۸ - ۹.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، (١٦/ ٢٥).

<sup>(</sup>٥) هو إسماعيل حقى بن مصطفى الاسلامبولي الحنفي الخلوتي، المولى أبو الفداء(٠٠٠ - ١١٢٧ هــــ = ٠٠٠ - ١٧١٥ م): متصوف مفسر. تركي مستعرب. ولد في آيدوس وسكن القسطنطينية، وانتقل إلى بروسة، وكان من أتباع الطريقة (الخلوتية) فنفي إلى تكفور طاغ، وأوذي. وعاد إلى بروسة فمات فيها. له كتب عربية وتركية. فمن العربية (روح البيان في تفسير القرآن - ط) أربعة أجزاء، يعرف بتفسير حقي، و (الرسالة الخليلية - ط) تصوف، و (الأربعون حديثا - ط) قلت: واقتنيت نسخة من كتاب له، سماه، هو أو ناسخه (الفروقات - خ) في مجلد، ابتدأه بالكلام على قواعد الكتابة العربية، ثم جعله معجما مرتبا على الحروف، في موضوعات مختلفة، وأتى بعده بباب عنوانه (الفوائد) وختمه بباب في ((الفروق من فنون شتى) .(انظر: الزركلي، الأعلى ١١٣/٠).

<sup>(</sup>٦) حقي، إسماعيل حقي بن مصطفى الأستانبولي الحنفي الخلوتي، روح البيان في تفسير القرآن، (دار إحياء التراث)، (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٧) هو عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد الخنعمي السهيلي (٥٠٨ - ٥٨١ هـ = ١١١٤ - ١١٨٥ م): حافظ، عالم باللغة والسير، ضرير ولد في مالقة، وعمي وعمره ١٧ سنة. ونبغ، فاتصل خبره بصاحب مراكش فطلبه إليها وأكرمه، فأقام يصنف كتبه إلى أن توفي بحا. نسبته إلى سهيل (من قرى مالقة) وهو صاحب الأبيات التي مطلعها: (يامن يرى ما في الضمير ويسمع أنت المعد لكل ما يتوقع) من كتبه (الروض الانف - ط) في شرح السيرة النبوية لابن هشام، و (تفسير سورة يوسف - خ) في خزانة الرباط (د ١٤٢٧) و (التعريف والأعلام في ما أبهم في القرآن من الأسماء والأعلام - خ) و (الإيضاح والتبيين لما أبهم من تفسير الكتاب المبين). و (نتائج الفكر). (انظر: الزركلي، الأعلام، ٣١٣/٣).

<sup>(</sup>٨) السهيلي، ابن القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد بن أبي الحسن الخثعمي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، ( دار الفكر)، ٢/ ٥٩.

<sup>(</sup>٩) الألوسي، مرجع سابق، (١٦/ ٢٤).

٥- وقيل: كان على رأسه، ما يشبه القرنين.

7- وقيل: كان له ضفيرتان (أو غديرتان) من شعرة تواريهما ثيابه، وقيل: كانتا طويلتين حتى كان يطأ عليهما. قال في مروج الذهب: ومنهم من يرى أنه كان بذؤابتين من الذهب<sup>(۳)</sup>.

V- وقيل: كانت صفحتا رأسه من نحاس. روي ذلك عن وهب بن منبه، وذكر أنه قال: كان له قرنان من نحاس. قال ابن كثير: وهذا ضعيف  $\binom{3}{2}$ .

٨- وقيل: لأنه دخل النور والظلمة.

٩- وقيل: لأنه عَمَّر حتى فني في زمنه قرنان من الناس.

(١) هو أحمد بن على بن محمد الكنابي العسقلاني، أبو الفضل، شهاب الدين، ابن حجر (٧٧٣ - ٨٥٢ هـ = ١٣٧٢ - ١٤٤٩ م): من أئمة العلم والتاريخ. أصله من عسقلان (بفلسطين) ومولده ووفاته بالقاهرة. ولع بالأدب والشعر ثم أقبل على الحديث، ورحل إلى اليمن والحجاز وغيرهما لسماع الشيوخ، وعلت له شهرة فقصده الناس للأخذ عنه وأصبح حافظ الإسلام في عصره، قال السخاوي: (انتشرت مصنفاته في حياته وتمادتما الملوك وكتبها الأكابر) وكان فصيح اللسان، راوية للشعر، عارفا بأيام المتقدمين وأخبار المتأخرين، صبيح الوجه. وولي قضاء مصر مرات ثم اعتزل. أما تصانيفه فكثيرة جليلة، منها (الدرر الكامنة في أعيان المئــة الثامنة – ط) أربعة مجلدات، و (لسان الميزان – ط) ستة أجزاء، تراجم، و (الاحكام لبيان ما في القرآن مـــن الأحكـــام – خ) و (ديوان شعر - خ) رأيته في الاسكوريال (الرقم ٤٤٤) وطبع في الهند، و (الكافي الشافي في تخريج أحاديث الكشـــاف - ط) و (ذيل الدرر الكامنة – خ) و (ألقاب الرواة – خ) و (تقريب التهذيب – ط) في أسماء رجال الحديث، و (الإصابة في تمييز أسمـــاء الصحابة - ط) و (تمذيب التهذيب - ط) في رجال الحديث، اثنا عشر مجلدا، و (تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعــة -ط) و (تعريف أهل التقديس - ط) ويعرف بطبقات المدلسين، و (بلوغ المرام من أدلة الأحكام -) و (المجمع المؤسس بـــالمعجم المفهرس - خ) جزآن، أسانيد وكتب، و (تحفة أهل الحديث عن شيوخ الحديث - خ) ثلاثة مجلدات، و (نزهة النظر في توضييح نخبة الفكر - ط) في اصطلاح الحديث، و (المجالس - خ) بخط البقاعي ١٩٣ مجلسا، قال الميمني (في مذكراته - خ): نسحة حليلة مهمة نادرة، و (القول المسدد في الذب عن مسند الإمام أحمد - ط) و (ديوان خطب - ط) و (تســـديد القـــوس في مختصــر الفردوس للديلي – خ) ستة مجلدات، تنقص الثالث، و (تبصير المنتبه في تحرير المشتبه – ط) في أربعة أجزاء، و (رفع الاصر عـــن قضاة مصر - ط) و (إنباء الغمر بأنباء العمر - ط) في مجلدين ضخمين، و (إتحاف المهرة بــأطراف العشــرة - خ) حــديث و (الأعلام في من ولي مصر في الإسلام - خ) و (نزهة الألباب في الألقاب - خ) منه نسخة نفيسة في جامعة الرياض (٥٤ ورقــة الرقم ٥٢) كما في مذكرات الميمني - خ، و (الديباجة - ط) في الحديث، و (فتح الباري في شرح صحيح البخاري - ط) و (التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير - ط) و (بلوغ المرام من أدلة الاحكام - ط) مع شرحه (سبل السلام في شرح بلوغ المرام - ط) لمحمد بن إسماعيل الأمير، و (تغليق التعليق - خ) ستة أجزاء منه، في الحديث. ولتلميذه الســـخاوي كتـــاب في ترجمته سماه (الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر) في مجلد ضخم.( الزركلي، الأعلام، ١٧٨/١-١٧٩).

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، مرجع سابق، كتاب: الجهاد، باب: (قول الله تعالى: يسألونك عن ذي القرنين)، (٦/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، (دار الأندلس)، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: قول ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ٣٠١).

١٠- وقيل: لأنه ملك فارس والروم.

1۱- وقيل: لأنه سخر له النور والظلمة، فإذا سرى يهديه النور من أمامــه وتمتــد الظلمة من ورائه.

١٢ - وقيل: كان لتاجه قرنان.

۱۳ – و یجوز أن یکون قد لقب بذلك لشجاعته، كأنه ينطح أقرانه كما لقب (أزدشير همن) بطويل اليدين، لنفوذ أمره حيث أراد (۱).

وهناك أوجه أخرى في سبب لقب ذي القرنين، وهذه الأوجه وغيرها فيها ما لا يكاد يصح، وما لا يقنع، وما لا يصدق، وممكن أن تحصى الأسباب في واحد من الوجوه التالية:

- \* إما لبلوغه المشرق والمغرب.
  - \* أنه ملك مدة قرنين.
- \* أو أنه كان له تاج ذو قرنين.
- \* أو أنه كانت له ضفيرتان، وكل ضفيرة من ضفائر الشعر كما يقول ابن الأثير قون (٢).

وذكر الله تعالى ذا القرنين وأثنى عليه بالعدل وأنه بلغ المشارق والمغارب، وملك الأقاليم وقهر أهلها وسار فيها بالعدالة التامة والسلطان المؤيد المظفر المنصور القاهر المقسط (٣).

قال تعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾ (١) والتمكين خصلة ملازمة للمُلك القوي، وفي قوله ﴿وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾ بيان مدى ما وصل إليه

<sup>(</sup>١) انظر: قول ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، مجد الدين بن أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق محمد محمد الطناحي، (دار إحياء الكتب العربية)، ٤/ ٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البداية والنهاية لابن كثير (٢/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الأية: ٨٤.

ذو القرنين من اقتدار وتسخير لأسباب الأرض، وإضافة التمكين لله تعالى مع إجمال الأسباب التي توصل بها ذو القرنين إلى ما وصل إليه من العز والسلطان، توجيهاً للإنسان كى لا يغتر فيتكبر، لأن الإنسان ذو قوة محدودة، وعمر محدود، وقدرات محدودة، ليس بإمكانه أن يفعل ما يشاء، ويملك ما يريد، وحدوث مثل ذلك الأمر لا يكون إلا بإرادة وقوة من الله تعالى.

كما قال في أعظم ملوك الأرض ذي القرنين إذ قال حل وعلا: ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَـهُ فِـي الْأَرْضِ ﴿ () فلم يكن جميع مُلكه وسلطانه إلا بتمكين الله إيـاه في حـزء مـن الأرض، والأرض كلها مدرة بالإضافة إلى أحسام العالم، وجميع الولايات التي يحظى بما الناس من الأرض غبرة من تلك المعبرة أيضًا من فضل الله تعالى وتمكينه (٢).

وقد اختلف أقوال العلماء حول هذه الأسباب التي أؤتيها ذا القرنين حتى تمكن من فتح بلاد الأرض وبلوغ المشرق والمغرب، وهذا تبع لاختلافهم في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ و ﴿وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾(٣)(١).

«والصحيح أنه يعم كل سبب يتوصل به إلى نيل مقصوده في المملكة وغيرها، فإنه كان يأخذ من كل إقليم من الأمتعة والمطاعم والزاد ما يكفيه ويعينه على أهل الإقليم الآخر»(٥).

واختلف العلماء أيضًا في من هو ذو القرنين هل هو الإسكندر المقدوني أم غيره<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، إحياء علوم الدين، (بيروت: دار المعرفة)، ٤/ ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الأية: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٣ و ١٠٣.والطبري، مرجع سابق، ١٦ / ١٧.وأبو حيان، مرجع سابق، ٦/ ١٥. و ١٠٥ الألوسي، مرجع سابق، ٢ / ٣٠.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٧.

<sup>(</sup>٦) يرجع إلى: أبي حيان، مرجع سابق، (٦/ ١٥٨ و ٤٤٥). والألوسي، مرجع سابق، (٢/ ٢٦). وأبي السعود، مرجع سابق، (٥/ ٢٣٩). وبلايجي، مرجع سابق، (١/ ٢٥٥)، والخطيب، عبد الكريم، التفسير القرآن للقرآن للأستاذ (القاهرة: مطبعة السنة المحمدية)، ٨/ ٧٠٠، صفوة التفاسير، ط٤، (بيروت: دار القرآن الكريم، سنة ٢٠٤١ه)، ٢/ ٢٠٤، وابن منظور، مرجع سابق، (١/ ١٨٣)، والحموي، مرجع سابق، (١/ ١٨٣)، وعز الدين بن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي بن محمد بن محمد، اللباب في تحذيب الأنساب، (بيروت: دار صادر، ١٥٠١ه-١٩٨٠م)، ٢/ ٤٤، وابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ١٥٠ه)، والمقريزي، تقي الدين أحمد بن عبد القادر بن محمد، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، (المطبعة الأميرية سنة ١٠٥٠)، والمقريزي، تقي الدين أحمد بن على بن عبد القادر بن محمد، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، (المطبعة الأميرية سنة

واختلفوا ايضاً في الفترة الزمنية التي عاشها ذو القرنين<sup>(۱)</sup> وهذا الخلاف ليس على بضع سنين أو بضع عشر سنوات بل إنها بالمئات وربما الألوف وإذا ذكرت هذه الاختلاف ات لطال بنا المقام ولكن في هذه الرسالة أريد أن أتحدث عن ذي القرنين من خلال القرآن وفق المنهج الموضوعي الذي أتناول فيه آيات القرآن التي ذكرت هذا الملك الصالح، الذي هو عنوان للملك الراشد وأنني لا أستغرب عندما لا أجد إلا أحاديث قليلة تتعلق بذي القرنين، ذلك أن القصة القرآنية عنه قد حققت هدفها، وأعطيت مغزى كاملاً للصحابة رضوان الله عليهم كما أن اليهود والكفار الذين امتحنوا الرسول صلى الله عليه وسلم بهذا السؤال لم يعودوا بأي استفسار آخر عنه، بعد أن تجلت لهم الحقيقة كاملة.

ذو القرنين الذي ذكره الله -عز وجل- في كتابه، وأثنى عليه بالإيمان والإصلاح والعدل في سورة قرآنية عظيمة، وآيات إعجازية جليلة، وقصة تاريخية نادرة، مليئة بالدروس والعبر إنه علم قرآني بارز، خلد الله تعالى ذكره في كتابه الخالد، ولم أر من أعطى شخصية ذي القرنين حقها في التاريخ مثلما أعطى لها الله -عز وجل- في كتابه العظيم.

وسيمر بنا تفسير الآيات الواردة لشأنه، وما تحمله من إعجاز وبلاغة إنه ذو القرنين كما صوره القرآن وحسب، ذلك العلم البارز في العدل والإصلاح والقيادة ومثال للملك الراشد على مر التاريخ وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها بشهادة الكتاب الخالد.

\* قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا \* إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا \* فَأَتْبَعَ سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَعْرِبَ الشَّهُ مُسِ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا \* فَأَتْبَعَ سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَعْرِبَ الشَّهُ مُسْ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبُ وَإِمَّا أَن وَعَدِّبُ وَإِمَّا أَن تَعَذِّبُ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا قَالَ أَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذَّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكُورًا \* إِنَّا مَكُنَّا لَهُ اللَّهُ سُونُ فَي وَعَرْبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكُورًا \* إِنَّا مَكُنَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ فَي وَاللَّهُ اللَّهُ الل

۱۲۷۰هـــ)، ۱/ ۱۵۳، الحمودي الحسين، أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك بن إدريس، نزهة المشتاق في احتراق الأفاق، (طبعة روما)، ص ۱۰۳، والمسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، مرجع سابق، (۱/ ۳۱۸) وغيرها.

<sup>(</sup>۱) يرجع إلى: الزمخشري، مرجع سابق، (۱/ ۷۷ه)، وأبي حيان، مرجع سابق، (٦/ ١٥٨)، والألوسي، مرجع ســـابق، (٦/ ١٥٨، ٢٩)، والنسفي، مرجع سابق، (٣/ ١٤٣)، وإسماعيل حقي، مرجع سابق، (٢/ ٧١٢)، وابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ١٠٣)، وابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ١٠٣)، وابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، (٢/ ١٠٣)، وابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق،

وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا \* ثُمَّ أَتْبَع سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ لَسَّدَيْنِ سِبْرًا \* ثُمَّ أَتْبَع سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ سِبْرًا \* كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبرًا \* ثُمَّ أَتْبَع سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ سِبْرًا \* كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبرًا \* ثُمَّ أَتْبَع سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا الْقَرْنِ إِنَّ يَالُجُوجَ وَمَا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا \* قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنِ إِنَّ يَا السَّلَمُ مُ سَدًّا \* وَمَا لَل يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا \* قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنِ إِنَّ يَا أَبُوجَ وَمَا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا \* قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنِ إِنَّ يَا الْمُعَلَّا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا \* قَالُوا يَا فَي أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا \* قَالَ مَا مَكَنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَاهُلُ نَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا \* آتُونِي أَفُرْغُ قَالَ مَا مَكَنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَا قَالَ النَّهُخُوا حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ النَّفَخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلُهُ نَارًا قَالَ آثُونِي أُفُرِغُ عَلَى أَنْ وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ ذَكَاءَ وَكَانَ وَعُدُ رَبِّي حَقَلُهُ لَا اللْسَلَاعُوا لَهُ نَقُبًا \* قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي عَلَهُ وَعُلُ رَبِّي جَعَلَهُ ذَكَاءَ وَكَانَ وَعُدُ رَبِّي حَقَّا ﴾ (').

\* قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرْنَيْنِ ﴾ أكثر الآثار تدل على أن الآية نزلت عند سؤال اليهود؛ فالتعبير بصيغة الاستقبال لاستحضار الصورة الماضية لما أن في سؤالهم على ذلك الوجه مع مشاهدهم من أمره صلى الله عليه وسلم ما شاهدوا نوع غرابة. وقيل للدلالة على استمرارهم على السؤال إلى ورود الجواب(٢).

وبعض الآثار تدل على أن الآية نزلت قبل؛ فعن عقبة بن عامر قال: إن نفراً من أهل الكتاب جاؤوا بالصحف أو الكتب فقالوا لي: استأذن لنا على رسول الله صلى الله عليه وسلم لندخل عليه، فانصرفت إليه صلى الله عليه وسلم فأخبرته بمكالهم فقال صلى الله عليه وسلم: مالي ولهم، ويسألوني عما لا أعلم إنما أنا عبد لا علم لي إلا ما علمني ربي، ثم قال: ائتني بوضوء أتوضاً به. فأتيه فتوضاً، ثم قام إلى مسجد في بيته، فركع ركعتين، فانصرف حتى بدأ السرور في وجهه ثم قال: اذهب فأدخلهم ومن وجدت بالباب من أصحابي. فأدخلتهم فلما رآهم النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن شئتم أحبرتكم بما

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الأية: ٨٣-٩٨.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٢٤.

سألتموني عنه وإن شئتم غير ذلك فافعلوا(1)، والجمهور على الأول و لم تثبت صحة هذا + الخبر(7).

ثم إن السؤال ليس عن ذي القرنين، بل عن شأنه، فكأنه قيل: ويسألونك عن شأن ذي القرنين (٢).

- \* ﴿ قُلْ ﴾: لهم في الجواب.
- \* ﴿ سَأَتْلُو عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ﴾: الخطاب للسائلين، والهاء لذي القرنين، ومن تبعيضية والمراد: من أنبائه وقصصه. والمراد بالتلاوة الذكر، وعبر عنه بذلك لكونه حكاية عن جهة الله -عز وجل-. أي: سأذكر لكم نبأ مذكور من أنبائه (٤٠).

ذكراً: قرآناً.

\* ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ قبل أن نتكلم عن تفسير هذه الآية نتكلم عن الخلاف الذي وقع بين العلماء في وظيفة ذي القرنين فقد ذهب العلماء في هذا إلى عدة وجوه:

١- القول بنبوته: قيل: إن ذا القرنين كان نبياً، وقيل: رسولاً<sup>(٥)</sup> وذكر الإمام القرطبي قولاً أيضًا بأنه نبي مبعوث فتح الله على يديه الأرض<sup>(٦)</sup>.

وروي القول بنبوته أبو الشيخ (١) في (العظمة) (١) عن أبي الورقاء (٢) عن علي رضي الله عنه، وإلى هذا الراي ذهب الضحاك (٣)، والثعلبي (٤)، وأخرج ابن مردويه (٥) وابن أبي

<sup>(</sup>١) لم أعثر عليه في تداوين كتب السنة والله تعالى أعلى وأعلم.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ١٦ / ٢٤.

<sup>(</sup>۳) مرجع سابق، ۲۱/۱٦.

<sup>(</sup>٤) ويجوز أن يكون الضمير له تعالى، ومن ابتدائية ولا حذف والتلاوة على ظاهرها أى ساتلوا عليكم من حهته سبحانه وتعالى شانه. مرجع سابق، ٢١/١٦.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٦) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ٤٦/١١.

<sup>(</sup>٧) هو عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني، أبو محمد الحباني(٢٧٤ - ٣٦٩ هـــ = ٨٨٧ - ٩٧٩ م): من حفاظ الحديث، العلماء برحاله. يقال له أبو الشيخ. ونسبته إلى حده حبان. له تصانيف، منها " طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها - خ " ثلاثة أجزاء، في الظاهرية، و " أحلاق النبي وآدابه - ط " و " ذكر الأقران ورواياتهم عن بعضهم بعضا - خ " جزء صغير ناقص الآخر، في دار الكتب، و " الأمثال - خ " في الامير وزيانة و " العظمة - خ " رسالة في التاريخ، و " كتاب السنة ". ( الزركلي، الأعلام، ١٤٠٤٤).

حاتم (٢) عن عبد الله بن عمرو قال: ذو القرنين نبي (٧)، قال الحافظ ابن حجر: وعليه ظاهر القرآن (٨) و نقل عن ابن منبه قوله: لقيت عامة من العلماء كانوا يزعمون أن لقمان وذا القرنين ودانيال أنبياء غير مرسلين وعامة يقولون عباد صالحون (٩).

واحتج من قال بنبوته بوجوه:

الأول: قوله تعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ القول الذي نحن بصدد تفسيره وحمل على التمكين في الدنيا، والتمكين الكامل في الدين هو النبوة (١٠٠).

الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَ آتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَبًا ﴾ وهذا يدل على أنه تعالى آتاه من النبوة سببًا ألا أنه قال الإمام الرازي: إن الذين قالوا إنه كان نبياً قالوا: من جملة الأشياء: النبوة فهذه الآية تدل على أنه تعالى أعطاه الطريق الذي به يتوصل إلى تفصيل النبوة (١٢).

<sup>(</sup>١) أبو الشيخ، عبد الله بن محمد بن جعفر، العظمة، تحقيق: رضا الله بن محمد بن إدريس، ط١، (الرياض: دار العاصمة، ١٤٠٨)، ١٤٤٩/٤.

<sup>(</sup>۲) هو فائد بن عبد الرحمن الكوفي أبو الورقاء العطار متروك الهموه من صغار الخامسة بقي إلى حدود الستين. (ابن حجر، التقريب، ص٩٤٩، ترجمة رقم ٨٠٤٥).

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/١٦.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام الثعلبي في قصص القرآن (عرائس المجالس): والصحيح إن شاء الله أنه كان نبياً غير مرسل، انظر: الثعلبي، أبي إســـحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري، عرائس المجالس، (بيروت: المكتبة الثقافية)، ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن موسى بن مردويه الأصبهاني، أبو بكر، ويقال له ابن مردوية الكبير (٣٢٣ - ٤١٠ هــــ = ٩٣٥ - ١٠١٩ م): حافظ مؤرخ مفسر، من أهل أصبهان، له كتاب (التاريخ) وكتاب في (تفسير القرآن) و (مسند) و (مستخرج) في الحديث، وله (أمال - خ) أوراق منه في الظاهرية .(انظر الزركلي، الأعلام، ٢٦١/١).

<sup>(</sup>٦) هو عبد الرحمن بن محمد أبي حاتم ابن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي، أبو محمد (٢٤٠ – ٣٢٧ هـ = ٤٥٨ – ٩٩٨ م): حافظ للحديث، من كبارهم. كان مترله في درب حنظلة بالري، وإليهما نسبته. له تصانيف، منها (الجرح والتعديل – ط) ثمانية مجلدات منه، و (التفسير) عدة مجلدات، منها جزآن مخطوطان، و (الرد على الجهمية) كبير، و (علل الحديث – ط) جزآن، و (المسند) كبير، و (الكنى) و (الفوائد الكبرى) و (المراسيل – ط) و (تقدمة المعرفة بكتاب الجرح والتعديل – خ) في دار الكتب (المسند) كبير، و (زهد الثمانية من التابعين – خ) في الظاهرية. و (آداب الشافعي ومناقبه – ط) و (بيان خطأ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري في تاريخه – ط). ( انظر: الزركلي، الأعلام، ٣٧٤/٣).

<sup>(</sup>٧) الشوكاني، مرجع سابق، ٣/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٨) ابن حجر، مرجع سابق، كتاب: الجهاد، باب: (قول الله تعالى: يسألونك عن ذي القرنين)، ٢٧١/٦.

<sup>(</sup>٩) الهمداني، أبومحمد الحسن بن احمد بن يعقوب،الإكليل، تحقيق نبيه أمين فارس، (بيروت: دار العودة)، ١٨٤/٨.

<sup>(</sup>١٠) انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، مرجع سابق، ٢١/٢٥. وانظر مثاله الشربيني، مرجع سابق، ٣٢٨/٢.

<sup>(</sup>١١) الرازي، مرجع سابق، ٢١/٥/١. والشربيني، مرجع سابق، ٢٣٨/٢.

<sup>(</sup>۱۲) الرازي، مرجع سابق، ۲۱/۲۱.

الثالث: قوله: ﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَدِّبَ وَإِمَّا أَن تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾ والذي يتكلم الله معه لابد أن يكون نبيا(١).

الرابع: كونه مأموراً بالقتال معهم، كما قال صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتــل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله.....»(٢) كما في التأويلات(٣).

إلا أن العلامة القاسمي<sup>(٤)</sup> رد على الأدلة التي أوردها الإمام الرازي قائلاً: لا يخفى ضعف الاستدلال بهذه الأدلة على نبوته، لأن مقام إثباته يحتاج إلى تنصيص وتخصيص وأما تعمق الجري وراء العمومات لاستفادة مثل ذلك فغير مقنع<sup>(٥)</sup>. قال:

وأما قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ ﴾ كناية عن تمكينه تعالى له منهم، لا أنه قوله مشافهة، وإلا لو كان ذلك مخيراً منه تعالى وملقنا ما يفعل بحم. فأبي يسوغ له نقضه باجتهاد آخر؟ ولا يقال إن الأصل في الإطلاق الحقيقة، لأننا نقول به ما لم يمنع منه مانع من نحو ما ذكرناه وللتتريل الكريم أسلوب خاص، عرفه من أنعم النظر في بديع بيانه. نعم، لو كان مراد القائل بنبوته أنه من الملهمين ذهابًا في النبوة إلى المعنى الأعم من الإيحاء بشرع

<sup>(</sup>١) الرازي، مرجع سابق، ٢١/.١٥ والشربيني، مرجع سابق، ٢٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب فضل استقبال القبلة، ص١٧١، رقم الحديث ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) إسماعيل حقى، مرجع سابق، ١٤/٢ ٥٠.

<sup>(</sup>٤) هو جمال الدين (أو محمد جمال الدين) بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق، من سلالة الحسين السبط (١٢٨٣ - ١٣٣٢ هـ = = ١٨٦٦ - ١٩٦٤ م): إمام الشام في عصره، علما بالدين، وتضلعا من فنون الأدب. مولده ووفاته في دمشق.

كان سلفي العقيدة لا يقول بالتقليد. انتدبته الحكومة للرحلة وإلقاء الدروس العامة في القرى والبلاد السورية، فأقام في عمله هذا أربع سنوات (١٣٠٨ – ١٣١٢ هـ) ثم رحل إلى مصر، وزار المدينة. ولما عاد اتحمه حسدته بتأسيس مذهب جديد في الدين، سموه (المذهب الجمالي) فقبضت عليه الحكومة (سنة ١٣١٣ هـ) وسألته، فرد التهمة فأخلي سبيله، واعتذر إليه وإلي دمشق، فانقطع في مترله للتصنيف وإلقاء الدروس الخاصة والعامة، في التفسير وعلوم الشريعة الإسلامية والأدب.

ونشر بحوثا كثيرة في المحلات والصحف. اطلعت له على اثنين وسبعين مصنفا، منها (الائل التوحيد - ط) و (ديوان خطب - ط) و (الفتوى في الإسلام - ط) و (إرشاد الخلق إلى العمل بخبر البرق - ط) و (شرح لقطة العجلان - ط) و (نقد النصائح الكافية - ط) و (مذاهب الإعراب وفلاسفة الإسلام في الجن - ط) و (موعظة المؤمنين - ط) احتصر به إحياء علوم الدين للغيزالي، و (شرف الاسباط - ط) و (تنبيه الطالب إلى معرفة الفرض والواحب - ط) و (جوامع الآداب في أخلاق الانجاب - ط) و (إصلاح المساجد من البدع والعوائد - ط) و (تعطير المشام في مآثر دمشق الشام - خ) أربعة مجلدات، و (قواعد التحديث مسن فنون مصطلح الحديث - ط) و (محاسن التأويل - ط) في ١٧ بجلدا في تفسير القرآن الكريم. ولابنه الأستاذ ظافر القاسمي، كتاب (جمال الدين القاسمي وعصره - ط). ( الزركلي، الأعلام، ١٣٥/٢).

<sup>(</sup>٥) القاسمي، محمد جمال الدين، محاسن التأويل، ط٢، (مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه)، ١١٠/١١.

أو من الإلهام لكان قريباً، فتكون من القسم الثاني وهو الإلهام، ويطلق الصوفية على مثله الوارد. وإطلاق النبوة عليه، وإن كان محظورا في الإسلام، إلا أنه كان معروفاً قبله في العباد الأخيار (١).

أما الرد على الدليل الرابع، فقد رد عليه الحدادي بقوله: لا يمكن إثبات نبوة إلا بدليل قطعي (٢).

وعندما ذكر وهب بن منبه أن ذا القرنين كان نبياً، وقال عنه إنه كان خارجياً في قومه ولم يكن بأفضلهم نسبا ولا حسبا ولا موضعا، رد عليه النويري بقوله: ولا يكون الأنبياء إلا من أفضل قومهم حسباً وأشرفهم نسباً. قال: وقد يكون هذا النقل لاختلاف الروايات، وما آفة الأخبار إلا رواتها(٣).

وأخيراً أخرج ابن أبي حاتم عن أبي زيد أنه قال: ذو القرنين بلغ السدين وكان نـــذيراً ولم يسمع بحق أنه كان نبياً، وإلى أنه ليس بنبي ذهب الجمهور (٤) وهذا رد آخــر علــى وهب، عندما قال: إن عامة من العلماء ذهبوا إلى كونه نبيا! (٥)

# ٢- القول بأنه مَلَك:

وأغرب مما سبق من قال بأنه مَلَك من الملائكة.

وقد حكى هذا عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، فإنه سمع رجلاً يقول لآخر: يا ذا القرنين! فقال مه، ما كفاكم أن تتسموا بأسماء الأنبياء حتى تسميتم بأسماء الملائكة! ذكره السهيلي<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) المرجع سابق، ١١/١١.

<sup>(</sup>٢) إسماعيل حقى، مرجع سابق، ١٤/٢.

<sup>(</sup>٣) النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب، نحاية الأرب في فنون الأدب، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٣٦٢هــــ – ١٩٤٣م)، ٩٩/١٤.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/١٦.

<sup>(</sup>٥) القرماني، أبو العباس أحمد بن يوسف بن أحمد الدمشقي، أخبار الدول وآثار الأول في التاريخ، (بغداد: ١٢٨٢ه)، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) ابن كثير،مرجع سابق، البداية والنهاية.

والغريب أن الإمام القرطبي ذكر أنه قد روي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنــه مثل قول عمر (١) كما أن ذلك روي عن جبير بن نفير أيضًا (٢).

إلا أن العلامة الألوسي علق على الخبر الذي روي عن عمر رضي الله تعالى عنه بقوله: هذا قول غريب، بل لا يكاد يصح، والخبر على فرض صحته ليس نصاً في ذلك، إذ يحتمل ولو على بعد، أن يكون المراد أن هذا الاسم من أسماء الملائكة عليهم، فلا تسموا به أنتم، وإن تسمى به بعض من قبلكم من الناس<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ٢٦/١١.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ٦٤/١٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٢٤/١٦.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم، أبو القاسم ( ٠٠٠ - ٢٥٧ هـ = ٠٠٠ - ٨٧١ م): مؤرخ، من أهل العلم بالحديث. مصري المولد والوفاة. من كتبه (فتوح مصر والمغرب والاندلس - ط) وهو ابن (عبد الله) الفقيه صاحب سيرة (عمر بن عبد العزيز). ( الزركلي، الأعلام، ٣١٣/٣).

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري، أبو بكر (٢٤٢ - ٣١٩ هـ = ٨٥٦ - ٩٣١ م): فقيه مجتهد، من الحفاظ. كان شيخ الحرم بمكة.قال الذهبي: ابن المنذر صاحب الكتب التي لم يصنف مثلها. منها " المبسوط " في الفقه، و " الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف - خ " و " الاشراف على مذاهب أهل العلم - خ " الجزء الثالث منه، فقه، و " اختلاف العلماء - خ " الأولى منه و " تفسير القرآن - خ " كبير، وغير ذلك، توفي بمكة . ( الزركلي، الأعلام، ٥/٩٥).

<sup>(</sup>٦) هو محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري (٢٧١ - ٣٢٨ هـ = ٨٨٤ - ٩٤٠ م): من أعلم أهل زمانه بالأدب واللغة، ومن أكثر الناس حفظا للشعر والأخبار، قيل: كان يحفظ ثلثمائة ألف شاهد في القرآن. ولد في الأنبار (على الفسرات) وتوفي ببغداد. وكان يتردد إلى أولاد الخليفة الراضي بالله، يعلمهم. من كتبه (الزاهر - خ) في اللغة، و (شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات - ط) و (إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عزوجل - ط) و (الهاآت - خ) و (عجائب علوم القرآن - خ) و (شرح الأضداد - ط) وأجل كتبه خ) و (شرح الألفات - ط) رسالة نشرت في مجملة المجمع بدمشق، و (خلق الإنسان) و (الأمثال) و (الأضداد - ط) وأجل كتبه (غريب الحديث) قيل إنه ٤٥٠٠٠ ورقة.

وله (الأمالي) اطلعت على قطعة منها كتبت في المدرسة النظامية، وعليها خط الحافظ عبد العزيز ابن الأخضر، سنة ٦٠٩ هـ. ( الزركلي، الأعلام، ٣٣٥-٣٣٦).

<sup>(</sup>٧) هو أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الضحاك ابن مخلد الشيباني، أبو بكر بن أبي عاصم، ويقال له ابن النبيل (٢٠٦ - ٢٨٧ هـ = ٣٠٠ م.٢ م. ٩٠٠ م): عالم بالحديث، زاهد رحالة، من أهل البصرة. ولي قضاء أصبهان سنة ٢٦٩ - ٢٨٦ هـ له نحو ٣٠٠ مصنف، منها (المسند الكبير) نحو ٥٠ ألف حديث، و (الآحاد والمثاني) نحو ٢٠ ألف حديث، وكتاب (السنة) و (الديات - ط) و (الأوائل - خ) قيل: (ذهبت كتبه بالبصرة في فتنة الزنج فأعاد من حفظه خمسين ألف حديث! وقال الذهبي: وقع لنا جملة من كتبه. (الزركلي، الأعلام، ١٨٩/١).

نبيا ولا ملكاً ولكن كان عبداً صالحاً أحب الله تعالى فأحبه، ونصح الله تعالى فنصحه) (۱). وفي بعض الروايات عن أبي الطفيل عن علي رضي الله عنه أيضًا (۲). وعن عكرمة (۳) عن ابن عباس قال: كان ذو القرنين مَلِكاً صالحاً رضي الله عمله وأثنى عليه في كتابه وكان منصورا (۱). قال الإمام السهيلي: هذا أصح ما جاء في ذلك (۵). قال ابن حجر: وعليه الأكثر، وقد تقدم من حديث على ما يومئ إلى ذلك (۱).

3 - التوقف: توقف بعض العلماء لما أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم  $^{(\vee)(\wedge)}$  وصححه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أدري أتَّبع كان لعيناً أم لا، وما أدري الحدود كفارات لأهلها أم  $\mathbb{Z}^{(\circ)}$ .

وربما يكون هذا الحديث منسوحاً بأحاديث شريفة أخرى. فعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال لأصحابه في مجلس: «تبايعوني ألا تشركوا بالله شيئاً ولا تزنوا ولا تسرقوا ولا

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق،٢/٣، والشوكاني، مرجع سابق، ٣/ ٣٠٩- ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) هو عكرمة أبو عبد الله مولى بن عباس أصله بربر ي ثقة ثبت عالم بالتفسير لم يثبت تكذيبه عن بن عمر ابن تثبت عنه بدعة مـــن الثالثة مات سنة سبع ومائة وقيل بعد ذلك.( ابن حجر، التقريب، ص ٥٧٠، ترجمة رقم ٤٧٠٧).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، البداية والنهاية، مرجع سابق، ٢/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) السهيلي، مرجع سابق، ٢/ ٥٩.

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، فتح الباري، مرجع سابق، كتاب: الجهاد، باب: (قول الله تعالى: يسألونك عن ذي القرنين)، ٦/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٧) هو محمد بن عبد الله بن حمدویه بن نعیم الضي، الطهماني النیسابوري، الشهیر بالحاکم، ویعرف بابن البیع، أبو عبد الله (٣٦١ - ٥٠٥ هـ = ٩٣٣ - ١٠١٤ م): من أكابر حفاظ الحدیث والمصنفین فیه.مولده ووفاته في نیسابور.رحل إلی العراق سنة ٣٤١ هـ وحج، وجال في بالاد خراسان وما وراء النهر، وأخذ عن نحو ألفي شیخ.وولي قضاء نیسابور سنة ٥٥٩ ثم قلد قضاء جرجان، فامتنع.وكان ینفذ في الرسائل إلی ملوك بنی بویه، فیحسن السفارة بینهم وبین السامانیين.وهو من أعلم الناس بصحیح الحدیث و تمییزه عن سقیمه.صنف كتبا كثیرة جدا، قال ابن عساكر: وقع من تصانیفه المسموعة في أیدي الناس ما یبلغ ألف وخمسمائة جزء.منها (تاریخ نیسابور -خ) قال فیه السبكي: وهو عندي من أعود التواریخ علی الفقهاء بفائدة ومن نظره عرف تفنن الرجل في العلوم جمیعها، و (المستدرك علی الصحیحین - ط) أربعة مجلدات، و (الاكلیل) و (المسدخل - ط) في أصول الحدیث، و (تراجم الشیوخ) و (الصحیح) في الحدیث، و (فضائل الشافعي)و (تسمیة من أخرجهم البخاري ومسلم - خ) و (معرفة أصول الحدیث وعلومه و كتبه) المطبوع باسم (معرفة علوم الحدیث) (۱).(انظر: الزركلي، الأعلام، ٢٧٧٦).

<sup>(</sup>٨)المستدرك على الصحيحين، المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري، تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا، الطبعة الأولى، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١ – ١٩٩٠)، ٤٨٨/٢، حديث رقم: ٣٦٨٢، صححه الخاكم ووافقه الذهبي. (٩) الألوسي، مرجع سابق، ٢٩/٠٩– ٣٦.

تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، فمن وفى منكم فأجره على الله، ومن أصاب شيئًا من ذلك فعوقب به في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب شيئًا من ذلك فستره الله عليه فأمره إلى الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه». زاد عبادة بن الصامت في رواية: «فبايعناه على ذلك». رواه الخمسة إلا أبا داود (١) (٢).

قال صاحب التاج: «فهو كفارة له»، صريح في أن الحدود مكفرات لا زاحرات وفي رواية الترمذي: «ومن أصاب من ذلك فعوقب في الدنيا فالله أكرم من أن يثني العقوبة على عبده في الآخرة» (٣) وعلى هذا الجمهور، وقال بعضهم: إنها زاحرات فقط وعليه العقاب في الآخرة. والنفس إلى الأول أميل فإنه هو الأليق بالكرم الإلهي (١٠).

فقد ثبت إسلام تبع بهذا الحديث، وقال قتادة: إن كعباً يقول في تبع الرجل الصالح وكانت عائشة رضي الله عنها تقول: (لا تسبوا تبعاً قد كان رجلاً صالحاً)، والله أعلم (٥).

ونرى أن الإمام الثعلبي لم يتأكد من صحة الحديث، ولو صح عنده لما كان منسوخاً فهو يقول: لو صح الحديث لكان الخوض في هذه المسألة تكلفا<sup>(١)</sup>!

ونرى أن الأستاذ سيد قطب توقف أيضًا لدى تفسيره قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَوْرُنُيْنِ ﴾، قال: كيف قال الله تعالى هذا القول لذي القرنين؟ أكان ذلك وحيا إليه أم أنه حكاية حال؟.. قال: كلا القولين ممكن، ولا مانع من فهم النص على هذا الوجه أو ذاك (٧).

<sup>(</sup>١)النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، الجتبي من السنن، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، ط٢، حلب: مكتب المطبوعات الإسلامية، ١٤٠٦ – ١٩٨٦، (١٤١٧).

<sup>(</sup>٢) ناصف، منصور علي، التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، ط٤، ٢/ ٣٧.

<sup>(</sup>٣)الترمذي، محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، الجامع الصحيح سنن الترمذي، تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون، (٣)لترمذي : دار إحياء التراث العربي)، (٤٥/٤)، كتاب: (الحدود)، باب: (أن الحدود كفارة لأهلها)، حديث رقم: (٤٣٩).

<sup>(</sup>٤) ناصف، مرجع سابق، ٣٨/٣ الهامش.

<sup>(</sup>٥) التاج الجامع للأصول جـــ ٣ ص ٣٠٢، الهامش.

<sup>(</sup>٦) الثعلبي، عرائس المحالس، مرجع سابق، ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>V) سيد قطب، مرجع سابق، ٢٢٩١/٤.

والأقرب للصواب هو ما ذكر قبل قليل أنه كان عبداً صالحاً، أتاه الله بسطة في الملك والسلطان، وقد رأيت آثاراً متعددة عن السلف الصالح تذكر هذا، فهي تعضد بعضها بعضاً وقد مر أن الأكثر على هذا والله أعلم.

وقول الحق تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾: أي جعلنا له مكنة وقدرة على التصرف في الأرض من حيث التدبير والرأي وكثرة الجنود والهيبة والوقار (١).

\* ﴿ وَ آتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾: أراده من مهمات ملكه ومقاصده المعلقة بسلطانه (٢٠).

## \* ﴿سَبَبًا ﴾: أي علماً (٣).

وقال العلامة الآلوسي: هو كل ما يتوصل به إلى المقصود من علم أو قدرة أو آلة لا العلم فقط، وإن وقع الاقتصار عليه في بعض الآثار. وفي الكلام مضاف مقدر، أي من أسباب كل شيء، والمراد بذلك الأسباب العادية، واستدل بعض من قال بنبوته بالآية كما بينا ذلك وليس بشيء كما لا يخفى ذلك<sup>(٤)</sup>.

\* ﴿ فَاتَّبِعْ ﴾: التقدير فأراد بلوغ المغرب فأتبع (٥).

ومنهم من قرأها بالقطع، ومنهم من قرأها بالوصل، و (اتبع) بالوصل في السير، و (أتبع) بالقطع معناه اللحاق كقوله تعالى: ﴿فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴿ أَقِبٌ ﴾ (أ) ورأتبع) بالقطع للمُحد المسرع الحثيث الطلب، و (اتبع) بالوصل إنما يتضمن مجرد الانتقال والاقتفاء (٧). والحق في هذا أن تبع واتبع وأتبع لغات بمعنى واحد، وهو بمعنى السير (٨).

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق، ٦٠/١٦.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ٦١/١٦.

<sup>(</sup>٣)ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ١٨٦/٥.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، ٣١/١٦.

<sup>(</sup>٥) الألوسي، مرجع سابق، ٣١/١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الصافات، الأية: ١٠.

<sup>(</sup>٧) الألوسي، مرجع سابق، ٦١/١٦.

<sup>(</sup>٨) الشوكاني، مرجع سابق، ٣/ ٣٠٨.

\* ﴿ سَبَبًا ﴾: أي مترلاً وطريقا (١) يوصله إليه (٢)، وأصل السبب الحبل، فاستعين لكل ما يتوصل به إلى شيء (٣).

\* ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ ﴾: يقول الأستاذ سيد قطب: ومغرب الشمس هو المكان الذي يرى الرائي أن الشمس تغرب عنده وراء الأفق، وهو يختلف بالنسبة للواضع فبعض المواضع يرى أنها تغرب في الماء كما في الحيطات الواسعة والبحار. وفي بعض المواضع يرى أنها تغرب في الرمال إذا كان في صحراء مكشوفة على مد البصر (٤).

\* ﴿ وَ جَدَهَا ﴾: أي الشمس.

\* ﴿ تَعْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِئَةٍ ﴾: أي ذات حمأة. وهي الطين الأسود من حمئت البئر تحمأ حمأ إذا كثرت حمأها(٥) أي رائي الشمس في منظره تغرب في البحر المحيط، وهذا شأن كل من انتهى إلى ساحله، يراها كأنها تغرب فيه (٦).

والمراد وحدها تغرب في نظر العين كذلك، إذ لم ير هناك إلا الماء لأنها كذلك حقيقة وهذا كما أن راكب البحر يراها كأنها تطلع من البحر وتغيب فيه إذا لم ير الشط. والذي في أرض ملساء يراها أيضًا كأنها تطلع من الأرض وتغيب فيها، ولا يرد على هذا أنه عبر بر (وجد)، والوجدان يدل على الوجود، لما أن وجد بمعنى رأى (٧).

ثم أن المراد بالعين الحمئة إما عين في البحر أو البحر نفسه وتسميته عيناً مما لا بأس به خصوصاً وهو بالنسبة لعظمة الله تعالى كقطرة وإن عظم عندنا (^).

<sup>(</sup>١) ابن كثير، القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/٨٧.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ٦١/١٦.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني، مرجع سابق، ٣٠٨/٣.

<sup>(</sup>٤) سيد قطب، مرجع سابق، ٢٢٩١/٤.

<sup>(</sup>٥) الألوسي، مرجع سابق، ٣١/٢.

<sup>(</sup>٦) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٧) الألوسي، مرجع سابق، ٣٢/١٦، «و لم يقل أحد بأن الشمس تغيب في مكان معين من الأرض، وإلا فقد علم أن الأرض كرة والسماء محيط بها والشمس بها في الفلك، وجلوس قوم في قرب الشمس غير موجود، والشمس أكبر من الأرض بمرات كثيرة فكيف يعقل دخولها في عين من عيون الأرض» إسماعيل حقى، مرجع سابق، ١٤/٢.

<sup>(</sup>٨) الألوسي، مرجع سابق، ٣٢/٢، إلا أن الإمام ابن حزم الظاهري يختلف في هذا الرأي، انظر قوله ورأيه هذا في ابن حزم الظاهري، أبو محمد على بن أحمد بن سعيد، الفصل في الملل والأهواء والنحل، (بيروت: دار المعرفة)، ٢ /١٠١- ١٠١.

- \* ﴿ وَوَجَدَ عِندَهَا ﴾: أي عند تلك العين على الساحل المتصل بها(١).
- \* ﴿ قُوْمًا ﴾: أي أمة من الأمم، ذكروا ألها كانت أمة عظيمة من بني آدم (١). لباسهم على ما قيل حلود السباع وطعامهم ما لفظ البحر (٣).

﴿ قُلْنَا﴾: اختلف العلماء هنا فهل يعني هذا «القول» أنه كان وحيا أم إلهاما أم عـن طريق نبي؟ وقد حققنا هذا بالتفصيل وقد وصلنا إلى أنه ملك صالح والله تعالى أعلم.

﴿ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ ﴾: بالقتل من أول الأمر (١٠).

﴿ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾: أي أمراً ذا حسن على حذف المضاف وذلك بالدعوة إلى الحق والإرشاد إلى ما فيه الفوز بالدرجات. وقدم التعذيب لأنه الذي يستحقونه في الحال لكفرهم، وفي التعبير برسم ﴿ وَإِمَّا أَن تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾ دون إما أن تدعوهم مثلاً، إيماء إلى ترجيح الشق الثاني (٥).

وقال الإمام الطبري: المراد من اتخاذ الحسن الأسر؛ فيكون قد خير القوم بين القتل والأسر والمعنى: إما أن تعذب بالقتل، وإما أن تحسن إليهم بإبقاء الروح والأسر (٢) واتخاذ الحسن بالأسر، لأنه بالنظر إلى القتل إحسان (٧).

ويجوز حمل: ﴿إِمَّا أَن تُعَدِّبَ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ ﴾ على التوزيع دون التغيير، والمعنى على ما قيل: ليكن شأنك معهم إما التعذيب وإما الإحسان، فالأول لمن بقي على حاله، والثاني لمن تاب فتأمل (^).

<sup>(</sup>١) الشربيني، مرجع سابق، ٣٢٩/٢.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ٦/ ٣٣، وقد ورد قول أبي زيد السهيلي وابن جريج ألهم قوم من نسل ثمود كانوا يسكنون (حابرسا) انظر الألوسي، مرجع سابق، ٦٦/ ٣٣- ٣٤ وهذا خطأ. فإن (جابرس) مدينة بأقصى الشرق والتي في أقصى المغرب هي (حابلي) أو (جابرس) ولما بايع الحسن معاوية رضي الله عنهما صلحا بين المسلمين خطب (... أيها الناس إنكم لو نظرتم ما بين جابرس وحابلق) الحموي، مرجع سابق، ٢/ ٩٠- ٩١.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/٣٤.

<sup>(</sup>٥) الرجع السابق.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، ١٦/٣٥.

<sup>(</sup>٧) النسفي، مرجع سابق، ٣/٥٤٠.

<sup>(</sup>A) الالوسى، مرجع سابق، ١٦/٥٥.

- \* ﴿ قَالَ ﴾: ذو القرنين لذلك النبي أو لمن عنده من خواصه بعد أن تلقي أمره تعالى (١).
- \* ﴿أَمَّا مَن ظَلَمَ﴾: نفسه ولم يقبل دعوني وأصر على ما كان عليه من الظلم هو العظيم (٢) واستمر على كفره وشركه بربه (٣). وذكر الإمام الرازي أن المراد بالظلم هو الإقامة على الكفر لأنه ذكر في مقابلته ﴿وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ (٤).
- \* ﴿ فَسَوْفُ نُعَذِّبُهُ ﴾: قال قتادة: بالقتل (٥)، وأتى بنون العظمة على عادة الملوك وإسناد التعذيب إليه لأنه السبب الآمر (٦).
- \* ﴿ يُورَدُّ إِلَى رَبِّهِ ﴾: في الآخرة وفي قوله ﴿ إِلَى رَبِّهِ ﴾ دون إليك دلالة على أن الخطاب السابق لم يكن بطريق الوحي إليه، وإن مقاولته كانت مع النبي أو خواصه (٧).
  - \* ﴿فَيُعَذِّبُهُ۞: فيها.
- \* ﴿عَذَابًا نُكُرًا﴾: أي منكراً فظيعاً، وهو العذاب في نار جهنم (^)، وفيه إثبات المعاد والجزاء (٩).
- \* ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ ﴾: أي تابعنا على ما ندعوه إليه من عبادة الله وحده لا شريك له (١٠).

﴿ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾: عملاً حسبما يقتضيه الإيمان.

\* ﴿فَلَهُ ﴾: في الدارين.

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق، ٦١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) الفخر الرازي، مرجع سابق، ٢١/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٦) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٤.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٩) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٩٠.

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق.

\* ﴿ جَزَاءً الْحُسْنَى ﴾: أي فله المثوبة الحسني أو الفعلة الحسني أو الجنة جزاء.

\* ﴿وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسُوّا ﴾: قال الإمام النسفي: بالسهل المتيسر من الزكاة والخراج وغير ذلك (١). قال أبو حيان في تفسيره: وما أحسن بحيء هذه الجمل لما ذكر ما يستحقه من ظلم بما يلحقه آخراً يوم القيامة، وهو تعذيب الله إياه العذاب النكر، لأن الترتيب الواقع هو كذا. ولما ذكر ما يستحقه من آمن وعمل صالحاً، وذكر جزاء الله له في الآخرة وهو الحسني أي الجنة، لأن طمع المؤمن في الآخرة ورجاءه هو الذي حمله على أن آمن لأجل جزائه في الآخرة، وهو عظيم بالنسبة للإحسان في الدنيا، ثم تبع ذلك بإحسانه له في الدنيا: ﴿وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴾، أي لا نقول له ما يتكلفه مما هو شاق عليه، أي قولاً ذا يسر وسهولة، كما قال قولاً ميسورا. ولما ذكر ما أعده الله له من الحسني جزاء، لم يناسب أن يذكر جزاءه بالفعل، بل اقتصر على القول أدباً مع الله تعالى، وإن يعلم أنه يحسن إليه قولاً وفعلاً (١٠).

\* ﴿ ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا ﴾: أي طريقاً راجعا من مغرب الشمس موصلاً إلى مشرقها (٢)، وكان كلما مر بأمة قهرهم وغلبهم ودعاهم إلى الله -عز وجل-، فإن أطاعوه، وإلا أذلهم وأرغم آنافهم، واستباح أموالهم وأمتعتهم واستخدم من كل أمة ما يستعين به مع جيوشه على أهل الإقليم المتأخم لهم (٤).

\* ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ ﴾: يقول الأستاذ سيد قطب: وما قيل عن مغرب الشمس يقال من مطلعها، فالمقصود هو مطلعها في الأفق الشرقي في عين الرائي.

والقرآن لم يحدد المكان ولكنه وصف طبيعته وحال القوم الذي وجدهم ذو القرنين هناك (٥).

\* ﴿ وَجَدَهَا ﴾: أي الشمس.

<sup>(</sup>١) النسفى، مرجع سابق، ٣/٥٤٠.

<sup>(</sup>۲) أبو حيان، مرجع سابق، ١٦٠/٦ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٥.

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) سيد قطب، مرجع سابق، ٤/ ٢٩٢.

\* ﴿ تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَل لَهُم مِّن دُونِهَا سِتْرًا ﴾: من اللباس والبناء، يعني ليس الهم لباس يتسترون به من حر الشمس، ولا بناء يستظلون به (١).

قال ابن عطية: والظاهر من اللفظ ألها عبارة بليغة عن قرب الشمس منهم، وفعلها بقدرة الله فيهم ونيلها منهم، ولو كانت لهم أسراب لكان ستراً كثيفاً (٢).

وقال الإمام الألوسي: ظاهر الآية -لوقوع النكرة فيها في سياق النفي- يقتضي ألهـــم ليس لهم ما يسترهم أصلاً، وذلك ينافي أن يكون لهم سرب ونحوه. وأجيب بأن ألفــاظ العموم لا تتناول الصورة النادرة فالمراد نفي الساتر المتعارف. والسرب ونحوه ليس منه (٣).

\* ﴿كَذَٰلِكَ﴾: خبر مبتدأ محذوف، أي أمر ذي القرنين ذلك، والمشار إليه ما وصف به قبل، من بلوغ المغرب والمشرق وما فعله، وفائدة ذلك تعظيمه وتعظيم أمره، أو أمره فيهم كأمره في أهل المغرب من التخيير والاختيار (١٠).

\* ﴿ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ ﴾: من الجنود والآلات وأسباب الملك (٥٠).

\* ﴿ حُبُوا ﴾: علماً تعلق بظواهره وخفاياه، ويفيد هذا على الأول زيادة تعظيم الأمر وأنه وراء ما وصف بكثير، مما لا يحيط به إلا علم اللطيف الخبير. وهو على الأحير تأويل لما قاسى في السير إلى أن بلغ، فيكون المعنى: وقد أحطنا بما لاقاه وحصل له في أثناء سيره خبراً. أو تعظيم للسبب الموصل إليه في قوله تعالى: ﴿ فَأَتْبَعَ سَبَبًا \* حَتَّى إِذَا بَلَغَ ﴾ أي أحطنا بما لديه من الأسباب الموصلة إلى هذا الموضع الشاسع مما لم نؤت غيره (٢٠).

\* ﴿ أَتْبَعَ سَبَبًا ﴾: طريقاً ثالثًا معترضا بين المشرق والمغرب، آخذا من مطلع الشمس إلى الشمال (٧).

<sup>(</sup>١) إسماعيل حقي، مرجع سابق، ٢/ ٥١٥.

<sup>(</sup>۲) ابن عطية، مرجع سابق، ٦/ ١٦١.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٦.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٥.

<sup>(</sup>٥) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٦.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٧) انظر الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٧.

- \* ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْنِ ﴾: أي الجبلين. قال في القاموس: السد: الجبل والحاجز وإطلاق السد عليه لأنه سد فجاً من الأرض (١). والسد بالفتح ما كان من عمل الخلق وبالضم ما كان من خلق الله، لأن فعل بمعنى مفعول، أي هو مما فعله الله وخلقه (٢).
- \* ﴿ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا ﴾: أي السدين، قال ابن كثير: هما جبلان متناوحان فيعيثون فيهم فساداً ويهلكون الحرث والنسل (٣).
  - \* ﴿ قُوْمًا ﴾: أمة من الناس (٤).
- \* ﴿ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴾: من أقوال أتباع ذي القرنين، أو من أقوال من عداهم لغرابة لغتهم وبعدها عن لغات غيرهم وعدم مناسبتها لها، مع قلة فطنتهم، إذ لو تقاربت فهموها، ولو كثرت فطنتهم فهموا ما يراد من القول بالقرائن فتعلموه (٥٠).
- \* ﴿ قَالُوا ﴾: أي بواسطة مترجمهم. فإسناد القول إليهم مجاز ولعل هذا المترجم كان من قوم بقرب بلادهم، أو يكون منهم بالذات على أن يكون فهم ذي القرنين كلامهم وإفهامه إياهم من جملة ما آتاه الله تعالى من الأسباب (٢). والذين قالوا له أمة من الإنسس صالحة (٧).
- \* ﴿ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾: اسمان أعجميان، منع صرفهما العلمية والعجمة. وقرأهما الجمهور بغير همز، وهما قبيلتان من ولد يافث بن نوح عليه السلام، وبه جزم وهب بن منبه وغيره، واعتمده كثير من المتأخرين (^).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، مرجع سابق، ١/ ٥٧٩ وإسماعيل حقي، مرجع سابق، ٢/ ٥١٧.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ١٩١/٥.

<sup>(</sup>٤) زعم بعضهم أن القوم من الجان وهو زعم باطل لا بعيد كما قال أبو حيان/ الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٨.

<sup>(</sup>٥) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٨.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٧) القرطبي، الجامع لأحكام القران، مرجع سابق، ١١/ ٥٥.

<sup>(</sup>٨) الألوسي، مرجع سابق، ٦٦/ ٣٨.

- \* ﴿ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾: أي في أرضنا بالقتل والتخريب وسائر وجوه الإفساد المعلوم من البشر، وقيل يأخذ الأقوات كلها، روى ألهم كانوا يخرجون أيام الربيع فلا يتركون شيئًا أخضر إلا أكلوه ولا يابسا إلا احتملوه (١).
- \* ﴿ فَهَلُ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا ﴾: هذا الاستفهام من باب حسن الآدب مع ذي القرنين (٢) وقال ابن حريج (٣) عن عطاء (٤) عن ابن عباس «في معنى خرجا»: أجراً عظيماً. يعني ألهم أرادوا أن يجمعوا له من بينهم مالاً يعطونه إياه حتى يجعل بينهم وبينهم سداً (٥).
  - \* ﴿ عَلَى أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا ﴾: حاجزا يمنعهم من الوصول إلينا(٦).

قال الإمام القرطبي: في هذه الآية دليل على اتخاذ السجون، وحبس أهل الفساد فيها، ومنعهم من التصرف لما يريدونه، ولا يتركون وما هم عليه، بل يوجعون ضرباً، ويحبسون أو يكفلون ويطلقون كما فعل عمر رضي الله عنه (٧).

ولم يكن ليأجوج ومأجوج طريق يخرجون منها إلى أرض العمارة إلا هـذه الفتحـة مسكنهم وراء هذين الجبلين، وأرضهم متسعة حدًّا (^). فقال ذو القـرنين بعفـة وديانـة وصلاح وقصد للحير.

\* ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ ﴾: أي: الذي أعطاني الله من الملك والتمكين حير لي من الذي تجمعونه (٩).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني، مرجع سابق، ٣/ ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الملك بن عبد العزيز بن حريج الأموي مولاهم المكي ثقة فقيه فاضل وكان يدلس ويرسل من السادسة مات سنة خمسين و(مئة) أو بعدها وقد حاز السبعين وقيل حاز المائة و لم يثبت. ( ابن حجر، التقريب، ص ١٤٥، ترجمة رقم ٤٢٢١).

<sup>(</sup>٤) هو عطاء بن أبي رباح بفتح الراء والموحدة واسم أبي رباح أسلم القرشي مولاهم المكي ثقة فقيه فاضل لكنه كثير الإرسال مـــن الثالثة مات سنة أربع عشرة على المشهور وقيل إنه تغير بأخرة ولم يكثر ذلك منه. ( ابن حجر، التقريب، ص٥٦١، ترجمــة رقـــم ٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٦) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٣٩.

<sup>(</sup>٧) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ١١/ ٥٩.

<sup>(</sup>٨) سليمان الجمل، مرجع سابق، ٣/ ٩٤.

<sup>(</sup>٩) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٩٢.

\* ﴿ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ ﴾: أي بما يتقوى به على المقصود من الآلات كزبر الحديد، أو من الناس، أو الأعم منها، والفاء لتفريع الأمر بالإعانة على خير ما مكنه الله تعالى فيه من ما ملهم أو على عدم قبوله خرجهم (١).

\* ﴿ أَجْعَلْ ﴾: جواب الأمر.

\* ﴿ آتُونِي ﴾: أي أعطوني وناولوني، ومعنى ﴿ آتُونِي زُبُرَ الْحَدِيدِ ﴾ أتتوني بها، فلما ألقيت الياء زيدت ألفاً، وعلى هذا فانتصاب (زبر) بترع الخافض (٣).

\* ﴿ رُبُو الْحَدِيدِ ﴾: جمع زبرة، وهي القطعة. قال الخليل: الزبرة من الحديد القطعة الضحمة (١) وأصل الزبر الاجتماع، ومنه زبرت الكتاب: جمعت حروفه، وزبرة الأسد لما اجتمع على كاهله من الشعر. وطلب إيتاء الزبر لا ينافي أنه لم يقبل منهم شيئًا لأن المراد به الإيتاء بالثمن أو مجرد المناولة والإيصال وإن كان ما آتوه له لا إعطاء ما هو لهم؛ فهو معونة مطلوبة، وعلى تسليم كون الإيتاء بمعنى الإعطاء لا المناولة. يقال الناولة بالله الله المناولة ولو تملكها لا يعد ذلك جعلاً، فإنه إعطاء المال لا إعطاء مثل هذا (٥).

\* ﴿ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ ﴾: في الكلام حذف. أي فآتوه إياه فأخذ يبني شيئًا فشيئًا حتى إذا جعل ما بين جانبي الجبلين من البنيان مساويًا لهما في العلو(٢).

والصدفان: حانبا الجبل. قال الأزهري: يقال لجانبي الجبل صدفان إذا تحاذيا لتصادفهما أي: تلاقيهما. وكذا قال أبو عبيدة الهروي وقد يقال لكل بناء عظيم مرتفع صدف(٧).

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني، مرجع سابق، ٣١٢/٣ باختصار.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٧) الشوكاني، مرجع سابق، ٣١٢/٣-٣١٣.

- \* ﴿قَالَ ﴾: للعَملَة.
- \* ﴿ انفُخُوا ﴾: أي انفحوا بالكيران في زبر الحديد الموضوعة بين الصدفين، ففعلوا (١).
  - \* ﴿ حَتَّى إِذًا جَعَلُهُ ﴾: أي جعل المنفوخ فيه.
- \* ﴿ فَارًا ﴾: أي كالنار في حرها، وإسناد الجعل إلى ذي القرنين مجاز لكونه الآمر بالنفخ. قيل: كان يأمر بوضع طاقة من الزبر والحجارة ثم يوقد عليها الحطب والفحم بالمنافخ حتى تحمى. والحديد إذا أوقد عليها صار كالنار (٢).
- \* ﴿ قَالَ ﴾: للذين يتولون أمر النحاس من الإذابة وغيرها، وقيل: لأولئك النافخين. قال لهم بعد أن نفخوا في ذلك حتى صار كالنار وتم ما أراده منهم أولاً (٣).
  - \* ﴿ آتُوني ﴾: من الذين يتولون أمر النحاس (٤).
- \* ﴿ أُفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْرًا ﴾: أي آتوني قطرا أفرغ عليه قطرا. فحذف من الأول لدلالــة الثاني عليه (٥). والقِطْر: النحاس المذاب. وهو قول الأكثرين، وقيل: الرصاص المــذاب. وقيل: الحديد المذاب وليس بذاك (٦). وقد استخدمت هذه الطريقة حديثاً في تقوية الحديد؛ فوجد أن إضافة نسبة من النحاس إليه تضاعف مقاومته وصلابته. وكان هذا الذي هدى الله تعالى إليه ذا القرنين، وسجله في كتابه الخالد سبقا للعلم البشري الحديث بقــرون لا يعلم عددها إلا الله (٧).
- \* ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا ﴾: بحذف تاء الافتعال تخفيفاً وحذرا عن تلاقي المتقاربين في المحرج وهما الطاء والتاء (١٠). والفاء فصيحة: أي ففعلوا ما أمروا به من إيتاء القطر، أو الإتيان،

<sup>(</sup>١) الألوسي، مرجع سابق، ٦ // ٤١.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني، مرجع سابق، ٣/٣١٣.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٤١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

<sup>(</sup>۷) سید قطب، مرجع سابق، ۲۲۹۳/٤

<sup>(</sup>٨) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ١٤.

فأفرغ عليه فاختلط والتصق بعضه ببعض فصار جبلا صلدا، فجاء ياجوج وماجوج وقصدوا أن يعلوه وينقبوه فما اسطاعوا(١).

\* ﴿ أَن يَظْهَرُوهُ ﴾: أن يعلوه أي: فما استطاع يأجوج ومأجوج أن يعلو على ذلك الردم لارتفاعه وملاسته (٢).

\* ﴿ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾: لصلابته وتخانته وقيل: وكان عرضه خمسين ذراعاً، وكان أساسه قد بلغ الماء، وقد جعل فيه الصخر والنحاس المذاب. وكانت زبر الحديد فوق الأرض. ولا يخفى أن إفراغ القطر عليها بعد أن أثرت فيها حرارة النار حتى صارت كالنار مع ما ذكروا من أن امتداد السد في الأرض مائة فرسخ، لا يتم إلا بأمر إلهي خارج عن العادة كصرف تأثير حرارة النار العظيم من أبدان المباشرين للأعمال. وإلا فمثل تلك الحرارة عادة مما لا يقدر حيوان على أن يحوم حولها. ومثل ذلك النفخ في هاتيك الزبر العظيمة الكثيرة حتى تكون ناراً. ويجوز أن يكون كل من الأمرين بواسطة آلات غريبة، أو أعمال أوتيها هو أو أحد ممن معه لا يكاد أحد يعرفها اليوم. وللحكماء المتقدمين بلل والمتأخرين أعمال عجيبة يتوصلون إليها بآلات غريبة تكاد تخرج عن طور العقل، وهذا مما لا شهة فيه.

فليكن ما وقع لتي القين من طك القبل، وقلي: كل بنؤه من المخور مرتبطا جنها عنى ملالي من طيد وتحل مندا في تحل فيها تحيث لم بقي هناك فيو وقل الأسلام.

<sup>\* ﴿</sup> قَالَ ﴾: أي ذو القرنين لمن عنده من أهل تلك الديار وغيرهم (٤).

<sup>\* ﴿</sup> هَٰذَا ﴾: إشارة إلى السد، وقيل إلى تمكنه من بنائه (٥).

<sup>\* ﴿</sup> رَحْمَةٌ مِّن رَبِّي ﴾: أي أثر من آثار رحمته حل وعلا لهؤلاء المتحاوزين للسد ولمن خلفهم ممن يخشى عليهم معرقم لو لم يكن ذلك السد (١).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني، مرجع سابق، ٣١٣/٣.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ١١– ٤٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ٢/١٦.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.

\* ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي ﴾: اختلف المفسرون في ذلك الوعد متى هو؟ فهل المقصود هو يوم القيامة، أم أنه الوقت الذي قدر فيه ليأجوج ومأجوج الخروج قبل يوم القيامة؟

\* ﴿ جَعَلَهُ ﴾: أي جعل السد المشار إليه رغم متانته ورصانته.

\* ﴿ دُكًا ﴾: في الكلام حذف؛ أي وهو يستمر إلى آخر الزمان فإذا جاء وعد ربي جعله دكا<sup>(۲)</sup>؛ أي ساواه بالأرض. تقول العرب: (ناقة دكاء) إذا كان ظهرها مستويا لا سنام لها قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًا ﴾ (٢) أي مساويا بالأرض (٤). ومن قرأ (دكا) بالمد أراد التشبيه بالناقة الدكاء، أي: مثل دكاء؛ لأن السد منكر فلا يوصف بدكاء. وقرأ الباقون «دكا» بالتنوين على أنه مصدر ويجوز أن يكون مصدراً بمعنى الحال. أي مدكوكا » (٥).

\* ﴿ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي ﴾: أي وعده سبحانه المعهود، أو كل ما وعد -عز وجل- بــه فيدخل فيه ذلك دخولاً أوليا(٢).

\* ﴿ حَقًا ﴾: ثابتاً لا محالة واقعاً البتة. وهذه الجملة تذييل من ذي القرنين لما ذكره من الجملة الشرطية وتأكيد مضمونها، وهو آخر ما حكى من قصته (٧).

ونظر ذو القرنين إلى العمل الضخم الذي قام به، فلم يأخذه البطر والغرور، ولم تسكره نشوة القوة والعلم. ولكنه ذكر الله فشكره. ورد إليه العمل الصالح الذي وفقه إليه، وتبرأ من قوته إلى قوة الله، وفوض إليه الأمر، وأعلن ما يؤمن به من أن الجبال والحواجز والسدود ستدك قبل يوم القيامة، فتعود الأرض سطحا أجرد مستويا(^).

<sup>(</sup>١) الشوكاني، مرجع سابق، ٣١٣/٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٥/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٥) الشوكاني، مرجع سابق، ٣/٣١٣.

<sup>(</sup>٦) الألوسي، مرجع سابق، ١٦/ ٤٣.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٨) سيد قطب، مرجع سابق، ٤/ ٢٢٩٣.

كان ذو القرنين النموذج الأمثل للحاكم الصالح، يمكنه الله في الأرض، وييسر له الأسباب، فيجتاح الأرض شرقاً وغرباً، ولكنه لا يتجبر ولا يتكبر، ولا يطغى ولا يتبطر، ولا يتخذ من الفتوح وسيلة للغنم المادي. واستغلال الأفراد والجماعات والأوطان، ولا يعامل البلاد المفتوحة معاملة الرقيق، ولا يسخر أهلها في أغراضه وأطماعه، إنما ينشر العدل في كل مكان يحل به، ويساعد المتخلفين، ويدرأ عنهم العدوان دون مقابل، ويستخدم القوة التي يسرها الله له في التعمير والإصلاح، ودفع العدوان، وإحقاق الحق. ثم يرجع كل خير يحققه الله على يديه إلى رحمة الله وفضله، ولا ينسى وهو في إبان سطوته قدرة الله وجبروته وأنه راجع إلى الله().

والقرآن الكريم يحكي بآياته الخالدة، وفي أعجز أسلوب، أمر هذا الرجل الصالح العادل كنموذج أمثل للمُلك الصالح المصلح؛ ليخلد بذلك ذكراه؛ وليكون درسا لكل من أراد أن يحكم بحق، ويُعلم الناس، ويهديهم إلى الطريق الصحيح، ويساعدهم إلى ما فيه خيرهم وفلاحهم ومن خلال الآيات نستطيع أن نقول إن هناك ثلاث صفات بارزة في ذلك الملك العادل وهي ركيزة كل حاكم يريد الحق والإصلاح وهي:

$$1 - 1$$
الإيمان.  $7 - 1$ العمل.

وألها لصفات لابد منها، حتى يستقر أمر المـــُلك، ويأمنوا البشر بحق على أنفسهم، وأموالهم وأعراضهم، وأديالهم، وعقولهم، وهي الكليات الخمس التي أمر الإسلام بحفظها.

الإيمان لابد منه حق بينتي الحاكم أو لمره من وحي الله التي لا نقط فيه ولا خلاف. وحق لا ينطره و لعن الحكم في المحكم في

والعدل لابد منه لأنه الفيصل في الحق، والأمان في الأرض، والثقة المتبادلة بين الحاكم والمحكوم في ظل مُلك عادل، والعمل والتعاون أيضًا. حتى ينتشر العمران، وتعم الحضارة ويعيش الناس في ثوب من السعادة والهناء، إن هذا ما ينادي به الإسلام. فالحق واحد في كل زمان ومكان، ولكن! أين هي حضارة الإسلام اليوم؟ وأين هم المسلمون من بناء هذه الحضارة؟ أليس عليهم أن يبنوا حضارة الإيمان، والعلم، والعدل، والإصلاح.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

عليهم أن يقيموا مُلك راشد ليكونوا بذلك قادة الدنيا، ويخلصوا الناس من أسر المادة الطاغية، وكذلك الإلحاد والهمجية والإجرام؟ بلى. هذا ما يجب أن يكون.

فذو القرنين كان النموذج الأمثل للمُلك الراشد الذي يجب أن نستقي منه كيف تعود الأمة الإسلامية إلى مجدها التليد (١).

<sup>(</sup>۱) يرجع إلى: يوسف، محمد خير رمضان، ذو القرنين القائد الفاتح والحاكم الصالح دراسة تحليلية مقارنة على ضوء القرآن والســـنة والتاريخ، ط۲، (دمشق: دار القلم، ١٤١٥هـــ – ١٩٩٤م).

## المبحث الثالث: المُلك فاسد مفسد

لل لُك العدد الصدهوما ابتلت به الأمة الإسلامية في هذه العور ولقد قل القرآن علينا قصة تمثل الله العدة مع موسي علينا قصة تمثل الله العدة مع موسي علينا المدالة المالة المال

و «فرعون» كلمة أعجمية، ليست مشتقة، قال الإمام الراغب الأصفهاني في المفردات: «وفرعون: اسم أعجمي وقد اعتبر عرامَتَه فقيل: تَفرعَنَ فلان: إذا تعاطي فعل فرعون، كما يقال: أَبْلَسَ. ومنه قيل للطغاة: الفراعنة والأبالسة (١).

وقل عنه الميين الجلي: «فوعون: الميم أعصي. قبل: كل من المك صر فهو في ون كما أن كل من المك الوم فهو قير، ومن المك الموس فهو كسري، وكل من المك المو نلك الموس فهو كسري، وكل من المك الموس فهو كسري، وكل من المك المغير فهو أنبّع، وقد تصرّفت فهو جلايموس، وكل من المك المغير فهو أنبّع، وقد تصرّفت العرب فيه، واشتقوا منه فعلاً، فقالوا: تَفَرْعَن فلان: إذا فعل فعل فرعون وقالوا: هم الفراعنة العتاة»(٢).

ووردت كلمة فرعون أربعاً وسبعين مرة في القرآن، أحيانًا كانت تاي كلمة «ال» أو «قوم» فتقول «فرعون» لقبا على حاكم مصر، وأحياناً كانت تضاف لها كلمة «ال» أو «قوم» فتقول آل فرعون، وقوم فرعون أوقصة موسى عليه السلام بصفة عامة هي أكثر قصص القرآن ورودا في القرآن وهو يعرضها في كل مرة من جانب يتناسب وموضوع السورة التي تعرض فيها وفي هذا المبحث سأتناول بالتفصيل قصة موسى عليه السلام مع فرعون من خلال تتبع آيات القرآن التي وردت تتحدث عن هذا الحاكم الظالم الذي بلغ من عتوه وتمرده وكفره أنه كان يقول لقومه: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴿نَا.

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني، مرجع سابق، ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) السمين الحلبي، أحمد بن يوسف، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، تحقيق: محمد التونجي، ط١، (بيروت: عـــالم الكتـــب، ٢٦١ ٥-٣٩٩ م)، ٣/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) عبد الباقي، محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، (مؤسسة مناهل العرفان مصورة عن الطبعة المصرية)، ص ٥١٥- ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النازعات، الأية: ٢٤.

أما في سورة القصص فقد جاءت قصة موسى بكثير من التفصيل والإشارات عن ميلاده إلى إبلاغه رسالة ربه لتؤدي الغرض من سياقها.

وقد حاءت هذه الآية ﴿تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ (١) بمثابة مفتاح الدحول إلى قصة موسى وفرعون لما فيها من شتى العبر بعظيم تصرف الله في خلقه، فيقول تعالى: ﴿نَتْلُومُ عَلَيْكَ مِن نَبَإٍ مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

والعيرب (البأبي الآية التريفة الإفادة أله خبر فو شأن و همية وجاء العلى (تلو) بالخمال عرجاة لومن التولى، والتوآن كله المصفة التولى المتحدد الأنه بيان من الله العباد أن يتلتون و (تلو) تنابع فيما في حجى إلياك . و (هون) المتعين على تلو عليه في هذه المورة بعض قمة موسي و فوعون تلوها عليه (بالحق) على عين في من يقو عليه في من المعرق العرة و العظة و الفي المورة بعض على الله عليه وسلم في و النبأ الثابت المسلق المحلق المورة البأعلى النبي سلى الله عليه وسلم هي أن يتضع بلك قوم ومون المعرف المعرف المعرف المعرفة وهذه المعرفة وهذه المعرفة وهذه المعرفة وهذه المعرفة وهذه المعرفة والمنافق المعرفة والمعرفة والمعرفة وهذه المعرفة والمعرفة والمعرفة المعرفة والمعرفة المعرفة المعرفة والمعرفة المعرفة المعرفة والمعرفة المعرفة والمعرفة المعرفة والمعرفة المعرفة المعرفة والمعرفة والمعرفة المعرفة والمعرفة والمعرفة المعرفة ال

وابتدأت القصة بذكر أسبابها لتكون عبرة للمؤمنين، فلولا تجبر فرعون وجنوده ما حل به وبقومه الهلاك، ولَمَا خرج بنو إسرائيل من ذل العبودية وإنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْلَّرْضِ فَا أَي تكبر وبغى وجاوز الحد في الظلم، ولبس ثوب التأله وصار عالياً مسيطراً جباراً، وصورت هذه الآية عظمة وعلو فرعون في الدنيا لتكون العبرة بهلاكه بعد ذلك العلو أكبر العبر. والعلو هو الارتفاع الذي تشهده الأبصار، وجاءت هنا بمعنى الكبر كالذي في قوله تعالى: وتلك الدَّالُ الدَّالُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُولًا فِي

سورة القصص، الأية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأزهري، مرجع سابق، مادة "تلا،، (١/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ١٥٦.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٤.

الْأَرْضِ ﴿ ' وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا ﴾ أي: فرقاً ذات نزعات تتشيع كل فرقة إليه، وتعادي الفرقة الأحرى، ليتم له ضرب بعضهم ببعض، كما قال تعالى: ﴿ هَذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ ﴿ \* وَقَالَ: ﴿ مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ ( \* ) وقال: ﴿ مِن الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ ( \* ) .

كانت وسيلة فرعون في السيطرة على أهل مصر هذا التفريق وتقسيم أهل البلد الواحد شيعا وجماعات، فيعطى إحداهما امتيازات ويتخذ منها قادة وحكاماً، ويجعل الأخرى أهلها منقادين مستضعفين ومقهورين فكان ﴿يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِّسنْهُمْ يُسذِّبُحُ أَبْنَاءُهُمْ وَيِسْتَحْيي نَسَاءُهُمْ (<sup>٤)</sup> ، والمراد بالفعل (يستضعف) العمل على جعلهم ضعفاء من خلال اضطهادهم وتسخيرهم في مصالحه العمرانية والزراعية وغير ذلك، ويعني بـــــ (طائفة) بني إسرائيل؛ لأن لهم عقيدة غير عقيدته هو وقومه، فهم يدينون بدين جدهم إبراهيم وأبيهم يعقوب عليهما السلام، و ﴿يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ﴾ عند ولادتهم كي لا يتكاثر عدد الرجال فيهم وبذلك يضعف قوهم، ﴿وَيسْتَحْيي نسَاءَهُمْ ﴾ ويبقى النساء على قيد الحياة للانتفاع منهن بالخدمة والتسخير، إهانة لهم واحتقارا، وخوفا من أن يوجد هذا الغلام الذي سيقضى على فرعون وملكه وذلك لأن كاهنا قال له يولد مولود في بيني إسرائيل في ليلة كذا يذهب ملكك على يده (٥) ويعلل الله علوه في الأرض وأفعاله هـذه الشنيعة ﴿إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ تأكيد لما كان عليه فرعون من تجبر وطغيان والإفساد يتولد عنه أعمال وصفات جمة من احتقار الناس، والاستخفاف بحقوقهم وسوء معاشرهم، وبث العداوة فيهم، وسوء ظنه بمم وأن يبتز منافعهم لنفسه ولخدمة أغراضه ويجعلهم شيعا على مبدأ «فرق تسد»، ويذهب الزمان في مكائد بعضهم بعضا لعدم وحـود المسـاواة والعدل بينهم في المعاملة والحقوق ويصل به الإفساد الخبيث والاغترار بالملك إلى حد

(١) سورة القصص، الأية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الأية: ٤.

<sup>(</sup>٥) يرجع إلى: ابن عاشور، مرجع سابق، ١/٩٤٦ - ٤٩٣، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ١/ ٣٨١ - ٣٨٦ - ٣٨٣ - ٣٨٣ وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٦/ ٣٢٠ - ٣٢١ - ٣٢١. وأبوحيان، مرجع سابق، ٧/ ٩٩ - ١٠١. والبيضاوي، مرجع سابق، ١/ ٢٨٢. والفخر الرازي، مرجع سابق، ١/ ٣٤٧٠، وإسماعيل حقي، مرجع سابق، ٦/ ٢٧٧، التفسير الوسيط ١/ ٣٧٥ - ٣٧٦.

القتل، فيقتل مواليدهم الذكور ويبقي إناثهم أحياء إهانة لهم واحتقاراً، ويكون له النفوذ والسلطة في الأرض.

في هذا الجو من الظلم والظلمات شاء الله أن يمن على بني إسرائيل ويبطل طغيان فرعون، فإن الله رحيم بعباده، وينصر المستضعفين المظلومين الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً فقال تعالى: ﴿وَنرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْاَرْضِ ﴿() يهتدون سبيلاً فقال تعالى: ﴿وَنرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْاَرْضِ ﴿() بانقاذهم من الظلم ومن الطاغية فرعون وملئه الذين يسومونهم سوء العذاب والنكال وقطع نسلهم من الذكور.

هؤلاء المستضعفون يريد الله أن يمن عليهم بهباته من غير تحديد، يقول: ﴿وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ (٢) أي أئمة وقادة لا عبيدا وتابعين، وأن يقتدي بهم غيرهم، ويدعون الناس إلى الخير، ويورثهم الأرض المباركة -مصر والشام- ويجعل السلطة لهم، ويجعلهم أمة حرة مالكة أمر نفسها وقال: ﴿وَنَعَكُنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَيَجْتُودُهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُونَ ﴾ (٢) والتمكين لهم في الأرض تثبيت لهم فيما ملكوه كقوله تعالى: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ (٤)، ويرسخ أقدامهم في ملكهم آمنين، ويحقق ما يحذره فرعون وهامان وجنودهما وما يتخذون الحيطة دونه، وهم لا يشعرون من ذهاب ملكهم وهلاكهم على يد مولود من بني إسرائيل يكون له شأن.

﴿ وَهَامَانَ ﴾ هو الوزير الأول لفرعون مصر في ذلك العصر، والمعين الأول له على التكاب جرائمه واعتدائه وظلمه وطغيانه، مع الإصرار على الكفر عنادا واستكبارا.

و (جنودهما) هم الجماعة من الناس التي تجتمع على أمر تتبعه، فلذلك يطلق على العسكر لأن عملهم واحد وهو خدمة أميرهم وطاعته (٥).

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الأية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الأية: ٨٤.

<sup>(</sup>٥) يرجع إلى: طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٣٧٦– ٣٧٧، ووهبة الزحيلى، مرجع سابق، ٢٠/ ٥٥– ٥٨، وإسماعيل حقي، مرجع سابق، ٦/ ٢٧٧– ٢٨٤، وأبي سابق، ٢/ ٢٧٧– ٢٨٤، وأبي حيان، مرجع سابق، ٧/ ٩٩.

وفي ظل تلك الأوضاع القاسية، ولد موسى عليه السلام، والشفرة مشرعة على عنقه، في الوقت الذي باشر فيه فرعون بذبح الذكور من مواليد الإسرائيليين على أثر رؤيا رآها في منامه كما ذكرها النويري: (إن فرعون رأى شابا دخل عليه وبيده عصا فضربه بحاعلى رأسه ورأى الأرض قد انفجرت وأدخل في جوفها)(۱)، وذكر الثعاليي في عرائس المحالس أن عبد الله بن مسعود قد ذكر الرؤيا بشكل مخالف: (إن فرعون رأى في منامه كأن ناراً قد أقبلت من بيت المقدس حتى اشتملت على بيوت مصر فأحرقتها وأحرقت القبط وتركت بيني إسرائيل، فدعا فرعون الكهنة والسحرة فسألهم عن رؤياه فقالوا: يولد في بيني إسرائيل غلام يسلبك الملك ويغلبك على سلطانك ويخرجك وقومك من أرضك ويبدل دينك، وقد أظلك زمانه الذي يولد فيه )(۱)، غير أن التوراة والقرآن ورواية ذكرت عن ابن عباس تشير إلى أن فرعون لم يشاهد رؤيا، وأن المفسرين نقلوا هذه الروايات عن التلمود والروايات الإسرائيلية (۱).

وهكذا تعلن السورة الكريمة في مطلعها، أن الله تعالى هو مالك الملك وأن ما أراده الله تعالى لابد أن يتم أمام أعين فرعون وجنوده، مهما احتاطوا ومهما احترسوا، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

ثم فصل سبحانه الحديث عن موسى عليه السلام فذكر ما ألهمه عز وجل لأمه عند ولادته، وما قالته امرأة فرعون له عند التقاط آل فرعون لموسى، وما كانت عليه أم موسى من حيرة وقلق، وما قالته لأخته، وكيف رد الله تعالى بفضله وكرمه موسى إلى أمه، ونشأت موسى عليه السلام في قصر فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً يدخل الهم في قلوبهم، وذلك عقابا لهم على ظلمهم وطغيالهم وتجبرهم في الأرض بغير حق، ثم بلغ أشده وأصبح رجلاً قوياً ناضجاً عقلياً وعضوياً، ثم قتله القبطي عن غير عمد وندمه على فعلته وافتضاح أمره وخروجه من المدينة وورده ماء مدين، وما حدث هناك وأمر استئجاره وزواجه

<sup>(</sup>۱) النويري، مرجع سابق، ۱۷۸/۱۳.

<sup>(</sup>٢) الثعالبي، عرائس المحالس، مرجع سابق، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف اليهودية، مقالها عن موسى ص ١٢٣ - ١٢٤.

وإتمامه الأجل المتفق عليه وخروجه وتلقيه الرسالة وأمر العصا وأمر اليد<sup>(١)</sup> إلى أن قال الحق تبارك وتعالى: ﴿فَذَانكَ بُرْهَانَانِ مِن رَّبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ ﴿<sup>٢)</sup>.

إذن فهي الرسالة إلى فرعون وملئه، ولن يذهب يواجه فرعون أعزل بغير دليل، بــل معه حجتان قاطعتان من ربه: وهي قلب العصاحية مخيفة، وقلب اليد السمراء بيضاء تبرق كالبرق، تثبتان لفرعون وملئه وأتباعهم أن موسى مرسل من رب العالمين ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قُومًا فَاسِقِينَ ﴾(٢) قد تمكن الكفر من نفوسهم حتى كان كالجبلة فيهم.

علم موسى -عليه السلام- أنه مكلف أن يواجه فرعون وملئه بهذين البرهانين، فطلب من ربه أن يؤمنه من أعدائه؛ خشية أن يقتلوه عقابا على قتله المصري قبل خروجه من مصر إلى مدين ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ أَنَ قالِما لا ليعتذر مصر إلى مدين ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ أَنَ قالِما لا ليعتذر أو ليتنصل من التبليغ، بل خوفاً من القبض عليه بتهمة القتل قبل أن يؤدي رسالة ربه والغرض المبعوث من أجله، ﴿وَأَخِي هَارُونُ هُو الفصح مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِي رِدُّءً والمعرف المبعوث من أجله، وفصاحة يُصدَقُني ﴿ أَن عَلَم من أمانته وإخلاصه الله، وفصاحة لسانه، فطلب من الله -عز وجل- أن يجعله نبيا ورسولا معه، يكون له معيناً وناصراً، وسبباً مرجحاً في تصديق القوم له، فالرسولان معاً أقوى في نظر الناس من رسول واحد، وعلل طلب تأييده بأخيه قوله: ﴿إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذَّبُونِ ﴾ (٢)، فهذه المخافة الثانية وهي وعلل طلب تأييده بأخيه قوله: ﴿ إِنِّ يَ أَخَافُ أَن يُكَذَّبُونِ ﴾ (٢)، فهذه المخافة الثانية وهي التكذيب، والأولى المخافة من القتل.

فأجابه الله تعالى إلى طلبه بقوله: ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ (٧) والشدة هي النجدة وثبات القلب (٨)، فجعل الأخ هنا بمترلة الرباط الذي يُشَدُّ به، وهو كناية عن تقويته بأخيه

<sup>(</sup>١) لم أفصل في هذا الأمر لعدم الإطالة ولأنه بعيد عن موضوع الــمُلك الفاسد.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الأية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٦) سورة القصص، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٨) الأزهري، مرجع سابق، (٢/ ١٨٤٢).

بأن يؤيده بفصاحته، ثم زاده الله البشارة والاطمئنان حين قال تعالى له: ﴿وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَانًا ﴿(١) قال ابن عاشور: السلطان هو التسلط على القلوب والنفوس والمهابة في قلوب الأعداء والرعب، كما ألقى على موسى محبة حين التقطه آل فرعون (٢) ولا تنالكما كف طاغية ولا جبار ﴿فلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا ﴾(٣) بسوء أو أذى، وفي نهاية دعوتكما إلى فرعون وملئه وأتباعهم ﴿أَنتُمَا وَمَنِ اتَّبَعَكُمَا الْغَالِبُونَ ﴾(١).

وهكذا حمل موسى الرسالة، وعاد إلى مصر نبياً ورسولاً مع أخيه هارون ليواجه بها فرعون وملئه بآيات الله البينات، ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مُّوسَى بآياتِنَا بَيِّنَاتٍ ﴿ ( ) .

والآيات تشمل خوارق العادات المشاهدة مثل الآيات التسع وتشمل المعجزات الخفية كصرف قوم فرعون عن الإقدام على أذاهما مع ما لديهم من القوة وما هم عليه من العداوة بحيث لولا الصرفة من الله لأهلكوا موسى وأخاه (٢). وجاءهم بها آية بعد آية في مواقع مختلفة قالوا عند كل آية (٧): ﴿مَا هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّفْتَرًى (٨) والمفترى: المكذوب ومعنى كولها سحراً مكذوباً أنه مكذوب ادعاء أنه من عند الله وإخفاء كونه سحراً (٩) فلما عاين فرعون وملؤه ذلك وشاهدوه وتحققوه وأيقنوا أنه من عند الله عدلوا بكفرهم وبغيهم إلى العناد والمباهتة وذلك لطغيالهم وتكبرهم عن اتباع الحق فقالوا إنه سحر مفترى وأردوا معارضته بالحيلة والجاه فما صعد معهم ذلك (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ١١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٣٦.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/ ۱۱۸.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق، ٢٠/ ١١٩.

<sup>(</sup>A) سورة القصص، الأية: ٣٦.

<sup>(</sup>٩) ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٠/ ١١٩.

<sup>(</sup>١٠) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، ٦/ ٣٣٧.

وأضافوا ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الْأُوّلِينَ ﴾ (١) أي: ما سمعنا بهذا الذي جئتنا به يا موسى، من الدعوة إلى عباده الله وحده ومن إخبارك لنا بأنك نبي. ما سمعنا بشيء من هذا كائنا أو واقعاً في عهد آبائنا الأولين وقولهم هذا يدل على إعراضهم عن الحق، وعكوفهم على ما ألقوه بدون تفكر أو تدبر (٢). إنما يمارون بهذا القول كما يماري أصحاب الباطل.

وهنا رد موسى -عليه السلام- ردا منطقيا حكيماً وهو واثــق مطمــئن إلى عاقبــة المواجهة معهم، وفي الوقت ذاته موضح ناصح ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبِّي أَعْلَمُ بِمَن جَاءَ بِالْهُدَى مِنْ عِندِهِ ﴿ أَي ربي الذي خلقني وخلقكم، أعلم مني ومنكم بمن جاء بالهدى والحــق من عنده، وسيحكم بيني وبينكم بحكمه العادل. ولم يصرح موسى -عليه السلام- بأنــه يريد نفسه، بالإتيان بالهداية لهم من عند الله تعالى ليكفكف من عنادهم وغرورهم وليرخى لهم حبل المناقشة، حتى يخرس ألسنتهم عن طريق المعجزات التي أيده الله تعالى بحاله الماقشة،

وقوله: ﴿وَمَن تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴾ معطوف على ما قبله. أي: وربي أعلم مين ومنكم بمن تكون له النهاية الحسنة، والعاقبة الحميدة (٥). وعبر في جانب ﴿مَن تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴾ بالمضارع لأن الجيء بالهدى المحقق والمزعوم أمر قد تحقق ومضى سواء كان الجائي به موسى أم آباؤهم الأولون وعلماؤهم. وأما كيان عاقبة الدار لمن فمرجو لما يظهر بعد (٦). وقوله: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ ﴾ أي المشركون بالله عز وجل وهذا تذييل قصد به بيان سنة من سننه الني لا تختلف أي أنه -تبارك وتعالى - قد اقتضت سننه أن لا يفوز الظالمون بمطلوب بل الذين يفوزون بالعاقبة الحميدة هم الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا (٨).

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۰/۷۰۶.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الأية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٧.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠ / ٤٠٧.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/۲۰.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص، الأية: ٣٧.

<sup>(</sup>۸) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۰٪۲۰۸.

ولكن هذا الرد المهذب الحكيم من موسى -عليه السلام- لم يعجب فرعون المتطاول المغرور (۱). الذي خاف على قومه من دعوة موسى -عليه السلام-، فأراد أن يثبتهم على عقيدة ألهيته فأخذ في إلقاء الدعاوي الكاذبة التي حكاها القرآن عنه في قوله: ﴿وَقَالَ فَوْعُونُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴿(۲) أي: قال فرعون لقومه على سبيل الكذب والفحور يا أيها الأشراف من أتباعي إني ما علمت لكم من إله غيري.

وقرله هذا يلى على ما بلغه من طغيان وغور. فكأنه يقول لحمة بإني لم أعلم بأن هناك إلماً لكم مولي، ومالا أعلمه لا وجود له ألى فألم لهم أن حوة موسى لم يعلق بحاء وأنه ملك من سب الآلمة غير منارع له أحلى يعتمل في ملك على الأسطير التي كانت سائد قفي من أن روح الإله كانت في آبائه وأحد لا دو انقات إليه وتجب عليهم طاعته و المتوع له ولا تقيد. في مع فه دون اعترال ولا تقيد.

ثم تظاهر بعد ذلك بأنه جاء في دعواه أمام قومه بأنه لا إله لهم سواه، وأنه حريص على معرفة الحقيقة (٤) والبحث عن إله موسى وهو يلهو ويسخر، فقال لوزيره هامان: ﴿فَاَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطّينِ فَاجْعَل لِي صَرْحًا لّعَلِّي أَطّلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى (٥) فقد حسب فرعون أن مملكة هذا الرب السماء وهذا تصور مختل؛ ففرع على نفي إله غيره وعلى توهم أن الرب المزعوم مقره السماء أن أمر (هامان) وزيره أن يبني له صرحا يبلغ به عنان السماء ليرى الإله الذي زعمه موسى حتى إذا لم يجده رجع إلى قومه؛ فأثبت لهم عدم وجود إله في السماء إثبات معاينة (١) وللولد بالتلافي قول من المناك ا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٥) القصص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٠/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص: ٣٨.

وأن سي كانب فيما لتعاد الله قال الله كير: وطك الأن فوعون المي عندا الله وله الله الله والله وال

وفي هذا الضغث من الجدل الفرعوني دلالة على سذاجة تفكيره، وتفكير ملئه وضعف آرائهم حيث يجعلهم يقبلون هذه الخديعة الساذجة.

ثم بين سبحانه الأسباب التي حملت فرعون على هذا القول الساقط الكاذب فقال تعالى: ﴿وَاسْتَكْبُرَ هُو وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴿ ("). والاستكبار أشد من الكبر، أي تكبر تكبرا شديداً إذ طمع في الوصول إلى الرب العظيم وصل الغالب أو القرين (أ)، وقوله: ﴿بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴿ حالة لازمة لعاملها إذ لا يكون الاستكبار إلا بغير الحق ("). وظنوا واعتقدوا أهم إلينا لا يرجعون لمحاسبتهم ومعاقبتهم يوم القيامة (آ).

وتوهموا أن الحياة قاصرة على هذه الحياة الدنيا.

فماذا كانت نتيجة ذلك التطاول والغرور، والتكذيب بالبعث والحساب؟ لقد كانت نتيجته كما قال تعالى بعد ذلك: ﴿فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ (٧).

والنبذ: الطرح والإهمال للشيء لحقارته وتفاهته (^) أي: فأخـــذنا فرعــون و جنــوده بالعقاب الأليم أخذاً سريعاً حاسماً فألقينا بهم في البحر، كما يلقى بالنواة أو الحصاة التي لا قيمة لها، ولا اعتداد بها.

﴿ فَانظُرْ ﴾ أيها العاقل نظر تدبر واعتبار ﴿ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ لقد كانت عاقبتهم الإغراق الذي أزهق أرواحهم واستأصل باطلهم (١٠)؛ أي إعتبر بسوء عاقبتهم لأحل

<sup>(</sup>۱) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۰/ ۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القران العظيم، مرجع سابق، ٦/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/ ۱۲٤.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/ ۱۲٤.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص، الأية: ٤٠.

<sup>(</sup>٨) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٩٠٩.

ظلمهم أنفسهم بالكفر وظلمهم الرسول بالاستكبار عن سماع دعوته، وهذا موضع العبرة في سوق القصة ليعتبر بها المشركون؛ فيقيسوا حال دعوة محمد صلى الله عليه وسلم بحال دعوة موسى -عليه السلام- ويقيسوا حالهم بحال فرعون وقومه (٢)، إنها عاقبة مشهودة ومعروضة للعالمين، وفيها عبرة للمعتبرين ونذير للمكذبين.

وهكذا يكون نحاية الظلم، ومصير الإصرار على العناد والكفر، سوء العاقبة وإلى جهنم وبئس المصير، ثم ذكر تعالى ما يوجب مضاعفة عذاهم فقال: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ اَي: فرعون وقومه ﴿أَيْمَةُ فَي الكفر والفسوق والعصيان بسبب ألهم ﴿يَدْعُونَ عَيْرهم إلى ما يوصل وقومه ﴿أَيْمَةُ فَي الكفر والفسوق والعصيان بسبب ألهم ﴿يَدْعُونَ عَيْرهم إلى ما يوصل إلى النّار في النّار في عمل الذي يوقع في النار من من حير أو شر (4)؛ ومعنى جعلهم أثمة يدعون إلى النار أي للعمل الذي يوقع في النار من الاستكبار في الأرض بغير الحق وتكذيب الرسل وإنكار وجود الإله، ولم يكتفوا بضلال النستكبار في الأرض بغير الحق وتكذيب الرسل وإنكار وجود الإله، ولم يكتفوا بضلال أنفسهم، بل قاموا بإضلال غيرهم وقادوا الأتباع والأنصار إلى النار، فاستحقوا حزاءين: أنفسلال والإضلال فبئس الإمامة وبئس ما يدعون ﴿وَيَومُ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴾ أن يدفع عنهم العذاب بأية صورة من الصور (٦) ومناسبة عطف ﴿وَيَومُ مَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ هي أن الدعاء يقتضي حنداً وأتباعاً يعتزون أي ومناسبة عطف ﴿وَيَومُ مَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ هي أن الدعاء يقتضي حنداً وأتباعاً يعتزون أي الذيا ولكنهم لا يجادلون عنهم يوم القيامة قال تعالى: ﴿وَقَالَ الذِينَ وَلَا اللَّذِينَ النَّبُعُوا لَوْ أَنَّ لَكَرَّةً فَنَتَبَرًا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّعُوا مِنَا لَاكُنَة وضوا حياهم فيها في الكفر والضالال، فواد الإخرة، عن ما المعناء منها في الكفر والضالال، أو أَنْبُعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنِيا لَعْنَة ﴾ أن الي قضوا حياهم فيها في الكفر والضالال، قال: ﴿وَأَنْبُعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الْعَنَة والمَادُونَ عَنْ مِ مِنْ اللَّهُ مَا لَاعَنْهُ عَلَى اللَّهُ مالازمة لهم في على المناه أَنْ المناه عن من المناه المناه أَنْ عناهم فيها في الكفر والضالال، المناه عن من المناه المناه على على المناه على على المناهم فيها في الكفر والضالال، المناه عن مؤمنا أن عن على المناه على على المناه على على المناه على على المناه على المناه على على المناه على على المناه عن من العناه عن مؤمناه أنه عناه المناه عن من المناه عن من المناه عن من المناه المناه عن من المناه المناه عناه المناه عناه عن من المناه عن من المناه المناه المناه عن من المناه المناه

<sup>(</sup>١) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠٩/١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٠/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٠/ ١٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٤١.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الأية: ١٦٧.

<sup>(</sup>۸) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/۲۲.

<sup>(</sup>٩) سورة القصص، الأية: ٤٢.

<sup>(</sup>۱۰) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۰/ ۶۰۹.

الله تعالى فقدر لهم هلاكا لا رحمة فيه، فعبر عن تلك الملازمة بالإتباع على وجه الاستعارة لأن التابع لا يفارق متبوعه، وكانت عاقبة تلك اللعنة إلقاءهم في اليم. ويجوز أن يراد باللعنة لعن الناس إياهم، يعنى أن أهل الإيمان يلعنونهم (١).

﴿وَيُوهُمَ الْقِيَامَةِ هُم مِّنَ الْمَقْبُوحِينَ ﴿ '')، المقبوح: هو المطرود المبعد عن كل حير (") وقيل المقبوح: المشوه الخلقة (٤)، أي: وهم يوم القيامة أيضًا من المبعدين عن رحمتنا بسبب كفرهم وفسوقهم. والتعبير بقوله سبحانه: ﴿وَيُوهُمَ الْقِيَامَةِ هُم مِّنَ الْمَقْبُوحِينَ ﴾ يتناسب كل التناسب مع ما كانوا عليه في الدنيا من تطاول وغرور واستعلاء فهؤلاء الذين كانوا في الدنيا كذلك، وصاروا في الآخرة محل الازدراء وقبح الهيئة والاشمئزاز من كل عباد الله المخلصين (6).

وأما في سورة الأعراف: فقد استغرقت قصة موسى -عليه السلام- أكبر مساحة وأكبر قدر، وفيها من الإيضاح والبيان ما لم يذكر في غيرها من القصص، لأن معجزات موسى -عليه السلام- كانت أقوى من معجزات الأنبياء السابقين، وجهل فرعون وقومه الذين أرسل إليهم كان أعظم وأفحش من جهل سائر الأقوام وتعرض هذه السورة معركة موسى -عليه السلام- في مواجهة فرعون وملئه، إلها معركة الحق والباطل، معركة الهدى والضلال، تعرضها في مشاهد ومواقف موجهة لأولئك الأحياء من كفار قريش الذين كان القرآن يخوض معهم معركة التكذيب، ويطلبون من رسولهم محمد صلى الله عليه وسلم الخوارق لتصديقه وإلى أمثالهم ممن يتخذون نفس مواقفهم على مدار التاريخ، لذا لا ينبغي أن ننخدع بالتفاوت الظاهر أمامنا بين الحق والباطل، فإن تاريخ الحق بأكمله شهد على أنه يبدأ بأقلية ضعيفة تقاتل بغير عدد ولا عتاد ذلك الباطل، ثم تكون الغلبة لهم في النهاية.

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۰/ ۱۲٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) التفسير الوسيط جــ١٠ ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) الشوكاني، مرجع سابق، ٤/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٥)ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٠/ ١٢٦.

والقرآن عرض قصص الأمم السابقة كنوح وهود وصالح ولوط وشعيب عليهم السلام، ثم ينتقل من أخبار الرسالات السابقة إلى قصة موسى -عليه السلام- وفرعـون فيقول: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِم مُّوسَى بآيَاتِنَا إلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ ﴾ (١) معطوف على ما قبله من قصص الأنبياء الذين تحدثت عنهم السورة (٢) وقد دلت ﴿ ثُمَّ على المهلة لأن موسى -عليه السلام- بعث بعد شعيب بزمن طويل<sup>(٣)</sup>. ﴿ فَظُلَمُوا بِهَا ﴾ والظلم: وضع الشيء في غير موضعه (١) أي: فكفروا بهذه الآيات تكبرا و ححودا، فكان عليهم وزر ذلك وقد عدى الظلم هنا بالباء مع أنه يتعدى بنفسه لتضمنه معنى الكفر (٥). فالظلم في حقها كان في عدم تصديقها، ومحاولة رفضها باعتبارها سحراً ودجلاً، وهي في ذاها دليلاً قاطعاً على أنها من عند الله، وظلموا كل من له حق في الانتفاع بالآيات، والملأ: الجماعة من عليــة القوم، وهم وزراء فرعون وسادة أهل مصر من الكهنة وقواد الجند، وإنما خص فرعـون وملأه لأنهم أهل الحل والعقد الذين يأذنون في سراح بني إسرائيل(٢)، ولم يقل سبحانه إلى فرعون وقومه، لأن الملك ورجال الدولة هم الذين كانوا مستعبدين لبني إسرائيل، وبيدهم أمرهم، وليس لسائر المصريين من الأمر شيء، ولأهم كانوا مستعبدين أيضًا ولكن الظلم على بني إسرائيل الغرباء كان أشد(٧) فمنعوا الناس من التصديق بالآيات، وآذوا الذين آمنوا بموسى لما رأوا الآيات ﴿فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (^) والخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم أو المحاطب غير المعين، وهو كل من يتأتى منه النظر والاعتبار عند سماع هذه الآيات، والمراد بالمفسدين: فرعون وملأه، الذين أصيبوا بسوء العاقبة لكفرهم وفسادهم والكفر أعظم الفساد لأنه فساد القلب وينشأ عنه فساد الأعمال، وفي الحمديث

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ٣٤/٩.

<sup>(</sup>٤) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ٢٢٢/٤.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/٤٤٨.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٣٥.

<sup>(</sup>٧) الألوسي، مرجع سابق، ٩/ ١٧.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف، الأية: ١٠٣.

«ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» (١)(١).

وهكذا نرى السورة الكريمة ترينا في أول آية من هذه القصة الغرض الذي سيقت من أجله وهو التدبر في عواقب المكذبين، والتحويف من المصير الذي ساروا إليه، وتنهي الناس في كل زمان ومكان عن السير على منوالهم (٣).

ثم بين القرآن بعد هذا التنبيه الإجمالي مآل المفسدين، أخذت السورة تحكي لنا ما دار بين موسى عليه السلام وبين ذلك الملك الطاغية فرعون بصورة مفصلة فقالت: ﴿وَقَالَ اللّٰهِ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِ الْعَالَمِينَ ﴾ (أ)(٥) والظاهر أن خطاب موسى لفرعون بقوله (يا فرعون) خطاب إكرام لأنه ناداه بالاسم الدال على الملك والسلطان بحسب متعارف أمته، وصوغ حكاية كلام موسى بصيغة التأكيد بحرف (أن) لأن المخاطب مظنة الإنكار أو التردد في صحة الخبر، واختيار صفة (رب العالمين) في الإعلام بالمرسل إبطال لاعتقاد فرعون أنه رب مصر وأهلها فإنه قال لهم ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ فلما وصف موسى الله تعالى بأنه رب العالمين شمل فرعون وأهل مملكته؛ فتبطل دعوى فرعون أنه إله مصر بطريق اللزوم (٢).

لقد وقف فرعون من دعوى رسالة التوحيد موقف المكذب، لذلك قال موسى عليه السلام ﴿ حَقِيقٌ عَلَى أَن لَّا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقّ ( فين أنه بمقتضى هذه الرسالة لا يقول إلا كلمة الحق. قرأ نافع بالياء (علي) فهي ياء المتكلم دخل عليها حرف (علي) كقوله تعالى: ﴿ فَحَقّ عَلَيْنَا قُولٌ رَبِّنَا ﴾ ( أو المعنى أنه حق وجب على القول الحق أن أكون

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، ص٨٤، الحديث رقم (٥٦).

<sup>(</sup>۲) ابن عاشور، مرجع سابق، ۹/ ۳۲– ۳۷.

<sup>(</sup>m) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٣٧ و ٣٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الأية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الصافات، الأية: ٣١.

أنا قائله (۱): ﴿إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (۲) ولا أستطيع أن أكذب على ربي وقراً جمهور القراء: (حقيق على أن لا أقول) أن (على) هنا بمعنى الباء (۱)، أي أنا مثبت بعصمة من ربي ﴿أَن لَا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ﴾ (٤).

كانت مهمة موسى عليه السلام لدى فرعون تقوم على أمرين أولهما: دعوة التوحيد ورد الربوبية والحاكمية كلها لرب العالمين، والثاني: تخليص بني إسرائيل من براثن ظلمه وطغيانه لذلك قال له: ﴿قَدْ جَنْتُكُم بِبَيّنَةٍ مِّن رَبّكُم ﴿ أَي: قد جئتكم بحجة من الله أعطاينها دليلاً على صدقي فيما جئتكم به. وفي قوله ﴿مِّن رَبّكُم ﴾ إشعار بأن ما جاء به من حجج وبراهين لم تكن من صنعه. وإنما هو من عند رب العالمين، الذي بيده ملكوت كل شيء (آ) فطلب موسى عليه السلام من فرعون إطلاق بني إسرائيل من أسرهم ويعتقهم من رقه وقهره واستعباده قال ﴿فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (١)، والإرسال: الإطلاق والتخلية وتقييده برمعي) لأن المقصود من إخراجهم من مصر أن يكونوا مع الرسول ليرشدهم ويدبر شئوهم.

لم يقتنع فرعون ببرهان العقل، وانتقل إلى طلب خوارق العادة ﴿قَالَ إِن كُنتَ جِئْتَ بِمُتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ (^) وعبر بأن في قوله: ﴿إِن كُنتَ ﴾ المفيدة للشك للإيذان بأنه ليس معتقدا في صدق موسى عليه السلام (٩).

وهنا يحكي لنا القرآن ما أسرع بفعله موسى للرد على فرعون فقال: ﴿فَأَلْقَى عَصَاهُ وَهِنَا يَحْكِي لَنَا القرآن ما أسرع بفعله موسى للرد على الأرض أو في الماء أو نحو ذلك أي: فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴾ (١)(١) والإلقاء: هو الرمي على الأرض أو في الماء أو نحو ذلك أي:

<sup>(</sup>١) البيضاوي، مرجع سابق، ٢١/٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) عبد اللطبف الخطيب، مرجع سابق، ١١٤/١-١١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/٥٥٩.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الأية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف، الأية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٩) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/٥ ٣٤.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف، الأية: ١٠٧.

فرمى عصاه من يده. و(إذا) للمفاجأة وهي حدوث الحادث من غير ترقب<sup>(۱)</sup> حية عظيمة واضحة وحقيقية تتحرك وتسير من مكان إلى مكان ﴿وَنَزَعَ يَدَهُ ﴿<sup>(۱)</sup> والترع: أزال اتصال شيء عن شيء، ومنه نزع ثوبه، والمعنى هنا أنه أخرج يده من جيب قميصه (<sup>(۱)</sup> ﴿فَإِذَا هِي بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ ﴾ (<sup>(۱)</sup> أي صارت بيضاء، أي بياضاً من النور. ودل على هذا البياض قوله: ﴿لِلنَّاظِرِينَ ﴾ أي بياضاً يراه الناظرين رؤية تعجب من بياضها.

وبذلك يكون موسى عليه السلام قد أتى بالبينة التي تدعو فرعون وملأه إلى الإيمان به فهل آمنوا؟ كلا إلهم ما آمنوا بل استمروا في ضلالهم بل قالوا: ﴿قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمٍ فَوْعُونَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ ﴿(٢)(٧) فهم أدركوا أن دعوى موسى عليه السلام تسلب مُلك فرعون ومُلكهم المستمد منه على الرغم مما رأوا أمام أعينهم ولكي يصرفوا الناس الذين رأوا المعجزات عن الإيمان به قالوا إن هذا ساحر لإثارة الناس على موسى. وقالوا الكلام على وجه الشورى مع فرعون (^). فقالوا: ﴿يُورِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ (٩)

وتشاوروا فيما بينهم في شأن موسى مؤكدين أنه ساحر عليم، ويريد أن يخرجهم من أرضهم ثم ﴿قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ ﴾(١٠)، والإرجاء هـو التأخير (١١) قال الملأ من قوم فرعون حين استشارهم في أمر موسى: آخر أمره وأمر أخيه ولا تتعجل بالقضاء عليهم، وأرسل في مدائن ملكك رجالاً أو جماعات يجمعون إليك

<sup>(</sup>١) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٠٤٠

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٤٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٠٩.

<sup>(</sup>V) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>٨) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٤٢.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف، الأية: ١١٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف، الأية: ١١١.

<sup>(</sup>١١) الأزهري، مرجع سابق، ١٣٦٢/٢.

السحرة المهرة لكي يقفوا في وجه هذا الساحر العليم ويكشفوا عن سحره ويبطلوه بسحر مثله أو أشد وكان السحر في عهد فرعون من الأعمال الغالبة التي يحسنها كثير من أهل مملكته (۱)، فطمعوا أن يوجد في سحرة مصر من يدفع آيات موسى فتكون الحجة عليه ظاهرة للناس، وذلك في مكان جامع تشهده الجماهير.

﴿ وَجَاءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ ﴾ (٢) من المدائن فحضروا عند قصره ليعرض عليهم المهمة التي حشرهم من أجلها، وكان هؤلاء السحرة واثقين من مقدرهم على السحر والتصرف في الأعيان والعيون، وعرضوا لفرعون بالأجر ينالونه جزاء قيامهم بالسحر ﴿ قَالُوا إِنَّ لَنَا لَا عَيانَ وَالعيونَ، وعرضوا لفرعون بالأجر ينالونه خزاء قيامهم باللحر الجزيل و ﴿ قَالَ نَعَ مُ لَأَجُرًا إِنْ كُنّا نَحْنُ الْعَالِينَ ﴾ (٦) إشعاراً بجدارهم، فوعدهم بالأجر الجزيل و ﴿ قَالَ نَعَ مُ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرِّبِينَ ﴾ (٤) من فرعون زيادة في الإغراء، وتشجيعا على بذل غاية الجهد.

قال القاسمي: تدل الآية على معجزة عظيمة لموسى، وتدل على جهل فرعون وقومه حيث لم يعلموا أن قلب العصاحية تسعى لا يقدر عليه إلا الله وتدل على أن من عدة البشر أن من رأى أمراً عظيماً أن يعارضه، فلذلك دعا فرعون السحرة وتدل على ألهم أنكروا أمره محافظة على الملك والمال، لذلك قالوا أيريد أن يُخرِجَكُم مِّن أرضِكُم فيدل على أن من أقوى الدواعي إلى ترك الدين المحافظة على الرياسة والمال والجاه كما هي عادة الناس في هذا الزمان (٥).

كان الجمع حافلاً في يوم الزينة، وهو أعظم أعيادهم، فراود السحرة موسى عليه السلام ﴿إِمَّا أَن تُلْقِي وَإِمَّا أَن تُكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ﴾ (٦) هل يلقون سحرهم أو يلقى هو سحره أولاً؟ إظهاراً منهم للجلادة، ولثقتهم بمقدرهم، وإلهم الغالبون، فأحاب موسى:

<sup>(</sup>١) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ١١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١١٤.

<sup>(</sup>٥) القاسمي، مرجع سابق، ٤/ ٢٨٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١١٤.

وكان عتادهم العصا والحبال ﴿فَلَمَّا أَلْقُوا سَحَرُوا أَعْيَنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴿ أَن خيلوا إليهم ما الحقيقة بخلافه (١) ، وبهذا الخداع البصري أوقعوا الرعب في قلوب الناس، فأخذوا يرون تعابين وحيات كثيرة ملأت المكان؛ لذلك وصفه الله تعالى ﴿بسحْرٍ عَظِيمٍ ﴿ أَن ابتهج فرعون وجنوده، وأيقنوا أن السحرة قد نحصوا، وهال موسى أمر تلك الحيات، وأوجس في نفسه خيفة فأمره ربه أن يلقي عصاه إلى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ (٥) تحولت عصاه إلى حية أخذت تزحف هنا وهناك وتبتلع حيات السحرة، وتسمية سحرهم إفكاً دليل على أن سحرهم لا حقيقة له، وأنه مجرد تخيلات وتمويهات.

﴿ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٦) ظهر الحق وأصبح صدق موسى واقعاً مشهوداً، وقد عطف عليها بقوله ﴿ فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانقَلَبُوا صَاغِرِينَ ﴾ (٧)(٨) لم يغلب السحرة فقط، بل غلب فرعون وجماعته، وأصبح كل من هو ضد موسى في صغار أي مذلة ظهور عجزهم، ومذلة خيبة رجائهم ما أملوه من الأجر والقرب عند فرعون (٩).

علم السحرة أن السحر لا يفعل مثل ذلك، وإنما هي القوة الإلهية صنعت هذا ﴿وَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ ﴿(١٠) عند معاينة المعجزة سجداً لرهم، لأن الحق هرهم وحملهم علي السجود، فإلهُم كانوا أعلم الناس بالسحر فلا يخفى عليهم ما هو خارج عن الأعمال

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) البيضاوي، مرجع سابق، ٣/ ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١١٧.

<sup>(</sup>V) سورة الأعراف، الأية: ١١٩.

<sup>(</sup>A) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/٥٥.

<sup>(</sup>٩) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٥١.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف، الأية: ١٢٠.

السحرية، فعلموا أنه تأييد من الله تبارك وتعالى لموسى عليه السلام، وأيقنوا أن ما دعاهم إليه موسى الحق، فلذلك سجدوا، وبنى فعل الإلقاء للمجهول وتقديره: وألقوا أنفسهم على الأرض تعظيماً لرب العالمين (() و وقالوا آمَنّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (()) أعلنوا إيماهُم بالله لئلا يظن الناس أهُم سجدوا لفرعون، إذ كانت عادة القبط السجود لفرعون (()؛ ولكن فرعون وملأه لم يرقهم ما شاهدوا من إيمان السحرة، ولم يدركوا لانطماس بصيرهم فعل الإيمان في القلوب، فأحذ يتوعدهم بالموت الأليم ويحكي القرآن ذلك وقال فرعون آمَنتُم بع قَبْل أَنْ آذَن لَكُم () أي: أنكر على السحرة إيماهُم، آمنتم برب موسى وهارون قبل أن آمركم أنا بذلك؟ فهو لغروره وجهله ظن أن الإيمان بالحق يحتاج إلى استئذان (().

لقد خاف فرعون على عرشه المهدد وملكه المهزوز، ولكي يصرف الناس عن الإيمان برب العالمين كما فعل السحرة، أضاف إلى ذلك الهامهم بأن هذا مكر ومؤامرة مع موسى قبل الخروج إلى المكان المختار فقال: ﴿إِنَّ هَذَا لَمَكُرٌ مُّكَرُ تُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُحْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا ﴾ (٢) وغرضه من وراء ذلك إفهام قبط مصر أن إيمان السحرة كان عن تواطؤ مع موسى؛ لإخراجهم من أوطاهم، فعليهم -أي القبط- أن يستمسكوا بدينهم وان يعلنوا عداوهم لموسى وللسحرة ولبني إسرائيل(٧).

ثم اتبع هذا الاتمام الباطل بالوعيد الشديد فقال: ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُ وَنَهُ (^) فأجمل في الوعيد لإدحال الرعب، ثم بينه فقال: ﴿لَأَقَطَّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَافٍ (٩) يقطع من كل شق عضواً مغايراً للآخر، كاليد من الجانب الأيمن، والرجل من الجانب الأيسر، ثم

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥١ بتصرف.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٧) طنطاوي، مرجع سابق، ٥١/٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف، الأية: ١٢٤.

ارتقى في الوعيد إلى نوع آخر من العذاب فقال: ﴿ ثُمَّ لَأُصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١) أي يصلبهم على جذوع النحل، ليجعلهم نكالا ينذعر بهم الناس ولهذا قال: ﴿ أَجْمَعِينَ ﴾ ليدل أن الصلب ينالهم كلهم (٢)، فماذا كان الرد ممن يتلقون هذا الوعيد؟ ﴿ قَالُوا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ﴾ (٣) أنهم إلى الله صائرون، قال الزمخشري: وإنا جميعاً يعنون أنفسهم وفرعون نُنقل إلى الله فيحكم بيننا وإنا لا محالة ميتون منقلبون إلى الله فما تقدر أن تفعل بنا إلا ما لابد لنا منه (٤).

ثم قالوا له على سبيل الاستهزاء والسحرية: ﴿ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ آمَنَّا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءَتُنَا ﴾ (٥)(٢) أي: وما تعيب منا إلا الإيمان بآيات الله الذي هو أصل المناقب والمفاخر كلها وهو الإيمان (٧) الذي أحدث في بضع لحظات انقلاباً في خُلق السحرة وسلوكهم.

وبذلك يكون السحرة قد ضربوا للناس في كل زمان ومكان أروع الأمثال في التضحية من أجل العقيدة، وفي الوقوف أمام الطغيان بثبات وعزة، وفي الصبر على المكاره والآلام، وفي التعالي عن كل مغريات الدنيا، وطلبوا من ربهم الصبر على فتنة فرعون، والوفاة على الإسلام فقالوا: ﴿رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ﴾ (٨).

أدرك فرعون وملؤه أن إيمان السحرة برب العالمين، رب موسى وهارون يمثل خطراً على حكمهم وملكهم بعد الهزيمة والخذلان، وكبر عليهم أن يذهب موسى ناجياً والذين آمنوا معه، فإذا الملأ يتناجون بالشر والإثم، ويثيرون غضب فرعون خشية ذهاب ملكهم ويخوفونه عاقبة التهاون في أمرهم من ضياع الهيبة والملك ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، مرجع سابق، ٨٢/٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٢.

<sup>(</sup>V) الزمخشري، مرجع سابق، ۸۲/۲.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف، الأية: ١٢٦.

أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ (١) أي أتترك موسى وقومه أحرارا في أرضك، ليفسدوا فيها بإدخال الناس في دينهم، أو جعلهم تحت سلطالهم ورياستهم (٢).

والاستفهام في قوله: ﴿أَتَذُرُ مُوسَى مستعمل في الإغراء باهلاك موسى وقومه، والإنكار على الإبطاء بإتلافهم (٣)؛ وكانت استجابة فرعون الطاغية للتعريض فورية، فحدد تنكيله ببني إسرائيل وهو قتل أولادهم، وتشديد قبضة السلطة عليهم، ليظلوا مقهورين أذلاء حائفين خاضعين له ﴿قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

ولم يحفل موسى عليه السلام بهذا التهديد بل أوصى قومه بالصبر، ولوح لهم بالنصر ولم يحفل موسى لقوهم بالنصر والله واصبروا إنّ الْأَرْضَ لِلّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ فَي وَقَالَ موسى عليه السلام لقومه على سبيل التشجيع والتثبيت وألا يعجلوا حتى يأذن الله بالنصر وأن النصر قادم لا محالة وما فرعون وقومه إلا نزلاء فيها، وأن الله الذي وهبه ذلك الملك قادر على نزعه منه، لأن الأرض ملك لله، وقصد موسى من هذا الكلام صرف اليأس عنهم وتثبيتهم.

ومن العجيب أن ما يقول فرعون من خلال القصة إلى الآن هو منطق الطغاة المستكبرين دائماً. فهم يلجئون إلى قوهم المادية ليحموا بها آثامهم، وشهواهم، وملكه القائم على الظلم والبطش والمنافع الشخصية وما قاله الملأ لفرعون هو منطق حاشية السوء الذي يفرزه المملك الفاسد فهو فاسد في نفسه مفسد لغيره، وما قاله موسى عليه السلام هو موقف المؤمنين الحق ولكن النفس البشرية تخاف عادة من تمديد صاحب السلطة، فخاف بنو إسرائيل؛ لألهم كانوا قبل مجيء موسى مستضعفين في يد فرعون، كما بينا من سياق القصة فلما بعث موسى عليه السلام قوى رجاءهم في زوال تلك المتاعب، فلما

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٢٨.

سمعوا إعادة تمديد فرعون عظم خوفهم وحزهم ﴿قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا﴾ (١) على سبيل الشكاية، واستشارة موسى ليدعو ربه أن يفرج كرهم (٢).

ومع هذا الرد السفيه من قوم موسى عليه السلام، نراه يرد عليهم بما يليق به وقال عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُو كُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ (٣)(٤)؛ فتكونون الذين يرتون ملك الأرض، والذين تكون لهم العاقبة، وهذا الاستخلاف للامتحان فَيَنظُو كَيْفَ مَلكُ الأرض، والمعنى التحذير من أن يعملوا ما لا يرضى الله تعالى والتحريض على الاستكثار من الطاعة ليستحقوا وصف المتقين، تذكيرا لهم بأن الله تعالى عليم بما يعملونه (٥).

مضي موسى عليه السلام عِدَّة سنين يدعو إلى الله، ويعيد محاولته مع فرعون أن يطلق بني إسرائيل، وفرعون وملئه في سكرة المسلك، فيذيقه الله تعالى ألواناً من العذاب، قبل حلول عذاب الاستئصال للتحذير وتنبيه من بعده من السامعين ﴿وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴿ وَالْحَذَ هَنَا فِي مَعَى القهر والغلبة (^).

والسنين يعني الجدب وهذا معروف في اللغة، يقال: أصابتهم سنة، أي: حدب. وتقديره: حدب سنة، وفي الحديث «... اللهم اجعلها عليهم سنين كسني يوسف» (٩)، والسنة هنا بمعنى الجدب لا بمعنى الحول (١٠٠)؛ فنقصت الثمار، وقل إنتاجها، على غير عادتما

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ٦١/٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٦٢.

<sup>(</sup>V) سورة الأعراف، الأية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٨) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٦٣.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأذان، باب يهوي بالتكبير حين يسجد، ص٢٥٥، الحديث رقم (٨٠٤) مـن روايــة أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١٠) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، ٢/ ٢٩٣.

في أرض مصر التي تفيض بالخصب والعطاء، وهذه المصيبة التي أصاب الله بهـا فرعـون وقومه ليلجئ فرعون وقومه إلى التنبيه واليقظة فيتضرعوا إلى الله –عز وجل–.

وفي هذه الآيات تنبيه للأمة للنظر فيما يحيط بها من دلائل غضب الله فإن سلب النعمة للمنعم عليهم للتنبيه لهم على استحقاقهم إعراض الله عنهم (٢).

ويرد الله عليهم: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِندَ اللَّهِ ﴿ استئناف مسوق للرد على خرافاتهم وأباطيلهم. وصدر بلفظ ﴿ أَلا ﴾ الذي يفيد التنبيه لإبراز كمال العناية بمضمون هذا الخبر.

أي: إنما سبب شؤمهم هو أعمالهم السيئة المكتوبة لهم عند الله، فهي التي ساقت إليهم ما يسوءهم وليس لموسى ولا لمن معه أي تدخل في ذلك. وهو من عند الله وهو حكمه ومشيئته ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾(١)(٥) ، ثم تحكي السورة الكريمة أن آل فرعون قد لحوا في طغيالهم يعمهون فقالت ﴿وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ ﴾(١)(١)، فهم يصرون على التكذيب مهما رأوا من بينات خشية ذهاب مُلكهم وسلطانهم، ولأن الحق يخالف هواهم ومصلحتهم، فعاندوا موسى حين تحداهم بحا؛ لـذا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٣١.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٨ بتصرف.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٧) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٢٥٨.

عاقبهم الله - تبارك وتعالى - على كفرهم وتكذيبهم وجرائمهم، فأرسل ﴿عَلَيْهِمُ الطُّوفَانُ وَالْجَرَادَ وَالْقُمَّلُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتٍ مُّفَصَّلَاتٍ ﴿() والطوفان ما طاف بهم، وغشي أماكنهم وحروثهم من مطر وسيل، فهو اسم جنس من الطواف، وقد اشتهر في طوفان الماء (۲)، وأما ﴿الْجَرَادَ فَ فأكل زروعهم وثمارهم وأعشابهم، حتى ترك أرضهم سوداء قاحلة، وأما ﴿الْقُمَّلُ وهو ضرب معروف من الحشرات المؤذية (٣)، فدخلت جلد الحيوان والإنسان فامتصت دمه، وأرسلنا عليهم ﴿الضَّفَادِعَ فَ فدخلت بيوهم، وامتلأت منها آنيتهم وأطعمتهم ومضاجعهم فلا يقدرون على الرقاد بسبب نقيقها، وأرسل عليهم الدم، قيل: رعاف أصابهم وتفشى فيهم، وقيل: صارت مياه الأنمار مختلطة به؛ فمات السمك فيها. تلك هي النقم التي أنزلها الله تعالى على هؤلاء المجرمين، بسبب فسوقهم عن أمر رجم، وتكذيبهم لنبيهم عليه السلام (٤).

ثم وضحت الآية في نهايتها موقفهم من هذا الابتلاء وتلك العقوبات فقالت: فقالت ثم وضحت الآية في نهايتها موقفهم من هذا الابتلاء وتكبروا على دين موسى والتصديق بآياته فأجرموا في حق أنفسهم، وقطعوا ما بينهم وبين الأيمان ثم بين سبحانه حالهم عند نزول العقاب بهم فقال: ﴿وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَئِن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزُ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُوسِلَنَّ مَعَكَ بَني إِسْرَائِيلَ فَالَارَ وهو ما عِند للهم من آيات العذاب المتقدمة المذكورة، واللام في (الرحز) للعهد أي العداب المذكور وهو ما في قوله تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ النك منهم مرة واحدة، ذلك مُفصَّلَات ﴿ أَن النك منهم مرة واحدة، ذلك أن التجارب كلها معهم كانت واحدة، وكان النكث منهم مرة واحدة، ذلك أن التجارب كلها معهم كانت واحدة، وكانت نهايتها واحدة كذلك، لقد كان قدوم

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، مرجع سابق، ٩/ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٩.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٥٩.

<sup>(</sup>o) طنطاوي، مرجع سابق، ٣٦٠/٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٣٤.

<sup>(</sup>۷) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>A) ابن عاشور، مرجع سابق، ٥١/٥.

فرعون على جاهليتهم وإشراكهم، وعلى استخفاف فرعون بهم، يلجئون إلى موسى عليه السلام ليدعو ربه بما عهد عندهم من النبوة والرسالة والتأييد بالمعجزات وهذا هو الشعور الفطري حتى في النفوس الكافرة في ساعات الخطر والشدة، يتجهون إلى الله بالدعاء أن يكشف عنهم البلاء، ويعدونه بالتوبة والاستقامة، كما قال قوم فرعون: ﴿لَئِن كَشَفْتُ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُوْمِنَنَ لَكَ وَلَئُرْسِلَنَ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴿(١)، ثم بين سبحانه موقفهم الحِحودي فقال: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلٍ هُمْ بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ أي: الححودي فقال: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلٍ هُمْ بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ أي: فلما كشفنا عنهم العذاب مرة بعد مرة إلى الوقت الذي أجل لهم وهو وقت إغراقهم في اليم؛ إذا هم ينقضون عهدهم الذي التزموه ويحنثون في قسمهم في كل مرة (١).

والقرآن هنا يسوق حادث إغراق فرعون وملئه بصورة مجملة فلا يفصل خطواته كما فصلها في مواطن أخرى، وذلك لأن المقام هنا هو مقام الأخذ الحاسم بعد الإمهال الطويل فلا داعي إذن إلى طول العرض والتفصيل إن الحسم السريع هنا أوقع في النفس، وأرهب للحس، وأزجر للقلب، وأدعى إلى العظة والاعتبار (٢)، ثم بين سبحانه مظاهر فضله وكرمه على بين إسرائيل بعد أن بين لهاية فرعون وآله فقال: ﴿وَأُوْرَثُنَا الْقَوَمُ اللَّهِ بِقُوله تعالى: يُسْتَضْعُفُونَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكْنَا فِيها ﴿ (٧) ثم ختمت الآية بقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/٣٦٠–٣٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق،  $\sqrt{2}$  بتصرف.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ٧٥ بتصرف.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الأية: ١٣٧.

﴿وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ (١) من بناء القصور الشاهقة والمنازل القوية، وما كانوا يرفعون من البساتين والصروح المشيدة، كصرح هامان وغيره (٢) وهكذا تنهي السورة الكريمة هذا الدرس بذكر ما أصاب الظالمين والغادرين وحال كل من يغتر بملكه وجاهه من دمار وحراب، وما أصاب المستضعفين الصابرين من خير واستخلاف في الأرض.

وتحكي سورة طه فصلاً آخر من فصول المــلك الفاسد المفسد من قصة موسى عليه السلام وفرعون ذلك الطاغية؛ فلما أظهر الحق تبارك وتعالى لموسى عليه السلام الآيـــتين وهما العصا واليد، وعلم أنه مؤيد من الله تعالى، أمره الله بالأمر العظيم، وهــو مواجهــة أعظم ملوك الأرض يومئذ بالموعظة، وبإصلاح فساد حاله وإنه ليعرف من هو فرعــون، فقد تربى في قصره وشهد طغيانه وجبروته، وأمده الله تبارك وتعالى بمعين من أهله، هارون أخيه بعد أن طلب موسى عليه السلام ذلك، فامتن الله تبارك وتعالى على موســى عليــه السلام بأن أجاب طلبه. ثم أمرهما الرب تبارك وتعالى بحمل الرسالة إلى فرعون فقد طغى وبغي وتجبر وعتا عتوا كبيرًا واستبد في قومه، واتخذ نفسه إلهاً، وكان طغيانه هذا سبباً في فساد ملئه وشعبه، وانتشار الظلم في الأرض، وأمرهما رب البرية أن يقولا له قــولاً لينــاً لطيفا لعله يعرف الحق ويختار الطريق الصحيح عن اقتناع وفهم، أو يخشى حلول العذاب وسوء المصير وعاقبة الطغيان فيستقيم.

ولما وصل موسى أرض مصر، وأشرك معه هارون في الرسالة لم يكن لهما هم الانفيذ أمر الله تبارك وتعالى، وكانت بنو إسرائيل في مملكة فرعون والقبط يعذبونهم بتكليف الأعمال الصعبة، من الحفر والبناء ونقل الحجارة والسخرة في كل شيء (٢٠). فكانت رسالتهما إلى فرعون استنقاذ بني إسرائيل فأرسل مَعَنَا بَنِي إسْرَائِيلَ ولَا تُعَلَّمُ اللهُ واستشهدا على صدقهما بقولهما: فقد جئناك بآيةٍ مِّن رَبِّك (٥) وهذه الآية والمراد بالآية

سورة الأعراف، الأية: ١٣٧.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ٥/ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، مرجع سابق، ٢/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الأية: ٤٧.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ٤٧.

هنا: حنسها فتشمل العصا واليد وغيرهما من المعجزات التي أعطاه الله تعالى لنبيه موسى عليه السلام (١). ورغبا فرعون بقولهما: ﴿وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى ﴿ اللهِ يسلمه الله في الآخرة بدخوله دار السلام والأمن إذا اتبع الهدى الله أرسل الله تعالى به موسى وهارون عليهما السلام.

ثم يعرضا بالتحذير والتهديد على التكذيب قبل حصوله منه، فيقولان له: ﴿إِنَّا قَــدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴿ (٢) وهذا من أسلوب القول اللين الــذي أمرهما الله تعالى به.

بيد أن فرعون لطغيانه وجبروته لا يريد أن يعترف بأن ربا موسى وهارون عليهما السلام هو ربه وخالقه كما قالا له قبل ذلك ﴿إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ ﴿ (أ)(٥) فشرع يسأل موحها الكلام إلى موسى عليه السلام لأنه الأصل في النبوة وهارون وزيره، أو أنه لخبشه ومكره بجنب مخاطبة هارون عليه السلام لعلمه أنه أفصح لساناً من موسى عليه السلام (٢) فقال: ﴿فَمَن رَبُّكُما يَا مُوسَى ﴾ (٧) وهذا القول يدل على نماية الغرور والفجور والجحود وشبيه بذلك قوله سبحانه حكاية عنه: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ وَشَيهُ اللهُ عَيْرِي ﴾ (١)(٩) ولم يقل: فمن ربي؟ كي لا يعترف بأن له رب، فأجاب موسى: ﴿قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (١) سبحانه هو الذي أعطى خلقه كل شيء رَبُنا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (١) سبحانه هو الذي أعطى خلقه كل نوع يحتاجون إليه في معاشهم، ثم هداهم إلى طريق الانتفاع بما أعطاهم، كما أعطى كل نوع من أنواع خلقه الصورة التي تناسبه، والشكل الذي يتناسب مع جنسه (١١).

<sup>(</sup>١) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الأية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الأية: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الأية: ٤٧.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١١٢.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١١٢.

<sup>(</sup>V) سورة طه، الأية: ٤٩.

<sup>(</sup>٨) سورة القصص، الأية: ٤٩.

<sup>(</sup>٩) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١١٣.

<sup>(</sup>١٠) سورة طه، الأية: ٥٠.

<sup>(</sup>١١) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١١٤.

وهنا يعد فوعن في المتبعد كلام موسى عليه الملام و تعجزه ﴿ قُلُ فَهَا بَلُ الْقُونِ اللَّهِ اللَّهِ وَفِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّمُ الللللَّ

ويجوز أن يكون المعنى أن فرعون قصد من هذا السؤال إشعال العصيبة في قلوب أبنائهم إذا قال موسى إلهم في النار، لكن موسى عليه السلام أقال عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي أَبنائهم إذا قال موسى إلهم في النار، لكن موسى عليه السلام أقال عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي فِيكِ كِتَابٍ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى أُنُ رَد عليه بما يخرس لسانه ويبطل كيده فعلم حال هذه القرون الأولى محفوظ عند ربي وحده، وهو سبحانه لا يخفى عليه شيء من حالهم، وسيحازيهم بما يستحقون من ثواب أو عقاب (٥).

ثم يعرض موسى عليه السلام آثار تدبير الله في الكون ونعمه على الإنسان فيقول: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا﴾ (٢) مسهلة للسير والجلوس ﴿وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا﴾ (٧) شق لكم فيها طرقا بين الجبال والأودية كقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ﴾ (٨)، ولما ذكر منة خلق الأرض شفعها بمنة إخراج النبات منها بما يترل عليها من السماء من ماء ﴿وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّن السَّمَاءِ شَتَى ﴾ (٩).

وبعد أن أشار إلى عظمة حلق الأرض ودلالتها على وجود الصانع ووحدانيته وهـــي ممهدة للسير والحرث والزرع والحياة قال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّأُولِي النَّهَى﴾ والمعنى: إن في كل ذلك لآيات وعظات وعبر لأصحاب العقول السليمة والأفكار القويمة (١٠٠).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الأية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الأية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ٩/ ١١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الأية: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/١١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الأية: ٥٣.

<sup>(</sup>٧) سورة طه، الأية: ٥٣.

<sup>(</sup>A) سورة الزمر، الأية: ٢١.

<sup>(</sup>٩) سورة طه، الأية: ٥٣.

<sup>(</sup>۱۰)طنطاوي، مرجع سابق، ۹/ ۱۱۲.

ثم بين سبحانه أن هذه الأرض منها حلق الإنسان، وإليها يعود، ومنها يبعث للحساب يقوم القيامة، فقال تعالى: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرَيْنَاهُ آيَاتِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى ﴾(١) بيان للموقف الجحودي الذي وقفه فرعون من الحجج والآيات التي طرحها أمامه موسى عليه السلام (٢). وتأكيد الآيات بأداة التوكيد (كلها) لزيادة التعجيب من عناده (٣).

بل إن الطاغية جعل علة بحيء موسى إليه قصده أن يخرجه وملئه من أرض مصر وأن وقال أَجِنْتُنَا لِتُحْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى () والهم موسى بالسحر وأن الآيات التي جاء بها هي من أعمال السحر، ولذلك قال لموسى ﴿فَلَنَأْتِيَنَّكُ بِسِحْرٍ مُثْلِهِ () وكان السحر حينئذ هو القوة المرهبة للناس وقصد فرعون من مقابلة عمل موسى بمثله أن يزيل ما يخالج قومه من تصديق موسى وكونه على الحق، لعل ذلك يفضي بهم إلى الثورة على فرعون وإزالته من حكم مصر، وفرع على ذلك طلب تعيين موعداً بينه وبين موسى ليحضر له فيه القائمين بسحر مثل سحره (٢) ؛ فقال له فرعون: ﴿فَاجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَّا تُخْلِفُهُ نَحْنُ ولَا أَنتَ مَكَانًا سُوًى (٧)، وهكذا طلب فرعون من موسى عليه السلام تحديد موعد للمنازلة مع السحرة وترك له اختيار ذلك الموعد نصف من المدينة، لئلا يشق الحضور فيه على أهل أطراف المدينة ، وأن يكون الموعد في مكان نصف من المدينة ، لئلا يشق الحضور فيه على أهل أطراف المدينة .

(١) سورة طه، الأية: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۹/ ۱۱۷.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ٦١/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الأية: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ٥٨.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٦/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>V) سورة طه، الأية: ٨٥

<sup>(</sup>۸) ابن عاشور، مرجع سابق، ۱٦/ ۲٤٦.

قَبِلَ موسى تحدي فرعون و ﴿قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحَى ﴿(١) وَكَانَ هَذَا اليوم يوم عيد عظيم عند القبط، واختار موسى هذا الوقت وهذا المكان ليكون أجمع للناس، واختار وقت الصباح الباكر لأنه وقت أكثر مشاهدة وأوضح رؤية.

بادر فرعون بالاستعداد لهذا اليوم، حيث أرسل إلى المدائن لجمع من عرفوا بعلم السحر قال تعالى: ﴿فَتُولَى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَتَى ﴿(٢). وتسجل هذه الآية ثلاثة أعمال لفرعون متواليات: ذهاب فرعون عن المجلس الذي دار بينه وبين موسى، وتدبير أسلوب المناظرة مع موسى من إعداد الحيل لإظهار رغبة السحرة عليه، وتحميسهم ووعدهم بالمكافأة وإقناع الحاضرين بأن موسى عليه السلام ليس على شيء.

ثم حضر الموعد بعد مضي مهلة الاستعداد، ورأى موسى قبل الدحول في المباراة أن يبذل لهم النصيحة وأن يحذرهم عاقبة الكذب والافتراء على الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ لَهُم مُوسَى وَيلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُم بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَوى ﴿ أَنَ مُوسَى وَيلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيسْحِتَكُم بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَوى ﴾ (١) فرأى من واحبه تغيير المنكر بلسانه بأقصى ما يستطيع؛ لأن ذلك التغيير هو المناسب لهذا المقام، وكلمة (ويلكم) يجوز أن تعني أحذركم، والمعنى: أن موسى قال للسحرة الله التقى بهم وجها لوجه بعد أن حشدهم فرعون أمامه: الويل والهلاك لكم، لا تفتروا على الله تعالى كذباً، بأن تقفوا في وجهي، وتزعموا أن معجزي هي نوع من السحر، فإنكم لو فعلتم ذلك أهلككم الله تعالى وأبادكم بعذاب عظيم من عنده وقد خاب وحسر من قال على الله تعالى قولاً باطلاً لا حقيقة له.

ويبدو أن هذه النصيحة الصادقة المحلصة كان لها أثرها الطيب في نفوس بعض السحرة بدليل قوله تعالى بعد ذلك: ﴿فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا النَّجْوَى أي: وبعد أن سمع السحرة من موسى نصيحته لهم و قديده إياهم اختلفوا فيما بينهم، ﴿وَأَسَرُّوا النَّجُوكَ ﴾ أي: وبالغوا في إخفاء ما يسارون به عن موسى وأخيه عليهما السلام (٤٠).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الأية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الأية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الأية: ٦١.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢٢/٩.

ودعا بعضهم بعضاً للتشاور فيما يصنعون بعد تنازعهم في الرأي، ثم اعتمدوا على الإطماع بالأجر الكبير الذي سينالونه من فرعون و ﴿قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّن أَرْضِكُم بسِحْرِهِما وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى ﴿() وأكدوا كلامهم بِ يُخْرِجَاكُم مِّن أَرْضِكُم بسِحْرِهِما وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى ﴾(ا) وأكدوا كلامهم بِ وإن كون موسى وهارون ساحرين حتى يتحقق ذلك عند من يغامره الشك في صحة دعوقما وإن فوزهما يعني خروج السلطة من أيديكم وانتهاء حياتكم المفضلة، قال الزمخشري: أرادوا أهل طريقتكم المثلى وهم بنو إسرائيل وقيل: الطريقة اسم لوجوه الناس وإشرافهم الذين هم قدوة لغيرهم (٢)، وهذا يوجب مواجهتهما يداً واحدة بلا تردد ولا نزاع ﴿فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُّ انْتُوا صَفَّا ﴾(٢) أي: ثم ائتوا جميعاً مصطفين، حيى يكون أمركم أكثر هيبة في النفوس وأعظم وقعاً على القلوب، وادعى إلى الترابط والثبات وقوله: ﴿وَقَدْ أَفْلَحَ الْيُومَ مَنِ اسْتَعْلَى النيل مؤكد لما قبله، أي قد أفلح وفاز بالمطلوب في يوم الترال من طلب العلو، وسعى من أجله واستطاع أن يتغلب على خصمه (٤٠).

وحانت ساعة المبارزة وحدث ما حدث مما فصلنا فيه سابقًا والذي انتهى بإسلام السحرة وما فعل فرعون عندما رأى إيمالهم ووقوف السحرة بعد إيمالهم أمام فرعون وتوعده وتحده لهم وقفة أهل الإيمان الذين ينظرون إلى الأرض وما عليها ألها متاع زائل.

وأجرى موسى معجزات عديدة خلال عدة سنين مع فرعون وملئه، وكانوا كل مرة يعتبرونها نوعاً من أنواع السحر، ويستكبرون على الإيمان بنبوة موسى وهارون وقد تقدم ذكرها في سورة الأعراف، ثم يأتي الإيحاء لموسى لينتصر الحق على الباطل، والإيمان على التهديد والوعيد بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُ مُ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ يَبَسًا لَّا تَحَافُ دَرَكًا ولَا تَحْشَى ﴿ أَي: ولقد أوحينا إلى عبدنا موسى طريقًا فِي الْبَحْرِ يَبَسًا لَّا تَحَافُ دَرَكًا ولَا تَحْشَى ﴿ أَي: ولقد أوحينا إلى عبدنا موسى البحر الله السلام وقلنا له: سر بعبادي من بني إسرائيل في أول الليل متجها بهم من مصر إلى البحر الأحمر؛ فإذا ما وصلت إليه فاجعل لهم طريقاً في البحر يابسا.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الأية: ٦٣.

<sup>(</sup>۲) الزمخشري، مرجع سابق، ۲/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الأية: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ٧٧.

وقوله سبحانه: ﴿لَا تَخَافُ دَرَكًا ولَا تَخْشَى الله تذييل قصد به تثبيت فؤاد موسى - عليه السلام- وإدخال الطمأنينة على قلبه؛ فالآية الكريمة اشتملت على كل ما من شأنه أن يغرس الأمان والاطمئنان في قلب موسى ومن معه (۱).

ثم بين سبحانه موقف فرعون بعد أن علم بأن موسى قد حرج بقومه من مصر فقال تعالى: ﴿فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَعَشِيَهُم مِّنَ الْيَمِّ مَا غَشِيَهُمْ إِنَّ أَي: بعد أن علم فرعون بخروج موسى وبني إسرائيل من مصر، جمع جنوده وأسرع في طلب موسى ومن معه فكانت نتيجة ذلك، أن أغرق الله تعالى فرعون وجنوده في البحر وأهلكهم عن آخرهم (٣).

قال صاحب الكشاف: قوله تعالى: ﴿مَا غَشِيَهُمْ مَن باب الاختصار ومن جوامـع الكلم التي تستقل مع قلتها بالمعاني الكثيرة. أي: غشيهم ما لا يعلم كنهه إلا الله تعالى (٤).

وقوله تعالى: ﴿وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى ﴾ أي: وأضل فرعون في حياته قومه عن طريق الحق، وما هداهم إليها وإنما هداهم إلى طريق الغي والباطل، فكانت عاقبتهم جميعاً الاستئصال والدمار(1).

وأما سورة الشعراء التي غلبت عليها الطابع القصصي بما فيه الإندار والتكذيب والعذاب الذي يتبع التكذيب، وذلك أن السورة تواجه تكذيب مشركي قريش لرسول الله صلى الله عليه وسلم واستهزاءهم بالنذر، وإعراضهم عن آيات الله واستعجالهم بالعذاب الذي يوعدهم، وادعاءهم أن القرآن سحر أو شعر، لذا جاءت آياها قصار للزجر والردع وشدة التأثير.

<sup>(</sup>۱) طنطاوي، مرجع سابق، ۹/ ۱۳۱ و ۱۳۲ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الأية: ٧٨.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الأية: ٧٩.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي مرجع سابق، ٩/ ١٣٣.

وابتدأت بقصة موسى لما كان مشركو مكة قد ألحوا بطلب الآيات المادية، كآيات موسى، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا لَوْلَا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِي مِثْلَ مَا أُوتِي مِثْلَ مَا أُوتِي مِثْلَ مَا أُوتِي مَوْسَى ﴿(١) فقدم الله تعالى هنا قصته للدلالة على أن الآيات المادية لم يكن لها تأثير على قوم معاندين مكابرين، بينهم وبين معاندي كبراء قريش شبه كبير.

وتكلم القرآن عن بعثة موسى والوحي والتكليف في أول السورة، ثم انتقل إلى محاورة موسى مع فرعون الطاغية في شأن التوحيد، ويعجب فرعون من موسى وهو يواجهه بهذه الدعوة ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿(٢)، ومن ذلك الطلب ﴿أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي الله وَعَلَى الله وَالله والله والل

أجاب موسى -عليه السلام- دون أن يتأثر بكلام فرعون: ﴿قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الْحَالِينَ ﴾ (١٠) فتذكيري بما بعد زمن طويل لا جدوى له، وكنت زمنها من الجاهلين قبل

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الأية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الأية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الأية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٩/ ١١١.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الأية: ١٨.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، مرجع سابق، ١١٢/١٩.

<sup>(</sup>٨) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ١١٠.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف، الأية: ١٢٧.

<sup>(</sup>١٠) سورة الشعراء، الأية: ٢٠.

أن يوحى إلى ويُنْعم الله على بالرسالة والنبوة ﴿فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ ﴾ (١) حين أخبري رجل فقال لي: ﴿إِنَّ الْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ (٢) فوليت هاربا خوفاً من أخبري رجل فقال لي: ﴿إِنَّ الْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ (٢) فوليت هاربا خوفاً من بأسكم ﴿فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (١)، ثم أضاف موسى –عليه السلام – إلى هذا الرد الملزم لفرعون ردا آخر أشد إلزاماً وتوبيخاً فقال: ﴿وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تُمُنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَدْتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (١) (٥).

واستعمل اسم الإشارة ﴿ تِلْكَ ﴾ للدلالة على احتقارها بجانب الاستعباد الذي فرضه على بين إسرائيل، حيث جعلهم عبيدا له ولقومه، وإن كان بعض العلماء ذهب إلى أنه هو قاله على وجه الاعتراف له بالنعمة، ويبدو أن الرأي الأول أقرب إلى الصواب، لأنه هو المناسب لسياق القصة.

لما وحد فرعون أن تهويله على موسى لم يُحدِ ولم يقلعه عن دعوته، عَدَلَ ليسأله عن دعوته في تجاهل وهزء ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٢) وهذا السؤال يدل على طغيان فرعون قبحه الله وتجاوزه كل حد في الفجور، فإن هذا السؤال يحمل في طياته استنكاراً أن يكون هناك إله سواه (٧)؛ فأجابه موسى –عليه السلام-: ﴿قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ (٨) أي رب السماوات والأرض، ورب ما بينهما من أجرام وهواء إن كنتم موقنين بشيء من الأشياء، فإيمانكم بهذا الخالق العظيم وإحلاصكم العبادة له أولى من كل يقين سواه (٩).

لم يعجب الجواب فرعون، والتفت إلى خاصته ﴿قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ﴾ (١٠٠).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الأية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الأية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الأية: ٢٣.

<sup>(</sup>V) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٨) سورة الشعراء، الأية: ٢٤.

<sup>(</sup>٩) طنطاوي، مرجع سابق، ١٠/ ٢٤١.

<sup>(</sup>١٠) سورة الشعراء، الأية: ٢٥.

ولكن موسى -عليه السلام- لم يمهلهم حتى يردوا على فرعون بل أكد لهم وحدانية الله تعالى وهيمنته على هذا الكون ﴿قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأُوَّلِينَ﴾ (١)(٢).

وما فرعون إلا واحد من عبيده، وليس إله كما يدعي بين قومه وأنه ربهم بل ربهم ورب آبائهم الأولين هو رب العالمين، احتد فرعون لما ذكر موسى ما يشمل آبائه المقدسين بذكر يخرجهم من صفة الإلهية زاعماً أن هذا يخالف العقل بالضرورة فلا يصدر إلا من مختل الإدراك<sup>(۱)</sup>، فقال على سبيل السخرية بموسى مخاطبا أشراف قومه وإن رسولكم الذي أرسل إليكم لَمَجْنُون وأكار كلامه بحرق التأكيد وإن و واللام كيلا يتأثروا أو يتأثر بعضهم بصدق موسى فرماه بأنه يخلط في كلامه.

لكن موسى -عليه السلام- لم يلتفت إلى قول فرعون وتابع بيانه فقال: ﴿رَبُّ وَالْفَصْ وَالْمَعْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ وَالْفَطْ يدل على الشروق والغروب المشاهد كل يوم مرتين، ويجوز أن يراد بهما مكان شروق الشمس ومكان غروبها في الأفق (١٠)، وجملة ﴿إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ وَضَى حض لهم على التعقل والتدبير، وتحذير لهم من التمادي في الجحود والعناد (١٠)، ولما هرُم فرعون أمام حجة موسى انتقل من أسلوب المحاورة إلى أسلوب التهديد والوعيد شأن الطغاة عندما يعجزون عن دفع الحجة بالحجة؛ فقال لموسى -عليه السلام-: ﴿لَئِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكُ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴿ (١) أي السَحونين في سجي فهذا شأين مع كل من يتمرد على عبدادي ويخالف أمري (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۰/ ۲٤۱.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٩/ ١١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الأية: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الأية: ٢٨.

<sup>(</sup>۷) ابن عاشور، مرجع سابق، ۱۲۰/۱۹.

<sup>(</sup>٨) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٩) سورة الشعراء، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>۱۰) طنطاوي، مرجع سابق، ۹/ ۲٤۲ بتصرف.

ولماطل مقام وسي عليه اللهم - يلاد صر، وأقام بما حج الله و والهينه على فوعون وملته وهم في طك يكارون و يعلمون ولم يق لهم الإ العنب و النكل ف أمر الله تعلى موسى عليه اللهم - أن يخرج بين المراتلي لله من صر، وأن يعني بعم حث وم و.

علم فرعون بخروج بني إسرائيل دون إذنه فغاظه ذلك الأمر واشتد غضبه وأرسل فرعون في الممدائن في الممدائن حاشرين الله أي: فأرسل جنوده ليجمعوا له النهاس من المدائن المتعددة في مملكته، وبعد أن اكتمل عددهم أخذ في التهوين من شأن موسى ومن معه فقال: وإنَّ هَوُلاء لَشِرْ فِمَةٌ قَلِيلُونَ الله والله الذين خرجوا بدون إذني وإذنكم، لطائفة قليلة من الناس الذين هم بمترلة العبيد والحدم لي ولكم أله والمشرخمة الطلقة القليلة من الناس الذين هم بمترلة العبيد والحدم في ولكم المسلمة المتعمل من الناس الذين هم بمترلة العبيد والحدم في ولكم المسلمة المتعمل من الناس الذين هم بمترلة العبيد والحدم في ولكم المسلمة والسرهم أو قتلهم من الناس الذين قوم من عادتنا التيقظ والحذر واستعمال الحزم في الأمور (وَإِنَّهُمْ لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ الله العبودية، وقد حالفوا ديننا وارتكبوا أفعالاً تُغيظُنا وتُضِيقُ صدورنا (وَإِنَّهُمْ لَحَمِيعٌ حَاذِرُونَ الله العبودية من عادتنا التيقظ والحذر واستعمال الحزم في الأمور (وَإِنَّهُمْ لَحَمِيعٌ حَاذِرُونَ الله العبودية الله العبودية المناسلة المناسل

فجمع فرعون الجموع الغفيرة، وخرجوا من النعيم إلى الجحيم، وتركوا البساتين الخضراء في مصر ومنازلهم الفخمة والملك والجاه، فساروا مسرعين خلف موسى ومن معه كما قال تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ \* وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴿ فَالحقوا هِمَ هُمْ شُرْقِينَ ﴾ أي: في وقت شروق الشمس.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ١٩٠/١٩٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الأية: ٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الأية: ٥٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الشعراء، الأية: ٥٨ – ٥٨.

﴿ فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ (١) وقد أيقنوا بالهلاك البحر من أمامهم والعدو من حلفهم، وهنا رد عليهم موسى –عليه السلام– بثقة وثبات، رداً يدل على قوة إيمانه، وثبات يقينه، وثقته التي لا حدود لها في نصر الله تعالى، وفي هدايته إياه إلى طريق الفوز والفلاح ﴿ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ (٢).

ولم يل افظل صبى عليه الملام - ليمو الله تعلى لى جاهسويعاً متم الافي قول ه تعلى الحظر وسي عليه الملام - ومن معافي الحكم الكور الموج المحر المحلك المجر المحلك المجر المحلك المحر المحل المحلم المحل المحلم المحلم المحرود المحرود المحرود المحرود والمحمد المحرود المح

وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً الله مضت في الزمان، تتحدث عنها القرون، قصة ذلك الملك المتجبر الطاغية الذي اغتر بملكه، وما فيها من العجائب والعبر والعظات والآيات الدالة على قدرة الله تعالى، وكيف كان مصير العناد والمكابرة.

وأما سورة يونس فإلها تبدأ بتمجيد القرآن بأنه كتاب حكيم: ﴿الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴿ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ (٧) وتستنكر موقف المشركين في مكة الذين يتعجبون من أن يكون رسول الله رجلاً من الناس، يُنْذِرُ الكافرين منهم بعذاب الله ويبشر الذين آمنوا بأن لهم قدم صدق عند رجم قال تعالى: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِّنْهُمْ أَنْ أَنسنرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الأية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الأية: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ٩/ ٢٥٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الأية: ٦٦ – ٦٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الأية: ٦٧.

<sup>(</sup>٧) سورة يونس، الأية: ١.

<sup>(</sup>٨) سورة يونس، الأية: ٢.

وإذ أدهشهم القرآن بما فيه من إعجاز، زعموا أنه من قبيل السحر، وقالوا عن الرسول صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ مُّبِينٌ ﴾(١)، وموقفهم هذا يشبه موقف فرعون وقومه من دعوة موسى واتحامه بالسحر.

ثم تعرض السورة قصص بعض الرسل مع أقوامهم المكذبين، وتعرض قصة موسى – عليه السلام – مع فرعون وقومه من مرحلة التكذيب والتحدي حتى نهايتها وغرق ذلك الطاغية فرعون و جنوده لتكون لأهل مكة وغيرهم عبرة وعظة، قال تعالى: ﴿ مُمّ بَعَثْنَا هِن بَعْدِهِم مُّوسَى وَهَارُونَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ بِآيَاتِنَا فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ﴾ (٢) ويرى كثيرًا من المفسرين أن المراد بالآيات التي بعث بها موسى –عليه السلام – لفرعون هي الآيات التسع (٣)، ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُوا إِنَّ هَذَا لَسِحْرٌ مُّسِينٌ ﴾ (٤) كأنها جملة واحدة يتعارف عليها المكذبون في جميع العصور، وكذلك قال مشركو قريش على تباعد زمانهم ومكافم، وعلى بعد ما بين معجزات موسى ومعجزات القرآن.

﴿ قَالَ مُوسَى أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَكُمْ أَسِحْرٌ هَذَا وِلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُونَ ﴿ ( ^ ).

فالسحر لا يستهدف الحق وهداية الناس، ويتضمن عقيدة، وما كانوا ليفلحوا وكل عملهم تخييل وتزييف، وهنا يكشف فرعون وقومه عِلَّة عدم قبول دعوة موسى: ﴿قَالُوا أَجُنْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا﴾ للإنكار (٧).

أختناوط خط المحر لمترفائ عقلناوط حيانا التي ورثنهائ آبات الإن عِلَّهُم هِي القلد الأَعمى، العلة التكررة في كل عمر، وللتي تقوم على معقدت بطلة مزيفة و وهاون بالحس على طلب النيا

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الأية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الأية: ٧٦.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٧٧.

<sup>(</sup>٦) سورة يونس، الأية: ٧٨.

<sup>(</sup>۷) ابن عاشور، مرجع سابق، ۱۱/ ۲۵۰.

## والحول إلى الرياسة حكاية لتولم المؤرَّنكُونَ لَكُمَا الْكُرْيَاءُ فِي الْـ فَضْ الْمُ الْمُدُورِيَاءُ فِي الْمُ فَالْمُ الْمُلْتُ وَالْمُولِيَّةُ وَالْمُولِيَّةُ وَالْمُولِيِّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيِّةُ وَاللَّهُ وَاللَّاقِيلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولِي اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلِيلُولُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلَّالِيلُولُولِيلَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلِيلُولُولِي الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلَّالِي الللّلِيلِي اللَّهُولُولِيلَّالِيلُولُولِيلَّالِيلَّالِيلَّاللَّالِيلِ

وأراد فرعون مقاومة دعوة موسى، فاستعان بالسحرة لمعارضة معجزة موسى -عليه السلام-، فأمر بإحضار حُذاق السحرة ليُظهر للناس أن ما أتى به موسى نوع من السحر فيصد الناس عن الإيمان به وأتباعه.

ووقعت المبارزة بين المعجزة والسحر، وأبطل الله حبارك وتعالى - كيد السحرة. وأعلن السحرة إيمانهم برب موسى وهارون، لأنهم أعرف الناس بفنون السحر فعلموا أن هذا ليس بسحر؛ فلم يُرهبهم تهديد فرعون، بينما بقية الحاضرين مازالت فكرة ألوهية فرعون مسيطرة على عقولهم، ولذلك لم يعلنوا إيمانهم قال تعالى: ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلَّا فَرَيَّةٌ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ (٢٠) قيل: طائفة من أولاد قوم فرعون (٣)، وقال الزمخشري: من ذراري بني إسرائيل، وذلك أنه دعا الآباء فلم يجيبوه، خوفاً من فرعون، ومِنْ ضياع مصالحهم عند أصحاب السلطان، وأجابته طائفة من الشباب، وقيل: الضمير في ﴿قَوْمِهِ لَهُ لفرعون و ﴿فُرِيَّةٌ هُمُ مؤمن آل فرعون وآسيا امرأته وخازنة وامرأة الخازن وماشطته (٤)، كل هؤلاء آمنوا بموسى وبما جاء به عن ربه على خوف من فرعون وملئه أن يفتنهم إن أعلنوا إيمانهم بالتعذيب أو يردوهم إلى ما كانوا عليه.

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الأية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) حلال الدين محمد بن أحمد بن المحلى وحلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي، تفسير الجلالين، ت: محمد كنعـــان، ط١، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٩ هــــ)، ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، مرجع سابق، ٢/ ١٩٩.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٨٣.

فَعَلَيْهِ تَوكَّلُوا إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾(١)(٢) أراد بذلك إثارة صدق إيماهُم وإلهاب قلوهِم حين تخوفوا من فرعون وملئه، وجعل عدم إكتراثهم ببطش فرعون علامة على إيماهُم.

فاستجابوا لما حثهم عليه من التوكل، وبادروا بالجواب: ﴿فَقَالُوا عَلَى اللّه تعالى تُوكَكُلْنَا ﴾ (٣) مشتملة على خصوصية القصر المقتضي تجردهم عن التوكل على غير الله تعالى وأشير إلى مبادرةم؛ بأن عطفت جملة قولهم ذلك على مقولة موسى بفاء التعقيب للأسلوب الغالب في حكاية جمل الأقوال الجارية في المحاورات أن تكون غير معطوفة؛ فخولف الظاهر لبيان صدق إيماهم وسرعة الاستجابة (٤)، ومن ثم توجهوا بالدعاء إلى الله فقالوا: ﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً للْقَوْمِ الظّالِمِينَ ﴾ (٥) ناظرين في ذلك إلى مصلحة الدين قبل مصلحتهم لأهم إن تمكن الكفرة من إهلاكهم أو تعذيبهم قويت شوكة أنصار الكفار فيقولون في أنفسهم: لو كان هؤلاء على الحق لما أصابهم ما أصابهم فيفتتن بذلك عامة الكفرة ويظنون أن دينهم الحق (١). ﴿وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (٧) فلا نعذب على أيديهم وخلصنا من القوم الكافرين.

وأوحى الله تعالى إلى موسى وهارون عليهما السلام أن يتخذا لبني إسرائيل بيوت خاصة بهم، بعد أن لج فرعون في طغيانه وفي إنزال العذاب بهم، وهذه البيوت يتزلون بها، ويستقرون فيها، ويعتزلون فرعون وجنوده، إلى أن يقضي الله أمراً كان مفعولاً (^). وقال تعالى: ﴿وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً ﴾ (٩).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الأية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الأية: ٨٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۲۳/۱۱ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٨٥.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، مرجع سابق، ١١/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٧) سورة يونس، الأية: ٨٦.

<sup>(</sup>۸) طنطاوي، مرجع سابق، ۷/ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٩) سورة يونس، الأية: ٨٧.

قال الزمخشري: مساجد متوجهة نحو الكعبة (١)، وقيل: متجهة جهة بيت المقدس، ويؤيد هذا الاحتمال أن قبلة اليهود بيت المقدس (٢)، وقيل: أن تكون بيوتكم متقابلة (٣).

وأمرهما مع قومهما أن يصلوا في بيوهم بقوله: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ (١) لـ علا يظهر عليهم الكفرة، فيؤذوهم في دينهم، ثم قال: ﴿وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (٥) بحسن العاقبة، وأنهـم منصورون على عدوهم.

ولماً يئس موسى حليه السلام- من فرعون وملئه أن يؤمنوا، ورأى أهم مصرون على الجحود والعناد دعا عليهم: ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آثَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَاهُ زِينَا وَأَمُوالًا ﴾ (٢) أي: يا ربنا إنك أعطيت فرعون وأشراف قومه وأصحاب الرياسات منهم، وأموراً أي أي الزينة والرفاهية والنعم، كما أعطيتهم الكثير من الأموال في هذه الحياة الدنيا (٢)؛ فكانت سبباً في حبهم الدنيا ونعيمها، وارتكاب الجرائم، فتركوا الدين وانجرفوا وراء الجاه والسلطان واستعبدوا الآخرين ﴿رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُ ﴿ (١) اللام لام العاقبة والصيرورة (١)، أي: لتكون عاقبة هذا العطاء إضلال عبادك عن سبيلك الموصلة إلى مرضاتك باتباع الحق والعدل والعمل الصالح (١٠)، ثم أعاد موسى حعليه السلام - النداء زيادة في التوجه والتضرع: ﴿رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوهِمْ فَلا يُؤْمِنُ والعها وإهلاكها بعيث لا ينتفع بها أصحابها وأما دعاؤه بأن يشد الله على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى

<sup>(</sup>١) الزمخشري، مرجع سابق، ٢/ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) حبنكة، عبد الرحمن بن حسن الميداني، معارج التفكر ودقائق التدبر، ط١، (دمشق: دار القلم، ١٤٢٠-٢٠٠م)، ١٠/ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري، مرجع سابق، ١١/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الأية: ٨٧.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٨٧.

<sup>(</sup>٦) سورة يونس، الأية: ٨٨.

<sup>(</sup>٧) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١٢٢.

<sup>(</sup>A) سورة يونس، الأية: ٨٨.

<sup>(</sup>٩) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١٢٢.

<sup>(</sup>۱۰) رشید رضا، مرجع سابق، ۱۱/ ۲۷۳.

<sup>(</sup>١١) سورة يونس، الأية: ٨٨.

<sup>(</sup>۱۲) ابن عاشور، مرجع سابق، ۱۱/ ۲۷۰.

يروا العذاب الأليم، فهو دعاء من يَئِسَ من صلاح هذه القلوب، ومن أن يكون لها توبة أو إنابة، دعاء بأن يزيدها الله قسوة وإغلاقاً حتى يأتيهم العذاب الأليم، كقوله تعالى: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا﴾(١).

ولما دعا موسى بهذا الدعاء وكان هارون يؤمن على دعائه، استجاب الله دعاءه ﴿ قَلْ الْجِيبَتْ دَعُوتُكُمَا ﴾ (٢) وافتتاح الجملة بـ (قد) والفعل الماضي (أجيبت) يفيد تحقيق حصوله في المستقبل، أي استجبنا دعاءكما كما سألتما من تدمير آل فرعون ﴿ فَاسْتَقِيمَا وَلَا تَتَبِعَانٌ سَبِيلَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) أي استقيما على أمري وأمضيا في دعوتكما الناس إلى الحق واثبتا على ما أنتما عليه من الإيمان بي والطاعة لأمري (٤).

ولما أجاب الله دعاء موسى وهارون، أمر بني إسرائيل بالخروج من مصر في الوقت المعلوم، فاشتد حنق فرعون عليهم، فركب وراءهم مع جنوده، فلحقوهم وقت شروق الشمس عند ساحل البحر الأحمر، فخاف أصحاب موسى فأمره الله تعالى أن يضرب البحر بعصاه فضربه فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم ونجى موسى عليه السلام ومن معه وذلك في قوله تعالى: ﴿وَجَاوَزْنَا بِبني إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ ﴾ ولما خرج آخرهم من البحر ﴿فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدُواهُ ﴾ ودخل البحر وراءهم للإحاطة بحم، ومنعهم من السفر ظلماً وعدوانا، وإكراههم على البقاء بغية تسخيرهم، ولما أصبحوا في وسط البحر، إنطبق عليهم البحر وغشيهم من اليم ما غشيهم.

ثم حكا الحق سبحانه ما قاله فرعون عندما نزل به قضاء الله الذي لا يرد فقال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا أَدْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ ثَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰه

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الأية: ٨٩.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٩٠.

<sup>(</sup>٦) سورة يونس، الأية: ٩٠.

<sup>(</sup>٧) سورة يونس، الأية: ٩١.

أمنت به بنو إسرائيل وأنا من القوم الذين أسلموا نفوسهم لله وحده، وأخلصوها لطاعته (۱) ويرد الله تعالى عليه ﴿آلْآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (۲) حيث لا اختيار ولا فرار، الآن وقد عصيت من قبل واستكبرت، وكنت من الفاسدين المفسدين الضالين المضلين؟! إن أيمانك لا يقبل ذلك وقد دخلت عتبة الدار الآخرة؛ فلقد قال كلمة الإيمان عند الإكراه والاضطرار، وحين لم يبق له إحتيار، وكان زمن الامتحان قد انتهى.

## ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ (١)

لقد شاء الله تعالى أن يلفظ البحر جثمانه كما يلفظ جيفة أي حيوان غارق ﴿نُنجِيكَ بِبَدَنكَ ﴾ (١) حتى لا يكون هناك شك أن هذا الفرعون قد غرق، فعرفوا أنه بشر وليس إله. ﴿لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ (٥) وعبرة يتعظ بما كل إنسان، ويرى كيف الهارت الحضارات بالظلم والطغيان والتكبر في الأرض بغير حق.

وأما سورة هود فقدم لقصة موسى التي وردت موجزة لتسجل نهاية فرعون وملئه ونهاية الذين ائتمروا بأمره، تبدأ القصة بإرسال موسى عليه السلام إلى فرعون مرودا بالآيات من عند الله ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينٍ \* إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينٍ \* إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاتَّبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ فَرْعَوْنَ وَمَا للله على وحدانية الله إلى فرعون فَاتَبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ فَلَا وعصوا أمر الله، وإتبعوا دين فرعون وما يأمرهم به، طائعين له. وقومه، فما انتفعوا بما وعصوا أمر الله، وإتبعوا دين فرعون وما يأمرهم به، طائعين له. ﴿وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴿ (٧) فما شأن فرعون بذي رشد ولا هدي، بل هو محض الغي والضلال وسيسيرون خلفه يوم القيامة ويقودهم إلى جهنم ﴿يَقُدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالْمَوْرُودُ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الأية: ٩٦ – ٩٧.

<sup>(</sup>٧) سورة هود، الأية: ٩٧.

<sup>(</sup>A) سورة هود، الأية: ٩٨.

إنه كان يقودهم في الدنيا إلى الضلال، وكما اتبعوه في الدنيا وكان قائدهم كذلك هو يتقدمهم يوم القيامة فيوردهم النار، و ﴿الْوِرْدُ﴾ الماء المورود(١)، والورد للماء يفرح النفس ويرويها من الظمأ، ولكن فرعون أوردهم النار ﴿وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ﴾ وفي هذا تحكم شديد لفرعون وقومه، ومن اتبع طريقه ولهجه في الكفر والعناد.

ثم صرح سبحانه بلعنهم في الدارين فقال: ﴿وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَاهُمُ وَي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَاهُمُ وَي الْأَحْرِى ﴿بِئُسَ الرِّفْدُ الْقِيَامَةِ اللّهِ أَي: أَن اللعنة والفضيحة لحقت بهم واتبعتهم في الدنيا وفي الأخرى ﴿بِئُسَ الرِّفْدُ الْمَرْفُودُ العطاء والعون أي بئس العطاء المعطى لهم تلك اللعنة المضاعفة السيّ الابستهم في الدنيا والآخرة، وسميت اللعنة رفداً على سبيل التهكم بهم فكأنه سبحانه يقول: هذه اللعنة هي العطاء المعطى من فرعون لأتباعه الذين كانوا خلفه كقطيع الأغنام الذي يسير خلف قائده بدون تفكر وتدبر (٣).

أما سورة غافر فتعرض جانب من قصة موسى عليه السلام وفرعون كتسلية للرسول صلى الله عليه وسلم وتذكير للمجادلين في آيات الله من مشركي العرب وغيرهم بعبرة التاريخ قبلهم، وكيف كانت عاقبتهم مع كونهم أشد منهم قوة.

يقول تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينٍ \* إِلَى فِرْعَـوْنَ وَهَامَـانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ ﴾ ( أن وخص هؤلاء الطغاة بالذكر لأَهُم رؤساء المكـنبين بموسى وهم الزعماء البارزون، الذين كانوا يدبرون المكائد ضد موســى عليــه الســلام فيتبعهم العامة من أقوامهم ( أن فأخذوا مثل الذين من قبلهم يجادلون بالباطل ليدحضوا بــه الحق ويتهموه بأنه ساحر كذاب.

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، مرجع سابق، ۱۲/ ۱۵٦.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الأية: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) ارجع إلى: طنطاوي، مرجع سابق، ٧/ ٢٦٨- ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الأية: ٢٣- ٢٤.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢/ ٢٧٨.

ثم لم يكفو ابحذا القول لى انقلو الى مرحلة تُدو مُلغى قالو آكما حكا القر آن عنه هم المُعَلَّمُ المُعَلِّمُ القُلُو الْقُلُو الْقُلُولُ اللّهُ وَمِن آمَن معن ولكن كيدهم هذا الى ويقد فوعون وملاؤه به من طلت تخفيد أتباع صدى ومن آمن معن ولكن كيدهم هذا الى يحميهم ولن بمنع الخيال المنظمة ولن المنطقة المنظمة ولن المنظمة ولن المنطقة الله المنظمة ولن المنطقة الله المنطقة الله المنطقة المنطقة الله المنطقة المنطقة

ثم بين سبحانه لوناً آخر من ألوان فجور فرعون وبغيه فقال: ﴿وَقَالَ فِرْعُونُ فَرُونِي مُوسَى ﴾(٢). قال الزمخشري: كانوا إذا هم بقتله كفوه وقالوا إذا قتلته أدخلت الشبهة على الناس واعتقدوا أنك عجزت عن معارضته (٣). وقوله ﴿وَلْيدْعُ رَبّهُ تظاهر مسن فرعون بأنه لا يبالي بما يكون من وراء قتله لموسى، وأنه غير مكترث لا بموسى ولا برب موسى وهذا بيان لما جبل عليه هذا الطاغية من فجور وتكبر واستهزاء بالحق وهكذا الطغاة الماكرون في كل زمان ومكان يضربون الحق بكل سلاح من أسلحتهم الباطلة، ثم يزعمون أمام العامة والبسطاء والمغلوبين على أمرهم؛ أهم ما فعلوا ذلك إلا من أحسل الحرص على مصالحهم الدينية والدنيوية (٤). ولذا قال فرعون يبين لقومه سبب عزمه على قتله: ﴿وَيَنَكُمُ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴾(٥). قال الزمخشري: ﴿وَيَنَكُمُ عَبادة فرعون والأصنام بدليل قوله تعالى: ﴿وَيَذَرَكُ وَ آلِهَتَكَ ﴾(٢)(١)، وقيل: الدين هنا يراد به نظام الحكم الذي يقوم على سلطة فرعون وأسرته ذكره الألوسي (٨)، ولهذا ينبغي قتله حفاظاً على السلطة الفرعونية، أو خوفاً من أن يظهر في الأرض الفساد من ثمرد الشعب، أو إحداث الشغب والاضطرابات والفتن في بلاد مصر.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٧) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٨) الألوسي، مرجع سابق، ٢٤/ ٦٣.

عد غذب أصبى عليه الملام لى ربه مستعينا به من فوعون وظلمه و قل له من الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه ا

﴿قَالَ رَجُلٌ مُّوْمِنٌ مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالْبَيِّنَاتِ مِن رَبِّكُمْ (٢) ظاهر الآية الكريمة يفيد أن هذا الرجل المؤمن كان من حاشية فرعون بدليل قوله تعالى: ﴿مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ ولم يكن من بني إسرائيل (٣)، يكتم إيمانه زماناً إلى أن عزم فرعون على قتل موسى فهب يحمي موسى بحكمته ويقول لهم: إنه ليس من العدل قتل رجل يقول ربي الله.

ثم يتلبع مؤمن ل فون ضحه فيقل بي كَلْبا فَكَلْه كَلْهُ كَلْبه وَإِلَيْكُ كَلْبا فَكَلْه كَلْهُ وَإِلَيْكُ كَلْبا فَكَلْه كَلْهُ وَإِلَيْكُ كَلْبا فَكُم بِنَ اللّه لَا يَهْ بِي مَنْ هُو مُ اللّه كَلْه بَاللّه لَا يَهْ بِي مَنْ هُو مُ اللّه عَلَى الله ع

ثم تابع قوله: ﴿ يَا قُوم لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِن بَالِيهِ اللّهِ إِن جَاءَنا ﴾ (٥) أي: يا أهلي وعشيري، أنتم اليوم لكم الملك غالبين ومنتصرين في أرض مصر عالين فيها على بني إسرائيل قوم موسى (٦) فلا تغرنكم عظمتكم وملككم وتتعرضوا لبأس الله وعذابه بتكذيبكم موسى؛ فإن حل بنا نقمته لا تغني عنا هذه الجنود لا ترد عنا شيئاً، ويجمل نفسه فيهم وهم يذكرهم ببأس الله التكون النصيحة أبلغ في التاثير كونه مشاركاً فيهم.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢/ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الأية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢/ ٢٨٦ بتصرف.

وهنا تجد القرآن الكريم يخبرنا بأن فرعون بعد أن استمع إلى نصيحة الرجل المؤمن، أخذته العزة بالإثم، وقال ما يقول كل طاغية معجب بنفسه: هما أريكم إلّا مَا أرى ومَا أَهْدِيكُمْ إِلّا سَبِيلَ الرَّشَادِ (١)(٢) إنه لما يأبه بهذا النصح، وأصر على موقفه فيما يراه بنظره سديداً من قتله موسى فهو يرشدهم بزعمه لحمايتهم وحماية مُلكهم مما يحدثه موسى مسن فتن وقلاقل في مصر.

ولكن الرجل المؤمن لم يسكت على هذا التدليس والتمويه الذي نطق به فرعون، بل استرسل في نصحه لقومه فقال: ﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْم إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّثْلَ يَـوْمِ النَّاحْزَابِ وَالْحزَابِ هنا: تلك الأمم السابقة التي وقفت موقف العداء والبغضاء من أنبيائهم، وقوله ﴿مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِن بَعْدِهِم ﴿ أَي: أحاف عليكم أن يكون حالكم وشأنكم كحال قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم كقوم لوط كذبوا أنبياءهم فدمرهم الله تعالى تدميراً، فاحذروا أن تسيروا على نمجهم بأن تقصدوا موسى عليه السلام بالقتل والإيذاء فيتزل بكم العذاب مثلما نزل بهم، وما ظلمهم الله بل أخذهم بذنوبهم ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا للَّعْبَادِ ﴾ (٥)(٢).

ثم أحذ هذا المؤمن يخوفهم بيوم القيامة الذي من أسمائه يوم التناد ﴿وَيَا قَوْمِ إِنِّهِ مُ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ﴾ (٧) إنه يوم زحام وحصام وتناد ﴿يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُهِ مِنْ عَاصِمٍ ﴾ (٨) حين تفرون من النار ولا مانعاً ولا عاصماً يعصمكم من علناب الله ﴿وَمَن يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ فإن الهدى هدى الله، والله يعلم من يستحق الهدى ومن يستحق الضلال.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۲۸ / ۲۸۷.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الأية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الأية: ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ١٢/ ٢٨٧ - ٢٨٨.

<sup>(</sup>٧) سورة غافر، الأية: ٣٢.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الأية: ٣٣.

<sup>(</sup>٩) سورة غافر، الأية: ٣٣.

ثم يذكرهم بالماضي حيث جاء أسلافهم نبي الله يوسف فشكوا في رسالته وما جاءهم من الآيات ﴿وَلَقَدُ جَاءَكُم يُوسُفُ مِن قَبُلُ بِالْبَيْنَاتِ ﴾ (١) وهي المعجزات الدالة على صدقه والآيات المبينات لدين الله ﴿فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكُ مِّمَا جَاءَكُم بِهِ ﴾ (٢) فلم تؤمنوا به و لم تعملوا بأحكام شريعته ﴿حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولًا ﴾ (١) فكفرتم به في حياته، وكفرتم بمن بعده من الرسل بعد موته، ثما يدل على توارث التكذيب واستمرار العناد في مواجهة الرسل، والكفر برسالاتم ﴿كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾ (١) وذلك إشارة إلى فرعون المسرف في عصيانه المرتاب في دينه والشاك في وعده وعيده، وإن ضلال المشركين في تكذيبهم محمداً صلى الله عليه وسلم مثل ضلال قوم فرعون في تكذيبهم موسى عليه السلام ويتابع هذا المؤمن من آل فرعون وصف هؤلاء فرعون في تكذيبهم موسى عليه السلام ويتابع هذا المؤمن من آل فرعون وصف هؤلاء المسرفين المرتابين ﴿الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللّهِ بِغَيْرٍ سُلْطَانٍ أَتَاهُم ﴿ (٥) فهم يجادلون بغير علم أو خبر يقيني أو دليل إنما هو جدال الباطل الذي لا أساس له، وعلى طريقة التعريض يقول المؤمن: ﴿كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى كُلٌ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ (١) المتكبر الذي لا يذعن للحق، ولا يستجيب لدعوة الحق فيطبع الله على قلبه ويطمس بصيرته.

وكان هذا الوصف ينطبق على فرعون في عتوه وتمرده وافترائه الكذب حتى بلغ بسه الأمر أن أمر وزيره بناء قصر عال منيف شاهق من الأجُرِّ؛ ليصعد به إلى السماء للاطلاع إلى إله موسى، وأمام هذا الإصرار أعاد الرجل المؤمن النصح ونادى قومه: ﴿يَا قَوْمِ التَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَى الرَّشَادِ ﴿ اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فهو طريق الهدى والجنة، ثم كرر النداء تلطفاً ﴿ يَا عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى الرَّالُ والفناء، والإحلاد قَوْم إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ ﴿ السِيع الزوال، ومصيره إلى الزوال والفناء، والإحلاد

(١) سورة غافر، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الأية: ٣٤

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الأية: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الأية: ٣٥.

<sup>(</sup>٧) سورة غافر، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الأية: ٣٩.

إليه هو أصل الشركله بينما ﴿الْآخِرةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ والإقامة التي لا نهاية لها، والناس في الآخرة على حسب أعمالهم ﴿مَنْ عَمِلَ سَيِّنَةً فلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكُرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُوْزَقُونَ فِيها بِغَيْرِ صَالِحًا مِّن ذَكْرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُوْزَقُونَ فِيها بِغَيْرِ صَالِحًا مِن فَجزاء السيئة مثلها كما في قوله تعالى: ﴿وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا عِشْلَهَا ﴾ (٢)، وجزاء الحسنة حارج عن الحساب غير مقطوع ولا ممنوع في الجنة، وهو يرزق فيها ما يحب، وهذا من مقتضى فضل الله أنْ ضاعف الحسنات و لم يضاعف السيئات: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفَ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠).

ثم وازن الرجل المؤمن بين الدعوتين مستنكرا فقال: ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَكُونِي النَّكُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ ﴿ (٦) وكيف أشرك بالله وكل آتساره في اليس لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ ﴾ (٦) وكيف أشرك بالله وكل آتساره في الوجود تشهد بوحدانيته وقدرته ومغفرته لعباده من آمن ومن تاب.

ثم أكد كلامه بقوله: ﴿لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةٌ فِي الدُّنْيَا ولَا فِي الْآنِيا ولا الْآخِرَةِ ﴿ () فالأصنام والأنداد التي تدعونني لعبادها لا تنفع ولا تجيب داعيها في الدنيا ولا في الآخرة قال تعالى: ﴿لَهُ دَعُوةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم فِي الآخرة قال تعالى: ﴿لَهُ دَعُوةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءَ ﴾ (أ) وأن المرد والرجوع إلى الله وحده ﴿وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى اللهِ فيحازي كل إنسان بعمله ﴿وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴿ () وهم المنغمسون في الشرك والكفر سيصيرون إلى النار.

(١) سورة غافر، الأية: ٣٩.

<sup>(</sup>۲) سورة غافر، الأية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الأية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الأية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الأية: ٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الأية: ٤٢.

<sup>(</sup>٧) سورة غافر، الأية: ٤٣.

<sup>(</sup>A) سورة الرعد، الأية: ١٤.

<sup>(</sup>٩) سورة غافر، الأية: ٤٣.

وحتم مؤمن آل فرعون كلامه بقوله: ﴿فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأَفَوِّ ضُ أَمْرِي إِلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ (١) أي: فستذكرون يا قوم ما أقول لكم من حق وصدق في وقت لا ينفع فيه الندم وأفوض أمري إلى الله تعالى وحده؛ لكي يعصمني من كل سوء والله تعالى لا يخفى عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وسيجازي يوم القيامة كل نفس عليه كل نفس عليه والله كليه والله كليه الله كليه الله كليه والله والله كليه والله والله كليه والله والله كليه والله والله كليه والله والل

للدفس أمره للله وقل عليف هايه وخطه من مكر الأعداء وكيدهم وفرق الله من المره الله وقر الله وق

لقد كال صير فوعون المستبدوماته و قومه الدين طلومهم يتلون فيها أقد العناب وهم يتحلحون و يلاؤمون ولاجلوى من طلك ولا فالدة لأن للد قد حكم بين العبلد

إنه نموذج للحاكم المتغطرس، المعتز بثروته وملكه، المستبد بشعبه، قد تجاوز حـــدوده القصوى فانتقم الله منه ﴿وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انتِقَامِ﴾ (٦).

وفي سورة الزخرف حيث استهلت بتقرير نعمة القرآن: ﴿وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (٧) تلك الهبة التي وهبها الله تعالى لقريش وكيف أنهـم أعرضـوا عنـها

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٤٤.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۲/ ۲۹٥.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الأية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب الميت يعرض عليه مقعده بالغداة والعشي، ص٣٨٥، حديث رقم (١٣٧٩). وصمحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب: عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه، ص ١٢٩٠، حديث رقم ٧١٤٠. كلاهما من رواية ابن عمر رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الأية: ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الزخرف، الأية: ٤.

واستحفوا بها، وجزاء هذا الإعراض والإستحفاف هددهم القرآن بذكر سنة الله في المكذبين بعد إرسال النبيين ﴿وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيٍّ فِي الْأُوّلِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ \* فَأَهْلَكْنَا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشًا وَمَضَى مَثَلُ الْأُوّلِينَ ﴾ (١).

وكان استهزاء قريش وزعمائها بالنبي صلى الله عليه وسلم كونه فقيراً، عديم المال والجاه فهم يعترضون على إختيار محمد صلى الله عليه وسلم ليحمل الرسالة: ﴿وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ (٢) .

وفي سياق تسلية الرسول صلى الله عليه وسلم عما يعترضه من زعماء قريش واعتزازهم بالقيم الزائفة، القائمة على اعتبار المال والجاه، ذكر الله تعالى لهم قصة فرعون، وتباهيه بماله وملكه، واعتراضه على نبوة موسى التي تشبه ما يعترضون، وأن مصيرهم سيكون نفس المصير الذي سطر في التاريخ نموذجا للعبرة.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* فَلَمَّا جَاءَهُم بآيَاتِنَا إِذَا هُم مِّنْهَا يَضْحَكُونَ ﴾ (٢).

يسخرون منها ويهزءون ويسمونها سحراً بدل أن يتأملوها ويرجعوا إلى ربحم، والضحك كناية عن الاستخفاف بالآيات والتكذيب، وفي هذا تسلية لرسول الله صلى الله عليه وسلم عما يلقاه من صدود قومه واستهزائهم منه ﴿وَمَا يَأْتِيهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُنُونَ ﴿ وَمَا يَلْتُهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُزْنُونَ ﴾ (٤).

وهكذا لم تكن الآيات التي ظهرت على يد موسى سبيلاً إلى إيماهم، كانت تاتيهم الآيات متتابعة كل آية أكبر من أختها ﴿وَمَا نُرِيهِم مِّنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ﴾ (٥) قال الزمخشري: المعنى ألها أكبر من بقية الآيات على سبيل التفصيل والاستقرار واحدة بعد واحدة (٢)، وقال البيضاوي: هي بالغة أقصى درجات الإعجاز (٧)، ولكن المعجزات مهما

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الأية: ٦ - ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الزحرف، الأية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الأية: ٤٦ - ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الأية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الأية: ٤٨.

<sup>(</sup>٦) الزمخشري، ٣/ ٤٢١.

<sup>(</sup>٧) البيضاوي، مرجع سابق، ٥/ ٦١.

بلغت لا تهدي قلوباً غلفاً ﴿ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبين ﴾ (١).

ثم أخذهم الله قهرا بالعذاب: السنون والطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم قبل الإستئصال لعلهم يعودون ويرجعون إلى رجم بالإيمان والتضرع والطاعة، ولكنهم مع هذا العذاب، ولجوئهم إلى موسى –عليه السلام–كي يرفعه عنهم بدعائه إلى ربه بما عاهد نبيه أن يكرمه بما ﴿وَقَالُوا يَا أَيُّهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهدَ عِندَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴿ (٢).

جمهور المفسرين على أن قولهم هذا كان على سبيل التعظيم لموسى -عليه السلام- الألهم كانوا يوقرون السحرة، ويعتبرونهم العلماء؛ فقالوا هذا على سبيل التذلل والتعظيم من شأنه حين أخذوا بالعذاب فأدع لنا ربك بحق عهده إليك بالنبوة، لئن كشف عنا ربك العذاب الذي نزل بنا ﴿إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴾ أي أننا لمؤمنون ثابتون على ذلك، متبعون لك في كل ما تأمرنا به أو تنهانا عنه (٢)؛ ﴿فَلَمَّا كَشَفْنًا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ كانت النتيجة أن نقضوا عهودهم واستمروا على كفرهم.

ثم حكى سجله جانباً من طغيل فوعن و فعور ما و منخفله بقول قومه ﴿ وَلَا لَكُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَن و فعور من و منخفله بقول قومه ﴿ وَكُلْمِ اللّهُ وَكُلْمِ اللّهُ وَكُلْمِ اللّهُ وَكُلْمِ اللّهُ وَعَن جَمع عظماء قومه و قال لهم جد أن خشى أن يؤمنو ا عوسي ، أليس السلطة المحلقة لا يناوي فيه أحلى ولا يخالفي في طلك خلاس فلاستفهام المتقرير.

وفلاعن طك فإن هذه الأهمل التي تونها منوعة من اللي تحوي تحت قعي أو من تحت قبي وطك مشاهد ألا تون و مستدلون به على قرة أمري وسعة مُلكي، وعظم شوأي ?.

ثم استعلى فرعون على موسى -عليه السلام- وقال: ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِّنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِ السَّامِ اللهِ مَهُ اللهُ مُهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ (١) و(أم) هنا هي المنقطعة المقدرة بمعنى بل التي هي للإضراب، أي:

<sup>(</sup>١) سورة الزحرف، الأية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزحرف، الأية: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، ١٣/ ٨٧ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الأية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الأية: ٥١.

<sup>(</sup>٦) طنطاوي، مرجع سابق، ١٣/ ٨٨ بتصرف.

بل أنا حير من هذا الذي هو فقير وليس صاحب ملك أو سطوة أو مال وفي الوقت نفسه ﴿ لَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ كلامه لعقدة في لسانه (١٠). ثم أضاف إلى ذلك كما حكى القرآن عنه: ﴿ فَلُو لَا أُلْقِيَ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهَب أَوْ جَاءَ مَعَهُ الْمَلَائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ (١)، قال الزمخشري: وأراد بإلقاء الأسورة عليه إلقاء مقاليد الملك عليه، لأهم كانوا إذا أرادوا تسويد الرحل سؤروه بسوار وطوقوه بطوق من ذهب (١).

ولاشك أن هذه الأقوال التي تفوه بها فرعون، تدل على شدة طغيانه وعلى عظم غروره وعلى استغلاله الضخم لغفلة قومه وسفاهتهم وضعفهم (أ). وهنا يه ذكر القرآن حقيقة فرعون مع قومه فاستخف قومه قومه فأطاعُوه في القد إتخذ كل أنواع الحيل والدجل والخداع ليستبد في قومه، ووجد فيهم من الغفلة والذلة وحواء القلب من الإيمان ما جرأه على قول: فأنا ربنكم الأعلى (أ) وأصبح يسوق هؤلاء الحمقى إلى حيث يريد، وأصبح على قول: فأنا ربنكم الأعلى (أ) وأصبح يسوق هؤلاء الحمقى إلى حيث يريد، وأصبح الشعب عبيداً له طائعين لا يناقشونه ولا يسألونه، لذا استحقوا بمواهم هذا وسكوهم أن يصفهم القرآن بر فائوا قوماً فاسقِين (أ) شم يقول لله تعلى المؤمن المنافقة في من المنافقة في المنافقة في المنافقة في من المنافقة في المنافقة في من المنافقة في المنافقة في المنافقة في المنافقة في من المنافقة في المنافقة في

يقول تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لَلْآخِرِينَ ﴾ (١٢) والسلف بفتح السين وفتح اللام في قراءة الجمهور: جمع سالف. والسالف الذي يسبق غيره في الوحود أو في عمل أو

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الأية: ٥٢.

<sup>(</sup>۲) طنطاوي، مرجع سابق، ۱۳/ ۸۸ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سورة الزحرف، الأية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، ١٣/ ٨٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>٧) سورة النازعات، الأية: ٢٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الزحرف، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>٩) الزمخشري، مرجع سابق، ٣/ ٤٢٣.

<sup>(</sup>١٠) سورة الزحرف، الأية: ٥٥.

<sup>(</sup>١١) سورة الزخرف، الأية: ٥١.

<sup>(</sup>١٢) سورة الزخرف، الأية: ٥٦.

مكان، ولما ذكر الانتقام كان المراد بالسلف هنا السالف في الانتقام، أي أن من بعدهم سيلقون مثل ما لقوا<sup>(۱)</sup>. فيتبعهم كل ظالم يسلك طريقهم ويمضي على آثارهم، ويعمل بعملهم في استحقاق العذاب ﴿وَمَثُلُهُ يُمثل به ليقاس عليهم أمثالهم في الكفر والعند، فيقال: مثلكم مثل قوم فرعون فيكونوا عبرة وعظة ﴿لَلْآخِرِينَ ﴾ لمن يأتي بعدهم.

## هذه عضرفات فوعون وهي عمرفات كل الواعنة الدين حكمو الصرفي الك المترة

كان فرعون مصاباً بمرض نفسي، يصيب القادة والحكماء في كل عصر ومصر، عندما يبتعدون عن الله، ولا يدينون بدين الحق.

إن هؤلاء يرون أنفسهم حكاماً مسئولين، آمرين وناهين، ويرون الآخرين أذلاء مستسلمين، فينسون ألهم بشر كباقي البشر، وأن حكمهم للآخرين فرصة لخدمتهم وتقديم الخير لهم، إن «الفرعونية» ظاهرة مرضية خطيرة، تصيب أصحابها في كل زمان ومكان. وإن «فرعون» نموذج مكرر في تاريخ البشرية، يتمثل في كل حاكم يحكم قومه كما حكم فرعون المصريين بمنأى عن دين الله. وما أكثر الفراعين في القديم والحديث الذين يغترون بما أعطاهم الله تعالى من الملك فيفسدون البلاد والعباد (٢).

ففرعون هذا نموذج للملك الفاسد المفسد فهو فاسد فى نفسه وأفسد ملكه وشعبه بطغيانه وتجبره فى الارض بغير حق فاستحقوا العذاب فى الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲٦/ ۲۵۳.

<sup>(</sup>٢) الخالدي، القصص القراني عرض وقائع وتحليل أحداث، مرجع سابق، ٢٦٥/٢.

## الفصل الرابع: مهمات الملك وآثاره، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: مهمات المُلك الراشد وآثاره وينقسم إلى مطلبين:

المطلب الأول: مهمات الملك الراشد.

المطلب الثانى: آثاره الطيبة.

المبحث الثانى: آثار الملك الفاسد وفيه عشرة مطالب:

المطلب الأول: فوات كل ما يترتب على الملك الراشد.

المطلب الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله.

المطلب الثالث: التكذيب بآيات الله تعالى وافتراء الكذب على الله تعالى.

المطلب الرابع: الصدعن سبيل الله ومنع ذكر الله.

المطلب الخامس: تزييف الحقائق ووضع الأشياء في غير موضعها.

المطلب السادس: الاحتلاف والتفرق.

المطلب السابع: زوال النعم وهلاك ما كانوا به يغترون.

المطلب الثامن: الهلاك بإنزال العذاب عليهم في الدنيا والآخرة.

المطلب التاسع: عدم الفلاح في الدنيا والآخرة.

المطلب العاشر: حصول العداوة بين أركان المُلك وأتباعهم في الآخرة.

# المبحث الأول: مهمات المُلك الراشد وآثاره

## المطلب الأول: مهمات الملك الراشد

## المسألة الأولى: المهمة الأساسية:

المـــُلك الراشد وسيلة لا غاية، وسيلة لتحقيق مهمات معينة يستطيع الملك بما له من صلاحيات خاصة أن يحقق ويبلغ ما يعجز عن بلوغه آحاد البشر.

وجماع هذه المهمات هو نشر دعوة الحق وإقامة أمر الله -عز وجل- في الأرض، وهذا هو الهدف والمقصد الأساسي للمُلك الراشد، وقد أوضح الله -عز وجل- هذا الهدف في كتابه الكريم قال تعالى: ﴿الَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَــوُا الزَّكَــاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾ (١).

والتمكين: التوثيق، وأصله إقرار الشيء في مكان وهو مستعمل هنا في التسلط والتمليك، والأرض للجنس، أي تسليطهم على شيء من الأرض فيكون ذلك شأنهم فيما هو من ملكهم وما بسطت فيه أيديهم (٢).

وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ أَي: جميع الأمور، ترجع إلى الله، وقد أخبر أن العاقبة للتقوى فمن سلطه الله على العباد من الملوك، وقام بأمر الله، كانت له العاقبة الحميدة، والحالة الرشيدة، ومن تسلط عليهم بالجبروت وأقام فيهم هوى نفسه، فإنه وإن حصل له مُلك مؤقت، فإن عاقبته غير حميدة، فولايته مشئومة، وعاقبته مذمومة (٣).

فهذا هو الجامع لمهمات المــُلك جميعاً قال ابن تيميـــة -رحمـــه الله-: "والمقصــود والواجب بالولايات إصلاح دين الخلق الذي متى فالهم خسروا خسراناً مبيناً ولم ينفعهم ما نعموا به في الدنيا، وإصلاح ما لا يقوم الدين إلا به من أمر دنياهم "(٤).

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>۲) ابن عاشور: مرجع سابق، ۱۷/ ۲۸۰.

<sup>(</sup>٣) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ط: ١، (مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠ هـــ - ٢٠٠٠ م) ، ١/ ٥٣٩.

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، مرجع سابق، (٢٨/ ٢٦٢).

وهذه المهمة الأساسية تتمثل في أمرين كبيرين هما إقامة الدين وسياسة الدنيا به.

# أولاً: إقامة الدين:

والمراد به الدين الحق وهو الإسلام، وهو دين الأنبياء جميعاً وهو الأمر الأول والأهـم وتتمثل إقامة الدين في أمرين:

#### ١ - حفظ الدين وحراسته:

والمراد بحفظ الدين وحراسته هو حراسة العقيدة الإسلامية في صدور المؤمنين بها في كل عصر ومصر، وحفظ تصور المؤمنين لهذا الدين صافياً سالماً من الغبش، وإبقاء حقائقه ومعانيه كما أنزله الله عز وجل-، قال تعالى: ﴿يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ حَلِيفَةً فِي الْالْرُضِ وَمعانيه كما أنزله الله إلنَّ اللَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴿() أي استخلفناك على الملك في سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴿() أي استخلفناك على الملك في الأرض ؛ فاحكم بين الناس بالحق الذي هو حكم الله تعالى ولا تتبع الهوى في قضائك فيضلك اتباع الهوى عن طريقه المستقيملذلك يكون حفظ الدين بهذا المعنى متمثلا في:

### نشره والدعوة إليه بالقلم واللسان والسنان:

فمن أهم مهام المـــُلك نشر هذا الدين والدعوة إليه في داخل الأمة، وفي المحتمعات الأخرى التي لا تدين به، وتبيين حقائق هذا الدين ناصعة نقي، والدعوة إلى الله هي أشرف المقامات وأعلاها، لأنها وظيفة الرسل عليهم السلام وأتباعهم، وهذا الواجب واجب على مجموع الأمة وحيث إن المـــَلك هو النائب عن مجموع مُلكه، فإن هذا الواجب يكون في حقه آكد؛ لأن له القدرة والسلطان أكثر من غيره من أفراد المسلمين، فعلى الدولة ممثلة في شخصه أن تقوم بتنفيذ هذا الهدف الجليل في داخل البلاد وحارجها.

والدعوة إلى الدين الحق تكون بطريقين: باللسان والسنان ؛ "فللدعاء إلى الدين الحق مسلكان: أحدهما: الحجة وإيضاح المحجة. والثاني: الاقتهار بغرار السيوف، وإيراد الجاحدين الجاهرين مناهل الحتوف وذلك لأن دين الحق لم يأت لقوم دون قوم، أو لمحتمع

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٢٦.

دون مجتمع أو لزمن دون آخر"(۱)، ولعل قصة سليمان -عليه السلام- مع الهدهد وملكة سبأ هي أروع مثال على ذلك في ما نحن بصدده وقد فصلناه من قبل وسنأخذ منها ما يفيدنا فيما نحن في معرض الحديث عنه؛ فموقف سليمان -عليه السلام- من كلام الهدهد حينما أخبره أن القوم يعبدون غير الله كما بينا سابقا يوضح أن الهدف الأساسي والواجب الأول للمُلك هو حفظ الدين ونشره والدعوة إليه فلقد استخدم سليمان -عليه السلام- وسائل الدعوة في ذلك.

﴿ قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ \* اذْهَب بِّكِتَابِي هَذَا فَأَلْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُـمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾ (٢).

فسليمان ملك عظيم، وحيشه قوي، وحنوده كثر، وهو لا يقبل أن يوحد من تصله يداه وهو كافر دون أن يدعوه إلى الدين القويم، وتوحيد رب العالمين، وعبادة الله الواحد القهار فأرسل الهدهد الذي أتى بالخبر إلى ملكة سبأ وقومها في مهمة دعوية، وسفارة إيمانية، فأعد كتاباً وحمَّله للهدهد وأمره أن يذهب به إلى مملكة سبأ، وأن يلقيه إلىهم؛ فرأت الملكة الكتاب وفتحته لتعلم ما فيه، فإذا به كتاب موجه من سليمان عليه السلام يدعوها وقومها إلى نبذ عبادة الشمس، والدخول في الإسلام قال فيه: ﴿إِنَّهُ مِن سُليمان وَإِنَّهُ بِسُم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴿ آَلُ اللهِ الرَّحِيمِ \* أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ (٢).

قال البيضاوي: "وهذا كلام في غاية الوجازة، مع كمال الدلالة على المقصود، لاشتماله على البسملة الدالة على ذات الصانع تعالى وصفاته صريحاً أو التزاما، والنهي عن الترفع الذي هو أم الرذائل، والأمر بالإسلام الجامع لأمهات الفضائل"(٤).

ثم حدث ما حدث من استشارها الملأ من قومها، ووصول رأيهم إلى إرسال هديـة لسليمان -عليه السلام-: ﴿فَلَمَّا جَاءَ

<sup>(</sup>١) أبو المعالي الجويني، عبد الملك بن عبد الله، غياث الأمم والتياث الظلم، تحقيق: فؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمي، (دار السدعوة، ١٩٧٩م)، ١٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: (٢٧، ٢٨).

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) البيضاوي، مرجع سابق، (٤/ ٢٦٦).

سُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِي بِمَالَ فَمَا آتَانِيَ اللَّهُ خَيْرٌ مِّمَّا آتَاكُمْ بَلْ أَنتُم هَدِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ \* ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَهُم بَجُنُودٍ لَّا قِبَلَ لَهُم هَا وَلَنُخْرِجَنَهُم مِّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ (١).

وهنا ينتقل سليمان -عليه السلام- إلى المرحلة الثانية من الدعوة إلى دين الله تعلى فلما علم سليمان غرض الملكة، بين لهم أنه رجل عقيدة ومبدأ ومحال أن يراهن على عقيدته بشيء؛ ثم أطلق تمديده القوي الصاعق، وإنذاره الأخير لهم إن لم يدخلوا في الإسلام، أنه سيغزو بلادهم بجيش لا طاقة لهم دفعه ومواجهته، وسيخرجهم من أرض العزمهانين مذلين.

فعرفت الملكة ومعها قومها أن سليمان -عليه السلام- ليس ملكاً متجبراً، ولا حاكماً دنيوياً، وأدركوا أنه لا مناص من الدخول في طاعته والخضوع لأمره.

وحصل ما حصل فيما فصلناه سابقًا من الإتيان بالعرش وتنكيره ودخولها الصرح وما حدث لها عندما رأته ثم إسلامها، وهذه القصة توضح أن على المــــُلك الراشد أن يعمـــل بشتى الوسائل على نشر الشريعة وتبليغها لمن لم تصل إليه.

قال السبكي: "فمن وظائف السلطان تجنيد الجنود، وإقامة فرض الجهاد لإعلاء كلمة الله تعالى، فإن الله تعالى لم يولِّه على المسلمين ليكون رئيساً آكلاً شارباً مستريحاً، بل لينصر الدين، ويعلي الكلمة، فمن حقه ألا يدع الكفار يكفرون بنعم الله ولا يؤمنون بالله ولا برسوله"(٢).

فكل ملك راشد يؤمن بالله ورسوله ويدين دين الحق، لا ينتهي عمله بأن يبذل المستطاع لإفراغ حياته في قالب الإسلام ولا تبرأ ذمته من ذلك فحسب؛ بل يلزمه بمقتضى ذلك الإيمان أن يستنفذ جميع قواه ومساعيه في انتزاع زمام الأمر من أيدي الكافرين والفجرة الظالمين حتى يتسلمه رجال ذوو صلاح ممن يتقون الله ويرجون حسابه، ويقوم في الأرض ذلك النظام الحق المرضي عند الله الذي به صلاح أمور الدنيا وقوام شئونها.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: (٣٦–٣٧).

<sup>(</sup>٢) السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي، معيد النعم ومبيد النقم، تحقيق: محمد علي النجار وأبو زيد شلبي، ط٢، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٤١٣ه-١٩٩٣م)، ص١٦.

## دفع الشبه والبدع والأباطيل ومحاربتها:

ومن مهمات السمُلك الراشد أيضًا العمل بشتى الوسائل على أن يكون الدين مصوناً عن كل ما يسيء إليه؛ سواء في هذا ما يتعلق بالعقيدة الإسلامية أو غيرها. فعلى المسلك الراشد محاربة البدع ودحض الشبه والمفتريات والأباطيل التي يروجها أعداء الإسلام، وعليه محاربة الأفكار الهدامة بشتى الوسائل وتبيين ما فيها من أباطيل، حتى يبقى الناس في سلامة وأمن في دينهم وأفكارهم وإن من أخطر الأمور أن يتبنى الملوك هذه البدع والأفكار، ففرعون موسى كما بينًا تبنى الكفر وروج له ودافع عنه بكل ما أوتي من ملك وقوة ومال وسلطة، وفي ذلك من فساد دين العباد ما فيه.

يقول ابن الأزرق: "ركون المبتدع إلى الولاة من أعظم ما يخل بهذا الحفظ -أي حفظ الدين- لأمرين: أحدهما: لما فيه من الإخافة لمن أبي من الإستجابة لــه ســجناً وضــرباً وقتلاً...

الثاني: ما ينشأ عن ذلك من كثرة المعجبين للدعوة، لأن سوق أكثر النفوس لما يراد منها بوازع السلطان أمكن مما هو بمجرد الباعث الديني... وعند ذلك فيجب على ولاة الأمور إبعاد هذا الصنف المشئوم وإسلامهم لإجراء الأحكام عليهم مخافة الفتنة بهم أولاً وإدخال الضرر في الدين ثانيًا"(١).

ووسائل دفاع ذلك كثيرة، منها التعليم لها، وإقامة الحجة عليهم، كما فعل علي رضي الله عنه مع الخوارج حينما بعث عبد الله بن عباس -رضي الله عنهما- لمناظر تهم فرجع منهم خلق كثير، ومنها تعزير المتعنت منهم وتغريبه وهجره، كما فعل عمر رضي الله عنه بصبيغ الذي أخذ يسأل عن متشابه القرآن فضربه عمر وقال: احملوه على قتب ثم أخرجوه حتى تقدموا به بلاده ثم ليقم خطيباً، ثم ليقل إن صبيغاً طلب العلم فأخطأه (٢).

<sup>(</sup>١) بدائع السلك في طبائع الملك (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) الآجري، محمد بن الحسين، الشريعة ، تحقيق: محمد حامد الفقى، ط١، ( مطبعة السنة المحمدية،١٣٦٩ هـ)، ص ٧٣.

ومنها القتل كما قاتل على رضي الله عنه الخوارج والواقع أن الوسيلة تختلف باختلاف البدعة والداعى إليها والظروف المحيطة بأصحابها (١).

فصيانة الأفكار بشتى الوسائل على أن يكون الدين مصوناً من غبش البدع والأفكار الهدامة من مهمات الملك الراشد، ومن مسئوليات الملك نشر الدين وتوعية المجتمع وتثقيفهم بأمور دينهم حتى يكونوا في حصن منيع من الأفكار الهدامة، وعليه ألا يدع لها مجالاً للوصول إلى أفكارهم وأن يجارهم بكل وسيلة تجدي.

## هاية البيضة<sup>(٢)</sup>:

من مهمت الملك الرقد فيها قير الأمن في الحل المحكي سواء كان داحليا أو خارجيا حق يكون النارفي أمن وسلام على ديهم وأو الحمو حقولهم وأعولهم وأموالهم

فذو القرنين عندما وصل بين السدين واشتكى له القوم من يأجوج وماجوج ألهم يفسدون في الأرض بالقتل والتعذيب، وسائر وجوه الإفساد المعلوم من البشر وطلبوا ببناء حاجز بينهم وبين أولئك القوم، قام ببناء السد وذلك لحمايتهم من أولئك المفسدين وذلك لأنه لم يكن ليأجوج ومأجوج طريق يخرجون منها إلى أرض العمارة إلا هذه الفتحة.

يقول أبو بكر بن العربي: على الملك فرض أن يقوم بحماية الخلق في حفظ بيضتهم وإصلاح تغرهم من أموالهم التي تفيء عليهم، وحقوقهم التي يجمعها خزنتهم تحت يده ونظره، حتى لو أكلتها الحقوق، وأنفذها المؤن، واستوفتها العوارض، لكان عليهم حبر ذلك من أموالهم، وعليه حسن النظر لها، وذلك بثلاثة شروط:

الأول: ألا يستأثر بشيء عليهم، الثاني: أن يبدأ بأهل الحاجة منهم فيعينهم، الثالث: أن يسوي في العطاء بينهم على مقدار منازلهم.

فإذا فنيت بعد هذا ذخائر الخزانة، وبقيت صفراً، فأطلعت الحوادث أمراً بذلوا أنفسهم قبل أموالهم، فإذا لم يغن ذلك، فأموالهم تؤخذ منهم على تقدير وتصرف وحسن تدبير (١).

<sup>(</sup>۱) الدميجي، عبد الله بن عمر بن سليمان، الإمامة العظمى عند أهل السنة والجماعة، ط۱، (الرياض: دار طيبـــة، ١٤٠٧ هـــــ – ١٤٠٧ م. ص ٨٦ – ٨٨.

<sup>(</sup>٢) البيضة: أصل القوم ومجتمعهم، وبيضة القوم: ساحتهم (ابن منظور، لسان العرب، مادة "بيض" ٧/ ١٢٦).

قال الماوردي في تعداده لمسئوليات الإمام: حماية البيضة والذب عن الحريم لتتصرف الناس في المعايش وينشروا في الأسفار آمنين عن تغرير بنفس أو مال(٢).

٧ - تنفيذه: وذلك يكون بالأمور التالية:

## إقامة الشرائع والحدود وتنفيذ الأحكام:

من لوازم حراسة الدين أيضًا تنفيذ أحكامه التي شرعها الله تعالى، وأمر بتنفيذها، وحيث إن إقامتها من اختصاصات الملوك أو من ينوبون عنهم من القضاة الشرعيين ونحوهم، حيث لا يستطيع آحاد الناس إقامتها إلا إن كانت هناك الفتن والإحن؛ لذلك فهي من مهمات الملك الراشد المختص بها، وذلك يتضح في قصة ذي القرنين حين قال: هامًا مَن ظَلَمَ فَسَو فَ نُعَذّبُهُ ثُمَّ يُردُ إلى رَبِّهِ فَيُعَذّبُهُ عَذَابًا ثُكُرًا \* وَأَمَّا مَن آمَن وَعَمِلُ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسرًا (("")، يقول سيد قطب حرحمه الله-: وهذا هو دستور الحاكم الصالح. فالمؤمن الصالح ينبغي أن يجد الكرامة والتيسير والجزاء الحسن عند الحاكم في مملكته، والمعتد الظالم يجب أن يلقي العذاب والإيذاء، وحين يجد المحسن في الجماعة حزاء إحسانه حزاء حسناً أو مكاناً كريماً وعوناً وتيسيراً، ويجد المعتدي في حزاء إفساده عقوبة وإهانة وحفوة، عندئذ يجد الناس ما يحفزهم إلى الصلاح والإنتاج (أ).

وهذه العقوبات يجب أن تقام على الشريف والوضيع، والقوي والضعيف لا يحل تعطيلها لا بشفاعة ولا بمدية ولا بغيرها، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم الأنموذج الأمثل في ذلك حين قال صلى الله عليه وسلم: «أقيموا حدود الله في القريب والبعيد، لا

<sup>(</sup>١) ابن العربي، مرجع سابق، ٣/ ١٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب، الأحكام السلطانية، ت: أحمد جاد، (القاهرة: دار الحديث، ١٤٢٧ه-٢٠٠٦م)، ص ٦٦.

 <sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٨٨ - ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سيد قطب، مرجع سابق جــ٤ ص ٢٢٦١ باختصار.

تأخذكم في الله لومة لائم»(١). وقال صلى الله عليه وسلم: «من حالت شفاعته دون حد من حدود الله، فقد ضاد الله في أمره»(١).

وإن من أعظم المنكرات في هذا الشأن أن يترك الوالي إنكار المنكر أو إقامة الحد بمال يأخذه قال ابن تيمية: "وولي الأمر إذا ترك إنكار المنكرات وإقامة الحدود عليها بمال يأخذه كان بمترلة مقدم الحرامية الذي يقاسم المحاربين على الأحيذة، وبمترلة القواد الذي يأخذ ما يأخذه ليجمع بين اثنين على فاحشة، وكان حاله شبيها بحال عجوز السوء امرأة لوط"(٣).

#### هل الناس عليه بالترغيب والترهيب:

ومن مهمات المـــُلك الراشد في تنفيذ الدين حمل الناس على الوقوف عند حدود الله والطاعة لأوامره وترغيبهم في ذلك، ومعاقبة المخالفين كما ظهر سابقًا. لأن بعض الناس لا يصلح إلا بالقوة، كما أن بعضهم لا يصلحه إلا اللين والتسامح. قال الشوكاني -رحمه الله-: فإن من الناس من يصلح بالهوان ويفسد بالإكرام كما هو معلوم لكل من يعرف أحوال الناس واختلاف طبقاهم (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الحدود، باب إقامة الحدود، ص ٤٥٨-٥٥٩، رقم الحديث ٢٥٤٠ إسناده حسن وأخرجه عبد الله في زوائد المسند: ٣٣٠/٥ عن المفلوج به مطولاً، وأورده الضياء في المختارة، وفيه علة قادحة، وهي عنعنة عبيدة بن الأسود لأنه مدلس، مذكور في المرتبة الثالثة من طبقات المدلسين لابن حجر، وله شاهد عند البيهقي: ١٠٣٩-١٠٤، وفيه منصور الخولاني، و لم أجد له ترجمة، وشيخه غيلان بن أنس وثقه ابن حبان، وللحديث شواهد كثيرة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في كتاب القضاء، باب في الرجل يعين علي خصومة من غير أن يعلم أمرها، ص ٢٢٤، حديث رقـم ٣٥٩٠. إسناده صحيح: أخرجه أحمد في مسنده (٢/ ٧٠)، حديث رقم ٥٣٨٥، مسند عبد الله بن عمر رضي الله عنه، وصححه أحمـــد شاكر. انظر تخريجه للمسند (٧/ ٢٠٤) حديث رقم: ٥٣٨٥، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي: ٢٧/٢، كما صححه الألباني في السلسلة الصحيحة، ٢٧/٢، حديث رقم: ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، السياسة الشرعية، ( دار المعرفة )، ص: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) الشوكاني، محمد بن علي، قطر الولي على حديث الولي أو ولاية الله والطريق إليها، تقديم وتحقيق د: إبراهيم هلال، (مصر: دار الكتب الحديثة، ١٩٣٧ ه)، ص ٥٠٥.

وجبر الناس عليه، مع ترك المفاسد والمنكرات بلا إزالة ولا إبعاد مع توافر القدرة على ذلك كما أنه ينبغى تيسير طرق الخير أمام العامة، والترغيب فيه بكل ممكن.

#### ثانيًا: سياسة الدنيا به:

والمراد به الحكم في شئون هذه الحياة بما أنزل الله أو سياسة الدنيا به. وقد تكلمنا فيما سبق في «حراسة الدين» من العقوبات، وهي لا شك من الحكم بما أنزل الله، ولكنها ليست وحدها المراد بالحكم بما أنزل الله بل المراد به: إدارة وتدبير جميع شئون الحياة.

فمن أهم مهمات الملك الراشد ذلك؛ فلما تقرر كما بينا سابقًا وحدانية الله في الخلق والإيجاد ووحدانيته في الملك، تتقرر كذلك وحدانيته في التصرف في حلقه وملكه كنتيجة طبيعية لهما، وقد تولى القرآن الكريم تقرير وحدانية الله في التصرف فيما تقرر من قبل أنه حلقه وملكه، قال تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ \* لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ (١).

سورة الأنبياء الآية: (٢٢- ٢٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الأية: (٤٢ - ٤٣).

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة: الآية ٥.

<sup>(</sup>٤) المودودي، أبو الأعلي، المصطلحات الأربعة في القرآن، تحقيق: محمد عاصم الحداد، ( دار العروبة، ١٣٧٤ه-١٩٥٥م)، ص ٢٩.

فهذا الكون بما فيه من مجرات ونجوم وكواكب وأفلاك تسير ضمن سنن إلهية أودعها الله فيه، فهو لا يملك أن يتقدم عليها أو يتأخر ولا يملك أن يعدل فيها أو يغير.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتُوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اِئْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ \* لَا الشَّمْسُ يَنبَغِي لَهَا أَن تُدرِكَ وَالْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾ (١٣).

فالله هو المتفرد في حكم هذا الكون من أصغر ذرة إلى أكبر مجرة، لا ينازعه في ذلك أحد ولا يشاركه، والقرآن يصدع بهذه الحقيقة، حقيقة سلطان الله على الوجود وسيطرته عليه وأن لا حكم فيه لأحد سواه، قال تعالى: ﴿إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴿ أَنَّ وقال تعالى: ﴿إِنِّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ (أ)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ (أ).

والإنسان مخلوق لله ومملوك له، وهو تحت تصرفه مفتقر إليه، خاضع وخانع لهذا النظام الذي تخضع له السماء والأرض، خلقه الله تعالى ليؤدي رسالة معينة على ظهر هذه الأرض وهي رسالة الاستخلاف على مقتضى مراد الله في فترة زمنية محددة قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْض خَلِيفَةً ﴾(٧).

وحتى يتمكن الإنسان من القيام بتلك الرسالة المرسومة له أعطاه قدرا من الحرية يتحقق به غاية الاختيار، ولم يتركه هملاً يتخبط في بيداء الجهالات والضلالات والأهواء والشهوات بل أرسل إليه رسلا اختارهم الله من بين بني الإنسان بعد أن أهلهم لهذه المهمة وأنزل معهم شريعة كاملة شاملة، لتحكم حياة الإنسان وتوجهها الوجهة الصحيحة.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: الآية ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٣٨- ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ١.

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>V) سورة البقرة: الآية ٣٠.

أما عندما يتولى الإنسان بنفسه تسيير دفة الحياة بغير هدى من الله الخالق المالك العالم بكل دقائق مخلوقاته وكبيرها؛ فإن معنى ذلك أنه الشقاء والدمار المحقق الذي ينتظر الجنس البشري ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾(١) والعقل البشري يوحب بالنظر إلى المصلحة أن تكون شريعة الله هي الحاكمة لحياة البشر؛ لكونها صادرة ممن له الخلق والأمر، وممن أحاط بكل شيء علماً. ولذا فإن من مهمات الملك الراشد الحكم في شئون الحياة بما أنزل الله وسياسة الدنيا به.

## المسألة الثانية: المهام الأخرى:

وهناك مهمات ناتجة عن هذه الحقيقة الكلية منها:

# المهمة الأولى: إقامة ميزان العدل ورفع الظلم:

وهذا من أهم المهام وأسمى المطالب التي أمر القرآن بتطبيقها، والعدل أشرف أوصاف المسلك وأقوم لمملكته، وقد ندب الله -عز وجل- الخلق إليه وحثهم عليه وتطابقت على وجوب العدل آيات الكتاب الحكيم منها: قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَجوب العدل آيات الكتاب الحكيم منها: قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَينْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَعْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ().

قال صاحب التحرير والتنوير: والعدل إعطاء الحق إلى صاحبه. وهو الأصل الجامع للحقوق الراجعة إلى الضروري والحاجي من الحقوق الذاتية وحقوق المعاملات<sup>(٣)</sup>.

ومنها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ أَوْفُ ومنها قوله حز وجل-: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُ وا ذَلِكُ مُ وَصَاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) بن عاشور، مرجع سابق، ١٤/ ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٥٢.

بل قد أوجب الله العدل حتى مع الأعداء قال تعالى: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى اللهُ اللهُ عَدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُ وَنَ اللهُ اللهُ إِنَّ اللّهَ عَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُ وَنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ العدل.

وقال صلى الله عليه وسلم: «إن المقسطين على منابر من نور عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين: الذين يعدلون في حكمهم وأهلهم وما ولوا»(٢).

وحديث السبعة الذين يظلهم الله يوم لا ظل إلا ظله، وذكر منهم «إمام عادل» (٣) إلى غير ذلك من الأحاديث.

وفي مقابل ذلك ندد الإسلام بالظلم والظالمين وتوعدهم، والآيات والأحاديث في هذا كثيرة منها قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته» وقد حعل الله الظلم من أسباب هلاك الأمم كما بينًا في قصة فرعون. فما من دولة يتفشى فيها الظلم إلا ويبدأ فيها الانهيار، وحلت عليها عقوبة الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةً إِنَّ أَخْذُهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ (٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «إن العدل نظام كل شيء، فإذا أقيم أمر الدنيا بعدل قامت، وإن لم يكن لصاحبها في الآخرة من خلاق، وإن لم تقم بعدل لم تقم، وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يجزى به في الآخرة»(٦).

والعدل الحق لا يكون إلا بتطبيق أحكام الشريعة التي تضمنت العدل كل العدل في إعطاء الحقوق لأصحابها وتنظيم العلاقات بين الناس تنظيماً عادلاً، وإن من أكبر الظلم وأخطره أن يتعدى ملك من الملوك أو حاكم من الحكام على حق من حقوق الله تعالى

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في ك: الإمارة، باب: فضيلة الإمام العادل، ص ٨٧١، حديث رقم: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في ك: المحاربين من أهل الكفر والردة، باب فضل من ترك الفواحش، ص ١٦٥٨، حديث رقم ٦٨٠٦، ومسلم في كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، ص ٤٥٩، حديث رقم ٢٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب التفسير تفسير سورة هود، باب قوله تعالى: (وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى...)، ص١١٧١، حديث رقم ٤٦٨٦، ومسلم في كتاب البر، باب تحريم الظلم، ص ١١٨٠، حديث رقم ٢٥٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة هود، آية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الحسبة، تحقيق: على بن نايف الشحود، ط٢، (١٤٢٨ه-٢٠٠٧م)، ص٩٤.

فيقوم بالتشريع للأمة التي يرعاها، وفي هذا يكون ظالمًا لنفسه بأن عرضها لغضب الله وسخطه وتعدي حدوده وطغى على حق من حقوق الله -عز وجل- لا يجوز إلا له، كما قال فرعون عليه اللعنة: ﴿مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرّشَادِ﴾(١)، وكذلك يكون ظالمًا للرعية التي تحت يده حيث حرمهم من عدل الله وشرعه، وحمّلهم من الآثام والأوزار بسبب إجبارهم على التحاكم لغير شرع الله تعالى.

وأما أمرها بالعدل وله يها عن الجور، فقد جاءت في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَينْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبُغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذكَّرُونَ ﴿ أَ قَالَ ابن كثير: يخبر تعالى أنه يأمر بالعدل وهو القسط والموازنة ويندب إلى الإحسان، كقوله تعالى: ﴿إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُـوقِبْتُم بِـهِ وَالمُوازنة ويندب إلى الإحسان، كقوله تعالى: ﴿إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُـوقِبْتُم بِـهِ وَلَمْ وَلَئِن صَبَرَتُمْ لَهُو خَيْرٌ للصَّابِرِينَ ﴾ (أَ وقوله: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ سَيِّئَةٌ مَنْ ثَقَلَهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ وَلَئِن صَبَرَتُمْ لَهُو خَيْرٌ للصَّابِرِينَ ﴾ (أَ وقوله: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مَنْ تُقَدَّقُ بِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَّهُ ﴾ (أَ إلى الله على اللَّهِ ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَّهُ ﴾ (أَ إلى الله على شريعة العدل والندب والفضل (٧).

ولقد رسم لنا ذو القرنين أسمى الصور وأرفعها في إقامة العدل في الرعية حين قال: ﴿ وَاَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الأنعام، الأية: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) النحل، الأية: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) النحل، الأية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الأية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) المائدة، الأية: ٥٤.

<sup>(</sup>۷) ابن کثیر، مرجع سابق، (۶/ ۹۰).

صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ أَنْ فَهِذَا هُو دَسَــتُورِ الْمَـــلُكُ الرَاشَد، فَالْمُؤْمِنِ الصّالح يجد الكرامة والعزة والجزاء الحسن عند الملك في مملكته، والمعتـــد الظالم يلقى العذاب والجزاء المناسب حتى يسود العدل في البلاد.

فالعدل من أهم مهمات الملك الراشد من خلال تطبيقها تزدهر الأمم وتتقدم والبعد عنه يتسبب في الفساد في الأرض وهلاك الأمم.

#### المهمة الثانية: الشورى:

يعتبر مبدأ الشورى من أهم المبادئ الأساسية في قيام المــُلك الراشد وتسيير الحكم بعد ذلك، وهو من المبادئ المقررة في كتاب ربنا تبارك وتعالى وسنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم. وقد أخذ الصحابة رضوان الله عليهم أنفسهم به مــن أول لحظــة وجــدوا أنفسهم فيها بحاجة إلى نصب خليفة، يخلف رسول الله صلى الله عليه وسلم في أمر حراسة الدين وسياسة الدنيا به (٢) وراعي هذا الأصل الخلفاء الراشدون جميعاً وعرفت فترقم تلك التي كانت أبرز سماتها الشورى بفترة الخلافة الراشدة.

يقول الإمام محمود شلتوت (٣): «أما الشورى فهي أساس الحكم الصالح وهي السبيل إلى تبين الحق ومعرفة الآراء الناضحة. أمر بها القرآن وجعلها عنصراً من العناصر التي تقوم عليها الدولة الإسلامية»(٤).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الأية: ٨٨-٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن العربي، مرجع سابق، (٤/ ٢٥٦٤)، وابن كثير، السيرة النبوية، مرجع سابق، (٤/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٣) هو محمود شلتوت (١٩١٨) وتنقل في التدريس إلى أن نقل للقسم العالي بالقاهرة (١٩٢٧) وكان داعية بي منصور (بالبحيرة) وتخرج بالأزهر (١٩١٨) وتنقل في التدريس إلى أن نقل للقسم العالي بالقاهرة (١٩٢٧) وكان داعية إصلاح نير الفكرة، يقول بفتح باب الاجتهاد. وسعى إلى إصلاح الأزهر فعارضه بعض كبار الشيوخ وطرد هو ومناصروه، فعمل في المحاماة (١٩٣١ - ١٩٣٥) وأعيد إلى الأزهر، فعين وكيلا لكلية الشريعة ثم كان من أعضاء كبار العلماء (١٩٤١) ومن أعضاء مجمع اللغة العربية (١٩٤٦) أو من أعضاء محمع اللغة العربية (١٩٤٦) ثم شيخا للأزهر (١٩٥٨) إلى وفاته. وكان خطيباً موهوبا جهير الصوت. له ٢٦ مؤلفات مطبوعة، منها (التفسير) أجزاء منه في مجلد، و لم يتم، و (حكم الشريعة في استبدال النقد بالهدي) و (القرآن والمرأة) رسالة، (والقرآن والقتال) و (هذا هو الإسلام) و (عنصر الخلود في الإسلام) و (الإسلام والتكافل الاجتماعي) و (فقه السنة) الأول منه، و (أحاديث الصباح في المذياع) و (فصول شرعية اجتماعية) و (حكم الشريعة الإسلامية في تنظيم النسل) محاضرة، و (الاعوة المحمدية) رسالة، و (فقه السنة) الجزء الأول، و (الفتاوى) و (توجيهات الإسلام) و (الإسلام عقيدة وشريعة) و (الإسلام والوجود الدولي). (الزركلي، الأعلام، ١٧٧٧).

<sup>(</sup>٤) شلتوت، محمود، الإسلام عقيدة وشريعة، (القاهرة: دار الشروق)، ص ٤٣٨ - ٤٣٩.

والشورى عبارة عن عرض وجهات النظر المختلفة، وإظهار الآراء المخبوءة عند أصحابها، وتقليب لها بالدراسة والتحليل، وبذل الجهد في استخراج أصحها وأصلحها، ثم جني أحسنها وأوجهها.

وذلك مثل ما فعلته ملكة سبأ عندما قرأت كتاب سليمان عليه السلام وكانت امرأة عاقلة، علمت أن الأمر حد خطير، فلم تشأ أن تنفرد في اتخاذ القرار، بل دعت إلى عقد المحتماع طارئ لمحلس شورى المملكة، وحضروا وانعقد المحلس شقالت يَا أَيُّهَا الْمَلَا أَقُتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ (۱).

والملك الراشد مطالب بتحقيق هذا المبدأ، كمطالبته بغيره من المهمات الأخرى اليي حاء بها الكتاب والسنة، كإقامة العدل وما إلى ذلك من ضروب التشريع الرباني.

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ \* وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ﴿ ().

فالله تبارك وتعالى يذكر لنا في هذه الآية الكريمة أبرز الصفات التي تتصف بها أمة محمد صلوات الله وسلامه عليه (٣)، واحتل ذكر صفة الشورى المكان الوسيط بين تلك الصفات (٤).

إن هذا أسلوب من أساليب القرآن الكريم في تقريره لأهم المبادئ والقيم والأحكام والمثل الإسلامية العليا التي لا تجد الأمة الإسلامية بدا من الالتزام بها والقيام عليها.

وقد جاء ذكر الشورى في موطن آخر من كتاب الله تبارك وتعالى قال تعالى: ﴿وَلَوْ كُولُو عَالَى قَالَ تَعَالَى: ﴿وَلَكَ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً الْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِكِ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِكِ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الأية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ٣٨- ٣٩.

<sup>(</sup>٣) البيضاوي، مرجع سابق، (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: متولى، عبد الحميد، مبادئ نظام الحكم الإسلامي، (القاهرة: دار المعارف، ٩٦٦م)، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

قال الإمام الفخر الرازي: هو أمر من الله تبارك وتعالى لنبيه بمشاورة أصحابه في كل أمر لم يأته فيه وحي من الله من أمور الحياة العامة. والأمر لرسول الله هو أمر لأمته من بعده إلى قيام الساعة، بل إن الأمة من بعده تكون مطالبة بتحقيق أمر الشورى بصريح القرآن الكريم وصحيح السنة النبوية (١).

وقال ابن عطية: الشورى من قواعد الشريعة، وعزائم الأحكام، ومن لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واحب، وهذا ما لا خلاف فيه (٢).

أمر صلى الله عليه وسلم أن يلين لهم الجانب زيادة على ما جبل عليه من كرائم الأخلاق وحسن الشمائل والصفات فهو الرحمة المهداة، ثم أمر أن يعفو عنهم ويستغفر لهم ويشاورهم في الأمر، فإمتثل صلى الله عليه وسلم هذه الأوامر كلها أتم إمتثال، فكان يشاورهم في الأمور الخاصة والعامة، في الحرب والسلم، في التخطيط والتدبير وشاور الكبار والصغار، الخاصة والعامة حتى يكون ممتثلاً لأمر ربه، وأسوة لأمته من بعده، وحتى يتيح لهم حرية الرأي المثمر، وحتى يظهر أهل الرأي النير، وتتنافس القرائح في الاجتهاد وتحصيل الصواب، فيقتدى به من بعده من أمته ممن هداه الله، كل ذلك وغيره من أهداف الشورى وثمراتها، ولنأخذ أمثلة من مشاوراته صلى الله عليه وسلم في ميادين عامة وحاصة.

ففي الحرب مثلاً جاء عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم شاور أصحابه حين بلغه إقبال أبي سفيان... (٣) (٤)، يريد إقباله بالعير من الشام.

ولما بلغه خروج قريش استشار أصحابه فتكلم المهاجرون فأحسنوا، ثم استشارهم ثانيًا فتكلم المهاجرون فأحسنوا، ففهمت الأنصار أنه يعنيهم (٥). قال الإمام النووي: «وفيه

<sup>(</sup>١) الرازي، مرجع سابق، (٩/ ٦٧).

<sup>(</sup>۲) ابن عطیة، مرجع سابق، (۳/ ۳۹۷).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٨٤٤)، كتاب: (الجهاد)، باب: (غزوة بدر)، حديث: (٩٧٥).

<sup>(</sup>٤) النووي، مجيى الدين أبي زكريا يجيى بن شرف، صحيح مسلم بشرح النووي، (المطبعة المصرية ومكتبتها)، كتاب: الجهاد، باب: (غروة بدر)، ٢١٤/١٢.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ١٢/ ١٢٤.

استشارة الأصحاب وأهل الرأي والخبرة»(١)، واستشارهم في اختيار المترل فقال: أشيروا علي في المترل(٢)، قال السباعي: وفي قبوله صلى الله عليه وسلم إشارة الحباب بن المنذر(٦) بالتحول من مترله الذي كان فيه إلى المترل الذي يناسب المعركة يوم بدر، ما يحطم غرور الدكتاتورين المتسلطين على الشعوب بغير إرادة منها ولا رضي(٤)، وهكذا نراه صلى الله عليه وسلم عليه وسلم لم يفوت لأصحابه شيئاً من أمر هذه الغزوة ثم يجتهد هو صلى الله عليه وسلم بعد ذلك في الآراء فيأخذ بما يراه أليق ولروح الشريعة أوفق، والله يسدده ويبين له الأصوب من الصواب.

وقال الإمام البخاري رحمه الله تعالى: «وشاور النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه يوم أحد في المقام والخروج فرأوا له الخروج» (٥) (٦).

والذين رأوا له الخروج إلى أحد هم بعض صلحاء الصحابة الذين لم يشهدوا بدراً وأحبوا أن ينالوا من الشهادة والأجر ما نال إخواهم في بدر، ولكن لما علموا أن الرأي هو ما رآه النبي صلى الله عليه وسلم من عدم الخروج ندموا واستسمحوا النبي صلى الله عليه وسلم وطلبوا إليه المقام، فأبي عليهم حيث فات الأوان وأخذ بالرأي النهائي ووجب العزم والتوكل على الله، ولم نر أحداً ذكر ألهم كانوا هم الأكثرية حتى نقول أخذ برأي الأكثرية أو الأغلبية فيتعين على الحاكم الأخذ بذلك مطلقاً، والحاصل أن الرأي الأصوب والأصلح إذا تحدد تعين الأخذ به سواء كانت الأغلبية في جانبه أو مجانبة له، ولنكتف هذا القدر من استشاراته صلى الله عليه وسلم لأصحابه في الحرب والشئون العامة.

(١) المرجع السابق ١٢٤/١٢.

 <sup>(</sup>۲) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر الزرعي، زاد المعاد في هدى خير العباد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنــؤوط، ط
 ۱۲، (مؤسسة الرسالة سنة ۱٤۰۷هــــ)، ٣/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) هو الحباب بن المنذر بن الجموح الأنصاري الخزرجي، الصحابي الجليل رضي الله عنه، مات في خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، انظر: الأعلام، للزركلي، دار العلم للملايين، ٢/ ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر:السباعي، مصطفى، السيرة النبوية دروس وعبر، ( القاهرة: المكتب الإسلامي، ٥٠٥ ٥١-١٩٨٥م)، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥)البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشورى: ٣٨]، ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ١٥٩].

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، فتح الباري، مرجع سابق، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشورى: ٣٨]، (وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ٥٩]، ١٣/ ٣٣٩.

ولنأخذ مثالاً للاستشارة في الشئون الخاصة: جاء في صحيح البخاري رحمه الله تعالى: «وشاور عليا وأسامة فيما رمي به أهل الإفك عائشة فسمع منهما»(١)، وعن عائشة رضي الله عنها حين قال لها أهل الإفك ما قالوا، قالت: «ودعا رسول الله صلى الله عليه وسلم علي بن أبي طالب وأسامة بن زيد رضي الله عنهما حين استلبث الوحي يسالهما وهو يستشيرهما في فراق أهله»(١).

ونظرا لأن هذه مسألة خاصة استشار فيها أولاً أهل الخاصة، واستمع إلى تبرئتهما لأم المؤمنين الطاهرة المطهرة من هذا الإفك، إلا أن عليا رضي الله عنه همه ما رأى في النبي صلى الله عليه وسلم من الإغتمام بهذا الأمر فقال له ترويحاً عنه وتسلية: «لم يضيق الله عليك، والنساء سواها كثير، واسأل الجارية تصدقك» (٢)، فأخذ صلى الله عليه وسلم بما يراه صالحاً من آرائهما فأخذ من علي قوله: اسأل الجارية يعني بريرة تصدقك فسألها فأصدقته وبرأت المبرأة الطاهرة، وأخذ بقول أسامة: أهلك ولا نعلم عليهم إلا خيراً، والذي يظهر أنه صلى الله عليه وسلم خص علياً وأسامة بالمشورة في أهله إذ هما كالولدين المطلعين أكثر من غيرهما على شئون أهله وما يجري في بيته صلى الله عليه وسلم.

إلا أنه لإفشاء أهل الإفك لهذه الفرية ولشناعة ما ارتكبوه لم يقتصر في الاستشارة فيها على على وأسامة فقط وإنما خطب في الناس واستشارهم.

فعن عروة عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس فحمد الله وأثنى عليه وقال: «ما تشيرون على في قوم يسبون أهلى...»(٤).

وهكذا كان صلى الله عليه وسلم يوضح الأمور للناس ويستشيرهم ويأخذ بما يـراه حتى يتزل وحي فيكون هو المرجع.

<sup>(</sup>۱) البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشورى: ٣٨]، ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ٩- ١]، ص١٧٨٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، نفس الكتاب والباب والصفحة، حديث رقم ٧٣٦٩.

<sup>(</sup>٣)صحيح البخاري، نفس الكتاب والباب والصفحة، حديث رقم ٧٣٦٩.

<sup>(</sup>٤)صحيح البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشـــورى: ٣٨]، ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ١٥٩]، ص١٧٨٠، حديث رقم ٧٣٧٠.

هذا ولما انتقل صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى ترك الأمر شورى من بعده فيمن يتولى الخلافة من المسلمين، وإن حصل منه ما يستأنس به لترشيح أبي بكر الصديق رضي الله عنه، لهذه المهمة وعلى كل حال فقد انعقد الإجماع على انتخاب أبي بكر الصديق رضي الله عنه ليكون الخليفة الأول في الإسلام بعد المشاورات والمداولات الي كانت في سقيفة بني ساعدة (١).

ثم كانت البيعة العامة في المسجد حيث قام رضي الله عنه مبينا منهجه في الحكم، ومعلنا أنه قابل للتوجيه والتقويم. وما ذلك إلا فتحاً لباب الرأي والمشورة والنصح، وفعلاً بدأ رضي الله عنه في المشاورات فاستشارهم في إنفاذ حيش أسامة وكان يرى إنفاذه. وتمسك برأيه وأنه لا يحل عقدة عقدها رسول الله صلى الله عليه وسلم فأنفذه. واستشارهم في قتال أهل الردة ومانعي الزكاة وتمسك بالنص وقال: «لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة» (٢)، وكان الرأي فيما رأى رضي الله عنه، ولكنه في الحالات التي لم يأخذ فيها برأي عمر أو غيره من الصحابة لم يقل لهم ليس عندكم الحق في هذا الرأي أو ليس لكم الاعتراض أو أنا لا تلزمني مشورتكم بل كان رضي الله عنه سديد الرأي واعياً فيقتنع للإسلام مدركا للأحكام يبدي رأيه ويبرره بالدليل أو بيان دليله نقلياً كان أو عقلياً فيقتنع المقتنع، ولا يلتفت بعد ذلك إلى المحالف.

قال الإمام البخاري رحمه الله في بيان ما كان عليه أصحابه من بعده في الخلافة الراشدة: «كانت الأئمة بعد النبي صلى الله عليه وسلم يستشيرون الأمناء من أهل العلم في الأمور المباحة ليأخذوا بأسهلها، فإذا وضح الكتاب أو السنة لم يتعدوه إلى غيره اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم»(٣).

<sup>(</sup>١) الأنصاري، عبد الحميد إسماعيل، الشوري وأثرها في الديمقراطية (دراسة مقارنة)، ط٢، (بيروت: المكتبة العصرية للطابعة والنشر)، ص ٧٧- ٨٨

<sup>(</sup>٣) البخاري، كتاب الإيمان، بب الأمر بقتال النارجي يقولو الالا إله الإلان التحمد رسول الأصر ٧٧ ١٧٣ مديث رقم ١٢٤. (٣) البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشورى: ٣٨]، (وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ١٥٩]، ص١٧٨.

وهكذا: لم يلتفت أبو بكر إلى مشورة إذ كان عنده حكم النبي صلى الله عليه وسلم في الذين فرقوا بين الصلاة والزكاة وأرادوا تبديل الدين وأحكامه، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم «من بدل دينه فا قتلوه» (۱) يعني من المسلمين، وهكذا كانت المشورة فيما لا نص فيه أمراً متبعاً، وسنة يقتدى بها؛ فمنهج الثوري على حذاطبقه في الأصلى للمحليم وسلم الأمور والمواثث المستحدة التي لم رد فيها في وسلمه الخليفة الأول والترمه ضي الله عنه من جده كمار أبنا.

وهذا هو الفاروق رضي الله عنه يتسلمه مع العهد بالخلافة من يد أي بكر الصديق ويبدأ في تطبيقه من أول وهلة، حيث علم أن الصديق استشار الناس في شأن العهد له بالخلافة من بعده وألهم مجمعون على اختياره؛ لكن علم أيضًا أن الأمر لا يتم له إلا بمبايعة الناس له فمد لهم يده للمبايعة وبادلهم الآراء فيما يهم الدولة وجيوشها الغازية في فرس والشام فشاورهم في الخروج إلى فارس وقيادة جيش المسلمين؛ فأشار عليه الأكثرون بالخروج وأشار عليه أهل الرأي بالبقاء وإرسال الجيوش ففعل، واستشارهم في اختيار القواد والعمال والقضاة، والصلح، والقدوم على أرض فيها وباء، وغير ذلك من الأمور (٢).

قال الإمام البخاري –رحمه الله تعالى: «وكان القراء أصحاب مشورة عمر كهولاً أو شباباً وكان وقافاً عند كتاب الله تعالى» ( $^{(7)}$ )، وهذا إشارة منه أي البخاري –رحمه الله– إلى أن قراء الصحابة والتابعين كانوا هم أهل الرأي والفكر السليم، وأن الشباب الناضج له رأي مسموع مع الكهول، وفيه كذلك أن عمر كان لا يتعدى كتاب الله إذا وجد فيه الحكم المطلوب إلى الرأي ومعاذ الله أن يفعل ذلك، إذاً فعهد عمر بن الخطاب كما قهال

<sup>(</sup>۱)البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شورى بينهم) [الشورى: ٣٨]، ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ٥٩]، ص١٧٨٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن حجر، فتح الباري، مرجع سابق، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمــرهم شـــورى بينهم) [الشورى: ۳۸]، ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ١٥٩]، ١٣٢/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

بعضهم: كان الجوهر الأساسي لنظام الحكم إذ تم فيه إنشاء المحلس الاستشاري الذي ضم كبار القوم من المهاجرين والأنصار (١).

ونراه رضي الله عنه ختم حياته بالشورى وجعل الأمر من بعده شورى بين النفر الستة حيث يختارون من بينهم خليفة للمسلمين بالشورى الانتخابية المحصورة، وتحت الخلافة لعثمان بن عفان ذي النورين رضي الله عنه بعد أن لم يترك عبد الرحمن بن عوف ذا رأي من أهل المدينة النبوية أو القواد الحاضرين فيها آنذاك إلا استشارهم حتى رأى إجماعاً على عثمان فبايعه وبايع الناس من بعده في المسجد. وكانت أول قضية نظر فيها عثمان واستشار فيها هي الحكم في عبيد الله بن عمر بن الخطاب(٢) حيث قتل الهرمزان(١) ومن معه ظناً منه أن لهم في قتل أبيه مدخلاً، واستشارهم في بعث الجيوش وإنشاء الأسطول البحري وتوسعة الحرم وفتح إفريقية، وجمع الناس على مصحف واحد. قال علي رضي الله عنه: «ما فعل عثمان الذي فعل في المصاحف إلا عن ملاً منا»(١).

أما علي بن أبي طالب الذي كان عمر بن الخطاب يتعوذ من معضلة لا وجود له فيها حيث يقول: اللهم إني أعوذ بك من معضلة لا أبا حسن لها<sup>(٥)</sup>، فإنه لما عرضت عليه الخلافة بعد استشهاد عثمان أبي وقال: لأن أكون وزيراً خير من أن أكون أميراً، فأبوا عليه إلا القبول، فقال إذاً في المسجد ولا تكون إلا عن رضى من الناس<sup>(١)</sup>.

وهكذا أحذ البيعة بالمشورة وظل يستشير أهل الرأي من الصحابة فيما حل بالأمة من فتن وتغيرات يطيش لها الحليم $^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>١) انظر: الأنصاري، مرجع سابق، ٨٩-٩٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر/ أخباره في: ابن العربي، أبو بكر، مختصر العواصم من القواصم، بتحقيق وتعليق: محب الدين الخطيب، (مكتبة أسامة بن زيد،
 ۱۳۹۹ ه)، ص ١٠٦ - ١٠٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر: تعليقات محب الدين الخطيب على القصة المشار إليها في الصفحات أعلاه.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، فتح الباري، مرجع سابق، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول الحق تبارك وتعالى: (وأمرهم شــورى بينــهم) [الشورى: ٣٨]، (وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ١٥٩]، ١٣٤/ ٣٤٢، والأنصاري، مرجع سابق، ٩٥ - ٩٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: مناقبه رضى الله عنه في: فتح الباري ٧/ ٧٠ - ٧٤.

<sup>(</sup>٦) الأنصاري، مرجع سابق، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٧) لقل: إن العوب العوصم من القوطس مرجع ساقي ص ٣٣ وما جلها، و لقل: إن حجر، فنح البلي، مرجع ساقي ١٩٨٠ -٦٩.

هذا وإن تطبيق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم لمبدأ الشورى والتزامه بها وله ولله خلفائه وصحابته لنهجه فيها دال على لزومها عندهم، وتعينها على الإمام، طلباً للأصوب والأصلح، وإشراكا للأمة التي وكلته وأنابته عنها في تسيير شؤولها، ولذا فإنه لم ترو لنا حادثة واحدة مما يدخل في مجال الشورى إلا وعرضوها على بساط البحث والمشاورة، وهذا التاريخ وأخبار القضاة والعمال والولاة مدونة بيد الأمانة والصدق، فلماذا إذا ما نراه في بعض البلاد من الاستبداد والتلاعب بمصالح الأمة ومصيرها؟.

وهذا لا شك يدل على أن الشورى من أهم مهمات الملك الراشد وأنها من أهم الصفات التي يمدح بها، ومن حق الأمة التي وكلت عنها هذا الملك أن يشاورها فيما يريد تنفيذه مما يتعلق بشؤونها.

لذا فإن الشورى من أهم المبادئ الأساسية في قيام الملك الراشد وتسيير دفة الحكم بعد ذلك وفق نظام راشد عادل.

## المهمة الثالثة: الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ضرورة بشرية، لا يستغنى عنها فرد أو مجتمع ينشد الأمن والاستقرار، ويتطلع إلى التقدم والرقي، ويسعى لتحقيق السعادة الدنيوية والأخروية.

والأمر والنهي حاجة فطرية، وغريزة مركوزة في نفس كل إنسان، فلابد له من أمر وهي ولابد أن يأمر وينهى، والمجتمعات البشرية من حيث الأمر والنهي لا تخلو من ثلاث حالات:

الحالة الأولى: أن يتآمروا بالمعروف، ويتناهوا عن المنكر، وهذه هي حال المؤمنين في المحتمع الراشد المسلم الذين وصفهم الله بقوله: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ اللهِ وَتَوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الأية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الأية: ٧١.

فهذا هو المحتمع الصالح، الذي غلب عليه الخير، وتمكن فيه المعروف وقروي أمره، واشتد عوده، وصارت له الغلبة والظهور، والأهله العزة والتمكين.

وإن كان هذا المحتمع قد لا يسلم من بعض المنكرات، بل ولا يخلو من المنافقين الذين يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف.

الحالة الثانية: أن يتآمروا بالمنكر، ويتناهوا عن المعروف، وهذه هي حال المنافقين: ﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكر وَينْهَوْنَ عَن الْمَعْرُوفِ﴾ (١).

الحالة الثالثة: أن يتآمروا ببعض المعروف، وببعض المنكر، ويتناهوا عن بعض المعروف وعن بعض المعروف وعن بعض المنكر، فيخلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً ويفعلوا حقاً وباطلاً، ومعروفاً ومنكراً وخيراً وشراً، وهذا هو حال العصاة والفاسقين والمسرفين على أنفسهم.

ومن هنا يتبين لنا ضرورة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للملك الراشد، وأنهما ضرورة بشرية لا غنى عنها لصلاح المجتمع وتماسكه وسلامة سيره، وإستقرار أمره، إذ إن ضعف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يؤدي إلى تفويت مصلحته فحسب، بل هو يؤدي إلى عكسه، وهو ظهور الأمر بالمنكر والنهي عن المعروف، وقوته وغلبته فالخسارة مضاعفة والخطب أعظم، فإما أن يسيطر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيخضع المنكر ويستخفي وإما أن يضعف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أو يتلاشى، فيسيطر المنكر ويستعلي لأن النفوس أمارة بالسوء، ميالة إلى الشهوات، تحب الإخالاد إلى الأرض، واتباع أهواء النفس، والتحال من قيود الشرع، مع ما سلط عليها من كيد الشيطان ووسوسته، ولهذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجباً شرعيًا، كما هو واحب حساً وعقلاً لا يجوز تركه والتخاذل فيه (٢).

وبَيَّن الحق تبارك وتعالى أنه سبب خيرية الأمة الإسلامية، وشرط لصحة الانتماء إليها.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الأية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) صالح الفوزان، عبد العزيز بن فوزان، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ط١، (مكة المكرمة: دار طيبة الخضراء، ١٢٤٥ه)، ص: ١٢٨-١٢٨.

قال الله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ بِاللَّهِ ﴿ اللهِ عَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (١) فجعل هذه الأمة خير الأمم بهذا الشرط: وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والإيمان بالله، قال الإمام الرازي: ثبت في أصول الفقه إذا ذكر الحكم مقرونا بالوصف المناسب له يدل على كون ذلك الحكم معللاً بذلك الوصف، فههنا حكم تعالى بثبوت وصف الخيرية لهذه الأمة، ثم ذكر عقيبه هذا الحكم وهذه الطاعات، أي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان فوجب كون تلك الخيرية معللة بهذه العبادات (٢).

ولقد جعل الله الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أخص صفات حليله وحيرته من خلقه صلى الله عليه وسلم فقال عز من قائل: ﴿الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ ﴾ (٢) فعد قيامه بهذا الأمر من أول أوصافه صلى الله عليه وسلم؛ وذلك أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو مدار رسالة الرسل الكرام كما قال تعالى: ﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ (١)(٥).

ثم إن الله تعالى وصف المؤمنين بما وصف به رسله -صلى الله وسلم عليهم أجمعينفقال سبحانه: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ
عَنِ الْمُنكرِ وَيقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيؤَثُونَ الزَّكَاةَ وَيطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيرْحَمُهُمُ
اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ أَنَ فَحَعَلَ الأَمْرِ بِالمَعْرُوفِ والنهي عن المنكر من أخص صفاهم التي استحقوا بما رحمة الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الأية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ٨/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: السبت، خالد بن عثمان، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أصوله وضوابضه وأدابه، ( المنتدى الإسلامي ومجلة بيان)، ص: ٤٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الأية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الأية: ٧١.

وقال تعالى في وصف عباده المؤمنين الممكنين في الأرض: ﴿ الَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِ عِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَلَهُواْ عَنِ الْمُنكُرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ اللَّهُ وَالْمُورِ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ فِي الأَرْضِ ويؤتيهم من ملكه أن يأمروا اللهُ مُورِ ﴿ اللهِ عَلَى من صفات من يمكنهم الله في الأرض ويؤتيهم من ملكه أن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر ولذا فإن من أهم مهمات الملك الراشد إقامة شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حيث إن الله جعلها من صفات الذين يمكنهم الله في أرضه.

فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هما صمام الأمان، والضمان الحقيقة لتزكية ذلك الملك بل إن المـــُلك لا يكون راشدا إلا من خلال إقامة الأمر بالمعروف والنهي عــن المنكر.

## المهمة الرابعة: جمع الكلمة وعدم الفرقة:

كما أن من مهمات المسلك الراشد ومقاصده جمع الكلمة وعدم الفرقة وتوحيد الصف ولا يكون هذا إلا تحت قيادة واحدة راشدة، وقد ورد الأمر بذلك في كتاب الله عز وجل وفي سنة رسوله صلى الله عليه وسلم فقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدةً وَالْمِدَةُ وَالْمُحَدِّةُ وَالْمُحَدُّ وَالْمُعُمُ فَاعْبُدُونِ ﴿ أَنَّ اللهُ عَلِيهِ وَسلم فقال تعالى: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ (٢) وأمرهم بالإتحاد والإلتفاف حول راية واحدة فقال تعالى: ﴿ وَاعْتُصِمُوا بِحَبُلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (٣) وحرم التنازع بينهم وبَيَّن أنه يفضي إلى الإخفاق والضعف، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ مُن الآية ﴾ (٤) وحذرهم من أن يؤدي بحم الاختلاف إلى الفرقة كما حدث للذين من قبلهم: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالّذِينَ تَفُرّقُوا وَاخْتَلَفُوا ... الآية ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

إن قوة الدولة وكيانها إنما يكون بإجتماع الكلمة ووحدة الصف. الاجتماع ووحدة الصف يساعدان المجتمع على مواجهة التحديات، ويعملان على تحقيق وعي الأمة بفهم ذاتها فهماً صحيحاً.

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الأية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الأية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الأية: ٢٦.

لقد صنع الإسلام للوحدة الإسلامية كل ما يقتضيه التوحيد، وأقام الوحدة على دعائم ثابتة لا يتطرق إليها الخلل ما دام المسلمون متمسكين بدينهم حريصين على طاعة رجمم وحد الإسلام بين المسلمين جميعاً بما أوجب عليهم من الإيمان برب واحد، والخضوع لإله واحد واتباع كتاب واحد، ومشرع واحد، وبما جعل للأمة الإسلامية على تعداد أفرادها من هدف واحد، وتفكير واحد، ومنهج واحد، وبما طبع عليه المسلمين من آداب وأخلاق موحدة وبما جعل للأمة كلها من قبلة واحدة، وسياسة واحدة، وسلوك واحد، وأمر لا يختلف على أصوله اثنان (۱)؛ فتوحيد الصفوف وجمع الكلمة هي الدعامة الوطيدة لبناء المسلك الراشد ودوام دولته ونجاح رسالته.

ومن مقومات جمع الكلمة الأخوة في الإسلام، وجعل الرابطة بينهم رابطة العقيدة العقيدة وحدها. قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ (٢) وقال عز وحل ﴿وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا ... الآية ﴾ (٣).

وقال صلى الله عليه وسلم: (المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يحقره، التقوي ها هنا يشير إلى صدره، بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه) (أ)، وقضى على الحواجز الجغرافية والعصبيات الوطنية والقبلية، وقضى على اختلافات اللغة والجنس واللون، وجعل الميزان والمعيار الثابت لقياس الأفضلية هو التقوى والعمل الصالح قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّ مِن ذَكُ وَ وَأُنشَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُم مِن أعمال الجاهلية قال بالأحساب والأنساب والعصبيات والأجناس والألوان فقد عده من أعمال الجاهلية قال

<sup>(</sup>١) عودة، عبد القادر، الإسلام وأوضاعنا السياسية، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، آية ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله، ص ١١٧٤، حديث رقم ٦٤٨٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات آية: ١٣.

صلى الله عليه وسلم: «من قتل تحت راية عمية يدعو إلى عصبية أو ينصر عصبية، فقتله جاهلية» (١) إلى غير ذلك من الأحاديث.

هذا هو حكم المـــُلك الراشد في الرعية، حكم الإسلام في المسلمين، جعلهم أمــة واحدة وجعل لهم دولة واحدة، وأمرهم أن يجعلوا لهم إماماً واحداً يحكم هـــذه الدولــة، ويحمع شأن الأمة، ويصرف عنها كل أسباب الفرقة.

## المهمة الخامسة: القيام بعمارة الأرض واستغلال خيراها:

كذلك من مهمات المــــُلك الراشد ومن مظاهر سياسة الدنيا بالدين القيام بعمـــارة الأرض التي استعمرنا الله فيها، قال تعالى: ﴿ هُو أَنشَا كُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيها ... الآية ﴿ (٢)، ولا يكون ذلك إلا بأن يقوم الملك الراشد بتهيئة جميع ما يحتاجه النــاس مــن مختلف الصناعات والحرف والعلوم، وتوفير سبل البحث العلمي والاختراع وقــد جعــل الفقهاء ذلك من فروض الكفاية التي يجب وجودها في الأمة.

وفي رد المحتار: من فروض الكفاية الصنائع المحتاج إليها<sup>(٣)</sup> ويترتب على هذا لحوق الإثم بالأمة والأئمة إذا قصرا في تحصيلها، ولذلك جعل الفقهاء من حق الإمام إجبار أصحاب الصناعات الضرورية على القيام كما إذا امتنعوا عن ذلك.

وكذلك من عمارة الأرض أيضًا استثمار خيراتها بما يحقق مصالح الرعية العامة كشق الطرق وإقامة المصانع واستخراج المعادن وتنظيم الري، وإقامة السدود وتحسين وسائل الزراعة التي تزيد المحصول، وإيجاد سبل العمل الشريفة للأمة، إلى غير ذلك من الأمور التي لا حصر لها.

وفي قصة سليمان عليه السلام نلاحظ كيف استفاد من قدرات الجن، فسخرهم للقيام بمجموعة من الأعمال التي ساهمت في ازدهار ملكه وتقويته.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، ك: الإمارة، ب: الأمر بلزوم الجماعة عند ظهور الفتن وتحذير الدعاة الى الكفر، ص ٨٨٣، حديث رقم: ٤٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، آية ٦١.

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين، محمد بن أمين بن عمر، رد المحتار على الدر المحتار شرح تنوير الأبصار، (مصر: دار الطباعة، ١٨٥٥م)، ص ٣.

فكانوا يغوصون في أعماق البحار ويستخرجون من الأسرار والعجائب والكنوز ما لا يعلم مداها إلا الله، فكان يستعملهم في الدخول تحت المياه، والغوص في أعماق البحار والحيطات، لاستخراج ما فيها من كنوز ودرر ولألئ وجواهر. وكذلك كان يستعملهم في البناء لقد سخر سليمان عليه السلام الجن والشياطين في إقامة المباني العظيمة وتشييد الصروح العجيبة، واستفاد من طاقات الجن وقدراقهم في هذه الأمور؛ فمملكة سليمان عليه السلام كانت مزدهرة في عمرالها، متقدمة في صناعاتها.

فعمارة الأرض واستغلال خيراتها من أهم مهمات الملك الراشد حيث تساعد على تقوية الملك واتساعه وتحقيق الرخاء للرعية.

## المهمة السادسة: تحصين الثغور (١):

يعد تحصين الثغور من مهمات الملك الراشد وذلك يكون بالعدة المانعة والقوة الدافعة حتى لا يظفر الأعداء بغرة ينتهكون بما محرماً ويسفكون فيها دما لمسلم أو معاهد، أي حماية الأمن الخارجي بالعدة والاستعداد الدائمين.

وقال إمام الحرمين: وأما اعتناء الإمام بسد الثغور فهو من أهم الأمور وذلك بأن يحصن أساس الحصون والقلاع، ويستظهر لها بذخائر الأطعمة ومستنقعات المياه، واحتفار الخنادق والعتاد وآلات القصد والدفع ويرتب على كل ثغر من الرجال ما يليق به(٢).

ونلاحظ هذا واضحاً جلياً في قصة ذي القرنين وبناء السد الذي منع من خلاله يأجوج ومأجوج المفسدين في الأرض من اختراقه، فحبس أهل الفساد، ومنعهم من التصرف لما يريدونه، وذلك لحفظ أمن للمملكة.

المهمة السابعة: استكفاء الأمناء وتقليد العظماء:

<sup>(</sup>۱) الثغور: جمع ثغر وهو ما يلي دار الحرب، والثغر: موطن المخافة من حروج البلدان (ابن منظور، مرجع سابق، مادة: "ثغــر"، ٤/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) الجويني، أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف، غياث الأمم والتياث الظلم، ت: فؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمي، (القاهرة: دار الدعوة، ١٩٧٩)، ص ١٥٦.

يعد اختيار الأكفاء من مهمات الملك الراشد؛ فسليمان عليه السلام اختـــار الهدهـــد لإرسال الكتاب إلى ملكة سبأ حيث إنه هو من أتى بالأخبار وعرف مـــداخل المملكــة ومخارجها وعلم مساركها ومجاهلها.

وامتثل الهدهد لأمر سليمان وفعل ما أمره به وذلك لأنه الأكفاء والأصلح في ذلك. وعن أبي هريرة قال: بينما النبي صلى الله عليه و سلم في مجلس يحدث القوم جاءه أعرابي فقال متى الساعة ؟ فمضى رسول الله صلى الله عليه وسلم يحدث؛ فقال بعض القوم سمع ما قال فكره ما قال، وقال بعضهم بل لم يسمع، حتى إذا قضى حديثه قال (أين – أراه – السائل عن الساعة ؟)، قال: ها أنا يا رسول الله، قال: ( فإذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة )، قال: ( إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة ) (١). فاعتبر النبي صلى الله عليه وسلم إسناد الأمر إلى غير أهله من علامات الساعة، ولذا اختيار الأكفاء أحد أهم المهمات الأساسية للملك الراشد.

المهمة الثامنة: مباشرة الأمور وتصفح الأحوال:

فيباترة الأمور وضف الأحول الإهتمام بسياسة الأمة وحراسة الماة من مهمات المالك الرئد، ويضح هذاك الرئد، ويضح هذاك المناس المالك من مباترة في القرين البناء المد بضه مع مساعدة القوم له.

فمباشرة الأعمال وتصفح الأحوال من أهم المهمات التي تحافظ على كيان الملك ألك وعلى قوته.

772

<sup>(</sup>١) عمد البحلي، كتاب العلم بل من سل علماً وهو مشتل في طيئه فلم طيئه شم أحل السال جس ١٨٨ طيث رقم ٥٠٠.

#### المطلب الثابى: الآثار الطيبة للمُلك الراشد

يمكن أن نجمل الآثار الطيبة للملك الراشد فيما يلي:

1- المـــُلك الراشد سبب لنجاة المجتمع وسلامته وأمنه في الدنيا والآخرة فكمـــا أن فرعون كان قائد قومه وإمامهم للعذاب والهلاك في الدنيا والآخرة ؛ فكذلك كل مُلــك راشد سبباً في نجاة المجتمع وسلامته وأمنه في الدنيا والآخرة؛ فذو القرنين بلـــغ مشـــارق الأرض ومغاربها وأقام العدل وحقق الأمن والنجاة لقومه في الدنيا والآخرة.

7- الملك الراشد مانع للمفسدين من تدمير أخلاق المجتمع وعقائده وذلك لأن أهل الباطل قد استعبدهم الشهوات، وأسرهم التروات والرغبات، وانساقوا وراءها، واجتهدوا في تحصيلها، وبذلوا وسعهم في إشباعها، بالحق وبالباطل، وبشتى الوسائل، وأنواع الحيل، فهم يزينون الباطل، ويقلبون الحقائق، والحقيقة أن كثيرًا من الفساق والفاسدين لا يكتفون بفسقهم وفسادهم في أنفسهم، بل يسعون جاهدين لنشر الفساد في الأرض، وإشاعة الفاحشة في الذين آمنوا ووجود الملك الراشد القوي يمنع هؤلاء من الإفساد في الأرض فيأمن المجتمع منهم كما فعل ذو القرنين مع يأجوج ومأجوج من بناء السد وذلك لأفهم كانوا مفسدين في الأرض.

٣- الملك الراشد سبباً لتقوية الإيمان وذلك لأن الملك الراشد من مهمته الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والأمر بالمعروف أمر بمكارم الأخلاق وبما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة، والنهي عن المنكر نحي عن منكرات الأخلاق وعما يكرهه الله ويأباه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة، وهذا من شأنه أن يزكي النفوس، ويزيد من الإيمان والتقوى، وقوة المراقبة لله تعالى فيتكون لدى الإنسان رقابة ذاتية تمنعه من مخالفة أمر ربه -عز وجل-، كما أنه يوجد عنده حصانة أحلاقية تعجزه عن ركوب المنكرات، وفعل الفواحش والجرائم، بل وتجعله يأنف منها ويستبشعها، بل ويسعى لمحاربتها والقضاء عليها وكثير من الجرائم والفواحش بل كلها إلا ما ندر، إنما تصدر عن أناس مرجت عهودهم، وانحطت أخلاقهم، وضعف عندهم الوازع الديني وعم فيهم الجهل، فإذا كان الملك قوياً ومهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قائمة، أحيت قلوكم، وأيقظت ضمائرهم وهذبت أخلاقهم، وصحت مفاهيمهم. فمنعتهم من ظلم العباد و منعت من انتشار الجريمة وتحض على زيادة الإيمان و تقويته.

3- المـلك الراشد القائم على العدل والمساواة تنتشر المحبة والمـودة، والمـوالاة والنصـرة، المـلك الراشد القائم على العدل والمساواة تنتشر المحبة والمـودة، والمـوالاة والنصـرة، والتواصل والتكامل والنصح للمسلمين، والاهتمام بأمرهم، والتعاون على البر والتقـوى والذب عن حرماتهم ومصالحهم، فكل مسلم يحب لأحيه ما يحبه لنفسه، ويأتي إليه بمتـل الذي يحب أن يؤتي به إليه، ويغار على محارم أحيه، ويدافع عن مصالحه، كما لو كانـت محارمه ومصالحه الخاصة به؛ فتسود الألفة بين المسلمين ويكونوا يداً واحدة أمام أعدائهم ويكونوا يداً واحدة في تقدم المحتمع وركوبه ركب التقدم وينتشر التواصـل والتكافـل، والتعاون والتناصر، الذي ينشأ عنه الأمن النفسي والحسي.

٥- المسلك الراشد آمنة من العقوبات الإلهية التي تحل بالمحتمعات الضالة المنحرفة قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ﴾ (١) فجعل الله تعالى قيام الملك بواجب الإصلاح سبباً لدفع عذاب الله عنهم، وإنجائه لهم.

فالأمة التي يقع فيها الفساد، فيجد من ينهض لدفعه، هي أمة ناجية، لا يأخدها الله بالعذاب والتدمير. فأما الأمم التي ينتشر فيها الظلم والفساد، فلا يجدان من يدفعهما ويقاوم انتشارهما أو يكون فيها من يستنكر، ولكنه لا يبلغ أن يؤثر في الواقع الفاسد، فإن سنة الله تحق عليها، كما سنوضح في آثار الملك الفاسد وما حل بفرعون وقومه، وذلك إما بهلاك الاستئصال، وإما بهلاك الانحلال والاختلال، وذلك بنقص الأنفس والثمرات والأموال وذهاب الأمن وزعزعة الاستقرار، وتسلط الظلمة والجرمين وبهذا نعلم أن الملك الراشد سبب نجاها وسلامتها في الدنيا والآخرة، وبه يدفع الله عنها العذاب والفتن، ويرد عنها غوائل الأعداء والمتربصين.

7- الملك الراشد سبب في التقدم والرخاء والازدهار في جميع مناحي الحياة ويعد هذا من أهم آثار المــُلك الراشد فالملك الراشد لا يرضى أن يكون في ذيل الأمــة ومــؤخرة الركب بل يجب أن يكون في مقدمة الركب، يسعى دائماً إلى تقدم أمته وازدهارهــا وأن تعيش رعيته عيشة كريمة.

وحتى لا يطول بنا المقام اكتفيت بهذه الآثار وأسأل الله تعالى أن يقوض لهذه الأمـــة مُلكًا راشداً يعيدها إلى ركب التقدم والرئاسة والسيادة على جميع الأمم.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الأية: ١١٧.

# المبحث الثاني: آثار الملك الفاسد المطلب الأول: فوات كل ما يترتب على الملك الواشد

عرفنا فيما سبق المهمات والآثار الطيبة التي تنشأ عن المـــلك الراشــد، فــإذا فســد المــلك فقد فالهم كل ما يترتب على المــلك الراشد من آثار طيبة وفوائــد ومصــالح، ونتائج للرعية في العاجل والآجل، بل وحصل لهم أضداد ذلك من أنواع العقوبات الـــتي لهدد أمنهم، وتضر بمصالحهم، وتلحق بهم البلاء والشقاء، وتجر عليهم الويلات والنكبات.

# المطلب الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله

إن مما ابتدع في الأمة الإسلامية في عصورها الأخيرة التحاكم إلى غير شريعة الله تعالى، حتى صار سمة عامة لكثير من بلاد المسلمين وأصلاً من أصول دساتيرها ولعل هذا أثر من آثار المملك الفاسد الذي سيطر على البلاد الإسلامية في الآونة الأخيرة.

وذلك لأن كل مَلك فاسد لا يسوس رعيته بالعدل، وحكم الله قائم على العدل المطلق الذي يطبق على الكبير والصغير، والشريف والوضيع، والأسير والسوقة، والمسلم وغير المسلم والمساواة على إطلاقها، فلا قيود ولا استثناءات، وإنما مساواة تامة بين الأفراد، ومساواة تامة بين الحاكمين والمحكومين، ومساواة تامة في الحقوق والواجبات والمسئوليات.

أين هذا من قول فرعون: ﴿ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ (١) وهذا قول كل طاغية جبار، لا يأبه بشيء ويظن أن أقواله وأفعاله معصومة، فكيف يرضى بحكم الله تعالى.

فمن أهم الآثار الفاسدة المترتبة على الحكم الفاسد هو الحكم بغير ما أنزل الله وتنحية شريعة الرحمن.

777

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٢٩.

# المطلب الثالث: التكذيب بآيات الله تعالى وافتراء الكذب على الله تعالى

إن الاغترار بالمـــُلك يصل بالملوك وأتباعهم إلى التكذيب بآيات الله تعـــالى وافتــراء الكذب على الله تعالى، ففرعون المتطاول المغرور الذي خاف على قومه من دعوة موسى عليه، وصل به التطاول والغرور أن قال: ﴿يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾(١) وقوله هذا يدل على مدى ما وصل من طغيان وغرور، فادعى الألوهية من دون الله تعالى بل وصل به الطغيان أن قال لوزيره هامان: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطّينِ فَاجْعَل لّــي صَرْحًا لَّعَلِي أَطَّلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى ﴾(٢) فهو يتظاهر أنه حريص على معرفة الحقيقة والبحث عن إله موسى وهو يلهو ويلعب فقال ما قال، فقد حسب أن مملكة هذا الرب السماء، وهذا تصور مختل وطلب من وزيره أن يبني له صرحا، يبلغ به عنان السماء لــيرى الإلــه الذي زعمه موسى حتى إذا لم يجده رجع إلى قومه فأثبت لهم عدم وجود إله في الســماء الذي زعمه موسى حتى إذا لم يجده رجع إلى قومه فأثبت لهم عدم وجود إله في الســماء في دعواه أن هناك إلهاً غيره في هذا الكون.

لقد وصل فرعون إلى ذلك نتيجة لاغتراره بمُلكه فادعى الألوهية من دون الله تعالى.

وحينما أتاه موسى بالآيات من عند الله تعالى استمر في طغيانه وضلاله وأصر على التكذيب بالآيات وقال فرعون وملؤه: ﴿وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لِّتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا لَتُكذيب بالآيات وقال فرعون وملؤه: ﴿وَقَالُوا مَهْمَا رَأُوا مِن بينات، خشية ذهاب نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (٥) فهم يصرون على التكذيب مهما رأوا من بينات، خشية ذهاب مُلكهم وسلطانهم، ولأن الحق يخالف هواهم ومصلحتهم، فعاندوا موسى حين تحداهم بالآيات وقالوا: إنك إن تأتنا بكل نوع من أنواع الآيات التي تستدل بما لأجل أن تسحرنا بما فتصرفنا عما نحن فيه، فما نحن لك بمصدقين ولا برسالتك تابعين.

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، مرجع سابق، (٢٠/٢٠).

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الأية: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٣٨.

فملكه أوصله إلى عدم الإعتراف برب العالمين وادعاء الألوهية من دون الله والتكذيب بالآيات المرسلة من عند الله تعالى وهذا حال كل طاغية متجبر أسكره المــُلك وســيطر على عقله وقلبه فهو يفتري على الله الكذب ويكذب بآيات رب العالمين.

# المطلب الرابع: الصد عن سبيل الله ومنع ذكر الله

الصد عن سبيل الله ومنع ذكر الله تعالى من أخطر الآثار المترتبة على المسلك الفاسد وأشدها ضرراً على دين الرعية، ففرعون الذي يعد نموذجاً للملك الفاسد عندما أسلم السحرة و وقالُوا آمَنّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١) وأعلنوا إيماهم بالله تعالى، قال لهم: وآمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ (٢) فهو لجهله وغروره ظن أن الحق إذا تبين يحتاج إلى استئذان منه أو من غيره ، ولكي يصد الناس عن الإيمان برب العالمين كما فعل السحرة الهمهم فقال: وإنَّ هَذَا لَمَكُرُ مُّكُرُ مُّكُرُ تُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُحْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا (٢) أي تواطؤوا مع موسى لإخراجهم من أرضهم .

ثم أتبع هذا الاتمام الباطل بالوعيد الشديد فقال: ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ فأجمل الوعيد ثم بينه فقال: ﴿لَأُقطّعَنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَافٍ ﴾ ثم ارتقى إلى نوع آخر من العذاب فقال: ﴿ثُمَّ لَأُصَلِّبَتُكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٦) أي يصلبهم على حذوع النحل فحينما أدرك فرعون أن إيمان السحرة برب العالمين فيه خطر على ملكه بعد الهزيمة والخذلان، توعدهم بحذا العذاب الشديد ليصدهم ويصد غيرهم عن التفكير في الإيمان كما فعل السحرة فهو يصد عن سبيل الله ويمنع ذكر الله تعالى وهذا حال كل الطغاة وذلك لأن الإيمان بالله تعالى هو سبيل النجاة وسبيل الخروج من تسلطهم والتخلص من طغياهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الأية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الأية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الأية: ١٢٤.

وقد قال الحق - تبارك و تعالى -: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَن يُذْكُرَ فِيهَ السَّمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الْأَنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

أي: لا أحد أظلم وأشد جرماً، ممن منع مساجد الله، عن ذكر الله فيها وإقامة الصلاة وغيرها من الطاعات، واجتهد في خراكها الحسي والمعنوي فالخراب الحسي: هدمها وتخريبها وتقذيرها، والخراب المعنوي: منع الذاكرين لاسم الله فيها، وهذا عام، لكل من اتصف بهذه الصفة فيدخل في ذلك أصحاب الفيل، وقريش حين صدوا رسول الله عنها عام الحديبية والنصاى حين أخربوا بيت المقدس وغيرهم من أنواع الظلمة، الساعين في خراكها، محاداة لله ومشاقة، فجازاهم الله بأن منعهم دخولها شرعاً وقدرا، إلا خائفين ذليلين، فلما أخافوا عباد الله، أخافهم الله تعالى، فحال فرعون ومن سار على نهجه الخزي في الدنيا والآخرة، لأنهم يصدون عن سبيل الله تعالى ويمنعون من ذكر الله تعالى (٢٠).

# المطلب الخامس: تزييف الحقائق ووضع الأشياء في غير موضعها

لقد وقف فرعون من دعوى رسالة التوحيد موقف المكذب المعاند وحتى عندما أتـــى موسى بالبينات التي لا تدع مجال للشك ماذا قال فرعون وملؤه ﴿قَالَ الْمَلَأُ مِــن قَـــوْمٍ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: السعدي، مرجع سابق، (١/ ٦٣) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الأية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (٤/ ٢٢٢).

فِرْعُونْ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (١) فحينما أدركوا أن دعوى موسى -عليه السلام- تسلب مُلك فرعون، ومُلكهم المستمد منه على الرغم مما رأوا من الآيات أمام أعينهم ولكي يصرفوا الناس عن الإيمان بعد أن رأوا الآيات، غيروا الحقيقة وادعوا أن هذا سحر مفترى وأنه ساحر، وهذه عادة كل مَلك ظالم متجبر وعادة حاشيته منهم في سبيل الحفاظ على مُلكهم القائم على الاستبداد والطغيان يطمسون الحقائق ويغيرون كل شيء لذلك.

ومن ذلك قول فرعون: ﴿إِنِّي أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي الْاَرْضِ الْفَسَادَ ﴾ ففرعون مصلح وموسى مخرب مفسد فهو يصور لشعبه ذلك، ويصور لهم أنه حريص على دين قومه، ويخاف من موسى على دينهم، ويعتبره خطراً على دينهم، يُريد أن يبدله ويغيره وهذا هو الفساد بعينه، فموسى مفسد مخرب مدمر، خطر على الدين والإصلاح والحافظة على الدين! أي: والإصلاح والحافظة على الدين للمحافظة على الدين!!

ومعنى هذا أن فرعون هو حامي الدين، وموسى هو المحارب للدين!! ودينهم الـذي يخشى عليه فرعون التبديل هو القائم على عبادة فرعون وتأليهه، وتعبيد الناس له، والإيمان بكونه إلهاً ورباً، وهذا هو الحق والصلاح والخير!!.

أما ما ينادي به موسى فإنه خطر على الدين، والذي ينادي به هو توحيد الله، والإيمان به وحده، وعبادته وحده، وتعبيد الناس له وحده، والاعتقاد بأنه وحده هو رب العالمين! هذا هو الخطر والدمار الذي يحمله موسى، وهو بهذه الدعوة يريد أن يبدل دين الناس الصحيح، ويظهر في الأرض الفساد!!

وفي هذا المنطق الفرعوني يبدو موسى -عليه السلام- مفسداً ومخرباً وضالاً ومضلاً، أما فرعون فإنه هو المصلح الخير النافع المهتدي وهذا المنطق المقلوب هو نفسه المنطق الذي يلجأ له كل طاغية متجبر يريد أن يحارب الحق وأهله، فهو يزيف الحقائق فيقدم نفسه لقومه على أنه هو الصالح المصلح، المؤمن المهتدي. أما حملة الدعوة مخربون، ظلاميون، إرهابيون أصوليون منغلقون!!

فهذا حال كل مُلك فاسد مفسد وهذا ما يستخدمه الطغاة على مر العصور المنطق الفرعوني المقلوب في حربهم لدين الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٠٩.

#### المطلب السادس: الاختلاف والتفرق

إن الأصل في المـــُلك هو أن يجمع بين المحكومين، وأن يؤلف بين قلوبهم، لا أن يفرق بينهم، ويجعلهم شيعا وأحزابا متفرقين؛ ولكن من آثار المـــُلك الفاسد هو تفريق أفــراد الشعب الواحد، وتقسيمهم شيعاً وأحزاباً متفرقة، وذلك ليتحكم بهـــم، وفــق القاعــدة الفرعونية التي يطبقها كل حاكم مستبد: "فرق تسد".

الملك الفاسد يحرص على ذلك لكي يستطيع السيطرة على زمام الأمور، ولا يخرج أحد عليه لظلمه وجبروته وهذه عادة الملوك الطغاة على مر العصور، وفرعون كان النموذج الأمثل في ذلك لذا قص لنا القرآن ما كان يفعله بقومه على سبيل العبرة والعظة ولكي نعلم أن من آثار الملك الفاسد تفريق أفراد الشعب الواحد وجعلهم مختلفين فيما بينهم، فهذه طريقة فرعونية في الحكم فيها دلالة على فساد المسكلك وفساد الملك.

### المطلب السابع: زوال النعم

نٍ من آثار الملك الصلد زوال العموية علك حلياتي قل التى تباك و تعلى الشرى الله و كُلُّ الله الله الله و كُلُّ الله الله و كُلُّ الله و كُلُه الله و كُلُّ الله و كُلُه و كُلُه الله و كُلُه و كُلُه الله و كُلُه الله و كُلُه الله و كُله و كُلُه و كُلُهُ و كُلُهُ الله و كُلُه الله و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُه و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُه و كُلُه و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُهُ الله و كُلُه و كُلُهُ الله و كُلُهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٤.

وأجرى عليهم الله الماء طوفاناً، بعد سنوات من الجدب ونقص الثمرات ابتلاءً وتعذيباً لهم، ثم الجراد ، والقمل والضفادع والدم، فتلك الآيات ما هي إلا ابتلاء وعذاب من الله لفرعون وملئه، بسبب بطشهم وفسادهم.

لذلك سماها القرآن ﴿ رَجْزًا ﴾؛ فزوال النعم من آثار المـــُلك الفاسد، ولذا قال الحق – تبارك وتعالى –: ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ \* وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ (٢) أي أن الله – تبارك وتعالى – أزال تلك النعم وأهلك فرعون الذي كانوا به يغترون ونزع مُلكه الــــذي كان به يغتر وبسببه طغى وتجبر وأفسد في الأرض بغير الحق.

فول العموهاكم اله يغزون أوَّ من آثار الملك الهد فالحاكم الهدين أنه الملك الهد فالحاكم الهدين أنه الملك الأخروم عليها وين أن ما فيه من عملا تول أباً وين أن ماكه لا يبدأ بدأ العمو اللاكمن آثار الإهدافي الأخر يغر الحق فيغز عماكه فيتجر ويلغى الما يعدزوال العمو اللاكمن آثار الإهدافي الأخر يغر الحق

ولذا نتج عن فساد مُلك فرعون زوال النعم وما كانوا فيه، وهلك فرعون وقومه وهذا حال كل حاكم ظالم، يتجبر في الأرض بغير الحق ويسير على نفس النهج الفرعوني.

## المطلب الثامن: الهلاك بإنزال العذاب عليهم في الدنيا والآخرة

إن هلاك السملك الفاسد بإنزال العذاب عليه في الدنيا والآخرة أثر من آثار إفساده وطغيانه وتجبره في الأرض بغير الحق، فلله آيات في الإنجاء والإهلاك، فالله تعالى أمر موسى السلام أن يعبر بأتباعه المؤمنين الطريق في قاع البحر، فدخله ودخل معه بنو إسرائيل خلفه، وعبروا الطريق الآمن اليبس، وكان فرعون وجنوده ينظرون إليهم، في هذا المشهد العجيب المثير وعجب القوم ودهشوا، واعتبروا الأمر سحراً من موسى السلام وما درى المغفلون أن الأمر أمر الله، وألها آية عظيمة من آيات الله المن وجل .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الأية: ١٣٠ - ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الأية: ٥٧ – ٥٨.

وأراد الله -عز وجل- أن يدخل فرعون وقومه البحر ليغرقهم قال تعالى: ﴿وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ الْآخَرِينَ ﴾ (١) والمراد بالآخرين فرعون وقومه، الذين وقفوا يرقبون المنظر.

ومعنى أزلفنا: قربنا وقد من البحر (٢) والمعنى: قربنا وأدنينا فرعون وجنوده من البحر، وأوقفناهم هناك، قريباً من البحر (١) تمهيدا للخطوة التالية، فعبر موسى حليه السلام ومن معه، من فرعون وجنوده، أنجاهم الله تعالى من القتل والتعذيب على أيديهم ، كما أنجاهم من الغرق في مياه البحر. قال تعالى: ﴿وَأَنْجَيْنَا مُوسَى وَمَن مّعَهُ أَجْمَعِينَ ﴿ وَلَا الله وَهَدُوه على هذه النعمة الغامرة. وحدوا أنفسهم على الشاطئ الآخر ناجين حمدوا الله وشكروه على هذه النعمة الغامرة. وخشي موسى حليه السلام - أن يدخل فرعون وجنوده البحر، فأراد أن يضرب البحر بعصاه، ليعود كما كان؛ ولكن الله لهاه عن ذلك، وأمره أن يترك البحر كما هو، فلله حكمة من ذلك، وإن الله يريد أن يدخل فرعون وجنوده البحر، ويغريهم بسلوك الطريق، ليغرقهم ويهلكهم قال تعالى: ﴿وَالْرُكُ الْبَحْرَ رَهُوا إِنّهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ ﴿ وَلَمْ تَرد كلمة وقيل: الطريق، وهو الصحيح، ويطلق الرهاء على الصحراء المستوية. ويُقال لكل حفرة مستوية يجتمع فيها الماء رَهُو..."(١٠).

قال الإمام ابن كثير: «وذلك أن موسى عليه الصلاة والسلام لما حاوز هـو وبنـو إسرائيل البحر أراد موسى أن يضربه بعصاه، حتى يعود كما كان، ليصير حائلا بينهم وبين فرعون فلا يصل إليهم فأمره الله أن يتركه على حاله ساكنا، وبشره بألهم حند مغرقـون وأنه لا يخاف دركا ولا يخشى»( $^{(V)}$ .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مدكور واخرين، مرجع سابق، (١/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، (١٠/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الأية: ٦٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الدحان، الأية: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) الراغب، مرجع سابق، ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٧) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤/ ٤٣ ).

فأصدر فرعون أمره لجنوده بالدخول للحاق ببني إسرائيل، فنفذوا أمره ودخلوا الطريق ودخل فرعون معهم.

ولما كافو في وسط الطرق به ييرون في قاع البحر، أمر الله الماء أن يطق علهم فظ الماء مراتب الماء في في المراتب الماء في في المراتب الماء في المراتب الماء في المراتب المر

وقد سجلت الآيات مشهد غرقهم العجيب المثير، بينما كان بنو إسرائيل ينظرون معجبين مبهورين، شاكرين لله.

قال تعالى: ﴿وَاسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظَنُّوا أَنَّهُ مِ إِلَيْنَ اللَّ يُرْجَعُونَ \* فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ﴾ (١).

تسجل الآيات على فرعون وجنوده استكبارهم في الأرض، وكفرهم بالله، وإنكارهم البعث وترتب على هذه الجرائم عقوبتهم الشديدة، وهي إلقاؤهم في اليم.

وتثير الآيات إلى عاقبة قيلة فوعن الخوده و أنعطهم و أهاركهم و مومه وماهدهم!!

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا آسَفُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا وَقَالُهُمْ الْجُمِعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا وَقَالَ الْعَلَىٰ اللهُ وَضَلَاهُم، واغترارهم للهُ وطغياهُم وتجبرهم في الأرض بغير الحق، واستحقوا بذلك العقاب، حيث أوقع الله بحم عذابه وانتقامه وأغرقهم في البحر، وجعلهم عبرة لمن يعتبر.

وجعلهم الله عبرة متقدمة لمن يأتون بعدهم من المتأخرين، حيث يعرف الآخرون اللاحقون ما أوقع الله بمؤلاء السلف السيئين من العقاب، فيعتبرون ويتعظون.

فأين ادعاء فرعون الألوهية والربوبية؟ وأين عبادة قومه له؟ أين ملكه لمصر؟ فما نفـع ملكه السابق لمصر لقد كانت الأنهار تجري من تحته، فجعلها الله تجري من فوقـه ومـن حانبيه ومن تحته.

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الأية: ٣٩- ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الأية: ٥٥ – ٥٦.

ولقد قال الحق - تبارك وتعالى - عن عاقبته في الآخرة: ﴿ فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيّنَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا وَيوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ \* وَإِذْ يَتَحَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا النَّارِ \* قَالَ النَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا النَّارِ \* قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُعْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّارِ \* قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \* وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَالَهُ الْعُلُوا بَلَى وَيُكُمْ يُخَفِّفُ عَنَا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ \* قَالُوا أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى وَلَا اللَّهِ اللَّهُ قَدْ حُكَمَ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى النَّارِ الْعَذَابِ \* قَالُوا أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى وَاللَّهُ اللَّهُ عَنَا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ \* قَالُوا أَوْ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَذَابِ \* قَالُوا فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

هذه هي عاقبة فرعون وقيادته وإمامته في الدنيا وفي الآخرة، عاقبة سوء له ولقومــه الذين تابعوه، وهي نفسها عاقبة كل طاغية مستبد ظالم في أي زمان ومكان، عاقبة سوء له في الدنيا والآخرة، وعاقبة سوء لقومه وأتباعه الذين يتابعونه في الدنيا والآخرة.

# المطلب التاسع: عدم الفلاح في الدنيا والآخرة

عدم الفلاح في الدنيا والآخرة نتيجة عادلة وأثر من آثار المـــُلك الفاسد فمن طغــى وتجبر في الدنيا، وظن أن المـــُلك ملكه يعطي ويمنع ويعز ويذل، تكون عاقبته عدم الفلاح في الدنيا والآخرة؛ ففرعون وجنوده أطبق الله عليهم البحر، فهلك هو وجنوده ومــاتوا غرقا، وذهبوا إلى عذاب الله.

أما فرعون فإنه قبل أن يموت أعلن إيمانه وهو إيمان "المضطر" الذي لا يقبل من صاحبه قال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا أَدْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢)؛ فبعد أن غمره موج البحر، وأحاط به الغرق، وأيقن أنه لا نجاة له من هذا الغرق، في هذه اللحظة عرف فرعون أنه زال عنه كل مظاهر القوة والجاه والسلطان، والادعاء والغطرسة، أين قوله: ﴿أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْسِرِي

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٥١-٠٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٩٠.

مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ الآن عرف أنه لا إله إلا الله وأيقن أنه ليس إلهاً، ولهذا أعلن إيمانه بالله، وإسلامه لله وحده لا شريك له.

لما أعلن فرعون من تحت الماء إيمانه وإسلامه، ردَّ عليه المَــــلَك قائلاً: ﴿آلْآنَ وَقَدْ عَلَيْهِ المَـــلَكِ قَائلاً: ﴿آلْآنَ وَقَدْ عَلَيْهِ المَّــيَنَ مَنَ الْمُفْسِدِينَ ﴿(٢)، وهذه الجملة سخرية من فرعون، وتأنيب لــه، وإخباره أن إسلامه وإيمانه جاء متأخراً، فلماذا لم يؤمن من قبل، في وقت الاختيار والقناعة والتفكير.

وهكذا انتهت حياة فرعون المستبد الطاغية المتأله، غريقا في البحر، خرجت روحه من حسده وهو تحت الماء، وقبض الله أرواح آله وجنوده الغرقى من حوله، ولم ينفعه علوه في الأرض، ولم ينصره قومه وملؤه، ولم يدفع عنه أحد العذاب، وكان موته غرقا دلالة على ضعفه وعجزه وكذبه في ادعائه الألوهية والربوبية.

وبعد خروج روحه من بدنه، وتحويله إلى جثة هامدة، أبحاه الله ببدنه، وألقاء على شاطئ البحر، وجعله للناس آية، يشاهدونها ويتذكرونها ﴿فَالْيَوْمُ نُنجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَعَافِلُونَ ﴿ آية على أنه لا إله إلا الله الله الله الله وقدرته، وأحذه وبطشه وانتقامه سبحانه، وقد عقبت آيات القرآن على هلاك فرعون وحنوده قال تعالى: ﴿وَأَنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مَّعَهُ أَجْمَعِينَ \* ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخرِينَ هلاك فرعون وجنوده قال تعالى: ﴿وَأَنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مَّعَهُ أَجُمْعِينَ \* ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخرِينَ \* إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ \* وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ (')، وقال تعالى: ﴿ وَأَنجَدُناهُ مُ فِي الْيَمِّ فَانظُوْ كَيْكُ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ (')، وقال تعالى: ﴿ وَاللهِ مَن الْمَقْبُوحِينَ ﴾ (فَا يُنطُونَ \* وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ اللهُ لَيْ اللهُ وَيُومَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ \* وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ اللهُ لَيْ اللهُ وَيُومَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ \* وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ اللهُ لَيْ النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ \* وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ اللهُ لَيْ النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ \* وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الللهُ لَيْ اللهُ اللهُ وَيُومُ الْقِيَامَةِ هُم مِّنَ الْمَقْبُوحِينَ ﴾ (').

<sup>(</sup>١) سورة الزحرف، الأية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الأية: ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الأية: ٩٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الأية: ٥٥ – ٦٨.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الأية: ٤٠ - ٤٢.

إن فرعون و جنوده أئمة يؤمون الناس، وقادة يقودونهم، ودعاة يدعونهم إلى النسار ويقودونهم في الطريق إليها، وفرعون هو إمام الأئمة، وقائد القادة، يسير أمام الجميع، أمام قومه وجنوده وملئه، يقودهم ويَقْدُمُهم إلى جهنم، وهم أتباع له يسيرون خلفه قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّينِ \* إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاتَّبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ \* يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَوْرُدَهُمُ النَّارَ وَبِئُسَ الْوِرْدُ الْمَورُودُ \* وَأُتْبِعُوا فِي هَذِهِ لَعْنَةً وَيوْمَ الْقِيَامَةِ بِئُسَ الرِّفُلُ الْمَرْفُودُ فَيُ (١) تقرر الآيات أن فرعون ليس وأثبيعُوا في هَذِهِ في الدنيا كان يَقْدُمُهم فأوردهم البحر، فماتوا فيه غرقا، وهو في الآخرة يقدلُمُهم في الدنيا كان يَقْدُمُهم فأوردهم البحر، فماتوا فيه غرقا، وهو في الآخرة يقدلُمُهم في الآخرة، وجعل لعنته لهم رفداً يرفدهم به بعد دخولهم النار، وبئست الدنيا، ولعنهم في الآخرة، وجعل لعنته لهم رفداً يرفدهم به بعد دخولهم النار، وبئست اللعنة رفداً يرفدهم به، وعطاء يعطيهم إياه، حذهم عنيه تنجة متابعة فوجون وطاعته والاشتحالة العنه المنار، وبئست المختفة وفي المنارة والمؤتمة والمؤتم

وهي ضهاعاقبة كل ملك فلد مستبطالم في على زمن ومكل عاقبة حرن وهر بمة في الدنيا و لا تحر في وحربه الله الله والمرابعة الموسو أتبلعه الدين يتلجو فعفي الدنيا و لا تحر قد والمرابعة الموسو أتبلعه الدين يتلجو فعفي الدنيا و لا تحر قد والمرابعة الموسود والمرابعة المرابعة ال

المطلب العاشر: حصول العداوة بين أركان المُلك الفاسد وأتباعهم في الآخرة

قد عرضت لنا آيات سورة غافر، بعض ما سيكون بين فرعون الملك الفاسد المفسد وملئه من جهة، وبين أتباعهم المستضعفين من جهة أخرى، من لوم وعتاب وندم والحمام وعداوة، في الآخرة ليكون هذا نموذجاً ومثلاً لكل من يأتي بعدهم لمن يسير على نهجهم وطريقتهم، فما يحدث بينهم ما هو إلا أثر من آثار الملك الفاسد، قال تعالى: ﴿فُوقَاهُ اللّهُ سَيّئاتِ مَا مَكُرُوا وَحَاقَ بآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ \* النّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّا وَيُومَ تَقُومُ السّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ \* وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النّارِ فَيَقُولُ الضّعَفَاءُ لِلّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنّا كُنّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُعْنُونَ عَنّا نَصِيبًا مِّنَ النّارِ \* قَالَ الخَرْنَةِ النّادِ \* قَالَ النّادِ فَي النّادِ لِخَزَنَةِ النّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنّا كُنّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُعْنُونَ عَنّا نَصِيبًا مِّنَ النّادِ لِخَزَنَةِ النّادِ فِي النّادِ لِخَزَنَةِ النَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنّا كُلّا فَلَا قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \* وَقَالَ الّذِينَ فِي النّادِ لِخَزَنَةِ النّادِ فِي النّادِ لِخَزَنَةِ النَّذِينَ اللّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \* وَقَالَ الّذِينَ فِي النّادِ لِخَزَنَةِ النّادِينَ فِي النّادِ لِخَزَنَةِ النّادِينَ اللّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \* وَقَالَ الّذِينَ فِي النّادِ لِخَزَنَة

<sup>(</sup>١) سورة هود، الأية: ٩٦–٩٩.

جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ \* قَالُوا أَوَ لَمْ تَكُ تَــَأْتِيكُمْ رُسُــلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ ﴿ () .

والتحاج: الاحتجاج من جانبين فأكثر، أي إقامة كل فريق حجته وهو يقتضي وقوع خلاف بين المتحاجين إذ الحجة تأييد لدعوى لدفع الشك في صحتها.

والضعفاء: عامة الناس الذين لا تصرف لهم في أمور الأمة. والذين استكبروا: سادة القوم أي الذين تكبروا كبراً شديداً (٢).

و ﴿إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا ﴾ أي إنا كنا في الدنيا تابعين لكم، ومنقادين لهواكم ومسخرين لحدمتكم والاستفهام في قوله تعالى: ﴿فَهَلْ أَنتُم مُعْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّارِ ﴾ للطلب المصحوب بالرجاء والاستجداء (٣). وهو مستعمل في الحث واللوم على خذلالهم وترك الاهتمام بما هم فيه من عذاب (١)، أي: هذا هو حالنا أمامكم، وقد كنا في الدنيا منقادين لكم انقياد العبد لسيده فادفعوا عنا شيئاً من العذاب المهين الذي نزل بنا، فطالما دافعنا عنكم في الدنيا وسرنا وراءكم بدون تفكير أو معارضة.

وهنا يرد المنتون أي: فهل أنتم تدفعون عنا جزءاً من العذاب الذي نحن فيه وهنا يرد المستكبرون على الضعفاء قائلاً: وإنّا كُلِّ فِيها أي: إنا نحن وأنتم جميعاً في جهنم، فكيف ندفع عنكم شيئاً من العذاب، وإننا لو كانت عندنا القدرة على دفع شيء من العذاب لدفعناه عن أنفسنا (٥).

وهذا مصدق لقول الحق - تبارك و تعالى -: ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتُّبعُوا مِنَ الَّذِينَ اتُّبعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبعُوا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بهمُ الْأَسْبَابُ \* وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الأية: ٥٠ – ٥٠.

<sup>(</sup>۲) ابن عاشور، مرجع سابق، ۲۲/ ۱۶۱.

<sup>(</sup>٣) طنطاوي، مرجع سابق، (١٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤)ابن عاشور، مرجع سابق، ٢٤/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٥) طنطاوي، مرجع سابق، (١٢/ ٢٩٧ – ٢٩٨).

كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُـم بِخـارِجِينَ مِـنَ النَّارِ ﴾ (١).

فحصول العداوة بين أتباع المــُلك الفاسد والمتبوعين في الآخرة أثر من آثار فساد المــُــلك ونتيجة حتمية لطغيالهم وجبروتهم وإفسادهم في الأرض بغير الحق والتكـــذيب بآيات الله تعالى والصد عن سبيل الله ومنع ذكر الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الأية: (١٦٦ – ١٦٧).

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات والصلاة والسلام على عباده الذين اصطفاهم وجعلهم أنبياء ورسلا وبعد:

بهذه الخاتمة تنتهي الأطروحة التي تناولت فيها الحديث عن المملك في القرآن (دراسة موضوعية)، وأذكر فيها أهم النتائج لهذا البحث، والتوصيات المستفادة منه.

# أولاً: النتائج:

- 7. المـــُلك الراشد وسيلة لا غاية، وسيلة إلى إقامة أمة قائمة على العدل والخير، تحق الحق وتبطل الباطل، أمة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر وتؤمن بالله، أمة تقــوم بأداء رسالتها على منهاج الإسلام الذي رسمه الله تعالى له.
  - ٣. حفظ الدين وسياسة الدنيا به، هو الهدف الأساسي للمُلك الراشد.
- ه. اتحاد المسلمين وعدم اختلافهم وتفرقهم، لما في ذلك من القوة والقدرة على قهر أي عدو يتربص بالأمة.
- ٦. أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ودورهما في تحقيق الأمن في المجتمعات
   وكذلك تحقيق التقدم والازدهار.
  - ٧. دور المــُلك في الحفاظ على الأمن الداخلي والخارجي للمجتمع.
- ٨. دور المـــلك الراشد في عمارة الأرض واستغلال خيراتها فيما هو صالح للرعية وما يساعد على تقدم الأمة وازدهارها، وسيادتها للأمم.

- ٩. الــمُلك الراشد هو الإطار الوحيد الذي يستطيع أن يجمع شمــل المســلمين في مشارق الأرض ومغاربها، ويقوي شوكتهم ويرهب عدوهم.
  - 1. المــــُلك الراشد سبيل النجاة في الدنيا والآخرة.
  - ١١. المـــُلك الفاسد واتباعه سبب للهلاك في الدنيا والآخرة.
- 11. المؤمن من واجبه أن يرد النعم كلها إلى الله وأن يقابلها بالشكر حتى تدوم وأن يتواضع لها، ولا تقده إلى التكبر والغرور.
- 17. ضرورة تفقد الراعي لرعيته، والحاكم لأهل مملكته، ليتعرف على أحوالهم فينصف المظلوم ويغيث الملهوف، ويأخذ على أيدي المقصرين، ويعاقب المستهترين.
- 12. ضرورة قبول الحاكم عذر المعتذر إذا كان صحيحاً قائماً على حجة دامغة وسلطان مبين كما فعل سليمان عليه السلام مع الهدهد.
- 10. مهما بلغ الإنسان من العلم والمرتبة فلن يصل إلى كل شيء، فإن عرف شيئاً غابت عنه أشياء!! وهذا مدعاة إلى التواضع وترك الغرور ومعرفة المرء قدر نفسه.
- 17. حساسية النفس المؤمنة من الشرك بالله، فإذا كان هدهد صغير يستغرب ويستهجن شرك ملكة سبأ وقومها، فنحن المسلمين أولى باستهجان كل أشكال الكفر والشرك من الهدهد.
- 11. اختيار الرسول الكف، ممن يتحلى بالشجاعة، ومعرفة أحـوال المملكـة الذاهب إليها، واتصافه بالحذر إذا كان في مهمة سرية.
- 11. المـــُلك الفاسد والطغيان والتجبر سبب في زوال النعم والتخلف والبعـــد عن ركب التقدم.
  - الاختلاف التفرق نتيجة للملك الفاسد وأثر من آثاره.

## ثانيًا: التوصيات:

ا - في قلة الأمة وزعماها أن عنوو الارتماء بأضهم في مهلي المنه والفوقد وا القلين بحم في للك الهلي فإن كان إلا الهم ومغلم قلم بأضهم و أنهم على علم بوقب الملك كانو المحي بالمعة والمؤي في الدنيا وضاعفة العناب في الآخرة إذ ما كان لهم أن القوا بأقوام كل المورهم بقائد معن خل فهم أن يخو المائهم فهم

٢- نوصي المسلم أن يكون إيجابياً في الحياة، فيبادر على القيام بالأعمال النافعة
 الصالحة، ولا ينتظر أمراً من أحد بذلك بعد أمر الله تعالى.

٣- نوصي بالتثبت في قبول الأحبار، والتبين في الأخذ بالأنباء، حتى نعرف الصدق فيها من الكذب.

٤- نوصي بتفعيل فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لما لها من دور في إصلاح المجتمعات والشعوب.

٥- نوصي بتدبر القرآن والعمل به كمنهج حياة يضبط حياة الأفراد والشعوب.

٦- نوصي باختيار الملك للبطانة الصالحة يشاورهم في الأمور يستمع إلى نصائحهم
 وإرشادهم.

٧- نوصي بضرورة تطبيق الشريعة الإسلامية ومنهج الله واقعاً عملياً وسلوكاً
 ومنهجياً في حياة المسلمين لأن فيها سعادهم وفوزهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة.

٨- نوصي بتبني منهج الإعداد المسبق والتخطيط المحكم قبل الإقدام على أي عمل ولا
 تكون أفعالنا ردة فعل عاطفية، تتميز بالعشوائية والتخبط والفوضى.

٩- نوصي أولي الأمر باختيار الأكفاء في كل موضع لأن هذا هو السبيل لتحقيق
 التقدم والرخاء.

وبهذا أصل إلى ختام هذا البحث فإن أصبت فمن الله، وإن أخطأت فمن نفسي ومن الشيطان، وأسأل الله أن يجعله صالحاً ولوجهه خالصاً، وصلى الله وسلم على محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى آله وصحبه أجمعين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الفهارس فهرس الأيات القرانية

| ä             | ä         | .1      | 7.51                                                                                          |    |
|---------------|-----------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| رقم           | رقم       | اسم     | الأية                                                                                         | ٩  |
| عضف           | لأية      | السورة  |                                                                                               |    |
| 710           | ٣         | الفاتحة | الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ                                                                        | ١  |
| 74            | ٤         |         | مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ                                                                       | ۲  |
| Y12-98        | ٣.        | البقرة  | وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً                   | ٣  |
| 47            | 77        |         | إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى                                     | ٤  |
| ٣٦            | <b>YY</b> |         | أُوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ | ٥  |
| 17            | 1.7       |         | وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ                               | ٦  |
| ٩             | ١.٧       |         | أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ لَـهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                          | Υ  |
| 749           | ١١٤       |         | وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ                 | ٨  |
| 7 2 9         | 177       |         | إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا                                 | ٩  |
| 7 2 9         | 177       |         | وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً                                         | ١. |
| ٥٣            | 7         |         | أَلُمْ تَرَ إِلَى الْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى                        | 11 |
| -717<br>07-5A | 7 5 7     |         | وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَتَ لَكُمْ                                   | ١٢ |
| 0 \$          | 7 & A     |         | طَالُوتَ مَلِكَا                                                                              | ١٣ |
| - \$ \$ - 1 7 | 701       |         | فَهَزَمُ وهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ<br>جَالُوتَ                                 | ١٤ |

| <b>∧ ٤− ١ ٢</b> | <b>70</b> A |          | أَلَمْ وَ إِلَى حَلِجَ اللَّهِي إِوْ الهِيمَ فِي رَاتِهِ                                     | 10  |
|-----------------|-------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 199             | ٤           | آل عمران | مِنْ قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ                                          | ١٦  |
| -11-7           | ۲٦          |          | قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَـنْ                                    | ١٧  |
| -19-17          |             |          | اً تُشُاءُ                                                                                   |     |
| ٨٤-٤٦           |             |          |                                                                                              |     |
| ۲۱٤             | ۸۳          |          | أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَــنْ فِــي                              | ١٨  |
| 1               | 1.7         |          | السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضِ<br>يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ | 19  |
| -779            | 1.7         |          | وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا                                                | ۲.  |
| 77.             |             |          | تَفُرَّقُوا                                                                                  |     |
| -777            | 11.         |          | كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ                                                 | ۲١  |
| 777             |             |          |                                                                                              |     |
| 719             | 109         |          | فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي                                      | 77  |
|                 | \           | النساء   | الأمر يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي                                       | 7 7 |
| ١               | ,           | انساع    | ا حَلقكمْ                                                                                    |     |
| 11              | ٥٣          |          | أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلْكِ                                                           | 7 £ |
| 17              | ٥ ٤         |          | فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَـةَ                                   | 70  |
|                 |             |          | وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا                                                              |     |
| 710             | ٥٨          |          | وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّــاسِ أَنْ تَحْكُمُــوا                                       | 77  |
| 777             | 170         |          | بالْعَدْل<br>رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ                                              | 7 7 |
| 715             | ١           | المائدة  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ                                         | ۲۸  |
| 717             | ٨           |          | وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلَّا تَعْدُلُوا                                  | 79  |
|                 |             |          |                                                                                              |     |
| ٨               | ۲.          |          | اعْدِلُوا إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا                              | ٣.  |
| 1.7             | ۲۱          |          | يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ                  | ٣١  |
| 717             | ٤٥          |          | وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ                   | ٣٢  |
|                 |             |          | الطائِمون                                                                                    |     |

| ۲     | 17. |         | لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ                                                                           | ٣٣ |
|-------|-----|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 90    | ٣٨  | الأنعام | وَمَا مِنْ دَابَّةِ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ<br>بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ                              | ٣٤ |
| ۲۱٤   | ٥٧  |         | بَجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْنَالُكُمْ إِن الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ الْفَاصِلِينَ | 40 |
| ١٣    | 77  |         | وَأَنْ أُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ                                                       | ٣٦ |
| ٣٧    | ٧٣  |         | وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَكُ وَلَهُ الْحَقُّ وَلَكُ                                                   | ٣٧ |
| ۲٩    | ٨١  |         | وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ                                               | ٣٨ |
| ۹.    | Λ ξ |         | الكم اسر كنم بالله<br>وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | ٣٩ |
| ٤١    | 9.7 |         | وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقُ الَّــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        | ٤٠ |
| ١٠٦   | 117 |         | وَكَّذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوَّا شَـيَاطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ.                                                  | ٤١ |
| 717   | 110 |         | وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا                                                                                      | ٤٢ |
| 710   | 107 |         | لَا تُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا                                                               | ٤٣ |
| 197   | ١٦٠ |         | مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا                                                                               | ٤٤ |
| ۹.    | ١٦٣ |         | لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِلَلِكَ أُمِـرْتُ وَأَنــا أُوَّلُ الْمُسْلِمِينَ                                                             | ٤٥ |
| ٤٠    | ٨   | الأعراف | وَالْوَزْنُ يَوْمَئِلْ الْحَقُّ فَمَنْ تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ                                                                      | ٤٦ |
| ٤٠    | ٩   |         | وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ                                                           | ٤٧ |
| ١٠٦   | 7 7 |         | يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويَكُمْ                                                       | ٤٨ |
| 77-70 | 0 £ |         | إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى                         | ٤٩ |

|                     | 1   |                                                                                                                 | 1   |
|---------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                     |     | الْعَرْشِ                                                                                                       |     |
| 7 £ £               | ٥٥  | ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِـبُّ<br>الْمُعْتَدِينَ                                  | ٥,  |
| 7                   | ٥٦  | وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا                                                              | ٥١  |
| ١                   | ٥٧  | وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَــدَيْ رَحْمَتِهِ                                           | ٥٢  |
| ١٠٤                 | ٩٦  | وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا                                                    | ٥٣  |
| -171<br>-177<br>779 | 1.7 | عليهِ م<br>ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَــى<br>فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَظَلَمُوا بِهَا | 0 £ |
| ١٦٣                 | ١٠٤ | وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ                             | ٥٥  |
| ١٦٤                 | 1.0 | حَقِيقٌ عَلَى أَنْ لَا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ                                                    | ٦٥  |
| 178                 | ١٠٦ | قَالَ إِنْ كُنْتَ حِئْتَ بِآيَةٍ فَأْتِ بِهَا                                                                   | ٥٧  |
| 178                 | ١.٧ | فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تُعْبَانُ مُبِينٌ                                                                | 0 Д |
| 170                 | ١٠٨ | وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ                                                           | 09  |
| -170<br>7£.         | 1.9 | قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ                                            | , · |
| 170                 | 11. | عَلِيمٌ<br>يُريدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا<br>تَأْمُرُونَ                                     |     |
| 170                 | 111 | قَالُوا أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَائِنِ                                                          |     |
| ١٦٦                 | 117 | حَاشِرِينَ<br>وَجَاءَ السَّحَرَةُ فِرْعَـوْنَ قَـالُوا إِنَّ لَنَـا<br>لَأَجْرًا                                | 74  |
| ١٦٦                 | ١١٤ | لَأَجْرًا<br>قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ                                                    | ٦٤  |
| -\\\<br>\\\         | 117 | قَالَ أَلْقُوا فَلَمَّا أَلْقَوْا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ                                                    | 70  |

| ·              |          |                                                                                                             |     |
|----------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 177            | 117      | وَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ                                                              | ٦٦  |
| ١٦٧            | 119      | فَغُلِبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَاغِرِينَ                                                               | ٦٧  |
| 177            | ١٢.      | وَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ                                                                           | ٨٢  |
| -177           | 171      | قَالُوا آمَنَّا برَبِّ الْعَالَمِينَ                                                                        | 79  |
| 777            |          |                                                                                                             |     |
| -\7A           | 177      | قَالَ فِرْعَــوْنُ آمَنْــتُمْ بِــهِ قَبْــلَ أَنْ آذَنَ                                                   | ٧.  |
| 777            |          | الْكُمْ                                                                                                     |     |
| - ハマム          | ١٢٤      | لَأْقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَافٍ                                                     | ٧١  |
| ۲۳۸            |          |                                                                                                             |     |
| 179            | 170      | قَالُوا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ                                                                 | 77  |
| 179            | ١٢٦      | وَمَا تَنْقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ آمَنَّا بِآيَاتِ رَبِّنَا                                                 | ٧٣  |
| -179           | 177      | وَقِالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَـــى                                                 | ٧٤  |
| -17.           |          | وَقُوْمُهُ                                                                                                  | , - |
| -174           |          |                                                                                                             |     |
| 198            |          |                                                                                                             |     |
| 17.            | ١٢٨      | قَالَ مُوسَــــى لِقَوْمِـــهِ اسْـــتَعِينُوا بِاللَّـــهِ                                                 | ٧٥  |
|                |          | و اَصْبِرُ و ا                                                                                              |     |
| - 1 7 •        | 179      | قَالُوا أُوذِينَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِيَنَا وَمِنْ بَعْدِ مَا                                            | ٧٦  |
| ۱۷۱            |          | حئتنًا                                                                                                      |     |
| -1 > 1         | 14.      | وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ                                                              | ٧٧  |
| 7 5 7          |          |                                                                                                             |     |
| -1 \( \) \( \) | 1771     | فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                         | ٧٨  |
| -177           |          | تصِبْهُمْ سَيَئة                                                                                            |     |
| 7 2 7          |          |                                                                                                             |     |
| -1 > 1         | 187      | وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لِتَسْحَرَنَا                                                   | ٧٩  |
| 7 2 7          |          | 30 0                                                                                                        |     |
| -1 7 7         | 188      | فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطَّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمَّــلَ                                            | ٨٠  |
| 7 5 7          |          | والضّفادِع والدم                                                                                            |     |
| ١٧٣            | ١٣٤      | وَالضَّفَادِ عَ وَالدَّمَ<br>وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا يَا مُوسَى ادْعُ<br>لَنَا رَبَّكَ | ٨١  |
|                | <u> </u> |                                                                                                             |     |

| ١٧٤  | 170 |         | فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلٍ                                                              | ٨٢  |
|------|-----|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١٧٤  | ١٣٦ |         | فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ                                                          | ۸۳  |
| ١٧٤  | 177 |         | وَأُوْرَ ثَنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ<br>مَشَارِقَ الْأَرْضِ                               | 人名  |
| ٣٨   | ١٣٨ |         | وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُوْا                                                           | ٨٥  |
| ١٤٨  | 127 |         | وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ                                                         | ۲۸  |
| 777  | 107 |         | الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               | ۸٧  |
| 77   | 191 |         | يَجدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمَْ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ                     | ٨٨  |
| ٣٢   | 197 |         | وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَصْرُا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ                   | ٨٩  |
| 779  | ٤٦  | الأنفال | وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَقَفْشُلُه اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا             | ۹ ، |
| ٤.   | ١٨  | التوبة  | إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ                                            | ٩١  |
| ٣٦   | 79  |         | قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَــا بِــالْيَوْمِ                                             | 97  |
| ٤١   | ٣٨  |         | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ لِكُمْ الْفَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اتَّاقَلْتُمْ | 94  |
| ٤١   | ٤٤  |         | لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَـوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ       | 9 £ |
| ٤١   | ٤٥  |         | إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ                                | 90  |
| 777  | ٦٧  |         | الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ فَي الْمُعْرُوفِ                                       | 97  |
| -777 | ٧١  |         | وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُ هُمْ أُولِيَاءُ                                                        | 9 7 |
| 777  |     |         | اَبَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَــوْنَ عَــنِ اللَّمُنْكَرِ                                          |     |
| ١٨٦  | ١   | يو نس   | الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ                                                                         | ٩٨  |
| ١٨٦  | ۲   |         | أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ                                                         | 99  |
|      |     |         |                                                                                                                 |     |

|         |                     |     | مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ                                                                     |       |
|---------|---------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|         |                     |     |                                                                                                     |       |
| -79-77  | ٣1                  |     | قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاء وَالْأَرْض                                                    | ١     |
| ٣١      |                     |     |                                                                                                     |       |
| ١٨٦     | Y 0                 |     | يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَـةٌ مِـنْ                                            | 1.1   |
|         |                     |     | ر پنگر می در                                                    |       |
| ١٨٧     | ٧٦                  |     | فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا إِنَّ هَذَا                                      | 1.7   |
|         |                     |     |                                                                                                     |       |
| ١٨٧     | <b>Y Y</b>          |     | لسحْرٌ مُبِينٌ<br>قَالَ مُوسَى أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَكُمْ                              | ١.٣   |
|         |                     |     | گ ه ه<br>استحر                                                                                      |       |
| ١٨٧     | ٧٨                  |     | قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَــدْنَا عَلَيْـــهِ                                    | ١. ٤  |
| 1 / 1   | <b>Y</b> / <b>X</b> |     | ا قَوْرُ الْمِسَا لِمُقِسَا عَلَمَ وَمَصَالِهِ عَلَيْثِ<br>آمَاءِنَا                                | 1 . 2 |
| -174    | ۸۳                  |     | أَبْعُونَ<br>فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ عَلَسِي                           | 1.0   |
| ·       | Λ1                  |     |                                                                                                     |       |
| 1 / / / |                     |     | خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ<br>وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّــهِ             |       |
| ١٨٨     | ٨ ٤                 |     | أُوقَالُ مُوسَى يَا قُومِ إِلَّ كُنتُم أَمُنتُم بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا | 1.7   |
|         |                     |     | فَعَلَيْهِ تَوَكَلُوا فَقَالُوا عَلَى اللَّهِ تَوكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً         |       |
| ١٨٨     | Λo                  |     | ₩ /o                                                                                                | 1.7   |
|         |                     |     | لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ                                                                            |       |
| 119     | 人飞                  |     | وَنَجُّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ                                                | 1 • ٨ |
| 119     | ۸٧                  |     | وَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَـــى وَأُخِيـــهِ أَنْ تَبَـــوَّآ                                         | 1.9   |
|         |                     |     | لِقُوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا                                                                     |       |
| -119    | ٨٨                  |     | وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ                                       | 11.   |
| ١٩.     |                     |     | ز بنَةً                                                                                             |       |
| 19.     | ۸٩                  |     | قَالَ قَدْ أُجِيبَتْ دَعْوَ تُكُمَا فَاسْتَقِيمَا                                                   | 111   |
|         |                     |     | ,                                                                                                   |       |
| -191    | ٩.                  |     | وَجَاوَزْنَا بَبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْــرَ فَـــأَتْبَعَهُمْ                                     | 117   |
| 7       |                     |     | فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا                                                                      |       |
| -191    | 91                  |     | آَلْآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ                                                        | 117   |
| 7 2 0   |                     |     | الْمُفْسدِينَ                                                                                       |       |
| 191     | 97                  |     | فَالْيَوْمَ نُنجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ                                           | 118   |
|         |                     |     | آيةً                                                                                                |       |
| ۲۹      | ० ६                 | هود | إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوء                                             | 110   |
|         |                     |     | / /                                                                                                 |       |

|       | T   |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
|-------|-----|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 779   | ٦١  |                       | هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْـــأَرْضِ وَاسْــتَعْمَرَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 117     |
|       |     |                       | و المالية الما |         |
| -197  | 97  |                       | وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 117     |
| 7 2 7 |     |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| -197  | 9 7 |                       | إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاتَّبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 114     |
| 7 2 7 |     |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| -197  | ٩٨  |                       | أَمْرُ فِرْعَوْن برَشِيدٍ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 119     |
| 7 2 7 |     |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 7 2 7 | 99  |                       | وَأُثْبِعُوا فِي هَذِهِ لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٢.     |
| 710   | 1.7 |                       | و كَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| ٣٧    | 1.0 |                       | يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 772   | 117 |                       | وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٢٣     |
|       |     |                       | ا مُصْلحُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| -19-9 | 1.1 | يوسف                  | رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 175     |
| ٤٩    |     | -                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 119   | ١٤  | الرعد                 | لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 170     |
|       |     |                       | أيسْتَجِيبُونَ لَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| 77    | 44  |                       | أَفْمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 177     |
|       |     |                       | كَسَبَتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 717   | ٤١  |                       | وَاللَّهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ سَرِيعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 177     |
|       |     |                       | - /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| 114   | ٧   | <br>إبراهيم           | الحِسَابِ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٢٨     |
|       | , r | غ بر <sup>س</sup> سیم | وَإِنْ وَإِنْ وَإِنْ عَذَابِي لَشَدِيدٌ<br>  وَلَهُنْ كَفَرَ ثُهُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 1 / 1 |
| ۲۸    | ١.  |                       | وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ<br>قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَـكُ فَـاطِرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 179     |
|       |     |                       | السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 197   | ٧   | النحل                 | وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٣٠     |
|       |     |                       | ا يَالغيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 77    | ۲.  |                       | وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 171     |
| 1 1   |     |                       | ا والحريل يدعون المن عروب الدراع يا عندون المناطقة المنا  | 1 1 1   |
| 77    | 71  |                       | الميون أَحْيَاء وَمَا يَشْ عُرُونَ أَيَّانَ اللهِ اللهِ عَرُونَ أَيَّانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 177     |
| 1 1   | 1 1 |                       | الموات عير احياء وقد يستمرون الميا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 1 1   |

|       | 1   | T       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|-------|-----|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|       |     |         | يُبْعَثُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| 77    | 77  |         | إِلَهُكُمْ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 188   |
| 715   | ٩,  |         | إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْتُمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٣٤   |
| 717   | ٤٢  | الإسراء | قُلْ لَوْ كَانَ مَعَهُ آلِهَةً كَمَا يَقُولُونَ إِذًا<br>لَابْتَغَوْا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 180   |
| 717   | ٤٣  |         | سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 147   |
| ٤٢    | ٥,  |         | قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٣٧   |
| ۲۸    | 1.7 |         | قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هَؤُلَاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٣٨   |
| 11    | 111 |         | وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَــمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 189   |
| ٥٦    | ٤٧  | الكهف   | وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٤٠   |
| ١٠٦   | ٥,  |         | وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٤١   |
|       |     |         | إِلَّا إِبْلِيسَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| 1 V   | ٧٩  |         | وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُـلٌ سَـفِينَةٍ غَصْبًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 £ 7 |
| 1 7 9 | ۸۳  |         | وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 128   |
| -0.   | ٨ ٤ |         | ويست وقت من عِي محريلِ على المحافظ عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا<br>إِنَّا مَكْنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ<br>شَيْءٍ سَبَبًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٤٤   |
| 771-  |     |         | شَيْءٍ سَبَبًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| -177  |     |         | Í                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| 104   | A 4 |         | , , , o, é' ; , o, e' ; , | \     |
| 1 7 9 | Λο  |         | فَأَتْبَعَ سَبِيًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 179   | ٨٦  |         | حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 2 7 |
| -179  | ٨٧  |         | قَالَ أَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 2 7 |
| -71.  |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 717   |     |         | [ ] , s [ ] , s [ ] , s = 0 . M&.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| -179  | ٨٨  |         | وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَــهُ جَــزَاءً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١٤٨   |

|         | T   | I     | . 0 1                                                                                        |       |
|---------|-----|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| - ۲ 1 • |     |       | الْحُسنَى                                                                                    |       |
| 717     |     |       |                                                                                              |       |
| 179     | ٨9  |       | تُمَّ أَتْبِعَ سَبَبًا                                                                       | 1 £ 9 |
| 179     | ۹,  |       | حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ                                                       | ١٥.   |
| 179     | 91  |       | كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا                                             | 101   |
| 179     | 9.7 |       | تُمَّ أَتْبِعَ سَبَبًا                                                                       | 107   |
| 179     | 98  |       | حَتَّى إِذًا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْنِ                                                      | 108   |
| 179     | 9   |       | قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَا أُجُوجَ مُ                               | 108   |
| 179     | 90  |       | مُفْسدُونَ فِي الْأَرْضَ<br>قَالَ مَا مَكَنَّي فِيهِ رَبِّي خَيْــرُ فَــأَعِينُونِي         | 100   |
| 179     | ٩٦  |       | آتُونِي زُبَرَ الْحَلِيلِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَــيْنَ الصََّدَةُ:                           | 107   |
| 179     | 9 7 |       | فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ<br>نَقْمًا                         | 101   |
| 179     | ٩٨  |       | قَالَ هَذَا رَحْمَةُ مِنْ رَبِّي                                                             | 101   |
| ٣٦      | ٤٠  | مويتم | إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا لَهُ وَالْكَيْنَا لَهُ وَلَيْنَا | 109   |
| 77      | ٤١  |       | يَرْجَعُون<br>وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا<br>نَــُّا       |       |
| 77      | ٤٢  |       | إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِهِ مَا لَكَا                                               | ١٦١   |
| ١٨      | ٥   | طه    | الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى                                                         | 177   |
| ١٣      | ۲.  |       | فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَى                                                    |       |
| -170    | ٤٧  |       | فَأْتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ                                                 | 175   |
| ١٧٦     |     |       |                                                                                              |       |
| 119-71  | ٤٩  |       | قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَى                                                           |       |
| -77-70  | ٥,  |       | قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ                                   | ١٦٦   |
| ١٧٦     |     |       | هَدَى                                                                                        |       |

|        |     |          | \$0 \$0 \$                                                                                             |       |
|--------|-----|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ١٧٦    | 01  |          | قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى                                                                 | 177   |
| ١٧٦    | ٥٢  |          | قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضِلُّ<br>رَبِّي وَلَا يَنْسَي                          | ١٦٨   |
| ١٧٧    | ٥٣  |          | رَبِّي وَلا يَنْسَى اللَّهُ النَّارُضَ مَهْدًا                                                         | 179   |
| ١٧٧    | 00  |          | مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ                                                             | ١٧٠   |
| ١٧٨    | ٥٧  |          | قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُحْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا                                          | ١٧١   |
| ١٧٨    | ٥٨  |          | مُوسى<br>فَلَنَأْتِيَنَّكَ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ فَاجْعَلْ                                                 | ١٧٢   |
| ١٧٨    | ०९  |          | قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَةِ وَأَنْ يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحَّى                                   |       |
| ١٧٨    | ٦.  |          | ضَحَى فَرُعُونُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَتَى                                                          | ١٧٤   |
| 1 7 9  | ٦١  |          | قَالَ لَهُمْ مُوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتُرُوا عَلَى اللَّهِ<br>كَذَّنَا                                | 170   |
| 1 7 9  | ٦٣  |          | قَالُوا إِنْ هَـــذَانِ لَسَــاحِرَانِ يُرِيــدَانِ أَنْ يُخْرِجَاكُمْ                                 |       |
| ١٨٠    | ٦٤  |          | فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ ائْتُوا صَفًّا                                                           | ١٧٧   |
| ١٨٠    | ٧٧  |          | وَلَقَدْ أُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي<br>فَاضْرَبْ لَهُمْ                           | ١٧٨   |
| ١٨٠    | ٧٨  |          | فاضْرَبْ لَهُمْ<br>فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُمْ مِنَ الْـيَمِّ<br>مَا غَشْيَهُمْ | 1 7 9 |
| ١٨١    | ٧٩  |          | مَا غَشِيهُمْ وَمَا هَدَى وَأُن قَوْمَهُ وَمَا هَدَى                                                   | ١٨٠   |
| ٣٨     | ٨٨  |          | فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ                                                         | ١٨١   |
| ٣٧     | ١٠٨ |          | يَوْمَئِذٍ يَتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ لَا عِوَجَ لَهُ                                                     | ١٨٢   |
| -10-9  | ١١٤ |          | فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ                                                                  | ١٨٣   |
| 717    | ١٢٤ |          | وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَــهُ مَعِيشَــةً ضَنْكًا                                        | ١٨٤   |
| 717-55 | 77  | الأنبياء | ضَنْكًا لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا                                         | 100   |

| 717     | 77  |          | لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ                                                            | ١٨٦ |
|---------|-----|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1.7     | ٧١  |          | وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا                                                 | ١٨٧ |
|         |     |          | فِيهَا لِلْعَالَمِينَ                                                                                      |     |
| 9 7     | ٧٩  |          | وَيَهُ مِنْكُمُونِ فَكُلُّا آتَيْنَا حُكْمًا فَفَهَ مُنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلُّا آتَيْنَا حُكْمًا         | ١٨٨ |
|         |     |          | م ه آه ک کی کی اور سال کی                                              |     |
| 1.1     | ۸١  |          | وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ                                                      |     |
| -1.7    | ٨٢  |          | وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ                                                                  | 19. |
| 11.     |     |          |                                                                                                            |     |
| 777     | 9 7 |          | إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ                                               | 191 |
|         |     |          | فاغبدون                                                                                                    |     |
| ٤٤      | ٤٠  | الحج     | وَلُوْلًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَ هُمْ بِبَعْضٍ                                                     | 197 |
|         |     |          | لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ                                                                                      |     |
| - ۲ • ٤ | ٤١  |          | الَّذِينِ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا                                                       | 198 |
| 777     |     |          | الصّلاة                                                                                                    |     |
| ١٣      | ٥٦  |          | وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأُولَئِكَ لَهُمْ                                            | 198 |
|         |     |          | عَذَابٌ مُهِينٌ                                                                                            |     |
| 7 7     | ٦   | المؤمنون | إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ                                                 | 190 |
| ٣١      | 人纟  |          | قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ                                              |     |
| ٣١      | ٨o  |          | سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ                                                             |     |
| ٣١      | ٨٦  |          | قُلْ مَنْ رَبُّ السَّــمَاوَاتِ السَّــبْعِ وَرَبُّ                                                        |     |
|         |     |          | الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفْلَا تَتَّقُونَ                                          |     |
| ٣١      | ۸٧  |          |                                                                                                            |     |
| ٣١      | ٨٨  |          | قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ                                                                  |     |
| ٣١      | ٨9  |          | سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ                                                             | 7.1 |
| ٣.      | 91  |          | مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِـنْ                                                  |     |
|         |     |          | اله<br>فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ                                                               |     |
| 17-10   | ١١٦ |          |                                                                                                            |     |
| 7 7     | ٦١  | النور    | أَوْ مَا مَلَكْتُمْ مَفَاتِحَهُ أَوْ صَدِيقِكُمْ لَـيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَـاْكُلُوا جَمِيعًا أَوْ | ۲.٤ |
| L       | l   |          |                                                                                                            |     |

|        |     | <u> </u> | , . 6                                                                                                  |     |
|--------|-----|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|        |     |          | أُشْتَاتًا                                                                                             |     |
| ١٨     | ۲   | الفرقان  | الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                          |     |
| -٣٧-١٣ | ۲٦  |          | الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا                                             |     |
| 49     |     |          | عَلَى الْكَافِرينَ عَسيرًا.                                                                            |     |
| ١٨١    | ١٦  | الشعراء  | عَلَى الْكَافِرِينَ عَسيرًا. فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ          | 7.7 |
| ١٨٢    | ١٧  |          | أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ                                                               | ۲٠۸ |
| ١٨٢    | ١٨  |          | قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا                                                                 | ۲.۹ |
| ١٨٢    | ۲.  |          | قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِّينَ                                                      | ۲۱. |
| ١٨٢    | ۲۱  |          | فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ                                                                  | 711 |
| ١٨٢    | 77  |          | وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَّ دْتَ بَنِي                                             |     |
|        |     |          | إسْرَائِيل                                                                                             |     |
| ١٨٣    | 77  |          | إِسْرَائِيلِ<br>قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ                                             |     |
| ١٨٣    | ۲ ٤ |          | ) قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْــأَرْضِ وَمَــا                                                      |     |
|        |     |          | بينهما                                                                                                 |     |
| ١٨٣    | 70  |          | نَيْنَهُمَا قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ        |     |
| ١٨٣    | ٢٦  |          | قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأُوَّلِينَ                                                       |     |
| ١٨٤    | 7 7 |          | قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَـ يْكُمْ لَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَـ يْكُمْ لَمَحْنُونٌ | 717 |
| ١٨٤    | ۲۸  |          | قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا                                                | 717 |
| ١٨٤    | 79  |          | قَالَ لَئِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ                                           | 719 |
|        |     |          | الْمَسْجُونِينَ                                                                                        |     |
| ١٨٤    | ٥٣  |          | فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ                                                      |     |
| ١٨٤    | 0 £ |          | إِنَّ هَوُّلَاءِ لَشِرْ دِمَةٌ قَلِيلُونَ                                                              |     |
| 110    | 00  |          | وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَائِظُونَ                                                                         |     |
| 110    | ०٦  |          | وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ                                                                          |     |
| -170   | ٥٧  |          | فَأَخْرَجْنَاهُمْ مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ                                                              | 775 |

| 7 £ 1   |     |       |                                                                                                                   |       |
|---------|-----|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| -110    | ٥٨  |       | وَكُنُوزِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ                                                                                       | 770   |
| 7 5 1   |     |       | y · y y                                                                                                           |       |
| 110     | ٦١  |       | فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ                                        |       |
| 110     | ٦٢  |       | إِنَّا لَمُدْرَكُونَ<br>قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ                                              |       |
| 140     | ٦٣  |       | فَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ                                                       |       |
| 7 5 7   | 7 £ |       | البحر<br>وَأَزْلَفْنَا تَمَّ الْآخرِينَ                                                                           | 779   |
| -177    | 70  |       | وَأَنْجَيْنَا مُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ                                                                    | 77.   |
| -757    |     |       | _                                                                                                                 |       |
| 7 2 0   |     |       |                                                                                                                   |       |
| - 1 A 7 | 77  |       | تُمَّ أُغْرَقْنَا الْآخَرِينَ                                                                                     | 771   |
| 7 2 0   |     |       |                                                                                                                   |       |
| -174    | 77  |       | إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ                                                     | 727   |
| 7 2 0   |     |       |                                                                                                                   |       |
| 7 2 0   | ٦٨  |       | وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ                                                                      | 7 777 |
| 7.      | ١٤  | النمل | وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا                                                 | 772   |
| -91-9.  | ١٦  |       | وَوَرَثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ                                                                                     | 740   |
| 97      |     |       |                                                                                                                   |       |
| -0V-00  | ١٧  |       | وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ                                                        | 777   |
| 97      |     |       | وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ                                                                                     |       |
| ०९      | 19  |       | وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ<br>وَقَالَ رَبِّ أُوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي<br>أَنْعَمْتَ عَلَىَّ | 777   |
| ०९      | ۲.  |       | وَتَفَقَّدُ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدْهُدُ                                                      | 777   |
| ٦١      | ۲۱  |       | لَأُعَذِّبَنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ                                                           | 789   |
| ٦١      | 77  |       | فَمَكَتُ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ                                                        | 7 2 . |

|              |     | <b>.</b>                                                                               | 1     |
|--------------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٦١           | 77  | إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِــنْ<br>كُلِّ شَيْء               | 7 2 1 |
| ٦١           | 7   | كُلِّ شَيْء<br>وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِـنْ<br>دُونِ اللَّهِ   | 7 2 7 |
| ٦١           | 70  | دُونِ اللَّهِ<br>أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ                                             | 7 5 7 |
| ٦١           | 77  | اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ                              | 7 £ £ |
| 7.7-77       | 7 7 | قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ                             |       |
| Y.7-7V       | ۸۲  | اذْهَبْ بِكِتَابِي هَذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَــوَلَّ<br>عَنْهُمْ             |       |
| 717          | 79  | قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ إِنِّي أُلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابُّ كَيَابُ                |       |
| ۲٠٦          | ٣١  | كريمٌ<br>أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ                                | 7 £ A |
| -V1-79<br>VY | ٣٢  | قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي                                  |       |
| VY-79        | ٣٣  | قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُوَّةٍ وَأُولُو بَأْسٍ شَدِيدٍ                                  | 70.   |
| -79-A<br>VY  | ٣٤  | قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا                          | 701   |
| V٣-٦٩        | ٣٥  | وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ<br>الْمُرْسَلُونَ | 707   |
| 7. ٧-٧٥      | ٣٦  | فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ                                | 704   |
| 7.٧-٧٥       | ٣٧  | ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُمْ بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُ مَ<br>بِهَا           | 708   |
| ٧٧           | ٣٨  | به<br>قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا                    | 700   |
| 1.4-77       | ٣٩  | قَالَ عِفْرِيتٌ مِنَ الْحِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ<br>تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ  | 707   |
| ٧٧           | ٤.  | تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ<br>قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ                | 707   |
| <b>Y9-YY</b> | ٤١  | قَالَ نَكِّرُوا لَهَا عَرْشَهَا                                                        | 701   |
| ٧٩           | ٤٢  | فَلَمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ قَالَــتْ<br>كَأَنَّهُ هُو                   | 709   |

|        |          |       | ر د ت در د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                       |       |
|--------|----------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| V 9    | ٤٣       |       | وَصَدَّهَا مَا كَانَتْ تَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ                                                             |       |
| ٨١     | ٤٤       |       | قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لَجَّةً                                            | 771   |
| ٣١     | ,        |       | أُمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ                                                                       | 777   |
| ٣١     | ٦١       |       | أُمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالُهَا<br>أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ                   | 774   |
| ٣١     | 77       |       | أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطِرَّ إِذَا دَعَاهُ                                                                     | 775   |
| 71     | ٦٣       |       | أُمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبُرِّ وَالْبَحْرِ                                                         | 770   |
| 71     | 7 £      |       | أُمَّنْ يَبْدَأُ الْحَلْقَ تُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ                                                 | 777   |
| 101    | ۲        | القصص | تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ                                                                            | 777   |
| 101-14 | ٣        |       | نَتْلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَإِ مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ بِالْحَقِّ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ | ٨٦٢   |
| - ٤ •  | ٤        |       | الِمُومِ يَوْمِنُونَ<br>إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَــا                              | 779   |
| -101   |          |       | شِيعًا                                                                                                         |       |
| 107    |          |       |                                                                                                                |       |
| 107    | ٥        |       | وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا                                                           |       |
| 107    | ٦        |       | وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ                                                           |       |
| 107    | 10       |       | وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا                                                      |       |
| ١٨٢    | ۲.       |       | وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ                                                         |       |
| -102   | ٣٢       |       | يَا مُوسَى اسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ                                                      | 775   |
| 100    | ٣٣       |       | قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا                                                                   | 770   |
| 100    | ٣٤       |       | وَأَخِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَانًا                                                                 | 777   |
| -100   | 40       |       | قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ                                                                             | 7 7 7 |
| 107    | <b>.</b> |       | که ده د چې پيلې د کې د                                                           |       |
| 107    | ٣٦       |       | فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُوسَى بِآيَاتِنَا بَيِّنَاتٍ                                                               | ۸۷۲   |

| 1 - 1/     | <b></b> ., |          | 1 0 1 8 (0) \$ 11 11                                                        | W.144 |
|------------|------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| 107        | ٣٧         |          | وَقَالَ مُوسَى رَبِّي أَعْلَـمُ بِمَـنْ جَـاءَ                              |       |
|            | <b></b> ,  |          | بِالْهُدَى<br>وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ |       |
| -101       | ٣٨         |          | ا وقال فِرغول يا أيها الملا ما علِمت لكم ا                                  | ۲۸۰   |
| 777        |            |          | مِنْ إِلَهِ غَيْري<br>وَاسْتَكَّبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ         |       |
| 754        | ٣٩         |          |                                                                             |       |
| -109       | ٤.         |          | فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ                      | 7.77  |
| -757       |            |          |                                                                             |       |
| 7 2 0      |            |          |                                                                             |       |
| -17.       | ٤١         |          | وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ                          | 7.7   |
| 7 2 0      |            |          | , ,                                                                         |       |
| -17.       | ٤٢         |          | وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً                            | 7 / ٤ |
| -171       |            |          |                                                                             |       |
| 7 20       |            |          |                                                                             |       |
| ١٨١        | ٤٨         |          | فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا لَوْلَا                  | 710   |
|            |            |          | اُو تِيَ                                                                    |       |
| 177        | ११         |          | اوتي<br>قُلْ فَأْتُوا بِكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى            |       |
| 101        | ۸۳         |          | تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ            | ۲۸۷   |
|            |            |          | عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ                                                      |       |
| 77         | 1 7        | العنكبوت | إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْتَانًا                          | ۲۸۸   |
| ۲۸         | ۲.         |          | قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَــدَأَ                      | 719   |
|            |            |          | الخَلقَ                                                                     |       |
| ٣٦         | ٣٦         |          | وَ إِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْكُدُوا اللَّهُ  | 79.   |
| <b>7</b> 9 | 71         |          | وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ                             | 791   |
|            |            |          |                                                                             |       |
| 107        | ٣٢         | الروم    | وَالْأَرْضَ<br>مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا         |       |
| 717        | 0          | السجدة   | يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ                         |       |
| 1          | ď          | الأحزاب  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَـةَ اللَّـهِ                 | 795   |
|            |            |          | عَلَيْكُمْ                                                                  |       |

| 1      | ٧. |         | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلُوا قَوْلُوا قَوْلُوا  | 790 |
|--------|----|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|        |    |         | يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ                                       |     |
| ,      | ٧١ |         | ا يصلح لكم اعمالكم ويعفِر لكم<br>اذُنُو بَكُمْ                                        | 797 |
| 1.7    | ۲  | سبأ     | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ                                  | 797 |
| 9.7    | ١. |         | وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلًا                                             | 791 |
| - 9 V  | 17 |         | وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ                                            | 799 |
| -1.4   |    |         | g Ca ng                                                                               |     |
| -1.4   |    |         |                                                                                       |     |
| 1.9    |    |         |                                                                                       |     |
| -9.    | 18 |         | يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَاريبَ                                           | ٣٠. |
| -1.4   |    |         | وَ تَمَاثِيلَ                                                                         |     |
| -111   |    |         |                                                                                       |     |
| -110   |    |         |                                                                                       |     |
| 17.    |    |         | 8                                                                                     |     |
| ٣٠     | ٣  | فاطر    | يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ                           | ٣٠١ |
| 11     | ١٣ |         | يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِسِي اللَّهَارَ فِسِي اللَّهْل | ٣.٢ |
| 717    | ٣٨ | یس      | وَالشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا                                               | ٣٠٣ |
| 717    | ٣9 |         | وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ                                                    | ٣٠٤ |
| 717    | ٤٠ |         | لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا                                                         | ٣٠٥ |
| ١٣٧    | ١. | الصافات | إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتَّبَعَهُ شِهَابٌ تَاقِبٌ                          |     |
| 177    | ٣١ |         | فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ                                 | ٣٠٧ |
| 29-17  | ۲. | ص       | وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَــةَ وَفَصْـلَ                             | ٣٠٨ |
|        |    |         | الخطاب                                                                                |     |
| 7.0    | 77 |         | يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ                               |     |
| ۹,     | ٣, |         | وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أُوَّابٌ                  |     |
| -97-19 | 40 |         | قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي                              | ٣١١ |
| ١١٨    |    |         | لِأُحَدِ                                                                              |     |

| 1.1              | ٣٦  |       | فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ                                              | 717          |
|------------------|-----|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| -1.7             | 41  |       | وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ                                                  | 717          |
| -11.             |     |       |                                                                                            |              |
| 111              |     |       |                                                                                            |              |
| -1.7             | ٣٨  |       | وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ                                                   | ٣١٤          |
| 1.9              |     |       |                                                                                            |              |
| 119              | 49  |       | هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ                                  | ٣١٥          |
| 119              | ٤٠  |       | وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبٍ                                            | ٣١٦          |
| 11               | ٦   | الزمر | لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ                                 | <b>T</b> 1 V |
| ٨٦               | ١٩  |       | أَفْمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ                            | <b>T</b> 1A  |
|                  |     |       | مَنْ فِي النَّارِ                                                                          |              |
| ١٧٧              | ۲۱  |       | مَنْ فِي النَّارِ<br>أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً<br>فَدَاكُهُ | 719          |
| 70               | ٦,  |       | وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَّبُوا عَلَى اللَّهِ                              |              |
|                  | , , |       |                                                                                            |              |
| 70               | 71  |       | وَيُنَجِّي اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ                                     | 771          |
| <b>70-77</b>     | 77  |       | اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ                                                               | 777          |
| -٣٣-٢٦           | ٦٣  |       | لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                  | 777          |
| ٣٥               |     |       |                                                                                            |              |
| -٣٧-١٣           | ١٦  | غافر  | يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لَا يَخْفَكِ عَلَى اللَّهِ                                          | ٣٢٤          |
| ٣٨               |     |       | ه و ه<br>مِنْهِ مِن                                                                        |              |
| ٦٦               | 19  |       | مِنْهُمْ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ                           | 470          |
| 198              | ۲۳  |       | وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ                                | 777          |
| 198              | ۲ ٤ |       | إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّاتٌ                          | <b>T</b>     |
| 198              | ۲٥  |       | فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا<br>اقْتُلُوا                          |              |
| - ۲ 1<br>- 1 9 m | ۲٦  |       | وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَـــدْعُ رَبُّهُ                          | <b>779</b>   |

|                     |    |                                                                                                       | 1     |
|---------------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 198                 |    |                                                                                                       |       |
| 195                 | ۲٧ | وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ                                                     | ٣٣.   |
| 198                 | ۲۸ | وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْـــتُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَوْنَ يَكْـــتُمُ الْكَانَهُ |       |
| -17<br>-198<br>-190 | 79 | إيمَانَهُ<br>يَا قَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ                                         | 887   |
| -710<br>770         |    |                                                                                                       |       |
| 190                 | ٣. | وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ                                                                      |       |
| 190                 | ٣١ | مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ                                                          | ٣٣٤   |
| -190<br>197         | ٣٢ | وَيَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ                                              | 770   |
| 197                 | ٣٣ | يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ                                                              |       |
| 197                 | ٣٤ | وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ                                                | 777   |
| 197                 | 70 | الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ<br>سُلْطَانِ                                       |       |
| 197                 | ٣٨ | وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ                            | 449   |
| 197                 | ٣٩ | سَبيلَ الرَّشَادِ<br>يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ                         |       |
| 197                 | ٤٠ | مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُحْزَى إِلَّا مِثْلَهَا                                                  | 751   |
| 197                 | ٤١ | وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُـوكُمْ إِلَـي النَّجَـاةِ وَتَدْعُونَني إِلَى النَّارِ                     |       |
| 197                 | ٤٢ | وَتَدْعُونَنِي إِلَيَ النَّارِ<br>تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ                   |       |
| -19V                | ٤٣ | لًا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ                                                 | 7 £ £ |
| 191                 | ٤٤ | فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُـولُ لَكُـمْ وَأَفَـوِّضُ أَمْرِي                                             |       |
| -191                | ٤٥ | أَمْرِي<br>فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا                                                  | T £ 7 |

|        | 1    | T      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|--------|------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| -7 £ £ |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 7 2 7  |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| -191   | ٤٦   |        | النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 257        |
| -7 £ £ |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 7 2 7  |      |        | 8 4 8 8 4 4 4 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| -7 £ £ | ٤٧   |        | وَإِذْ يَتَحَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٤٨        |
| 7 2 7  |      |        | * -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| -7 £ £ | . と人 |        | قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلَّ فِيهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 459        |
| 7 2 7  |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| -7 £ £ | ક્ વ |        | وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِحَزَنَةِ جَهَنَّمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>70.</b> |
| 7 2 7  |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| -7 £ £ | ٥,   |        | قَالُوا أَوْلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 201        |
| 7 2 7  |      |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| ٣١     | 7    |        | اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 401        |
| ٣١     | 70   |        | هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 404        |
| 19.    | ٨٥   |        | فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 408        |
| 717    | 11   | فصلت   | فَقَالَ لِهَا وَلِلْأَرْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 400        |
|        |      |        | أَتَيْنَا طَائِعِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| 717    | ٣٨   | الشورى | وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 707        |
|        |      |        | وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ<br>وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| ۸۱۲    | ٣٩   |        | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 717    | ٤٠   |        | وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةً مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَفَا اللهِ ا |            |
| 199    | ٤    | الزخرف | وَأُصْلَحَ<br>وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>709</b> |
| 199    | ٦    |        | وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأَوَّلِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٦.        |
| 199    | ٧    |        | وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| 199    | ٨    |        | ) فَأَهْلَكْنَا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 199    | ٣١   |        | وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 474        |
|        |      |        | الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |

| 199              | ٤٦  |          | وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَـــى فِرْعَـــوْنَ<br>وَمَلَئه |             |
|------------------|-----|----------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 199              | ٤٧  |          | وَمَلئِهِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِآيَاتِنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ    | 770         |
| ۲٠٠              | ٤٨  |          | وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ آيَةٍ إِلَّا هِـــيَ أَكْبَـــرُ مِـــنْ<br>أُخْتِهَا |             |
| ۲.,              | ٤٩  |          | وَقَالُوا يَا أَيُّهَ السَّاحِرُ ا <b>دْ</b> عُ لَنَا رَبَّكَ              |             |
| ۲.,              | ٥,  |          | فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ                                     |             |
| -17              | 01  |          | وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ                 | 779         |
| -7               |     |          | لِي مُلْكُ مِصْرَ                                                          |             |
| - 7 · 7<br>7 ٤ ٤ |     |          |                                                                            |             |
| 7.1              | ٥٢  |          | أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَلَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ                          | ٣٧٠         |
| 7.1              | ٥٣  |          | فَلُوْلَا أُلْقِيَ عَلَيْهِ أُسْوِرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ                         | ٣٧١         |
| 7.1              | ٥ ٤ |          | فَاسْتَحَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ                                         | <b>T</b> V7 |
| 7.1              | ٥٥  |          | فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ                 |             |
| 7 . 7            | ٥٦  |          | أَجْمَعِينَ<br>فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ              | TV £        |
| 7 5 7            | 7   | الدخان   | وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ                   | <b>~</b> V0 |
| ٤٢               | 7   | الجاثية  | وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ مَا كَانَ حُحَةًهُمْ الَّا | ٣٧٦         |
| 779              | ١.  | الحجرات  | إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْـوَةٌ فَأَصْـلِحُوا بَـيْنَ أَخَهَ نُكُهُ      | ***         |
| 779              | ١٣  |          | يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ<br>وَأُنْشَى        | ۳۷۸         |
| ٤١               | ۲   | ق        | بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ                             | <b>TV9</b>  |
| ٤١               | ٣   |          | أَإِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ                    | ٣٨٠         |
| ۲۸               | ۲.  | الذاريات | وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ                                     | ۳۸۱         |
| ۲۸               | ۲۱  |          | وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ                               | ۳۸۲         |
| L                |     | İ        |                                                                            |             |

| 7 7             | ٣٥ | الطور    | أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ                                                                                                                                             | ٣٨٣          |
|-----------------|----|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 7 7             | ٣٦ |          | أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلْ لَا يُوقِنُونَ                                                                                                                                          | ٣٨٤          |
| 74              | 00 | القمر    | فِي مَقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِر                                                                                                                                                          | ٣٨٥          |
| ٤١              | 77 | الجحادلة | لَا تَجدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُولَّدُونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ<br>يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ<br>هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ | ۳۸٦          |
| -10-7           | 77 | الحشر    | هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ                                                                                                                                    | <b>T</b> AY  |
| ٤١              | ٦  | المتحنة  | لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ                                                                                                                                                        | ٣٨٨          |
| 10              | ١  | الجمعة   | يُسبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ                                                                                                                                           | <b>7</b> /19 |
| 11              | ١  | التغابن  | المَلِكِ<br>يُسبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ<br>لَهُ الْمُلْكُ                                                                                                             |              |
| - \ \ \ \ \ \ \ | ١  | الملك    | تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ                                                                                                                                |              |
| 1               | 7  | الحاقة   | وَأَمَّا عَادُ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ                                                                                                                                               | 797          |
| ١               | ٧  |          | سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَتُمَانِيَةَ أَيَّامٍ                                                                                                                                          | 797          |
| ١               | ٨  |          | فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَةٍ                                                                                                                                                                   | ٣9٤          |
| ١               | ď  |          | وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَنْ قَبْلَـهُ وَالْمُؤْتَفِكَـاتُ بِالْخَاطِئَةِ                                                                                                                               | 790          |
| ١٠٦             | ١٤ | الجن     | وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ                                                                                                                                                | 497          |
| 1.7             | 10 |          | وَأُمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا                                                                                                                                                 | <b>797</b>   |
| ١٣              | ۲. | الإنسان  | وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا                                                                                                                                          | ٣٩٨          |
| ٣٧              | 79 | النبأ    | وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ كِتَابًا                                                                                                                                                                |              |
| -10·            | 7  | النازعات | فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى                                                                                                                                                                   | ٤٠٠          |
| ٤.              | ١  | الماعون  | أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ                                                                                                                                                              | ٤٠١          |
| ٤٠              | ۲  |          | فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ                                                                                                                                                                   | ٤٠٢          |

| ٤٠    | ٣ |       | وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ | ٤٠٣ |
|-------|---|-------|------------------------------------------|-----|
| TV-10 | ١ | الناس | قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ            | ٤٠٤ |
| -10-9 | ۲ |       | مَلِكِ النَّاسِ                          | ٤٠٥ |
| ٣٧    |   |       |                                          |     |

## فهرس الأحاديث

| الصفحة | الحديث                                               | م  |
|--------|------------------------------------------------------|----|
| ۲.     | أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه                 | ١  |
| ۲۱.    | أقيموا حدود الله في القريب والبعيد                   | ۲  |
| 1771   | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله       | ٣  |
| ١٦٢    | ألا وإن في الجسد مضغة                                | ٤  |
| 191    | إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي       | ٥  |
| ۲.     | إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك            | ٦  |
| 110    | إن أشد الناس عذاباً يوم القيامة المصورون             | ٧  |
| ١      | إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره                 | ٨  |
| 110    | إن الذين يصنعون هذه الصور يعذبون                     | ٩  |
| 19     | أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أمسى قال     | ١. |
| 19     | أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في دبر كل   | 11 |
|        | صلاة إذا سلم                                         |    |
| 117    | إن سليمان بن داود لما بني بيت المقدس                 | ١٢ |
| ١١٨    | إن عفريتا من الجن تفلت علي البارحة                   | ١٣ |
| 710    | إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته           | ١٤ |
| 710    | إن المقسطين على منابر من نور عن يمين الرحمن          | 10 |
| 777    | بينما النبي صلى الله عليه وسلم في مجلس يحدث القوم    | 77 |
| 140    | تبايعوين ألا تشركوا بالله شيئًا ولا تزنوا ولا تسرقوا | ١٧ |
| ١٦     | ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم          | ١٨ |
| ۲۲.    | حين قال لها أهل الإفك ما قالوا، قالت                 | 19 |
| ٦٣     | رجل ولد عشرة من العرب، تيامن منهم ستة                | ۲. |
| 710    | سبعة يظلهم الله في ظله                               | 71 |
| ٩٧     | فقال سليمان للطير: أظلي على داود                     | 77 |

| 114   | قام رسول الأصلى الله عليه وسلم علي فسعناد يول             | 74  |
|-------|-----------------------------------------------------------|-----|
| 1.1   | كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا عصفت الريح قال           | ۲ ٤ |
| 9.7   | لا نورث، ما تركنا صدقة                                    | 70  |
| ١٧١   | اللهم اجعلها عليهم سنين كسيني يوسف                        | 77  |
| 10    | اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربي                   | 77  |
| 140   | ما أدري أتَّبع كان لعيناً أم لا، وما أدري أذو القرنين كان | ۲۸  |
|       | نبياً أم لا                                               |     |
| 771   | ما تشيرون علي في قوم يسبون أهلي                           | ۲٩  |
| 779   | المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يحقره                     | ٣.  |
| 777   | من بدل دینه فا قتلوه                                      | ٣١  |
| ۲۱.   | من حالت شفاعته دون حد من حدود الله                        | ٣٢  |
| 779   | من قتل تحت راية عمية يدعو إلى عصبية                       | ٣٣  |
| ١     | نصرت بالصَّبا، وأهلكت عاد بالدَّبور                       | ٣٤  |
| 77    | ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي                               | 40  |
| ۲ ٤   | يا رسول الله مرني بشيء أقوله إذا أصبحت وإذا أمسيت         | ٣٦  |
| 77    | يقال لهم أحيوا ما خلقتم                                   | ٣٧  |
| 17-1. | يقبض الله الأرض يوم القيامة، ويطوي السماء بيمينه          | ٣٨  |
| ١٦    | يزل الله المساء الدنياكل لياتي بين الله الله الأول        | ٣٩  |

# فهرس الأعلام المترجم لها

| رقم الصفحة | أسم العلم              | م  |
|------------|------------------------|----|
| ٨          | الأزهري                | ١  |
| ١٢٤        | إسماعيل حقي            | ۲  |
| ٧٤         | الألوسي                | ٣  |
| ١٣٤        | ابن الأنباري           | ٤  |
| 177        | الأيجي                 | ٥  |
| ١٦         | البخاري                | ٦  |
| ٩١         | البغوي                 | ٧  |
| ٦٥         | البيضاوي               | ٨  |
| 74         | الترمذي                | ٩  |
| ١.         | ابن تيمية              | ١. |
| ٩٣         | الثعالبي               | 11 |
| ١٤٣        | ابن جريج               | ١٢ |
| 97         | أبو جعفر النحاس        | ١٣ |
| ٥,         | ابن جني                | ١٤ |
| 71         | أبو حاتم               | 10 |
| 14.        | ابن ابي حاتم           | ١٦ |
| 100        | ابن ابي حاتم<br>الحاكم | ۱٧ |
| ١٢٤        | ابن حجر                |    |
| ١٠٨        | الرازي                 |    |
| 177        | الزبير بن بكار         | ۲. |
| ٣٩         | الزجاج                 | ۲١ |
| ٦٩         | زكريا الأنصاري         | 77 |
| ٤٧         | الز مخشري              |    |

| ١٢٣ | الزهري               | ۲ ٤ |
|-----|----------------------|-----|
|     |                      |     |
| ١٢٤ | السهيلي              | 70  |
| ٧.  | سید قطب              | ٢٦  |
| Υ   | ابن سیده             | 77  |
| 117 | السيوطي              | ۲۸  |
| 1.7 | شعبة بن عياش بن سالم | 79  |
| ٥٦  | الشوكابي             | ٣.  |
| 17. | أبو الشيخ            | ٣١  |
| ٣٧  | الضحاك               | ٣٢  |
| ٩   | الطبري               | ٣٣  |
| ١١٦ | الطرطوشي             | ٣٤  |
| ١٢٣ | أبو الطفيل           | ٣٥  |
| ٣٨  | ابن عاشور            | ٣٦  |
| 10  | عاصم                 | ٣٧  |
| ١٣٤ | ابن أبي عاصم         | ٣٨  |
| ١٢٣ | عبد بن حمید          | ٣9  |
| 177 | ابن عبد الحكم        |     |
| 7.7 | أبو عبيد             | ٤١  |
| ١٧  | ابن العربي           | ٤٢  |
| 127 | عطاء بن أبي رباح     | ٤٣  |
| ν ξ | ابن عطية             |     |
| ١٣٣ | عكرمة                | ٤٥  |
| γ   | ابن فارس             | ٤٦  |
| 17. | القاسمي              | ٤٧  |
| ٤٦  | قتادة                | ٤٨  |

| ०९         | القرطبي            | ٤٩  |
|------------|--------------------|-----|
| ٩          | ابن القيم الجوزية  | ٥,  |
| ٥٦         | ابن کثیر           | ٥١  |
| ٨          | الكسائي            | ٥٢  |
| 177        | ابن الكواء         | ٥٣  |
| ٧          | اللحياني           | ٥ ٤ |
| 7.7        | المبرد             | 00  |
| ٤٦         | مجاهد بن جبر       | ۲٥  |
| 177        | محمد بن بشار       | ٥٧  |
| <b>T</b> 9 | محمد بن كعب القرظي | ٥٨  |
| 177        | محمد بن المثنى     | 09  |
| 717        | محمود شلتوت        | ٠,  |
| ١٣٠        | ابن مردوية         | 7   |
| 10         | مسلم               | 7   |
| 188        | ابن المنذر         | ٦٣  |
| ٩١         | النسفي             | ٦٤  |
| ١٣٠        | أبو الورقاء        | 70  |
| ०९         | وهب بن منبه        | ٦٦  |

#### فهرس المصادر والمراجع

- ۱- ابن الأثير، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، جامع الأصول من احاديث الرسول، ط۱، (بيروت: دار الفكر، ۱۶۱۷هـــ ۱۹۹۷م).
- ابن الأثير، مجد الدين بن أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، النهاية
   غريب الحديث والأثر، تحقيق محمد محمد الطناحي، (دار إحياء الكتب العربية).
- ۳- الآجري، محمد بن الحسين، الشريعة ، تحقيق: محمد حامد الفقي، ط۱، ( مطبعة السنة المحمدية، ۱۳۲۹ هـ).
- ع الأفروي أحد بن محمد، طبقت المرق تحقق سليمان به ن المحد المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م).
- ٥- ابن الأزرق، محمد بن علي بن محمد الأصبحي، بدائع السلك في طبائع الملك، تحقيق: على سامى النشار، ط١، (القاهرة: دار السلام، ٢٠٠٧م).
- 7- الأزهري، أبو منصور محمد، **هذيب اللغة**، تحقيق: محمد علي النجار، (القاهرة: الدار المصرية، ١٩٦٧م).
- ٧- إسماعيل، محمد بكر، قصص القرآن، ط٢، (القاهرة: دار المنار، ٥٠ القاهرة: دار المنار، ١٩٩٧ه-١٩٩١م).
- ۸- الأنصاري، عبد الحميد إسماعيل، الشورى وأثرها في الديمقراطية (دراسة مقارنة)، ط۲، (بيروت: المكتبة العصرية للطابعة والنشر).
  - 9- أنيس، إبراهيم، الأصوات اللغوية، طه، (القاهرة: مكتبة الأنحلو المصرية).
    - ١٠-الألباني، محمد ناصر الدين، السلسلة الصحيحة.
- ۱۱-الألباني، محمد ناصر الدين، الجامع الصغير وزيادته، ط۳، (المكتب الإسلامي، ١١-الألباني، محمد ناصر الدين، الجامع الصغير وزيادته، ط۳، (المكتب الإسلامي، ١٤٠٨).

- ۱۲-الألوسي، شهاب الدين محمود، روح المعاني في تفسير القران العظيم والسبع المثاني، (بيروت: دار إحياء التراث).
- ۱۳-الأنصاري، زكريا، فتح الرحمن يكشف ما يلتبس من القران، تحقيق: محمد علي الصابوني، ط١، (دار الصابوني، ٥١٤٠٥-١٩٨٥).
- ١٤-الأيجي، السيد معين الدين محمد بن عبد الرحمن الحسيني الشافعي، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، (باكستان ، ١٣٩٦هـ ١٩٧٩م).
- ٥١-البخاري، ابو عبد الله محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ومعه من هدي الساري، ت: خليل مأمون شيحا، (بيروت: دار المعرفة، ٢٠٠٧-٧-١م).
- ۱٦-البغوي، الحسين بن مسعود، معالم التتريل، تحقيق: خالد العك ومروان سوار، ط۲، (بيروت: دار المعرفة ٤٠٧هـ ١٩٨٧م).
- ۱۷-أبو البقاء، موفق الدين ابو البقاء بن يعيش الموصلي الزمخشري، شرح المفصل، قدم له ووضع هوامشه وفهارسه د: إميل بديع يعقوب، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- ۱۸-البقاعي، برهان الدين إبراهيم بن عمر، نظم الدرر في تناسب الأيات والسور، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدى، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥- عقيق: عبد الرزاق غالب المهدى، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥- ١٤١٥).
  - ١٩- بمجت، أحمد، أنبياء الله، ط٣، (القاهرة: دار الشروق، ١٩٧٥م).
- ٢- البيضاوي، نصر الدين عبدالله بن عمر الشيرازي، أنوار التتريل وأسرار التأويل، تحقيق: عبد القادر حسونة، (بيروت: دار الفكر، ٩٩٦م).
- ٢١-البيقهي، أبو بكر أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٠).
- ۲۲-البيهقي، إبراهيم بن محمد، المحاسن والمساوئ، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٠هـــ ١٩٩٩م).

- ۲۳-الترمذي، محمد بن عيسى أبو عيسى السلمي، الجامع الصحيح، أحمد محمد شاكر وآخرون، ط١، (الرياض: دار السلام، ١٤٣٠ه-٢٥-٩).
- ٤٢-التونجي، محمد، المعجم المفصل في تفسير غريب القران الكريم، ط١، (بروت: دارالكتب العلمية، ٤٢٤ ٥-٣٠٠٣م).
  - ٥ ٢ ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، السياسة الشرعية، ( دار المعرفة ).
- ٢٦- ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، مجموع الفتاوى، تحقيق: فريد عبد العزيز الجندي، وأشرف حلال الشرقاوي (القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠٦م).
- ٢٨-الثعلبي، أبي إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري، عرائس المجالس، (بيروت: المكتبة الثقافية).
- ۲۹-الثعلبي، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، تحقيق: أبومحمد الغماري ادريسي، ط۱، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٦ه-١٩٩١م).
- · ٣- الثوري، سفيان بن سعيد، تفسير سفيان الثوري، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٣هـ).
- ٣١-الحاحظ، ابن عثمان عمرو بن بحر، التاج في اخلاق الملوك، دار صعب، بيروت، ( الطبعة الاولى: ١٣٨٨ه ١٩٦٨م ).
- ٣٢-الحرجاني، عبد القاهر، **دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة**، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط١، (بيروت: دار الجيل، ٢٠٠٤م).
- ٣٣-الحمل، سليمان، الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية، (المكتبة الإسلامية).

- ٣٤-ابن حني، أبو الفتح عثمان، الخصائص، تحقيق: محمد علي النجار، ط٤، (بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة، ١٩٩٠).
- ٥٥-ابن الجوزى، عبدالرحمن بن علي بن محمد، زاد المسير، (بروت: المكتب الإسلامي، ٤٠٤٥).
- ٣٦-الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: احمد عبد الغفور عطار، ط٣، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٨٤).
- ٣٧-الجويني، أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف، غياث الأمم والتياث الظلم، ت: فؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمي، (القاهرة: دار الدعوة، ١٩٧٩).
- ٣٨-الحاكم النيسابوري، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين مع تعليقات الذهبي في التلخيص، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١ه-١٩٩٠م).
- ٣٩ حبنكة، عبد الرحمن بن حسن الميداني، معارج التفكر ودقائق التدبر، ط١، (دمشق: دار القلم، ١٤٢٠ه ٢٠٠٠م).
- ٤ ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٠٤٠١ ١٩٨٩).
- 13- ابن حجر، احمد بن علي، تقريب التهذيب، تحقيق: طارق بن عـوض الله، ط١، (القاهرة: دار الكوثر، ٢٠١١-٢٠١م).
- ٤٢- ابن حزم الظاهري، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد، الفصل في الملل والأهــواء والنحل، (بيروت: دار المعرفة).
- ٣٤-الحسن، عبد الله يوسف، الإيجابية في حياة الداعية، ط١، (دبي: دار المنطلق ١٤١٣هـ ١٩٩٢م).
- 25 حقي، إسماعيل حقي بن مصطفى الأستانبولي الحنفي الخلوق، روح البيان في تفسير القرآن، (بيروت: دار إحياء التراث).

- ٥٤ الحمودي الحسني، أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك بن إدريس، **نزهة** المشتاق في اختراق الأفاق، (طبعة روما).
- ٤٦-الحموي، ياقوت، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، ت: إحسان عباس، ط١، (دار الغرب الأسلأمي، ١٩٩٣م).
  - ٤٧ الحموي، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله، معجم البلدان، (بيروت: دار الفكر).
- ٤٨-بن حنبل، أحمد بن محمد، المسند، تحقيق: شعيب الأرنــؤوط وآخــرون، ط٢،
   مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هــ، ١٩٩٩م).
  - ٩٤ حوى، سعيد، فصول في الأمر والأمير ، (دار عمار، ١٤٠٨هـ ١٩٩٨م).
- · ٥-أبو حيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط، تحقيق: أحمد عبد الموجود وعلي محمد عوض، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٢٢ه-١٠٠١م).
- ١٥-الخالدي، صلاح، مواقف الأنبياء في القرآن تحليل وتوجيه، ط١، (دمشق: دار القلم، ٤٢٤ ٥- ٢٠٠٣م).
- ٥٢-الخالدي، صلاح، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل وأحداث، ط٣، (دمشق: دار القلم، ١٤٣٢ه-٢٠١١).
- ٥٣- ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، تحقيق: عبد العالم سالم مكرم، ط٤، (بيروت: دار اشروق، ١٤١٠).
  - ٤ ٥ الخطيب، عبد الكريم، التفسير القرآني للقرآن، (القاهرة: مطبعة السنة المحمدية).
- ٥٥-الخطيب، عبد اللطيف، معجم القراءات، ( دمشق: دار سعد الدين للطباعة، ٥٥-الخطيب، عبد الله الله الطباعة، ( ٢٠٠٠م).
- ٥٦-الخطيب القزويني، محمد بن عبد الرحمن، الإيضاح في علوم البلاغة، شرح وتعليق وتنقيح: محمد عبد المنعم خفاحي، ط٣، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٧١م).

- ٥٧-ابن حلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ت: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر).
- ٥٨-أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني، سنن أبي داود، (الرياض: دار السلام، هـ أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني، سنن أبي داود، (الرياض: دار السلام، هـ ١٤٣٠هـ) —
- 9 ه- الدميجي، عبد الله بن عمر بن سليمان، الإمامة العظمي عند أهل السنة والجماعة، ط١، (الرياض: دار طيبة، ٧٠٤١ هـ ١٩٨٧م).
- · ۲-الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان، سير أعلام النبلاء، ت: شعيب الارنــؤوط، ط٩، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١ ه ١٩٩٣ م ).
- 71-الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق:علي محمد معوض و عادل أحمد عبدالموجود، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٥).
- 77-الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان، تذكرة الحفاظ، ت: زكريا عميرات، ط١، ( بيروت: دار الكتب العلمية، ٤١٩ هــ ١٩٩٨م ).
- 77-الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، ط١، (القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠١-الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، ط١، (القاهرة: دار الحديث،
- 37-الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد بن مفضل، معجم مفردات ألفاظ القران، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٨ه-١٩٩٧م).
- ٥٥-رشيد، محمد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم، (القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٩٠م).
- 77-الرضواني، محمود عبدالرازق، اسماء الله الحسنى الثابتة في الكتاب والسنة، ط١، (القاهرة: مكتبة سلسبيل، ٢٦ ٤ ١٥-٥٠٥م).
- 77-الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، (بيروت: دار مكتبة الحياة).
- 77-الزجاج، أبو إسحاق إبرهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه، ط١، (القاهرة: دار الحديث،١٤١٥-١٩٩٧م).

- 79-الزحيلي، وهبة، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ط١، (بيروت: دار الفكر المعاصر، ١٩٩١م).
- · ٧-الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس الدمشقي، الأعلم، ط٥١، (بيروت: دار العلم للملايين، مايو ٢٠٠٢م).
- ٧١-الزمخشري، محمد بن عمر، الكشاف عن حقائق التريل وعيون الأقاويل في وحوه التراث العربي). وجوه التاويل، تحقيق: عبد الرزاق المهدى، (بيروت: دار إحياء التراث العربي).
- ٧٢- ابن زنجله، عبد الرحمن بن محمد أبو زرعة، حجة القراءات، تحقيق د. عبد العال سالم مكرم، سعيد الأفغاني (بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م).
  - ٧٣-الزيات، أحمد حسن، تأريخ الأدب العربي، ط١، (القاهرة: دار لهضة مصر).
- ٧٤-أبو زيد، نصر حامد، الإتجاه العقلي في التفسير، ط١، (بيروت: دار التنوير، ١٥٠).
  - ٥٧-سابق، سيد، العقائد الإسلامية ، ط٢، (دار النصر، ١٣٨٧ه-١٩٦٧م).
- ٧٦-السباعي، مصطفى، السيرة النبوية دروس وعبر، (القاهرة: المكتب الإسلامي، ١٠٥-السباعي، مصطفى).
- ٧٧-السبت، خالد بن عثمان، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر اصوله وضوابضه وأدابه، ( المنتدى الإسلامي ومحلة بيان).
- ٧٨-السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي، معيد النعم ومبيد النقم، تحقيق: محمد على النجار وأبو زيد شلبي، ط٢، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٤١٣ه-١٩٩٣م).
- 9٧-السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تعليم المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ط: ١، (مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠ م).
- ٠٨-أبو السعود، محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، (بيروت: دار إحياء التراث العربي).

- ٨١-السمين الحلبي، أحمد بن يوسف، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، تحقيق: محمد التونجي، ط١، (بيروت: عالم الكتب، ١٤١٤ه-١٩٩٣م).
- ۱۸-السمين الحلبي، أبو العباس شهاب الدين بن يوسف بن محمد، الدر المصون في علم الكتاب المكنون، تحقيق: علي محمد معوض وأحمد عبد الموجود وجاد مخلوف جاد، ط۱، (بيروت: دار الكتب العلمية، ۱۶۱۶ه–۱۹۹۶م).
- ٨٣-السنجاري، حسن طه الحسن، توكيد مضمون الجمل بتتبيع الترادف في القرآن الكريم، ط١، (الموصل: دار الإنتصار).
- ٨٤-السهيلي، ابن القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد بن أبي الحسن الخثعمي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، (بيروت: دار الفكر).
- ٥٨-السيوطي، حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٣م).
- ٨٦-السيوطي، حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، طبقات المفسرين، تحقيق: علي همد عمر، ط١، (مكتبة وهبة).
- ۸۷-السيوطي، حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والدعاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (لبنان: المكتبة العصرية).
  - ٨٨-الشربيني، الخطيب، السراج المنير، ط٢، (بيروت: دار المعرفة ).
  - ٩٨-شعراوي، محمد متولي، تفسير الشعراوي، ( القاهرة: مطابع أخبار اليوم).
  - ۹۰ شيلي محمود حيف الم الم عقيدة وشريعة، (القاهرة: دار الشروق).
- 97-الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المحتار الجكني، أضواء البيان في إيضاح القران بالقرآن، ط ١، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤١٧هـــ- ١٩٩٦م).

- ٩٣-الشوكاني، محمد بن علي، قطر الولي على حديث الولي أو ولاية الله والطريق اليها، تقديم وتحقيق د: إبراهيم هلال، (مصر: دار الكتب الحديثة، ١٩٣٧ ه).
- ٩٤-الشوكان، محمدبن على بن محمد، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، تحقيق: سيد إبراهيم، (القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠٧ه-٢٠٠٧م).
- ه ۹ الشيرازی، عبد الله بن نصر بن عبد الرحمن، المنهج المسلوك في سياسة الملوك، مكتبة المنار ( ۱۶۰۸ ۱۹۸۷ م ).
- ٩٦-الصابوني، محمد علي، صفوة التفاسير، ط ١، (القاهرة: ، دار الصابوني، ١٩٥-الصابوني، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م).
  - ٩٧-الصابوني، محمد علي، تفسير آيات الأحكام، (حلب: دار العلم العربي،بلا).
  - ٩٠ المالحمجي، مباثث في علم القرآن الكويم ط١، (يروت: در العلم ١٩٥٩).
- 99- صالح الفوزان، عبد العزيز بن فوزان، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ط١، (مكة المكرمة: دار طيبة الخضراء، ٢٤ ١٥).
- ۱۰۰-الصنعاني، عبد الرزاق بن همام، تفسير عبد الرزاق، تحقيق: د. مصطفى مسلم محمد، ط۱، (الرياض: مكتبة الرشد، ۱۶۱۰).
- ۱۰۱-الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان لعلوم القرآن، (صيدا: مطبعة العرفان، (صيدا). مطبعة العرفان،
- ۱۰۲-الطبطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط۲، (بيروت: مؤسسة الأعلمي، ۱۳۹۳ه-۱۹۷۳).
- ۱۰۳-الطبري، محمد بن حرير، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ط۱ (مؤسسة الرسالة ۱۳۲۰ هـ ۲۰۰۰م).
- ١٠٤ الطولسي بحم الدين إو المبيم علي الحني الخطية التلك فيما يجب ف يعل في المك المحمد عليه الحمد الحالمية الثانية، حر الكتب العلمية.
  - ٥٠١-طنطاوي، محمد سيد، التفسير الوسيط، (القاهرة: دار السعادة،٢٠٠٧).

- ۱۰۶ ابن عابدین، محمد بن أمین بن عمر، رد المحتار علی الدر المحتار شرح تنویر الأبصار، (مصر: دار الطباعة، ۱۸۵۵م).
- ۱۰۷ این علای أو خس عربی علی اللب فی علم الکتب العلمیة ۱۰۷ موس علی اللب فی علم الکتب العلمیة ۱۶۱۵ ۱۹۹۸م. عبد الوجود و علی محد محض ط۱، (پروت: دل الکتب العلمیة ۱۶۱۵ ۱۹۹۸م).
  - ۱۰۸-ابن عاشور، محمد الطاهر، التحرير والتنوير، ( تونس: دار سحنون).
- ۱۰۹ عباس، فضل حسن، القصص القرآيي إيحاؤه ونفحاته، ط۱، (عمان: دار الفرقان، 1۰۹ ۱۰۹م).
- ١١- عبد الباقي، محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، (مؤسسة مناهل العرفان مصورة عن الطبعة المصرية).
- 111-ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله النمري، التمهيد، تحقيق: مصطفي بن المعدد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، (المغرب: وزارة الأوقاف والشئوون الأسلامية، ١٣٨٧ه).
- ۱۱۲ عبد العزيز، أمير، التفسير الشامل للقران الكريم، ط۱، (القاهرة: دار السالام ١١٠ ١٠٠ م).
- ۱۱۳-العثيمين، محمد بن صالح، شرح العقيدة الوسطية، ط٤، (دار ابن الجوزي، ، محمد على العثيمين).
- 112- ابن العربي، ابو بكر محمد بن عبد الله، أحكام القرآن، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط1، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- ٥١١- ابن العربي، أبو بكر، مختصر العواصم من القواصم، بتحقيق وتعليق: محب الدين الخطيب، (مكتبة أسامة بن زيد، ١٣٩٩ ه).
- المحمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي، ط١، (لبنان: دار الكتب العلمية، ١٤١٣ه-١٩٩٣م).

- ۱۱۷-ابن العماد، عبد الحي بن أحمد العكري الدمشقي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- 11۸-عمرو، محمد عبد العزيز، اللباس والزينة في الشريعة الإسلامية، ط ٢، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م).
- ۱۱۹ عز الدين بن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي بن محمد بن محمد، اللباب في الحسن على بن محمد بن محمد، اللباب في محدد، الأنساب، (بيروت: دار صادر، ۱۹۸۰–۱۹۸۰م).
  - ١٢٠ -عودة، عبد القادر، الإسلام وأوضاعنا السياسية.
  - ١٢١-الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، إحياء علوم الدين، (بيروت: دار المعرفة).
- ۱۲۲-ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون (دار الفكر، ۱۳۹۹هــ- ۱۹۷۹).
- ١٢٣-الفالوجي الأثري، أكرم بن محمد زيادة، المعجم الصغير لرواة الإمام ابن جرير الطبري، (الأردن: الدار الأثرية، والقاهرة: دار ابن عفان).
- ۱۲۵-الفخر الرازي، محمد بن عمر بن الحسين، التفسير الكبير او مفاتيح الغيب من القران الكريم، ط۲، (بيروت: دار إحياء التراث، ۱۶۱۷-۱۹۹۷م).
- ٥٢٥-الفراهيدي، الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي.
  - ١٢٦-الفيروزأبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، (دار الجيل).
  - ١٢٧ الفوجي أحدين محمد علي القوي الخمياح الير، (يروت: مكتبة لبنان ١٩٧٧م).
  - ١٢٨ القاعي محمد جمل الدين محلن التولي ط٢، (طبقت عيدي البلي الجلي وشركاه).
- ۱۲۹-القرضاوي، د. يوسف، الحلال والحرام في الإسلام، ط ۲۲، (القاهرة: مكتبة وهبة، ۱۲۸هـ ۱۹۹۷م).
- ۱۳۰ القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: هشام سمير البخاري، ( الرياض: دار عالم الكتب، ۲۰۲۳ ۲۰۰۳م).

- ۱۳۱-القرطبي، ابوعبد الله محمد بن احمد الانصاري، الأسنى في شرح اسماء الله الحسنى وصفاته، تحقيق: عرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقي، ط ١، (بيروت: المكتبة العصرية، ٢٠٤٦ه-٥٠٠م).
- ۱۳۲-القرماني، أبو العباس احمد بن يوسف بن أحمد الدمشقي، أخبار الدول وآثار الدول وآثار الاول في التاريخ، (بغداد: ۱۲۸۲ه).
- ۱۳۳ القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله الحنفي، كشف الظنون عن أسامي الكتب العالمية ١٣٠ ١٩٩٢م).
- ۱۳٤ قطب، سيد، في ظلال القرآن، ط۲، (بيروت: دار الشروق، ۱۳۹۹ه–۱۹۷۹م).
- 1۳٥-ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر الزرعي، زاد المعاد في هدى خير العباد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط، ط ١٤، (مؤسسة الرسالة سنة الرسالة سنة ١٤٠٧هـ).
- ۱۳۲-ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين، تحقيق: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الفكر، ۱۶۱۲هـ ۱۹۹۲م).
- ۱۳۷-ابن قيم الجوزية، محمد بن ابي بكر، بدائع الفوائد، تحقيق: سيد عمران وعامر صلاح، (القاهرة: دار الحديث،٢٠٠٢م).
- ۱۳۸-ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط۱ (لبنان: مؤسسة المعارف، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤م).

### ١٢٩ - كحالة، عمر ضاء حجم لؤلين (بروت: مكتبة المني وحل إحياء التوك العدي)

- ۱٤٠- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٤٠٨-١٩٨٨م).
- ۱ ۱ ۱ ابن كثير، أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن كثير الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، (بيروت: دار طيبة، ٢٠١٥-٩٩٩م).
  - ١٤٢-ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، قصص الأنبياء، (صيدا: المكتبة العصرية).

- ۱٤٣- ابن ماجه القزويني، محمد بن يزيد أبو عبدالله، سنن ابن ماجه. (الرياض: دار السلام، ١٤٣٠ه- ٢٠٠٩م).
- 125 الماورى او الحمين على بن محمد، تمهل الطروت بلك الملك الملك المورى الوطن وحمن السلكاني، دل الهضاة، (بروت: ١٩٨١).
- ٥٤ ١ الماوردى، ابو الحسن على بن محمد، **درر السلوك في اسياسة الملوك**، دار الوطن ( الرياض: ١٤١٧ه- ١٩٩٧م).
- 187-الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب، الأحكام السلطانية، ت: أحمد جاد، (القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠٧ه-٢٠٠م).
- ١٤٧ متولي، عبد الحميد، مبادئ نظام الحكم الإسلامي، (القاهرة: دار المعارف، ١٤٧ متولي، عبد الحميد، مبادئ نظام الحكم الإسلامي، (القاهرة: دار المعارف،
- ۱٤۸ ابن مجاهد التميمي، أبو بكر أحمد بن موسى بن العباس، السبعة في القراءات، تحقيق: شوقي ضيف، ط۲، (دار المعارف، ۱٤۰۰ه).
- 9 ٤ ٩ مجمع الكنائس في الشرق الأدبي، قاموس الكتاب المقدس، ط7، تحرير: بطرس عبد الملك وحون الكساندر وطمس وإبراهيم مطر.
- ، ١٥٠ لحلى الدين محمل الدين عمل الدين عبد الرحن بن بلي بكر ، في المحل الدين عبد الرحن بن بلي بكر ، في المحل الدين عبد المحل الدين عبد كعل ملاء (يروت: الكتب الإسلامي ١٤٠٩هـ)
- 101-مخلوف، محمد بن محمد بن عمر بن علي بن سالم، شجرة النور الذكية في تراجم المالكية، (القاهرة: المطبعة السلفية، ١٣٤٩).
  - ١٥٢-مدكور وآخرون، المعجم الوسيط، تحقيق: مجمع اللغة العربية، (دار الدعوة ).
- ١٥٣ الراني، أحد مطفى، تغير للراني، (صر: طبعة مطفى البي الجلي و والأده).
- ١٥٤-المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، (دار الأندلس).

- ٥٥١-مسلم، مسلم بن الحجاج النيسابوري، صحيح مسلم، ت: مأمون خليل شيحا،ط٢، (بيروت: دار المعرفة، ٢٣١ه-٢٠١٠م).
- ١٥٦-أبو المعالي الجويني، عبد الملك بن عبد الله، غياث الأمم والتياث الظلم، تحقيق: فؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمي، (دار الدعوة، ١٩٧٩م).
- ۱۵۷ المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، (المطبعة الأميرية سنة ۱۲۷۰هـ).
- ١٥٨-المطعني، عبد العظيم، البلاغة ٢، (حدة: دار الأندلس الخضراء، ١٤٢٥- ٥١٤١٥- ١٠٠٥).
- ۹ ۱ ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، (بيروت، دار صادر، ۲۰۰۸م).
  - ١٦٠- المناوي، محمد بن عبد الرءوف، فيض القدير، (بيروت: دار الفكر).
- ١٦١-المودودي، أبو الأعلي، المصطلحات الأربعة في القرآن، تحقيق: محمد عاصم الحداد، ( دار العروبة، ١٣٧٤ه-١٩٥٥م).
- ١٦٢-ناصف، منصور علي، التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، ط٤.
- 177-النتشة، حواد بحر، مكانة بيت المقدس بين نصوص الوحي وحركة الإنسان، ط١، (الخليل: مركز دراسات المستقبل، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م).
  - ١٦٤-النجار، عبد الوهاب، قصص الأنبياع، (بيروت: دار العلم).
  - ١٦٥-النحاس، أبو جعفر، معاني القرآن، تحقيق: يحيى مراد، (القاهرة: دار الحديث).
- ١٦٦-النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن، المجتبى من السنن، ت: عبدالفتاح أبو غدة، ط١٠(القاهرة: دار ابن الجوزي، ٣٢،١١٥-١١١م).
  - ١٦٧ وزارة الأوقاف المصرية، موسوعة الأعلام.

- ١٦٨-النووي، محيى الدين أبي زكريا يحيى بن شرف، صحيح مسلم بشرح النووي، (المطبعة المصرية ومكتبتها).
- 179-النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب، فهاية الأرب في فنون الأدب، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٣٦٢هـ ١٩٤٣م).
- ۱۷۰- ابن هشام، محمد بن عبد الله، السيرة النبوية، ، تحقيق: وليد بن محمد سلامة وخالد محمد بن عثمان، ط۱ (القاهرة: مكتبة الصفا ۲۲۲۱هـ ۲۰۰۱م).
- ۱۷۱-الهمداني، أبومحمد الحسن بن احمد بن يعقوب، الإكليل ، تحقيق نبيه أمين فرس، (بيروت: دار العودة).
- ۱۷۲-الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، بيروت: (دار الفكر،۱٤۱۲ هـ).
- ۱۷۳ يوسف، محمد خير رمضان، ذو القرنين القائد الفاتح والحاكم الصالح دراسة تحليلية مقارنة على ضوء القرآن والسنة والتاريخ، ط۲، (دمشق: دار القلم، ١٤١هـ ١٩٩٤م).

## فهرس الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوع                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
| ط          | الملخص                                             |
| ي          | الملخص باللغة الإنجليزية                           |
| ક          | شكر وتقدير                                         |
| J          | الإهداء                                            |
| •          | المقدمة                                            |
| ٣          | أسباب اختيار البحث                                 |
| ٣          | مشكلة البحث                                        |
| ٣          | أهداف البحث                                        |
| ٤          | الدراسات السابقة                                   |
| ٤          | منهج البحث                                         |
| ٥          | هيكل البحث                                         |
| ٥          | تقسيمات البحث                                      |
| ٧          | معنى المـــُـلك في اللغة                           |
| ٩          | معنى المــــــــُـلك في الشرع                      |
| ١.         | المــــُلك في الإستعمال القرابي                    |
| 1 £        | الفصل الأول: المُــــلك الحق                       |
| 10         | المبحث الأول: أسماء الله الحسني المتعلقة بالُـــلك |
| 10         | المطلب الأول: اسم الله الملك                       |
| ۲.         | المطلب الثاني: اسم الله المالك                     |
| 77         | المطلب الثالث: اسم الله المليك                     |
| 70         | المبحث الثاني: الله تعالى خالق كل شئ ومالكه        |
| 44         | المبحث الثالث: المتفرد بالمُلك يوم القيامة         |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                    |
|------------|------------------------------------------------------------|
| ٤٣         | الفصل الثاني: الأساليب القرانية في عرض المــُلك            |
| ٤٤         | المبحث الأول: الإمتنان بالمـــُلك على بعض عباده            |
| ٤٤         | المطلب الأول: في سبب وجود الملك                            |
| ٤٥         | المطلب الثاني: الله يمتن بالمـــُلك على بعض عباده          |
| ٥٣         | المبحث الثاني: المـــُلك والقيادة العسكرية                 |
| ٥٣         | قصة طالوت وجالوت في القران                                 |
| ٥٥         | قصة سليمان عليه السلام                                     |
| 00         | المشهد الأول:سليمان يجمع حيشه في وادي النمل                |
| ٥٨         | المشهد الثاني: سليمان يتفقد فرق الجيش                      |
| ٦١         | المشهد الثالث: الهدهد يدلي بحجته                           |
| 7.7        | المشهد الرابع: سليمان يرسل الهدهد في مهمة دعوية            |
| 7 9        | المشهد الخامس: الملكة تجمع مجلس شوارها ليقرروا ماذا يصنعون |
| ٧٤         | المشهد السادس: وصول الهدية الى سليمان وردها عليها          |
| ٧٦         | المشهد السابع: سليمان يُحضر عرش الملكة                     |
| ٧٨         | المشهد الثامن: قدوم الملكة وإختبارها وإعلانها الإسلام      |
| ٨٤         | المبحث الثالث: المُـــلك والاغترار به                      |
| Λ ξ        | قصة الذي حاج إبراهيم في ربه                                |
| ٨٨         | الفصل الثالث:أنواع المُلك في القران الكريم                 |
| ٨٩         | المبحث الأول: الجمع بين المُــلك والنبوة                   |
| ٨٩         | سليمان عليه السلام ومظاهر ملكه                             |
| ٩٣         | المطلب الأول: تعليمه منطق الطير والحيوان وتسخيرها له       |
| 97         | المطلب الثاني: إسالة عين القطر                             |
| ٩٨         | المطلب الثالث: تسخير الريح                                 |
| ١٠٤        | المطلب الرابع: تسخير الجن والشياطين                        |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| 1.9        | بعض أعمال هولاء الشياطين                                     |
| 117        | إزدهار العمارة والصناعة في عهد سليمان عليه السلام            |
| ١١٦        | نبينا عليه الصلاة والسلام يقدر أحاه سليمان عليه السلام       |
| 117        | المطلب الخامس: تعقيب القران على معجزات سليمان ونعم الله عليه |
| 171        | المبحث الثاني: المـــُلك الراشد                              |
| 171        | قصة ذو القرنين                                               |
| 171        | سبب لقبه بذي القرنين                                         |
| ١٢٨        | تفسير الأيات ٨٣–٩٨                                           |
| 179        | نبي أم مـــكك أم عبد صالح؟                                   |
| 179        | القول بنبوته                                                 |
| 177        | القول بأنه مــــلك                                           |
| 177        | عبد صالح                                                     |
| ١٣٤        | التوقف                                                       |
| 170        | التر جيح                                                     |
| 1 £ 9      | المبحث الثالث: المُلك الفاسد المفسد                          |
| 1 £ 9      | قصة موسى عليه السلام وفرعون كما أشار اليها القران            |
| 10.        | في سورة القصص                                                |
| ١٦٠        | في سورة الأعراف                                              |
| ١٧٤        | في سورة طه                                                   |
| ۱۸۰        | في سورة الشعراء                                              |
| ١٨٥        | في سورة يونس                                                 |
| 191        | في سورة هود                                                  |
| 197        | في سورة غافر                                                 |
| 191        | في سورة الزخرف                                               |

| 7 2 1 7    | . 10                                                 |
|------------|------------------------------------------------------|
| رقم الصفحة | الموضوع                                              |
| 7.7        | الفصل الرابع: مهمات المُلك وآثاره                    |
| ۲.۳        | المبحث الأول: مهمات المــُلك الراشد وآثاره           |
| 7.7        | المطلب الأول: مهمات المـــُلك الراشد                 |
| 7.7        | المسألة الأولى: المهمة الأساسية                      |
| ۲٠٤        | أو لاً: إقامة الدين                                  |
| ۲٠٤        | ١ –حفظ الدين وحراسته                                 |
| 7 . £      | نشره والدعوة اليه بالقلم واللسان والسنان             |
| 7.7        | دفع الشبه الأباطيل ومحاربتها                         |
| ۲۰۸        | حماية البيضة                                         |
| 7.9        | ۲ – تنفیذه                                           |
| 7.9        | إقامة الشرائع والحدود وتنفيذ الأحكام                 |
| 71.        | حمل الناس عليه بالترغيب والترهيب                     |
| 71.        | ثانياً: سياسة الدنيا به                              |
| 717        | المسألة الثانية: المهام الأخرى                       |
| 717        | المهمة الأولى: إقامة ميزان العدل                     |
| 710        | المهمة الثانية: الشورى                               |
| 777        | المهمة الثالثة: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر      |
| 777        | المهمة الرابعة: جمع الكلمة وعدم الفرقة               |
| 777        | المهمة الخامسة: القيام بعمارة الأرض واستغلال خيراتها |
| 779        | المهمة السادسة: تحصين الثغور                         |
| 77.        | المهمة السابعة: استكفاء الأمناء وتقليد العظماء       |
| 77.        | المهمة الثامنة: مباشرة الأمور وتصفح الأحوال          |
| 777        | المطلب الثاني: الآثار الطيبة للمــُلك الراشد         |
| 7 7 7      | المبحث الثاني: آثار المـــُلك الفاسد                 |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                         |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| 777        | المطلب الأول: فوات كل ما يترتب على المــُـلك الراشد             |
| 744        | المطلب الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله                          |
| 772        | المطلب الثالث: التكذيب بأيات الله وإفتراء الكذب على الله        |
| 770        | المطلب الرابع: الصد عن سبيل الله ومنع ذكره تعالى                |
| 777        | المطلب الخامس: تزييف الحقائق ووضع الأشياء في غير موضعها         |
| 777        | المطلب السادس: الإختلاف والتفرق                                 |
| 777        | المطلب السابع: زوال النعم                                       |
| 779        | المطلب الثامن: الهلاك بإنزال العذاب في الدنيا والأخرة           |
| 7 5 7      | المطلب التاسع: عدم الفلاح في الدنيا والأخرة                     |
| 7          | الطلب العائر: حول العلوة بين أكان الملك الصلدو أتبلهم في الآخرة |
| 7 5 7      | الخاتمة                                                         |
| 7 5 7      | اولاً: النتائج                                                  |
| 7 5 7      | ثانياً: التوصيات                                                |
| 7 £ 9      | الفهارس                                                         |
| 7 £ 9      | فهرس الآيات القرآنية                                            |
| 777        | فهرس الأحاديث                                                   |
| 775        | فهرس الأعلام المترجم لها                                        |
| ***        | فهرس المصادر والمراجع                                           |
| 798        | فهرس الموضوعات                                                  |