# القالم في المنان والمنان الإنسان

بعثىلم الدكتُور/سَيْدمحترسادَاتي الشنقيطي استاذا لاعكرم الإيشلامي المشَاكِ يَجَامِدَا لإعْلَم محدّين سفودا لإشلامِيّة

> دَارِعُ الْمَ الْكُتْبُ للطباعة والمنشروالتوزيع الريكاض



القَلبُ في القُالِيَّ

#### حقوق الطّبَع محفوظ من المؤلف ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م

## المقدمة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، ﴿ يَتَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَ تُقَالِهِ وَلا تَكُونُنَ إِلا وَانتُم مُسْلِمُونَ إِنَ ﴾ (١).

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا 
زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَنِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُواْ اللّهَ الَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ عَ وَالْأَرْحَامُ 
إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ (٢) . ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَقُواْ اللّهَ 
وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴾ ثَصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن 
يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآيتان: ٧٠،٧٠.

والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد ﷺ الذي أنزل الله علينا قرآناً به تحيا القلوب أما بعد (١).

فإن من أقوم المناهج في إقامة الحياة على أسس صحيحة أن تعرض وقائعها ومشكلاتها على القرآن الذي يهدي للتي هي أقوم في كل شأن من شئونها ﴿إِنَّ هَنَدَا الْقُزْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحُتِ الْقُزْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحُتِ الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحُتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَيِيرًا ﴿٢) بحيث يمكن فهم الوقائع والمشكلات فهما سديداً ويجد الناس للمشكلات حلاً وشيداً.

ولكن هذا المسلك القويم عزّ من يأخذ به في يوم الناس هذا من جواء الإيقاع السريع للحياة بسبب طغيان الاتجاه المادى

<sup>(</sup>١) بما قبل الصلاة على النبي عليه الصلاة والسلام يفتتح خطبته أياً كان موضوعها وسماها العلماء خطبة الحاجة وهي هنا من باب التأسي والاقتداء.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية: ٩.

ولما كنت ممن منّ الله عليه بمعايشة كتاب الله معايشة تدبر وتفكر ـ أسجّـل هذا شكراً لله سبحانه وتعالى وإظهاراً لنعمته على عملاً بقوله جلَّ جلاله ﴿ وَأَمَّا بِنَعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴿ ﴾ (١) وممىن يتـابعـون وقـائـع الحيـاة ومشكلاتها سعياً وراء فهم صحيح وعلاج ناجع يسهم في مساعدة الناس والتخفيف من معاناتهم (٢)، فقد عـنّ لي وأنا أشعر بوطأة الإتجاه المادي فى الحياة اليوم كما يشعر به غيري من الخاصة والعامة، وكما شعر به العلماء العاملون إبان شيوعه من مثل الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله، وذلك حيث يقول «وما أشبه زماننا هذا بهذا الوصف الذي ذكره (٣) ﷺ فإنه ما بقى من

<sup>(</sup>١) سورة الضحى الآية: ١١.

 <sup>(</sup>۲) وذلك ما ينبغي أن يشغل بال العلماء والدعاة والمصلحين باعتبارهم
 معقد الأمل بعد الله ومصابيح الدجى

<sup>(</sup>٣) يشير إلى قوله ﷺ: «يأتي على الناس زمان القابض على دينه كالقابض على الجمر» رواه أبو داود وقال الشيخ الألباني إنه صحيح لغيره وذلك في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٢/٩٥٧).

الإسلام إلا اسمه، ولا من القرآن إلا رسمه، إيمان ضعيف، وقلوب متفرقة، وحكومات مشتتة وعداوات وبغضاء باعدت بين المسلمين وأعداء ظاهرون وباطنون، يعملون سرآ وعلنآ للقضاء على الدين وإلحاد وماديات جرفت بخبث تيارها وأمواجها المتلاطمة الشيوخ والشبان ... ودعايات إلى فساد الأخلاق، والقضاء على بقية الرمق. ثم إقبال الناس على زخارف الدنيا بحيث أصبحت هي مبلغ علمهم وأكبر همهم ولها يرغبون ويغضبون ودعاوى خبيثة للتزهيد في الآخرة، والإقبال بالكلية على تعمير الدنيا وتدمير الدين، واحتقاره والاستهزاء بأهله وبكل ما ينسب إليه، وفخر وفخفخة، واستكبارا بالمدنيات المبنية على الإلحاد التي أثارها وشرورها قد شاهدها العباد(١) عنّ لي أن أتعمق أسبابه

 <sup>(</sup>١) بهجة قلوب الأبرار وقرة عيون الاخبار في شرح جوامع الأخبار ص ٣٦٩-،٣٦٨، دار الريان للتراث، القاهرة، وأشار الشيخ سعيد حوى رحمه الله إلى غلبة الماديات وتبرج الشهوات وظهور زينة الحياة الدنيا في عصرنا هذا أكثر من أي عصر مضى في نظره =

وأدواءه وأدويته ومظاهره من خلال عرض وقائع حياتنا على كتاب الله سعياً وراء تشخيص الداء ووصف الدواء وكانت النتيجة المباشرة لتعمق الواقع من خلال تدبر تصوص قرآنية كثيرة أن أمراض القلوب سبب لكثير من المشكلات في حياة الناس اليوم، وأن مناط السعادة في الدارين إنما هو القلب الطاهر السليم. وأن كثيراً من الناس عن هذا غافلون، يحفلون بالظاهر دون الباطن، والحال أن كتاب الله وهو بين أيديهم ما فتىء يحدثهم عن القلوب من حيث أصنافها، وأحوالها (١) وأسباب عن القلوب من حيث أصنافها، وأحوالها (١) وأسباب

<sup>= (</sup>الربانية ص ١٠٣، دار السلام، ط ١، وكذلك أشار الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق إلى أهمية بعث أداب السلوك والخلق في أمتنا الآن (خطوط رئيسية لبعث الأمة الإسلامية ص ٨٣، الدار السلفية، الكويت، كما أشار إلى هذا الواقع الدكتور كمال محمد عيسى في كتابه (خصائص مدرسة النبوة ص ٢٣ ـ ٣٧، دار الشروق).

 <sup>(</sup>١) كل تلك المعاني ذكرها الدكتور ناصر العمر وفقنا الله وإياه في محاضرة قيمة له بعنوان امتحان القلوب.

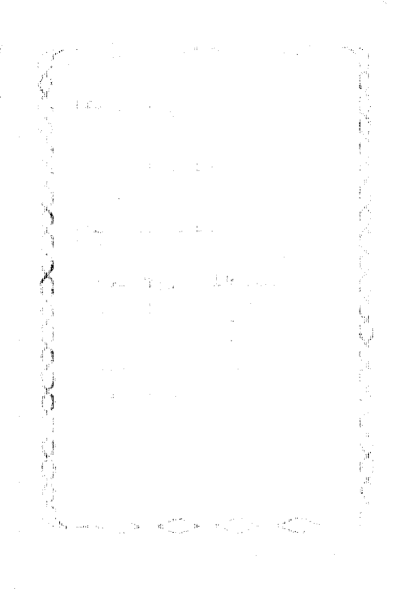
تلك الأحوال وأثرها في سعادة الإنسان وشقائه احديثآ يستوقف كل من له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد. فكان لا بد في نظري من تناول قضية القلوب من خلال القرآن تناولًا قريب المأخذ يمكن عامة الناس من إدراك مكانة القلب في حياتهم ويوجه إلى العناية به بغية الصلاح والفلاح (١) . فقليل منا اليوم من يتفقد قلبه، بل قليل منا من يتوقف ليسأل نفسه ماذا فعلت بقلبي؟ وماذا فعيل قلبي بي. والحال أن القلب موضع الفتنة والابتلاء(٢)، لذلك توجهت النية إلى تأليف هذا الكتاب الذي أسأل الله أن يجعله عملًا صالحاً خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفع به المسلمين. وهو مشتمل على مقدمة

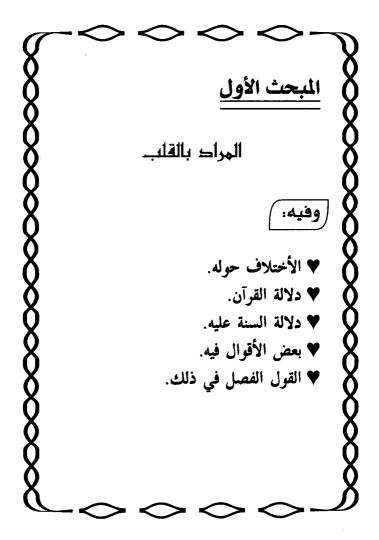
<sup>(</sup>۱) لقد شغلت بهذه القضية قرابة السنتين وجعلتها موضوعاً لخطبة الجمعة في أماكن مختلفة وتناولتها في محاضرات عامة مرات أيضاً

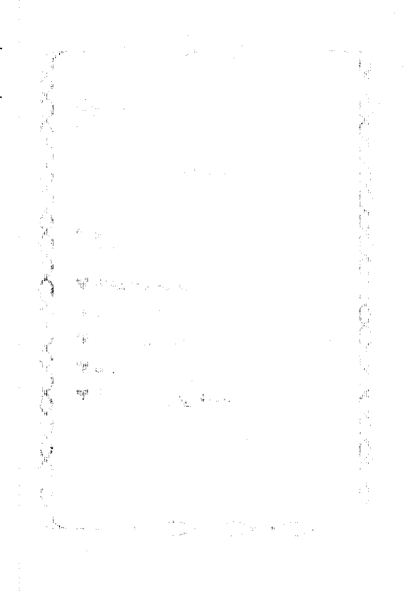
<sup>(</sup>٢) موقفنا من قبلوبنا هذا أيضاً ذكره الدكتور ناصر العمر في محاضرته المشار إليها من قبل.

وفصلين وخاتمة، أما المقدمة فهي التي مضت وأما الفصلان فأولهما جعلته لأحوال القلوب وضمنته جملة مباحث اقتضتها طبيعة المعالجة، والثاني خصصته لتأثر سلوك الإنسان بحال القلب وجاءت الخاتمة تركيزاً للمعاني التي تضمنها الكتاب.









#### المبحث الأول: المراد بالقلب

هناك آراء عديدة حول المراد من القلب، وهي وإن اختلفت حول ماهية القلب هل هو العضو المادي أو جهاز إدراكي معرفي فإنها لم تختلف حول كونه مكمن المشاعر والأحاسيس وأنه رأس أعضاء الإنسان وموطن الإيمان والكفر.

وما يهمنا فيما نحن بصدده هو المعنى الذي يحدده القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وبالرغم من أن الدكتور محمد الشرقاوي قال في بيان مدلول القلب في القرآن «مما تجدر الإشارة إليه أن كلمة قلب بالرغم من أنها قد ذكرت في القرآن الكريم ـ في حالات الإفراد والتثنية والجمع أكثر من مائة وثلاثين مرة إلا أنه لم يقصد بها مطلقاً الدلالة على القلب بمعناه التشريحي يقصد بها مطلقاً الدلالة على القلب بمعناه التشريحي الطبي، ولكن قصد بها التعبير عن جهاز إدراكي معرفي بالغ التعقيد له وظائف متشعبة ومتعددة ومتداخلة إلى حد

بعيد جداً، كما أن له خصائص قد انفرد بها ولم يشاركه فيها أي من الملكات الأخرى(١) وركز في تأملاته على وظيفتين من وظائفه هما:

١ ـ الإدراك والمعرفة والعلم.

٢ ـ الإيمان وما يتصل به من عاطفة ووجدان وإرادة (٢).

فإن الأمر على خلاف ما ذكر من الجزم بأنه لم يقصد في القرآن مطلقاً الدلالة على القلب بمعناه التشريحي الطبي، فقد تتبعت النصوص القرآنية التي وردت فيها لفظة القلب (٣) لتحديد مدلول القلب فيها فوجدت نصين يفصلان في هذا الأمر فصلاً بيناً هما قوله

<sup>(</sup>١) تأملات حول وسائل الإدراك في القرآن الكريم ص٤٣ - عالم الكتب، الرياض المؤلف.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق المدرك نفسه.

<sup>(</sup>٣) بلغت هذه النصوص مائة وستا وعشرين آية في ثلاث وأربعين سورة من كتاب الله ، وقد جمعها لي المرحوم محمد عمار السالك الله ي توفاه الله وهو يستخد لبدء دراسته العليا بقسم الأعلام بالكلية بعد أن تخرج منه ولم يفته رحمه الله منها إلا آيات معدودة.

تعالى ﴿ أَفَاكُمْ يَسِبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَكُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ جَمَّا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ۚ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾ (١) وقوله تعالى ﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ أَ وَمَا جَعَلَ أَزْوَجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَتِكُو وَمَا جَعَلَ أَيْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمُّ ذَلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَهِكُمٌّ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي ٱلسَّكِيلُ ﴿ ﴾ (٢) فهما ينصان صراحة على أن المراد بالقلب هو هذا العضو المادى الذي مقره الصدر وهو ما نص عليه المفسرون. قال النسفى في تفسير آية الحج «وذكر الصدر لبيان أن محل العلم القلب ولئلا يقال إن القلب يعنى به غير هذا العضو كما يقال القلب لب كل شيء» (٣)، وقريب من ذلك ما ذهب إليه الرازي في تفسير الآية حيث قال «وعندي فيه وجه آخر وهو أن القلب يجعل كناية عن الخاطر والتدبر كقوله تعالى ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفي جـ ٣، ص ١٠٥، دار الكتاب.

فِ ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْفَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِ يَدُنِكُ أَوْ أَلْفَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ سَهِ يَدُنُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ ع

وعند قوم أن محل التفكر هو الدماغ فالله تعالى يبين أن محل ذلك هو الصدر ...

هل تدل الآية على أن العقل هو العلم وعلى أن محل العلم هو القلب؟ الجواب «نعم لأن المقصود من قوله يعقلون بها كالدلالة على أن القلب آلة لهذا العقل فوجب جعلة محلاً للعقل (٢).

ومن ذلك يتضح أن المفسرين في الجملة يقفون عند صريح دلالة الآية على معنى القلب وهو أنه العضو المادي الموجود داخل صدر الإنسان وإن تفاوتت عباراتهم في ذلك (٣) أما آية الأحزاب فهي صريحة

<sup>(</sup>١) سورة ق الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، المجلد الثاني عشر ص ٤٥، دار إحياء التراث العربي.

 <sup>(</sup>٣) بآية الحج هذه فسر الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله قوله
 تعالى: ﴿وَمِن كَانَ فِي هَـذَهُ أَعْمَى فَهُو فِي الآخرة أَعْمَى وأَصْلَ =

الدلالة على المعنى السابق، فقد قال ابن كثير رحمه الله في تفسيرها «يقول تعالى موطئاً قبل المقصود المعنوي أمراً معروفاً حسياً وهو أنه لا يكون للشخص الواحد قلبان في جوفه» (١) وهو ما ذهب إليه كل من الجلالين والشوكاني وإن اختلفا في سبب نزول الآية (٢).

وهذا المعنى الذي دل عليه القرآن الكريم هو الذي جاءت به السنة المطهرة فقد روى البخاري من حديث النعمان بن بشير - رضي الله عنه - قوله: سمعت رسول الله على يقول: «الحلال بين والحرام بين وبينهما أمور مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه ألا وإن لكل

 <sup>=</sup> سبيلًا ♦ ورد بها أقوال الفلاسفة بشأن مكان العقل أضواء البيان
 جـ ٥/٥١٥ وجـ ٥/١٢٥.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم جـ ٤٦٥/٣، دار المعرفة.

<sup>(</sup>٢) انظر: زبدة التفسير من فتح القدير ص ٥٤٨، وانظر الجلالين ص ٣٥٠، دار الفكر العربي.

ملك حمى ألا وإن حمى الله محارمه ألا وإنَّ في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب»(١).

ولا عبرة بعد هذا بقول، فالذي يرى أن القلب المراد تطبيبه ليس هو العضو المادي "بل كل ما يسمى أحاسيس الإنسان ومشاعره وهواجسه، من حبّ وبغض وإيشار وحسد، وروحانية وصلافة، وقوة وضعف، وإيمان وكفر، وثبات وقلق، ويقين وشك، ورضى وسخط، ونور وظلمة وما إلى ذلك(٢) وكذلك من يقول إن القلوب كما وردت في كتاب الله ما هي إلا قلوب الروح، فكما أن القلب النابض في الجسم هو رمز الحياة والموت فإن القلب في الروح هو رمز الإيمان والكفور؟)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - كتاب الإيمان - باب: فضل من استبرأ لدينه.

<sup>(</sup>٢) د. عجيل جاسم النشمي ـ طب القلوب ص ١٣.

 <sup>(</sup>٣) السيد/ إبراهيم سليم، من خفايا القلوب في القرآن ص ١١٧،
 مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.

لن يجد بغيته خارج هذا العضو، «فالله جلّ جلاله» جعل هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها للخير والرشاد، وشرّها أوعاها للغيّ والفساد وسلط عليها الهوى وامتحنها بمخالفته (۱) ولهذا اعتبر صلاح القلوب ولادة جديدة (۲) ذلك أن «القلب إنما خلق لأجل حب اللّه تعالى وهذه هي الفطرة التي فطر اللّه عليها عباده» (۳) ومن هنا لزم الاهتمام به ورعايته والمحافظة على صحته وسلامته، وحمايته عن المؤذي الضاربه.

<sup>(</sup>١) د. عجيل جاسم النشمى - طب القلوب ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) قال ابن قيم الجوزية: «سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يذكر ذلك ويفسره بأن الولادة نوعان أحدهما هذه المعروفة، والثانية ولادة القلب والروح وخروجهما من مشيمة النفس وظلمة الطبع، قال الولادة لما كانت بسبب الرسول على كان كالأب للمؤمنين، المرجع السابق ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی جـ ۱۳٤/۱۰.

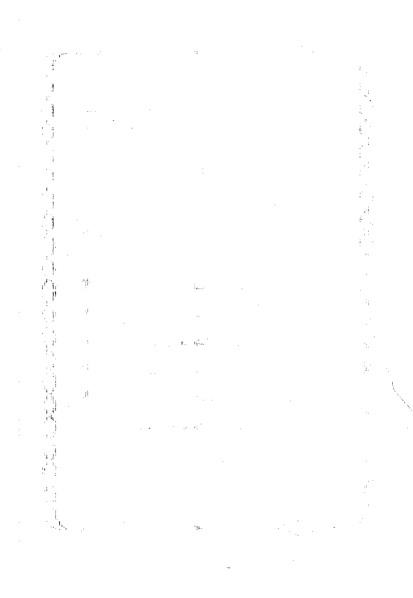
. . .

45."

. Say.

at miles





## أولاً: أنواع القلوب باعتبار أصحابها:

لقد تدبرت النصوص القرآنية التي وردت فيها لفظة القلب إفراداً وتثنية وجمعاً فوجدت أن القلوب قد جاءت فيها باعتبار أصحابها على ثلاثة أنواع: قلوب المؤمنين، وقلوب المنافقين.

وتتنوع قلوب كل فريق من هؤلاء تبعاً لدرجاتهم في الإيمان ودركاتهم في الكفر والنفاق (١) فمن قلوب المؤمنين قلب الرسول ﷺ ﴿ قُلْ مَن كَاتَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُمْ نَزَّلُهُ عَلَىٰ قَلْبِ الرسول ﷺ ﴿ قُلْ مَن كَاتَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُمْ نَزَّلُهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَيُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَو كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَولِكً لَلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَو كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَولِكً فَلَاعَنُهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرُ فَإِذَا عَنَهُتَ فَتَوكَلُ عَلَى اللهُ قَلَا عَالِبَ لَا اللهُ قَلَا عَالِبَ لَا اللهُ قَلَا عَالِبَ لَا اللهُ قَلَا عَالِبَ

اعتمدت في التقسيم المذكور على ثلاثة تفاسير هي تفسير الجلالين
 وزبدة التفسير من فتح القدير والمنتخب في التفسير.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ٩٧. (٣) سورة آل عمران الآية: ١٥٩.

لَكُمُّ وَإِن يَخْذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِن بَعْدِهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلزُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينُ ﴿ إِلَى بِلِسَانِ عَرَفِيَ مُبِينِ ﴿ ﴾ (1) ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًّا فَإِن يَشَا إِللَّهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكٌّ وَيَمْدُمُ ٱللَّهُ الْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَّ بِكُلِمَنتِهِ ۚ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ ﴾ (٣) وهو لا شك أطهر القلوب وأزكاها ومنها قلب أبى الأنبياء إبراهيم عليه السلام ﴿ وَإِذْ قَالَ إِنْزَهِمُ كُنِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أُولَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَعِنَ قَلْبَى قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُبُدًّا أَجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ أَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكِ سَعْيَاً وَآعَلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَنِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ (١٤) ﴿ ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَا رَهِيمَ ﴿ إِذْ جَآءَ رَبُّهُ بِقُلْ سَلِيمٍ ﴿ أَ ﴾ (٥) وليس بعد شهادة الله لهذا القلب الزكي شهادة.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآيات: ١٩٣ ـ ١٩٤ ـ ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) سُورة الشوري الآية: ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات الآيتان: ٨٣، ٨٤.

ومنهيا قلبوب الصحبابية رضوان الله عليهم ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَاكِ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ نَهْ تَذُونَ شِنَ ﴾ (١) ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَعِنَّ قُلُوبُكُمُ بُهِ. وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَهِيزِ ٱلْحَكِيمِ ١٠٠٠ ﴿ ثُمَّ أَنزُلَ عَلَيْكُمْ مِنْ أَبِعَدِ ٱلْفَيِّرِ أَمَنَةً نُعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَتَةً مِنكُمْ وَطَآبِفَةٌ قَدّ أَهَمَةُمُ أَنفُهُمُ مَ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ ٱلْحَهِلِيَّةُ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٌ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ يُخْفُونَ فِي ٱنْفُسِهِم مَّا لَا يُبْدُونَ لَكَ لَيُ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَّا قُل لَوْ كُنُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاحِمِهِمْ وَلِيَبْتَلِي اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُّ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾ ٣) ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَــرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَّ بِهِــ

سورة آل عمران الأية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الأية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الأية: ١٥٤.

قُلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ١٠٠٠ ﴿ إِذْ يُغَيِثِيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً يِّنَّهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّعَآءِ مَّأَهُ لِيُطْهَرَكُم بِهِ. وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُكَيِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴿ إِنَّ ﴿ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُومٍ مَّ لَوَ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَّ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُّ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ ) ﴿ وَيُذْهِبْ غَيْظُ قُلُوبِهِ مُّ وَيَتُوبُ أَلَّكُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴿ ﴿ وَالِحَكُمْ أَطَلَّهُ وَ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ (٥) ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِ كَدِيرِ مِنْ ٱلْأَمْمِ لَعَيْثُمْ وَلَكِئَ ٱللَّهَ حَبَّ ۖ إِلْيَكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُومِكُمْ وَكُرَّهَ ۚ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَّ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴿ فَضْهَلَا مِّنَ اللَّهِ وَنِعْـمَةً وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ۞ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ

<sup>(</sup>١) سبورة الأنفال الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية: ١٥.

<sup>(°)</sup> سورة الأجزاب الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات الأيتان: ٧، ٨.

يَغُضُّونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أَوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَىٰ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَّرُ عَظِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ۗ وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ ٱلْمُؤْمِنِينُّ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴿ ﴾ (١) ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِينِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ ﴾ (٣) ﴿ لَّقَد تَّابَ اللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَكَاعَةِ ٱلْفُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَنِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِّنْهُمْ ثُمَّرَ تَابَ عَلَيْهِمُّ إِنَّهُ بِهِمْ رَهُونُ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ﴾ (٤) ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَاثُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا إِنَّ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُوِّمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزالاً شَدِيدًا إِنْ ﴿ ٥٠ .

وهذه القلوب من أبرّ القلوب بعد الأنبياء صلوات

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب الآية: ١٠، ١١.

الله وسلامه عليهم وأكثرها زكاة وطهارة وسلامة ومنها قلوب خاصة المؤمنين ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا يِوِيَ كُلُّ مِنْ عِندِ رَيِّنا ۗ وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ رَبَّنَا لَا ثُرْغَ قُلُومَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنك رَحْمَةٌ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ﴿ ﴿ (١) وَالَّذِينَ يُوْتُونَ مَا ٓ عَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَهُمْ إِلَى رَبِّيمْ رَجِعُونَ ﴿ أُولَكِيكَ يُسُرِعُونَ فِ لَلْمَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا سَنِيقُونَ ﴿ (١) وَيَشِرِ ٱلْمُخْبِتِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّدِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلَوْةِ وَحِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ إِنَّا مِنْ خَيْبَ الرَّمْنَ وَالْغَيْبِ وَجَآءَ فِقَلْب مُنيبٍ شَ (١٤). وهي قلوب كما ترى حية تدفع أصحابها إلى الحركة والإيجابية ومنها قلوب المؤمنين الصادقين إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ اعْلَيْهِمْ مَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أَوْلَكِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمُّمَّم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيتان: ٧، ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الأيتان: ٦٠، ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الأيتان: ٣٤، ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة ق الآية: ٣٣.

دَرَجَكُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيدٌ ﴿ ﴿ ١١ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِـلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمٌّ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ (٣) ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُكُمُ مُطْمَعِنَّ ا بِٱلْإِيمَانِ ﴾ (٤) إِلَّا مَنْ أَنَى ٱللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ (٥) . ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَيِهًا مَّنَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِدِـ مَن يَشَكَآءُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ۞ (٦) ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزُلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَننِهِمُّ وَيَلِّهِ جُـنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ٧) ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآيات: ٢ \_ ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل الآية: ١٠٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة الشعراء الآية: ٨٩.

 <sup>(</sup>٦) سورة الزمر الآية: ٢٣.
 (٧) سورة الفتح الآية: ٤.

وَامنُواْ أَن تَغَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكِرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَمَّدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُّ وَكَنِيرٌ مِنْهُمُ فَسِقُونَ ﴿ (١) لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْكَ انْوَاْ ءَابِآءَ هُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَقْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمُّ أَوْلَتِكَ كَتَبَ فِ قُلُومِهُمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنَّةً وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَرْضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْدُ أُولَيْكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ (١) وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْرَيْنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونًا بِٱلْإِينَانِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ ١٠ ١٠) وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيتُ ﴿ إِنَّ وَٱطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَيْتُدُ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴿ (٤) ومنها قلوب المسلمين الذين لم يدخل

<sup>(</sup>١) سورة الحديد الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة الآبة: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سُورة التغابن الآية: ١١.

الإيمان إلى قلوبهم بعد ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَّمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِى قُلُوبِكُمٌّ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ لَا يَلِتَكُمْ مِّنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ ﴿ (١)، ومنها قلوب أصحاب الكهف إِنَّهُمْ فِتْـيَةٌ ءَامَـنُواْ برَبّهـُمْ وَرْدْنَهُمْ هُدَى ﴿ وَرَبِطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ ۚ إِلَهَا ۖ لَقَدْ قُلْنَاۤ إِذَا شَطَطًا 🏵 (٢). ومنها قلوب حواريي عيسى عليه السلام قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ قُلُوبُكَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقَتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ ﴿ ٣) ، وقلوب أتباعه عليه السلام وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ُورَهْبَانِيَّةً ٱبْنَدَعُوهَامَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِ مِ إِلَّا ٱبْتِفَآ وَضُوٰنِ ٱللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۗ فَعَا يَنْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُونَ ﴿ كَا يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ - يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْ مِن زَّمْيَتِهِ - وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآيتان: ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية: ١١٣.

تَمْشُونَ بِدِ وَيَغْفِرْ لَكُمُّ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَرْحِيمٌ ﴿ ١) ومنها قلب أم موسى ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَنرِغًا ۖ إِن كَادَتْ لَنُبْدِعَ بِهِ ۗ لَوْلَا أَن زَيْطُنَاعَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ (١) وَمِنْهَا قلوب الملائكة حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِ مْرَقَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيدُ ﴿ ﴿ هُلُ مَن يَرْزُقُكُمُ مِن ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُلِ ٱللَّهُ ۚ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَّى أَوْ فِي ضَلَالِ مُّنِينِ ﴿ ٢٠) وحسب هذه القلوب فخراً أنها كانت عدة أصحابها في تحقيق طاعة الله ونيل مرضاته بما جعل فيها من صلاح وزكاة وطهارة وفي ذلك ما فيه من تمييز لها عن قلوب الكافرين التي أودت بأصحابها إلى النار أعاذنا

وكما تعددت قلوب المؤمنين وفقاً لدرجاتهم في الإيمان فإن الكفر درجات مما يترتب عليه تنوع قلوب

<sup>(</sup>١) سورة الحديد الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ الآية: ٢٣.

الكافرين يوم بعث ﷺ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ﴿ ﴾ (١) ﴿ قُلْ أَرَءَ يَشُد إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَّنْ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ٱنظُرْ كَيْفَ نُصَرِفُ ٱلْآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصَدِفُونَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ تُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهُمْ وَقُرُأَ وَإِن يَرَوْا كُلَّ مَايَةِ لَا يُؤْمِنُوا بِهَأْ حَتَىٰ إِذَا جَآءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلَآ إِلَّا أَسَبِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ ﴾(٣) ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَيْهِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَثَيْتُوا الَّذِينَ ءَامَنُواْ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَأَضْرِيُواْ فَوْقَ ٱلأَعْنَاقِ وَأَضْرِيُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ (أَنِ ﴾ (٤) ﴿ يَنَاتُهُما النَّبِيُّ قُل لِمَن فِي أَيْدِيكُم مِّن الْأَسْرَى إِن يَمْلَمِ ٱللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ خَيْرًا يَمَّآ أُخِذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴿ ﴾ (٥) ﴿ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الأيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية: ٢٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنفال الآية: ١٢. (٥) سورة الأنفال الآية: ٧٠.

يَرْفَجُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا فِمَةَ يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِهِمْ وَتَأْبِى قُلُوبُهُمْ وَلَحَمُ الْحَدَّرُهُمْ فَسِقُونَ (١) ﴿ إِلَنْهُكُمْ الْإِنَّ وَحِدُّ فَالَذِينَ لَا يُوْمِئُونَ بِالْآ وَحِدُّ فَالَذِينَ لَا يُوْمِئُونَ بِالْآ وَحِدُ فَالَذِينَ لَا يُوْمِئُونَ بِالْآ وَحِدَةُ وَلَا يَقُومُهُمْ مُنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ إِنَ ﴾ (٢) ﴿ وَبَعَمَلُنَا فَلَوَيْهِمْ مَنْكَوْرِهُ وَفَى الْقُرْءَانِ وَقَالًا فَلَمْ مَن أَغْفَلْنَا فَلْبَعُمْ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمْ عَن اللَّهُمُ وَلَيْ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ وَلَيْ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ وَلَيْ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ وَلَيْ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ وَلَى اللَّهُمُ عَنْ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَنَ اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَنَا اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَن اللَّهُمُ عَلَى اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللْهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللْهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَلَذَا وَلَهُمْ أَعْمَالٌ مِّن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَهَا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء الآية: ٣.

عَمِلُونَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلَقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِللَّاسِ فِي هَاذَا لَلْوَبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٢) ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَاذَا الْفُرْرَةَ وَنِ مِن كُلِّ مَثَلً وَلَيِن جِمْنَهُم بِعَايَةٍ لِيَّقُولَنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ الْقُدُرَ وَنِ مِن كُلِّ مَثَلً وَلَينِ جَمْنَهُم بِعَايَةٍ لِيَّقُولَنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا مُتَطِلُونَ ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا مُتَطِلُونَ ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱلشَّمَازَتَ قُلُوبُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱلشَمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي الْآخِورَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱلشَمَازَتَ قُلُوبُ اللَّهِ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَهُ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فَى ﴿ وَالْمُؤْلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنَ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْنَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ اَنفًا أُولَئِيكَ اللَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَوْلَئِيكَ اللَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ إِنْ فَكُوبِهِمُ الْحَمِيَةَ أَهْوَاءَهُمْ إِنْ قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَةَ اللَّهُ عَلَى كَفُرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَةَ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم الأيتان: ٥٨، ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت الآية: ٥. (٦) سورة محمد الآية: ١٦.

حَمِيَّةَ ٱلْحَهَايَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَكُمُ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ صَكِيمَةَ ٱلنَّفُوى وَّكَانُوٓا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ۚ وَكَابَ ٱللَّهُ بِهِكُلِّ شَيْءِ عَلِيمًا ﴿ ﴾ (١). ومنهم عامة الكافرين ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِن زَيِّهِۦ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَيْكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ (٢) ﴿ أَفَرَ مَنْ مَنِ ٱغَنَدَ إِلَهُمُ هُوَيْهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَنُوةً فَعَن يَهْدِيدِمِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ٢٠٠٠ ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْ السَ أَمْر عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ ﴾ (٤)، ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِينَ وَٱلْإِنْسِ ۚ لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُّ لَا يُتْصِرُونَ بِهَا ﴾ (٥) ومنهم المسرتسدون ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَدُوهِمْ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْفَدَفِلُونَ ﴿ ﴾ (٦)، و منهم فرعون وملؤه ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَا ۚ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ

<sup>(</sup>١) سورة الفتح الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية الآية: ٢٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة محمد الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف الآية: ١٧٩. ﴿٦) سورة النحل الآية: ١٠٨.

وَمَلَأَهُ زِينَةَ وَأَمْوَلًا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأُ رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكٌ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَٱشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى بَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞﴾(١)، ومنهم الفجار ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَذَٰ لِكَ مُنهم المجرمون ﴿ كَذَٰ لِكَ نَسَلُكُمُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِۦ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ (٣) ﴿ كَنَالِكَ سَلَكُنْنَهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ - حَتَّى يَرُوُّا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيدَ ١٠٤٠ ومنهم كفار الأمم السابقة ﴿ قَالَ الَّذِيرَ مِن قَبْلِهِم مِّثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَكِهَتْ قُلُوبُهُمُّ قَدْ بَيَّنَّا الْآيكتِ لِقَوْمِ بُوقِنُوكَ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۗ وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَضَابِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ ﴾ (٥) ﴿ فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنَ فَسَتْ قُلُومُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُوكَ ﴿ ﴾(٢)

سورة يونس الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر الأيتان: ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء الأيتان: ٢٠١، ٢٠١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآيتان: ١١٨، ١١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام الآية: ٤٣.

﴿ أُوَلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَّوْ نَسَآهُ أَصَبْنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ يَلْكَ ٱلْقُرَى نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَابِهِا ۚ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ وُسُلْهُم بِٱلْمِيِّنَاتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ ثُمَّ بِعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ - رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ خَاآمُوهُمْ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِدِ، مِن قَبْلُ كَذَاكِ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾ (٢)، ومنهم أهل الكتاب ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِيَجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ۚ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْآنْهَلُ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَنِفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٣) ﴿ وَوَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفُنَّ بَل لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴿ ﴿ الْمُ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِحْ إِلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِشَكَا يَأْمُرُكُم بِهِ المِنْكُمُ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمِهَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآيتان: ١٠١، ١٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية: ٧٤. ﴿ ﴿ }) سورة البقرة الآية: ٨٨.

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ٧٤.
 (٥) سورة البقرة الآية: ٩٣.

﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلَفُ مَّ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ (١) ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَلَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ - ﴾ (٢) ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْرُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْكُفِّرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا ءَامَنَا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُوْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِب سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ . . . أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِ رَ قُلُوبَهُ مَ ﴿ (٣) ﴿ وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلَهُ رُوهُم مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُورِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُوكَ وَتَأْسِرُوكَ فَرِيقًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِيِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنْنَبِ مِن فَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُّ وَكَذِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ١٠٥٠ ﴿ لَا يُقَائِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَآءِ جُدُرٍّ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيثٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَمْ قِلُونَ شَيْ ﴾(١)

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية: ١٥٥. (٤) سورة الأحزاب الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية: ١٣. (٥) سورة الحديد الآية: ١٦.

 <sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية: ٤١.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ عَنقَوْمِ لِمَ تَوْذُونَ فِي وَقَد تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمَّ وَاللَّهُ لَا يَهِدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقِينَ ۞ ﴾(١)، ومنهم المتكبرون الجيّارون ﴿ كَذَٰذِلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكِّيرٍ جَبَّادٍ ۞ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهَنمَنُ أَبْنِ لِي صَرِّحًا لَعَلِيّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنبَ ﴿ ﴿ (٢)، ومنهم المؤلفة قلوبهم ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ ﴾ (٣)، وأصحاب هذه القلوب على تعدد أصنافهم يشتركون في أنهم موتى القلوب كما أخبر الله عنهم ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْنَى يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (٤) ويكفي هذه القلوب سوءًا أنها أدخلت من مات من أصحابها على الكفر النار التي يحتل المنافقون الدرك الأسفل منها عياذاً بالله.

وكما تفاوتت دركات الكفر تفاوتت دركات النفاق، وكان المنافقون ولا يزالون وسيظلون أحقر الأصناف البشرية

 <sup>(</sup>١) سورة الصف الآية: ٥. (٣) سورة التوبة الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر الآية: ٣٥.(٤) سورة الأنعام الآية: ٣٦.

وأخطرها تأثيراً في حياة المجتمعات الإسلامية، ومن العجب أننا نأمن على أنفسنا من النفاق في حين كان كثير من الصحابة الأجلاء يخشون على أنفسهم منه(١).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام البخاري في صحيحه باب: حوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر. قال إبراهيم التيمي: ما عرضت قولي على عملي إلا خشيت أن أكون مكذباً. وقال ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النبي على كلهم يخاف النفاق على نفسه ما منهم أحد يقول إنه على إيمان جبريل وميكائيل، وذكر عن الحسن ما خافه إلا مؤمن ولا آمنه إلا منافق (كتاب الإيمان).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية: ١٥٦.

وَاللَّهُ أَعْلَمُ مِا يَكْتُمُونَ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ . . إلى قوله جلّ جلاله: أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِ مَ فَأَعْرِضَ عَنَّهُمَّ وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُمْ فِي آنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا ﴿ ﴾ (٢) ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَعَزُنكَ الَّذِينَ يُسَدِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ ءَامَنًا بِأَفْوَهِهِ مَ وَلَوْ تُوَّمِن قُلُوبُهُمْ ﴿ " ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَكِرِعُوكَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْجِ أَوَ أَمْرِ مِنْ عِندِهِ فَيُصِّيحُوا عَلَىٰ مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِهُمْ تَدِمِيكَ ﴿ إِذْ يَكَفُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ غَرَّ هَكُوْلَآءِ دِينُهُمُّ وَمَن يَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَيْرِينُ حَكِيمٌ ١٠٠٠ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَقَذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّهُ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَبِيهِمْ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية: ١٦٧.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء الآيات: ٦٠ - ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال الآية: ٤٩.

يَتَرَدَّدُونِ اللهِ اللهِ اللهُ المُنْفِقُونَ أَنْ تُنَزَّلُ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَيْنُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ ٱسْتَهْزِءُوَّا إِنَ ٱللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحْدُرُونَ ﴿ ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنْهَدَ ٱللَّهَ لَإِثْ ءَاتَلْنَا مِنْ فَضَّلِهِۦ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ۞ . . إلى قوله جلّ جلاله: فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ١٠٠٠ ﴿ وَإِذَآ أَنْزِلَتَ سُورَةُ أَنَّ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَجَنِهِ دُواْ مَعَ رَسُولِهِ ٱسْتَغْذَنَكَ أُوْلُواْ ٱلطَّوْلِ مِنْهُمَّ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ ٱلْقَنعِدِينَ ﴿ رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطُيعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُدُ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ إِنَّا السَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَسْتَغَذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِسَيَآءٌ رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَذِي بَنَوْأُ رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ وَاللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمُ اللهِ اللهِ (٦) ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَـقُولُ أَيُّكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية: ٤٥. (٢) سورة التوبة الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآيات: ٧٥ ـ ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الأيتان: ٨٦، ٨٧.

 <sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية: ٩٣.
 (٦) سورة التوبة الآية: ٩٣.

زَادَتُهُ هَلَاوِء لِيمَننَا . . إلى قوله سبحانه وتعالى: صَرَفَكَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ۞ ﴿ () ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَكَّى فَرِيقٌ مِنْهُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكٌ . . إلى قوله تعالى: بَلْ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ فَهُ الطَّالِمُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِ قُلُوجِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ و إِلَّا عُرُولًا ١٤٥٠ ، ﴿ ﴿ لَين لَّرْ يَنكِ الْمُننفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونِ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُحِكَاوِرُونَكَ فِيهَآ إِلَّا فَلِيلًا ١٤٠٠ ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا أَوْلَيْهَ لَالَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهم وَالْبَعُوا أَهْوَاتَهُ هُرُ ۞﴾ (٥٠) ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَوَلَا نُزِلَتَ سُورَةً ۖ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُحَكَّمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْفِتَالُ ۚ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُومِهم مَّــكَوْشُ يَنْظُـرُونَ إِلَيْكَ نَظــرَ ٱلْمَغْيشِي عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَأَوْلَىٰ لَهُمْ ﴿ أَنَّ الَّهِ قُولُهُ جُلَّ جُلَّالُهُ ۚ وَاللَّهُ عَمَّاكُمُ اللَّهُ عَمَّاكُمُ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآيات: ١٢٤ - ١٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور الآيات: ٤٧ ـ ٥٠. (٤) سورة الأحزاب الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية: ١٢. (٥) سورة محمد الآية: ١٦.

أَعْمَلَكُمُّ شَهُ (')، ﴿ سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلَفُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَلُكُ وَأَعْلَمُ مَنَ ٱلْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَلُكُ وَأَعْلَمُ وَتَعَالَى: وَكُنتُمْ قَوْمًا مُورًا شَهُ ('') ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا بُورًا شَهُ ('') ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ شَهُ ('') .

يَفْقَهُونَ شَهُ ('') .

فتبين من النصوص السابقة أن المنافقين في

عهده ﷺ كانوا أصنافاً كثيرة، ومن أصناف المنافقين ﴿ وَمِنَ الوارد ذكرها في القرآن الكريم عموم المنافقين ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُوْمِنِينَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُوْمِنِينَ ﴿ . . اللَّهُمْ عَذَابُ الْيُمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ الْجَمَامِ ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَعِي إِلَا الْمِهَادُ ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَعِي إِلّا الْمِهَادُ إِلَى وَلَا نَعِي إِلّا اللّهِ اللّهِ عَلَى مَن رَسُولِ وَلَا نَعِي إِلّا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن رَسُولٍ وَلَا نَعِي إِلّا اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَمُا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَعِي إِلّا اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة محمد الأيات: ٢٠ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح الأيتان: ١١، ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الأيات: ٨ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الأيات: ٢٠٤\_ ٢٠٦.

إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ ... إلى قوله سبحانه وتعالى: لِيَجْعَلُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ فِتْنَةَ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ وَٱلْقَاسِيَةِ مُلْكَا مُعَلِّمُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةَ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ وَٱلْقَاسِيَةِ مُلْكَا فَلُوبُهُمُ وَلَا يَعْمَلُ مُؤَودً رَبِكَ الطَّلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ وَهَا جَمَلْنَا أَنَادِ إِلَّا مَلَتِهَكُمُ .. إلى قوله جل جلاله: وَمَا يَعْلَمُ مُؤُودً رَبِكَ أَنَّ اللَّهُ وَمَا هِي إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ وَهَا حَلَى الله وهي علم الشك والريب في الصفة الجامعة لهذه القلوب هي مرض الشك والريب في الحق عياذاً باللَّه وهي علمة تؤدي إلى فساد العلم والقصد.

<sup>(</sup>١) سورة الحج الأيتان: ٥٢، ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر الآية: ٣١.

## ثانياً: أنواع القلوب باعتبار حالها

لقد ظهر من خلال تدبر النصوص القرآنية التي سيقت من قبل بشأن أنواع القلوب باعتبار أصحابها أن القلوب تنقسم باعتبار حالها إلى ثلاثة أقسام هي القلب السليم أو القلب الحي وهـ و قلب المؤمن، ويقابله القلب الميت وهـ و قلب الكافر والقلب المريض وهو قلب المنافق وهو قلب مريض بالشبهة ويلحق به القلب المريض بالشهوة، ومن هنا صح لابن القيم رحمـه الله أن يقول: «لمـا كان القلب يـوصف بالحياة وضدها انقسم بحسب ذلك إلى هذه الأحوال الثلاثة: فالقلب الصحيح هو القلب السليم الذي لا ينجو يوم القيامة إلا من أتى به كما قال سبحانه: ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ﴿(١) والسليم هو السالم. وجاء على هذا المثال لأنه للصفات كالطويل والقصير والظريف فالسليم القلب الذي قد صارت السلامة صفة ثابتة له كالعليم والقدير

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الأيتان: ٨٨، ٨٩.

وأيضاً فإنه ضد المريض والسقيم والعليل، وقد اختلفت عبارات الناس في معنى القلب السليم. والأمر الجامع لذلك أنه الذي قد سلم من كل شهوة تخالف أمر الله ونهيه ومن كل شبهة تعارض خبره، فسلم من عبودية ما سواه، وسلم من تحكيم غير رسوله فسلم من محبة غير الله معه، ومن خوفه ورجائه والتوكل عليه والإنابة إليه والذل له وإيثار مرضاته في كل حال والتباعد عن سخطه بكل طريق، وهذا هو حقيقة العبودية التي لا تصلح إلا لله سبحانه وتعالى وحده.

فالقلب السليم هو الذي سلم من أن يكون لغير الله فيه شرك بوجه ما، بل قد خلصت عبوديته لله: «إرادة ومحبة وتوكلاً وإنابة وإخباتاً وخشية ورجاء أخلص عمله لله، فإن أحبّ أحبّ أحبّ في الله، وإن أبغض أبغض في الله، وإن أعطى أعطى لله، وإن منع منع لله، ولا يكفيه هذا حتى يسلم من الانقياد والتحكيم لكل من عدا رسول الله عليه اله

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان جـ ١ ص ١١، ١٢، طبع المكتب الإسلامي ـ بيروت ومكتبة الخاني الرياض، بتحقيق محمد عفيفي.

وهذا الذي قاله رحمه الله زُبدة ما يمكن استخلاصه من النصوص التي سيقت من قبل في معرض الحديث عن قلوب المؤمنين.

«والقلب الثاني ضد هذا وهو القلب الميت الذي لا حياة به فهو لا يعرف ربه ولا يعبده بأمره وما يحبّه ويرضاه بل هو واقف مع شهواته ولذّاته، ولو كان فيها سخط ربه، وغضبه فهو لا يبالي إذا فاز بشهواته وحظه رضي به أم سخط فهو متعبد لغير الله، حباً، وخوفاً ورضاً، وسخطاً، وتعظيماً، وذلاً. إن أحب أحب لهواه، وإن أبغض أبغض لهواه، وَإِنْ أعطى أعطى لهواه، وإن منع منع لهواه، فهو آثر عنده وأحب إليه من رضا مولاه، والهوى إمامه، والشهوة قائده، والجهل سقم سايسه، والغفلة مركبه. فمخالطة صاحب هذا القلب سقم ومعاشرته سم، ومجالسته هلاك»(۱).

ولعمرو الله إن ما قاله رحمه الله هو زُبدة ما يمكن استخلاصه من النصوص السابقة بشأن قلوب الكافرين، بل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٣.

صريح نص القرآن ﴿والذين كفروا يتمتعون وياكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم ﴾(١).

«والقلب الثالث قلب له حياة وبه علة، فله مادتان، تمده هذه مرة وهذه أخرى، وهو لما غلب عليه منهما»(٢).

وعلى هذا فالقلوب بالنسبة لحالها ثلاثة قلوب حي مجيب لين داع هو قلب المؤمن، والثاني قلب ميت يابس هو قلب الكافر، والثالث مريض هيو قلب المنافق وصاحب الهوى، وقد جمع الله هذه الأصناف الثلاثة في قوله جل جلاله: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته والله عليم حكيم ليجعل ما يلقى الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم وإن الظالمين لفي شقاق بعيد وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم وإن الله لهادي الذين آمنوا إلى صراط

<sup>(</sup>١) سورة محمد الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ص ١٤.

«فالمفتونان القلب الذي فيه مرض والقلب القاسي والناجي القلب المؤمن المخبت إلى ربه وهو المطمئن إليه الخاضع له المستسلم المنقاد، وذلك أن القلب وغيره من الأعضاء يراد منه أن يكون صحيحاً سليماً لا آفة به، يتأتى منه ما هيء له وخلق لأجله، وخروجه عن الاستقامة إما يبسه أو قساوته وعدم التأتي لما يراد منه»(٢).

وهذه القسمة الثلاثية باعتبار أصل كل نوع من حيث الحياة والموت والمرض، إلا أن القلب المريض ليس على حال واحدة، ومن هنا كانت فالقلوب باعتبار حالها أربعة كما أخبر الرسول على في الحديث الذي رواه أحمد عن أبي سعيد قال: قال رسول الله على: «القلوب أربعة قلب أجرد فيه مثل السراج يزهر وقلب أغلف مربوط على غلافه وقلب منكوس وقلب مصفح، فأما القلب الأجرد فقلب المؤمن سراجه فيه

<sup>(</sup>١) سورة الحج الأيات: ٥٢ - ٥٣ - ٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية ـ إغاثة اللهفان جـ ١ ص ١٤، ١٥.

نوره، وأما القلب الأغلف فقلب الكافر، وأما القلب المصفح المنكوس فقلب المنافق عرف ثم أنكر، وأما القلب المصفح فقلب فيه إيمان ونفاق، فمثل الإيمان فيه كمثل البقلة يمدّها الماء الطيب، ومثل النفاق فيه كمثل القرحة يمدها القيح والدم، فأي المدتين غلبت على الأخرى غلبت عليه (١).

ومع أن القسمة النبوية رباعية كاشفة عن حقيقة أحوال القلوب فإن الزيادة فيها تفصيل في النوع الثالث وهو القلب المريض، والسنة كما هو معلوم مبينة للقرآن الكريم (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون) (٢).

وانقسام القلوب إلى حي وميت ومريض ليس استخلاصاً واستنتاجاً من النصوص القرآنية السابقة فحسب، بل هو صريح القرآن الكريم ﴿إنما يستجيب الذين يسمعون والموتى يبعثهم الله ثم إليه يرجعون (٣). ﴿أو من كان ميتاً

<sup>(</sup>١) المسند جـ ٣ ص ١٧، وفيه ليث بن أبي سليم وهو مسيء الحفظ وقد اختلط.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية: ٣٦.

فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون (١). ﴿اعلموا أن الله يحي الأرض بعد موتها (٢) بعد الحديث عن موت قلوب أهل الكتاب أي كذلك يحي الله القلوب ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مُرَضَاً ﴾ (٣) .

«وأعلم أن حياة القلب وحياة غيره ليست مجرد الحس والحركة والإرادة أو مجرد العلم والقدرة كما يظن ذلك طائفة من النظّار في علم الله وقدرته كأبي الحسن البصري.

قالوا إن حياته أنه بحيث يعلم ويقدر. بل الحياة صفة قائمة بالموصوف، وهو شرط في العلم والإرادة والقدرة على الأفعال الاختيارية. والحياء مشتق من الحياة، فإن القلب الحي يكون صاحبه حياً، فيه حياء يمنعه من القبائح التي تفسد القلب. ولهذا قال النبي على: «الحياء من الإيمان» وقال

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ١٠.

الحياء والعي شعبتان من الإيمان والبذاء والبيان شعبتان من النفاق. فإن الحي يدفع ما يؤذيه بخلاف الميت الذي لا حياة فيه فإنه يُسمى وقحاً والوقاحة الصلابة وهي اليبس المخالف لرطوبة الحياة، فإذا كان وقحاً يابساً صليب الوجه لم يكن في قلبه حياة توجب حياءه وامتناعه عن القبائح»(١). وانقسام القلوب إلى قلوب حية وقلوب ميتة وأخرى مريضة لا يعنى ثبات كل نوع على وصفه: «بل إن القلب بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلبه كيف يشاء» (٢) ولذلك كثر في دعائه ﷺ قوله: «يا مقلِّب القلوب ثبت قلبي على دينك»(٣). فقد يموت القلب الحي وقد يحيا القلب الميت وقد يصح القلب المريض.

الحديث عن حياة القلب وموته ومرضه ليس المقصود

.(٧٨٦٤)

<sup>(</sup>۱) شيخ الإسلام ابن تيمية ـ الفتاوى جـ ١٠ ص ١٠٩ تصوير الطبعة الأولى عام ١٣٩٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم بلفظ: «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه كيف شاء» صحيح مسلم كتاب القدر. (٣) أخرجه الترمذي وصححه الألباني \_ صحيح الجامع الصغير

منه الجانب الحسي، وإنما الحياة المعنوية والموت المعنوي والمرض المعنوي كذلك. وهو في الحقيقة ما عليه المدار فكم من صاحب قلب سليم حسياً أشد قسوة من الذي قد مات قلبه حسياً، وكم من صاحب قلب مريض حسياً وهو أشد ما يكون صحة وسلامة معنوياً(١) وكم من صاحب قلب حي حياة معنوية مات حسياً فكانت حياة قلبه المعنوية سبباً في حياة أبدية سعيدة ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ﴿(١)).

ومن أسباب حياة القلوب الإقبال على الله وتعظيمه وتدبر الوحى بشقيه القرآن والسنة والشوق إلى الله، والإنابة

<sup>(</sup>۱) وهذا أمر مشاهد فقد كنت في غرفة الإنعاش بعد إجراء عملية جراحة للقلب أواخر شهر شعبان عام ١٤١١ هـ وأنا في غاية الغبطة والسرور بنعمة الإيمان التي من الله عليّ بها وحرم منها من كان يقوم على خدمتي في تلك الغرفة وكنت أشعر بكمال حياتي وأنا على تلك الحالة من المرض وموتهم وهم على تلك الحال من الحياة الحسية.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية: ١٦٩.

إليه، والندم على المعاصي، والحذر من الوقوع فيها، ومخالفة هوى النفس والاستعداد للآخرة وصحبة الصالحين.

ومن أسباب موت القلوب الغفلة عن الله، وإيشار محبوب سوى الله، وترك اغتذاء بنافع وترك الدواء الشافي (الوحي وذكر الله) وكثرة الضحك. وأما حقيقة مرض القلب فهي فقدان الإخلاص لله والحب له وجامع أمراض القلوب اتباع الهوى(١). نسأل الله أن يحيي قلوبنا بنور معرفته وذكره وشكره، فحياة القلب وإشراقه مادة كل خير وموته وظلمته مادة كل شر(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: إغاثة اللهفان جرا ص ١١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣١.

## ثالثاً: أنواع القلوب باعتبار صفاتها

هناك علاقة وثقى بين حالة القلب وصفاته، فحياة القلب تضفي عليه من الصفات ما يناسب الحياة، وموت القلب يكسبه صفات تناسب الموت. وكذا مرض القلب يجعل له من الصفات ما ليس للقلب السليم ولا للقلب المست.

وهذا أمر يكاد يكون من المسلمات، ولكن لا مانع مع ذلك من إقامة الدليل عليه من خلال استنطاق النصوص القرآنية التي سيقت في معرض بيان أصحاب القلوب باعتبار الإيمان والكفر والنفاق. لنرى أهم الصفات التي تحدد في مجملها نوع القلب وحالته ليكون المرء على بينة من أمره عند عرض قلبه عليها فيحافظ على قلبه إن كان سليماً ويبحث له عن دواء إن كان سقيماً، ويسعى لإعادة الحياة إليه إن كان قد مات عياذاً بالله، وليس المراد هنا حصر الصفات، وإنما بيان نوع القلب من خلال ما يتصف به.

وأجمع صفات قلوب المؤمنين وهي القلوب الحية هي صفة السلامة (١) ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ ﴿وإن من شيعته لإبراهيم إذ جاء ربه بقلب سليم ﴾ .

قال ابن كثير – رحمه الله – في تفسير قوله سبحانه وتعالى: ﴿إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ أي: سالم من الدنس والشرك. قال ابن سيرين: القلب السليم يعلم أن الله حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور. وقال ابن عباس: القلب السليم يشهد أن لا إله إلا الله. وقال مجاهد والحسن وغيرهما: سليم من الشرك وقال سعيد بن المسيب: القلب السليم هـو القلب الصحيح وهـو قلب المؤمن. وقال أبو عثمان النيسابوري: هو القلب السالم من البدعة المطمئن إلى السنة (٢).

ولها مع ذلك صفات كثيرة أخرى جميلة فهي قلوب مطمئنة ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِ إِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّالَةِ اللَّلْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

<sup>(</sup>١) النصوص القرآنية المستشهد بها على تحديد الصفات في معظمها مما سبق إيراده من قبل إلا في القليل النادر حيث يشار إلى موقعه.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم جـ ٢ ص ٣٣٩.

تَطْ عَيِنُ ٱلْقُلُوبُ ١١٥ ﴿ يَالَيُّهُما ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ١٠٠ ﴿ يَالَّينُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ١٠٠ ﴿ يَالَّينُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ١٠٠ ﴿ يَالَّذِهِي إِلَّى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّضِيَّةً ۞ فَأَدْخُلِ فِي عِبَدِى ۞ ﴿ إِلَّا مَنْ أُكِّرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنُّ إِلَا يِمَنِن ﴾ (٣) وهي قلوب متآلفة ﴿ وَأَذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ ﴾ (١) ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَيَدَكَ بَصْرِهِ. وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَّ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا ۚ أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَّ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُّ ﴾ (٥) وهي قلوب وجلة خائفة من الله سبحانه وتعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ (٦)﴿ وَٱلَّذِينَ بُوْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِيمَ رَجِعُونَ ١٠٥ ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُخْبِينِينَ ١٠٠ ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُخْبِينِينَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّدِينِ عَلَى مَاۤ أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْةِ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنوِقُونَ ﴿ ﴾ (٨) وهي قلوب منيبة ﴿ مَّنْ خَشِيَ ٱلرَّمْنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَآة بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴿ (٩) وهي كذلك قلوب مخبتة

<sup>(</sup>١) سورة الرعد الآية: ٢٨. (٦) سورة الأنفال الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الفجر الأيات: ٢٧ ـ ٢٩ . (٧) سورة المؤمنون الآية: ٦٠ .

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل الآية: ١٠٦. (٨) سورة الحج الآيتان: ٣٤، ٣٥

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران الآية: ١٠٣. (٩) سورة قي الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال الآيتان: ٦٢، ٦٣.

﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْصِلْمَ آنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّكَ فَيُؤْمِنُواْ مِهِ فَتُخِيتَ لَهُ قُلُوبُهُم ﴿ أَفَهُ إِذَا وَهِي قلوب طاهرة ﴿ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا﴾(٢<sup>)</sup> ومن مفهوم المخالفة في قوله جل جلاله <sup>•</sup> ﴿ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّ مَ قُلُوبَهُمَّ مُكُمٍّ ﴾ (٣) وهي قلوب قد امتحنت للتقوى ﴿ أُوْلَيْكَ الَّذِينَ آمْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَئُ ﴾ (٤) وهي قلوب مهتدية ﴿ وَمَن يُؤْمِنَ مِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ ﴾ (٥) وهي قلوب قد عمرت بالإيمان وزين لها فجلب ذلك لأصحابها السكينة ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمْ ٱلكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَّ ﴾ (٦) ﴿ ﴿ لَّقَدَّ رَفِعَ اللَّهُ عَنِ ٱلْمُوَّفِينِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ مَّتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّرِيمَ فَكَيْهِمْ ﴿(٧) ﴿ أُوْلَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِّنَةً ﴾ (٨) وهي قلوب ثابتة رابطة الجأش غير زائغة ﴿ وَلِيرْبِطَ عَلَى

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٥٤. (٥) سورة التغابن الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: ٥٣. (٦) سورة الأنفال الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية: ٤١. (٧) سورة الفتح الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات الآية: ٣. (٨) سورة المجادلة الآية: ٢٢.

قُلُوبِكُمْ وَبُثَيِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَامَ ﴿ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا الهِ المَا المَا اله

وكل صفة من صفات قلوب المؤمنين السابقة هي في حقيقة الأمر فرع عن الصفة الأساسية صفة السلامة، وهي تعني أن العبد قد سلم لله ولأمره فلم تبق فيه منازعة لأمره ولا

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر الأية: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الحديد الآية: ٢٧.

معارضة لخبره، فهو سليم مما سوى الله وأمره لا يريد إلا الله ولا يفعل إلا ما أمره الله، فالله وحد غايته، وأمره وشرعه، وسبيله(۱).

فكما أن السموات والأرض لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا فكذلك قلوب العباد لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدت (٢).

ومن هنا أمكن أن نقول إن قلوب المؤمنين بصفاتها السابقة قد جمعت بين الرغبة فيما عند الله والرهبة مما عنده، ومن ثم فهي مقبلة على الله عامرة بحبه جلّ جلاله: ﴿ أُولَيِّكَ اللهِ عَلَى كل مسلم درجة واحدة في هذا الإقبال والحب مما يوجب على كل مسلم السعي للوصول بقلبه إلى أعلى درجات السلامة حتى تزكو أعماله وتستقيم حياته، فالصلاة وهي عماد الدين مثلاً يتفاوت

<sup>(</sup>١) انظر: مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية جـ ١ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) د. أحمد فريد ـ التزكية بين أهل السنة والصوفية ص ١٥، مكتبة رياض الجنة، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات الآية: ٣.

حظ المصلين فيها تبعاً لتفاوت قلوبهم. يقول ابن قيم الجوزية. . : «وليس حظ القلب العامر بمحبة الله وخشيته والرغبة فيه وإجلاله وتعظيمه من الصلاة كحظ القلب الخالي الخراب من ذلك، فإذا وقف الاثنان بين يدي الله في الصلاة وقف هذا بقلب مخبت خاشع له قريب منه سليم من معارضات السوء قدامتلأت أرجاؤه بالهيبة وسطع فيه نور الإيمان، وكشف عنه حجاب النفس ودخان الشهوات، فيرتع في رياض معاني القرآن، وخالط قلبه بشاشة الإيمان بحقائق الأسماء والصفات وعلوها وجمالها وكمالها الأعظم، وتفرد الرب سبحانه بثبوت جلاله وصفات كماله، فاجتمع همه على الله، وقرّت عينه به وأحس بقربه من الله قرباً لا نظير له ، ففزع قلبه له ، وأقبل عليه بكليته، وهذا الإقبال منه بين إقبالين من ربه، فإنه سبحانه أقبل عليه أولاً فانجذب قلبه إليه بإقباله ، فلما أقبل على ربه حظى منه بإقبال آخر أتمَّ من الأول. . »(١) نسأل الله الكريم من فضله .

 <sup>(</sup>۱) كتاب الصلاة وحكم تاركها ـ بتحقيق تيسير زعيتر ص ۱۷۱.
 المكتب الإسلامي .

وكما تعددت صفيات قلوب المؤمنيين وتنوعت في الحسن والصلاح تعددت صفات قلوب الكافرين في القبح والفسادفهي قلوب قدختم عليها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا شَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَندُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَدُرِهِمْ غِشَنَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ (١) وهي قلوب عليها أكنة ومنهم من يستمع إليك ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾(٢) وهي قلوب مليئة بالرعب شديدة القلــــق والاضطــــراب ﴿ سَكُنْلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كُفَّرُواْ الرُّعْبَ ﴾ (٢) وهي قلوب خالية من الخير (٤) ﴿ يَثَاثَيُّ اللَّهِ يُحْتُلُ لِمَن فِيَّ أَيْدِيكُمْ مِنَ ۖ ٱلْأَسْرِيَّ إِن يَعْلَمِ ٱللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّمَّا أَخِذَ مِنكُم وَيَغْفِر ﴾ (٥) وهي قلوب مليئة بالكراهية للمؤمنين ﴿ يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ ﴾ (٦) وهي قلوب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية: ١٥١.

<sup>(</sup>٤) وذلك لخلوها من الإيمان باعتباره جماع الخير.

<sup>(°)</sup> سورة الأنفال الآية: ٧٠. (٦) سورة التوبة الآية: ٨.

منك \_\_\_\_\_\_ رة ﴿ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكَبِّرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (١) وهي قلوب غافلة عن الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنلُهُ ﴿ ( ) ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمَرَةٍ مِّنْ هَاذَا ﴾ (٣) وهي قلوب الهية ﴿ أَقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِ غَفْلَةِ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِن زَيِّهِم مُحْدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ۞ لَاهِيَـةُ قُلُوبُهُمٌّ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَنْذَا ۚ إِلَّا بَشَكُ مِّتْلُكُم ۗ أَفْتَأْتُوك ﴾ (٤) وهي قلوب قاسية ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِّلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٥) ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ (٦) ﴿ فَلَوْلَا ۚ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُـنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِكِن فَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٧)﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسَوَةٌ ﴾ (^) وهي قلوب مطبوع عليها ﴿ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية: ٢٢. (٥) سورة الحج الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية: ٢٨. (٦) سورة الزمر الآية: ٢٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآية: ٦٣.
 (٧) سورة الأنعام الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء الآيات: ١ ـ ٢ ـ ٣. (٨) سورة البقرة الآية: ٧٤.

يَعَلَمُونِ إِنَّ ﴾ (١) ﴿ أُولِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِ مَ ﴿ ﴾ (٢) ﴿ كَنَالِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبٍ ٱلْكَنْفِرِينَ ١٠٠٠ ﴿ أَفَلَا يَتَذَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا شَ ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَيْرِكُ المِن الْجِينَ وَالْإِنسَ لَمُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴿ (٥) وهي قلوب قد شد عليها ﴿ رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰٓ أَمْوَلِهِمْ وَأَشَدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرُواْ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ١٩٠٥ وهي قلوب جعل عليها الران ﴿ كُلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُومِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ١٠٠ وهي قلوب أصحــــابهــــا مجــــرمـــون ﴿ كَنَالِكَ سَلَكُنَـٰنَهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ١٤٠٠ وهي قلوب غلف ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُفٌّ بَل لَمَنْهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ (٩) وهي قلوب أشريت حب غير الله سيجانه

<sup>(</sup>١) سورة الروم الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية: ١٠٨.

٣) سورة الأعراف الآية: ١٠١.

 <sup>(</sup>٤) سورة محمد الآية: ٢٤.
 (٧) سورة المطففين الآية: ١٤.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأعراف الآية: ١٧٩. (٨) سورة الشعراء الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦) سورة يونس الآية: ٨٨. (٩) سورة البقرة الآية: ٨٨.

وتعالى: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُ فَرِهِمَ ﴾ (١) وهمى قلوب نجسة ﴿ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمَّ لَهُمٌ ﴾ (٢) وهي قلوب غليظة ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَٱنفَضُّوا مِنْ حُولِكُ ﴾ (٣) وهي قلوب قدعميت ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ۞ ﴿ (٤) وهبي قلوب زائغة ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ (٥) وهي قلوب مشتتة ممزقة ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَقَّ ﴾ (٦) وهي قلوب مشمئزة ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ (٧) وهي قلوب مليئة بحمية الجاهلية ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْخَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْخَهِلِيَّةِ ﴾ (^)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الصف الآية: ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الحشر الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر الآية: ٤٥. (٨) سورة الفتح الآية: ٢٦.

وكما كان لقلوب المؤمنين صفة جامعة هي السلامة فإن الصفة الجامعة لصفات قلوب الكافرين هي صفة الموت فهي قلوب ميتة كما أخبر الله سبحانه وتعالى: ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونُ وَالْمَوْنَى يَبْعَبُهُمُ اللّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ وَ النَّاسِ كَمَن مَشَلُهُ فِي مَنْتَا فَأَخَي يَنْنَهُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَمْشِي بِهِ وَفِ النَّاسِ كَمَن مَشَلُهُ فِي الظُّلُمنتِ لَيْسَ يَخَارِج مِنْهَا ﴾ (٢) فكل صفة من الصفات السابقة فرع عن هذه الصفة الأساسية (موت القلب) نسأل الله السلامة والعافية.

ومتى مات القلب فإنه يعمى ولا يبصر الحق ﴿ فَإِنَّهَا لَا يَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ فَإِن عَمَى ٱلْقُلُوبُ ٱللَّهِ فَإِن الصّدرة لا يقارن بعمى الأبصار، نسأل الله أن ينور قلوبنا وقبورنا وأن يختم لنا بخاتمة السعادة.

وكما تعددت صفات قلوب المؤمنين وصفات قلوب

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الآية: ٤٦.

الكافرين تعددت كذلك صفات قلوب المنافقين وكما كان لكل منهما صفة جامعة فإن صفات قلوب المنافقين تجمعها صفة المرض ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ (١) ﴿ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ أَمِ ٱرْبَابُوٓ ﴾ (٢) فكل الصفات الأخرى فرع عن هذه الصفة الأساسية ، فمنها أنها قلوب مليئة بالحسرة ﴿ لِيَجْعَلَ ٱللَّهُ ذَالِكَ حَسَّرَةً فِي قُلُوبِهِمٌّ ﴾(٣) ومنها وهي قلوب مترددة ﴿ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالَا لَاَتَّبَعْنَكُمُّ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَبِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانُ ﴾ (٤) ﴿ يَقُولُونَ إِلَّفَوَاهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمٌّ ﴾ (٥) ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ أَللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (٦) وهي قلوب لم تؤمن في الحقيقة ﴿ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَعَزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ءَامَنَّا بِأَفْرَهِهِمْ وَلَدَ تُؤْمِن قُلُوبُهُمُّ ﴾(٧) ومنها أنها

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النور الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران الآية: ١٦٧.

 <sup>(</sup>٥) سورة النساء الآية: ٦٣.

 <sup>(</sup>٦) سورة المائدة الآية: ٤١.

قلوب مرتابة ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ اللّهِ وَٱلْيَوْمِ الْكَخِو وَٱرْقَابَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١) ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَنُهُمُ ٱلّذِى بَنَوَا رِبِبَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (٢) ومنها أنها قلوب مطبوع عليها ﴿ رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ ٱلْخُوالِفِ وَطُيعِ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ (٣) \_ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفُرُوا فَطُيعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ (٤) ومنها أنها خبيثة ﴿ وَأَمَّا ٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُنَ فَلَا مَعْ عَلَى قُلُوبِهِمَ ﴾ (٤) ومنها أنها خبيثة ﴿ وَأَمَّا ٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُنَ فَرَادَتُهُمْ رَجْسًا إِلَى رِجْسِهِمَ ﴾ (٥) ومنها أنها قلوب مصروفة عن الخير ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ مَن أَحَدِثُمُ أَنْوِلَتَ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ مَن أَحَدِثُمُ أَنْوِلَتَ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ وَمَنها أَنها قلوب عليها أقفال ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلقُرْءَاتُ أَمْ عَلَى وَمِنها أَنها ملئت نفاقاً ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ نِقَاقًا فِي قَلُوبٍ أَقَفًا لُهَا لَهُ إِلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٢). سورة التوبة الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: ٨٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة المنافقون الآية: ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٧) سورة محمد الآية: ٢٤.

قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُم بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يكذِبُوك ١٩٠٠ ومنها أنها قلوب آثمة بما تنطوي عليه من حبث وسوء طوية ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَاوَةِ ٱلدُّنيا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ - ﴾ (٢) ﴿ أَوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾(٣) ﴿ يَعَذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنِيِّتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾(١) ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضَّ أَن المنافقين هو الشك في الحق بالشبه التي ترد على قلوبهم عياذاً بالله فإن مرضى القلوب بالشهوات يلحقون بهم بجامع المرض في قلوب الجميع ﴿ يَلِسَآةَ ٱلنِّيِّ لَسَتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱلنِّسَآءُ إِن ٱتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخَضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلِّيدٍ، مَرَضٌ ﴿ (٦).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية: ٦٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة محمد الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب الآية: ٣٢.

وكل من مرض قلبه فإن بإمكانه من خلال التعرف على حقيقة مرضه أن يعرف ما إذا كان مرض قلبه مرض شبهة أو مرض شهوة فيجد في طلب الدواء (١) لتعود الصحة والعافية إلى قلبه فيسعد في الدنيا وينعم في الآخرة.

ويلاحظ من خلال استعراض صفات قلوب المنافقين أن هناك بعض الصفات المشتركة بينها وبين قلوب الكافرين ولا غرابة في هذا فقلوب المنافقين كما هو معلوم تبطن الكفر في الوقت الذي يعلن فيه أصحابها الإيمان ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن الطبع هذه وصفة جعل الأقفال عليها في قوله تعالى: ﴿ أَمْ عَلَى الطبع هذه وصفة جعل الأقفال عليها في قوله تعالى: ﴿ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ الله الصفتان المشتركتان بين قلوب الكافرين والمنافقين، وهما من أبرز الصفات التي تحول بين أصحابها وبين الحق، فلو شاء الله أن يرفع عنها الطبع والأقفال

<sup>(</sup>١) سيجري وصف الدواء في مبحث آخر إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد الآية: ٢٤.

لاستجابت للحق. . يقول ابن قيم الجوزية رحمه الله في شرح معنى قول تعالى : ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ القُرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ معنى قول الله والله تعالى الله والمعنى الأقفال عن القلوب لباشرتها حقائق القرآن واستنارت فيها مصابيح الإيمان وعلمت علما ضرورياً يكون عندها كسائر الأمور الوجدانية من الفرح والألم والحب والخوف أنه من عندالله تكلم به حقاً وبلغه رسوله جبريل عنه إلى رسوله محمد عليه فهذا الشاهد في القلب من أعظم الشواهد» (1)

<sup>(</sup>١) سورة محمد الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) بغية القاصدين من كتاب مدارج السالكين ـ عبد الله بن خلف السيث ص ٢٩٧، الدار السلفية .

## رابعاً: أنواع القلوب باعتبار لونها:

حقاً إنه لشيء عجيب أن يكون للقلوب التي في الصدور لون، وأعجب منه أن تكون ألوانها تبعاً لحالها من السلامة، والمرض، والموت، ولكن هذه هي الحقيقة التي قررها من وُكِّل إليه أمر بيان القرآن محمد ﷺ في قول الله جلَّ جلاله: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ لِنُّبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكُّرُونَ ١٠٠ ﴿ (١١) وذلك حيث يقول عَلَيْ فيما يرويه الإمام مسلم من حديث حذيفة رضي الله عنه: «تعرض الفتن على القلوب كالحصير عوداً عوداً فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين على أبيض مثل الصف فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض، والآخر أسود مربادا كالكوز مجخباً لا

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية: ٤٤.

يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً إلا ما أشرب من هواه»(١).

فهذا بيان منه على عن انقسام القلوب تبعاً للونها الى نوعين قلوب بيضاء، وقلوب سوداء، وأن البياض بسبب الطاعات والسواد بسبب المعاصي. فالقلب الأبيض قد أشرق فيه نور الإيمان وأزهر فيه مصباحه، وإذا عرضت عليه الفتن أنكرها وردها فازداد نوره وإشراقه وقوته.

والقلب الأسود قد انكبَّ وانتكس فاشتد الظلام فيه، فلا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً وربما استحكم فيه المرض حتى يعتقد المنكر معروفاً والمعروف منكراً، والسنة بدعة والبدعة سنة، والحق باطلاً والباطل حقاً بسبب الفتن التي أشربها وهي فتن الشهوات، وفتن الشبهات، وفتن المعاصي والبدع

 <sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الإيمان باب رفع الأمانة والإيمان من بعض
 القلوب وعرض الفتن على القلوب.

وفتن الظلم والجهل (١).

وهذه القسمة الثنائية «البياض والسواد» هي أصل التنوع في ألوان القلوب، لكن لما كان النور واحداً وكانت الظلمات كثيرة كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ ٱلْحَـٰمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورُّ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهُمْ يَعْدِلُوكَ ٢٠٠ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَا في الحديث الذي رواه الإمام أحمد عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «القلوب أربعة قلب أجرد فيه مثل السراج يزهر، وقلب مربوط على غلافه، وقلب منكوس وقلب مصفح، فأما القلب الأجرد فقلب المؤمن سراجه فيه نوره، وأما القلب الأغلف فقلب الكافر، وأما القلب المنكوس فقلب المنافق عرف ثم أنكر، وأما القلب المصفح فقلب فيه إيمان ونفاق، فمثل الإيمان فيه كمثل البقلة يمدها الماء الطيب، ومثل النفاق فيه كمثل القرحة

<sup>(</sup>١) انظر: إغاثة اللهفان ص ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام للآية: ١.

يمدها القيح والدم فأيّ المدتين غلبت على الأخرى غلبت عليه»(١).

فكان الإيمان بذلك سبب بياض القلب وكان الكفر والنفاق سبب اسوداد القلب عياذاً بالله، وقد رأينا من خلال النصوص القرآنية التي سيقت فيما مضي أن مكنونات القلـوب تتفـرع عـن هـذه الأصـول فجـاء إخباره ﷺ عن ألوان القلوب مبيناً لما دل عليه القرآن الكريم ومطابقاً له ومن عجب أن هذه المكنونات التي أعطت القلوب ألوانها البيضاء والسوداء هي بعينها التي أعطت الوجوه ألوانها البيضاء والسوداء كذلك ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِيكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِلُـُونَ ﴿ ﴾ (٢) .

نسأل الله سبحانه وتعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يبيض قلوبنا ووجوهنا يوم نلقاه.

<sup>(</sup>١) المسند جـ ٣ ص ١٧.

٢) سورة آل عمران الأيتان: ١٠٦، ١٠٧.

## خامساً: أنواع القلوب باعتبار تأثرها بالحق:

من خلال تدبر نصوص القرآن السابقة التي وردت فيها لفظة القلب نجد أن القلوب تنقسم باعتبار الاستجابة للحق إلى أربعة أنواع: قلب إذا ورد عليه الحق يستجيب له ويزداد به إيماناً وتصديقاً ، وقلب يتيقنه فتقوم به عليه الحجة، وقلب يوجب له حيرة وعمى فلا يدري ما يواد منه، وقلت يفتن به كفراً وجحوداً (١). وذلك مصداق قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصَحَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَيْكُمُّ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ وَنَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَا ۚ وَلَا يْرَنَابَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا كَنَالِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَيِّك إِلَّا هُوَّ وَمَا هِمَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ ﴿ ﴾ (٢) . فالقلوب المؤمنة اللحية

<sup>(</sup>١) انظر: إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر الآية: ٣١.

قابلة للتأثر بالحق جاهزة للانتفاع به ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونُ وَٱلْمَوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ أَلَلَهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهِ مَا أَتَ بِهَلدِى ٱلْعُمْنِي عَن ضَلَلَتِهِمَّ إِن تُشْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِتَايَلتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ (٢) ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَيًّا لَّقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنْكُورُ ءَاْعُجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدِّى وَشِفَآءً ۗ وَٱلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرٌّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَكَمُّ أُوْلَيْهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ١٣) ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْكَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِۦمَن يَشَكَأُهُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ۞ ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتْ سُورَةً ۗ فَمِنْهُم مِّن يَقُولُ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَاذِهِ إِيمَنَا ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَرَادَتْهُمْ إِيمَنَا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ شِيْهِ ﴾ (٥) ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْقَى وَلَا تُتَمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوَأَ مُدْبِرِينَ ١٠٠٠ .

 <sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل الآية: ٨٠.

وهذا الاستعداد لقبول الحق هو ما يطلق عليه ابن قيم الجوزية المحل القابل وذلك حيث يقول: «إذا أودت الانتفاع بالقرآن فأجمع قلبك عند تلاوته وألق سمعك واحضر حضور من يخاطبه به من تكلم به سبحانه منه إليه، فإنه خطاب منه سبحانه لك على لسان رسوله عليها قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَلِكِحُرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْغَيَ ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ١٠٠ ﴿ وَذَلِكُ أَنْ تَمَامُ التَّأْثِيرُ لَمَا كَانُ مُوقُوفًا عَلَى مؤثر مقتض ومحل قابل وشرط لحصول الأثر وانتفاء المانع الذي يمنع منه تضمنت الآية بيان ذلك كله بأوجز لفظ وأبينه وأدلَّه على المراد فقوله: ﴿إِن في ذلك لذكرى ﴾ إشارة إلى ما تقدم من أول السورة إلى ها هنا وهذا هو المؤثر وقوله: ﴿ لَمَّنْ كان له قلب، فهذا هو المحل القابل والمراد به القلب النحي الذي يعقل عن الله ، كما قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌّ وَهُوَّيًّا أَنَّ مُّبِينٌ ﴿ إِلَّهُ لِيَمْنَذِرَ مَن كَانَ حَيًّا ﴾ (٢) أي حي القلب وقوله: ﴿ أَلِقَى

<sup>(</sup>١) سورة ق الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يس الآيتان: ٦٩، ٧٠.

السمع ﴾ أي وجه سمعه إلى ما يقال له وهذا هو شرط التأثر بالكلام وقوله: ﴿وهو شهيد﴾ أي شاهد القلب حاضر، غير غائب. قال ابن قتيبة: استمع لكتاب الله وهو شاهد القلب والفهم، ليس بغافل ولاساه. وهو إشارة إلى المانع من حصول التأثر وهوسهو القلب وغيبته عن تعقل ما يقال له والنظر فيه وتأمله. فإذا حصل المؤثر وهو القرآن، والمحل القابل وهو القلب الحي ووجد الشرط وهو الإصغاء وانتفى المانع وهو اشتغال القلب وذهوله عن معنى الخطاب وانصرافه عنه إلى شيء آخر حصل الأثر وهو الانتفاع بالقرآن والتذكر. فصاحب القلب الحي بين قلبه وبين معاني القرآن أتم الاتصال فيجدها كأنها قد كتبت فيه ، فهو يقرؤها عن ظهر قلب»(١).

وهذا الإحساس المرهف في القلوب الحية هو الذي يشير إليه سيد قطب رحمه الله حيث يقول: «الذي يجد راحة اليقين في قلبه يجد في الآيات مصداق يقينه، ويجد فيها طمأنينة ضميره، فالآيات لا تنشيء اليقين، إنما اليقين هو

<sup>(</sup>١) التفسير القيم ص ٤٤٣، ٤٤٥.

وأما القلوب الكافرة الميتة فهي قلوب قد حيل بينها وبين الحق عياذاً بالله بحوائل كثيرة، فهي بقسوتها وكونها قد جعل عليها الران والأكنة والأقفال، ولكونها قد طبع عليها وختم عليها وكونها علفاً وغافلة عن الله ولاهية عنه وعن اليوم الآخر لا تقبل الحق ولا تستجيب له ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنَا فِي آكَانَةُ مُونَا لَيْهُ وَلا تستجيب له ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنَا فِي آكَانَةُ مُونَا لَيْهُ وَلَا الْحَقَ وَلا تستجيب له ﴿ وَقَالُواْ قُلُونُنَا فِي آكَانَةُ مُونَا لَيْهُ مَا نَدَعُونَا لَيْهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) الظلال جـ ١ ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية: ٤٤. (٤) سورة الأنعام الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآيتان: ١، ٢. ﴿ ﴿ ٥ ﴾ سورة يس الأية: ١٠ .

إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ ﴾ (١) ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَابِهِمْ وَقُرٌّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَكُن يَهْتَدُوٓا إِذًا أَبَدًا ﴿ ﴾ (٢) ﴿ بَلْ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ أَنَّ ﴾ (٣) ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾ ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَكُو ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنِفِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَـلِ لَّرَأَيْتُهُ خَيْشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾(١) ﴿ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ ﴾ (٧) ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمٌّ وَعَلَى أَبْصَرُهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيعٌ ﴿ إِنَّ ﴾ (٨) قال ابن كثير في تفسير ها (٩) (قال السدى: ختم الله أي: طبع الله وقال قتادة في

<sup>(</sup>١) سورة فصلت الآية: ٥. (٥) سورة البقرة الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية: ٥٧. (٦) سورة الحشر الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية: ١٥٥. (٧) سورة الأعراف الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين الآية: ١٤. (٨) سورة البقرة الآية: ٧.

<sup>(</sup>٩) انظر: ابن كثير \_ تفسير القرآن العظيم جـ ١ ص ٤٥ ـ ٤٦.

هذه الآية: استحوذ عليهم الشيطان إذ أطاعوه، فختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم فهم لا يبصرون هدى ولا يسمعون ولا يفقهون ولا يعقلون، وعن مجاهد ختم الله على قلوبهم قال الطبع ثبتت الذنوب على القلب فحفت به من كل نواحيه حتى تكثفت عليه قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ اللّهُ قُلُوبُهُم ﴾ (١) وقوله: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْتِدَ تَهُم وَأَبْصَدَرُهُم كُما لَم يُوقِعنُوا فَيُعَا وَمُ اللّه على الله على الدالة على أنه تعالى إنما ختم على قلوبهم وحال بينهم وبين الهدى جزاءاً وفاقاً على تماديهم في الباطل وتركهم الحق وهذا عدل منه تعالى حسن وليس بقبيح.

وذكره القرطبي وأورد حديث تقليب القلوب وحديث حذيفة في الصحيح عن رسول الله وحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «إن المؤمن إذا أذنب ذنباً كانت نكتة سوداء في قلبه فإن تاب... إلى آخر الحديث، قال ابن جرير إن

<sup>(</sup>١) سورة الصف الآية: ٥. (٢) سورة الأنعام الآية: ١١٠.

رسول الله ﷺ قد أخبر في هذا الحديث أن الذنوب إذا تتابعت على القلوب أغلقتها وإذا أغلقتها أتاها حينئذ الختم قبل الله تعالى والطبع فلا يكون للإيمان إليها مسلك ولا للكفر عنها مخلص، وهذا هو الختم والطبع الذي جاء في قوله تعالى: ﴿ختم الله على قلوبهم﴾ وهذا الذي ذهب إليه الإمام ابن كثير فيما أورد هنا من حقيقة بعد القلوب الكافرة عن قبول الحق هو زبدة النصوص الكثيرة التي تحدثت عن صفات قلوب الكافرين (١)، وهو الذي جعل موقف الإعراض عن الحق موقفاً متكرراً من الكافرين في كل زمان ومكان ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمُ تَشْبَهَتْ قُلُوبُهُمٌّ قَدْ بَيَّنًا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ١٤٠٠ ﴿ وَاللَّهُ رِيَاتِ ذَرَّوا ﴿ ﴾ (٣). فالطغيان

<sup>(</sup>١) انظر: جزئية أنواع القلوب باعتبار صفاتها ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات الأيتان: ٥٢، ٥٣.

ومجاوزة الحد في الكفر جمعتهم في هذا الموقف من الحق(١) وهو الذي أدى إلى الطبع على قلوبهم فلما لم يوجهوا قلوبهم إلى موجبات الهدى ودلائل الإيمان طبع الله على قلوبهم وأغلقها فما عادت تتلقى ولا تنفعل ولا تستجيب (٢)؛ وذلك (حسب سنة الله القديمة في أن القلب الذي يغلقه صاحبه ينطبع على هذا ويجمد ويتحجر، فلا يعود صالحاً للثلقي والاستقبال لا أن الله سبحانه يغلق هذه القلوب ليمنعها ابتداء من الاهتداء، فإنما هي السنة تتحقق مقتضياتها في جميع الأحوال) (٣) فصاحب هذه الحال لا يسمع شيئاً ينفعه ولا يعي شيئاً يهتدي به ولا يرى حجة يستضىء بها)(٤) فلا يصل إلى قلبه هدى ولا يخلص إليه خير ولا يعي ولا يهتدي (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: زبدة التفسير من فتح القدير ص ٦٩٥.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب ـ في ظلال القرآن جـ ٣ ص ١٣٤٢ .

<sup>(</sup>٣) سيد قطب ـ في ظلال القرآن جـ ٣ ص ١٨١٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير ـ تفسير القرآن العظيم جـ ٤ ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير ـ تفسير القرآن العظيم جـ ٤ ص ٣٦٩.

﴿ فَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ ۗ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ شَ ﴾ (١) وأما القلوب المريضة فبمقدار ما فيها من مرض يكون إعراضها عن الحق ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ ﴾(٢) ﴿ وَأَرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٣) ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرٌّ وَهُوَ عَلَيْهِ مْ عَمَّى أُوْلَيْهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّ ۖ وَلَقَدْءَ الْيَنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ فَأَخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُم وَإِنَّهُم لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِيبِ (فَ) ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِنْبِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَقَّىٰ تُقِيمُواْ ٱلتَّوْرَىٰةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن زَيِّكُمٌّ وَلَيَزِيدَكَ كَثِيرًا مِّنْهُم مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِّكَ طُغْيَـنُنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ (١٠٠٠)

ومن مرضى القلوب المتكبرون والمستعلون في الأرض، حيث لا يحول بينهم وبين قبول الحق الذي

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية: ١٢٥.(٤) سورة فصلت الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: ٤٥.(٥) سورة المائدة الآية: ٦٨.

استيقنوه إلا الكبر ﴿ وَجَعَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنَفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾ (١) ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـُـؤُكِمْ ۚ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّـٰمُنوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَابِرَ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْثُ مَثْبُورًا ١٧٠ ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِئْبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمٌّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (٣) فيتحصل مما سبق أن موت القلب ومرضه من موانع الاستجابة للحق والاستجابة لداعيه والقسمة الرباعية السالفة في الحقيقة تؤول إلى قسمة ثنائية بالنسبة للاستجابة للحق فالقلوب إما مستجيبة وإما معرضة، ولكن الإعراض مراتب ودرجات نسأل الله السلامة والعافية، فالإعراض مرتبة، والتكذيب مرتبة فوقها، ثم الاستهزاء بالحق مرتبة فوق ذلك، والمرتبة الأسوأ من ذلك هي الصد عنه (٤).

النمل الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ١٤٦.

 <sup>(</sup>٤) انظر: وظيفة الأخبار في سورة الأنعام رسالة دكتوراه للمؤلف
 ص ٢٤٨ ـ ٢٤٩، عالم الكتب، الرياض.

## سادساً: أنواع القلوب باعتبار آثارها:

بمراجعة النصوص القرآنية المتعلقة بالقلب، وما كتب عن أنواع القلوب بالاعتبارات السابقة يمكن أن يقِال إن القلوب باعتبار آثارها نوعان رئيسيان: نوع يدفع إلى تحقيق أسباب السعادة في الدنيا، ونعيم الآخرة، وتلك هي القلوب الحية الطاهرة السليمة إذ إن سلامة القلب تؤدي إلى إدراك الحق وإرادته وإيثاره فينشأ عن ذلك صحة العلم والقصد والعمل، وتؤدي إلى قوة العلم والتمييز وقوة الإرادة والحب لله «ولهذا كان الصحابة رضي الله عنهم أعظم إيماناً وجهاداً ممن بعدهم لكمال معرفتهم بالخير والشر وكمال محبتهم للخير وبغضهم للشر لما علموه من حسن حال الإسلام والإيمان والعمل الصالح وقبح حال الكفر والمعاصى»(١).

<sup>(</sup>١) شيخ الإسلام ابن تيمية ـ الفتاوى جـ ١٠ ص ٣٠١.

فالقلب الحي لمافيه من النوريسمع ويبصر ويعقل ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَئُرُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ اللَّهِ وهوإذا قوي نبوره وإشراقه انكشفت له صور المعلومات وحقائقها على ما هي عليه فاستبان حسن الحسن فآثره بحياته، وكذلك يصبح القبيح قبيحاً وذلك مصداق قوله جل جلاله: ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنا ۚ مَا كُنْتَ تَدَّرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ ثُورًا نَهْدِى بِهِ عَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِناً وَإِنَّكَ لَهَدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ (أَنَّ) ﴿ (٢) وقوله جلَّ جلاله: ﴿ قَدْ جَاءً كُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ ثَمِيبٌ ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ أتَّبُعَ رِضْوَانِكُمْ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُّستَقِيمِ ١٩٥٠ لذلك كان أصحاب هذه القلوب مسارعين للخيرات، لما تحقق لهم من صحة العلم والقصد ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿ أَوْلَيْهِكَ

...l a + i

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآيتان: ١٥، ١٦،

يُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سَلِقُونَ ﴿ ) ﴿ (١) وهؤلاء هم الذين آمنوا واستقاموا إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَــَنَّزُّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَٱلشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَــُدُونَ إِنِّهَ ﴾ (٢) وهم الذين تكفل الله لهم بالحياة الطيبة في الدنيا والمثوبة العظيمة في الآخرة ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذُكَرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّامُ حَيَاوَةً طَيِّـبَةً وَلَنَجْـزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (٣) ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۗ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ فَإِمَّا يَأْلِينَكُمُ مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِــلُّ وَلَا يَشْقَىٰ شِيَّ ﴾ (٤) وهم الذين تحقق لهم شرح الصدر واتساعه وانفساحه ﴿ أَفَهَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّن زَيِّةٍ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴿ (٥) وهم الذين خلصت

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سورة طه الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر الآية: ٢٢.

محبتهم لخالقهم ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسَبُ اللَّهِ وَالَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرُونَ ٱلْفَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيمًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَكِيلُ ٱلْفَذَابِ ﴿ ﴾ (١) ومعلوم أن الحب يحرك إرادة القلب، فكلما قويت المحبة في القلب طلب القلب فعل المحبوبات (٢) ﴿ وَلَنْكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُرُ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَّ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلرَّرِيْدُونَ (٧) (٣) وهم الذين يحول إيمانهم بينهم وبين الانحراف ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَّيِفٌ مِّنَ ٱلشَّيْطُنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ﴿ ﴾ ( ٤) ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَلَ الوَلْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّمْ رَجِعُونَ ﴿ ﴾ (٥) ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِدِّ- وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن زَعَا بُرْهَانَ رَبِّهِ مُ ١٠٠ فاللَّه سبحانه وتعالى حدّ للمؤمنين

سورة البقرة الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) شيخ الإسلام ابن تيمية \_الفتاوي جـ ١٠ ص ١٩٢ ...

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية: ٢٠١.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف الآية: ٢٤.

صفات سلوكية واضحة، هذه الصفات مرتبطة بتطهير القلب وتزكية النفس وتنقية الضمير، ومن شأنها أن تحمي الفرد من الانحراف والفساد (١) والمؤمنون الصادقون ذوو القلوب الطاهرة الزكية هم الذين يرضى الله عنهم ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِى الله عنهم مَ إِنَّ لَقَوْبِهِمْ فَأَنزَلَ عَنِ اللهُ عَنْهِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِكِنَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ (٢) ورضوان الله هو منتهى بغية العقلاء.

«حكى أن عمر رأى ولداً له يوم عيد وعليه قميص خلق فبكى فقال ما يبكيك؟ فقال له: يا بني أخشى أن ينكسر قلبك في يوم العيد إذا رآك الصبيان بهذا القميص الخلق فقال إنما ينكسر قلب من أعدمه الله رضاه أو عق أمه وأباه وإني لأرجو أن يكون الله راضياً عني برضاك فبكى عمر وضمه إليه ودعا له»(٣).

 <sup>(</sup>١) فوزية رضا أمين خياط الأهداف التربوية السلوكية عند شيخ
 الإسلام ابن تيمية ص ٦٩، مكتبة المنارة.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح الآية: ١٨ .

 <sup>(</sup>٣) مكاشفة القلوب المقرب إلى حضرة علام الغيوب ص ٤١٩، دار إحياء العلوم.

وعلى هذا فحياة القلب وإضاءته مادة كل خير وموته وظلمته مادة كل شر(١). ومن هنا كان النوع الثاني من أنواع القلوب باعتبار آثارها قلوباً تدفع أصحابها إلى شقاء الدنيا وعذاب الآحرة عياذاً بالله وهي قلوب الكافرين والمنافقين أي القلوب الميتة والقلوب المريضة، ذلك أن هذه القلوب يفسد إدراكها، فإما أن يذهب الإدراك بالكلية وإما أن ينقص الإدراك، وإما أن تدرك الأشياء على خلاف ما هي عليه، أي أنه يترتب على حالها فساد العلم والقصد والعمل، لأنها لا تسمع ولا تبصر ولا تعقل ﴿ ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلْمُكْمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ (٢) ومن ثم يضعف علمها وتمييزها وإرادتها، فموت القلب أو مرضه يؤدي إلى عدم إدراك الحق والإعراض عنه وكراهيته ﴿ فَأَلَّذِيكَ لَا يُؤْمِثُونَ إِأَلْأَخِرَةِ قُلُوبُهُم مُنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكَابِرُونَ ﴿ ﴾ (٣) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ

<sup>(</sup>١) طب القلوب ص ٣٨.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأنفال الآية: ٢٢.
 (٣) سورة النحل الآية: ٢٢.

الشَّمَأَزَتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا لَآخِرَةً وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبَشِرُونَ ﴿ ﴾ (() (وإنما يشقى العبد إذا حصل على أربع خلال أولها الكسل والبطالة ويتبعها ضياع الزمان وفناء العمر بغير فائدة إنسانية ، والثاني الغباوة والجهل المتولدان عن ترك النظر ورياضة النفس بالتعاليم التي أحصيناها في كتاب مراتب السعادات ، والثالث الوقاحة التي ينتجها إهمال النفس إذا تتبعت الشهوات وترك زمها عن ركوب الخطايا والسيئات ، والرابع الانهماك الذي يحدث من الاستمرار في القبائع وترك الإنابة .

وهذه الأنواع الأربعة مسماة في الشريعة بأربعة أسماء: فالأول هو الزيغ، والثاني هو الرين، والثالث هي الغشاوة، والرابع هو الختم)(٢). وهذه الصفات الأربع من أجمع صفات القلوب الميتة والمريضة التي جرى بيانها

<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآية: ٤٥.

 <sup>(</sup>۲) أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب الرازي (مسكويه) تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق ص ١١٧، دار مكتبة الحياة، بيروت ط ٢

فيما مضى وهي مما تترتب عليه الآثار السيئة في حياة الإنسَّنَانَ ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَشُّ يُسُنرِعُونَ فِيهُمْ يَقُولُونَ نَغَشَّىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ ﴾ (١) ﴿ إِنَّمَا يَسْتَعْذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْبُوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱزْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَفِيهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ ﴾ (٢) ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَنَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآة ٱلْفِتْـنَةِ هَٱلْتِغَآة تَأْوِيلِهُ \* (") ﴿ كَذَالِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمْ نَشَنَبَهَتْ قُلُوبُهُمٌّ ﴾(١) ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُم عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ ﴾ (٥) إذ القلوب غير الصحيحة يشتبه عليها أمر المعروف والمنكر والحسن والقبيح، لذلك قال ابن مسعود رضى الله عنه: «هلك من لم يكن له قلب يعرف به المعروف من المنكر»(٦).

﴿ فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن فَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيْنَ لَهُ مُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٧) وأصحاب هذه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية: ٤٥. ﴿ (٥) سورة الكهف الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية: ٧. (٦) إغاثة اللهفان جد ١ ص ٣١.

 <sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية: ١١٨. (٧) سورة الأنعام الآية: ٤٣.

القلوب هم أهل الضلال والغي الذين لهم الضيق والحرج فَمَن يُرِد اللهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَعْمَلُ صَدْرَهُ صَدِّرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَعْمَلُ صَدْرَهُ ضَيِقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي السَّمَآءِ ﴾ (١) وهم أهل الشقاء عياذاً بالله ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَد كُو يَعْمَلُ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَد كُو يُومَ الْقِيكَمةِ أَعْمَى إِن فَي السَّمَة اللهُ عَن المُعْمَلِ اللهُ الله الله الله المعوزية من القسمة الثنائية وبين ما ذهب إليه ابن قيم الجوزية من تقسيمه للقلوب بالنسبة لتأثيرها على الإنسان إلى ثلاثة أقسام حيث يقول «والقلوب ثلاثة:

فالأول: قلب خال من الإيمان وجميع الخير فذلك قلب مظلم قد استراح الشيطان من إنفاذ الوسواس إليه لأنه قد اتخذه بيتاً ووطناً وتحكم فيه بما يريد وتمكن فيه غاية التمكن.

الثانى: قلب استنار بنور الإيمان وأوقد فيه

سورة الأنعام الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآية: ١٢٤.

مصباحه لكن عليه ظلمة الشهوات وعواصف الأهوية للشيطان هناك إقبال وإدبار ومجالات ومطامع، فالحرب دول وسجال، وتختلف أحوال هذا الصنف بالقلة والكثرة، فمنهم من أوقات غلبته لعدوه أكثر، ومنهم من هو تارة وتارة.

الثالث: قلب محشو بالإيمان قد استنار بنور الإيمان وانقشعت عنه سحب الشهوات وأقلعت عنه تلك الظلمات، فلنوره في صدره إشراق، ولذلك الإشراق إيقاد لو دنا منه الوسواس احترق به، فهو كالسماء التي حرست بالنجوم فلو دنا منها الشيطان يتخطاها رجم فأحرق»(۱).

فالثاني من قسمته فرع عن الأول عند غلبة الهوى عليه وفرع عن الثاني عند غلبة الخير عليه، كما لا تنافى بين تلك القسمة الثنائية وبين ما ذهب إليه أحمد بن قدامة إذ يقول: «وأعلم أن القلوب في الثبات على الخير

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب ص ٤٠.

والشر والتردد بينهما ثلاثة:

الأول: عمر بالتقوى، وزكي بالرياضة، وطهر من خرائن خبائث الأخلاق تنفرج فيه خواطر الخير من خزائن الغيب فيمده الملك بالهدى.

الثاني: قلب مخذول، مشحون بالهوى، مدنس بالخبائث، ملوث بالأخلاق الذميمة، فيقوى فيه سلطان الشيطان لاتساع مكانه، ويضعف سلطان الإيمان، ويمتلىء القلب بدخان الهوى فيعدم النور ويصير كالعين الممتلئة بالدخان لا يمكنها النظر ولا يؤثر عنده زجر ولا وعظ.

الثالث: قلب يبدىء فيه خاطر الهوى فيدعوه إلى الشر، فيلحقه خاطر الإيمان فيدعوه إلى الإيمان»(١).

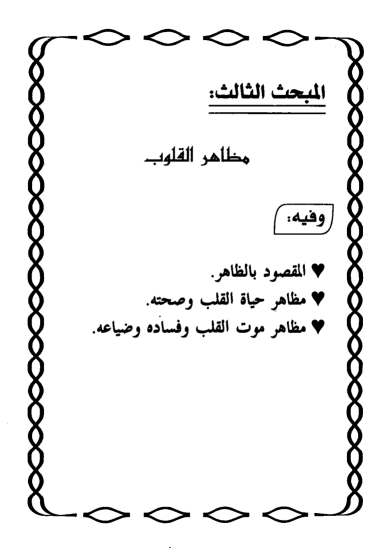
فالقلب الثالث في هذه القسمة هو فرع عن الأول باعتبار غلبة الهوى، فتكون القسمة في الحقيقة ثنائية.

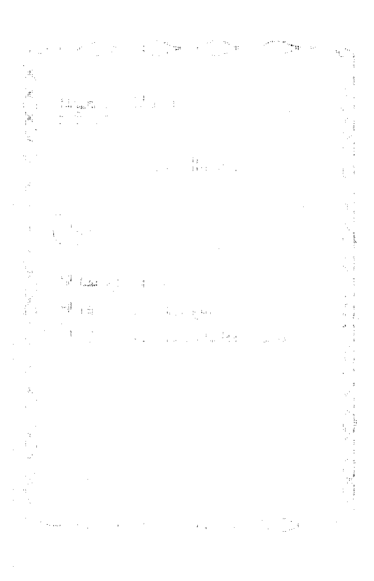
<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين ص ١٥١، مكتبة دار البيان.

and the second of the second o

 $(x_1,x_2,\dots,x_n) = (x_1,\dots,x_n) + (x_1,\dots,x_n) = (x_1,\dots,x_n$ 

The state of the s





أولاً: المقصود بمظاهر القلوب: يراد بمظاهر القلوب في هذا السياق العلامات الكاشفة عن حالة القلب من السلامة والمرض والموت. أو دلالات قد يتوصل من خلال تعقبها إلى ما عليه قلب الإنسان، سواء تمثلت هذه الدلالات أو العلامات في المشاعر والأحاسيس أو الأقوال والأفعال، أو هي الأحوال الظاهرة التى تكشف عن حقيقة مكنونات القلوب. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُورَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوئُ ﴾ (١) ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوكَ ٱلْقُلُوبِ ﴿ كَ ﴾ (٢) فهذه مظاهر سلوكية تكشف عن حقيقة دخيلة قلوب المؤمنين مثلا، وهناك مظاهر سلوكية أخرى تكشف عن خبايا قلوب المنافقين ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ هَـلَ يَرَىٰكُمْ مِنْ أَحَدٍ ثُمَّ

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية: ٣٢. (١) سورة الحجرات الآبة: ٣.

ٱنصَرَفُواً صَرَفَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ (١) ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسْرِعُونَ فِيمْ ﴾ (٢) ﴿ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُومِهِم مَّسَرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشَى عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِيُّ ﴾ (٣) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ \* إِذَا هُمْ يَسْتَنْشِرُونَ ﴿ ﴾ (٤) ﴿ إِذَا قِيلَ لَكُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكَيْرُونَ ﴿ ﴾ (٥) وهناك علامات خارجية تدل على حال القلب ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَى الْحَلَى ﴿ أَلَّهُ اللَّهِ الْحَن وكذلك أقوال تكشف عن حالة القلب ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُورًا ﴿ ﴾ (٧) ﴿ وَلِيقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ يَهَذَا مَثِلًا ﴾ (٨) ﴿ إِذْ يَكُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ غَرَّ هَـُؤُلَّةٍ دىنۇم 🕷 (۹)

<sup>(</sup>١) أسورة التوبة الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد الآية: ٢٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية: ٤٥.

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب الآية ١٠٠٠.

<sup>(</sup>Y) سورة الأحزاب الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٨) سورة المدثر الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٩) سورة الأنفال الآية: ٤٩.

ومنها علامات تظهر على الوجوه ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِيبَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ أَن لِّن يُخْرِجَ ٱللَّهُ أَضْعَانَهُمْ ﴿ وَلَوْنَشَآءُ لَأَرَيْنَكُمُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَاهُمَّ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَلَكُورُ ﴿ ﴾(١) ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ ٱلسَّجُودُ ﴾ (٢) ومن تلك العلامات والدلائل المشاعر والعواطف ﴿ لَّا يَجِمَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِيرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآذَ ٱللَّهَ وَرَسُولَةٌ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمُّ أُولَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ (٢) ﴿ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَّ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ والمقصود في هذا المقام هو ضرب الأمثلة للبيان والعظة وليس استقصاء الصور والنماذج.

<sup>(</sup>١) سورة محمد الآيتان: ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات الآية: ٧.

## ثانياً: مظاهر حياة القلب وصحته:

هناك علامات تدل على مدى الحياة في القلب، وهذه العلامات مستقاة ومستخلصة من النصوص القرآنية التي سيقت في معرض بيان قلوب المؤمنين، ذلك أن التقوى المستقرة في قلوب المؤمنين هي أساس الصلاح وأساس الحياة ﴿ أُولَيْهَكُ اللَّهِ مُنْكُ أَللَهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقَوْعَ ﴾ (١).

ولما كان صلاح العلم والعمل مرهوناً بسلامة القلب وخلوه من العوائق والموانع التي تحول بينه وبين إدراك الحق وقبوله والانقياد إليه وإيثاره. كان الإنسان السوي مطالباً بأن يتفقد قلبه كل حين حتى يحقق له أسباب الحياة والسلامة والصحة، وذلك ما يجعل المؤمن في حالة يقظة وترقب.

ومظاهر حياة القلب علامات، ودلالات على

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية: ٣.

طريق المراقبة الذاتية تقدم لمن وجدها بشائر تشد أزره، وتشحذ همته وتثبت خطاه على طريق الاستقامة، كما يؤدي فقدانها إلى الخوف على الحال والمآل، ومن ثم فهي في الحقيقة وسيلة مهمة في المحافظة على حياة القلب وسلامته، بل إنها أداة رصد فعالة إذا حسن استخدامها.

ونحن إذ نسوق جملة منها إنما نسعى إلى تحقيق المعنيين السابقين في حياة الناس لأن الله سبحانه وتعالى قد رتب على صلاح القلوب صلاح الأقوال والأفعال، بل وطيب الحياة في الدارين.

فمن تلك المظاهر حسن الانتفاع بالعظة والاستبصار بالعبرة والظفر بالثمرة، فإن العمل الصالح هو ثمرة العلم النافع(١).

ومن تلك العلامات أو المظاهر وجل القلب من الله وشدة الخوف منه ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ

<sup>(</sup>١) انظر: طب القلوب ص ٢٤٦، ٢٤٧.

قُلُوبُهُمْ ﴾ (١) ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُخْسِتِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٢) ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ (٣)، ومنها القشعريرة في البدن عند سماع القرآن، ولين الجلود والقلوب إليه ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِلنَّبًا مُتَشَيِّبِهَا مَثَالِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ ثَابَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (١)، ومنها خشوع القلب لذكر الله ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلرِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾(٥)، ومنها الاذعان للحق والخضوع له ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُواُ ٱلْمِائْدَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمُّ ﴿(٦)، ومنها كثرة الإنابة إلى الله ﴿ مَّنَّ خَشِيَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَاءً بِقُلِّبٍ مُّبِيبٍ ﴿ ﴾ (٧) ومنها الإنس بـذكـر الله خـلاف الـذيـن يشمئزون منه ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَّهُ اشْـَمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ ٰ لَا يُؤْمِنُونَ مِأَلَآخِرَةً ﴾ (^)، ومنها تعظيم شعائر الله ﴿ ذَلِكَ وَمَّنَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية: ٢. (٥) سورة الحديد الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآيتان: ٣٤، ٣٥. (٦) سورة الحج الآية: ٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآية: ٦٠.(٧) سورة ق الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية: ٢٣. (٨) سورة الزمر الآية: ٤٥.

يُعَظِّمْ شَعَكَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ ﴾ (١)، ومنها التضرع إلى الله والفزع إليه وقت الشدة ﴿ فَلَوْلَآ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُـنَا تَضَرَّعُواْ﴾ (٢) ، ومنها الطمأنينة بذكر الله ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ السَّكِينَةُ وَالْوَقَارُ ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ <sup>(٤)</sup>، ومنها خفقان القلب بحب المؤمنين ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ (٥) ومنها سلامة الصدر من الضغائن والأحقاد ضد المؤمنين ﴿ وَٱذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانًا ﴾ (٦) ومنها عدم التقديم بين يدي الله ورسوله وعدم رفع الصوت فوق صوت النبي وغض الصوت عنده، أي الانقياد المطلق لأمر الله ورسوله والخضوع له ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح الآية: ١٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحشر الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٣٢.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد الآية: ٢٨.

يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَوْ اللَّهِ اللَّهِ وَله سبحانه وتعالى:

وهذا يعنى أن إدراك الحق وإرادته وإيثاره من أهم مظاهر حياة القلوب وصحتها حيث يؤدي إلى حب الله والأنس به وإجلاله وتعظيمه والإنابة إليه والخضوع له والخوف منه، وتعلق القلب به ورجائه، والاطمئنان إليه، والتوكل عليه، وغير ذلك من أعمال القلوب التي تميز المؤمنين عن الكافرين، وجماع ذلك كله محبة الله وَالْأَنْسُ بِهُ وَالشُّوقَ إِلَى لَقَاتُهُ وَالْتَنْعُمُ بِذَكِّرِهُ وَطَاعِتُهُ، فذاك أطيب ما في هذه الدنيا، فحياة القلب بذكر الحي الذي لا يموت والعيش الهني إنما هو في الحياة مع الله، ومن كان كذلك دله قلبه عن الدنيا وانصرف كلية إلى الآخرة، بل وعن كل شيء سوى الله تعالى، فهذه هي حال قلوب المنيبين إلى الله (٣).

<sup>(</sup>١) سورة التحجرات الآية: ١. ﴿ (٢) سورة الحجرات الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: طبائع النفوس المسمى بكتاب الأكياس والمغترين للحكيم الترمذي محمد بن على المتوفى ٣٢٠ ص ٦٢.

وذلك كما وصف حارثة نفسه لرسول الله على فوصفه بأنه عبد نور الله قلبه بالإيمان (١) وذلك في الحديث المشهور أن النبي ﷺ قال لحارثة: «يا حارثة كيف أصبحت قال أصبحت مؤمناً حقاً، قال انظر ما تقول فإن لكل قول حقيقة، قال: يا رسول الله عزفت نفسي عن الدنيا فأسهرت ليلي وأظمأت نهاري وكأنى أنظر إلى عرش ربى بارزاً وكأنى أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون فيها وكأنى أنظر إلى أهل النار كيف يتعارفون فيها قال أبصرت فالزم عبد نور الله قلبه بالإيمان» (٢) وهو يعنى مصداق أمر رسول الله ﷺ لابن عمر: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»(٣)١.

فيتحصل مما سبق أن من أبرز مظاهر حياة القلوب وعلامات صحتها وسلامتها، شدة التعلق بالله، ودوام

<sup>(</sup>١) انظر: دواء القلوب المقرب لحضرة علام الغيوب ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) قيل إنه ليس بصحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ـ الرقائق.

ذكره، واطمئنان القلب بذلك والاهتمام بصحة العمل بتصحيح النية وتحقيق المتابعة، والشح بعرضه كشح ذي المال البخيل، والحزن على فوات الطاعات والاشتياق إليها، واجتماع الهم بالله والسعي في مرضاته، وشهود نعمة الله والإحساس بالتقصير في حقه، وذهاب الهم بالصلاة والارتياح بها، وإيثار الآخرة على الدنيا، والنافع على الضار، والتألم بورود القبائح على النفس، والنفور من المعاصي، وأن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما (۱).

ومن خلقت فيه قوة الحب لله والإنابة إليه والعكوف بالقلب عليه والشوق إليه والأنس به، فلذته ونعيمه استعمال هذه القوة في ذلك وسائر اللذات دون هذه اللذة مضمحلة فانية وأحمد عاقبتها أن تكون لا له ولا عليه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: إغاثة اللهفان جر إ ص ١١٣ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٢) دواء القلوب ص ٣٤٠.

والقلب إن لم تسكنه محبة الله سكنته محبة المخلوقين، والنفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل، بل إن حال القلب مع الله هو كما قال ابن قيم الجوزية: «في القلب شعث لا يلمه إلا الإقبال على الله، وفيه وحشة لا يزيلها إلا الأنس بالله، وفيه حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته وصدق معاملته، وفيه قلق لا يسكنه إلا الاجتماع عليه والفرار إليه، وفيه نيران حسرات لا يطفئها إلا الرضى بأمره ونهيه وقضائه ومعانقة الصبر على ذلك إلى وقت لقائه، وفيه فاقة لا يسدها إلا محبته والإنابة إليه ودوام ذكره وصدق الإخلاص له، ولو أعطى الدنيا وما فيها لم تسد تلك الفاقة» (١). وصدق والله رحمه الله.

ومن ملاحظة واقع القلب ومعرفة حظه من تلك المعاني يعرف المرء حاله ومكانه. «وذلك لأن هذا الأنس المذكور يكون مبدؤه الكشف عن أسماء الصفات

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين.

التي يحصل عنها الأنس ويتعلق بها كاسم الجميل والبر واللطيف والودود والحليم والرحيم ونحوها ثم يقوى التعلق بها حتى يكون معه طيب الحياة وقرة العين ولذة القلب وبهجة الروح مع كمال العافية بلا محنة والهداية بلا فتنة فتخف أعباء المسير، ويزول كل فتور ويظل القلب في ازدياد من معاني الخير دائماً (١).

ولو أخذنا مظهراً واحداً من مظاهر حياة القلوب تلك لنعرض واقعنا عليه وهو خفقان القلب بحب المؤمنين فماذا نحن واجدون، هل خفقت قلوبنا بحب أهل أصحاب النوافل؟، أم هل خفقت قلوبنا بحب أهل الصيام والقيام؟، وهل خفقت قلوبنا بحب أهل العلم والدعوة والجهاد؟ أم هل خفقت بحب أهل الصدق والبذل والإنفاق في سبيل الله؟! (٢) كلنا مطالبون بالإجابة الصادقة عن هذه الأسئلة لنقيس مدى الحياة في قلوبنا من خلال معيار واحد على الأقل.

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية.

<sup>(</sup>٢) سلمان بن فهد العودة \_ جلسة على الرصيف ص ١٧.

## ثالثاً: مظاهر موت القلب وضياعه وفساده:

رأينا من خلال ما سبق من مظاهر القلوب الحية أن هناك علامات تدل على حالة القلب السليم، وكذلك هناك علامات تدل على حالة القلب الميت أو المريض، ومن أبرز تلك العلامات وأظهرها أن يتعذر على الإنسان ما خلق له من المعرفة بالله ومحبته والشوق إلى لقائه والإنابة إليه وإيثار ذلك على كل شهوة (١).

ومنها قلة الانفعال في الرغائب وقلة الإشفاق والرحمة، فقلوب أهل المعاصي معرضة عن كتاب الله وسنة رسوله، فهي مظلمة بعيدة عن الحق لا يصل إليها شيء من نور الإيمان وحقائق الفرقان(٢).

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان جـ ١ ص ١١٣.

<sup>(</sup>٢) دواء القلوب ص ٢٦١ .

ومنها إيثار الدنيا على الآخرة كما في حديث جابر رضى الله عنه: «تكون فتنة يموت فيها قلب الرجل كما يموت فيها بدنه يصبح مؤمناً ويمسى كافراً أو يمسى مؤمناً ويصبح كافراً يبيع دينه بعرض من الدنيا»(١)، ومنها علب الشهوات ﴿ وَلَا نُعُلِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنِكُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكُا ١٤٥٠ ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِعْنِ ٱلنَّبَعَ هَوَيلهُ بِغَيْرِ هُدًى مِن اللَّهِ ﴿ أَقَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمَّ فِي اللَّهِ ﴿ أَقَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمَّ فِي عَفْ لَةِ مُعْرِضُونَ ١٩ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن زَبِّهِم مُعْدَثِ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ لَاهِيـَةَ قُلُوبُهُمٌّ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَلَذَا إِلَّا بَشَرٌّ مِثْلُكُمٌّ أَفَتَأْتُونَ ﴾(١) وإنما يقسى القلب ويحدث الغفلة كثرة الفضول من الأقوال والأفعال وتنويق المأكل والمشرب، فإن هذه الأمور تحدث ظلمة القلب وموته<sup>(ه)</sup>، ومنها قحط العين وجفافها فتلك من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الفتن. (٣)سورة القصص الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية: ٢٨. ﴿٤)سورة الأنبياء الآيات: ١ ـ ٢ ـ ٣.

 <sup>(</sup>٥) د. أحمد زيد التزكية بين أهل السنة والصوفية، ص ١٥، مكتبة رياض الجنة.

مظاهر قسوة القلب، وما ضرب عبد بعقوبة أعظم من قسوة القلب والبعد عن الله، فأبعد القلوب من الله القلب القاسي، وقسوة القلب من أربعة أشياء إذا جاوزت قدر الحاجة: الأكل والنوم والكلام والمخالطة، من أراد صفاء قلبه فليؤثر الله على شهواته، فالقلوب المتعلقة بالشهوات محجوبة عن الله بقدر تعلقها بها، وأهل المعرفة من أحيوا قلوبهم بقتل الهوى، وأما من قتل قلبه وأحيا الهوى فالمعرفة والحكمة عارية على لسانه (۱).

ومنها القلق والاضطراب والخوف ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ
النَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ،
النَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ،
شُلْطَكَنَأْ ﴾ (٢)، ومنها عدم الشعور وقلة الإحساس ﴿ لَهُمْ
قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا
أَوْلَتِهِكَ كَالْأَنْفَدِ بَلْ هُمْ أَضَلًا أُولَتِهِكَ هُمُ الْغَيْفِلُونَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن القبائح عليه والرغبة في المعاصي ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن هوان القبائح عليه والرغبة في المعاصي ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن

<sup>(</sup>١) انظر: الفوائد لابن القيم ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية: ١٥١. (٣) سورة الأعراف الآية: ١٧٩.

يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَّ اوَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْفَعَرِ الْفَصَاءِ وَهُ وَالْمَدَ اللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْفَصَاءِ وَهُ وَاللَّهِ الْفَصَاءِ وَهُ الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ لِلكَ الْمَحْرَثَ وَاللَّسَالُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ وَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا المَعْرَفَ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآيتان: ٢٠٤، ٢٠٥. (٤) سورة الحديد الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد الآية: ١٢.(٥) سورة البقرة الآية: ٧٤.

 <sup>(</sup>٣) دواء القلوب ص ٦٨.
 (٦) سورة الأنعام الآية: ١٢٥.

ومنها عدم التأثر بآيات القرآن ﴿ حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا أَوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ (١) ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مَرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنِيْرُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (٢)، ومنها عدم التأثير بالموعظة عامة وبالموت ولا رؤية الأموات خاصة ﴿ أَوْلَا يَرُوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُوكَ فِي كُلِّ عَامِ مَّرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمُ يَذَّكَّرُونَ ۞ ﴿ (٣)، ومنها ازدياد الشغف بملذات الدنيا والحرص عليها ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأَنُّوا بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمَّ عَنّ مَايَكِيْنَاغَنِهِلُونٌ ﴿ ﴿ ﴾ ( ٤ )، ومنها ظلمة في روحه تنعكس على وجهه يبصرها أصحاب الفراسات الإيمانية ﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ جَزَاءُ سَيِّتَكِمْ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَفُهُمْ ذِلَّةٌ مَّا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيرٌ كَأَنَّمَا أُغَشِيَتَ وُجُوهُهُمْ وَطَعَا مِنَ ٱلَّيْلِ مُظْلِمًا ﴾ (٥) «إن للحسنة لنوراً في القلب وقوة في البدن وضياء في الوجه وسعة في الرزقّ

<sup>(</sup>١) سورة محمد الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية: ١٢٥.(٤) سورة يونس الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: ١٢٦.(٥) سورة يونس الآية: ٢٧.

ومحبة في قلوب الخلق، وإن للسيئة لظلمة في القلب وسواداً في الوجه ووهناً في البدن ونقصاً في الرزق وبغضاً في قلوب الخلق» (١).

ومنها تكاسل عن أعمال الخير ﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَالَوْةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَاكَى وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَنرِهُونَ ﴿ اللَّهُ مُعْجِبُكَ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَيْفِرُونَ ﴿ ﴿ ٢ ﴾ (٢)، ومنها شدة الغفلة عن الله وعدم الانتفاع بالنعم وعدم الاتعاظ بالنقم ﴿ فَلَوَّلَآ إِذَّ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ١٠ فَكَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُواَبَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا ٓ أُونُواً أَخَذَنَهُم بَغْنَةُ فَإِذَا هُم مُّبِلِمُونَ ﴿ ﴾ (٣) ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةِ مِنْ هَلْنَا﴾ (٤) ومنها حريمان العلم ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم وَلَا ٱلصَّالِينَ ١٠٥٥ ﴿ عَلَى قُلُوبِهِم فَهُمْ لَا

<sup>(</sup>۱) الفتاوي جـ ۱۰ ص ۹۸، ۹۹ من قول بعض السلف.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآيتان: ٥٥، ٥٥. (٤) سورة المؤمنون الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآيتان: ٤٣، ٤٤. (٥) سورة الفاتحة الآية: ٧.

ومنها عدم الاستجابة لله وللرسول ﴿ وَإِن تَدَّعُهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤ الرَّحْمَةُ لَوَ الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤ الرَّحْمَةُ لَوَ الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤ الرَّحْمَةُ لَوَ الْهُدَىٰ فَلَن يَهِدُواْ يُوْاخِدُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَلَ لَهُمُ الْعَذَابُ بَل لَهُم مَوْعِدُ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْعِدُ لَا اللهِ مَعْتَدُ اللهِ اللهِ مَعْتَدُ اللهِ مَعْتَدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية: ١٥٦. (٥) سورة التوبة الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: ٦٤.
 (٦) سورة آل عمران الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية: ٢٢. ﴿ (٧) سورة الكهف الآية: ٥٧.

يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾ (١) ﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَسْمَعَهُمْ النَّوَلُواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا اللهِ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا اللهُ اللهُ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا اللهُ اللّ

وقد كشف إبراهيم بن أدهم عن أسباب موت القلوب، وعدم الاستجابة للحق فقال: «لأن قلوبكم قد ماتت بعشرة أشياء عرفتم الله فلم تؤدوا حقه، وقرأتم كتاب الله ولم تعملوا به، وادعيتم عداوة الشيطان وواليتموه، وادعيتم حب الرسول والمحيتم خوف النار ادعيتم حب الجنة ولم تعملوا لها، وادعيتم خوف النار ولم تنتهوا عن الذنوب، وادعيتم أن الموت حق ولم تستعدوا له، واشتغلتم بعيوب غيركم وتركتم عيوب أنفسكم، وتأكلون رزق الله ولا تشكرونه، وتدفنون موتاكم ولا تعتبرون» (٣).

ومعلوم أن هذه المظاهر والعلامات التي كشف عنها هنا هي في الحقيقة من الدلالات على موت القلب

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ٤٦. (٢) سورة الأنفال الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) للمسافرين فقط، أحمد عثمان، ص ٣٠، ط١، ١٤٠٩ هـ.

بالكفر كلية أو مرضه بالشك والشهوة عياداً بالله، ولو مات أصحابها على ذلك لدخلوا النار، وقد قالوا: «إنما يدخل الناس النار من ثلاثة أبواب باب أورث شكا في دين الله وباب شهوة أورثت تقديم الهوى على طاعته ومرضاته، وباب غضب أورث العدوان على خلقه. أصول الخطايا ثلاثة الكبر وهو الذي صير إبليس إلى ما صار إليه، والحرص وهو الذي أخرج آدم من الجنة، والحسد وهو الذي جرأ ابن آدم على أخيه، فالكفر من الكبر، والمعاصي من الحرص والبغي والظلم من الحسد» (١).

وما دمنا قد بينا فيما مضى مظاهر حياة القلب وصحته، ومظاهر موت القلب وفساده، فإنه يجدر بنا أن ننبه إلى حقيقة غاية في الأهمية وهي أن القلوب قد لا تدوم على حالة واحدة، فقد يموت القلب الحي بأسباب وقد يحيا القلب الميت بأسباب كذلك، كما قد يصح

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية، إغاثة اللهفان جـ ١ ص ١١٣.

القلب المريض أيضاً بأسباب، فالقلب يموت بالجهل المطلق، ويمرض بنوع من الجهل ويحيا بالعلم واليقين، وفي القرآن من البينات ما يزيل أمراض الشبهة المفسدة للعلم والتصور والإدراك، وهو مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة حتى يصلح القلب ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَأَعْلَمُوٓا أَبَ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْيِهِ ﴾ (١) والتوبة كذلك تصلح القلب، فإذا تاب العبد من الذنب تخلص قوة القلب وإرادته للأعمال الصالحة، فبالإيمان يزكو القلب وينمو فإنه يتضمن نفى ألوهية ما سوى الله الحق من القلب وإثبات إلهية الحق فيه، وهو حقيقة لا إله إلا الله، وهو أصل ما تزكو به القلوب. أما ما يفسده فهو الشبهات والشهوات، فيوردها عليه ليقوى مرضه، والشفاء هو القرآن، وذكر الله ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآةٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) ﴿ يَتَأَيُّهَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية: ٨٢.

اَلنَّاسُ قَدْ جَآءَ تَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن زَيِكُمْ وَشِفَآةٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدُى ﴾ (١) وتحقيق التقوى ﴿ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقَوَى ﴿ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقَوَى ﴾ (٢) وقد أحسن من نظم الأبيات التي بها حياة القلوب وموتها وذلك حيث يقول:

حمدت الذي أغنى وأقنى وعلما وصير شكر العبد للخير سلما وأهدى صلاة تستمر على الرضا

وأصحـــابـــه والآل جمعـــا مسلمـــا كمـا دلنـا فــى الــوحــي والسنــن التــي

أتانا بها نحو الرشاد وعلما أزال بها الأغلاف عن قلب حائر

وفتح آذانا أصمت وأحكما فيا أيها الباغي استنارة قلبه

تدبر كلا الوحيين وانقد وسلما فعنوان إسعاد الفتى في حياته

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ١٩٧.

مسع الله إقبالاً عليسه معظمسا وفاقد ذا لا شك قد مات قلمه أو اعتل بأمراض كالدين والعمى وآيــة نعـــم فـــى الجــوارح منعهـــا منافعها أو نقص ذلك مثلماً وصحتها تدري بإتيان نفعها كنطيق وبطيش والتصرف والنميا وعين امتراض القلب فقد الذي له أريد من الإخلاص والجد فاعلما ومعرفة الشوق إليه إنابة بإيشار ذا دون المحسات فاحكما وموثر محبوب سوى الله قلبه مريض على جرف من الموت والعمي والظلم محذور خفا موت قلبه عليــه تشغــل عــن دواه بعنــدمــ وآيـــة ذا هـــون القبـــاثـــح عنــــده ولولاه أضحي نادما مسألما فجامع أمراض القلوب اتباعها هــواهــا فخــالفهــا تصــح وتسلمــا

ومسن شسؤمسه تسرك اغتسذاء بنسافسع وترك الدواء الشافى وعجز كلاهما إذا صح قلب العبد بأن أرتحاله إلىي داره الأخرى فراح مسلما ومنن ذاك إحسناس المحنب لقليه بضرب وتحريك إلى الله دائما إلى أن يهنا بالإنابة مختا فیسکـــن فـــی ذا مطمئنـــا منعمـــ وفيها دوام اللذكر في كل حالة يـرى الأنـس بـالطـاعـات لله مغنمــ ولصحب حد دله في طريقه وكــــان معينـــــأ نــــاصحـــــأ متيممــــا ومنها إذا ما فاته الورد مرة تراه كئبا نادما متالما ومنها اشتياق القلب في وقت خدمة إليهـــا كمشتـــد بـــه الجـــوع والظمـــ ومنها ذهاب الهم وقت صلاته بـــدنيــــاه مـــرتـــاحــــأ بهـــا متنعمـــ ويشتهد عنهها بعهده وخروجه

وقد زال عند الهم والغم فاستما فأكرم به قلباً سليماً مقرباً إلى الله فد أضحى محب أمتتم ومنها اجتماع الهم منه بسربه بمرضات يسعسى سريعاً معظما ومنهسا مسراعساة شسخ بعسرضسه كما شح ذو المال البخيل مصمما ومنهما اهتممام يثمر الحرص رغبة بتصحيح أعمسال يكسون متممسا بإحلاص قصد والنصيحة محسنا وتقييسده بسالاتبساع مسلازمت وتقصيمه فسي حسق مسولاه دائمسا فست بها القلب السليم ارتداؤه وينجو بها من آفة الموت والعمى (١)

وغني عن البيان أن قلب الإنسان بأصل الفطرة

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد بن علي بن عتيق، الفرق المبين بين مذهب السلف وابن سبعين وإخوانه الاتحادية الملحدين ص ١٩ ـ ٣٣.

صالح لقبول الهداية، وإنما ينحرف عن الجادة باتباع هواه والإقبال على الشهوات (١) والمطلوب من العقلاء أن يحافظوا على هذا الأصل السوي (٢): «فالقلب محتاج إلى ما يحفظ عليه قوته وهو الإيمان وأوراد

<sup>(</sup>١) انظر: الأهداف التربوية السلوكية عند شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٨٥، مرجع سابق.

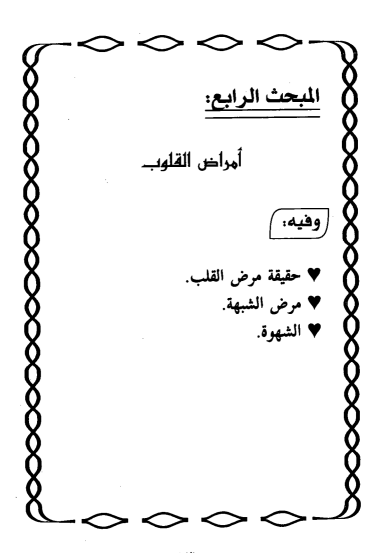
<sup>(</sup>٢) استفدت في هذه الجزئية إلى جانب النصوص القرآنية والنبوية من إغاثة اللهفان وصفات المنافقين لابن قيم الجوزية، وطب القلوب جمع د. عجيل جاسم، بداية الهداية (أدب المسلم في اليوم والليلة لأبى حامد الغزالي، تحقيق محمد عثمان الخشت)، وجلسة على الرصيف للشيخ سلمان العودة، وهزال الروح أعراضه وعلاجه، اختيار دار الأرقم، وتزكية النفس لأبي البراء، والفتور آثاره وأسبابه وعلاجه لجاسم الياسين، وتأملات في العقبل والسلوك لمحمد إبراهيم التويجري، والطريق إلى القلوب لعباس حسين الجريسي، ودعوة في ذات المسلم، خليفة عبد الله القراشي، وروحانية الداعية للدكتور عبد الله علوان، وأثر الإيمان في حياة الفرد، دار البشيـر للثقافة والعلوم الإسلامية وأزمة روحية لعصام العطار، وواحـات الإيمان لعبد الحميد البلالي، وفقه النفوس في ضوء القرآن والسنة جمال ماضي .

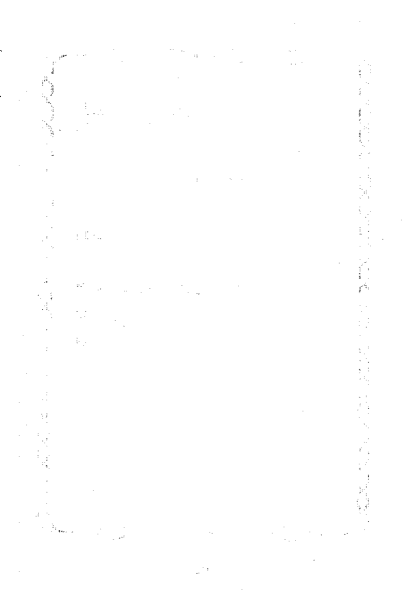
الطاعات، وإلى حمية من المؤذي الضار وذلك باجتناب الآثام والمعاصي وأنواع المخالفات، وإلى استفراغه من كل مادة فاسدة تعرض له وذلك بالتوبة النصوح واستغفار غافر الخطيئات»(١).

ومرض القلب يحتاج إلى حفظ الصحة ابتداء، وإلى إعادتها دواماً، والصحة تحفظ بالمثل والمرض يزول بالضد فصحة القلب تحفظ باستعمال أمثالها أو هو ما يقوى العلم والإيمان من الذكر والتفكر والعبادات المشروعة، وتزول بالضد، فتزال الشبهات بالبينات وتزال محبة الباطل ببغضه ومحبة الحق(٢)، ومن لم يفعل مات قلبه، فأصبح إنساناً بلا حواس يقظة ولا مشاعر حية ولا عواطف ندية، ووجوده كعدمه ﴿ إِنَّمَا مَشْتَحِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونُ وَٱلْمَوْقَى يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّالَ السَّمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ اللللِلْمُ اللللِّهُ الللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللللِّهُ اللللْهُ اللللِلْمُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ ال

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان جد ١ ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي جـ ١٠١ ص ١٤٥. (٣) سورة الأنعام الآية: ٣٦.





## أولاً: حقيقة مرض القلب:

الحديث عن القلب في هذا الكتاب يركز كما مر من قبل على الجانب المعنوي، ومن هنا فإن مرض القلب الحسي ليس داخلاً هنا وإن كان قد كثر في هذه الأيام حتى أصبح سمة من سمات العصر.

وعلى هذا فإنما نعنيه بمرض القلب هنا هو خروج القلب عن حد الاعتدال فيما يتعلق بإدراكه وإرادته، ومكنوناته مما يحدث ألماً وفساداً.

"إن القلب وغيره من الأعضاء يراد منه أن يكون صحيحاً سليماً لا آفة به، يتأتى منه ما هيء له، وخلق لأجله، وخروجه عن الاستقامة إما بيبسه وقساوته، وعدم التأتي لما يراد منه، وإما بمرض وآفة تمنعه من كمال هذه الأفعال ووقوعها على السداد»(١).

<sup>(1)</sup> طب القلوب ص ٧٠، مرجع سابق.

وقد ذهب العلماء في تفسير الآيات التي ورد فيها ذكر مرض القلب وصفاً للمنافقين إلى أن المراد به، إما الشك، أو الرياء، أو النفاق، أو كلها شك وريب ونفاق أو الحقد والحسد، أو شك وشرك وكفر ونفاق وشك في الدين على وجه التحديد (١) وتارة يفسر بالزنا والدغل (٢).

ومرض القلب يكون بالحب والبغض الخارجيين عن حد الاعتدال وهي الأهواء التي قال الله فيها: ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِنْنِ النَّبِعَ هَوَنَهُ بِغَيْرِ هُدًى مِنَ اللَّهِ ﴾ (٣) ﴿ بَلِ اتَّبَعَ اللَّهِ ﴾ (١) ويكون لضعف إدراك اللَّهِ بَاللَّهِ اللهِ وقوته حتى لا يستطيع أن ينعم ويريد ما ينفع ويصلح له (٥) فهو مرض الشك والريب من جهة فساد

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱/۸۶، ۲۸/۲، ۳۹۸/۳، ۳۹۸/۳، والمنتخب ص ۵ ـ ۱۰ .

<sup>(</sup>۲). تفسیر ابن کثیر ۲/۲۸، ۳/۵۱۹، والفتاوی جـ ۱۰ ص ۹۳

<sup>(</sup>٣) سورة القصص الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) شيخ الإسلام ابن تيمية، الفتاوى ١٤٣/١٠.

الاعتقادات-وفساد الإرادات (١١) أو هو قلب به حياة وبه علة، وعلله فساد العلم والقصد. ومن ثم فهو ليس على الحالة السوية أو هو كما وصفه ابن قيم الجوزية حيث يقول: «ومرضه هو نوع فساد يحصل له يفسد به تصوره للحق، وإرادته له، فلا يرى الحق حقاً، أو يراه على خلاف ما هو عليه، أو ينقص إدراكه وتفسد به إرادته له، فيبغض الحق النافع، أو يحب الباطل الضار أو يجتمعان له، وهو الغالب،(٢) وصدق والله فما حال بين الناس وبين الحق إلا فساد القلوب بالأمراض ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضُ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ ﴾ (٣) ﴿ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ أَمِرِ أَرْتَابُواْ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ ﴾ (٤) ولا دفع الناس في طريق الغي إلا مرض القلوب أو عماها ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِۦ مَرَضٌ ﴾ (٥) فورود

<sup>(</sup>۱) الفتاوي ۱۲۱/۱۰.

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان ١/٢٥، ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية: ١٢.

 <sup>(</sup>٤) سورة النور الآية: ٥٠.
 (٥) سورة الأحزاب الآية: ٣٢.

الشبهات والشهوات على القلوب يقوي مرضها ومعروف أن إزالة المرض بالضد في مرض الجسم الطبيعي، وكذلك مرض القلب النفساني الديني الشرعي<sup>(۱)</sup>، وما دامت أمراض القلوب محصورة في محورين كبيرين هما مرض الشبهة ومرض الشهوة، فإن شفاء القلوب منهما موقوف على ما يزيلهما وهو ما سيجري تفصيله في مبحث أدوية القلوب بإذن الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتاوى ۱۶٦/۱۰.

\* حقيقته

## ١ \_ حقيقة مرض القلب بالشبهة:

حقيقة مرض القلب بالشبهة هو خروج القلب عن حد الاعتدال فيما يتعلق بإدراكه وإرادته من جراء الشك والريب حيث تفسد الاعتقادات والإرادات أو يفسد العلم والقصد. ذلك أن الله سبحانه وتعالى الذي ميز الإنسان بالعقل جعل القلب السليم عدته في الإدراك السليم والإرادة الصحيحة أو أداة الإنسان في صحة العلم والقصد.

وخروج القلب عن حد السلامة بالشبهة يفسد على المرء تصوره وإدراكه وإرادته بحيث يصبح عرضة للضياع والهلاك ويتعذر عليه ما خلق له من المعرفة بالله ومحبته والشوق إلى لقائه والإنابة إليه وإيثار ذلك على كل شهوة (١) ، ومن هنا برزت أهمية التعرف على حقيقة

<sup>(</sup>۱) انظر: إغاثة اللهفان ص ۱۱۳ ومختصر مدارج القاصدين ص ۱۱۹.

مرض القلب بالشبهة وكيف يعالج منها.

وقد أطنب شيخ الإسلام ابن تيمية في وَظَّيفةً القلب وما خلق له، وكيف أن استخدامه في غير ما خلق له مما يؤدي إلى هلاك الإنسان وذلك حيث يقول (١): «إن الله سبحانه وتعالى خلق القلب للإنسان ليعلم به الأشياء، كما خلق العين يرى بها الأشياء، والأذن يسمع بها الأشياء، كما خلق له كل عضو من أعضائه لأمر من الأمور، وعمل من الأعمال، فاليد للبطش، والرجل للسعى، واللسان للنطق، والفم للذوق، والأنف للشم، والجلد للمس، وكذلك سائر الأعضاء الباطنة والظاهرة. فإذا استعمل الإنسان العضو فيما خلق له، وأعد من أجله فذلك هو الحق القائم والعدل الذي قامت به السماوات والأرض، وكان ذلك خيراً وصلاحاً للذلك.

<sup>(</sup>۱) رسالة في القلب وأنه خلق ليعلم له الحق ويستعمل فيما خلق له ص ۱۳ ـ ۱۷، تحقيق سليم عيـد الهلالي، دار ابن الجوزية، الدمام، ط ۱، ۱٤۱۱هـ.

العضو ولربه وللشيء الذي استعمل فيه وذلك الإنسان هو الصالح الذي استقام حاله ﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمُ وَأُولَتِهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمُ وَأُولَتِهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾ (١).

وإذا لم يستعمل العضو في حقه بل ترك بطالاً فذلك خسران وصاحبه مغبون، وإن استعمل في خلاف ما خلق له فهو الضلال والهلاك وصاحبه من الذين بدلوا نعمة الله كفراً، ثم إن سيد الأعضاء ورأسها هو القلب كما سمى قلباً. قال النبي على: "إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب، وقال على: "الإسلام علانية والإيمان في القلب ثم أشار بيده إلى صدره وقال ألا إن التقوى ها هنا».

وإذ قد خلق لأن يعلم به فتوجهه نحو الأشياء ابتغاء العلم بها هو الفكر والنظر. كما أن إقبال الكلام ابتغاء سمعه هو الإصغاء والاستماع وانصراف الطرف إلى الأشياء طلباً لرؤيتها هو النظر. فالفكر للقلب كالإصغاء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ٥.

للأذن ومثله نظر العين كما سبق، وإذا علم ما نظر فيه فذاك مطلوبه كما أن الأذن إذا سمعت ما أصغت إليها أو العين إذا أبصرت ما نظرت إليه.

وكم من ناظر مفكر لم يصب العلم ولم ينله، كما أنه كم من ناظر إلى الهلال لا يبصره، ومستمع إلى صوت لا يسمعه، وعكسه من يؤتى علماً بشيء ولم ينظر فيه ولم تسبق سابقة فكر فيه، كمن فاجأته رؤية الهلال من غير قصد إليه أو سمع قولاً من غير أن يصغي إليه، وذلك لأن القلب بنفسه يقبل العلم، وإنما الأمر موقوف على شرائط واستعداد وقد يكون فعلاً من الإنسان فيكون مطلوباً، وقد يأتي فضلاً من الله فيكون موهوباً.

فصلاح القلب وحقه الذي خلق من أجله هو أن يعقل الأشياء ولا أقول يعلمها، فقد يعلم الشيء من لا يكون عاقلاً له، بل غافلاً عنه ملقياً له، والذي يعقل الشيء هو الذي يقيده، ويضبطه ويعيه ويثبته في قلبه فيكون وقت الحاجة إليه غنياً فيطابق عمله قوله، وباطنه

ظاهره، وذلك هو الذي أوتى الحكمة ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾(١)، ثم إذا كان حق القلب أن يعلم الحق فإن الله هو الحق المبين ﴿ فَلَالِكُمْ ٱللَّهُ رَبُّكُو ٱلْمَنَّةُ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالَ ﴿(٢). فإذا كان القلب مشغولًا بالله عاقلًا للحق مفكراً في العلم، فقد وضع في موضعه، كما أن العين إذا صرفت إلى النظر إلى الأشياء فقد وضعت في موضعها، أما إذا لم يصرف إلى العلم ولم يوع فيه الحق فقد نسي ربه، فلم يوضع في موضع بل هو ضائع ولا يحتاج أن نقول قد وضع في غير موضعه، بل لم يوضع أصلاً فإن موضعه هو الحق، وما سوى الحق باطل، فإذا لم يوضع في الحق لم يبق إلا الباطل، والباطل ليس بشيء أصلاً، وما ليس بشيء أحرى أن لا يكون موضعاً.

والقلب هو نفسه لا يقبل إلا الحق، فإذا لم يوضع فيه فإنه لا يقبل غير ما خلق له ﴿ سُـنَّةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية: ٣٢.

قَبَّلُّ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ بَدِيلاً ﴿ اللهِ وهو مع ذلك ليس بمتروك مخلى فإنه لن يزال في أدوية الأفكار وأقطار الأماني لا يكون على الحال التي تكون عليها العين والأذن من الفراغ والتخلي، فقد وضع في غير موضع لا مطلق ولا معلق، موضوع لا موضع له، وهذا من العجب، فسبحان ربنا العزيز الحكيم، وإنما تنكشف للإنسان عند رجوعه إلى الحق إما في الدنيا عند الإنابة أو عند المنقلب إلى الآخرة (٢).

ونصوص القرآن التي سيقت في المنافقين في مبحث أقسام القلوب باعتبار أصحابها كلها شواهد على مرض القلوب بالشبهات.

غير أن الشبه التي ترد على القلوب كثيرة ومتنوعة ليست محصورة في باب النفاق وكلها أو كثير منها ما لمم يدفع يؤدي إلى الزيغ والضلال يقول الرسول على: «يأتي

<sup>(</sup>١) سورة الفتح الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢١ ـ ٢٢.

الشيطان أحدكم فيقول من خلق كذا، من خلق كذا حتى يقول من خلق الله فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته وفي لفظ: «فليقل آمنت بالله ورسله» (١) وفي لفظ آخر: «إن الله تعالى يقول إن أمتك لا يزالون يساءلون حتى يقولوا هذا الله خلق كل شيء فمن خلق الله» (٢) وهو دليل صريح على مبلغ حرص الشيطان لعنه الله على إغواء الناس بوسوسته وإلقائه في القلوب ليشكّك الناس في الإيمان بربهم.

وفي هذه الوسوسة يقول ابن قيم الجوزية: «فإن الشيطان يصادف أرض القلب خالية فارغة فيبذر فيها حب الأفكار الردية فيتولد منه الإرادات والعزوم فيتولد منها العمل» (٣)، وكثير من النفوس يألف أصحابها الخواطر الردية (٤)، عياذاً بالله.

وما أكثر الشبهات في عصرنا الحاضر، فكل

<sup>(</sup>١) الحديث متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) كتاب الإيمان لابن منده، المجلد الثاني ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة جـ ١ ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: تزكية النفس ص ٢٢.

التيارات الفكرية الضالة التي تشغل الناس وتمثل أساس كثير من الممارسات الإعلامية على مستوى العالم الإسلامي اليوم مثل العلمانية والقومية والوطنية والاشتراكية بل والشيوعية، فالمسلم اليوم كالقابض على الجمر من كثرة المعارضين وكثرة الفتن المضلة فتن الشبهات والشكوك والإلحاد وفتن الشهوات(١) حيث يترتب على كثير من هذه الفتن اعتقاد غير الحق المفضي يترتب على كثير من هذه الفتن اعتقاد غير الحق المفضي إلى مرض القلب بل موته أحياناً كثيرة عياذاً بالله.

وفي انشغال القلب بهذا الضرب من الباطل يقول ابن تيمية رحمه الله (۲): "إذا شغلته بما لم يخلق له فصرفته إلى الباطل حتى صار موضوعاً فيه ثم الباطل على منزلتين إحداهما تشغل عن الحق ولا تعانده مثل الأفكار والهموم التي من علائق الدنيا وشهوات النفس والثانية تعاند الحق وتصد عنه مثل الآراء الباطلة والأهواء المردية من الكفر والنفاق والبدع وشبه ذلك»

<sup>(</sup>١) انظر: بهجة القلوب ص ٣٦٨، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) رسالة في القلب ص ٢٧، مرجع سابق.

وأعظم بهذا خطراً.

### ٢ \_ علامات مرض القلب بالشبهة:

ذكر العلماء جملة من العلامات تدل دلالة واضحة على مرض القلب بالشبهات، وينبغي لمن وجد في نفسه أي علامة منها أن يسارع إلى معالجة قلبه.

ومن أبرز تلك العلامات وأظهرها اتباع المتشابه من القرآن، وإظهار الإيمان باللسان دون مواطئة القلب والتمرد على حكم الله ورسوله، والمسارعة في موالاة الكافرين، والرغبة في المعصية والتقاعس عن الجهاد، وعدم إيلام جراحات القبائح وجهل الحق، ومجمع ذلك عدول القلب المريض عن الأغذية النافعة الموافقة له إلى الأغذية الضارة وعدوله كذلك من دوائه النافع إلى دائه الضار (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: القلب لأحمد عز الدين البيانوني ص ۱۰۲، ۱۰۸، وانظر إغاثة اللهفان جـ ١ ص ١١٣، وانظر مختصر منهاج القاصدين ص ١٥٥.

وهي علامات مستخلصة من النصوص القرآنية التي سبق إيرادها في مبحث أنواع القلوب باعتبار أصحابها مما يغني عن إعادتها هنا. والله أسأل أن يجعل قلوبنا صحيحة سليمة قانتة لله منيبة إليه إنه ولي ذلك والقادر عليه.

#### ٣ - حقيقة مرض القلب بالشهوة:

بيَّنا فيما مضى أن مرض القلب بصورة عامة هو خروجه عن حد الاعتدال أو هو تألم القلب والفساد فيه.

ونقول هنا إن مرض القلب بالشهوة إنما هو الماحب والبغض الخارجين عن حدّ الاعتدال وهي الأحوال التي قال الله فيها (۱): ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِتَنِ النَّبِعَ هَوَمَلُهُ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللهِ فيها (۱): ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِتَنِ النَّبِعَ هَوَمَلُهُ بِغَيْرِ هُدَى مِن الأعتدال سقم ومرض، والأهواء الله القلوب، وهناك تلازم بين: شهوة الهوى، وإمدار اعتلال القلوب وأسقامها إنما هو على أصلين فساد العلم وفساد القصد كما يقول ابن قيم الجوزية. وفي قوله

<sup>(</sup>١) انظر: الفتاوى جـ ١٠ ص ١٤٣. (٢)سورة القصص الآية: ٥٠

سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ وَمَاثَرَ ٱلْمَيَوَةَ ٱللَّهُ فَإِنَّ الْمَجْمِ هِى ٱلْمَأْوَى ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴾ أَلَمَأُوى ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴾ (١) غنية عن كل قول لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

ولا شك أن الأخلاق الرذيلة وهي من مرض القلب مردّها إلى المرادات الفاسدة في النفس الإنسانية.

وأصل مرض القلب بالشهوة محبة النفس لما يضرها وقد يقترن به بغضها لما ينفعها، وهذا كله فساد في القلب في تصوره وإرادته بل فساد في حسه وحركته الطبيعية، نسأل الله أن يعافي قلوبنا من كل داء، ونعوذ به من منكرات الأخلاق والأهواء والأدواء.

والشهوات باب واسع يدخل تحته كل مشتهى، ومن المشتهيات مباح ومنها ما هو محرم، ومفسدات القلوب هي الشهوات المحرمة ومنها تتولد أمراض

<sup>(</sup>١) سورة النازعات الأيات: ٣٧، ٣٨، ٣٩، ٤٠، ٤١.

القلوب، الشح والبخل والحسد والغل والحقد، والجهل والغي والغم والهم والحون والغيظ والكبر والعجب والظُّلم وغيرها من الأمراض التي لا تدخل تحت حِصْرٍ أعاذنا الله منها، ولكن يجمعها اتباع الهوى بغير هدى من الله وفي ذلك يقول الله جلُّ جلاله: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَيلُهُ وَأَصَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِيهِ، وَقَلْبِيهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيدِمِن بَعْدِ اللَّهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ (١٠٠٠) وقوله جل جلاله: ﴿ فَإِن لَّتِهِ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّيِعُونَ أَهْوَآ عَهُمْ وَمَنْ أَصَلُّ مِمَّنِ أَنَّهُمْ هُوَيْكُ بِغَيْرِ هُدُى مِّنَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقُوْمَ اَلظَّٰدِلِمِينَ ﷺ ﴿ ٢٧ ﴾ وفيه أيضاً يقول الرسول ﷺ: «تعس عبد الدرهم، تعس عبد الدينار، تعس عبد القطيفة، تعس عبد الخميصة، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش، إن أعطّي رضي وإن منع سخط»(٣) .

i car ca

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية معلقاً على الحديث: «وهذا حال من كان متعلقاً برئاسة أو بصورة أو نحو ذلك من أهواء نفسه إن حصل له رضي وإن لم يحصل له سخط، فهذا عبد ما يهواه من ذلك وهو رقيق له إذ الرق والعبودية في الحقيقة هو رقّ القلب وعبوديته، فما استرق القلب واستعبده فهو عبده»((۱)).

ومن بلغ به مرض القلب هذا الحدّ عياذاً بالله فإنّه في أمسّ الحاجة إلى علاج لأنه لا شك يتعذر عليه معرفة الحق من الباطل وتمييز الخير من الشرّ والغيّ من الرشاد وتلك منزلة عظيمة في مرض القلب نستجير بالله(٢).

والعشق المحرم من الأمراض القلبية التي تفسد على المرء دينه وعرضه وقد تفسد عليه عقله وجسمه،

 <sup>(</sup>۱) طب القلوب ص ۱۳۰ جمع مادته وأجرى حواره د. عجيل جاسم النشمي، الكويت، دار الدعوة ۱٤۱۱ هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: طب القلوب لابن تيمية ص ١٤٢.

وليس من الحكمة ولا من العقل طلب الشفاء بالفجور بالمعشوق كما يتصوره كثير من الناس بل على العكس من ذلك فإن ذلك يزيد مرضه ويوجب له أمراضاً أخرى أصعب من مرض العشق (١) فإن من في قلبه مرض الشهوة وإرادة الصورة متى خضع المطلوب طمع المريض فتقوى الإرادة والطلب ويقوى المرض (٢) عياذاً بالله مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ فِتْنَةً بِالله مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِللَّهِ مَرَثُ وَالْقَاصِيةِ قُلُوبُهُم (٣).

وصور الخلل في حياة الناس اليوم كثيرة من جواء تشعب الأهواء وطغيان الهوى، ومنها التفرق والتمزق التي تحدث في المجتمع بسبب ترك هذه الشريعة حتى تفشت في الناس منكرات القلوب من الغلّ والحقد والحسد والبغضاء والتناحر وما يترتب على اختلاف

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٢٨، ٢٩.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی جـ ۱۰ ص ۱۳۶.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الآية: ٥٣.

القلوب من اختلاف التوجهات والآراء والأقوال والأعمال (١) وانتشار ما كره الله لعباده من كثرة القيل والقال باعتباره من دواعي الكذب وعدم التثبت واعتقاد غير الحق، ومن أسباب وقوع الفتن وتنافر القلوب الاشتغال بالأمور الصّادّة عن الأمر النافعة في حياة الناس مما يتنافى مع ما يحبه الله لعباده (٢). نسأل الله السلامة والعافية.

ولأمراض القلوب هذه أدوية يرد ذكرها في موضعه المناسب بإذن الله.

<sup>(</sup>۱) سلمان العودة، وسائل دفع الغربة، ص ۱۰۸، دار الجوزي، الرياض، ط ۱، ۱٤۱۲ هـ.

<sup>(</sup>٢) بهجة القلوب ص ٣٤٦، مرجع سابق.

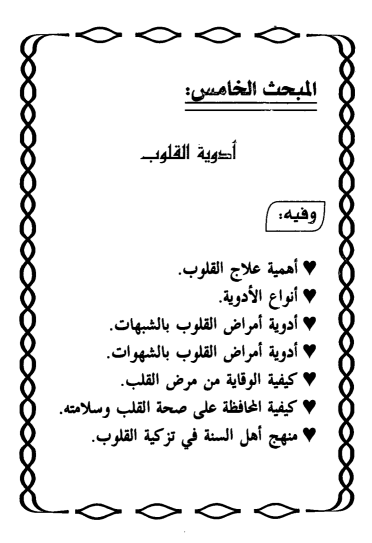
## ثالثاً: علامات مرض القلب بالشهوة:

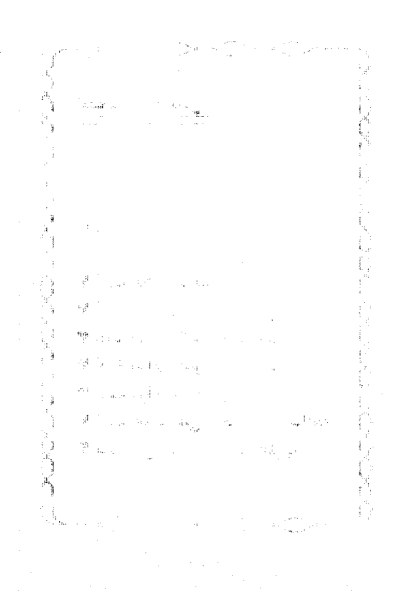
أبرز وأظهر علامات مرض القلب بالشهوة هو المميل والرغبة في المعصية وذلك من قوله تعالى: ﴿ يُنِسَاءَ النِّي وَالرغبة في المعصية وذلك من قوله تعالى: ﴿ يُنِسَاءَ النِّي لَسَتُنَّ صَالَحَهُمُ النَّهِ إِنِ النَّقْيَةُ فَلَا تَغَضّعَنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ (١) وهو الزنا كما ذهب إليه المفسرون (١). لكن العلامات الأخرى التي جرى إيضاحها في مرض لكن العلامات الأخرى التي جرى إيضاحها في مرض القلب بالشبهة يدخل كثير منها أيضاً هنا كالمسارعة في موالاة الكافرين طمعاً في المال والجاه والتقاعس عن المجهاد حباً في النفس والمال وبخلاً بها عياذاً بالله.

فمن وجد في نفسه شيئاً من تلك العلامات فعليه المسارعة والمبادرة إلى معالجة قلبه بالأدوية التي سنفصلها في مبحث قادم بإذن الله.

<sup>(</sup>١) راجع تفسير ابن كثير وفتح القدير للشوكاني وغيرهما من التفاسير.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: ٣٢.





## أولاً: أهمية علاج القلوب:

لما كان المدار على القلب كما أخبر الرسول على الله إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله (١) وكان القلب بذلك كالملك للأعضاء وهو المسئول عنها، كان الاهتمام بتصحيحه وتسديده أولى ما اعتمد عليه السالكون. والنظر في أمراضه وعلاجها أهم ما تنسك به الناسكون (٢).

لكن الناس اليوم غافلون عن هذه الحقيقة إلا من عصم ربي، فليس لأمراض القلوب من الاهتمام ما لأمراض الأبدان مع أن صحة القلب من حيث الأهمية للإنسان تفوق صحة البدن أضعاف المرات.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم فهو متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) انظر: طب القلوب لابن قيم الجوزية ص ٢١٩.

ولما كان الرسول على قد أخبر عن إمكانية علاج الأمراض في قوله: «ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء» (١) فإن عدم السعي لعلاج أمراض القلوب قد يكون فيه رغبة عن ترغيب الرسول على في المداواة لأن عموم الحديث يقتضي أن جميع الأمراض الباطنة والظاهرة لها أدوية تقاومها، تدفع ما لم ينزل وترفع ما نزل بالكلية أو تخففه (٢).

وذلك ما ليس مستساغاً ولا مقبولاً من مسلم صادق الإيمان، ومما لا شك فيه أنه إذا ترك علاج القلوب من الأمراض التي تعرض لها استفحل أمرها، ومتى أهمل تطهير النفوس من أدران النقائص والرذائل عظم خطرها وانتشر الفساد وهلك العباد وزاد البلاء وساء حال المجتمع (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الطب.

<sup>(</sup>٢) انظر: بهجة القلوب ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: هداية المرشدين، على محفوظ، ص ٨٣.

ومما يؤكد أهمية علاج أمراض القلوب أن الطب النفسي يقف اليوم عاجزاً عن كثير من الأمراض العصرية التي أصبحت أمراضاً مزمنة للأجيال تلو الأجيال ومنها ما يؤلم المرء ويعزله عن بني جنسه، ومنها ما يضطرب بفكره حتى يشوش عليه عقله، ومنها ما يتملك هواجس المرء وأحاسيسه ومشاعره حتى يفقد سيطرته على نفسه، وكم من أناس فقدوا شخصيتهم أو فقدوا عقولهم أو أصبحت الحياة سجنهم وعذابهم.

من ذلك يتبين أن طبّ القلوب بمعناه الاصطلاحي علم رفيع شأنه دقيقة مسالكه، صعبة مراقيه لا يسلك طريقه ويرتقي مدارجه إلا مؤمن ذو قلب صالح سليم شديد الحساسية، والشفافية صلته بالله وثيقة موثقة، وقلبه متعلق ومشرئب للآخرة، يرجو على حذر ووجل (۱)، ولا شك أن الشفاء إنما يحصل لمن يتعهد الدواء وهم المؤمنون وضعوا دواء القرآن على داء

<sup>(</sup>١) انظر: طب القلوب لابن تيمية ص ١٥.

قلوبهم (١).

ونحن في هذا الكتاب لا ندعي ما مرّ ولكن ذكرى لعلهم يتقون ذلك أن خراب القلوب من الأمراض والغفلة وعمارتها الخشية والذكر (٢) نسأل الله أن يجعلنا من أصحابها.

 $\{(\tilde{A}_{i},\tilde{A}_{i})\}_{i=1}^{n}$ 

end the first

the second section

production of the second

and the second of the second o

1 1 1

<sup>(</sup>۱) الفتاوي جه ۱۰ ص ۱۶۳.

<sup>(</sup>٢) الفوائد لابن قيم الجوزية ص ١١١.

# ثانياً: أنواع أدوية أمراض القلوب:

مر معنا فيما مضى أن أمراض القلوب كثيرة ومتنوعة وإن كان يمكن إرجاعها إلى أصلين كبيرين هما مرض الشبهة، ومرض الشهوة لذلك فإن الأدوية أيضاً ينبغي أن تتنوع لتكافىء الأمراض، لكن كذلك يمكن إرجاع الأدوية كلها إلى نوعين هما الأدوية الطبيعية والأدوية الشرعية الإيمانية.

يقول ابن قيم الجوزية في بيان هذا: "فالغيظ يؤلم القلب وشفاؤه في شفاء غيظه، فإن شفاه بحق اشتفى وإن شفاه بظلم وباطل زاده مرضا. وكذلك الغمّ والهمّ والحزن أمراض للقلب وشفاؤها بأضدادها من الفرج والسرور، فإن كان ذلك بحق اشتفى القلب وصحّ وبرأ من مرضه، وإن كان بباطل توارى ذلك واشتدَّ ولم يزل وأعقبه أمراضٌ هي أصعب وأخطر، وكذلك الجهل

مرض يؤلم القلب. وكذلك الشاك في الشيء المرتاب فيه يتألم قلبه حتى يحصل له العلم واليقين، والمقصود أن من أمراض القلوب ما يزول بالأدوية الطبيعية ومنها ما لا يزول إلا بالأدوية الشرعية الإيمانية» (١).

وشفاء المريض لا شكّ بزوال مرضه وألمه. ومن الأمراض القلبية ما قد لا يتألم منه صاحبه، لكن الحقيقة أن القلب المريض لا يحسُّ بالألم لفساده ولأن سكرة الجهل والهوى تحول بينه وبين إدراك الألم (٢)، ومن الأمراض القلبية «مرض مؤلم في الحال كالهمِّ والتحزن والغيظ وهذا المرض قد يزول بأدوية طبيعية كإزالة أسبابه أو بالمداواة بما يضاد تلك الأسباب، وأما أمراضه التي لا تزول إلا بالأدوية الإيمانية النبوية، فهي التي توجب له الشقاء والعذاب الدائم إن لم يتداركها بأدويتها المضادة لها» فعلى الذين يتعرضون لهذه الأمراض أن

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٢٨، ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: طب القلوب لابن قيم الجوزية ص ١٦٨، ١٧٣، ١٨٨٠

يبادروا إلى معالجتها بالأدوية المناسبة لها أعاذنا الله من جميع الأدواء والآفات والأسقام والأوجاع.

## ثالثاً: أدوية أمراض القلوب بالشبهات:

قد مضى أن الشبه التي تعرض للإنسان في هذا العصر كثيرة وأن غاية مثيريها إنما هي تشكيك الناس في دينهم ولا يزيل الشك والريب إلا اليقين. وقد تضمن كتاب الله من اليقين ما به الشفاء التام قال جلّ جلاله: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) وقال جلّ جلاله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الشَّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَفِي تضمن القرآن لدواء المَنْوا هُدُى وَشِفَاءٌ ﴾ (١) ، وفي تضمن القرآن لدواء أمراض القلوب يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «والقرآن شفاء لما في الصدور ومن في قلبه أمراض الشبهات شفاء لما في الصدور ومن في قلبه أمراض الشبهات

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت الآية: ٤٤.

والشهوات، ففيه من البيان ما يزيل الحق من الباطل فيزيل أمراض الشبهة المفسدة للعلم والتصور والإدراك بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه. فالقرآن مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة حتى يصح القلب فتصلح إرادته ويعود إلى فطرته التي فطر عليها كما يعود البدن إلى الحال الطبيعي، ويغتذي القلب بالإيمان والقرآن بما يزكيه ويؤيده كما يغتذي البدن بما ينميه ويقويه فإن زكاة القلب مثل زكاة البدن» (۱).

وفيه أيضاً يقول ابن قيم الجوزية: «قد تقدم أن جماع أمراض القلوب هي أمراض الشبهات والشهوات، والقرآن شفاء للنوعين، ففيه من البينات والبراهين القطعية ما يبيّن الحق من الباطل فتزول أمراض الشبهة المفسدة للعلم والتصور والإدراك بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه، وليس تحت أديم السماء كتاب متضمن للبراهين والآيات على المطالب العالية من

<sup>(</sup>۱) الفتاوی جـ ۱۰ ص ۹٦.

التوحيد وإثبات الصفات وإثبات المعاد والنبوات وردِّ النِّحل الباطلة والآراء الفاسدة مثل القرآن، فهو الشفاء على الحقيقة من أدواء الشبه والشكوك» (١).

وبعد القرآن تأتي سنَّةُ الرسول ﷺ، وقد أرشد عليه الصلاة والسلام إلى علاج مرض القلب بالشبهة في حديث الوسوسة الذي مرّ من قبل وفيه ثلاث مسائل:

١ \_ الانتهاء.

٢ \_ التعوذ بالله من الشيطان.

٣ ـ أن يدفعه بما يضاده من الإيمان بالله ورسله.

«فهذا الإيمان الصادق اليقيني يدفع ما يضادّه من الشبهة المنافية له، فإن الحقّ يدفع الباطل والشكوك لا تعارض اليقين، فهذه الأمور الثلاثة التي ذكرها النبي تبطل هذه الشبهة التي لا تزال على ألسنة الملاحدة يلقونها بعبارات متنوعة، فأمر بالانتهاء الذي يبطل التسلسل الباطل، وبالتعوذ من الشيطان الذي هو الملقي

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٧٣، ٧٥.

لهذه الشبه، وبالإيمان الصحيح الذي يدفع كل ما يضادة من الباطل والحمد لله، فبالانتهاء قطع الشر مباشرة، وبالاستعادة قطع السبب الداعي إلى الشرّ، وبالإيمان اللجأ والاعتصام بالاعتقاد الصحيح اليقيني الذي يدفع كل معارض. وهذه الأمور الثلاثة هي جماع الأسباب الدافعة لكل شبهة تعارض الإيمان» (١) فتنبغي العناية بها كلما عرضت شبهة أو اشتباه.

والاتصال بالله علاج للقلوب من كل أمراضها ومن شأن الصلة القوية بالله سبحانه وتعالى الارتباط بالوحي بشقيه القرآن والسنة وهما جماع دواء القلوب. يقول ابن قيم الجوزية مبيناً الفرق الشاسع بين هذا الدواء والأدوية الحسية «نسبة ما عندهم من الطبّ إلى هذا الوحي كنسبة ما عندهم من العلوم إلى ما جاءت به الأنبياء، بل ها هنا من الأدوية التي تشفي من الأمراض ما لم يهتد إليها عقول أكابر الأطباء ولم تصل إليها

<sup>(</sup>١) بهجة القلوب ص ٤١، ٤٣.

علومهم وتجاربهم وأقيستهم من الأدوية القلبية والروحانية، وقوة القلب واعتماده على الله، والتوكل عليه والالتجاء إليه، والانطراح والانكسار بين يديه والتنذلل له، والصدقة والدعاء والتوبة والاستغفار والإحسان إلى الخلق وإغاثة الملهوف والتفريج عن المكروب. فإن هذه الأدوية لها من التأثير في الشفاء ما لا يصل إليه علم أعلم الأطباء ولا تجربته ولا قياسه.

ولكن لأسباب متنوعة فإن القلب متى اتصل بربّ العالمين وخالق الداء والدواء مدير الطبيعة ومصرفها على ما يشاء كانت له أدوية أخرى غير الأدوية التي يعاينها القلب البعيد منه المعرض عنه» (١) عياذاً بالله.

فكل من تعرض لمرض القلب بالشبهة فليفر إلى الله بصدق ويتخذ من القرآن تلاوة وتدبراً وفهماً وعملاً وتحكيماً واستشفاء بلسماً شافياً لمرضه وكذلك عليه تقوية صلته بحديث رسول الله ﷺ قراءة وفهماً وتدبراً

<sup>(</sup>١) طب القلوب ص ٦٨.

وعملاً باعتبار التمسك بهما أقرب السبل الموصلة إلى الله ﴿ وَأَنَّ هَلَا الصَّرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَلَيِّعُواْ السُّبُلُ فَنَفَرَقَ الله ﴿ وَأَنَّ هَلَا الله أَن يَلِيدٍ وَ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ أَنِ ﴾ (١) نسأل الله أن يهدينا سواء السبيل وأن يرزقنا سلوك سبيله المستقيم وأن يبعدنا عن سلوك سبل الشيطان إنه ولي ذلك والقادر عليه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية: ١٥٣.

## رابعاً: أدوية أمراض القلوب بالشهوات:

p # 1 3

كما كان القرآن شفاء لأمراض القلوب بالشبهات فإنه كذلك شفاء لأمراض القلوب بالشهوات ففيه من الحكمة والموعظة الحسنة بالترغيب والترهيب والقصص التى فيها عبرة ما يوجب صلاح القلوب فترغب فيما ينفعها وترغب عما يضرها فيكون القلب محبّأ للرشاد مبغضاً للغيّ بعد أن كان مريداً لهما (١)،، وكذلك ما في القرآن من التزهيد في الدنيا والترغيب في الآخرة وضرب الأمثال وبيان أحوال من تنكَّبوا الصراط المستقيم، فهو بذلك كله مزيلٌ للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة فيصلح القلب وتصلح إرادته ويعود إلى فطرته فتصحّ أفعاله الكسبية الخيرية (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتاوي جه ۱۰ ص ۹۰.

<sup>(</sup>٢) انظر: إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٧٣ ـ ٧٥.

ولا شك أن التقوى والصبر والإنابة إلى الله والخوف منه في مقدمة أدوية القلوب المرضى بالشهوة «وليس المقصود قمع هذه الصفات الذميمة بالكلية وإنما المطلوب من الرياضة ردّ الشهوة إلى الاعتدال الذي هو وسيط بين الإفراط والتفريط» (١).

وكذلك التوبة علاج لمرض القلب بالشهوة فإن القلب إذا تخلص من الذنوب بالتوبة فقد استفرغ من تخليطه فتخلصت قسوة القلب وإرادته للخير فاستراح من تلك الجوانب الفاسدة والموارد الردية، فزكا ونما وقوي واشتد (۲). يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكذلك القلب إذا تاب من الذنوب كان استفراغاً من تخليطاته حيث خلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً فإذا تاب من الذنوب تخلصت قوة القلب وإرادته للأعمال الصالحة واستراح القلب من تلك الحوادث الفاسدة التي كانت فيه» (۳).

<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان جـ ١ ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي جـ ١٠ ص ٩٦ ـ ٩٧.

والعدل أيضاً من أدوية القلوب المريضة بالشهوة ذلك أن صحة القلب وصلاحه في العدل ومرضه من الزيغ والظلم والانحراف (١)، وقبل ذلك معرفة القلب ربه: «فإن صلاح القلوب أن تكون عارفة بربها وفاطرها وبأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه وأن تكون مؤثرة لمرضاته ولمحابه متجنبة لمناهيه ومساخطه ولا صحة ولا حياة إلا بذلك ولا سبيل إلى تلقيه إلا من جهة الرسل»(٢).

يقول الشيخ السعدي رحمه الله في بيان أهمية الإيمان لصلاح القلوب «فالله غرس شجرة الإيمان في قلوب المؤمنين بحسب إيمانهم وقدر من ألطافه وفضله من الواجبات والسنن ما يقي هذه الشجرة وينميها ويدفع عنها الآفات حتى تكمل وتؤتي أكلها كل حين بإذن ربها» (۳)، وفي دعائه على اللهم إني أسألك الهدى

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) طب القلوب لابن قيم الجوزية ص ٦٣، ٦٥.

<sup>(</sup>٣) بهجة القلوب ص ١٠٥.

والتقى والعفاف والغنى»(١) إرشاد إلى سبل العلاج تلك.

"فالهدى: هوالعلم النافع والتقى: العمل الصالح وترك المحرمات كلها، هذا صلاح الدين وتمام ذلك بصلاح القلب وطمأنينته بالعفاف عن الخلق والغنى بالله، ومن كان غنياً بالله فهو الغني حقاً وإن قلّت حواصله، فليس الغني عن كثرة العرض إنما الغني غني القلب" (٢) وعلى ذلك فالدين الحنيف هو الدواء المفيد لشفاء القلوب من أمراضها (٣) "فالأمور النافعة في الدين ترجع إلى أمرين: علم نافع، وعمل صالح، أما العلم النافع: فهو العلم المرزكي للقلوب والأرواح المثمر لسعادة الدارين (٤).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) بهجة القلوب ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) بهجة القلوب ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) بهجة القلوب ص ٥٥، ٥٥.

والاستعانة بالله والحرص على ما ينفع الإنسان تنفيذاً لأمر الرسول على المراص على ما ينفعك واستعن بالله» (١) من أعظم الطرق لراحة القلب وأدعى لحصول القناعة والحياة الطيبة (٢).

والزهد في الدنيا والعمل للآخرة من أقوم السبل لصلاح القلوب يقول ابن حزم: "إذا تعقبت الأمور كلها فسدت عليك وانتهيت في آخر فكرتك باضمحلال جميع أحوال الدنيا إلى أن الحقيقة إنما هي العمل للآخرة فقط أو يُريدُ وَكُونَ عَرَضَ الدُّنيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ فَاللَّالِ عَرَضَ الدُّنيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ فَاللَّا الله عنه ولا بدّ من ظفرت به فعقباه حزن إما بذهابه عنك أو بذهابك عنه ولا بدّ من أحد هذين الشيئين إلا العمل لله عز وجل فعقباه على كل حال سرورٌ في عاجلٍ وآجلٍ ؛ أما العاجل فقلة الهم بما يهتم به النّاس وإنه به معظم من الصديق والعدو وأما في الآجل فالجنة المنه على كل حال وإنه به معظم من الصديق والعدو وأما في الآجل فالجنة النّاس

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ٢٦٦٤ من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) بهجة القلوب ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الأخلاق والسير في مداواة النفوس ص ١٣. ﴿ ﴿ مُعَالِمُهُمْ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ ا

وصدق التوجه إلى الله سبحانه وتعالى من أنفع أدوية القلوب وعلاج لكثير من أمراضها وخاصة مرض الهم الذي قلَّ من يسلم منه يقول ابن حزم في بيان ذلك: «وليس في العالم منذ كان إلى أن يتناهى أحد يستحسن الهمَّ ولا يريد طرده عن نفسه فلما استقرَّ في نفسي هذا العلم الرفيع وانكشف هذا السرُّ العجيب وأنار الله تعالى لفكري هذا الكنز العظيم بحثت عن سبيل موصلة على الحقيقة إلى طرد الهم الذي هو المطلوب للنفس الذي اتفق جميع أنواع الإنسان الجاهل منهم والعالم والصالح والطالح على السعي له فلم أجدها إلا التوجه إلى الله عز وجل بالعمل للآخرة»(١) وصدق والله .

ونختتم الحديث عن أدوية مرض القلب بالشهوة بكلام سيد قطب رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ الْمَنْهِجِ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٤، ١٥. (٢) سورة الأعراف الآية: ١٠٠.

القرآني حين يستخدم هذا التحذير إنما يعالج أطوار النفوس والقلوب المثقلة ويطبّب كلا منها بالطبّ المناسب في الوقت الملائم فيعطيها جرعة من الأمن وجرعة من الخوف والحذر والترقب لبأس الله»(١)

and the second of the second o

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن جـ٣ ص ١٣٤١.

## خامساً: الوقاية من أمراض القلوب:

لما كانت الشبهات والشهوات هي محور مرض القلب فإن المسلم العاقل عليه أن يحذر منها غاية الحذر وقاية لقلبه من المرض، فبتحقيق الإيمان الكامل يحصل اليقين القائم على البينة والبرهان، وبه تدفع الشبهات، وبتحقيق التقوى والاستقامة على الحق والصبر على ذلك تدفع الشهوة، وذلك ما يمكن استنباطه من النصوص القرآنية التي تضمنت هذه الأدواء فيما مضى، والنصوص القرآنية والنبوية الأخرى التي لم تذكر حرصاً على عدم الإطالة.

فلا شك أن التوجيهات الربانية في تلك النصوص وغيرها هي من أقوى مصادر القوة الإيمانية والعاطفة الدينية التي لا تزال الأمة تقتبس منها شعلة الإيمان لتوقد محاجر القلوب في مواجهة الرياح المادية العاتية التي

تحاول إحماد هذه المحاجر (١)، وذلك مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا السَّتَجِيبُوا بِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْمِيكُمْ ﴿ كَا يَّكُمُ اللَّهُ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يَحْمِيكُمْ ﴿ كَا يُحْمِيكُمْ ﴿ كَا يَكُمْ وَاللَّهُ ذُو لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ يَعْمَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا وَيُكَمِّوْ عَنصَكُمْ سَيِّعَاتِكُو وَيَعْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ يَعْمَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا وَيُكَمِّوْ عَنصَكُمْ سَيِّعَاتِكُو وَيَعْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ وَمِنكُ لِهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ وَلِيكُ اللَّهُ وَلَيْكُولُونَ وَ وَلَا اللَّهُ فَا اللَّهُ وَلَيْكُولُونَ وَ اللَّهُ وَلَيْكُولُونَ وَ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُولُونَ فَى اللَّهُ وَلَيْكُولُونَ فَى وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُّضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحَفَظُنُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ مِنْ أَلِكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُونَ وَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِكُمْ اللَّهُ وَلِيكُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللِ

والعمل بهذه النصوص وحدها والوقوف عندها كفيل بتحقيق الوقاية لقلب المسلم من المرض «فالقلوب أوعية كالأدوية فلا بد من تزكية لصد الشهوات والشبهات، فباليقين تذهب الشبهات، وبالصبر تذهب

<sup>(</sup>١) انظر: المطهرة ص أ، ص ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النور الآيتان: ٣٠، ٣١.

الشهوات حتى يتحقق للمرء صلاح قلبه حيث علَّق الانتفاع بالدين بصلاح القلب»(١) ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْسَتًا فَأَخْيَلْنَكُ وَجَعَلْنَا لَمُ فُورًا يَمْشِى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَّلَكُمُ فِي ٱلظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجِ يَنْهَا فَهُ وَلَا الطَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجِ يَنْهَا فَيَالًا فَي الطَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجِ يَنْهَا فَي الطَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجِ يَنْهَا فَي الطَّلُمَاتِ اللَّهِ الطَّلَمَاتِ اللَّهِ الطَّلَمَاتِ اللَّهُ فِي الطَّلَمَاتِ اللَّهَ الطَّلُمَاتِ اللَّهُ فِي الطَّلُمَاتِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الطَّلُمَاتِ اللَّهُ الْمُعْمِلُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ الْمُواللَّهُ الْمُنْ الْمُوالِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ الْمُنْ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الل

ونختم الحديث عن وقاية القلوب من المرض بكلام لابن قيم الجوزية حول فوائد غض البصر: «في غض البصر عن المحارم ثلاثة فوائد:

١ \_ حلاوة الإيمان.

٢ \_ نور القلب وصحة الفراسة.

٣ ـ قوة القلب وثباته وشجاعته، فيعطيه الله بقوته
 سلطان النصرة كما أعطاه بنوره سلطان الحجة فيجمع له
 بين السلطانين فيهرب الشيطان منه (٣).

<sup>(</sup>١) تزكية النفوس ص ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) إغاثة اللهفان ص ٧٨، ٧٩.

سادساً: المحافظة على صحة القلب وسلامته: متى ما تأكد المرء من صحة قلبه وسلامته فإنه مطالب بالمحافظة عليه، «فالقلب محتاج إلى ما يجفظ عليه قوته وهو الإيمان وأوراد الطاعات وإلى حمية من المؤذي الضار وذلك باجتناب الآثام والمعاصى وأنواع المخالفات وإلى استفراغه من كل مادة فاسدة تعرض له وذلك بالتوبية النصوح واستغفار غافر الخطيئات»(١) وكذلك كل ما يورث القلب إيماناً من العِلم النافع والعمل الصالح فتلك أغذية له (٢) بها يصح القلب ويستقيم، فاستقامة القلب واعتداله واقتصاده وحميته وعاقبته وصلاحه متلازمة (٣).

englis en e

The state of the s

No party of the

<sup>(</sup>١) طب القلوب لابن قيم الجوزية ص ١٦٣.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی جـ ۱۰ ص ۱۳٦.

<sup>(</sup>۳) الفتاوی جـ ۱۰ ص ۱۳۸.

يقول أبن تيمية رحمه الله في بيان ما يحفظ على الإنسان صحة قلبه: «فأخبر (أي الله) أنه فطر عباده على إقامة الوجه حنيفاً وهو عبادة الله وحده لا شريك له، فهذه من الحركة الطبيعية المستقيمة المعتدلة للقلب وتركها ظلم عظيم اتبع أهله أهواءهم بغير علم، ولا بد لهذه الفطرة والخلقة وهي صحة الخلقة من قوت وغذاء يمدها بنظير ما فيها مما فطرت عليه علماً وعملاً، ولهذا كان تمام الدين بالفطرة المكملة بالشريعة المنزلة»(١) ويقول: فصحة القلب تحفظ باستعمال أمثال ما فيها أو هو ما يقوى العلم والإيمان من الذكر والتفكر والعبادات المشروعة، والمرض يزول بالضد، فتزال الشبهات بالبينات وتزول محبة الباطل ببغضه ومحبة الحق» (٢).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي جـ ۱۰ ص ۱٤٦، ۱٤٧.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی جه ۱۰ ص ۱٤٥.

#### سابعاً: منهج أهل السنة في التزكية:

لما كان صلاح القلب هو حياته، وكانت هذه الحياة مرتبطة بخلوه من كل ما يحول بينه وبين معاني الإيمان من الشرك والنفاق وسوء الأخلاق فإن منهج أهل السنة والجماعة مستمد من هذه الحقيقة وتمثلت دعائمه في:

في:

١ ـ التزكية بالتوحيد.

٢ ـ التزكية بفعل الواجبات وترك المحرمات.

٣ ـ التزكية بفعل النوافل المشروعة (١) .

ومصادر هذا المنهج هي الكتاب والسنة ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِن الكتاب والسنة ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِن اللَّهِ مُنِ اللَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهَ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنَ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ النَّهُ مِنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ مِنْ النَّهُ النَّهُ مِنْ النَّهُ النَّهُ مِنْ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّالَ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) التزكية بين أهل السنة والصوفية ص ١٧ ـ ٣١.

ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذَنِهِ. وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ اللهِ اللهِ الركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبداً كتاب الله وسنتي»(٢) مصداقاً لقوله تعالىي: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ۞ ﴾ (٣) ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطَى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوتُهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٤) نسأل الله أن يرزقنا العمل بهذا المنهج حتى نكون من المفلحين ﴿ قَدْ أَقْلَحَ مَن زَّكَّنْهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن وَشَنْهَا ۞ ﴿ وَهُ أَفَلَحَ مَن تَزَكِّى ۞ وَذَكُرَ أَسْمَ رَقِهِ فَصَلَّىٰ ﴿وَآنَ﴾ (٦) .

سورة المائدة الأيتان: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك في الموطأ في القدر رقم (٣)، ورواه الحاكم ٩٣/١ موصولاً وغيره بلاغاً من حديث ابن عباس وفي إسناده ضعف، وجاء أيضاً من حديث أبي هريرة وعمرو بن عوف المنزني واسنادهما ضعيف جداً.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف الآية: ٤٣. (٥) سورة الشمس الآيتان: ٩، ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام الآية: ١٥٣. (٦) سورة الأعلى الأيتان: ١٤، ١٥.

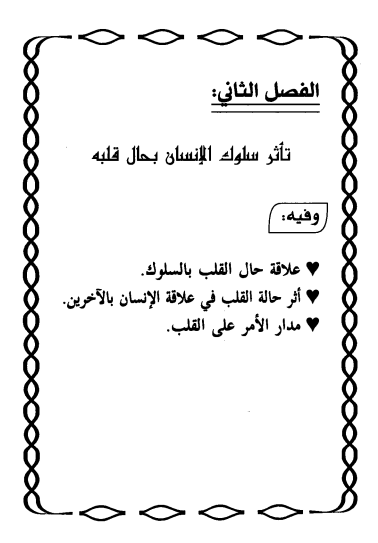
A control of the cont Borney Commencer Commencer

 $\{1,1,\cdots,n\}$ and the second . . .

and the second s है, इ.स. १९ इ.स.

A Section 1990

esq. 1 · 1





#### المبحث الأول: علاقة حال القلب بالسلوك

لما كان سلوك الإنسان هو المظهر الخارجي لمكنونات نفسه، وكانت أعمال الجوارح ثمرة لأعمال القلب صحّ أن يقال إن سلوك الإنسان من حيث الصحة والسداد والرشاد أو الغي والفساد هو صورة صادقة لحال قلبه من السلامة والمرض والموت، فالله سبحانه وتعالى رتّب صلاح الأعمال على صلاح القلوب ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُّ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَفَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ۞ ﴿ ١٠ كَمَا رَتَّب الرسول عَلَيْ استقامة الإيمان على استقامة القلب، قا أنس بن مالك رضى الله عنه قال رسول الله ﷺ: «لا يستقيم إيمان العبد حتى يستقيم قلبه ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه ولا يدخل الجنة رجل لا يأمن جاره

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآيتان: ٨٨، ٨٩.

بوائقه» (۱).

بل إن من تدبر نصوص القرآن التي أوردناها في الفصل الأول من هذا الكتاب بمباحثه المختلفة لا يصعب عليه إدراك هذه الحقيقة فإنه يرى أن الله سبحانه وتعالى قد أثبت لأصحاب القلوب الحية السليمة ضروباً من السلوك تناسب حياتها وسلامتها، مرّ بيانها في مبحث أنواع القلوب باعتبار حالها ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾ [٢] ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوْتُونَ مَآ ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿ كَ أُولَكِيكَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لِمَا سَنِقُونَ ﴿ ﴾ (٣). كما أثبت الأصحاب القلوب الميتة كذلك ضروباً من السلوك تناسب حالها ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِحَابُ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَنِمِلُونَ ﴿ ﴾ (٤) ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلُفٌّ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾(٥) ﴿ كَلَّا بَلِّ رَانَ عَلَى قُلُومِم مَّا كَانُوا

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد جـ ١٩٨/٣، وفيه علي بن مسعدة وهو لا يحتج به.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية: ٣٦.(٤) سورة فصلت الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآيتان: ٦٠، ٦١. (٥)سورة النساء الآية: ١٥٥.

تَكْسِمُونَ إِنَّ ﴾(١) ﴿ ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ مُّعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن رَبِّهِم تُحْدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ ﴾ (٢) ﴿ أُوْلَتِيكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَالنَّبَعُوَّا أَهْوَآ عَهُمْ ﴿ ﴾ (٣) ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمٌّ ﴾ (١) وكذلك فعل بشأن القلوب المريضة ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيِّعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْكَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْـنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۗ ﴾ (٥) ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَرِعُوكَ فِيمِمْ يَقُولُونَ نَغَشَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ ﴾ (٦) ﴿ كَلَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينِ مِن قَبْلِهِم مِّثْلَ قَوْلهمُّ تَشَبَّهَتْ قُلُوبُهُمٌّ ﴾ (٧) ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُوكَ ﴿ ﴾ (٨) ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِۦ وَهُوَ ٱلَّذُّ ٱلْخِصَامِ ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَكَمَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكُ ٱلْحَرْثَ وَالنَّسْلُّ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَكَادَ ﴿ ۚ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ

 <sup>(</sup>١) سورة المطففين الآية: ١٤.
 (٥)سورة آل عمران الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء الآيات: ١ \_ ٢ \_ ٣. (٦) سورة المائدة الآية: ٥٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة محمد الآية: ١٦.
 (٧) سورة البقرة الآية: ١١٨.

 <sup>(</sup>٤) سورة الحديد الآية: ١٦.
 (٨) سورة التوبة الآية: ٤٥.

وبيّن الله سبحانه وتعالى مكانة القلب في أعمال الإنسان و يُوَاخِدُكُم بِمَا كَسَسَبَتْ اللهُ يُوَاخِدُكُم بِمَا كَسَسَبَتْ الْمُوْنِيَّةُ وَلَكِن يُوَاخِدُكُم بِمَا كَسَسَبَتْ الْمُوْنِيُمُ اللهُ بِاللّغو فِي أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُم بِمَا كَسَسَبَتْ الْمُونِيُمُ فَلَوْا وَلَكِن قُولُوا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآيات: ٢٠٤ \_ ٢٠٠٠ ٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح الآية: ١٢. ﴿ ٥) سورة الحجرات الآية: ٧.

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ٢٢٥.
 (٦) سورة الأنفال الآية: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات الآية: ١٤. (٧) سورة البقرة الآية: ٢٨٣.

وقد استقر هذا المعنى في نفوس السلف الصالح، وعبر عنه بصور مختلفة، فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية يقرر أن الجانب الروحي أو النفسي (٥) يلعب دوراً مهماً في تقرير السلوك الذي يحقق الخير أو الشر والذي يترتب عليه الشقاء أو

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد الآية: ٢٤.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب الآية: ٥.

<sup>(\*)</sup> هذه النصوص سبق تحديد مكانها من كتاب الله فيما مضى .

<sup>(°)</sup> هو يرى أن الروح والنفس يطلقان على مسمى واحد، النظرية الخلقية عند ابن تيمية، عبد الله عفيفي، مركز الملك فيصل، ط ١، ١٤٠٨ هـ.

السعادة<sup>(١)</sup>.

وابن قيم الجوزية يقول (٢): «فإن من عدم القلب الواعي عن الله لم ينتفع بكل آية تمر عليه ولو مرت به كل آية ﴿ وَكَأَيِّن مِنْ عَايَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عُنْهَا مُعْرِضُونَ فِنَ ﴾ (٢) ».

ولا شك أن القلب إذا استنار بنور التوحيد أدرك ما ينفعه وما يضره وانعكست آثاره على الجوارح، فكان على المسلم أن يسعى لإصلاح قلبه ما استطاع (٤).

يقول الشيخ عبد الرزاق عفيفي (٥) معلقاً على كلام لابن تيمية يصف فيه بعض المشائخ بأنه له أحوالاً زكية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، المدرك نفسه.

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة جـ ١ ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: تأملات في العقل والسلوك، محمد بن إبراهيم التويجري ص ٣١.

<sup>(</sup>٥) الوصية الكبرى لابن تيمية، تحقيق علي حسن علي عبد الحميد، ص ٢٦.

وطريقة مرضية وله مكاشفات وتصرفات يقول: «المراد استنارة القلب وصفاء البصيرة ونفوذ الفكر وإحقاق الحق وقوة الفراسة بتقوى الله والوقوف عند حدوده كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَلْقُوْا ٱللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ (١) حتى المرائى في المنام من حيث الصلاح والاستقامة لا تخرج عن هذه القاعدة.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «فلا يظنّ أحد أن هذا الدجال الذي رآه هو ربّه، ولكن الذي يقع لأهل حقائق الإيمان من المعرفة بالله ويقين القلوب ومشاهداتها وتحليلاتها هو على مراتب كثيرة، قال النبي على لما سأله جبريل عن الإحسان قال: الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه» وقد يرى المؤمن ربه في المنام في صور متنوعة على قدر إيمانه ويقينه، فإذا كان إيمانه صحيحاً لم يره إلا في صورة حسنة، وإن كان في إيمانه

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية: ٢٩.

نقص رأى ما يشبه إيمانه» (١).

حتى الدعاء مرتبط بحال القلب يقول الرسول القيرة والقلوب أوعية وبعضها أوعى من بعض، فإذا سألتم الله عز وجل أيها الناس فاسألوه وأنتم موقنون بالإجابة فإن الله لا يستجيب لعبد دعاه عن ظهر قلب غافل (٢) ويقرر ابن حزم أنه: «ليس بين الفضائل والرذائل ولا بين الطاعات والمعاصي إلا نفار النفس وأنسها فقط، فالسعيد من أنست نفسه بالفضائل والطاعات ونفرت من الرذائل والمعاصي، والشقي من أنست نفسه بالرذائل والمعاصي، والشقي من أنست نفسه بالرذائل والمعاصي ونفرت من الفضائل والطاعات وليس هناك الردائل وعنفرت من الفضائل والطاعات وليس هناك الله وحفظه (٣).

الوصية الكبرى، ص ٤٢ - ٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحديث في مسند الإمام أحمد، تحقيق أحمد شاكر (٦٥٥) جـ ١٠ ص ١٤٢ قال أحمد شاكر إسناده صحيح. قلت: ولكن في إسناده عبد الله بن لهيعة وهو لا يحتج به على الأرجح وفيه بكر بن عمرو وهو ليس بالمشهور.

<sup>(</sup>٣) الأخلاق والسير ص ١٨.

ومن ثم فإن القلب الحي الصافي المشرق من مقومات الانتصار على النفس (١) «ليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل» (٢) ولهذا ف «إن الله لم يشبه هذا الدين في ثباته واستقراره بصخرة صماء لا نمو فيها ولا حياة إنما شبهه بشجرة طبية ثابتة نامية مثمرة فالأصل الثابت هو التوحيد والعبودية لله والإيمان بالغيب والنبوة واليوم الآخر، وأما أكلها: فالتقوى ورقابة الله والإخلاص لله والجهاد والاجتهاد» (٣) والكلمة الطيبة التي شبهت بالشجرة الطيبة مستقرها القلب السليم الخالي من الشرك والنفاق أعاذنا الله منها جميعاً وذلك ما يؤكد ارتباط السلوك بحال القلب «فالعبادة بجميع أنواعها إنما تصلار من تأله القلب بالحب والخضوع والتذلل رغباً ورَهباً وهذا ما لا يستحقه إلا الله» (٤).

<sup>(</sup>١) فتحي يكن، ماذا يعني انتمائي للإسلام.

<sup>(</sup>٢) قيل إنه من كلام الحسن البصري.

 <sup>(</sup>٣) خصائص مدرسة النبوة، د. كمال محمد عيسى، ص ٤١، دار الشروق.

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، شرح فتح المجيد، ص ٣٢.

# المبحث الثاني: أثر حالة القلب في علاقة الإنسان بالآخرين

علاقة الإنسان بالآخرين من حيث سلوكه تجاههم أو سلوكهم تجاهه أحد مظاهر السلوك الإنساني الغام الذي نظمته شريعتنا الغراء ووضعت له من الضوابط والقواعد ما يجعله النموذج المثالي في العلاقات الإنسانية.

وكما كان مدار الأمر في صلة الإنسان بربه هو القلب السليم فإن مدار الأمر أيضاً في هذا الجانب من السلوك إنما هو على القلب، فإن كان القلب سليماً جاءت العلاقات البشرية المرتبطة به في صورة سوية جميلة وأثمرت كل المعاني الإنسانية الخيرية الفاضلة في التعامل بين بني البشر، قال تعالى في حق نبيه على:

﴿ فَهَمَارَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُواْمِنْ

حُولِكُ فَأَعَفُ عَنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَمُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكَلُ عَلَى اللّهَ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ﴿ ﴾ (١) يقول مختصر تفسير الشوكاني: «والمعنى أن لينه لهم ماكان إلا بسبب الرحمة العظيمة من الله تعالى لتأليف قلوب أصحابه واستقامة أمر الدين (٢).

ويقول جلّ جلاله بشأن المؤمنين: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ آعَدَاءً فَاللَّف بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا ﴾ (٣) . المحسراد الأوس والخزرج كانت بينهم عصبية شديدة وحروب عظيمة فألف الله بين قلوبهم بالإيمان برسول الله عليه وقيل أراد التأليف بين المهاجرين والأنصار » (٤) وهذا نص ظاهر الدلالة في مبلغ ما للقلب المحشو بالإيمان من أثر في إقامة علاقات مثلى بين البشر.

ومثله ما امتن الله به على نبيه ﷺ في قوله جلّ جلاله:

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية: ١٥٩. (٣) سورة آل عمران الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) زبدة التفسير ص ٨٩. (٤) زبدة التفسير ص ٢٣٦.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَلَّكَ بَيْكَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا مَّا ٱللَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهُ أَلَفَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا مَّا ٱلفَّتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهُ أَلَفَ مَا فِي ٱللَّهُ أَلَفَ عَلَى هذا المعنى بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ثَلَ ﴾ (١) فهو بين الدلالة على هذا المعنى بحيث لا يحتاج إلى تعليق .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآيتان: ٦٢، ٦٣.

 <sup>(</sup>٢) سورة الحشر الآية: ١٤.
 (٣) زبلة التفسير ص ٧٣٢.

وفي هذا ما فيه من تمزق في العلاقات البشرية واختلال في الحياة الإنسانية التي قوامها هذه القلوب الخربة والمقصود هو البيان والإيضاح وليس الاستقصاء فيما تقدم مقنع وغنية.

#### المبحث الثالث: مدار الأمر على القلب

لن يصعب على من تتبع الآيات القرآنية التي سيقت في الفصل الأول من الكتاب أن يدرك بسهولة أن القلب هو حقيقة الإنسان، ومن عجيب صنع الله أن جعل بصحته الحسية وبقائه وانتظام دورته حياة الحسد، وجعل بطهارته وسلامته من الآفات حياة الروح(١).

والقلب وهو بهذه المثابة هو موطن الإدراك والعلم من الإنسان، وهو المخاطب والمطالب والمعاتب، وهو مكمن المشاعر من حبّ وبغض ووساوس وخطرات، وهو قبل ذلك موضع الإيمان والكفر والإنابة والإصرار والطمأنينة والاضطراب، فهو العالم بالله المتقرب إليه والعامل له والساعي إليه، والجوارح أتباع وخدم، قال

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ص ٩٣.

أبو هريرة رضى الله عنه: «القلب ملك والأعضاء جنوده فإن طاب الملك طابت جنوده إذا خبث خبثت جنوده»، وهُو المقبول عند الله إذا سلم من غير الله والمحجوب عنه إذا استغرق بغير الله فهو مناط السعادة إذا زكاه صاحبه والشقاء إذا دنسه ودساه، فهو في الحقيقة المطيع لله وإنما تنتشر على الجوارح من العبادات أنواره، وهو العاصى المتمرد على الله وإنما السارى إلى الأعضاء من الفواحش اثاره، وهو الذي إذا عرفه الإنسان عرف نفسه وإذا جهله جهل نفسه، ومن لم يعرف نفسه لم يعرف ربه، وبإظلامه واستنارته تظهر محاسن الظاهر و مساویه (۱)۱.

وبعد هذا الاجمال يحسن بعض التفصيل، فقد أخبر الله سبحانه وتعالى أن القلب موضع الإيمان ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدّرَهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: القلب (مكانته، أحواله، مرضه، شفاؤه) أحمد عز الدين البياتوني، دار السلام، ص ١١ ـ ١٢.

لِلْإِشْلَادِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِّن رَّيِّةٍ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴿(١) ﴿ فَهَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحَ صَنَدْزَهُ لِلْإِسْلَيْرِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلُ صُدْرَهُ صَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (٢) وكذلك هو موضع الكفر بالنص نفسه، ومواطن النفاق والارتياب ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ ﴾ (٣) وكذلك هو موضع النية والإخلاص بالنصوص التي رتبت المؤاخذة على ما استقرفيه ولقوله على: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرى عما نوى»(٤) وقوله: «الإخلاص سر من سرى استودعته قلب من أحببت من عبادي ا(٥) وهو كذلك موطن العزم ﴿ وَمَن يُرِدُّ فِيهِ بِإِلْحَكَادِ بِظُلْمِ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمِ ﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَهِيمَ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) الحديث متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه القشيري نقلًا عن كتاب القلب، وقيل إنه لا يصح.

مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلَفَ بِي شَيْئًا وَطَهِّرْ بَيْنِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآ إِمِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴿ ﴾ (١) وقوله ﷺ: «إذا التقى المسلمان بسيفهما فالقاتل والمقتول في النار قيل يا رسول الله هذا القاتل فمابال المقتول قال إنه كان حريصاً على قتل صاحبه»(٢) والقلب كذلك موضع الأمانة ففي الحديث المتفق عليه : «إن الأمانة نزلت في جذِر قلوب الرجال، ثم نزل القرآن فعلموا من القرآن وعلموا من السنة »(٣) وهو موضع التقوى ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصَّوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمَّ لِلنَّقْوَئَ ﴾(٥) وهـو مـوضـع البـر والإثـم ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَا لَهُ وَمَن يَكُمُّهُا فَإِنَّهُ وَ مَاثِمٌ قَلْدُهُ ﴾ (٢) ولقول عَيْكِ : «جئت تسأل عن البر . . استفت قلبك» (٧) والقلب كذلك

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الَّاية: ٣٢.

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية: ٢٥. (٥) سورة الحجرات الآية: ٣. (٢) الحديث متفق عليه.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة الآية: ٢٨٣. (٣) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>v) الحديث رواه أحمد والدارمي .

موضع اللذكرى ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَى لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ (١) والحديث: «إذا أراد الله بعبده خيراً جعل له واعظاً من قلبه يأمره وينهاه» (٢).

«ولما علم عدو الله إبليس أن المدار على القلب والاعتماد عليه أجلب عليه بالوساوس وأقبل بوجوه الشهوات إليه وزين له من الأحوال والأعمال ما يصده عن الطريق وأمده من أسباب الغي بما يقطعه عن أسباب التوفيق ونصب له من المصايد والحبائل ما إن سلم من الوقوع فيها لم يسلم من أن يحصل له بها التعويق، فلا نجاة من مصايده ومكايده إلا بدوام الاستقامة والاستعانة بالله تعالى والتعرض لأسباب مرضاته والتجاء القلب إليه وإقباله عليه في حركاته وسكناته والتحقق بذل العبودية الذي هو أولى ما تلبس به الإنسان ليحصل له الدخول في ضمان ﴿إن عبادي ليس لك عليهم سلطان، فهذه الإضافة هي القاطعة بين العبد وبين الشيطان وحصولها

<sup>(</sup>١) سورة ق الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الديلمي، وهو ليس بصحيح.

في ضمان ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمِ مَ سُلُطَكَ ﴾ (١) ، فهذه الإضافة هي القاطعة بين العبد وبين الشيطان وحصولها سبب تحقيق مقام العبودية لرب العالمين ، وإشعار القلب إخلاص العمل ودوام اليقين ، فإذا أشرب القلب العبودية والإخلاص صار عندالله من المقربين وشمله استثناء ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ عَنِي ﴾ (٢) .

وما دام أن أشرف ما في الإنسان قلبه وهو الذي عليه المعول فإنه ينبغي أن يفهم أن معرفة القلب وصفاته أصل الدين وأساس طريقة السالكين (٤) ﴿ وَٱعۡلَمُوا أَتَ اللّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ ) وَذَلْكُ بِأَنْ يَمنعه معرفة الله ومراقبته.

ثم إن: «القلب بأصل فطرته قابل للهدي، وبما وضع فيه

 <sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية: ٤٢.
 (٢) سورة الأنفال الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة ص الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) طب القلوب لابن قيم الجوزية ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: منهاج القاصدين ص ١٤٨.

من الشهوة والهوى مائل عن ذلك والتطارد فيه بين جندي الملائكة والشياطين دائم إلى أن ينفتح القلب لأحدهما فيتمكن ويستوطن ويكون اجتياز الثاني اختلاساً كما قال تعالى: ﴿ مِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ ﴾ (١) وهو الذي إذا ذكر الله خنس وإذا وقعت الغفلة انبسط، ولا يطرد جند الشياطين من القلب إلا ذكر الله تعالى فإنه لا قرار له مع الذكر » (٢).

وهذه المكانة العظيمة للقلب في حياة الإنسان وهذا الخطر العظيم الذي يتهدده كل ذلك يجعل المسلم دائم التضرع لله سبحانه وتعالى بأن يهدي قلبه وأن يثبته على دينه: «يامقلب القلوب ثبت قلبي على دينك» (٣) ذلك أنه: «ما من قلب إلا بين اصبعين من أصابع الرحمن إن شاء أقامه وإن شاء أزاغه» (٤).

ومن خلال استعراض النصوص القرآنية التي

سورة الناس الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه والمدرك نفسه. (٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي ٧٧٣٨ في الكبرى وابن ماجه ١٩٩ من حديث النواس بن سمعان وهو حديث صحيح وجاء من غيره.

تناولت قضية القلوب يستطيع المرء أن يلحظ تركيزاً على جوانب عليها مدار حياة الإنسان فقضية الخوف والأمن من القضايا التي تشغل بال الإنسان في القديم والحديث، ونجد أن مدار الأمر فيها على القلوب ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّيِي وَنجد أن مدار الأمر فيها على القلوب ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّيِي وَالْمُهُ حِرِينَ وَٱلْأَنصارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبعُوهُ في ساعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِن وَالْمُهُ حِرِينَ وَٱلْأَنصارِ ٱلَّذِينَ ٱلنَّبعُوهُ في ساعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِن بَعْدِ مَا كَادَينِيعُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ﴾ (١) ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الْمُعْتَ الْقُلُوبُ مِن الْمُعْتَ الْقُلُوبُ الْمُعْتَ الْقُلُوبُ الْمُعَاتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُم الْمُنْ أَنهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللل

وقضية الفاعلية والإيجابية أو السلبية في هذه الحياة أيضاً المعول فيها إنما هو على القلب ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآ ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّمْ رَجِعُونَ ﴿ يَ أُولَكِيكَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا

 <sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية: ١١٧.
 (٤) سورة الرعد الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: ٢٦. (٥) سورة الأنعام الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية: ١٠. (٦) سورة الفتح الآية: ٤.

سَيِقُونَ إِنَّ اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُولًا الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُولًا ﴿ ﴾ (٢) ويان ذلك في قول الرسول على: «تعرض الفتن على القلوب كالحصير عوداً عوداً فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة سوداء وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين على أبيض مثل الصفا فلا فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين على أبيض مثل الصفا فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض، والآخر أسود مربادا كالكوز مجخياً لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً إلا ما أشرب من هواه الله ورسوله على أبيان.

وقضية الإدراك عمادها القلب ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَلُو وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِ ٱلصَّدُورِ ﴿ ﴾ (٤) ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ ﴾ (٥) ﴿ ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي عَفْلَةِ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْلِيهِم مِن ذِكْرِ مِن رَبِّهِم مُحْدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ كَلَاهِيمَ قُلُوبُهُمْ وَالسَّرُوا

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآيتان: ٦٠، ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) روآه مسلم **١٤٤**.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الآية: ٤٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة ق الآية: ٣٧.

اَلنَّجُوى الَّذِينَ ظَامَواْ هَلْ هَـٰذَاۤ إِلَّا بَشَـُ مِثْلُكُمُّ أَفَتَأْتُوكَ ﴾ (١) ﴿ وَلَا نُطِغ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَكُم عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ وَ فُولُكُ إِلَا اللَّهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ وَكُلُوا اللَّهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ وَكُلُوا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وفي بيان تلك الحقيقة يقول ابن تيمية رحمه الله: «وكذلك من نظر إلى الأشياء بغير قلب أن استمع إلى كلمات أهل العلم بغير قلب فإنه لا يعقل شيئاً فمدار الأمر على القلب» (٣)، ويقول سيد قطب رحمه الله: «دلائل الإيمان والهدى حاضرة في الوجود وفي الرسالات تدركها القلوب المفتوحة والبصائر المكشوفة» (٤)، ويقول عباس حسن السيسي: «إن للداعية قلباً ولا يستجاب لمن لا قلب له وقلب المؤمن مصدر توجيه واستشعار» (٥) ولا شك أن البصيرة التي يجعلها

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآيات: ١ \_ ٢ \_ ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) رسالة في القلب ص ٩.

<sup>(</sup>٤) الظلال جـ ٣ ص ١٤٠١.

<sup>(</sup>٥) الطريق إلى القلوب ص ٢٣، مكتبة المنار.

الله في قلوب المؤمنين أزكى في المعرفة من حظ البصر ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَنَقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَلِّفِّرْ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ٱتَّقَوَا إِذَا مَسَّهُمْ طَلْيِفٌ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُُبْصِرُونَ ۞ ﴿٢) فإن البصر إنما هو بنور الإيمان والعلم، وعلى هذا فالقلب الحي هو آلة السمع، ومن هنا يقع التفاوت في الفقه عن الله والفهم عنه والابتهاج والنعيم بسماع كلام الله فيأنس الإنسان. . وذلك لأن هذا الأنس المذكور يكون مبدؤه الكشف عن أسماء الصفات التي يحصل عنه الأنس ويتعلق بها كاسم: «الجميل والبر واللطيف والودود والحليم والرحيم ونحوها ثم يقوى التعلق بها حتى يكون معه ظيب الحياة وقرة العين ولذة القلب وبهجة الروح مع كمال العافية بلا محنة والهذاية بلا فتنة فتخف أعباء المسير ويزول كل فتور ويظل القلب

1) the Land

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية: ٢٠١.

في ازدياد من معاني الخير دائماً»(١).

وكماكان المعول على القلب كذلك في قضية الإدراك فإن المعول على القلب كذلك في قضية الكسب والمؤاخذة على العمل ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ إِللّغُوفِ أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم مِا كَسَبَتْ الْعمل ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمْ اللّهُ إِللّغُوفِ أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم مِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴿ (٢) ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جَنّاكُ فِيما آخُطاتُهُ فِيما آخُطاتُهُ مِعالَى الله فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤتِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يَمَا آخُطاقُونِكُمْ فَي الله فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤتِكُمْ خَيْرًا يَوتَهُ مُ الله أَخِيدَ مِنكُمْ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (آ) قسل الله عَلَيْهُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (آ) قسل الله عَلَيْهُ الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » (٧) .

«والأعمال إنما تتفاضل ويعظم ثوابها بحسب ما يقوم بقلب العامل من الإيمان والإخلاص» (^).

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية ص ٤٦١. (٥) سورة النحل الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ٢٢٥. ﴿٦) سورة الأحزاب الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية: ٥.(٧) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال الآية: ٧٠. (٨) بهجة القلوب ص ٢١.

«وقد دلت نصوص الكتاب والسنة الكثيرة على أن الإيمان يشمل ما في القلوب من العقائد الصحيحة وأعمال القلوب من الرغبة في الخير والرهبة من الشرومن أعمال الجوارح ولا يتم "ك إلا بالثبات عليه» (١).

ولما كان صحابة رسول الله على هم أزكى الناس قلوباً بعد رسول الله وكانوا أفضل الناس بعد الأنبياء سلام الله عليهم فأتوا بذلك فهما لا يدركه اللاحقون. قال ابن مسعود رضي الله عنه: "إن الله نظر إلى قلوب العباد فوجد قلب محمد على خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد على فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد بعد قلب فجعلهم وزراء نبيه يتلقون عنه دينه "(۱).

وقد رد الله سبحانه وتعالى دعاوى المشركين الباطلة ضد محمد على بحال قلبه على: ﴿ فَإِن يَشَا اللَّهُ يَخْتِمُ

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٣١...

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد جـ ١/ ٣٧٩ وإسناده جيد.

عَلَىٰ قَلْبِكُ ﴾ (١) كما رد على الأعراب دعوى الإيمان بحال قلوبهم ﴿ فَقَالَتِ أَلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِنَ قُولُوَاْ أَسَلَمْنَا وَلَكَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (٢) .

وكما كانت قضية الأمن والخوف في الدنيا وثيقة الصلة بالقلب كانت القضية نفسها في الآخرة أيضاً ﴿ إِلّا مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ (اللهِ ١٠٠٠) ﴿ يَوْمَ رَجُفُ الرّاجِفَةُ (اللّهِ مَنْ أَلَّا لَا اللّهِ مَنْ أَلَّا لَا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الشورى الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النازعات الآيات: ٦ ـ ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر الآية: ١٨ . (٦) الفتاوي جـ ١٠ ص ١١٩.

وأبلغ من ذلك قوله على: "يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن شعيرة من خير ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن برة من خير ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن ذرة من خير (۱)، وفي رواية أخرى: "من إيمان مكان خير» ويقابل الأمن المستفاد من هذه النصوص النبوية الخوف المتضمن في قوله على: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر.. الكبر بطر الحق وغمط الناس»(۲).

وكان السلف الصالح يدركون مكانة القلب السليم في تحقيق السلامة يوم القيامة ويبلغون غاية الجهد في تزكية قلوبهم وتنقيتها من الشوائب. سئل الجنيد كيف السبيل إلى الانقطاع إلى الله تعالى قال: «توبة تحل الإصرار وخوف يزيل التسويف ورجاء يبعث على قصد مسالك العمل، وذكر الله على اختلاف الأوقات، وإهانة

and the same

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم.

النفس بقربها من الأجل وبعدها من الأمل قيل: فبم يصل العبد إلى هذا؟ فقال: بقلب مفرد فيه توحيد» (١).

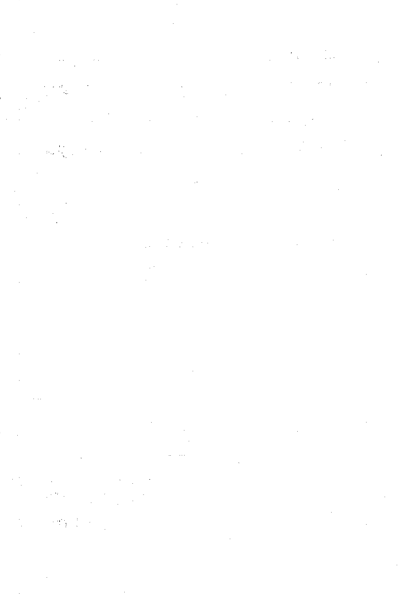
والعلم حياة هذا النوع من القلوب به يبلغ العبد منازل الأخيار والدرجات العلى في الدنيا والآخرة  $(\Upsilon)$  مع أن مجرد العلم لا يحصل به الاهتداء إن لم يعمل مه  $(\Upsilon)$ .

اللهم ارزقنا علماً نافعاً وعملًا صالحاً متقبلًا.

<sup>(</sup>١) تزكية النفوس ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) طب القلوب لابن قيم الجوزية.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي جـ ١٠ ص ١٠٧.



### الخاتهة

بعد أن من الله بإتمام هذا الكتاب الذي أسأل الله أن يجعله عملاً صواباً خالصاً لوجهه فإنه لا يسعني في ختامه إلا أن أوصي نفسي وإخواني بوصية الله إيانا وِالذين من قبلنا في قوله جلّ جلاله: ﴿ وَلَقَدُّ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ مِن مَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهُ وَإِن تَكَفُّرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَبِيدًا ١٠٠ كما أوصيهم بالحرص على سلامة قلوبهم وتفقدها ورعايتها دائماً وذلك بتحقيق الاستجابة لله سبحانه وتعالى والاستقامه حتى تتحقق لهم البشرى في الدنيا والآخرة: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتِيكَةُ أَلَّا تَعَافُوا وَلَا تَعَرَبُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ فَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْـزَنُونِ ﴾ (٣) وأحذرهم من الغفلة

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية: ١٣١.

 <sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية: ٣٠.
 (٣) سورة الأحقاف الآية: ١٣.

وأورد في هذا السياق أبياتاً نقلتها من تفسير ابن كثير رحمه الله.

يا من تصبح إلي داعي الشقاء وقد

نادی به الناعیان الشیب والکبر إن کنت لا تسمع الـذکـر ففیـم تـری

في رأسك التداعيان السمع والبصر ليس الأصم ولا الأعمى سوى رجل

لم يهده الهاديان العين والأثر لا الدهر يبقى ولا الدنيا ولا الفلك

الأعلى ولا النيران الشمس والقمر

ليرحلن عن الدنيا وإن كرها فراحض والحضر

وكلاماً مفيداً آخر قال: «أبو حازم لسليمان بن عبد الملك حينما سأله على لنا نكره الموت فقال أبو حازم: لأنكم أعمرتم دنياكم وحربتم أخراكم فما تحبون الانتقال من العمران إلى الخراب قال سليمان ليت شعري حالنا عندالله فقال أبو حازم تجده عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَثْرَارَ

لَفِي نَعِيمِ ﴿ ﴾ (١) قال سليمان: فكيف القدوم على الله، فقال أبو حازم: أما المطيع فكالغائب يقدم على أهله فرحاً مسروراً، وأما العاصي فكالعبد الآبق يقدم على سيده خائفاً محزوناً، قال سليمان: أوصني وأوجز، فقال أبو حازم: اتق الله أن يفقدك حيث أمرك أو يجدك حيث نهاك "(٢).

وهي في نظري محاورة تستحق الاهتمام لذلك أوردها في ختام كتابي هذا الذي أرجو أنه يختم لمؤلفه وقارئه بالخاتمة الحسنة.

وبعد فإن ما في هذا الجهد من توفيق فمن الله وما فيه من خلل أو قصور فمن نفسي ومن الشيطان والله المسئول أن يعفو ويتجاوز وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) تأملات في العقل والسلوك ص ٤٨، ٤٩.



## الفهرس

| ٥   | المقدمة       |
|-----|---------------|
| ۱۳  | الفصل الاول   |
| 10  | المبحث الاول  |
|     | المبحث الثاني |
| ١٠٥ | المبحث الثالث |
|     | المبحث الرابع |
| 101 | المبحث الخامس |
|     | الفصل الثاني  |
|     | الخاتمة       |