

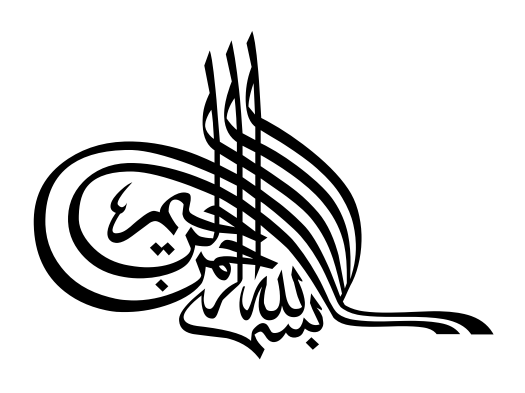
الجامعة الإسلامية - غزة عمادة الدراسات العليا كليسة أصول السدين قسم التفسير وعلوم القرآن

# منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة (دراسة موضوعية)

إعداد الطالبة صبرة ألمد نصير

إشراف د. صبحى رشيد اليازجى

بحث مقدم الستكمال متطلبات الحصول على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن



قال تعالى:

# ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾

[محمد:۲٤].

### الإهجاء

إلى طب القلوب ودوائها

وعافية الأبدان وشفائها، سيدنا محمد ﷺ

إلى الجبل الشامخ، رمز العزة والفخار، الذي لا يلين ولا ينحني رغم الجراح حبيب قلبى أبى الحنون

إلى دفء الشتاء، ونسمة المساء، وقمة الصفاء، أمي الغالية الى من سكنت روحه روحي، وذلل الصعاب أمام طريقي زوجي العزيز الى فلذات كبدي وقرة عيني بناتي الحبيبات زينة عمري وحياتي، ورغد عمري وهنائى

إلى من أشتاق لأن تقر عيني برؤيته، الذي أنتظره بفارغ الصبر الذي لم يرَ النور بعد، ولدي عبد الرحمن

إلى قرة عيني وسندي، ومن تهون لهم روحي، ويرخص لهم عمري أخوتي الغوالي، وأخواتي الحبيبات، وجميع أهلي وأقاربي، وأهل زوجي إلى من سطروا كلمات التاريخ في قواميس بني صهيون،

الذين سبقونا للعلا،

إلى الراسخين في العلم، المخلصين في هذا الزمن إلى صديقاتي العزيزات في الدراسة والعمل إلى جامعتى الغراء، الجامعة الإسلامية

إلى مشرفي الفاضل الذي بذل كل جهد ليخرج البحث في أبهى صورة إلى مشرفي الباحثين عن الإصلاح والتغيير في هذه الأمة

إلى كل هؤلاء أهدي هذا الجهد الكريم، سائلة المولى الله أن يتقبله مني عملاً خالصاً لوجهه الكريم وسلطانه العظيم.

### سنهجر وتقدير

الحمد لله الذي لا يطيب اللسان إلا بذكره وشكره، ولا يطيب القلب إلا بخشيته، ولا يطيب الليل والنهار إلا بعبادته وطاعته، والشكر له على إحسانه وتوفيقه، ثم الشكر لصاحب الخُلقُ العظيم صلوات الله عليه وسلامه، ثم الشكر لمن صحبه وتبعه وحمل رسالته وسار على هديه.

واعترافاً لأهل الفضل لفضلهم، وانطلاقاً من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ [إبراهيم: 7] .

يسعدني أن أتقدم بالشكر الجزيل إلى من كلله الله بالهيبة و الوقار ، إلى من علمني العطاء بدون انتظار ،إلى من أحمل اسمه بعز و فخار والدي العزيز، وإلى صاحبة الصدر الحنون أمي التي سخرت حياتها، وبذلت جهدها في إكمال مسيرتي التعليمية.

وإلى حبيبة قلبي من لا أستطيع أن أصف مقدار حبي و تقديري لها خالتي الحاجة سعاد. كما وأتقدم بخالص الشكر وجميل الامتنان، من أستاذي وشيخي الكريم:

### فضيلة الأستاذ الدكتور صبحى رشيد اليازجي

صاحب العلم العميم والمنطق القويم، والرأي السديد الذي تشرفت بقبوله الإشراف على هذه الرسالة، فلم يأل جهداً من النصح والرعاية، أسأل الله على أن يبارك في علمه وعمله وأن يجعله ذخراً للإسلام والمسلمين.

والشكر موصول إلى أستاذي الكريمين:

فضيلة الدكتور: وليد محمد العامودي حفظه الله (مناقشاً داخلياً) فضيلة الدكتور: مروان محمد أبو راس حفظه الله (مناقشاً خارجياً)

على تفضلهما بقبول مناقشة هذا البحث، ولما بذلاه من جهد ووقت رغم أعبائهما الكثيرة، أسأل الله تعالى أن ينفعني بملاحظاتهما التي يبديانها لي؛ لتحسين هذا البحث ليخرج في أجمل حُلّة، فجزاهما الله عنى خير الجزاء.

كما أتوجه بالشكر والتقدير إلى الأستاذ الدكتور زكريا إبراهيم الزميلي الذي تكرم بترجمة ملخص رسالتي إلى اللغة الإنجليزية، وللأستاذ عبد الله أبو موسى (أبو عامر) الذي قام بطباعة هذا البحث؛ ليصل به إلى المستوى الراقي بطباعته وتنسيقه.

وأبرق بالشكر الجزيل إلى جميع زميلاتي رفيقات درب العلم و العمل راجية من الله في عليائه أن يتقبلها مني خالصة لمرضاة وجهه الكريم.

### بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدمة

الحمد لله الذى أنزل على عبده الفرقان الفارق بين الحلال والحرام، والسعداء والأشقياء، والحق والباطل، وجعله برحمته هدى للناس عموماً، وللمتقين خصوصاً، من ضلال الكفر والمعاصي، والجهل، إلى نور الإيمان والتقوى والعلم، وأنزله شفاء للصدور من أمراض الشبهات والشهوات ويحصل به اليقين والعلم في المطالب العاليات، وشفاء للأبدان من أمراضها وعللها وآلامها وسقمها.

لقد خط الله لنا نحن البشر في هذا القرآن منهج الإصلاح والتغيير والتجديد في حياتنا الدنيا كلما استفحل فينا الداء، واستشرى بيننا الفساد، وامتلأت بنا الأرض جوراً وظلماً، وصارت لدينا الحاجة ملحة للإصلاح والتغيير والتجديد.

يقول الله تعالى: ﴿ ظَهَرَ الفَسَادُ فِي البَرِّ وَالبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الرُّوم: 41].

ولقد وجه الله نبينا محمد ﷺ إلى اتباع هذا النهج الرباني القويم في الإصلاح والتغيير، فما أحوج أمة الإسلام اليوم لهذا المنهج بعد أن خاضت مع الخائضين من البشر رغم محاولات الإصلاح التي قام بها المخلصون.

فقد آن الأوان أن نعطي أنفسنا الفرصة للرجوع إلى كتاب الله ليعلم ما نحن فيه ، وخاصة أننا نرى كثيراً من الرايات التي ترفع للإصلاح بأسماء مختلفة .

ولهذا كان هذا البحث بعنوان ( منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة - دراسة موضوعية) ، كنموذج تطبيقي لما تحويه من مفاهيم واسعة في جميع المجالات العقدية والاجتماعية والسياسية وغيرها.

والله أرجو، وعليه أعتمد، أن ييسر ما قصدت، ويذلل ما أردت، فإنه إن لم ييسره الله، فلا سبيل إلى حصوله، وإن لم يعن عليه، فلا طريق إلى نيل العبد مأموله. وأسأله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به النفع العميم، إنه جواد كريم. اللهم صلِ على محمد وآله وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً.

### أولاً: سبب اختيار الموضوع:

- ويرجع سبب اختيار الباحثة لهذا الموضوع لعدة أسباب منها:
  - 1- خدمة كتاب الله تعالى والحث على تفسير القرآن الكريم.
- 2- الواقع المرير والتخبط الذي تعيشه الأمة الإسلامية ببعدها عن كتاب الله وسنة نبيها على.
  - 3- حاجة الأمة إلى إحداث تغييرات وإصلاحات من الداخل والخارج.
- 4- كون سورة المائدة مليئة بالقضايا التي تهم المجتمع الإسلامي وتقوم على معالجة هذه القضايا.
- 5- إثراء المكتبة الإسلامية إلى بحث علمي محكم، يتناول هذا الموضوع من جوانبه المختلفة وفي إطار دراسة موضوعية.
  - 6- غفلة الكثير من الناس عن منهجيات الإصلاح والتغيير في المجتمع.

### ثانياً: أهداف البحث:

لهذا البحث أهداف عديدة سامية أذكر منها:

- 1- ابتغاء مرضات الله ركان فهو أهم هدف وأسمى غاية أرجوها من كتابة هذا البحث.
  - 2- ابراز منهجيات الإصلاح والتغيير التي اشتملت عليها السورة.
  - 3- خدمة المجتمع الاسلامي من خلال بيان منهجيات الاصلاح والتغيير.
    - 4- بث روح الأمل في نفوس المسلمين من خلال هذه الدراسة.
- 5- إثارة مشاعر المؤمنين لتذكيرهم بأنهم أمة واحدة ونفس واحدة وصلة واحدة وروح واحدة.
  - 6- إخراج جيل واعي ومثقف يحمل راية الجهاد في سبيل الله.
  - 7- استنباط الحقائق والتوجيهات والعبر القرآنية لهذا الموضوع.

### ثالثاً: الدراسات السابقة:

- 1- يعتبر موضوع البحث (منهجيات الإصلاح والتغيير في ضوء سورة المائدة دراسة موضوعية) من الموضوعات الهامة في حياة الناس، وبعد البحث في الكتب والمراجع والرسائل وجدت الدكتور صدلاح سلطان قد ألف في منهجيات الإصدلاح والتغيير في السور التالية (الكهف، يوسف، الصف، الفجر) ثم ما قام به قسم التفسير في كلية أصول الدين من اعتماد هذه الدراسة على جميع سور القرآن الكريم.
- 2- وقد سبق بهذا العمل الأخوات في السور التالية: (الفاتحة، البقرة، ال عمران، النساء. الحجر، النحل، الإسراء، عبس) وقد أجازت لي كلية أصول الدين بالمضي في كتابة رسالتي في هذا الموضوع.

### رابعاً: منهج البحث:

أما عن منهجي في البحث فسيكون بإذن الله تعالى على النحو التالي:

- 1- استقراء آيات سورة المائدة والوقوف على منهجيات الإصلاح والتغيير فيها.
- 2- كتابة الآيات القرآنية بالرسم العثماني على مدار البحث بين قوسين مزهرين مع توثيقها في المتن بين قوسين معكوفين.
- 3- الاستدلال بالأحاديث النبوية والآثار التي سترد في البحث وتخريجها تخريجاً علمياً مع بيان حكم العلماء عليها إن لم تكن في الصحيحين.
  - 4- الرجوع إلى المعاجم اللغوية من أجل بيان معانى المفردات الغريبة وضبط المشكل منها.
    - 5- عمل تراجم للأعلام المغمورين، والبلدان في الحاشية .
- 6- الرجوع إلى المراجع الأصيلة في كتب التفسير وغيرها وسأذكر اسم الكتاب والمؤلف والجزء والصفحة في الهامش وباقي المعلومات في فهرس المراجع.
  - 7- عمل الفهارس اللازمة التي تخدم البحث وتسهل الوصول للمعلومات.

### خامساً: خطة البحث:

يتكون هذا البحث من مقدمة وتمهيد وفصلين وخاتمة وفهارس.

### أما المقدمة فتشمل على:

أولاً: سبب اختيار الموضوع.

**ثانياً:** أهداف البحث.

ثالثاً: الدراسات السابقة.

را**بعاً**: منهج البحث.

خامساً: خطة البحث.

### التمهيد

### مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير في القرآن الكريم

ويتكون من مبحثين:

المبحث الأول: مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: المنهج لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: الإصلاح لغة واصطلاحاً.

المطلب الثالث: التغيير لغةً واصطلاحاً.

المطلب الرابع: العلاقة بين المنهج والإصلاح والتغيير.

المبحث الثاني: التدرج في الإصلاح والتغيير وأساليبه وأهميته.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التدرج في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثاني: أساليب الإصلاح والتغيير.

المطلب الثالث: أهمية الإصلاح والتغيير.

المبحث الثالث: مجالات الإصلاح والتغيير.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: مجالات الإصلاح في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: مجالات التغيير في القرآن الكريم.

الفصل الأول تعريف عام بالسورة

ويتكون من ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: اسم السورة وعدد آياتها ونزولها وفضلها.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة.

المطلب الثاني: عدد آيات السورة، وترتيب نزولها، والجو الذي نزلت فيه.

المطلب الثالث: فضل السورة.

المبحث الثاني: محور السورة وأهدافها.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: محور السورة.

المطلب الثاني: أهداف ومقاصد السورة.

المبحث الثالث: أوجه التناسب لسورة المائدة.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أوجه التناسب الخارجية لسورة المائدة، وفيه:

أولاً: التناسب بين سورتي المائدة والنساء.

ثانياً: التناسب بين سورتي المائدة والأنعام.

المطلب الثاني: أوجه التناسب الداخلية لسورة المائدة، وفيه:

أولاً: التناسب بين اسم السورة ومحورها.

ثانياً: التناسب بين مطلع السورة وخاتمتها.

# الفصل الثاني منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة

ويتكون من ستة مباحث:

المبحث الأول: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي.

ويشتمل على ثمانية مطالب:

المطلب الأول: الإيمان بالله وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثاني: الإيمان بالملائكة وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثالث: الإيمان بالكتب السماوية وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الرابع: الإيمان بالرسل وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الخامس: الإيمان باليوم الآخر وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب السادس: الإيمان بالقضاء والقدر وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب السابع: هداية الله للمؤمنين واضلاله للكافرين.

المطلب الثامن: عدم موالاة اليهود والنصارى.

المبحث الثاني: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب الاجتماعي.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: وحدة الرسالة عند جميع الأنبياء.

المطلب الثاني: تحريم الاعتداء على المؤمنين.

المطلب الثالث: ترسيخ مبدأ الخشية، والصدق والعدل بين الناس.

المطلب الرابع: تغيير المفاهيم والعادات الجاهلية.

المبحث الثالث: منهج التغيير والإصلاح في الجانب التشريعي.

ويشتمل على ثمانية مطالب:

المطلب الأول: الشهر الحرام تقديس للزمان والمكان.

المطلب الثاني: اكتمال الدين وتمامه على الأمة الإسلامية.

المطلب الثالث: التدرج في تحريم الأطعمة.

المطلب الرابع: إباحة ذبائح أهل الكتاب والزواج بنسائهم.

المطلب الخامس: الطهارة وأسرارها التشريعية.

المطلب السادس: الإصلاح والتغيير من خلال مقاصد الشريعة الخمسة.

المطلب السابع: تشريع البدل مبدأ تربوي للمحافظة على التكاليف.

المطلب الثامن: التيسير ورفع الحرج في التشريع.

المبحث الرابع: منهج التغيير والإصلاح في الجانب الدعوي.

ويشتمل على ستة مطالب:

المطلب الأول: هيمنة القرآن على الكتب السابقة.

المطلب الثاني: المحافظة على الشخصية الدينية للمسلمين.

المطلب الثالث: التوسل وأثره على النفس.

المطلب الرابع: مفهوم التقوى وأثرها على الإنسان.

المطلب الخامس: دور الإسلام في التأثير على أهل الكتاب.

المطلب السادس: قصة سيدنا موسى عليه السلام.

المبحث الخامس: منهج التغيير والإصلاح في الجانب التربوي.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: الشكر والتوبة والتوكل على الله وحده.

المطلب الثاني: ابتداء الله بما أحل وليس بما حرم.

المطلب الثالث: الذنوب سبب للعقوبات المادية والمعنوية، العاجلة والآجلة.

المطلب الرابع: حكم الوصية والشهادة.

المبحث السادس: منهج التغيير والإصلاح في الجانب السياسي.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: العهود والمواثيق.

المطلب الثاني: القيام بالعدل وحمايته ولو بالقوة.

المطلب الثالث: إبراز الهوية والكيان الاسلامي كأمة واحدة.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها الباحثة.

الفهارس:

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية.

ثالثاً: فهرس الأعلام المترجم لهم.

رابعاً: فهرس المراجع والمصادر.

خامساً: فهرس الموضوعات.

### التمهيد

### مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير في القرآن الكريم

ويتكون من ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير.

المبحث الثاني: التدرج في الإصلاح والتغيير وأساليبه وأهميته.

المبحث الثالث: مجالات الإصلاح والتغيير.

## المبحث الأول مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: المنهج لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: الإصلاح لغةً واصطلاحاً.

المطلب الثالث: التغيير لغةً واصطلاحاً.

المطلب الرابع: العلاقة بين المنهج والاصلاح والتغيير.

### المطلب الأول المنهج لغة واصطلاحاً

إن منهج الإصلاح والتغيير من المناهج الهامة والملحة في حياتنا اليومية، ومطلب كل إنسان ومبتغاه، فهو نتاج القوة والعزيمة والإرادة والإصرار والجهود المتواصلة، لتطبيقه على أرض الواقع.

فالقرآن الكريم يصور أن قضية تطور المجتمع ورقيِّه وتوازنه وبقائه يعتمد على تواصل العملية الإصلاحية، وما لم يكن هناك مصلحون يقومون بالتوجيه والإرشاد لأمتهم ودفعها نحو الصّلاح، فإنّ تراكم هذه الأخطاء ينذر بالتّعرض للكوارث والأخطار.

وبما أن الدين الإسلامي قائم على التغيير والإصلاح، فإن التعريفات اللغوية والاصطلاحية في التغيير والإصلاح تعددت، واختلف العلماء في هذه التعريفات، كلّ حسب تخصصه.

### أولاً) تعريف المنهج لغة:

نهج النون والهاء والجيم أصلان متباينان عند ابن فارس (1).

الأول: النهج الطريق ونَهَج لي الأمر: أوضحه، وهو مستقيم المنهاج، ، الجمع المناهج، والآخر: الانقطاع (2).

والنهج الطريق الواضح المستقيم ونهج الأمر، أنهج، لغتان إذا وضح (3).

\* قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة:48]، أي طريقاً واضحاً في الدين (4). منهاج تعليمي مجموعة كاملة من الدراسات مطلوبة للحصول على شهادة متقدمة (5).

<sup>(1)</sup> ابن فارس: هو اللغوي المشهور أبو الحسن أحمد بن فارس بن زكريا بن محمد بن حبيب الرازي، كان إماماً في اللغة العربية وفي علوم شتى وأعطى اللغة جل همه إلى أن أتقنها وصار إماماً فيها وألف فيها المؤلفات المتعددة وله أشعار كثيرة حسنة ومن أهم مؤلفاته معجم مقابيس اللغة، المجمل، توفي سنة 390ه بالري، انظر: (ترجمته في (118/1) من وفيات الأعيان، لابن خلكان، (132/3) من شذرات الذهب، لابن العماد).

<sup>(2)</sup> معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (361/5).

<sup>(3)</sup> انظر: لسان العرب، بن منظور، (383/2).

<sup>(4)</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، (153/6).

<sup>(5)</sup> معجم اللغة العربية المعاصرة، أحمد مختار عمر، (2291/3).

### ثانياً: المنهج اصطلاحاً:

- 1- عند أهل اللغة: "المنهج يعني الخطة المرسومة، والنظام الموضوع والمحدد للسير عليه واتباعه لتحقيق هدف معين والوصول إلى غاية محددة" (1)، وهو الوجه الواضح الذي جرى عليه الاستعمال (2).
- 2 عند المفسرين: قال الطبري: "أما المنهاج فإن أصله الطريق البين الواضح" $^{(8)}$ ، والمنهاج في الدين هو الطريق البين الذي لا لبس فيه ولا إيهام ويستمر عليه الناس ويسيرون $^{(4)}$ .

وبذلك يتضح لنا أن المنهج هو الطريق المستقيم الواضح للوصول إلى غاية محددة.

### ثالثاً: المنهج في الآيات القرآنية:

بعد التتبع للآيات القرآنية لم أقف على كلمة منهج أو (المنهج) في القرآن الكريم إلا مرة واحدة في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَّبعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ واحدة في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَّبعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ [المائدة:48].

فالمنهاج واضح بين يسير في طريقه، ولا يلتوى عنه و يبينه النبي الذي أنزل عليه الكتاب، وفصل به الأحكام الجزئية (5)، وفي تفسير ابن عباس لكل نبي منكم بيَّنا له شرعة وَمِنْهَاجاً وفرائض وسنناً (6)، وفي تفسير الشوكاني معناه "سبيلاً وسنة" (7)، شرعة ومنهاجاً شريعة تعملون بها وسبيلاً تسلكونه لسعادتكم وكمالكم من سنن الهدى (8)، "ويستعمل في كل شيء كان بيناً واضحاً سهلاً" (9).

وفسر سيد قطب المنهج بقوله: "إن شريعة الله تمثل منهجاً شاملاً متكاملاً للحياة البشرية يتناول بالتنظيم والتوجيه والتطوير كل جوانب الحياة الإنسانية في جميع حالاتها، وفي كل صورها وأشكالها (10).

(2) الكليات، معجم في المصطلحات والفروق الفردية، أبو البقاء الكفوي، ص 913.

<sup>(1)</sup> السيرة النبوية والدعوة في العهد المكي، أحمد غلوش، (498/1).

<sup>(3)</sup> جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير الطبري، (384/10).

<sup>(4)</sup> مفردات ألفاظ القرآن، الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني، ص506.

<sup>(5)</sup> زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة، (2227/4).

<sup>(6)</sup> تتوير المقباس من تفسير ابن عباس، جمعه مجد الدين الفيروز آبادي، ص 161.

<sup>(7)</sup> فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (57/2).

<sup>(8)</sup> أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، أبو بكر الجزائري، ص 116.

<sup>(9)</sup> جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير الطبري، (384/10).

<sup>(10)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب (ت: 1385هـ)، (10)

أما المراغي فقال بأن المنهاج: طريقاً فرضنا عليهم سلوكه لتزكية أنفسهم وإصلاح سرائرهم<sup>(1)</sup>. وعند الزمخشري معنى (منهاجاً): طريقاً واضحاً في الدين تجرون عليه<sup>(2)</sup>.

وبذلك يتضح لنا أن المنهج هو الطريق الموصل إلى مرضاة الله، فلا يحق للمسلم أي كان أن يحيد عنه، فليس له خيار في اختيار طريق آخر حيث قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَمُمُ الجِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾ [الأحزاب:36].

# المطلب الثاني الإصلاح لغةً واصطلاحاً

### أولاً: الإصلاح لغةً:

صلح: "الصاد واللام والحاء أصل واحد يدل على خلاف الفساد يقال صلح الشيء يصلح صلاحا، ويقال صلح بفتح اللام (3).

وقال ابن السكيت (4): صلَحَ وصلُحَ، ويقال صلَحَ صُلوحاً.

وقال بعض أهل العلم: إن مكة تسمى صلاحاً "(<sup>5)</sup>، والصلاح ضد الفساد وبالضم أي يصلح لك، وبالكسر مصدر المصالحة (<sup>6)</sup>، "وقد يوصف به آحاد الأمة ولا يوصف به الأنبياء والرسل عليهم السلام "(<sup>7)</sup>، وإن كان الإصلاح من صميم دعوتهم.

(3) معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (303/3).

(6) انظر: مختار الصحاح، للشيخ الإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي.

<sup>(1)</sup> تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي، (ت: 1371هـ)، (6/130)، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

<sup>(2)</sup> تفسير الكشاف، للإمام الزمخشري، 639/1، دار الكتاب العربي.

<sup>(4)</sup> هو يعقوب بن إسحاق بن السكيت، أبو يوسف البغدادي النحوي، صاحب كتاب إصلاح المنطق، ولد سنة 186ه، وأصله من خوزستان (بين البصرة وفارس) تعلم ببغداد وبرع في النحو واللغة، وكان إماماً في الأدب واللغة، ونوفي سنة442ه. (تاريخ بغداد، أحمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، (273/14)، والأعلام للزركلي، 195/8،

<sup>(5)</sup> معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (303/3).

<sup>(7)</sup> تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد عبد الرزاق الحسيني الملقب بمرتضي الزبيدي، دار الهداية، (547/6).

والصلاح لا يستعمل في النعوت فلا يقال قوم صلاح إنما يقال قوم صالح، وصالح: المستقيم الحال في نفسه أو القائم بما عليه من حقوق الله تعالى، حقوق العباد وكمال الصلاح منتهى درجات المؤمنين والمرسلين (1).

صلح: صلَحَ وصلاحاً من باب قعد وصلَّحَ بالضم خلاف فسد، وأصلح أتى بالصلاح وهو الخير والصواب (2).

وجاء في الموسوعة الفقهية الكويتية: "أن كلمة إصلاح تطلق على ما هو مادي، وعلى ما هو معنوي، فيقال: أصلحت العمامة، وأصلحت بين المتخاصمين" (3).

الصلاح: صلح الأمر وأصلحه بعد فساده وأصلح الله تعالى الأمير وذريته وماله والسعي في إصلاح ذات البين، وأوامر الله تعالى ونواهيه لاستصلاح العباد، والإصلاح يأتي بعد الفساد (4).

### ثانياً: الإصلاح اصطلاحاً:

تعددت آراء العلماء في وضع تعريفهم للإصلاح، نظراً لتعدد مجالاته، ويتضح ذلك من خلال التعريفات التالية:

- -1 التغيير إلى استقامة الحال (5) على ما يدعو إليه العقل (6). سلوك طريق الهدى (7).
- -2 اتباع سلوك طريق الهدى والصلاح، والقيام بحقوق الله وحقوق العباد على أكمل وجه -8
  - -3 هو استقامة الحال بعد الفساد بما يقتضيه الشرع والعقل والحكمة -9.
- 4 الحصول على الحالة المستقيمة النافعة ( $^{(10)}$ )، وهو عبارة عن الإتيان بما ينبغي والتحرز عما لا ينبغي ( $^{(11)}$ ). هو استقامة الحال على ما يدعو إليه العقل والشرع ( $^{(12)}$ ).

(1) انظر: الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، للكفوي مؤسسة الرسالة.

(2) تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد عبد الرزاق الحسيني الملقب بمرتضى الزبيدي، (547/6).

(3) الموسوعة الفقهية الكويتية، صادر عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، 62/5.

(4) انظر: أساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي الزمخشري.

(5) التبيان في تفسير غريب القرآن، شهاب الدين أحمد بن محمد الهائم المصري، تحقيق: فتحي أنور الدابلوي، (58/1).

(6) كتاب الكليات، أبو البقاء الكفوي، (561/1).

(7) الكليات، الكفوي، (561/1).

(8) انظر الكليات، لأبي البقاء، الكندي، ص561.

(9) انظر الموسوعة الفقهية الكويتية، (62/5).

- (10) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (ت: 538هـ)، (62/1).
  - (11) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، (203/4).
- (12) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، (147/4)، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدى.

وصلاح الشيء: هو كونه على حالة اعتدال في ذاته وصفاته، بحيث تصدر عنه أو به أعماله المرادة منه على وجه الكمال (1).

والناظر إلى هذه التعاريف يلحظ أنها تدور حول: العودة إلى الصلاح والاستقامة بكتاب الله الله وتطبيقه في واقع الحياة والإقبال عليه .

التعريف الشامل هو: "الاهتداء إلى الصراط المستقيم واتباعه، الإنسان المسلم الطريق السوي بما يقتضيه دينه وعقله للوصول إلى حالة من الاستقامة والصلاح في كل جوانب الحياة؛ ليعود بالنفع على الفرد والمجتمع والدولة".

### ثالثاً: الإصلاح في الآيات القرآنية:

لقد ورد ذكر الإصلاح (109) مرات في القرآن الكريم (2)، وهذا له دلالته في بيان أهمية هذه اللفظة من حيث استعمالها في القرآن الكريم، فذكر منها على سبيل المثال قوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٨٢] ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾ [الأعراف: ٥٦]، ﴿ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّنًا ﴾ [التوبة: ١٠٢]، وجاء الإصلاح في مواضع كثيرة بمعنى: إزالة النفور بين الناس، مثل قوله تعالى: ﴿ أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ ﴾ [النساء: ١٢٨]، ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ [الحجرات: ٩]، ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ [الحجرات: ٩].

وإصْلَاحُ اللهِ تعالى الإنسانَ يكون بخلقه صالحاً للحياة، بإزالة ما فيه من فساد بعد وجوده، وتارة يكون بالحكم له بالصَّلاح وتارة بخلقه إيّاه صَالِحاً، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ المُفْسِدِينَ ﴾ [يونس:٨١]، ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾ [الأحقاف:١٥] ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾ [الأحقاف:١٥] ﴿ وَأَصْلِحْ بَالْكُمْ ﴾ [الأحزاب:٧١]، ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾ [الأحقاف:١٥]

وصَالِحٌ: اسم للنّبيّ السَّاهُ، قال تعالى: ﴿قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا ﴾ [هود: ٦٦] (3). وقد وجدت لفظة الإصلاح في القرآن الكريم عند الدامغاني على عشرة أوجه وهي (4):

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير ابن باديس (في مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير)، عبد الحميد محمد بن باديس الصنهاجي (ت: 1359هـ)، (72/1)، المحقق: علق عليه وخرج آياته وأحاديثه أحمد شمس الدين.

<sup>(2)</sup> المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، محمد فؤاد عبد الباقي.

<sup>(3)</sup> المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت: 502هـ)، (490/1)، المحقق: صفوان عدنان الداودي.

<sup>(4)</sup> انظر: قاموس القرآن أو إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، الحسين بن محمد الدامغاني المحقق: عبد العزيز سيد الأهل.

الوجه الأول: حسن الإيمان: وردت كلمة الإصلاح بمعنى الإيمان في آيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آَبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِمِمْ ﴾ [الرعد: ٢٣] ، وأيضاً قوله تعالى: ﴿ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩] أي المؤمنين.

الوجه الثالث: الرفق: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَبعْ الوجه الثالث: الرفق: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَبعْ سَبِيلَ المُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف:١٤٢]، هنا أوصى موسى المسلال أخيه هارون أن يرفق بقومه، ويصلح أمرهم، ويصلح نفسه، وألا يتبع سبيل المفسدين في الأرض.

وعن ابن عباس أنه يريد الرفق بهم والإحسان إليهم، وقيل: المراد احملهم على الطاعة والصدلاح ﴿ وَلَا تَتَبّعْ سَبِيلَ المُفْسِدِينَ ﴾ أي ولا تتبع سبيل من سلك الافساد بدعوة وبدونها (2).

الوجه الرابع: تسوية الخَلْق: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمْلًا خُلُا عَلَيْ النَّهَ مَمْلًا خَوْدَهِ اللَّهَ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمْلًا خَلُهُ خَلُمًا أَثْقَلَتْ دَعَوَا اللهَ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا ﴾ [الأعراف:١٨٩]، "أي النسل الصالح السوي "(3)، سليماً في تمام الخلق بدناً، وقوة وعقلاً (4).

الوجه الخامس: الإحسان: ومنه قوله تعالى: ﴿إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨]، الإصلاح العام للحياة والمجتمع الذي يعود صلاحه بالخير على كل فرد وكل جماعة فيه؛ ومجتمعاً متضامناً متعاوناً لا حقد فيه ولا غدر ولا خصام (5).

الإصلاح هنا أن يعبدوا الله وحده وأنْ يفعلوا ما يفعل مَنْ يخاف الله (6).

الوجه السادس: الطاعة: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٥]، والمراد بالإصلاح في الآية: أي لا يعملوا في الأرض المعاصى بعد ما بيّن الله تعالى طريق الحق وأمرهم بالطاعة (7).

(2) روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين الألوسي، (337/6).

<sup>(1)</sup> انظر: قاموس القرآن، للدامغاني.

<sup>(3)</sup> روح المعاني، الألوسي، (130/5).

<sup>(4)</sup> انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي (167/3).

<sup>(5)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، (262/4).

<sup>(6)</sup> انظر: الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (ت: 468هـ)، (530/1)، تحقيق: صفوان عدنان داوودي.

<sup>(7)</sup> انظر: بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (ت: 373هـ)، (532/1).

الوجه السابع: أداء الأمانة: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي اللَّدِينَةِ وَكَانَ مَّحْتَهُ كَنْزُ لَمْهُا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٢]، "وصلاح هذا الرجل أن الناس كانوا يضعون عنده الودائع فيردها إليهم كما وضعوها" (1).

الوجه الثامن: بر الوالدين: ومنه قوله تعالى: ﴿إِنْ تَكُونُوا صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِينَ غَفُورًا﴾ [الإسراء: ٢٥]، "صالحين أي صادقين في نية البر بالوالدين" (2).

الوجه التاسع: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ القُرَى بِهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا

الوجه العاشر: الحج: الصلاح: بمعنى الحج، وهذا ما ذكره الدامغاني، واستدل بقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ \* لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيهَا تَرَكْتُ ﴾ [المؤمنون:٩٩-١٠٠]، أي أحج (4).

# المطلب الثالث التغيير لغةً واصطلاحاً

### أولاً التغيير لغةً:

"غير: الغين والياء والراء أصلان صحيحان، يدل أحدهما على صلاح وإصلاح ومنفعة، والآخر على اختلاف شيئين، فالأول الغيرة، وهي الميزة بها صلاح العيال، يقال: غرت أهلي غيرة وغياراً، أي مرتهم، وغارهم الله تعالى بالغيث يغيرهم يغورهم، أي أصلح شأنهم ونفعهم والأصل الآخر: قولنا: هذا الشيء غير ذاك، أي هو سواه وخلافه" (5).

تغير وتحول الشيء عن حاله وغيره وبدله وجعله غير ما كان، وغير الدهر أحداثه المغيرة. وفي النتزيل: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾

(2) انظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، (ت: 671هـ)، البخاري، (246/10).

<sup>(1)</sup> انظر: روح المعاني، للألوسي، (13/16).

<sup>(3)</sup> لباب التأويل في معاني التنزيل، علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن (ت: 741)، (507/2)، المحقق: تصحيح محمد على شاهين.

<sup>(4)</sup> قاموس القرآن أو إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، الدامغاني.

<sup>(5)</sup> انظر: معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (404/4).

[الأنفال:53]، قال ثعلب (1): معناه: حتى يبدلوا ما أمرهم الله به (2). "والغير أيضاً الاسم من قولك غيرت الشيء فتغير .. وتغايرت الأشياء، اختلفت، والغيار البدال"(3)، "وتغير الشيء عن حاله: تحول، وغيره: حوله وبدله كأنه جعله غير ما كان"(4).

"وغير يكون استثناء مثل قولك: هذا دِرْهَمٌ غيرَ دانق (5)، معناه: إلا دانقاً، ويكون اسماً، تقول: مررت بغَيْرِك، وهذا غَيْرُك" (6).

وغير بمعنى سوى وتغايرت الأشياء اختلفت، ومنه غير الزمان.

وتدل على صلاحٍ وإصلاحٍ ومنفعة، والغيرة هي الميرة التي يراد بها صلاحُ العِيال، وغَيرةُ الرَّجُل على أهله، تقول: غِرْتُ على أهلي غَيْرَةً، التي بها الصلاح والمنفعة (7).

ويقول الرازي في الصحاح: "غير بمعنى سوى والجمع (أغيار) وهي كلمة يوصف بها ويستثنى، فإن وصفت بها أتبعتها ما قبلها، وإن استثنيت بها أعربتها بالإعراب الذي يجب للاسم الواقع بعد إلا" (8)، "والتغيير عند ابن عاشور: "تبديل شيء بما يضاده (9).

ويتضح لنا من هذا العرض للتعريف اللغوي أن التغيير يعني: "التحول والتبدل من حال إلى حال سلباً أو إيجاباً أي أنها كلمة محايدة تتحدد وجهتها من خلال السياق الذي تأتى فيه".

<sup>(1)</sup> هو أبو العباس أحمد بن يحيى بن زيد بن سيار النحوي الشيباني بالولاء المعروف بثعلب، ولد في سنة مائتين لشهرين مضيا منها، وهو إمام الكوفيين في النحو واللغة، وكان ثقة حجة صالحاً مشهوراً بالحفظ وصدق اللهجة والمعرفة بالعربية ورواية الشعر القديم، وتوفي سنة إحدى وتسعين ومائتين ببغداد، انظر: (وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان)، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان، (102/1- 104).

<sup>(2)</sup> انظر: القاموس المحيط، محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، ص 583، ولسان العرب، (34/5)، والمحكم والمحيط الأعظم، على بن إسماعيل بن سيده، (441/2).

<sup>(3)</sup> الصحاح، الجوهري، (776/2).

<sup>(4)</sup> لسان العرب، ابن منظور، (40/5).

<sup>(5)</sup> دانق تعنى: سدس الدرهم الشرعى، المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى، (620/1).

<sup>(6)</sup> العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي، (444/4)، دار ومكتبة الهلال.

<sup>(7)</sup> انظر: مختار الصحاح، ص 486، ومعجم مقابيس اللغة، ابن فارس، (403/4، 404).

<sup>(8)</sup> انظر: مختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (ت: 666هـ)، (232/1).

<sup>(9)</sup> التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: 1393هـ)، (45/10).

### ثانياً: التغيير اصطلاحاً:

هو التحول من صفة إلى صفة ومن حال إلى حال ويكون مفهوم التغيير في الإسلام على عدة أوجه:

أ- نقض أسس المجتمع الجاهلي التشريعية والفكرية وإحلال أفكار الإسلام ومبادئه وتشريعاته مكانها، وهذا التغيير هو تغيير جذري كلى وليس ترقيعاً للأوضاع الجاهلية (1).

ب- عملية مقصودة تحدث عن طريق التخطيط من أجل تغيير الوضع (2).

ج- الوسيلة لإقامة أمر الله وتنفيذ حاكميته، وهو واجب شرعي لأن إقامة حكم الله لا تتم إلا بالتغيير، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، ويري كذلك أن التغيير منهج يتبع وطريقة تسلك<sup>(3)</sup>.

فالتغيير هو نقل المجتمع من حالة الانحراف عن منهج الله إلى حالة الالتزام به عقيدة وعبادة وشريعة دون سواه من الأنظمة الجاهلية.

وقد يكون إيجابياً من الأسوأ إلى الأفضل وهو الذي نسعى اليه، وقد يكون سلبياً من الأحسن إلى الأسوأ.

التعريف الشامل: من خلال ما سبق يتبين لي أن التغيير لم يطرأ على المجتمع فجأة والناس نيام، فالتغيير لم يحدث في المجتمع إلا بالاستيقاظ من الغفلة، ويبدأ الناس بالتغيير من أنفسهم وأعمالهم وحياتهم حتى يتم تغيير الناس في مجتمعهم إلى الأحسن، وينقلهم من الظلمات إلى نور الإسلام.

ويذلك يكون التغيير من وجهة نظري هو: "التغيير الشامل القائم على مسح العادات السيئة، وابدالها بإتباع المنهج الرباني والقيم الإنسانية المثلى، على صعيد الفرد والمجتمع".

### - التغيير في الآيات القرآنية:

والتغيير في القرآن جاء على نوعين:

### أولاً: التغيير السلبي:

وهو تغيير سنن الله، والتحرك بخلاف إرادة الله ومشيئته.

### ثانياً: التغيير الإيجابي:

وهو تغيير الواقع المنحرف عن إرادة الله ومشيئته.

وبعد تتبع لفظ التغيير في القرآن الكريم، نجده ينقسم إلى عدة معاني منها:

1- تغيير خلق الله: قال تعالى: ﴿ وَلَأَمُرَ نَّهُمْ فَلَيْغَيِّرُنَّ خَلْقَ الله ﴾ [النساء:١١٩].

<sup>(1)</sup> انظر: التغير الاجتماعي والتخطيط، محمد عاطف غيث.

<sup>(2)</sup> الشباب والتغيير، فتحى يكن.

<sup>(3)</sup> قضية التغيير، دراسة الدوافع والمنهج والمضمون، أحمد محمد مفلح.

- 2- تغيير دين الله: توافق مع قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهُ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الرُّوم: ٣٠](١).
- 3- تغيير الصفات الحسبيَّة للخلق: أي تغيير الخلقة الظاهرة بالوشم، والوشر والنمص والتفلج للحسن، ونحو ذلك (2).
- 4- تغيير نعمة الله: قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال:٥٣]، ويزيد ابن عطية بقوله: أن الله على إذا أنعم على قوم نعمة فإنه بلطفه ورحمته لا يبدأ بتغيرها وتكديرها حتى يجيء ذلك منهم بأن يغيروا حالهم التي تراد وتحسن منهم، فإذا فعلوا ذلك وتلبسوا بالتكسب للمعاصي أو الكفر الذي يوجب عقابهم غير الله نعمته عليهم بنقمته منهم، ومثال هذا نعمة الله على قريش بمحمد هو فكفروا ما كان يجب أن يكونوا عليه، فغير الله تلك النعمة بأن نقلها إلى غيرهم من الأنصار وأحل بهم عقوبته (3).
- 5- تغيير ما بأنفس القوم: قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١] فتغيير ما بالأنفُس يراد به تغيير ما بها من الأعمال والأحوال والأخلاق والمعتقدات.

### المطلب الرابع العلاقة بين المنهج والإصلاح والتغيير

ولقد تبين لي من خلال التعريفات السابقة بوجود ترادف وترابط بين الاصلاح والتغيير حيث يسعى كلاهما إلى الاصلاح حتى ولو كان التغيير من الأسوأ إلى الأحسن.

إن القرآن تحدث عن الإصلاح والمصلحين بمعنى التغيير وبمعنى إصلاح بعض الفروع، وهي في اللغة تعني إزالة الفساد، سواء أكان الفساد في الفرع أم في الأصل، فالمجتمع يحتاج إلى الإصلاح والتغيير معاً فلا يستغني عن أحدهما أو إما أن يكون بحاجة إلى إصلاح وتغيير وهناك فرق بينهما، والضابط في التمييز بينهما هو المشكلة الموجودة وأثرها على المجتمع، فالرسول على على تغيير وإزالة الواقع في المدينة المنورة من فساد في المجتمع، ثم أنزل الأحكام على الواقع بعد أن أقام

<sup>(1)</sup> جامع البيان في تأويل القرآن، الطبري، (218/2).

<sup>(</sup>ت: 1376هـ) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (ت: 1376هـ) (203/1).

<sup>(3)</sup> المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (ت: 541/2)،

الدولة، ثم انطلق الخلفاء بعده على أساس صحيح، ثم تغير الواقع فالأساس سليم لكن التطبيق خطأ، ومن هنا بدأ الإصلاح لأن الإسلام صحيح (1).

واستخدام القرآن لمفردة التغيير لم ترتبط بالتحول من السيء إلى الحسن؛ بل قد يكون العكس، فالتغيير قد يكون من الحسن إلى السيء، وذلك كثيراً ما يتبع الإنسان خطوات الشيطان والهوى بعيداً عن منهج الله.

أما الإصلاح فيكون من السيء إلى الحسن، والعلاقة بين الإصلاح والتغيير علاقة جزء من كل، فالتغيير عام والإصلاح خاص.

<sup>(1)</sup> انظر: تجدید الوعي، د. عبد الکریم بکار.

# المبحث الثاني الإصلاح والتغيير وأساليبه وأهميته

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التدرج في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثاني: أساليب الإصلاح والتغيير.

المطلب الثالث: أهمية الإصلاح والتغيير.

### المطلب الأول التدرج في الإصلاح والتغيير

التدرج هو سنة إلهية أودعها الله في الحياة لعباده، حيث تنتفي معه الطفرات والقفزات السريعة، فهو نظام موجود منذ أن خلق الله السموات والأرض، ومستمر حتى قيام الساعة، فقد تدرج الله في خلق السموات والأرض في سنة أيام فقال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرْشِ ﴾ [الأعراف:54].

وقد اقتضت حكمة الله على في خلق السموات والأرض في ستة أيام على التدرج لا على دفعة واحدة (1)، وهو القادر على خلقهن بلحظة واحدة بكلمة (يكن).

فإن هذا فيه تعليم وتعويد للناس على قضاء جميع أمورهم الحياتية بالتدبر والتمهل والتدرج، دون الاستعجال الذي لا يلبي الغرض المطلوب.

والقرآن الكريم كله قائم على التدرج، فلم ينزل دفعة واحدة على سيد البشر، بل نزل دفعات طوال ثلاث عشرون سنة، وقد نزلت آيات التشريع أيضاً في تدرج بالقوة والغلاظة (2).

لقد سلك القرآن الكريم أسلوب الرفق والتدرج، في نقل المخاطبين من حياة الجاهلية البغيضة، الى سماحة الإسلام ويسره، وتجلى ذلك في شرائع الإسلام، وأحكامه العملية، على خلاف الحال في تغيير العقيدة الفاسدة، وترسيخ عقيدة الإسلام.

وسبب هذا التدرج في تحريم بعض الأحكام الفرعية، هو رسوخ وتعلق المخاطبين بهذه العادات والأفعال، حتى أنه كان من الصعب عليهم الامتثال للإقلاع عنها دفعة واحدة، في مرة واحدة.

ورضي الله عن عائشة أم المؤمنين وهي القائلة: (إنما نزل أول ما نزل من القرآن سورة من المفصل (3)، فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام، نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبداً. ولو نزل لا تزنوا، لقالوا: لا ندع الزنا أبداً)(4).

(2) انظر: منهج التغيير الإسلامي- دراسة تطبيقية لمنهج التغيير الإسلامي، حمدان عبد الله الصوفي، ص20.

<sup>(1)</sup> انظر: التحرير والتتوير، محمد الطاهر بن عاشور، (161/8).

<sup>(3)</sup> المفصل: هو ما يلي الثاني من قصار السور، وإنما سميت مفصلاً لقصرها وكثرة الفصول فيها. انظر: (غريب الحديث الأثر، لابن قتيبة الدينوري، 243/1).

<sup>(4)</sup> أخرجه البخاري، كتاب: في فضائل القرآن، باب: تأليف القرآن، صحيح البخاري بشرح فتح الباري (38/9) ح(4993).

وكذلك يجب أن يكون إصلاح المجتمع بالتأني والتدرج، ولا يقع طفرة، ويستحيل أن يتحقق ذلك في أقرب وقت دون التدرج في أحكامه وقضاياه، وكما لا يمكن أن يتحقق بقرار يصدر من رئيس دولة أو غيره، وإنما بالتدرج وتهيئة النفوس والعقول فكرياً ونفسياً وأخلاقياً واجتماعياً.

حيث إن طريق الإصلاح والتغيير طريق طويل، ويحتاج إلى وقت كبير، وأيضاً يحتاج إلى صبر وعزيمة وتضحية، وخاصة في عصرنا الحاضر حيث بلغ الفساد والطغيان والانحطاط مبلغه، وتشتت الأمة وبعدها عن الدين الإسلامي وثقافته، وإتباعها ثقافة الكفار وأفكارهم، فالإصلاح والتغيير يحتاج إلى جهد كبير؛ لأنه يبدأ من الجذر، وهذا لا يكون إلا بصحوة الشعوب ووحدتها، ومساعدتها للكبار والمسئولين في الإصلاح والتغيير إلى الأحسن والأفضل.

وأيضاً فالدعوة الإسلامية ودولة الإسلام لم توجد على الأرض في وقت واحد، بل بدأت من البداية تسير خطوة خطوة، حيث بدأت من الاصطفاء والتأسيس، ثم المواجهة والمقاومة، ثم مرحلة النصر والتمكين، مع مواصلة التربية والإعداد رويداً رويداً.

إذاً فعلى الدعاة والمصلحين أن يتبعوا منهج الله كال في إصلاحهم والأخذ بيد الشعوب إلى ما ينفعها ويصلح حالها بالتأني والصبر دون العجلة (1).

ولتحقيق الفائدة المرجوة أردت أن أستشهد بنموذج واحد من القرآن الكريم لنطّلع على حرص القرآن في التدرج من تغيير السلوك البشري من أحد مسلكياتهم.

### التدرج في تحريم الربا:

ونجد هذا التدرج في تحريم الربا في أربع آيات قرآنية، تتعلق بتحريم الربا، واحدة منها نزلت بمكة، وثلاث في المدينة.

الآية الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَرْبُوَ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِنْدَ اللهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَرْبُوَ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِنْدَ اللهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ المُضْعِفُونَ ﴾ [الرُّوم:39].

<sup>(1)</sup> انظر: منهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع، الدكتور محمد السيد يوسف.

<sup>(2)</sup> تفسير الشعراوي، (7170/1).

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَبِظُلْمٍ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيَّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَمَّمْ وَبِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا ﴾ [النساء:160]، ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ ثَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالبَاطِلِ ﴾ [النساء:161].

وجاءت هذه الآية لتوجه الأنظار، وتهيئ النفوس، لتقبل فكرة التحريم.

الآية الثالثة: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمر ان:130].

وجاءت هذه الآية لتفيد تحريم الربا في الأضعاف المضاعفة، وهي إحدى حالات الربا. الآية الرابعة: قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ المَّسِّ ﴿ اللَّهِ مَا يَقُومُ اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ المَّسِ ﴾ [البقرة: 275].

فهذه الآية صريحة في تحريم جميع أنواع الربا، لا فرق بين القليل والكثير في ذلك.

فكان الهدف من نزول القرآن بالتدرج وخاصة آيات التشريع؛ حتى يراعي نفسيات العرب وعاداتهم وتقاليدهم التي كانوا عليها، فالتدرج ينقل هؤلاء من الوثنية السائدة والعادات والتقاليد غير المرغوبة إلى الإصلاح والتهذيب، من خلال تغيير أنفسهم إلى الأفضل.

التدرج في دعوة الناس، وعدم مطالبتهم بالتغيير السريع في أنفسهم؛ وذلك لما ألفوه وتلبسوا به دهراً طويلاً من الزمان من المنكرات والمخالفات، وضرورة أخذهم بالرفق والبدء بالأهم فالمهم<sup>(1)</sup>.

### المطلب الثاني أساليب الإصلاح والتغيير

### 1- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو رسالة جميع الأنبياء والرسل، وقد حملوا هذه المهمة، لتحقيق الإصلاح والتغيير محاربة الفساد، فقال تعالى: ﴿...وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقِسْطِ مِنَ المُهمة، لتحقيق الإصلاح والتغيير محاربة الفساد، فقال تعالى: ﴿...وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [آل عمران: 21] (2).

يقول ابن تيمية: "فالأمر الذي بعث الله به رسوله ﴿ هُو الأمر بالمعروف والنهى الذي بعثه به هُو النهى عن المنكر وهذا صفة النبي ﴿ والمؤمنين ، كما قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ [التوبة: 71] (3).

<sup>(1)</sup> حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم الأصفهاني، (382/5).

<sup>(2)</sup> انظر: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء الكتاب والسنة، سليمان بن عبد الرحمن الحقيل.

<sup>(3)</sup> الحسبة في الإسلام، ابن تيمية، (65/28).

والأمر والمعروف والنهي عن المنكر هو أساس الإصلاح والتغيير في الدولة الإسلامية، وبه تبنى الدولة على أصول الدين ويحافظ عل قيمها وأخلاقها وعزتها وحضارتها، فتتميز بإيمانها ورفعتها وبأخلاقها عن غيرها من الدول التي فقد فيها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وباتباع هذا الأسلوب يعم الصلاح والإصلاح والأمان، وبفقده يعم الخراب والدمار، وقد مدح الله على عباده الصالحين القائمين على هذا المشروع العظيم، وقد ميزهم عن غيرهم من المتخاذلين لهذا المشروع (1)، قال الله تعالى: ﴿ لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آياتِ الله آناءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ \* يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الأَخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ المُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِينَ ﴾ [آل عمران: 113-11].

### 2- الموعظة الحسنة:

قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِفْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل:125].

لقد خاطب الله على رسوله الله بأن يدعوا قومه إلى الإسلام والطريق المستقيم وإصلاح عقائدهم الفاسدة وعاداتهم الجاهلية وتغييرها بالحكمة والموعظة، فينصحهم بأحسن الحديث الذي يناسبهم المؤدي إلى الاستجابة، ويرغبهم بالخير والصلاح، وينفرهم من الشر والفساد، ويجادلهم بالرفق واللين وبأفضل الطرق (2).

ولا يأمر بالحكمة والموعظة، إلا عندما يدب الانحراف ويعم الخراب والفساد في أرجاء الدولة، فعند ذلك يبعث الله كان من يقوم بهذه الدعوة على أكمل وجه، بإصلاح الانحراف والفساد، وتغيير العادات غير المرغوب فيها من المنكرات، والدعوة بالحكمة والموعظة يحتاج إلى الصبر والتأني والرفق واللين؛ لتحقيق إصلاح الناس، أما لو استُخدم العنف والشدة في هذه الدعوة؛ لأدى ذلك إلى تتفير الناس وبغضها من الدعوة وعدم استجابتها للموعظة الحسنة(3).

وأسلوب الوعظ والتذكير مهم في إصلاح النفس الغافلة المعرضة بهذه النفس شديدة الحاجة جداً إلى العظة لتتذكر ما قد نسيته فتتقع بالتذكر (4).

<sup>(1)</sup> انظر: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء الكتاب والسنة، سليمان بن عبد الرحمن الحقيل.

<sup>(2)</sup> انظر: التفسير الميسر، مجموعة من العلماء - عدد من أساتذة التفسير تحت إشراف الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، (65/28).

<sup>(3)</sup> تفسير الشعراوي، (8283/13).

<sup>(4)</sup> انظر: أساليب دعوة العصاة، أ. د. عبد الرب بن نواب الدين بن غريب الدين آل نواب، (190/1).

### 3- الترغيب والترهيب:

الأصل في الترغيب أن يكون في نيل رضا الله ورحمته وجزيل ثوابه في الآخرة، وأن يكون الترهيب بالتخويف من غضب الله وعذابه في الآخرة، وهذا هو نهج رسل الله الكرام كما بينه القرآن الكريم، وجاءت به السنة النبوية المطهرة<sup>(1)</sup>.

ورد في القرآن الكريم آيات كثيرة استخدم فيها أسلوب الترغيب والترهيب، فقال تعالى: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ العِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الأنعام:165]، ﴿ نَبِّيْ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الغَفُورُ العَيْمُ ﴿ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ العِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الأنعام:165]، ﴿ نَبِّيْ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الغَفُورُ العَيْمُ ﴾ [الحجر: 49-50].

وقد وردت أحاديث كثيرة في جانب الترغيب ومنها في صحيح مسلم، عن أبي هريرة أن رسول الله الله قال: (ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول من يدعوني فأستجيب له ومن يسألني فأعطيه ومن يستغفرني فأغفر له) (2).

والترغيب والترهيب له أهمية عظيمة في مجال الدعوة والإصلاح والتغيير، والداعية الناجح هو الذي يستخدم الترغيب والترهيب بالحكمة وفي مكانهما المناسب (3).

### 4- الثقة بالنفس:

الثقة بالنفس وهي أول خطوة يخطوها الإنسان لتحقيق انجازاته ونجاحاته، ولذلك يجب على الحكام أن يعززوا الثقة في قلوب الناس، وعدم الانتقاص من شأنهم، فبتعزيز الثقة يدرك الإنسان نفسه ويشعر بقيمته في المجتمع، بينما تحقير الناس من شأنهم، يؤدي بهم إلى الانطواء والعزلة، ويفشل في بناء نفسه، ومجتمعه وحضارته (4).

وللرسول ﷺ المثل الأعلى في تعزيز الثقة في نفوس أصحابه رضوان الله عليهم، فكان دائماً يمدح أصحابه ويعزز من مكانتهم ويزيد ثقتهم بأنفسهم، وقد عزز النبي ﷺ عبد الله بن مسعود ورفع من شأنه عندما ضحك الصحابة على ساقيه، فعن ابن مسعود ﷺ قال: (أنه كان يجتني سواكا من

<sup>(1)</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان.

<sup>(2)</sup> صحيح، مسلم، كتاب: صلاة المسافرين وقصرها: الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والإجابة فيه، ح (1261)، (138/4).

<sup>(3)</sup> انظر: البصيرة في الدعوة إلى الله، عزيز بن فرحان العنزي وتقديم صالح بن عبد العزيز آل الشيخ.

<sup>(4)</sup> انظر: لا تحزن، تأليف عائض بن عبد الله القرني.

الأراك وكان دقيق الساقين فجعلت الريح تكفؤه فضحك القوم منه فقال رسول الله رسي مم تضحكون قالوا يا نبي الله من دقة ساقيه فقال والذي نفسي بيده لهما أثقل في الميزان من أحد) (1).

### 5- أسلوب الصبر:

"قد وردت مادة (صبر) في القرآن الكريم في مائة وأربعة مواضع" (2)، قال تعالى: ﴿يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ المُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [لقمان:17]، تشعر الآيات "بأن المغير يؤذي أحياناً" (3).

وقد أمر الله تعالى نبيه بالصبر لحكمة، وأن يمضي لما أمر به من التبليغ واحتمال الأذى والمشقة، ونهى عن الضجر والعجلة التي وقع فيها يونس العلاه وأن لا يترك دعوته لتغيير ما بهم من ضلال، فقال تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُو مَكْظُومٌ ﴾ من ضلال، فقال تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُو مَكْظُومٌ ﴾ [القلم:48]، أي الصبر على تكاليف الرسالة، والصبر على التواءات النفوس، والصبر على الأذى والتكذيب، الصبر حتى يحكم الله في الوقت المقدر كما يريد (5).

### 6- أسلوب القدوة الصالحة:

اختيار القدوة الصالحة له أثر كبير في تحقيق عملية الإصلاح على كل صعيد، وقد أشار القرآن الكريم إلى أعظم قدوة وهو الرسول الأكرم : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لَنْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لَنْ كَانَ لَكُمْ وَي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لَنْ كَانَ لَكُمْ وَي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَنْ كَانَ لَكُمْ وَي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَنْ كَانَ لَكُمْ وَلِي رَسُولِ اللهِ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: 21].

كما أشار القرآن إلى نبي الله إبراهيم الله وأسلوبه في التعامل بقوله على: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهِ فِي إِبْرَاهِيمَ وَاللَّهِ فَلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ العَدَاوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِالله وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللّهُ مَنْ اللهِ اللّهُ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مَنَ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مَنْ اللهِ مَا لَكُ مَنَ اللهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مُلِكُ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مَنَ اللهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا لَقُولُ إِلَيْكُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ وَمَا أَمْلُولُ اللّهُ مَا مُلْكُ لَكُ مَا مَاللّهُ مُنْ اللّهُ مَا مُؤْلِكُ لَكُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهِ مَا لَا مَعْفَرَانُ اللّهُ مَا مُلْكُ لَكُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مَا لَا مَعْمَاءُ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ الللللّهُ الللّهُ مُنْ الللّهُ مِنْ اللللّهُ اللللّهُ مُنْ الللللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَل

<sup>(1)</sup> مسند الإمام أحمد، أحمد بن حنبل، (327/8)، ح (3792)، ومسند عبد الله بن مسعود. الحكم على الحديث: حسنه الألباني في إرواء الغليل، (104/1)، ح (65) كتاب: الطهارة، باب: السواك.

<sup>(2)</sup> قاعدة في الصبر، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (ت: 728هـ)، (73/1).

<sup>(3)</sup> انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، (351/4).

<sup>(4)</sup> المحرر الوجيز، ابن عطية، (354/5).

<sup>(5)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، (3670/6).

وقد حذر القرآن الكريم المؤمنين، وذمّ كل من يخالف فعله قوله (1)، خاصة الدعاة إلى الإصلاح والتغيير، وبين أن الله تعالى يبغض من يقول شيئاً ولا يفعل (2)، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اللهُ الله

### 7- أسلوب تحديد العلة:

الطبيب البشري يشخّص العلة أولاً، ثم يعيّن العلاج ثانياً، وهذا هو الأسلوب الصحيح في المعالج، والداعي إلى الله تعالى (المصلح) طبيب القلوب والأرواح، فعليه أن يسلك نفس هذا الأسلوب في معالجة الأرواح، فيشخص الداء أولاً، ثم يعيّن العلاج ثانياً، ولا يقف عند أعراض الداء محاولاً علاجها، تاركاً أصلها وعلتها، وأصل داء الناس في القديم والحديث جهلهم بربهم وابتعادهم عن نهجه، أو كفرهم ورفضهم الدخول في العبودية الكاملة له، والسير على النهج الذي جاء به محمد أم من ربه، واغترارهم بالدنيا وركونهم إليها، وغفلتهم عن الآخرة أو إنكارهم لها، أما أصل الدواء لهذا الداء فهو الإيمان بالله رباً وإلهاً لا إله غيره، والكفر بالطاغوت بكل أنواعه ومظاهره، والإقبال على الله الدي الدياً الداء المركون إلى الدنيا" (3).

### 8- أسلوب بعث الأمل والطمأنينة:

الإصلاح لا بد له من ميزة تسمى ميزة الاطمئنان، لأن الكثير من الناس يخافون من التغيير، ويعود هذا الخوف من التغيير إلى غموض الآثار التي سيتركها في حياتهم، ويقاوم كثير من الناس التغيير، لأنهم حملوا عليه حملاً، وأكرهوا قسراً على الاستجابة له، وهذا مصدر لمقاومة الإصلاح في المجتمعات، وقد يرفض بعض الناس التغيير لأسباب عاطفية، لذا فإن فهم الواقع الذي سيؤثر فيه التغيير أمر لا بد منه (4).

والإصلاح لا بد أن يكون نابعاً من روح الدين، مطابقاً للعقيدة، متجاوباً مع مشاعر الأمة، متصلاً بأعماقها، وليس دخيلاً عليها، وتتلقاه الأمة بالقبول والرضا، مما يحقق الاستقرار والطمأنينة (5). 9- أسلوب الرفق:

ومن أهم مظاهر الرفق واللين أن الله تعالى طلب من موسى الله وأخيه هارون أن ﴿ اذْهَبَا إلى فَوْ عَوْنَ إِنَّهُ طَغَى \* فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيُّنَّا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طه: 43-44] .

<sup>(1)</sup> انظر: التفسير الوسيط، الزحيلي، (2646/3).

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن، السمعاني، (424/5).

<sup>(3)</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان.

<sup>(4)</sup> انظر: تجديد الوعى، أ. د. عبد الكريم بكار.

<sup>(5)</sup> انظر: الحل الإسلامي فريضة وضرورة، يوسف القرضاوي.

يقول ابن كثير: فلا ضير على الداعي أن يتودد ويتحبب إلى المدعو، وإن كان في قمة الطغيان ... وهو موطن يعكس وجهة النظر الإسلامية الآخذة بأعلى صور الحكمة في مخاطبة المعاندين ... لمصلحة الدعوة ذاتها ... وهو المعنى الذي ركز عليه سلفنا الصالح في مثل قولهم: "يا من يعاديه ... فكيف ممن يتولاه ويناديه" (1).

ثم عقب قائلاً: وهذه الآية فيها عبرة عظيمة، وهو أن فرعون في غاية العتو والاستكبار، وموسى صفوة الله في خلقه إذ ذاك، ومع هذا أمر ألا يخاطب فرعون إلا بالملاطفة واللين<sup>(2)</sup>؟! ومن باب أولى أن يقوم المصلح بدعوة الآخرين بالرفق واللين.

إذا قلت للناس: أنني سأغير ما أنتم عليه، فإنك بذلك تستفزهم وتسعدهم، وعليك أن تذكر لهم إيجابيات ما هم فيه، وأن توضح لهم أن إدخال بعض التحسينات على بعض الأمور، سيكون مبهجاً ونافعاً لهم، وهذا هو الأسلوب الذي اتبعه النبي في دعوته للناس، حيث أقر كثيراً مما كانوا عليه من مكارم الأخلاق.

المصلحون العظام هكذا يفعلون دائماً، فهم يحرصون أن لا تؤدي حركاتهم الإصلاحية إلى استفزاز الناس أو إثارة النعرات القبلية أو الطائفية أو العنصرية أو المذهبية بينهم، أو تحميلهم من أعباء التغيير، ما لا يطيقونه (3).

### 10- أسلوب الإصلاح والتغيير على حسب القدرة:

وهذا ما ذكره السعدي في تفسيره "أن وظيفة الرسل وسنتهم وملتهم إرادة الإصلاح بحسب القدرة فيأتون بتحصيل المصالح وتكميلها أو بتحصيل ما يقدر عليه منها وبدفع المفاسد وتقليلها، أن من قام بما يقدر عليه من الإصلاح لم يكن ملوماً ولا مذموماً في عدم فعله ما لا يقدر عليه فعلى العبد أن يقيم من الإصلاح في نفسه وفي غيره ما يقدر عليه، فعلى هذا لو ساعد المسلمون الذين تحت ولاية الكفار وعملوا على جعل الولاية جمهورية يتمكن فيها الأفراد والشعوب من حقوقهم الدينية والدنيوية لكان أولى من استسلامهم لدولة تقضي على حقوقهم الدينية والدنيوية، وتحرص على إبادتها، وجعلهم عملةً وخَدَماً لهم" (4).

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (294/5).

<sup>(2)</sup> تفسري ابن كثير، (294/5).

<sup>(3)</sup> انظر: تجديد الوعى، أ. د. عبد الكريم بكار.

<sup>(4)</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، (388/1).

### 11- أسلوب الدعاء:

إن من أعظم وسائل الاصلاح والتغيير النافعة هو الدعاء فقد عطله الكثيرون، قال تعالى: ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَمُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى الله ٓ إِنَّ اللهِ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [البقرة:159].

### المطلب الثالث أهمية الإصلاح والتغيير

- 1- الإصلاح مهمة الأنبياء والرسل ويه كانوا يدعون أقوامهم، فإصلاحهم نابع من المنهج الرباني الذي يصلح جميع أحوال الناس: فنبي الله يوسف الملك عندما طلب من الملك أن يجعله على خزائن الدولة، لم يطلب ذلك ولاية أو منصب أو طمع في الغنى، ولكن طلبه للولاية كان في سبيل الإصلاح والتغيير وإقامة الدعوة إلى الله على وتحقيق رسالته وهدفه في الإصلاح (1)، فقال تعالى: ﴿ أِنْ أُرِيدُ إِلَّا الإصلاح ما اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِالله عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود:88] (2).
- 2- استخلاف الله على للإنسان في الأرض لعمارة الكون، وكلفه مهمة الإصلاح والتغيير: والإصلاح والتغيير: والإصلاح والتغيير في الأرض القائم على تطبيق شرع الله على ومنهجه في تطبيق الحدود، وإقامة العبادات على أكمل وجه، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، تحصين المجتمع وحمايته من الهلاك والعذاب، قال تعالى: ﴿ فَلَيّا نَسُوا مَا ذُكّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَيّا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف:165]، فالذين ينهون عن السوء، هم الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وأما الذين ظلموا هم الذين تركوا المعروف وفعلوا المنكر، وأما الذين ظلموا هم الذين تركوا المعروف وفعلوا المنكر (3).

وبالإصلاح ينصر الله على عباده ويمكنهم في الأرض: ﴿ وَلَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾ [الحج:40] ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ وَللهُ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ [الحج:41] (4).

3- المحافظة على الضروريات الخمس "الدِّينُ، والنفس، والعقل، والنسل، والمال" فإن حُفظت وصئلحت الضروريات الخمس صلح العمران وصلح أحوال الناس، وإن فسدت الضروريات، فسد الناس وفسد المجتمع ودمِّر العمران، وإصلاح الضروريات ينبع عنه إصلاح وصلاح العبادات

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (1/ 4272، 4431).

<sup>(2)</sup> انظر: التفسير المنير، (134/12).

<sup>(3)</sup> انظر: النكت والعيون، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي، (62/6).

<sup>(4)</sup> انظر: أهمية الإصلاح وبماذا يتحقق؟، صالح بن فوزان بن عبدالله الفوزان، موقع صيد الفوائد، www.saaid.net.

والمعاملات والحدود والأخلاق، والمحافظة على هذه المقاصد، يصلح المجتمع وأهله، وبفسادها يحل الخراب والدمار وتعود الجاهلية على ما كانت عليه قبل الإسلام (2).

4- اهتم القرآن بالتغيير والإصلاح واعتبره مسؤولية على الفرد والمجتمع، فالواجب على الجماعة المسلمة أن تقوم بواجبها في الدعوة إلى الله على أكمل وجه، والله على يعاقب أمة كاملة أو قرية بأكملها، إذا كان أهلها ظالمين ومفسدين في الأرض ويفعلون المنكرات، ولا يوجد فيها أحد ينكر عليهم الظلم والفساد، أو يقوم بدعوتهم ونصحهم، إلى الرشاد والصلاح، بينما الأمة الفاسدة إذا وجد فيها من يقوم بإصلاحها ونصحها ودعوتها إلى الله على فتكون هذه الأمة ناجية من عذاب وهلاك الله؛ لأن الله على لم يعاقب الأمة الظالمة وفيها الصالحون الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ القُرَى بِظُلْم وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [هود:117].

إذاً فنجد أن الذين يبذلون أقصى جهدهم في الدعوة إلى الله كان وتطهير الأرض وإصلاحها من الفساد، هم صمام الأمان للأمم والشعوب وحماتهم، وهذا يبين قيمة المجاهدين والمكافحين للظلم والفساد بشتى صوره في سبيل نشر الإسلام والدعوة إلى الله(3).

<sup>(2)</sup> انظر: الموافقات، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، تحقيق: أبو عبيدة مشهور ابن حسن آل سلمان، (5/1).

<sup>(3)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، (273/4).

# المبحث الثالث

# مجالات الإصلاح والتغيير

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: مجالات الإصلاح في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: مجالات التغيير في القرآن الكريم.

# المطلب الأول مجالات الإصلاح في القرآن الكريم

تتوعت مجالات الإصلاح والتغيير في القرآن الكريم، والسنة النبوية المشرفة لتشمل ميادين الحياة؛ فالإصلاح يبدأ من النفس أولاً، ثم الأهل والأقارب، وعموم الناس، فيبدأ من الفرد نفسه ليشمل الأسرة والمجتمع، وكذلك التغيير يبدأ بالنفس، ثم الأسرة، ثم المجتمع.

ومن أهم مجالات الإصلاح ما يلي:

#### أولاً: مجال الإصلاح العقدى:

العقيدة يبنى عليها الدين فهي أصله، وإذا صلح اعتقاد الفرد صلح سلوكه، فصلاح سلوك الفرد تابع لصلاح عقيدته وسلامة أفكاره، وفساد سلوك الفرد تابع لفساد عقيدته وانحرافها، وإذا صلح الفرد صلح المجتمع، ويعد إصلاح العقائد اليوم من أخطر وجوه الإصلاح والتغيير وأكثرها جدلاً ورفضاً بعدما فسدت أحوال الناس، واستحكمت فيهم الأهواء والآثام، وسهلت عليهم المنكرات، وفسدت عقيدة غالب الأفراد، لذا على الدعاة الاهتمام بالتوحيد، وترسيخه في الناس، فإذا صلح الاعتقاد يصلح العمل وإذا فسد الاعتقاد يفسد العمل.

والإصلاح العقدي وفق النظرة القرآنية لا يمكن أن يتحقق إلا إذا جاهد الفرد على القيام بالأمور التالية:

#### 1- تصحيح المعتقدات الفكرية:

التي عادة ما يقتبسها الأفراد من مجتمعاتهم من دون التدبر والتأمل في صحتها أو سقمها، وإذا سئلوا ما هذه الأفكار قالوا: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ﴾ [الزُّخرف:23]، وليحصل الإصلاح لا بد من مراجعة هذه الأفكار، والذي يقوم بمهمة الإصلاح العقائدي هم الرسل، وجميعهم دعوا إلى توحيد الله من أولهم إلى آخرهم(1)، و"لقد ركز الرسل في دعوتهم على الإصلاح العقائدي بدعوة الناس إلى عبادة الله وحده، قال تعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾ [المصلحين الذين يعملون على ما فيه سعادة الجماعة والأفراد، فلولا المصلحين لظل الناس في جهلهم يعمهون (2).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير القرآن الكريم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت:751هـ)، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية، إشراف: الشيخ إبراهيم رمضان، (91/1).

<sup>(2)</sup> انظر: توضيح العقائد في علم التوحيد، عبد الرحمن الجريري.

#### 2- إزالة الترسبات النفسية، من الأحقاد والضغائن.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَبَعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف:142]، وَأَصْلِحْ هنا بمعنى حارب دعاة التفريق (1).

#### 3- إعطاء الآخرين حقوقهم، وإصلاح أخطائه السابقة مع الناس.

قال تعالى: ﴿ وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَبَعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف:142]، أي: أقم في بني إسرائيل المحق، والعدل، والإصلاح بينهم (2).

وهكذا يستطيع الإنسان إصلاح نفسه. قال تعالى: ﴿ فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:39].

#### ثانياً: مجال الإصلاح الاجتماعى:

لقد حرص الإسلام على إنشاء مجتمع إسلامي تسوده المحبة والتماسك، فعمل على الإصلاح الأسري، وإصلاح ذات البين بالوفاق والتعاون والمواساة، وترك الأثرة والتفرق، والإصلاح التربوي حيث ركز القرآن على إصلاح النفس البشرية وتطهيرها، واعتبر هذا الإصلاح أساساً وبداية للانطلاق في المجالات الأخرى، وحرص على تغيير النفوس وإزالة ما أصابها ودنسها من المعاصي بالرجوع إلى الله تعالى والإستقامة.

والإصلاح الإجتماعي، ويشمل عدة أمور منها:

1- الإصلاح ذات البين: قال تعالى: ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُجِبُّ عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الحجرات:9-10] ، قال المُقْسِطينَ \* إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الحجرات:9-10] ، قال المُعطينَ \* إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الحجرات:9-10] ، قال المسمعاني في تفسيره: "ذكر الأَخَوَيْنِ ليدل بِوُجُوب الإَصْلَاح بَينهمَا على وجوب الإصْلَاح بَين البُحم الْكثير" (3).

<sup>(1)</sup> زهرة التفاسير ، أبي زهرة ، (2944/6).

<sup>(2)</sup> زهرة التفاسير، أبي زهرة (6/ 2944).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير القرآن، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزي السمعاني التميمي الحنفي ثم الشافعي (ت: 489هـ)، (221/5).

- فعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﴿ [أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ والصَّلاةِ والصَّدَقَةِ؟، قَالوا: بَلَى؛ قَالَ: صَلاحُ ذَاتِ البَيْنِ؛ فَإِنَّ فَسَادَ ذَاتَ البَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ) (1)، ونفهم من الحديث أن الإصلاح بين المتخاصمين أعلى درجة من الصيام والصلاة والصدقة.
- 2- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: من أجل المحافظة على سلامة المجتمع الإسلامي من الفساد والمفسدين أمر القرآن عبر إرشادات لقمان الحكيم لابنه بالوقوف أمامهم والقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقال تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأُمُرْ بِالمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ المُنكرِ وَقَالَ تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأُمُرْ بِالمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ المُنكرِ وَقَالَ تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةِ وَأُمُرْ بِالمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ المُنكرِ وَاللهُ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ [لقهان:17]، ووجود المصلحون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر سبب من أسباب النجاة من الهلاك للمجتمع.
- 3- **الإصلاح إلى الأيتام والعناية بهم:** "الإصلاح لليتيم يتناول إصلاحه بالتعليم والتأديب، وإصلاح ماله بالتنمية والحفظ" (2).

قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ اليَّتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَمَّمْ خَيْرٌ وَإِنْ ثَخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ الْفُسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾ [البقرة:220] .

والإصلاح لليتيم في تفسير الألوسي "أي مداخلتهم مداخلة يترتب عليها إصلاحها أو إصلاح أموالهم بالتنمية والحفظ خير من مجانبتهم" (3).

4- **الإصلاح في العلاقات الزوجية:** معنى الإصلاح بين الزوجين وهذا يعني "إن قصدا إصلاح ذات البين وكانت نيتهما صحيحة وقلوبهما ناصحة لوجه الله، بورك في وساطتهما، وأوقع لله بطيب نفسها وحسن سعيها بين الزوجين الوفاق والألفة، وألقى في نفوسهما المودة والرحمة "(4).

<sup>(1)</sup> سنن الترمذي: محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (ت: 279هـ)، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله ، (244/4)، ح (2509)، المحقق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1998م، سنن أبي داود: أبو داود سليمان بن الأشعث ابن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السجستاني (ت: 275هـ)، كتاب الأدب، باب في إصلاح ذات البين، (280/4)، ح (4919)، المحقق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت.

<sup>(2)</sup> تفسير البحر المحيط، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، (170/2).

<sup>(3)</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، (510/1)، تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بهاء الدين بن منلا علي خليفة القلموني الحسيني (ت: 1354هـ)، (273/2).

<sup>(4)</sup> تفسير الكشاف، الزمخشري، (508/1).

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدَا إِصْلَاحًا يُوَفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا﴾ [النساء:35]، وكذلك "إِنْ يريدا إصْلاحاً عدلاً فينظران في أمرهما بالنصيحة والموعظة يُوَفقِ الله بينهم بالصلاح" (1).

5- الإصلاح في بر الوالدين: قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهًا وَوَضَعَتْهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعَتْهُ كُرُهًا وَوَضَعَتْهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَضَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَصَعْتُهُ كُرُهًا وَوَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَوَصَعْتُهُ كُرُهُمُ كُرُهُ كُمُ كُرُهُ لَا لَعْتُوا فَعَلْ كُرُهُمُ كُرُوهُ لَوْلِ فَا لَعْتُ عُلُولُ وَمُعُولُولُ كُمُ كُمُ لَعُلُولُ وَلَا لَعْتُ عُرُهُ وَا وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ كُمُ لَعُلُولُ وَلَا لَعْتُهُ كُرُهُا وَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَصَعْتُهُ كُرُهُا وَوَوَصَعْتُهُ كُمُ لَا لَعْتُهُ كُمُولُ وَلَولُولُ مُعْتُلُ صَلْعُولُ مُعْلِقُ كُمُ لَعُلُولُ كُلُولُ وَلَالِمُ عُلْمُ كُولُولُ مُعْلِمُ كُلُولُولُ فَلَالِمُ كُمُ لَعُلُولُ كُمُ لَا لَعُلُولُ مُعْتُلُ مُلْمُ

#### ثالثاً: مجال الإصلاح الاقتصادي:

إن المتتبع الآيات القرآنية التي تبحث في هذا المجال لا بد له أن يقف على منظومة متكاملة في الإصلاح الاقتصادي، ومما جاء في ذلك على سبيل الذكر لا الحصر، قول الله تعالى: ﴿وَيَا قَوْمِ أَوْفُوا اللَّكْيَالُ وَاللِّيزَانَ بِالقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [هود:85]، وقوله تعالى: ﴿ وَزِنُوا بِالقِسْطَاسِ المُسْتَقِيمِ \* وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [الشعراء:182-183]، ومن الآيات السابقة نعدد مجالات الإصلاح الاقتصادي منها:

- 1- أحل الله البيع بأنواعه وحرم الربا بكل صوره وأشكاله، قال تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ [البقرة:275]، وفي حديث عبد الله بن مسعود ﷺ أن النبي ﷺ لعن آكل الربا ومؤكله، وشاهديه، وكانبه" (3).
- 2- إقامة موازين العدل في التعاملات التجارية، قال تعالى: ﴿ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ \* الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ [المطَّففين: 1-3]، والمطففين في الآية "يعني

<sup>(1)</sup> بحر العلوم، السمرقندي، (327/1).

<sup>(2)</sup> التحرير والتتوير، ابن عاشور، (33/26).

<sup>(3)</sup> صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت: 261هـ)، كتاب البيوع، باب لعن آكل الربا وموكله، ح (4099)، (1218/3).

الذين ينقصون الناس ويبخسون حقوقهم في الكيل والوزن، وأصله من الشيء الطفيف وهو النزر القليل" (1).

وتوعد الله هؤلاء الذين ينقصون في الموازين: "أنهم يكونوا في أسفل الوادي في جهنم الذي يسيل من صديد أهل النار<sup>(2)</sup>.

- 3- أقرت الشريعة الإسلامية الملكية الفردية ووضعت ضوابط لحمايتها، وسنت القوانين والتشريعات ووازنت بين المصالح (3).
- 4- دعت الشريعة الإسلامية إلى الالتزام بالأخلاق الإسلامية في المعاملات الاقتصادية، واعتبرت ذلك جزءاً من عقيدة المسلم التي لا يجوز الخروج عنها، ولا شك أن الإيمان والاستقامة لهما أثر في تحسين الاقتصاد (4).
- 5- النهي عن السعي في إفساد مصالح الغير، والنهي عن جميع أنواع الفساد، وذلك لتهيئة النفوس لقبول الإرشاد والكمال (<sup>5)</sup>.
- 6- عد الإسلام المالك الحقيقي للمال هو الله تعالى: والناس أمناء عليه، وعده قوام الحياة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾ [النساء:5].

#### رابعاً: مجال الإصلاح السياسي:

اعتنت الشريعة الإسلامية بالإصلاح السياسي، وذلك لأن الإصلاح في المجالات الأخرى لا يتم إلا من خلال الإصلاح السياسي، ويشمل عدة أمور:

- 1- طاعة ولي الأمر ومبايعته: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء:59]، وهذا خطاب لمن يملك تنفيذ الأحكام وهم الأمراء والقضاة (6).
- 2- الشورى: قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَيَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [الشُّورى:38]، أي: "لا يستبد أحدهم برأيه لأنه يُتّهم أمره ورأيه أبدا"(7).

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان عن تفسير القرآن، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (ت: 427ه)، (149/10)، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي.

<sup>(2)</sup> انظر: جامع البيان في تأويل القرآن، الطبري، (277/24).

<sup>(3)</sup> انظر: الحل الإسلامي فريضة وضرورة، د. يوسف القرضاوي.

<sup>(4)</sup> انظر: نفس المرجع السابق، ص53.

<sup>(5)</sup> انظر: التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، (138/12).

<sup>(6)</sup> أحكام القرآن، القرطبي، (177/3).

<sup>(7)</sup> لطائف الإشارات، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (ت: 465هـ)، المحقق: (357/3).

ومن فوائد الشورى ما تنتجه من الرأي المصيب، فإن المشاور لا يكاد يخطئ في فعله، وإن أخطأ أو لم يتم له مطلوب، فليس بملوم، فإذا كان الله يقول لرسوله وهو أكمل الناس عقلاً وأغزرهم علماً، أفضلهم رأياً: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأُمْرِ ﴾ [آل عمران:159] فكيف بغيره؟! (1).

3- العدل: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ يَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ ﴾ [النساء:58]، وهذا يشمل الحكم بينهم في الدماء والأموال والأعراض، القليل من ذلك والكثير، على القريب والبعيد، والبر والفاجر، والولى والعدو.

والمراد بالعدل الذي أمر الله بالحكم به هو ما شرعه الله على لسان رسوله من الحدود والأحكام<sup>(3)</sup>، وفائدة العدل أنه عن طريقه يحصل على تسوية نافعة يحصل بها الصلاح والأمن، وفيه مساواة بين الناس أو بين أفراد أمة في تعيين الأشياء لمستحقها، وفي تمكين كل ذي حق من حقه، بدون تأخير، فهو مساواة في استحقاق الأشياء وفي وسائل تمكينها بأيدي أربابها <sup>(4)</sup>.

وهو أساس الحكم في الإسلام كما أن الأمانة - بكل مدلولاتها- هي أساس الحياة في المجتمع الإسلامي (5).

وقال رسول الله ﷺ: (إن المقسطين عند الله على منابر من نور، عن يمين الرحمن ﷺ، وكلتا يديه يمين، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولو) (6).

#### خامساً: الإصلاح الأخلاقي:

تعد المشكلات الأخلاقية من أخطر المشكلات التي تواجه المجتمع، فحرص الإسلام على تطهير المجتمع الإسلامي من الرذائل الدخيلة، ومن أخلاق الضعف والسلبية والإنحلال والإلتزام برسالة الإسلام التي تدعو إلى تربية الأمة على الأخلاق والفضائل والآداب، وللأمة الإسلامية القدوة والأسوة الحسنة في أنبيائها، وفي رسولها الكريم عصص عندما وصفه الله تعالى بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ [القلم:4].

<sup>(1)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، (154/1).

<sup>(2)</sup> السياسة الشرعية، عبد الوهاب خلاف، (126/1).

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، (183/1).

<sup>(4)</sup> انظر: كتاب التحرير والتتوير، ابن عاشور، (94/5).

<sup>(5)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، (689/2).

<sup>(6)</sup> صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل، (1458/3)، ح (1827).

#### سادساً: إصلاح التعليم والإعلام:

أمر الله تعالى بتعلم القراءة والكتابة؛ لأنهما أداة معرفة علوم الدين والوحي، وأساس تقدم العلوم والمعارف، ونمو الحضارات؛ لذلك اعتنى القرآن الكريم بالعلم وسبل إصلاحه، وقد وردت آيات قرآنية كثيرة تحث على العلم وتبين مكانة العلماء الذين هم ورثة الأنبياء والذين بصلاحهم يصلح المجتمع، ومنها قوله تعالى: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَمَ بِالقَلَم \* عَلَمَ الإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمْ ﴾[العلق: 1-5] (1).

# المطلب الثاني مجالات التغيير في القرآن الكريم

وردت لفظة التغيير بشكل صريح في القرآن الكريم في أربع مواضع وهي

- قال تعالى: ﴿ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيِّرُنَّ خَلْقَ الله ﴾ [النساء:119].
- قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: 11].
- قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الأنفال:53].
  - قال تعالى: ﴿ وَأَنْهَارُ مِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ ﴾ [محمد: 15]

#### ومن مجالات التغيير في القرآن الكريم:

#### أولاً: التغيير الفردى:

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد:11]، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال:53]، ويفسر السعدي التغيير: "بأن ينتقلوا من الإيمان إلى الكفر ومن الطاعة إلى المعصية، أو من شكر نعم الله إلى البطر بها فيسلبهم الله عند ذلك إياها، وكذلك إذا غير العباد ما بأنفسهم من المعصية، فانتقلوا إلى طاعة الله، غير الله عليهم ما كانوا فيه من الشقاء إلى الخير والسرور والغبطة والرحمة (3).

#### ثانياً: التغيير الجماعي:

ومن الآيات السابقة يستنتج أن التغيير يكون جماعي ويشمل المجتمع كله وخاصة عندما ترجح كفة الخبيث على الطيب، ويتضح ذلك من تفسير القرطبي للتغيير بقوله: "أخبر الله تعالى في

<sup>(1)</sup> انظر: منهجيات في الإصلاح والتغيير في ضوء سورة عبس، ابتسام سمور.

<sup>(2)</sup> انظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، د. فؤاد عبد الباقى، (101/1).

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، (414/1).

هذه الآية أنه لا يغير ما بقوم حتى يقع منهم تغيير، إما منهم أو من الناظر لهم، أو ممن هو منهم بسبب ، كما غير الله بالمنهزمين يوم أحد بسبب تغيير الرماة بأنفسهم، إلى غير هذا من أمثلة الشريعة<sup>(1)</sup>.

وكذلك فسر قطب التغيير في سورة الرعد بقوله: "فإنه لا يغير نعمة أو بؤساً ، ولا يغير عزاً أو ذلة، ولا يغير مكانة أو مهانة إلا أن يغير الناس من مشاعرهم وأعمالهم وواقع حياتهم، فيغير الله ما بهم وفق ما صارت إليه نفوسهم وأعمالهم (2).

ويعتبر التغيير في المجتمع الإسلامي على المستوى والفردي والجماعي من أعظم مجالات التغيير، وخاصة أن الرسول بين طريقة التغيير باليد، واللسان، والقلب، وجعلها من تمام الإيمان فقال: (من رأى منكم منكر فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه ومن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان)(3).

(1) انظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، (294/9).

(2) انظر: في ظلال القرآن، (294/4).

(3) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، (69/1)، ح (49).

# الفصل الأول

# تعريف عام بالسورة

ويتكون من ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: اسم السورة وعدد آياتها ونزولها وفضلها.

المبحث الثاني: محور السورة وأهدافها.

المبحث الثالث: أوجه التناسب لسورة المائدة.

# المبحث الأول اسم السورة وعدد آياتها ونزولها وفضلها

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسم السورة.

المطلب الثاني: عدد آيات السورة، وترتيب نزولها، والجو الذي نزلت فيه.

المطلب الثالث: فضل السورة.

# المطلب الأول

#### اسم السورة

لسورة المائدة عدة أسماء وهي:

- 1. المائدة: لورود قصّة المائدة التي سألها الحواريون من عيسى الله وهي أحد معجزات سيدنا عيسى الله إلى قومه عندما طلبوا منه أن ينزل الله عليهم مائدة من السماء يأكلوا منها وتطمئن قلوبهم (1)، ولقد ذكر الإمام محمود شلتوت أنها السورة الوحيدة التي تحدثت عن المائدة (2).
- 2. العقود: لأنها السورة الوحيدة التي افتتحت بطلب الإيفاء بالعقود، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا وَوُوا بِالعُقُودِ ... ﴾ [المائدة:1] (3) محيث أبرزت السورة عناية خاصة بالحديث عن ميثاق الله للمؤمنين، والحث على الوفاء به شكراً لله على نعمه، وعن ميثاق الله لمن كان قبلهم من أهل الكتاب، وقد أرشدت السورة المؤمنين أن النقص الديني والفساد الخلقي والانحلال الجماعي، والارتطام في الشهوات والأهواء، والخروج عن حدود الله وشرائعه، إنما أصاب أهل الكتاب بسبب نقضهم لهذه المواثيق، وعدم وفائهم بعقود الله معهم وتكاليفه لهم (4).
- 3. **المنقذة**: روي عنه ﷺ أنه قال: « سورة المائدة تدعى في ملكوت الله المنقذة. تنقذ صاحبها من أبدى ملائكة العذاب (5).
- 4. **الأخيار:** في كتاب كنايات الأدباء لأحمد الجرجاني (يقال: فلان لا يقرأ سورة الأخيار، أي لا يفي بالعهد، وذلك أنّ الصحابة الله كانوا يسمّون سورة المائدة سورة الأخيار (6).
- 5. وسورةُ الأَحبار: لاشتمالها على ذكرهم في قوله: ﴿ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ ﴾ وقوله: ﴿ لَوْلاَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ ﴾.

وهكذا تبنى السورة من أولها إلى آخرها على أمرين:

أحدهما: حث المؤمنين على التزام المواثيق والعهود، وتحذيرهم من عاقبة إهمالها، أو الإخلال بشيء منها. والآخر: النعي على أهل الكتاب نقضهم مواثيق الله، وأن هذا كان شأن جميعهم، تلقاه خلفهم الحاضر عن سلفهم الغابر (7).

<sup>(1)</sup> انظر: التحرير والتتوير، ابن عاشور، (69/6،4).

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن الكريم، الإمام الأكبر: محمود شلتوت.

<sup>(3)</sup> التفسير الوسيط للقرآن الكريم، (7/4).

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم، للإمام الأكبر: محمود شلتوت.

<sup>(5)</sup> تفسير القرطبي، (6/30).

<sup>(6)</sup> التحرير والتنوير، نقلاً عن كتاب كنايات الأدباء.

<sup>(7)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم، للإمام الأكبر: محمود شلتوت.

# المطلب الثاني عدد آيات السورة، وترتيب نزولها، والجو الذي نزلت فيه

#### أولاً: عدد آيات السورة:

عدد آیات سورة المائدة مائة وعشرون آیة علی حسب ما عدّها الکوفی، ومائة واثنتان وعشرون آیة فی عَد الحجاز والشام، و مائة وثلاث وعشرون آیة فی عَدِ البصری.

وكلماتها أَلفان وثمان مائة وأربع، وحروفها أحدَ عشر أَلفاً، وتسع مائة وثلاثة وثلاثون حرفاً (1).

#### والمختلف فيها ثلاث:

- 1. العقود: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ ﴾ [المائدة: 1].
  - 2. ﴿ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [المائدة:15].
  - 3. ﴿ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ ﴾ [المائدة:23] (2).

#### ثانياً: تربيب نزول السورة:

هذه السورة هي السورة الخامسة في ترتيب المصحف، والسابعة والعشرون في ترتيب السور المدنية بعد سورة الفتح، والسورة المائة واثني عشر في ترتيب نزول القرآن الكريم بأكمله (3).

روي أنها نزلت مُنْصَرَفَ رسول الله ﴿ من الحديبية، بعد سورة الممتحنة، فيكون نزولها بعد الحديبية بمدّة ؛ لأنّ سورة الممتحنة نزلت بعد رجوع رسول الله ﴿ إلى المدينة من صلح الحديبية (4).

#### ثالثاً: الجو الذي نزلت فيه السورة:

لقد ذكر لنا صاحب تفسير القرآن فقال: "إن سورة المائدة لم تنزل إلا بعد أن قلمت أظفار المشركين، وانزوى الشرك في مخابئه المظلمة، وصار المسلمون في قوة ومنعة، كانوا بهما أصحاب السلطان، والصولة في مكة وفي بيت الله الحرام، يحجون آمنين مطمئنين، وقد نكست أعلام الشرك، وانطوت صفحة الإلحاد والضلال.

<sup>(1)</sup> اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني، 7/160 (ت: 775هـ).

<sup>(2)</sup> بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي 178/1.

<sup>(3)</sup> التفسير الحديث في ترتيب السور حسب النزول، محمد عزت دروزة، 16/1.

<sup>(4)</sup> التحرير والتنوير، لابن عاشور، (69/6).

ولا ريب أن هذه الحالة لم تصل إلى المسلمين إلا بعد فتح مكة للإسلام، وإلا بعد أن نزل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّهَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُوا المَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ [التوبة:28]، ثم تابع قائلاً: "وهذا يقرب لنا صحة ما يروى من أن النبي ﷺ قرأ سورة المائدة في حجة الوداع وقال: (يا أيها الناس إن سورة المائدة آخر ما نزل فأحلوا حلالها وحرموا حرامها)(1).

# المطلب الثالث فضل السورة

لسورة المائدة فضل عظيم على الأمة الاسلامية فهي سورة العقود تضمنت بيان تمام الشرائع ومكملات الدين والوفاء بعهود الرسل وما أخذ على الأمة ونهاية الدين فهي سورة التكميل لأن فيها تحريم الصيد على المحرم الذي هو من تمام حفظ العقل والدين وعقوبة المعتدين من السارقين والمحاربين الذي هو من تمام حفظ الدماء والأموال وإحلال الطيبات الذي هو من تمام عبادة الله ولهذا ذكر فيها ما يختص بشريعة محمد والتيمم والحكم بالقرآن على كل ذي دين ولهذا كثر فيها لفظ الإكمال والإتمام وذكر فيها: أن من ارتد عوض الله بخير منه ولا يزال هذا الدين كاملاً ولهذا ورد أنها آخر ما نزل لما فيها من إرشادات الختم والتمام.

#### ومن الأحاديث الواردة في فضلها:

- -1 عن جبير بن نفير قال: حججت فدخلت على عائشة رضي الله عنها وأرضاها فقالت لي: يا جبير تقرأ المائدة فقلت نعم فقالت أما انها آخر سورة نزلت فما وجدتم فيها من حلال فاستحلوه وما وجدتم من حرام فحرموه  $\binom{(2)}{2}$ .
- 2- عن المسور بن مخرمة أنه سمع عمر بن الخطاب يقول: "تعلموا سورة البقرة، وسورة النساء، وسورة المائدة، وسورة الحج، وسورة النور، فإن فيهن الفرائض" (3).

<sup>(1)</sup> المستدرك على الصحيحين، النيسابوري، (27)، كتاب التفسير – تفسير سورة المائدة، ح (3210)، (340/2)، وقال المحقق مصطفى عبد القادر عطا: هذا صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

<sup>(2)</sup> المستدرك على الصحيحين للنيسابوري (26) كتاب التفسير تفسير سورة المائدة ح (3210)، (340/2)، قال المحقق مصطفى عبد القادر: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

<sup>(3)</sup> المستدرك على الصحيحين (27)، كتاب التفسير (24)، تفسير سورة النور، ح (3493)، (420/2).

3- روى الإمام أحمد رحمه الله عن أسماء بنت يزيد أنها قالت: "إني لآخذة بزمام العضباء (¹) ناقة رسول الله ﷺ إذ أُنزلت عليه المائدة كلها فكادت من ثقلها تدق بعض الناقة" (²).

4- قال النبي ﷺ: (من أخذ السبع الطوال من أول القرآن فهو حبر) (3).

(1) العضباء: هي المقطوعة الأذن أو المشقوقة. انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، لبنان، (73/6).

<sup>(2)</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، ح (27575)، (557/45)، وقال شعيب الأرنؤوط: الحديث حسن لغيره.

<sup>(3)</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل، ح (24443)، (50/40)، قال الألباني في السلسلة الصحيحة، (385/5) بعد أن أورد تخريجات الحديث، وتصحيح الحاكم له وموافقة الذهبي له في ذلك، فالحديث حسن أو قريب منه.

# المبحث الثاني محور السورة وأهدافها

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: محور السورة.

المطلب الثاني: أهداف ومقاصد السورة.

# المطلب الأول محور السورة

هذه السورة الكريمة كغيرها من السور المدنية تهتم بقضايا بناء الدولة الاسلامية على أسس وقواعد ومبادئ متينة وراسخة والمحور الأساسي لهذه السورة أن التحليل والتحريم بيد الله على الله المعالمة والمحور الأساسي لهذه السورة أن التحليل والتحريم بيد الله المعالمة ا

قد تناولت جانب التشريع بإسهاب مثل سورة البقرة والنساء والأنفال إلى جانب موضوع العقيدة وقصص أهل الكتاب وهي آخر ما نزل من القرآن ليس فيها منسوخ، وفيها ثمان عشرة فريضة (1).

والسورة الكريمة تعرض أيضاً لمناقشة ومجادلة "اليهود والنصارى" في عقائدهم الزائفة، حيث نسبوا إلى الله ما لا يليق من الذرية والبنين، ونقضوا العهود والمواثيق، وحرفوا التوراة والإنجيل، وكفروا برسالة محمد الله إلى آخر ما هنالك من ضلالات وأباطيل.

وقد ختمت السورة الكريمة بالموقف الرهيب يوم الحشر الأكبر حيث يُدْعى السيد المسيح عيسى بن مريم على رؤوس الأشهاد ويسأله ربه تبكيتاً للنصارى الذين عبدوه من دون الله ﴿ ٱلنَّتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ ﴾ [المائدة:116] وياله من موقف مخز لأعداء الله، تشيب لهوله الرؤوس، وتتفطر من فزعه النفوس (2).

# المطلب الثاني أهداف ومقاصد السورة

سورة المائدة لها العديد من الأهداف والمقاصد لا سيما وأنها تعنى بالتشريع ووضع الأسس للدولة الإسلامية، وهذه الأهداف والمقاصد هي:

1- الوفاء بالعقود ومنع الاعتداء والأمر بالتعاون على الخير وتعظيم شعائر الله:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ الله وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الهَدْيَ وَلَا الْقَلَائِدَ وَلَا حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ الله وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الهَدْيَ وَلَا القَلَائِدَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللهُ فَلَا اللهُ عَنْ مَثَلًا مُن مَثِيمً وَرِضُوانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ أَمِّنَ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ الحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ المُحْوَانِ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ المُناتِدَةِ اللهَ إِنَّ اللهُ شَولِكُ وَاللهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ المُسْجِدِ الحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُولُ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ عَلَى الإِنْمَ وَالعُدُوانِ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> صفوة التفاسير تفسير للقرآن الكريم، محمد على الصابوني، (298/1).

<sup>(2)</sup> التحرير والنتوير، (69/6).

#### يتضمن هذا المقصد:

- أ- وجوب الوفاء بالعهود التي بين الله تعالى وعباده.
  - ب- الوفاء بالعهود المشروعة التي بين المسلمين.
- وجوب الوفاء بالعهود المشروعة التي بين المسلمين وغيرهم  $^{(1)}$ .
- 2- بيان الأطعمة المحرمة وإكمال الدين وبيان حال وأحكام الضرورة.

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللَيْتَةُ وَالدَّمُ وَ لَحْمُ الجِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ الله بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمُوْقُوذَةُ وَالْمَرَدُيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ الله بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمُوْقُوذَةُ وَالمَدَّدُيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ اليَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ وَمَا أَكُمْ وَيَنَكُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ اليَوْمَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ ويَنِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشُونِ اليَوْمَ أَكُمُ لِيَنَّمُ وَيَكُمْ وِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ ويَنِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشُونِ اليَوْمَ أَكْمُ لِيَكُمْ وِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ الضَافَرَ فِي خَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ وِينًا فَمَنِ الضَافَرَ فِي خَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ وَينَا فَمَنِ الضَافَرَ فِي خَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ وَينَا فَمَنِ السَّامُ وَيَقَالُوا لِلْوَاللَّهُ وَلَا لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَا عُلَالَاهُ وَلَا لَكُمُ وَلَا لَعُمْتُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّالَةُ وَلَا لَا لَكُمْ وَلَا لَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّعَلَى السَّالِ اللَّهُ عَلَى اللَّولَةُ وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْفَالِقُولُ وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلَالِقُولُ وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ وَلِي اللْعَلَالِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ وَلِي اللْعَلَقُولُ الْعَلَالِهُ وَالْعَلَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَى اللَّهُ اللْعَلَالِ اللَّهُ اللْعَلَالِ اللْعَلَالِي اللْعَلَيْلُولُولُولُولُولُولُولُ مِنْ اللْعُلَالِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَالِي اللْعَلَالِمُ الللْعُلَالِ الللَ

ويتضمن هذا المقصد ما يلي:

- أ- بيان تحريم أكل الميتة، لقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَّيْتَةُ ﴾ [المائدة:3].
  - ب- تحريم تناول الدم المسفوح، لقوله تعالى: ﴿ ... وَالدُّمُ ... ﴾ [المائدة: 3] .
- ج- تحريم الأكل من لحم الخنزير، قال تعالى: ﴿ ... وَكُمُّ الْخِنْزِيرِ ... ﴾ [المائدة: 3] .
- د- تحريم ما لم يذكر اسم الله عند ذبحه أو نحره أو عقره، وكذلك تحريم ما لم يذكر اسم الله تعالى عليه عمداً، قال تعالى: ﴿ ... وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ الله بِهِ ... ﴾ [المائلة: 3] .
- ه- تحريم الأكل من الحيوان الميت بالخنق أو الضرب، أو التردي، أو النطح، أو الافتراس، واستثناء ما أدرك وهو على قيد الحياة من هذه الأصناف، وتمت تذكيته على الوجه المشروع قبل موته، قال تعالى: ﴿... وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُرْدُولَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ ... ﴾ [المائدة:3].
  - و تحريم ما ذبح على النصب تقرباً للأصنام، قال تعالى: ﴿ ... وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ ... ﴾ [المائدة: 3].
    - ز تحريم طلب القسمة غير العادلة، قال تعالى: ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَام ... ﴾ [المائدة: 3] .
- ي- تمام الدين الإسلامي وكمال النعمة: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ [المائدة: 3].
- ع- بيان حال الضرورة من أحكام: ﴿ فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:3] (2).

(2) انظر: التحرير والنتوير، (71/6)، تفسير ابن كثير، (14/3)، تفسير القرطبي، (46/6).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الألوسي، (4/358)، القرطبي، (31/6).

3- بيان المطعومات الحلال والزواج بالكتابيات.

﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَمُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الجَوَارِحِ مُكَلِّيِنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ اليَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ اللهِ عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ اليَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا وَمَنْ يَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَكُمْ وَاللَّحْصَنَاتُ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُمْ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُمْ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُمَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإِيهَانِ فَقَدْ الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُمَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإِيهَانِ فَقَدْ كَبَطَعَمُلُهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِنَ الحَاسِرينَ ﴾ [المائدة: 4-5].

ويتضمن هذا المقصد:

أ- حل تناول كافة أصناف الأطعمة التي تستطيبها النفس القويمة: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ﴾ [المائدة: 5] ، وتشمل طيبات ما أحل الله لنا كافة صنوف الأطعمة الطيبة ﴿ وَكُلُوا عِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًا طَيْبًا ﴾ [المائدة: 88] .

ب- بيان حل الأكل من بهيمة الأنعام، كالإبل، البقر، الغنم، ويلحق بها ما كان وحشياً ذوات الأربع كالظباء، والبقر الوحشي ﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: 1].

ج- حل الأكل من طعام أهل الكتاب ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ [المائدة: 5].

د- بيان حل الزواج بالكتابيات ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ [المائدة: 5] (1).

4- فرضية الوضوع والغسل من الجنابة والتيمم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَرُوا وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنكُمْ مِنَ الغَائِطِ أَوْ كَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيَّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ وَلَيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ \* وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَدُ اللهَ عَلَيْكُمْ وَلَيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ \* وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [المائدة: 6-7].

ويتضمن هذا المقصد:

أ- وجوب الوضوء على من لم يكن متوضئاً ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاقِ فَاغْسِلُوا ... ﴾ [المائدة:

ب- عدم جواز صلاة الجنب إلا بعد الاغتسال ﴿ ... وَإِنْ كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَّرُوا ﴾ [المائدة: 6].

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (64/6)، ابن كثير، (31/3)، السعدي، (231/1).

- ج- وجوب النيمم عند عدم وجود الماء أو حال وجوده مع الحال الشديدة إليه ﴿ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّيا ﴾ [المائدة: 6] (1).
  - 5- الشهادة بالقسط والحكم بالعدل ووعد المؤمنين بالمغفرة والكافرين بالعذاب.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ \* وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَمُمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ \* وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ ﴾ [المائدة: 8-10] .

#### ويتضمن هذا المقصد:

أ- بيان وجوب العدل بين الناس دون تمييز، ووجوب أداء الشهادة بالحق.

- بيان حال المؤمنين يوم القيامة من جزاء ومغفرة، وحال الكافرين من عذاب وإهانة وجحيم  $^{(2)}$ .

6- التذكير بنعمة الله ونقض اليهود والنصارى للميثاق.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَنْ يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ \* وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ إِنِّي وَاتَّقُوا اللهَ وَعَلَى اللهَ فَلْيَتُوكُمْ اللهَ فَرْضًا حَسَنًا لَأَكُفِّ رَنَّ عَنْكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا لَأَكُفِّ رَنَّ عَنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة: سَيِّئَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة:

#### 艦 . Γ 12−11

ويتضمن هذا المقصد:

أ- بيان أهمية النوكل على الله تعالى وحده، ﴿ وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُّل الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المائدة: 11].

ب- ضلال اليهود والنصارى من خلال نقضهم المواثيق مع الله، وعرض جملة من عقائدهم الفاسدة والرد عليها، وأمرهم باتباع الحق، وتحذيرهم من سوء العاقبة (3).

7- كشف الرسول ﷺ لما كان يخفيه أهل الكتاب، وهداية القرآن للحق.

﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبِيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ ثُخْفُونَ مِنَ الكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بَاللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: 15-16].

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير السعدي، (222/1)، القرطبي، (78/6).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (6/804)، زهرة التفاسير، (2063/4)، الألوسي، (409/4).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير المنار، (230/6)، السعدي، (235/2).

#### ويتضمن هذا المقصد:

- أ- فضح أهل الكتاب بما يخفون من علم.
- ب- تهديد ووعيد لأهل الكتاب على ما ارتكبوه من الكذب على الله على وعلى رسوله هي.
- = هداية الله المؤمنين طريق السلامة الموصلة إلى دار السلامة المنزهة عن كل آفة، والمؤمّنة من كل آفة (1).

#### 8- الرد على اليهود والنصارى.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ الله شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُمْلِكَ المَسِيحَ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ الله شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُمْلِكَ المَسِيحَ ابْنُ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَلله مُلْكُ السَّهَا وَالاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ \* وَقَالَتِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِنَ قَلَاتِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِنَ يَشَاءُ وَلله مُلْكُ السَّهَا وَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ [المائدة: 17–18].

ويتضمن هذا المقصد:

أ- إخبار الله وحكمه بكفر النصارى بادعائهم المسيح ابن مريم عليهما السلام إله، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

ب- بيان قدرة الله على الأشياء، وكونها تحت قهره وسلطانه (2).

9- تذكير موسى لقومه بنعم الله عليهم، وأمره لهم بدخول بيت المقدس.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ \* يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ \* [المائدة: 20-21].

ويتضمن هذا المقصد: إظهار العبرة والعظة من خلال ذكر قصة بني إسرائيل مع سيدنا موسى السلام، ومع العمالقة، وحبس الله تعالى إياهم في التيه (3).

10- قصة قابيل وهابيل، وأول جريمة قتل في الدنيا.

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتَقُبَّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ الْآخَرِ قَالَ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَقِينَ ﴾ [المائدة:27] .

ويتضمن هذا المقصد:

أ- التنفير من القتل من خلال قصة ولدي آدم الكل التي هي أول جريمة قتل على وجه الأرض.

<sup>(1)</sup> انظر: القبرطبي، (6/115)، السعدي، (226/1).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (68/3، 69).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (72/3 وما بعدها).

ب- لقبول الطاعة لا بد من تقوى الله عَلِيّ.

ج- الحسد والبغي على النعم التي ينعم الله بها على الكافرين <sup>(1)</sup>.

#### 11- عقوبة قُطَّاع الطُّرق.

﴿ إِنَّهَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفُوا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَمُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَمُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ خَلَافٍ أَوْ يُنْفُوا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَمُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَمُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: 33-34].

ويتضمن هذا المقصد: بيان حكم قطاع الطرق الذين يحاربون الله ورسوله والمؤمنون مع بيان عقابهم في الآخرة (2).

#### 12- أَمَرَ الله المؤمنين بالتقوى والجهاد وبيَّن حال الكافرين في الآخرة.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَـرُوا لَوْ أَنَّ لَمُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ القِيَامَةِ مَا تُقُبُّلَ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* يُرِيدُونَ أَنْ يَخُرُجُوا مِنَ النَّارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا وَلَمَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ [المائدة: 35-37].

ويتضمن هذا المقصد: بيان أن الجهاد في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله تعالى، وهو طريق الفلاح في الدنيا والآخرة (3).

#### 13- حد السرقة.

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَ جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ الله وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ \* فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُعَذِّبُ مَنْ طُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: 38-40].

ويتضمن هذا المقصد:

أ- بيان حرمة السرقة وحد من سرق.

ب- الحث على التوبة (4).

<sup>(1)</sup> انظر: التفسير الميسر، (201/2)، ابن كثير، (81/3).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير السعدي، (2/229).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير السعدي، (230/1).

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (107/3 وما بعدها).

#### 14- التوراة هدى ونور شُرعَ القصاص فيها، وإلزام النصارى بالحكم بما فيها.

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِهَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ التَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: 44].

ويتضمن هذا المقصد: التأكيد على أهمية تطبيق شرع الله تعالى من خلال الحكم بما أنزل $^{(1)}$ .

#### 15- الحكم بشريعة القرآن.

﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَنْهُمُ فِيهِ عَنْتَافُونَ ﴾ [المائدة:48].

ويتضمن هذا المقصد: بيان الحكمة من اختلاف الشرائع (2).

#### 16- النهي عن موالاة اليهود والنصارى.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّمُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ [المائدة: 51] .

ويتضمن هذا المقصد: بيان أحوال اليهود والنصارى وصفاتهم غير الحسنة، وعدم اتخاذهم أولياء، فبعضهم أولياء بعض، فهم الأعداء في الحقيقة (3).

#### 17- المرتدون ومعاداتهم للمسلمين.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى اللهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَالِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ عَلَى الكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَاثِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة:54].

ويتضمن هذا المقصد:

أ- تصحيح العقيدة من خلال النهي عن موالاة اليهود والنصاري.

ب- ردة من يوالي الكافرين <sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير السعدي، (232/1).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير السعدي، (234/1).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير السعدي، (235/1).

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (135/3).

18 من أسباب النهى عن موالاة الكفار.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ \* وَالكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ التَّخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ \* وَالكُفَّارَ أَوْلِياءَ وَاتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ التَّالِينَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* وَاللَّاعُونَ مَنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ \* وَلِيَا إِللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَمُ اللَّوْنِ لَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكُونَا فَواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُ اللَّهُ لَا لَا لَكُونَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَالْعَلَامُ وَلَا لَالْعَلَالَ وَلَا لَالْكُولُ اللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَالْعَلَالُونَ وَلَا لَالْمُولُولُ وَلَا لَلْكُولُ مُؤْلُولُ وَلَا لَالْكُولُ لَالْمُولُولُولُ لَالْتُولُولُ مِنْ فَاللَّهُ وَلَا لَالْتُولُ لَالْمُؤْلِقُولُ لَالْمُولُولُ لَالْفُولُ لَالْمُؤْلُولُ لَاللَّهُ وَلَا لَالْفُولِ فَلَا لَلْكُولُولُ مِنْ لَكُولُولُ مِنْ لَالْمُؤْلُولُ لَاللَّلُولُ فَلَاللَّهُ وَلَا لَالْفُولُولُ لَالْفُولُ لَلْفُولُ لَلْ فَلَاللَّهُ وَلَا لَالْمُعُولُولُ لَلْلُولُ لَاللَّهُ لَلْمُؤْلُولُ وَلَا فَلَاللَّهُ وَلَا لَالْفُلُولُ لَا لَالْفُولُولُ لَالْفُولُولُ لَلْكُولُولُ لَا لَكُولُولُولُ لَا لَالْفُلْولُولُ لَالَاللَّهُ لَاللَّالِلْفُولُ لَا لَالْمُولُولُ لَا لَلْمُولُولُولُو

ويتضمن هذا المقصد: إظهار عداوة الكافرين واستهزائهم بعبادتهم (1).

19- أَمْرُ الرسول ﷺ بتبليغ الوحي، وعصمته من الناس، ودعوة أهل الكتاب للإيمان برسالة النبي ﷺ. 
﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمِ الكَافِرِينَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ \* [المائدة: 67- مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ \* [المائدة: 67- هـ].

#### ويتضمن هذا المقصد:

أ- بيان وجوب تبليغ شرع الله تعالى.

ب- الله يحفظ نبيه من بطش الناس حفاظاً على دعوته (2).

# 20- تكذيب اليهود رسلهم وقتلهم إياهم (3).

﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِهَا لَا تَهْوَى أَنْفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ \* وَحَسِبُوا أَلَّا تَكُونَ فِتْنَةٌ فَعَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَصَمُّوا كَثِيرٌ مِنْهُمْ وَاللهُ بَكُونَ \* وَخَسِبُوا أَلَّا تَكُونَ فِتْنَةٌ فَعَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَصَمُّوا كَثِيرٌ مِنْهُمْ وَاللهُ بَعَلَوْنَ \* [المائدة: 70-71].

## 21 - كفر النصارى بتأليههم المسيح، وما هو إلا بَشَرٌ رسول (4).

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ \* لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ \* لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ اللهَ ثَالِيمٌ ﴾ [المائدة: 72- ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [المائدة: 72- 73].

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (243/1).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (6/238).

<sup>(3)</sup> تفسير القرطبي، (232/6).

<sup>(4)</sup> انظر: فتح البيان، (25/4).

22- مناقشة النصارى في تأليه عيسى عليه السلام، ومطالبة أهل الكتاب بعدم الغلق في الدين، ولعنة بنى إسرائيل لعدم نهيهم عن المنكر (1).

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ \* لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِهَا عَضَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [المائدة: 77-78].

#### 23 اليهود والنصارى في الميزان.

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا اليَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا اليَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا النَّهُولِ اللَّسُولِ اللَّهُ وَمَا لَنَا لَا أَنَّ فِي اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا تَوَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ \* وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ \* وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحَقِّ مِنْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَ الطَّوْمِ الصَّالِخِينَ ﴾ [المائدة: 82-84] .

ويتضمن هذا المقصد:

أ- عداوة اليهود منشأها الحقد والحسد<sup>(2)</sup>.

- طمع النصارى في صحبة المؤمنين (3).

#### 24- النهى عن تحريم الطيبات (4).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا ثُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ \* وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [المائدة: 87-88] .

# -25 أنواع الأيمان وكفَّاراتها -25

﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللّغْوِ فِي أَيْهَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِهَا عَقَّدْتُمُ الأَيْهَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْهَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْهَانِكُمْ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة:89].

#### 26- التحريم الصريح لعادات جاهلية.

ويتضمن هذا المقصد: تحريم الخمر والميسر والأنصاب والأزلام مع ذكر سبب التحريم (6).

<sup>(1)</sup> زهرة التفاسير، (2315/5).

<sup>(2)</sup> زهرة التفاسير، (2/2234).

<sup>(3)</sup> الألوسى، (5/106).

<sup>(4)</sup> الألوسي، (5/110 وما بعدها).

<sup>(5)</sup> تفسير القرطبي، (246/1).

<sup>(6)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (6/66).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ فِي الخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ

وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ الله وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ [المائدة: 90-91].

27- قتل الصيد في الإحرام وما يترتب عليه من أحكام.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَام ﴾ [المائدة: 95].

ويتضمن هذا المقصد:

- أ- عدم جواز صيد البر للمحرم، ﴿ ... غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ... ﴾ [المائدة: 1] ، ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ صَيْدُ اللَّهِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ [المائدة: 96] .
- ب- جواز الصيد الجارح من الحيوانات كالكلاب، الفهود، الصقور، وذلك بشرط أن يتم تدريب هذه الحيوانات بشكل جيد، ﴿ ... وَمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّيِنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللهُ ... ﴾ [المائدة:4].
- ج- عدم جواز الأكل من الصيد الذي أكل منه الحيوان بعد قتله له: ﴿... فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة:4].
  - د- وجوب التسمية قبل إطلاق الحيوان الجارح: ﴿ وَاذْكُرُوا اسْمَ الله عَلَيْهِ ﴾ [المائدة:4].
- ه- وجوب الكفارة على من قتل صيد البر عمداً وهو محرم: ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنْ النَّعَمِ ﴾ [المائدة: 95].
  - و جواز صيد البحر للمحرم: ﴿ أُحِلُّ لَكُمْ صَيْدُ البَحْرِ وَطَعَامُهُ ... ﴾ [المائدة: 96] (1).
    - 28- تعظيم البيت الحرام وجعله حرماً آمناً (2).

﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالقَلَائِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَلَيْمُ اللهَ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهَ عَلْمُ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> تفسير القرطبي، (280/6 وما بعدها).

<sup>(2)</sup> تفسير الشعراوي، (2360/1).

#### 29- نفى المساواة بين الخبيث والطيب (1).

﴿ قُلْ لَا يَسْتَوِي الْحَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْحَبِيثِ فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: 100].

# -30 النهي عن الأسئلة غير المفيدة $^{(2)}$ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ القُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَسُؤُكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا وَاللهُ عَنْهَا وَاللهُ عَنْهَا وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ \* قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِينَ ﴾ [المائدة: 101-102].

#### 31- التحليل والتحريم لله وحده ﷺ (3).

﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* وَإِذَا قِيلَ لَمَّمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آَبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* وَإِذَا قِيلَ لَمَّتُمُونَ أَلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آَبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ [المائدة: 104-10].

#### 32- الهداية من الله والمرجع إليه.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُمْ بِيَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:105] .

ويتضمن هذا المقصد: التأكيد على المسئولية الفردية للإنسان من كسبه في الدنيا أمام الله تعالى.

# 33- الحض على الوصية والاهتمام بأمرها (4).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آَخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةُ المَوْتِ تَحْبِسُوبَهُمَّا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ لَا مَنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةُ المَوْتِ تَحْبِسُوبَهُمَّا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ لَا مَنْ عَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ فَلَا الْأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذًا لِمَنَ الآثِيمِينَ ﴾ [المائدة:106] .

## 34- تذكير باليوم الآخر <sup>(5)</sup>.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الغُيُوبِ ﴾ [المائدة:109].

<sup>(1)</sup> الدر المصون، (1473/1).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، (245/1).

<sup>(3)</sup> تفسير الشعراوي، (2374/1).

<sup>(4)</sup> تفسير السعدي، (246/1).

<sup>(5)</sup> تفسير ابن كثير، (222/3).

# 35- معجزات عيسى الطيعة (1).

﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ آَيَدْتُكَ بِرُوحِ القُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي المَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَلِيْ عَلَيْ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ يَعْمَتِي إِلْمُنِي إِللَّهُ مِنَ الطِّيْرِ وَلَيْرَى عَلْمُ اللَّهُ مِنَ الطَّيْرِ بِإِذْنِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَإِذْ يَفَوْلُ مِنْ اللَّهُ مِن الطَّيْرِ بِإِذْنِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ فِي اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا إِللَّا سِحْرٌ مُبِينٌ \* وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا أَمَنَا وَاشْهَذْ بَأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: 110-111].

#### -36 قصة المائدة -36

﴿ إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَاثِدَةً مِنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ \* قَالَ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ \* قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَآخِرِنَا وَآيَةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيرُ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَآخِرِنَا وَآيَةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيرُ اللَّالِقِينَ \* قَالَ اللهُ إِنِّي مُنَزِّ لِمَا عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكُفُو بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِي أَعَذَبُهُ عَذَابًا لَا أُعَذِّبُهُ أَحَدًا مِنَ العَالَيٰنَ \* [المائدة: 112-115].

# 37 - عيسى الله ينفي عن نفسه مزاعم النصاري (3).

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ اللَّيْ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ اللهُ يُوبِ ﴾ [المائدة:116].

<sup>(1)</sup> تفسير المنار، (204/7).

<sup>(2)</sup> الألوسى، (191/5).

<sup>(3)</sup> تفسير القرطبي، (6/346).

#### المبحث الثالث

# أوجه التناسب لسورة المائدة

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أوجه التناسب الخارجية لسورة المائدة.

المطلب الثاني: أوجه التناسب الداخلية لسورة المائدة.

# المطلب الأول أوجه التناسب الخارجية لسورة المائدة

أولاً: التناسب بين سورتى المائدة والنساء.

يتضح لنا وجود تناسب وتشابه بين سورة المائدة وسورة النساء التي تسبقها في ترتيب المصحف.

#### 1- مناسبة أول المائدة لأول النساء:

سورة المائدة ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ آية ٢، أما سورة النساء افتتحت ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ آية ١، فالخطاب في سورة النساء عاما فمن المناسب أن يكون في سورة المائدة خاصا بالذين آمنوا (1).

#### 2- مناسبة أول سورة المائدة لمضمون سورة النساء:

سورة النساء اشتملت على عدة عقود منها الصريح والضمني.

والعقود الصريحة تتمثل في: عقود الأنكحة، وعقد الصداق، وعقد الحلف، في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيُّانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ [النساء:33]، وعقد المعاهدة والأمان في قوله: ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَلِيَةٌ ﴾ [النساء:92].

أما الضمني يتمثل في: قد الوصية والوديعة والوكالة والعارية والإجارة وكل ما هو داخل في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُوكُمْ أَنْ تُوَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ [النساء: 58] (3).

#### 3- مناسبة مضمون سورة المائدة لمضمون سورة النساء:

- 1- اشتملت كلا السورتين على جملة من العقود.
- 2- جاء في سورة النساء الحكم بين الناس في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ [النساء:105] ، وكذلك ذكر تفصيل لحكم السرقة والخيانة في سورة المائدة: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَعْكُمْ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالْمُونَ ﴾ [المائدة: 45] (4).
- 3- في سورة المائدة حرّمت الخمر تحريماً قاطعاً في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَائِدَة:90] (5) بينما سورة وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة:90] (5) بينما سورة

<sup>(1)</sup> أسرار ترتيب القرآن، جلال الدين السيوطي، ص 92، تناسق الدرر في تناسب السور، للسيوطي، ص 81.

<sup>(2)</sup> أسرار ترتيب القرآن، جلال الدين السيوطي، ص 92، تناسق الدرر في تناسب السور، للسيوطي، ص 81.

<sup>(3)</sup> الموسوعة الفقهية، (3/8/1).

<sup>(4)</sup> أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، (ت: 911هـ).

<sup>(5)</sup> التفسير المنير، وهبة الزحيلي، (61/6).

- النساء مهدت لتحريم الخمر في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ... ﴾ [النساء: 43].
- 4- جاء في سورة المائدة أحوال أهل الكتاب ونقضهم للمواثيق: ﴿ فَبِهَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الكلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمًّا ذُكِّرُوا بِهِ ﴾ [المائدة:13]، وقد ذكر ذلك في سورة النساء: ﴿ فَبِهَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللهِ ﴾ [النساء: 155]، وذكر في السورتين عن المنافقين والمشركين (1).
- 5- ذكر في سورة المائدة مشروعية التيمم عند فقدان الماء في قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهُ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾ [المائدة: 6] ، وقد ورد ذلك في سورة النساء: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾ [النساء: 43](2).

#### 4- مناسبة خاتمة سورة المائدة لفاتحة النساء:

- 1. ختمت سورة المائدة بصفة القدرة: ﴿ لله مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة:120]، فتحت سورة النساء بهذه الصفة: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَ رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء:1].
- 2. لقد ختمت سورة المائدة بالبعث والجزاء: ﴿ قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَمُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ قَعْتِهَا الأَمْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ [المائدة:119] فتحت سورة النساء ببدء الخلق: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ [النساء:1] (3).

ثانياً: التناسب بين سورتى المائدة والأنعام.

تتضح مناسبة سورة المائدة للسورة التي تليها في ترتيب المصحف كالتالي:

1- مناسبة مضمون أول سورة الانعام لخاتمة المائدة:

<sup>(1)</sup> الشيخ المراغي، أحمد مصطفى المراغي، شركة مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده في مصر، (41/6).

<sup>(2)</sup> تفسير المنار، تفسير القرآن الحكيم، محمد رشيد رضا، (ت: 1354هـ)، (117/6).

<sup>(3)</sup> انظر: تناسق الدرر في تناسب السور، للسيوطي.

- أ- وجه مناسبتها لآخر المائدة على ما قاله بعض الفضلاء أنها افتتحت بالحمد، وتلك اختتمت بفصل القضاء وهما متلازمان كما قال سبحانه: ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الفضل القضاء وهما متلازمان كما قال سبحانه: ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الزُّمر:75] (1).
- ب- في سورة المائدة قال تعالى: ﴿ لللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة:120]، جاءت على سبيل الإجمال، وفي سورة الأنعام افتتح جل شأنه بشرح ذلك وتفصيله(2).

#### 2- مناسبة فاتحة سورة المائدة لفاتحة سورة الأنعام:

افتتحت سورة المائدة بالأمر الالهي للمؤمنين بالوفاء بالعقود وهذا الأمر متعلق بمصالح الدين والآخرة وافتتحت الانعام بقوله تعالى: ﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ النَّورَ ثُمَّ النَّارِي كَفَرُوا برَبِّهُمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: 1].

#### 3- مناسبة مضمون سورة المائدة لمضمون سورة الأنعام:

- أ- سورة الأنعام ذكرت أحكام الأطعمة المحرمة في دين الله والذبائح بالتفصيل، وسورة المائدة ذكرت ذلك بالإجمال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا ثُحُرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ ذلك بالإجمال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا ثُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة:87]، ومن التفصيل في هذه المسألة ما في سورة الأنعام من ذكر لمحرمات الطعام عند المشركين، وما في المائدة من الحديث ثم جادلهم فيه، وإقام الدلائل على بطلانه (3).
- ب- المناسبة بين سورتي المائدة والأنعام أن المائدة معظمها في محاجة أهل الكتاب، والأنعام معظمها بل كلها في محاجة المشركين (4)، فالغرضُ واحدٌ من السورتين أو كالواحد والمغزى والهدفُ واحدٌ أيضاً (5).
- ج- إن الله ﷺ لما ذكر في سورة المائدة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا ثُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُ المُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة:87]، وذكر جل شأنه بعده: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ ﴾ [المائدة:103]، فأخبر عن الكفار أنهم حرموا أشياء مما رزقهم الله تعالى افتراء على الله عز شأنه، وكان القصد بذلك تحذير المؤمنين أن يحرموا شيئاً من ذلك فيشابهوا الكفار في صنعهم،

<sup>(1)</sup> أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: 911هـ).

<sup>(2)</sup> أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: 911هـ).

<sup>(3)</sup> تفسير المنار، محمد رشيد رضا، 241/7.

<sup>(4)</sup> تفسير المنار، محمد رشيد رضا، 241/7.

<sup>(5)</sup> تفسير القرآن الحكيم، محمد عبد المنعم خفاجي، 203/7، بتصرف.

وكان ذكر ذلك على سبيل الإيجاز ساق على هذه السورة (الأنعام) لبيان حال الكفار في صنعهم فأتى به على الوجه الأبين والنمط الأكمل (1).

# 4- مناسبة خاتمة سورة المائدة لمضمون سورة الأنعام:

تناولت سورة المائدة إقرار أن الله ملك السماوات والأرض وما فيهن: (وما فيهن) فهذا جاء مجملا في سورة المائدة ففصل في سورة الأنعام: ﴿إِنَّ اللهَ فَالِقُ الحَبِّ وَالنَّوَى يُخْرِجُ الحَيِّ مِنَ المَيِّ فَرْكُمُ اللهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ \* فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ المَيْتِ مِنَ الحَيِّ ذَلِكُمُ اللهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ \* فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَلِيمِ \* وَهُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُهَاتِ البَرِّ وَالبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ \* وَهُو الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ \* وَهُو الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ \* وَهُو الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّيَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا مِنْ النَّيْوِ اللَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ النَّيْتِ فَلَى مَلْ السَّعَقَرُّ وَمُسْتَقُرُّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ \* وَهُو الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّعَقَ مُ عَلَى اللَّيَاتِ لِقَوْمٍ اللَّذِي أَنْفُومُ اللَّذِي أَنْفُولَ اللَّيْقُ مِنْ النَّذِي أَنْفُولَ اللَّيْ مَنَا اللَّيْسَ مِنْ أَعْنَاقِ إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَاكَياتِ وَاللَّعُلُ مِنْ أَوْلَ اللَّيْعَامِ: وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَاكَياتِ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: 95–99] (2).

# المطلب الثاني أوجه التناسب الداخلية لسورة المائدة

#### أولاً: التناسب بين اسم السورة ومحورها.

تبين لنا مما سبق عظم هذه السورة يوجد مناسبة بين اسم سورة المائدة ومحورها، وذلك أن السورة تتعلق بقضايا عقائدية مهمة من هذه القضايا قصّة المائدة التي سألها الحواريون من عيسى السخى، وهي أحد معجزات سيدنا عيسى السحى إلى قومه عندما طلبوا منه أن ينزل الله عليهم مائدة من السماء يأكلون منها وتطمئن قلوبهم (3)، وسميت السورة بالمائدة لورود قصة المائدة في نهاية السورة في قصة سيدنا عيسى السحى والحواريين، لكن التسمية لا تتعلق فقط بذكر المائدة في السورة، ولكن العبرة من القصة هي الهدف وتسميتها تتناسب مع هدف السورة، لأن الله تعالى حذر الحواريين أنه سينزل عليهم المائدة ولكن من كفر بعدها ولم يؤمن سيعذبه الله عذاباً شديداً، وهذا توجيه وتحذير للمسلمين بأن عليهم الوفاء بالعهود والمواثيق والا سيكون العذاب جزاؤهم كما في قصة المائدة (4).

<sup>(1)</sup> تفسير المنار، محمد رشيد رضا، 242/7.

<sup>(2)</sup> تناسق الدرر في تناسب السور، للسيوطي.

<sup>(3)</sup> انظر: التحرير والتنوير، ابن عاشور، (69/6).

<sup>(4)</sup> نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور، للبقاعي، (384/2).

ثانياً: التناسب بين مطلع السورة وخاتمتها.

وآخر سورة المائدة مرتبط بأول السورة أيضاً: ﴿قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ هُمْ جَنَّاتٌ كَبُرِي مِنْ تَعْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ ﴾ [المائدة:11]، فالذين يصدقون هم الذين يوفون بالعهود وهم المؤمنون: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ ﴾ [المائدة:1]، الله وتحديم ما حرم سبحانه، فإن الله الفتتحت سورة المائدة بالأمر بالوفاء بالعقود، وتحليل ما أحله الله وتحريم ما حرم سبحانه، فإن الله يحكم ما يريد ولا معقب لحكمه، ثم ختمت ببيان مصير الذين يوفون بعقودهم والذين لا يوفون يوم القيامة: ﴿قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾، ﴿ للله مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ السَّهَاءَ ﴿ قَلِيرٌ ﴾ [المائدة: 120] ، ولكونه مالك السموات والأرض وهو على كل شيء قدير، فهو يحكم ما يريد، ألا له الخلق والأمر فلنتدبر كيف ارتبط المطلع بالختام (١).

<sup>(1)</sup> أسرار ترتيب القرآن، للسيوطي.

# الفصل الثاني

# منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة

ويتكون من ستة مباحث:

المبحث الأول: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي.

المبحث الثاني: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب الاجتماعي.

المبحث الثالث: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب التشريعي.

المبحث الرابع: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب الدعوي.

المبحث الخامس: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب التربوي.

المبحث السادس: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب السياسي.

# المبحث الأول منهج الإصلاح والتغيير في الجانب العقائدي

ويشتمل على ثمانية مطالب:

المطلب الأول: الإيمان وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثاني: الإيمان بالملائكة وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الثالث: الإيمان بالكتب السماوية وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الرابع: الإيمان بالرسل وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب الخامس: الإيمان باليوم الآخر وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب السادس: الإيمان بالقضاء والقدر وأثره في الإصلاح والتغيير.

المطلب السابع: هداية الله للمؤمنين واضلاله للكافرين.

المطلب الثامن: عدم موالاة اليهود والنصارى.

## المطلب الأول المعلد والتغيير الإيمان بالله وأثره في الإصلاح والتغيير

الإيمان بالله تعالى أقوى الأسس التي تعتمد عليها المسؤولية الخلقية في الإسلام، لأن المطالبة بالتزام الفضائل الخلقية، واجتناب الرذائل لا يتحقق إلا باعتقاد جازم يحمل على العمل، ولأن المحاسبة على الفعل أو الترك لا تتصور شعوراً حياً إلا بيقين راسخ يبعث على الاستعداد، هذا الاعتقاد وهذا اليقين هو الإيمان بالله تعالى. (1)

وهناك نصوص كثيرة ربطت الخلق بالإيمان كقوله تعالى: ﴿ فَأَكُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِمُ إِنَّ اللهَ عُجْبُ الْمُتَّقِينَ ﴾ [التوبة:4] ، فالوفاء بالعهد من تقوى الله ومحبة الله، وفي الحديث: (لا إيمان لمن لا أمانة له ، ولا دين لمن لا عهد له)(2)، فالإيمان لا بد أن يورث الأخلاق الحسنة وعلى رأس الأمانة وحفظ العهد ، وفي حديث آخر: (والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن) قيل: من يا رسول الله؟ قال: (الذي لا يأمن جاره بوائقه)(3)، فهذا الحديث الشريف يدل على أن الأخلاق السيئة تنافي الإيمان وتناقضه، وأنه لا يجتمع الإيمان والخلق الرديء.(4)

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - أن الخلق جماع الدين، وبه بعث سيد المرسلين ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - أن الخلق جماع الدين، وبه بعث سيد المرسلين وهو كلمة واحدة، لكنها شملت الدين، وانطوت على معانيه العظيمة ودلالاته الكريمة، وهذا ما جعل ابن عباس في يفسر هذه الكلمة بأنها الدين في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: 4]، قال: على دين عظيم أن فلا انفصال بين الدين والخُلِقُ، بل لا يتصور وجود أحدهما وجوداً مؤثراً من دون الآخر. (6)

وإذا كان الإيمان أصله الإيمان الذي في القلب، وأنه لابد فيه من شيئين؛ الأول: تصديق القلب ومعرفته، وهذا هو التوحيد، والآخر: عمل القلب وهو التوكل على الله وحده ونحوه مثل: حب الله ورسوله، وحب ما يحبه الله ورسوله، وبغض ما يبغضه الله ورسوله، وإخلاص العمل لله وحده، كانت

<sup>(1)</sup> المسؤولية الخلقية والجزاء عليها، ، أحمد بن عبد العزيز الحليبي.

<sup>(2)</sup> أخرجه أحمد، (251/3)، وهو صحيح. انظر: كتاب الإيمان، لابن أبي شيبة، تحقيق وتخريج: الشيخ الألباني ح (7).

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه، ح (6016).

<sup>(4)</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، 1999م.

<sup>(5)</sup> مجموع الفتاوي، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، المملكة العربية السعودية، (61/16).

<sup>(6)</sup> منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في الدعوة إلى الله تعالى، عبد الله بن رشيد، (423/2).

أعمال القلب من الحب والإخلاص والخشية والتوكل ونحوها داخلة في الإيمان بهذا المعنى، وكانت هذه الأخلاق الفاضلة ونحوها داخلة في الإيمان، وأما البدن فلا يمكن أن يتخلف عن مراد القلب، لأنه إذا كان في القلب معرفة وإرادة سرى ذلك إلى البدن بالضرورة، ولهذا قال النبي : (ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد ، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد، ألا وهي القلب)(1).

ولما كانت الأخلاق من الإيمان بهذه المثابة، كان الإيمان هو مصدر الإلزام الخلقي، بمعنى أن الإيمان له قوته الإيجابية التي تعمل على تتمية المشاعر وتتقيتها، وأن القوة الإيمانية تترك بصماتها على اتجاهات السلوك الإنساني، ولاسيما في مجال العلاقات الإنسانية، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَةُهُمْ إِيهَانًا وَعَلَى رَبِّمِمْ يَتُوكَّلُونَ \* اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاة وَبِمًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* أُولِئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمَّمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّمِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: 2-4]، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - : "لقد نصت هذه الآيات على خمس صفات للمؤمن الحق، وهذه الخمس تتضمن ما عداها، فإنه سبحانه ذكر وجل القلب إذا ذكر الله، وزيادة الإيمان إذا تليت الآيات، مع التوكل على الله، وإقام الصلاة، والإنفاق، فكان هذا مستلزما للباقي، لأن وجل القلب عند ذكر الله يقتضي خشيته والخوف منه، وإذا كان وجل القلب من ذكر الله يتضمن خشيته ومخافته، فذلك يدعو صاحبه إلى فعل المأمور وترك المحظور "(2).

### أولاً: تعريف الإيمان:

الإيمان في اللغة: التصديق، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُوْمِنٍ لَنَا ﴾ [يوسف:17] ، وهو مصدر الفعل (آمن) وهو مأخوذ من مادة (أمن) التي هي ضد الخيانة، ومعناها سكون القلب والتصديق الذي هو ضد التكذيب. (3)

## الإيمان في الإصطلاح: له إطلاقان:

الإطلاق الأول: أن يطلق على الإفراد غير مقترن بالإسلام، فحينئذ يراد به الدين كله، كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَمَا سَعْيَهَا ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ [البقرة:183]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ [الإسراء:19]، الإيمان بهذا الاطلاق هو التصديق الجازم، والاعتراف التام بجميع ما أمر الله ورسوله بالإيمان به، والانقياد ظاهراً وباطناً، فهو تصديق القلب واعتقاده المتضمن لأعمال القلوب وأعمال البدن، وذلك شامل للقيام بالدين كله.

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، ح (52)، ومسلم، كتاب المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ح (1599).

<sup>(2)</sup> مجموع الفتاوى، ابن تيمية، (19/7-20).

<sup>(3)</sup> معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، مادة (أمن)، (1133/1)، ولسان العرب، ابن منظور، مادة (أمن)، (21/13).

ويدل على هذا التعريف أدلة من القرآن الكريم والسنة المطهرة، منها قوله على: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الفَيِّمَةِ ﴾ [البيّنة:5]، فجعل الإخلاص - وهو عمل القلب - والصلاة والزكاة من الدين، قال الشافعي - رحمه الله -: "ليس عليهم أحج من هذه الآية"، وقال ﷺ: (الإيمان بضع وسبعون شعبة، فأعلاها شهادة أن لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأدى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان)(1)، فالشهادة: قول، والإماطة: عمل، والحياء: عمل القلب.

الإطلاق الثاني: أن يطلق مقرونا بالإسلام، فيفسر الإيمان بالاعتقادات الباطنة، كما جاء في حديث جبريل السلام وهي: (أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره)(2)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَالَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [مريم: 96]، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَذْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: 14].

## وفيما يأتي ذكر الأنواع الثلاثة للإيمان بالله على وورودها في سورة المائدة: النوع الأول: توحيد الربوبية:

هو الاعتقاد الجازم بأن الله رب كل شيء، ولا رب سواه، وربوبية الله تعالى على خلقه تعني تفرده سبحانه في خلقهم وملكهم وتدبير شؤونهم، فتوحيد الله في الربوبية هو الإقرار بأنه سبحانه هو وحده خالق الخلق ومالكهم، ومحييهم ومميتهم، ونافعهم وضارهم، ومجيب دعائهم عند الاضطرار، والقادر عليهم، فله الخلق كله، وله الأمر كله كما قال سبحانه عن نفسه: ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللهُ وَاللَّامِنَ ﴾ [الأعراف:54](3).

وبالتأمل في السورة الكريمة نجد أن معالم توحيد الربوبية ظاهرة في جوانب عديدة منها، وما يتبع ذلك من إصلاح وتغيير، فمن ذلك على سبيل المثال لا الحصر:

1- تقرير أن الله تعالى يحكم ما يريد لكمال ربوبيته في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة:1]، قال الطبري: " فَأَوْفُوا أَيّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَهُ بِمَا عَقَدَ عَلَيْكُمْ مِنْ تَحْلِيل مَا أَحَلَّ لَكُمْ وَتَحْرِيم مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ، وَغَيْر ذَلِكَ مِنْ عُقُوده فَلَا تَنْكُثُوهَا وَلَا تَنْقُضُوهَا" (4). وساق بإسناده عَنْ قَتَادَة: "إِنَّ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ، وَغَيْر ذَلِكَ مِنْ عُقُوده فَلَا تَنْكُثُوهَا وَلَا تَنْقُضُوهَا" (4).

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان، ح (9)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، ح (35).

<sup>(2)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ح (8).

<sup>(3)</sup> الإيمان أركانه حقيقته، نواقضه، محمد نعيم ياسين، شرح ثلاثة الأصول، محمد بن صالح العثيمين، الثمرات الزكية في العقائد السلفية، أحمد فريد.

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير الطبري، (392/4).

الله يَحْكُم مَا أَرَادَ فِي خَلْقه، وَبَيَّنَ لِعِبَادِهِ ، وَفَرَضَ فَرَائِضه ، وَحَدَّ حُدُوده ، وَأَمَرَ بِطَاعَتِهِ ، وَنَهَى عَنْ مَعْصبَته".

ولا يخفى أن حكم الله تعالى نوعان؛ الأول: حكم كوني قدري، والثاني: حكم شرعي ديني (1)، فالنوع الأول يندرج تحت توحيد الربوبية كما قال تعالى: ﴿ اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ فَالنوع الأول يندرج تحت توحيد الربوبية كما قال تعالى: ﴿ اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [الحج: 69]، وليس لأحد أن يراجع الله في حكمه، كما يراجع الناس بعضهم البعض في أحكامهم، قال تعالى: ﴿ وَاللهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ [الرعد: 41]، فحكمه في الخلق نافذ، ليس لأحد أن يرده أو يبطله (2).

- 2- التصريح بلفظ (الرب) في قوله تعالى: ﴿ وَلَا آمِّينَ البَيْتَ الْحَرَامَ يَنْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضُوانًا ﴾ [المائدة:2]، فهنا عبر الله تعالى بلفظ (ربهم) الدال على الربوبية فيما يمنحه لعباده من الفضل والإحسان وسائر النعم، وذلك لأن الرزق والإنعام من فعله المختص به سبحانه وذلك مقتضى الربوبية.
- 5- تقرير أن الله تعالى خالق كل شيء ومالكه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ الله وَأَجِبَّاوُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِنَ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَلله مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ [المائدة:18] ، قال ابن كثير: "وَهُو سُبْحَانه الْحَاكِم فِي جَمِيع عِبَاده ﴿ يَغْفِرُ لَيْنُ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾، أيْ هُو فَعَال لِمَا يُرِيد لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُو سَرِيع الْحِسَابِ ﴿ وَلله مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ ﴾ أيْ : الْجَمِيع مُلْكه وَتَحْت قَهْره وَسُلْطَانه ﴿ وَإِلَيْهِ الْمَعِيرُ ﴾ أيْ الْمَرْجِعُ وَالْمَآبِ إِلَيْهِ فَيَحْكُم فِي عِبَادِهِ مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَادِلُ الَّذِي لا يَجُورُ "(3)، ولا شك المَصِيرُ ﴾ أيْ الْمَرْجِعُ وَالْمَآبِ إلَيْهِ فَيَحْكُم فِي عِبَادِهِ مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَادِلُ الَّذِي لا يَجُورُ "(3)، ولا شك المَصِيرُ ﴾ أيْ الْمَرْجِعُ وَالْمَآبِ إلَيْهِ فَيَحْكُم فِي عِبَادِهِ مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَادِلُ اللّذِي لا يَجُورُ "(3)، ولا شك أن الخلق، والمغفرة، والتعذيب، والملك من خصائص الربوبية التي انفرد بها الله ﷺ لا يشاركه في ذلك أحد من خلقه.
- 4- تقرير أن الله تعالى متفرد في الخلق والحساب والجزاء، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة:40]، قال الطبري: التَّفُول جَلَّ ثَنَاؤُهُ لِنَبِيّهِ مُحَمَّد ﷺ أَلَمْ يَعْلَم هَؤُلاءِ الْقَائِلُونَ: ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً ﴾ التَّوْول جَلَّ ثَنَاؤُهُ لِنَبِيّهِ مُحَمَّد ﷺ أَلَمْ يَعْلَم هَؤُلاءِ الْقَائِلُونَ: ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً ﴾ التَّوْول جَلَّ ثَنَاؤُهُ لِنَبِيّهِ مُحَمَّد الله وَأَحِبَاؤُهُ، أَنَّ الله مُدَبِّر مَا فِي السَّمَوَات وَمَا فِي الْأَرْض، وَلا وَمُصَرِّفه وَخَالِقه، لَا يَمْتَنِع شَيْء مَا فِي وَاحِدَة مِنْهُمَا مِمَّا أَرَادَهُ؛ لِأَنَّ كُلِّ ذَلِكَ مِلْكه وَإِلَيْهِ أَمْره، وَلا وَمُصَرِّفه وَخَالِقه، لَا يَمْتَنِع شَيْء مَا فِي وَاحِدَة مِنْهُمَا مِمَّا أَرَادَهُ؛ لِأَنَّ كُلِّ ذَلِكَ مِلْكه وَإِلَيْهِ أَمْره، وَلا

<sup>(1)</sup> انظر: شرح القصيدة النونية، محمد خليل هراس، القاهرة، دار الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، (218/2).

<sup>(2)</sup> انظر: المنهج الأسمى في شرح أسماء الله الحسني، محمد بن حمد الحمود، (234/1).

<sup>(3)</sup> تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (34/2).

نَسَب بَيْنه وَبَيْن شَيْء مِمَّا فِيهَا وَلَا مِمَّا فِي وَاحِدَة مِنْهُمَا فَيُحَابِيه بِسَبَبِ قَرَابَته مِنْهُ فَيُنْجِيه مِنْ عَذَابه وَهُوَ بِهِ كَافِر وَلِأَمْرِهِ وَنَهْيه مُخَالِف، أَوْ يُدْخِلهُ النَّار وَهُوَ لَهُ مُطِيع لِبُعْدِ قَرَابَته مِنْهُ؛ وَلَكِنَّهُ عَذَابه وَهُوَ بِهِ كَافِر وَلِأَمْرِهِ وَنَهْيه مُخَالِف، أَوْ يُدْخِلهُ النَّار وَهُوَ لَهُ مُطِيع لِبُعْدِ قَرَابَته مِنْهُ؛ وَلَكِنَّهُ يُعذِّب مَنْ يَشَاء مِنْ خَلْقه فِي الدُّنْيَا عَلَى مَعْصِيته بِالْقَتْلِ وَالْخَسْف وَالْمَسْخ وَغَيْر ذَلِكَ مِنْ صُنُوف عَذَابه، وَيَغْفِر لِمَنْ يَشَاء مِنْهُمْ فِي الدُّنْيَا بِالتَّوْبَةِ عَلَيْهِ مِنْ كُفْره وَمَعْصِيته، فَيُنْقِذهُ مِنْ الْهَلَكَة وَيُنَجِيه مِنْ الْعُقُوبَة.

يَقُول ابن كثير: وَاسَّه عَلَى تَعْذِيب مَنْ أَرَادَ تَعْذِيبه مِنْ خَلْقه عَلَى مَعْصِيَته وَغُفْرَان مَا أَرَادَ غُفْرَانه مِنْ خَلْقه عَلَى مَعْصِيَته وَغُفْرَان مَا أَرَادَ غُفْرَانه مِنْ الْمُلْك مِنْ الْمُمُور كُلّهَا قَادِر؛ لِأَنَّ الْخَلْق خَلْقُهُ وَالْمُلْك مِنْ الْأُمُور كُلّهَا قَادِر؛ لِأَنَّ الْخَلْق خَلْقُهُ وَالْمُلْك مُنْ الْأُمُور كُلّهَا قَادِر؛ لِأَنَّ الْخَلْق خَلْقُهُ وَالْمُلْك مُلْكُهُ وَالْعِبَاد عِبَاده ."(1)

5- قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَخْتِ

أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةُ مُقْتَصِدَةٌ وَكثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ \* يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُولَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَيَرِيدَنَّ وَكُفُرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: 66–68] .

وفي هذه الآيات الكريمات يتجلى توحيد الربوبية في لفظ الجلالة (الرب) كما ورد في الآيات السابقة في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمْ ﴾، وقوله: ﴿ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكُ ﴾ ، فافظ الرب في اللغة معان منها: المالك، والسيد، والمربي، والقيم، والمنعم، والمدبر، والمصلح، وإذا أطلق في حق الله تعالى فمعناه: (الخالق المالك المدبر لجميع الأمور المربي جميع العالمين)، ولا يطلق هذا الاسم على غير الله تعالى إلا مضافاً كقولهم: رَبِّ الدار، ورَبِّ الإبل.

كما أن توحيد الربوبية يظهر أيضاً في لفظ (الإنزال) الذي يدل على فعل الله تعالى الذي ينزل ما يشاء، فهو سبحانه أنزل الوحي الذي به حياة القلوب، وأنزل الماء الذي به حياة الأبدان، وأنزل الحديد وأنزل اللباس وغيرها من النعم المحسوسة والمعنوية التي لا يحصيها إلا الله تعالى، وفيها مصالح العباد في الدنيا والآخرة، كما أنه سبحانه ينزل العقوبات على من يشاء من عباده، وكل ذلك من فعله سبحانه الذي تقرد به ولم يشركه فيه أحد من خلقه.

كما يتجلى توحيد الربوبية في قوله على: ﴿ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾، قال الطبري: "يَمْنَعك مِنْ أَنْ يَنْالُوك بِسُوءٍ"، وقال ابن كثير: "أي: بلغ أنت رسالتي، وأنا حافظك وناصرك ومؤيدك على أعدائك

<sup>(1)</sup> تفسير الطبري، (575/4).

ومظفرك عليهم بهم، فلا تخف ولا تحزن فلن يصل أحد منهم إليك بسوء يؤذيك" أه<sup>(1)</sup>، وحفظ الله ونصره لنبيه هم من أفعاله سبحانه التي تفرد بها وهي من خصائص ربوبيته هي.

6- بيان أن عيسى الله أفر بربوبية الله وحده ودعا إلى ذلك كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة: 72] ، وقال على: ﴿ مَا قُلْتُ لَمَّمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة: 72] ، وقال على: ﴿ مَا قُلْتُ لَمَّمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنْ الرَّفِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ أَنْ الرَّفِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَالْكُونَ عَلَيْهِمْ وَالْكُونَ وَمَا لِلْطَالِيقَ وَيُشْرِقُ وَلَيْ عَلَيْهُ وَكُونْتُ عَلَيْهِمْ وَالْتَهُ وَلَوْلُوا الللهُ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا كُونُ وَلَا عَلْمَا وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَيْ عَلَيْكُولُوا اللهُ وَيَعْتِهُمْ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ وَلَيْكُولُوا اللهُ وَلَا عَلَيْكُولُوا الللْهُ وَلَا عَلَيْكُولُوا الللَّهُ وَلَا عَلَيْكُولُوا الللّهُ وَلِي اللْهُ وَلَا عَلْمَ اللّهُ وَلَيْكُولُوا الللّهُ وَلَا عُلْكُولُوا الللّهُ وَلَا عَلَيْكُولُوا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ وَلَا لَنَا عَلَيْهِمْ اللّهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُولُوا الللْهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْهُ وَلَا عَلَيْكُوا الللّهُ وَلَا عَل

يظهر توحيد الربوبية في هاتين الآيتين الكريمتين فيما قاله عيسى ابن مريم السلا لقومه: ﴿اعْبُدُوا الله رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾، وأن ذلك مما أوحاه الله تعالى إليه وأمره ببلاغه لقومه، وهو أيضاً من جملة ما دعا إليه الرسل جميعاً، وهو الإقرار بأن الله تعالى وحده الرب الخالق المالك المدبر، وأكد هذا الطبري في قوله: إجْعَلُوا الْعِبَادَة وَالتَّذَلُّل لِلَّذِي لَهُ يَذِل ّكُل شَيْء وَلَهُ يَخْضَع كُل مَوْجُود، رَبِّي وَرَبَّكُمْ، يَقُول: مَالِكِي وَمَالِككُمْ، وَسَيّدِي وَسَيّدِي وَسَيّدِكُمْ، الَّذِي خَلَقَنِي وَايَّاكُمْ" (2).

7- قال على: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ آيَدْتُكَ بِرُوحِ القُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي المَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الكِتَابَ وَالجِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْ فِي النَّاسَ فِي المَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الكِتَابَ وَالجِكْمَةَ وَالآبُرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ يَعْوَلُهُ مِنَ الطِّيْنِ وَالْمُرْعُ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ يَعْوَلُهُ المَوْتَى بِإِذْنِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَتَنْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَتُدْرِئُ الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُحْوِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ ال

قال ابن كثير: "يَذْكُر تَعَالَى مَا اِمْتَنَّ بِهِ عَلَى عَبْده وَرَسُوله عِيسَى اِبْن مَرْيَم السَّكِي مِمَّا أَجْرَاهُ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ الْمُعْجِزَات الْبَاهِرَات وَخَوَارِقِ الْعَادَات فَقَالَ: اُذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْك أَيْ فِي خَلْقِي إِيَّاكَ مِنْ أُمِّ يَدَيْهِ مِنْ الْمُعْجِزَات الْبَاهِرَات وَخَوَارِقِ الْعَادَات فَقَالَ: اُذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْك أَيْ فِي خَلْقِي إِيَّاكَ مِنْ أُمِّ بِلا ذَكَرٍ وَجَعْلِي إِيَّاكَ آيَة وَدَلالَة قَاطِعَة عَلَى كَمَال قُدْرَتِي عَلَى الْأَشْيَاء وَعَلَى وَالدِتك، حَيْثُ بِلا ذَكَرٍ وَجَعْلِي إِيَّاكَ آيَة وَدَلالَة قَاطِعَة عَلَى كَمَال قُدْرَتِي عَلَى الْأَشْيَاء وَعَلَى وَالدِتك، حَيْثُ بَرُوحِ جَعَلْتُك لَهَا بُرْهَانًا عَلَى بَرَاءَتِهَا مِمَّا نَسَبَهُ الظَّالِمُونَ وَالْجَاهِلُونَ إِلَيْهَا مِنْ الْفَاحِشَة، إِذْ أَيْدَتُك بِرُوحِ الْقُدُس وَهُو جِبْرِيلُ السَّكِي وَجَعَلْتُك نَبِيًّا دَاعِيًا إِلَى الله فِي صِغَرك وَكِبَرك فَأَنْطَقْتُك فِي الْمَهْد صَغِيرًا، الشَّكِي وَبَعْ وَالْمَهْد صَغِيرًا، وَهُو جِبْرِيلُ السَّكِي إِيَّاكَ وَدَعَوْت إِلَى اللهُ فِي صِغْرك وَكِبَرك فَأَنْطَقْتُك فِي الْمَهْد صَغِيرًا، وَشَهِدْت بِبَرَاءَة أُمِّك مِنْ كُل عَيْب وَاعْتَرَفْت لِي بِالْعُبُودِيَّة وَأَخْبَرْت عَنْ رِسَالَتِي إِيَّاكَ وَدَعَوْت إِلَى عَيْب وَاعْتَرَفْت لِي بِالْعُبُودِيَّة وَأَخْبَرْت عَنْ رِسَالَتِي إِيَّاكَ وَدَعَوْت إِلَى عَيْب وَاعْتَرَفْت لِي بِالْعُبُودِيَّة وَأَخْبَرْت عَنْ رِسَالَتِي إِيَّاكَ وَدَعُوت إِلَى عَيْب وَاعْتَرَاق البَاهِرة والمعجزات الخارقة تدل على ربوبية الله تعالى وتفرده سبحانه بالخلق والإيجاد والتدبير لملكه وخلقه.

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (78/2).

<sup>(2)</sup> تفسير الطبري، (578/4).

<sup>(3)</sup> تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (115/2).

8- ختام السورة بتقرير الربوبية في قوله عَلَى الله مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَاللهُ وَتَدِيرٌ ﴾ [المائدة:120]، قال ابن كثير:" أَيْ هُوَ الْخَالِق لِلْأَشْيَاءِ الْمَالِك لَهَا الْمُتَصَرِّف فِيهَا الْقَادِر عَلَيْهَا، فَالْجَمِيع مِلْكه وَتَحْت قَهْره وَقُدْرَته وَفِي مَشِيئته فَلا نَظِير لَهُ وَلا وَزِير وَلا عَدِيل وَلا وَالِد وَلا وَلَد وَلا وَلَد وَلا صَاحِبَة وَلا إِلَه غَيْره وَلا رَبّ سِوَاهُ" (1).

## النوع الثاني: توحيد الألوهية:

وهو الاعتقاد الجازم بأن الله سبحانه هو الإله الحق، ولا إله غيره، وإفراده سبحانه بالعبادة، والإله هو المعبود حباً وتعظيماً، قال تعالى: ﴿ وَإِلْمَكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة:163]، فتوحيد الألوهية مبني على إخلاص العبادة لله وحده، في باطنها وظاهرها، بحيث لا يكون شيء منها لغيره سبحانه. (2)

وتوحيد الألوهية في سورة المائدة يبرز في مواضع عديدة منها على سبيل المثال:

1- الدعوة إلى عبادة الله وحده، والنهي عن عبادة غيره: وبيان عاقبة ذلك في قوله على: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللهِ عَبِلهِ اللهِ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ اللهِ مَنْ يَشْرِكُ بِاللهِ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ ﴾ [المائدة: 72].

قال الطبري: "وَيَعْنِي بِقَوْلِهِ: ﴿ وَقَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾، يَقُول: اِجْعَلُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ، يَقُول: مَالِكِي وَمَالِككُمْ ، الْعِبَادَة وَالتَّذَلُّل لِلَّذِي لَهُ يَذِل كُل شَيْء وَلَهُ يَخْضَع كُل مَوْجُود، رَبِّي وَرَبَّكُمْ ، يَقُول: مَالِكِي وَمَالِككُمْ ، وَسَيِّدِي وَسَيِّدُي وَسَيِّدِي وَسَيِّدُي وَسُوْلَ وَسُوْلَ وَسُوْلَ وَسُوْلَ وَسُوْلِ وَسُوْلِي وَلَوْلَ وَسُوْلِ وَسُوْلِكُمْ وَسَيِّدِي وَسَيِّدِي وَسَيِّدِي وَسَيِّدِي وَسَيِّدِي وَسَيِّدِي وَسُوْلَ وَسُوْلِي وَسُوْلِي وَسُوْلِي وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَسَيْدِي وَسَيِّدِي وَسُوْلِ وَسُوْلِي وَسُوْلِي وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَسُوْلِي وَسُوْلِ وَسُوْلِ وَالْعَالِي وَالْعَالِي وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعَالِي وَالْعَالِي وَالْعَالِي وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعَالِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمِ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْ

2- الحكم بكفر من ناقض توحيد الألوهية ونسب إلى الله تعالى الشريك أو الولد: كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [المائدة: 73].

ولقد استشهد ابن كثير في تفسيره بقول السدي أنها أنزلت:

1- فِي النَّصَارَى خَاصَّة قَالَهُ مُجَاهِد وَغَيْر وَاحِد ثُمَّ اِخْتَافُوا فِي ذَلِكَ فَقِيلَ الْمُرَاد بِذَلِكَ كُفَّارِهِمْ فِي قَوْلهمْ بِالْأَقَانِيمِ الثَّلَاثَة وَهُوَ: أُقْنُومُ الْأَب وَأُقْنُومُ الْإِبْنِ وَأُقْنُومُ الْكَلِمَة الْمُنْبَثِقَة مِنْ الْأَبِ إِلَى الْإِبْنِ تَعَالَى اللهُ عَلْقَانِيمِ الثَّلَاثَة وَهُوَ: أُقْنُومُ الْأَب وَأُقْنُومُ الْإِبْنِ وَأُقْنُومُ الْكِلِمَة الْمُنْبَثِقَة مِنْ الْأَبِ إِلَى الْإِبْنِ تَعَالَى اللهُ عَلْقَالِهِمْ عُلُوًا كَبِيرًا.

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (122/2).

<sup>(2)</sup> انظر: ياسين، ص19، العثيمين، ص85، فريد، ص89.

<sup>(3)</sup> تفسير الطبري، مرجع سابق، (652/4).

2- نَزَلَتْ فِي جَعْلِهِمْ الْمَسِيحِ وَأُمّه إِلَهَيْنِ مَعَ اللهَ فَجَعَلُوا اللهَ ثَالِث ثَلَاثَة بِهِذَا الإعْتِبَارِ ثَم قَالَ: وَهِيَ كَقَوْلِهِ تَعَالَى فِي آخِر السُّورَة: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ كَقَوْلِهِ تَعَالَى فِي آخِر السُّورَة: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ الله قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾ [المائدة:116] الْآية وَهَذَا الْقَوْلِ هُوَ الْأَظْهَرِ وَالله قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾ [المائدة:116]

ولقد بين القرآن الكريم أن الله لَيْسَ مُتَعَدِّدًا بَلْ هُوَ وَحْده لَا شَرِيك لَهُ، إِنَّهُ جَمَعَ الْكَائِنَات وَسَائِر الْمَوْجُودَات ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُتَوَعِّدًا لَهُمْ وَمُتَهَدِّدًا ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَبًا يَقُولُونَ ﴾ [المائدة: 73]، أَيْ مِنْ هَذَا الْمُوْجُودَات ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُتَوَعِّدًا لَهُمْ وَمُتَهَدِّدًا ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَبًا يَقُولُونَ ﴾ [المائدة: 73]، أَيْ مِنْ هَذَا اللهُ فَتِرَاء وَالْكَذِب ﴿ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، أَيْ فِي الْآخِرَة مِنْ الْأَغْلَال وَالنَّكَال "(2).

5- بيان أن المعبودات من دون الله تعالى مخلوقة ومتصفة بصفات النقص التي تدل على عجزها وفقرها وأنها لا تستحق أن تكون معبودة من دون الله تعالى الكامل في أسمائه وصفاته المستحق لأن يعبد وحده لا شريك له، قال على: ﴿ مَا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَامَ انْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَمُّمُ الآياتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [المائدة: 75].

هَذَا خَبَر مِنْ الله تَعَالَى إِحْتِجَاجًا لِنَبِيِهِ مُحَمَّد عَلَى فِرَق النَّصَارَى فِي قَوْلهمْ فِي الْمَسِيح. يَقُول مُكَذِّبًا لِلْيَعْقُوبِيَّةِ فِي قِيلهمْ: هُوَ الله، وَالْآخَرِينَ فِي قِيلهمْ: هُوَ ابْن الله: لَيْسَ الْقَوْل كَمَا قَالَ هَوُّلَاءِ مُكَذِّبًا لِلْيَعْقُوبِيَّةِ فِي قِيلهمْ: هُوَ اللهَ وَلاَدَة الْأُمَّهَات أَبْنَاءَهُنَّ، وَذَلِكَ مِنْ صِفَة الْبَشَر لَا مِنْ الْكَفَرَة فِي الْمَسِيح، وَلَكِنَّهُ ابْن مَرْيَم وَلَدَتُهُ وِلَادَة الْأُمَّهَات أَبْنَاءَهُنَّ، وَذَلِكَ مِنْ صِفَة الْبَشَر لَا مِنْ الْكَفَرَة فِي الْمَسِيح، وَلَكِنَّهُ ابْن مَرْيَم وَلَدَتْهُ وَلَادَة الْأُمَّهَات أَبْنَاءَهُنَّ، وَذَلِكَ مِنْ صِفَة الْبَشَر لَا مِنْ عَلَى يَده صِفَة خَالِق الْبَشَر، وَإِنَّمَا هُوَ سِيَّ رَسُول كَسَائِرِ رُسُله الَّذِينَ كَانُوا قَبْله فَمَضَوْا وَخَلَوْا، أَجْرَى عَلَى يَده مَا شَاءَ أَنْ يُجْرِيه عَلَيْهَا مِنْ الْآيَاتِ وَالْعِبَر بِحُجَّةٍ لَهُ عَلَى صِدْقه وَعَلَى أَنَّهُ سِبِّ رَسُول إِلَى مَنْ أَرْسَلَهُ إِلَيْهِ مِنْ خَلْقه، كَمَا أَجْرَى عَلَى أَيْدِي مَنْ قَبْله مِنْ الرُّسُل مِنْ الْآيَات وَالْعِبَر حُجَّة لَهُمْ عَلَى خَوْلِهُمْ فِي أَنَّهُمْ سِيَّ رُسُلُ (3).

ثم بين الله تعالى أن الْمَسِيح وَأُمّه أَنَّهُمَا كَانَا أَهْل حَاجَة إِلَى مَا يَغْذُوهُمَا وَتَقُوم بِهِ أَبْدَانهمَا مِنْ الْمُحْتَاج الْمَطَاعِم وَالْمَشَارِب كَسَائِرِ الْبَشَر مِنْ بَنِي آدَم. فَإِنَّ مَنْ كَانَ كَذَلِكَ، فَغَيْر كَائِن إِلَهَا؛ لِأَنَّ الْمُحْتَاج إِلَى الْغِذَاء قِوَامه بِغَيْرِه، وَفِي قِوَامه بِغَيْرِهِ وَحَاجَته إِلَى مَا يُقِيمهُ دَلِيل وَاضِح عَلَى عَجْزه، وَالْعَاجِز لَا يَكُون إِلَّا مَرْبُوبًا لَا رَبًا". (4)

4- الأمر بطاعة الله تعالى وحده وطاعة رسوله على: وهو من مقتضيات توحيد الألوهية، قال على: ﴿ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ [المائدة: 92].

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (81/2).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير، (81/2).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير الطبري، (4/45).

<sup>(4)</sup> تفسير الطبري، مرجع سابق، (654/4).

#### النوع الثالث: توحيد الأسماء والصفات:

هو الاعتقاد الجازم بأن الله على متصف بجميع صفات الكمال، ومنزه عن جميع صفات النقص، وأنه متفرد بهذا عن جميع الكائنات، وذلك بإثبات ما أثبته سبحانه لنفسه، أو أثبته له رسوله من الأسماء والصفات الواردة في الكتاب والسنة من غير تحريف لألفاظها أو معانيها، ولا تعطيلها بنفيها أو نفي بعضها عن الله على ولا تكييفها بتحديد كنهها وإثبات كيفية معينة لها، ولا تشبيهها بصفات المخلوقين (1).

ويظهر توحيد الأسماء والصفات في سورة المائدة في مواضع عديدة منها:

أولاً: ختم الآيات في السورة الكريمة بأسمائه الحسنى وصفاته العليا في مواضع كثيرة: كقوله على الله شَدِيدُ العِقَابِ [المائدة:2]، ﴿ فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:3]، ﴿ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ [المائدة:4]، ﴿ إِنَّ اللهُ عَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:8]، ﴿ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة:38]، ونحو ذلك مما لا يخفى على المتأمل في السورة الكريمة، ولاشك أن الأسماء الحسنى والصفات العليا تدل على كمال الله على وجلاله وجماله، فإذا اقترن أحد الاسمين والوصفين بالآخر دل على كمال آخر لله تعالى حصل من اقتران الاسمين أو الوصفين ، فهما دالان على كمال الموصوف سبحانه من جهتين؛ دلالته على الكمال المفرد في الصفتين ، فهذه دلالة مؤردة خالية من التركيب، ودلالة من جهة اجتماعهما في الدلالة على صفة الكمال المقصود بهذه دلالة مركبة لا علاقة لها بمفرديها إلا من جهة اجتماع الكمالين في الدلالة على كمال ثالث، وفائدة ذلك تكثير طرق التعظيم للممدوح سبحانه بتكثير صفات الكمالية على عظمته، فله كمال من استقلال كل صفة بمعناها، وكمال من اجتماعهما، ومن أمثلته اقتران الغني بالحميد، والعفو بالقدير، والحميد بالمجيد. (2)

ثانياً: بيان أن الله تعالى جعل الآيات الكونية والآيات الشرعية ليعرفه عباده ويوحدوه ويعبدوه: كما قال تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلَاثِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: 97].

"صَيَّرْت لَكُمْ أَيِّهَا النَّاس ذَلِكَ قِيَامًا كَيْ تَعْلَمُوا أَنَّ مَنْ أَحْدَثَ لَكُمْ لِمَصَالِح دُنْيَاكُمْ مَا أَحْدَثَ مِمَّا فِيهِ بِهِ قِوَامكُمْ، عِلْمًا مِنْهُ بِمَنَافِعِكُمْ وَمَضَارّكُمْ أَنَّهُ كَذَلِكَ يَعْلَم جَمِيع مَا فِي السَّمَوَات وَمَا فِي الْأَرْض مِمَّا فِيهِ صَلَاح عَاجِلكُمْ وَآجِلكُمْ، وَلِتَعْلَمُوا أَنَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيم، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْء مِنْ أُمُوركُمْ وَأَعْمَالكُمْ، وَهُوَ صَلَاح عَاجِلكُمْ وَآجِلكُمْ، وَلِثَعْلَمُوا أَنَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيم، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْء مِنْ أُمُوركُمْ وَأَعْمَالكُمْ، وَهُوَ مَحْصِيهَا عَلَيْكُمْ حَتَّى يُجَازِي الْمُحْسِن مِنْكُمْ بإحْسَانِهِ وَالْمُسِيء مِنْكُمْ بإسَاءَتِهِ"(3).

<sup>(1)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، محمد نعيم ياسين.

<sup>(2)</sup> انظر: بدائع الفوائد، ابن القيم.

<sup>(3)</sup> تفسير الطبري، (77/5).

ثالثاً: الأمر الصريح بالعلم بأن الله شديد العقاب وأنه غفور رحيم: كما قال على: ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ وَأَنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: 98].

قال الشيخ ابن سعدي: "أي: ليكن هذان العلمان موجودين في قلوبكم على وجه الجزم واليقين، تعلمون أنه شديد العقاب العاجل والآجل على من عصاه، وأنه غفور رحيم لمن تاب إليه وأطاعه. فيثمر لكم هذا العلمُ الخوفَ من عقابه، والرجاءَ لمغفرته وثوابه، وتعملون على ما يقتضيه الخوف والرجاء".(1).

## ثانياً: أثر الإيمان بالله على في الاصلاح والتغيير:

والإيمان بالله تعالى يثمر للمؤمنين ثمرات جليلة منها:

- 1- تحقيق توحيد الله تعالى، بحيث لا يتعلق بغيره رجاء، ولا خوفاً، ولا يعبد غيره.
  - 2- كمال محبة الله تعالى، وتعظيمه بمقتضى أسمائه الحسنى وصفاته العليا.
    - $^{(2)}$ . ais a zier al  $^{(2)}$  ais a zier  $^{(2)}$
- 4- العلم بأن قبول العمل متوقف على صحة الإيمان كما قال على ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا ﴾ [الإسراء:19] ، وقال: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ﴾ [الأنبياء:94].
- وينبغي العلم أيضاً أن فقد الإيمان يؤدي إلى حبوط العمل كما قال على: ﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ [المائدة: 5]، وقال: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْحَاسِرِينَ ﴾ [الزُّمر: 65].
- 5- العلم بأسماء الله وصفاته هو العاصم من الزلل، والمقيل من العثرة، والفاتح لباب الأمل، والمعين على الصبر، والواقي من الخمول والكسل، فعلم العبد بتفرد الرب تعالى بالضرر والنفع، العطاء والمنع، والخلق والرزق، والإحياء والإماتة، يثمر له عبودية التوكل عليه باطناً، ولوازم التوكل وثمراته ظاهراً.

وعلمنا بسمعه وبصره وعلمه يقضي بأنه لا يخفى عليه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، وأنه يعلم السر وأخفى، ويعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، يثمر للعبد حفظ لسانه وجوارحه وخطرات قلبه عن كل ما لا يرضي الله، فيثمر له ذلك الحياء باطناً، واجتناب المحرمات ظاهراً.

<sup>(1)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي.

<sup>(2)</sup> شرح ثلاثة الأصول، العثيمين.

ومعرفة العبد بجلال الله وعظمته وعزته تثمر له الخضوع والاستكانة والمحبة، وتثمر له تلك الأحوال الباطنة أنواعاً من العبودية الظاهرة هي موجباتها.

وكذلك علمه بكماله وجماله وصفاته العليا يوجب له محبة خاصة، بمنزلة أنواع العبودية، فرجعت العبودية كلها إلى مقتضى الأسماء والصفات. (1)

## المطلب الثاني المعلي الثاني الإصلاح والتغيير

## أولاً: تعريف الإيمان بالملائكة:

هو الاعتقاد الجازم بأن شه ملائكة موجودين مخلوقين من نور، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم، وأنهم نا يعصون الله ما أمرهم، وأنهم قائمون بوظائفهم التي أمرهم الله بالقيام بها، قال تعالى: ﴿ آَمَنَ الرَّسُولُ بِهَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْهُمِ مُنْ رَبِّهِ وَاللهُ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: 285]، والإيمان بهم يتضمن أربعة أمور:

- 1- الإيمان بوجودهم.
- 2- الإيمان بمن علمنا اسمه منهم ك(جبريل)، ومن لم نعلم اسمه نؤمن بهم إجمالاً.
- 3- الإيمان بما علمنا من صفاتهم، كصفة (جبريل) فقد أخبر النبي رأه على صفته التي خلق عليها، وله ستمائة جناح قد سد الأفق.
- 4- الإيمان بما علمنا من أعمالهم التي يقومون بها بأمر الله تعالى كتسبيحه، والتعبد له ليلاً ونهاراً بدون ملل ولا فتور .(2)

ونجد الإيمان بالملائكة في سورة المائدة مذكوراً صراحة ودلالة:

أما الصراحة ففي قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ إِمْ أَيَّدُتُكَ بِرُوحِ القُدُسِ﴾ [المائدة:110]، قال الطبري: "هُوَ جِبْرِيلُ السِّلاً". (3)

وأما ذكر الملائكة دلالة فعند ذكر الإنزال والنتزيل كما في قوله على: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ﴾ [المائدة:44]، وقوله: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلْ اللهُ ﴾ [المائدة:49]، وقوله: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ [المائدة:49]، وقوله: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ [المائدة:59]، وقوله: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُ ﴾ [المائدة:59]، ونحوها من الآيات التي تتضمن الإيمان بالملائكة الكرام، لأنه من معلوم أن الله تعالى ينزل رسالاته

<sup>(1)</sup> انظر: مفتاح دار السعادة، ابن القيم، محمد بن أبي بك، ، بيروت، دار الكتب العلمية، (90/2)، عمر سليمان الأشقر، ،1993م، الأسماء والصفات في معتقد أهل السنة والجماعة، الأردن.

<sup>(2)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين، ص41، ثلاثة الأصول، العثيمين، ص90.

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير الطبري، (5/127).

على رسله وأنبيائه على يد الملك الموكل بالوحي وهو جبريل المسلا كما قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْدِرِينَ ﴾ [الشعراء: 193-194].

## ثانياً: أثر الإيمان بالملائكة في الإصلاح والتغيير:

- 1- العلم بعظمة الله تعالى وقوته وسلطانه، فإن عظمة المخلوق من عظمة الخالق.
- 2- شكر الله تعالى على عنايته ببني آدم، حيث وكل من هؤلاء الملائكة من يقوم بحفظهم، وكتابة أعمالهم، وغير ذلك من مصالحهم.
- 3- محبة الملائكة على ما قاموا به من عبادة الله تعالى، والتأدب معهم، وعد إيذائهم، فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم.
- 4- إن الله سبحانه جنبنا بما أطلعنا عليه من أمر هذه الأرواح المؤمنة وأفعالها الوقوع في الخرافات والأوهام التي وقع فيها من لا يؤمنون بالغيب، ولا يتلون معارفهم عن الوحي الإلهي.
- 5- الاستقامة على أمر الله على أمر الله الله على أمر الله على أمر الله على أمر الله على أمر الله على الله ومن جنوده فلا يخالفه ولا يعصيه. (1)

## المطلب الثالث المعلي الثالث الإصلاح والتغيير

## أولاً: تعريف الإيمان بالكتب:

هو الاعتقاد الجازم بأن الله تعالى أنزل على رسله وأنبيائه كتباً وشرائع، فنؤمن بأن نزولها من عند الله حقاً، ونؤمن بما علمنا اسمه منها كالقرآن الكريم الذي أنزل على محمد ، وأما ما لم نعلم اسمه فنؤمن به إجمالاً. (2)، قال على: ﴿ أَمَنَ الرَّسُولُ بِهَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: 285].

## والإيمان بالكتب يبرز في هذه السورة الكريمة في مواضع عديدة منها:

1- عند ذكر أهل الكتاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ ﴾ [المائدة:5] ، وقوله: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾ [المائدة:15] ، ونحوهما من الآيات، ومعلوم أن المقصود بأهل الكتاب اليهود والنصارى، وأن الكتاب المذكور هو التوراة والإنجيل.

<sup>(1)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين، ص 57، ثلاثة الأصول، العثيمين، ص 92.

<sup>(2)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين، ص 79، ثلاثة الأصول، العثيمين، ص 94.

- 2- التصريح بأن الله تعالى أنزل التوراة وذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ﴾ [المائدة: 44] ، وآتى عيسى الله الإنجيل، وقال على: ﴿وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَالتَّوْرَاةِ وَاللهِ عَلَى الْأَرْمِمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَاللهِ عَلَى عَبِده ورسوله محمد الله القرآن الكريم فقال سبحانه: ﴿وَآتَيْنَاهُ الإِنْجِيلَ ﴾ [المائدة: 48] .
- 5- ذم أهل الكتاب لعدم القيام بما أنزل الله إليهم من الكتب على الوجه الصحيح، وتكاسلهم في ذلك وتحايلهم على أحكام الله المنزلة عليهم، قال على: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمْ مُ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أَمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءً مَا يَعْمَلُونَ وَالْإِنْجِيل ﴿ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ مِنْ الْفُرْقَانِ الَّذِي جَاءَهُمْ بِهِ مُحَمَّد ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ مِنْ الْفُرْقَانِ الَّذِي جَاءَهُمْ مِنْ السَّمَاء وَأَمَّا مَعْنَى قَوْلُهُ: ﴿ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ فَإِنَّهُ يَعْنِي: لَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاء وَأَمَّا مَعْنَى قَوْلُهُ: ﴿ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ فَإِنَّهُ يَعْنِي: لَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاء قَطْرها، فَأَنْبَتَتْ لَهُمْ بِهِ الْأَرْضِ حَبِّهَا وَنَبَاتِهَا فَأَخْرَجَ ثِمَارة". ()

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ [المائدة:68] ، قال الطبري: "وَهَذَا أَمْر مِنْ الله تَعَالَى لنَبِيه ﷺ بِإِبْلَاخِ الْيَهُود وَالنَّصَارَى: ﴿ يَا الَّذِينَ كَانُوا بَيْن ظَهْرَانَيْ مُهَاجَره، يَقُول تَعَالَى ذِكْره لَهُ: قُلْ يَا مُحَمَّد لِهَوْلَاءِ الْيَهُود وَالنَّصَارَى: ﴿ يَا النَّوْرَاة وَالْإِنْجِيل، لَسْتُمْ عَلَى شَيْء مِمَّا تَدَّعُونَ أَنْكُمْ عَلَيْهِ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ مُوسَى ﷺ مَعْشَر النَّهُود، وَلَا مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ عِيسَى مَعْشَر النَّصَارَى، حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاة وَالْإِنْجِيل وَمَا أُنْزِلَ الْهُرُقَان، فَتَعْمَلُوا بِذَلِكَ كُلّه وَتُؤْمِنُوا بِمَا فِيهِ مِنْ الْإِيمَان إِلَيْكُمْ مِنْ رَبَكُمْ مِنْ رَبَكُمْ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ مُحَمَّد ﷺ مِنْ الْفُرْقَان، فَتَعْمَلُوا بِذَلِكَ كُلّه وَتُؤْمِنُوا بِمَا فِيهِ مِنْ الْإِيمَان المُهُود، وَلَا تَعْرَوا بِأَنَّ كُلّ ذَلِكَ مِنْ عِنْد الله، فَلَا تُكَذِّبُوا بِشَيْءٍ مِنْهُ وَلَا تُقْرَوا بِأَنَّ كُلُّ ذَلِكَ مِنْ عِنْد الله، فَلَا تُكَذِّبُوا بِشَيْءٍ مِنْهُ وَلَا تُقْرَوا بِيَعْضٍ، فَإِنَّ الْكُفْر بِوَاحِدٍ مِنْ ذَلِكَ كُفْر بِجَمِيعِهِ وَ لِأَنَّ كُتُب الله يُصَدِق الله فَمَنْ كَذَب بَبَعْضِم وَتَكُونُوا بِبَعْضٍ، فَإِنَّ الْكُفْر بِوَاحِدٍ مِنْ ذَلِكَ كُفْر بِجَمِيعِهِ وَلَا لِأَنَّ كُتُب الله يُصَدِق الله فَمَنْ كَذَب بَعْضِهَا ، فَمَنْ كَذَب بَعْضِهَا فَقَدْ كَذَّبَ بَعْضِهَا الْكُفْر بِجَمِيعِهَا "(2).

4- مدح المؤمنين بما أنزل الله تعالى من الحق المتبعين لأنبيائه ورسله، كما قال على: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ \* وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِالله وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحَقِّ وَنَظْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ القَوْمِ الصَّالِحِينَ ﴾ [المائدة: 83-84]،

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الطبري، (645/4).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير الطبري، (649/4).

قال الطبري: "يَقُول: فَيْض دُمُوعهمْ لِمَعْرِفَتِهِمْ بِأَنَّ الَّذِي يُثْلَى عَلَيْهِمْ مِنْ كِتَاب اللهَ الَّذِي أَنْزَلَهُ إِلَى رَسُول اللهَ حَقَ"(1).

## ثانياً: أثر الإيمان بالكتب في الإصلاح والتغيير:

- 1- العلم بعناية الله تعالى بعباده حيث أنزل لكل قوم كتابا يهديهم به.
- 2- العلم بحكمة الله تعالى في شرعه حيث شرع لكل قوم ما يناسب أحوالهم كما قال على: ﴿لِكُلِّ الْكُلِّ الْكَادَة: 48].
  - -3 شكر نعمة الله في ذلك $^{(2)}$ .

## المطلب الرابع الرسل وأثره في الإصلاح والتغيير

### أولاً: تعريف الإيمان بالرسل:

هو التصديق الجازم بأن الله تعالى بعث في كل أمة رسولاً يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وينبغي الإيمان بأنهم كلهم صادقون مصدقون، بارون راشدون، أتقياء أمناء، وينضمن الإيمان بهم الإيمان بمن سمى الله تعالى في كتابه من رسله وأنبيائه، والإيمان بأن الله على أرسل رسلا سواهم، وأنبياء لا يعلم عددهم ولا أسماءهم إلا الله تعالى الذي أرسلهم (3) قال على: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا وَمَنْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمَ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: 78]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: 24].

## والإيمان بالرسل يتجلى في سورة المائدة في مواضع عديدة منها:

- 1- تقرير أن الله تعالى أرسل رسلا إلى الناس، وأنه سبحانه سيجمعهم ويسألهم كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ كَيُومَ لَكُ اللهُ الرُّسُلَ ﴾ [المائدة:109]، وقال على: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ مِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ كَيْمَ عُللهُ الرُّسُلُ ﴾ [المائدة:44]، وقال تعالى: ﴿ مَا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ [المائدة:75].
- 2- ذكر أسماء بعض الأنبياء والرسل كما قال على: ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة: 78].

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الطبري ، (8/5).

<sup>(2)</sup> انظر: ثلاثة الأصول، العثيمين، ص95.

<sup>(3)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين، ص59، ثلاثة الأصول، العثيمين، ص95.

- 3- بيانه سبحانه وظيفة الرسل وواجب المرسل إليهم كما قال على: ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا البَلَاغُ ﴾ [المائدة: 99]، وقال على: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ [المائدة: 111]، وقال سبحانه: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّ سُولَ ﴾ [المائدة: 92].
- 4- الخطاب المباشر من الله تعالى لرسوله محمد في في الدنيا كما قال في: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ [المائدة: 41، 67]، وكذلك خطاب الله تعالى لعيسى ابن مريم يوم القيامة كما قال في: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهُ يُنِ مِنْ دُونِ الله ﴾ [المائدة: 116].

## ثانياً: أثر الإيمان بالرسل في الإصلاح والتغيير:

- العلم برحمة الله تعالى، وعنايته بعباده حيث أرسل إليهم الرسل ليهدوهم إلى صراط الله تعالى، ويبينوا لهم كيف يعبدون الله، لأن العقل البشري لا يستقل بمعرفة ذلك.
  - 2- شكره تعالى على هذه النعمة الكبرى.
- 3- محبة الرسل عليهم الصلاة والسلام وتعظيمهم، والثناء عليهم بما يليق بهم، لأنهم رسل الله تعالى، ولأنهم قاموا بعبادته، وتبليغ رسالته، والنصح لعباده (1).

## المطلب الخامس المعلد والتغيير الإصلاح والتغيير

## أولاً: تعريف الإيمان باليوم الآخر:

هو الإيمان بكل ما أخبر به الله تعالى في كتابه، وأخبر به رسوله هي، مما يكون بعد الموت من فتنة القبر عذابه ونعيمه، والبعث والحشر والصحف والحساب والميزان والحوض والصراط والشفاعة والجنة والنار، وما أعد الله تعالى لأهلهما جميعاً (2)، قال هي: ﴿ وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ آَمَنَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الْآخِرِ ﴾ [البقرة: 177].

## ومظاهر الإيمان باليوم الآخر تظهر في سورة المائدة في عدة آيات منها:

1- تقرير حقيقة يوم القيامة باسمه الصريح: وردت آيات تذكر اليوم الآخر باسم يوم القيامة مما يستلزم أنه حقيقة واقعة لا مرية فيه ولا شك، لأن خبر الله صدق وقوله حق، فقال تعالى: ﴿ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ [المائدة:36]، ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ [المائدة:64].

<sup>(1)</sup> انظر: ثلاثة الأصول، العثيمين، ص99.

<sup>(2)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين، ص89، ثلاثة الأصول، العثيمين، ص100.

- 2- ذكر اليوم الآخر والآخرة وبيان أنه حق لا مرية فيه: وردت آيات نقرر وجود اليوم الآخر الذي يعقب هذه الحياة الدنيا، وأن الآخرة هي دار القرار التي يصير إليها الناس بعد مفارقة الدنيا، فقال على: ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [المائدة:69]، وقال عَن الكافرين: ﴿ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ [المائدة:5]، وقال: ﴿ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ [المائدة:5]، وقال: ﴿ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة:33، 41] (1).
- 3- بيان أن اليوم الآخر مرجع الناس والرسل إلى الله تعالى: جاءت آيات تؤكد أن مآل الناس إلى الله تعالى: ﴿ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ الله تعالى، وأن مرجعهم إلى ربهم فيسألهم عن أعمالهم ويثيبهم عليها، قال تعالى: ﴿ وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ [المائدة:18]، ﴿ إِلَى اللهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾ [المائدة:48]، وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ ﴾ [المائدة:109]، وقال عَلى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ النِّذُونِي وَأُمِّي إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ الله ﴾ [المائدة:109] (2).
- 4- تقرير أن اليوم الآخر يوم الحساب والجزاء ودخول الجنة أو النار: اشتملت سورة المائدة على آيات تقرر أن يوم القيامة يوم الحساب والمناقشة، ثم يتبع ذلك الجزاء، إما إلى الجنة، وإما إلى النار، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الجِسَابِ﴾ [المائدة:4]، وقال على: ﴿فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ﴾ [المائدة:29]، وقال سبحانه: ﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّة وَمَأْوَاهُ النَّارُ﴾ [المائدة:72]، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ﴾ [المائدة:10]، وقال سبحانه: ﴿قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ هَمْ جَنَّاتٌ ﴾ [المائدة:11] (3).

## ثانياً: أثر الإيمان باليوم الآخر في الاصلاح والتغيير:

- 1- تحقيق الإخلاص لله تعالى، والاتباع لرسول الله ، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَا بَشَرُكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ أَنَّمَا إِلَهُ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:110].
- 2- الرغبة في فعل الطاعة والحرص عليها رجاء لثواب ذلك اليوم، والرهبة عند فعل المعصية والرضى بها خوفاً من عقاب ذلك اليوم، وأما رجاءٌ لا يقارنه شيء من العمل فهو من باب الأماني، والرجاء شيء، والأماني شيء آخر، فكل راج خائف، والسائر على الطريق إذا خاف

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير السعدي، (221/1).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (2194/1).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (350/6).

أسرع السير مخافة الفوات، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: "مَنْ خَافَ أَدْلَجَ وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللهِ عَالِيَةٌ أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللهِ الْجَنَّةُ "رواه الترمذي. وهو سبحانه كما جعل الرجاء لأهل الأعمال الصالحة، فكذلك جعل الخوف لأهل الأعمال الصالحة، فعلم أن الرجاء والخوف النافع ما اقترن به العمل، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةٍ رَبِّمْ مُشْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّمْ مُنْ بِرَبِّمْ مُ لَا يُشْرِكُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ أَتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَثَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ فَعْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ \* وَالَّذِينَ مُ مُنْ فَعْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ \* وَالَّذِينَ مُنْ بَرَبِّمْ لَا يُشْرِكُونَ \* وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَثَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ ﴾ [المؤمنون: 57–61].

3- تسلية المؤمن عما يفوته من الدنيا بما يرجوه من نعيم الآخرة وثوابها<sup>(1)</sup> فيعلم أن عمله لا يضيع بل سيجزى به بدار النعيم المقيم، قال سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا \* أُولَئِكَ لَمَّمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا \* أُولَئِكَ لَمَّمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ نِعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: 30- ثيّابًا خُضْرًا مِنْ سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ نِعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: 30- 13].

## المطلب السادس المقضاء والقدر وأثره في الإصلاح والتغيير

## أولاً: تعريف الإيمان بالقضاء والقدر:

هو الإيمان بعلم الله تعالى القديم، والإيمان بمشيئة الله النافذة وقدرته الشاملة، والإيمان بالقدر يتضمن أربعة أمور (2):

- الإيمان بأن الله تعالى علم بكل شيء جملة وتفصيلاً، أزلاً وأبداً، سواء كان ذلك مما بتعلق بأفعاله أو بأفعال عباده.
- 2- الإيمان بأن الله تعالى كتب ذلك في اللوح المحفوظ، قال على: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ ﴾ [الحج: 70].
- 3- الإيمان بأن جميع الكائنات لا تكون إلا بمشيئة الله تعالى، سواء كانت مما يتعلق بفعله أم مما يتعلق بفعله أم عالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: 68]، وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [التّكوير: 29].

<sup>(1)</sup> انظر: ثلاثة الأصول، العثيمين.

<sup>(2)</sup> انظر: الإيمان، أركانه، حقيقته، نواقضه، ياسين.

4- الإيمان بأن جميع الكائنات مخلوقة لله تعالى بذواتها وصفاتها وحركاتها، قال تعالى: ﴿اللهُ خَالِقُ كَالِقُ كَالِقُ كَالِقُ كَالِقُ كَالِقُ كَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزُّمر:62].

## ومعالم الإيمان بالقدر تبرز في سورة المائدة في آيات عديدة منها:

- 1- تأكيد سعة علم الله تعالى وإحاطته بكل شيء: وردت آيات كريمة تقرر شمول علم الله لكل شيء كما قال على الله تعالى: ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴾ كما قال على: ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴾ [المائدة:8]، وقال تعالى: ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكُتُمُونَ ﴾ [المائدة:61]، وقال سبحانه: ﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة:97].
- 2- إثبات أن الله قد كتب مقادير كل شيء: من الإيمان بالقدر العلم بأن الله تعالى كتب في اللوح المحفوظ كل شيء كما قال على: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:38]، وقد وردت آيات المحفوظ كل شيء كما قال على: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:38]، وقد وردت آيات تؤكد هذا المعنى منها قوله تعالى: ﴿ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة:21]، وقوله على: ﴿ مِنْ أَجْل ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [المائدة:32].
- 5- إثبات الإرادة والمشيئة لله تعالى: من الإيمان بالقدر الجزم بأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وقد ردت آيات تثبت صفة الإرادة لله تعالى، منها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ يَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة:1]، وقوله عَلَيْ فَرَيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ [المائدة:6]، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَنْ يُرِدِ اللهُ فَنْتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْعًا أُولَئِكَ اللّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ ﴾ [المائدة:4]، وقال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْض ذُنُوبِهِمْ ﴾ [المائدة:49].
- 4- إثبات أن الله تعالى خالق كل شيء: وردت آيات تقرر أن الله تعالى خالق شيء، فهو سبحانه الخالق وما عداه مخلوق مربوب، قال على: ﴿ وَللهِ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ [المائدة:17]، وقال على: ﴿ بَلُ أَنْتُمْ بَشَرٌ عِمَّنْ خَلَقَ ﴾ [المائدة:18] (3).
- 5- إثبات الهداية والضلال: من أهم مباحث الإيمان بالقدر مبحث (الهداية والضلال)، والمسلم يعتقد أن الله يهدي من يشاء ويضل من يشاء، وأن العبد له إرادة وقدرة يختار بهما طريق الاستقامة أو

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (139/6).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (87/2).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (68/2).

طريق الانحراف، وأن ذلك كله تابع لمشيئة الله وإرادته كما قال على الله عن الله عنه عنه الله عنه الل

وقد وردت آيات من سورة المائدة تقرر هذا الأصل، فقال تعالى: ﴿ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبِعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ ﴾ [المائدة:16]، وقال سبحانه: ﴿ وَيَهْدِيمِ مِ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة:16]، وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة:12]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبُلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة:77]، وقال على: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة:105] (2).

## ثانياً: أثر الإيمان بالقدر في الإصلاح والتغيير:

- 1 الاعتماد على الله تعالى عند فعل الأسباب بحيث لا يعتمد على السبب نفسه بل يعتمد بقلبه على الله 3ك، ويعلم أن كل شيء بقدر الله 3ك.
- 2- أن لا يعجب المرء بنفسه عند حصوله مراده، لأن حصوله نعمة من الله تعالى مما قدره من أسباب الخير والنجاح، وإعجابه بنفسه ينسيه شكر هذه النعمة.
- 5- الطمأنينة والراحة النفسية بما يجري عليه من أقدار الله تعالى، فلا يقلق بفوات محبوب أو حصول مكروه، لأن ذلك بقدر الله الذي له ملك السموات والأرض، وهو كائن لا محالة، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَعِينُ \* لِكَيْ لَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِهَا آتَاكُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: 22-22].
- 4- المؤمن بالقدر دائما على حذر: المؤمنون بالقدر دائماً قال على: ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْمُومُونَ بالقدر دائمة التقلب والتغير، والقلوب بين أصبعين من أصابع الحاسِرُونَ إلا أعراف: 99]، فقلوب العباد دائمة التقلب والتغير، والقلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء، والفتن التي توجه سهامها إلى القلوب كثيرة، والمؤمن يحذر دائماً أن يأتيه ما يضله، كما يخشى أن يختم له بخاتمة سيئة، وهذا لا يدفعه إلى التكاسل والخمول، بل يدفعه إلى المجاهدة الدائبة للاستقامة، والإكثار من الصالحات، ومجانبة المعاصى والموبقات (3).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (2297/1).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (2279/1).

<sup>(3)</sup> انظر: ثلاثة الأصول، العثيمين، ص115، القضاء والقدر، عمر سليمان الأشقر.

## المطلب السابع هداية الله للكافرين

### أولاً: هداية المؤمنين في سورة المائدة:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيمِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة:16]، توضح الآية الكريمة أن الله على يهدي بالقرآن الكريم من اتبع أوامره واجتنب نواهيه طرق النجاة والاستقامة، ويخرجه من الضلالة وظلمة الكفر والمعاصي إلى نور الهداية والإيمان، ويهديه إلى السبيل القويم، والنهج الرشيد الذي يوصله إلى الجنة (1).

وتشير الآية الكريمة إلى شيء هام جداً وهو استحقاق الهداية لمن يتبع رضوان الله، أن هداية الله كانز ثمين لا يُكرم به إلا من اتبع رضوانه، أي اتبع الدين الذي يرضى الله ويرتضيه الله وبين ذلك السعدي: "يهدي به من اجتهد وحرص على بلوغ مرضاة الله، وصار قصده حسناً" (3)، أي أن الله يهدي من يختار الهداية ويسلك سبلها، إذ أن من سنة الله تعالى أن تؤثر العقيدة السليمة والأعمال الصالحة في النفس وإصلاحها وتغييرها، وتكون سبباً في إيصال الهداية وسعى لها وأخذ بأسبابها تمت له ويسرها الله له، ومن اختار الضلال وسعى له وأخذ بأسبابه، كان له ذلك وكله باختياره وارادته (4).

### ثانياً: إضلال الكافرين والفاسقين في سورة المائدة:

1- وذلك في قوله تعالى: ﴿... إِنَّ الله لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة:67] ، والمقصود أن النبي محمد هما عليه إلا البلاغ ولكن الله يهدي ويضل من يشاء، فهو يضل الكافرين ولا يوفقهم إلى الخير والطاعة ولا يمكنهم مما يريدون من الشر (5)، وسبب ذلك كفرهم وانحرافهم عن الطريق السوي، وهذا ما وضحه الطبري في قوله: "إن الله لا يوفق للرشد من حاد عن سبيل الحق، وجار عن قصد السبيل وجحد ما جئته به عند الله، ولم ينته إلى أمر الله وطاعته فيما فرض عليه وأوجبه"(6)، ومن هنا فقد قامت حجة الله تعالى على العباد ببيان الرسل لهم الصراط المستقيم،

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (35/2-36).

<sup>(2)</sup> انظر: جامع البيان، للطبري، (144/10)، مفاتيح الغيب للرازي، (194/11)، الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، (65/4).

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن، السعدي.

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير المنار، محمد رشيد رضا، (6/306).

<sup>(5)</sup> انظر: مفاتيح الغيب للرازي، (53/12)، تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (82/2)، تفسير السعدي.

<sup>(6)</sup> جامع البيان، الطبري، (472/10).

وبيان السبل الموصلة للسعادة والطرق الموصلة للشقاوة، وبيان مصير السعداء والأشقياء، وإقامة أسباب الهداية ظاهراً وباطناً لهم (1).

2- وفي قوله تعالى: ﴿... وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [المائدة:108] ، بين ﷺ في هذه الآية أنه لا يوفق الخارجين عن طاعته وحدود أوامره للخير ولا للطاعة (²)، وهذا بسبب أعمالهم وفسقهم كما يقول السعدي في تفسير ذلك: "الذين وصفهم الفسق، فلا يريدون الهدى، والقصد إلى الصراط المستقيم" (³).

وكلا الفريقين لا يوفقهم الله للهداية لأن الفاسق والكافر يتصفان بصفات تتنافر مع الهداية، والله لا يوفق من كانت هذه صفته، لأنها أوعية غير مناسبة لقبول الهداية، لأن التوفيق للهداية هو تهيئة أسباب للإنسان، ومن كان بهذه الصفة لا تتهيأ له أسباب الهداية بل أسباب الضلال (4).

مما سبق يتبين أن الله تعالى يهدي من اتبع أوامره واجتنب نواهيه طرق النجاة والاستقامة ويضل من انحرف عن صراطه واتبع طريق الغواية والضلال، كما أن استحقاق الهداية لا يكون لمن يتبع الدين الذي يُرضي الله ويرتضيه واستحقاق الغواية والضلال لا يكون إلا لمن اختار طريقها فالسبب الأساسي في الهداية والإضلال هي الرغبة والعمل والاختيار فمن اختار الهداية وسعى لها وأخذ بأسبابها تمت له ويسرها الله له وأثابه عليها في الدنيا والآخرة، ومن اختار الضلال وسعى له وأخذ بأسبابه، كان له ذلك باختياره وإرادته، ثم يعاقبه الله عليها.

## المطلب الثامن عدم موالاة اليهود والنصاري

إن سورة المائدة من السور التي زخرت بالأدلة على الولاء والبراء ومن ذلك:

## أولاً: النهى عن اتخاذ اليهود والنصاري أولياء بعض:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مَنُهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ \* فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِينَ \* فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِي بِالفَتْح أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ \* وَيَقُولُ الَّذِينَ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِي بِالفَتْح أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ \* وَيَقُولُ الَّذِينَ

<sup>(1)</sup> انظر: منهاج السنة النبوية، ابن تيمية، (37/3).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (118/2).

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن، السعدي.

<sup>(4)</sup> انظر: الإسلام وثقافة الإنسان، سميح الزين.

آمَنُوا أَهَوُ لَاءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيُهَانِمِ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة:51-53]، ويلاحظ أن الآيات الكريمة اشتملت على أكثر من حكم يتعلق بمسألة الولاء والبراء وهي:

\* النهي عن اتخاذ اليهود والنصارى أولياء: وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضٍ ﴾ [المائدة:51]، وذلك بنصرتهم ومساعدتهم ومحبتهم، ويبين الله تعالى سبب هذا النهي وذلك لأن بعضهم أولياء بعض على المؤمنين، وهم قلوبهم شتى فيما بينهم إلا أنهم يتحدون لتدمير الإسلام وأهله، ولا يوالون المسلمين فالأولى بكم ألا تكون بينكم وبينهم موالاة (1)، يقول السعدي: "يرشد تعالى عباده المؤمنين حين يبين لهم أحوال اليهود والنصارى وصفاتهم غير الحسنة، ألا يتخذوهم أولياء بعض يتناصرون فيما بينهم ويكونون يداً على من سواهم، فأنتم لا تتخذوهم أولياء، فإنهم الأعداء على الحقيقة ولا يبالون بضركم، بل لا يدخرون من مجهودهم شيئاً على إضلاكم، فلا يتولاهم إلا من هو مثلهم" (2).

\* البراءة ممن يتولى اليهود والنصارى من دون المؤمنين: وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَوَهُّمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ وذلك لأنه اتخذ الكفار أولياء من دون المؤمنين، وهم ما هم في العداوة والكيد والبغض للإسلام وأهله، ولأنه لا يتولى أحداً إلا بعد رضاه به وبدينه وبكل ما يتعلق به، ويقول القرطبي: "شرط وجوابه؛ أي أنه خالف الله تعالى ورسوله كما خالفوا، ووجبت معاداته كما وجبت معاداته كما وجبت معاداتهم، ووجبت له النار كما وجبت لهم، فصار منهم أي من أصحابهم" (3).

\* المنافقون هم الذين يسارعون إلى موالاة الكفار من اليهود والنصارى: وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ ... ﴾ [المائدة:52]، توضح الآيات الكريمة أن هناك طائفة تزعم الإيمان وتدعيه، وصفتها الآيات بمرض القلب إشارة إلى سبب ولايتهم للكفار (4)، وهذه الطائفة تسارع لموالاة الكفار من اليهود والنصارى وتبادر لذلك، وحجتهم في ذلك أنهم يخشون أن تدور الدائرة لصالح هؤلاء الكفار ويظفرون بالمسلمين وينتصرون عليهم فيكون لهم أيدٍ عندهم فينتفعون بذلك ويكونوا هم مع الأقوى، أو تدور الدائرة على المنافقين فيحتاجون لنصرة هؤلاء الكفار (5)، ولقد رد الله تعالى هذه الحجة الواهية، لعل الله يأتي بالفتح والتمكين للمسلمين على الكافرين ويقضى بذلك لهم، أو أن يأتي أمر خفي من عنده ويدبره، ويقولون لبعضهم البعض أو لليهود

<sup>(1)</sup> جامع البيان، للطبري، (399/10).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي.

<sup>(3)</sup> تفسير القرطبي، (4/132).

<sup>(4)</sup> انظر: زهرة التفاسير، أبي زهرة، 2244/5.

<sup>(5)</sup> انظر: جامع البيان، الطبري، 405/10، تفسير ابن كثير، 71/2.

عن المنافقين: أهؤلاء الذين أقسمتم أنهم معكم وسينصرونكم على عدوكم، ها هم انكشفت نواياهم وظهر زيفهم وخداعهم (1).

## ثانياً: وجوب موالاة الله ورسوله والمؤمنين:

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتُوَلَّ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الغَالِبُونَ ﴾ [المائدة:55–56]، في هذه الآيات يرشد الله تعالى عباده المؤمنين إلى من يجب موالاته، ألا وهو الله ورسوله والمؤمنون الذين أقاموا أركان الدين وحققوها في الظاهر والباطن، بإقامة الصلاة، إخراجهم الزكاة، ويلاحظ أن الآية بدأت بأداة الحصر والقصر (إنما)، مما يفيد قصر الموالاة لله ورسوله والمؤمنين دون غيرهم (2).

ثم ذكرت الآية اللاحقة فائدة هذه الموالاة والتي تتمثل في النصر والفلاح والغلبة في الدنيا والآخرة، لأنهم حزب الله، وحزب الله همُ الغالبون (3).

مما سبق يتبين أن سورة المائدة اهتمت بهذه القضية اهتماماً كبيراً فنجد فيها الكثير من الآيات التي تنهى عن موالاة الكفار بل وتصف من يفعل ذلك بأنه منهم أي ينسلخ عن الإسلام ويدخل في الكفر.

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير السعدي، التفسير المنير، وهبة الزحيلي، 227/6.

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير السعدي.

<sup>(3)</sup> انظر: جامع البيان، الطبري، (427/10).

# المبحث الثاني منهج الإصلاح والتغيير في الجانب الاجتماعي

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: وحدة الرسالات عند جميع الأنبياء.

المطلب الثاني: تحريم الاعتداء على المؤمنين.

المطلب الثالث: ترسيخ مبدأ الخشية والصدق والعدل بين الناس.

المطلب الرابع: تغيير المفاهيم والعادات الجاهلية.

## المطلب الأول وحدة الرسالات عند جميع الأنبياء

#### وحدة الرسالة:

إن الدين الذي اختاره الله على وارتضاه لعباده منذ أن خلق الخلق إلى قيام الساعة هو الإسلام، لقوله تعالى: [إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرُ بِآيَاتِ اللهُ فَإِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ] [آل عمران:190].

وقد بعث الله على الأنبياء والرسل وأنزل عليهم الرسالات والشرائع، وأمرهم بالتبليغ بدين واحد وهو الإسلام، وهو الاستسلام والطاعة والاتباع، ولا يرضى بدين غير الإسلام، ولا يقبل من أحدٍ أي دين غير هذا الدين (1).

فالإيمان بالرسل أصل من أصول الإيمان، قال تعالى: ﴿ قُلْ آَمَنَّا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:84].

وكانت الحكمة البالغة أن يبعث الله على الرسل وينزل عليهم الرسالات، على فترات من الزمن، بحسب ما تحتاجه كل أمة من الأمم السابقة من الإصلاح والتغيير وهدايتهم وحفظ مصالحهم، وأمورهم (2).

فلم يبق رسول يجب انباعه سوى محمد ، ولو كان أحد من أنبياء الله ورسله حيًا لما وسعه الا انباعه ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيِّينَ لَمَا الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيِّينَ لَمَا الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيِّينَ لَمَا الله الله الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيِّينَ لَمَا اللهُ عَلَى ذَلِكُمْ اللهُ عَلَى ذَلِكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأْقُرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِنْ الشَّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران: 81].

ونبي الله عيسى - عليه الصلاة والسلام - إذا نزل في آخر الزمان يكون تابعًا لمحمد وحاكمًا بشريعته، وقال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُّيِّ اللَّمُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ وحاكمًا بشريعته، وقال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ اللَّمُ وَالإِنْجِيلِ ﴾ [الأعراف:157].

<sup>(1)</sup> التفسير المنير، وهبة الزحيلي، (179/3)، وفي ظلال القرآن، سيد قطب، (350/1).

<sup>(2)</sup> انظر: أعلام النبوة، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، ص33، والإسلام أصوله ومبادؤه، محمد بن عبد الله بن صالح السحيم، ص110.

وأيضاً الحكمة من إرسال الرسل، حتى لا يكون حجة للناس بعدم إرسال الرسل لهدايتهم والأخذ بأيديهم إلى الطريق الصحيح، وكانت بعثة الأنبياء إلى الناس ضرورة، لتقطع عليهم الحجة والمعذرة (1)، وقال أيضاً: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَلِّينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء:15].

#### وحدة الرسالات السماوية:

ونحن نؤمن بما جاء في الكتب السماوية السابقة، وأن الانقياد لها، والحكم بها كان واجباً على الأمم التي نزلت إليها الكتب، ونؤمن بأن الكتب السماوية يصدق بعضها بعضاً، ولا يكذّب بعضها بعضاً، فالإنجيل مصدق للتوراة، قال الله في الإنجيل: ﴿ مُصَدِّقًا لِلَا يَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاقِ ﴾ [المائدة:46]، وينتج عن هذه الوحدة أمرين هامين هما:

#### 1- المُشرّع واحد:

وهو من عند الله على خالق جميع البشر، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه أخطاء واختلافاً وتناقضاً، فمن رحمة الأمة أن كانت جميع الرسالات من عند الله على، ولما انحرفوا وأضلوا الطريق بعث إليهم رسله (2).

### 2- الغاية والهدف واحد:

إن الغاية والهدف من بعث الله على الله على الله وأنبيائه، هي الدعوة إلى الله وحده لا شريك له، وطاعته وعبادته على أكمل وجه، وإقامة شرائع هذا الدين، والإيمان برسله جميعهم وبكتبه واليوم الآخر، للمحافظة على هذا الدين والعمل به (3)، قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ [الشُّورى:13].

إذن تكون وحدة هذه الرسالات في الاعتقاد وأصول التوحيد، وليس في الأحكام الفرعية والتشريعات.

## المطلب الثاني تحريم الاعتداء على المؤمنين

خلق الله على الإنسان وميزه على سائر المخلوقات، وجعله خليفته لعمارة الأرض وإصلاحها، ويقوم بعبادته على أكمل وجه، وجعل جميع البشرية من نسله، ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَ حَمَلْنَاهُمْ فِي البَرِّ وَالبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطّيّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [الإسراء:70]، ولكن عندما ضعف

<sup>(1)</sup> انظر: بحر العلوم، للسمرقندي، (383/1)، والتفسير المنير، (36/6)، وتفسير حقى، (155/5).

<sup>(2)</sup> انظر: في ظلال القرآن، (3/343).

<sup>(3)</sup> انظر: التفسير الوسيط، وهبة الزحيلي، (2328/3)، والتفسير الواضح، (362/3)، والإسلام أصوله ومبادؤه، محمد بن عبد الله بن صالح السحيم.

\* قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَسُرِفُونَ ﴾ [المائدة:32].

إن القرآن الكريم يستهجن قتل النفس المؤمنة بغير حق، لأن دم المسلم أغلى من كل شيء في هذه الحياة (1).

فقد أنشأ الإسلام علاقة بين المسلم والمسلم، والمسلم والمجتمع الذي يعيش فيه، وهذه العلاقة قائمة على الأخوة والمحبة والصلاح فيما بينهم، فلا ينبغي أن تخدش كرامة المسلم، فالمسلم عزيز بعقيدته وايمانه (2).

يقول ﷺ: (المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة) (3).

ومن يجترئ على قتل مسلم أو الاعتداء عليه دون جناية أو قصاص، فقد حاد الله ورسوله، وارتكب كبيرة من الكبائر، وإذا كان هذا الفعل من حق من يقتل نفساً واحدة فكيف بمن يقوم بقتل عدد من الناس بحجة نشر الديمقراطية ورفع الظلم والاضطهاد، ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا وَتُوَفَّ كُلُّ مَنْ الناس بحجة نشر الديمقراطية ورفع الظلم والاضطهاد، ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا وَتُوفَى كُلُّ مَنْ الناس مَا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [النحل: 111].

وقد نهى الإسلام عن قتل النفس البشرية وسفك الدماء لمجرد الحمية والعصبية والفئوية أو أي من الأعراض الدنيوية الزائفة، وقد تبرأ رسولنا الكريم ﷺ من كل هذه العصبيات كيفما كان لونها أو

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، (734/2).

<sup>(2)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، (735/5).

<sup>(3)</sup> صحيح البخاري، كتاب المظالم والغصب، باب لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه، ح (2442)، (134/3).

اتجاهها ووضعها تحت قدمه إلا عصبية الإسلام، فقال: (إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار) (1).

وحرم تعالى الاعتداء على المؤمنين عامة الأولين والآخرين إلى يوم الدين، فلذلك شرع الله على جملة من العقوبات حتى تكون رادعة لمن يتعدى على حدود الله على، ومن ضمن هذه العقوبات، عقوبة حد القصاص لقوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة:179]، وهي أقسى وأزجر عقوبة؛ لأنها تتعلق بحياة نفس بشرية، خلقها الله على لتكون معمرة في الأرض (2).

### أثر القتل على صعيد الفرد والجماعة:

#### أولاً: على صعيد الفرد:

إن الله على اختص هذا الفرد من بين مخلوقاته، وجعل له شأناً عظيماً، فقد منحه الله على القوى العقلية والجسدية، حتى يسخر حياته لكل ما هو مفيد، فيسخرها لخدمة مجتمعه، ولبناء حضارته، وكذلك يسخرها لخدمة دين الله على والدعوة إليه، والقيام بأكمل الطاعات، ويجعل من نسله من يقوم بعبادته وطاعته (3)، فله ارتباطات كثيرة في حياته، فله ارتباط وتعلق بالله سبحانه، وارتباط مع مجتمعه ومحيطه، ومع أهله وأصدقائه، فالمجتمع متمسك بهذا الفرد المنتج، وعندما يعتدى على هذا الشخص بالقتل، يكون القاتل قد جنى على حياته وعلى حياة المجتمع، فالمجتمع يتأثر لهذا المنتج، ويخسر فرداً من أفراده، أما هذا القاتل عندما يترك قتل الشخص، فهذا فيه حياة للقاتل وحياة للمقتول وحياة للمجتمع (4).

فالقاتل لابد وأن يأخذ عقوبته الزاجرة القاسية في الدنيا والآخرة، حتى يكون عبرة لكل من سولت له نفسه بالقتل، فإذا علم الذي يريد أن يقتل بأنه سوف يعاقب على جريمته، فإنه يمتنع ولا يفكر في القتل خوفاً على حياته (1)، فإقامة الحد وُجد لحماية وحفاظ وصيانة النفوس البشرية وعدم التمادي في إهدارها (2)، وأيضاً يشفى غليل أولياء القتيل.

(3) انظر: تفسير التحرير والنتوير، سماحة الأستاذ الإمام الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور، (159/5)، والجامع لأحكام القرآن، أبي عبد الله محمد بن أجي بكر القرطبي، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، (11/7).

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا، ح (31)، (19/1).

<sup>(2)</sup> انظر: موقع الدرر السنية.

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، محمد متولى شعراوي، (2540-2541).

<sup>(1)</sup> انظر: التفسير المنير، وهبة بن مصطفى الزحيلي، (2/106- 107).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير الفخر الرازى المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي فخر الدين ابن العلامة ضياء الدين عمر، (236/10).

### ثانياً: على صعيد المجتمع:

إن المجتمع الإسلامي مجتمع محكوم بشرع الله في يسير وفق نظام متكامل، وقوانين خاصة، فالواجب على الدولة أن تقوم برعاية كل ما له من اختصاصات، وتلبي له متطلباته واحتياجاته وفق الشرع، وتوفير سبل الراحة والأمن والأمان والسلام في البلاد، وتحقيق العدل بين الناس، والالتزام بشرع الله في تطبيق حدوده، وإعطاء الحقوق والحريات الكاملة، والسماح للمواطنين بمزاولة الأنشطة الخيرية، وبناء المؤسسات الخيرية والدعوية، وبناء حضارته، لكي تترقى الحياة الإنسانية في ظل وجود الأمن والاستقرار، فبناء هذا المجتمع يوفر للناس جميعاً ضمانات الحياة وسبل الراحة كلها(1)، وينتشر فيه الحياة الآمنة المطمئنة المستقرة لجميع أفراد المجتمع، كما ويستوي في هذه الحياة اللهانئة القوى والضعيف (2).

إن قضية القتل بغير حق، هي جريمة عظمى تهدد أمن المجتمع، وينتشر فيه الفوضى والفساد والظلم، وتكثر فيه الجرائم.

فبإقامة حد القصاص، على جميع أصناف الناس على القوي قبل الضعيف، يشفي غليل ولي القتيل، ويسود المجتمع الأمن والاستقرار والهدوء، وفيه محافظة على العباد، وعلى أعراضهم ودمائهم وأموالهم، ويصلح الكون وتعمر به الأرض.

فلننظر إلى الدول التي تحكم بالقوانين الوضعية ولا تحكم بشرع الله على الله على الله الفساد والطغيان والجرائم والاعتداء والفسوق، فعقوبة الحبس لأصحاب الجرائم غير رادعة وزاجرة، فالإنسان يحبس على جريمته، وإذا ما خرج من الحبس عاد إلى الجرائم من جديد، وكأن لم يحصل له شيء، فتطبيق حدود الشرع على المجتمع سواء بسواء يحفظ لهم إسلامهم وأهلهم، وكذلك الدين والنفس والنسب والعرض والمال والعقل.

حرم الله على القتل بشتى أنواعه لما فيه من تعدٍ على الغير، وفساد في المجتمع، فرسم للبشرية طريقاً ومنهجاً واضحاً يتعاملون فيه فيما بينهم وجدد لهم حدوداً فلا يتجاوزونها.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِينَا إِلَّا أَهْلِهِ وَكَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مَوْمِنَ لَمُ يَعِدُ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ الله وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا مِينَاقً فَلَايَةً مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدً لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ حَكِيمًا \* وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدً لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: 92-93].

<sup>(1)</sup> انظر في ظلال القرآن، سيد قطب، (353/2).

<sup>(2)</sup> انظر التفسير المنير، وهبة بن مصطفى الزحيلي، (106/2- 107).

فلا يجوز التعدي على النفس البشرية إلا بأمور ثلاثة كما وضحها النبي ه في قوله: (لا يحل دم امرئ يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة) (1).

#### مشروعية القصاص:

إن الشريعة الإسلامية تقرر مبدأ المساواة في الدماء والمساواة في العقوبة، ولا توجد شريعة أخرى تعترف بهذا المبدأ فتقتص للنفس بالنفس وللجوارح بمثلها على اختلاف المقامات والطبقات والأنساب والدماء والأجناس، فكلهم سواسية أمام شريعة الله (2).

فالقصاص على هذا الأساس هو العقاب الرادع الذي يجعل من يتجه إلى الاعتداء على النفس بالقتل، وكذلك إن أتلف عيناً أو أذناً أو سناً، فإنه مؤاخذ على فعله بالقصاص (3).

\* قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: 179].

فالقصاص فيه حياة للمجتمع وليس الأمر كذلك في القوانين الوضعية، فقاتل النفس يحبس على ارتكابه جريمة القتل إلى أجل مسمى، فيصير على آلام السجن بينما إذا علم أن القتل مقابله القتل، وقطع اليد مقابلها قطع اليد، فإنه يكون رادعاً له ولغيره، فلا يجرؤ على ارتكاب هذه الجريمة، وجعل الله على الله على المقتول وأصحاب الحق أن يعفوا عن حقهم، فذلك كفارة لهم يكفر الله ذنوبهم لعفوه وإسقاطه حقه، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ ﴾ [المائدة: 45] (1).

ويقول الرسول ﷺ: (من جرح في جسده جراحة فتصدق بها كفر عنه ذنويه بمثل ما تصدق به) (2)، وقد استنكر القرآن الكريم أول جريمة حدثت على الأرض، وهي قتل قابيل لأخيه هابيل(3).

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب القسامة، باب ما يباح به دم المسلم، ح (1676)، (754/3).

<sup>(1)</sup> مرب مسم في معنيف ، حب الحداد ، بب(2) في ظلال القرآن، سيد قطب، (898/1).

<sup>(3)</sup> التسهيل في علوم التنزيل، محمد سالم هاشم، (239/1).

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، (899/2).

<sup>(2)</sup> مسند الإمام أحمد، ح (22792)، (454/37)، حديث صحيح.

<sup>(3)</sup> الوسيط، للزحيلي، (450/1).

### قصة ابنى آدم:

\* قوله تعالى: ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آَدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ الْآخَوِ قَالَ اللهُ مِنَ الْمَتَّقِينَ ﴾ [المائدة:27] .

#### من فوائد هذه القصة:

- 1- تعظيم حرمة الدماء، وقد كانت في الشرائع السابقة عظيمة، وازدادت في هذا الدين حرمة، قال النبي : (إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار، فقيل له: يا رسول الله، هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصاً على قتل صاحبه) (1)، وقال أيضاً: (سباب المؤمن فسوق، وقتاله كفر) (2).
- 2- بيان ثمرة التقوى فهي سبب لقبول الأعمال التي بها نجاة العبد في الدنيا والآخرة، ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة:27].
  - 3- عظم الابتداع في دين الله، فكل من ابتدع بدعة ضلالة تحمل وزرها ووزر من عمل بها.
- 4- بيان عقوبة المعاصى: وكيف أنها يولد بعضها بعضاً، فتهاون ابن آدم في حدود الله، وما اقترفه من المعاصى كان سبباً في عدم قبول قربانه، وقبول قربان أخيه كان سبباً في حسد أخيه، والإقدام على سفك دمه، وقد حذرنا النبي شمن الحسد والبغضاء، فقال: (دب إليكم داء الأمم قبلكم، الحسد والبغضاء، وهي الحالقة ولا أقول تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين) (3).

## ثانياً: حد الحرابة:

يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُنفَوْا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَمَّمْ خِزْيٌّ فِي الدُّنْيَا وَلَمَّمْ فِي الأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ تُقطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنفَوْا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَمَّمْ خِزْيٌّ فِي الدُّنْيَا وَلَمَّمْ فِي الأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة:33].

يبين هنا الله أن الذي يسعى في الأرض بالفساد والإفساد فجزاؤه إما القتل أو الصلب أو قطع البيد أو الرجل أو النفى من الأرض، وسفك الدماء وهتك الأعراض، ونهب الأموال فساد في الأرض (4).

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الفتن، باب إذا تواجه المسلمان بسيفيهما، ح (2888).

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب خوف المسلم من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، ح (48)، مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان قول النبي على سباب المسلم فسوق، ح (64).

<sup>(3)</sup> أخرجه الترمذي، كتاب صفة القيامة، ح (2510).

<sup>(4)</sup> فتح القدير، (43/2).

فمن يحارب الله ورسوله والمسلمين، ويحاربهم في ديارهم ينطبق عليه حد الحرابة، والأحكام التي تتعلق به لمناصبته الحرب ظلماً وعدواناً لله ورسوله (1).

إن المحارب الذي يحارب الله ورسوله، ويحارب المسلمين في ديارهم، والمنتهك حرمتهم وبيوتهم يستحق حد الحرابة، والأحكام التي تتعلق به؛ لأنه ناصب الحرب ظلماً وعدواناً لله ورسوله (2).

وإن من أشنع الفساد في الأرض تعطيل شريعة الله، وترويع الآمنين فيها، وإن الحكام في هذا الزمان يستمدون سلطانهم من الغرب لا من شريعة الله، ولا يقومون على تتفيذ هذه الشريعة ولا يعملون من أجل وجود دار الإسلام في بلادهم ولو زعموا أنهم مسلمون، ويقوم علماء الدنيا بإفتاء الحكام بأن يأخذوا الخارجين عليهم بهذه العقوبات باسم شريعة الله، بينما كان هؤلاء الخارجون لا يحاربون الله ورسوله، بل يحاربون سلطة خارجة على الله ورسوله، فلا يجوز لسلطة لا تقوم على شريعة الله في دار الإسلام أن تأخذ الخارجين عليها باسم شريعة الإسلام (3).

#### ثالثاً: حد السرقة:

\* قال تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة:38].

لقد بين الله الله على حقوقهم المالية والبدنية، فلا يعتدي أحد على أحد.

إن السرقة من الكبائر التي يوجب الإسلام عليها الحد، قال تعالى: آية 38 المائدة، ولقد اتفق العلماء على أن السارق تقطع يده اليمنى، وإذا سرق مرة أخرى تقطع رجله اليسرى، واختلفوا في قطع اليد اليسرى في السرقة الثالثة، والرجل اليمنى في الرابعة، والراجح في هذه المسألة رأي أبي حنيفة والحنبلى، أنه لا يقطع أصلاً بعد اليد اليمنى والرجل اليسرى، ولكنه يعزر ويحبس حتى يتوب.

ولا يجوز التهاون في إقامة الحد، عن عائشة رضي الله عنها أن قريشاً أهمهم شأن المرأة المخزومية التي سرقت فقالوا: ومن يكلم فيها رسول الله ، فكلمه أسامة، فقال ؛ أتشفع في حد من حدود الله) ثم قام فاحتطب، ثم قال: (إنما أهلك الذين قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها) (1).

<sup>(1)</sup> جامع البيان عن تأويل آي القرآن، (274/6).

<sup>(2)</sup> انظر: في ظلال القرآن، (879/2).

<sup>(3)</sup> انظر: في ظلال القرآن، (2879).

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، ح (3475)، (181/2).

#### نصاب السرقة:

قال الجمهور من المالكية والشافعية والحنابلة، نصاب السرقة ربع دينار شرعي من الذهب أو قيمة ذلك من العروض والتجارات والحيوانات (1).

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله هؤ قال: (تقطع اليد في ربع دينار فصاعداً) (2). وتثبت السرقة إما بالإقرار أو البينة، وحد السرقة حق خالص لله تعالى فلا يحتمل العفو والصلح بعد ثبوته، فلو أمر الحاكم بقطع يد السارق فعفا عنه المسروق منه كان عفوه باطلاً، والعفو عن السارق أو التوبة عن فعله يثبت قبل رفع الأمر إلى الإمام الحاكم، وهذا ما عليه الجمهور (3).

"إن هذه العقوبة وإن نفر منها بعض الناس إلا أنها العقوبة المناسبة التي هي الأشد تأثيراً ومنعاً للسرقة، وتوفيراً لأمن الناس على أموالهم وأنفسهم، ولا أحد يدرك ما للسرقة من مخاطر نفسية وعصبية، وما لها من أثر في إحداث القلق والرعب في النفوس" (4).

## المطلب الثالث ترسيخ مبدأ الخشية والصدق العدل بين الناس

#### أولاً: الخشية من الله كال:

لأنها أساس الإصلاح والتغيير وغايتهما، كما قال على: ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا عَشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ﴾ [المائدة: 3].

قال ابن سعدي: وانخذل أهل الشرك انخذالاً بليغاً، بعد ما كانوا حريصين على رد المؤمنين عن دينهم، طامعين في ذلك.

فلما رأى أهل الشرك عز الإسلام وانتصاره وظهوره، يئسوا كل اليأس من المؤمنين، أن يرجعوا الى دينهم، وصاروا يخافون منهم ويخشون، ولهذا في هذه السنة التي حج فيها النبي شسنة عشر حجة الوداع لم يحج فيها مشرك، ولم يطف بالبيت عريان، ولهذا قال: ﴿ فَلَا تَخْشُوْهُمْ وَاخْشُونِ ﴾ أي: فلا تخشوا المشركين، واخشوا الله الذي نصركم عليهم وخذلهم، ورد كيدهم في نحورهم "(1).

(2) صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب قوله تعالى: [وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقُطْعُوا أَيْدِيَهُمَا] وفي كم يقطع، ح (6789)، (21/7).

(4) التفسير المنير بتصرف غير يسير، (182/6).

<sup>(1)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، (103/9).

<sup>(3)</sup> انظر: التفسير المنير، (181/6).

<sup>(1)</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن، السعدي، (3/328).

فالخشية لا تكون إلا لله، فإن خفتم فخافوا الله وحافظوا على تنفيذ منهج الله، وما دام هو الأمر لا تخش أعداء الله؛ لأنه زرع في قلوبهم اليأس من أن ينسى المسلمون المنهج، أو أن يتزايدوا في الدين، أو يكتموا الدين، فهم لا يحرفونه ولا يزيدون فيه (1).

ولقد عاتب الله المؤمنين لأنهم خافوا من المشركين أن يظهروا عليهم، فيقهروهم ويردونهم عن دينهم، ولكن عليكم أن تخافوني إن خالفتم أمري واجترأتم على معصيتي (2).

ولهذا قال: ﴿ أَتَغْشُونَهُمْ فَاللهُ أَحَقُّ أَنْ تَغْشُوهُ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة:13] ، فاحذروا أن يصل بكم الخوف إلى درجة الخشية.

فإننا بحاجة إلى الخوف الذي يولد الحذر، ويقيم دراسة نفسية بإدراك تحولها من الخطأ والوقوع في المهالك، وللخوف درجات أكبرها وأعظمها أثراً في النفس هو الخوف من الله، إذ إن هذا الخوف هو الذي يقيم الإنسان في مقام العاملين لله ولرسوله ولدينه، ويجعله محسناً غير آثم، يجعله مدركاً غير مستهتر، يجعله مستقيماً غير متحرف (3).

### ثانياً: الصدق:

جاء التنبيه على فضل الصدق في قوله على: ﴿ قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ هَمْ مَنَاتُ عَنِهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ [المائدة:11]، قال عَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ [المائدة:11]، قال القاسمي: ﴿ قَالَ اللهُ هَذَا ﴾ أي: يوم القيامة ﴿ يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾ لأنه يوم الجزاء، والمراد برالصادقين) المستمرون على الصدق في الأمور الدينية، التي معظمها التوحيد، الذي الآية في صدده، ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ﴾ لصدقهم، ﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ تحقيقاً لصدقهم، فلم يسخطوا لقضائه في الدنيا "(4).

قال ابن سعدي: "(قَالَ الله) مبينا لحال عباده يوم القيامة، ومَن الفائز منهم ومَن الهالك، ومَن الشقي ومَن السعيد، (هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُم) والصادقون هم الذين استقامت أعمالهم وأقوالهم ونياتهم على الصراط المستقيم والهدي القويم، فيوم القيامة يجدون ثمرة ذلك الصدق، إذا أحلهم الله في مقعد صدق عند مليك مقتدر، ولهذا قال: (هَمُ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي، (5/2925).

<sup>(2)</sup> تفسير الطبري، (9/517).

<sup>(3)</sup> قبسات من حياة الرسول، الشيخ أحمد محمد على.

<sup>(4)</sup> انظر: محاسن التأويل، القاسمي، (2227/6).

الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ والكاذبون بضدهم، سيجدون ضرر كذبهم وافترائهم، وثمرة أعمالهم الفاسدة"(1).

فلا بد أن نخلص أن الإنسان عليه بالصدق في القول، وصدق في النية والإرادة، وصدق في النية والإرادة، وصدق في العزيمة، وصدق في الوفاء، وصدق في العمل، وأعلى هذه الدرجات وأعزها: الصدق في مقامات الدين، كالصدق في الخوف والرجاء والتعظيم والزهد والرضا والتوكل والحب، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الدينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ النَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات:15] ، وقال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الأَخِو وَالمَلاثِكَةِ وَالكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى المَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي القُرْبَى وَالنَّبَامَى وَالْمَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى اللَّلَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي القُرْبَى وَالنَّامَى وَالْمَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى النَّ كَا وَالصَّابِرِينَ فِي البَّاسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ البَالْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ المُتَقُونَ ﴾ والبقرة:177] (2).

ولهذا فدرجات الصدق لا نهاية لها.

## ثالثاً: العدل بين الناس:

وردت آيات في السورة الكريمة تأمر بالعدل وتمدح العادلين، لأن العدل سبب النقوى ومظهرها، كما جاء في قوله على الله الله الله الله الله الله الله وكلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَاَّنُ وَمَظهرها، كما جاء في قوله على الله الله الله الله الله الله وكلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَاَّنُ الله خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: 8].

قال الألوسي: "﴿اعْدِلُوا﴾ أبها المؤمنون في أوليائكم وأعدائكم، واقتصر بعضهم على الأعداء بناء على ما روي أنه لما فتحت مكة كلف الله تعالى المسلمين بهذه الآية أن لا يكافئوا كفار مكة بما سلف منهم وأن يعدلوا في القول والفعل (هُوَ) راجع إلى العدل الذي تضمنه الفعل، وهو مطلق العدل الذي أشار إليه سبب النزول، وإما العدل مع الكفار (أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى) أي أدخل في مناسبتها، لأن التقوى نهاية الطاعة، وهو أنسب الطاعات بها فالقرب بينهما على هذا مناسبة الطاعة للطاعة "(3).

وبين سبحانه أن القسط مطلب شرعي يحبه الله تعالى ويأمر به كما في قوله على أيَّها الله وبين سبحانه أن القسط مطلب شرعي يحبه الله تعالى ويأمر به كما في قوله على ألَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَالَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوّا الله وَالله وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا الله وَاللّه وَاللّهُ وَال

<sup>(1)</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن، السعدي.

<sup>(2)</sup> المستخلص في تزكية النفوس، الشيخ سعيد حوى.

<sup>(3)</sup> روح المعاني، الألوسي، (6/359).

فالإسلام دعوة إصلاحية تهذب الفرد وتقومه، وتوجهه للخير، وتحثه على أن يكون عادلاً مع ربه، عادلاً من روحه ونفسه، عادلاً مع مجتمعه وبني جنسه حتى بنال رضا الله ورضاء الناس، وحتى بسعد في دنياه وأخراه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمَبْعِي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل:90].

وعدالة الإنسان مع ربه: تكون بإيمانه وتقواه وخشيته سبحانه في جميع التصرفات، وأداء ما له من حقوق، والتمسك بما شرع، والبعد عما نهى عنه من شرور وآثام، وشكره سبحانه على نعمه التي لا تحصى، وتحري الدقة والعدالة في الأقوال والأفعال والتصرفات.

وعدالة الإنسان في نفسه: وذلك يكون باتخاذ الوسائل التي تؤدي إلى حفظ الجسم مصوناً سليماً، وذلك يكون بالاعتدال في جميع التصرفات، لأن الاعتدال في ذلك فضيلة، وهذا هو قمة الإصلاح والتغيير في النفس المؤمنة لبناء المجتمع الفاضل (1).

أما عدالة الإنسان مع غيره: فإن الإسلام طبق المساواة بين جميع الناس، وكفل لهم الحريات للمسلمين وغيرهم، فلم يكره أحد على دينه حتى وهو في أشد حالات الانتصار، وأمر أتباعه بالعدل حتى مع أشد الخصوم، فقال تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ [المائدة:8].

وهذا يستوجب نصرة العدل والحرية ومحاربة الظلم والتضحية في سبيل الحق (2).

## المطلب الرابع تغيير المفاهيم والعادات الجاهلية

سورة المائدة من أواخر ما نزل من القرآن الكريم على رسول الله هي، ومع ذلك فلا تزال تصحح بعض المفاهيم الجاهلية الباطلة والعقائد الوثنية المنحرفة التي كان عليها الناس قبل بعثة النبي هي، ولقد نفى الله تعالى مشروعية هذه المفاهيم الخاطئة، وجعله من تصرف الأهواء والأوهام، واغتصاب حق التحليل والتحريم الذي هو لله وحده، ولعل الله أراد أن يلفت الأنظار إلى هؤلاء الذين يجعلون لأنفسهم باسم تدينهم حق تحليل ما حرم الله، وتحريم ما أحل، وأن هذه التصرفات بالتحليل والتحريم ليس مما فوض أمره إلى البشر، ومن هذه التصرفات:

<sup>(1)</sup> قبسات من حياة الرسول، أحمد محمد عساف.

<sup>(2)</sup> قبسات من حياة الرسول، أحمد محمد عساف.

# أولاً: ما حرمه الله من المأكولات:

وأما هذا الطغيان في التحليل والتحريم بينت سورة المائدة ما أحله الله وما حرمه، فقال: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَ حَمَّمُ الحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ الله بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمُوْقُوذَةُ وَالمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَحَمَّ النِّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ﴾ [المائدة:3]، ثم قال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقُتْلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ [المائدة:95]، ثم بعد ذلك بين ما أحله الله لنا فقال: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ... ﴾ [المائدة:1].

قوله على: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَ لَحْمُ الجِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ الله بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمَوْقُوذَةُ وَالْمَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَالنَّالُ وَالنَّعُ وَالْمَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ اليَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ اليَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دينِكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ فِلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشُوهُمْ وَاخْشُورُ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينِكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ وَشُولُوا مِنْ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: 3].

# ثانياً: الاستقسام بالأزلام:

الشاهد قوله عَلَى: ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾ وهي من العادات الجاهلية المستقرة في أذهانهم ومجتمعاتهم، وَقَوْله تَعَالَى: ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾ أَيْ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ أَيّهَا الْمُؤْمِنُونَ الاِسْتِقْسَام بِالْأَزْلامِ ﴾ وَقِدْ كَانَتْ الْعَرَبِ فِي جَاهِليَّتِهَا يَتَعَاطَوْنَ ذَلِكَ وَهِيَ عِبَارَة عَنْ وَاحِدهَا زُلَم وَقَدْ تُفْتَح الزَّاي فَيُقَال: زَلَم، وَقَدْ كَانَتْ الْعَرَبِ فِي جَاهِليَّتِهَا يَتَعَاطَوْنَ ذَلِكَ وَهِيَ عِبَارَة عَنْ وَاحِدهَا زُلَم وَقَدْ تُفْتَح الزَّاي فَيُقَال: زَلَم، وَقَدْ كَانَتْ الْعَرَبِ فِي جَاهِليَّتِهَا يَتَعَاطَوْنَ ذَلِكَ وَهِي عِبَارَة عَنْ وَاحْدَاح ثَلَاثَة عَلَى أَحَدهَا مَكْتُوبِ إِفْعَلْ وَعَلَى الْآخَر لَا تَقْعَلْ وَالتَّالِث غُفْلٌ لَيْسَ عَلَيْهِ شَيْء، فَإِذَا مَنْ قَالَ مَكْتُوبِ عَلَى الْوَاحِد أَمَرَنِي رَبِّي، وَعَلَى الْآخَر نَهَانِي رَبِّي، وَالثَّالِث غُفْل لَيْسَ عَلَيْهِ شَيْء، فَإِذَا مَنْ قَالَ مَكْتُوب عَلَى الْوَاحِد أَمَرَنِي رَبِّي، وَعَلَى الْآخَر نَهَانِي رَبِّي، وَالثَّالِث غُفْل لَيْسَ عَلَيْهِ شَيْء، فَإِذَا مَالَعَ الْفَارِغ أَعَادَ.

أَنَّهُ شَرّ لِي فِي دِينِي وَدُنْيَايَ وَمَعَاشِي وَعَاقِبَة أَمْرِي فَاصْرِفْنِي عَنْهُ وَاصْرِفْهُ عَنِّي وَاقْدُرْ لِيَ الْخَيْر حَيْثُ كَانَ ثُمَّ رَضِّننِي بِهِ"<sup>(1)</sup>.

# ثالثاً: التحاكم إلى الطاغوت:

قوله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ الجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة:50].

الاستفهام إنكاري، لأنهم طلبوا حكم الجاهلية، وحكم الجاهلية هو ما تقرر بين اليهود من تكايل الدماء الذي سرى إليهم من أحكام أهل يثرب، وهم أهل جاهلية، فإن بني النضير لم يرضوا بالتساوي مع قريظة كما تقدم؛ وما وضعوه من الأحكام بين أهل الجاهلية، وهو العدول عن الرجم الذي هو حكم التوراة، والواو في قوله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله حُكْمًا ﴾ واو الحال، وهو اعتراض، والاستفهام إنكاري في معنى النفي، أي لا أحسن منه حكماً، وهو خطاب للمسلمين، إذ لا فائدة في خطاب اليهود بهذا". (2)

قَوْله تَعَالَى: ﴿ أَفَحُكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ يُنْكِر تَعَالَى عَلَى مَنْ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمُ اللهِ الْمُحْكَم الْمُشْتَمِلِ عَلَى كُلِّ حَيْرِ، النَّاهِي عَنْ كُلِّ شَرِّ، وَعَدَلَ إِلَى مَا سِوَاهُ مِنْ الْآرَاء وَالْإَصْطِلَاحَات الَّتِي وَضَعَهَا الرِّجَال بِلا مُسْتَنَد مِنْ شَرِيعَة الله، كَمَا كَانَ أَهْل الْجَاهِلِيَّة وَالْأَهْوَاء وَالاصْطِلَاحَات الَّتِي وَضَعَهَا الرِّجَال بِلا مُسْتَنَد مِنْ شَرِيعَة الله، كَمَا كَانَ أَهْل الْجَاهِلِيَّة يَحْكُمُونَ بِهِ مِنْ الضَّلَالَات وَالْجَهَالات مِمَّا يَضَعُونَهَا بِآرَائِهِمْ وَأَهْوَائِهِمْ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يَحْكُمُ وَنَ بِهِ مِنْ الضَّلَالَات وَالْجَهَالات مِمَّا يَضَعُونَهَا بِآرَائِهِمْ وَأَهْوَائِهِمْ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمُ لِقَوْمِ اللهِ عَنْ الله شَرْعِه وَآمَنَ بِهِ وَأَيْقَنَ وَعَلِمَ أَنَّ اللهَ أَحْكُمُ لَيُ وَمَنْ أَعْدَلُ مِنْ اللهَ فِي حُكْمه لِمَنْ عَقَلَ عَنْ الله شَرْعِه وَآمَنَ بِهِ وَأَيْقَنَ وَعَلِمَ أَنَّ اللهَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ وَأَرْحَمُ بِخَلْقِهِ مِنْ الْوَالِدَة بِوَلَدِهَا فَإِنَّهُ تَعَالَى هُوَ الْعَالِم بِكُلِّ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بِكُلِّ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بِكُلِّ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بِكُلِ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بِكُلِ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بَعُلُ مَا شَيْء الْعَالِم بَعْلُولُ اللهُ وَلَا عَلَالِهُ الْمَالِمُ بَعُلُلُ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بِكُلِ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْعَالِم بَعْلَا لَمْ يَعْمَالِمُ الْمَالِولُونَ وَالْوَالِولَةُ وَالْمَالِمُ بَلَى مُنْ اللْوَالِدَة بِوَلَدِهَا فَإِنَّهُ تَعَالَى هُو الْعَالِم بِكُلِ شَيْء الْقَادِر عَلَى كُلُ شَيْء الْمُ اللهُ الْوَالِولَةُ وَالْمُ الْمُنْ اللهِ اللهِ الْمُ الْمُ الْمُ اللهُ الْمُلْوَالِهُ الْمَالِم لِي كُلُ اللّهُ الْمَالِم لِلللّهُ الْمُعْلَى الللهُ الْمُعْلِلُ الللهُ اللهِ الْمُعْلِمُ الْمُقَالِم اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالِم الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُلْعُلُوا اللهُ اللْمُعْلِم اللهُ الْمُمُ الْمُلْعُ

# رابعاً: عدم الافتراء على الله في التشريع:

قوله تعالى: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهُ الكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة:103].

استئناف ابتدائي جاء فارقاً بين ما أحدثه أهل الجاهلية من نقائض الحنيفية وبين ما نوه الله به مما كانوا عليه من شعائر الحج، فإنه لما بين أنه جعل الكعبة قياماً للناس وجعل الهدي والقلائد قياماً لهم، بين هنا أن أموراً ما جعلها الله ولكن جعلها أهل الضلالة ليميز الخبيث من الطيب، فيكون كالبيان لآية: ﴿ قُلْ لَا يَسْتَوِي الحَبِيثُ وَالطّيّبُ ﴾ [المائدة: 100].

<sup>(1)</sup> ابن كثير، (12/2).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير، لابن عاشور، (228/6).

<sup>(3)</sup> تفسير ابن كثير، (67/2).

فإن البحيرة وما عطف عليها هنا تشبه الهدي في أنها تحرر منافعها وذواتها حية لأصنامهم كما تهدى الهدايا للكعبة مذكاة، فكانوا في الجاهلية يزعمون أن الله شرع لهم ذلك ويخلطون ذلك بالهدايا، ولذلك قال الله تعالى: ﴿قُلْ مَلُمَّ شُهَدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهُ حَرَّمَ هَذَا﴾ [الأنعام:150]، وقال في هذه الآية: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلا سَائِبَةٍ وَلا وَصِيلَةٍ وَلا حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى الله الكَذِبَ ﴾ [المائدة:103]، فالتصدي للتفرقة بين الهدى وبين البحيرة والسائبة ونحوهما، كالتصدي لبيان عدم التفرقة بين الطواف وبين السعي للصفا والمروة في قوله: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِر الله على البحيرة والسائبة عن البحيرة والسائبة ونحوهما فنزلت هذه الآية.

والجعل هنا بمعنى الأمر والتشريع، لأن أصل ﴿ جعّل إذا تعدى إلى مفعول واحد أن يكون بمعنى الخلق والتكوين، ثم يستعار إلى التقدير والكتب كما في قولهم: فرض عليه جعالة، وهو هنا كذلك فيؤول إلى معنى التقدير والأمر بخلاف ما وقع في قوله: ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ ﴾ [المائدة: 97].

فالمقصود هنا نفي تشريع هذه الأجناس من الحقائق فإنها موجودة في الواقع، فنفي جعلها متعين لأن يكون المراد منه نفي الأمر والتشريع، وهو كناية عن عدم الرضا به والغضب على من جعله، كما يقول الرجل لمن فعل شيئاً: ما أمرتك بهذا، فليس المراد إباحته والتخيير في فعله وتركه كما يستفاد من المقام، وأدخلت (من) الزائدة بعد النفي للتتصيص على أن النفي نفي الجنس لا نفي أفراد معينة، فقد ساوى أن يقال: لا بحيرة ولا سائبة مع قضاء حق المقام من بيان أن هذا ليس من جعل الله وأنه لا يرضى به فهو حرام.

وفي تسمية ما فعله الكفار من هذه الأشياء افتراء وكذباً ونفي أن يكون الله أمر به ما يدل على أن تلك الأحداث لا تمت إلى مرضاة الله تعالى بسبب من جهتين: إحداهما أنها تنتسب إلى الآلهة والأصنام، وذلك إشراك وكفر عظيم، والثانية أن ما يجعل منها لله تعالى مثل السائبة هو عمل ضره أكثر من نفعه، لأن في تسييب الحيوان إضرارا به إذ ربما لا يجد مرعى ولا مأوى، وربما عدت عليه السباع، وفيه تعطيل منفعته حتى يموت حتف أنفه، وما يحصل من در بعضها للضيف وابن السبيل إنما هو منفعة ضئيلة في جانب المفاسد الحافة به". (1)

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير، لابن عاشور، (555/7).

وهنا يجب أن نبين أن سورة المائدة قد تناولت الإصلاح والتغيير من خلال تصحيح بعض الاعتقادات الفاسدة، وتوجيه بعض المفاهيم الخاطئة، لأن السلوك يتبع العقائد والتصورات، فاستقامة العقيدة يستلزم استقامة السلوك غالباً، إلا في أحوال استثنائية حيث يعترض ذلك عقبات ومؤثرات خارجية وداخلية تصرف الإنسان عن جادة الحق والصواب إلى طرق الغواية والانحراف، إلا من تولاه الله بلطفه وتداركه برحمته.

# المبحث الثالث

# منهج التغيير والإصلاح في الجانب التشريعي

ويشتمل على ثمانية مطالب:

المطلب الأول: الشهر الحرام تقديس للزمان والمكان.

المطلب الثاني: اكتمال الدين وتمامه على الأمة الإسلامية.

المطلب الثالث: التدرج في تحريم الأطعمة.

المطلب الرابع: إباحة ذبائح أهل الكتاب والزواج بنسائهم.

المطلب الخامس: الطهارة وأسرارها التشريعية.

المطلب السادس: الإصلاح والتغيير من خلال مقاصد الشريعة الخمسة.

المطلب السابع: تشريع البدل مبدأ تربوي للمحافظة على التكاليف.

المطلب الثامن: التيسير ورفع الحرج في التشريع.

# المطلب الأول الشهر الحرام تقديس للزمان والمكان

الأشهر الحرم هي الأشهر التي فرض الله على المؤمنين أن يراعوا حرمتها، لقد كانت الحرب في هذه الأشهر أمراً منكراً منذ زمن نبي الله إبراهيم الحيلا، ثم بينها القرآن الكريم وأعطى حرمة الأشهر الحرم، قال تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلَائِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا الحرم، قال تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلَائِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: 97].

والأشهر الحرم عبارة عن (ذي القعدة، ذي الحجة، محرم، رجب) وحرمة هذه الأشهر لها فوائد منها احتمال انتهاء الحروب بسب فراغ للمقاتلين للتفكر والتعقل والدعوة إلى الصلح والهدنة ومنها التمكن لأداء مناسك الحج والتجارة وغير ذلك من المصالح.

# أولاً: تحديد الأشهر الحرم:

قال رسول الله ﷺ: (إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض<sup>(1)</sup> السنة اثنا عشر شهراً، منها أربعة حرم، ثلاث متواليات، ذو القعدة، ذو الحجة، محرم، رجب شهر مضر الذي بين جمادي وشعبان<sup>(2)</sup>).

<sup>(1)</sup> أي عاد الحج إلى ذي الحجة وبطل النسئ وذلك أنهم كانوا يملون الشهر الحرام ويحرمونه مكانه شهراً آخر حتى رفضوا تخصيص الأشهر الحرم، وكانوا يحرمون من شهور العام أربعة أشهر مطلقاً، وكانوا في الجاهلية يتمسكون بملة ابراهيم على في تحريم الأشهر الحرم، وكانوا يشق عليهم تأخير القتال ثلاث: أشهر متواليات، فكانوا إذا احتاجوا إلى قتال أخروا تحريم المحرم إلى الشهر الذي بعده وهكذا في كل عام حتى اختلط عليهم الأمر وصادفت حجة النبي هي ، وقد تطابق الشرع وكانوا في تلك السنة قد حرموا ذا الحجة لموافقة الحساب الذي ذكرناه فأخبر النبي أن الاستدارة صادقت ما حكم الله تعالى به يوم خلق السموات والأرض وقيل كانوا يؤخرون، وهو الذي قال الله على فيه: [إنّم النّسِيء زيَادة في الكُفْر]، فربما احتاجوا إلى الحرب في المحرم فيؤخرون تحريمه إلى صفر ثم يؤخرون صفر في سنة أخرى، فصادف تلك السنة رجوع المحرم إلى موضعه. انظر: (إرشاد الساري الشرح صحيح البخاري، (411/10)، ومنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، 168/11).

<sup>(2)</sup> انما قيده هذا التقييد مبالغة في ايضاحه وازالة للبس عنه قالوا، وقد كان بين بني مضر وبين ربيعة اختلاف في رجب فكانت مضر تجعل رجباً هذا الشهر المعروف الآن الذي بين جمادى وشعبان وكانت ربيعة تجعله رمضان فلهذا أضافه النبي ﷺ إلى مضر، انظر: (المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، 168/10).

<sup>(3)</sup> صحيح مسلم كتاب الساعة والمحاربين والقصاص والديات، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والاقوال (3) . (1305/3)، ح (1679).

واختلف في كيفية العد من أين تبدأ الأشهر الحرم على أقوال:

- أ. أن يبدأ العد من رجب ثم ذو القعدة ثم ذو الحجة وينتهي بالمحرم (1).
- $\cdot$  . أن يبدأ العد من المحرم ثم رجب ثم ذو القعدة وينتهي بذي الحجة  $^{(2)}$ .
- ج. أن يبدأ العد من ذي القعدة ثم ذو الحجة ثم المحرم وينتهى برجب، لما هو عليه قول النبي ﷺ وتفصيله في الحديث السابق.

#### ثانياً: القتال في الأشهر الحرم:

اتفق العلماء على جواز القتال في الأشهر الحرم إذا كان ردا للعدوان بل يجب ذلك القتال لصد الأعداء، ولكن اختلفوا في جواز البدء بالقتال في الأشهر الحرم أول الاسلام محرماً، هل بقى على ذلك أم نسخ.

# أ. الدليل على جواز رد العدوان في الأشهر الحرم:

قوله تعالى: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرَامِ وَاللّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَقِينَ ﴾ [البقرة:194]، أي استحلوا قتالهم في الشهر الحرام فقاتلوهم فأباح الله للمسلمين قتال المدافعة (3)، وإذا ما اعتدوا على حرمة زمان فالقصاص يكون في زمان مثله وهكذا يكون الرد بحرمة حرام مثله، لأن القصاص هو أن تأخذ للمظلوم مثل ما فعل الظالم (4).

قال تعالى: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ القَتْلِ وَلَا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ المَسْجِدِ الحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: 191]، فأنتم المؤمنين بالله على أحرى وأجدر ان تحترموا تحريم الله المسجد الحرام، ولكن إذا هم من بدأ القتال في المسجد الحرام فقد أباح الله لكم أيها المسلمون أن تقاتلوهم عند المسجد الحرام فأجابوا قد قاتلوكم فيه (5).

<sup>(1)</sup> انظر: لطائف المعارض فيما لمواسم العام من الوظائف، تأليف زين الدين عبد الرحمن بن أحد بن رجب بن الحسن السلامي البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (ت:785هـ).

<sup>(2)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ تأليف أبو جعفر النحاسي أحمد بن محمد بعد السلام محمد، ط يونس المرادي النحوي (ت: 338هـ).

<sup>(3)</sup> انظر: التحرير والتتوير، ابن عاشور، (210/2).

<sup>(4)</sup> انظر: تفسير الشعراوي (829/2).

<sup>(5)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (479/9).

ولما كان القتال عند المسجد الحرام، يُتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام، أخبر أن المفسدة بالفتنة أشد عنده من مفسدة الشرك، والصد عن دينه أشد مفسدة القتل فليس عليكم أيها المسلمون حرج في قتالهم، ولكن المقصود بالقتال هو إعلاء راية لا إله إلا الله (1).

# ب. الأدلة على تحريم البدء بالقتال في الأشهر الحرم:

قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة:217] " فلا يحل البدء بالقتال لأن الله عَلَى جعله من الكبائر. قال تعالى: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الحُرُمُ فَاقْتُلُوا الشَّرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَاخْتُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَمَيْمُ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ وَخُدُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَمَيْمُ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ وَحِيمٌ ﴾ [التوبة: 5]، أي لا يحل القتال في الأشهر الحرم.

# ج. الأدلة على جواز البدء في القتال في الأشهر الحرم:

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا هَمْ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة:5]، وقال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ فَإِنِ انْتَهُوا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِينَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ فَإِنِ انْتَهُوا فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِينَ ﴾ [البقرة:193]، فهاتان الآيتان تفيدان إباحة القتال في كل زمان ومكان.

يقول الزحيلي: "لقد أمروا بالقتال إذا ابتدؤوا به، ثم أبيح لهم ابتداؤه في غير الأشهر الحرم لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ... ﴾ [التوبة: 5] ، ثم أمروا به مطلقاً من غير تقييد بشهر ولا زمان بقوله تعالى: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ ﴾ أي: وجدتموهم في حلٍ أو حَرَم (2).

يقول المراغي في تفسيره: إنما فعلوا ما يرونه موافقاً للمصلحة من تدابير الحرب وشئونها، وذلك بعمل أحد الأمور الآتية:

- 1- قتلهم في أي مكان وجدوا فيه من حِل أو حرم.
  - 2- أخذهم أساري.
  - 3- حصرهم وحبسهم.
- 4- القعود لهم كل مرصد، بمراقبتهم في كل مكان يمكن الإشراف عليهم فيه، ورؤية تجوالهم ونقلهم في البلاد.

(2) السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معانى كلام ربنا الحكيم الخبير، للخطيب الشربيني، (127/1).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي.

حيث جاء الإذن بقتالهم، وقد كان مؤجلاً ومنسا على أن يقوى المسلمون، وكان الواجب عليهم في حال الضعف الصبر على الأذى (1).

# ثالثاً: قتل الصيد في الاحرام وما يترتب عليه من أحكام:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَيَبْلُونَكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَا حُكُمْ لِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ فَتَلَهُ بِالغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنَا النَّهُ مِ يَعْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَعْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَتَقِيمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ \* أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ البَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْمَرُونَ ﴾ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللهُ عَلَيْكُمْ صَيْدُ البَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْمَرُونَ ﴾ صَيْدُ البَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ البَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْمَرُونَ ﴾ وَلِللَّيْنَ الله على عباده أن أخبرهم بما سيفعل قضاء وقدراً، ليطبعوا ويقدموا على بصيرة ويهلك من هلك على بينة ويحيا من حي عن بينة، فقد صرح ﴿ بالنهي عن القتل في حال الإحرام فقال: ﴿ يَا أَيُّهُا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتَلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ ﴾ [المائدة: 95] أي محرمون في الحج والعمرة والنهي عن قتله يشمل النهي عن مقدمات القتل (٤).

ومفهوم الآية يقضى أن جزاء الصيد على المتعمد لا على الناس وبذلك قال أهل الظاهر وقال جمهور الفقهاء: المتعمد والناسي سواء في وجوب الجزاء ثم اختلفوا في قوله متعمداً على ثلاث أقوال.

- 1- أن المتعمد إنما ذكر ليناط به الوعيد في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ ﴾ [المائدة:95] إذ لا وعيد على الناسي.
  - 2- أن الجزاء على الناس ثبت بالسنة (فجزاء مثل ما قتل من النعم) المعنى فعليه جزاء.
  - -3 أن من قتل صيداً وهو محرم أن عليه في الفدية ما يشبه ذلك الصيد في الخلقة والمنظر -3
- فحكم صيد الحرم كصيد المحرم، ففيه الجزاء مثل ما قتل من النعم، أو كفارة طعام مساكين، أو عدل ذلك صياماً.
  - يحرم قطع شجر الحرم وحشيشه.
- ما غرسه الآدمي من شجر أو بذرة من الحبوب، فإنه ليس بحرام، لأنه ملكه ولا يضاف إلى الحرم<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> تفسير المراغى، (58/10) باختصار.

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، (243/1).

<sup>(3)</sup> تفسير ابن جزي، (381/1).

<sup>(4)</sup> ملخص كتاب المناسك من الشرح الممتع على زاد المستنقع، محمد بن صالح العثيمين، (27/1).

# رابعاً: منهجيات الاصلاح والتغير من خلال الأشهر الحرم:

- أن الزمن وضعه الله على وفق نظام محدد ودقيق، تعتمد عليه جميع العبادات، وفق دورتي الشمس والقمر، وبالتالي لا يمكن تأخير عبادة أو تقديمها، فكيف بالتلاعب بتغيير دورة الزمن وفق أهواء المتلاعبين ومصالحهم (1).
- لم يكثف الكفار بإفساد الأماكن المقدسة بشركهم وخرافاتهم الجاهلية بل أرادوا افساد دورة الزمن والتاريخ وحساب الأيام والشهور معتقدين بسلامة فعلهم (2).
  - النسيء زيادة الكفر وضلال واضطراب في نفسية من هدفه التعدي على حرمات الله (3).
- أن هذا الابتلاء ليعلم الله من يخافه بالغيب فيثيبه الثواب الجزيل، ممن لا يخافه بالغيب، فلا يرتدع عن معصية تعرض له فيصطاد ما تمكن منه (4).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الألوسي، (123/5).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير ابن كثير، (2355/1).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (280/6).

<sup>(4)</sup> تفسير السعدي، (243/1).

# المطلب الثاني المعلم التاني المعلم الدين وتمامه على الأمة الإسلامية

إن سورة المائدة قد دلت على كمال الدين وتمام الشرعية في قوله تعالى: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وَيَنَّكُمْ وَأَمُّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ وَينكُمْ وَأَمُّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:3] ، مما يدل على تميز هذه السورة الكريمة الاشتمالها على هذه الكرامة والبشرى العظيمة وهذه الآية دليل على كمال الدين وصيا من الله، وتبليغاً من رسوله ﷺ (1).

بعد اكتمال الدين واستقرار أحكام الشريعة فإن أحكام الاسلام تؤخذ بجملتها، ولا يجوز التدرج في الانقياد لأحكامها كما كان ذلك في أول الاسلام وأما الأوامر الشرعية فإن التكليف بها في الاسلام بها باستطاعة المكلف فلا يجب على المكلف من الأعمال مالا يقدر عليه.

فاكتمال واتمام الشريعة يمنعان النقصان الذي أفصح عن استيعابه لكل قضية بذاته في قوله تعالى: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:38] وعدم احتياجه لما يكمله من قياس أو مشابهة (2).

يقول ابن القيم رحمه الله: "تأمل كيف وصف الدين الذي اختاره لهم بالكمال، والنعمة التي أسبغها عليهم بالتمام إيذاناً في الدين بأنه لا نقص فيه ولا عيب ولا خلل ... وأتى في الكمال باللام المؤذنة بالاختصاص، وأنه شيء خصوا به دون الأمم" (3).

#### فضائل هذه الآية:

- 1- أن عمر بن الخطاب أن رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين آية في كتابكم تقرؤونها، لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيداً، قال: أية آية؟ قال: ﴿اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ الإِسْلامَ دِينًا ﴿ المَائِدة: 3] ، فقال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النبي ﴿ وهو قائم بعرفة يوم الجمعة " (4).
- 2- أن الله أتم فيها النعمة؛ إذ تتعم الأرواح بشتى أنواع الطاعات القولية والفعلية والتعاملية، ومن تمام النعمة أن الله النعمة أن الله فتح قلوب العباد للإسلام، فدخل الناس في دين الله أفواجاً ومن تمام النعمة أن الله أظهر الإسلام على جميع الأديان، ومن تمام النعمة منع الكفار من دخول الحرم واختصاص المسلمين بذلك.

<sup>(1)</sup> حقوق النبي ﷺ على أمته في ضوء الكتاب والسنة، محمد بن خليفة التميمي، (89/1).

<sup>(2)</sup> النظرية اللسانية عند ابن حزم الأندلسي، د. نعمان بوقرة، (18/1).

<sup>(3)</sup> التفسير القيم، لابن القيم، (234/1).

<sup>(4)</sup> أخرجه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب اليوم أكملت لكم دينكم، ح (4606).

-3 أن العبادات تجتمع فيها ولا تجتمع في غيرها فهي آية الكمال -3

# المطلب الثالث التدرج في تحريم الأطعمة

القرآن الكريم كله قائم على التدرج، فلم ينزل دفعة واحدة على سيد البشر بل نزل دفعات طوال ثلاث عشرة سنة، وقد نزلت آيات التشريع أيضاً في تدرج بالقوة والغلاظة (2).

فيجب أن يكون إصلاح المجتمع بالتأني والتدرج، ولا يقع طفرة، ويستحيل أن يتحقق ذلك في أقرب وقت دون التدرج في أحكامه وقضاياه، وكما لا يمكن أن يتحقق بقرار يصدر من رئيس دولة أو غيره، وإنما بالتدرج وتهيئة النفوس والعقول فكرياً ونفسياً وأخلاقياً واجتماعياً.

وأيضاً فالدعوة الإسلامية ودولة الإسلام لم توجد على الأرض في وقت واحد، بل بدأت من البداية تسير خطوة خطوة، حيث بدأت من الاصطفاء والتأسيس ثم المواجهة والمقاومة ثم مرحلة النصر والتمكين، مع مواصلة التربية والإعداد رويداً رويداً.

إذاً فعلى الدعاة والمصلحين أن يتبعوا منهج الله كل أفي إصلاحهم والأخذ بيد الشعوب إلى ما ينفعها ويصلح حالها بالتأني والصبر دون العجلة (3).

فكان الهدف من نزول القرآن بالتدرج وخاصة آيات التشريع؛ حتى يراعي نفسيات العرب وعاداتهم وتقاليدهم التي كانوا عليها، فالتدرج ينقل هؤلاء من الوثنية السائدة والعادات والتقاليد غير المرغوبة إلى الإصلاح والتهذيب، من خلال تغيير أنفسهم إلى الأفضل.

وهذا مثال من القرآن الكريم في الجانب التشريعي فيه التدرج في تحريم الخمر.

فكان تحريم الخمر بالتدرج على عدة فترات، وليس على فترة واحدة.

الفترة الأولى: قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾ [النحل:67].

وفي هذه الفترة لم يحرم الله الخمر، ولكنها بداية التدرج في الخمر.

الفترة الثانية: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الحَمْرِ وَالمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُل العَفْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة: 219].

<sup>(1)</sup> الأيام العشر من ذي الحجة، د. صالح أبو عراد، (5/1).

<sup>(2)</sup> انظر: منهج التغيير الإسلامي، دراسة تطبيقية لمنهج التغيير الإسلامي، حمدان عبد الله الصوفي.

<sup>(3)</sup> انظر: منهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع، الدكتور محمد السيد يوسف.

في هذه الفترة بداية التنفير والاشمئزاز من الخمر عندما قال الله على: ﴿ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ فَعِهِمَا ﴾ فالله على بين لنا منافع وأضرار الخمر إلا أن ضررها أكبر من نفعها، فالله تبارك وتعالى قدم لنا النصح والإرشاد، وترك لنا الحكم على هذا الأمر، باستخدام عقولنا وإصلاح أنفسنا بترك ما هو مضر وإتباع ما هو نافع لنا (1).

الفترة الثالثة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [النساء: 43].

هذه فترة الوسطية فهي ما بين التنفير من شرب الخمر، لأن في هذه الفترة كان الإثم أكبر من النفع وما بين الحسم النهائي ألا وهو التحريم باعتباره رجس من عمل الشيطان (2)، وفي هذه الفترة هو البعد والامتناع عن السكر عند اقتراب الصلاة، أي أن الله كال حرمها تحريم زمني، يعني فقط في زمن صلة العبد بربه (3) في إطار فترة الصلوات الخمس، فالفترة ما بين الصلوات تكون محدودة غير كافية لشرب الخمر وذهاب السكر قبل الصلاة، فعند ذلك تقلل نسبة شرب الخمر لحد كبير عند المسلمين، وذلك لتهيئتهم بالموقف الحاسم وهو التحريم النهائي.

الفترة الرابعة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّمَا الحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [المائدة:90] .

في هذه الفترة تهيأت النفوس لها تهيؤاً كاملاً، واستوعبها العقل البشري المسلم بالذي يضر وينفع عقولهم، وفهموا الفهم الصحيح لما يريده الله على منهم، فلم يكن منهم إلا الاستجابة والطاعة الفورية والإذعان الكامل.

إن الله على قام بإعداد وتربية وإصلاح المسلمين من خلال التدرج في الخمر، أراد أن ينفر المسلمين، ويبعدهم عن الخمر قبل تحريمها، وذلك بإرادتهم حتى كرهوها، ويبين ذلك موقف عمر بن الخطاب عندما قال: "اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاءً، فهذا يدل على مدى وعي المسلمين بتقبلهم ما هو ضار لهم (4).

وفي البحر المحيط "ووقع التحريم على هذا الترتيب؛ لأنه تعالى علم أن القوم كانوا ألفوا شربها، والانتفاع بها كثيراً، فجاء التحريم بهذا التدرج رفقاً منه تعالى" (1).

-109-

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، محمد متولي شعراوي، ج2، ص939.

<sup>(2)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ج2، ص666.

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، ج4، ص2259.

<sup>(4)</sup> سنن أبي داود، ج2، ص 349، كتاب الأشربة، ح (3670)، باب تحريم الخمر، باب 1، الحكم عليه: ذكر في المستدرك على الصحيحين، أنه حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ج2، ص 278.

<sup>(1)</sup> تفسير البحر المحيط، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان، ج2/2

#### الحكمة من التدرج في تحريم الخمر:

إن الناس كانوا يألفون الخمر كثيراً ومدمنين عليها، فلو حرمت مرة واحدة في أول الإسلام لكان ذلك شاق عليهم، ولصرف المدمنين عن الدخول في الإسلام، فقد كان تحريمها في سورة البقرة على وجه الاجتهاد، فيتركها من كانت عنده القدرة على الامتناع عنها، ثم جاء في سورة النساء التحريم في القرب من أوقات الصلاة، وأوقات الصلاة تقريباً متقاربة، إلا فترة ما بعد العشاء والفجر، فيكون فيها الشرب، وبذلك يكون شربها قليل جداً، وبعد أن تهيأت النفوس وصلح حالها إلى الأحسن، حرمت تحريماً تاماً (1).

# المطلب الرابع إباحة ذبائح أهل الكتاب والزواج بنسائهم

# أولاً: إباحة الأكل من ذبائح أهل الكتاب:

أباح الاسلام الأكل من ذبائح أهل الكتاب قال تعالى: ﴿ اليَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَمُمْ ﴾ [المائدة:5] ولا خلاف بين العلماء أن ما لا يحتاج إلى ذكاة كالفاكهة والبر يجوز أكله إذ لا يضر فيه تملك أحد، أما ما يحتاج إلى الدين والنية، فرخص الله تعالى فيها، تألفاً لأهل الذمة، وترغيباً لهم في الاسلام (2).

كذلك أفادت الآية ﴿ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَمَهُ على اباحة إطعام أهل الكتاب من ذبائح المسلمين، فإذا اشتروا منا اللحم، يحل اللحم، ويحل لنا ثمن المأخوذ منهم.

قال سيد قطب: "وهنا نطلع على صفحة من صفحات السماحة الاسلامية، في التعامل مع غير المسلمين ممن يعيشون في المجتمع الإسلامي في دار الإسلام أو تربطهم به روابط الذمة والعهد من أهل الكتاب، إن الإسلام قد يكتفى بأن يترك لهم حريتهم الدينية ثم يعتزلهم فيصبحوا في المجتمع الاسلامي مجفوين معزولين أو منبوذين، إنما يشملهم بجو من المشاركة الاجتماعية والمودة المجاملة والخلطة فيجعل طعامهم حلاً للمسلمين وطعام المسلمين حلاً لهم كذلك، ليتم التزاور والتضايف والمؤاكلة والمشاربة وليظل المجتمع كله في ظل المودة والسماحة (1).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، محمد رشيد بن علي رضا، ج7، ص50، وتفسير المراغي، الشيخ أحمد مصطفى المراغي، ج7، ص22.

<sup>(2)</sup> انظر: التفسير المنير، للزحيلي، (98/1).

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، (848/1).

# ثانياً: مصاهرة أهل الكتاب والتزوج من نسائهم:

إن الاسلام أباح للمسلمين النزوج من أهل الكتاب، قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الْقَيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُمْ ﴾ [المائدة:5]، فالآية تفيد مشروعية نكاح المحصنات الكتابيات.

قال سيد قطب: "وكذلك يجعل العفيفات من نسائهم وهن المحصنات بمعنى العفيفات الحرائر طيبات للمسلمات، وهي سماحة لم يشعر بها إلا أتباع الاسلام من بين سائر أتباع الديانات والنِحَل، فإن الكاثوليكي المسيحي ليخرج من نكاح الأرثودكسية، أو البروتستاتية، أو المارونية المسيحية، ولا يقدم على ذلك إلا المتحللون عندهم من العقيدة! وهكذا يبدوا أن الإسلام هو المنهج الوحيد الذي يسمح بقيام مجتمع عالمي، لا عزلة فيه بين المسلمين وأصحاب الديانات الكتابية، ولا حواجز بين أصحاب العقائد المختلفة، التي تُظِلها راية المجتمع الاسلامي فيما يختص بالعشرة والسلوك (1).

فالمسلم عند زواجه بالكتابية يصبح لها حقوق كالزوجة المسلمة سواء بسواء، روى الامام أبو داوود في سننه بسنده عن حكيم بن معاوية القشيري عن أبيه قال: قلت يا رسول الله: أحدنا عليه؟ قال: أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا كسوت أو اكتسبت ولا تضرب الوجه، ولا تقبح، ولا تهجر إلا في البيت" (2).

والحياة الزوجية يجب أن تقوم على السكون النفسي والمودة والرحمة كما دل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ آَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الرُّوم: 21]، فهذا التواد بين الرجل وزوجته الكتابية يكون وسيلة طيبة لدعوتها إلى الإسلام.

# المطلب الخامس الطهارة وأسرارها التشريعية

#### تعريف الطهارة لغة:

طهر الشيء بفتح الهاء وضمها يطهر بالضم طهارةً فيهما والاسم الطُهر بالضم وطَهره تطْهِيرًا وتطهر بالماء وهم قوم يتطهرون، أي يتنزهون من الأدناس ورجل طَاهِر الثياب، أي منزه (3).

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، (848/1).

<sup>(2)</sup> سنن أبو داود، (244/2) والحديث إسناده صحيح، وقال الألباني: حسن صحيح.

<sup>(3)</sup> مختار الصحاح، للإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي (ت: 721 هـ)، تحقيق محمود خاطر، مكتبة لبنان، بيروت، سنة النشر: 1415هـ – 1995م.

#### تعريف الطهارة في الاصطلاح:

رفع ما يمنع من الصلاة من حدث، أو نجاسة بالماء، أو رفع حكمه بالتراب أو غيره، فالطهارة تشمل الوضوء، والغسل، وإزالة النجاسة، والتيمم، وما يتعلق بها.

فالآية تحدثت عن الطهور بمعانيه الثلاثة:

- الوضوء: وذلك من قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَٱلْدِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَٱلْدِيكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: 6].
  - 2- الغسل من الجنابة: وذلك من قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَّرُوا ﴾.
- 3- النظافة: وذلك من قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ وَالنِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾، وكل ذلك يستدعي نظافة وطهارة.

الغسل: إفاضة الماء الطهور على جميع البدن على وجه مخصوص  $^{(1)}$ .

#### الوضوء للصلاة:

إن عملية الوضوء هي غسل للأعضاء المعرضة دائمًا للأتربة من جسم الإنسان، ولا شك أنها في منتهى الأهمية للصحة العامة، فأجزاء الجسم هذه تتعرض طوال اليوم لعدد مهول من الميكروبات، وعند الوضوء تفاجأ هذه الميكروبات بحالة كسح شاملة لها من فوق سطح الجلد، خاصة مع التدليك الجيد وإسباغ، وبذلك لا يبقى بعد الوضوء أي أثر من أدران أو جراثيم على، الوضوء، وهو هدي الرسول يُقولُ: (أَراَيُتم لو أَن نهرا بِبابِ أَحدِكم يُغتسِلُ فِيهِ كلَّ يومٍ خمسا يبقي مِن درنِهِ قالوا لا يبقي من درنِهِ قالوا لا يبقي من درنِهِ شيئًا قالَ ف ذلك مِثْلُ الصَلواتِ الْخمسِ يمحو الله بِهِ الْخطايا)(2).

<sup>(1)</sup> كشاف القناع، منصور بن يونس البحوتي، (158/1).

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب الصلوات الخمس كفارة، ح (497).

لقد أمر الله والمتعرضة دائمًا للغبار والعرق، والناظر المتفحص في الوضوء يجد أنه يغسل الأعضاء الظاهرة، والمتعرضة دائمًا للغبار والعرق، فالوضوء الذي جعله الله ورضًا لكثير من العبادات، كالصلاة وقراءة القرآن والطواف بالكعبة ... إلخ، إذ يحتاج المسلم إلى غسل أعضائه المعرضة للأوساخ والأتربة خمس مرات في اليوم، كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى المَعرضة للأوساخ والأتربة خمس مرات في اليوم، كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى المَرافِق وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُهَا فَاللَّهُمُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّيًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيثِمَّ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلَيْتِمْ فَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلَيْتِمْ فَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمْ فَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتُمْ فَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتُمْ وَلَيْتُكُمْ لَعْلَكُمْ لَعْلَكُمْ لَعْلَكُمْ وَلَيْكُمْ اللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلَيْتُهُمْ وَلَيْكُمْ لَعْلَاكُمْ وَلَيْكُمْ اللَّهُ وَالْمَلْحُولَ وَلَوسُولُ اللَّهُ وَلَيْكُمْ لَلْعُلَالُهُ وَلَيْ لَكُونُهُ وَلِيكُمْ اللَّهُ وَلَا مَلْولَا وَلَهُ اللَّهُ وَلِي لَلْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا مُلْمَالِهُ وَلَا مَا عُلِيكُمْ وَلِي اللّهُ وَلِي اللللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَمْ وَلَيْكُمْ وَلِي اللللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللللّهُ وَلَيْ فَرَا مِلْكُونَ لَي لِي لِي اللللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللللللّهُ وَلِي اللللللّهُ وَلِي اللللللّهُ وَلِي اللّ

فالغسل المتكرر لهذه الأعضاء، قيام بعمل صحي ينادي به العلم الحديث، إذ فيه الوقاية الأولية الفعالة، لأن الطبقة الخارجية للجلد تمنع الميكروبات من الوصول إلى داخل الجسم إلا إذا حصل فيها تسلخ، وأهم أسباب التسلخ الهرش الذي أسبابه عدم النظافة، "فتكرار الوضوء عدة مرات في اليوم الواحد ينظف هذه الأجزاء المكشوفة التي تكون الأكثر تلوثًا بالجراثيم، "وقد أثبت علماء الجراثيم وجود أعداد هائلة من الجراثيم على السنتيمتر المربع الواحد من الجلد الطبيعي في المناطق المكشوفة تصل إلى زهاء خمسة ملايين جرثومة، ومن المعروف أن الجراثيم تتكاثر بسرعة، وللتخلص منها لا بد من غسل الجلد باستمرار" (1).

كما أن "الوضوء فوق ذلك يجعل في الجسم مناعة ضد إصابات البرد ، وهو يفيد أيضًا في تقوية كثير من العضلات والمفاصل" (2).

# • فوائد غسل اليدين إلى الرسىغين:

لا شك أن غسل أي عضو من أعضاء جسم الإنسان له فوائد جمة، فلو لم يكن فيه إلا تنظيفه وتطهيره وتنشيطه لكفى، فقد ينسى الشخص أن يغسل يديه بعد عمل ما، أو بملامسة شخص مريض بمرض معد، فالوضوء يذكره بنظافتها، وبالتأكيد يقي الإنسان خطرًا داهمًا محققًا وهو هذه العدوى بالمرض (3).

أخرج الإمام الترمذي رحمه الله عن عاصم بنِ لَقِيطِ بن صبِرة عن أَبِيهِ قالَ قالَ النَّبِي : إذا توضأت فخلِّلُ الأصابع" (4).

<sup>(1)</sup> البيئة مشاكلها وقضاياها، عماد الفقى، ص 215، 216.

<sup>(2)</sup> عظمة الإسلام، السيد الجميلي، ص 65.

<sup>(3)</sup> انظر: الإعجاز الطبي في القرآن، للدكتور السيد الجميلي، ص 207.

<sup>(4)</sup> أخرجه الإمام الترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في تخليل الأصابع، ح (87)، ص 66.

وقال الترمذي معلقًا: والْعملُ عَلى هَذا عِنْد أَهلِ الْعِلْمِ أَنَّه يخلِّلُ أَصابِع ر جَليهِ فِي الوضوءِ وَبِهِ يقُولُ أَحمد وإسحق قالَ إسحاق يخلِّلُ أَصابع يديه ورجليه فِي الوضوء.

والتخليل: تفريق شعر اللحية وأصابع اليدين والرجلين في الوضوء، وأصله من إدخال الشيء. في خلال الشيء، وهو وسطه (1).

وتخليل أصابع اليد يكون بإدخال بعضها ببعض لإزالة ما بها من عرق وأوساخ وغيرها، وتخليل أصابع القدمين بإدخال أصابع اليد بينها وتقريقها عن بعضها ومسح وسطها لإزالة ما أصابها من عرق ، وما علق بها من تراب وغبار وغير ذلك.

لذا فلا بد من العناية البالغة في نظافة الأطراف يوميًا بغسلها جيدًا بماء غزير مع الانتباه إلى عدم ترك أي جزء منها دون غسل ، خاصة هذه المناطق التي بين الأصابع والتي كثيرًا ما تكون عرضة للتعطن ونمو الفطريات المؤذية (2).

#### • المضمضة ، تعريفها وفوائدها :

تعريف المضمضة: وهي إدخال الماء في الفم وخضخضته وطرحه، أو استيعاب جميع الفم بالماء(3).

#### • فوائد المضمضة:

فالمضمضة كما قال النووي رحمه الله: "كمالها أن يجعل الماء في فمه ثم يديره فيه ثم يمجه، وأقلها أن يجعل الماء في فيه، ولا يشترط إدارته على المشهور الذي قاله الجمهور" (4).

"وللمضمضة فوائد: فقد أثبت العلم الحديث أن المضمضة تحفظ الفم والبلعوم من الالتهابات وتحفظ اللثة من التقيح، وكذلك فإنها تقي الأسنان، وتنظفها بإزالة الفضلات الغذائية التي تبقى بعد الطعام في ثناياها، وفائدة أخرى هامة جدًا للمضمضة أنها تقي عضلات الوجه، وتحفظ للوجه نضارته واستدارته" (5).

والمضمضة تطرد أية فضلات مجتمعة أو بقايا الطعام في الفم ، كما تغير الريق في الفم. لسرعة تغيره، وفي هذا التغير تتحول المواد السكرية إلى كحول إيثيلي له رائحة مميزة (1).

www.islamset.com/arabic/ahip/islamic/alsayad.html

<sup>(1)</sup> النهاية في غريب الحديث، الجزري، (73/2).

<sup>(2)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، الزحجيلي، (395/1).

<sup>(3)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، الزحيلي، (395/1).

<sup>(4)</sup> شرح النووي على صحيح مسلم، (صحيح مسلم بشرح النووي)، (460/1).

<sup>(5)</sup> نظرة الإسلام للطب، للدكتور إبراهيم الصياد، من بحث على الشبكة العنكبوتية.

<sup>(1)</sup> انظر: الإعجاز الطبي في القرآن، السيد الجميلي، ص 207.

"وأما بالنسبة للمضمضة فقد ثبت أنها تحفظ الفم والبلعوم من الالتهابات، ومن تقيح اللثة، وتقي الأسنان من النخر بإزالة الفضلات الطعامية التي تبقى فيها ، فقد ثبت علميًا أن تسعين في المائة من الذين يفقدون أسنانهم، لو اهتموا بنظافة الفم لما فقدوا أسنانهم قبل الأوان" (1).

#### • فوائد الاستنشاق والاستنثار:

والاستنشاق وقد ذكروا أن حكمة ذلك باعتبار أوصاف الماء؛ لأن اللون يدرك بالبصر والطعم يدرك بالأنف فقدمت المضمضة والاستنشاق وهما مسنونان قبل الوجه.

إن الاستنشاق والاستنثار يغسلان الأنف غسلاً جيدًا بإدخال الماء إلى الأنف ثم نثره بقوة، مما يساعد في تنظيفه وإخراج ما علق على شعيرات الأنف من غبار ومخاط مليء بالميكروبات والجراثيم، وينعكس على الحالة الصحية للجسم كله، حيث تحمي هذه العملية الإنسان من خطر انتقال الميكروب من الأنف إلى الأعضاء الأخرى في الجسم" (2).

والاستنشاق إذا له فوائد متعددة للأنف، فهو يفيد في تنظيفه، فدخول الماء الأنف ثم خروجه منه يؤدي إلى التخلص من المادة المخاطية التي تكون مأوى لكثير من الجراثيم، وينظف شعر الأنف"(3).

فإن غسل المنخرين بماء بارد من أهم أسباب الوقاية من الزكام المتكرر (4). كما أن بالاستنشاق تندفع النفايات والأوساخ العالقة بالشعر الموجودة عند مدخل الأنف، وغسيل الأنف له ميزة كبرى في تنظيف ذلك الشعر " (5)، كما أن الاستنشاق ينقي مجرى التنفس فيصبح نطق الحروف وإخراجها من مخارجها الصحيحة ، والذي يصاب بالزكام أو الرشح يظهر ذلك عليه وعلى قراءته في عدم النطق بالحروف صحيحة لعدم سلوك طريق النفس.

يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: "وفي ذلك معونة على القراءة لأن بتنقية مجرى النفس تصح مخارج الحروف" (1).

www.islamset.com/arabic/ahip/islamic/alsayad.html

<sup>(1)</sup> الوضوء وقاية من الأمراض الجلدية، من موقع شبكة يافا لتصميم مواقع الانترنت www.emec.it .

<sup>(2)</sup> نظرة الإسلام للطب، للدكتور إبراهيم الصياد، من بحث على الشبكة العنكبوتية (الانترنت ):

<sup>(3)</sup> البيئة ومشاكلها وقضاياها، عماد الفقى، ص217، الإسلام والرعاية الصحية، عفيف طبارة، ص 6.

<sup>(4)</sup> روح الدين الإسلامي، عفيف طبارة، ص 432.

<sup>(5)</sup> الإعجاز الطبي في القرآن، السيد الجميلي، ص 207.

<sup>(1)</sup> فتح الباري، شرح صحيح البخاري، (262/1).

كما أن تنظيف ما يلصق بمجرى النفس من الأوساخ يكون سببًا لنشاط العبد وطرد الشيطان عنه" (1).

#### • الفوائد من غسل الوجه:

"لغسل الوجه واليدين إلى المرفقين فائدة كبيرة جدًا في إزالة الأتربة والميكروبات فضلاً عن إزالة العرق من سطح الجلد، كما أنه ينظف الجلد من المواد الدهنية التي تفرزها الغدد الجلدية، وهذه تكون غالبًا موطنًا ملائمًا جدًا لمعيشة وتكاثر الجراثيم" (2).

فالعين التي تغسل باستمرار وخاصة صباحًا وقبل النوم، هذا الاغتسال يقي العين أضرارًا كبيرة، ويحافظ على حيويتها دون تلوث أو تعرض للميكروبات (3).

كما تقيها من إصابتها بالرمد، لأنها تغسل بالماء النظيف عدة مرات في اليوم (4)، ولاتقاء الرمد الذي يصيب العيون، وتجنب أخطاره، يجب غسل الوجه مرتين في اليوم بالماء والصابون خصوصًا في فصل الصيف، لأن العرق وإفرازات الجلد الدهنية تساعد على التصاق التراب الملوث بالميكروبات بالجلد، ويسهل بذلك انتقال الميكروبات إلى العين، وإصابتها بالرمد الحاد ويجب العناية بنظافة زوايا العينين، كالمأقين خاصة، وهما زاويتا العينين القريبتان من الأنف، إذ تجتمع فيهما تلك المفرزات العينية الخاصة (5).

# • فوائد غسل اليدين إلى المرفقين:

واليد وما فيها من أصابع وأظفار، وكثرة ما تلمسه من أشياء، وما يعلق بها من أوساخ وأقذار تحتاج إلى الغسل أكثر من باقي أعضاء الجسم، نظرًا لطبيعة وجود اليدين والأظفار في الأماكن المتصلة بالعالم الخارجي، والمعرضة للتلوث باستمرار، فاليد هي أداة الاستعمال والأكل، والمصافحة والإمساك، والمساعدة والمناولة إلى غير ذلك، واليد أكثر أجزاء الجسم استعمالاً، بما نلمس الأشياء ونمسكها، وكثيرًا ما تكون هذه الأشياء ملوثة بالأتربة والعرق والأوساخ والميكروبات، ولهذا فمن الضروري التخلص منها بغسل اليد، والوضوء قبل الصلاة يضمن نظافتها.

www.islamset.com/arabic/ahip/islamic/alsayad.html

<sup>(1)</sup> الفتح الرباني، للشيخ عبد الرحمن الساعاتي والد الإمام حسن البنا رجمهما الله تعالى، (25/2).

<sup>(2)</sup> نظرة الإسلام للطب، للدكتور إبراهيم الصياد، من بحث على الشبكة العنكبوتية

<sup>(3)</sup> الإسلام والرعاية الصحية، حسن الصغار، ص 4، 5.

<sup>(4)</sup> روح الدين الإسلامي، عفيف طبارة، ص234.

<sup>(5)</sup> الفتح الرباني، للشيخ عبد الرحمن الساعاتي والد الإمام حسن البنا رحمهما الله تعالى، (25/2).

#### • فوائد مسح الأذنين:

يقصد بذلك مسح الأذن الظاهرة بالماء، وإخراج الصملاخ منهما، والصملاخ هو تلك المادة الشمعية التي يفرزها مجرى السمع الظاهر، وتتراكم في صماخ الأذن، وهو المجرى الذي ينتهي بغشاء الطبل على مدخل الأذن الوسطى (1).

#### • فوائد غسل الرجلين إلى الكعبين:

قال تعالى: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ ﴾، فقد خصت الآية الكريمة الكعبين والقدمين بالعناية نظرًا لما للقدم من أهمية كبيرة، ولأنها العضو الذي يحمل الجسم كله.

وقد ثبت بالبحث العلمي أن الدورة في الأطراف العلوية من اليدين والساعدين، والأطراف السفلية من القدمين والساقين أضعف منها في الأعضاء الأخرى لبعدها عن المركز المنظم للدورة الدموية وهو القلب، ولذا فإن غسل هذه الأطراف جميعًا مع كل وضوء ودلكها بعناية يقوي الدورة الدموية، مما يزيد في نشاط الجسم وحيويته، وقد أثبت أيضًا تأثير أشعة الشمس ولا سيما الأشعة فوق البنفسجية في إحداث سرطان الجلد، وهذا التأثير ينحسر جدًا مع توالي الوضوء لما يحدثه من ترطيب دائم لسطح الجلد بالماء، خاصة تلك الأماكن المعرضة، مما يتيح لخلايا الطبقات السطحية والداخلية أن تحتمي من الآثار الضارة المختلفة" (2).

# المطلب السادس التغيير من خلال مقاصد الشريعة الخمسة

1- حفظ الدين: ويعد هذا المقصد من أهم وأكبر الكليات الخمسة وأرقاها، وهي بمعنى تثبيت أركان الدين وأحكامه في الوجود الإنساني والحياة الكونية، وكذلك العمل على إبعاد ما يخالف دين الله على ويعارضه، كالبدع والأمور التي يتهاون الفرد في أدائها من تكاليف، لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:34] (3). ومن هذا المنطلق حث تأبُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:34] (كان الله وحده الإسلام على إعطاء الولاء لله وللرسول وللمؤمنين والبراءة من كل المعبودات سوى عبادة الله وحده لا شريك له ﴿ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ العَدَاوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَبَدًا كَتَى تُؤْمِنُوا بِالله وَحْدَهُ ﴾ [المتحنة:4].

www.islamset.com/arabic/ahip/islamic/alsayad.htm

<sup>(1)</sup> الماء والإصحاح، د. عبد الفتاح الحسيني الشيخ، ص 19.

<sup>(2)</sup> نظرة الإسلام للطب، للدكتور إبراهيم الصياد، من بحث على الشبكة العنكبونية.

<sup>(3)</sup> انظر: علم المقاصد الشرعية، د. نور الدين مختار الخادمي، ص81.

- 2- حفظ النفس: هو الكلية الثانية والمقصد الشرعي الثاني من مقاصد الشريعة وهي تعني مراعاة حق النفس في الحياة والكرامة والعزة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ [الإسراء:70]، ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ [التّين:4]، ولحفظ النفس شرعت أحكام كثيرة منها تحريم القتل وتشريع القصاص، ومنع النشويه والنمثيل ومعاقبة المحاربين، قطاع الطرق، والمستخفين من تحريم الله على قتل النفس البشرية، وقد أمرنا الله على بالغذاء من طعام وشراب وعلاج، لقوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَ بَنِي إِسْرَاثِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّما أَحْيا النَّاسَ جَيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَالَّمَا أَحْيا النَّاسَ جَيعًا وَمَنْ أَحْياهَا فَكَالَّمَا أَحْيا النَّاسَ جَيعًا وَمَنْ أَحْياهَا فَكَالَّمَا أَحْيا النَّاسَ جَيعًا وَمَنْ أَحْياها فَكَالَّما أَحْيا النَّاسَ جَيعًا وَمَنْ أَحْياها فَكَالَّمُ اللَّمَاسَ بَعْرِينَهُ والنَّمْ اللَّهُ وَلَا لَعْلَمُ اللَّمْ اللَّهُ اللَّمْ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَ
- 5- حفظ العقل: هو الكلية الثالثة والمقصد الشرعي الثالث من مقاصد الشريعة التي تبناها الإسلام وأثبتها في كثير من المواضع والمواطن، فقد اهتم الإسلام بالعقل وجعل شرطاً في التكليف، ومناطاً في التعامل مع أحوال النفس والكون، وقد أمر الله على الإنسان بالتفكير والتدبير والتأمل، وحفظ الإسلام العقل، واهتم به من خلال منع ما يعيقه ويذهبه، كالمسكرات والمخدرات وكل ما يغيب العقل عن دوره في التفكير والتدبير لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْحَمْرُ وَالمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَل الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: 90] (3).
- 4- حفظ النسل: معناه القيام بالتناسل المشروع عن طريق الزواج الشرعي، وليس التناسل الفوضوي كما هو عند الحيوانات، أو المجتمعات المادية الإباحية، التي لا يوجد لها أصل معلوم ولا فرع معلوم، وحفظ العرض يعني صيانة الكرامة والعفة والشرف فحفظ النسل يشمل ثلاثة مسميات (النسل، النسب، العرض) (1).

ولهذا حرم الله الزنا بجميع مقدماته، فقال: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء:32]، ينهى القرآن عن مجرد مقاربة الزنا وذلك لأن في الزنا قتلاً بالأساس، قتلاً من

<sup>(1)</sup> انظر: علم المقاصد الشرعية، د. نور الدين مختار الخادمي، ص82.

<sup>(2)</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري، (201/12).

<sup>(3)</sup> انظر: علم المقاصد الشرعية، د. نور الدين مختار الخادمي، ص83.

<sup>(1)</sup> انظر: علم المقاصد الشرعية، نور الدين الخادمي، ص84.

نواحي شتى، حيث إنه قتل ابتداء لأنه إراقة لماء الحياة في غير موضعها، يتبعه غالباً الرغبة في التخلص من آثاره بقتل الجنين قبل أن يتخلق أو بعد ذلك، وهو قتل للجماعة التي يفشو فيها، فتضيع الأنساب وتختلط الدماء، وتذهب الثقة في العرض، والولد، وتتحلل الجماعة وتتفكك روابطها، لذلك يكره الاختلاط في غير ضرورة، ويحرم الخلوة، وينهى عن التبرج بزينة، ويحض على الزواج لمن استطاع، ويوقع أشد العقوبة على الجريمة حين تقع (1)، يقول تعالى: ﴿الزَّانِي لَا وَانِي لَا الله ويمارت إلى انحلال ودمار (2)، وهذا هو قمة الإصلاح والتغييرات للمجتمعات الكريمة التي يريدها الله.

- 5- حفظ المال: وهو حفظه بإنمائه وإثرائه وصيانته من التلف والضياع والنقصان فالمال قوام الأعمال، فعد مقصداً شرعياً كلياً لدلالة النصوص والأحكام عليه ومن تلك الأحكام:
- معاقبة آكلي أموال الناس بالباطل بالحدود والتعزيزات، كمعاقبة السارق وقاطع الطريق وغيرها بإحدى العقوبات المنصوص عليها بحد الحرابة، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفُوا مِنَ الأَرْضِ ذَيكَ فَيْ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفُوا مِنَ الأَرْضِ ذَيكَ فَيْمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَهَمْ فِي الأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة:33].
  - تحريم السرقة، والغصب والغش، والرشوة وكافة وجوه أكل مال الغير بالباطل.
  - منع كنز الأموال وتكديسها، حتى لا يسهم في تعطيل ترويجها والانتفاع بها والاستفادة منها<sup>(3)</sup>.

# المطلب السابع تشريع البدل مبدأ تربوي للمحافظة على التكاليف

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ جُنْبًا فَاطَّهَّرُوا وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ جُنْبًا فَاطَّهَرُوا وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ اللهُ لِيَجْعَلَ اللهَ لِيَجْعَلَ اللهَ لِيَعْمَدُ اللهُ لِيَجْعَلَ اللهَ لِيَحْمَدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ وَلَيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة:6] .

الطهارة شرط لصحة الصلاة لذلك أوجب الله تعالى الطهارة بالماء عند إرادة الصلاة، وأوجب التيمم عند فقدان الماء، فهذا يدل على أن المأمور به في التيمم جزء من المأمور به في الوضوء،

<sup>(1)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، (2224/4).

<sup>(2)</sup> انظر: قبس من نور القرآن، للصابوني، (200/6).

<sup>(3)</sup> انظر: أسرار ترتيب القرآن، للسيوطي، ص95.

فالتيمم بدل عن الوضوء من الحدث الأصغر باتفاق العلماء، وأما كونه بدلاً عن الغسل من الحدث الأكبر فهو محل خلاف بين السلف ورد عن كثير من الصحابة منهم علي وابن عباس وأكثر الفقهاء: أنه بدل عنه أيضاً، فيجوز التيمم لرفع الحدث الأكبر، وقال آخرون أمثال عمرو ابن مسعود: أنه ليس بدلاً عن الغسل فلا يجوز له التيمم، وإذا انشغل المسلم بالوضوء وخاف من فوات الوقت، لم يتيمم عند أكثر العلماء لقوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمّمُوا ﴾ وهذا واجب فعدم شرط صحة التيمم، فلا يتيمم، وأجاز مالك هنا التيمم، لأن التيمم جاء من أجل حفظ الوقت للصلاة، فلولا ذلك لوجب تأخير الصلاة إلى حين وجود الماء" (1).

وكل ذلك لا يعدو فيما نرى قاعدة التركيز والتثبيت للأحكام الأصلية في نفوس المؤمنين حتى يكونوا مستمرين عليها بحقائقها أو مثلها، "حتى يكمل شعورهم بلزوم مراقبتها والمحافظة عليها، وعدم التهاون فيها ما داموا يرون أن الله يعتبر لها بدلاً يخلفها ويطالبون به" (2).

الطهارة لا تجب إلا عند الحدث، كون التيمم بدل الوضوء، والغسل قد أوجبه ، على مريد الصلاة، حين مجيئه من الغائط، أو عند ملامسة النساء، ولم يجد الماء.

كل ذلك من باب التخفيف، ورفع الحرج عن الإنسان، قال تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ وَلِيَّتُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة:6]، ومن كمال رحمة الله على عبادة أن علمهم كيفية معاملاتهم فيما بينهم لئلا يجري من بعضهم على بعض حيف، وكذلك حالهم مع الله ليعلموا برعاية هذه الدقائق للأمور الدنيوية الفانية أن للأمور الأخروية الباقية فيما بينهم وبين الله حتى في الطاعة في مثل هذه الأمور (3).

وفي ذلك تطهير من الذنوب، فإن الوضوء مكفر لها، كما أن رسول الله ه قال: (أيما رجل قام إلى وضوئه يريد الصلاة، ثم غسل كفيه نزلت خطيئة كفيه مع أول قطرة، فإذا تمضمض نزلت خطيئة لسان وشفته مع أول قطرة، وإذا غسل وجهه ويديه إلى المرفقين ورجليه إلى الكعبين، سلم من كل ذنب هو عليه وكان كيوم ولدته أمه) (1)، (2).

<sup>(1)</sup> انظر: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، أ.د. وهبة الزحيلي، (113/6).

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن الكريم، الشيخ محمود شلتوت، ص 320.

<sup>(3)</sup> انظر: روح المعاني، للألوسي، (442/1).

<sup>(1)</sup> مسند الإمام أحمد، (ح (22267)، (600/36).

<sup>(2)</sup> انظر: روح المعاني، للألوسي، (356/2).

# المطلب الثامن التشريع التشريع

من أهم المميزات التي تميزت بها شريعتنا الغراء رفع الحرج عن المكافين والتيسير عليهم، وهذه ميزة ميزت الشريعة الإسلامية عن غيرها من الشرائع الأخرى السابقة التي ضمّنها الله على من الأعمال الشاقة ما يتناسب وأحوال وأوضاع تلك الأمم التي جاءت لها تلك الشرائع، والأمثلة على ذلك كثيرة منها: اشتراط قتل النفس للتوبة من المعصية، والتخلص من الخطيئة، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة:54].

# الأدلة على رفع الحرج في الشريعة الإسلامية:

لمّا كان مبدأ رفع الحرج والتيسير من أهم ميزات الشريعة الإسلامية، فقد تضافرت أدلة عديدة قد بلغت مبلغ القطع للدلالة على هذا المبدأ، وقد جاءت تلك الأدلة في الكتاب والسنة والإجماع.

# أولاً: الأدلة من الكتاب الكريم:

جاءت آيات عدة في أكثر من موطن في الكتاب الكريم تشهد لهذا المبدأ ناطقة شاهدة على رسوخه في الشريعة الإسلامية، ومن تلك الآيات:

- 1- قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: 78].
- 2- قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُحَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء:28].
  - 3- قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: 286].

وجه الدلالة: هذه الآيات منطوقها واضح صريح في رفع الحرج عن المكلفين والتيسير عليهم، وعدم تكليفهم ما لا يطيقون.

# ثانياً: الأدلة من السنة النبوية:

وردت أحاديث عدة عن رسول الله ﷺ تدل على مبدأ رفع الحرج والتيسير على المكلفين منها: 1- وصيته ﷺ لأبي موسى الأشعري، ومعاذ بن جبل رضي الله عنهما: (يسرا ولا تعسرا ويشرا ولا تنفرا وتطاوعا ولا تختلفا) (1).

 $^{(2)}$  (إن الدين يسر ولن يشاد هذا الدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا)  $^{(2)}$ 

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد، باب ما يكره من التنازع والاختلاف، (259/2)، ح (3038)، رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتيسير، (1359/3)، ح (1733).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأيمان، باب الدين يسر، (23/1)، ح (39).

#### ثالثاً: الإجماع:

انعقد الإجماع على عدم وقوع المشقة غير المألوفة في التكاليف الشرعية، مما يدل على عدم قصد الشارع إعنات المكلفين أو تكليفهم ما لا تطيقه ومالا تتحمله نفوسهم (1).

# مظاهر التيسير ورفع الحرج في الشريعة الإسلامية

1- قلة التكاليف: إن العبادات التي شرعت في حقنا نجد أنها قليلة في كمها وكيفها إذا ما قيست بالشرائع السابقة، ففي العبادات نجد أن الله على تخفيفاً عنا شرع لنا خمس صلوات في اليوم والليلة، وأباح لنا الصلاة في أي مكان أدركتنا فيه الصلاة، وفرض علينا صيام شهر واحد من أشهر السنة، وفرض الحج لمن استطاع إليه سبيلاً مرة واحدة في العمر.

وفي المعاملات لم يأتِ على تفصيل أحكامها، بل وضع لنا من القواعد العامة فيها ما يجعلها تطبق في كل زمان ومكان، منها قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ ﴾ [المائدة: 1].

وأما في غير العبادات والمعاملات، فإننا نجد أن الشارع الحكيم قد نصّ على الحرمات وحددها، ومن ذلك وقوله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَخَمُّ الجِنْزِيرِ ﴾ [المائدة: 3]، وبين إباحة الطيبات في قوله تعالى: ﴿ اليَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ﴾ [المائدة: 5].

- 2- ومن مظاهر اليسر ورفع الحرج عن المسلمين أن شرّع لهم الله على الرخص، فنلاحظ بأن المكلف في الأصل أنه قد شرع في حقه أحكام يجب أن يلتزم بها، وهي ما تسمى بالعزيمة وهي الأحكام التي شرعت ابتداءً دون وجود ظروف طارئة يمر بها المكلف، ولكن قد يحدث وأن تمر على المكلف ظروف طارئة، وأعذار تستدعي التخفيف، لولاها لبقي الحكم الأصلي ولكن تخفيفا عن المكلفين ورفعاً للحرج عنهم، ودفعاً للمشقة عنهم شرعت الرخصة، وسبب الاستثناء ملاحظة الشارع الضرورات والأعذار.
- 3- ما انتقل فيه الحكم من المنع الذي يقتضيه الدليل إلى الجواز الذي يعم الوجوب كأكل الميتة للمضطر بالقدر الذي يدفع به عن نفسه الهلاك، وهذا ثابت بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى المضطر بالقدر الذي يدفع به عن نفسه الهلاك، وهذا ثابت بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ الله قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: 173].

كما يعم أيضاً الندب، مثاله: كقصر الصلاة الرباعية للمسافر عند من يرى بأن ذلك مندوب وهو ثابت بقوله ﷺ: (صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته) (2)، وما انتقل فيه الحكم من

<sup>(1)</sup> الموافقات، للشاطبي، (2/22-123).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي في سننه، كتاب النفسير، (227/5)، ح (3034).

الوجوب الذي يقتضيه الدليل إلى الترك الذي يعم الحرام، ومثاله: كحرمة صوم المريض إذا كان الصوم يؤدى به إلى الهلاك المؤكد.

#### أقسام الرخصة:

- 1- رخصة فعل: وهي التي يدعو فيها الشارع بسبب الضرورة أو الحاجة إلى فعل ما نهى عنه المكلف، فقد نهى عن أكل الميتة فرخص فيها عند الحاجة والضرورة الملحة تيسيراً على المكلف.
- 2- رخصة ترك: وهي التي يدعو الشارع فيها بسبب الضرورة أو الحاجة إلى ترك ما أوجبه، مثاله: كترك الصوم في رمضان للمريض والمسافر (1).

# أنواع الرخصة:

- 1- إباحة المحظورات عند الضرورة فمن أُكرِه على التلفظ لكلمة الكفر وقلبه مطمئن بالإيمان أبيح له ذلك لقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ﴾ [النحل:106]، أو اضطر إلى تناول محرم لضرورة فيباح له ذلك، وأما حكم هذا النوع: وجوب العمل بالرخصة إذا تعينت طريقاً لدفع الضرر عن النفس، ولكن في حالة التلفظ بكلمة الكفر فالأولى عند الأحناف عدم الأخذ بالرخصة والأولى الأخذ بالعزيمة لما في ذلك من إغاظة للكفار وإظهار للتمسك بالعقيدة (2)، ولكن إن أخذ بالرخصة أخذه بها مشروع وجائز.
- 2- إباحة ترك الواجب في حالة وجود عذر يجعل أداءه شاقاً على المكلف فرفعاً للحرج، وتيسيراً عليه أبيح له ترك الواجب، ومثال ذلك إباحة الفطر في نهار رمضان للمريض أو المسافر، وذلك لأن المريض متلبس بعذر يجعل أداء ما كلف به صعباً عليه وشاقاً على النفس فلو لم تشرع تلك الرخصة لوقع المكلف في حرج وضيق، فتيسيراً عليه ورفعاً للحرج عنه أبيح له ترك الواجب، وكذا الأمر بالنسبة للمسافر وكذلك يباح للمسافر تيسيراً عليه ورفعاً للحرج عنه أن يقصر من الصلاة الرباعية والتي تؤدي ركعتين بدلاً من أربع (3).

والذي يدل على ذلك أن رسول الله في خرج عام الفتح إلى مكة في رمضان فصام حتى إذا بلغ كراع الغميم كراع الغميم اسم واد وهو من أموال أعالي المدينة وصام الناس معه فقيل له: إن الناس قد شق عليهم الصوم. وإن الناس ينظرون فيما فعلت فدعا بقدح من ماء فشربه والناس ينظرون إليه

<sup>(1)</sup> الوجيز في أصول الفقه، د. عبدالكريم زيدان، ص50.

<sup>(2)</sup> أصول السرخسي، (1/18/1).

<sup>(3)</sup> أصول السرخسي، (1/118).

فأفطر بعضهم وظل البعض الآخر صائماً فقيل له ﷺ: إن بعض الناس قد صام، فقال عليه الصلاة والسلام: (أولئك العصاة أولئك العصاة) (1).

فقوله ﷺ: أولئك العصاة تتفير من هذا العمل الذي قاموا به وهو بقاؤهم صائمين بالرغم من إفطار الرسول ﷺ فلو كان فعلهم مشروعاً وجائزاً لما وصفهم الرسول ﷺ بذلك الوصف.

3- تصحيح بعض العقود الاستثنائية التي لم تتوافر فيها الشروط العامة لانعقاد العقد وصحته، ولكن جرت بها معاملات الناس، وصارت من حاجاتهم حكم هذا النوع: الأخذ بها جائز لأنه يؤدي إلى رفع الحرج والمشقة عن الناس لحاجتهم لتلك المعاملات التي لا تخلو منها حياتهم العملية (2).

أسباب الرخصة: للرخصة أسباب منها:

- -1 المضرورة: وهذا السبب مبنى على أصل تشريعي، وهو أن المضرورات تبيح المحظورات  $^{(3)}$ ، وقد تقدم فيما سبق أمثلة على ذلك تدل على مبدأ رفع الحرج والتيسير على المكلفين.
- 2- رفع الحرج والضيق والمشقة: وهذا السبب مبني على أصل تشريعي، وهو أن المشقة تجلب التبسير (4).

**أسباب التخفيف:** أورد الإمام السيوطي – يرحمه الله- في كتابه الأشباه والنظائر ستة أسباب للتخفيف كلها تدل بمجموعها على أصالة مبدأ رفع الحرج والتيسير على المكلفين، وأنه سمة بارزة وواضحة في شرعنا الحنيف وهي (5):

- -1 السفر: ورخصه كثيرة كإباحة الفطر للمسافر، وقصر الصلاة، وغير ذلك.
- 2- المرض: ومن رخصه إباحة التيمم عند مشقة استعمال المريض للماء، والقعود في الصلاة والفطر في نهار رمضان.
- 3- الإكراه، والنسيان: ومما يدل على أنهما من أسباب التخفيف قوله : (إن الله وضع عن أمتي **الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه)** <sup>(6)</sup>، ومن ذلك عدم الاعتداد بأقوال المكره فلا يقع طلاقه مثلاً، ومن النسيان: فمن نسى وهو صائم فلا حرج عليه، ومن نسى صلاة ليعدها ولا حرج عليه، وغير ذلك من صور التخفيف.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان، (785/2) ح (1114).

<sup>(2)</sup> المستصفى، للغزالي، (98/1). (3) الأشباه والنظائر، للسيوطي، ص157 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> الأشباه والنظائر، للسيوطي، ص 186.

<sup>(5)</sup> الأشباه والنظائر، للسيوطي، ص158.

<sup>(6)</sup> رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الطلاق، (659/1)، ح (2045).

- 4- الجهل: فمن شرب خمراً جاهلاً بحقيقتها فيعذر ولا حدَّ عليه ولا تعزير عليه، وغير ذلك من الأمثلة.
- 5- **العسر وعموم البلوى**: كالصلاة مع النجاسة المعفو عنها كمن به دم قروح وطين الشارع وأثر لنجاسة يعسر زوالها، وإباحة النظر عند الخطبة والتعليم والإشهار.
- 6- النقص: فإنه نوع من المشقة إذ إن النفوس جبلت على الكمال فناسبه التخفيف في التكليفات منها عدم تكليف الصبي ولا المجنون وعدم تكليف النساء بما وجب على الرجال تخفيفاً عنهن كحضور الجماعات وشهود الجمعة والجهاد وغير ذلك (1).

ويكفي هنا أن نسوق كلاماً قيماً لابن القيم في كتابه القيم (أعلام الموقعين) ما يدل دلالة واضحة على سمات بارزة في هذه الشريعة، فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها ورحمة كلها ومصالح كلها وحكمة كلها فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث فليست من الشريعة، وإن أدخلت فيها بالتأويل، فالشريعة عدل الله بين عباده، ورحمته بين خلقه (2).

<sup>(1)</sup> التلويح، سعد الدين الشافعي، (127/2)، الإحكام في أصول الأحكام، (188/1).

<sup>(2)</sup> أعلام الموقعين، ابن القيم، (14/3).

# المبحث الرابع منهج التغيير والإصلاح في الجانب الدعوي

ويشتمل على ستة مطالب:

المطلب الأول: هيمنة القرآن على الكتب السابقة.

المطلب الثاني: المحافظة على الشخصية الدينية للمسلمين.

المطلب الثالث: التوسل وأثره على النفس.

المطلب الرابع: مفهوم التقوى وأثرها على الإنسان.

المطلب الخامس: دور الإسلام في التأثير على أهل الكتاب.

المطلب السادس: قصة سيدنا موسى الكلية.

# المطلب الأول هيمنة القرآن على الكتب السابقة

#### أولاً: تعريف الهيمنة لغة واصطلاحاً:

أ- معنى كلمة مهيمن في اللغة: المُهيَّمِنُ والمُهيَّمَنُ: اسْمٌ مِنْ أَسماء اللهِ تَعَالَى فِي الْكُتُبِ الْقَدِيمَةِ. وَفِي التَّنْزِيلِ: وَمُهيَّمِناً عَلَيْهِ ؟ قَالَ بَعْضُهُمْ: مَعْنَاهُ الشَّاهِدُ يَعْنِي وشاهِداً عَلَيْهِ. والمُهيَّمِنُ: الشَّاهِدُ (1). ب التَّزْزِيلِ: وَمُهيَّمِناً عَلَيْهِ ؟ قَالَ بَعْضُهُمْ: مَعْنَاهُ الشَّاهِدُ يَعْنِي وشاهِداً عَلَيْهِ. والمُهيَّمِنُ: الشَّاهِدُ (1). ب الهيمنة في الاصطلاح: أي رقيباً وحافظاً لما تقدمه من سائر الكتب، وشاهداً عليها وشاهداً لها بالصحة والثبات مِنَ الْكِتابِ (2).

ثانياً: هيمنة القرآن الكريم على الكتب السماوية في سياق سورة المائدة: قال تعالى: ﴿ وَٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبَعْ أَهْوَاءَهُمْ عَبًا جَاءَكَ الكِتَابِ بِالحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا يَنْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتَابِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَّبعْ أَهْوَاءَهُمْ عَبًا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: 48].

وفي ذلك دلالات منها:

1- الهيمنة جاءت بمعنى الرقيب: أي رقيباً على سائر الكتب السماوية المحفوظة عن التغيير حيث يشهد لها بالصحة والثبات ويقرر أصول شرائعها وما يتأبد من فروعها ويعين أحكامها المنسوخة<sup>(3)</sup>.

2- هيمنة القرآن الكريم تدل على مكانة القرآن الكريم بين الكتب السماوية: مما يدل على مكانة القرآن هو أنه يهيمن على الكتب السابقة، فقد قال تعالى في مقامه بالنسبة لغيره من كتب السماء: ﴿ وَمُهَيْمِنّا عَلَيْهِ ﴾، والمعنى أنه حاكم بصحة ما فيه، وشاهد بصدقه، ومقرر لمعانيه الباقية التي لم يعترها نسخ، وفوق ذلك يتبين الصحيح الذي نزل، ويشير إلى المحذوف الذي حذفه الأخلاف، إذ نسوا حظا مما ذكروا به (4).

3- أميناً عليه: أي يحكم على ما كان قبله من الكتب (1).

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المؤلف: محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (13 لسان العرب، المؤلف: محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (13 محمد بن محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (13 محمد بن محمد بن محمد بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (13 محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى الإفريقى المؤلف:

<sup>(2)</sup> التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، المؤلف: د وهبة بن مصطفى الزحيلي، (6/ 214)، الناشر: دار الفكر المعاصر، دمشق، الطبعة الثانية، 1418هـ.

<sup>(3)</sup> كتاب: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، المؤلف: شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (ت: 1270هـ) المحقق: على عبد الباري عطية، (320/3)، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1415هـ.

<sup>(4)</sup> زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة (ت: 1394هـ)، (2224/4)، دار النشر: دار الفكر العربي.

<sup>(1)</sup> تفسير الطبري، (488/8).

4- حافظاً لما فيها من أصول الشرائع: وغالباً لها لكونه المرجع في المحكم منها والمنسوخ، ومؤتمناً عليها لكونه مشتملاً على ما هو معمول به منها وما هو متروك (1).

فالقرآن جاء مشتملاً على جميع ما شرعه الله لعباده في جميع الكتب السماوية السابقة عليه. ثالثاً: العلاقة بين القرآن والكتب السماوية السابقة: هناك جسور التقاء واضحة بين القرآن وما تقدمه من الكتب كالتوراة والإنجيل؛ لأن هذه الكتب وصفت كلها بأنها هدى ونور، ونواحي الالتقاء هي في أصول الاعتقاد كتوحيد الإله وربوبيته وإثبات النبوة والمعاد، وفي أصول الأحكام التشريعية كعبادة الله تعالى والصوم والصلاة والزكاة، وأصول الأخلاق والفضائل كالأمانة والصدق وتحريم الزنى والسرقة وجرائم العرض، وذلك كله في التوراة والإنجيل الأصليين المنزلين على موسى وعيسى الله أن القرآن وإن جاء مصدقا ومؤيدا لتلك الكتب في أصول الشرع والدين المذكورة، إلا أنه حاكم عليها ومهيمن على ما جاء فيها، فلا يعمل بحكم فيهما عارض القرآن.

والقرآن جاء ليؤيد ما كان قبله من كتب الله، ويتطابق معها، ويكون على ما في أيدي أهل الكتاب منها الضابط والمرجع والرقيب، فيما جاء في الكتب المتداولة في أيديهم المنسوبة إلى الله من أسس ومبادئ وتلقينات مطابقاً لما جاء في القرآن وغير متناقض معه (3).

#### رابعاً: منهجيات الإصلاح والتغيير في هيمنة القرآن الكريم على الكتب السماوية في سورة المائدة:

- 1- هيمنة القرآن على الكتب السماوية السابقة توجب العمل بما أقره من الكتب السابقة، وبطلان العمل بما نسخه منها. الإنجيل الذي له تلك الأوصاف السابقة هو الذي لم يجرِ فيه التحريف، وهو خاص بالحكم فيما قبل البعث المحمدي. (4)
- 2- إن الله تعالى هيمن على القران وحفظه إلى يوم الدين، والحفَّاظ للقرآن جيلا بعد جيل هم بتوفيق الله تعالى شاهدون مانعون لكل تغيير وتبديل؛ لأنهم يحفظونه في صدورهم، ولا يتركونه للقرطاس الذي قد يرد عليه المحو والإثبات والتغيير والتبديل<sup>(1)</sup>

<sup>(1)</sup> انظر: فتح القدير، للشوكاني، (55/2).

<sup>(2)</sup> التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، المؤلف: د. وهبة بن مصطفى الزحيلي، الناشر: دار الفكر المعاصر، دمشق، (20/6)، الطبعة الثانية، 1418ه.

<sup>(3)</sup> انظر: التفسير الحديث، محمد عزت دروزة، (149/9).

<sup>(4)</sup> زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة، (ت: 1394هـ)، (2221/4)، دار النشر: دار الفكر العرب.

<sup>(1)</sup> زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة، (ت: 1394هـ)، (2221/4)، دار الفكر العربي، بتصرف يسير.

3- جعل الله هذا الكتاب العظيم، الذي أنزله آخر الكتب وخاتمها، أشملها وأعظمها وأحكمها حيث جمع فيه محاسن ما قبله، وزاده من الكمالات ما ليس في غيره؛ فلهذا جعله شاهداً وأميناً وحاكماً عليها كلها، وتكفل تعالى بحفظه بنفسه الكريمة، فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ عَلَيها كُلُها، وتكفل تعالى بحفظه بنفسه الكريمة، فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ عَلَيها كُلُها، وتكفل تعالى بحفظه بنفسه الكريمة، فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ

# المطلب الثاني المصلمين المحافظة على الشخصية الدينية للمسلمين

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا ثُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْمَدْيَ وَلَا الْمَلَاثِ وَلَا الْمَدْيَ وَلَا الْمَدْيَ وَلَا الْمَدْيَ الْمَنْ وَمَ اللهِ مَنْ رَبِّمْ وَرِضُوانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ اللّهَ اللّهِ الحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ المَورَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ المَعْوَالِ وَاتَعُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِنْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدً المِقَائِدِي، وتشريعاً العِقَائِدي، وتشريعاً العِقَائِدي، وتشريعاً العقائدي، وتشريعاً جزئياً ينص على ما أحله الله للإنسان وما حرم عليه من الحيوان، ويتضمن هذا التشريع تقرير الحافظة على الشخصية الدينية لجماعة المسلمين ووجوب الاحتفاظ بأشياء معينة تتصل بما قدس الله من المكان والزمان (2).

# أولاً: المحافظة على الشخصية الدينية بإيجاب التمسك بالشعائر:

حذر الله الأمة أن تكون كبني إسرائيل في وقاحتهم وعدم التزامهم أوامر الله، وضرب لنا مثلاً جلياً في القرآن الكريم فقال: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ عِيها قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخُرُجُوا مِنْها فَإِنَّا وَنِي ذلك خطاب للمؤمنين ألا يتعدوا حدود الله في أمر من الأمور والشعائر، وشعائر الله جميع ما امر الله ونهى عنه ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ الله فَإِنَّا مِنْ تَقُوى الله ونهى الله ونهى عنه ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ الله فَإِنَّا مِنْ تَقُوى الله ونهى عنه ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمُ مُ سَعائِر الله فَإِنَّا مِنْ تَقُوى الله ونه وفرائضه وحلاله وحرامه، وأضاف سبحانه الشعائر الله وتهويلاً للعقوبة التي تترتب على التهاون بحرمتها (2).

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم، المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، (ت: 774هـ) المحقق: سامي بن محمد سلامة، الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، 1420هـ – 1999م، (128/3)،

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن الكريم، دار الشروق، محمود شلتوت، ص234.

<sup>(1)</sup> تفسير القرطبي، (36/6).

<sup>(2)</sup> تفسير سيد الطنطاوي.

ومن هنا يتبين أن الشخصية تتكون من عنصرين فعل مطلوب وترك منهى عنه، فإذا اجتمعا كملت الشخصية الدينية وإذا عدما أو عدم أحدهما عدمت الشخصية الدينية الكاملة. ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ كملت الشخصية الدينية الكاملة. ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَهَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ القِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الكَتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَهَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ القِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ العَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة:85] (١).

ومن الشعائر، الأذان وصلاة الجماعة والجمع، صلاة العيدين، والحج والعمرة وزكاة المال وغير ذلك من العناصر الإيجابية للشخصية الدينية.

والابتعاد عن شرب الخمر، وأكل الخنزير، والاتجار بها، وغلق أبواب اللهو والفسوق ... العناصر السلبية للشخصية الدينية، ووجودها هدم للشخصية الدينية.

فلا عذر للأمة إذا تفرقت في دينها وانسلخت عن شخصيتها وهويتها الإسلامية وصارت شيعاً كل حزب بما لديهم فرحين، فالله أمرنا أن نكون أمة واحدة، متحدة في الدين، متفقة في المقاصد، يعذر بعضهم بعضاً إذا فهم غير ما فهم مع المحافظة على ما لا تختلف فيه الأفهام كوجوب الاتحاد والاعتصام وتوحيد الله وتقواه، واجتناب الفواحش والمنكرات، فإذا هم فسقوا عن أمره وحل بهم البلاء، فإنما يكونون هم الظالمون لأنفسهم بتفرقهم واختلافهم (2).

# ثانياً: العدل مع المخالفين:

﴿ وَلَا يَجْرِ مَنْكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ [المائدة: 8] ، فلا يحملنكم بغض قوم وعداوتهم على أن تعتدوا عليهم؛ لأنهم صدوكم عن المسجد الحرام، وفي ذلك نهي للمسلمين أن يعتدوا على غيرهم دون مبررات (3) ، طلباً للاستشفاء منهم، فإن العبد عليه أن يلتزم أمر الله، ويسلك طريق العدل، ولو جُني عليه أو ظُلم واعتُدي عليه، فلا يحل له أن يكذب على من كذب عليه، أو يخون من خانه (4).

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم، محمود شلتوت، ص234.

<sup>(2)</sup> تفسير المنار، محمد رشيد رضا، (45/4).

<sup>(3)</sup> تفسير المراغى، (45/6).

<sup>(4)</sup> تفسير السعدي، (218/1).

# ثالثاً: التعاون على البر والتقوى:

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ ﴾ [المائدة:2] ، فمن الخير للأمة أن يظهر أفرادها في مظهر المتعاونين، وذلك مما يعزز مقامها، ويحفظ كرامتها، ويجعلها مهيبة في أعين الناس أجمعين (1).

وعلى الأمة الإسلامية أن تظهر شخصيتها من خلال التعاون في كل وجوه الخير والبر من الأعمال الظاهرة والباطنة من حقوق الله وحقوق الآدميين، فإن العبد مأمور بفعلها بنفسه، وبمعاونة غيره من إخوانه المؤمنين (2).

وهذا يؤكد على العمل بروح الفريق والجماعة، وإبراز الهوية والشخصية الإسلامية.

# المطلب الثالث التوسل وأثره على النفس

يقول ﷺ في سورة المائدة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [المائدة:35].

والمقصود بهذه الآية أن الله تعالى يأمر عباده المؤمنين بتقواه مخافته في السر والعلن، وطاعته فيما أمر به واجتناب ما نهى عنه، وهذا بالوسائل والقربات المشروعة، من العبادات القلبية والبدنية، ثم بين لهم أجل هذه الوسائل وأفضل هذه القربات جهاد الكفار في ميادين الحرب واعلاء كلمة الله كي يفوزوا برضاه والخلود في جنته (3).

### أولاً: التوسل لغة:

التوسل من وسل وجاء في المعجم الوسيط: وسل فلان إلى الله بالعمل تقرب، والوسيلة: "اعتزله عند الملك، والدرجة والقربة (4) " وكما تعنى التوصل إلى الشيء برغبة (5).

<sup>(1)</sup> تفسير المراغى، (32/3).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، (218/1).

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير الطبري، (289/1)، وتفسير ابن كثير، (255/2)، تفسير السعدي، ص230.

<sup>(4)</sup> تاج العروس من جواهر القاموس، للسيد محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق: عبد العليم الطحاوي وآخرون، ط 1، الكويت، 1221هـ-2000م، (75/31).

<sup>(5)</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ص1032.

والواسل: الراغب إلى الله تعالى<sup>(1)</sup>، والتوسل اتخاذ وسيلة إلى المطلوب بينما الوسيلة هي الطريقة أو القربة التي تتخذ لتحقيق المراد.

#### ثانياً: التوسل اصطلاحاً:

التوسل هو التقرب إلى الله تعالى بكل ما يحب ويرضى من الطاعات والعبادات، ويدخل في ذلك تطبيق شريعته واتباع أنبياءه ونصرة دينه (2).

وللتوسل معان متعددة منها:

- 1- التوصل إلى الشيء برغبة.
- 2- كل ما يتوصل به إلى الشيء، وما يتقرب به إلى الآخر.
  - 3− القربة.
  - 4- الرغبة.
  - -5 الحاجة (3).

ومحبة ما يحبه، وهذا القرب لنيل رضوانه أو قضاء حاجة وتفريج كرب (4).

# ثالثاً: تعريف التوسل المشروع:

وهو التوسل بالوسائل المشروعة السليمة التي دل عليها القرآن الكريم والسنة النبوية (5)، أي القيام بالطاعات ابتغاء الوسيلة والقربي إلى الله (6)، وهذا النوع من التوسل لا سبيل لمعرفته إلا بالرجوع إلى الكتاب والسنة فما دل عليه الكتاب والسنة كان توسلاً مشروعاً وما دون ذلك كان توسلاً لا أصل له في الشرع (7)، وأفضل ما يتوسل به المسلم إلى الله تعالى هو توحيده وافراده بجميع الطاعات والعبادات، من فرائض ثم النوافل والمستحبات.

# التوسل المشروع:

يقول ﷺ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة:35] وسوف أتناول هنا أنواع التوسل المشروع التي تشملها الآية السابقة.

(2) انظر: التوصل إلى حقيقة التوسل، محمد نسيب الرفاعي، ط3، 1399هـ - 9179م، ص20.

<sup>(1)</sup> مقاييس اللغة، ابن فارس، (83/6).

<sup>(3)</sup> جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية، أبو عبد الله الأفغاني، (1435/3).

<sup>(4)</sup> انظر: التوسل المشروع والممنوع، عبد الحميد الأثري، دار ابن خزيمة، ص6.

<sup>(5)</sup> انظر: أصول الايمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، وزارة الشئون الاسلامية بالأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، ص47.

<sup>(6)</sup> انظر: التوصل إلى حقيقة التوسل، ص22.

<sup>(7)</sup> انظر: أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، ص47.

### رابعاً: أقسام التوسل المشروع:

#### 1. التوسل بأسماء الله الحسنى وصفاته العليا:

أي أن المسلم يبدأ دعاءه بالثناء على الله تعالى وتمجيده وتعظيمه بأسمائه الحسنى وصفاته العليا (1) والدليل على صحة هذا النوع من التوسل من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿وَلله الأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:180] ومن السنة النبوية ما رواه أنس بن مالك ، أن النبي ، ذخل المسجد ورجل قد صلى وهو يدعو ويقول في دعاءه "اللهم لا إله إلا أنت المنان بديع السموات والأرض ذا الجلال والاكرام فقال النبي ، أتدرون بم دعا الله؟ دعاه باسمه الأعظم الذي إذا دعى به أجاب، وإذا سئل به أعطى (2).

#### 2. التوسل بالطاعات والعبادات والأعمال الصالحة:

وهو أن يتوسل المسلم إلى الله الله الله الله الله الله عند الله تعالى، وعلامة قبوله أن يكون خالصاً لوجه الله تعالى لا يخالطه رياء ولا سمعة وموافقاً لشرع الله في الكتاب والسنة، فيذكر الداعي أي عمل صالح عظيم قام به لأجل الله ويتوسل به.

ومن الأدلة على هذا القسم من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنًا فَاغْفِرْ لَنَا وَمِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران:16] ، أما من السنة النبوية فليس أدل على ذلك من قصة النفر الثلاثة الذين أطبقت عليهم الصخرة فحبسوا في الغار، فأخذوا يتوسلون إلى الله تعالى بأعمالهم الصالحة مثل بر الوالدين والعفة عن الحرام وحفظ الأمانة ففرج الله عليهم كربتهم (3).

#### 3. التوسل بدعاء الرجل الصالح:

وهو أن يكون المسلم في كربة وضيق شديد، ويعرف نفسه التقصير في طاعة الله تعالى فيذهب إلى رجل صالح تقي يخاف الله وترجى شفاعته، ويطلب منه أن يدعوا الله بأن يزيل همه ويرزقه حاجته (4).

ولم يفضل بعض العلماء هذا النوع من التوسل، لم يستحبه، لأن فيه ضعف النفس وضعف في الثقة بالله تعالى والتوكل عليه، ويفتح باب الغرور عند المطلوب منه الدعاء لأنه غير معصوم، فمن باب سد الذرائع والأفضل أن يدعوا الانسان بنفسه. (5).

<sup>(1)</sup> انظر: التوصل إلى حقيقة التوسل، ص25.

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي بسننه، كتاب الدعوات، باب خلق الله مائة رحمة ،ح (3544)، (550/5)، قال عنه الترمذي: حديث غريب، وقال الألباني: صحيح.

<sup>(3)</sup> انظر: التوصل إلى حقيقة التوسل، ص76، 129.

<sup>(4)</sup> انظر: التوسل أنواعه واحكامه، الألباني، ص38.

<sup>(5)</sup> انظر: فصل المقال وارشاد والضال في توسل الجهاد، أبي بكر خوفير، تحقيق ودراسة: أبي بكر بن سالم الشيالي، ط: دار المسلم، 1423هـ - 2002م، ص36، 37.

ومن الأدلة على هذا النوع من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَمُّمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَحِياً﴾ الله وهي قبل توبة العبد التائب الراجع إلى ربه بالإنابة والاستغفار، ثم يبين الله تعالى السبل الموصلة إليه وهي طلبهم من النبي أن يستغفر الله لهم، ففي هذه الآية دليل واضح على مشروعية هذا النوع من التوسل.

أما في السنة النبوية من الأدلة على هذا النوع قول النبي ﷺ: (إذا سمعتم المؤذن، فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا علي، فإنه من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلو الله لي الوسيلة، فإنها منزلة من الجنة، لا تبتغى إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة) (1)، فها هو النبي محمد ﷺ يطلب من المسلمين له بالوسيلة تلك المنزلة التي لا تنبغي أن تكون لعبد من عباد الله ﷺ وهو النبي ﷺ وهذا دليل على مشروعية هذا النوع من التوسل.

# 4. التوسل إلى الله على بإظهار الضعف والحاجة إليه (2):

كل مخلوق في هذا الكون مفتقر إلى رحمة ربه مغفرته، فالله هو الغني ونحن فقراء إلى كرمه وجوده وعفوه، ومن ذلك توسل أيوب السلام إلى الله تعالى ﴿ وَٱلْيُوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَٱلْتَ ٱرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾ [الأنبياء:83].

#### 5. التوسل إلى الله تعالى بالاعتراف بالذنب (3).

كل إنسان يخطئ وهذا ليس عيباً لأنه يبقى إنسان، ولكن العيب أن يستمر على خطئه، لذا وجب على المسلم أن يعترف بخطئه ومن أَجَل وأعظم من خالقه ليعترف له بالخطأ والتقصير بالذنب فهو الغفار التواب الرحيم، وهذا ما حدث مع موسى الله في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَهُو الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [القصص:16].

#### خامساً: التوسل المذموم:

نعنى بذلك التوسل إلى الله بالأولياء الصالحين أو غيرهم من البشر، منها:

-1 أن يأتي قبر نبي أو ولي أو غيرهما ممن يحسن عقيدته عليه، فيقول: يا سيدي فلان اشفني، أو اشف مريضي ... الخ

<sup>(1)</sup> رواه مسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب القول مثل ثول المؤذن لمن سمعه ثم يصى على النبي ثم يسأل الله له الوسيلة، ح (384)، (188/1).

<sup>(2)</sup> انظر: التوحيد، لصالح فوزان، ص73.

<sup>(3)</sup> انظر: المرجع السابق.

- 2- أن يدعو غائباً أو ميتاً من بعيد من غير الإتيان إلى قبره.
  - 3- يا إلهي اقض حاجتي بحق فلان أو فلان.
- 4- أو أن يقول ببركة فلان أو بخاطره، أو بحرمته أو غير ذلك. فهذه الألفاظ جميعها يجب إنكارها (1).

#### سادساً: التوسل وأثره على النفس:

- 1- فإن صفة التوسل إلى الله على تعزز مفهوم الإيمان بالله ووجوب طاعته، وتقرب الإنسان إلى الله بعمل الطاعات بقلبه ولسانه وجوارجه خوفاً من الله، أو رجاء له وحده لا لدافع آخر.
- 2- الدعاء إلى الله بأعماله الصالحة أملاً وطمعاً في الثواب والأجر، وهذا يدفع الإنسان إلى التقرب إلى التقرب المي الله، ويحرص على المزيد من عمل الصالحات (2).
- 3- وفي ذلك دعوة لاتباعه لقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا آَمَنَّا بِهَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران:53].
- 4- الدعوة إلى السمع والطاعة وامتثال أمره سبحانه من فعل الطاعات، وترك النواهي والمنكرات. مما سبق يتبين لنا أن التوسل يعنى ما يوصل إلى المطلوب برغبة، كما يعنى المنزلة والقربى، وكل ما يتقرب به إلى الله من الطاعات والقربات التي ترضيه سبحانه وتعالى، ولقد أمرت سورة المائدة المؤمن بابتغاء الوسيلة إلى الله وهي الوسيلة المشروعة التي يندرج تحتها التوسل إلى الله بأسمائه وصفاته، والتوسل بعمل الداعي الصالح، وبدعاء الرجل الصالح، وبإظهار الحاجة لله والاعتراف بالذنب بين يديه.

# المطلب الرابع مفهوم التقوى وأثرها على النفس

#### الأمر بالتقوى:

تكرر الأمر بالتقوى في سورة المائدة إحدى عشرة مرة (3) ، وأصل التقوى أن يجعل العبد بينه وبين ما يخافه ويحذره وقاية منه، ومنه قوله ﷺ: (اتقوا النار ولو بشق تمرة)(4)، أي: اجعلوا بينكم وبينها وقاية من الصدقات وأعمال البر .

<sup>(1)</sup> جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية، للأفغاني، (1465/3).

<sup>(2)</sup> مجلة البحوث الإسلامية، رئاسة الإدارة العامة للبحوث الإسلامية، (74/109).

<sup>(3)</sup> انظر: الآيات: 2، 4، 7، 8، 11، 35، 57، 98، 112، 96، 108، 112

<sup>(4)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة، ح (1417)، ومسلم، كتاب الزكاة باب الحث على الصدقة ح (1016).

- وقد اختلفت عبارات السلف في حقيقة التقوي.
- 1- فقال الراغب: التقوى في تعارف الشرع حفظ النفس عما يؤثم، وذلك بترك المحظور، ويتم ذلك بترك بعض المباحات، لقوله : (الحلال بيّن، والحرام بيّن، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه)الحديث (1).
- 2- وقال الجرجاني: "التقوى في الطاعة يراد بها الإخلاص، وفي المعصية يراد بها الترك والحذر، وقال طلق بن حبيب: "التقوى أن تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله".
- 5- قال ابن القيم: "وهذا من أحسن ما قيل في حق التقوى، فإن كل عمل لا بد من مبدأ وغاية، فلا يكون العمل طاعة وقربة حتى يكون مصدره عن الإيمان، فيكون الباعث عليه هو الإيمان المحض، لا العادة ولا الهوى، ولا طلب المحمدة والجاه وغير ذلك، بل لابد أن يكون مبدؤه محض الإيمان، وغايته ثواب الله تعالى، وهو الاحتساب، ولهذا كثيراً من ما يقرن بين هذين الأصلين في مثل قوله : (من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه)(2)، فقوله: "على نور من الله": إشارة إلى الأصل الأول وهو الإيمان الذي هو مصدر العمل، والسبب الباعث عليه، وقوله: "ترجو ثواب الله" إشارة إلى الأصل الثاني وهو الاحتساب، وهو الغاية التي لأجلها وقع العمل، ولها يقصد به"(3).

## للتقوى ثمرات عاجلة وآجلة:

- 1- محبة الله: كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:76].
- 2- معية الله: كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾ [النحل:128].
- 3- حياة القلوب وتمييزها بين الحق والباطل والهدى والضلال: كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيم ﴾ [الأنفال:29].
  - 4- تفريج الكروب: كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطَّلاق:2].
- 5- سعة الرزق: كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّهَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأعراف:96].
  - 6- تيسير الأمور: كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطَّلاق:4].

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، ح (52)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ح (1599).

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري، كتاب صلاة التراويح، باب فضل قيام رمضان، ح (2008)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، ح (759).

<sup>(3)</sup> ابن القيم، محمد بن أبي بكر، 1985م، الرسالة التبوكية، الأردن، مكتبة المنار، ط3، ص14.

- 7- أن التقوى تنجي من النار: ما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتُهَا مَقْضِيًّا \* ثُمَّ لَنَجِّى الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴾ [مريم: 71-72].
- 8- التقوى هي الموجبة للجنة: كما قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا ﴾ [مريم:63].

## وللتقوى أسباب تحصل بها:

- منها العلم بالله وأسمائه وصفاته، ولذلك كثر في القرآن الكريم اقتران الأمر بالتقوى ببعض أسمائه الحسنى، كما قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [المائدة: 7].
- ومن أساب النقوى الاجتهاد في العبادة، فإن التقوى هي ثمرة العبادة، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: 21].
- ومنها الدعاء كما ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يقول: (اللهم آتِ أسألك تقواها)<sup>(1)</sup>، وكان يقول: (اللهم إني أسألك الهدى والتقى والعفاف والغنى)<sup>(2)</sup>. (3)

# الأمر بالتعاون على البر والتقوى والنهي عن التعاون على الإثم والعدوان:

وتمثل هذا في قوله على: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا ثُحِلُوا شَعَائِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْمَدْيَ وَلَا اللَّهُ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْمَدْيَ وَلَا اللَّهُ فَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ طَالَائِدَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللهُ اللَّهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُولَ اللهَ إِنَّ مَا اللَّهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

قال ابن القيم: "وقد اشتملت هذه الآية على جميع مصالح العباد في معاشهم ومعادهم، فيما بينهم بعضهم بعضاً، وفيما بينهم وبين ربهم، فإن كل عبد لا ينفك عن هاتين الحالتين، وهذين الواجبين؛ واجب بينه وبين خالقه، وواجب بينه وبين الخلق.

فأما ما بينه وبين الخلق من المعاشرة والصحبة، فالواجب عليه فيها أن يكون اجتماعه بهم وصحبته لهم، تعاوناً على مرضاة الله وطاعته التي هي غاية سعادة العبد وفلاحه ولا سعادة له إلا بها، وهي البر والتقوى اللذان هما جماع الدين كله، وإذا أفرد كل واحد من الاسمين دخل في مسمى

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب التعوذ من شر العمل، ح (2722).

<sup>(2)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب التعوذ من شر العمل، ح (2721).

<sup>(3)</sup> بدوي، عبد العظيم، 2009م، إعلام ذوي الأفئدة بأحكام سورة المائدة، عبد العظيم بدوي، 2009، القاهرة، دار ابن رجب، دار الفوائد، ط1، ص 119–134 باختصار وتصرف يسير.

الآخر، إما تضمناً وإما لزوماً، ودخوله فيه تضمناً أظهر، لأن البر جزء مسمى التقوى، وكذلك التقوى جزء مسمى البر.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة:2] والإثم والعدوان في جانب النهي نظير البر والتقوى في جانب الأمر، والفرق ما بين الإثم والعدوان كالفرق ما بين محرم الجنس ومحرم القدر، فالإثم ما كان حراما لجنسه، والعدوان ما حرم لزيادة في قدره وتعدي ما أباح الله منه.

فالعدوان: هو تعدي حدود الله التي قال فيها: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة:229]، وقال في موضع آخر: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة:187]، فنهى عن تعديها في آية، وعن قربانها في آية، وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة بين الحلال والحرام، ونهاية الشيء تارة تدخل فيه فتكون منه، وتارة لا تكون داخلة فيه فيكون لها حكم المقابلة، فبالاعتبار الأول نهى عن تعديها، وبالاعتبار الثاني نهي عن قربانها (۱).

#### التقوى شرط لقبول العمل الصالح:

التقوى صفة كريمة ولها آثار مباركة منها قبول العمل الصالح، كما قال على: ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ اللّهُ مِنَ الْتَقْيِنَ ﴾ ابْنَيْ آدَمَ بِالحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلُ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ الأَخْرِ قَالَ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْتَقِينَ ﴾ الله على الله على الله على أن الله تعالى لا يقبل طاعة إلا خالصاً لوجه الله، متبعين فيه لسنة رسول الله على أن الله تعالى لا يقبل طاعة إلا من مؤمن متق "(3).

#### إنما ينتفع المتقون بكلام الله تعالى:

كما قال على: ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِلَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإِنْجِيلَ فِيهِ هُدًى وَمُوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: 46].

أي: زاجراً عن ارتكاب المحارم والمآثم (لِلْمُتَّقِينَ) أي لمن اتقى الله وخاف وعيده وعقابه، وتخصيص كونه هدى وموعظة بالمتقين، لأنهم المهتدون بهداه والمنتفعون بجدواه"(1).

<sup>(1)</sup> ابن القيم ، ص10-17 باختصار.

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، ص278.

<sup>(3)</sup> تفسير القاسمي، 6/1943.

<sup>(1)</sup> تفسير القاسمي، 6/2014.

#### التقوى سبب لتكفير السيئات ورفع الدرجات:

كما قال على: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آَمَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلَأَذْ خَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ [المائدة: 65] ، وفيه إعلام بعظم معاصبي اليهود والنصارى وكثرة سيئاتهم ، ودلالة على سعة رحمة الله تعالى وفتحه باب التوبة على كل عاص، وإن عظمت معاصيه وبلغت مبالغ سيئات اليهود والنصارى، وأن الإسلام يجبّ ما قبله وإن جلّ، وأن الكتابي لا يدخل الجنة مالم يسلم (1).

وهذا من كرمه وجوده، حيث ذكر قبائح أهل الكتاب ومعايبهم وأقوالهم الباطلة، دعاهم إلى التوبة، وأنهم لو آمنوا بالله وملائكته، وجميع كتبه، وجميع رسله، واتقوا المعاصي، لكفر عنهم سيئاتهم ولو كانت ما كانت، ولأدخلهم جنات النعيم التي فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين "(2).

#### التقوى درجات متفاضلة:

كما دل عليه قوله على: "﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوْا وَآمَنُوا ثُمَّ الله عَنى أنه ليس المطلوب من المؤمنين الزهادة عن المستلذات وتحريم الطيبات، وإنما المطلوب منهم الترقي في مدارج التقوى والإيمان إلى مراتب الإخلاص واليقين ومعارج القدس والكمال، وذلك بأن يثبتوا على الاتقاء عن الشرك، وعلى الإيمان بما يجب الإيمان به، وعلى الأعمال الصالحة لتحصيل الاستقامة التامة التي يتمكن بها إلى الترقي إلى مرتبة المشاهدة "أن تعبد الله كأنك تراه" وهو المعني بقوله تعالى: ﴿ وَأَحْسَنُوا ... ﴾ إلى آخر الآية، وبه ينتهي للزلفي عند الله ومحبته، والله يحب المحسنين.

ثم ذكر أن الإحسان المذكور في الآية: إما إحسان العمل، أو الإحسان إلى الخلق، أو إحسان المشاهدة المتقدم، ولا مانع من الحمل على الجميع"(3).

لما نزل تحريم الخمر والنهي الأكيد والتشديد فيه، تمنى أناس من المؤمنين أن يعلموا حال إخوانهم الذين ماتوا على الإسلام قبل تحريم الخمر وهم يشربونها، فأنزل الله هذه الآية، وأخبر تعالى أنه (ليس عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ) أي: حرج وإثم (فِيهَا طَعِمُوا) من الخمر والميسر قبل تحريمهما، ولما كان نفي الجناح يشمل المذكورات وغيرها، قيد ذلك بقوله: (إِذَا مَا اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) أي: بشرط أنهم تاركون للمعاصي، مؤمنون بالله إيماناً صحيحاً، موجباً لهم عمل

<sup>(1)</sup> تفسير القاسمي، (6/2064).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، ص291.

<sup>(3)</sup> تفسير القاسمي، (6/2148).

الصالحات، ثم استمروا على ذلك، وإلا فقد يتصف العبد بذلك في وقت دون آخر، فلا يكفي حتى يكون كذلك حتى يأتيه أجله، ويدوم على إحسانه، فإن الله يحب المحسنين في عبادة الخالق، المحسنين في نفع العبيد، ويدخل في هذه الآية الكريمة، من طعم المحرم، أو فعل غيره بعد التحريم، ثم اعترف بذنبه وتاب إلى الله، واتقى وآمن وعمل صالحاً، فإن الله يغفر له، ويرتفع عنه الإثم في ذلك"(1).

#### أثر التقوي على النفس البشرية (2):

- 1- فالتقوى لا تعني العصمة من الذنوب، والمتقون ليسوا ملائكة أطهار، ولا أنبياء، بل هم بشر يصيبون ويخطئون، ومزيتهم هي رهافة حسهم، ويقظة ضمائرهم.
- 2- إن من ثمار التقوى العاجلة والآجلة، المخرج من كل ضيق والرزق من حيث لا يحتسب العبد ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَحْرُجًا \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطَّلاق: 2-3].
  - 3- السهولة واليسر في كل أمر ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطَّلاق:4].
    - -4 تيسر العلم النافع ﴿ وَاتَّقُوا اللهُ وَيُعَلِّمُكُمُ اللهُ ﴾ [البقرة: 282].
    - 5- إطلاق نور البصيرة ﴿ إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ [الأنفال: 29].
- 6- محبة الله ومحبة ملائكته والقبول في الأرض، قال تعالى: ﴿ بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِلَى فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهِ عَلَيْ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهَ يَعِبُ اللهَ عَلَيْ اللهُ يَعِبُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ يَعِبُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال
- 7- نصرة الله على وتأييده وتسديده، قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة:194].
- 8- البركات من السماء والأرض، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آَمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف:96].
- 9- البشرى وهي الرؤيا الصالحة وثناء الخلق ومحبتهم، قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ [يونس: 62].
- 10- الحفظ من كيد الأعداء ومكرهم، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْتًا ﴾ [آل عمران:120].
- 11- حفظ الذرية الضعاف بعناية الله: قال تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ [النساء: 9] .

<sup>(1)</sup> تفسير السعدي، ص299.

<sup>(2)</sup>علي محمد الصابوني، الإيمان بالقرآن الكريم، (60/1-63).

- 12- سبب النجاة من عذاب الله: قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْمُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ المُونِ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [فصّلت:17] .
- 13- تكفير السيئات، وعظم الأجر: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ [الطَّلاق:5].

# المطلب الخامس دور الإسلام في التأثير على أهل الكتاب

وردت آيات تتناول بعض العقائد المنحرفة والتصرفات الخاطئة التي كان يقوم بها أهل الكتاب، فقد جاءت السورة الكريمة لتصحح تلك الاعتقادات وتوجه تلك التصرفات لما لذلك من أثر في الإصلاح والتغيير، ومن تلك الآيات:

أُولاً: قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ اللهَ وَاللَّهُ وَلَقَدْ خَلَنَّكُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَكُفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلَنَّكُمْ اللهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَكُفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلَنَّكُمْ اللهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَكُفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَلَأَدْخِلَنَّكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة:12].

لَمَّا أَمَرَ تَعَالَى عِبَاده الْمُؤْمِنِينَ بِالْوَفَاءِ بِعَهْدِهِ وَمِيثَاقه الَّذِي أَخَذَهُ عَلَيْهِمْ عَلَى لِسَان عَبْده وَرَسُوله مُحَمَّد وَ وَأَمْرَهُمْ بِالْقِيَامِ بِالْحَقِّ وَالشَّهَادَة بِالْعَدْلِ وَذَكَّرَهُمْ نِعَمه عَلَيْهِمْ الظَّاهِرَة وَالْبَاطِنَة فَبِمَا هَدَاهُمْ لَهُ مُنْ الْحَقِّ وَالْشَهِادَة بِالْعَدْلِ وَذَكَّرَهُمْ نِعَمه عَلَيْهِمْ الظَّاهِرَة وَالْبَاطِنَة فَبِمَا هَدَاهُمْ لَهُ مَنْ الْحَقِّ وَالْهُونَ وَالْمَوَاثِيق عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَهِمْ مِنْ أَهْل الْكِتَابَيْنِ: مِنْ الْحَقِّ وَالْمَوَاثِيق عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَهِمْ مِنْ أَهْل الْكِتَابَيْنِ: الْمُهُود وَالنَّصَارَى فَلَمَّا نَقَضُوا عُهُوده وَمَوَاثِيقه أَعْقَبَهُمْ ذَلِكَ لَعْنًا مِنْهُ لَهُمْ وَطَرْدًا عَنْ بَابِه وَجَنَابِه وَحِجَابًا لِيُهُود وَالنَّصَارَى فَلَمَّا نَقَضُوا عُهُوده وَمَوَاثِيقه أَعْقَبَهُمْ ذَلِكَ لَعْنًا مِنْهُ لَهُمْ وَطَرْدًا عَنْ بَابِه وَجَنَابِه وَحِجَابًا لِلْقُلُوبِهِمْ عَنْ الْوُمِيلُولِ إِلَى الْهُدَى وَدِينِ الْحَق وَهُو الْعِلْم النَّافِع وَالْعَمَل الصَّالِح وَقَوْله: ﴿ فَمَنْ كَفَرَ بَعْد عَقْدِهِ وَتَوْكِيدِهِ وَشَدِّهِ وَجَحَدَهُ وَعَامَلُهُ مَنْ الْمُعَلِي مَنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيلِ ﴾ أَيْ: فَمَنْ خَالَفَ هَذَا الْمِيثَاق بَعْد عَقْدِهِ وَتَوْكِيدِهِ وَشَدِّهِ وَجَحَده وَعَامَلُهُ مُن الْمُعُوبَة عَنْ لَا يَعْرِفُهُ فَقَدْ أَخْطَأَ الطَّرِيق الْوَاضِح وَعَدَلَ عَنْ الْهُدَى إِلَى الضَّلَال ثُمَّ أَخْبَرَ تَعَالَى عَمًا حَلَ عَنْ الْهُدَى إِلَى الضَّلُولُ ثُمَّ أَنْهُمْ مِيثَاقِه وَقَوْضِهُ عَهُده (1).

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ ﴾ [المائدة: 1] ، فأول هذه العقود التي قررها الله هي:

### • عقد الإيمان بالله ومعرفة حقيقة ألوهيته:

وهذا العقد الذي ينبثق منه، فتقوم عليه سائر العقود وسائر الضوابط في الحياة، وهذا يتطلب الالتزام الشامل والطاعة المطلقة والاستسلام العميق، وهذا العقد أخذه الله:

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (32/2).

- 1- على آدم الله: حين سلمه مقاليد الخلافة في الأرض شرط وعقد هذا نصه: ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة:38]، فهى خلافة مشروطة باتباع هدى الله وإلا فهى المخالفة لعقد الخلافة والتمليك مع الله.
- 2- العهد مع ذرية آدم الله: وهم في ظهور آبائهم حيث قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ طَهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ فَهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف:172]. إنه العقد الذي أخذه الله على بني آدم على ربوبيته لهم.
- 5- أخذ العهد والميثاق على بني إسرائيل: يوم أن نتق الله الجبل فوق رؤوسهم فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ إِنِّي مَعَكُمْ ... ﴾ [المائدة:12]. لقد كان هذا الميثاق مع بني إسرائيل على أن يقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ويؤمنوا برسل الله ويناصروا دينه ويتمسكوا بتعاليم الله، فإن أوفوا كان حقاً على الله أن يكون معهم وينصرهم ويكفر عنهم سيئاتهم ويدخلهم الجنة، ولكنهم نقضوا العهد والميثاق مع الله.
- 4- أخذ الميثاق والعهد على أتباع محمد على السمع والطاعة في المنشط والمكره، وذلك من بيعة العقبة الأولى والثانية، وبيعة الرضوان، وكذلك عقد الإيمان بالله والعبودية له، والقوامة على البشرية بالعدل الذي لا يتأثر بالقرابة أو المصلحة، العدل الذي ينبثق من القيام لله وحده (1). ثانياً: قوله تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ شُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ مِنَ الله نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ [المائدة: 15].

أَيْ يُبَيِّنِ مَا بَدَّلُوهُ وَحَرَّفُوهُ وَأَوَّلُوهُ وَافْتَرَوْا عَلَى اللَّه فِيهِ وَيَسْكُت عَنْ كَثِير مِمًّا غَيَّرُوهُ وَلَا فَائِدَة فِي بَيَانه (2). ثَالْتًا: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُو المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْتًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُمْلِكَ المَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَلَا فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْتًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُمْلِكَ المَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَللهِ مُلْكُ السَّهَا وَالإَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَللهِ مُلْكُ السَّهَا وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: 17].

"كان أعظم ضلال النصارى ادعاؤهم إلهية عيسى السلام، فإبطال زعمهم ذلك هو أهم أحوال إخراجهم من الظلمات إلى النور وهديهم إلى الصراط المستقيم، فاستأنف هذه الجملة ﴿ قَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ استئناف البيان، وتعين ذكر الموصول هنا لأن المقصود بيان ما في هذه المقالة من الكفر لا بيان ما عليه النصارى من الضلال، لأن ضلالهم حاصل لا محالة إذا كانت هذه المقالة كفراً.

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، (835/2-836) بتصرف، وتفسير القرآن الكريم، الشيخ محمود شلتوت، ص 333-335.

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير، (33/2).

وحكاية القول عنهم ظاهرة في أن هذا قالوه صراحة عن اعتقاد، إذ سرى لهم القول باتحاد اللاهوت بناسوت عيسى إلى حد أن اعتقدوا أن الله سبحانه قد اتحد بعيسى وامتزج وجود الله بوجود عيسى، وهذا مبالغة في اعتقاد الحلول، وللنصارى في تصوير هذا الحلول أو الاتحاد أصل، وهو أن الله تعالى جوهر واحد، هو مجموع ثلاثة أقانيم جمع أقنوم بضم الهمزة وسكون القاف وهو كلمة رومية معناها: الأصل ، كما في القاموس؛ وهذه الثلاثة هي أقنوم الذات، وأقنوم العلم وأقنوم الحياة، وانقسموا في بيان اتحاد هذه الأقانيم بذات عيسى إلى ثلاثة مذاهب: مذهب الملكانية وهم الجاثلقية الكاثوليك، ومذهب اليعقوبية، ولقرب أصحابها الحبشة من بلاد العرب تصدى القرآن لبيان ردها هنا وفي الآية الآتية في هذه السورة.

وبين الله لرسوله الحجة عليهم بقوله: ﴿ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْتًا ﴾ الآية، فالفاء عاطفة للاستفهام الإنكاري على قولهم: إن الله هو المسيح، للدلالة على أن الإنكار ترتب على هذا القول الشنيع، فهي للتعقيب الذكري.

والتنييل بقوله: ﴿ وَللهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ فيه تعظيم شأن الله تعالى، ورد آخر عليهم بأن الله هو الذي خلق السماوات والأرض وملك ما فيها من قبل أن يظهر المسيح، فالله هو الإله حقاً، وأنه يخلق ما يشاء، فهو الذي خلق المسيح خلقاً غير معتاد، فكان موجب ضلال من نسب له الألوهية، وكذلك قوله: ﴿ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (1).

رابعاً: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمِنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَلله مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ [المائدة:18].

مقال آخر مشترك بينهم وبين اليهود يدل على غباوتهم في الكفر إذ يقولون ما لا يليق بعظمة الله تعالى، ثم هو مناقض لمقالاتهم الأخرى. عطف على المقال المختص بالنصارى، وهو جملة ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ﴾، وعطف ﴿ وَأَحِبَّاؤُهُ ﴾ على ﴿ أَبْنَاءُ الله ﴾ أنهم قصدوا أنهم أبناء محبوبون، إذ قد يكون الابن مغضوباً عليه.

وقد علم الله رسوله أن يبطل قولهم بنقضين: أولهما من الشريعة، وهو قوله: ﴿قُلْ فَلِمَ يُعَذَّبُكُمْ يِذُنُوبِكُمْ ﴾ يعني أنهم قائلون بأن نصيباً من العذاب ينالهم بذنوبهم، فلو كانوا أبناء الله وأحباءه لما عذبهم بذنوبهم، وشأن المحب أن لا يعذب حبيبه، وشأن الأب أن لا يعذب أبناءه.

<sup>(1)</sup> عاشور، محمد الطاهر، تفسير التحرير والتنوير، ابن عاشور، (51/6).

وليس المقصود من هذا أن يرد عليهم بوقوع العذاب عليهم في نفس الأمر، من تقدير العذاب لهم في الآخرة على كفرهم، لأن ذلك لا يعترفون به فلا يصلح للرد به، إذ يصير الرد مصادرة، بل المقصود الرد عليهم بحصول عذاب يعتقدون حصوله في عقائد دينهم، سواء كان عذاب الآخرة أم عذاب الدنيا (1).

فأما اليهود فكتبهم طافحة بذكر العذاب في الدنيا والآخرة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَنْ مَعْدُودَةً ﴾ [البقرة:80]، وأما النصارى فلم أر في الأناجيل ذكراً لعذاب الآخرة إلا أنهم قائلون في عقائدهم بأن بني آدم كلهم استحقوا العذاب الأخروي بخطيئة أبيهم آدم، فجاء عيسى بن مريم مخلصاً وشافعاً، وعرض نفسه للصلب ليكفر عن البشر خطيئتهم الموروثة، وهذا يلزمهم الاعتراف بأن العذاب كان مكتوباً على الجميع، لولا كفارة عيسى، فحصل الرد عليهم باعتقادهم به اعتقادها (2).

ثم أخذت النتيجة من البرهان بقوله: ﴿ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ ﴾ أي ينالكم ما ينال سائر البشر، وفي هذا تعريض أيضاً بأن المسيح بشر، لأنه ناله ما ينال البشر من الأعراض والخوف، وزعموا أنه ناله الصلب والقتل.

وجملة قوله: ﴿يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ كالاحتراس، لأنه لما رتب على نوال العذاب إياهم أنهم بشر دفع توهم النصارى أن البشرية مقتضية استحقاق العذاب بوراثة تبعة خطيئة آدم فقال: ﴿يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ أي من البشر ﴿وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (3).

خامساً: ﴿ يَا أَيُّمَا الرَّسُولُ لَا يَخُزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آَمَنَّا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ ثَوْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ عُلُوبُهُمْ وَمَنْ يَعُولُونَ إِنْ وَمِنَ اللَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ وَمِنَ اللّهِ شَاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ اللهِ شَايِّنًا أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُودِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَايِّنًا أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُودِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَايِئًا أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُودِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَايِئًا أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُودِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَايِئًا أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُودِ اللهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ مِنَ اللهِ شَايِئًا أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُعْلِقُهُ وَاللَّهُ مِنَ اللهِ مَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ إِلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةَ الللللَّالَةَ الللللَّةُ اللَّلَةُ اللللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّةُ الللللَّةُ الللللللَّةُ الللللَّهُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ الللللَّالَةُ اللللللَّةُ الللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللللللَّةُ الللللللّ

وموضع الشاهد من الآية الكريمة قوله تعالى: ﴿ يُحُرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ ﴾ ، نَزَلَتُ هَذِهِ الْآيَات الْكَرِيمَات فِي الْمُسَارِعِينَ فِي الْكُفْر الْخَارِجِينَ عَنْ طَاعَة الله وَرَسُوله الْمُقَدِّمِينَ آرَاءَهُمْ وَأَهْوَاءَهُمْ عَلَى شَرَائِع الله عَلَى شَرَائِع الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الألوسي، (434/4).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير القرطبي، (116/6).

<sup>(3)</sup> انظر: التحرير والتنوير، ابن عاشور، (67/6).

خَرَاب خَاوِيَة مِنْهُ وَهَوُّلَاءِ هُمْ الْمُنَافِقُونَ ﴿ مِنْ الَّذِينَ هَادُوا ﴾ أَعْدَاء الْإِسْلَام وَأَهْله وَهَوُّلَاءِ كُلّهمْ ﴿ سَيَّاعُونَ لِمِنْ اللَّذِينَ هَادُوا ﴾ أَعْدَاء الْإِسْلَام وَأَهْله وَهَوُّلَاءِ كُلّهمْ ﴿ سَيَّاعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ ، ﴿ يُكُرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ ﴾ قال: أي يتأولونه على غير تأويله ، ويبدلونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون " (١).

وأما هذه الآية ففي ذكر طائفة معينة أبطلوا العمل بكلام ثابت في التوراة إذ ألغوا حكم الرجم الثابت فيها دون تعويضه بغيره من الكلام، فهذا أشد جرأة من التحريف الآخر، فكان قوله ﴿مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ ﴾ أبلغ في تحريف الكلام، لأن لفظ ﴿ بعد ﴾ يقتضي أن مواضع الكلم مستقرة وأنه أبطل العمل بها مع بقائها قائمة في كتاب التوراة.

والإشارة التي في قوله ﴿إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا﴾ إلى الكلم المحرف. والإيتاء هنا: الإفادة كقوله: ﴿ وَآتَاهُ اللهُ اللّٰكَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [البقرة: 251]، والأخذ: القبول، أي إن أجبتم بمثل ما تهوون فاقبلوه وإن لم تجابوه فاحذروا قبوله، وإنما قالوا: فاحذروا، لأنه يفتح عليهم الطعن في أحكامهم التي مضوا عليها وفي حكامهم الحاكمين بها. "(2)

سادساً: ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [المائدة: 62].

وَقَوْله: ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ أَيْ يُبَادِرُونَ إِلَى ذَلِكَ مِنْ تَعَاطِي الْمَآثِم وَالْمُحَارِمِ وَالْإِعْتِدَاء عَلَى النَّاسِ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَهِمْ بِالْبَاطِلِ ﴿ لَبِسُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أَيْ مِنْ تَعَاطِي الْمَآثِم وَالْمُحَارِمِ وَالْاعْتِدَاء عَلَى النَّاسِ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَهِمْ بِالْبَاطِلِ ﴿ لَبِسُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أَيْ لَبُسُ الْعَمَل كَانَ عَمَلُهُمْ وَبِئْسَ الْعِعْتِدَاء إعْتِدَاؤُهُمْ "(3).

سابعاً: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِهَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة:64].

يُخْبِر تَعَالَى عَنْ الْيَهُود عَلَيْهِمْ لعنات الله الْمُتَتَابِعَة إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَة بِأَنَّهُمْ وَصَفُوهُ تَعَالَى عَنْ قَوْلَهِمْ عُلُولًةٌ ﴾ قَلُوا: ﴿ يَدُ الله مَغْلُولَةٌ ﴾ قَالَ: لا يَعْنُونَ بِذَلِكَ أَنَّ يَد الله مَغْلُولَةٌ ﴾ قال: لا يَعْنُونَ بِذَلِكَ أَنَّ يَد الله مَغْلُولَةٌ ﴾ ونقل عَنْ إبْن عَبَّاس قَوْله: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ يَدُ الله مَعْلُولَةٌ ﴾ قال: لا يَعْنُونَ بِذَلِكَ أَنَّ يَد الله

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (58/2).

<sup>(2)</sup> التحرير والتتوير، ابن عاشور، (195/6).

<sup>(3)</sup> تفسير ابن كثير، (74/2).

مُوثَقَة وَلَكِنْ يَقُولُونَ بَخِيل يَعْنِي أَمْسَكَ مَا عِنْده بُخْلاً، تَعَالَى الله عَنْ قَوْلهمْ عُلُوًا كَبِيرًا وَقَدْ رَدَّ الله عَنْ وَلَكِنْ يَقُولُونَ بَخِيل يَعْنِي أَمْسَكَ مَا عَنْده بُخْلاً، تَعَالَى الله عَنْ قَوْلهمْ عُلُوا بِهَا قَالُوا ﴾ وَهَكَذَا وَقَعَ لَهُمْ وَلَيْهِمْ مَا قَالُوهُ وَقَابَلَهُمْ فِيمَا إِخْتَلَقُوهُ وَافْتَرَوْهُ وَانْتَقَكُوهُ فَقَالَ: ﴿ غُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِهَا قَالُوا ﴾ وَهَكَذَا وَقَعَ لَهُمْ فَإِنْ عَنْدهمْ مِنْ الْبُخْل وَالْحَسَد وَالْجُبْنِ وَالذَلَة أَمْرًا عَظِيمًا (1).

ثامناً: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ آَمَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَأَذْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ \* وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنَّذِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمِمْ لَأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنَّذِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمِمْ لَأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنَّذِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمِ مُ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمُ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ أَمَا الْعَنْفَالُونَ ﴾ [المائدة: 65–66].

ثُمَّ قَالَ جَلَّ وَعَلا: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقَوْا ﴾ أَيْ لَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُوله وَاتَّقَوْا مَا كَانُوا يَتَعَاطَوْنَهُ مِنْ الْمَآثِم وَالْمَحَارِم ﴿ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّنَاتِمِمْ وَلَأَدْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ أَيْ لأَزَلْنَا عَنْهُمْ الْمَحْذُور وَأَنْلْنَاهُمْ الْمَقْصُود .

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّمِمْ ﴾، قَالَ ابْن عَبَاس وَغَيْره: هُوَ الْقُرْآن ﴿ لَأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ أَيْ لِأَنَّهُمْ عَمِلُوا بِمَا فِي الْكُتُب الَّتِي بِأَيْدِيهِمْ عَنْ الْأَنْبِيَاء عَلَى مَا هِيَ عَلَيْهِ مِنْ غَيْر تَحْرِيف وَلَا تَبْدِيل وَلَا تَغْيِير لَقَادَهُمْ ذَلِكَ إِلَى اِتِبَاع الْحَقّ وَالْعِلْم بمُقْتَضَى مَا بَعَثَ الله بهِ مُحَمَّدًا ﷺ فَإِنَّ كُتُبهمْ نَاطِقَة بتَصْدِيقِهِ وَالْأَمْر بانِبَاعِهِ حَتْمًا لَا مَحَالَة "(2).

عقب نهيهم وذمهم، بدعوتهم للخير بطريقة التعريض إذ جاء بحرف الامتناع فقال : (وَلَوْ أَنَّ الْتَانَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقُوا) والمراد اليهود، والمراد بقوله: (آمَنُوا) الإيمان بمحمد ، وفي الحديث: "اثنان يؤتون أجرهم مرتين: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه ثم آمن بي، أي عندما بلغته الدعوة المحمدية فله أجران، ورجل كانت له جارية فأدبها فأحسن تأديبها وعلمها ثم أعتقها فتزوجها فله أجران."

إقامة الشيء جعله قائماً، واستعيرت الإقامة لعدم الإضاعة لأن الشيء المضاع يكون ملقى، ولذلك يقال له: شيء لقى، ولأن الإنسان يكون في حال قيامه أقدر على الأشياء، فلذا قالوا: قامت السوق. فيجوز أن يكون معنى إقامة التوراة والإنجيل إقامة تشريعهما قبل الإسلام، أي لو أطاعوا أوامر الله وعملوا بها سلموا من غضبه فلأغدق عليهم نعمة، فاليهود آمنوا بالتوراة ولم يقيموا أحكامها كما تقدم آنفاً، وكفروا بالإنجيل ورفضوه، وذلك أشد في عدم إقامته، وبالقرآن. وقد أومأت الآية إلى أن سبب ضيق معاش اليهود هو من غضب الله تعالى عليهم لإضاعتهم التوراة وكفرهم بالإنجيل وبالقرآن، أي فتحتمت عليهم النقمة بعد نزول القرآن.

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (75/2).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير، (76/2).

ويحتمل أن يكون المراد: لو أقاموا هذه الكتب بعد مجيء الإسلام، أي بالاعتراف بما في التوراة والإنجيل من التبشير ببعثة محمد على حتى يؤمنوا به وبما جاء به، فتكون الآية إشارة إلى ضيق معاشهم بعد هجرة الرسول إلى المدينة."(1)

تاسعاً: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُ مُ فَي شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: 67- رَبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: 67- 68].

وفي هذه الآية جاء الأمر واضحاً بوجوب الدعوة والتبليغ بما أنزل الله على قلب نبيه، وإيذاناً له بأن أي تقصير أو إهمال في ذلك يجعله غير مبلغ لرسالة الله، وعليه أن لا يخشى في ذلك أحداً، فإن الله حاميه وعاصمه من الناس، لأن الرسول على ظن أنه لا يستطيع مجابهة اليهود والنصارى والكفار، وربما يؤدي هذا غلى تكالبهم جميعاً على الأمر، وإنما هو واحد فكيف يصنع إذا اجتمع عليه الناس (2).

فعليك يا محمد أن تبلغ أهل الكتاب بالذات بما هم عليه، تصارحهم بأن ما هم عليه من أحكام ليست ذا قيمة لما لحقها من تحريف، كما أن اليهود لم يتصفوا بشيء من ادعائهم التدين والتقوى.

### ما ترشد إليه هذه الآية:

- -1 وجوب تبليغ الوحي بكامله دون إنقاص أو إرجاء شيء منه، وهذا لا يتنافى مع مبدأ عصمة الرسول -1
- -2 لا مجاملة ولا مهادنة ولا إرجاء في تبليغ الوحي، سواء كره الناس تبليغهم ما أنزل الله أو غيره، فلا تراجع عن تبليغ الوحي (3).
  - 3- لا تأخذك الشفقة أو الحزن على حال هؤلاء وأنت في طريقك لتبليغ دعوة الله.

وقد فندت هذه الآية مزاعم اليهود أنهم على التمسك بالتوراة، وكانوا يزعمون أنهم على هدى ما تمسكوا بالتوراة ولا يتمسكون بغيرها. وقد قال بعض النصارى للرسول في في شأن تمسكهم بالإنجيل مثل قول بعض اليهود، كما في قصة إسلام عدي بن حاتم، وكما في مجادلة بعض وفد نجران". (1)

<sup>(1)</sup> التحرير والتتوير، ابن عاشور، (253/6).

<sup>(2)</sup> التفسير الحديث، محمد عزت دروزة، (180/9).

<sup>(3)</sup> التفسير المنير، للزحيلي، (35/12).

<sup>(1)</sup> التحرير والتتوير، ابن عاشور، (264/6).

عاشراً: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة:72].

يَقُول تَعَالَى حَاكِمًا بِتِكْفِيرِ فِرَق النَّصَارَى: مِنْ الْمَلْكِيَّة وَالْيَعْقُرِبِيَّة والنَّسْطُورِيَّة مِمَّنْ قَالَ مِنْهُمْ بِأَنَّ الْمَسِيحِ عَبْدُ اللَّهِ وَكَانَ أَوَل كَلِمَة نَطَق بِهَا وَهُو صَغِير فِي الْمَهُ أَنْ قَالَ إِنِّي عَبْد اللَّه وَلَمْ يَقُلُ إِنِي عَبْد الله وَلَا الله وَلَيْ وَلَيْكُولُ الله وَلَا الله وَلَيْكُ إِلله وَلَا الله وَلَوْلُولُ الله وَلَا الله وَلَ

استثناف ابتدائي لإبطال ما عليه النصارى، يناسب الانتهاء من إبطال ما عليه اليهود، والواو في قوله: (وَقَالَ المَسِيحُ) واو الحال، والجملة حال من (الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُو المَسِيحُ)، أي قالوا ذلك في حال نداء المسيح لبني إسرائيل بأن الله ربه وربهم، أي لا شبهة لهم، فهم قالوا: إن الله اتحد بالمسيح؛ في حال أن المسيح الذي يزعمون أنهم آمنوا به والذي نسبوه إليه قد كذبهم، لأن قوله: ربي وربكم، يناقض قولهم: إن الله هو المسيح، لأنه لا يكون إلا مربوباً، وذلك مفاد قوله (رَبِّي)، ولأنه لا يكون مع الله إله آخر، وذلك مفاد قوله (وَرَبَّكُمُ) ، ولذلك عقب بجملة (إنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَمَّةُ)، فيجوز أن تكون هذه الجملة حكاية لكلام صدر من عيسى المَا فتكون تعليلاً للأمر بعبادة الله. ووقوع (إنَّ في مثل هذا المقام تغني غناء فاء التفريع وتفيد التعليل.

وفي حكايته تعريض بأن قولهم ذلك قد أوقعهم في الشرك، وإن كانوا يظنون أنهم اجتتبوه حذراً من الوقوع فيما حذر منه المسيح، لأن الذين قالوا: إن الله هو المسيح، أرادوا الاتحاد بالله، وأنه هو هو، وذلك شرك لا محالة، بل هو أشد، لأنهم أشركوا مع الله غيره ومزجوه به فوقعوا في الشرك، وإن راموا تجنب تعدد الآلهة، فقد أبطل الله قولهم بشهادة كلام من نسبوا إليه الإلهية إبطالاً تاماً، وإن كانت

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (81/2).

الجملة من كلام الله تعالى فهو تذييل إثبات كفرهم وزيادة تنبيه على بطلان معتقدهم وتعريض بهم بأنهم قد أشركوا بالله من حيث أرادوا التوحيد". (1)

حادي عشر: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمَ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [المائدة: 73].

قال ابن كثير: "قَوْله: (لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلاثَةٍ) الصَّحِيح أَنَّهَا أُنْزِلَتْ فِي النَّصارَى خَاصَّة قَالَهُ مُجَاهِد وَغَيْر وَاحِد، ثُمَّ اِخْتَلَفُوا فِي ذَلِكَ فَقِيلَ: الْمُرَاد بِذَلِكَ كُفَّارِهِمْ فِي قَوْلهمْ بِالْأَقَانِيمِ الثَّلاثَة وَهُوَ: أُقْنُومُ الْأَب وَأُقْنُومُ الْإِبْن وَأُقْنُومُ الْكَلِمَة الْمُنْبَثِقَة مِنْ الْأَب إِلَى الإِبْنِ تَعَالَى اللهُ عَنْ قَوْلهمْ عُلُوًا كَبِيرًا، قَالَ ابْن جَرِير وَغَيْره: وَالطَّوَائِف الثَّلاثَة مِنْ الْمَلَكِيَّة وَالْيَعْقُوبِيَّة وَالنَّسْطُورِيَّة تَقُول بِهِذِهِ الْأَقَانِيم وَهُمْ مُخْتَلِفُونَ فِيهَا الْخُرَى، وَالْحَقّ أَنَّ الثَّلاثَة مَنْ الْمَلَكِيَّة وَالْيَعْقُوبِيَّة مِنْهُمْ تُكَفِّر الْأُخْرَى، وَالْحَق أَنَ الثَّلاثَة كَافُونَ فِيهَا الْخُرَى، وَالْحَق أَنَ الثَّلاثَة كَافُونَ فِيهَا الْخُرِيدُ وَالْحَق أَنَ الثَّلاثَة عَنْ الْمُؤَاذِة مِنْ الْمُؤَاذِة مِنْ الْمَلَكِيَّة مِنْهُمْ تُكَفِّر الْأُخْرَى، وَالْحَق أَنَ الثَّلاثَة كَافِرَة.

نَزَلَتْ هذه الآية فِي جَعْلِهِمْ الْمَسِيح وَأُمّه إِلَهَيْنِ مَعَ اللهَ فَجَعَلُوا اللهَ ثَالِث ثَلَاثَة بِهِذَا الإعْتِبَار، قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱأَنْتَ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي وَأُمِّي إِلَمَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ فِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ فِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ ٱنْتَ عَلَّمُ الغُيُوبِ ﴾ [المائدة:116] وَهَذَا الْقَوْلِ هُوَ الْأَظْهَرِ وَاللهَ أَعْلَم.

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ أَيْ: لَيْسَ مُتَعَدِّدًا بَلْ هُوَ وَحْده لَا شَرِيك لَهُ إِنَّهُ جَمَعَ الْكَائِنَات وَسَائِر الْمَوْجُودَات، ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُتَوَجِّدًا لَهُمْ وَمُتَهَدِّدًا: ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ أَيْ: مِنْ هَذَا الْكَائِنَات وَسَائِر الْمَوْجُودَات، ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُتَوَجِّدًا لَهُمْ وَمُتَهَدِّدًا: ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ أَيْ: مِنْ هَذَا الله فَيْرَاء وَالْكَذِب ﴿ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أَيْ فِي الْآخِرَة مِنْ الْأَغْلَل وَالنَّكَال (2). الله فَيْرَاء وَالْكَذِب ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحَقِّ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَالُ وَالنَّكِتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحَقِّ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة: 77].

قَالَ تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ أَيْ لَا تُجَاوِزُوا الْحَدِّ فِي اِنَبَاعِ الْحَقّ وَلَا تُطْرُوا مَنْ أُمِرْتُمْ بِتَعْظِيمِهِ فَتُبَالِغُوا فِيهِ حَتَّى تُخْرِجُوهُ عَنْ حَيِّزِ النَّبُوَّة إِلَى مَقَام الْإِلَهِيَّة كَمَا صَنَعْتُمْ فِي وَلَا تُطْرُوا مَنْ أُمِرْتُمْ بِتَعْظِيمِهِ فَتُبَالِغُوا فِيهِ حَتَّى تُخْرِجُوهُ عَنْ حَيِّزِ النَّبُوَّة إِلَى مَقَام الْإِلَهِيَّة كَمَا صَنَعْتُمْ فِي الْمُسِيحِ وَهُو نَبِيّ مِنْ الْأَنْبِيَاء فَجَعَلْتُمُوهُ إِلَهًا مِنْ دُونِ اللَّه وَمَا ذَاكَ إِلَّا لِاقْتِدَائِكُمْ بِشُيُوخِكُمْ شُيُوخِ الضَّلَال

<sup>(1)</sup> التحرير والتتوير، ابن عاشور، (280/6).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير، (81/2).

الَّذِينَ هُمْ سَلَفَكُمْ مِمَّنْ ضَلَّ قَدِيمًا: ﴿ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ أَيْ وَخَرَجُوا عَنْ طَرِيق النَّذِينَ هُمْ سَلَفَكُمْ مِمَّنْ ضَلَّ قَدِيمًا: ﴿ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ أَيْ وَخَرَجُوا عَنْ طَرِيق الْغَوَايَة وَالضَّلَال "(1).

الخطاب لعموم أهل الكتاب من اليهود والنصارى، والغلو مصدر غلا في الأمر: إذا جاوز حده المعروف، فالغلو الزيادة في عمل على المتعارف منه بحسب العقل أو العادة أو الشرع، وهذا نهي لأهل الكتاب الحاضرين عن متابعة تعاليم الغلاة من أحبارهم ورهبانهم الذين أساءوا فهم الشريعة عن هوى منهم مخالف للدليل. فلذلك سمي تغاليهم أهواء، لأنها كذلك في نفس الأمر، وإن كان المخاطبون لا يعرفون أنها أهواء فضلوا ودعوا إلى ضلالتهم فأضلوا كثيراً مثل قيافا حبر اليهود الذي كفر عيسى وحكم بأنه يقتل، ومثل المجمع الملكاني الذي سجل عقيدة التثليث" (2).

# المطلب السادس قصة سيدنا موسى الكيلا مع قومه

لقد اشتمل القرآن على كثير من وقائع الماضي، وتاريخ الأمم، وذكر البلاد والديار، وتتبع آثار كل قوم، وحكى عنهم صورة ناطقة لما كانوا عليه (3).

وقد اهتم القرآن بالأسلوب القصصي بين ثناياه؛ لأنه وسيلة محببة إلى النفس لتبليغ دعوة الله على الله ومن أهم دلائل هذا الاهتمام ما يأتي:

- 1- ورود القصص منسوبة إلى رب العز والجلال في قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القَصَصِ ﴾ [يوسف:3]، وقوله تعالى: ﴿ إِنِ الحُكُمُ إِلَّا لله يَقُصُّ الحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الفَاصِلِينَ ﴾ [الأنعام:57].
- 2- أمر الله على رسوله على أن يقص على الناس ما أوحي إليه فقال: ﴿ فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف:176].
- 3- القصة معلم بارز من معالم القرآن الكريم لتوضيح الحقائق، وتبيين السبل كما جاء في سورة النمل: ﴿إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ [النمل: 76].
- 4- حياة الأنبياء التي هي موضوع قصص القرآن، موضع القدوة والأسوة، وقد أمر الله على رسوله بالاقتداء بهم بعد أن سرد طرفاً من أخبارهم فقال: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ ﴾ [الأنعام:90]<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، (82/2).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير، ابن عاشور، (290/6).

<sup>(3)</sup> مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، 1981م، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط8، ص396.

<sup>(1)</sup> قصص القرآن الكريم، سليمان ناصر الشطي، 2003م، الكويت، مكتبة المنار، ط1، ص 10.

وقصص القرآن متناسق في منهجه التربوي مع منهج القرآن، فهو تطبيق بالمثال الحي لهذا المنهج المتكامل، ففي قصص القرآن إذاً تربية دينية لها أثر عميق في النفوس مصدرها عقيدة تضم الخالق والإنسان والكون، وتقوم على أساس أن كل خلق كريم هو في ذلك الشعور الباطن، وهو الإيمان بالله الذي جعل الكون معرضاً رائعاً تتجلى فيها حقيقة الألوهية بآثارها.

والحقيقة التي يؤكدها القصص القرآني أن موازين القيم والأخلاق مرتبطة بميزان الله، فالكفر ظلمة وضلال، والإيمان نور وهداية، فلا إصلاح بغير عقيدة، ولا تربية بغير إيمان ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَمُ رَرًا فَيَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ [النور:40] ، ولذلك كان للقصة القرآنية دور عظيم في تربية العقيدة وتعهدها وتتميتها، إذ ليست الغاية من التربية سوى تكوين العواطف الصالحة، ولكن هذه العواطف لا تصبح أساساً للخلق الكريم إلا إذا تحولت إلى اتجاهات يكون ينبوعها الدائم هو العقيدة، مصدر الإيمان والخير (1).

وقد ورد في سورة المائدة بعض القصيص والأخبار التي اشتملت على بعض الفوائد والحكم والأحكام، منها على سبيل المثال:

#### قصة موسى الطَّيِّيرٌ مع قومه:

قال على: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمُ يُوْتِ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ \* يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا يُوْتِ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ \* يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ اللهَ تَتَى يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ يَوْبُوا الأَرْضَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا وَا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلُها حَتَّى يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِمُ البَابَ فَإِذَا وَخُلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللهِ فَقَالِكُ إِنَّا لَمُ مُنْ مِنِينَ \* قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلُها أَبُدًا مَا وَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكُ فَقَاتِلَا إِنَّا هَاهُنَا وَيَكُمْ أَلُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلُها أَبُدًا مَا وَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنْتُ وَرَبُّكُ فَقَاتِلَا إِنَّا هَاهُنَا وَتَعْمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> الإعجاز القصصي في القرآن، سعيد عطية مطاوع، 2006، القاهرة، دار الأفاق العربية، ط1، ص 128.

#### من فوائد هذه القصة الكريمة:

- 1 التذكير بالنعم يقتضي الشكر: قال على: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ ﴾ أي: اذكروا إنعامه عليكم بالشكر "(1)، وكان الله قد فرض عليهم جهاد عدوهم، ليخرجوه من ديارهم، فوعظهم موسى العلى، وذكرهم ليقووا على الجهاد فقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ بقلوبكم وألسنتكم، فإن ذكرها داع إلى محبته تعالى ومنشط على العبادة". قال: "فذكرهم بالنعم الدينية والدنيوية، الداعي ذلك لإيمانهم وثباته، وثباتهم على الجهاد، وإقدامهم عليه ولهذا قال: ﴿ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ المُقَدَّسَةَ الَّتِي
- 2- فضل اليقين والثقة بالله تعالى ووعده: وذلك في قوله على: ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَ ﴾ [المائدة:23] أنعم الله عليهما بالتوفيق وكلمة الحق في هذا الموطن المحتاج إلى مثل كلامهم، وأنعم عليهم بالصبر واليقين"(3).
- 3- فضل التوكل على الله فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:23] فإن في التوكل على الله، وخصوصاً في هذا الموطن تيسيراً للأمر، ونصرا على الأعداء، ودل هذا على وجوب التوكل، وعلى أنه بحسب إيمان العبد يكون توكله"(4).
- 4- نقض عهد الله تعالى سبب العقوبة: في هذه القصة أوضح دليل على نقضهم للعهود التي بنيت السورة على طلب الوفاء بها، وافتتحت بها، وصرح بأخذها عليهم في قوله: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [المائدة:12]، وفي ذلك تسلية للنبي ﷺ فيما يفعلونه معه ((5)، تضمنت هذه القصة تقريع اليهود، وبيان فضائحهم ومخالفتهم لله ولرسوله، ونكولهم عن طاعته فيما أمرهم به من الجهاد، فضعفت أنفسهم عن مصابرة الأعداء ومجالدتهم ومقاتلتهم، مع أن بين أظهرهم رسول الله وكليمه وصفيه من خلقه في ذلك الزمان، وهو يعدهم بالنصر والظفر بأعدائهم ((6)).

<sup>(1)</sup> روح المعاني في نفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، للألوسي، (388/6).

<sup>(2)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، 2000م، الكويت، جمعية إحياء التراث الإسلامي، ط5، ص 276.

<sup>(3)</sup> تفسير السعدي، ص 277.

<sup>(4)</sup> تفسير السعدي، ص 277.

<sup>(5)</sup> محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، القاهرة، دار إحياء الكتب العربية، (6/1936).

<sup>(6)</sup> تفسير ابن كثير، (40/2).

- 5- العقوية قد تكون بسلب النعمة: وفي هذا دليل على أن العقوبة على الذنب قد تكون بزوال نعمة موجودة، أو دفع نقمة قد انعقد سبب وجودها، أو تأخرها إلى وقت آخر "(1).
- 6- لا يحزن على من استحق العقاب: دل قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ على أن من لحقه عقاب الله لا يجوز أن يحزن عليه لأن ذلك حكمه، بل يحمد الله تعالى إذا أهلك عدواً من أعدائه"(2).
- 7- الدعاء سلاح المؤمن، وملاذه عند اشتداد الأمور: ﴿قَالَ﴾ أي: موسى الله لما رأى منهم ما رأى العناد، على طريقة البث والحزن والشكوى إلى الله تعالى ﴿رَبِّ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ﴾ أي: أحداً ألزمه بقتالهم ﴿إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي﴾ هارون، ﴿ فَافْرُقُ ﴾ أي: فأحكم بما يميز بين المحق والمبطل لتفرق ﴿يَنْنَا وَيَنْ القَوْمِ الفَاسِقِينَ ﴾ أي: الخارجين عن أمرك، وهو في معنى الدعاء عليهم، وقد استجاب الله دعاءه، وفرق بأن أضلهم ظاهراً كما ضلوا باطناً "(3).
- 8- من عوائق الملك حصول المذلة والانقياد: قال ابن خلدون في مقدمة العبر: "إن المذلة والانقياد كاسران لسورة العصبية وشدتها، فإن انقيادهم ومذلتهم دليل على فقدانها، فما (ألفوا) للمذلة حتى عجزوا عن المدافعة، ومن عجز عن المدافعة فأولى أن يكون عاجزا عن المقاومة والمطالبة، واعتبر ذلك في بني إسرائيل لما دعاهم موسى المسلم إلى ملك الشام، وأخبرهم أن الله قد كتب لهم ملكها، كيف عجزوا عن ذلك، وما ذلك إلا لما آنسوا من أنفسهم من العجز عن المقاومة والمطالبة، كما تقتضيه الآية وما يؤثر في تفسيرها، وذلك بما حصل فيهم من خلق الانقياد، وما وجدوا من الذل للقبط أحقاباً حتى ذهبت العصبية منهم جملة"(4).

ولهذا جاء القصص القرآني ليورث التجربة، حتى لا تبدأ من الصفر، وتلعن كل أمة أختها، فقصص القرآن أكبر من رصيدنا الشخصي، أو التنظيمي، بل أكبر من رصيد جيل من الأجيال، ولهذا علينا أن نأخذ العبر والدروس في تعاملنا مع الآخرين في السلم والحرب.

<sup>(1)</sup> تفسير السعدي، ص278.

<sup>(2)</sup> تفسير القاسمي، (6/1938).

<sup>(3)</sup> تفسير القاسمي، (6/1935).

<sup>(4)</sup> مقدمة ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، بيروت، دار الجيل، ص155.

#### المبحث الخامس

# منهج التغيير والإصلاح في الجانب التربوي

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: الشكر والتوبة والتوكل على الله وحده.

المطلب الثاني: ابتداء الله بما أحل وليس بما حرم.

المطلب الثالث: الذنوب سبب للعقوبات المادية والمعنوية، العاجلة والآجلة.

المطلب الرابع: حكم الوصية والشهادة.

# المطلب الأول الشكر والتوبة والتوكل على الله وحده

## أولاً: الشكر اعتقاداً وقولاً وعملاً:

كما قال على: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ وَالْسرارِ في تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: 6]، قال ابن سعدي في فوائد الآية: "أنه ينبغي للعبد أن يتدبر الحِكَم والأسرار في شرائع الله، في الطهارة وغيرها ليزداد معرفة وعلماً، ويزداد شكراً لله ومحبة له، على ما شرع من الأحكام التي توصل العبد إلى المنازل العالية الرفيعة "(1).

قال الألوسي: "﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ نعمته بطاعتكم إياه فيما أمركم به ونهاكم عنه"(2).

#### 1- الشكر لغة:

الاعتراف بالإحسان، وهو الثناء على الحسن بما أولاه من معروف، وجاء الشكر بمعنى: الزيادة والنماء.

#### 2- الشكر اصطلاحاً:

- هو الثناء على المنعم بما أولاه من معروف.
  - شكر العبد يدور على ثلاثة أركان، وهي:
    - أ- الاعتراف بالنعمة باطناً.
      - ب- والتحدث بها ظاهراً.

ج- والاستعانة بها على طاعة الله.

والشكر يتعلق بالقلب واللسان والجوارح، ولكن الغرور يجعل البعض ينسبون النعمة إلى غير المنعم، وهنا فعل الأشقياء، فالله تعالى يقول: ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ الله ﴾ [النحل:53] (3).

فالتزام الإنسان بما أمر الله والاعتراف بنعمه قمة الشكر لله، قال تعالى: ﴿وَسَنَجْزِي الشَّاكِرِينَ ﴾ [آل عمران:145]، وقال الله على إخباراً على لسان إبليس: ﴿ لَأَقْعُدَنَّ لَمُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [الأعراف:16]، قيل: هو طريق الشكر، ولعلو رتبة الشكر طعن اللعين في الخلق فقال: ﴿ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرُهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ [الأعراف:17]، وقال تعالى: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [سبأ:13](4).

<sup>(1)</sup> تفسير السعدي، ص271.

<sup>(2)</sup> تفسير الألوسي، (6/358).

<sup>(3)</sup> فصل الخطاب في الزهد والرقائق والآداب، محمد نصر الدين عويضة، (205/6-208).

<sup>(4)</sup> المستخلص في تزكية الأنفس، الشيخ سعيد حوى، ص 303.

ولهذا نرى أن إبليس يهدد الإنسان بأنه سيقعد له في الطريق المستقيم مقرراً أن أكثر الناس لا يشكرون الله على نعمه، وفي حالة عدم الشكر، وعدم الاستعاذة من الشيطان يحاصر إبليس الإنسان<sup>(1)</sup>.

#### ثانياً: التوية:

جاء في السورة الكريمة الحث على التوبة ببيان حسن عاقبتها في الدنيا والآخرة، كما قال على: " ﴿ فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:39]، قال ابن سعدي: " فيغفر لمن تاب فترك الذنوب، وأصلح الأعمال والعيوب "(2).

وقد ورد الأمر بالتوبة لأنها سبب التخلص من آثار الذنوب التي تناقض الإصلاح والتغيير كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَتُوبُونَ إِلَى الله وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة:74].

قال القاسمي: "أفلا يتوبون ويستغفرونه" بالتوحيد والتنزيه عما نسبوه إليه من الاتحاد والحلول، فيرجعوا عن التمسك بالمتشابهات إلى القطعيات، فالاستفهام لإنكار الواقع واستبعاده، فيه تعجب من إصرارهم، ومدار الإنكار والتعجب عدم الانتهاء والتوبة معاً.

أو معناه: ألا يتوبون بعد هذه الشهادة المكررة عليهم بالكفر، وهذا الوعيد الشديد، مما هم عليه، فمدارهما عدم التوبة عقب تحقق ما يوجبها من سماع تلك القوارع الهائلة"(3).

يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيّا حَكِيّا \* وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ اللَّهَ وَكَانَ اللهُ عَلِيّا حَكِيمًا \* وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ اللَّهَ عَذَابًا أَلِيّا \* [النساء:18].

فالتوبة تعني رجوع العباد إلى أنفسهم، وندمهم على أفعالهم الآثمة، وعزمهم الصادق على العودة إلى مثل ما بدر منهم في مستقبل حياتهم فيصبحون تائبين إلى الله راجعين إليه، فسبحان الذي يمد يده في النهار ليتوب إليه مسىء الليل، ويمد يده بالليل ليتوب إليه مسىء النهار.

والتوبة نوعان: توبة الله الرحمن الرحيم وتفضله بعطفه على التائب من عباده، وتوبة العباد بالرجوع إلى الله والاستغفار والرجاء، وعلى هذا فرحمة الله واسعة عامة تشمل كل عاصٍ إذا أراد الرجوع عن معصيته (4).

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي، (4074/7).

<sup>(2)</sup> تفسير السعدي، ص281.

<sup>(3)</sup> تفسير القاسمي، (2/101).

<sup>(4)</sup> قبسات من حياة الرسول، الشيخ أحمد محمد عساف، ص 196.

يقول تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور:31] ، والتوبة لا يشترط أن تكون من العصاة فقط، بل التوبة كذلك من المقربين.

- فآدم السلام عصا ربه، وقال الله في حقه: ﴿ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى ﴾ [طه: 121] ، ولهذا لجأ إلى الله بالتوبة ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِيَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: 37] ، فكانت التوبة نتيجة مخالفته لأمر ربه، وذلك لتعليم الأمة كيف تقوم من كبوتها، بما ركب الله فيهم من الفطرة ليدركوا رحمة الله (1).
- وهناك توبة التقرب إلى الله، وقد تكون حتى للتخلص من مجرد الشعور النفسي والأمور الداخلية النفسية، فهذا رسول الله على كان يتوب إلى الله في اليوم مائة مرة، حيث جاء أنه على قال: (يا أيها الناس توبوا إلى ربكم، فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة) (2).

#### ثالثاً: التوكل على الله وحده:

كما أمر بذلك سبحانه: ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:23]، قال الألوسي: "﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:23]، قال الألوسي: "﴿ وَعَلَى اللهِ عَالَى خاصة ﴿ فَتَوكَّلُوا ﴾ بعد ترتيب الأسباب ولا تعتمدوا عليها فإنه لا تؤثر من دونه ﴿ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ بالله تعالى، والمراد بهذا الإلهاب والتهييج وإلا فإيمانهم محقق، وقد يراد بالإيمان التصديق بالله تعالى وما يتبعه من التصديق بما وعده، أي: إن كنتم مؤمنين به تعالى مصدقين لموعده، فإن ذلك مما يوجب التوكل عليه حتماً "(3).

قال ابن سعدي: " فإن في التوكل على الله - وخصوصاً في هذا الموطن - تيسيراً للأمر، ونصراً على الأعداء، ودل هذا على وجوب التوكل، وعلى أنه بحسب إيمان العبد يكون توكله "(4).

# المطلب الثاني التداء الله بما حرم

#### أولاً: المحللات من الاطعمة على المسلمين:

إحلال جميع بهائم الأنعام من إبل وبقر وغنم إلا ما يتلى على المسلمين من المحرمات العشر الآتية، وغير سباع البهائم وكل ما له ناب يعتدي به على غيره، وكل ما له مخلب من الطيور، حال كونهم غير محلّى الصيد البري في أثناء الإحرام بحج أو عمرة، فيحرم الصيد في الإحرام، ويحرم في

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال، (58/1) بتصرف.

<sup>(2)</sup> السنن الكبرى للنسائي، باب كم يتوب في اليوم، ح (10192)، (165/9)، مسند أحمد، باب مسند أبي هريرة ﴿ السنن الكبرى للنسائي، باب كم يتوب في اليوم، ح (10192)، ح (7794). (205/13)،

<sup>(3)</sup> تفسير الألوسي، (6/392).

<sup>(4)</sup> تفسير السعدي، ص 277.

الحرمين: المكّي والمدني، ولو في غير حالة الإحرام، إن الله يحكم ما يريد من الأحكام، ويعلم أنه حكمة ومصلحة (1).

#### ثانياً: الأشياء المحرمة على المسلمين:

قال تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَ لَحْمُ الجِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمُوقُوذَةُ وَالمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أُكِلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلَامِ ﴾ [المائدة: 3].

- 1- الميتة: الميتة الحيوان الذي يموت، وينحبس دمه فيه، ويدخل في معناه المنخنقة، والموقوذة التي وقذت بالحجارة حتى ماتت، والمتردية التي تردت في حفرة أو بئر، والنطيحة التي نطحت من أخرى حتى ماتت<sup>(2)</sup>، وتحريمها لمضرّتها، وانحباس الدم فيها، مما يؤدي إلى تسممها، وتفسّخ لحمها، وإيذاء من تناول شيئا منها<sup>(3)</sup>، فإن ذكيت ذهب الدم الضار منها، على أن الطباع السليمة تعافها وتنفر منها وتأنف من أكلها، فهي ضارة للدين وللبدن، لذا حرمها الله على فيحرم أكلها اتفاقاً، ويستثنى من الميتة نوعان: السمك والجراد<sup>(4)</sup>، عن عبد الله ابن عمر أن رسول الله قال: (أحلت لنا ميتتان الحوت والجراد)<sup>(5)</sup>.
- 2- الدم المسفوح: أي: دماً مصبوباً سائلاً كالدم الذي يخرج من المذبوح عند ذبحه، لا الدم الجامد كالكبد والطحال<sup>(6)</sup>، ولا الدّم المختلط باللحم في المذبح، ولا ما يبقى في العروق من أجزاء الدّم، فإن ذلك كله ليس بسائل<sup>(7)</sup>، وقد تبين أنه سريع الفساد، وتسارع الميكروبات إليه<sup>(8)</sup>، وأنه مكان للجراثيم والسموم، وأنه مستقذر طبعاً، ويعسر هضمه، ومن فضلات الجسم الضارة كالبراز، وأن فصائل الدم مختلفة، ولا تناسب فصيلة غيرها، فهو قذر يضر الأجسام. ولا عبرة بما كان العرب في الجاهلية يفعلونه من أكل الدم المختلط بالشعر وحشو الأمعاء بالدم ثم شيّه وأكله. (9)

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط، للزحيلي، المؤلف: د وهبة بن مصطفى الزحيلي، الناشر: دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، 1422هـ، (426/1).

<sup>(2)</sup> زهرة التفاسير، أبي زهرة، (2710/5).

<sup>(3)</sup> التفسير المنير، الزحيلي، (80/8).

<sup>(4)</sup> انظر: التفسير المنير، الزحيلي، (76/6).

<sup>(5)</sup> سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، كتاب الصيد، باب صيد الحيتان والجراد، (2073/2)، ح (3218)، دار الفكر، بيروت، قال الشيخ الألباني: صحيح.

<sup>(6)</sup> التفسير الوسيط، الطنطاوي، (201/5).

<sup>(7)</sup> التفسير المنير، الزحيلي، (80/8).

<sup>(8)</sup> زهرة التفاسير ، أبى زهرة، (2710/5).

<sup>(9)</sup> انظر: التفسير المنير، الزحيلي، (77/6).

- 5- لحم الخنزير: ومعناه أنه تعالى إنما حرم لحم الخنزير لكونه نجساً، فهذا يقتضي أن النجاسة علة لتحريم الأكل، فوجب أن يكون كل نجس يحرم<sup>(1)</sup>، ولما فيه من الضرر والقذر لملازمته القاذورات، واحتوائه غالباً على الديدان كالدودة الوحيدة والشعرة الحلزونية، ولعسر هضمه لكثرة شحم أليافه العضلية ومواده الدهنية، كما أن له طباعاً سيئة مثل فقدان الغيرة على أنثاه، والطباع تتقل مع اللحم والأكل، وإذا كانت الحظائر الحديثة ترعى صحياً تربية الخنازير، ويشرف الأطباء على فحص اللحم، فإن هذا لا يتيسر لكل الناس، كما أن الأضرار المعنوية لا يمكن تجنبها<sup>(2)</sup>.
- 4- وما أهل لغير الله به: الفسق هو المذبوح لغير الله، ولم يذكر اسم الله عليه، وهو ما يتقرّب به إلى الأصنام والأوثان. (3) إن لم يذكر اسم الله تعالى، نسياناً فإنه يؤكل المذبوح، وإن ترك عمداً، ففيه نظر، ما دام لم يذكر غير الله تعالى (4).

فسمي ما أهل لغير الله به – فسقاً – لتوغله في باب الفسق كما يقال: فلان كرم وجود إذا كان كاملاً فيهما، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِمّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ الله عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ [الأنعام:121] (5) لأنه خروج عن طاعة الله تعالى، وإعلاء لاسم غير اسمه، في موضع يجب ذكر اسمه تعالى فيه؛ وقد كانوا في الجاهلية يذبحون على النصب، ويذكرون اسم آلهتهم. ويقاس عليه ما يفعله الآن جهلة العوام من تسمية الأولياء عند الذبح؛ خاصة في الموالد التي يقيمونها (6).

- 5- المنخنقة: وهي التي تموت خنقاً: وهو حبس النّفس في الحلقوم، فهي نوع من الميتة، وضررها ضرر الميتة لأنها لا تنبح، والتذكية الشرعية شرط لحلّ المذبوح.
  - -6 الموقوذة: الوقذ: ضرب الشيء حتى يسترخي ويشرف على الموت $^{(7)}$ .
- 7- المتردّية: هي ما سقطت من مكان عال كجبل أو سطح، أو الهاوية، في بئر، فتموت بذلك، فلا تحل كالميتة إلا أن تذكى، أي تذبح، فإن عقرت في البئر في أي مكان من جسمها، حلّ أكلها للضرورة<sup>(8)</sup>.

<sup>(1)</sup> مفاتيح الغيب، الرازي، (168/13).

<sup>(2)</sup> التفسير المنير، الزحيلي، (77/6–78).

<sup>(3)</sup> التفيسر الوسيط، الزحيلي، (620/1).

<sup>(4)</sup> زهرة التفاسير، أبي زهرة، (2712/5).

<sup>(5)</sup> مفاتيح الغيب، الرازي، (171/13).

<sup>(6)</sup> أوضح التفاسير، محمد محمد عبد اللطيف بن الخطيب، (ت: 1402هـ)، ص 174، المطبعة المصرية ومكتبتها، ط6، 1383هـ - 1964م.

<sup>(7)</sup> صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، الناشر: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، 1417هـ - 1997م، ص 300.

<sup>(8)</sup> التفسير الوسيط، للزحيلي، المؤلف: د وهبة بن مصطفى الزحيلي، الناشر: دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، 1422هـ، (430/1).

- 8 النطيحة: النَّطِيحَةُ التي تنطحها شاة أخرى أو بقرة  $^{(1)}$ .
- 9- مَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا ما ذَكَيْتُمْ: المراد بالسبع كل ذي ناب وأظفار من الحيوان، كالأسد والنمر والذئب ونحوها من الحيوانات المفترسة<sup>(2)</sup>.
- 10- ما ذبح على النصب: النُصُب هي حجارة كانت منصوبة حول الكعبة يذبح عليها المشركون الذبائح تقرباً للآلهة، والتحريم هنا بسبب عقدي مثله مثل تحريم ما أهل لغير الله به، فما أهل لغير الله فيه شرك بالله فافتقد ذكر الله الذي ذلل للإنسان هذا الحيوان القريب من الإنسان في الحس والحركة وغير ذلك، وكذلك أيضاً ما ذبح على النصب محرم؛ لأن النصب غير واهب ولا معطى، والواجب أن نتقرب إلى الواجد الواهب(3).
- 11- ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾: واستسقم أي طلب القسمة، وكانت القسمة في بعض الأحيان عملية محرجة فيريدون إلصاقها بغيرهم، وهنا يقال: «إن الأزلام هي التي أمرتني»، والأزلام هي قداح من الخشب مكتوب على بعضها: «أمرني ربي» ومكتوب على البعض الآخر: «نهاني ربي» وبعض من هذه القداح غفل بغير كتابة، وكان المشرك إذا أراد السفر فهو يذهب إلى سادن الكعبة أو الكاهن، ويخرج السادن أو الكاهن الأزلام من الكيس، ويحرك القداح ويختار المشرك قِدْحاً، فإن قرأ عليه «أمرني ربي» يسافر إلى المهمة التي يريدها، وإن لم يقرأ عليه ووجده غفلا فهو يعيد الكَرَّة؛ فإن وجد «نهاني ربي» لا يسافر (4).

ثالثاً: الحكمة من الابتداء بما أحل: إن الله سبحانه بدأ عقوده مع المؤمنين ببيان أنه أباح لهم الأنعام كلها إلا ما يتلو عليهم تحريمه منها، فهو سبحانه بدأ ببيان ما فيه قضاء على وثنيات الجاهلية، وبما فيه إشعار المؤمنين بكمال النعمة عليهم، إذ أباح لهم الأنعام كلها والانتفاع بها بكل وجوه الانتفاع، ولم يقيد هذه الإباحة بما كانت تقيده به أهل الجاهلية من قيود وشروط لا تقوم على أساس من المصلحة، وإنما تقوم على أوهام وأباطيل لا يصح أن يبنى عليها تحريم ما رزق الله به عباده من الطيبات، بل قيدها باستثناء ما فيه ضرر بصحة الإنسان أو دينه، وعلى النفع والإضرار يبنى التحليل والتحريم (1)، والابتداء بذكر بعض المباح امتناناً وتأنيساً للمسلمين، ليتلقوا التكاليف بنفوس مطمئنة (2).

<sup>(1)</sup> غريب القرآن، لابن قتيبة، المؤلف: أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، (ت: 276هـ)، المحقق: سعيد اللحام، (1/ 123).

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط للقرآن الكريم، المؤلف: محمد سيد طنطاوي، الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة، القاهرة الطبعة الأولى، (36/4).

<sup>(3)</sup> تفسير الشعراوي – الخواطر، المؤلف: محمد متولي الشعراوي، (ت: 1418هـ)، الناشر: مطابع أخبار اليوم، (2920/5).

<sup>(4)</sup> نفس المرجع السابق، ونفس الصفحة.

<sup>(1)</sup> زهرة التفاسير، أبى زهرة، (2015/4).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير، ابن عاشور، (77/6).

#### رابعاً: منهجيات الإصلاح والتغيير في ابتداء الله بما حل:

- 1 لم يشرع الله شيئاً في القرآن الكريم إلا لمصلحة الناس، فلم يبح الشرع أو يوجب إلا النافع المفيد، ولم يحرم إلا الضّار الخبيث ضرراً مادّياً محسوساً أو معنوياً يمسّ العقيدة $^{(1)}$ .
- 2- سبب تحليل الاطعمة أن العرب كانوا يحرمون في الجاهلية على أنفسهم بعض الحيوان لأوهام ورثوها، لم يأت بها دين، ولم يتصورها عقل، وليس للتحريم سبب يدركه أهل العقول<sup>(2)</sup>.

#### المطلب الثالث

#### الذنوب سبب للعقويات المادية والمعنوية، العاجلة والآجلة

ويظهر ذلك في قوله على: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّهَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّهَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: 49].

قال ابن سعدي: "﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا ﴾ عن اتباعك واتباع الحق ﴿فَاعْلَمْ ﴾ أن ذلك عقوبة عليهم وأن الله يريد ﴿أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ﴾ فإن للذنوب عقوبات عاجلة وآجلة، ومن أعظم العقوبات أن يبتلى العبد ويزين له ترك اتباع الرسول، وذلك لفسقه"(3).

وها هو القرآن يخاطب رسولنا الكريم أن لا يحزنه إذا تولوا عنه، ولا يجعل إعراضهم يفت في عضده، أو يحول موقفه، فإنهم إنما يتولون ويعرضون لأن الله يريد أن يجزيهم على بعض ذنوبهم، فهم الذين سيصيبهم السوء بهذا الإعراض، وهذه طبيعة البشر ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾ [المائدة:49]، فهم يخرجون وينحرفون؛ لأنهم هكذا ولا حيلة لك في هذا الأمر (4).

وهذا مصير الذي يبتعدون عن منهج الله، وسيصيبهم الله ببعض عذابه مقابل ذنوبهم، وسبحانه لا يصيبهم ظلماً، بل يصيبهم ببعض ذنوبهم التي ارتكبوها (1).

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط، للزحيلي، المؤلف: د وهبة بن مصطفى الزحيلي، الناشر: دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، 1422هـ، (428/1).

<sup>(2)</sup> زهرة التفاسير، أبي زهرة، (2013/4).

<sup>(3)</sup> تفسير السعدي، ص286.

<sup>(4)</sup> انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، (904/2).

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الشعراوي، (3185/5).

#### البعد عن المعاصى والمآثم:

البعد عن المعاصي شرط لازم للإصلاح والتغيير، ولهذا جاءت الإشارة إلى سوء عاقبة المعاصي وأثرها في السلوك السيء للإنسان كما قال على: ﴿وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: 62].

قال ابن سعدي: "استمر تعالى يعدد معايبهم، انتصاراً لقدحهم في عباده المؤمنين، فقال: 
﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ ﴾ أي: من اليهود ﴿ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدُوانِ ﴾ أي: يحرصون، ويبادرون المعاصي المتعلقة في حق الخالق والعدوان على المخلوقين ﴿ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ الذي هو الحرام، فلم يكتف بمجرد الإخبار أنهم يفعلون ذلك، حتى أخبر أنهم يسارعون فيه، وهذا يدل على خبثهم وشرهم، وأن أنفسهم مجبولة على حب المعاصي والظلم. هذا وهم يدعون لأنفسهم المقامات العالية. ﴿ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وهذا في غاية الذم لهم والقدح فيهم "(1).

#### البعد عن الفساد والإفساد:

من مقاصد القرآن الكريم إصلاح الخلق وهدايتهم إلى أحسن العقائد والأعمال والأخلاق، وضد ذلك سعي في الفساد والإفساد، وهو أمر مذموم شرعاً وعقلاً، وقد جاءت الإشارة إلى ذلك في قوله عن اليهود: ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: 64].

قال القاسمي: ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا ﴾ أي: للفساد أو مفسدين، أي: يجتهدون في الكيد للإسلام وأهله وتعويق الناس عنه وإثارة الفتن، ﴿ وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْدِينَ ﴾ أي: من كان الإفساد صفته "(2).

قال الألوسي: "﴿وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْدِينَ ﴾ بل يبغضهم، ولذلك أطفأ نائرة فسادهم، واللام إما للجنس وهو داخلون فيه دخولاً أولاً، وإما للعهد ووضع المظهر موضع ضميرهم للتعليل، وبيان كونهم راسخين في الإفساد"(3).

مما يؤكد أن منهج الإصلاح والتغيير يقوم على الصلاح والإصلاح؛ لأنه مما يحبه الله تعالى ويأمر به، ويحذر ويباعد من الفساد والإفساد؛ لأنه مما يبغضه الله تعالى وينهى عنه.

<sup>(1)</sup> تفسير السعدي، ص290.

<sup>(2)</sup> تفسير القاسمي، (6/2063).

<sup>(3)</sup> تفسير الألوسي، (492/6).

# المطلب الرابع حكم الوصية والشهادة

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ حِينَ الوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنْ عَيْرِكُمْ إِنْ أَنَّتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةُ المَوْتِ تَحْبِسُونَهُما مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنَّتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةُ المَوْتِ تَحْبِسُونَهُما مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ لَا نَشْتَرِي بِهِ ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذًا لِنَ الآثِمِينَ ﴾ [المائدة:106]. أولاً: تعريف الوصية لغة: الوصية مصدر من وصى، ووَصَّى بالتشديد والتخفيف وأوصى ويوصى (١)، ونظلق الوصية على السم المصدر، ويراد بها فعل الموصي، ومنه قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الوَصِيَّةِ ﴾ [المائدة:106]. ﴿ يَا أَيُّمَا اللّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الوَصِيَّةِ ﴾ [المائدة:106]. ثانياً: الوصية اصطلاحاً: "تصرف في التركة مضاف إلى ما بعد الموت" (٤).

#### ثالثاً: مشروعية الوصية:

- أ. قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِالمَعْرُوفِ
  حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة:181]، فالله ﷺ ندب للإشهاد على الوصية والندب للإشهاد على أمر
  يدل على مشروعية هذا الأمر فالآية دليل على مشروعية الوصية.
- ب. عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله ﷺ قال: (ما من امرئ مسلم له شيء يوصي به يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتوبة عنده) (3).
- ج. **الإجماع:** أجمع الفقهاء على جواز الوصية من لدن رسول الله ﷺ إلى يومنا هذا من غير إنكار من أحد (4).

#### رابعاً: حكمة مشروعية الوصية:

أحكام الشريعة لا تخلوا من حكمة يريدها الشارع و من تشريعه لذلك الحكم والشريعة الإسلامية عدل كلها ومصلحة ووضعت لمصالح العباد في الدارين الدنيا والآخرة (5).

<sup>(1)</sup> انظر: مختار الصحاح، الرازي، 302، لسان العرب، ابن منظور، (339/6).

<sup>(2)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، الزحيلي، (7440/10).

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الوصايا، باب الوصايا وقول الرسول ﷺ: وصية الرجل مكتوبة عنده، (10050/3)، ح (2587).

<sup>(4)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، الزحيلي، (7442/10).

<sup>(5)</sup> الموافقات، للشاطبي، (6/2).

#### وشرعت الوصية لعدة حكم منها:

- -1 عن طريق الوصية يستطيع الإنسان تدارك ما فاته من أعمال الخير والبر التي تعود على الأفراد والجماعات بالخير والفائدة (1).
  - -2 طريق للقيام بحق البر والصلة لبعض الأقارب الذين لا يرثون ودفع الفقر والحاجة عنهم -2
    - -3 مكافأة من أسدى للمرء معروفاً (3).
    - -4 تعود بالنفع والفائدة على المجتمع المسلم وذلك عن طريق الإسهام بمشاريع الخير  $^{(4)}$ .
      - 5- مساعدة الفقراء والمساكين وإزالة أسباب الحقد من نفوسهم.
- 6- الإنسان له حقوق وعليه واجبات ومؤاخذ بذلك فإذا عجز عن القيام بها بنفسه له أن يستنيب في ذلك غيره بواسطة الوصية.
  - 7- الوصية طريق للخير تراعي حال الإنسان ومصلحته في الدنيا والآخرة.

#### خامساً: حكم الوصية:

اتفق الفقهاء على أن الوصية كانت في بداية الإسلام واجبة بكل المال للوالدين والأقربين لقوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ ... ﴾ [البقرة: 181].

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع، الكاساني، (220/8).

<sup>(2)</sup> الوصايا والوقف، الزحيلي، ص 15.

<sup>(3)</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، الزحيلي، (7443/10).

<sup>(4)</sup> المواريث والوصية والهبة، بدران، ص 129.

# المبحث السادس منهج التغيير والإصلاح في الجانب السياسي

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: العهود والمواثيق.

المطلب الثاني: القيام بالعدل وحمايته ولو بالقوة.

المطلب الثالث: إبراز الهوية والكيان الإسلامي كأمة واحدة.

# المطلب الأول العهود والمواثيق

سورة المائدة محكمة، لم ينسخها بعدها سورة، وهذه السورة من مزاياها ومما يدل على ما ورد فيها من تشريع: افتتاحها بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ ﴾ [المائدة: 1]، فهذه قاعدة عظيمة جداً، وما أجهل الناس بالقرآن! ولا نعني الناس الذين لا يقرءون القرآن، ولا الذين لا يقيمون حروفه ولا حدوده، وإنما نعني نحن الذين نقرؤه ليلاً ونهاراً، ومع ذلك نجهله لأسباب يطول شرحها.

فهذه الآيات من أول سورة المائدة وغيرها كلها عجيبة جداً لمن تأملها، والقرآن كله يأتي بالأحكام -كما في سورة البقرة والنساء والطلاق- التي تتعلق بالأسرة والمجتمع .

اقتضت مشيئة الله وجود مجموعة من المعاهدات تحدد العلاقات السياسية والتجارية والاجتماعية بين البشر، ومن ثم تطورت هذه العلاقات إلى أن وصلت إلى درجة من التعقيد والتشابك، فإذا كانت العهود والمواثيق بين الأفراد شكلا قديماً من العلاقات التي تجري في المجتمعات البشرية، فما يحدث على مستوى الدولة في الوقت الحاضر، هو شكر متطور من تلك الاتفاقات الفردية الجزئية.

ومع مرور الزمن أصبحت المعاهدات الأداة الطبيعية لبلورة العلاقات السياسية بين الدول، ووسيلة لحل المشكلات العالقة بي المجتمعات.

#### أولاً: العهد والميثاق لغة واصطلاحاً:

العهد لغة: العين والهاء والدال أصل واحد يدل على الاحتفاظ بالشيء وإحداث العهد به، الجمع عهود (1)، والعهد كل ما عوهد الله عليه، وكل ما بين العباد من المواثيق فهو عهد، والعهد بمعنى الوصية (2).

العهد اصطلاحاً: حفظ الشيء ومراعاته حالاً بعد حال، ثم استعمل في الموثق الذي تلزم مراعاته (3)، وهو اتفاق بين طرفي يلتزم بمقتضاه كل منهما تنفيذ ما اتفقا عليه (4) والميثاق ميثاق يكون بين اثنين أو جماعتين.

والعهد في القانون الدولي: اتفاق بين دولتين أو أكثر لتنظيم علاقات بينهما (5).

<sup>(1)</sup> انظر: معجم مقاييس اللغة، ص420-167.

<sup>(2)</sup> انظر: لسان العرب، (311/3).

<sup>(3)</sup> انظر: التعريفات، ص 159.

<sup>(4)</sup> القاموس الفقهي لغة واصطلاحاً، ص 255.

<sup>(5)</sup> انظر: المعجم الوسيط، (634/2).

الميثاق لغة: الواو والتاء والقاف كلمة تدل على عقد أحكام، ووثقت الشيء أحكمته (1). الميثاق اصطلاحاً: ما وثق به العهد من القول والالزام والحلف. (2)

يتضح لنا مما سبق أن بين العهود والمواثيق عموم وخصوص فكل ميثاق عهد وليس كل عهد ميثاق لأن الميثاق يدل على التوثيق والاتقان والاحكام.

#### ثانياً: أهمية العهود والمواثيق:

- -1 الوفاء بالعهود والمواثيق من أجل الأمور التي دعا لها الاسلام، وأكد على ضرورة الوفاء بها، ورتب على نقضها صنوف الذم والعقاب.
  - 2- الوفاء خاص بالإنسان، فمن فقد فيه الوفاء انسلخ من الأنانية.
    - 3- جعل الله ركال العهد من الايمان وجعله قوامه لأمور الناس.
  - $^{(3)}$  الناس مضطرون إلى التعاون ولا يتم التعاون إلا بمراعاة العهد والوفاء به.

#### ثالثاً: أقسام العهود والمواثيق:

# 

- ب عهد أخذه الله على الأنبياء والرسل: وهذا العهد أخذه على الأنبياء والرسل أن يقيموا الدين ولا يتفرقون فيه لقوله تعالى في سورة النحل: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ أُعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى الله وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّكَذِينَ ﴾ [النحل:36] ، يخبر الله عَلَى أن محبته قامت على جميع الأمم، أنه ما من أمة متقدمة

<sup>(1)</sup> معجم مقاييس اللغة، (85/6).

<sup>(2)</sup> الوقوف على مهمات المتعارفين، ص 320.

<sup>(3)</sup> انظر: العهود ووجوب الوفاء بها في ضوء القرآن والسنة، رسالة ماجستير للطالبة سامية محمد مختار، خالد، ط 1401هـ - 1981م، ص57-65.

<sup>(4)</sup> انظر: المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير، تأليف شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي، (ت: 977هـ)، ط 1285هـ، مطبعة بولاق القاهرة، (ج../41).

<sup>(5)</sup> انظر: فتح القدير للشوكاني، (299/2).

أو متأخرة إلا وبعث الله فيها رسولاً وكلهم متفقون على دعوة واحدة بين الناس ودين واحد، فانقسمت الأمم بسبب استجابتها لدعوة الرسل وعدمها تسمية، قسم اتبع المرسلين علماً وعملاً وقسم اتبع سبيل الغي. (1)

ج- قسم أخذه الله على العلماء: فالعلماء ورثة الأنبياء وهم يحملون هم الدعوة بعدهم، والله أخذ منهم الميثاق فقال في سورة آل عمران: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحُكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًّا الَّذِينَ فِي قُلُومِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ الكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًّا اللَّذِينَ فِي قُلُومِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ الكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًّا اللَّذِينَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ [آل عمران:7] ، وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو وَاللَلاثِكَةُ وَأُولُو العِلْمِ قَاثِهًا بِالقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو عَمالَتُهُ مَا اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالمَيثَاقُ الذي أَخذ عليهم هو تعليم دين الله سبحانه وتعالى للناس وتوضيحه لهم. أحسن وجه، والميثاق الذي أخذ عليهم هو تعليم دين الله سبحانه وتعالى للناس وتوضيحه لهم.

#### 2- العهد بين الناس أنفسهم، وينقسم إلى قسمين:

- أ- عهد بين المسلمين أنفسهم: فأول هذه العهود الواجب ايفاؤها عهد الامام، إذ لا تصلح الأمة بدون إمام وحاكم يحكم بما أنزل الله على وهناك عهود التآخي في الدين، كالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، ورد الأمانة وصدق القول؟ وبر الوالدين وصلة الرحم وحسن المعاملة، قال : (حق المسلم على المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس)(2).
- ب عهد بين المسلمين وغيرهم: امتازت سورة المائدة بذكر عهود المسلمين بغيرهم، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ كَا اللهَ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَخْكُمُ مَا يُرِيدُ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الهَدْيَ وَلَا القَلَائِدَ وَلَا آمِينَ البَيْتَ اللهَ عَنْ البَيْتَ اللهَ عَنْ البَيْتَ اللهَ عَنْ مَنْ اللهَ عَنْ اللهَ اللهَ عَنْ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهُ إِنْ اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ [المائدة: 1، 2].

#### رابعاً: منهجيات الاصلاح والتغيير من خلال العهود والمواثيق:

-1 إن تحديد العلاقة مع المشركين أو قطعها تقودنا إلى هدف عظيم ومقصد نبيل واضح الدلالة وهو زيادة هذه الأمة لكافة الأمم.

<sup>(1)</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص 440.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب الأمر باتباع الجنائز، (71/2)، ح (1240).

- -2 من يملك قرار نفسه في تحديد علاقاته مع الآخرين فإنه يلزم الآخرين بها لأنه سيد نفسه.
  - 3- أصبحت المعاهدات الأداة الطبيعية لبلورة العلاقات السياسية والخارجية للدول.
- 4- تحديد العلاقة مع الآخرين يتطلب سيادة وعزة وكرامة، مما يتطلب حراً لا يقبل غدر عدوه.
- 5- نرى اليوم كيف تتحكم دول الغرب المستكبرة في مصير كثير من دولنا بفعل طغيان المستكبرين وكيف يمدد هذا الظالم علاقته مع الآخرين على أساس إما ان تكون معنا أو ضدنا، فالإسلام لا يرضى للمسلمين أن يكونوا في ذيل الأمم لقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيِّنَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأْقُرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران:81].
- 6- حالنا في هذه الأيام مع أعدائنا ممن لم يلتزموا عهوداً ومواثيق قطعوها على أنفسهم في جميع المحافل الدولية والاقليمية، ومع ذلك يرفض أصحاب الزعامات والسلطات علينا إلا أن يكونوا أذلة صاغرين في ذيل الامم، لوثوقهم بوعود الكافرين الكاذبة، فامتثال أوامر الله على واجتناب نواهيه يورث عزة وكرامة واتباع الأعداء والكافرين يورث ذلاً وهواناً.

# المطلب الثاني القيام بالعدل وحمايته ولو بالقوة

العدل في اللغة: (عدل): "أي متعادل متساو لا في غاية الجودة ولا في نهاية الرداءة" (ا). والعدالة: هي بمعنى المساواة، والعدل يكون بالبصيرة في الأحكام الشرعية كالحدود وغيرها، ويكون بالملموس في الموزونات والمكيلات والمعدودات (2).

العدل في الاصطلاح: "هو المساواة بين التصرف وبين ما يقتضيه الحق دون زيادة أو نقصان" (1). والعادل عند الفقهاء: "هو من تكون حسناته غالبة على سيئاته" (2).

## أهمية العدل:

العدل مطلب لكل إنسان سَوي العقل، لا يرغب في الظلم والجور، فالإنسان من أكثر أمنياته أن يعيش في مجتمع مليء بالعدل والأمانة، ولذا فإنه يجاهد نفسه لكي يعيش في هذا المجتمع مع الآخرين، فإنه يحافظ على نفسه وكرامته، فلا يعتدي على الآخرين، ولا يأكل حقوق من هم أضعف منه، حتى لا يجد من هو أقوى منه فيقابله بالظلم والاعتداء، فهو حريص على أن يعمل علاقات ودية

<sup>(1)</sup> المغرب في ترتيب المعرب، (46/2).

<sup>(2)</sup> انظر: المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد، تحقيق محمد سيد كيلاني، ص 325.

<sup>(1)</sup> الأخلاق الإسلامية وأسسها، عبد الرحمن حسن حنبكة الميداني، ص622.

<sup>(2)</sup> مجلة الأحكام العدلية، لجنة مكونة من عدة علماء وفقهاء في الخلافة العثمانية، ص 344، مادة 1705.

وتعاونية قائمة على العدل والحب مع الناس؛ حتى يؤمن على نفسه، ويجد من يحترمه ويوقره، ويشعر أن له قيمة واحترام في هذا المجتمع، ويقوم بتطويره وتنميته وإصلاحه حتى يسود العدل والأمان، بينما لو وجد الإنسان نفسه في مجتمع يسوده الظلم والطغيان، فانه يضيق ذرعاً لا يستطيع أن يواكب حياته، فحريته مسلوبة ليس لديه القدرة على تنمية قدراته ومواهبه، وإصلاح وتعمير مجتمعه، وإذا تكلم كلمة الحق أو النصيحة أو المشورة فانه سرعان ما يجد من يكتم على فيه، ولا يجد من يستمع له، بل وتتخذ الإجراءات ضده؛ فيشعر بالقهر والظلم ولا يستطيع أن يعيش في هذا المجتمع، ولم يجد نفسه أمام هذا الطغيان إلا ثلاثة أمور: إما أن يستسلم على هذا القهر، ويعيش حياة الحرمان، وسلب الكرامة، أم يهاجر إلى موطن آخر بديل عن مجتمعه، أم لا يرضى عن هذا الظلم، ويقاوم بنفسه حتى يطارد، أو يرقد في السجون الظالمة.

ونحن اليوم نرى في عصرنا الحاضر والماضي على طوال السنين والعدل مسلوب ومهضوم، فالقوي المجرم المنحرف يُبَرأ، ويكون له الحكم، والكلمة المسموعة، أما الأمين المستقيم فإنه يجرم وتهدر كرامته، والضعيف يهضم حقه.

ونعلم أن الحكم الظالم المستبد المفتقر للعدالة هو الذي يشارف على السقوط والزوال، أما الحكم العادل هو الباقي والثابت (1).

وقد ذكر ابن تيمية "أن الله على يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقيم الدولة الطاغية الظالمة وإن كانت مؤمنة" (2).

ولذا اشترط الفقهاء على أن الذي يتولى أمور المسلمين يجب أن يكون عادلاً وأمينا وصالحاً (3)، وذلك لأن الدنيا والمجتمع لا ينتظم ولا يقام إلا على العدل والأمانة.

وكتب إلى عمر بن عبد العزيز بعض عماله يستأذنه في تحصين مدينة، فكتب إليه: "حصّنها بالعدل ونقّ طريقها من الظلم" (4).

وقد روي أن يزدجر بعث رسولاً إلى عمر بن الخطاب، فخرج الرسول يسأل عن عمر أين ملككم فردوا عليه أنه ليس لهم ملك وإنما أمير، فلما ذهب إليه ووجده نائماً في حر الشمس فقال: عدلت فأمنت فنمت يا عمر (1).

<sup>(1)</sup> انظر: مكارم الأخلاق في الإسلام نظريةً وتطبيقاً، الدكتور أحمد رجب الأسمر، ص51، 52.

<sup>(2)</sup> الحسبة في الإسلام، ابن تيمية، ص 63.

<sup>(3)</sup> انظر الموسوعة الفقهية الكويتية، (9/30).

<sup>(4)</sup> نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري، تحقيق: مفيد قمحية وجماعة، (33/6).

<sup>(1)</sup> انظر: بدائع السلك، ابن الأزرق، تحقيق: د. علي سامي النشار، (235/1).

إذاً فالله على لا يريد أن يبقى الظلم والاستعباد في أرضه، فلا بد وأن يزول الظلم، وتشرق شمس الحرية والعدالة، وينتشر الإسلام، وتقام الخلافة الإسلامية، ويتمتع البشر بالأمن والأمان والعدل.

## العدل في القرآن الكريم والسنة:

العدل هو اسم من أسماء الله الحسنى، ولا يستقيم أمر السموات والأرض إلا بالعدل، والعدل والمساواة نفس الكلمة لا ينفكان عن بعضهما، ولذا فإن الله على أوجب على المسلمين أن يقيموا دينهم وأحكامهم بالعدل، وقد جاءت نصوص من القرآن والسنة تؤكد على وجوب العدل بين الناس. أولاً: من القرآن:

كما جاء في قوله على : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لله شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: 8] ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: 8] ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ يَا مُرُكُمُ أَنْ ثُوَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ إِنَّ اللهَ نِعِيًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: 58] .

وقد اقترن العدل بالأمانة، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ ﴾ لأن أساس العدل الأمانة، فمن قام بالعدل فقد أدى الأمانة، ومن لم يقم بالعدل فد خان الأمانة (1).

والعدل هو التسوية النافعة بين الناس يحصل به الصلاح والأمانة في تعيين الأشياء لمستحقيها، دون إفراط بأن يُعطى للفرد أكثر من حقه، ولا تفريط بالإجحاف في حق من حقوقه، فالعدل يكون في تنفيذ الحقوق وإعطائها بالتساوي (2).

وقال أيضاً: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ وَالبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل:90].

فقد أمرنا الله ﷺ بالعدل مع الآخرين بالإضافة إلى التخلق بمكارم الأخلاق، وقد بدأ بالعدل أولاً ثم بمكارم الأخلاق، وذلك لأن العدل أساس الأخلاق والمعاملات الحسنة، فإذا فقد العدل فقدت الأخلاق.

<sup>(1)</sup> انظر في رحاب التفسير، (947/5).

<sup>(2)</sup> انظر تفسير التحرير والتنوير، (449/3).

والعدل يكون بين العبد وبين ربه، بإنباع أوامره واجتناب نواهيه، وإيثار حقه ورضاه ومحبته على أنفسنا وهوانا، والعدل بين العبد ونفسه بالابتعاد عن كل ما يؤدي إلى هلاكها، ولزومها القناعة في جميع الأحوال، والعدل بين العبد والخلق، بتجنب إساءة الآخرين سواء كان في القول أو الفعل، سراً أو جهراً، والبعد عن الأذى والخيانة، والقيام بالنصيحة، والإنصاف لهم في حقهم والصبر عليهم عند إساءتهم لنا.

إذاً فالعدل يكون مع العالَمِ أجمع وهو التوسط بين طرفي النقيض $^{(1)}$ .

وقال أيضاً: ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا اللَّهِ عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ اللَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات:9].

إن العدل هو قوام الدين والدنيا وبه تتشأ مصالح وأمور الناس، وبه يصلح بين قضايا الناس ونزاعاتهم، وخصوماتهم، فقد أمر الله على الإصلاح بين الطائفتين المتقاتلين بالعدل والقسط، ويكون الإصلاح بالتراضي والإنصاف وعدم الإضرار بين الطائفتين، ولا يكون فيه محاباة أو انحياز لطائفة أخرى، فالعدل بينهما بالتساوي في جميع قضايا الإصلاح، ولابد وأن يكون العدل في صورة الإصلاح، وعدم تضييع حقوق الفئتين باسم الصلح، وذلك لأن الصلح لا يتحقق إلا بالعدل والإنصاف<sup>(2)</sup>.

## ثانياً: السنة النبوية:

وعن بلال بن سعد عن أبيه قال: قيل يا رسول الله ما للخليفة من بعدك؟ قال: (مثل الذي لي ما عدل في الحكم وقسط في البسط ورحم ذا الرحم) (2).

## العدل في الإسلام مطلق:

فقد جاء العدل مطلقاً، يتناسب مع جميع فئات الناس بلا استثناء، فالعدل لا يعرف الغني أو القوي، فالكل يخضع للعدل، ولا يوجد فرق بين الأسود والأبيض والقوي والغني والعربي والأعجمي،

<sup>(1)</sup> انظر: أحكام القرآن، ابن العربي، (198/5).

<sup>(2)</sup> انظر: تفسير التحرير والنتوير، (242/26).

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، (216/9)، كتاب الصلح، ح (2508).

<sup>(2)</sup> التاريخ الكبير، للبخاري، (46/4)، باب سعد، ح (1915)، الحكم على الحديث: ذكر في إرواء الغليل، (77/5)، أن إسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

فالعدل للجميع والجميع مع العدل، فالعدل لا يعرف الانحياز إلى فئة دون فئة أو قبيلة دون قبيلة أخرى، فهو مع جميع أصناف الناس فلا يظلم فيه أحد، ولا يعاقب إلا من استحق عليه العقاب، ولا يمنع عنه العطاء إلا من استحق المنع ولا يعطي أي عطاء إلا من استحق العطاء، فالكل خاضع يمنع عنه العطاء إلا من استحق العطاء، فالكل خاضع للعدل سواء كان قريباً أم بعيداً، فالعدل واجب على المسلم وعلى أهله وأقاربه، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ مَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاء لله وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أو الوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنيًا أَوْ فَقِيرًا فَالله أَوْلَى بِهَا فَلا تَتَبِعُوا الْهُوَى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ الله كَانَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء:135]، فعلى المسلم ألا يأخذ في الله لومة لائم، فالكل سواسية في المعاملة والحكم والعدل (1).

### العدل في سورة المائدة:

وردت آیات فی السورة الکریمة تأمر بالعدل وتمدح العادلین؛ لأن العدل سبب التقوی ومظهرها، کما جاء فی قوله ﷺ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَاَّنُ وَمَظهرها، كما جاء فی قوله ﷺ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَاَّنُ وَمَظهرها، كما جاء فی قوله ﷺ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانًا لَا يَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: 8] .

(اعْدِلُوا) أبها المؤمنون في أوليائكم وأعدائكم، واقتصر بعضهم على الأعداء بناء على ما روي أنه لما فتحت مكة كلف الله تعالى المسلمين بهذه الآية أن لا يكافئوا كفار مكة بما سلف منهم وأن يعدلوا في القول والفعل (هُوَ) راجع إلى العدل الذي تضمنه الفعل، وهو مطلق العدل الذي أشار اليه سبب النزول، وإما العدل مع الكفار (أقْرَبُ لِلتَّقْوَى) أي أدخل في مناسبتها، لأن التقوى نهاية الطاعة، وهو أنسب الطاعات بها فالقرب بينهما على هذا مناسبة الطاعة للطاعة "(2).

وبين سبحانه أن القسط مطلب شرعي يحبه الله تعالى ويأمر به كما في قوله على: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهُ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:8].

أي مقتضى إيمانكم الاستقامة، فكونوا مبالغين في للاستقامة باذلين جهدكم فيها لله، وهي إنما تتم بالنظر في حقوق الله وحقوق خلقه فكونوا شهداء بالقسط أي بالعدل، لا تتركوه لمحبة أحد ولا لعداوة أحد، ولا يجرمنكم أي: لا يحملنكم، شنآن أي: شدة عداوة قوم على ألا تعدلوا في حقهم، اعدلوا هو أي: العدل، أقرب للتقوى أي: لحفظ الأنفس أن تتجاوز حد استقامتها، واتقوا الله أي: أن تبطلوا حقوقه أو حقوق عباده، ولو بطريق تتوهمون فيه العدل "(3).

<sup>(1)</sup> انظر: حقوق الإنسان في الشريعة والقانون، الدكتور اسماعيل أحمد الأسطل، ص 222.

<sup>(2)</sup> تفسير الألوسي، (6/359).

<sup>(3)</sup> تفسير القاسمي، (6/1900).

﴿ اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ أي: كلما حرصتم على العدل واجتهدتم في العمل به، كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم، فإن تم العدل كملت التقوى "(1).

وقال على: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المائدة: 42]، أي: بالعدل الذي أمرت به، وإن كانوا ظلمة خارجين عن طريق العدل ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ أي: العادلين فيما ولوا وحكموا، روى مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على منابر من نور عن يمين الرحمن ، وكلتا يديه يمين ؛ الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا)(2).

قال ابن سعدي: "حتى ولو كانوا ظلمة وأعداء، فلا يمنعك ذلك من العدل في الحكم بينهم، وفي هذا بيان فضيلة العدل والقسط في الحكم بين الناس، وأن الله تعالى يحبه"(3).

## الإصلاح والتغيير في العدل:

إن مشروعية العدل في الإسلام لهي نعمة عظيمة أنعمها الله على عباده، وهو قيمة عظيمة من القيم الإسلامية، وبالعدل والحق تنتظم وتستقيم حياة الناس، فتنتشر بينهم الطمأنينة والأمن والأمان، ويتكافل المجتمع وتتقوى أواصره وعلاقات أفراده مع بعضهم البعض، وتنتشر السماحة والمحبة والمودة بين الأفراد وبين الحاكم، وتزيد الثقة بينهما.

وبالعدل يرتقي المجتمع ويسموا، وتكثر خيراته وتزداد ثرواته، من خلال إفساح المجال لممارسة الحريات في العمل والجد في خدمة الدولة، فيتعاون أفرادها على بناء مجتمعهم وتحسين مستواه، والمحافظة عليه (4).

فيقول الماوردي (5): "اعلم أن ما به تصلح الدنيا حتى تصير أحوالها منتظمة، وأمورها ملتئمة، ستة أشياء هي قواعدها، وإن تفرعت، وهي: دين متبع وسلطان قاهر وعدل شامل وأمن عام وخصب دائم وأمل فسيح.

<sup>(1)</sup> تفسير السعدي، ص 272.

<sup>(2)</sup> تفسير القاسمي، (6/1993).

<sup>(3)</sup> تفسير السعدي، ص 283.

<sup>(4)</sup> انظر: في رحاب التفسير، (5/946)، وحقوق الإنسان في الشريعة والقانون، الدكتور إسماعيل أحمد الأسطل، ص 221، فقه السنة، سيد سابق، (389/3).

<sup>(5)</sup> هو علي بن محمد بن حبيب القاضي أبو الحسن الماوردي البصري الشافعي، درس بالبصرة وبغداد، وولى القضاء ببلاد كثيرة، وله مصنفات كثيرة، مات في ربيع الأول سنة خمسين وأربعمائة عن ست وثمانين، انظر طبقات المفسرين، عبد الرحمن بن أبى بكر السيوطى، تحقيق: على محمد عمر، ص83-84.

وأما القاعدة الثالثة: فهي عدل شامل يدعو إلى الألفة، ويبعث على الطاعة، وتتعمر به البلاد، وتتمو به الأموال، ويكثر معه النسل، ويأمن به السلطان "(1).

بينما الظلم والاستعباد والجور، يعمل على عداوة الناس بينهم، وتنعدم الثقة والمحبة بين الحاكم والمحكوم، فيعزف الناس عن العمل فيتعطل والبناء والعمران، فتقل الثروة وتتعدم خيرات البلاد، فيعم الخراب والدمار، وتنهار الدولة، وتكون مطمعاً للأعداء (2).

## المطلب الثالث إبراز الهوية والكيان الاسلامي كأمة واحدة

لأن رسول الهدى هي، لم يفارق هذه الدنيا حتى بلغ أمته ما أوحاه الله إليه من شرائع دينه، فبين للأمة كل ما فيه صلاح دينها ودنياها، وتركها على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها الا هالك، ولأن الله على أكمل لنبيه الدين، وأتم عليه النعمة، ورضي للبشرية كلها الإسلام دينا، فقال: ﴿ النَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَعْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصةٍ غَيْرُ اللهِ اللهُ وَينكُمْ وَأَعْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصةٍ غَيْرُ الإِسْلامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: 3]، وقال : ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الأَخِرَةِ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: 85].

فالدين كما بنص هذه الآية الكريمة، والرسول ﷺ بلغ البلاغ المبين، كما قالت عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - لمسروق كما في صحيح مسلم، قالت: "ومن زعم أن محمد ﷺ كتم شيئاً مما أنزل الله عليه فقد أعظم على الله الفرية، والله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ مَا أَنْزِلَ اللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ الله لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: 67] (3).

فكون الدين كمل، والرسول على بلغ، كما سبق الحديث بذلك، وكما جاء في حجة الوداع، حين قال الرسول للناس وهو يبلغهم شرائع الإسلام، وأحكامه، ويبين لهم الحلال والحرام، وحرمة الدماء والأعراض، وكل ما أمر الله به ونهى عنه، ويقول لهم: ألا هل بلغت، فيقولون: نعم، فيرفع يده إلى السماء وينكتها عليهم ويقول: اللهم اشهد اللهم اشهد.

<sup>(1)</sup> أدب الدنيا والدين، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي، ص 161 . 170،

<sup>(2)</sup> انظر: حقوق الإنسان في الشريعة والقانون، الدكتور إسماعيل أحمد الأسطل، ص 221.

<sup>(3)</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ح (7531)، (503/13).

فإذا جاءنا بعد ذلك شخص من الناس، فأحدث لنا شيئا في دين الله لم يكن موجوداً في كتاب الله ولا في سنة رسوله ولا في سنة الخلفاء الراشدين، سواء كان هذا الأمر المحدث اعتقاداً، أو عملاً، أو قولاً، أو منهجاً، يخالف منهج الرسول وسيرته، فكأنه يقول: إن الدين ناقص لم يكمل، وهذا يرده قوله تعالى: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، أو أنه كامل، ولكن بقي شيء لم يبلغه الرسول .

وهذا يرده حديث عائشة الذي سبق ذكره، وكذلك إبلاغه ﷺ للأمة جميعاً في حجة الوداع، وقال: فليبلغ الشاهد الغائب فرب مبلغ أوعى من سامع، فهذا محصول حال المبتدع، أو مقاله.

فكأنه يقول: إن الشريعة لم تتم، وأنه بقي شيء يجب أو يستحب استدراكه، لأنه لو كان اعتقاداً لكمال الشريعة وتمامها من كل وجه، لم يبتدع، ولا استدرك عليها، وقائل هذا ومعتقده ضال عن الصراط المستقيم.

قال ابن الماجشون: سمعت مالكاً يقول: "من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة، فقد زعم أن محمداً والمرسالة، لأن الله يقول: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، فما لم يكن يومئذ ديناً فلا يكون اليوم دينا" (1).

فقد أمر الله عباده بالاجتماع ونهاهم عن التفرق والاختلاف، فقال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى اللهِ جَيعًا وَلَا تَفَرَّوْ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٣]، المحافظة على هذه الوحدة، والاعتصام بحبل الله وعدم التفرق، فقد أمر الله على عباده باتباع ما أنزله على رسوله فقال تعالى: ﴿ المص \* كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلًا مَا تَذَكَرُونَ ﴾ [الأعراف: 1-3].

كما نهى عن اتباع ما وجد عليه الآباء، ومثلهم الشيوخ وأهل البدع والأهواء في الأمور المخالفة لما جاء في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ فقال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُّمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبعُ مَا أَنْفَنْا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة:170]، وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُّمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ [لقان:21].

<sup>(1)</sup> الاعتصام، للشاطبي، (49/1).

وكما جاء في كتاب الله العزيز الأمر باتباع ما أنزله الله في كتابه، والنهي عن اتباع ما وجد عليه الآباء ودعاة الهوى والشيطان كما في الآية السابقة ﴿أَوَلُوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ [لقيان:21] (1).

فقد جاءت الأحاديث الصحيحة الصريحة عن رسول الله و تحث الأمة على التمسك بالكتاب والسنة، وإن فيهما النجاة والعصمة، كما قال عليه الصلاة والسلام: (تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بها: كتاب الله وسنة نبيه) (2).

فقد ضمن عليه الصلاة والسلام، للتمسك بكتاب الله وسنته، الهداية والنجاة، وعدم الضلال المؤدي للهلال في الدنيا والشقاء في الآخرة.

وفي مقابل ذلك، نهى عن الابتداع في دين الله، وحذر من البدعة، وبين لأمته أن كل بدعة في دين الله ضلالة، فقال عليه الصلاة والسلام كما في حديث العرباض بن سارية الذي رواه أبو داوود قال: وعظنا رسول الله هم موعظة بليغة وجلت منها القلوب، وذرفت منها العيون، فقلنا يا رسول الله كأنها موعظة مودع، فأوصنا، قال: (أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد، وأنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة) (3).

فهذا الحديث يبين لنا جانباً عظيماً من جوانب الحفاظ على كيان الأمة، والحرص على سلامتها من التفرق المؤدي للفتنة، وذلك بحثها على لزوم الجماعة والتمسك بالسنة، والابتعاد عن كل المحدثات في الاعتقاد، والأفعال، والأقوال، والمناهج، التي تجر الأمة إلى الشقاق والنزاع المؤدي إلى الاختلاف والفرقة.

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحُكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ [آل عمران:7].

<sup>(1)</sup> الاعتصام، للشاطبي، (49/1) باختصار.

<sup>(2)</sup> موطأ مالك، باب النهى عن القول بالقدر، ح (3338)، (1323/5).

<sup>(3)</sup> السنن الكبرى، للبيهقي، باب ما يقضي به القاضي ويفتي به المفتي، ح (20338)، (195/10).

فقد صح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: سئل رسول الله عن هذه الآية ﴿ هُوَ الَّذِي اللهِ عَلَيْكَ الكِتَابَ ﴾ إلى آخر الآية، فقال رسول الله على: (إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه، فأولئك الذين سمًى الله فاحذرهم) (1).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:159]، قال بن كثير: أي فرقاً كأهل الملل والنحل، والأهواء، والضلالات، فإن الله قد برأ رسول الله على مما هم فيه (2). وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيبًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [الأنعام:153].

فصراط الله المستقيم، هو سبيل الله الذي دعا عليه، وهو السنة التي سنها رسول الله ، وهو الإسلام وهو القرآن، أما السبل المتفرقة، فهي سبل أهل الاختلاف، الحائدين عن الصراط المستقيم، وهم اهل الأهواء والبدع في الدين.

وليسوا هم أهل المعاصى من حيث هي معاصى، فإن صاحب المعصية لم يضعها طريقا تسلك دائماً على مضاهات التشريع كما يفعل المبتدع في الدين.

وقد دل على أن المقصود به المبتدع في الدين حديث عبدالله بن مسعود الذي أخرجه الإمام أحمد والنسائي وابن المنذر والحاكم وصححه، قال: (خط لنا رسول الله وابن المنذر والحاكم وصححه، قال: (خط لنا رسول الله وابن المنذر والحاكم وصححه، قال: وهذه السبل، ليس هذا سبيل الله مستقيماً، ثم خط خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شماله، ثم قال: وهذه السبل، ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه)، ثم قرأ هذه الأية: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيبًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: 153] (3).

وروى الإمام مسلم عن أبي هريرة أن النبي أن النبي أن النبي الله من المحمد على الله على على الله على الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه ممن الإثم مثل آثام من تبعه لاينقص ذلك من آثامهم شيئا) (4).

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم، كتاب العلم، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن، ح (2665)، (2053/4).

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير، (372/3).

<sup>(3)</sup> مسند أحمد، مسند عبد الله بن مسعود الله عبد الله بن مسعود الله عبد الله بن مسعود الله عبد الله عبد الله بن مسعود الله بن الله

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم، كتاب العلم، ح (16)، (2060/4)، البخاري، الاعتصام، فتح الباري، (302/13).

والله يقول: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة:3].

### \* مناهج الجماعات المعاصرة:

إن الأمة الإسلامية أمة واحدة، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنساء:92].

وسبيلها وطريقها واحد، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيبًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام:153].

وإننا نرى في الساحة الإسلامية جماعات وأحزاباً معاصرة متعددة، كل جماعة جعلت لنفسها اسماً، وخطت لها منهجاً تدعو عن طريقه وفي حدود معالمه إلى الإسلام.

فهل من تعاون على البر والنقوى، واعتصام بحبل الله جميعاً، كما قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: 103].

وأما كون هذه الجماعة موجودة بمنهجها وإمامها فهي موجودة بحمد الله في هذه البلاد إن شاء الله، فقد أخبر رسول الله وكما في صحيح البخاري ومسلم: (إن الإيمان ليأرز إلى المدينة ، كما تأرز الحية إلى جحرها) (1).

وأما نصح الأئمة وولاة الأمر فواجب على علماء الأمة ففي صحيح مسلم: (الدين النصيحة ثلاثًا)، قلنا لمن يا رسول الله؟ قال: (لله، ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم)(2).

فالنصيحة لأئمة المسلمين، وهم ولاتهم من السلطان الأعظم إلى الأمير إلى القاضي إلى جميع من لهم ولاية صغيرة أو كبيرة، فهؤلاء لما كانت مهماتهم وواجباتهم أعظم من غيرهم وجب لهم من النصيحة بحسب مراتبهم ومقاماتهم، وذلك باعتقاد إمامتهم والاعتراف بولايتهم ووجوب طاعتهم بالمعروف، وعدم الخروج عليهم، وحث الرعية على طاعتهم ولزوم أمرهم الذي يخالف أمر الله

<sup>(1)</sup> البخاري، فضائل المدينة، فتح الباري، ح (1876)، (93/4)، ومسلم، كتاب الإيمان، ح (232، 233)، (130/1).

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، ح (95)، (74/10).

ورسوله، وبذل ما يستطيع الإنسان من نصيحتهم وتوضيح ما خفي عليهم مما يحتاجون إليه في رعايتهم، كل أحد بحسب حاله، والدعاء لهم بالصلاح والتوفيق، فإن صلاحهم صلاح لرعيتهم (1).

ويجب أن تكون النصيحة سراً لا علناً، ثم بلطف، وعبارة تليق بالمقام، وأن لا يفسد تلك النصيحة بالتمدح عند الناس فيقول: إني نصحتهم وقلت وقلت، فإن ذلك دليل على الرياء وعلامة ضعف الإخلاص.

واعلموا رحمكم الله أن أفضل ما تمسك به العباد ما جاء به رسول الله في وهو هذا الدين، وبالنصيحة لله جاءت المرسلون، قال نوح المني : ﴿ وَأَنْصَحُ لَكُمْ ﴾ [الأعراف:62] ، وقال هود الني : ﴿ وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ ﴾ [الأعراف:68] ، وقال صالح الني : ﴿ وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لَا تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ ﴾ [الأعراف:79] .

<sup>(1)</sup> الرياض الناضرة والحدائق النيرة الزاهرة، عبد الرحمن السعدي، ص 29.

#### الفاتمية

الحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، وأرجو من العلي القدير أن يجعل هذا البحث خالصاً لوجهه الكريم، وبما ينفع به الأمة، وبعيداً عن الرياء والسمعة، فقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى آنَّمَا إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف:110].

وقد بلغ البحث خاتمته، وقد أمضيت في رحلة هذا البحث جاهدة للارتقاء بدرجات العقل ومعراج الأفكار، وهذا ما يسره الله تعالى لي في استخلاص وبيان المنهجيات العقائدية، والأخلاقية، والتربوية، والدعوية، والسياسية من خلال سورة المائدة، فإن أصبت فذاك هو المراد، وإن أخطأت فلي شرف المحاولة والتعلم.

## أولاً: النتائج:

## خلصت هذه الدراسة إلى العديد من النتائج التي يمكن إجمالها في النقاط التالية:

- 1- إن دعوة الأنبياء والرسل كانت قائمة على الإصلاح والتغيير؛ لأن الإيمان الخالص واليقين الحقيقي لا يأتي إلا بتغيير الفرد من نفسه من خلال الإقلاع عن الجاهليات، والخرافات التي نهى عنها الإسلام، وإصلاحه إلى الأفضل والأحسن من خلال انصياعه لأوامر الله على نفسه وعلى مجتمعه.
  - -2 الإصلاح الحقيقي هو إصلاح الإنسان في الدنيا والآخرة .
- 3- علمنا الله ﷺ أن معالجة القضايا الصعبة لا تأتي إلا من خلال التدرج، كما عالج القرآن الكريم حرمة الربا من خلال التدرج، ولذلك فإن تطبيق الإصلاح والتغيير في المجتمع لا يكون قفزة واحدة، وإنما يحتاج إلى تدرج، وصبر، وتأنى في تغيير المجتمع وإصلاحه.
- 4- إن منهج الإصلاح والتغيير شامل وصالح لكل زمان ومكان، بما يتناسب مع كل عصر من العصور.
- 5- إن القرآن الكريم كله، سوره وآياته، وحدة موضوعية، وتم بيان ذلك في علاقة سورة المائدة بما قبلها وما بعدها.
- 6- إن الإصلاح والتغيير يحافظ على الكليات الخمس وهي: (حفظ الدِّين، والنَّفْس، والنَّسْل، والعقل، والمال) فالله على أمرنا أن نحافظ ونصون هذه الكليات التي لا تقوم الحياة إلا بها.
- 7- اشتملت سورة المائدة على العديد من القضايا العقائدية، والتوجيهات الاجتماعية، والتربوية، والتشريعية، والسياسية، ونجاح إدارة ومعالجة هذه القضايا لا يكون إلا بالإصلاح والتغيير.
  - 8- إن الدين الإسلامي قائم على وجوب الإيمان بالله تعالى.

- 9- وجوب الإيمان بالملائكة وبالكتب السماوية، وبالرسل ، وباليوم الآخر، وبالقضاء والقدر.
  - 10- هداية الله للمؤمنين وإضلاله للكافرين.
  - 11 عدم موالاة اليهود والنصاري من دون الله.
- 12- وحدة الرسالة عند جميع الأنبياء، وغاية الرسالات السماوية هي الدعوة إلى توحيد الله وعبادته.
  - 13- تحريم الاعتداء على المؤمنين عامة الأولين والآخرين إلى يوم الدين.
  - 14- القيام بالعدل وحمايته ولو بالقوة، كون العدل والتساوي، يراعي مصالح العباد.
- 15- مجيء الإسلام لتغيير المفاهيم والعادات الجاهلية، فالشريعة الإسلامية بما فيها من اعتقادات، وعبادات، وأخلاق، وأحكام شرعية في المجالات المختلفة كلها طريق للإصلاح والتغيير.
  - 16- السلوك يتبع العقائد والتصورات، واستقامة العقيدة يستلزم استقامة السلوك غالباً.
  - 17- القصة القرآنية ذات أثر سلوكي وتربوي فعال يعود على النفس البشرية بالتزكية والتطهير.
- 18- اشتملت سورة المائدة على منهج متكامل للإصلاح والتغيير، وحث المؤمنين على التحلي بمكارم الأخلاق، ومحاسن الصفات، وذلك بما ورد في آياتها من أمر وخبر، ووعد ووعيد، وترغيب وترهيب، في تتاسق بديع، وتكامل عجيب.
- 19- إن الله على عباده تطبيق الشرع وإقامة الحدود، حفاظاً للممتلكات والحقوق وصيانة للنفوس والأعراض.
  - 20- بيان أن الشهر الحرام تقديس للزمان والمكان، يتيح للناس نوعاً ما من الهدنة.
    - 21- اكتمال الدين، وتمام النعمة على الأمة الإسلامية.
      - 22- إباحة ذبائح أهل الكتاب، والزواج من نسائهم.
    - 23- بيان أهمية الطهارة، والتعرف على أسرارها التشريعية.
    - 24- التيسير ورفع الحرج عن الأمة الإسلامية في التشريع.
      - 25- القرآن الكريم خاتم الكتب والمهيمن علبها.
    - 26- بيان المقصود من الوسيلة والمراد منها، ومفهوم التقوى والمراد منها.
      - 27- الشكر والتوبة والتوكل على الله وحده.
  - 28- ابتداء الله بما أحل، وليس بما حرم من مواصفات المنهج التربوي في سورة المائدة.
    - 29- الذنوب سبب للعقوبات المادية والمعنوية، العاجلة والآجلة.
      - 30- بيان أحكام الشهادة على الوصية.
  - 31- وجوب العمل بما جاء في القرآن الكريم من أوامر وتشريعات بما ذلك العهود والمواثيق.
    - 32- ترسيخ مبدأ الخشية، والصدق، والعدل بين الناس.
      - 33- إبراز الهوية والكيان الإسلامي كأمة واحدة.

### ثانياً: التوصيات:

- -1 ضرورة العمل على إصلاح النفس البشرية، بأن يبدأ كل فرد بإصلاح نفسه.
- 2- يجب على الحكام والعلماء والدعاة، العمل على تطبيق وتوظيف الإصلاح والتغيير في جميع شئون الحياة.
- 3- حث الطلبة على إكمال المسيرة التعليمية، والخوض في مجال البحث، وعدم الاقتصار على مرحلة البكالوريوس، فالعلم بحر واسع لا ينتهى، وفوائده عظيمة.
- 4- استثمار الوسائل الإعلامية استثماراً صحيحاً، من خلال عمل برامج تفيد المجتمع بالإصلاح والتغيير.
  - 5- تنبيه على الكُتَّاب والمؤلفين، أن تكون كتاباتهم وأبحاثهم قائمة على مجال الإصلاح والتغيير.
- 6- تخصيص دروس وبرامج إذاعية حول موضوع منهجيات الإصلاح والتغيير في سور القرآن الكريم.

وقد حرصت أثناء البحث أن أتجنب الخطأ ما استطعت، فما كان فيه من صواب فمن الله، وما كان فيه من خطأ فمن نفسي ومن الشيطان، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## الفهــارس

وتشتمل على:

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية الشريفة.

ثالثاً: فهرس الأعلام المترجم لهم.

رابعاً: فهرس المصادر والمراجع.

خامساً: فهرس الموضوعات.

## أولاً: فهرس الآيات القرآنية

| سورة البقرة |           |                                                                                                |     |
|-------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| رقم الصفحة  | رقم الآية | الآية                                                                                          | م   |
| 137         | 21        | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ                     | -1  |
| 121         | 54        | ﴿ فَتُوبُوا إِلَى بَارِثِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ                  | -2  |
| 144         | 80        | ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَعْدُودَةً                               | -3  |
| 7           | 82        | ﴿ وَالَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                                                | -4  |
| 130         | 85        | ﴿ أَفَتُوْ مِنُونَ بِبَعْضِ الكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ                     | -5  |
| 8           | 130       | ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ         | -6  |
| 67          | 163       | ﴿ وَإِلَمْكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ                    | -7  |
| 176         | 170       | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُّهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا | -8  |
| 122         | 173       | ﴿ فَمَنِ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ                                | -9  |
| 75          | 177       | ﴿ وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ آَمَنَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الْآخِرِ                                    | -10 |
| 88          | 179       | ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾               | -11 |
| 163         | 181       | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا                       | -12 |
| 62          | 183       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ                                   | -13 |
| 24          | 186       | ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ ﴾                | -14 |
| 138         | 187       | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا                                                      | -15 |
| 103         | 191       | ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ                                        | -16 |
| 104         | 193       | ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ                           | -17 |
| 103         | 194       | ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُّمَاتُ قِصَاصٌ                          | -18 |
| 122         | 195       | ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ                                             | -19 |
| 104         | 217       | ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾           | -20 |
| 108         | 219       | ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ                      | -21 |
| 28          | 220       | ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ اليَتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَمُّمْ خَيْرٌ                                | -22 |
| 138         | 229       | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا                                                      | -23 |

| 29          | 275       | ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا                                                    | -24 |
|-------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|             |           | , –                                                                                              |     |
| 17          | 275       | ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي ﴾                   | -25 |
| 72          | 285       | ﴿ آَمَنَ الرَّسُولُ بِهَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلٌّ آَمَنَ بِاللهِ ﴾ | -26 |
| 121         | 286       | ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا                                                   | -27 |
|             |           | سورة آل عمران                                                                                    |     |
| رقم الصفحة  | رقم الآية | الآية                                                                                            | م   |
| 168         | 7         | ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ                                         | -28 |
| 177         | 7         | ﴿ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ ﴾   | -29 |
| 133         | 16        | ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ ﴾    | -30 |
| 168         | 18        | ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَاللَّائِكَةُ وَأُولُو                            | -31 |
| 17          | 21        | ﴿ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْ هُمْ ﴾                  | -32 |
| 148         | 51        | ﴿ إِنَّ اللهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ                          | -33 |
| 136         | 76        | ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾                                                        | -34 |
| 169         | 81        | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ﴾         | -35 |
| 85          | 84        | ﴿ قُلْ آَمَنَّا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾             | -36 |
| 175         | 85        | ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ ﴾       | -37 |
| 179         | 103       | ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةً ﴾                 | -38 |
| 18          | 113       | ﴿ لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ ﴾                    | -39 |
| 17          | 130       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾                | -40 |
| 31          | 159       | ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾                                                                  | -41 |
| 85          | 190       | [إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ َّ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا ]                 | -42 |
| سورة النساء |           |                                                                                                  |     |
| رقم الصفحة  | رقم الآية | الآية                                                                                            | م   |
| 55          | 1         | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ              | -43 |
|             |           | وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً                         |     |
| 30          | 5         | ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾               | -44 |

|     | _     |                                                                                                 |     |
|-----|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 121 | 28    | ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنُكُمْ وَخُلِقَ الإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾                         | -45 |
| 54  | 33    | ﴿ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيُمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾                                   | -46 |
| 29  | 35    | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ          | -47 |
|     |       | أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدَا إِصْلَاحًا يُوَفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا                                  |     |
| 109 | 43    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى          | -48 |
|     |       | تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾                                                                     |     |
| 55  | 43    | ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ               | -49 |
|     |       | وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾                                             |     |
| 148 | 48    | ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾      | -50 |
| 171 | 58    | ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾                        | -51 |
| 171 | 58    | ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ يَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ ﴾                               | -52 |
| 30  | 59    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ                         | -53 |
| 134 | 64    | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا | -54 |
|     |       | أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَمُكُمُ الرَّسُولُ                   |     |
| 54  | 92    | ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيَةٌ ﴾                          | -55 |
| 89  | 93-92 | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً   | -56 |
|     |       | فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَّدَّقُوا﴾   |     |
| 54  | 105   | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ ﴾                 | -57 |
| 11  | 119   | ﴿ وَلَاَّ مُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾                                           | -58 |
| 7   | 128   | ﴿ أَنْ يُصْلِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ ﴾                                       | -59 |
| 173 | 135   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ للهِ وَلَوْ عَلَى    | -60 |
|     |       | أَنْفُسِكُمْ أَوِ الوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ                                                 |     |
| 55  | 155   | ﴿ فَبِهَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللهِ ﴾                                 | -61 |
| 17  | 160   | ﴿ فَبِظُلْمٍ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَمُّمْ          | -62 |
|     |       | وَبِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا ﴾                                                     |     |
| 17  | 161   | ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ مُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالبَاطِلِ ﴾      | -63 |
|     | •     |                                                                                                 |     |

| سورة المائدة |           |                                                                                               |     |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م   |
| 168 ،41 ،36  | 1         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ                                         | -64 |
| ،43 ،41      | 2-1       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ | -65 |
| 168 ،175     |           | إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾                                     |     |
| 64           | 2         | ﴿ وَلَا آمِّينَ البَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضْوَانًا ﴾         | -66 |
| 129          | 2         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ ﴾              | -67 |
| 138 ،137     | 2         | ﴿ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالعُدُوَانِ ﴾                                            | -68 |
| 69           | 2         | ﴿ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾                                                             | -69 |
| 97           | 3         | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَ كَثُمُ الخِنْزِيرِ ﴾                           | -70 |
| 97، 175،     | 3         | ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾                      | -71 |
| 179          |           |                                                                                               |     |
| 97           | 3         | ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ﴾          | -72 |
| 43           | 5-4       | ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَكُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمْ ﴾                                   | -73 |
| 72 ،43       | 5         | ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ ﴾                                        | -74 |
| 76           | 5         | ﴿ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْحَاسِرِينَ ﴾                                                  | -75 |
| 112          | 6         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ ﴾                           | -76 |
| 78، 119،     | 6         | ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجِ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾      | -77 |
| 155          |           | •                                                                                             |     |
| 55           | 6         | ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا ﴾                         | -78 |
| 113          | 6         | ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ﴾                  | -79 |
| 137          | 7         | ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾                                   | -80 |
| 95، 173،     | 8         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ ﴾              | -81 |
| 180          |           | ,                                                                                             |     |
| 76           | 10        | ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ                    | -82 |
| 44           | 11        | ﴿ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾                                              | -83 |
| 46 ،44       | 12        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ ﴾                                  | -84 |

| 141، 142، | 12    | ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَ ائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ                        | -85  |
|-----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 158       |       |                                                                                                  |      |
| 79        | 12    | ﴿ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾                         | -86  |
| 55        | 13    | ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً ﴾               | -87  |
| 72        | 15    | ﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا ﴾                     | -88  |
| 142       | 15    | ﴿ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾                                                                       | -89  |
| 79، 80    | 16    | ﴿ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ ﴾                               | -90  |
| 80        | 16    | ﴿ وَيَهْ لِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾                                                     | -91  |
| 142       | 17    | ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾                    | -92  |
| 143 ،64   | 18    | ﴿ وَقَالَتِ اليَّهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ ﴾                                    | -93  |
| 76        | 18    | ﴿ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾                                                                        | -94  |
| 152       | 20    | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾                | -95  |
| 78        | 21    | ﴿ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾                                | -96  |
| 129       | 22    | ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ ﴾                                          | -97  |
| 152       | 23    | ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَ                            | -98  |
| 157 ،152  | 23    | ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾                                         | -99  |
| 37        | 23    | ﴿ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ ﴾                                                                       | -100 |
| ،91 ،45   | 27    | ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتَقُبِّلَ مِنْ ﴾ | -101 |
| 138       |       |                                                                                                  |      |
| 91        | 27    | ﴿ إِنَّهَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾                                                | -102 |
| 118       | 32    | ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَاثِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا              | -103 |
| 119       | 33    | ﴿ إِنَّهَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ ﴾          | -104 |
| 76        | 41-33 | ﴿ وَلَمُّمْ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾                                                    | -105 |
| 117       | 34    | ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا﴾                   | -106 |
| 132 ،131  | 35    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ ﴾              | -107 |
| 75        | 36    | ﴿ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾                                            | -108 |

| 156 39 (كَتَنْ تَاكِينُ مِنْ يَعْلُو طَلْمُو وَاصْلَحَ فَإِنَّ اللهِ يَتُوبُ عَلَيْهِ \$  -110 ( عَنَى تَاكِينُ مَلْكُ الشَّهَ وَاصْلَحَ فَإِنَّ اللهِ يَتُوبُ عَلَيْهِ \$  -111 ( عَنَى تَاكِينُ الرَّسُولُ لَا يَحْرُلُونُ اللّهِ مِنْ اللهُ يَعْرُلُونُ فِي الْكُفْرِ فَي الْكُونُ وَي الْكُفْرِ فَي الْكُفْرِ فَي الْكُفْرِ فَي الْكُفْرِ فَي الْكُونُ وَي الْكُونُ وَلَاكُونُ وَلِلْكُونُ وَلِلَاكُونُ وَلَاكُونُ وَلَاكُونُ وَلَاكُونُ وَلَاكُونُ          | 92     | 38    | ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا ﴾   | -109 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 111   ﴿ اَلْهَ تَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْرِفُ الكَفْرِ ﴾ -111   144   41   41   41   42   42   42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |       |                                                                                            |      |
| 112   ﴿ اَلْ اللّٰهِ الرَّسُولُ لَا يَخْرُفُكُ الّٰذِينَ السَّالُونَ فِي الكُفْرِ ﴾ -112   174   42   ﴿ وَانْ حَكَفْتَ فَاخْتُكُمْ يَيَتُهُمْ بِالقِسْطِ إِنَّ اللّٰهُ يَشِيلِنَ ﴾ -113   74 . 47   44   ﴿ وَانْ حَكَفْتَ فَاخْتُكُمْ يَيَتُهُمْ بِالقِسْطِ إِنَّ اللّٰهُ يَعْرُفُو كَنْكُمْ مِيَّا أَوْلَ اللّٰهُ عَلَى وَنُورٌ فَخْتُكُمْ مِيَّا أَوْلُ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالْمُعْتَارِ اللّٰعِيْنِ فَالْوَيْقِ فَيَا اللّٰهِ وَالْمُعْتَارِ اللّٰهِ اللّهُ فَالْوَلِيْقُ مَمُ الطَّالُمُونَ وَالأَخْتَارُ ﴾ -115   45   45   45   45   45   45   45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |       | _                                                                                          |      |
| 113   حَدَانَ النَّوْلَا النَّولَا النَّوْلَا النَّولَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَ الْكَالَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَا النَّوْلَ النَّوْلَا النَّوْلَ الْكَالَالِي الْمُولَالِي الْمُولَا النَّولَا النَّوْلَ الْكَالَالِي الْمُولَالِي الْمُولَا النَّولَ الْكَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَا النَّولَا النَّولَ الْكَالَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِ الْكَالْلِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِ الْكَالَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِ الْكَالْلِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَالِ الْكَالْلِلْلِي الْمُولَالِي الْمُولَالِي الْمُولَ   |        |       | ' ' '                                                                                      |      |
| - 114 ( ﴿ إِنَّا النَّوْلَنَا النَّوْرَاةَ فِيهَا هُمْدَى وَنُورٌ بَيْكُمْ بِبَا﴾ - 114 ( ﴿ إِنَّا النَّوْلَ النَّهُ عَارُولَ اللّهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّالُونَ ﴾ - 115 ( ﴿ وَمَنْ لَمْ يَعْتُمْ بِهَا النَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالعَيْنِ بِالعَيْنِ ﴾ - 116 ( ﴿ وَمَنْ لَمَ يَعْتُمْ بِهِا النَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالعَيْنِ بِالعَيْنِ ﴾ - 116 ( ﴿ وَمَنْ لَمَعْلَقَ بِهِ فَهُو تَفَارَةٌ لَكُ ﴾ - 118 ( ﴿ وَمَنْ لَمَعْلَقَ بِهِ فَهُو تَفَارَةٌ لُكُ ﴾ - 118 ( ﴿ وَمَقَلْنَا عَلَى النَّوْمِ بِهِسِي البني النَّيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ بِالْعَلْمِ بِعِيسَى البني ﴾ - 18 ( 138 ( عَلَى اللَّهُ وَلَا إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلَى الْحَلّى اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال | 144    | 41    |                                                                                            | -112 |
| - 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 174    | 42    |                                                                                            | -113 |
| - 116 ﴿ وَمَنْ أَمْ يَعْكُمْ مِنِهَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِينَكَ هُمُ الظَّالُونَ ﴾ - 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 74 ،47 | 44    | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدِّي وَنُورٌ يَخْكُمُ بِهَا ﴾                   | -114 |
| 117   ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّسْ بِالنَّشْ وِالنَّيْنَ بِالعَيْنِ ﴾   117   ﴿ وَتَشَيْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّشْ بِالنَّشْ وَالنَّيْنَ بِالعَيْنِ بِالعَيْنِ فِي عَلَى كَفَارَةٌ لَكَ ﴾   118   138   46   ﴿ وَقَلَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ ﴾   120   48   46   ﴿ وَقَلَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ ﴾   120   127   48   48   46   48   46   48   48   48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 36     | 63-44 | ﴿ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ لَوْلَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ ﴾  | -115 |
| 118   45   45   45   45   45   45   45   4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 54     | 45    | ﴿ وَمَنْ لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالْمِونَ ﴾               | -116 |
| 138   46   ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى الْبِنِ﴾   140   86   46   46   48   46   48   46   48   48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90     | 45    | ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالعَيْنَ بِالعَيْنِ ﴾        | -117 |
| 120   التؤراق   120   التؤراق   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   120   1   | 90     | 45    | ﴿ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ ﴾                                            | -118 |
| 127 ﴿ وَالْمَنْ لِنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ بِالحَقِّ مُصَدُقًا لِمَا يَنْ بَدَيْهِ مِنَ ﴾ 48 48 48 48 48 48 48 48 48 48 48 48 48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 138    | 46    | ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ ﴾                                           | -119 |
| 4       48       ﴿ وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَلَا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ . ﴾       -122         76       48       ﴿ إِلَى اللهُ مَرْجِعُكُمْ جَيِعًا ﴾       -123         98       50       ﴿ اَلْحَكُمُ مَا الْحَامِلِيَّةِ يَنْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا ﴾       -124         47       51       ﴿ اَلْحَكُمُ مَا الْحَالَةُ عَنْفُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ وَدَوَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ ﴾       -125         81       51       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى ﴾       -126         82       52       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى ﴾       -127         47       54       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَتَخِذُوا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَتَخِذُوا الَّذِينَ آمَنُوا وَيَنَى مَنْ ﴾       -128         83       56-55       ﴿ إِنَّمَا وَالْمَدُوا لَا يَعْمُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَتَخِذُوا الَّذِينَ المَّنُوا فِينَكُمْ هُزُوا ﴾       -130         48       59-57       ﴿ وَالَّ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هِلُ الْكِتَابِ هُلُ الْكِتَابِ هُلُ الْكِتَابِ هُلُولًا الْمُنْوَا مِنْ إِلَا أَنْ آمَنًا بِاللهُ إِلَى الْمَلُ الْكِتَابِ هُلُ الْمَلَ الْكِتَابِ هُلُ الْمَلَ الْكِتَابِ هُلُ الْمَلَ الْكِتَابِ هُلُ الْمَلَ الْمَلَ الْكِتَابِ هُلُولًا الْمَلْوَالِ وَالْمُدُولُ الْقَيْنَا يَنْهُمُ الْعَلَوْمَ وَالْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ اللّهِ الْمَلَ الْمَلْ الْحَلَاقَ وَالْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمُ الْقَيْمَاءَ إِلَى يَوْمُ الْقَيْنَا يَنْهُمُ الْعَلَاوَ وَ الْلَيْعَلَى الْقِيَامُ الْمَلَ الْمَا الْمَلَ الْمَا الْمَلْ الْمَا الْمَلْ الْمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 86     | 46    | ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ ﴾                                     | -120 |
| 76       48       ﴿إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَيِعًا﴾       -123         98       50       ﴿أَفَحُكُمُ الجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا﴾       -124         47       51       ﴿أَفَحُكُمُ الجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا﴾       -125         81       51       ﴿قَلَ اللَّهِ اللَّذِينَ آمَنُوا الا تَشْخِذُوا اللَّهُودَ وَالنَّصَارَى﴾       -126         82       52       ﴿قَلَ اللَّهُ اللَّذِينَ أَمَنُوا المَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾       -127         47       54       54       54         83       56-55       ﴿إِنَّمَا اللَّذِينَ آَمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾       -129         48       55-55       ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ الْمَثُوا الَّذِينَ الْمَثُوا اللَّذِينَ الْمُثُوا اللَّوْمُ وَالْمُدُوانِ ﴾       -131         145       62       ﴿وَالْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْمَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾       -133         75       64       64       -133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 127    | 48    | ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ﴾     | -121 |
| 124 ﴿ أَفَحُكُمُ الْمَاهِلِيَّةُ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا ﴾ 124 ﴿ أَفَحُكُمُ الْمَاهِلِيَّةُ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا ﴾ 125 ﴿ 125 ﴿ 31 ﴿ 31 أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى ﴾ 126 ﴿ 31 ﴿ 32 ﴿ 32 ﴿ 32 ﴿ 32 ﴿ 32 ﴿ 32 ﴿ 33 ﴿ 34 ﴿ 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4      | 48    | ﴿ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ . ﴾ | -122 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 76     | 48    | ﴿ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾                                                      | -123 |
| 81       53-51       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى﴾       -126         82       52       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ إِمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾       -127         47       54       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾       -128         83       56-55       ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾       -129         48       59-57       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ المَّنُوا ﴾       -130         71       59       ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ آمَنًا بِاللهُ ﴾       -131         145       62       ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾       -132         75       64       ﴿ وَالْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 98     | 50    | ﴿ أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا ﴾                | -124 |
| 82       52       ﴿ اللّٰهِ اللهِ اللهِل                                                  | 47     | 51    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَّهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ ﴾    | -125 |
| 47       54       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾       -128         83       56-55       ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا ﴾       -129         48       59-57       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ النَّخُوا دِينَكُمْ هُزُوًا ﴾       -130         71       59       ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ آَمَنًا بِاللهُ ﴾       -131         145       62       ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾       -132         75       64       ﴿ وَالْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾       -133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 81     | 53-51 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَّهُودَ وَالنَّصَارَى ﴾                | -126 |
| 83 56-55 ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ -129 48 59-57 ﴿ يَا أَيُّمَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ -57 59 59 71 ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ الْمُخُدُوا دِينَكُمْ هُزُوًا ﴾ -57 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59 71 59      | 82     | 52    | ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ ﴾                          | -127 |
| 48       59-57       ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ الثَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا ﴾       -130         71       59       ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَا إِلَّا أَنْ آَمَنَا بِاللهُ ﴾       -131         145       62       ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾       -132         75       64       ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾       -133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 47     | 54    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ ﴾                           | -128 |
| 71 59 ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ آَمَنَّا بِاللهُ ﴾ −131 145 62 ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾ −132 75 64 وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾ −133 64 ﴿ وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ −133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 83     | 56-55 | ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾                               | -129 |
| -132 ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾ -132 ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدُوانِ ﴾ -133 ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ -133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 48     | 59-57 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًّا ﴾ | -130 |
| -133 ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ -4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 71     | 59    | ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ آَمَنَّا بِاللهِ ﴾        | -131 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 145    | 62    | ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالعُدْوَانِ ﴾                      | -132 |
| -134 ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 75     | 64    | ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾             | -133 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 162    | 64    | ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾                   | -134 |

| 145      | 64    | ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيمِ مَ ﴾                         | -135 |
|----------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 139      | 65    | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آَمَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ ﴾ | -136 |
| 73       | 66    | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ            | -137 |
| 65       | 68-66 | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ            | -138 |
| 175      | 67    | ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾                       | -139 |
| 80       | 67    | ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾                                            | -140 |
| 73       | 68    | ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ ﴾                                          | -141 |
| 76       | 69    | ﴿ مَنْ آَمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الأَخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ                    | -142 |
| 48       | 70    | ﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا ﴾            | -143 |
| 67 ،66   | 72    | ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾                | -144 |
| 148      |       |                                                                                              |      |
| 67، 149  | 73    | ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾                            | -145 |
| 156      | 74    | ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾               | -146 |
| 68       | 75    | ﴿ مَا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾          | -147 |
| 149      | 77    | ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ﴾                              | -148 |
| 79       | 77    | ﴿ وَلَا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا ﴾         | -149 |
| 74       | 78    | ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ ﴾                 | -150 |
| 73       | 83    | ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ                          | -151 |
| 49       | 84    | ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا اليَّهُودَ وَالَّذِينَ ﴾         | -152 |
| 56       | 87    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا ثَحُرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ ﴾      | -153 |
| 49       | 89    | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْهَانِكُمْ ﴾                                    | -154 |
| 118 ،109 | 90    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّهَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ ﴾          | -155 |
| 68       | 92    | ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾                                     | -156 |
| 139      | 93    | ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا﴾                   | -157 |
| 105      | 94    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ ﴾          | -158 |
| 105 ،50  | 95    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَٱنْتُمْ حُرُمٌ ﴾                | -159 |

| 105         | 95        | ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ ﴾                                          | -160 |
|-------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 50          | 97        | ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا ﴾                                     | -161 |
| 70          | 98        | ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ وَأَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾                   | -162 |
| 75          | 99        | ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا البَّلاغُ ﴾                                                   | -163 |
| 51          | 100       | ﴿ قُلْ لَا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾        | -164 |
| 51          | 101       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ ﴾         | -165 |
| 99          | 103       | ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا                     | -166 |
| 51          | 105       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا ﴾ | -167 |
| 163 ،51     | 106       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ ﴾    | -168 |
| 51          | 109       | ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا ﴾    | -169 |
| 71 ،66      | 110       | ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي ﴾                            | -170 |
| 75          | 111       | ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾                  | -171 |
| 52          | 112       | ﴿ إِذْ قَالَ الْحُوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾                                   | -172 |
| 52، 68، 75، | 116       | ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ﴾                  | -173 |
| 76، 149     |           |                                                                                             |      |
| 66          | 117       | ﴿ مَا قُلْتُ لَمُّمْ إِلَّا مَا أَمَرْ تَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي ﴾             | -174 |
| 76، 94      | 119       | ﴿ قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾                              | -175 |
| 56، 58، 67  | 120       | ﴿ للهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ ﴾                                     | -176 |
|             |           | سورة الأنعام                                                                                |      |
| رقم الصفحة  | رقم الآية | الآية                                                                                       | م    |
| 56          | 1         | ﴿ الْحَمْدُ للهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ ﴾           | -177 |
| 78، 107     | 38        | ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾                                                | -178 |
| 150         | 57        | ﴿ إِنِ الحُّكُمُ إِلَّا للهِ يَقُصُّ الحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الفَاصِلِينَ ﴾                   | -179 |
| 150         | 90        | ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ ﴾                                 | -180 |
| 57          | 95        | ﴿ إِنَّ اللهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَى يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيَّتِ ﴾               | -181 |
| 99          | 150       | ﴿ قُلْ هَلُمَّ شُهَدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهَ حَرَّمَ هَذَا﴾               | -182 |

| 179 ،178   | 153       | ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ ﴾          | -18 |
|------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 19         | 165       | ﴿ لِيَنْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ العِقَابِ                           | -18 |
|            |           | سورة الأعراف                                                                               |     |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                      | م   |
| 176        | 1         | ﴿ المص * كِتَابٌ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ ﴾                      | -18 |
| 15         | 54        | ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيًامٍ ﴾      | -18 |
| 63         | 54        | ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ ﴾                     | -18 |
| 7          | 56        | ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾                                      | -18 |
| 180        | 68        | ﴿ وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ ﴾                                                         | -18 |
| 180        | 79        | ﴿ وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لَا تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ ﴾                                | -19 |
| 8          | 85        | ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾               | -19 |
| 140 ،136   | 96        | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آَمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ        | -19 |
| 79         | 99        | ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلَّا القَوْمُ الْحَاسِرُونَ ﴾                              | -19 |
| 27 ،8      | 142       | ﴿ وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي ﴾                               | -19 |
| 85         | 157       | ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا ﴾ | -19 |
| 23         | 165       | ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوءِ ﴾      | -19 |
| 167 ،142   | 172       | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾                 | -19 |
| 150        | 176       | ﴿ فَاقْصُصِ القَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾                                          | -19 |
| 133        | 180       | ﴿ وَلله الأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ ﴾            | -19 |
| 8          | 189       | ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا ﴾                   | -20 |
|            |           | سورة الأنفال                                                                               |     |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                      | م   |
| 62         | 2         | ﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾              | -20 |
| 136        | 29        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾        | -20 |
| 9، 12      | 53        | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ ﴾            | -20 |

|              | سورة التوية |                                                                                             |      |  |
|--------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | م    |  |
| 61           | 4           | ﴿ فَأَتِمُّوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ | -204 |  |
| 104          | 5           | ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُّمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ                 | -205 |  |
| 38           | 28          | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾                           | -206 |  |
| 17           | 71          | ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ ﴾             | -207 |  |
| 7            | 102         | ﴿ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيُّنَّا ﴾                                             | -208 |  |
|              |             | سورة يونس                                                                                   |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | م    |  |
| 7            | 81          | ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾                                          | -209 |  |
|              |             | سورة هود                                                                                    |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | م    |  |
| 26           | 50          | ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾                        | -210 |  |
| 7            | 62          | ﴿ قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا ﴾                                       | -211 |  |
| 29           | 85          | ﴿ وَيَا قَوْمِ أَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُوا﴾             | -212 |  |
| 23 ،8        | 88          | ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ ﴾         | -213 |  |
| 24 ،9        | 117         | ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ القُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾                 | -214 |  |
|              |             | سورة يوسف                                                                                   |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | ٩    |  |
| 150          | 3           | ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القَصَصِ ﴾                                               | -215 |  |
|              |             | سورة الرعد                                                                                  |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | م    |  |
| 32           | 11          | ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾            | -216 |  |
| 8            | 23          | ﴿ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آَبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ             | -217 |  |
| 64           | 41          | ﴿ وَاللهُ يَخْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾                      | -218 |  |
| سورة إبراهيم |             |                                                                                             |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية   | الآية                                                                                       | م    |  |

| ب          | 7         | ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾                            | -219 |
|------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|            |           | سورة الحجر                                                                                   |      |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                        | م    |
| 133        | 9         | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾                            | -220 |
| 20         | 49        | ﴿ نَبِّيْ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾                                       | -221 |
|            |           | سورة النحل                                                                                   |      |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                        | ٩    |
| 175        | 36        | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ أُعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا﴾         | -222 |
| 111        | 67        | ﴿ وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا ﴾          | -223 |
| 179        | 90        | ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى و ﴾                 | -224 |
| 127        | 106       | ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالإِيمَانِ﴾                                  | -225 |
| 91         | 111       | ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ ثُجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا وَتُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ ﴾             | -226 |
| 19         | 125       | ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾                     | -227 |
| 141        | 128       | ﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا﴾                                                      | -228 |
|            |           | سورة الإسراء                                                                                 |      |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                        | م    |
| 89         | 15        | ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾                                       | -229 |
| 73 ،65     | 19        | ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الْأَخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾                       | -230 |
| 10         | 25        | ﴿ إِنْ تَكُونُوا صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِينَ غَفُورًا ﴾                       | -231 |
| 90، 121    | 70        | ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آَدَمَ ﴾                                                         | -232 |
|            |           | سورة الكهف                                                                                   |      |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                        | م    |
| 80         | 30        | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ ﴾          | -233 |
| 9          | 82        | ﴿ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي المَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ     | -234 |
| 188 ،79    | 110       | ﴿ قُلْ إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِنَّيَّ أَنَّهَا إِلَمْكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ | -235 |
| سورة مريم  |           |                                                                                              |      |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                        | م    |

|            | Ī         |                                                                                                     |      |  |
|------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| 148        | 30        | ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتَانِيَ الكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾                               | -236 |  |
| 137        | 63        | ﴿ تِلْكَ الْجِئَةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا ﴾                            | -237 |  |
| 137        | 71        | ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتُّمَا مَقْضِيًّا ﴾                       | -238 |  |
| 63         | 96        | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ ﴾                                               | -239 |  |
|            |           | سورة طه                                                                                             |      |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                               | م    |  |
| 21         | 44-43     | ﴿ اذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى * فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيُّنَّا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ ﴾ | -240 |  |
|            | l         | سورة الأنبياء                                                                                       |      |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                               | م    |  |
| 134        | 83        | ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾          | -241 |  |
| 179        | 92        | ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾                       | -242 |  |
| 70         | 94        | ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحِاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ﴾                   | -243 |  |
|            |           | سورة الحج                                                                                           |      |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                               | م    |  |
| 129        | 32        | ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ ﴾                       | -244 |  |
| 23         | 40        | ﴿ وَلَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾                             | -245 |  |
| 23         | 41        | ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ                | -246 |  |
|            |           | وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَللهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾                   |      |  |
| 64         | 69        | ﴿ اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾                | -247 |  |
| 77         | 70        | ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ                                | -248 |  |
| 121        | 78        | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                                                | -249 |  |
|            |           | سورة المؤمنون                                                                                       |      |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                               | م    |  |
| 77         | 57        | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾                                        | -250 |  |
| 9          | 99        | ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ المُوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ                                     | -251 |  |
| سورة النور |           |                                                                                                     |      |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                               | م    |  |
| ·          |           | <del></del>                                                                                         |      |  |

| 151          | 40        | ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا فَهَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾                              | -252 |  |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| سورة الشعراء |           |                                                                                               |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 29           | 183-182   | ﴿ وَزِنُوا بِالقِسْطَاسِ المُسْتَقِيمِ * وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ ﴾            | -253 |  |
| 72           | 194-193   | ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ * عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴾             | -254 |  |
| سورة النمل   |           |                                                                                               |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 8            | 19        | ﴿ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾                                    | -255 |  |
| 150          | 76        | ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآَنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ ﴾       | -256 |  |
|              |           | سورة القصص                                                                                    |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 134          | 16        | ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الغَفُورُ ﴾    | -257 |  |
| 77           | 68        | ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾                                                | -258 |  |
|              |           | سورة الروم                                                                                    |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 12           | 30        | ﴿ فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ﴾             | -259 |  |
| 16           | 39        | ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَرْبُو فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِنْدَ اللهِ ﴾    | -260 |  |
| <b>E</b>     | 41        | ﴿ ظَهَرَ الفَّسَادُ فِي البِّرِّ وَالبَّحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ﴾                 | -261 |  |
|              |           | سورة لقمان                                                                                    |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 28 ،20       | 17        | ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأَمُّرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾           | -262 |  |
| 176          | 21        | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُّهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا﴾ | -263 |  |
| 177          | 21        | ﴿ أُولَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾                           | -264 |  |
| سورة الأحزاب |           |                                                                                               |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                         | م    |  |
| 20           | 21        | ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمِنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ﴾         | -265 |  |
| 5            | 36        | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ ﴾        | -266 |  |

| 7          | 71         | ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْهَالَكُمْ ﴾                                                     | -267 |  |  |
|------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| سورة فاطر  |            |                                                                                       |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 74         | 24         | ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾                                   | -268 |  |  |
|            | سورة الزمر |                                                                                       |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 78         | 62         | ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾                                                        | -269 |  |  |
| 70         | 65         | ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾        | -270 |  |  |
| 56         | 75         | ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالحَقِّ وَقِيلَ الحَمْدُ للهِ رَبِّ العَالَينَ ﴾              | -271 |  |  |
|            |            | سورة غافر                                                                             |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 74         | 78         | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ         | -272 |  |  |
|            |            | سورة الشورى                                                                           |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 86         | 13         | ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ | -273 |  |  |
| 30         | 38         | ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى ﴾     | -274 |  |  |
|            |            | سورة الزخرف                                                                           |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 26         | 23         | ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آَبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ﴾   | -275 |  |  |
|            |            | سورة الأحقاف                                                                          |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | م    |  |  |
| 29         | 15         | ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتْهُ أُمُّهُ كُرْهًا ﴾      | -276 |  |  |
| 7          | 15         | ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾                                                    | -277 |  |  |
| سورة محمد  |            |                                                                                       |      |  |  |
| رقم الصفحة | رقم الآية  | الآية                                                                                 | ۴    |  |  |
| 7          | 2          | ﴿ وَأَصْلَحَ بَالْمُهُمْ ﴾                                                            | -278 |  |  |
| 32         | 15         | ﴿ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ﴾                                 | -279 |  |  |

| سورة الحجرات |           |                                                                                                       |      |  |
|--------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | م    |  |
| 172          | 9         | ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾                                                                          | -280 |  |
| 7            | 10        | ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾                                                                  | -281 |  |
| 27           | 10-9      | ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَ                         | -282 |  |
| 63           | 14        | ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾                    | -283 |  |
|              |           | سورة الحديد                                                                                           |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | م    |  |
| 79           | 22        | ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِ ﴾                                 | -284 |  |
|              |           | سورة الممتحنة                                                                                         |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | م    |  |
| 20           | 4         | ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ عُسَبَهُ فِي إِبْرَاهِيمَ | -285 |  |
|              |           | سورة الصف                                                                                             |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | a    |  |
| 21           | 3-2       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ * كَبُرَ مَقْتًا ﴾               | -286 |  |
| سورة الطلاق  |           |                                                                                                       |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | م    |  |
| 140          | 2         | ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرُجًا ﴾                                                    | -287 |  |
| 140          | 4         | ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾                                        | -288 |  |
|              |           | سورة القلم                                                                                            |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | a    |  |
| 61 ،31       | 4         | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾                                                                  | -289 |  |
| 20           | 48        | ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى ﴾                            | -290 |  |
| سورة التكوير |           |                                                                                                       |      |  |
| رقم الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                                                 | م    |  |
| 79           | 29-28     | ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ * وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ ﴾               | -291 |  |
| 79           | 29        | ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾                                    | -292 |  |

| سورة المطففين |                            |                                                                                            |      |  |  |
|---------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| رقم الصفحة    | رقم الآية                  | الآية                                                                                      | م    |  |  |
| 29            | 3-1                        | ﴿ وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ * الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ *      | -293 |  |  |
|               |                            | وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾                                          |      |  |  |
|               |                            | سورة التين                                                                                 |      |  |  |
| رقم الصفحة    | رقم الآية                  | الآية                                                                                      | م    |  |  |
| 118           | 4                          | ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾                                    | -294 |  |  |
|               |                            | سورة العلق                                                                                 |      |  |  |
| رقم الصفحة    | الآية رقم الآية رقم الصفحة |                                                                                            |      |  |  |
| 32            | 5-1                        | ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ * خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ * اقْرَأْ        | -295 |  |  |
|               |                            | وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ * الَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَمِ ﴾                                        |      |  |  |
| سورة البينة   |                            |                                                                                            |      |  |  |
| رقم الصفحة    | رقم الآية                  | الآية                                                                                      | م    |  |  |
| 63            | 5                          | ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا | -296 |  |  |
|               |                            | الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَيِّمَةِ ﴾                              |      |  |  |

## ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية الشريفة

| الصفحة | الحكم        | الكتاب               | طرف الحديث                                                         | م   |
|--------|--------------|----------------------|--------------------------------------------------------------------|-----|
| 133    | قال الألباني | الترمذي              | أتدرون بم دعا الله؟ دعاه باسمه الأعظم الذي                         | -1  |
|        | صحيح         |                      | إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى                                  |     |
| 140    | صحيح         | صحيح البخاري         | اتقوا النار ولو بشق تمرة                                           | -2  |
| 88، 91 | صحيح         | صحيح البخاري         | إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول                       | -3  |
| 113    | صحيح         | سنن الترمذي          | إذا توضأت فخلِّل الأصابِع                                          | -4  |
| 178    | صحيح         | صحيح مسلم            | إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه، فأولئك                        | -5  |
| 134    | صحيح         | صحيح مسلم            | إذا سمعتم المؤذن، فقولوا مثل ما يقول ثم                            | -6  |
| 112    | صحيح         | صحيح البخاري         | أَرْأَيُتُم لُو أَن نَهْرا بِبَابٍ أَحدِكُم يُغْتَسِلُ فِيهِ كُلَّ | -7  |
| 28     | صحيح         | سنن الترمذي          | أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ والصَّلاةِ  | -8  |
| 62     | صحيح         | صحيح البخاري         | ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها                              | -9  |
|        |              |                      | سائر الجسد، وإذا فسدت فسد لها سائر                                 |     |
| 179    | صحيح         | صحيح البخاري         | إن الإيمان ليأرز إلى المدينة، كما تأرز الحية                       | -10 |
| 121    | صحيح         | صحيح البخاري         | إن الدين يسر ولن يشاد هذا الدين أحد إلا                            | -11 |
| 102    | صحيح         | صحيح مسلم            | إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله                            | -12 |
| 124    | صحيح         | ابن ماجة             | إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان                                 | -13 |
| 174    | صحيح         | صحيح مسلم            | إن المقسطين عند الله على منابر من نور                              | -14 |
| 63     | صحيح         | صحيح مسلم            | أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم                          | -15 |
| 92     | صحيح         | صحيح البخاري         | إنما أهلك الذين قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم                      | -16 |
| 15     | صحيح         | صحيح البخاري         | إنما نزل أول ما نزل من القرآن سورة من                              | -17 |
| 19     | حسنه         | مسند الإمام أحمد     | أنه كان يجتني سواكا من الأراك وكان دقيق                            | -18 |
|        | الألباني     | ابن حنبل             |                                                                    |     |
| 38     | صحیح علی     | المستدرك على         | إنها آخر سورة نزلت فما وجدتم فيها من حلال                          | -19 |
|        | شرط          | الصحيحين             | فاستحلوه وما جدتم من حرام فحرموه                                   |     |
|        | الشيخين      |                      |                                                                    |     |
| 39     | حسن لغيره    | مسند الإمام أحمد     | إني لآخذة بزمام العضباء ناقة رسول الله ﷺ إذ                        | -20 |
|        |              |                      | أنزلت عليه المائدة كلها فكادت من ثقلها                             |     |
| 177    | صحيح         | السنن الكبرى للبيهقي | أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن تأمر                        | -21 |

| 124     |          | •                | titi det i titi det i                        | 22  |
|---------|----------|------------------|----------------------------------------------|-----|
| 124     | صحيح     | صحيح مسلم        | أولنك العصاة أولئك العصاة                    | -22 |
| 63      | صحيح     | صحيح البخاري     | الإيمان بضع وسبعون شعبة، فأعلاها شهادة       | -23 |
| 177     | صحيح     | موطأ مالك        | تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بها       | -24 |
| 38      | صحيح     | المستدرك على     | تعلموا سورة البقرة، وسورة النساء، وسورة      | -25 |
|         |          | الصحيحين         | المائدة، وسورة الحج، وسورة النور             |     |
| 93      | صحيح     | صحيح البخاري     | تقطع اليد في ربع دينار فصاعداً               | -26 |
| 168     | صحيح     | صحيح البخاري     | حق المسلم على المسلم خمس: رد السلام          | -27 |
| 136     | صحيح     | صحيح البخاري     | الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشبهات      | -28 |
| 178     | صحيح     | صحيح مسلم        | خط لنا رسول الله ﷺ خطأ بيده، ثم قال: هذا     | -29 |
| 91      | صحيح     | الترمذي          | دب إليكم داء الأمم قبلكم، الحسد والبغضاء     | -30 |
| 61      | صحيح     | صحيح البخاري     | الذي لا يأمن جاره بوائقه                     | -31 |
| 91      | صحيح     | صحيح البخاري     | سباب المؤمن فسوق، وقتاله كفر                 | -32 |
| 122     | صحيح     | الترمذي          | صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته       | -33 |
| 172     | صحيح     | صحيح البخاري     | كل سلامى من الناس عليه صدقة كل يوم تطلع      | -34 |
| 61      | صحيح     | مسند الإمام أحمد | لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد | -35 |
| 121 ،90 | صحيح     | صحيح مسلم        | لا يحل دم امرئ يشهد أن لا إله إلا الله       | -36 |
| 29      | صحيح     | صحيح مسلم        | لعن آكل الربا ومؤكله، وشاهديه، وكاتبه        | -37 |
| 179     | صحيح     | صحيح مسلم        | لله، ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين         | -38 |
| 137     | صحيح     | صحيح مسلم        | اللهم آتِ أسألك تقواها                       | -39 |
| 137     | صحيح     | صحيح مسلم        | اللهم إني أسألك الهدى والتقى والعفاف والغنى  | -40 |
| 109     | صحيح     | سنن أبو داود     | اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاء           | -41 |
| 111     | حسن      | سنن أبو داود     | ما حق زوجة أحدنا عليه؟ قال: أن تطعمها إذا    | -42 |
|         | صحيح     |                  |                                              |     |
| 163     | صحيح     | صحيح البخاري     | ما من امرئ مسلم له شيء يوصي به يبيت          | -43 |
| 172     | صحيح     | صحيح البخاري     | مثل الذي لي ما عدل في الحكم وقسط في          | -44 |
| 87      | صحيح     | صحيح البخاري     | المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه         | -45 |
| 39      | حسن أو   | مسند الإمام أحمد | من أخذ السبع الطوال من أول القرآن فهو حبر    | -46 |
|         | قریب منه |                  |                                              |     |
| 90      | صحيح     | مسند الإمام أحمد | من جرح في جسده جراحة فتصدق بها كفر           | -47 |

| 178 | صحيح    | صحيح مسلم       | من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور    | -48 |
|-----|---------|-----------------|--------------------------------------------|-----|
| 33  | صحيح    | صحيح مسلم       | من رأى منكم منكر فليغيره بيده فإن لم يستطع | -49 |
| 136 | صحيح    | صحيح البخاري    | من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له   | -50 |
| 115 | صحيح    | صحيح البخاري    | وفي ذلك معونة على القراءة لأن بتنقية مجرى  | -51 |
| 175 | صحيح    | فتح الباري بشرح | ومن زعم أن محمد ﷺ كتم شيئاً مما أنزل الله  | -52 |
|     |         | صحيح البخاري    | عليه فقد أعظم على الله الفرية              |     |
| 38  | صححه    | المستدرك على    | يا أيها الناس إن سورة المائدة آخر ما نزل   | -53 |
|     | الشيخان | الصحيحين        | فأحلوا حلالها وحرموا حرامها                |     |
| 121 | صحيح    | صحيح البخاري    | يسرا ولا تعسرا ويشرا ولا تنفرا وتطاوعا ولا | -54 |
| 19  | صحيح    | صحيح مسلم       | ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء  | -55 |

## ثالثاً: فهرس الأعلام

| الصفحة | العلم      | م  |
|--------|------------|----|
| 5      | ابن السكيت | -1 |
| 3      | این قارس   | -2 |
| 11     | ثعلبة      | -3 |
| 174    | الماوردي   | -4 |

## رابعاً: فهرس المصادر والمراجع

- \* القرآن الكريم.
- 1- الإتقان في علوم القرآن، أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: مركز الدراسات القرآنية، دار النشر: مجمع الملك فهد السعودية ،الطبعة الأولى.
- 2- أحكام القرآن، أحمد بن علي الرازي الجصاص أبو بكر (ت: 370هـ)، تحقيق: محمد الصادق قمحاوي، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، سنة النشر 1405هـ.
- 3- أحكام القرآن، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (ت: 543هـ)، تحقيق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار إحياء التراث العربي- بيروت، لبنان، الطبعة الأولى.
- 4- الأحكام في أصول الإحكام، تأليف الإمام العلامة علي بن محمد الآمدي، علق العلامة الشيخ
   عبد الرزاق عفيفي، ومؤسسة النور بيروت الطبعة الثانية 1402هـ
- 5- إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الغزالي أبو حامد، سنة الوفاة 505 الناشر دار االمعرفة بيروت.
  - 6- الأخلاق الإسلامية ، عبد الرحمن حسن الميداني، 1996م، دمشق، دار القلم، ط4.
- 7- الأخلاق الإسلامية وأسسها، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم دمشق، الطبعة الثانية 1413هـ 1992م.
- 8- آداب الصحبة، أبي عبد الرحمن السلمي، تحقيق: مجدي فتحي السيد الناشر: دار الصحابة للتراث طنطا مصر، الطبعة الأولى، 1410 هـ 1990م.
- 9- أدب الدين والدنيا، أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري الماوردي الشافعي، تحقيق ياسين محمد السواس ، الناشر دار ابن كثير، الطبعة الأولى 1413هـ-1993م.
  - 10- الأدب المفرد . محمد بن إسماعيل البخاري، ،1985م، بيروت، عالم الكتب، ط2.
- 11- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، لقاضي القضاة الإمام أبي السعود محمد بن محمد العمادي، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 12- الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والرد على أهل الشرك والإلحاد، صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، دار ابن الجوزي، الطبعة الرابعة، 1420هـ 1999م.
- 13- إرواء العليل في تخريج أحاديث منار السبيل، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى، 1399هـ 1979م.
- 14- أساس البلاغة، تأليف الإمام العلامة جار الله أبي القاسم محمود محمد عمر الزمخشري، دار صادر بيروت 1399هـ 1979م.

- 15- أساليب دعوة العصاة، أ. د. عبد الرب بن نواب الدين بن غريب الدين آل نواب، 190/1 ، ط36، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، 1424هـ.
- 16- أسباب النزول، أبي الحسن علي بن أحمد الواحدي، النيسابوري، (ت: 468هـ)، تخريج وتدقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، الناشر: دار الإصلاح الدمام المملكة العربية السعودية، الطبعة الثانية: 1412 هـ 1992م.
- 17- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، (ت: 463هـ) تحقيق: على محمد البجاوي دار النشر: دار الجيل بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر: 1412هـ.
- 18- أسد الغابة في معرفة الصحابة، عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الجزري، تحقيق الشيخ علي محمد معوض، والشيخ عادل أحمد عبد الموجود. سنة الوفاة 630ه، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- 19- أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن أبي بكر جلال الين السيوطي، (ت: 911هـ)، الناشر دار الفضيلة للنشر والتوزيع.
- 20- الإسلام أصوله ومبادؤه، محمد بن عبد الله بن صالح السحيم، الناشر، وزارة الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى -1421هـ.
- 21- الأسماء والصفات في معتقد أهل السنة والجماعة. عمر سليمان الأشقر، ،1993م، الأردن، دار النفائس، ط1.
- 22- الإصابة في تمييز الصحابة، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، تحقيق: على محمد البجاوي، الناشر: دار الجيل بيروت الطبعة الأولى، 1412هـ.
- 23- أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة نخبة من العلماء الطبعة الأولى، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية
  - 24- أصول الدعوة، الدكتور عبد الكريم زيدان، مكتبة المنار الإسلامية 1401هـ 1918.
    - 25- الإعجاز الطبي في القرآن، للدكتور السيد الجميلي، دار ومكتبة الهلال
- 26- الإعجاز القصصي في القرآن. سعيد عطية مطاوع، ،2006م القاهرة، دار الآفاق العربية، ط1.
- 27- أعلام السنة المنشورة لاعتقاد الطائفة الناجية المنصورة، حافظ بن أحمد الحكيمي، تحقيق حازم القاضي، الناشر: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثانية،1422هـ.
- 28- أعلام النبوة، أبو الحسن علي بن محمد الماوردي الشافعي، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي، سنة الوفاة 450هـ، الناشر دار الكتاب العربي -بيروت بيروت الطبعة الأولى، سنة النشر 1407هـ 1987م.

- 29- إعلام ذوي الأفئدة بأحكام سورة المائدة ،عبد العظيم بدوي ،2009م.القاهر ة:دار ابن رجب، دار الفوائد، ط1.
- 30- الأعلام للزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت: 1396هـ) الناشر: دار العلم للملايين الطبعة الخامسة عشر أيار مايو 2002م
- 31- إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت: 751هـ)، تحقيق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار المعرفة بيروت، الطبعة الثانية ، 1395هـ 1975م.
- 32- الأمانة في القرآن الكريم (دراسة موضوعية تأليف) أ.د عصام العبد زهد، الطبعة الأولى، 1430هـ-2009م.
- 33- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء الكتاب والسنة، سليمان بن عبد الرحمن الحقيل، الطبعة الرابعة، تاريخ النشر: 1417هـ -1996م.
- 34- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، سنة الوفاة (ت: 728هـ) تحقيق محمد جميل غازي، الناشر مكتبة المدنى جدة.
- 35- الأمن القومي، العميد الدكتور جمال محمد خليفة المري، القيادة العامة لشرطة دبي أكاديمية شرطة دبي، الطبعة الأولى 2005م.
- 36- أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوي، المؤلف: ناصرالدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي، (ت: 685هـ).
  - 37- الأيام العشر من شهر ذي الحجة الدكتور صالح بن على أبو عرَّاد.
  - 38- الإيمان: أركانه، حقيقته، نواقضه. محمد نعيم ياسين ، 1938م، الكويت، مكتبة الفلاح، ط1.
- 39- بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي الفقيه الحنفي، تحقيق: د. محمود مطرجي، دار النشر: دار الفكر بيروت.
- 40- البحر المحيط، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي الغرناطي، دار الفكر -بيروت لبنان، 1412هـ-1992م.
- 41- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الأنجري الفاسي الصوفي، (ت: 1223هـ)، تحقيق أحمد عبد الله القرشي رسلان، الناشر حسن عباس زكي القاهرة 1419هـ.
  - 42-بدائع السلك، ابن الأزرق، تحقيق د. علي سامي النشار، الناشر: وزارة الإعلام العراق.
- 43- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، علاء الدين الكاساني، سنة الوفاة 587، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت سنة النشر 1982م.
  - 44- بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر ابن القيم. بيروت، دار الكتاب العربي.

- 45- البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، العلامة محمد بن علي الشوكاني، (ت: 1250هـ) الناشر: دار المعرفة بيروت.
- 46- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، (ت: 817ه)، تحقيق محمد على النجار، الناشر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة
- 47- البصيرة في الدعوة إلى الله، عزيز بن فرحان العنزي، تقديم صالح بن عبد العزيز آل الشيخ، الناشر: دار الإمام مالك أبو ظبى، الطبعة الأولى 1426هـ -2005م.
  - 48- بناء الشخصية الإسلامية المعاصرة، الدكتورة بسمة ،العسل، دار الفكر.
- 49- بنو اسرائيل في القرآن والسنة، فضيلة الإمام الأكبر د. محمد سيد طنطاوي، طبعة دار الشروق، الطبعة الثانية، 1420هـ 2000م.
- 50- بيان التوحيد الذي بعث الله به الرسل جميعا وبعث به خاتمهم محمدا، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد إدارة الطبع والترجمة، الطبعة الأولى، 1417هـ 1996م.
- 51- تاج العروس من جواهر القاموس، تأليف السيد محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تحقيق الدكتور حُسين نصار، دار الهداية - 1369ه- 1969م.
- 52- التاريخ الكبير، أبو عبد الله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، دار النشر: دار الكتب العلمية 52- التاريخ الكبير، أبو عبد الله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، دار الكتب العلمية 52- التاريخ الكبير،
- 53- التاريخ الكبير، أبو عبد الله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، دار النشر: دار الكتب العلمية -53 التاريخ الكبير، أبو عبد الله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، دار الكتب العلمية -53
  - 54- تاريخ بغداد، أحمد بن على أبو بكر الخطيب البغدادي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- 55- تفسير التحرير والتنوير، سماحة الأستاذ الإمام الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور، الدار التونسية للنشر تونس، 1984م.
- 56- التفسير الحديث في ترتيب السور حسب النزول، محمد عزت دروزة ج 1، 16ص، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط2، 1421 هـ ،2000 م
  - 57 التفسير الحديث، محمد عزت دروزة، دار إحياء الكتب العربية القاهرة، 1383ه.
    - 58 تفسير الشعراوي، محمد متولي شعراوي، إدارة الكتب والمكتبات.
- 59- تفسير الفخر الرازى المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي فخر الدين ابن العلامة ضياء الدين عمر، دار الفكر، الطبعة الأولى، 1401هـ 1981م.
- 60- تفسير القرآن الحكيم المشتهر باسم تفسير المنار، السيد محمد رشيد رضا، دار المنار القاهرة، الطبعة الثانية، 1366هـ 1947.

- 61- تفسير القرآن العظيم، للإمام الجليل الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق مصطفى السيد محمد، ومحمد السيد رشاد، وغيرهم، مؤسسة قرطبة، مكتبة أولاد الشيخ للتراث، الطبعة الأولى، 1412هـ-2000م.
- 62- تفسير القرآن الكريم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت:751هـ)، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان، 91/1، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط1، 1410هـ.
- 63- تفسير القرآن، أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، سنة الوفاة 489هـ، تحقيق ياسر بن إبراهيم و غنيم بن عباس بن غنيم، الناشر دار الوطن الرياض السعودية سنة النشر: 1418هـ 1997م.
  - 64- التفسير القرآني للقرآن، الدكتور عبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي القاهرة.
- 65- تفسير الماوردى النكت والعيون- أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري، تحقيق: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- 66-تفسير المراغي، الشيخ أحمد مصطفى المراغى، (ت: 1371هـ) دار النشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر، الطبعة الأولى 1365هـ 1946م.
- 67- التفسير المنير، الدكتور وهبة بن مصطفى الزحيلى، الناشر: دار الفكر المعاصر، دمشق، سنة الطبع: 1418ه.
- 68- التفسير الميسر، مجموعة من العلماء عدد من أساتذة التفسير، تحت إشراف الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي.
  - 69- التفسير الواضح، المؤلف الدكتور محمد محمود حجازي، دار النشر دار الجيل الجديد.
- 70- التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لفضيلة الدكتور، محمد السيد طنطاوى، الناشر مطبعة السعادة 1403هـ 1983م.
  - 71- التفسير الوسيط، وهبة الزحيلي، الناشر: دار الفكر دمشق -سنة الطبع: 1422هـ.
- 72- تفسير آيات الأحكام من القرآن، محمد علي الصابوني، دار الصابوني- القاهرة، الطبعة الأولى 1428هـ-2007م.
- 73- تلبيس إبليس، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت: 597هـ) الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى، 1421هـ/ 2001م.
- 74- تهذیب التهذیب، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، الناشر: دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى 1404هـ 1984م.

- 75- تهذيب اللغة، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون، الدار المصرية للتأليف والترجمة، دار القومية العربية للترجمة 1384هـ 1964م.
- 76- التوحيد صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان الطبعة: الرابعة وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية، تاريخ النشر: 1423هـ.
  - 77- التوسل المشروع والممنوع ، عبد الحميد الأثري، دار ابن خزيمة.
- 78- التوصل إلى حقيقة التوسل المشروع والممنوع أبو غزوان، محمد نسيب بن عبد الرزاق ابن محيي الدين الرفاعي (ت: 1413هـ) دار لبنان للطباعة والنشر، بيروت الثالثة، 1399 هـ 1979 م
  - 79- توضيح العقائد في علم التوحيد، عبد الرحمن الجريري، ص141، مكتبة الإرشاد، ط3.
- 80- التوقيف على مهمات التعاريف، محمد عبد الرؤوف المناوي، تحقيق: د. محمد رضوان الداية، الناشر: دار الفكر المعاصر، بيروت دمشق، الطبعة الأولى، 1410ه.
- 81- تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله آل الشيخ دراسة وتحقيق: زهير الشاويش، الناشر: المكتب الاسلامي، بيروت دمشق، الطبعة لأولى1423هـ-2002م.
- 82- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق ابن عثيمين، الناشر مؤسسة الرسالة بيروت- سنة النشر 1421هـ- 2000م.
- 83- الثمرات الزكية في العقائد السلفية، أحمد فريد، 1409هـ، القاهرة، مكتبة التوعية الإسلامية، ط1.
- 84 جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق: محمود محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1420 هـ 2000 م
- 85- الجامع لأحكام القرآن، أبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي، (ت: 671هـ) تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة، الطبعة: الثانية، 1384هـ 1964م.
  - 86- جمهورية مصر العربية، الطبعة الثانية 1424هـ -2004م.
- 87- الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن الشيخ ، أبي بكر المعروف المعروف بابن القيم الجوزية (ت: 751هـ) مكتبة الرياض الحديثة 1392هـ 1972.
- 88- الجوهرة النيرة على مختصر القدوري، للإمام العالم شيخ الإسلام أبي بكر بن علي بن محمد الحداد اليمني، مكتبة حقانية باكستان.
- 89 حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، للعالم العلامة شمس الدين الشيخ محمد عرفة الدسوقي على الشرح الكبير، لأبي البركات سيدي أحمد الدردير، طبع بدار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه.

- 90- الحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي، أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري، تحقيق الشيخ على محمد معوض، والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، 1414هـ 1994م.
- 91 حرمة المسلم على المسلم، الدكتور ماهر ياسين الفحل، رئيس قسم الحديث -كلية العلوم الإسلامية- جامعة الأنبار، 1426ه 2006م.
  - 92- الحسبة في الإسلام، ابن تيمية، مطبوعات الجامعة الإسلامية المدينة المنورة، مؤسسة مكة.
- 93- حقوق الإنسان في الشريعة والقانون، الدكتور إسماعيل أحمد الأسطل، الطبعة الخامسة، 2003م.
- 94- الحل الإسلامي فريضة وضرورة، يوسف القرضاوي، ص119، مكتبة وهبة، القاهرة، ط2، 1397هـ-1977م.
- 95- الدر المصون في علم الكتاب المكنون، أبو العباس، شهاب الدين أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (ت: 756ه)، تحقيق أحمد محمد الخراط، الناشر دار القلم دمشق.
- 96-الرحيق المختوم، صفي الرحمن المباركفوري، (ت: 1427هـ)، الناشر دار الهلال -بيروت- الطبعة الأولى، سنة النشر: 1407هـ 1987م.
  - 97- الرسالة التبوكية، محمد بن أبي بكر بن القيم 1985م. الأردن، مكتبة المنار، ط3.
- 98- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، دار إحياء التراث العربي- بيروت.
- 99-روضة الطالبين، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي الدمشقي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار عالم الكتب، الطبعة 1423هـ-2003م.
- 100- زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة (ت: 1394هـ) 2227/4 دار الفكر العربي.
- 101- سلسلة الأحاديث الصحيحة محمد ناصرالدين، الألباني ،1979م، بيروت، المكتب الإسلامي، ط2.
- -102 سنن ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، بشار عواد معروف، الناشر: دار الجيل، الطبعة الأولى، 1418هـ 1998م
- 103- سنن أبي داود بحاشيته عون المعبود، أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير ابن شداد بن عمرو الأزدي السِّجسْتاني، (ت: 275هـ) دار النشر: دار الكتاب العربي.
- 104- سنن الترمذي، لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، تحقيق: د. بشار عواد معروف، الناشر: دار الجيل، بيروت الطبعة الثانية، 1998م.

- 105- سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت: 748هـ) تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة الثالثة، 1405هـ 1985م.
- 106- السيرة النبوية لابن هشام عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري أبو محمد، تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، الناشر: دار الجيل، سنة النشر: 1411ه، بيروت.
- 107- شذرات الذهب في أخبار من ذهب، عبد الحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي، سنة الوفاة 1089ه، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، محمود الأرناؤوط، الناشر: دار بن كثير دمشق، سنة النشر: 1406ه.
- 108- شرح الكوكب المنير، محمد بن إسماعيل ابن النجار، تحقيق: د. محمد الزحيلي، د. نزيه حماد، الرياض، مكتبة العبيكان.
- 109- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية، 1414هـ 1993م.
  - 110- صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري ،2002م ، بيروت، المكتبة العصرية.
- 111- صفة الصفوة، جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت: 597هـ) ، تحقيق: أحمد بن على الناشر: دار الحديث القاهرة مصر، 1421هـ-2000م.
  - 112- صفوة التفاسير، محمد على الصابوني، دار الصابوني، القاهرة، الطبعة التاسعة.
- 113- الطبقات الكبرى، القسم المتمم لتابعي أهل المدينة ومن بعدهم، المؤلف: أبو عبد الله محمد ابن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (ت: 230هـ)، المحقق: زياد محمد منصور، الناشر: مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، الطبعة: الثانية، 1408هـ.
- 114- طبقات خليفة بن خياط، المؤلف: أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (ت: 240هـ)، رواية: أبي عمران موسى بن زكريا بن يحيى التستري، (ت ق3هـ) محمد بن أحمد بن محمد الأزدي (ت ق 3 هـ)، المحقق: د سهيل زكار، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، سنة النشر: 1414هـ 1993م.
- 115- الطبقات، خليفة بن خياط أبو عمر الليثي العصفري، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، الناشر: دار طيبة الرياض- الطبعة الثانية ، 1402 1982.
- 116- طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، المؤلف: محمد صادق القمحاوي، الناشر: دار العقيدة، الطبعة الأولى، 1427هـ 2006م.

- 117- طلبة الطلبة في الاصطلاحات الفقهية، نجم الدين أبي حفص عمر بن محمد النسفي، (ت: 537هـ) ، تحقيق خالد عبد الرحمن العك، الناشر دار النفائس- عمان، سنة النشر 1416هـ- 1995م.
  - 118- العدالة في نظام العقوبات في الاسلام، تأليف الدكتور محمد عبد الغني.
- 119- عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين محمود بن أحمد العيني، (ت: 855هـ)، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- -120 غرائب القرآن ورغائب الفرقان، المؤلف: نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري (ت: 850هـ)، المحقق: الشيخ زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى 1416هـ.
- 121- غريب الحديث، المؤلف: أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت: 276هـ)، المحقق: د. عبد الله الجبوري، الناشر: مطبعة العاني بغداد، الطبعة: الأولى، 1397هـ.
- 122- غريب القرآن المسمى بنزهة القلوب، محمد بن عُزير السجستاني أبو بكر العُزيري (ت: 330هـ) تحقيق: محمد أديب عبد الواحد جمران، الناشر: دار قتيبة سوريا، الطبعة الأولى، 1416 هـ 1995 م.
- 123- فتح الباري شرح صحيح البخاري، المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، الناشر: دار المعرفة بيروت، 1379ه.
- 124- فتحُ البيان في مقاصد القرآن، المؤلف: أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي (ت: 1307هـ)، الناشر: المَكتبة العصريَّة للطبَاعة والنَّشْر، صَيدَا بَيروت، عام النشر: 1412هـ 1992م.
- 125- فتح القدير، المؤلف: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني(ت: 1250هـ)، الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى 1414هـ.
- 126- الفقه الإسلامي وأدلته، الدكتور وهبة الزحيلي، دار الفكر-سورية دمشق، الطبعة الثانية، 1405هـ 1985م.
  - 127- فقه السنة، السيد سابق، الفتح للإعلام العربي القاهرة.
- 128- الفقه الميسر في ضوء الكتاب والسنة، مجموعة من المؤلفين، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، سنة الطبع: 1424هـ.
- 129- الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية الموضحة للكلم القرآنية والحكم الفرقانية، المؤلف: نعمة الله ابن محمود النخجواني، ويعرف بالشيخ علوان (ت: 920هـ)، الناشر: دار ركابي للنشر الغورية، مصر، الطبعة الأولى، 1419هـ 1999م.

- 130- في رحاب التفسير، عبد الحميد كشك، المكتب المصري الحديث، القاهرة.
- 131- في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق، الطبعة الشرعية الثانية والثلاثون- 1423هـ- 2003م.
- 132- قاعدة في الصبر، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله ابن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (ت: 73/8)، 73/1، العدد 116، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، 1422هـ-2002م.
- 133- قاموس القرآن أو إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، الحسين بن محمد الدامغاني، ص282، المحقق: عبد العزيز سيد الأهل، دار العلم للملايين، ط3، بيروت، 1980م.
- 134- القاموس المحيط، العلامة مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي الشيرازي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1400هـ 1980م.
- 135- قصة الحضارة، ديورانت.ول وايرل.ت، دار الجيل- بيروت والإدارة الثقافية لجامعة الدول العربية، الطبعة الأولى: 1412هـ-1992م.
  - 136- قصص القرآن الكريم. سليمان ناصر الشطى، 2003م. الكويت، مكتبة المنار، ط1.
    - 137- القضاء والقدر، عمر سليمان الأشقر،1990م الكويت، دار النفائس، ط1.
- 138- قضية التغيير، دراسة الدوافع والمنهج والمضمون، أحمد محمد مفلح، ص33، جامعة الأزهر، القاهرة، 1994م.
- 139- القواعد الكلية للأسماء والصفات عند السلف، إبراهيم بن محمد البريكان ،1994م، الرياض، دار الهجرة، ط2.
  - 140- القوانين الفقهية، محمد بن أحمد بن جزي الكلبي الغرناطي.
- 141- الكافي، لموفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي الجماعيلي الدمشقى الصالحي الحنبلي، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، هجر للطباعة.
- 142- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، للعلامة جار الله أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، مكتبة العبيكان -الرياض، الطبعة الأولى، 1418هـ-1998م.
- 143- الكشف والبيان عن تفسير القرآن، المؤلف: أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (ت: 427هـ)، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى 1422هـ 2002م.

- 144- الكليات معجم في المصطلحات والفروق الفردية، أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت 1419هـ 1998م.
- 145- لا تحزن، تأليف عائض بن عبد الله القرني، دار ابن حزم بيروت لبنان، الطبعة الثالثة، 1420هـ 1999م.
- 146- لباب التأويل في معاني التنزيل، المؤلف علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن المعروف بالخازن (ت:741ه)، تحقيق علي محمد شاهين، الناشر دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى 1415ه.
- 147- لتعريفات، علي بن محمد بن علي الجرجاني، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، 1405ه.
- 148- لسان العرب، المؤلف: محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (ت: 711هـ)، الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: الثالثة 1414هـ.
- 149- لطائف الإشارات، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (ت: 465هـ)، المحقق: إبراهيم البسيوني، 357/3، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط3، مصر.
  - 150- مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، دار النشر: مكتبة وهبة القاهرة، الطبعة السابعة.
- 151- المبصر لنور القرآن، نائلة هاشم صبري، القدس الشريف مطبعة الرسالة المقدسية، القدس بيت حنينا ضاحية المعلمين، المطبعة الأولى 1319هـ 1998م.
- 152- المجتبى من السنن، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة الثانية، 1406 هـ 1986م.
  - 153- مجموع الفتاوي، أحمد بن عبد الحليم، ابن تيمية، المملكة العربية السعودية
- 154- مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار الوطن للنشر والتوزيع المملكة العربية السعودية، الطبعة الأخيرة 1413ه.
- 155- مجموع فتاوى ومقالات ابن باز، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء.
- 156- مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر الرازي، سنة الوفاة 721، تحقيق محمود خاطر، الناشر مكتبة لبنان ناشرون بيروت، سنة النشر: 1415 هـ 1995م.
- 157- مختصر معارج القبول، أبو عاصم هشام بن عبد القادر بن محمد آل عقدة، مكتبة الكوثر الرياض، الطبعة الخامسة، 1418 هـ.

- 158- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، تحقيق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار الكتاب العربي- بيروت الطبعة الثانية، 1393 هـ- 1973م.
- 159- مدارك التأويل وحقائق التنزيل، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي، تحقيق علي يوسف بديوي، الناشر دار الكلم الطيب بيروت الطبعة الأولى 1419هـ- 1998م.
- 160- المستدرك على الصحيحين للإمام الحافظ أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، وبذيله التلخيص للحافظ الذهبي، الناشر: دار المعرفة بيروت لبنان.
- 161- مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، (ت: 241هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد وآخرون، الناشر مؤسسة الرسالة الطبعة الأولى 1421هـ-2001م.
- 162- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت: 261هـ) التحقيق: مجموعة من المحققين، الناشر دار الجيل بيروت 1334هـ.
- 163− المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله رسول الله الله وأيامه، للإمام أبي عبد الله محمد ابن إسماعيل البخاري، تشرف بخدمته والعناية به، محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق للنجاة، بيروت لبنان، ط1 1422ه.
  - 164- المسؤولية الخلقية والجزاء عليها أحمد بن عبد العزيز الحليبي،. ، الرياض: مكتبة الرشد
- 165- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي، المطبعة الأميرية بالقاهرة، المطبعة الخامسة، 1922م.
- 166- معالم النتزيل، محيي السنة أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر وعثمان جمعة ضميرية وسليمان مسلم الحرش، الناشر: دار طيبة، الطبعة الرابعة، 1417 هـ 1997 م.
- 167- معالم في الطريق إلى تحرير فلسطين، الدكتور إبراهيم المقادمة، مؤسسة اليمّ، 1414هـ 1994م.
- 168- معاني القرآن الكريم، للإمام أبي جعفر النحاس، المتوفى 338ه، تحقيق الشيخ محمد علي الصابوني، الطبعة الأولى -1408هـ 1988م.
- 169- المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي، مؤسسة الرسالة بيروت ط1، 1418هـ-1998م.

- 170- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الرابعة 1425هـ- 2004م.
- 171- معجم مقابيس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، الطبعة: 1399هـ 1979م.
- 172- المغرب في ترتيب المعرب، ناصر بن عبد السيد بن علي القرزي، النشر دار الكتاب العربي بيروت، لبنان.
- 173- مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للشيخ شمس الدين محمد بن الخطيب الشربيني، على متن منهاج الطالبين، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي الشافعي، اعتنى به محمد خليل عيتاني، دار المعرفة للطباعة بيروت- لبنان، الطبعة الأولى 1418هـ- 1997م
- 174- المغني، لموفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن محمد قدامة المقدسي الجماعيلي الدمشقي الصالحي الحنبلي، تحقيق: الدكتور: عبد الله بن عبد المحسن التركي والدكتور عبد الفتاح محمد الحلو، دار عالم الكتب الرياض، الطبعة الثالثة 1417هـ 1997م.
- 175- مفتاح دار السعادة، لابن القيم الجوزية، صححه الأستاذ محمود حسن ربيع، مكتبة حميدو الإسكندرية، الطبعة الأولى، 1399هـ 1979م
  - 176- مفردات ألفاظ القرآن الحسين بن الفضل الأصفهاني، 1992م، دمشق، دار القلم، ط1.
- 177- المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد، (ت: 502هـ) تحقيق محمد سيد كيلاني، الناشر دار المعرفة لبنان.
- 178- مقاصد الشريعة، مجموعة من المؤلفين، حوار مع الدكتور: طه جابر العلواني، الناشر: دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى، 2002م.
- 179- المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، المؤلف: د. يوسف حامد العلم، الناشر: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الرياض، الطبعة الثانية، 1994م.
  - 180- مقدمة ابن خلدون عبد الرحمن بن محمد خلدون، بيروت، دار الجيل.
- 181- مقدمة في التربية الإسلامية، الدكتور محمود خليل أبو دف، الطبعة الثانية، 1425هـ- 2004م.
- 182 مكارم الأخلاق في الإسلام نظرية وتطبيقاً، الدكتور أحمد رجب الأسمر، دار الفرقان الأردن، الطبعة الأولى، 1428هـ-2008م.
- 183- المنهاج بشرح صحيح مسلم بن الحجاج، يحيى بن شرف النووي ،2002م، ، بيروت، دار ابن حزم، ط1.

- 184- منهج الإسلام في تزكية النفس، محمد خير فاطمة، 2003م، دمشق، دار الخير للطباعة، ط1.
- 185- منهج التغيير الإسلامي- دراسة تطبيقية لمنهج التغيير الإسلامي في عهد عمر بن عبد العزيز، نافذ سليمان الجعب، 1427هـ 2006م.
- 186- منهج الدعوة إلى العقيدة في ضوء القصص القرآني، منى بنت عبد الله داوود، المملكة العربية السعودية، دار ابن حزم.
  - 187- منهج القرآن الكريم في إصلاح المجتمع، الدكتور محمد السيد يوسف، دار السلام، القاهرة.
- 188- منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في الدعوة إلى الله تعالى، عبد الله بن رشيد الحوشاني، 1996م، الرياض، دار إشبيليا، ط1.
- 189- الموافقات، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، (ت: 790هـ) تحقيق، أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الناشر: دار ابن عفان الطبعة الأولى 1417هـ- 1997م.
- 190- الموسوعة الجنائية الإسلامية المقارنة بالأنظمة المعمول بها في المملكة العربية السعودية، سعود بن عبد العالي البارودي العتيبي، فرع منطقة الرياض الطبعة الثانية 1427.
- 191- الموسوعة الفقهية الكويتية، صادرة عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية-الكويت، مطابع دار الصفوة مصر، الطبعة الأولى.
- 192- نحو ثقافة إسلامية أصيلة، أ.د. عمر سليمان الأشقر، دار النفاس الأردن- 1425هـ- 2005م.
- 193- النظرية اللسانية عند ابن حزم الأندلسي [ قراءة نقدية في مرجعيات الخطاب اللساني وأبعاده المعرفية ] د. نعمان بوقرة- الجزائر.
- 194- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت 1415ه 1995م.
- 195- نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري، تحقيق: مفيد قمحية وجماعة، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان، الطبعة الأولى 1424 هـ 2004م.
- 196- النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي، الناشر: المكتبة العلمية بيروت ، 1399ه 1979م.
- 197- النهج الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى. محمد بن حمد الحمود، ،1992م. الكويت: مكتبة الإمام الذهبي، ط1.

- 198- الوسيط في فقه المواريث، الدكتور محمود عبد الله بخيت والدكتور محمد عقله العلي، دار الثقافة للنشر والتوزيع-عمان، الطبعة الثالثة، 1431هـ-2010م
- 199- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر ابن خلكان، تحقيق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر بيروت الطبعة 1900م.

#### المجلات:

200- مجلة الأحكام العدلية، هيئة تأليف، الناشر: دار الثقافة - عمان - الأردن- 1999م.

201- مجلة المنار، المؤلف: محمد رشيد بن علي رضا، (ت: 1354هـ) أنشئت سنة 1315هـ.

202- مجلة مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الاسلامي بجدة.

### الشبكة العنكبوتية:

www.dorar.com موقع الدر السنية، -203

www.adaawa.com موقع الدعوة، -204

205- موقع الملتزم -

www.said.com موقع صيد الفوائد، -206

207- نظرة الإسلام للطب، للدكتور إبراهيم الصياد، من بحث على الشبكة العنكبوتية

www.islamset.com/arabic/ahip/islamic/alsayad.html

## خامساً: فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| Í      | الإهداء                                                    |
| ب      | شكر وتقدير                                                 |
| ح      | المقدمة                                                    |
| 7      | سبب اختيار الموضوع                                         |
| 7      | أهداف البحث                                                |
| 7      | الدراسات السابقة                                           |
| ھ      | منهج البحث                                                 |
| ھ      | خطة البحث                                                  |
| 1      | التمهيد                                                    |
| 2      | المبحث الأول: مفهوم المنهج والإصلاح والتغيير               |
| 3      | المطلب الأول: المنهج لغة واصطلاحاً                         |
| 3      | تعريف المنهج لغة                                           |
| 4      | المنهج اصطلاحاً                                            |
| 4      | المنهج في الآيات القرآنية                                  |
| 5      | المطلب الثاني: الإصلاح لغة واصطلاحاً                       |
| 5      | الإصلاح لغة                                                |
| 6      | الإصلاح اصطلاحاً                                           |
| 7      | الإصلاح في الآيات القرآنية                                 |
| 9      | المطلب الثالث: التغيير لغة واصطلاحاً                       |
| 9      | أولاً: التغيير لغة                                         |
| 11     | ثانياً: التغيير اصطلاحاً                                   |
| 11     | التغيير في الآيات القرآنية                                 |
| 11     | أولاً: التغيير السلبي                                      |
| 11     | ثانياً: التغيير الإيجابي                                   |
| 12     | المطلب الرابع: العلاقة بين المنهج والإصلاح والتغيير        |
| 14     | المبحث الثاني: التدرج في الإصلاح والتغيير وأساليبه وأهميته |
| 15     | المطلب الأول: التدرج في الإصلاح والتغيير                   |

| 16 | التدرج في تحريم الربا                                             |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| 17 | المطلب الثاني: أساليب الإصلاح والتغيير                            |
| 23 | المطلب الثالث: أهمية الإصلاح والتغيير                             |
| 25 | المبحث الثالث: مجالات الإصلاح والتغيير                            |
| 26 | المطلب الأول: مجالات الإصلاح والتغيير في القرآن الكريم            |
| 26 | أولاً: مجال الإصلاح العقدي                                        |
| 27 | ثانياً: مجال الإصلاح الاجتماعي                                    |
| 29 | ثالثاً: مجال الإصلاح الاقتصادي                                    |
| 30 | رابعاً: مجال الإصلاح السياسي                                      |
| 31 | خامساً: مجال الإصلاح الأخلاقي                                     |
| 32 | سادساً: إصلاح التعليم والإعلام                                    |
| 32 | المطلب الثاني: مجالات التغيير في القرآن الكريم                    |
| 32 | أولاً: التغيير الفردي                                             |
| 32 | ثانياً: التغيير الجماعي                                           |
| 34 | الفصل الأول                                                       |
|    | تعريف عام بالسورة                                                 |
| 35 | المبحث الأول: اسم السورة وعدد آياتها ونزولها وفضلها.              |
| 36 | المطلب الأول: اسم السورة                                          |
| 37 | المطلب الثاني: عدد آيات السورة وترتيب نزولها، والجو الذي نزلت فيه |
| 37 | أولاً: عدد آیات السورة                                            |
| 37 | ثانياً: ترتيب نزول السورة                                         |
| 37 | ثالثاً: الجو الذي نزلت فيه السورة                                 |
| 38 | المطلب الثالث: فضل السورة                                         |
| 40 | المبحث الثاني: محور السورة وأهدافها                               |
| 41 | المطلب الأول: محور السورة                                         |
| 41 | المطلب الثاني: أهداف ومقاصد السورة                                |
| 53 | المبحث الثالث: أوجه التناسب لسورة المائدة                         |
| 54 | المطلب الأول: أوجه التناسب الخارجية لسورة المائدة                 |
| 54 | أولاً: التناسب بين سورتي المائدة والنساء                          |

| 1  |                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 55 | ثانياً: التناسب بين سورتي المائدة والأنعام                      |
| 57 | المطلب الثاني: أوجه التناسب الداخلية لسورة المائدة              |
| 57 | أولاً: التناسب بين اسم السورة ومحورها                           |
| 58 | ثانياً: التناسب بين مطلع السورة وخاتمتها                        |
| 59 | القصل الثاني                                                    |
|    | منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة                        |
| 60 | المبحث الأول: منهج الإصلاح والتغير في سورة المائدة              |
| 61 | المطلب الأول: الإيمان وأثره في الإصلاح والتغيير                 |
| 62 | أولاً: تعريف الإيمان                                            |
| 63 | النوع الأول: توحيد الربوبية                                     |
| 67 | ا <b>لنوع الثاني:</b> توحيد الألوهية                            |
| 69 | ا <b>لنوع الثالث:</b> توحيد الأسماء والصفات                     |
| 72 | ثانياً: أثر الإيمان بالملائكة في الإصلاح والتغيير               |
| 74 | المطلب الثاني: الإيمان بالملائكة وأثره في الإصلاح والتغيير      |
| 74 | أولاً: تعريف الإيمان بالملائكة                                  |
| 75 | ثانياً: أثر الإيمان بالملائكة في الإصلاح والتغيير               |
| 72 | <b>المطلب الثالث:</b> الإيمان بالكتب وأثره في الإصلاح والتغيير  |
| 72 | أولاً: تعريف الإيمان بالكتب                                     |
| 74 | ثانياً: أثر الإيمان بالكتب وأثره في الإصلاح والتغيير            |
| 74 | المطلب الرابع: الإيمان بالرسل وأثره في الإصلاح والتغيير         |
| 74 | أولاً: تعريف الإيمان بالرسل                                     |
| 75 | ثانياً: أثر الإيمان بالرسل في الإصلاح والتغيير                  |
| 75 | المطلب الخامس: الإيمان باليوم الآخر وأثره في الإصلاح والتغيير   |
| 75 | أولاً: تعريف الإيمان باليوم الآخر                               |
| 76 | ثانياً: أثر الإيمان باليوم الآخر وأثره في الإصلاح والتغيير      |
| 77 | المطلب السادس: الإيمان بالقضاء والقدر وأثره في الإصلاح والتغيير |
| 77 | أولاً: تعريف الإيمان بالقضاء والقدر                             |
| 79 | ثانياً: أثر الإيمان بالقضاء والقدر وأثره في الإصلاح والتغيير    |
| 80 | المطلب السابع: هداية الله للمؤمنين وإضلاله للكافرين             |

| 80  | أولاً: هداية المؤمنين في سورة المائدة                    |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 80  | تانياً: إضلال الكافرين والفاسقين في سورة المائدة         |
| 81  | المطلب الثامن: عدم موالاة اليهود والنصارى                |
| 81  | أولاً: النهي عن اتخاذ اليهود والنصارى أولياء بعض         |
| 83  | تانياً: وجوب موالاة الله ورسوله والمؤمنين                |
| 84  | المبحث الثاني: منهج الإصلاح والتغيير في الجانب الاجتماعي |
| 85  | المطلب الأول: وحدة الرسالة عند جميع الأنبياء             |
| 85  | وحدة الرسالة                                             |
| 86  | وحدة الرسالات السماوية                                   |
| 86  | المطلب الثاني: تحريم الاعتداء على المؤمنين               |
| 88  | أثر القتل على صعيد الفرد والجماعة                        |
| 88  | مشروعية القصاص                                           |
| 89  | قصنة ابني آدم                                            |
| 91  | أولاً: حد الحرابة                                        |
| 92  | ثانياً: حد السرقة                                        |
| 93  | نصاب السرقة                                              |
| 93  | المطلب الثالث: ترسيخ مبدأ الخشية والصدق والعدل بين الناس |
| 93  | أولاً: الخشية من الله ﷺ                                  |
| 94  | ثانياً: الصدق                                            |
| 95  | ثالثاً: العدل بين الناس                                  |
| 96  | المطلب الرابع: تغيير المفاهيم والعادات الجاهلية          |
| 96  | أولاً: ما حرمه الله من المأكولات                         |
| 97  | ثانياً: الاستقسام بالأزلام                               |
| 98  | ثالثاً: التحاكم إلى الطاغوت                              |
| 98  | رابعاً: عدم الافتراء على الله في التشريع                 |
| 100 | المبحث الثالث: منهج التغيير والإصلاح في الجانب التشريعي  |
| 101 | المطلب الأول: الشهر الحرام تقديس للزمان والمكان          |
| 101 | أولاً: تحديد الأشهر الحرم                                |
| 102 | ثانياً: القتال في الأشهر الحرم                           |

| ثالثاً: قتل الصيد في الإحرام وما يترتب عليه من أحكام رابعاً: منهجيات الإصلاح والتغيير من خلال الأشهر الحرم المطلب الثاني: اكتمال الدين وتمامه على الأمة الإسلامية |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                   |
| المطلب الثاني: اكتمال الدين وتمامه على الأمة الإسلامية                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                   |
| المطلب الثالث: التدرج في تحريم الأطعمة                                                                                                                            |
| الحكمة من التدرج في تحريم الخمر                                                                                                                                   |
| المطلب الرابع: إباحة ذبائح أهل الكتاب والتزوج بنسائهم                                                                                                             |
| أولاً: أهل الكتاب والأكل من ذبائحهم                                                                                                                               |
| ثانياً: مصاهرة أهل الكتاب والتزوج بنسائهم                                                                                                                         |
| المطلب الخامس: الطهارة وأسرارها التشريعية                                                                                                                         |
| المطلب السادس: الإصلاح والتغيير من خلال مقاصد الشريعة الخمسة                                                                                                      |
| المطلب السابع: تشريع البدل مبدأ تربوي للمحافظة على التكاليف                                                                                                       |
| المطلب الثامن: التيسير ورفع الحرج في التشريع                                                                                                                      |
| الأدلة على رفع الحرج في الشريعة الإسلامية                                                                                                                         |
| مظاهر التيسير ورفع الحرج في الشريعة الإسلامية                                                                                                                     |
| أقسام الرخصة                                                                                                                                                      |
| أنواع الرخصة                                                                                                                                                      |
| أسباب الرخصة                                                                                                                                                      |
| المبحث الرابع: منهج التغيير والإصلاح في الجانب الدعوي                                                                                                             |
| المطلب الأول: هيمنة القرآن على الكتب السابقة                                                                                                                      |
| أولاً: تعريف الهيمنة لغة واصطلاحاً                                                                                                                                |
| ثانياً: هيمنة القرآن الكريم على الكتب السماوية                                                                                                                    |
| ثالثاً: العلاقة بين القرآن والكتب السماوية السابقة                                                                                                                |
| المطلب الثاني: المحافظة على الشخصية الدينية للمسلمين                                                                                                              |
| أولاً: المحافظة على الشخصية الدينية بإيجاب التمسك بالشعائر                                                                                                        |
| ثانياً: العدل مع المخالفين                                                                                                                                        |
| ثالثاً: التعاون على البر والتقوى                                                                                                                                  |
| المطلب الثالث: التوسل وأثره على الإنسان                                                                                                                           |
| أولاً: التوسل لغة                                                                                                                                                 |
| ثانياً: التوسل اصطلاحاً                                                                                                                                           |

|     | ****                                                                 |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 132 | ثالثاً: تعريف التوسل المشروع                                         |
| 133 | رابعاً: أقسام التوسل المشروع                                         |
| 135 | المطلب الرابع: مفهوم التقوى والمراد منها                             |
| 135 | الأمر بالتقوى                                                        |
| 136 | للتقوى ثمرات عاجلة وآجلة                                             |
| 137 | للتقوى أساب تحصل بها                                                 |
| 137 | الأمر بالتعاون على البر والتقوى والنهي عن التعاون على الإثم والعدوان |
| 141 | المطلب الخامس: دور الإسلام في التأثير على أهل الكتاب                 |
| 150 | المطلب السادس: قصة موسى الطي مع قومه                                 |
| 154 | المبحث الخامس: منهج التغيير والإصلاح في الجانب الدعوي                |
| 155 | المطلب الأول: الشكر والتوبة والتوكل على الله وحده                    |
| 155 | أولاً: الشكر اعتقاداً وقولاً وعملاً                                  |
| 156 | <b>ثانياً</b> : التوبة                                               |
| 157 | ثالثاً: التوكل على الله وحده                                         |
| 157 | المطلب الثاني: ابتداء الله بما أحل وليس بما حرم                      |
| 157 | أولاً: المحللات من الأطعمة على المسلمين                              |
| 158 | ثانياً: الأشياء المحرمة على المسلمين                                 |
| 160 | ثالثاً: الحكمة من الابتداء بما أحل                                   |
| 161 | رابعاً: منهجيات الإصلاح والتغيير في ابتداء بما أحل                   |
| 161 | المطلب الثالث: الذنوب سبب للعقوبات المادية والمعنوية العاجلة والآجلة |
| 163 | المطلب الرابع: حكم الوصية والشهادة                                   |
| 163 | أولاً: تعريف الوصية لغة                                              |
| 163 | ثانياً: الوصية اصطلاحاً                                              |
| 163 | ثالثاً: مشروعية الوصية                                               |
| 163 | رابعاً: حكمة مشروعية الوصية                                          |
| 164 | خامساً: حكم الوصية                                                   |
| 165 | المبحث السادس: منهج التغيير والإصلاح في الجانب السياسي               |
| 166 | المطلب الأول: العهود والمواثيق                                       |
| 166 | أولاً: العهد والميثاق لغة واصطلاحاً                                  |

| _   |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 167 | ثانياً: أهمية العهود والمواثيق                            |
| 167 | ثالثاً: أقسام العهود والمواثيق                            |
| 168 | رابعاً: منهجيات الإصلاح والتغيير من خلال العهود والمواثيق |
| 169 | المطلب الثاني: القيام بالعدل وحمايته ولو بالقوة           |
| 169 | العدل في اللغة                                            |
| 169 | العدل في الاصطلاح                                         |
| 169 | أهمية العدل                                               |
| 171 | العدل في القرآن الكريم والسنة                             |
| 171 | أولاً: من القرآن                                          |
| 172 | <b>ثانياً</b> : من السنة النبوية                          |
| 172 | العدل في الإسلام مطلق                                     |
| 173 | العدل في سورة المائدة                                     |
| 174 | الإصلاح والتغيير في العدل                                 |
| 185 | المطلب الثالث: إبراز الهوية والكيان الإسلامي كأمة واحدة   |
| 179 | مناهج الجماعات المعاصرة                                   |
| 181 | الخاتمة                                                   |
| 181 | النتائج                                                   |
| 183 | التوصيات                                                  |
| 184 | الفهارس                                                   |
| 185 | أولاً: فهرس الآيات القرآنية                               |
| 201 | <b>ثانياً</b> : فهرس الأحاديث النبوية                     |
| 204 | ثالثاً: فهرس الأعلام                                      |
| 205 | رابعاً: فهرس المصادر والمراجع                             |
| 220 | خامساً: فهرس الموضوعات                                    |
| 227 | ملخص الرسالة باللغة العربية                               |
| 228 | ملخص الرسالة باللغة الإنجليزية                            |
|     |                                                           |

# ملخص الرسالة (منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة – دراسة موضوعية)

الإصلاح والتغيير من أعظم مقاصد الدين، ومن أجَلِّ مهمة الأنبياء والمرسلين، ومن أهم المطلوبات من أتباعهم المؤمنين، والإصلاح والتغيير هو تتقية النفوس من الآفات، وتجميلها بالطيبات، إخلاصاً لله تعالى، واقتداء برسول الله نه بسلوك الطرق الشرعية، واجتتاب السبل البدعية، ولا شك أن الدين كله سبيل للإصلاح، فالشريعة الإسلامية بما فيها من اعتقادات وعبادات وأخلاق وأحكام شرعية في المجالات المختلفة كلها طريق للإصلاح والتغيير.

تحدثت الباحثة عن منجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة، حيث ذكرت مدخلاً إلى هذه السورة، ووضحت اسم السورة، وعدد آيات السورة، وترتيب نزول السورة، والجو الذي نزلت فيه، ومحور السورة وأهدافها، وأوجه التناسب لسورة المائدة.

ثم بينت الباحثة منهجيات الإصلاح والتغيير في سورة المائدة من الجوانب التالية: العقائدي، والاجتماعي، والتشريعي، والدعوي، والتربوي، والسياسي، وانتهى البحث بخاتمة اشتمات على أهم النتائج والتوصيات.

#### **ABSTRACT**

### (Reform and change methodologies in Surah - Objective study)

The change and the reform of the greatest aims of religion and for the metion of the prophets and messengers and the most important liabilities of their followers believers and reform and change reform is to purify the souls of the lesions and beautified with good things faithful to Allah and following the example of the Messenger of Allah p the behavior of the legitimate ways and to avoid ways innovated no doubt that religion is all for reform including the Islamic Shari'a of beliefs and worship and morality and legality of the provisions in different areas all through reform and change.

The researcher speaks about protaction reform and change in Surat Al-Maida where reported an introduction to this Surah and clarified Sura name and number of verses in Sura arrange the descent of the sura and the occation with the revelation that I got it and the axis of the sura objectives and aspects of the proportionality of the Holy Koran.

Then the researcher showed methodologies reform and change in the Surah of the following aspects: ideological social legislative and advocacy and educational political and ended Find conclusion included the most important findings and recommendations.