## الذكتور محمد العبد

# المفارقة الفرآنية والملالة

داد القسكر العسربي



المضارقة القرآنية

### الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ــ ١٩٩٤م هار الفسكر الصربي

مطبعة الأمانة ٣ جزية بسانة ت٢٦٢٩٣٩

#### الاهسداء

الى أيمسن ٠

وافق ميلاده الانتهام من هذا العمل ا

.

• •

# بييزلنة الجرالجيز

الهنائ

يتنوع الخطاب تنوعا لا حدود له و و و المنطوقات يدورها اشكالا بنائية وموضوعية وفيرة ؛ فقد تكون غير مباشرة ، وقد تكون واضعة ، أو شاذة ، أو تهكمية ، أو مازحة ، أو خشنة ، أو غير مقبولة ، أو ساذجة لا تغلو من حمق ٠٠ النع و والمفارقة واحدة من الامكانات الأسلوبية ، التي تقدمها منطوقات مختلفة في النص القرآني ٠ واذا كانت دراسة المفارقة على المستوى اللغوى العام من الأهمية بمكان ، فأن دراستها في لغة القدر ٠ والقرآن الكريم بغاصة ، تعد عظيمة الخطر ، شريفة القدر •

تعرض المفارقة طريقة من طرائق استخدام اللغة في السياق النصى ، والسياق الخارج عن النص ، وتنعقد بنية الدلالة في خطاب المفارقة ، على علاقة التضاد بين الدلالة الحرفية الأولية للمنطوق: لفظا ، أو مجموعة لفظية ، أو عبارة، أو جملة ، أو ما فوق الجملة ، وبين دلالته المحولة التي يرشعها السياق بنوعيه السابقين ، وهي هذه الدلالة ، التي يمكن أن نطلق عليها هنا ، اسم « الدلالة المفارقية » .

وللمفارقة وظائف خطابية ، تدعو المخاطب أو القارىء ، أن يربط نفسه بها أشد ما يكون الربط ، لادراكها وتفسيرها تفسيرا مقبولا أو سليما • ولذلك ، كان بعثها ـ من ناحية

أَخْرَى - مَمَا يقود أَلَى فَهُمُ أَفْضَلُ لِتُركِيبِ النَّصِ وَطَبِيعِتُهُ الْخَاصَةُ، لأَنْهَا تَفْتَسِحُ البابِ عَلَى مصراعيه للاحظة العلاقات النصيية المتنوعة التي تكون أساسًا للنَّصُ •

وتحتاج المفارقة \_ فى صناعتها \_ الى مهارة لغوية خاصة ، كما تحتاج الى احكام بالغ الدقة ، للعلاقة بين الشكلوالوظيفة، او بعبارة أخرى : بين المقال والمقام .

و تعد المفارقة \_ من زاوية المعجمية التاريخية \_ عاملا من عوامل التطور الدلالي للغة ، من حيث ان اللفظ يكتسب معها معنى جديدا ، هو من معناه القديم بمنزلة النقيض ، وذلك حين يكون الخطاب للتهكم و نعوه .

ويتعسب ما يعلمه صناحب مناا البعث ، فان الغربية لم تعرف حفى الآن ، الا معاولتين اثنتين لدراسة المفارقة ، وهما معاولتان اشتغلتا – فى التطبيق – على نماذج من القص العربي المعاصر ، ونهجتا نهجا فنيا بلاغيا ، نواته المغزى (\*) ، من آجل ذلك ، فاننا نعسب أن هذه الدراسة التي بين أيدينا ، هي أول دراسة موسعة فى العربية ، تدخل الى المفارقة : تنظيرا وتطبيفا من مدخل لغوى متخصص وهي – من ناحية أخرى – ولى دراسة تعليلية متكاملة لخطاب المفارقة فى النص القرآني معت – فى وعرص – ألى الافادة من علوم لغوية مختلفة ،

<sup>(</sup> به الدراستان من مراجع البحث ، وهما : المفارقة ، للدكتورة نبيلة ابراهيم ، والمفارقة في القص العربي المعاصر ، للدكتورة سيزا قاسم ، وقد نشرتا في مجلة « فصول » ،

استلزمتها مسألة التعليل ذاتها ، من حيث الاجراءات التطبيقية والمنطلقات المنهجية جميعا ، وأهم هذه العلوم : نظرية تعليل الخطاب ، وعلم اللغة الأسلوبي ، فضلا عن علم اللغة العام ، بمستوياته التعليلية المختلفة •

وقد بدا للبحث ، أن نظرية تحليل الخطاب ، هي الدعامة النظرية الأهم والانسب ، التي يستند اليها التطبيق والتحليل والتفسير ، في لغة المفارقة ، فاذا كانت المفارقة ظاهرة سياقية في أوليتها ، فان تحليل الخطاب في جوهره ، طريقة من طرق النظر الى اللغة بما هي نص في سياق astextin context ه

واذا كان العارفون بنظرية تحليل الخطاب ، يدركون ما لهذا الاصطلاح ، في السنوات الأخيرة ، من توزعات شتى : عند البلاغيين ، واللغويين الوظيفيين ، واللغويين الشكليين ، واللغويين الاجتماعيين ، واللغويين النفسيين ، وعلماء النفس المعرفيين ، واللغويين التطبيقيين ، بل عند علماء التعليم والباحثين في الانشاء ، وعند علماء اللغة النصى ، وغيرهم ، فان هذا البحث ، قد مال ميلا أشد الى نهج اللغويين الوظيفيين وعلماء اللغة النصى ، في تعاملهم مع كيفيات تحليل الخطاب ، ويتضمن تحليل الخطاب عند اللغويين الوظيفيين ، دراسة ويتضمن تحليل الخطاب عند اللغويين الوظيفيين ، دراسة العلاقات بين الشكل والوظيفة ، في شرائح لغوية أكبر عادة من الجملة أو المنطوق ، وان كان من النادر ، أن تكون أكبر من الجملة أو المنطوق ، وان كان من النادر ، أن تكون أكبر

<sup>(</sup> الله عنوان « نظرية تحليل الخطاب » ، وهو بعد يعد الآن اللطبع . الخطاب » ، وهو بعد يعد الآن اللطبع .

من الفقرة في اللغة المكتوبة أو الحوار القصير في اللغة المنطوقة و ويتضمن تحليل الخطاب عند علماء اللغة النصى ، دراسة بنية النص ، وذلك \_ عادة \_ لفحص التنوع في أنماطه ، أو اختبار السمات اللغوية المحددة لبنيته .

واذا كانت علوم النحو واللغة والبلاغة والتفسير وعلوم القرآن ، قد نهضت مع النص القرآنى وبه ما على اختلاف فيما بينها فى الاختصاص والغاية مان تحليل خطاب المفارقة فى النص القسرآنى ، لن يكون ما يحال تعليم للغويا متكاملا ، الا اذا أفاد حتا من معطيات هذا العلوم جميعا وذلك أمر مهم ، اجتهدت هنا فى تحقيقه ، والعض عليه بالنواجة قدر الطاقة ا

ولا ريب أن هذا النهج مبرر بالرغبة في الكشف عن الابنية المتفاعلة داخل النص ، وبيان أهمية المضامين أو المعتويات الخطابية ، وكشف أثرها في تحديد الاختيار التركيبي ، أو سمات بنية الخطاب ، من الناحية المعرفية والأسلوبية .

وغنى عن البيان ، أن الانقطاع عن القديم - عند اقتضاء الاتصال به - فى أى بعث جديد ، يصبح مضرة للبعث ذاته ، واضعافا من قيمته وجدواه ، فى تأسيس بناء معرفى متين فى مجال اختصاصه • من هنا ، فان التأصيل النظرى ، وسعة الأفق التطبيقى ، يوجبان الاتصال بالقديم ، والبناء عليه بأساليب جديدة • وهو اتصال لا يتوقف عند ما يسعفنا به مجال التطبيق ، وانما يتجاوزه الى تحرى المستندات النظرية والفكرية الأصيلة ، التى تعمق تعاملنا مع النص ، وتوسع

معرفتنا به ويظل صنيعنا في كل ذلك افادة وبناء الا نقلا واحتذاء ولله در الجاحظ حين قال: « اذا سمعت الرجل يقول: ما ترك الأول للآخر شيئا افاعلم أنه ما يريد أن يفلح!» وأنا أصدر في ذلك عن علم بأن لكل حالة آلة اوأن ليس للباحث أن يجرى فيما لا يدرى!

ومهما يكن من أمر ، فقد جعلت هذا البحث في بابين اثنين: أولهما مدخل نظرى ، ضم فصولا ثلاثة ، عرضت في أولها لمفهوم المفارقة وكشفت في ثانيها عن طبيعة العلاقة بين المفارقة ومعنى المعنى • وفي الفصل الثالث ، كانت النظرة الى المفارقة في ضوء السياق •

أما الباب الثانى ، فهو دراسة تطبيقية للمفارقة القرآنية وقد ضم فصولا سبعة ، هى ذاتها الأنواع المختلفة للمفارقة ، التى أمكننى استخراجها ، وتحليل نماذجها فى النص القرآنى وهذه الأنواع السبعة هى : مفارقة النغمة ، والمفارقة اللفظية ، ومفارقة الحكاية أو الايهام ، والمفارقة البنائية ، والالماع ، ومفارقة المفهوم أو التصور ، ومفارقة التصور ، ومفارقة السلوك الحركى •

ولم يدخر صاحب هذا البحث جهدا ، في استقصاء النماذج وتحليلها ، وتفصيل القول فيما تقدمه من معطيات فونولوجية ونحوية وخطابية • وذلك فضلا عما تعول عليه من سبياقات متنوعة •

ونعنى بالمعطيات الفونولوجية : الفونيمات ، والمقاطع ، والمجموعة النغمية · ونعنى بالمعطيات النحوية : المورفيم،

والكلمة ، والمجموعة اللفظية ، والعبارة ، والجملة الكبرى و ونعنى بالمعطيات الحطابيه : الحدث اللفظى ، وحدث الوظيفة او المغزى ، والعلاقات البنائية والدلالية بين الوحدات الصغرى داخل البنية اللغوية لما فوق الجملة ، ونعنى بالسياقات هنا : السياقات اللغوية والسياقات غير اللغوية .

ولا ريب أن يحثا في المفارقة اللغوية في القران ، يعد عملا تأسيسيا في مجال اهتمامه ، لانه يحث في ارفع ما عرفه اللسان العيربي من تعيير ، وأعلى ما ادركه من طاقات الايبلاغ والافصاح " من أجل ذلك ، تظل الجهود المخلصة في درس لغة التنزيل الحكيم درسا أصيلا بالرغم من جهود القدماء فائقة القدر أنبل مأيزدهي به البحث اللغوى العربي المعاصر ، وهو الأحق يأن يشد اليه النحارير من علماء اللغة والأسلوب المعاصرين رحالهم ا ؛ حتى يظل دائما على حظه الآكفي وقدمه المعلى العربي المعلى ال

ولا يزعم هذا البحث ، أنه قد بلغ من الحال والمنزلة ، غاية ليس وراءها مطلع لناظر ، ولا زيادة لمستزيد ، ولا متجاوز لمجتهد ، ولكن حسبه أن يكون قد قدم الى مكتبة الدراسات اللغوية للقرآن جديدا ، وأن يجد فيه القراء والدارسون من الفائدة قدر ما بذل فيه من جهد ، وأن يكون بتجرده المنقطع حنا سواه في تحليل لمغة المفارقة : بنية ودلالة ، قد كشف عن جعن أسرار الاعجاز اللغوى للقرآن .

ويعد ، فأحمد الله تعالى ، وأسأله التوفيق للصواب م

### البًاب الأول

### مدخل الى نظرية المفارقة

الفصيل الأول: مفهوم المفارقة •

الفصل الثاني : المفارقة ومعنى المعنى •

الفصل الثالث: المفارقة والسياق •

# لفصك لأول

### مفهوم المفسارقة

irony من المخاطب ازدواجية الاستماع double audience من المخاطب ازدواجية الاستماع double audience بمعنى أن المخاطب يدرك في التعبير المنطوق معنى عرفيا يكمن فيه من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فانه يدرك أن هذا المنطوق على autterance في هذا السياق بالذات - لا يصلح معه أن يؤخذ على قيمته السطحية (١) • ويعنى ذلك ، أن هذا المنطوق ، يرمى الى معنى آخر ، يحدده الموقف التبليغي ، وهو معنى مناقض عادة لهذا المعنى العرفي المرفى •

يناء على ذلك ، تبدو المفارقة نوعا من التضاد ، بين المعنى المباشر الممنطوق والمعنى غير المباشر • ويتخصص هذا المفهوم قليلا في المفارقة الدرامية مندها وعند الشخصية المسرحية بشيء له عندها وعند الشخصية الأخرى التي تخاطبها معنى ما ، ولكن هذا الشيء الذي تنطق به ، له

Fowler, H., W., A Dictionary of Modern English (1)
Usage, Oxford (1926) p. 295.

عند النظارة معنى مختلف تماما (٢) .

ان هذا التضاد الذى نتحدث عنه ، يلحظه القارىء أو المخاطب من خلال السياق الراهن • وقد كان ريتشاردز Richards

(٣) equilibrium of oppositions

ان المفارقة \_ كما يقول فلايشر Fleischer وميشيل ميشيل الدلالة Michel \_ نوع من الدلالة المحولة في مقابل الدلالة الأولية • انها تصوير آخر للمعنى ، يومىء الى المعنى العكسى Gegenbedeutung ، ومن أجل ذلك يترجم \_ أو يحول \_ الى ضده ، فتقويم السلبيات مثلا ، يلمع \_ في ظاهره \_ الى الضد الايجابي positives Gegenteil (2) •

Abrams et al., The Norton Anthology of English (7)
Literature, Volume 1, 5th Edition; New York —
London (1976) p. 2595.

Abrams, M., H., A Glossary of literary Terms, (7)
Holt, Rinehart and Winston, 4th. Edition (1981)
p. 92

وكان زايدلر Seidler يجعل المفارقة الصيغة الأعلى للتعبير ageistige Ueberlegenheit عن الأوضاع التى تنشأ من الحصافة العقلية العالم وهذه الحصافة هي غالبا الحالة الوحيدة المضادة لاقتحام متوعد انظ:

Seidler, Herbert, Allgemeine Stilistik, 2., neu-bear beitete Auflage, Goettingen Vandenhoeck und Rurrecht (1963) S. 344

Fleischer, W., Michel, G., Stilistik der deutschen (1) Gegenwartssprache, VEB Bibliographisches Institut, Leipzig (1977) S. 155

والمفارقة تعبير انتقادى يعرض ملمحا سلبياً فيه مغالاة أو مبالغة ، فيهون من شأنه • وريما جعلت المفارقة ـ فى الوقت نفسه ـ أداة تلطيفية ، كأن يقال مثلا : هذه ليست فكرة غبية ! ففى هذه العبارة ، اشارة الى قدر من الذكاء • فاذا قيل : هذه ليست ـ بحال \_ فكرة ذكية ، كان وضع الذكاء فى موضع الغباء ، على نعو الغباء ، علامة التخفيف أو التهوين من أمر الغباء ، على نعو تعبيرى تلميحى تلطيفى تهكمى ironisch euphemistisch وربياً

ان الأساس الذي تبنى عليه المفارقة اللغوية ، هو مفارقة التعبير المنطوق للمعنى المقصود ، الذي يحتمه السياق اللغوى ، أو الموقف التبليغي الراهن ، ويحدده • من أجل ذلك ، فان المفارقة اللغوية ، تكشف عن أمرين اثنين :

( والآخر ) حقيقة كون المتخفى في التعبير المنطوق ، هو المقصود اظهاره (٦) .

١/١/١ وتتعدد صور المفارقة ووظائفها ؛ فقد تكون سلاحاً للهجوم الساخر ، وقد تكون أشبه بستار رقيق ، يشف عما وراء من هزيمة الانسان وربما أدارت المفارقة ظهرها لعالمنا الواقعى وقلبته رأسا على عقب وريما كانت المفارقة تهدف الى

<sup>(</sup>أولهما) عنصر الاخفاء •

<sup>(</sup>٥) المرح السابق ص ١٥٦ ٠

Leech, N., Geoffrey, A Linguistic Guide to (M English Poetry, 7th Impression, London (1979) P. 171

<sup>(</sup> ٢ \_ الفارقة )

اخراج أحشاء قلب الانسان الضحية لنرى مافيه من متناقضات و تضاربات تثير الضبعك(٧) •

من أجل ذلك ، كانت المفارقة أداة أسلوبية فعالة للتهكم والاستهزاء • ويخرج عن ذلك ، الاستهزاء الذي تخلو صياغته اللغوية من سفارقة اللفظ للمعنى ، بل يرد الى أدوات لغوية أسلوبية أخرى ، وهو ما نجده مثلا في قوله تعالى : « أهدا الذي بعث الله رسولا »(٨) ، وقد جاء على لسان المشركين استهزاء بالرسول الكريم • العبارة هنا أدت هذا المعنى بأدوات أهمها الاستفهام الاستنكاري والاشارة •

Ep. 18. 4

<sup>(</sup>۷) نبيلة ابراهيم ( دكتورة ) : المفارقة ، مجلة فصول ، المجلد السابع أ العددان الثالث والرابع ( ابريل ـ سبتمبر ) ( ۱۹۸۷م ) ص ۱۳۱ ـ ۱۶۱ ص ۱۳۲ .

ويقول فريد ريك شليفل: «كل شيء في المفارقة (irony) يجب أن يكون نكتة ، وكل شيء يجب أن يكون جديا ، أي بسيطا صريحا ومفرط التصنع في آن ، ان المفارقة تظهر حين تتحد الرهافة ازاء فن الحياة مع الروح العلمية ، حين تنفق فيما بينها فلسفة الطبيعة كاملة مع فلسفه الفن كاملة ، انها تتضمن وتبعث فينا شعورا يتناقض لا حل له بين ما هو حتمي وما هو مشروط ، شعورا بتعذر الكمال في القول وبضرورته ، انها أكثر الحريات حرية ، اذ بفضلها يستطيع الانسان أن يسمو على نفسه ، وعلى جميع ما يختص بها من معايير ، لأن المفارقة ضرورية حتما » را انظر : الوعي والفن لغيورغي غاتشف ، ترجمة دكتور نوفل نيوف ، مراجعة دكتور سعد مصلوح ، سلسلة عالم المعرفة – الكويت ( ١٤١٠ه – ١٩٩٠م ) ،

<sup>(</sup>٨) الفرقان ٤١ آ

٣/١/١ ولا ريب أن عامل التهكم والهزء والسخرية (٩) من العوامل المهمة التي تؤدى الى قلب المعنى ، وتغيير الدلالة الى ضدها في كثير من الأحيان .

وهذا مما لاحظه دكتور رمضان عبد التواب (١٠) • وضرب على ذلك أمثلة منها : كلمة « التعزير » ؛ فأصلها في العربية التعظيم ، ومنه قوله تعالى : « لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه وتوقروه »(١١)،غير أنها تستعمل في معنى التأديب والتعنيفة

(٩) يفرق أبو هلال العسكرى (ت بعد سنة ٤٠٠٠) بين الاستهزاء والسخرية ، بأن الانسان يستهزأ به من غير أن يسبق منه فعل يستهزأ به من أجله ، والسخر يدل على فعل يسبق من المسخور منه ، وذلك أنك تقول استهزأت به ، فتعدى الفعل منك بالباء ، والباء للالصاق ، كأنك ألصقت به استهزاء من غير أن يدل على شيء وقع الاستهزاء من أجله وتقول : سخرت منه ، فيقتضى ذلك من وقع السخر من أجله ، كما تقول : تعجبت منه ، فيدل ذلك على فعل وقع التعجب من أجله ، ويجوز أن يقال : أصل سخرت منه ، التسخير ، وهو تذليل الشيء وجعلك اياه منقاداً ، فكأنك اذا سخرت منه ، جعلته كالمنقاد لك :

الفروق في اللغة الأبي هلال العسكري ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت، ط ٤ ( ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م ) ص ٢٤٩ .

(۱۰) رمضان عبد التواب ( دكتور ) : فصول فى فقه العربية ، مكتبة الخانجى بالقاهرة ودار الرفاعى بالرياض ، ط ٢ ( ١٤٠٤هـ – ١٩٨٣م ) ص ٣٤٩ ٠

(١١) الفتح 🖪 🗓

### واللوم تهكما واستهزاء بالمذنب ١(١٧) .

وتذكر مصادر الأضداد في تراثها اللغوى ألفاظا أخرى الطلقت على أضدادها اطلاقا فيه تهكم • من ذلك قول ابن الأنباري (ت ٣٢٨هـ): «ومما يشبه الأضداد أيضا ، قولهم اللهاقل: يا عاقل ، وللجاهل اذا استهزءوا به : ياعاقل»(١٢) • ويروى القدماء ألفاظا أخرى ، نلحظ فيها آثار التهكم ، نحو «التقريظ» ، وهي تعنى مدح الحي (في مقابل «التأبين» التي تعنى مدح الميت) ، لكنها وردت عندهم بمعنى الذم اليضا(١٤) • وذلك دون ريب ، من آثار التهكم والسخرية بالمذموم •

۱/۱/٤ واذا عدنا الى طبيعة المفارقة ، رأينا أن عناصر التعبير اللغوى قد تدل على معنى الاستحسان ، وان كان هذا للعنى ليسالا المعنى الظاهر أو المباشر overt or direct meaning الذى يتخذه هدذا التعبير قناعاً يخفى وراءه معنى

<sup>(</sup>۱۲) ابن الأنبارى ( أبو بكر ) : الأضداد ، تحقيق محمد أبى الفضل ابراهيم ، الكويت ( ۱۹٦٠ ) ص ۱٤٧ ، وقارن :

أبو الطيب اللغوى: الأضداد في كلام العرب ، تحقيق دكتور عزة حسن ، دمشق ( ١٩٦٣م ) ٢//٥٠٦٠

<sup>(</sup>۱۳) الأضداد لابن الأنبارى ، مرجع سابق ص ۲۰۷ ، ۲۰۸ · (۱۳) المرجع السابق ص ۳۹۲ ، وقارن :

الأضداد لقطرب، نشره هانز كوفلر في مجلة اسلاميكا (١٩٣٢م) ص١٦٦٠

آخر مستورا أو غير مباشر من هنا ، يكمسن التهكم وهو معنى الاستحسان • من هنا ، يكمسن التهكم أو الاسستهزاء marcasm فى قسول نقيض الشيء المقصود قوله فعلا ، وذلك أن يكون المقال لطيفا ، بينما الذي أقصده فعلا فى هذا المقام بالذات وهو ما ينبغى للمغاطبائن يفهمه أيضا مراض آخر كريه أو مستهجن والمخاطب يرفض ألمعنى الظاهر للمقال ؛ لأنه يدرك تناقضه ، أو عدم تكافئه مع السياق وعندما يوميء السياق الى استحالة التفسير مع السياق وعندما يوميء السياق الى استحالة التفسير ألظاهري للكلام ، فانه يوميء من الوقت ذاته الى ضرورة تفسيره تفسيرا باطنيا ، وذلك أنك حين تنعت وضيعا بنعوت الشرف ، فهذا مما لا يؤخذ مأخذ الجد ! الته نوع مبالغة المستحرية ألشرف ، فهذا مما لا يؤخذ مأخذ الجد ! الته نوع مبالغة والسخرية والسخرية أو « المشرف » ومعانى « الضعة » وينشأ هذا التضاد بين لفظ « الشرف » ومعانى « الضعة »

يشبين لنا مما تقدم ، أن المفارقة اللغوية ، تتجه الى مخالفة ما يجرى تأكيده لما تكون عليه الحال المماضرة فعملا ، وذلك ما يلحظه آبرامز Abrams (١٦) • ويتجلى من ذلك ، كيف يكون الرجوع الى الفارقة معند أحد الكتاب مدحا ضمنيا الذكاء القارىء ، الذي يربط نفسه بالكاتب ، حتى يدرك معلى الأقل ما يربد التعبير عنه أو القصد اليه • وهذا مما

Leech, A Linguistic Guide, op. cit., p. 172. (No)
Abrams, A Glossary, op. cit., p. 89. (NV).

يفسر لنا سبب سبوء تفسير بعض المفارقات ، ان المفارقات عند بعض الكتاب ـ تعد اختبارا لمهارة القراء في قراءة ما بين السطور (١٧) ولعل مرد ذلك الى طبيعة المفارقة ذاتها المالمفارقة ـ كما يقول كلينث بروكس Cleanth Brooks ـ هي النة الفكر ، والصلابة ، والبراعة ، وسرعة الخاطر (١٨) .

ا / ۱/ م ولعل أهم محددات المفارقة ، ما تذكره الدكتــورة البيلة ابراهيم ، من عناصر نوجزها فيما يلي :

( أولا ) وجود مستویین للمعنی فی التعبیر الواحد: المستوی الستوی الستوی المستوی المستوی المستوی الکامن الذی لم یعبر عنه ، والذی یلح القاریء علی اکتشافه •

(ثانيا) لا يتم الوصول الى ادراك المفارقة الا من خلال ادراك التعارض أو التناقض بين الحقائق على المستوى الشكلى للنص •

( ثالثاً ) لابد من وجود ضحية في المفارقة(١٩) ٠

ويلاحظ أن الكلام المنطوق ، يعول على أدوات للمفارقة ، تنسجم مع طبيعته وخصائص تركيبه ؛ ففي الكلام المنطوق

<sup>(</sup>۱۷) المرجع السابق ص ٩٠٠

<sup>(</sup>۱۸) كلينث بروكس: لغة المفارقة ، ترجمة محمد منصور أبا حسين ، مجلة الدارة ، تصدر عن دارة الملك عبد العزيز بالرياض ، العدد الثانى، السنة السادسة عشرة (المحرم ــ صفر ــ ربيعالأول) (۱۶۱۱هـ) ص ۱۷۷ ق (۱۹۷) نبيلة ابراهيم ( دكتورة ) : المفارقة ، هرجع سابق ص ۱۳۳ ق

يمكن أن تنتقل المفارقة ، من خلال أنساط معددة من النبر stress والتنغيم intonation وينتقل أيضا بواسطة وسائل فوق لغوية paralinguistic ، مثل الايقاع tone of voice ، ونغمة الصوت Tempo وعلو الصوت loudness ، ونحو ذلك (٢٠) .

ا/ ١/١ هذا ، ولم أجد فيما وقع بين يدى من مصادر عربية قديمة : لغوية وبلاغية ، من ذكر مصطلح « المفارقة » وما نجده فيها مقابلا للمفارقة \_ استنتاجا من النمأذج المتمثل بها : في المضمون العام والمغزى \_ هو اصطلاح « التهكم » وقد ذكره البيانيون وعنوا به الى حد ما • ومن هنا ، يجوز لنا القول بأن ظاهرة المفارقة ، التي يهتم بها اليوم علماء الدلالة والأسلوب ، قد عرفت طريقها \_ على نحو ما \_ الى البحث والأسلوب ، قد عرفت طريقها \_ على نحو ما \_ الى البحث البلاغي العربي القديم ، وبعض المباحث اللغوية اليسيرة ، وتحت مصطلح « التهكم » •

ويعرف الزركشي (ت ٧٩٤هـ) التهكم يأنه « اخراج الكلام على ضد مقتضي الحال ، كقوله تعالى : « ذق انك أنت العزيز الكريم »(٢١) • فتراه يقترب اقترابا شديدا من حد المفارقة في بعوث المعاصرين ، وان أغفل عنصر الضدية الملازم ، في

Enkvist, Nils Erik, Linguistic Stylistics, Mouton, (7.5) the the Hague — Paris (1973) p. 89.

<sup>(</sup>٢١) الزركشي ( بدر الدين محمد بن عبد الله ) : البرهان في علوم القرآن ، دار المعرفة للطباعة والنشر ( ١٩٧٢م ) ٤/٨٥ ٠

تعريفه التهكم في موضع آخر ، يقوله : « الاستهزاء بالمغاطب، عاضود من « تهكم البئر » اذا تهدمت » (٢٢) .

وكان الزركشي قد أفرد في برهانه بابا لوجوه الخطاب والمخاطبات في القرآن ، وجعل منها خطاب التهكم (٢٣) .

ولصاحب (الطراز): يحيى بن حمسزة (ت ٧٤٥ه) ، اشارات مفيدة الى هذه الظاهرة وهى اشسارات ترقى الى محاولات علمية تنظيرية أصيلة عرف يحيى بن حمزة التهكم بقوله: «وهو تفعل، من قولهم «تهكمت البئر»، اذا تساقطت جوانبها وهو عبارة عن شدة الغضب بالأن الانسان اذا اشتد غطبه، فانه يخرج عن حد الاستقامة وتتغير أحواله وهو مقضية منانه يخرج عن حد الاستقامة وتتغير أحواله وهو مقتضى الحال استهزاء بالمخاطب ودخوله كثير في كلام الله مقتضى الحال استهزاء بالمخاطب ودخوله كثير في كلام الله في افادة البلاغة والفصاحة (٢٤) و فتراه فطنا الى أصل التهكم في افادة البلاغة والفصاحة (٢٤) و فتراه فطنا الى أصل التهكم اللغوى ، والى عنصر الضدية في حد التهكم ، والى الآثر البلاغي اللهوى ، والى عنصر الضدية في حد التهكم ، والى الآثر البلاغي اللهوى ، والى عنصر الضدية في حد التهكم ، والى الآثر البلاغي

وقد جعل يحيى بن حمزة للتهكم خمسة أوجه:

( أولها ) أن يكون واردا على جهــة الوعيــد بلفظُ الوعد

<sup>(</sup>٢٢) المرجع السابق ٢//٢٣١٠ ٠

<sup>(</sup>٢٣) المرجع نفسه ٢٣١/٢ وما بعدها •

<sup>(</sup>۲۶) العلوى ( يحيى بن حمزة بن على بن ابراهيم العلوى اليمنى ) ت محتاب الطراز ، مكتبة المعارف ، الرياض، بدون تاريخ نشر ۲/ ۱۳۱ ــ ۱۳۲

حهكما ، وهذا كقوله تعالى : « فبشرهم بعذاب أليم » •

و ( ثانيها ) أن تورد صــفات المدح والمقصـود بها الغم تا كقوله تعالى : « ذق انك أنت العزيز الكريم » •

و ( ثالثها ) لم يسمه يعيى بن حمزة - ولنا ، من أمثلته ذاتها ، أن نسميه بما جاء على القلة والغرض التكثاير والتحقيق اللعلم بما ذكره ، كقوله تعالى : « قد يعلم الله المعوقين منكم » ما

و ( رابعها ) لم يسمه كذلك • ولنا أن نسميه بما جاء على جهة التقليل ، وأخرج مخرج الشك ، والغرض به التكثير والتحقيق أيضا ، كقوله تعمالي : « ربمما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين » •

و ( خامسها ) لح يسمه هو لآخر ، ويمكن تسميته بالحكاية وذلك كقوله تعالى حكاية عن قوم شعيب : « أنك الأنت الحليم الرشيد» (٢٥) .

وقد ارتأى يحيى بن حمزة ، أن التقسيم السابق الى هذه الأوجه المختلفة ، « ليس له ضابط يضبطه ، وأنما الجامع لشبتات معانيه ، هو ما ذكرناه من اخراج الكلام على خلافً مقتضى الحال ، فلايد من مراعاة ما ذكــرناه ، وأن اختلفت صوره»(۲۲) ·

١/١/١ واذا كنا آثرنا في هذا البحث اصطلاح «المفارقة»؛ هذاك أنه أخص من « التهكم » ، في اشتراط عنصر الضدية»

<sup>(</sup>٢٥) المرجع السابق ٣/١٦٢ ، ١٦٤٠ •

<sup>(</sup>٢٦) المرجع نفسه ١٦٤/٣ .

Water Committee to the second

# الفصل الثاني

#### المفارقة ومعنى المعنى

الفصل السابق ، شيئا مختلفا عن معنى المعنى ، بحسب ماحدده الفصل السابق ، شيئا مختلفا عن معنى المعنى ، بحسب ماحدده عبد القاهر الجرجانى (ت ٤٧١ه) : وسيلة وغاية (٢٧) . لقد جعل عبد القاهر الكلام على ضربين : المعنى ، ومعنى المعنى والمعنى عنده : المفهول من ظاهر اللفظ ، والذى نصل اليه بغير واسطة ، أما معنى المعنى ، فهو أن تعقل من اللفظ معنى ثم يفضى بك ذاك المعنى الى معنى آخر (٢٨) .

ويجعل عبد القاهر مدار الأمر في معنى المعنى ، على الكناية والاستعارة ، والتمثيل(٢٩) • ومثال ذلك قولهم : كثير رماد القدر ، وطويل النجاد، وقولهم في المرأة : نؤوم الضحى (٣٠) • فانك في جميع ذلك \_ كما يقول عبد القاهر \_ لا تفيد غرضك

<sup>(</sup>۲۷) قلم دكتور عن الدين اسماعيل اضاءات باهرة لنظرية معنى المعنى عند عبد القاهر المعنى عند عبد القاهر المعنى عند عبد القاهر المحرجانى ) - مجلة فصول ، المجلد السابع ، العددان الثالث والرابع (أبريل - سبتمبر ۱۹۸۷م) ص ۳۷ - ٤٥ .

<sup>(</sup>۲۸) الجرجانی (عبد القاهر): دلائل الاعجاز، دار المعرفة، طبعة السيد محمد رشيد رضا، بيروت ( ۱۶۰۲هد – ۱۹۸۲م) ص ۲۰۳۰ السيد محمد رشيد رضا، بيروت ( ۲۰۲۰هد – ۱۹۸۲م)

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق ص ٢٠٢٠

<sup>(</sup>٣٠) المرجع نفسه ص ٢٠٢ ، ٢٠٣ .

الذى تعنى من مجرد اللفظ ، ولكن يدل اللفظ على معناه الذى يوجبه ظاهره ، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى ـ على سبيل الاستدلال ـ معنى ثانيا ، هو غرضك ، كمعرفتك من كثير رماد القدر أنه مضياف ، ومن طويل النجاد أنه طويل القامة ، ومن نؤوم الضحى في المرأة أنها مشرفة مخدومة ، لها من يكفيها أمرها • • الخ (٣١) •

السابق، وما يقول به الآن، أصبحاب نظرية الحدث الكلامى السابق، وما يقول به الآن، أصبحاب نظرية الحدث الكلامى كين يبحثون في المعنى المباشر Speech act theory محين يبحثون في المعنى المباشر direct meaning والمعنى الاستعارى ironical meaning والمعنى المفارقي ironical meaning ، والحدث الكلامي غير المباشر indirect speech act ، ويظهرون ما بينها جميعا من فروق وتشابهات .

ان أبسط حالات المعنى ، هى تلك التى يلفظ فيها المتكلم يجملة ، ويعنى ما يقوله تماما وحرفيا • فى مثل تلك المألات يعتمد المتكلم على انتاج تأثير وظيفى أو مغزوى effect فى انتاج هذا التأثير على حمل المستمع على تعرف مقصده ؛ لتحقيق هذا المقصد المعنى حمل المستمع على حمل المستمع بالقوانين التى تحكم منطوق هذه وهو يعتمد على حمل المستمع بالقوانين التى تحكم منطوق هذه

<sup>(</sup>۳۱) دلائل الاعجاز ، مرجع سابق ص ۲۰۴ ۰

الجملة ولكن ليست كلحالات المعنى بهذه البساطة: ففي الالماح، الجملة ولكن ليست كلحالات المعنى بهذه البساطة: ففي الالماح، hint insinuation ، والمستعارة irony والاستعارة metaphor ، ينفرد معنى المنطوق utterance meaning على أنحاء متنوعة (٣٢) .

واذا كان عبد القاهر يشير ، في نصه السابق ، الى أننا في افادة الغرض الذي نعنيه ، لا نقف عند مجرد اللفظ ، بل ان السامع يعقل من المعنى الظاهر ، معنى ثانيا على سبيل الاستدلال ، فان أصحاب نظرية الحدث اللغوى يطرحون اشكالية : كيف يكون ممكنا أن نقول شيئا ما ونقصيد شيئا سواه ؟ كيف ينجح المرء في ابلاغ ما يعنيه ، بالرغم من أن كلا من المتكلم والمستمع ، يدرك أن معانى الكلمات التي ينطقها المتكلم لا تعبر تماما وحرفيا عما يعنيه هذا المتكلم ؟ انهم يبحثون الآن ، في الحالات التي ينقطع فيها معنى المنطوق عند المتكلم المنطوق عند المنطوق عند المتكلم المنطوق عند المتكلم المنطوق عند المنطوق عند المنطوق عند المنطوق عند المنطوق عند المنطوق المنارة ، والمفارقة ،

Searle, John, R., Expression and Meaning, Studies (77) in the Theory of Speech Acts, Cambridge Uni. Press (1993) p. 30.

والأحداث الكلامية غير المباشرة (٣٣) .

فى مثل هذه الحالات ، لا يتطايق ما يعنيه المتكلم مع ما تعنيه الجملة • ومع ذلك ، فان ما يعنيه المتكلم ، يعتمد ـ من وجوه متنوعة ـ على ما تعنيه الجملة •

تعبيرات، هو ما يطلقون عليه - اختصارا - معنى المنطوق عند للتكلم (أو معنى منطوق المتكلم)، بينما يطلقون على ما تعنيه المتكلم (أو معنى منطوق المتكلم)، بينما يطلقون على ما تعنيه الكلمات، والجمل، والتعبيرات ذاتها، اسم معنى الكلمة أو الجملة والمعنى الاستعارى، هو دائما معنى منطوق المتكلم، وفي هذه المسألة يضارع المعنى المفارقى المعنى الاستعارى بيد أن المتكلم في الاستعارة، بما هو متكلم على المجاز، لا يعنى ما يقوله حرفيا، بل يعنى شيئا أكثر منه، بينما يعنى المتكلم في المفارقة نقيض ما يقوله و

(٣٣) المرجع السابق ص ٧٦ ، ٧٧ •

ولعل من المفيد هنا ، أن نشير الى أن فكرة الحدث الكلامى ذات أهميه خاصة ، فى تعيين الأنصاط المتعددة لاستجابات المستمع فى علاقته بمقاصد المتكلم وقد اعتمد ذلك كثيرا على محاولة المتكلم تحقيق التسآثير بفضل منطوقه الخاص his own utterance (قوة حدث المغزى أو الوظيفة illocutionary force ) وعلى كون قوة حدث التأثير فى استجابة التأثير فى استجابة

المستمع ( انظر :

Hartmann, R., R. K., Contrastive Textology, Comparative Discourse, Julius Groos Verlag, Heidelberg (1980) p 16

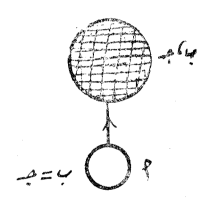
وحتى يستطيع المتكلم اقامة الاتصال مستخدما منطوقات استعاریة metaphorical utterances ، أو منطوقات مفارقية ironical utterances ، أو أحداثا كلامية غس مباشره indirect speech acts ، فلا بد من توفس بعض المبادىء ، تبعا لمقدرة المتكلم على أن يعنى أكثر مما يقوله ، أو يعنى شيئًا مختلفًا عما يقوله • وهي مبادىء معروفة لدى المستمع الذي يستطيع \_ مستخدماً معرفته \_ فهم ما يعنيه المتكلم (٣٤) -

واذا كان معنى المتكلم في المفارقة \_ كما في الاستعارة \_ يختلف عن معنى الجملة ، فأن الميكانيزم الذي تشستفل عليه المفارقة ، هو المنطوق ؛ وذلك أن هذا المنطوق اذا أخذ حرفيا. literally ، بدأ \_ في وضوح \_ غير ملائم للموقف literally والأنه غير ملائم على الاطلاق ، فإن المستمع مضطر إلى اعادة تفسيره على هذا النحو؛ لارجاعه الى أن يكون ملائما • والطريقة الأكثر طبيعة لتفسيره ، من حيث معناه ، هي بالنقيض opposite من صيغته الحرفية opposite

<sup>(</sup>٣٤) المرجع السابق ص ٧٧ · ر (۳۵) المرجع السابق ص ۱۱۳

John R. Searle بين أشكال المعنى في المنطوقات السابقة من خلال الرسسوم، التوضيعية التالية:

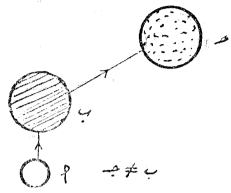
: Literal utterance المنطوق الحرفي



المتكلم هنا يقول أفتكون ب، ويعنى أن أهى ب على هذا النحو ، فالمتكلم يضع موضوعا هو أتحت المفهوم ب، حيثلما ب = ج . هنا اذن ، يتطابق معنى الجملة مع معنى المنطوق .

# - ٣٣ - المنطوق الاستعارى ( البسيط )

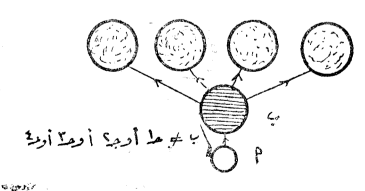
Metaphorical Utterance (simple)



المتكلم يقول أ فتكون ب ، ولكنه يعنى ـ استعاريا ـ آن أ هي ج . يتوصل الى معنى المنطوق هنا بالمرور خلال معنى المبلة الحرفي literal sentence meaning

### ٣ - المنطوق الاستعارى (مفتوح النهاية)

Metaphorical Utterance (open ended)



( ٣\_ المفارقة )

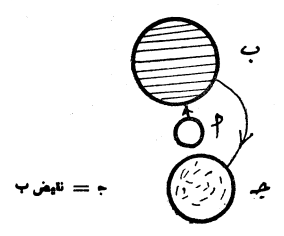
المتكلم يقول أفتكون ب، ولكنه يعنى ـ استعاريا ـ سلسلة غير معددة من المعانى ، ف أهى ج ١ ، وأهى ج ٢ ٠٠٠ الخ وعلى نحو ما كان فى حالة المنطوق الاستعارى البسيط ، فان المعنى الاستعارى ، يتوصل اليه ، بالمرور خلال المعنى الحرفى •

ع ـ الحدث الكلامي غير المباشر Indirect Speech Act



هنا يعنى المتكلم ما يقوله · ولكنه يعنى شيئًا أكثر من ذلك · من ثم ، فان معنى المنطوق ينطوى على معنى الجملة ، ولكنه يتجاوزه أو يمتد خلفه ·

o \_ المنطوق المفارقي Ironical Utterance



المتكلم هنا يعنى نقيض ما يقوله • ويتوصل الى معنى المنطوق Utterance meaning بالمرور خلال معنى الجملة sentence meaning ، ثم عبودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة (٣٦) -

هكذا ، تتبدى التشابهات ، كما تتبدى الفروق الجوهرية بين المنطوق المفارقي والمنطوقات الأخرى وكما أن الفرق بين الأحداث الكلامية غير المباشرة ، الأحداث الكلامية غير المباشرة ، يبقى صحيحا لا يمس ، فأن الفرق بين معنى الجملة الحرفي ، ومعنى المنطوق الاستعارى ، ومعنى المنطوق المفارقي ، يبقى كذلك فرقا صحيحا لا يمس .

المرام ولنا الآن أن نسأل: لماذا نستخدم التعبيرات استخداما مفارقيما ، بالرغم من امكانية قول ما نعنيه تمأما وحرفيما ؟ نقول: ان ذلك يرجع الى أن التعبير المفارقي ويشترك معه في ذلك التعبير الاستعارى والأحداث اللغوية غير المباشرة ، مع ما يينها جميعا من فروق واختلافات مو انتقال من الآلية والمباشرة والحرفية ، الى الحركية والتعبيرية وشد عرى الخطاب ، أن المفارقة ، ومعها التعبيرات الأخرى غير المباشرة ، تعد حالة خاصة من اشكالية عامة ، عن تفسير كيفية انفراد معنى المتكلم عن معنى الجملة أو الكلمة .

<sup>(</sup>٣٦) المرجع السابق ص ١١٥٠

المفارقي ، لن ننتج المحتوى الدلالي Semantic content المفارقي ، لن ننتج المحتوى الدلالي السامع للمنطوق الدى يتناهى الى عقل ( فهم ) السامع للمنطوق hearer's comprehension of the Utterance

expressive power ان الطاقة التعبيرية

التى نشعر بها مع المفارقة ، تنطبق من جعلها المفارقة ، أعظم اسهاما فى عملية الاتصال ، من مجرد الفهم السيليي Passive uptake والمستمع هنا ، يجد لديه ما يفعله ، حين يربط نفسه بالآخر ، بما عنده من محتوى دلالى ، يود أن يقيم به اتصالا · كيف لا يكون ذلك كيله ، والمستمع مطالب بأن يفقه السياق ، ويقف على الدور الذى يلعبه فى انتاج المنطوقات المفارقية وفهمها · انه \_ كما سبق القول \_ مطالب بأن يتوصل الى معنى المنطوق ، بالمرور خلال معنى الجملة ، ثم انه يعود عودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة ، ثم انه يعود عودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة ، ثم انه يعود عودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة ، ثم انه يعود عودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة ، ثم انه يعود عودة مزدوجة الى نقيض معنى الجملة ،

١/٢/١ ان المقدمات السابقة جميعا ، تقودنا الى القول بأن المفارقة \_ وان دنت من الاطار الدلالى العام الذى تندرج فيه هذه التعبيرات: كناية واستعارة وتمثيلا من حيث الاتساع والمجاز والاضراب عن المعنى المباشر ووجوب الاستدلال فى ذلك كله \_ أنها لا تعنى عادة لازم اللفظ ، على نحو ما نجد فى: تؤوم الضحى وغيرها ، انها تخرج على ظاهر التعبير ، الى ما يناقض ذلك الظاهر بإفادة السيأق ، من هنأ ، يمكننا القول ما يناقض ذلك الظاهر بإفادة السيأق ، من هنأ ، يمكننا القول

بأن الدلالة في المفارقة دلالة لفظية سياقية ، تخرج على معنى الجملة الحرفي الى معنى المتكلم ، على ظاهر المعنى الى ضده ، على المعنى الحرفى الى المدلول الذي تنتجه المقابلة ، بما هي الساعا \_ تضاد لغوى سياقى بين فعلين ، أو حدثين ، أو موقفين ، أو غطين سلوكيين ، أو نحو ذلك •

الاستعارة السنيل الفارقة وان كانت الكناية أو الاستعارة او التمنيل أحيانا المساغة من صياغتها الأسلوبية تخرج على الظاهر الى الباطن النقيض ولا تخرج على الظاهر الى الباطن النقيض المعنى المفظ أو تخرج على المعنى المسلطعي اللفظ النوية العديمة المعنى المعنى المجران العميمة allegorical deep meaning

ان المفارقة - كما يقول انكفست Enkvist - تعتمدا على قوة التوتر tension بين المعنى السطحى والمعنى المضاد له (٣٧) • ولا يخفى ، أن هذا المعنى المضاد ، هو - فى أوليته - تعبير انتقادى تهكمى •

ولما كانت المفارقة تشتمل على دال واحد ومدلولين اثنين: الأول حرفى ، وظاهر ، وجلى ، والثانى : متعلق بالمغزى ، وموحى به ، وخفى ، أمكن أن يقال : « أن المفارقة تشبه الاستعارة في هذه البنية ذات الدلالة الثنائية ، غير أن المفارقة

Enkyist. N., E., Linguistic Stylistics, ibid. p. 88 (7V).

تشتمل أيضا على علامة marker توجه انتباه المخاطب نحو التفسير السليم • انها تقوم بتبليغ communicatia رسالة تشتمل على اشارة ، توضح طبيعة هذه الرسالة meta-communication وعندئذ توازى الرسالة الأصلية رسالة أخرى، توضح الطبيعة الصحيحة لمغزى المفارقة • ولذلك ، فان حل شفرة المفارقة ، يستلزم مهارة خاصة لفهم العلامة سهره سهره بهراه والملامة سهره المهروبية المهروبية

<sup>(</sup>۳۸) سيزا قاسم (دكتورة): المقسارقة في القص العربي المعاصر محملة فصول ، المجلد الثاني ، العدد الثاني ( يناين – فبراير – مارس ) ١٤٨٠ ص ١٤٨٠ ص ١٤٨٠ م

## الفصل الثالث

## المضارقة والسسياق

۱/۳/۱ ان أهم ما يعول عليه في تجاوز المعنى الحرفي المباشر ، الى المعنى الأسلوبي المفارقي ، هو السياق • ونعنى به هنا ، السياق اللغوى ، وسياق المقام أو الموقف التبليغي ، والسياق التاريخي أو السياق الخارج عن النص •

١/٣/١ وقد لقيت نظرية السياق عناية خاصة في كل مدارس علم اللغة الحديث، فقد تناول اللغويون المحدثون السياق في اطار تأكيدهم للوظيفة الاجتماعية للغة، وبيان أثر السياق في البنية، ودوره في تنوع الدلالة بقول بلومفيلد: «ان معنى الصيغة هو الموقف الذي ينطلق فيه المتكلم بتلك الصيغة وهو الاستجابة التي تصدر عن المستمع ويرتبط موقف المتكلم واستجابة السيمع أحدهما بالآخر ارتباطا وثيقا »(٣٩) .

ويرى فيرث Firth ، أن اللغة ليس لها أهمية الإفى مياقها الموقفى (٤٠) • وينص على أن الكلام شيء ديناميكي ،

Bloomfield, Language, Uni. of Chicago U.S.A. (1984) pp. 139 - 140.

Caulthard, Malcolm, An Introduction to Discourse (2.)
Analysis, Longman Group LTD England (1977) p. 1

لأنه نشاط شمخصى واجتماعى ، يتفاعل مع قوى أخرى فى موقف بعينه (٤١) .

ومن نظريات المعنى ، النظرية المعروفة بالسياقية أو الوظيفية • والأساس فى هذه النظرية أن معنى الكلمة حكما يقول جان كوهين Jean Cohen مو مجمل السياقات التى يمكن أن تنشمى اليها • والمعنى هنا يُلحق بالتركيب(٤٢) •

وينب فان دايك Van Dyk الى أن الموقف متواليسة من الحالات، وأن المواقف التبليغية لا تظل متشابهة عبر الزمن بل هي متغيرة ومن أجل ذلك، فان الموقف التبليغي متوالية من الأحداث Course of event ويشير فان دايك ألى ما يسمى بالسياق الراهن actual context وهو السياق الممكن في حالة محددة وهو يتحدد بجزء من الزمان والمكان المدين تتحقق فيهما النشاطات المشتركة بين المتكلم والمستمع اللذين يحددان خواص ال (هنا) والد (الآن) منطقيا، ومعرفيا (٤٣) ومعرفيا ، ومعرفيا (٤٣) .

Firth, J. R. The trongues of Men and Speech, (21) Oxford Uni. Press, London (1978) p. 18.

(٤٢) جان كوهين : بناء لغة الشعر ، ترجمة دكتور أحمد درويش مكتبة الزهراء ، القاهرة ( ١٩٨٥م ) ص ١٣٣ .

Van Dijk, T. Text and Context, Explorations in (27) the Semantics and Pragmatics of Discourse, Longman, London and New York (1977) pp. 191 - 192.

وقد عرف الأسلوب نفسه ، بأنه تنوع لنوى مرتبط بالسياق ، فاللغة تمارس في مواقف لغوية •

ويعدد انكفست Enkvist طريقتان اثنتين للكشف عن العلاقة بين التنويعات اللغوية وسياقاتها:

( الأولى ) فصل النص عن سياقه الخاص ، وذلك لملاحظة أنماط اللغة المستخدمة فيه •

و (الثانية) دراسة أثر السياق في السمات اللغوية للنص، وهي بذلك عكس الطريقة الأولى .

ونحن نستخدم الطريقتين معا: فعندما نريد أن نعرض النص في اطار سياقه ، نبدأ عادة بالسياقات • وعندما نريد تأمل النص بعيدا عن سياقه ، فاننا نعود بمعارفنا الى الوراء مع الفقرات الأولى ، لنتصور السياق المحتمل الذي استخدمت فيه اللغة (٤٤) •

٣/٣/١ ويؤكد أصحاب نظرية تعليل الخطاب ، أن معلل الخطاب ، يعتاج الى تقسرير العلامات السياقية التي توائم

وانظر في تفصيل القول في السياق والموقف التبليقي : محمد العبد الدكتور) : اللغة المكتوبة واللغة المنطوقة : بحث في النظرية ، دارالفكر الملدراسات والنشر والتوزيع ، القامرة ـ باريس ، ( الطبعة الأولى المرام) ص ٦٨ ـ ٨١٠ ، ص ١١٢ ـ ١٢٠ .

Enkvist, Linguistic Stylistics, ibid, pp. 28 - 29. (55)

تفسيره لشريعة خاصة من الخطاب • ولابد من فعص معتوى النص • ومن معتوى النص يستطيع المعلل ـ من حيث المبدأ ـ تحديد الجوانب المؤثرة من السياق في النص ، وهي تلك الجوانب التي تعرف باسم العلامات الايجابية من السياق activated features of context وتصنع هذه العلامات الاطار المحور السياقي الذي يتشمل داخله ما يعرف باطار المحور the topic framework

ان المنطوقات \_ عند مدرسة تحليل الخطاب \_ تمثل أحداثا actions • واذا كانت البداية بدراسة كيفية استخدام اللغة في تفاعل اجتماعي ، فلن يكون التبليغ ممكنا الا بالمعرفة بالمواضعات المشتركة بين المتكلمين والمستمعين • ويترتب على ذلك ، أن اللغة والسياق متلازمان(٤٦) •

وتتبدل السياقات وتصنع باستخدام اللغة على أنحاء مختلفة به وذلك نعو اختيار الهمس الرقيق أو الصياح أو التنديد أو التشكى أو الاتهام أن أى اختيار من العلمات يبتكر عالما صغير universe of discourse ، أو كونا من الخطاب mini-world ويضع كذلك توقعات لما يمكن أن يقع بالمثل في السياق ذاته •

Brown, Gillian / Yule, George, Discourse Ana- (1983) p. 75.

Stubbs, Michael, Discourse Analysis, The Socio- (£7) linguistic Analysis of Natural Languaga, Basil Black-well, Oxford (1989), p. 1

ومن الوضوح بمكان ، أن اللغة لا تؤخذ صفيا ، انها تستخدم لانجاز أفعال ، وباختالف السياقات الاجتماعية تختلف اللغة (٤٧) .

ان مثل هذه النظرة الى اللغة ، بما هى فعل فى سياق بعينه as action in context عند مالينوفسكى Malinowski ، فى العشرينات من هدا القرن ، ولكنها لم تكن النظرة المركزية فى كثير من علم اللغة الحديث(٤٨) .

تماما عن طريق الصيغة النحوية الدلالية للجمل - Syntactico ولكن يتوصل اليها عن طريق المنطوقات ولكن يتوصل اليها عن طريق المنطوقات في السياق Semantic form ولذلك ، يبدو الأمر مع تلك الأحداث ، أمر أداء performance لا أمر كفاية مع تلك الأحداث ، أمر أداء performance وابية وما صدقية عسال البحال ليست أبدا ذات قيمة صوابية أو ما صدقية truth value دائما وعلى نحو مجرد ولكن الصواب (أو الحقيقة) فيها ، هو بالنسبة لاستعمالها في سياقات بعينها ، وهذه الاعتبارات ، لها ما يربطها بالتقابلات التي تذكر غالبا ، نحو : الكفاية / الأداء / الجملة / المنطوق (٤٩) ،

<sup>(</sup>٤٧) المرجع السابق ص ٢٠

۲ الرجع نفسه ص ۲ .

<sup>(</sup>٤٩) المرجع نفسه ص ٨٥٠

المنطوق لا الجملة وقد جعل ذلك من باب المقابلة بين اعمال المنطوق لا الجملة وقد جعل ذلك من باب المقابلة بين اعمال السياق Contextualisation وابطاله Contextualisation ولابد بالطبع من اعمال السياق ، لتحديد المقصد الحقيقى للقائل وان المقابلة بين اعمال السياق وابطاله ، هي التي كانت وراء تمييز نظرية تعليل الخطاب بين عدة ثنائيات هي :

النظام النحوى العام usage / والممارسة الفعلية use النظام النحوى العام usage / والممارسة الفعلية sentence الجملة illocutionary / وحدث الوظيفة locutionary النص text / والخطاب coherence والترابط coherence

واذا كان النحاة يتعلقون بقوانين النظام النعوى العام rules of usage التى تتمثل فى الجمل، فان محللى الخطاب يتعلقون بقوانين الممارسة rules of use التى تصف كيفية قيام المنطوقات بأحداث اجتماعية .

ان الجملة حالة للنظام النحوى العام ، مادمنا نعش عليها في المنطوق • ولكن المنطوق حالة للممارسة ، ما دام يصنع قضية من نوع خاص • ان الجمل تتضام لتكون نصوصيا • وما بين هذه الجمل من علاقات ، هي مظاهر للتماسك النحوي grammatical cohesion

أما المنطوقات ، فتتضام لتكون خطابا • وما بين هذه المنطوقات من علاقات ، هي مظاهر للترابط الخطابي discourse coherence

1/٣/١ ويكفى هنا \_ اشارة الى وعى القدماء بأثر السياق فى البنية والدلالة \_ هذا الفصل الذى عقده الزركشى (ت ٤٩٧ه ): (فى ذكر الأمور التى تعين على المعنى عند الاشكال)، وقد جعل الزركشى من هذه الأمور: دلالة السياق(٥١)، فدلالة السياق: «ترشدالى تبيين المجمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط فى نظيره، وغالط فى مناظراته »(٥٢)،

وقد جعل الزركشي مثاله على الكلام السمايق ، قرينة من قرائن المفارقات القرآنية ، يقول : « وانظر الى قوله تعالى :

Coulthard, Malcolm, An Introduction to Discourse Analysis, ibid, pp. 9 - 10.

(٥١) والأمور الأخرى هى : رد الكلمة الى ضدها ، أوردها الى نظيرها أو ملاحظة النقل عن المعنى الأصلى انظر فى ذلك : البرهان ٢/١٩٩/ـــ٥٠٠ (٥٢) البرهان ٢/٢٠٠ ــ ٢٠٠ ٠

ر٥٠) انظر في ذلك:

« ذق انك أنت العزيز الكريم » كيف تجد سياقه يدل على أنه الذليل الحقير »(٥٣) •

ويلفت النظر في كلام الزركشي السابق، أنه \_ مع اختزالة وعمومه \_ يتلاقى الى حد بعيد مع جل الأفكار السابقة عن السياق وجوهرها ؛ فحديثه عن القطع يعدم احتمال غير المراد وتخصيص العام، ونعو ذلك، يدنو من فكرة «فان دايك»عن السياق الراهن، وهو الممكن في حالة محددة • وحديث الزركشي عن دلالة قرينة السياق على مراد المتكلم، وأنه من أعظم القرائن الدالة على ذلك، يدنو من تنويه «كالشارد» بضرورة اعمال السياق لتحديد المقصد المقيقي للمتكلم • • •

من ناحية أخرى ، فان حديث الزركشى عن دلالة السياق على أن المقصود فى الآية أنه الذليل الحقير ، ينصرف \_ فى النالب \_ الى السياق اللنوى فى اطار النص ، وان كان كلامه يحتمل أيضا السياق الخارج عن النص .

وفى ضوء كلام براون / يول السابق عن اطار المحور ، نرى أن اطار المحور فى الآيات ، هو يوم الفصل ، بما فيه من رحمة أو عذاب • وهنا تقرر العلاقات السياقية الايجابية اللفعالة فى الآيتين : ٤٧ ، ٤٨ ، أن أمرا بشأن أخذ أبى جهل، وعمله الى سواء الجعيم ، والصب فوق رأسه من عذاب الحميم،

<sup>(</sup>۵۳) البرهان ۲۰۱/۲ ٠

ينفى أن يكون وصفه بالعزيز الكريم ، على مأخذ الحقيقة ، انما هو – كما تقرر تلك العلاقات السياقية – تهكم يقلب معانى الكلمات الى النقيض!

ان التفسير هنا ، ينطلق من فكرة وحدة المنطوق ، بما أن المنطوق حالة للمارسة ، وبما أن المنطوقات ، تتضام لتكون خطابا ، وبما أن العلاقات الكائنة بين هذه المنطوقات ، هى المسئولة عن الترابط الخطابي • اننا ننظر ، بعبارة أخرى ، الى الجمل المترابطة ، والى عنصر الصدق أو الحقيقة فيها ، بالنسبة الى استعمالها في سياق بعينه ، وهو في هذه الآيات ، سياق التهكم والسخرية •

أساسى من مبادىء تحليل الخطاب، يرتبط بالعلاقات بين الجمل الساسى من مبادىء تحليل الخطاب، يرتبط بالعلاقات بين الجمل clause relations

حما يقول هوى Hoey -: وضع الجملة فى سياق الجمل المرتبطة بها، لبيان السبب فى أن نحوها ومعناها، لا يمكن أن يفسرا تفسيرا كاملا، الا اذا أخذ فى الاعتبار سياقها الأكبر its larger context • ويمكن هنا أن تتأثر قراءتنا للجمل فى ذلك السياق • والركن الآخر: أنه لابد من العناية بالكشف عن منظومة الجمل المترابطة فى قطعة ما، من العناية بالكشف عن منظومة الجمل المترابطة فى قطعة ما، القطعة تركيزا خاصا (٥٤) •

Hoey, M., P., On the Surface of Discourse, George (0). Allen and Unwin, London (1983) p. 17.

ويعرف هوى العلاقة الجملية ، بأنها الاعتبار المعرفي cognitive process ، الذى يفسر عن طريقه معنى الجملة ، أو مجموعة من الجمل ، في ضوء الجملة ، أو مجموعة الجمل التي ترتبط بها • ويدخل في حد الجملة الجزء منها • والمقصود بالجمل المترابطة ، الجمل الأكثر تشابها في موقعيتها داخل خطاب بعينه (٥٥) •

وينبه « هوى » الى أن النظر الى مسألة العلاقات ، ينبغى له أن يأخذ بحقيقتين اثنتين عند تحليل الخطاب :

( الأولى ) أن تحدد العلاقة ، وتبين علاماً تها ، على نحو لغوى •

و (الثانية) أن العلاقة ليست « لافتة » على مجموعة من العلامات الجاهزة Signals ، وانما يمكن تعديدها - فحسب - عن طريق فحص محتوى الجمل وسياقها (٥٦) .

وحصيلة ذلك ، أن المفارقة ليست ظاهرة سياقية فعسب ، يل هي \_ اضافة إلى ذلك \_ أداة أسلوبية فعالة في تنمية قوى التماسك الدلالي للنص ، وذلك باعتبار بنية المفارقة جزءا من بنية نصية أكبر ، انها أداة لاعلاء دور السياق ذاته ، الذي يكون المخاطب جزءا ضروريا منه .

<sup>(</sup>٥٥) المرجع السابق ص ١٨٠٠

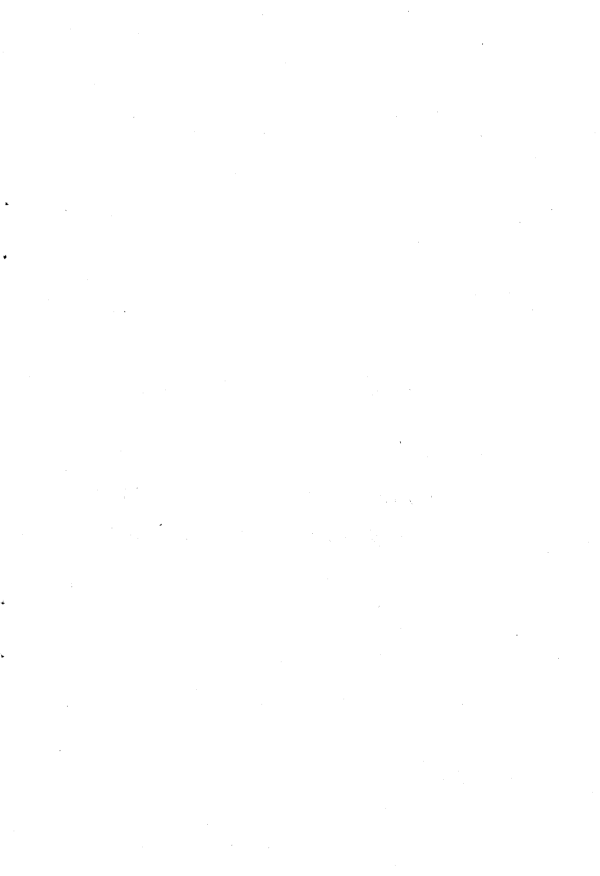
<sup>(</sup>٥٦) المرجع نفسه ص ٢٢ ٠

## البّابُ السّاني ،

## المفارقة في النص القرآني

مدخسل

- الفصل الأول: مفارقة النغمة •
- الفصل الثاني: المفارقة اللفظية •
- الفصل الثالث: مفارقة الحكاية أو الايهام -
  - الفصل الرابع: المفارقة البنائية
    - الفصل الخامس: الالماع •
- الفصل السادس: مفارقة المفهوم أو التصور .
  - الفصل السايع: مفارقة السلوك المركى •



#### مدخل

تعرض المفارقة القرآنية ، بأنماطها المختلفة ، أسلوبا من أساليب انتاج الدلالة اللغوية في النص القرآني ، انها من كبريات الظواهر الدلالية : وظيفة وقرائن ، التي يعتمد عليها في تشخيص ملامح الاعجاز اللغوى ومحدداته في الخطاب القرآني ، وقد تميز خطاب المفارقة في جميع أشكاله ، بشرف البنية الموضوعية أو المضمونية propositional structure ، وبقوة منقطعة النظير في حدث التأثير perlocutionary force ، والى اعلاء وقد أدى ذلك كله الى اتساع المحاور الخطابية ، والى اعلاء الطاقات والامكانيات الأسلوبية للعربية .

وتحدد دراسات المفارقة الحديثة أشكالا رئيسة ثلاثة ، هي : مفارقة النغمة ، والمفارقة اللفظية ، والمفارقة البنائية ، ينصرف اليها الحديث عن خطاب المفارقة غالبا ، ويدلنا استقراء النص القرآني، على توفير حالات أخرى، بالاضافة الى ماذكرناه ، وما التمسناه من مسميات لتلك الحالات الجديدة ، انما ترجع الى مظاهرها الخطابية ذاتها التي تتبدى بهأ داخل بنية النص ، وقد عرفت هذه الأشكال والحالات الأخرى هنا باسم : مفارقة الحكاية أو الايهام ، والالماع ، ومفارقة المفهوم أو التصدور ومفارقة السلوك الحركي ، ويعنى ذلك أن النص القرآني قد عرف تحطاب المفارقة سبعة أنماط مختلفة : بنية ووظيفة ،

وفى معالجتنا هذه الأنماط السبعة المختلفة ، سوف ننهج انهجا وصفيا بنائيا وظيفيا متكاملا ، ينطلق دائماً وبوعى مما يقدمه خطاب المفارقة فى كل نمط من مستويات لغوية العملية التحليل : فونولوجيا ، ومورفولوجيا ، وتركيبيا ، ودلاليا ( بما فى ذلك الفحص المعجمى ) ، من معطيات متنوعة ، تعرض فى مجملها كيفية بناء المفارقة فى النص القرآنى .

## الفصل الأول

#### مفارقة النغمة

1/1/۲ ومفارقة النغمة irony of tone ، تعنى أداء المنطوق \_ على الكلية \_ بنغمة تهكمية ، يعول عليها فى اظهار التعارض أو التضاد ، بين ظاهر المنطوق وباطنه ، بين سطحه وعمقه ، بعيث تقتلع هذه النغمة التهكمية ، محتوى ذلك الظاهر الصلحة الباطن المضاد •

ومفارقة النغمة نوع من التهكم sarcasm ، الذي يبدو ذما في ثوب المدح ويشير ليتش Leech ، الى أن هناك نوعا آخر من مفارقة النغمة ، هو توجيه اهانة في كياسة أو أدب لا لوم عليهما ولكن يشترط في هذا ، البعد عن المغالاة أو البالغة exaggeration ويذكر ليتش أن المثال المشهور على ذلك ، هو الاستخدام التهكمي الأقاب مثل « السيد » أو « السيدة » أو « فخامتكم » ، ونحوها ، الأناس لا تصلح لهم مثل مفذه الألقاب ، أي ليسوا أهلا لها ، على الاطلاق •

ويذكر ليتش من ناحية أخرى من أن جانبا من استراتيجية مسدد النسوع من الصرراع اللفظى verbal warfare المبنى على عرض شيء سام لخصم لدود ، سوف يفقد فاعليته الذا اختلفت صياغة لغته عما ينبغي لها أن تكون •

اذن لابد في هذا النمط ، من تهكمية النفمة sarcasm of tone التى تخرج بالاستخدام اللغوى عن أن يكون خطايا مباشرا direct address ، وذلك كأن يقال – على سبيل المشال – في نفمة تظلمية :

- « ماذا تريد السيادة ؟! »

أو حتى أن يقال في صيغة الغائب:

ـ « بأذا تريد السيادة ؟! » -

وتتمين مفارقة النغمة ، بوجه عام ، بنغمة عالية سمامية وتتمين مفارقة النغمة ، وذلك لاظهار التهكم على المستويين : وذلك لاظهار التهكم على المستويين : وللفظى والتركيبي (٥٧) .

٢/١/٢ واذا نظرنا الى النص القرآنى ، وجدنا هذا اللون من المفارقة ، فى قوله تعالى : « خذوه فاعتلوه الى سواء الجحيم • ثم صبوا فوق رأسه من عذاب الحميم • ذق انك أنت العزيز الكريم » (٥٨) •

وقد ورد فی تفسیر ابن کثیر (ت ۷۷۶ه) قوله: «لقی رسول الله صلی الله علیه وسلم أیا جهل ، لعنه الله ، فقال: « ان الله تعالی أمرنی أن أقول لك : أولی لك فأولی ، ثم أولی لك فأولی » ، فنزع ثوبه من یده ، وقال : ما تستطیع لی أنت ولا صاحبك من شیء ، ولقد علمت أنی أمنع أهل البطحاء »

Leech, A linguistic, ibid, pp. 176 - 177. (ov)

<sup>(</sup>٨٥) الدخان ٤٧ ــ ٤٩٠

وأنا العزيز الكريم ، فقتله الله يوم يدر وأذله يكلمته ، وأنزل: « ذق انك أنت العزيز الكريم » » (٥٩) •

وأورد الزركشي في تعقيب على الآيات: « وهو خطاب الآيي جهل ؛ الأنه قال: « ما بين جبليها ـ يعنى مكة ـ أعز ولا أكرم منى »(٦٠) •

وقد مرت بنا \_ فى بحث العلاقة بين المفارقة والسياق \_ الشارة الزركشى الى دلالة السياق على أن المقصود: الذليل المقسير .

وتسمى نظرية تحليل الخطاب دائما ، الى ايراز مقولة من مقولاتها الأولية ؛ هى أن معنى المنطوق لا يسترد أو يسترجع بمن تركيبه النحوى أو الدلالى، منعزلا عن غيره discourse ولكنه يسترجع فقط من موقعه فى سلسلة الخطاب sequence وبنية الخطاب هى التى تضبط المعنى الذى يمكن توصيله (٦١) .

فى ضوء ما سبق ، يمكن القول بأن قرينة المفارقة ، تقع في علاقة تضاد دلالي مع الآيات السابقة عليها • يعبأرة أخرى:

<sup>(</sup>٥٩) ابن كثير ( الحافظ عماد الدين أبو الفداء أسسماعيل بن كثير القرشى الدمشقى : تفسير القرآن العظيم ، دار المعرفة ، بيروت (١٤٠٣هـ – ١٩٨٧م ) ٤/٤٦٨ .

<sup>(</sup>٦٠١) البرهان ، مرجع سابق ٢/٢٣١ - ٢٣٢ .

Stubbs, M., Discourse Analysis, ibid, p. 79. (71)

بين قرينة المفارقة والآيات التي تقدمت عليها عدم ملاءمة irrelevance • والقدرة على تعرف عدم الملاءمة تعنى، في ذاتها ، أن هناك انحرافا عن التوقعات deviation from expectations • وأن هذا الانحراف ( بالمعنى الاصطلاحي اللغوى ) ، يمكن التعرف عليه ، من مقارنة المحتوى الدلالي لقرينة المفارقة ، بالمحتوى الله لالى لما تقدم عليها من قرائن أخرى • هكذا ، نلعظ كسرا للتوقعات breaking of expectations • وكسر التوقعات في المفارقة والتهكم و نحوهما ، هو ذاته \_ كما يقول ستوبس Stubbs ـ اشارة الى وجود توقعات قد كسرت • ونحن غالبًا نتعرف على norms ، عندما تنكسر هذه المعايير فقط • اللعا يبرز وترتبط هذه الفكرة بمبدأ أساسى مقرر في تحليل الخطاب ، وهو أن المنطوقات تنشىء توقعات ، وأن التوقعات يمكن أن تنکسر (۲۲) .

كان المتوقع اذن ، الوصف بالذليل المهان ونعوه ، وكان كسر هده التوقعات ، وسيلة لغاية التهكم وصدفا بالنقيض • ان السياق النصى فى اطار اللغة ، والسدياق الخارج عن النص ( ونعنى به السدياق التاريخي للخطاب )(٦٣) ،

Stubbs, M., Discourse Analysis, op. cit., pp. 94 - 95

(٦٣) يعرف كوزيريو السياق التاريخي ، بأنه مجموع الظروف والملابسات التاريخية المعروفة لدى المتكلمين ، وهو يسهم في تحديد معنى العلامات المستخدمة في الحدث اللغوى ، انظر في ذلك :

Coseriu, Eugenio, Textlinguistik, Eine Einfuehrung, Guntar Narr Verlag, tuebingen (1981) p. 98.

يتآزران في نقل المدح الظاهرى الى ذم مبطن ؛ يعكس المفهوم المضوم الندى ترشحه تلك السياقات .

ولعل من المفيد هنا ، أن نشير الى كلام لابن جنى (ت٣٩٢ه) في الآية الكريمة السابقة ، قد يستنبط منه وعيه بما يسمى بالسياق التاريخى ؛ هو قوله : « • • • ومثله مما مخرجه منه على الحكاية ، قوله : « ذق انك أنت العزيز الكريم » • وانما هو في الحقيقة الذليل المهان • لكن معناه : ذق انك أنت الذي كان يقال له : العزيز الكريم » (٦٤) •

واذا انتقلنا الآن ، الى تعليل قرينة المفارقة ذاتها ، فان أول ما نلاحظه ؛ أنها تمثل نحويا جملتين اثنتين : أولاهما فعلية ، والأخرى اسمية ، وهى تمثل أدائيا ، أو من ناحية الشريحة اللغوية التى ينعقد بها التغير الدال ، جملتين نغميتين اثنتين :

ا ـ فالمجموعة النغمية الأولى Paratone ، تبدآ وتنتهى بالجملة النحوية « ذق » • وهى متلوة بوقفة قصيرة • واذا تأملنا درجة الصوت Pitch ( وهى تعنى الذبذبات الرئيسية fundamental frequences للمقاطع المتتابعة في التعبير) على الوحدة الصرفية « ذق » ، في ضوء المستويات في التعبير) على الوحدة الصوت في النظام النغمى ، لوجدنا أن أنسب المستويات ، هو المستوى الثالث الذي تكون درجة الصوت فيه المستويات ، هو المستوى الثالث الذي تكون درجة الصوت فيه

<sup>(</sup>٦٤) ابن جنى ( أبو الفتح عثمان ) : الخصائص ، تحقيق محمد على النجار ، دار الكتاب العربى ، بيروت ، بدون تاريخ ٢/٢٦ ٠

#### عالية (٦٥) . ولعل السبب في ذلك ، هو أنه أنسب المستويات

(٦٥) يعمل في النظام النغمى أربعة مستويات لدرجة الصدوت و وتعرف هذه المستويات بالأرقام:

فالرقم ١ درجة منخفضة ٠

والرقم ٢ درجة متوسطة ٠

والرقم ٣ درجة عالية ٠

والرقم ٤ درجة عالية جدا ٠

ومن المؤكد أن هذه المستويات الأربعة ليست مطلقة بل نسبية و ويلاحظ أن المستوى الرابع محدود الوجود والتوزيع ، ولا يبدأ به أى لفظ وغالبا ما يوجد في الألفاظ الانفعالية ، كالدهشة الكبيرة أو الحزن أو الفرح الشديد وغيرها وانظر: سلمان حسين العانى (دكتور): التشكيل الصوتى في اللغة العربية (فونولوجيا العربية) ترجمة دكتور ياسر الملاح ، مراجعة دكتور محمد محمود غالى ، النادى الأدبى الثقافي. بجدة ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٣هـ – ١٩٨٣م) ص ١٤١

ويميز هاليداى Halliday بين خمس نغمات رئيسة تبعا للحركة النغمية النغمية النغمية النغمية المعادد والمعادد النغمية المعادد النغمية المعادد المعا

| النهاية | النغمى عند | الحركة النغمية الميل    | الرمز البصري | النغمة  |
|---------|------------|-------------------------|--------------|---------|
|         | منخفضة     | ها بطة                  | •            | ١       |
|         | عالية      | صاعبة                   | 1            |         |
| . ,     | عالية      | هابطة _ صاعدة           | V.           | ۲       |
| ÷       | متوسطة     | صاعدة                   | _/           | ٣       |
|         | متوسطة     | (صاعدة) _ هابطة _ صاعدة | /\           | ٤       |
|         | منخفضة     | هابطة) _ صاعدة _ هابطة  | ) <b>V</b> ) | ٥       |
|         |            |                         | :            | <u></u> |

Coulthard, M., An Introduction to Discourse Analysis, ibid, p. 117.

لاظهار النغمة التهكمية العالية ، التي تقتضيها هذه المفارقة - وذلك بتشديد الأمر (النعوى) - في الأداء - على هذه الوحدة الصرفية -

واذا كانت « ذق » ، تمثل نعويا جملة فعلية طلبية ، فهى منبورة ؛ الأنها تبنى على مقطع واحد ، وهو مقطع طويل مغلق، يقع عليه النبر بالطبع • ومعلوم أن الكلمة ذات المقطع الواحد تستقبل نبرا أوليا فحسب ؛ أى أنها لا تستقبل النبر الثانوى ولا النبر الضيعيف(٦٦) • ومعلوم كذلك أن قوة اسماع المقطع المنبور ، أشد من غير المنبور ، لا سيما أن النبر على «ذق» ، نبر أولى كما قلنا • ويؤدى ذلك بالطبع الى علو النغمة •

٢ ـ أما المجموعة النغمية الشانية ، فهى قوله تعالى :
(( انك أنت العزيز الكريم )) • ونجد هنا ، أن الدراسات الصوتية المعملية ، تثبت أن الذبذبات الأولية للمقاطع المتتابعة في جملة خبرية ما ، تبدأ من المستوى الثاني لدرجة المتوسطة ) • ويمتد هذا المستوى خلال التعبير حتى المقطع الأخير ، حيث ينزل فجأة الى المستوى الأول الى درجة الصوت المنخفضة ) • ويمثل هذا النمط من الكلام المتوازن المستمر والذي يخفض عندما الوقف الكلام المتوازن المستمر والذي يخفض عندما الوقف الكلام المتوازن المستمر والذي يخفض عندما الوقف ( ١٠ ٢ ـ ١ ) (١٧) •

<sup>(</sup>٦٦) سلمان العانى: النشكيل الصوتى ، مرجع سابق ص ١٣٤ - (٦٧) المرجع السابق ص ١٤٣٠ .

ولكننا نجد في الجملة الخبرية في قوله تعالى: «انك أنت العزيز الكريم»، أن أنسب شيء للتعبير، هو أن يبدأ من المستوى الأول (لأن التعبير تتقدمه أداة)، ثم تنتقل درجة الصوت الى المستوى الثالث، أي درجة الصوت العالية، التي تتخلل التعبير بدءا من «أنت»، وتستمر مع «العزيز»، حتى تنتهي الذبذبات الأولية الى المستوى الأول، مع كلمة «الكريم»؛ أي أن هذا النمط، يمثل له حينذ \_ فيما يبدو \_ هكذا: (٢ \_ ٣ \_ ١).

ويظهر المستوى الثالث ، في هيئة قدم Peaks ، عندما يشدد ( في عملية النطق ) على بعض المقاطع أكثر من غيرها (٦٨) ( كما ينبغي أن تكون الحال مع التشديد والضغط على المقاطع: / أن / في « أنت » ، و /زي / في «العزيز» ) ، ويكسبها النبر نطقا أشد ، كما يكسبها مدى أطول ، ويؤدى ذلك ، الى ابراز النغمة التانيبية التهكمية ، أو لنقل: انه يرتبط بها ويلتقى في آن معا ،

" – ومعلوم أن التنغيم intonation ، يسخر او ظائف خطابية discoursal functions (٦٩) • ولعل ذلك، يعنى هنا أن نغمة الأمر في « ذق » ، ينبغى لها أن تؤدى أداء مختلفا عن نغمة الأمر في « خدوه » و « فاعتلوه » و «صبوا» قبلها ، وذلك أن هذه الأفعال الأخيرة، تر تبط بجزء من الخطاب، "

٠ ١٤٣ منظر في تفصيل ذلك : المرجع السابق ص ١٤٣ . Brown / Yale, Discourse Analysis, ibid, p. 153.

النغمة فيه نغمة أمر بانزال عقاب ، بينما هى نغمة أمر فى تأنيب وتهكم فى الفعل « ذق » ، أو لنقل – بعبارة سيد قطب – انها نغمة تهكمية ساخطة مزدرية ، فيهاالتأنيب الذى يصاحب التعذيب(٧٠) •

ويلاحظ هنا ، أن عنصر المفاجأة ، يلعب دورا رئيسا في التمييز بين الحركات النغمية • ونعنى بذلك المفاجأة التي تنتج عن الانتقال من أفعال الأمر الشلاثة في : «خذوه» و « فاعتلوه » و « صبوا » ، وهي ممدودة بالواو ( والواو أثقل الحركات نطقا وفيها مد الشفتين الى الأمام ؛ كأنها تحكي ثقل وطأة الموقف ، كما تحكي حركة الجذب والعتل ) الانتقال من هذه الأفعال الى الفعل « ذق » ، الذي يخلو من مشل هذا المد •

ونعود الآن الى تحليل بنية المفارقة اللغوية من وجوه مختلفة ، وأول هذه الوجوه: أنه اذا نظرنا الى فعل الأمر «ذق» بعد «خذوه» و « اعتلوه» و « صبوا » ، فى ضوء علم الدلالة النصى ونظرية تحليل الخطاب ، لرأينا أنه يحقيق لهذه المفارقة ، بما هى بنية نصية صغرى ، نوعا من التماسك الدلالى النصى ، وهو هنا التماسك الناتج عن التماثل الزمنى الدلالى النصى ، وهو هنا التماسك الناتج عن التماثل الزمنى الدلالى النصى ، وهو هنا التماسك الناتج عن التماثل الزمنى

<sup>(</sup>۷۰) سید قطب : مشاهد القیامة فی القرآن ، دار الشروق ۲ ۱۶۰۷هـ - ۱۹۸۷م ) ص ۱۵۳ ۰

تماثلا زمنيا • والتماثل الزمنى يعد \_ كما يقول سوونسكى Sowinski \_ علامة من العلامات الدلالية التي تحقق التماسك الدلالي للنص (٧١) •

وقد اختير فعل الأمر بالذات ، لتبدأ به المفارقة · والأمر من أنواع الانشاء · والأظهر ـ كما ينص البلاغيون ـ أن صيغته موضوعة لطلب الفعل استعلاء(٧٢) ·

وفى المفارقة مراعاة النظير ، وذلك ما نجده من تناسب أو ائتلاف دلالى بين اللفظتين «صبوا » و « ذق » • وتعرف مراعاة النظير في البلاغة العربية بالتناسب والائتلاف والتوفيق أيضا • وهي أن يجمع في الكلام بين أمر وما يناسبه لا بالتضاد ، كقوله تعالى : «الشمس والقمر بحسبان» (٧٣) •

وتدرس هذه الظاهرة الآن في علم اللغة النصى ، تحت مبحث « التماسك المعجمي العجمي المناسك المعجمي المناسك المناتج عن اختيار المفردات • والتماسك المعجمي هنا ، يتولد عن تآلف الوحدات المعجمية التي يصاحب

Sowinski, Bernhard, Textlinguistik, Eine Einfu- (VV) ehrung, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart, Berlin, Voeln — Mainz (1983) S. 89 u. SS. 86 - 89.

<sup>(</sup>٧٢) الخطيب القرويتي: الايضاح في علوم البلاغة ، شرح وتعليق وتنقيح دكتور محمد عبد المنعم خفاجي ، دار الكتاب اللبناني ـ بيروت الطبعة الرابغة ( ١٣٩٥هـ ـ ١٩٧٥م ) ٢٤١/١ .

<sup>(</sup>٧٣) الرحمن ٥ ، وراجع الايضاح للقرويني ٤٨٨/٣ .

بعضها بعضا ، فهو من نوع « المصاحبة Collocation » (٧٤)؛ وذلك آن الكلمتين « صبوا » و « ذق » ، من المحيط المعجمى ذاته ، وتميلان الى الظهور في سياقات متماثلة • ولذلك ، فالكلمتان تولدان قوة تماسكية بوقوعهما في جمل متجاورة ، على نحو ما رأينا في الآيات الكريمات السابقات •

ويسترعى الانتباه هنا ، العلاقة الدلالية بين عملية الذوق ونوع الشيء الذي أمر بذوقه (عذاب الحميم) • وهي علاقة تؤكد معنى الاهانة • وقد لاحظ الخطيب القزويني (ت ٧٣٩ه) هذا المعنى وأشار اليه(٧٥) • ويؤكد هذا المعنى ، اذا علمنا أن الذوق ملابسة يحس بها الطعم (٧٦) •

لابد اذن من ملابسة طعم العداب باستخدام « ذق » ا

هـذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فأن ما أمر بذوقه هنا كثير وفير ؛ لأنه تكون عن صب لا عن سكب ، والصب \_ كما يحدده أبو هلال العسكرى (توفى بعد عام ٠٠٥هـ) \_ يكون دفعة واحدة ، بينما يكون السكب صبا متتابعا ، ولهذا يقال : صبه في القالب ولا يقال : سكبه فيه ؛ الأن ما يصب

Hlliday, M., A., K., / Hassan, Ruqaiya, Cohesion (1983) in English, 4th impression, Longman group LTD, London (1983) p. 274, 284, 280.

<sup>(</sup>٧٥) الايضاح ، مرجع سابق ١﴿١٤٠٢ ﴾ . (٧٦) العسكرى (أبو صلال ) : الفروق في اللغة ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، الطبعة الرابعة ( ١٤٠٠هـ \_ ٩١٩٨٠ ) ص ٣٠٥ .

فى القالب يصب دفعة واحدة (٧٧) • وقد ائتلف الصب والعتل أحدهما مع الآخر من حيث الشدة والقوة ؛ فالعتل يعنى اقتلاع هذا المدعى من مكانه •

واذا كان استخدام الصب يفيد وفرة المذوق ، فأن ذلك يستلزم منا العودة الى أصل المعنى المعجمى للذوق • فأصل الذوق - كما يقول الراغب الأصبهانى (ت٥٦٥ه) - فيما يقل تناوله دون ما يكثر ، فإن ما يكثر منه يقال له الأكل (٧٨) • وهنا يتطور المعنى المعجمى الأصلى للذوق ، الى المعنى الأسلوبي الذي يفيده السياق اللغوى ، من حيث استخدام لفظ الذوق مع العذاب • وهنا تكون اجابة الأصبهانى عن المسألة التى نحن بصددها ، وذلك في قوله : « واختير في القرآن لفظ الذوق في العنداب ؛ لأن ذلك وان كأن في المتعارف للقليل ، فهو مستصلح للكثير ، فخصه بالذكر ؛ ليعم الأمرين »(٧٩) •

وقد ورد اللفظ « ذق » مع الله ذاب ، في غير موضع من القرآن (۸۰) • وكان لأبي عبيدة (ت ۲۱۰هـ) التفات الى

<sup>(</sup>۷۷) المرجع السابق ص ۳۰۸ - ۳۰۱۹ ۰

<sup>(</sup>۷۸) الأصبهاني ( الراغب ) : المفردات في غريب القرآن ، أعده المنشر وأشرف على الطبع دكتور محمد أحمد خلفاً الله ، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، بدون تاريخ ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٧٩) المرجع السابق ص ٢٦٤٠

<sup>(</sup>٨٠١) انظر مثلا: الطلاق ١٩، النساء ٥٦، ص ٨، ٥٧، ١ الأعمرات ١٠٠١ اللغ ١٠٠٠ الأعمام ٣٠، الأعراف ٢٠٠١ اللغ ٠٠٠٠ اللغ

المعنى المعازى ، بحسب نظريته ، فى مثل هذا الاستخدام » فقال عن « ذق » : « مجازه : فجربوا ، وليس من ذوق الفم »(٨١) •

وينبغى لنا \_ فضلا عما سبق \_ أن نشير الى دلالة فعل الأمر « ذق » على الانكار والتبكيت • وقد سبق اليه الزركشي (٨٢) •

من ناحية أخرى ، ينبغى النظر – على المستوى الاستبدالى – اختيار الفعل « ذق » دون مرادفاته ، وذلك أن فيه – كما فطن الى ذلك دكتور عبد الحليم حفنى – رقة ولطفا ، حيث انه يستعمل فى اختبار طعم الأشياء ذات الطعم ، ولكن من يقوله انما يقوله عادة حين يكون واثقا من لذة طعم هذا الشيء ، فأنت – كما يقول دكتور حفنى – حين تريد شراء فاكهة من بائع ، وتسأله عن مدى جودة طعمها لا يقول لك « ذق » الا اذا كان واثقا من طيب طعمها ، فكذلك حين يقولون لهذا الزعيم كان واثقا من طيب طعمها ، فكذلك حين يقولون لهذا الزعيم من لذة طعم ما يقدمونه اليه ، وهذه سمخرية بالغة من همذا الزعيم ، فانهم يعلمون أن ما يقدمونه اليه لا يذاق أصلا لأنه الزعيم ، فانهم يعلمون أن ما يقدمونه اليه ، لا يقدم اليه ، لا يقدم اليه ، المناه عن أبار تتلظى • همذا فضلا عن أن ما يقدمونه اليه ، لا يقدم اليه ، لا يقدم اليه ،

<sup>(</sup>٨١) أبو عبيدة ( معمر بن المثنى التيمي ) : مجاز القرآن ، عارضه بأصوله وعلق عليه دكتور محمد فؤاد سركين ، مكتبة النحانجي بمصر ، بدون تاريخ ٢٤٦/١ .

<sup>(</sup>۸۲) البرهان ، مرجع سابق ۲۲۱/۲ .

لميذوقه فحسب ، وانما ليملأ منه جوفه ! (٨٣) ٠

وكأننا نرى التأويل السابق، يجتهد \_ وان خلا من وعى نظرى بائن \_ فى تناول اللغة باعتبارها خطابا، أو حدثا تبليغيا، الأفضلية فيه للدلالة الاجتماعية لمكونات هذا الحدث، داخل سياق موقفى بعينه • انه نوع من ربط المعنى المعجمى بالدلالة الاجتماعية التى تظهر من استخدامات متعددة لهذا اللفظ، فى حقل الاستعمال اللغوى اليومى • ولذلك يمكن أن يعد مظهرا للثنائية المتقابلة use / usage

ومهما يكن من أمر ، فان الذي يستحق منا الانتباء الآن ، هو حذف مفعول « فق » وحذف المفعول على هذا النحو ، يعد من اعمال السياة Contextualisation ؛ فالسياق اللغوى النصى ، يحدد هذا المحدوف ؛ وهو العذاب بالوانه المذكورة آنفا في الآيات • كذلك ، فان حذف المفعول أو تقديره ، يعنى تحقيق التماسك النعوى Cohesion بين منطوق آية المفارقة وما قبلها من آيات • ومعلوم أن مفهوم التماسك ، يصف أو يقرر العلاقات الدلالية الجوهرية التي تجعل رسالة منطوقة أو مكتوبة قادرة على أن تقوم بوظيفة نص • وقد صنف مفهوم التماسك عند دارسيه الى عدد أصغر من المقولات المتمايزة ، التماسك عند دارسيه الى عدد أصغر من المقولات المتمايزة ،

<sup>(</sup>۸۳) عبد الحليم حفني (دكتور): التصنوير السناخر في القرآن الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب (۱۸۹۲م) ص ۲۲۳۰

وكان من بينها الحذف أو التقدير ellipsis (٨٤).

ان الأعلى فى حكم البلاغة هنا ، ألا يظهر لفظ المفعول به فاذا رجعنا فيه الى ما هو أصله، فقيل: ذق العذاب ، أو ما شابه لضاعت مزية الحذف فى تقوية التماسك الدلالى بين هذا الفعل ومفعوله المفهوم من الكلام من ناحية ، ولكان فى تخصيص المفعول به باللفظ الصريح ، ما يحد من قوة التهكم وعمق تأثيره فى هذه المفارقة من ناحية أخرى .

وكان عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ) قد أفاض في شأن الحذف ، نحو حذف المفعول به ، وفخم أمره ، ونوه بذكره ، وذكر أن مأخذه مأخذ يشبه السحر ، ويبهر الفكر (٨٥) .

وتبدأ الجملة الخبرية مؤكدة به « إن » • وينقلب التوكيد مع المعنى الأسلوبي غير المباشر للعبارة ، الى توكيد لاختصاص المستهزأ به بمعانى الذلة والمهانة •

وفى قرينة المفارقة ، نرى عودة الى ضمير المخاطب المنفصل « أنت » ، بعد كاف الخطاب فى « انك » ؛ تأكيدا لرد المهانة والتوبيخ اليه هو لا الى غيره • ولا ريب أن ذكر « أنت » يناسب

<sup>(</sup>٨٤) والمقولات الأخرى هي : المرجع reference والاستبدال substitution والربط conjunction ، والتماسك المعجمي lexical cohesion

Halliday / Hassan, Cohesion in English, ibid, p. 13 مرجع سابق ص ۱۲۵ ـ ۱۳۱ مرجع سابق ص ۱۲۵ ـ ۱۳۱ (۸۰)

هنا الكلام عمن هو أشد اعجابا بنفسه ، وأعرض دعوى فى أنه العزيز الكريم! أنها تريد أن تثبت العزة والكرامة له فى ظاهر اللفظ ، وبالطريقة نفسها تسلبه اياهما تماما بالمعنى المفارقى، حين يكون الغرض الباطن: الذليل المهان! وكأن ابراز الضمير « أنت » الى بنية المفارقة ، نوع من دحض « الأنا » المعلنة من أبي جهل ، وهز ما فيها من غرور ، واقتلاعه!

ولعبد القاهر لمحة من لمحاته الذكية ، تشبه ما نحن بشأنه الآن ، وذلك في قوله : « فاذا قلت : أنت لا تحسن هذا ، كان الشد لنفي احسان ذلك عنه من أن تقول : لا تحسن هذا ، ويكون الكلام في الأول مع من هو أشد اعجابا بنفسه وأعرض دعوى في أنه يحسن ، حتى أنك لو أتيت بأنت فيما بعد « تحسن » ، فقلت : لا تحسن أنت ، لم يكن له تلك القوة »(٨٦) .

ان ضمير الفصل من طرق الحصر (أو القصر) المعروفة (٨٧) - ويؤكد البيانيون هذا الأمر في بعث المسند اليه • وعلى ذلك فان الاتيان بـ « أنت » في الآية ، كان ـ في ظاهر اللفظ ـ الرد

<sup>(</sup>۸٦) دلائل الاعجاز ص ١٠٦ ٠

<sup>(</sup>۸۷) جمع السيوطى أربع عشرة طريقة للحصر ؛ كالنفى ، والاستثناد وانما ، وأنما ( بالفتح ) ، والعطف بلا أو بل ، وتقديم المعمول ، وضمير الفصل ، وتقديم المسند اليه ، النج انظر فى تفصيل ذلك :

السيوطي ( جلال الدين ) : الاتقان في علوم القرآن ، تحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ، دار التراث ، القاهرة ، الطبعة الثالثة ( ١٤٠٥هـ ــ ١٩٨٠م ) ١٩٨٠م ) ١٩٨٠م .

أى ادعاء بتجريده من العزة والكرامة ، فان المفهوم الحقيقى ، أو ما أسميناه من قبل بمنطوق المتكلم ، يؤكد المعنى الضدى، وهو تجريده تماما من هاتين الصفتين ، ورد أى ادعاء بنسبة شيء منهما اليه هو بالذات !!

ولننظر الآن الى التعريف بأل فى « العزيز » و « الكريم »، حتى نرى أثره فى بنية الدلالة المفارقية • كأن كلا من هذين الوصفين ، وبالتالى عكسهما تماما \_ كما تريد المفارقة حقيقة أن تقول \_ قد تناهى فى الظهور على الموصوف ، حتى امتنع خفاؤه!

ونستند الآن مرة أخرى الى تعليلات عبد القاهر ، فى مجال التعريف ، وذلك فى قوله : « واعلم أنك تجد الألف واللام فى الخبر على معنى الجنس ، ثم ترى له فى ذلك وجوها : أحدها أن تقصر جنس المعنى على المخبر عنه ؛ لقصدك المبالغة ، وذلك قولك : زيد هو الجواد ، وعمرو هو الشجاع : تريد أنه الكامل، الا أنك تخرج الكلام فى صورة توهم أن الجود أو الشجاعة لم توجد الا فيه ، وذلك لأنك لم تعتد ما كان من غيره لقصوره عن أن يبلغ الكمال »(٨٨) .

فى ضوء ذلك ، نرى أن « ال » فى الخبر وصفته \_ فى قرينة المفارقة \_ قصر جنس المعنى على المخبر عنه ؛ لقصد المبالغة ، أى أنه الكامل ، وأخرج الكلام فى صورة توهم أن كلا من العزة حوالكرامة ، لم توجد الا فيه • فاذا انقلب المعنى الظاهر هذا

<sup>, (</sup>۸۸) دلائل الاعجاز عي ۱۳۸ ٠

الى معناه المقصود الخفى ، الذى ترمى اليه البنية الدلالية الممارقة هنا ، زاد التهكم واشتد ، وصار المتهكم به من الضعة واللؤم ، يحيث بلغ فيهما الكمال!

وسوف يصير تأثير هذا التهكم البالغ أعمق في نفوسنا ، اذا علمنا أن الكرم اذا وصف به الانسان ، فهو اسم للأخلاق والأفعال المحمودة التي تظهر منه • ولا يقال : هو كريم ، حتى يظهر ذلك منه • والكرم لا يقال الا في المحاسن الكبيرة ، كمن ينفق مالا في تجهيز جيش في سبيل الله ، وتحمل حمالة ترقى دماء قوم (٨٩) •

كذلك يصبح هذا التأثير أيلغ ، اذا علمنا أن العزة حالة مانعة للانسان من أن يغلب ، من قولهم : أرض عزاز ، أى صلبة (٩٠) • فمعانى الكرامة والعزة على هذا النحو ، مما لم يعرف له سبيل عند أبى جهل ؛ فأمره اليس الاحمية وأنفة منمومة ، وليس له من العزة والكرامة أى نصيب !

and the Annual State of the Sta

The same of the state of the same of the s

<sup>(</sup>۸۹) المفردات ص ٦٤٦ ٠

<sup>( :</sup> ١٩) المرجع السابق ص ٤٩٨ .

# الفصل الثاني

#### المفارقة اللفظية

Verbal irony المفارقة اللفظية المارة المفارقة اللفظية عن قوة العلاقة بين المفارقة والمجاز ويشير آبرامن Abrams عن قوة العفارقة اللفظية كانت تصنف تصنيفا تقليديا ، على أنها احدى صور المجاز tropes ويلاحظ آن ما يؤكده المتكلم في ظاهر القضية التي تعرضها المفارقة اللفظية المتكلم في ظاهر العنى الضيمني الضيمني الفارقة اللفظية الذي يرمى اليه المتكلم فيها (٩١) .

والمفارقة اللفظية ، في أبسط تعريف لها ، هي شكل من أشكال القول ، يساق فيه معنى ما ، في حين يقصد منه معنى آخر ، يخالف غالبا المعنى السطحى الظاهر • ومن ناحية أخرى، نجد أن المفارقة اللفظية أعقد كثيرا من هذا التعريف ، حيث انها تتحقق في مجموعة من المستويات ، أو يجتمع فيها أكثر من عنصر ؛ فهي تشتمل على عنصر يتعلق بالمغزى illocutionary هو مقصد القائل • وهذا العنصر قد يتراوح في درجات عنفه

Abrams, M., H., A Glossary of literary Terms, (91) ibid,p. 89.

وقوته بين العدوان والتدليل اللين • وتشتمل كذلك على عنصر لغوى locutionary أو بلاغى هو عملية عكس الدلالة • ويتمثل هذا العنصر في شكل المغايرة antiphrasis (٩٢) •

ويحسن بنا أن نشير الى أن تحليل الخطاب ، الذي يتخذ المنطوق وحدة أساسية للتعليل ، يضم هذه العناصر ذاتها ، فمن المعروف في نظرية تعليل الخطاب ، أن اصدار المنطوق ، يقتضي من المتكلم ، أن يقوم بشلاثة أحداث في الوقت ذاته : الحدث اللغوى a locutionary act ، ويتم بقول شيء ما بالمعنى الكامل للقول والحدث الذي يتعلق بالمغزى أو الوظيفة ما بالمعنى الكامل للقول والحدث الذي يتعلق بالمغزى أو الوظيفة وحدث التأثير perlocutionary act وهو ما يتحقق بقول شيء ما أو يكون نتيجة له (٩٣) .

واذا كأن كل منطوق يضم هذه الأحداث الثلاثة جميعا ، فانه ينبغى لنا ، لادراك المفارقة أن ننفذ من الحدث اللغوى أو اللفظى الى حدث المغزى ، من القول الى مقصد اللقائل • وفى المرحلة التالية ، يترك مقصد القائل تأثيره الذى يصل اليه هنا بواسطة بنائه على المفارقة ، فى المستمع أو المخاطب •

<sup>. (</sup>٩٢) سيزا قاسم ( دكتورة ) : المفارقة في القص العربي المعاصر . مرجع سيابق ص ١٤٤ .

<sup>(</sup>۹۳) انظر في تفصيل ذلك:

Coulthard, Malcom, An Introduction to Discourse Analysis, ibid, p. 17.

وحرى بنا ، كما يدلنا استقراء هذا النوع من أنواع المفارقة في الخطاب القرآني ، أن نجعله وقفا على تغير مجال الاستعمال اللفظى الى الضد تهكما ، بمعنى انتقال اللفظ من حقله الدلالي المعروف له في أصل الاستخدام ، الى حقل دلالي آخر ، بحيث يقيم مع الفظ آخر ، داخل الاستعمال اللغوى القرآني الخاص ، علاقة دلالية جديدة ، من نوع التضاد أو التخالف ، لغاية انتقادية :

<sup>(</sup>٩٤) التوبة : ٣

<sup>(</sup>٩٥) التوبة: ٣٤٠

<sup>(</sup>٩٦) الانشقاق ٢٢ ـ ٢٤ •

ر (۹۷) لقمان ۲۰۰۰ و ۱۳۰۰ میلاد در در در ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ و

<sup>(</sup>۹۸) آل عبران : ۲۱ ۰

تتلي عليه ثم يصر مستكبرا كأن لم يسمعها فيشره بعذاب أليم »(٩٩) ، وقوله : « يشر المنافقين بأن لهم عدابا أليما »(١٠٠) .

قال الراغب الأصبهاني (ت ٥٦٥هـ) في تفسير هذه المادة: « وأبشرت الرجل ، وبشرته ، وبشرته : أخبرته بسار بسط بشرة وجهه ، وذلك أن النفس اذا سرت ، انتشر الدم فيها انتشهار المهاء في الشجر ، وبين هذه الألفاظ فروق ، فان بشرته عام ، وأبشرته نحو أحمدته ، وبشرته على التكثير . . . ويقال للغبر السار : البشارة والبشري » (١٠١) .

وجاء في لسان العرب: «والبشارة المطلقة لا تكون الا بالخير، وانما تكون بالشر اذا كانت مقيدة، كقوله تعالى: «فبشرهم بعداب أليم» وقال ابن سيده: والتبشير يكون يالخير والشر، كقوله تعالى: «فبشرهم بعداب أليم» وقد يكون هذا على قولهم: تحيتك الضرب وعتابك السيف، والاسم اليشرى »(٢٠١) •

事。 经有效证券

<sup>(</sup>٩٩) الجاثية: ٨ ٠

<sup>(</sup>١٠٠٠) النساة: ١٣٨٠٠

وتذكرنا هذه الاستخدامات ، باستخدام لفظ البشرى على التهكم في شيء من الشعر ، نحو قول الشاعر :

لقينداهم بارماح طوال تبشرهم باعسار قصار فبشر بالعمر القصير، ونقل اللفظ عن موضعه، على جهة التهكم بهم الأردان ص ٦٢٠٠

<sup>(</sup>۱۰۲) ابن منظور ( أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ) : السان العرب ، دار المعارف بمصر ، بدون تاريخ ١٨٧٨/ ( ملغة نشير) : ا

وأحسب أن الاطلاق والتقييد في الكلام السابق ، يوازيان الأصل اللغوى وما تطور اليه هذا الأصل ، أو لنقل : يوازيان النظام العام use والممارسة الفعلية use ، في مفاهيم تحليل الخطاب وليس التقييد الا في الممارسة اللغوية الخاصة ، حيثما يكون النقل المجازى ، من مجال دلالي هو الأصل في المواضعة والاصطلاح الي مجال دلالي آخر ؛ لغاية أسلوبية يقتضيها المقام .

ومهما يكن من أمر ، فأن الذي ينبغي لنا ملاحظته ، أن وضع البشرى مع العذاب، أو جعلها \_ على هذا النحو \_ بشرى بالعذاب، يبين أنه لا مجال للبشرى بما يسر مع هذه المواقف المنكرة من أولئك الكفار والمكذبين والمستكبرين وأمثالهم • وذلك مما يزيد طاقة العبارة وقدرتها على التهكم •

ان المبشر به فى الآيات السايقة \_ وهو العداب الأليم \_ جاء على التنكير ، وسببه التعظيم ، أى عــذاب لا يوقف على حقيقته ، كما يقول الزركشى(١٠٣) .

ولا يخفى ما فى استخدام الفعل « بشر » فيما سبق ، من مجاز لغوى ، وهو هنا تسمية الشيء باسم ضده • والبشارة \_ كما يقول السيوطى \_ حقيقة فى الخبر السار(١٠٤) •

وكان الزركشي قد جعل الفعل « يشر » في مثل قوله تعالى:

الربار أأناء أباليافعير فالرأب أستكفوا

<sup>(</sup>۱۰۳) البرهان ۹۱/۶ ۰

<sup>(</sup>١٠٤) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١١٥/٣٠.

« فبشرهم بعداب أليم »(١٠٥) ، من المجاز الافرادى من نوع ( اطلاق اسم الضدين على الآخر ) • وقد سبق أن ألمعنا الى علاقة هذا اللون من المفارقة بالمجاز ؛ لما فيه من نقل ، يبدؤ القصد فيه واضحا ؛ لغاية انتقادية، أداتها هذا التهكم الموجع •

وفى الوقت ذاته ، يدخل استخدام « بشر » على النحو الندى رأيناه ، فى نوع من أنواع الاستعارة ، يعرف باسم الاستعارة العنادية التهكمية (٢٠١) ، وهى التي تستعمل فى ضد أو نقيض ، فمشلا قوله تعالى : « فبشرهم بعناب اليم » (١٠١)، أى أنذرهم ؛ استعيرت البشارة ، وهى الاخبار بما يسر ، للانذار الذى هو ضده ، بادخاله فى جنسها ، على مسبيل التهكم والاستهزاء (١٠٨) .

<sup>(</sup>١٠٥) التوبة : ٣٤٠

<sup>(</sup>١٠٠١) ويناظر هذا النوع من الاستعارة ، نوع ثان يعرف باسم الاستعارة الوفاقية ، وذلك بأن يكون اجتماعهما في شيء ممكنا ، نحو قوله تعالى : « أو من كان ميتا فأحييناه » ( الانعام ١٢٢) أي ضالا فهديناه سلاستعير الاحياء من جعل الشيء حيا للهداية ، التي بمعنى الدلالة على ما يوصل الى المطلوب ، والاحياء والهداية مما يمكن اجتماعهما في شيء ( الاتقاف اللسيوطي ، بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١٣٩٧٣) ،

<sup>(</sup>۱۰۷) آل عبران : ۲۱

<sup>(</sup>۱۰۸) الاتقان ۳/۹۷۸ ۰

نفسها ؛ وهو قوله تعالى : « الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون • يبشرهم ريهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم مقيم »(١٠٩) • قال الزركشي : « لما قال : بشر هؤلاء بالجنة ، قال : بشر هؤلاء بالعذاب ؛ والبشارة انما تكون في الخير لا في الشر »(١١٠) •

وكأن الزركشى ، يفعل كما يفعل محللو الخطاب الآن ، بل كما يفعل أصحاب علم اللغة النصى ؛ من حيث انه يربط استخدام اللفظ فى بنية نصية صغرى ببنية نصية كبرى ، هى مجموع المنطوقات وماتحتويه منحركات moves (١١١)»

<sup>(</sup>۱۰۹) التوبة ۲۰ ـ ۲۱ •

<sup>(</sup>١١٠) البرهان ٢/٢٨٣٠

<sup>(</sup>۱۱۱) بالرغم من جعل المنطوق الوحدة الأساسية للتحليل ، فقد كال هناك مشعور عند بعض محللي الخطاب ، بالحاجة الى وحدة أصغر ، أطلقوة عليها اسم الحركة و move مليها اسم الحركة ولكن بعض المنطوقات قد تتكون من حركتين على المنطوقات ، ولكن بعض المنطوقات قد تتكون من حركتين كالمنطوقات ، فيما يلى :

<sup>(1)</sup> أيمكنك أن تخبرني ، لماذا تأكل كل ذلك الطعام ؟

<sup>(</sup>ب) لأجعلك قويا ٠

<sup>(</sup>ج) لأجعلك قوياً · نعم ·

لأجعلك قويا • لمساذا تريد أن تكون قويا ؟

انظر في ذلك :

Caulthard, Malcolm, An Introduction to Discourse Analysis, ibid, p. 8.

للاحظة العلاقة \_ على المستوى الدلالي \_ بن هاتين السنتن . وكأن الزركشي ، من ناحية أخرى ، يحداثنا هنا عن معيار ألتماسك الذي تردهي به الآن نظرية تحليل الخطاب وهو عبارة عن الوسائل والأدوات التي تنتجها الصيغ السطعية surface forms للنص ، في هيئة علاقات فردية ، تنهض بين الجمل أو الوحدات الجملية الكيري clause units في النص - وهي تمظهر سطعي surface manifestation للملاقات الكامنة التي تربط النص • وهي طائفة من العلامات التي يتم تشفرها في هيئة بنية نحوية دلالية Signals وطولية • ويحدث هذا التماسك بعدة وسائل متنوعة ؛ منها ما نراه هنا من العلاقات المعجمية للتكرار، والمصاحبة، وذلك مع الفعل « بشر » في سياق البشري الحقيقية بالحنة والبشري بالعداب • وهذه العلاقات ـ مع غيرها من العلاقات الألخرى ـ تعد أدوات لربط البنية النصبية السطحية (١١٢) •

واذا نظرنا الآن الى كلمة «بشر» بالتضعيف لرأينا ايشار «فعل» على الصيغ الثلاث الأخرى التى أشار اليها الأصبهاني في كلامه المتقدم • وذلك أن هذه الصيغة ، هي التي تدل على التكثير ؛ فهي بشرى بعنداب ، وما أشده على المبشرين ا

<sup>(</sup>١١٢) انظر في تفصيل ذلك :

Grabe, William, Written Discourse Analysis, ARAL, Vol. 5, U.S.A. (1985) 110

واذا كان البشر أول ما يظهر من السرور بلقى من يلتاك، والبشارة أول ما يصل اليك من الخبر السار (١١٣)، فأنها لن تجرى مجراها ؛ لأنها بشارة بعذاب أليم • ان لفظ البشارة حكما يقول يحيى بن حمزة ـ دال على الوعد ، وعلى حصول كل محبوب ، فأذا وصل بالمكروه ، كان دالا على التهكم ؛ لاخراجه المحبوب في صورة المكروه • ولذلك ، جعله يحيى بن حمزة المحبوب في صورة المكروه • ولذلك ، جعله يحيى بن حمزة وقد أصاب ـ واردا على جهـة الوعيد بلفظ الوعد تهكما (١١٤) •

والعل من أطرف توجيهات البشرى بالعداب ، ما وجدته عند الأصبهانى أيضا في قوله : « فاستعارة ذلك (يعنى استعارة البشرى للعذاب ) تبين أن أسر ما يسمعونه ، الخبر بما ينالهم من العذاب ، وذلك نحو قول الشاعر :

« تحية بينهم ضرب وجيع »(١١٥)

وهو توجيه ، يتوخى فيه الأصبهانى ، التماس خيوط المعنى التى تربط بين المعنى اللغوى للفظ الفعل والاسم المشتق منه وبين الاستخدام اللغوى القرآنى فى السمياقات السابقة ، وهو ما يصحب البشرى أو التبشير من سرور و ولما كانت قرينة المفارقة تنقض السرور أو تناقضه ، فانها تظهر ما يحل بهم من هم وغم ، لما يلقونه من هذا العذاب الأليم!

<sup>(</sup>١١٣) الفروق في اللغة ، مرجع سابق ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>١١٤) الطراز . مرجع سابق ١٦٢/٣ .

<sup>(</sup>١١٥) المفردات ص ٦٣ •

٢/٢/٢ ومن المفارقات اللفظية في الخطب القرآني كذلك ما نجده في الكيفية التي استخدمت بها كلمة « نفحة » : فأصلها أن تستعمل في الخير ؟ يقال : له نفحة طيبة ، أي هبة من الخير (١١٦) • وقال الراغب الأصبهاني : « نفح الريح ينفح النفحا ، وله نفحة طيبة ، أي هبوب من الخير • وقد يستعار ذلك اللشر » (١١٧) •

ونرى استعارة هذا اللفظ للشر ، على جهة التهكم ، في مثل قوله تعالى : « ولئن مستهم نفحة من عذاب ريك ليقولن يا ويلنا انا كنا ظالمين »(١١٨) • ونلحظ هنا أن لفظ العذاب ينفى عن النفحة معناها المباشر وطبيعتها المعروفة ؛ ليصير المقصود المعنى الأسلوبي المفارقي ، وهو نقيض ذلك المعنى المعجمي المباشر تماما •

وربما استدعت البنية الصوتية لكلمة « نفحة » ، كلمة أخرى تدنو منها تلك البنية ، وتخالفها في مدلولها ؛ وهي كلمة « لفحة » • وهدا نوع من العدلاقات الايحائية التي يعني بدراستها علم اللغة الحديث تحت مبحث ( علاقة العلامة

<sup>(</sup>١١٦) الايضاح ١١٨٨١٠

<sup>(</sup>۱٬۱۷) المفردات *ص* ۲٦٧ ·

<sup>(</sup>۱۱۸) الأنبياء ٢٦٠

والعلامات الأخرى): ففضلا عن العلاقة التركيبية (١١٩)، هناك العلاقة الايحائية ، التي تعنى أن العلامة يمكن أن توحي وعلامات أخرى مشابهة لها من الناحية النحوية ، أو من حيث معناها ، أو من حيث التشابه الصوتى • وينبه علماء اللغة المحدثون الى أن العلاقات الايحائية علاقات غيابية an absentia المحدثون الى أن العلاقات الايحائية علاقات غيابية أفهى جائزة ، تعتمد على الذاكرة • أما العلاقات التركيبية ، فهى حلاقات حاضرة في سلسلة حقيقية أو تعاقب حقيقي أو أكثر ، جميعها حاضرة في سلسلة حقيقية أو تعاقب حقيقي (١٢٠) • ان تنكير «نفحة » ، التي لم ترد في القرآن الكريم الا في

(۱۱۹) وهي علاقات العلامة بالعلامات التي تسبقها و تتبعها ، أو تلك التي تحتويها أو نقع فيها ، وهي أن العلاقات نتيجة حقيقة معينة ، وهي أن العلاقات التي يتألف منها جزء من الكلام تنتظم في خط (تعاقب زمني): انظر في ذلك :

رونون سَ وَيِئْز : علم اللغة الحديث ، الأسس الأولى ، ترجمة دكتور يوثيل يوسف عزيز ، دار الشئون الثقافية العامة بوزارة الثقافة والإعلام، بعداد ( ١٩٨٦م ) ص ٤٨ ، ٤٨ .

(١٢٠) المرجع السابق ص ٤٨ ، ٤٩

وقد ضرب ابن جنى أمثلة على ما أسماه بالطبع والوهم ، قد يستنبط منها ادراكه وفطنته الى شيء من ذلك ، يقول : « فكذلك الآخر : لما سمع ملكا وطال ذلك عليه ، أحس من « ملك » في اللفظ ما يحسه من « حلك » . فكما أنه يقال : أسود حالك ، قال هنا من لفظة « ملك » : مالك ، وانلم يدر أن مثال « ملك » : « فعل » أو « فعيل » ، ولا أن مالكا هنا « فأعل » أو « ما فل » » :

الخصائص، مرجع سابق ٢٧٦/٣٠

الموضع السابق ، هو تنكير تقليل ؛ وذلك ـ كما يقول الخطيب المفزويني ـ : « مستفاد من البناء للمرة ومن نفس الكلمة ؛ لانها أما من قولهم : نفحت الديح ، اذا هبت ، أى هبة ، أو من قولهم : نفح الطيب ، اذا فاح ، أى فوحة »(١٢١) .

وفى تنكير التقليل فى « نفحة » ، ملحظ أسلوبى لطيف ؟ فاذا كانت النفجة الواحدة من العذاب تذكرهم بالويل المنتظر وبالظلم الذى اكتسبوه ، فما بالهم بما وراءها من لفحات العناب ؟!

إنه التنكير المفيد للتقليل ؛ ليستقيم التوبيخ ، وللتنبيه على أن مس قدر يسير من العداب المثال هؤ لاء ، حقه أن يكون فى حكم المقطوع به •

ولكلمة «المس» في المعجم القرآني ، خصوصية تميزها عن «اللمس» وذلك أن «المس» يقال في كل ما ينال الانسان من أذى • قال الراغب: «المس كاللمس» • لكن اللمس قد يقال في كل ما ينال الانسان من أذى ، نحو قوله اللمس قد يقال في كل ما ينال الانسان من أذى ، نحو قوله تعالى • «وقالوا لن تمسنا النار »(١٢٢) ، وقوله «مستهم البأساء والضراء» (١٢٣) ، وقوله : «ذوقوا مس سقر» (١٢٤)، وقوله : «مسنى الضر » (١٢٥) ، وقوله : «مسنى الشريطان » (١٢٦) ، وقوله : «مسلم اذا لهم مكر في

extinue to be set in the

gran

<sup>(</sup>۱۲۱) الإيضاح ١١٨١١ ٠

<sup>(</sup>۱۲۲) البقرة ١٨٠١ ٠

<sup>. (</sup>١٢٣) البقرة /٢١٤٠

<sup>(</sup>١٢٤) القمر /٤٨ •

<sup>(</sup>١٢٥) الأنبياء /٨٣

<sup>(</sup>۱۲۱) ص (۱۲۱)

آیاتنا» (۱۲۷) ، وقوله: «وازا مسکم الضر» (۱۲۸) » (۱۲۸) وفی مواضع أخرى من القرآن ، استخدم المس استخداما كنائيا ؛ فكنى بالمس عن الجنون ، قال تعالى: « الذين يأكلون الربا لا يقومون الاكما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس » (۱۳۰) .

وهكذا ، يبدو من الاستخدامات القرآنية المتقدمة ، أن المس أشد ارتباطا بالمدلولات المعنوية من عذاب وضر وجنون ونحوها •

ومن الحرى بالاشارة هنا ، تأكيد دلالة المعنى النعوى للتنكير في « نفحة » ، والمعنى المعجمي في « المبس » ، باستخدام «من» التي للتبعيض ، فيما أصابهم ، أو يصيبهم ، بعض من عذاب ربك ، وهناك المزيد !

ويتساوق المعنى العام السابق مع استخدام « ان » بالذات أداة للشرط هنا ، لتدل على أن مجرد وقوع مثل هنا السرالخفيف ، كاف لتنبيههم أنهم كانوا ظالمين • واذا كان هذا الأمه متبقن الوقوع ، فهو مبهم الوقت ، ولذلك جاز استعمال « ان » بدلا من « اذا » •

من ناحية أخرى ، فان هذا المعنى ، يتوافق مع دخول اللام

Control of the Application of the State of

THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF

CHANNE TOWN

<sup>(</sup>۱۲۷) يونس / ۲۱ ٠

<sup>(</sup>۱۲۸) الاسراء (۱۲۸

<sup>(</sup>۱۳۹) المفردات ص ۷۰۹ ۰۰

<sup>(</sup>١٣٠) البقرة (١٣٠)

على « ان » • وهى هنا اللام المؤذنة ؛ أى اللام الداخلة على أداة الشرط ، بعد تقدم القسم لفظا أو تقديرا ( وهو هنا متقدم تقديرا ) ؛ لتؤذن أن الجواب له ، لا للشرط ، أو للايذان بأن ما بعدها مبنى على قسم قبلها • وتسمى أيضا الموطئة ؛ لأنها وطأت الجواب للقسم ، أى مهدته (١٣١) •

قوله تعالى: « وآما ان كان من المكذبين الضالين • فنزل من قوله تعالى: « وآما ان كان من المكذبين الضالين • فنزل من حميم • وتصلية جعيم » (١٣٢) • ومثل ذلك نجده فى قوله تعالى: « ثم انكم أيها الضالون المكذبون • لآكلون من شجر من زقوم • فمالئون منها البطون • فشاربون عليه من الحميم • فشاربون شرب الهيم • هذا نزلهم يوم الدين » (١٣٣) ، وقوله انا أعتدنا جهنم للكافرين نزلا » (١٣٤) •

وقد وردت « النزل » في القرآن في ثمانية مواضع ، منها المراضع السابقة التي استخدمت فيها جميعا الكلمة في معنى الشر • أما المواضع الأخرى ، فقد استخدمت فيها استخدامها المالون •

قال الزركشي في تفسير « النزل » : « والنزل لغة : هو الذي يقدم للنازل تكرمة له قبل حضور الضيافة »(١٣٥) -

<sup>(</sup>١٣١) ينظر في ذلك مثلاً : البرمان ٤/٣٣٨ ٠

<sup>(</sup>۱۲۲) الواقعة ۹۲ ـ ۹۶ •

<sup>(</sup>۱۳۳۱) الواقعة ٥١ ــ ٥٦ .

١٠٢/ الكهنة (١٠٢٠ -

و١٢٥٥) البرمان ٢٣٢١٦٠ ٠

ويقول الجاحظ (ت ٢٥٥ه ) : « والعنداب لا يكون نزلا ما ولكن الما قام العداب لهم في موضع النعيم للغيرهم ، سمى یاسمه »(۱۳۲۱) .

ويقول الراغب الأصبهاني : « والنزل ما يعد للنازل من الزاد · قال تعالى : « فلهم جنات المأوى نزلا »(١٣٧) ، وقال: ﴿ نزلا من عند الله »(١٣٨) ، وقال في صيفة أهل النار؟ « لآكلون من شجر من زقوم ٠٠ » الى قوله : « هذا نزلهم يعم الله ين »(١٣٩) ، وقال : « فنزل من حميم » « ١٤٠) » (١٤١) م وجاء في أساس البلاغة للزمخشري (ت ٥٣٨هـ) : « وهو حسن النزل والنزالة ، وأعد لضييفه النفزل ، وطعام ذو نزل ونزل ، وهو ریعه ۰۰ ورجل ذو نزل : ذو فضل »(۱٤۲) ٠ أما « الحميم » ، فقال عنبه الراغب : « الحميم : الماء

الشديد الحرارة »(١٤٣) .

هكذا يتضاد معنى « النزل » في هذا السياق ، مع معناها

<sup>(</sup>١٣٦) البيان والتبيين ، مرجع سابق ١٠٦/١ ٠

<sup>(</sup>١٣٧) السجام ١٩٠٠ ٠ ١٩٠٠

<sup>(</sup>۱۳۸) الواقعة /۲۰

<sup>(</sup>۱٤٠) الواقعة //٩٣ ٠

<sup>(</sup>١٤١) المفردات ص ١٤٥٠ ٠

<sup>(</sup>١٤٢) الزمخشري ( جار الله بو القاسم محبود بن عمر ) : أسساس البلاغة ، تحقيق عبد الرحيم محمود ، ذار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروته ور ۲۰۰۱ مه ب ۹۸۲ م ر) ص ۴۵۴ ·

<sup>(</sup>١٤٢) اللفردات بين ١٨٥٠ ٠

المعجمى الذى وردت به فى مواضع آخرى من النص القرآئى به كقولة تعالى: « أن الله فى أمنوا وعملوا الضحالات كانت لهم جنات الفردوس نزلا »(١٤٤) ، وقوله تعالى: « نعن أولياؤكم في الحياة ألدنيا وفى الآخرة ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيها ما تدعون ، نزلا من غفور رحيم »(١٤٥) ، وقوله: « لكن فيها ما تدعون ، نزلا من غفور رحيم »(١٤٥) ، وقوله: « لكن الذين أثقوا ربهم لهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها نزلا من عند الله في عند الله في نزلا بما كانوا يعملون »(١٤٥) ، وقوله: « فلهم جنات الماوى نزلا بما كانوا يعملون »(١٤١) ،

فى مقابل هذا المعنى للنزل فى الآيات السابقة ، كان معنى التزل ، فى الآيات التى ضبيت قرينة المفارقة ، وأكل شبيت الزقوم وشرب الحميم ، ومن هذا التضاد يتأتى معنى التهكم بالخاطب وبهذا المضير الذى ينتظره ؛ فاذا كان النزل للراحة والاستقرار والدعة ، فان هؤلاء « هذا نزاهم » الذى لا راجة فيه ولا دعة بنواله !

ويجىء هذا التهكم بيانا لمصيرهم ، وردا على سخريتهم من البعث ، وتكذيبهم له حين قالوا: « أئذا متنسا وكنسا ترابا وعظاما أئنا لمبعوثون »(١٤٨) • ففى أسلوبهم \_ كما يقول دكتور عبد الحليم حفنى \_ نغمة واضحة السخرية ، ولوا لم

 $\lim_{t\to\infty} \frac{1}{2} \left( -\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left($ 

1. The state of 6.50

<sup>(</sup>١٤٤) الكهف ١٠٧٠

ا (اقعًا) فصلت ۲۲ ٠

رُدُعُ أَن اللهُ عَمْرَان المُعَالَ المُعَالِينَ المُعَالِق المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَلِقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَلِقِ المُعَالِقِيقِ المُعَلِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ المُعَالِقِيقِ ا

<sup>(</sup>١٤٧) السيجدة ١٩٠٠

<sup>(</sup>۱٤۸) الواقعة ٤٧٠

يقتمتدوا الى السخرية من البغث ومن القائلين به لقالوا مثلا : لن نبعث بعد أن نكون ترابا وعظماما نحن وآباؤنا ، والكنهم يصوغون انكارهم وتكذيبهم في هذا الاستفهام الساخل «أئذا متنا ٠٠» ثم « أئنا لمبعوثون » (١٤٩) .

وقى تنكير « نزل من حميم » بيان للنوعية ، أى نوعية النوعية النوال الذي ينتظرهم • وفي عبازة « هذا نزلهم » نلحظ ثلاثة الثنياء مهمة :

(أولها) تعريف المسند الله بالاشارة ؛ وذلك « لتمييزه الكمل ثمييز ؛ لصحة احضاره في ذهن السامع بوساطة الأشارة خسيا »(١٥٠) •

و ( ثانيها ) أن الاشارة هنا للقريب ، وربما جعل القرب دريعة الى التحقير - وهو هنا تحقير نوع النزل •

و ( ثالثها ) إضافة المسند « نزل » الى الضمير « هم » ومعروف أن من أغراض الاضافة التحقير أيضا (١٥١) • ٢/٢/٥ ومن المفارقات اللفظية كذلك ، ما نجده في قوله تعالى : « وأصحاب الشمال ما أصحاب الشمال • في سموم وحميم • وظل من يعموم • لا بارد ولا كريم »(١٥٢) •

وهددا هو الموضوع الوخيد الذي استخدم فيه الظل منع

<sup>(</sup>١٤٩) التصوير الساخل في القرآن الكريم ، مرجع شابق من ٢١٥

<sup>(</sup>١٥٠) الايضاح ١١٨/١٠

<sup>(</sup>١٥١) أَكُونِجُعِ 'النَسَأَبِقُ ١/٢٦/١٠ أَمَا رَجَ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُوجِعِ 'النَسَأَبِقُ المُراتِكُ

<sup>(</sup>١٥٢) الواقعة ٤١ ــ ٤٤ ق ١٥٠ ، ١٠٠٠ بالانتقاب الانتقاب المنتقاب ال

اليجموم • وهو كذلك الموضع الوحيد الذي وردت فيه كلمة « يجموم » •

يقول الراغب الاصبهانى فى شرح « اليحموم » : « وقوله عن وجل : « وظل من يحموم » للحميم ، فهويفعول من ذلك وقيل : أصله الدخان الشديد السواد ؛ اما لما فيه من فرط الحرارة ، كما فسره فى قوله : « لا يارد ولا كريم » ، أو لما تصور فيه من الحممة ، فقد قيل للأسود يحموم وهو من لفظ الحممة » (١٥٣) .

وقد جعل الزركشي الآيات السابقة من سورة «الواقعة» من خطاب التهكم ؛ « وذلك الأن الظل من شانه الاسترواح واللطافة ، فنفى هنا ؛ وذلك أنهم لا يستأهلون الظلل الكريم »(١٥٤) .

ولا شك أن تقديم الظل ثم نفيه ومنعه عنهم ، فيه التذكرة بعقيقة الظل الذي كان سيكون لهم ، لو لم يكونوا كذلك • انه ظل اليس له من الظل الا اسمه ، كما يقول سيد قطب (١٥٥) ؛ وذُلك لأنه من « يحموم » « لا بارد ولا كريم » • ان الظل هنا الدخان اللافح الخانق • انه ظل للتهكم والسخرية من نوع ذلك الظل ذي الثلاث الشعب الذي لا ظليل ولا يغني من اللهب ! وقد ذكره في المرسلات • أو هنا «لا بارد ولا كريم» »

<sup>(</sup>۱۵۶۸) **البرهان ۲ آ۲۳۲ – ۲۳۳** ۰ ، ۱۸۸۸ د د د دوروه و د د د

<sup>(</sup>١٥٥) سيد قطب : التصوير الفنى في القرآن ، دار الشروق ، الطبعة العاشرة (١٥٠٨هـ ــ ١٩٨٨م ) ص ١٠٠٦ % ،

هو ظل ساخن ، وهو كذلك كن بغيل ، لا يحسن استقبالهم \* هولا يهيىء لهم الراحة والاسترواح »(١٥٦) .

ومما يتسم به الأسلوب القرآنى ، أنه يبث فى الجامد نبض الحياة ؛ فالظل – كما يقول سيد قطب (١٥٧) – ظاهرة تشهد ، وتعرف ، ولكنه فى تعبير القرآن نفس تحس وتتصرف ، على يحو ما نجد فى الآية السابقة .

ومهما يكن من أمر، فإن بناء العبارة ، في «ظل من يعموم» على التضاد ، أبلغ ما يكون في التهكم بهم ، مع اثارة الحسرة . في نفوسهم ، على ذلك اللصير الذي انقلبوا اليه ، وحرمانهم الظل الظليل .

وينبغى لنا أن نتوقف عند «من » فى : « نفحة من عذاب»، و « نزل من حميم » ، و « ظل من يحموم » : ف : « من » فى هذه المواضع جميعاً لبيان الجنس ؛ فالأشياء المذكورة هنا ، هى « النفحة » و « النزل » و « الظل » ، ولكن الأجناس التى تندرج تحتها هى « العذاب » و « الحميم » و « اليحموم » ، و «من» التى لبيان الجنس لها علامتان :

( الأولى ) أن يصبح وضع « الذي » موضعها •

و ( الأخرى.) أن يصبح وقوعها صفة لما قبلها (١٥٨) •

<sup>(</sup>١٥٦) سيد قطب: مشاهد القيامة في القدرآن ، مرجع سنابق ص ١١٠ ـ ١١١ ه

<sup>(</sup>۱۹۷) التصویر الفنی ص ۲۰۱ • (۱۹۸) البرهان ۱۲۲۶ •

وبناء على ذلك ، يصير التقدير فيما سبق : النفحة التي هي العنداب ، والتنزل الذي هو الحميم ، والظلم الذي هو اليحموم ؛ أي : النفحة العذابية ، والنزل الحميمي ، والظلل اليخمومي ، وذلك أن « من » التي لبيان الجنس ، عكس التي للتبعيض ، فالتي للتبعيض ، يكون ما قبلها بعضا مما بعدها . فأذا قلت : أخذت درهما من الدراهم ، كان الدرهم بعض الدراهم ، أما « من » هذه التي لبيان الجنس ، فيكون ما بعدها بعضا مما قبلها (١٥٩) .

اذن العداب بعض النفعة ، والحميم بعض النزل ، واليعموم بعض الطل .

ويمكننا ، في ضوء معرفة أنواع العلاقات الدلالية داخل الحقول المعجمية ، أن نلاحظ أن هذه الاستخدامات القرآنية، توتكن على احدى العلاقات الدلالية المعروفة ، وهي علاقة التضاد التضاد (١٦٠) . وهي

(١٥٩) انظر في تفصيل ذلك: البؤهان ٤/٧٤٠

(١٦٠) منها بخلاف ما تذكر هنا: التضاد الحاد أو غير المتدرج ، مثل: ميت - حى ، والتضاد العكسى ، وهو علاقة بين أزواج من الكلمات مثل : باغ - أشترئ ، والتضاد الاتجاهى مثل العالاقة بين : أعلى - أسعل ، والتضاد العمودى ، مثل : الشمال بالنسبة للشرق والغزب ، حيث يقع عموديا عليهما ، والتضندادات التقنابلية أو الامتدادية ، مثل : الشمال بالنسبة للجنوب ،

(انقر في تفصيل ذلك: أحمد متختار عمل (دكتور): غلم الدلالة > عالم الكتب، الطبعة الثانية، القاصرة ( ١٩٨٨م ) صلى ١٠٤ ( ١٠٤ ) .

في هذه الأستعثامات أقرب شيم الى ما يسمى بالتشاد المتدرج ويعدم المنطقة المتدرج والمنطقة المتدرج والمنطقة والمنط

يتضح لنا من كل ذلك ، أن الاستخدام القرآنى ، قد الستعاض عن الطيب الذى يدخل مع النفحة فى حقل دلالى واحد بالعداب ؛ وعن الطعام الكريم الذى يدخل مع النزل فى حقل دلالى واحد بالحميم ، وهو من حقل آخر تماما ؛ وعن السبب الفليل الذى يقع مع الظل فى حقل دلالى واحد باليحموم ، وهو من حقل آخر مغاير تماما كذلك ، وكأن الاستخدام القرآنى ، حين يذكر العذاب يومىء الى الطبيب وعيش السعادة ، وحين يذكر العذاب يومىء لى الوقت ذاته \_ الى التذكرة بالعيش يذكر الحميم يومىء \_ فى الوقت ذاته \_ الى التذكرة بالعيش والظل الظليل!

واذا كان المعدثون من أصحاب نظرية الحقول الدلالية Semantic Field Theory ، يؤسسون نظريتهم ، على أن فهم معنى الكلمة ، يوجب علينا - كما يقول آلستون Alston معنى الكلمة ، يوجب علينا - كما يقول آلستون (١٦١)، أن نفهم كذلك مجموعة الكلمات المتصلة بها دلاليا (١٦١)، أو يوجب - كما يقول ليونز J.yons - دراسة العلاقات في المفردات داخل المقل أو الموضوع الفرعي (١٦٢) ، باعتبار أين المفردات داخل المقل أو الموضوع الفرعي (١٦٢) ، باعتبار أ

Alston, William, Theories of Meaning, in: Theory (1915) of Meaning, USA. (1970) P.14

(١٦٢) المرجّعة السابق ض ٤٤ إله مرين به معدد الأخريف مدالة

أن معنى الكلمة \_ فى رأيه \_ هو محصول علاقاتها بالكلمات الأخرى فى داخل الحقل المعجمى lexical field (١٦٢) ، الأخرى فى داخل الحقل المعجمى الاستخدامات القرآنية السابقة ، والسياقات التى وردت فيها ، تقضى بوجوب ضم الكلمات الأخرى التى تدخل مع كلمات كل حقل فى علاقة تضاد أو تخالف حتى يصبح تحديدنا معنى الكلمة أدق وأقوى تكاملا ، ويدعم رأينا ثلاثة أمور:

(أولها) الاستخدامات اللغوية ذاتها، وما لها من قيم السلوبية خاصة في يعض المواقع •

(ثانيها) أن أصحاب نظرية الحقول الدلالية أنفسهم عيمة يتفقون على أنه لا يصبح اغفال السياق الذي ترد فيه الكلمة (١٦٤) •

و (ثالثها) أن بعض أصحاب نظرية الحقول الدلالية ، قد وسعوا مفهوم الحقى الدلالي ، حتى صار يضم من جملة ما يضم ما الكلمات المتضادة والكلمات المترادفة ، على نحو ما فعل جوليس Jolles ، أول من اعتبر الألفاظ المترادفة والمتضادة من الحقول الدلالية (١٦٥) .

Lehrer, A., Semantic Fields and Lexical (NY)
Structures Amsterdam — London (1974) P. 22

Lyons, John, Semantic Vol. 1, Cambridge Uni. (NY)
Press (1977) p p. 268 — 269

Vassilvve, L. M., The Theory of Semantic Fields (NY)

Vassilyve, L.,M., The Theory of Semantic Fields, (170), in: Linguistics, No. 137 (1974) P. 89

وَ وَارْوَ وَقَارُنَ وَعِلْمُ الدَّلَالَةُ ، مُرجع سَابِقُ صِ ٠٨٠ ــ ٨٨٠ وَ ١٠٠٠ وَ

ومهما يكن من أمر ، فإن الآيات السابقة ، قد عقدت بين الثنائيات اللفظية: نزل/ حميم ؛ ظل/ يحموم ؛ نفحة / عداب ٠٠٠ النع ، عقدت علاقة دلالية من النوع السايق ، فأخرجتها من حيز المفردات، فصارت استخداما لغويا، يعرض الكفاءة الدلالية التي تتمتع بها كل علامة منها في النظام اللغوى القرآني بخاصة • وتتجلى تلك الكفاءة من مقارنة الاستخدام الحالى المرتبط بسسياقه ( انزال العداب بألوانه المختلفة ) ، بالاستخدام النمطى الذي تعهده تلك العلامات في النظام اللغوى العام • ومن المعروف \_ كما يقول بركله Brekle \_ أنه ينبغي لنا \_ عند تحديد مضمون العلامات-اللغوية ـ أن نمين تمييزا جوهريا ، بين مواصفات الاستخدام، المالى المرتبط بسياق الحدث اللفوى وبين الاستخدام النمطى المذى يحدد الكفاءة الدلالية للعلامة في النظام اللغوى ؟ فالاستخدام النمطي الذي يقدم المدلول للعلامة اللغوية ، يتأتي من التحليل الاجمالي للسسمات الميزة للاستخدام في جميع. سياقات المدث اللغوى (١٦٦)

٦/٢/٢ والعمل من الجمائز، أن نجعل من همذا النوع من المفارقات اللفظية القرآنية م فضلا عما تقدم م قوله تعالى : « فأما من أعطى واتقى • وصدق بالمسنى فسنيسره لليسرى •

Brekle Herbert, E., Semantik, Eine Einfuehrung (1979) in die Sprachwissen schaftliche Bedeutungslehre, 2., verbesserte Auflage, Wilhelm Fink Verlag, Muenchen (1972) S. 60

رواما من بخل واستغنى · وكذب بالحسنى · فستيسره المسرى » (١٦٧) ·

فالتيسير لليسرى هو الأمر الطبيعى ؛ لأنه تيسير لبلوغ خير أما أن يكون التيسير للعسرى ، فذلك قصد فيه إلى الجمع بين متناقضين جمعا يجعل التيسير تيسيرا من نوع آخر ، للشروا لمعصية ، لجهنم !

وهذا هو الموضيع الوحيد في القرآن الكريم الستخدام التيسير مع العسرى •

ويلاحظ أن الغضب أو الانتقاد الشديد الذي يبنى دلاليا على السخرية المبطنة ، يقتضى مثل هذا المستوى من مستويات المجاز الذي يتأسس على التغاير والتضباد ، وهنا تقصد العبارة الى المفارقة ؛ لبلوغ الاتقان وتحقيق الاعجاز .

وترى الأستاذة الدكتورة عائشة عبد الرحمن - وتوافقها الرقى نالأسرى الأستعمال العسرى المستعمال اليسرى اليس الملحوظ فيهما المحوظا فيه المصدرية كالعسر واليسر العسر المعلى المقطى اليسر وأشد العسر الوهما اليسر الذي لا يسر مثله والعسر الذي ما بعده عسر ونظيرهما في المقرآن من غير المادة : البطشة الكبرى والنار الكبرى و

واستعمال التيسير مع العسرى ، مبالغة فى الوعيد والنذير ...لن بخل واستغنى »(١٦٨) .

<sup>(</sup>۱٦٧) الليل ٥ – ١٠ ٠

<sup>(</sup>١٦٨) عائشة عبد الرحمن ( دكتورة ) : التفسير البياني للقبرآن الكنويم و دار المعارف ، الطبعة الثالثة (١٩٧٧) ١٠١٩/٠ ٠

وللراغب الأصبهاني لفتة صائبة ، يربط فيها يين المتجليات اللغوية المختلفة للنسق القرآني ، نراها في قوله : « وقوله « فسنيسره للعسرى » - فهذا وان كان قد أعاره لفظ التيسير، فهو على حسب ماقال عزوجل: « فبشرهم يعذاب أليم » (١٦٩) .

ولا شك أن استخدام فعل التيسير في الحالين ، قد حقق على المستوى اللفظى نوعا من المشاكلة · وقد نتجت هنا عن ذكر الشيء بلفظ غيره ·

ان استخدام «فسنيسره» مرتين ، يعنى أن هناك تيسيرين الحدهما لليسرى ، والآخر للعسرى • وتصبح المقايلة هنا باين

git gang sa dipingga kanala di tabup

٠ (١٩٨٩) المفردات ص ٨٤٨ • ١٥٠ م ما ما يوار . يوم الرائع الله المام

وللسلف آراء كثيرة في قوله تعالى : « فسنيسره للغشرى » : «مقال! عطا » : سوف أحول بين قلبه وبين الايمان به وبرسولى • وقال مقاتل : يعسر عليه أن يعطى حيرا • وقال عكرمة عن ابن عباس : نيسره للشر • قال الواحدى : وعُذا هو القول ، لأن الشر يؤدى الى العذاب ، فهو الحُلة العسرى • والخير يؤدى الى اليسر والراحة في الجنة ، فهو الخلة اليسرى: يقول : سنهيؤه للشر ، بأن يجريه على يديه » ( انظر : التبيان في أقسام القرآن لابن قيم الجوزية ، تصحيح وتعليق محمد حامد الفقى ، دار المعرفة بيروت ( ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م ) ص ٢٠ » •

وقال ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه): « والتيسير للعسرى يكون بأمرين: (أحدهما) أن يحول بينه وبين أسباب الخير، فيجرى الشرعلى قلبه ونيته ولسانه وجوارحه • و (الثاني) أن يحول بينه وبين الجزاء «الأيسر، كما حال بينه وبين أسبابه » (المرجع السابق ص ٦٢ ٢٠٠٠) •

النوعين أشد بيانا والمقابلة ، كما ندرف ، من الأدوات الأسلوبية التى تزيد البنية الدلالية للمفارقة عمقا وقوة تأثير وذلك أن المقابلة تعنى الجمع بين شيئين متوافقين أو أكثر وبين ضديهما وفاذا شرطنا هنا شرطا شرطنا هناك ضده والأشياء تتمايز ـ كما نعرف ـ بأضدادها و

واذا نظرنا مرة أخرى الى الآيات من قوله تعالى: « فأما من أعطى ٠٠٠ » الى قوله تعالى: « فسنيسره للعسرى » ، لرأيناها أيضا مقابلة نقيضية ، جاءت على مقابلة أربعة بأريعة ؛ فهى ذات تشكيل ثمانى (١٧٠) ٠

٧/٢/٢ وفي هذا الاطار المضموني للتيسير للعسرى النبد الهداية الى صراط الجعيم في قوله تعالى: « هذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذبون • احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون • من دون الله فاهدوهم الى صراط الجعيم »(١٧١) •

وقد وقسع لفظ « الصراط » في القسران الكريم ، خمسا واربعين مرة، منها ثلاث وثلاثون مرة للصراط المستقيم • وفي المواضع الأخرى ، كان الصراط السوى ، وسواء الصراط وصراط المديد و نحوها •

ويلاحظ أن وصف الصراط ، بمثل هذه الصفات ، هو ما يتفق مع معناه الذي يلازمه في المالوف من الكلام ، حتى، عند اطلاق اسم الجنس دون تخصيص ، وهذا ما نجده في نحق

事情好人 经股票帐户

٠ (١٧٠) البرمان ٣/٤٦٤ ٠

المراكز المالية الماسية الماسية الماسية

قوله تعالى: « وان الذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون» (١٧٢) · فالصراط اذن ، هو الطريق المستقيم (١٧٣) ، والسراط بالسين لغة فيه ، وهو أيضا يعنى الطريق المستسهل (١٧٤) · كذلك ، فإن الإضافة في « صراط الجعيم» تصنع مفارقة ظاهرة ·

أما الفعل « هدى » ومشتقاته ، فقد استخدم مع الصراط المستقيم ، والصراط السوى ونعوهما ، فى واحد وعشرين موضعا من القرآن ويعنى ذلك أن الهداية الى الصراط المستقيم ونعوه ، صارت فى لغة القرآن ، أشبه بالمصاحبة اللفظية التى تخرج الهداية الى صراط الجعيم ، الى زاوية المفارقة اللفظية .

فالهداية ينبغى لها أن تكون الى الخير · والهداية في قرينة المفارقة التى معنا ، من باب تعريف الطريق ، وهو تعريف بطريق هو الشر والهلاك بعينه ·

وينبغى ، فضلا عما سبق ، الالتفات الى عدة أمور مهمة :

(أولها) استخدام لفظ الهداية بالذات ؛ الأنه يكمل البنية الدلالية للمفارقة ، مع صراط الجحيم ، على خير ما ينبغى لهذه البنية أن تكون وذلك أن الهداية تعنى : الدلالة بلطف (١٧٥) -

<sup>(</sup>۱۷۲) المؤمنون ۷۲ ۰

<sup>(</sup>۱۷۳) المفردات ص ٤١٢ ٠

<sup>(</sup>١٧٤) المرجع السابق ص ٣٣٧ آ]

<sup>(</sup>٥٧٨٠) المرجع نفسه ص ٧٨٤ .

والدلالة بلطف الى صراط الجحيم ، من أشد أساليب التهكم بهؤلاء الضالين في

ويذكرنا استخدام الفظ الهداية ، على هذا النحو التهكمى، بما نجده كذلك فى موضع آخر من القرآن الكريم ، هو قوله تعالى : « ومن الناس من يجادل فى الله يغير علم ويتبع كل شيطان مريد • كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه الى عذاب السعير »(١٧٦) • فهناك الهداية الى صراط الجحيم ، وهنا الهداية الى عذاب السعير •

وقد أثار استعمال لفظ الهداية ، في الموضعين السابقين، انتباه الراغب الأصبهاني ، وذلك في قوله : « ان قيل : كيف جعلت الهداية دلالة بلطف ، وقد قال الله تعالى : « فاهدوهم الى صراط الجعيم » ، وقال : «ويهديه الى عذاب السعير»؟ قيل : فلك استعمل فيه استعمال اللفظ على التهكم، مبالغة في المعنى؛ كقوله تعالى : « فبشرهم بعذاب أليم » ، وقول الشاعر :

## \* تحية بينهم ضرب وجيع \*(١٧٧)

و (ثانيها) أن الفعل «هدى»، في قرائن المفارقة السابقة، من ياب الهداية لا الهدى • وذلك أن الهدى ، وان كان والهداية في موضوع اللغة واحدا ، قد خصه الله عز وجل ، بما تولاه وأعطاه واختص هو به دون ما هو الى الانسان ؛ نحو فوله تعالى : « هدى للمتقانى »(١٧٨) • وقدوله :

<sup>(</sup>١٧٦) الحج ٢ ، ٤ ٠

<sup>(</sup>۱۷۷) المفردات ص ۷۸۶ •

<sup>. (</sup>۱۷۸) النقرة /۲ •

« أولئك على هدى من ربهم »(١٧٩) ، وقوله : « وهدى للناس »(١٨٠) ، وقوله : « فاما يأتينكم منى هدى فمن تبنع هداى » - الآية(١٨١) ، وقوله : « ولو شداء الله لجمعهم على الهدى »(١٨١) ، وغير ذلك مما نجده في مواضع أخرى كثيرة من القرآن •

و ( ثالثها ) أن لفظ الهداية ، في قرينة المفارقة السابقة ، أقوى أثرا من مرادفات أخرى ؛ كالارشاد ونحوه ، في انتهاج الدلالة المفارقية ؛ وذلك أن الارشهاد الى الشيء ، هو التطريق اليه والتبيين له (١٨٣) • فهو اذن محض تطريق وتبيين • أما الهداية ، فهي التمكن من الوصول الى الشيء ، كما يقول أبو هلال (١٨٤) • والتمكن ، من الوصول الى طريق الجحيم، فيه من بالغ التهكم بهم ما لا يخفى •

و (رابعها) أن وضع « الصراط » في هذه المفارقة ، أنسب هو الآخر للمعنى المفارقي من مرادفات أخرى • وذلك أن « الصراط » ، في ذاته وعلى اطلاقه ، يعنى الطريق السهل قال الشاعر :

حشونا أرضهم بالخيل حتى تركناهم أذل من الصراط

<sup>(</sup>۱۷۹) البقرة ٥٠٠

<sup>(</sup>۱۸۰) الأنعام ۹۱ .

<sup>(</sup>۱۸۱) البقرة ۳۸ ٠

۲۵ الأنعام ۲۸۰)

<sup>(</sup>١٨٣) الفروف في اللغة ، مرجع سابق ص ٢٠٣٪ و : . . . .

<sup>(</sup>١٨٤) المرجع السبابق ص ٢٠٣٠ و ١ ١٨٨ المراد المراد المراد (١٨٥) م

وهو من الذل خلاف الصعوبة ، وليس من الذل خلاف. العرز (١٨٥) .

أما الطريق ، فلا يقتضى السهولة • والسبيل اسم يقع على ما يقع عليه الطريق وعلى ما لا يقع عليه الطريق • تقول : سبيل الله وطريق الله • وتقول : سبيلك أن تفعل كذا ، والا تقول : طريقك أن تفعل به ، ويراد به سبيل ما يقصده ، فيضاف الى القاصد (١٨٦) •

من هندا ، فان افادة لفظ الصراط \_ فى ذاته \_ معنى، السهولة ، فضدلا عن اختصاصه اذا أطلق بما هو الحق، مما يقيم تضادا مع نوع الصراط المخصوص فى قرينة المفارقة ، وهو صراط الجحيم ، انه بالطبع تضاد ، قصد اليه الخطاب تهكما يهو لاء المستسخرين بالآيات ، المنكرين للبعث ، المكذبين بيوم الفصل ، فما أشقه من صراط ، وما آلم ما يوصل اليه من صراب !

وقد اكتسب لفظ «الهدى»، فى موضع آخر من القرآن، معنى لغويا سياقيا، كان فيه حكاية لزعم، وهو على سبيل التهكم بهذا الزعم أيضا وذلك قوله تعالى: «قل أندعو من دون الله ما لا ينفمنا ولا يضرنا ونرد على أعقابنا بعد اذ هدانا الله كالذى استهوته الشياطين فى الأرض حيران له أصحاب بدعونه الى الهدى ائتنا قل ان هدى الله هو الهدى وأمرنا لنسلم.

<sup>(</sup>۱۸۰) المرجع نفسه ص ۲۸۰ ۰ (۱۸۲) المرجع نفسه ص ۲۸۰

الى العالمين » (١٨٧) • قال الشوكانى : « (له أصحاب يدعونه الى الهدى ) ويزعمون الذى يأمرونه به هدى » (١٨٨) • فحكى زعمهم باستخدام لفظ « الهدى » • واللفظ فى سياقه يخرج الى الدلالة على النقيض • فهو ليس من الهدى بمعناه المعجمى المعروف ؛ لأن هدى أمثال أولئك الأصحاب ، انما هو الى طريق الشر ، وهو بهذه الكيفية التى يفيدها السياق اللغوى النصى ، ليس الا تحرى طريق الضلال والكفر •

وفى استعمال «أصحاب» مقابلا بالمعنى الضمنى الذى يفيده لفظ «الهدى» فى السياق، وهو – كما رأينا – ضد معناه تماما، فى ذلك ما يكشف عن فجأة النتيجة التى أتت بها مثل هذه الصحبة و ومعلوم أن الصاحب هو الملازم، ولا فرق بين أن تكون مصاحبة بالبدن، وهو الأصل والأكثر، كما يقول الأصبهائى، أو بالعناية والهمة (١٨٩) واذا كان الصاحب لا يقال فى العرف الالمن كثرت ملازمته (١٩٠)، فقد تكشف طول الملازمة بينه وبين أصحابه عن هذه النهاية الخائبة:

ولعل من المفيد هنا ، أن نشير الى ما ذكره أبو هلال العسكرى عن معنى الصحبة ؛ فعنده أن الصحبة ، تفيد انتفاع أحد

<sup>(</sup>۱۸۷) الأنعام ∬۲۷ •

<sup>(</sup>۱۸۸) الشوكاني (محمد بن على بن محمد) : فتح القدير ، دار الفكل الطباعة والنشر والتوزيع ( ۱۶۱۲هـ ــ ۱۹۹۲م )

<sup>(</sup>١٨٩) المفردات ص ٤٠٥٠

<sup>(</sup>١٩٠) المرجع السابق ص ٤٠٥ ٠

<sup>﴿(</sup>١٩.١١) اللَّفِيونَ فِي اللَّغَةُ صَ ٢٧٧ ٠

الصاحبين بالآخر(١٩١) • وعنده أن أصل الصحبة في العربية : الحفظ ، ومنه يقال : صحبك الله ، وسر مصاحبا : أي محفوظا (١٩٢) •

فاذا كان على الصاحب أن يكون لصاحبه نافعا وحافظا ، فقد خدع هذا الحيران بأصحابه ، فزعموا له الضلال هدى ، فلا نفعوه ولا من الاستغواء لا ستهواء والحيرة حفظوه !

والعل في الكلام السابق ، ما يلمح الى ارتباط كلمة «صاحب» بالسياق اللغوى العام للآية ، وأنها أونق من أخواتها المرادفات بنعو : صديق وخليل وقرين \_ لهذا السياق ؛ فالصاحب ينبغى له أن يكون لصاحبه \_ كما ذكرنا \_ نافعا حافظا ، وكذلك قدمت الآية ، قبل قرينة المفارقة التي فيها «صاحب» ، بعديث عن نفى النفع : «أندعو من دون الله ما لأينفعنا » ، ونفى الحفظ : «استهوته الشياطين في الأرض حيران » ، وذلك كشفا لحقيقة هذه الصحبة المزعومة !

١٧/٢/ ولعله من الجائز لنا كذلك ، أن ندخل في هذا الاطار الدلالي للمفارقات السابقة ، قوله تعالى : « انما يفترى الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله وأولئك هم الكاذبون ، من كفر بالله من بعد ايمانه الامن أكره وقلبه مطمئن بالايمان ولكن من شرح بالكفر صدرا فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم » (١٩٣) .

<sup>(</sup>١٩٢) المرجع السابق ص ٢٧٧٠

<sup>(</sup>١٩٣١) النحل ٥٠١ - ١٠٦ ٠

دعنا أولا نلاحظ أنه حيثما وردت «شرح» في القرآن ماحبتها لفظيا كلمة «الصدر» ومواضع ذلك في القرآن بغلاف الموضع المذكور آنفا ، قوله تعالى: «أفمن شرح الله صدره الاسلام فهو على نور من ربه »(١٩٤) ، وقوله: «ألم نشرح لك صدرك »(١٩٥) ، وقوله: «فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام »(١٩٦) ، وقوله: «قال رب اشرح لي يشرح صدره للاسلام »(١٩٦) ، وقوله: «قال رب اشرح لي صدري »(١٩٧) .

وشرح الصدر في تلك المواضع جميعا للاسلام والايمان، فصلا فصار الشرح ـ لذلك ـ الفا في لغة الخطاب القرآني ، فضلا عن كونه كذلك في اللسان العربي يعامة • فأصل الشرح بسط اللحم ونحوه • يقال : شرحت اللحم وشر حته • ومنه شرح الصدر ، أي بسطه بنور الهي وسكينة من جهة الله وروح منه (١٩٨) • من هنا ، تصنع قرينة ((شرح الصدر بالكفر)) بتأثير وقوعها في علاقة تضاد دلالية مع مألوف المصاحبة اللفظية السابقة (أعنى شرح الصدر للاسلام والايمان) ـ تصنع مفارقة لفظية ساخرة بهذا الذي انشرح صدره بالكفير، ولا للايمان ! •

وقد استخدمت الباء هنا ، بينما استخدمت اللام في :

<sup>(</sup>۱۹٤) الزمر ۲۲ ٠

<sup>(</sup>١٩٥) الشرح: ١٠

<sup>· 170/</sup> pleist (197)

<sup>·</sup> ٢٥/ حله (١٩٧)

<sup>(</sup>١٩٨) المفردات ، طبعة دار المعرفة ، بيروت ص ٢٥٨ ٠

«للاسلام» ، كأنما جعلوا الكفر وسيلة أو سببا لشرح الصدر عندهم •

ولم يرد فى القرآن: « انشرح قلبه » ، كما لم يرد فيه م من ناحية أخرى ـ « اطمأن صدره » • ظل الانشراح فيه للصدر واستعمل الاطمئنان للقلب (١٩٩) •

ویذکر الأصبهانی قول بعض الحکماء: «حیثما ذکر الله تمالی القلب ، فاشارة الی العقل والعلم ، نحو: « ان فی ذلك لذکری لمن كان له قلب » (۲۰۰) ، وحیثما ذکر الصدر ، فاشارة الی ذلك والی سائر القوی من الشهوة والهوی والغضب و نحوها» (۲۰۱) و لعل ذلك لما بین الصدر والقلب من علاقة اشتمال ، فالصدر مشتمل علی القلب ، فكانت اشسارات القلب من الفلب ، فكانت اشسارات شیء من منطق اللغة ، فلما كان القلب محل الحركات النفسسية والشعورية المتقلبة ، ناسبه معند هدأتها ما الاطمئنان و وليا كان الصدر و عاء القلب وغیره ، ناسبه ما لظهوره و النشراح الذي يعنی البسط!

٩/٢/٢ ومن المفارقات اللفظية في الخطاب القرآني كذلك ، قوله تعالى : « وقال الذين في النار لخزنة جهنم ادعوا

<sup>(</sup>۱۹۹) ومواضعه هي : البقرة ٢٦٠ ، آل عمران ١٢٦ ، المسائدة ١١٢٠ ؛ الأنفال ١٠، النحل ١٠٦ ، الرعد ٢٨ ·

<sup>(</sup>۲۰۰) ق ۲۷ 🙃

ربكم يخفف عنا يوما من العداب »(٢٠٢) ، وقوله تعالى:

« وسيق الذين كفروا الى جهنم زمرا حتى اذا جاءوها فتحت
أيوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم
آيات ربكم »(٢٠٣) ، وقوله تعالى : « والمذين كفروا بربهم
عذاب جهنم ويئس المصير • اذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقا
وهى تفور • تكاد تميز من الغيظ كلما ألقى فيها فوج سالهم
خزنتها ألم يأتكم نذير»(٢٠٤) •

والخزنة جمع الخازن • والخزن حفظ الشيء في الخزانة ، ثم يعبر به عن كل حفظ (٢٠٥) •

والمفارقة هنا فى «خزنة جهنم» ؛ فقد جعل ملائكة جهنم خزنة ، وكان جهنم بالمكان الذى يطمع فيه طامع أو يتسلل اليه متسلل ، أو كأنها بالشىء الذى يقام عليه خازن ، من مال أو ذهب أو شىء ثمين • وليست جهنم – على الحقيقة – بشىء من ذلك كله • فهذا تعبير مجازى ، أريد به التهكم بأوائك الكفار ، وما يلقون فى جهنم من عذاب أليم •

وقد سبق الجاحظ \_ بحسه وذوقه وادراكه اليقظ لما في العبارة من مثيرات أسلوبية \_ سببق الى ملاحظة ذلك كله ، حين قال: « والخزنة: المفظة • وجهنم لا يضيع منها شيء

R. Yanka King And

A STAN AND A STAN ASSESSMENT

<sup>(</sup>۲۰۲) غافر ۲۹۰

<sup>(</sup>۲۰۳) الزمر ۷۱ ۰

٠ ٨ - ٦ : طلل (٢٠٤)

<sup>(</sup>۲۰۰) المفردات ص ۲۱۰ ،

فيحفظ ، ولا يختار دخولها انسان فيمنع منها ، ولكن لما قامت الملائكة مقام الحافظ الخازن سميت به »(٢٠٦) .

وقد وردت كلمة «خزنة » أيضا في صفة الجنة ، وذلك في قوله تعالى : « وسيق الذين اتقوا ربهم الى الجنة زمرا حتى اذا جاءوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين »(٢٠٧) ، ولكن شتأن بين الخزنة هنا وخزنة النار في الاستعمالات السابقة ،

۱۰/۲/۲ وفي هذا الاطار ذاته ، نجد الحديث عن العقاب في الآخرة في قوله تعالى: « ان الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب السيماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط وكذلك نجزى المجرمين ، لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش وكذلك نجزى الظالمين »(٢٠٨) .

والمفارقة هنا في قوله تعالى: « لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش » ؛ فألمهاد المكان الممهد الموطأ (٢٠٩) • والغواشي جمع غاشية • والغاشية كل ما يغطى الشيء • وقيل: الغاشية في الأصل محمودة ، وانما استعير لفظها ههنا على نحو قوله: « لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش » (٢١٠) •

<sup>(</sup>۲۰٦) البيان والتبيين ١/٦٠١ ـ ١٠٧٠

<sup>(</sup>۲۰۷) الزمر ۲۰۷۱ •

<sup>(</sup>۲۰۸) الأعراف ٤٠ – ٤١ -

<sup>(</sup>۲۰۹) المفردات ص ۷۲۳ ۰

<sup>(</sup>۲۱۰) المفردات ص (۲۱۰)

وقد استضامت « الغاشية » في موضع من القرآن كناية عن القيامة ، هو قوله: « هل أتاك حديث الغاشية »(٢١١) •

ويعنينا الآن أن المفارقة ، قد بنيت على أساس انتقال مجال الاستعمال لهذين اللفظين « مهاد » و « غواش » ، الى مجال دلالى آخر ؛ فقد انتفت عن « المهاد » وعن « الغواشى » ، الصفات المعروفة ، وصارا من جهنم ( ولاحظ دور الحرف « من » فى بيان جنس المهاد وابرازه ) • وذلك نوع تهكم بحال هؤلاء المكذبين والمستكبرين البائسة •

والظل الذي هو من حميم ونعوها ، يجوز لنا كذلك أن نجعل والظل الذي هو من حميم ونعوها ، يجوز لنا كذلك أن نجعل من المفارقة اللفظية ، قوله تعالى : « النار وعدها الله الذين كفروا »(٢١٢) • وذلك أن الفعل « وعد » هنا ، قد استعمل بدلا من « أوعد » • وهو \_ فيما يبدو \_ استعمال على جهة التهكم بعالهم • أند وضع « الوعد » موضع « الوعيد » • وحديث الزمخشري مثلا ، في مادة « وعد » ، يؤكد استعمال « وعد » في الخير ، و « أوعد » في الشر • قال : « وعدته كذا وأوعدته بالعقوية وتوعدته وأصبحت أرضهم واعدة اذا ترجى خيرها ، وقد وعدت • ويوم وعام واعدة اذا شعرها واعدا • وأوعد الفعل وعيدا شديدا ، أذا شدر وهم أن يصول » (٢١٣) •

<sup>(</sup>۲۱۱) الغاشية ١٠

<sup>(</sup>٢١٢) الحبح ٧٢ ا

<sup>(</sup>٢١٣) أساس البلاغة ، مرجع سابق ص ٥٠٤

تكيف تراها واعدا صنفارها تسوء شناء العدا كبارها ومنها قول ابن ميادة يصف مطرا:

سبقت أوائله أواخر نوئه يمشرع عذب ونبت واعد (٢١٤)

وقد استعمل « الوعد » تهكما ، في مواضع أخرى من القرآن ؛ منها قوله تعالى : « ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده »(٢١٥) • قال الأصبهاني : « وكانوا انما يستعجلونه بالعذاب ، وذلك وعيد »(٢١٦) • فوضع « الوعد » موضع « الوعيد » في الآية ، يصنع مثل هذه المفارقة التهكمية الواضعة •

ومن استعمال « الوعد » تهكما كذلك ، قوله تعالى : « الشميطان يعدكم الفقر » (۲۱۷) • وكان الزمخشرى يستشهد باستخدام « وعد » ، في هذاه الآية الكريمة ، على أن من المجاز : وعدته شرا (۲۱۸) • بيد أنه ينبغي لنا هنا آن

Part Branch Commence of the Commence of the

the first of the second

<sup>(</sup>٢١٤) المرجع السابق ص ٥٠٤ ٠

<sup>(</sup>۲۱۵) الحبج ۷۷ •

<sup>(</sup>٢١٦) المفردات ص ٢١٦)

<sup>(</sup>۲۱۷) البقرة ۲٦٨٠

<sup>«(</sup>٢١٨) أساس البلاغة ص ٤٠٥ ·

نبرز القول بأنه من المجاز ، باعتبار اجتياز اللفظ موضعه الذي وضع له في نظام اللغة Usage الى موضع آخر في الاستعمال الراهن Use ، على جهة المفارقة التهكمية به وذلك أن الفقر ، انما هو وعيد بشر ، وليس له أن يكون بحال وعدا بخير .

ولعل استخدام «الوعد» – في سياقات الغوية خاصة – للشر، هو الذي حدا معجميا مثل الراغب الأصبهاني، الى القول بأن «الوعد»، يكون في الخير والشر (٢١٩) • وقد احصيت الاستعمال «الوعد» في الشر عشرين موضعا في القرآن • ومن هنا ، يبدو أن القول باستعمال «الوعد» – في الآية السابقة – بغرض التهكم ، انما بني على كون أكشر ما جاء الوعد في القرآن للخير ، وذلك في نحو مائة موضع • وفي الشر خاصة ، استخدم الوعيد •

ومن استخدام الوعد في الخير ، قوله تعالى : « وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة »(٢٢٠) • ومن استخدام « الوعيد » في الشرخاصة ، قوله تعالى : « كل كذب الرسل فعق وعيد »(٢٢١) • وقد وقع لفظ « الوعيد » في القرآن في مواضع ستة فقط (٢٢٢) ، منها الموضع السابق •

<sup>(</sup>۲۱۹) المفردات ص ۸۲۸ آ (۲۲۰) المنائعة ۹ ۰

٠ ١٤ ت (٢٢١)

<sup>(</sup>۲۲۲) وهي : طه ۱۱۳ ، قُ ١٤ ، ٢٠٠ ، ٨٢ ، ٤٥ ، ابراهيم ١٤ - ٦

ولا جرم أن البنية النحوية للمفارقة في آية الحج السابقة، تستلزم الوقوف عند سر تقديم النار والنار في هذه البنية، تقوم بوظيفة المسند اليه ومعلوم أن تقديم المسند اليه انما يكون ليفيد تخصيصه بالخبر الفعلى وللمسند اليه المتقدم أحوال عدة (٢٢٣) ، نرى منها في الآية الكريمة السابقة ، كونه معرفة والمسند مثبتا ، ولذلك أتى للتخصيص كما قلنا ؛ وهو تخصيصه بأنه – لا غيره – الموعود به وكان تقديم المسند اليه ، ينتظر معه أن يكون مما يطلبه المخاطب ، ويكون له فيه خير وفاذا عكس ، في الوقت الذي أخبر فيه عنه بأنه وعد ، كان ذلك على جهة التهكم بحاله الذي يؤول اليه ، ومصيره الموعود ولنا أن نلاحظ مجيء الفعل « وعد » اليه ، ومصيره الموعود بولنا أن نلاحظ مجيء الفعل « وعد » وليس لهؤلاء الكافرين معها حول ولا طول !

<sup>(</sup>٢٢٣) والأحوال الأخرى هي : أن يكون المستند منفيا ، وأن يكون المستند اليه تكرة مثبتا ، وأن يلى المستند اليه حرف النفى ، انظس في تفصيل ذلك :

الاتقان للسيوطى ، بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٣/١٥٢ - ١٥٤

## الفصلالتالث

## مفارقة الحكاية أو الايهام

المرا النوع من المفارقات القرآنية ، خطاب بالشيء عن اعتقاد المخاطب دون ما في الأمر نفسه ، انه حكاية زعم المخاطب أو المتحدث عنه في المفارقة ، هنا تختار المفارقة من الملفظ ، ما يحكى هذا الزعم ، ويوهم بأنه حقيقي ومقرر ، في الموقت الذي تزدريه وتسخر منه ، ويعني ذلك ، أن اللفظ الذي تختاره المفارقة ، له معنيان : أحدهما قريب توهم به المفارقة بصحة المعتقد ، والآخر بعيد تنقض به المفارقة هذا المعتقد وتنفيه ، لتشبت ضده تماما .

وكان البيانيون يستخدمون اصطلاح « الايهام » والايهام عندهم ـ ويدعى التورية ـ أن يذكر لفظ له معنيان ، اما بالاشتراك ، أو التواطؤ ، أو الحقيقة ، أو المجاز : أحدهما قريب والآخر بعيد ، ويقصد البعيد ، ويورى عنه بالقريب ، فيتوهمه السامع من أول وهلة (٢٢٤) • بيد أن طريق الايهام في المفارقة ، يأخذ من المعانى السابقة خط المعنى المجازى ، وهو ـ في هذه الحال ـ مجاوزة معنى المنطوق الى ضده أو نقيضه •

<sup>(</sup>٢٢٤) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل أبراهيم ٣/٢٥٠٠

ويروى القدماء ، من التراث الشعرى العربى ، نصوصا ، بنى المعنى فيها \_ فى الظاهر \_ على المدح الكامل ايهاما ، وانما يرد ذلك \_ فى الواقع \_ على جهة التهكم والاستهزاء حومنه قول الشاعر فى رجل محدودب الظهر :

لا تظنن حدية الظهر عيبا هي في الحسن من صفات الهلال

وكناك القسى محدودبات والعوالى والعوالى

كسون الله حدية فيك ان شبئت من الفضيل أو من الافضيال

فأنت ربوة على طـود حـلم طال أو موجة ببحـر نوال

واذا لم یکن من الوصل به فعسی أن تزورنی فی الخیال

فظاهر ما أورده مدح كامل ، كما ترى ، لما يظهر من صورته ، وانما أورده على جهة التهكم به والاستهزاء بعاله(٢٢٥) .

٢/٣/٢ واذا نظرنا الى الخطاب القرآنى ، وجدنا من هذا النوع قوله جل ثناؤه : « سبواء منكم من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستخف بالليل وسارب بالنهار ، له معقبات من

<sup>(</sup>٢٢٥) الطراز ، مرجع سابق ١٦٤/٣ ــ ١٦٥٠ .

بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ١٠(٢٢٦) . وهدا على تفسيسر « المعقبات » بالحرس حول السيلطان ، كما يقول الزركشي (٢٢٧) • وقال الراغب الأصبهاني : « والتعقيب أن يأتى بشيء بعد آخر • يقال : عقب الفرس في عدوه • قال تعالى : « له معقبات من بين يديه ومن خلفه » ـ أي ملائكة بتعاقبون عليه حافظين له »(٢٢٨) · وقال أبو عبيه دة (ت × ٢١هـ): « مجازه: ملائكة تعقب بعد ملائكة ، وخفظة تعقب بالليل حفظة النهار ، وحفظة النهار تعقب حفظة الليل ، ومنه قولهم : فلان عقبني ، وقولهم : عقب في أثره · «يعفظونه من أمر الله » أي بأمر الله يحفظونه من أمره »(٢٢٩) • وعن ابن عباس أنه فسر « معقبات » بقوله : « معقبات » : الملائكة يحفظونه من أمسر الله باذنه » (٢٣٠) . وقال الزمخشري : « « له معقبات » هم ملائكة الليل والنهار يتعاقبون » (٢٣١)٠ وقال العلوى ( يعيى بن حمزة ) : « والمقبات هم الحسرس حول السلطان يحفظونه \_ على زعمه \_ من أمر الله ، فهو وارد على جهة التهكم ؛ إذن أمر الله اذا جاء وقضى لا يحفظ عنه حافظ ، ولا يمكن رده ، ولا يستطأع دفعه بحال » (٢٣٢) .

<sup>·</sup> ۲۲ - ۱۲ الرعد ۱۳ - ۲۲ ۰

<sup>· (</sup>۲۴۷) البرهان ۲/۲۲۲ ·

<sup>(</sup>۲۲۸) المفردات ص ۲۰۸ ۰

<sup>(</sup>٢٢٩) مجاز القرآن ، مرجع سابق ١/٣٢٤ ٠

<sup>(</sup>٢٣٠) الاتقان بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١٨/٢ •

<sup>(</sup>۲۳۱) أساس البلاغة ص ۳۰۸ ٠

<sup>(</sup>۲۳۲) الطراز ۲/۱۲٪ ۱۲۲۰

وجدير بالاشارة ، أن ابن أبان قد جعل « من » في الآية السابقة \_ بمعنى الباء ، أى يحفظونه بأمر الله (٢٣٣) . وكذلك قال المبرد (ت ٢٨٥هـ) بأن « من » \_ في هذه الآية \_ بمعنى الباء ؛ أى بأمر الله . وذكر المبرد أن حروف الخفض ، يبدل بعضها من بعض ، اذا وقع الحرفان في معنى في بعض المواضع . وذلك كقوله تعالى : « والأصلبنكم في جذوع النخل » (٢٣٤) أى على (٢٣٥) .

والأمر في هذه المسألة الأخيرة ، يدور حول ظاهرة «التضمين » في اللسان العربي ، بمعنى أن الحرف قد يضمن معنى حرف آخر • والآية التي ضرب بها المبرد مثلا ، حيثما فسر « في » بمعنى « على » ، تستحضر الى ميدان البحث ، القيمة الأسلوبية لايثار « في » على الحرف «على» المعهود تقريبا في مثل هذا الموقع ، وهو بحث يتسع نطاقه الى حروف أخرى •

وكيفما كان الأمر ، فأنا لا أميل الى أن يكون منطلق البحث فى قرينة المفارقة فى آيات الرعد السابقة ، من ظاهرة « التضمين » وذلك أن السياق اللغوى النصى ، يرشح ابقاء الحرف « من » – فى تلك المفارقة – على معناه ووظيفته ؛ فالآيات المتقدمات على موقع المفارقة ، تخبر عن علمه سبحانه واحاطته بأمور عباده كلها : حملا أو غيضا ، غيبا أو شهادة ،

<sup>(</sup>٢٣٣) البرهان ٤/٠٢٤ ٠

<sup>(</sup>۲۳٤) طه ۷۱ ۰

<sup>(</sup>٢٣٥) المبرد (أبن العباس محمد بن يزيد ): الكامل في اللغة والأدب مكتبة المعارف ، د٠ت ٨٢/٢ ؛

اسرارا بالقول أو جهرا به ، من استخفى منهم بالليل أو من هو سارب بالنهار ، فلا تخفى عليه سبحانه خافية ، فكيف اذن لأحدهم ـ بعد اخبار السياق اخبارا صريحا عن ذلك كله ـ أن يظن بأن له معقبات يحفظونه من أمر الله ؟! ومن ثم كانت المفارقة ايهاما بوجود معقبات ، على جهة السخرية بمثل هذا المعتقد الباطل ،

وفى منطوق الآية ذاتها ما يؤكد الكلام السابق ؛ حيث يخبر سبحانه بأنه الولى ، وأن لا مرد لسوء آراده سبحانه بقوم من عباده . وفى الآيات الكريمات ابانة عما فأت . قأل تعمالى : « الله يعلم ما تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام وما تزداد وكل شيء عنده بمقدار . عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال . سواء منكم من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستخف بالليل وسارب بالنهار . له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم واذا آراد الله بقوم سوءا فلا مرد له وما لهم من دونه من وال »(٢٣٦) .

ان اختیار لفظ « یحفظونه » حکایة لزعمه ؛ فالمعقبات \_ علی زعمـه \_ یحفظونه من أمر الله ، وهو تهکم ظاهر ؛ فانه لا یحفظه من أمر الله شیء اذا جاءه •

وفى صياغة المفارقة ما يعطى المزيد ؛ فالفعل «يحفظونه» مضارع ، يدل على الحضور والتجدد ، و « المعقبات » لا تألوا

<sup>(</sup>۲۳۳) الرعسد ۸ مد ۱۱ ·

جهدا ولا تدخر وسعا فى حفظه من أمامه ومن خلفه! وكأن فى التفصيل ايهاما يحقيقة ، تريد العبارة ـ من جهة أخرى وفى الوقت نفسه ـ أن تقتلعها اقتلاعا • وفى التفصيل كذلك ، ما يمد بنية المفارقة الدلالية بطاقة هائلة على التهكم بسخف معتقدهم •

٣/٣/٢ ومن مفارقة الايهام كذلك قوله تعالى: «قد يعلم الله المعوقين منكم والقائلين لاخوانهم هلم الينا »(٢٣٧) • والمفارقة هنا يصنعها الحرف «قد» • ومعلوم أن «قد» ترد مع المضارع ، فتفيد معنى التقليل ، أى تقليل وقوع الفعل • واستعمال «قد» في الآية للتهكم ؛ فهو تعالى يعلم حقيقتهم ، ولا تخفى عليه خافية •

ولعل من المفيد هنا ، الاشارة الى أن « قد » وردت بهذا الاستعمال ، في آيتين اثنتين متواليتين من سورة النور:

( الأولى ) : قوله تعالى : « قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذا » (٢٣٨) •

و (الأخرى): قوله تعالى: «قد يعلم ما أنتم عليه» (٢٣٩). ولعل «قد »، في هذين الموضعين ، للتقليل لمتعلق ؛ أى أن علمه تعالى بتسللهم ، أو علمه تعالى بما هم عليه ، هو أقل معلوماته سبحانه ، فهو بكل شيء عليم .

<sup>(</sup>۲۳۷) الأحـزاب ۱۸ .

<sup>(</sup>۲۳۸) النسور ٦٣٠

<sup>(</sup>۲۳۹) النور ۹۲ ۰

وعند الزمخشرى ( ٥٣٨ ه. ) أن «قد » فى قوله تعالى :

« ألا إن لله ما فى السموات والأرض قد يعمل ما أنتم عليه » (٢٤٠) م أنها للتأكيد • وقال بأن «قد » ان دخلت على المضارع ، كانت بمعنى « ربما » ، فوافقت « ربما » فى خروجها الى معنى التكثير ؛ والمعنى : ان جميع السموات والأرض مختصا به خلقا وملكا وعلما ، فكيف يخفى عليه أحوال المنافقين ؟! (٢٤١) •

ويقول الراغب الأصبهانى: «واذا دخل «قد » على المستقبل من الفعل ، فذلك الفعل يكون فى حالة دون حالة ، نحو قوله تعالى: «قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذا » مان قد يتسللون أحيانا فيما علم الله »(٢٤٢) .

بيد أننا نلحظ غرض التهكم - في الاستعمالات اللغوية الأسلوبية السايقة جميعا - واضحا ؛ فما هذا حاله - كما يقول يعيى بن حمزة العلوى - دال على القلة ؛ لأن المضارع اذا لعسق به «قد» ، فهو دال على القلة ، والغرض ههنا التكثير والتحقيق للعلم بما ذكره ، وانما أورده على جهة التهكم بهم والاستهانة يحالهم ، حيث أسروا الخدع والمكر جهلا بأن الله تعمالي غير مطلع على تلك الخضايا ولا محيط بتلك السرائن،

<sup>(</sup>٢٤٠) النور ٦٤٠

<sup>(</sup>۲٤۱) الزمخشرى ( أبو القاسم جار الله محمود بن عمر ) : الكشاف عن حقائق التنزيل ، دار المعرفة ، بيروت ، دات ٢٠٧/٢ .

<sup>(</sup>٣٤٢) المفردات ص ٥٩٥ .

فأورده على جهة التقليل ، والغرض به التعقيق انتقاصا بعالهم في ظنهم لما ظنوه من ذلك (٢٤٣) .

من أجل ذلك ، فاننى أحسب أنه لا يكفى مسع هذه الاستعمالات اللغوية القرآنية ، هذا النظر الشكلى ، الذى انطلق منه السيوطى ؛ حين اكتفى يجعل المضارع المسبوق بد «قد » ، من باب المجاز اللغوى الذى هو عبارة عن اقامة صيغة مقام أخرى ؛ فقد جعل منه السيوطى : « اطلاق المستقبل على الماضى ، لافادة الدوام والاستمرار ، فكأنه وقع واستمر نعو : «قد يعلم ما أنتم عليه »(٢٤٤) أى علم »(٢٤٥) .

وقد جعل السيوطى من أمثلته كذلك ، قوله تعالى : «والقد نعلم أنهم يقولون انما يعلمه بشر »(٢٤٦) ، أى علمنا وحينما يستشهد السيوطى على هذا النوع من المجاز اللغوى بالاضافة الى ما سبق بقوله تعالى : « فلم تقتلون أنبياء الله »(٢٤٧) ، أى قتلتم ، وقوله تعالى : « ويقول الذين كفروا لست مرسلا »(٢٤٨) ، أى قالوا ، فانه لم يلتفت الى وضعية « قد » فى الآيات الأسبق ، حيث دخلت على المضارع،

<sup>(</sup>٢٤٣) الطراز ٣/١٦٢ - - ١٦٣٠

<sup>(</sup>٢٤٤) النور ٦٤٠

<sup>(</sup>٢٤٥) الاتقان لنسيوطي بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٣ [١١٩]

<sup>(</sup>٢٤٦) النحال ١٠٣٠ .

<sup>(</sup>۲٤٧) البقسرة ٩١٠

<sup>(</sup>٢٤٨) الرعبد ٤٣٠

فافادت معنى التهكم ، وخرجت بالفعل من اقامة صيغة مقام اخرى ليس غير ، الى هذا المعنى الاسلوبي المفارقي الانتقادي م

٣/٢/١ ومن مفارقة الأيهام أيضاً قوله تعالى : « وان كنتم في ريب مما نزانساً على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم صادقين • فأن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين »(٢٤٩) • ففي قوله : « فأن لم يفعلوا » ، جيء بالأداة « ان » التي للشك ، وهو واجب ، دون « اذا » التي للوجوب ، سوقا للكلام على حسب حسبانهم أن معارضته فيها للتهكم ، كما يقول الواثق بغلبته على من يعاديه : «ان غلبتك» وهو يعلم أنه غالبه ، تهكما به (٢٥٠) •

۱/۳/۷ وینزل الته کم بمعتقد المشرکین آیضا ، أن الأصنام فی زعمهم تخلق ، وذلك باستخدام « من » ، مفتوحة الميم ، فی الکلام عنها ، وهذا الحرف ـ کما نعلم ـ للعاقل • ونجد ذلك فی قوله تعالى : «أفمن يخلق کمن لا يخلق » (۲۵۱) •

والمراد به « من لا يخلق » في الآية الكريمة : الأصنام • وكان أصله : « كما لا يخلق » ؛ لأن « ما » لمن لا يعقل ، بخلاف « من » ، لكن خاطبهم على معتقدهم ؛ لأنهم سموها آلهة ، وعبدوها ، فأجروها مجرى أولى العلم (٢٥٢) •

<sup>(</sup>٢٤٩) البقرة ٢٣ - ٢٤ ٠

<sup>(</sup>۲۰۰) البرمان ٤١٦٥ - ٥٠ ١

<sup>(</sup>٢٥١) النحــل ٢٧٠٠

<sup>(</sup>۲۰۲) البرهان ٤/٧٥ ·

وعند السكاكى (ت ٦٢٦هـ)، أن المراد به « من لا يخلق» الجي القادر من الخلق، تعريضا بانكار تشبيه الأصنام يألله تعالى، من طريق الأولى(٢٥٣) .

وربما قيل : اذا كان معتقدهم خطأ وضلالة ، فالحكم يقتضى \_ اذ ذاك \_ أن ينزعوا عنه ويقلعوا ؛ لا أن يبقوا عليه ولكننا اذا تأملنا المقام مليا ، رأينا أن القصد من الخطاب ، هو ايهامهم بصحة معتقدهم ؛ فجعل العبارة تحكى هذا المعتقد، وكان الايهام أداة للتهكم ، كما كان التهكم بدوره أداة لدحض هذا المعتقد واقتلاعه !

وكما يقول الزركشي في آية النعل السابقة : « ولو خاطبهم على خلاف معتقدهم ، فقال : « كما لا يخلق » ، لاعتقدوا أن المراد به غير الأصنام من الجماد » (٢٥٤) .

ولعل من أهم زوايا النظر الى بنية الدلالة فى هذه المفارقة، النظر الى بنية التشبيه: فالأصل فى التشبيه، دخول الأداة على المشبه به ب كقولك: ليس الذهب كالفضة ، وليس العبد كالحر، ولكنها قد تدخل على المشبه ، الأسباب منها قصد المبالغة (٢٥٥) ، فيقلب التشبيه ، ويجعل المشبه هو الأصل،

<sup>(</sup>٢٥٣) البرهان ٢٨/٣ ٠

۲٥٤) البرهان ٤/٧٥ .

<sup>(</sup>٢٥٥) ومنها وضوح الحال ، كقوله تعالى : « وليس الذكر كالأنشى » (آل عمران ٣٦) ، فإن الأصل : وليس الأنشى كالذكر ، وأنما عدل عن الأصل ، لأن معنى « وليس الذكر » الذي طلبت « كاللانشي » التي وهبت لها ، لأن الأنشى أفضل منه ( البرهان ١٤٦٧) ؛ •

ويسمى تشبيه العكس ؛ لاشتماله على جعل المشبه مشبها به ، والمشبه به مشبها ، كقوله تعالى : « قالوا انما البيع مثل الريا » (٢٥٦) • كان الأصل أن يقولوا : انما الريا مثل البيع؛ لأن الكلام في الربا لا في البيع ، لكن عدلوا عن ذلك وتجرءوا ، اذ جعلوا الربا أصلا ملحقا به البيع في الجواز ، وأنه الخليق؛ بالحال (٢٥٧) •

ومن ذلك أيضا ما نجده في آية النحل السالفة: «أفمن يخلق كمن لا يخلق » فأن الظاهر العكس ؛ لأن الخطاب لعبدة الأوثان ، وسموها آلهة ، تشبيها بالله سبحانه ، وقد جعلوا غير الخالق مثل الخالق ، فخولف في خطابهم ؛ الأنهم بالغوا في عبادتهم وغلوا ، حتى صارت عندهم أصلا في العبادة ، والخالق سبحانه فرعا ، فجاء الاشكال على وفق ذلك .

والظاهر أنهم لما قاسوا غير الخالق ، خوطبوا بأشد الالزامين ؛ وهو تنقيص المقدس لا تقديس الناقص (٢٥٨) .

من هنا ، يتضم لنا أن بنية المفارقة في هذه الآية ، لا تؤول الى وضع « من » التي للعاقل موضع « ما » فحسب ، بل أسهم قلب التشبيه كذلك ، على النحو السابق ، في زيادة السخرية بمعتقدهم ، حين جعلوا الأصل فرعا والفرع أصلا سفها وضلالة ، أو عنادا واستكبارا •

<sup>(</sup>٢٥٦) البقرة ٢٧٥٠

<sup>(</sup>٢٥٧) البرهان ٣/١٣٦٤ .

<sup>(</sup>٢٥٨) المرجع السابق ٢٧/٣٤ ــ ٤٢٨ وقرن : الاتقان للسيوطي . بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٢/١٣٢١ .

وكان ابن جنى قد وقف فى خصائصه على هذه الظاهرة فى كلام العرب ، وجعل منه قول ذى الرمة :

ورمل كأوراك العدارى قطعته اذا البسته المظلمات الحنادس

وقول الطائي الصغير:

في طلعة البدر شيء من ملاحتها

وللقضيب نصيب من تثنيها

وقول المتنبى:

نحن رکب ملجن فی زی ناس فوق طیر لها شخوص الجمال (۲۰۹)

وقال ابن جنى فى البيت الأخير مثلا: « فجعل كونهم جنا اصلا ، وجعل كونهم ناسا فرعا ، وجعل كون مطاياه طيرا أصلا ، وكونها جمالا فرعا ، فشبه الحقيقة بالمجاز فى المعنى الذى منه أفاد المجاز من الحقيقة ما أفاد »(٢٦٠) • وقال ابن جنى : « فهذا من حملهم الأصل على الفرع ، فيما كان الفرع أفاد من الأصل »(٢٦١) •

<sup>(</sup>۲۰۹۱) الخصائص ، مرجع سابق ۱/۳۰۰ - ۳۰۲ ٠

<sup>(</sup>۲٦٠) المرجع السابق ١/٢٠٣ – ٣٠٣٠

<sup>(</sup>۲۲۱) المرجع نفسه ۱٬۳۰۳ ۰

ومع اختلاف نماذج ابن جنى فى بنية التشبيه ، على النحو السابق ، فان هذه النماذج جميعا ، تختلف عما تقصد اليه بنية التشبيه فى هذه المفارقة من مغزى ؛ فان كان القلب فى نماذج ابن جنى الشعرية يفيد المبالغة ، فان المفارقة فى الآية الكريمة التى نحن بصددها ، تجاوزت اظهار المبالغة الى التهكم بمعتقد المخاطبين ، بعبارة أخرى : جعلت من كشف مبالغتهم فيما زعموه ، أداة للتهكم بهم ، وقد جعلوا غير الخالق مثل الخالق !

تعالى: «قالوا أأنت فعلت هذا يآلهتنا يا أبراهيم وقال بل فعله كبيرهم هذا فاسسألوهم أن كانوا ينطقون »(٢٦٢) فعله كبيرهم هذا فاسسألوهم أن كانوا ينطقون »(٢٦٢) والمفارقة هنا قائمة على أساس التعريض والتلويح، والتعريض يعنى الدلالة على المعنى من طريق المفهوم وسمى تعريضا ؛ لأن المعنى باعتباره يفهم من عرض اللفظ ، أى من جانبه ويسمى التلويح ؛ لأن المتسكلم يلوح منه للسسامع ما يريده ، على نعو ما نجد في الآية الكريمة السابقة ؛ وذلك أن غرض أبراهيم ما نجد في الآية الكريمة السابقة ؛ وذلك أن غرض أبراهيم وأقامة المجة عليهم بما عرض لهم به ، من عجز كبير الأصنام عن الفعل ، مستدلا على ذلك بعدم أجايتهم أذا سئلوا ، ولم يرد بقوله : « بل فعله كبيرهم هذا » ، كما ينبه الزركشي ، نسبة الفعل الصادر عنه إلى الصنام • فدلالة هذا الكلام عجز كبير الأصنام عن الفعل بطريق المقيقة (٢٦٣) •

<sup>(</sup>٢٦٢) الأنبيساء ٦٣٠

<sup>(</sup>۲۲۳) البرهان ۲/۳۱۲ ·

وقد مثل الزركشى ، فى موضع آخر ، يقوله : « بل فعله كبيرهم هذا »(٢٦٤) على « الأحجية » ؛ فالبراهيم - عليه السلام - قابلهم ، كما يقول الزركشى ، بهذه المعارضة ؛ ليقيم عليهم المجة ، ويوضع لهم المحجة (٢٦٥) .

وقد جعل الزمخشرى (ت ٥٣٨م) قول ابراهيم – عليه السلام – من معاريض الكلام ، والقول فيه عنده : « ان قصد ابراهيم صلوات الله عليه لم يكن الى أن ينسب الفعل الصادر عنه الى الصنم ، وانما قصد تقريره لنفسه واثباته لها على أسلوب تعريضى ، يبلغ فيه غرضه من الزامهم الحجة وتبكيتهم، وهذا كما لو قال لك صاحبك ، وقد كتبت كتابا يخط رشيق وأنت شهير بحسن الخط : أأنت كتبت هذا ؟ وصداحبك أمى لا يحسن الخط ولا يقدر الا على خرمشة فاسدة ، فقلت له : بل كتبته أنت ، كأن قصدك بهذا الجواب تقريره لك مع الاستهزاء به ، لا نفيه عنك واثباته للأمى أو المخرمش ؛ لأن اثباته والأمر دائر بينكما للعاجز منكما استهزاء به واثبات للقداد (٢٦٦) .

لقد وقع السؤال ، في الآية الكريمة السابقة ، عن الفاعل لا عن الفعل ، ومع كل ذلك صدر الجواب بالفعل ، بالرغم من أنهم لم يستفهموا عن كسر الاصنام ، بل كان عن الشخص الكاسر لها .

<sup>(</sup>۲٦٤) الأنبياء ٦٣٠

<sup>(</sup>٢٦٥) البرهان ٢٩٩/٣٠

۲۳۹) الكشاف ، مرجع سابق ٢/٧٧٥ .

ويجيب الزركشي عن ذلك ، بأن ما بعد « بل »ليس بجواب المهمزة ، فان « بل » لا يصلح أن يصدر بها الكلام ، ولأن جواب الهمزة بنعم أو بلى ، فالوجه أن يجعل اخبارا مستأنفا ، والجواب المحقق مقدر ، دل عليه سياق الكلام ، ولو صرح به لقال : « ما فعلته بل فعله كبيرهم » ، وانما اخترنا تقدير الجملة الفعلية على الجملة المعطوفة عليها في ذلك (٢٦٧) .

ويفيض الزركشي في بيان ذلك بقوله: « فأن قلت: يلزم على ما ذكرت أن يكون الخلف واقعاً في الجملتين: المعطوف عليها المقدرة، والمعطوفة الملفوظ بها بعد « بل »

قلت: وانه لازم ، على أن يكون التقدير: ما أنا فعلته ، بل فعله كبيرهم هذا ، مع زيادته بالخلف عما أفادته الجملة الأولى من التعريض ، اذ منطوقها نفى الفعل عن ابراهيم ، عليه السلام ، ومفهومها اثبات حصول التكسير من غيره .

فان قلت : ولابد من ذكر ما يكون مخلصا عن الخلف عنى كل حال • فالجواب من وجوه :

(أحدها) أن في التعريض مخلصا عن الكذب ، ولم يكن قصده - عليه السلام - أن ينسب الفعل الصادر منه الى الصنم حقيقة ، بل قصده اثبات الفعل لنفسه على طريق التعريض ؛ ليعصل غرضه من التبكيت ، وهو في ذلك مثبت معترف لنفسه بالفعل ؛ وليس هذا من الكذب في شيء .

<sup>(</sup>٢٦٧) البرهان ٤/١٥٠٠

و (الثانى) أنه غضب من تلك الأصنام، غيرة لله تعالى ؛ ولما كانوا لأكبرها أشد تعظيما ، كان منه أشد غضب ، فحمله ذلك على تكسيرها ، وذلك كله حامل للقوم على الأنفة أن يعبدوه ، فضلا عن أن يخصوه بزيادة التعظيم ، ومنبه أهم على أن المتكسرة متمكن فيها الضعف والعجز ، منادى عليها بالفناء ، مناسلخة عن ربقة الدفع ، فضلا عن ايصال الضرر والنفع • وما هذا سبيله ، حقيق أن ينظر اليه بعين التحقير لا التوقير • والفعل ينسب الى المامل عليه ، كما ينسب الى المامل عليه ، كما ينسب الى المامل والمفعول والمصدر والزمان والكان والسبب ؛ اذ للفعل بهذه الأمور تعلقات وملابسات ، يصبح الاسناد اليها على وجه الاستعارة •

و (الشالث) أنه لما رأى - عليه السلام - منهم بادرة تعظيم الأكبر، لكونه أكمل من باقى الأصنام، وعلم أن ما هذا شأنه، يصان أن يشترك معه من دونه فى التبجيل والتكبير، حمله ذلك على تكسيرها، منبها لهم على أن الله أغير، وعلى تمحيق الأكبر أقدر وحرى أن يخص بالعبادة ؛ فلما كان الكبير هو الحامل على تكسير الصغير، صحت النسبة فلما كان الكبير هو الحامل على تكسير الصغير، صحت النسبة اليه، على ما سلف »(٢٦٨).

وقد نقل السيوطى (ت ٩١١هـ) عن السبكى (تقى الدين على بن عبد الكافى (ت ٧٥٦هـ) قوله: «وأما التعريض، فهو لفظ استعمل فى معناه للتلويح بغيره، نحو «بل فعله

<sup>(</sup>٢٦٨) البرمان ٤/٠٥ ــ ١٩٠

كبيرهم هذا »(٢٦٩) ، نسب الفعل الى كبير الأصنام المتخذة آلهة ، كأنه غضب أن تعبد الصغار معه ، تلويحا لعابدها بأنها لا تصلح أن تكون آلهة ، لما يعلمون اذا نظروا بعقولهم من عجز كبيرها عن ذلك الفعل ، والاله لا يكون عاجزا ، فهو حقيقة أبدا »(٢٧٠) .

وقال تقى الدين السبكى: « التعريض قسمان: قسم يراد به معناه الحقيقى ، ويشار به الى المعنى الآخر المقصود وقسم لا يراد ، بل يضرب مشلا للمعنى الذى هو مقصود التعريض ؛ كقول ابراهيم: « بل فعله كبيرهم هذا »(٢٧١) •

هكذا ، يبدو لنا ، من كل ما تقدم ، أن مفارقة الايهام ، قد استعانت بأدوات لغوية \_ أسلوبية أساسية ، هي :

ا \_ بنية الدلالة الشركيبية ، في نعو استعمالات « قد » مع المضارع -

۲ ـ الصوغ اللفظى وفق زعم الضيحية ، ممشلا على المستوى الاستبدالى ، باختيار مفردات بعينها ، على نعوما رأينا في « يحفظونه » •

<sup>(</sup>٢٦٩) الأنبياء ٦٣٠

<sup>(</sup>۲۷۰) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل أبراهيم ١٤٧/٣٠٠

<sup>(</sup>۲۷۱) المرجع السابق ٣/١٤٧ - ١٤٨

وكان الأصبهاني قد وقف على وجهى التعريض في تعريفه هذا الصطلح بقوله : « والتعريض كلام له وجهان من صدق وكذب ، أو ظاهر وباطن « (المفردات ص ٤٩٥) م

٣ \_ التعريض والتلويح على سبيل التهكم والاستهزاء -

وغنى عن البيان ، أن هذه الوسائل جميعا ، ترفد محيطا واحدا ، هو الضد أو النقيض ، كما أنها وسائل لغاية دلالية واحدة ، هى التهكم والاستهزاء ، بما يؤديان اليه من رد دعوى الضحية ودحضها وزعزعتها من اصولها ، ،ان كانت لها أصول !

ان الطريقة التى تكشف بها العبارة فى المفارقة عن تصالح الأفكار فى الظاهر ، هى الطريقة ذاتها التى تكشف بها هده العبارة عمليا عن التضاد والتنافر والتنابذ • فقد سميت الأصنام بالآلهة على زعمهم، ثم كان الاسناد الى الضمير المتصل فى « كبيرهم » وفى « فاسألوهم » ، وهو للعاقل الذى يتضاد ويتنافر مع حقيقة آلهتهم ، على سبيل الاستهزاء بها •

V/T/V ولعل من مفارقة الأيهام كذلك ، كيفية استعمال الضمير في مثل قوله تعالى : « ألهم أرجل يمشون بها أم لهم أيد يبطشون بها أم لهم آعين يبصرون بها أم لهم آذان يسمعون بها قل ادعوا شركاءكم ثم كيدون فلا تنظرون» (TVY) • فالضما ثر في كل من « ألهم » و « أم لهم » للأصنام ؛ فقد أجرى عليهم أولى انعقل ، وهو من مفارقة الأيهام كذلك •

ان الضمير « هم » المتكرر في « ألهم أرجل » ، و « أم لهم أيد » ، و « أم لهم آذان » ، للأصسنام ؛

<sup>(</sup>۲۷۲) الأعراف ١٩٥٠ ف

فأجرى عليها ضمير العاقل وتكرار الضمير على هذا النعو، يعد مؤشرا واضعاً للتماسك الشكلى formal Cohesion الذي يبنى على توظيف الاشسارة أو المرجع reference ومنه الضمائر وفي اللسان العربي بعامة ، يلحظ المرء تحقيق التماسك الشكلي بواسطة الضمائر بنسبة عالية ، اذا قورن بما تعرفه ألسنة أخرى ، يقع الاسم الظاهر فيها على المستوى بما تعرفه ألسنة أخرى ، يقع الاسم الظاهر فيها العربية الى السياقي التركيبي غالبا في مواضع ، تميل فيها العربية الى تحقيق التماسك عن طريق الضمير وقد يبدو هذا واضحا اذا قارنا بين عدد من الجمل في اللغتين : العربية والانجليزية مثلا .

ولا يشترط نعويا تكرار « هم » والحرف ، في المواضيع السيابية ، ولكن تكرارها جاء للمبنى بمزية التماسك ، وللمعنى بمزية قوة الايهام بأحلال الأصنام معل العاقل ؛ حتى تتأكد المفارقة في تواليها مع كل ضمير .

٨/٣/٢ ويعول التعبير القرآنى على وسائل تركيبية أخرى لصناعة المفارقة ؛ منها الاستثناء بعد النفى ، وذلك ما نجده في قوله تعالى : «ليس لهم طعام الا من ضريع »(٢٧٣) • ففى ذلك ما يصنع ايهاما يكون الضريع طعاما ، على وجه المفارقة المتهكمية ؛ فالمعنى ـ كما يقول الزركشى ـ « لا طعام لهم أصلا؛ لأن الضريع ليس بطعام اللبهائم فضلا عن الانس ، وذلك كقولك ليس لفلان ظل الا الشمس ؛ تريد بذلك نفى الظل عنه على ليس لفلان ظل الا الشمس ؛ تريد بذلك نفى الظل عنه على

<sup>(</sup>۲۷۳) الغاشيية ٦٠

التوكيد • والضريع نبت ذو شوك يسمى الشبرق فى حال خضرته وطراوته ، فاذا يبس سمى الضريع ، والايل ترعاه طريا لا يابسا »(٢٧٤) •

وتذكرنا الآية الكريمة بقول الشاعر:

فقلت أطعمني عمير تمرا فكان تمرى كهرة وزبرا

والتمسر لا يكون كهسرة ولا زيرا ، والكنسه على جهسة التهكم (٢٧٥) .

واذا عدنا الى بنية المفارقة فى الآية الكريمة السابقة ، وجدنا قول الراغب الأصبهانى : « وأما قوله تعالى : « ليس لهم طعام الا من ضريع » ، فقيل هو يبيس الشبرق ، وقيل نبات أحمد منتن الريح يرمى به البحر • وكيفما كان ، فاشارة الى شيء منكر »(٢٧٦) •

وقد فسر ابن عباس «الضريع» بأنه شجر ذو شوك (٢٧٧) -

والموضع السابق هو الوحيد الذي ورد فيه هذا اللفظ في القرآن الكريم -

<sup>· (</sup>٤٧٤) البرهان ٣/١٥ ·

ريد (۲۷۵) البيان والتبيين ١٠٦/١ -

والكهرة : الانتهار · والزبر : الزجر والمنع ·

<sup>(</sup>۲۷٦) المفردات ص ۲۷٦ ٠

<sup>﴿</sup> ٢٧٧) إلا تقان بنحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٢/٥٥٠٠

ومهما يكن من أمر ، فان منطوق الآية يوصل الى مفهوم المفارقة ، وأنه لا طعام لهم أصلا ، وأن الضريع \_ الذى أطلق عليه لفظ « الطعام » فى بنية المفارقة النعوية \_ ضرب من السخرية بهم والتحقير من شأنهم ، وذلك أن الابل لا تقوى على تدوقه ، فكيف بالانسان يتخذه طعاما ! !

«انه كان لا يؤمن بالله العظيم • ولا يحض على طعام المسكين • فليس له اليوم ههنا حميم • ولا طعام الا من غسلين »(٢٧٨) • فليس له اليوم ههنا حميم • ولا طعام الا من غسلين »(٢٧٨) • وفسره وقد فسر ابن عباس «الغسلين » بأنه الصديد (٢٧٩) • وفسره الأصبهاني يأنه «غسالة أبدان الكفار في النار »(١٨٠) • وهو علم ترد «الغسلين » الا في هذا الموضع من القرآن • وهو على هذا النحو ليس بطعام يطعم ولا شراب يذاق ، فكأنه ممنوع من الطعام ؛ لأنه كان لا يحض على طعام المسكين ، فلا طعام له اليوم ، وانما جعل «الغسلين» طعاما من باب السخرية بحاله وذلك \_ كما يقول سيد قطب \_ يناسب قلبه النكد الخاوي من الرحمة بالعبيد (٢٨١) •

وقد استعملت ، في بنية هذه المفارقة ، أداة خاصة للنفي ، هي « ليس » ؛ وذلك أنها حفى هذا الوقت للنفي العام

<sup>(</sup>۲۷۸) الحاقة ۳۳ ـ ۳۳ .

<sup>(</sup>٢٧٩) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل أبراهيم ٢٠/٢ .

<sup>(</sup>۲۸۰) المفردات ص ۵۶۱ .

<sup>(</sup>۲۸۱) سید قطب: فی ظلال القرآن ، دار الشروق ، ط ۱۱ (۲۸۱) سید قطب : فی ظلال القرآن ، دار الشروق ، ط ۱۱ (۲۸۰هـ – ۱۹۸۰ م) ۳۸۸۳/۲ ۰

المستغرق به للجنس · كذلك ، فقد مهدت «ليس » مع « الا » طريقها من طرق الحصر أو القصر المعروفة ؛ وهى النفى والاستثناء · فما عدا « الضريع » من طعام انتفى عنهم · ويشترط هنا أن يكون المستثنى منه مناسبا لملمستثنى فى جنسه · واذا انطبق هذا الشرط هنا ، من جهة كون «الضريع» من جنس الطعام ، فانه ليس بحال من جنس طعام يأكله الادميون · من ثم ، انتفت صفته \_ فيما يبدو \_ بما هو طعام · وانما جعل طعاما على جهة السخرية بحالهم ·

۱۰/۳/۲ ومما يضاف الى النسق السابق من المفارقات القرآنية ، قوله تعالى : « هذا وان للطاغين لشر مآب • جهنم يصلونها فبئس المهاد • هذا فليذوقوه حميم وغساق »(۲۸۲) • وقال وقد فسر ابن عباس « الغساق » بأنه الزمهرير(۲۸۳) • وقال الجواليقي والواسطى عن «الغساق» : «هو البارد المنتن بلسان الترك »(۲۸٤) • وأخرج ابن جرير عن عبيد الله بن بريدة ، قال : « الغساق ، المنتن ، وهو بالطخارية »(۲۸٥) أي منسوب الى طخارستان •

وقد وقع التناقض اللفظى في أسلوب القصر على سبيل المفارقة التهكمية ، بين الشراب والغساق في موضع آخر من

<sup>(</sup>۲۸۲) ص ٥٥ ـ ٥٧ ٠

<sup>(</sup>٢٨٣) الاتقان بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٢٣/٢ .

<sup>(</sup>٢٨٤) المرجع السابق ٢/١١٥٠

<sup>(</sup> ٢٨٥) المرجع نفسه ٢/١١٥ .

القرآن، هو قوله تعالى: «ان جهنم كانت مرصادا والطاغين مآبا والبشين فيها أحقابا والا يذوقون فيها بردا والاشرابا الاحميما وغساقا »(٢٨٦) والحميم الماء الشديد الحرارة (٢٨٧) فهو ليس بردا والغساق ما يقطر من جلود أهل النار (٢٨٨) ، فهو ليس شراب رى من ظمأ ، وانما شراب من جهنم ، يأتيهم جزاء وفاقا وانه ليس هنا اكتفاء بحرمانهم من دوق البرد والشراب ، ولكنه يزيد العذاب عن طريق الاستثناء، فكأن المستثنى أدهى من هذا الحرمان وهذا هو شرابهم الموهنا لهم هو البرد وسيدوقون غساقا ، وهذا هو شرابهم المهم المهم هو البرد وسيدوقون غساقا ، وهذا هو شرابهم المهم ال

واذا عدنا الى تأمل لفظ المستثنى ، فى البنية التركيبية المساق » المفارقات السابقة ، وهى « الغساين » و « الغساق » و « الضريع » ، للاحظنا أنها تشترك جميعا فى تقديم بنية صوتية خاصة ، تشد السمع وتثير الانتباه ، ان فيها جميعا ألفاظا وعرة توحى بالهول ، وتوائم ما قصدت اليه العبارة خير مواءمة ، وينبه ريتشاردز Richards الى أن التأثير الذى تولده الكلمة فعلا عبارة عن توفيق بين أحد تأثيراتها المكنة والظروف الخاصة التى توجد فيها (٢٨٩) ، وقد سبق علماؤنا القدماء الى شيء من ذلك ، على نحو ما نجد فى مثل قول

٠ ٢٥ - ٢٢ ألبنا (٢٨٦)

<sup>(</sup>۲۸۷) المفردات ص ۲۸۰ م

<sup>(</sup>٢٨٨) المرجع السابق ص ٥٤١ ٠

بيليوى ، المؤسسة المصرية العلمة للتأليف والترجمة (١٩٦٣م) ص ١٩١٠ ا

ابن طباطبا (ت ۳۲۲هـ): « وللمعانى ألفاظ تشاكلها . فتحسن فيها وتقبح في غيرها »(۲۹۰) .

ان الأمر هنا أمر تهويل، لا يناسبه الا مثل تلك الألفاظ ذات الجرس الصوت الخشن، ولذلك نراها وقد احتوت من الاصوات على ما يفجئ ويثير في النفس رهبة ؛ كالغسطين بما فيها من صوت الغين الذي يرتبط بايحاءاته على دلالات الكدورة ، وبما في وزنها الصرفي من زيادة تعكى خروجا على مألوف الغسل وزيادة • وفي الغساق أيضا صوت الغين ، والتضعيف ، والقاف اللهوية الانفجارية الصلبة • وفي الضريع الضاد المفخمة التي توحى بما فيه من كزازة ، وفيه العين الحلقية كأنها تظهر تأثير كزازته في الحلق!

وهذا النوع من الدلالة الايحائية للألفاظ ، مما يمكن ربطه بنوع من الحكاية الصوتية الثانوية Secondary onomatopoeia الذى تنتمى فيه الحكاية الى حدث مجرد أو نوع مجرد (٢٩١) -

<sup>(</sup>۲۹۰) ابن طباطبا ( محمد أحمد بن طباطبا العلوى ) : عيار الشعر، شرح وتحقيق عباس عبد الساتر ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، بيروت وتحقيق عباس عبد الساتر ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، بيروت و٢٠٠٠هـ ـ ١٩٨٢م ) ص ١٤٠٠

<sup>(</sup>۲۹۱) انظر في تفصيل ذلك:

<sup>&</sup>quot;Ullmann, Stephen, Meaning and Style, Basil Blackwell, Oxford (1973) P. 14

والنوع الآخر مو المحاكاة الأولية الذي تطابق فيه البنية الصوتية للكلمة معناها أو توافق دندا المعنى ، نحو: bump في الانجليزية ( المرجع السابق ص ١٣) ومثال ذلك في العربية : الفافأة والوهوهة وتعوهما .

المفارقة في قوله تعالى: «ربما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين »(٢٩٢) • فأورده \_ كما نبه يحيى بن حمزة العلوى مسلمين »(٢٩٢) • فأورده \_ كما نبه يحيى بن حمزة العلوى \_ على جهة التقليل ، وأخرجه مخرج الشك، والغرض به التكثير والتحقيق في حالهم تلك ؛ لأنهم في تلك الحالة يتحققون ، ويقطعون بأنهم لو كانوا على الاسلام قطعا ويقينا ، لما ينالون من العناب ويتحققونه من النكال ، ولا خلاص عن ذلك الا يالاسلام ، فلهذا قطعنا \_ يقول يحيى بن حمزة \_ بتحقق المحبة والود للاسلام، وانما أخرجه مخرج التهكم والاستهزاء (٢٩٣) .

ولما كان القرآن الكريم قد نزل يلغة العرب ، جاء على مذاهبهم فى ذلك ، « والعرب قد تخرج الكلام المتيقن فى صورة الشكوك ؛ لأغراض فتقول : لا تتعرض لما يسخطنى، و فلعلك أن تفعل ذلك ستندم ؛ وانما مراده أنه يندم لا محالة، ولكنه أخرجه مغرج الشك تحريرا للمعنى ، ومبالغة فيه ؛ أى أن هذا الأمر لو كان مشكوكا فيه للم يجب أن تتعرض له ؛ فكيف وهو كائن لا شك فيه !

وبنعو من هذا فسر الزجاج قوله تعالى: « ربما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين »(٢٩٤) » (٢٩٥)

<sup>(</sup>۲۹۲) الحجسر ۲۰

<sup>(</sup>٢٩٣) الطرار ١٦٣/٣ وقد نظر آلى وقوع المضارع بعد « ربما » على اضمار « كان » ، تقديره « ربما كان يود الذين كفروا » ، وذلك بتا على أن الفعل بعدها لا يكون الا ماضيا ، لأن دخول « ما » لا يزيلها عن موضعها في اللغة ( البرهان ٤/١٠٨٤ ) .

<sup>(</sup>۲۹٤) الحجس ۲ ٠

<sup>(</sup>٢٩٥) البرهان ١٥٩/٤ .

ويستحضر الفعل « يود » في الآية الكريمة ، الى الله هن مرادفه « يتمنى » • فعن ابن عباس أن « يود » في هذه الآية بمعنى « يتمنى » (٢٩٦) • وكان السيوطى قد استشهد بالآية على معنى من معانى « رب » وهو التكثير • وقال : « فانه يكش منهم تمنى ذلك ، وقال الأولون : هم مشغولون بغمرات الأهوال فلا يفيقون بحيث يتمنون ذلك الا قليلا » (٢٩٧) •

لكن مازال السؤال: لم استخدم الأول « يود » ولم يستخدم الثاني « يتمنى » ؟

ان الآیة الکریمة قد أضرجت الکلام المتیقن فی صدورة المشدکوك ، ولم تخرجه فی صدورة المکدوب ولذلك نأت عن الفعل «تمنی » واستخدمت «ود» ؛ فالود معبة الشیء وتمنی گونه (۲۹۸) و أما التمنی، فهو تقدیر شیء فی النفس و تصویره فیها و وذلك قد یکون عن تخمین وظن ، ویکون عن رویة و بناء علی أصل ، لکن لما كان أكثره عن تخمین ، صار الكذب له املك ، فأكثر التمنی تصویر ما لا حقیقة له (۲۹۹) .

وقد أخرج الطبراني وابن مردويه وابن حبان عن أبي سعيد الخدري ، أنه سئل : هل سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يقول في هذه الآية : « ربما يود الذين

<sup>(</sup>٢٩٦) الاتقان بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١٩/٢ :

<sup>(</sup>۲۹۷) المرجع السابق ۲/۱۹۹۸ ٠

<sup>(</sup>۲۹۸) المفردات ص ۲۹۸ ۰

<sup>(</sup>۲۹۹) المرجع السابق ص ۷۲۲ ٠

كفروا لو كانوا ،سلمين » (۳۰۰) • قال : نعم ، سمعته يقول: يخرج الله ناسا من المؤمنين من النار بعدما يأخذ نقمته منهم، لما أدخلهم النار مع المشركين ، قال لهم المشركون : تدعون يأنكم أولياء الله في الدنيا ، فما بالكم معنا في النار ! فأذا سمع الله ذلك منهم أذن في الشيفاعة لهم ، فتشيفع الملائكة والنبيون والمؤمنون ، حتى يخرجوا باذن الله تعالى ، فاذا رأى المشركون ذلك ، قالوا : ياليتنا كنا مثلهم ، فتدركنا الشيفاعة، فنخرج معهم ؛ فذلك قول الله: « ربما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين » (۲۰۱) • وله شاهد من حديث أبي موسى الأشعرى وجابر بن عبد الله وعلى (۳۰۲) •

تعالى: « يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا النظرونا فقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبسله العداب » (٣٠٣) • فالتماسهم النور يرجوعهم وراءهم ضرب من الايهام ببلوغ النور ، وظاهر الأمر رحمة ، وباطنه تهكم ، فلا نور مقتبسا يلتمسونه ، وذلك أن النور الذي يحكى عنه فلا نور مقتبسا يلتمسونه ، وذلك أن النور الذي يحكى عنه فرور المؤمنين ، فوتور المؤمنين يتسعى باين ايديهم وبايمانهم ، قال تعالى :

<sup>(</sup>٣٠٠) الحجر ٢٠٠

<sup>(</sup>۳۰۱) الحجسر ۲۰

<sup>(</sup>۳۰۲) الاتقان بتحقیق محمد أبئی الفضل ابراهیم ۱۸۳/۱۰ و ۲۰۰۳) الحندید ۱۸۳/۱۰

« يوم ترى المؤمنكي والمؤمنات يسمى نورهم بين أيديهم. وبأيمانهم » (٣٠٤) .

انه اذن ، أمر ببلوغ ما يعرف صاحب الأمر ألا وجود له أصلا! وهذا أبلغ مما لو أخبر باستحالة التماس مثل هذا النور الذى طلبوه اخبارا مباشرا ، ففى المفارقة الايهامية تهكم بما طلبوا ، ينفى الأمل فى أنه سيكون لهم وقتا ما .

تعالى: «ويل يومئذ للمكذبين • انطلقوا الى ما كنتم به تكذبون انطلقوا الى ما كنتم به تكذبون انطلقوا الى ما كنتم به تكذبون انطلقوا الى ظليل ولا يغنى من اللهب »(٣٠٥) • فوصف الظل هنا ، بأنه ذو ثلاث شعب ، نوع اللهب » وذلك أن انشكل المثلث أول الأشكال ، واذا نصب فى الشمس على أن انشكل المثلث أول الأشكال ، واذا نصب فى الشمس على أى ضلع من أضلاعه ، لا يكون له ظل ، لتحديد رءوس زواياه ، فأمر الله تعالى أهل جهنم بالانطلاق الى ظل هذا الشكل تهكما بهم (٣٠٦) • فطريق التهكم هنا اذن هو أمر بالانطلاق الى ظل لا ظل له ، أو ظل ليس ظلا أصلا • فالمعنى بالانطلاق الى ظل هذا النعو – المنطوق ويضاده • ولا يخفى ما فى يفارق – على هذا النعو – المنطوق ويضاده • ولا يخفى ما فى المثراد كلمة « انطلقوا » على غيرها من المترادفات فى العربية ، من ازدياد حدة الايهام التهكمى ؛ كأنما هذا الظل من الوجود والكينونة المقيقية ، حتى يحسن الانطلاق اليه خشية الزوالة وتغير المال !!

<sup>(</sup>٣٠٤) الحديد ١٢ ٠

<sup>(</sup>۳۰۰) المرسلات ۲۸ ـ ۳۱ ۰

<sup>(</sup>٢٠٦١) الاتقان بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ٢٧٨/٣٠ ٠٠٠٠

١٤/٣/٢ ولعل من مفارقة الحكاية والايهام كذلك ، قوله تعالى : « ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالا بعيدا · ان يدعون من دونه الااناثا »(۲۰۷) • وقد فسر الدامغاني (ت يعد ٤٧٧ه ) « الاناث » هنا يالاصنام والأوثان (٢٠٨) - ومثل ذلك ما وقع في مواضع أخرى من النص القرآني ؛ كقوله تعالى « وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الدحمن اناثا أشهدوا خلقهم » (٣٠٩) · وقد بنيت آية المفارقة السابقة على القصر كذلك بأن والا • والقصر مما عولت عليه هذه الفارقة فيما سبق • ويذكر الراغب الأصبهاني في تأويل لفظ « الاناث »، في آية المفارقة ، أن من المفسرين من اعتبل حكم اللفظ فقال: لما كانت أسماء معبوداتهم مؤنثة ، نعو ( اللات والعزى ومناة الثالثة) قال ذلك • ومنهم \_ وهو أصبح \_ من اعتبر حكم المعنى ، وقال: المنفعل يقال له: أنيث ؛ ومنه قيل للحديد اللين أنيث ، فقال : ولما كانت الموجودات بإضافة بعضها الى بعض ثلاثة أضرب: فأعلا غير منفعل ؛ وذلك هو الباري عز وجل فقط ، ومنفعلا غير فاعل ؛ وذلك هو الجمادات ، ومنفعلا من وجه ؛ كاللائكة والانس والجن ، وهم بالاضافة إلى الله تعالى منفعلة وبالاضافة الى مصنوعاتهم فاعلة • ولما كانت معبوداتهم من جملة الجمادات التي هي منفعلة غير فاعلة ، سماها الله تعالى:

<sup>(</sup>۳۰۷) النساء ۱۱٦ - ۱۱۷ ٠

<sup>(</sup>۳۰۸) الدامغانی ( الحسین بن محمد ): قاموس القرآن أو اصلاح الوجوه والنظائر فی القرآن الکریم ، تحقیق عبد العزیر سید الأهل ﴿ حَارَ العلم للملایین ، ط ٥ بیروت ( ۱۹۸٥ ) ص ٤٨ ـ ٤٩ ٠

<sup>(</sup>۳۰۹) الزخرف ۱۹ ۰ ۰

آنشى ، وبكتهم بها ، ونبههم على جهلهم فى اعتقاداتهم فيها أنها آلهة ، مع أنها لا تعقل ولا تسمع ولا تبصر ، بل لا تفعل فعلا بوجه • • وأما قوله عز وجل ( وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثا) فلزعم الذين قالوا: ان الملائكة بنات الله » (٣١٠) •

(۳۱۰) المفردات ، بتحقیق وضبط محمد سید کیلانی ، دار المعرفة – بپیروت د۰ت ص ۲۷ – ۲۸ ۰

the form of the contract of th

The first of the second of the second of the second of

and the state of t

## الفض الرابع

## المفارقة البنائية

occasional verbal معوجودالمفارقة اللفظية العرضية structure feature فقد تدخل الى النص خاصة بنائية irony duplicity of meaning توظف في تدعيم مخادعة المعنى وتأكيدها • والهدف من ذلك بوجه عام هو التعبير عن فكرة على لسان الآخر •

ويلحظ المرء في الأعمال الأدبية مثلا ، أن الاداة الشائعة في هذا النوع من المفارقات ، هي اختلاق البطل الساذج ، أو على الأقل ، الراوى أو المتحدث الساذج ، الذي يتخفى وراءه المؤلف بوجهة نظره .

واذا كانت المفارقة اللفظية ، تعتمد على معرفة مقصد المتكلم ونيته الساخرة ، التي هي قسمة بين المتكلم وسامعه ، فان المفارقة البنائية structural irony ، تعتمد على معرفة مقصد المؤلف الساخر ، الذي هو من نصيب المستمع ، ولكنه مجهول عند المتكلم (٣١١) .

Abrams, A. Glossary of literary terms, ibid, p. 90. (711)

وكيفما كأن الأمر ، فان وظيفة المفارقة البنائية ، هى تدعيم بنية الدلالة فى النص وتأكيدها ، ومن أجل ذلك عرفت باسم المفارقة المدعمة أو المعضدة ( بكسر العين والضاد للضعفتين ) sustained irony .

وفى الخطاب القرآنى ، يمكننا أن نرى شكلا للمفارقة ، هو اقرب شىء الى المفارقة البنائية ؛ وذلك حين يجعل النص القرآنى المحكم متكلما آخر ينزل بغيره تهكما ، فيصير هذا التهكم ذاته وقد انقلب الى تهكم بالمتكلم الأول نفسه و والتهكم الذى يحمله المنطوق ، بصياغته وبنيته الخاصة ، يخفى على ذلك المتكلم بالطبع ، أو هو يجهله ، ولكنه مفهوم ومدرك لدى المستمع أو قارىء النص .

ونلاحظ أن هذا اللون من المفارقة ، يرد في النص القرآني؛ لتسفيه المتهكم به في الحقيقة • بعبارة أخرى: يرد تسفيها لمن يستحق أن ينزل به التهكم ، وان جهل سفهه وتماديه الذي لا يخفى ، في الضلال والغواية والتخبط الأعمى • من هنا تصبح المفارقة البنائية أداة لتوكيد ظهور المعنى بوجهين مختلفين وليائية أداة لتوكيد ظهور المعنى بوجهين معتلفين duplicity of meaning ، أي لعرض مستوى من مستويات المعنى ، هو الظاهر ، بغية الوصول الى مستوى آخر، هو المعنى الباطن الذي ترمى اليه البنية الدلالية العميقة المنطوق أو عدد من المنطوقات التي يضمها النص •

<sup>. (</sup>٣١٢) المرجع السابق ص وفي من من المراب الماري الماري المراب المراب

الباؤنا أو أن نفعل في أموالنا ما نجده في أباؤنا أو أن نقرك ما يعبد أصلاتك تأمرك أن نقرك ما يعبد أباؤنا أو أن نفعل في أموالنا ما نشاء انك لأنت الحليم الرشيد »(٣١٣) • والمفارقة هنا في التضاد الظاهر يين المنطوق الأخير « انك لأنت الحليم الرشيد » والمنطوقات الخيم في الآية •

قال الراغب الأصبهاني في معنى الحلم: « الحلم: ضبط المنفس والطبع عن هيجان الغضب »(٣١٤) -

وفسر «الحلم» أيضا بالعقل وعلى ذلك تكون كلمة «الحليم» هنا بمعنى العاقل ولكن الأصبهانى يرى فرقا بين هذا التفسير وحقيقة الحلم ويقول: «وليس الحلم فى الحقيقة هو العقل، لكن فسروه بذلك بلكونه من مسببات العقل» (٣١٥) وأصل «الحلم» فى العربية \_ كما يقول أبو هلال العسكرى \_ وأصل «الحلم» فى العربية \_ كما يقول أبو هلال العسكرى \_ اللين ورجل حليم: أى لين فى معاملته ، فى الجزاء على السيئة بالأناة (٣١٦) وقال الزمخشرى: « • • • وحلم فلان فهو حليم وفيه حلم ، أناة وعقل » (٣١٧) • أما الرشد ، فهو ، كما ذكر الزركشى فى هذا الموضع ، حسن التصرف فى الأموال (٣١٨) •

<sup>(</sup>۳۱۳) هود ۸۷ ۰

<sup>(</sup>٣١٤) المفردات ص ١٨٤٠

<sup>(</sup>٣١٥) المرجع السابق ص ١٨٥٠

<sup>(</sup>٣١٦) الفروق في اللغة ص ١٩٤ ـ ١٩٥ .

<sup>(</sup>٣١٧) أساس البلاغة ص ٩٣

١ ٨٠١/١) البرهان ١١/١٠٨٠

ان السياق اللغوى النصى فى اطار التأليف، لا سيما علاقة النص بالوحدات النصسية المرتبطة به ، يفيد آن آهل مدين ، انما ينكرون على «شعيب» ما أمرهم به من الخير والمعروف وينبغى لنا أن نشأمل تقدم الاستفهام الذى يعنى التهكم والاستهزاء - كما يلاحظ الزركشى(٣١٩) - فى قوله تعالى: «أصلاتك تأمرك» ولذلك فانهم حينما يقولون: «انك لأنت الحليم الرشديد» ، لم يخرجوه على جهة استحقاقه للدح بهاتين الصنفتين ، مع كونه أهلا لهما ، ولا يريدون بهاتين الصفتين حقيقة معنيهما ، وانه أصاب وجه الأمر ، وكأنما المعهم حلمه ولين معاملته فى الجزاء على السيئة بالأناة ، فى المتعريض به تهكما سفيها: تمردا واستكبارا وغرضهم التعريض به تهكما سفيها: تمردا واستكبارا وغرضهم الته - وصفه بالسفه والجهل!

وينبغى أن يكون هناك تلازم ثنائي بين بنية الدلالة في هذه المفارقة وبين النغمة التي يجب أن تؤدى بها وهي بالطبع نغمة تهكمية وهذه النغمة التهكمية ، تقتضى اظهارا لماتنطوى عليه من تهكم ، نبرا أعلى على المقاطع: / ان / في «انك» ، و / أن \_ في «الحليم» و / — شيد/ في «الرشيد» و هذا النبر الأعلى الذي هو أمر لفظى ، يعكس من وجهة النظر المسيولوجية \_ سلوكا حركيا عضويا ، من حيث ان المقطع المنبور نبرا أعلى ، ينطق مصحوبا بشد عضلي

<sup>(</sup>٣١٩) البرهان ٢/٣٤٣ •

muscular tension في مناطق أخرى (٣٢٠) ، مثل عضلات الفم والقفص الصدرى ولا ريب أن هذه الصورة التي يضعهم فيها النبر الأعلى ، تزيد المفارقة سخرية ؛ لأنهم صوبوا نقيض ما وصفوه به الى أنفسهم ، في الوقت الذي رغبوا فيه رميه بنقيض هذه الصفات!!

واذا كانت الدلالة المباشرة للعبارة ، تمثل المستوى الأول من مستويات الدلالة ، فإن الدلالة الضمنية التي تبنى عليها هذه المفارقة هي المستوى الثاني .

واذا علمنا أن تهكمهم بنبيهم «شعيب» ، من أجل أنه يأمرهم باستيفاء المكيال ، والميزان بالقسط ، وبألا يبخسوا الناس أشياءهم ، وبألا يعثوا في الأرض مفسدين ، وبأن يتركوا ما يعبد آباؤهم ، أدركنا أن للدلالة مستوى ثالثًا ، يبدو في جعل تهكمهم بشعيب أداة للتهكم بهم هم أنفسهم ، وكشفا عن

#### (٣٢٠) راجع في هذه المسألة :

Gosling, John, Kinesics in Discourse, in 5 Studies in Discourse Analysis, edited by M. Coulthard, M. Montgomery. Routledge — London and New York (1989), pp. 158 - 189, p. 161.

ويشير جوسلنج الى تأكيد الدراسات الحديثة أن ايقاعية المنطوق بعدمها نشاط حركى عضل متزامن معها ــ والمعول عليه في هذه الايقاعيه المعمها تشاطع النغمية التي تظهر بروزا عاما (الرجع السابق مي ١٦٢) (١٦٠ ــ المفيارةة )

جهالتهم وعنادهم • وكأن المستوى الثالث هذا ، يقصد الى اثبات صبحة المستوى الأول للعبارة ، وأنه هو صواب الأمر ، وأن نقله الى نقيضه بالتهكم ، هو حقا الذى يستحق التهكم!

وجلى أن تغريج هذه المستويات الدلالية على هذا النحو ، انما يؤول الى ربط جملة المفارقة فى قوله تعالى: « انك الأنت الحليم الرشيد » ، بما يسبقها من جمل أخرى ، تكون منطوق آيات أخرى قبلها • وهذا ما ألمحنا اليه من قبل ، يأنه العنصر المكون لعلاقة النص بالوحدات النصية المحيطة به ، وهو أحد عناصر السياق النصى فى اطار التأليف •

ويؤسس هذا الأمر الآن معلما مهما في نظرية تعليل Van Dijk, وهو ما نجده مثلا في اشارة فأن دايك Van Dijk, الى أن معنى الجملة ، يعتمد على معنى جمل أخرى في منطوق بعينه ، وهذا ما يدعو الى القول بأن المنطوقات ، يعاد بناؤها في حدود وحدة أوسع ، هي وحدة النص ، وهو مصطلح يشير الى البناء النظرى المجرد الذي يكمن وراء ما نسسميه بالخطاب (٣٢١) .

وقد أدى اختيار الكلمتين «الحليم» و «الرشيد» بالذات، الى ظهور البنية الدلالية التى تقوم عليها هذه المفارقة، فى أعلى صدورة للترابط بين الوحدات اللغوية الصنغرى التى تألفت منها هذه الآية الكريمة • فاذا كانت الآية كلا دلاليا ؛ فالمفارقة فيه جزء استخلصت دواله من ذلك «الكل» استخلاصا •

ولو أديرت اللغة على كلمتين أخريين ، تحلان هنا محل «الحليم» و « الرشيد » سياقيا ودلاليا ، ما كان لذلك أبدا وبأى حال أن يكون •

أن النص يوصف - في نظرية تحليل النصوص وفهمها - بالترابط، اذا ائتلفت وحداته الصغرى التي يبنى عليها فيما يبنها، ولم تضطرب، بل تكون كلا دلاليا Sinnganzes، تسهم فيه كل وحدة من وحداته الجزئية وكل وحدة من هذه الوحدات لا تفهم في ذاتها ولذاتها، بل تكشف عن قيمتها في الموضع الذي تشغله من النص ان هذا هو مبدا النص وحدات النص، الذي ينص على أن فهمنا أي وحدة جزئية من وحدات النص، يتبع فهمنا للوحدات الأخرى كذلك، فاننا ننظر الى كل يتبع فهمنا للوحدات الأخرى كذلك، فاننا ننظر الى كل وحدة جزئية جديدة، في ضوء الوحدات الجزئية المقسروءة وحدة جزئية جديدة، والتي تؤثر في تحديد مواضعها وتوقعاتنا الها (٣٢٢) .

ونود الآن ، وقد وصلنا الى هذا الحد ، أن نشأمل هذه المفارقة من حيث بنيتها النحوية والدلالية والمعجمية ، وذلك على النحو التالى :

( أولا ) جمعت قرينة المفارقة – على قصرها – كل ما يمكن أن تجمعه ، بالمعنى الذي تريده ، وفي هذا السياق المعين ، من

Glinz, Hans, Textanalyse und Verstehenstheorie, (\*\*Y\*) 2., verbesserte Auflage, Akademische Verlagsgeselschaft Athenaion, Wiesbaden (1977) Bd. 1, SS. 50 - 51.

علامات نحوية تأكيدية ، وهني :

- (١) حرف التوكيد « ان » ·
- (ب) كاف الخطاب ، وهو خطاب لمعين ٠

(ج) ضمير الفصل «أنت » الذي يعد طريقا من طرق المصر ، على نعو ما رأينا في مفارقة النغمة • (وهم هنا بمنطوقهم \_ يوجبون له الحلم والرشد ، في الوقت الذي يرمون فيه \_ بمفهومهم \_ الى أن يسلبوه اياهما ) •

(د) توكيده باللام -

(ه) تعريف الخبر وصفته بالألف واللام التي للجناس العنى (قصدا للمبالغة في الخبر ؛ فهي التي يقصر معها جنس المعنى على المغبر عنه ، كما يقول الزركشي )(٣٢٣) • وعلى ذلك ، فهي تفيد ارتفاع شأن المخاطب ظاهريا ، غير أنها تعنى نقيض ذلك ضمنيا وحسبما أرادوا •

واستيفاء المعنى \_ على النحو السابق \_ باللفظ الوجيز ، يعرض فى لغة الخطاب القرآنى نوعاً من اعجاز الايجاز • والايجاز فى أيسر ما حده القدماء من حد • « ايضاح المعنى باقل ما يمكن من اللفظ »(٣٢٤) • وكان الجاحظ يقول :

ر٣٢٣) البرهان ٤/٨٨٠

<sup>(</sup>۳۲۶) الخفاجى ( أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان ) . مر الفصاحة ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ( ٢٠٤١هـ - ١٩٨٢م) ص ٢١١ ؛

« وعلى قدر وضوح الدلالة ، وصدواب الاشدارة ، وحسن الاختصار ، ودقة المدخل ؛ يكون اظهار المعنى » (٣٢٥) .

ان الایجاز مع وضوح الدلالة ، انما تأتی من العداقة الممیمه بین النحو بیمعناه الواسع بوالخطاب ویبدو ذلك من الاختیارات الممیزة التی تعد قضیة مسلمة بین الموقف situation وحرکة تنظیم الکلام او مایسمی مالتکتیك situation واذا کان الموقف ینبغی له فی خطاب هذه المفارقة بان یکون الموقف اللغوی النصی الذی یلائم حاجة المفارقة للتهکم ؛ فان التکتیك یتعلق بالانماط الترکیبیة للخطاب syntagmatic patterns التکتیك یتعلق بالانماط الترکیبیة للخطاب وحدات العبارة ، بما فیها من تقدیم ، وتأخیر ، ومؤکدات ؛ أو طریقة ربط العبارة بهان نحو ما نجد هنا بعبارات أخری سابقة و کأننا بهذه العبارة : «انكالانت» منازد من المعطیات الدلالیة التها من عبارات ،

(ثانيا) جاء الاستفهام بالأداة «هل» ولعل هذا الأمر، يوقفنا على أمر آخر ؛ هو أنهم في الوقت الذي يتهكمون فيه بشعيب ، يكايدون هاجسا في النفس ، يثبت ما يستفهمون عنه • ويستند في ذلك ، الى ما حكاه أبو حيان عن بعضهم ، أن الهمزة لا يستفهم بها حتى يهجس في النفس اثبات ما يستفهم

<sup>(</sup>۳۲۰) البيان والتبيين ١/٥٥٠ ٠

عنه ، بخلاف « هل » ، قانه لما يترجح عنده فيه نفى ولا اثبات (٣٢٦) .

(ثالث) ليس الحمام ولا الرشد، اذا كان كل منهما مما يتصف به المرء فعلا \_ وهو ما نراه هنا \_ مجالا لذم ، فالعكس هو الصحيح • فاذا تهكموا يشعيب لذلك ، فانما هو قلب تهكمهم به تهكما بهم • وما أثقل التهكم بمن يتهكم بغيره لانه حليم رشيد! وكأن مجىء هاتين الكلمتين على لسان قوم شعيب اشارة ضمنية الى سفه معتقدهم وحمق عقولهم وتدنى ادراكهم الأمور • فليسوا \_ بما يفعلون ويقولون \_ من العقلاء ولا من الراشدين في شيء!

(رايعا) المناسبة بين الموضع الذي فيه المفارقة والمعنى المتقدم ، وهي مناسبة تحققت من ايقاع الصفتين : « الحليم» و « الرشيد » ، في السياق اللغوى للآيات ، في آنس موقع ، وأخص مكان ؛ « فالنه لما تقدم ذكر العبادة والطف موضع ، وأخص مكان ؛ « فالنه لما تقدم ذكر العبادة والتصرف في الأموال ، كان ذلك تمهيدا تاما لذكر الحملم والرشد ، لأن الحلم الذي يصح به التكليف ، والرشد حسن التصرف في الأموال ، فكان آخر الآية مناسبا الأولها مناسبة معنوية ، ويسميه بعضهم ملاءمة » (٣٢٧) .

وقد جعل هذا من أنواع ائتلاف الفواصل مع ما يدل عليه الكلام ، وهو التمكين ، وهو أن تمهد قبلها تمهيدا تأتى به

<sup>(</sup>۲۲۷) الاتقان ، طبعة بيروت (۱۲۲٪ • (۲۲۷) البرحان (۱۸۰٪ •

الفاصلة ممكنة في مكانها ، مستقرة في قرارها ، مطمئنة في موضعها ، غير نافرة ولا قلقة ، متعلقا معناها بمعنى الكلام كله تعلقا تاما ، بحيث لو طرحت اختل المعنى واضطرب الفهم (٣٢٨) • وتوفير مثل هذه المناسبة ، يقوى ـ دون شك ـ الدلالة المفارقية في قرينة المفارقة ، ويجعلها على رابطة فعالة بالبنية الكبرى للخطاب -

<sup>(</sup>٣٢٨) البرهان ٧٩/١ وكذلك جعل السيوطى الآية مثالا على التمكين قال : « قانه لما تقسدم فى الآية ذكر العبسادة ، وتلاه ذكر التصرف فى الأموال ، اقتضى ذلك ذكر الحلم والرشد على الترتيب ، لأن الحلم يناسب المعادات ، والرشد يناسب الأموال » : الاتقان ، بتحقيق محمد أبى الفضل ابراهيم ٣٠٢/٣ ،

## الفصسل الخاس **الالمس**اع

الماءة الميعية الماءة الميعية allusive remark تحوب الى شخص أو شيء ما، على معلمة الله المنتقاص من قدره وتحقيره على وجه الخصوص ويبرز هذا التعريف نوعا خاصا من عرض قضية ما عرضا مفارقيا ، يلحظه المرء فيما تهمله المفارقة أكثر مما يلحظه فيما تذكره صراحة (٣٢٩) • فاذا قلنا مثلا: انه كان ذكيا في الأيام الأخيرة! ، فان السر في هذا الكلام ، يكمن في أن غباءه ، هو الوضع الطبيعي المالوف ، وأن ذكاءه شيء يجعله ملحوظا ومراقبا •

وحرى بالاشارة ، أن التضاد بين المعانى المباشرة والمعانى غير المباشرة ، في هذا اللون من المفارقة ، يمكن تعقب من طريق التضاد بين الافتراضات المباشرة والافتراضات غير المباشرة و وتفصيل ذلك أن افتراض المتكلم ، أن غباءه هو القاعدة ، وأن ذكاءه استثناء من هذه القاعدة ؛ يدخل في تضاد مع الافتراض العادى ، بأن الذكاء هو القاعدة ، وأن

Leech, A Linguistic Guide, ibid, pp. 174 - 175. (٣٢٩)

الغباء هو الاستثناء • وعلى ذلك ، يفسر القول السابق، هكذا: « انه غبى ! » \*

والطريف هنا ، أن ادخال كلمة «فقط» ، في المثال السابق يزيل قناع المفارقة irony mask ، ويطلعنا \_ على نحو مباشر \_ على وجهة نظر المتكلم : « انه كان ذكيا في الأيام الأخيرة فقط » (٣٣٠) •

وإذا تأملنا الخطاب القرآنى ، رأينا حالات للمفارقة ، هى أقرب ما تكون الى الالماع ، إن لم تكن من صميمه بالفعل ، وذلك أن التضاد فى تلك الحالات بين المعانى المباشرة والمعانى غير المباشرة ، قائم على التضاد بين الافتراضات المباشرة والافتراضات غير المباشرة ، من ناحية أخرى ، فإن تلك والافتراضات غير المباشرة ، من ناحية أخرى ، فإن تلك الحالات ، تبدو الماعا غايته انزال المتهكم به منزلة متدنية تليق به ، أو لنقل : غايته طلب النقائص والغمائن التى يشار بها الى ذلك المتهكم به .

٢/٥/٢ ولعل من الجائز أن نجعل من هذا النوع من خطاب المفارقة في القرآن ، قوله تعالى : « أن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون »(٣٣١) • وقوله تعالى : « أن شر الدواب عند الله الذين كفروا فهم لا يؤمنون »(٣٣٢) •

<sup>(</sup>۳۳۰) انظر في تفصيل هذه الأفكار:

Leech, A Linguistic Guide, ibid, p. 175.

<sup>(</sup>٣٣١) الأنفال ٢٢ •

<sup>(</sup>٣٣٢) الأنفال ٥٥٠

ان الدواب \_ كما يقول سيد قطب \_ تطلق عادة على المرض وان كانت تشمل الانسان فيما تشمل ؛ لأنه يدب على الارض دلكن شمولها هذا للانسان ، ليس هو الذي يتبادر الى الذهن ؛ لأن للعادة حكمها في الاستعمال ؛ فاختيار كلمة «الدواب » هنا ، نم تجسيم الحالة التي تمنعهم من الانتفاع بالهدى \_ بوصفهم «الصم البكم» \_ كلاهما يكمل صورة الغفلة والحيوانية التي يريد أن يرسمها له ولاء الذين لا يؤمنون ؛ الأنهم التي يريد أن يرسمها له ولاء الذين لا يؤمنون ؛ الأنهم «لا يعقلون » (٣٣٣) .

لقد انصبت سغرية القرآن - كما يقول دكتور عبد الحليم حفنى - على هذا الوضع غير المتلائم فى استخدام العقول، من حيث انهم يلغونها فيما هو أساس واجب، وهو الايمان بالله وطاعته، ثم يستخدمونها استخداما لا قيمة له، وهو ما يتعلق بأمور الحياة الدنيا، فهى حينئذ كأنها معطلة، وكأنهم حينذاك بغير عقول (٣٣٤).

ان التضاد قائم يين المعنى المباشر المعروف للدواب (وهى عامة فى جميع الحيوانات، كما يقول الراغب الأصبهانى) (٣٣٥) وبين المعنى غير المباشر ، الذى نقلت عنه هذه الكلمة الى حقل دلالى آخر يبدو مضادا له ، وهو حقل الحيوان و هذا التضياد قائم \_ بدوره \_ على التضاد بين افتراض كون المتعدث عنهم قائم \_ بدوره \_ على التضاد بين افتراض كون المتعدث عنهم

<sup>(</sup>٣٣٣) التصوير الفنى في القرآن ، مرجع سابق ص ٩٠ ٠ (٣٣٤) التصوير الساخر في القرآن الكريم ، مرجع سابق ص ٧٧ - (٣٣٥) المفردات ص ٢٣٧ ٠

فى الآیات دوایا بالفعل، ویی ما تقدمه كل آیة - یعد ذلك - من علامات لغویة ، تلمع الى ان المقصود بالدواب هنا ، طائفة خاصة من جنس البشر ، هم - فى جهلهم وغفلتهم عن الهدى والحق - كالدواب! • وهذه العلامات هى : « الصيم البكم » ، « الذین لا یعقلون » ، « الذین كفروا » ، « فهم لا یومنون » • وتساعد هذه العلامات - التى تنصرف مثبتة أو منفیة الى بنى الانسان فحسب - تساعد فى كشف المعنى غیر المباشر فى خطاب هذه المفارقة وتحدیده ، بعد أن كان الحكم على أمثال هؤلاء الناس - منذ یدایة الكلام - بأنهم دواب ، بل هم - استغراقا لصفة الحكم - شر الدواب!

ان السياق اللغوى هنا ، لا يعرض أيدا للدواب ؛ وانسا جعلت الدواب علامة على المفارقة ، يما تنبه اليه في المغزون اللغوى لدى المغاطبين ، من معانى البهيمية ، والتسخير ، وحرمان التكريم ، ونحن نعلم أن العلامات المفارقية ، التي لا تجعلنا نفهم وحدة نصيبة ما فهما حرفيا ، أو نفسر مثيرا نصيا بمعناه الحرفي ، لا تحتاج دائما الى أن تكون حاضرة في النص حضورا صريحا ، ومن أجل ذلك ، فانه باستطاعتنا أن نجعل دال « الدواب » علامة برانية exophoric على المفارقة ؛

لانها تشدير الى مدلولات خارج النص ذاته وتتجلى بلاغة النص هنا فى توظيف محمولها الدلالى ، وفى جعلها تصنع تعارضا بين حقيقة الحيوان وحقيقة الانسان ، وفى وضعها على مستوى البنية اللغوية التركيبية لخطاب المفارقة موضعها الذى يقتضيه ذلك الخطاب ، حتى يكون خطاب مفارقة بالفعلا

ووصف القرآن الكفار في هذا الموضع بالدواب ، يذكر بوصفهم بالأنسام في مواضع أخرى ، من ذلك قوله تعالى : « أن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الأنهار والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم »(٣٣٦) ، وقوله : « ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون »(٣٣٧) .

وتبدو « الدواب » و « الأنعام » مترادفتين ترادفا جزئيا ، وهو ترادف جزئى ؛ لأن القرائن التي وقعت فيها « الأنعام »، تختلف الدلالة فيها جزئيا عن تلك التي وقعت فيها «الدواب» وذلك سر من أسرار الاعجاز اللغوى للقرآن ؛ يتجلى في ايقاع اللفظ موقعه الذي لا يغنى عنه فيه لفظ آخر في اللغة • وبيان ذلك من ناحيتين :

(الأولى) أن الدواب أعم من الأنعام ، فهى كل ما يدب على الأرض من انسان وحيوان • أما الأنعام ، فتقال للابل والبقر والغنم ، ولا يقال لها أنعام \_ فيما يذكر الأصبهاني \_ حتى يكون في جملتها الابل(٣٣٨) •

<sup>· 17 ----- (777)</sup> 

۱۷۹ الأنعام ۱۷۹

<sup>(</sup>۳۳۸) المفردات ص ۷۹۱ •

وقد ناسبت « الدواب » البنية الدلالية التى قامت عليها المفارقة ؛ وذلك لعموم « الدواب » • ان المفارقة أرادت تشبيه الكفار الذين هم كذلك ، بشر الدواب • ولو قيل : ان شر الأنعام عند الله الصم البكم، لفات المغزى فى الآية ، ومااستقام المعنى • •

و (الأخرى) أن «الدواب» ، بما ترتبط به مادتها اللغوية من دب وخبط وجموح ونفور ونحوها ، ناسبت وصف هذه الفئة من الكفار ، بأنها أعرضت جهلا • أما «الأنعام» بماترتبط به مادتها اللغوية من تنعم وطيب عيش وحالة حسنة ، ناسبت وصف فئة أخرى من الكفار أعرضت غفلة والهوا ، ولم تلق لداعى الحق بالا ، ولم تعره سمعا ، وأعماهم ما هم فيه من لين وخصب عن الهدى •

وخلاصة القول ، أن اختلاف بيان دواعى الكفر كان وراء ختلاف أحد اللفظين عن الآخر في موضعه • واذا كانت الدواب » و « الأنعام » في قرائنها موصوفة ، فان العلاقة بين كل منها وبين ما عقد بها من أوصاف ، جاءت على ألطف ما تكون العلاقة بين المدلول اللغوى للموصوف ووصفه وأوفقها ؛ فمع الكفار الذين هم كالدواب ، كان الصدم والبكم وانتفاء العقل ، ومع الكفار الذين هم كالأنعام ، كان التمتع والأكل والغفلة ، فضلا عن الجهل والصمم والعمى !

و نعود الآن الى الموضيع الأول من ذكر الدواب في سورة الإنفال ، فنلحظ أن الضمير «هم» في قوله : «فهم لا يؤمنون»،

يفيد من التأكيد في نفى الايمان عنهم ما لو قيل: ٠٠٠ الذين كفروا فلا يؤمنون (٣٣٩) ٠

كذلك ، فلو قيل : (الصم اللبكم ٠٠ هم شر الدواب عند الله)، او قيل : (الذين كفروا ٠٠ هم شر الدواب عند الله)، لفاتت المزية ؛ وذلك أن تقديم «شر الدواب » في اللغة القرآنية يحقق المراد ، وهو أن يعلم أن «الصم البكم » أو «الذين كفروا »، هم من جنس الشر لا من جنس الخير ، وهم قد خرجوا من بني آدم الذين كرمهم الله سبحانه ، الى جنس الدواب المذلل المسخر اكأن العبارة تنكر عليهم – في كفرهم وصممهم عن الحق وذهاب عقولهم – أن يكونوا حتى من شرار الناس!

ولا تخبر العبارة \_ فيما يبدو \_ عن الصم البكم الذين كفروا ، بأنهم مثل شر الدواب ، لكنها تخبر عن شر الدواب ، بأنها الصم البكم الذين كفروا • وفى « الذين » صلة تدل على أخبار عن شيء يعلمه السامع ، فاذا علمه أنه شر الدواب ، فجاء ما بعد الصلة ما لا يوصف به المخبر عنه عادة ، كان معنى الكلام \_ اذ ذاك \_ على التشبيه الضمنى ، وان كان اللفظ على المقيقة الخالصة .

ومعلوم أنه يلزم أن يكون الخبر على وفق المخبر عنه • وفي ذلك أقوى دلالة على تطابق الخبر والمخبر عنه • وهو تطابق لا تشابه • وهو تطابق يبين كيف خرج هؤلاء بأنفسهم حين صموا وكفروا ـ من جنس الآدميين المكرمين بالعقل ، الى جنس الدواب التي لا تعقل ! •

<sup>(</sup>٣٣٩) تابع هذه اللمحة في تفصيلات أخرى في : دلائل الاعجاز ، مرجع سمابق ص ١٠٦ ،

واذا تأملنا الآيات السابقة مليا ، لرأيناها تعرض نوعين من العلاقات:

( أولهمسا ) ما يعرف باسم العلاقات الدلالية الجوهرية ؛ كالعلاقات الناتجة عن التفاعل الدلالي أو الاتحاد النوعي بين

العناصر المعجمية :

 $^{\circ}$  (الدواب  $^{\circ}$   $\rightarrow$  (الصم  $^{\circ}$   $^{\circ}$  ) (البكم  $^{\circ}$   $^{\circ}$  ) (الدواب  $^{\circ}$ 

و (الآخر) هو الذي يقدم لنا ملمحا من الملامح الكبرى للاعجاز اللغوى للقرآن ؛ وهو العلاقات الدلالية التركيبية وتتجلى هذه العلاقات في تنظيم العلاقات اللغوية في الآيات السابقة تنظيما نحويا ، يتطابق مع مضامينها تطابقا تاما ؛ فالعلاقة بين «الدواب» والعناصر المعجمية الأخرى: «الصم» «البكم» من من النحو ، هي علاقة المسند بالمسند اليه ، أو علاقة الخبر بالمخبر عنه وهنا أيضا نرى الاتحاد النوعي باين جزئي التركيب على المستوى النحوى ، كما رأيناه باين العناصر المعجمية الكونة لكليهما على المستوى الدلالي (٣٤٠) .

وهناك نمط آخر من العلاقات الدلالية الشركيبية داخل الجملة ، التي ترتبط ارتباطا غير مباشر بما يسمى باسم

(٣٤٠) انظر في تفصيل هذه العلاقات :

Brekle, H., E., Semantik, SS. 82 - 83,

محددات الاختيار Selektionsrestriktionen (٣٤١) ؛ وهو نمط يبحث فيه أصحاب الاتجاه الدلالي التوليدي • ويتعلق الأمر، مع هذا النمط ، بما يسمى باسم القيم الشابتة للعلاقات الدلالية (٣٤٢) ـ وهي في هذه الآيات :

ا \_ علاقة المصاحبة: نعو مصاحبة « الصم » و « البكم » و « لا يعقلون » للدواب ، أو مصاحبة « لا يؤمنون » للذين كفروا •

٢ \_ علاقة السببية : نعو العلاقة بين « شر الدواب »
 و « الذين لا يعقلون » أو « فهم لا يؤمنون » \*

٣ ــ العلاقة المكانية : وتمثلها الحروف والظروف التي
 لها وظيفة مكانية - وهي هنا معنوية ، نراها في العلاقة بين

(٣٤١) وهي التي تبحث في العلاقات الدلالية بين العناصر المعجمية المجملة ، ومدى خضوع مده العلاقات لقواعد تركيب الجمسلة ، ومثل شهرمسكي Chomsky على ذلك بجملته الشسسهيرة : تنام الأفكار الخضراء عديمسة اللون في غضب » ، انتهكت هنا قيود الاختيدار بين « الأفكار » و « تنام » ، كما انتهكت بين « تنام » و « غضب » ، فكلمة « الأفكار » لا يمكن أن تقع موقع الفاعل للفعل « تنام » ، والأمر هنا رص وحدات معجمية جنبا الى جنب ليس الا ، كذلك ، فان انتهاك العلاقة بين « تنام » و « في غضب » يعود الى أن « في غضب » — بما أنها تعبر عن انفعال ملحوظ — لا تدخل في علاقة دلالية مع « تنام » على نحو ما نجد مع كلمات أخرى مثل « في هدوء » و « في استسلام » ، ( انظر : المرجع السابق ص ٨٣ — ٨٤ ) ،

<sup>(</sup>٣٤٢) المرجع ندسه ص ٨٤٠.

«شر الدواب » و «عند الله » ، التي ترفع الحكم - في الآيتاني الكريمتاني كلتيهما - عن محاجة الآدمياني وتنزهه عن التغيير أو التبديل!

ولعل مردود هذه العلاقات جميعا الى البنية الدلاليةللمفارقة ومغزاها الذى قصدت الية ؛ فالموصوفون بتلك الصفات ، هم كالدواب لا محالة!

٣/٥/٢ وريما لاحظنا الماعا ، لا يخلو من تعريض ، في قوله تعالى : « ونسوق المجرمين الى جهنم وردا » (٣٤٣) . وذلك بعد قوله : «يوم نحشر المتقين الى الرحمن وفدا» (٢٤٤) . جاء في تفسير الجلالين ( جالال الدين المحلى وجلال الدين المسيوطي ) أن « الوفد » جمع « واقد » يمعنى راكب ، وأن « الورد » جمع « وارد » بمعنى ماش عطشان (٣٤٥) . وقد فسر ابن عباس « وردا » في الآية الكريمة ، بأنها بمعنى « عطاشا » (٣٤٦) .

و « الورود » \_ كما يقول الراغب الأصبهاني \_ قصد الماء ، ثم يستعمل في غيره • يقال : وردت الماء أرد ورودا ، فأنا

<sup>(</sup>٣٤٣) مريم ٨٦ ،

<sup>(</sup>٣٤٤) توريم ٥٨٠٠

<sup>(</sup>٣٤٥) المتحلى ( تجلال اللدين ) ، السيوطى ( تجلال المدين ) : تفستير المجلالين ، بهامش المصحف الشريف، دار المعرفة تد بيروت تدري ص ٠٠٠٠ المجلالين ، بتحقيق محمد أبني الفضل ابراهيم ٢٢/٢ ،

وارد والماء مورود • وقد أوردت الابل الماء (٣٤٧) •

ويذكس الأصبهاني أن « الورد » يوم الحمى اذا وردت ، واستعمل في النار على سبيل الفظاعة (٣٤٨) • ويعبر عن المحموم بالمورود ، وعن اتيان الحموم بالورد (٣٤٩) •

وقد وردت في القرآن الكريم آيات أخرى ، استعمل فيها «الورود» بمعناه الحقيقى ، كقوله تعالى : «ولما ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون» ( ٣٥٠) وقوله : « وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه » (٣٥١) • و « الوارد » الذي يتقدم القوم فيسقى لهم ، ومعنى «الوارد » في الآية ، أي سافيهم من الماء المورود (٣٥٢) •

فاذا رجعنا الى خطاب المفارقة ، رأينا أن الورود هناك الى جهنم ، لا الى الماء • ورأينا أن السوق للمجرمين من بنى البشر ، لا سوقا للابل أو الماشية • وكأن في المفارقة \_ اذا أرتبطت دلاليا بالأصل اللغوى للورد والسوق اليه \_ الماعا الى

All the Alexander State of the Control

<sup>(</sup>۲٤۷) المفردات ص ۲۱۵۰

<sup>(</sup>٣٤٨) المرجع السابق ص ٨١٥ :

<sup>(</sup>٣٤/٩) المرجع نفسه ص ٨١٦٠

<sup>(</sup>۲۵۰) القصص ۲۳ ۰

<sup>·</sup> ۱۹ يوسف ۱۹

<sup>(</sup>۲۰۲۳) المفردات ص ۸۱۵ ٠

جعلهم قطيعا من الماشية ، يساق ليشرب (٣٥٣) ، وهو ورد جهنم وفي ذلك من السخرية بحالهم ومصيرهم المهين ما لا يخفى وتشتد مهانة هذا المصير ، بمقارنته بمصير المتقين من العباد؛ فهم يحشرون « الى الرحمن وفدا » و ينبغى لنا أن نتأمل المناسبة المعنوية بين « نسوق » و «وردا» في الموضع السابق، كما ينبغي هنا أن نتأمل وضع كلمة « الرحمن » دلالة على ما يلقونه من الخالق من رحمة واسعة ، ثم استعمال كلمة « وفدا » ، بما تقدمه من المعاني الاضافية أو التضمنية (٤٥٣)؛ نعو التكريم والترحيب والاحتفاء • ويالسبق فسر الراغب الوفد في الموضع السابق • قال : « يقال : وقد القوم تقد مستنجزين الموائج • ومنه الواقد من الابل ، وهو السابق المنابق مستنجزين الموائج • ومنه الواقد من الابل ، وهو السابق لفيره • قال تعالى : « يوم نحشر المتقين الى الرحمن وقدا » » (٣٥٥) •

<sup>(</sup>٣٥٣) وقال الزمخشرى : « ساق النعم فانساقت ، وقدم عليك پنو فلان فأقدتهم خيلا ، وأسقتهم ابلا » ( أساس البلاغة ص ٢٢٥ ) .

<sup>(</sup>٣٥٤) المعنى الاضافي أو التضمني ، ويسمى أيضت المعنى العرضى أو الثانوى ، هو المعنى الذي يملكه اللفظ عن طريق ها يسير اليه الى جانب معناه الاساسى ( أو المركزي أو التصوري ) الخالص ، وهدا النوع من المعنى زائد على المعنى الاساسى ، وليس له صفة الثبوت والسمول ، وانتا يتغير بتغير الثقافة أو الزمن أو الخبرة ( انظسر في تفصيل ذلك : علم المعلى المحتور أحمد مختار عَمْن ، مَرجَع سابق عن ٢٧ ) المحلالة للدكتور أحمد مختار عَمْن ، مَرجَع سابق عن ٢٧ )

<sup>(</sup>٥٥٥) المفودات صي ٨٢٨ ا

وقد استعمل لفظ «السوق» مع الكفار أيضا في قوله تعالى: «وسيق الذين كفروا الى جهنم زمرا »(٣٥٦) وهو في هذا الموضع على البناء للمجهول، وقد ورد على الحقيقة ولعل المناسبة اللفظية \_ ابرازا للمقابلة بين فئتين مختلفتين من الناس \_ اقتضت استعماله كذلك مع المتقين في قوله تعالى: «وسيق الذين اتقوا ربهم الى الجنة زمرا »(٣٥٧) • فترى الأفعال واحدة ، ولكن المتعلق بها في الحالين مختلف ، باختلاف من وقع عليهم كل فعل في الموضعين •

kan di kanala di kan Mangala di kanala di

<sup>(</sup>۳۵٦) الزمر ۷۱ ۰

<sup>(</sup>۳۵۷) الزمر ۷۳ ٠

# الفعيل لسكادس

#### مفارقة المفهوم أو التصور

المرارا تطلق هده اللفظه يمعنى Conception على المعانى المجردة ، فتدل على عملية عقلية يقوم بها الفهم ؛ لأدراك تلك المعانى أو تدوينها • فالتصور يعنى صياغة المفاهيم والمعانى الكلية مثلما ينطوى على ادراكها • أما لفظة المعاورة عقلية فانها تشير الى عملية التصور العقلى أو تكوين صورة عقلية واضعة لشكل الأشياء (٣٥٨) •

ويبنى التضاد في هذا النوع ، على أساس التعارض يان موقف الضعية أو منهومها للاشياء أو مسلكها ، وهو عادة غريب وخاطىء ومثار انتقاد ، وما يجب أن يكون عليه ألامر وكلما بعد الدافع الظاهرى المحرك لموقف الضعية وسلوكها عن حقيقة الأمر ومداره ، اشتد التعارض وشعنت المفارقة ، اننا اذا رأينا أن الضعية ، أو احدى الشخصيات ، تسلك سلوكا شنيعا ، ثم تدعى أنها شخصية نبيلة ، فان التناقض بين الفعل أو القول أو السلوك ، وبين التشخيص الفعلى ، يشدر الى

<sup>(</sup>٣٥٨) اسعد رزوق ( دكتور ) : موسوعة علم النفس ، المؤسسة العربية للمداسات والنشر ، ط ٣ ( ١٩٨٧م ) ص ٧٣ .

ويلاحظ أنه ربما بنيت المفارقة من هذا النوع كذلك ، على المحتجاج الضبحية احتجاجا جادا في الظاهر ، على غير حق وذلك \_ كما يقول ليتش ، Leech \_ مما يقوى لدينا التفسير المفارقي ironic interpretation (٣٥٩) .

وتبدو الغاية من عرض المفاهيم والتصسورات هنا بطريق المفارقة ، هي النقد الأخلاقي والتهذيبي

ومازال هذا النوع داخلا في حد المفارقة الذي حده لها الباحثون؛ كقول آبرامز Abrams وزملاؤه، «ان المفارقة الباحثون؛ كقول آبرامز verbal device ، تدل على سلوك attitude يختلف تماما عما تعبر عنه حرفيا • وغالبا ما يكون هذا السلوك مضادا أو مخالفا لذلك الذي يعبر عنه حرفيا »(٣٦٠) •

ويدانا استقراء الصور الصغرى لهذا النمط من المفارقة في الخطاب القرآني ، على أن التعبير عن التصور أو المفهوم ، ثم انتقاده ، قد اتخذ صورا خمساً هي :

- ١ \_ الاخبار عن التصور اخبارا صريعا .
  - ٢ \_ حكاية قول الضعية .
  - ٣ \_ المقابلة المباشرة بين قولين .

Leech, A Linguistic Guide, ibid, p. 172 Abrams et. al., The Norton Anthology of (\*7.) English Literature, ibid, p.2591.

<sup>(</sup>٣٥٩) انظر في تفصيل ذلك:

### ٤ \_ المقابلة بين فعلين أو سلوكين .

٥ \_ الاستفهام التعجبي والانكاري التوبيخي -

٢/٦/٢ أما الصورة الأولى ، فمنها قوله تعالى : « يمنون عليك أن أسلموا »(٣٦١) • ونلحظ هنا ايثار استعمال « يمنون » دون غيره ؛ فهو أنسب شيء للدلالة على المغزى في هذه المفارقة ؛ وذلك أن « المنة » هي النعمة الثقيلة (٣٦٢) • والمفارقة في أنهم صوروا مردودها الى الرسول الكريم لا اليهم • وتتكشف المفارقة بجوانبها ، اذا أدركنا أن « المنة » منهم – كما يقول الأصبهاني – هي في الآية اكريمة السابقة بالقول • ومنة الله عليهم بالفعل ؛ وهو هدايته اياهم كما ذكر (٣٦٣) •

۱/۲/۳ ومن هذه الصورة كذلك ، قوله تعالى : « ويعبون أن يعمدوا بما لم يفعلوا »(٣٦٤) • يفيدنا الامام البخارى رت ٢٥٦ه ) عن السياق المتاريخي لهذه الآية ؛ فقد ورد فيه بسنده عن علقمة بن وقاص : « أن مروان ( ابن الحكم ) قال لبوابه : اذهب يا رافع الى ابن عباس فقل : لئن كان كل امرىء مرح بما أوتى ، وأحب أن يحمد بما لم يفعل معذبا لنعذبن الجمعون ! فقال ابن عباس : وما لكم ولهذه ، انما دعا النبي

<sup>(</sup>۲۷۱) الحجرات ۱۷ 🖖

<sup>(</sup>۲۲۲) المفردات ص ۷۲۰۰

<sup>(</sup>٣٦٣) المرجع السابق ص ٧٢١٠

<sup>(</sup>۱۸۸ تال عمران ۱۸۸ ۰

صلى الله عليه وسلم يهودا ، فسسألهم عن شيء ، فكتموه اياه وأخبروه بغيره فأروه أن قد استحمدوا اليه يما أخبروه عنه فيما سألهم ، وفرحوا يما أوتوا من كتمانهم ، ثم قرأ ابن عباس واذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه »(٣٦٥) حتى قوله : « يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا »(٣٦٦) »(٣٦٧) .

٤/٦/٢ ومن ذلك أيضا قوله تعالى : « ولا يحزنك الذين يسارعون في الكفر »(٣٦٨) ، وقوله تعالى : « ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وان يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون »(٣٦٩) .

والغرض فى المفارقات السايقة،استهجان مفهوم الضعية، وذلك أنهم يسارعون فى الكفر ، لا فى ما ينبغى أن يسارع فيه من الايمان (وتأمل دلالة «فاعل» على انهماكهم وجدهم فى الاسراع ، فضلا عن دلالة معنى الفعل ذاته على تجسيد المعنوى بحركة اسراع محسوسة ) ، وحين يحبون أن يحمدوا بما

٠ ١٨٧ أل عمران ١٨٧٠

<sup>(</sup>۲۲۱) آل عمران ۱۸۸ ۰

<sup>(</sup>٣٦٧) صحيح البخارى بحاشية السندى ، مطبعة عيسى الحلبى ، دت باب التفسير ١١٥/٣ ، وقارن : تفسير ابن كثير ، مطبعة عيسى الحلبى دت ٢٣٦/١ ، والبرهان ٢٧/١ ، والاتقان بتحقيق محسد أبى الفضل ابراهيم ٢٨/١ .

۲۷۸) آل عمران ۱۷۲
 ۲۷۹) الحج ۷۱

لم يفعلوا وقد أوثر هنا اللفظ « يحمدوا » على مرادفه « يسكروا » مثلا ، وذلك أن الحمد في هذا الموضيع ، أدل على مرادهم ، من حيث ان الشكر هو الاعتراف بالنعمة على جهة التعظيم للمنعم أما الحمد ، فهو الذكر بالجميل على جهة التعظيم المذكور به أيضا ، لكنه يصح على النعمة وغير التعمة ، والشكر لا يصح الا على النعمة .

من ناحية أخرى ، فانه يجوز أن يحمد الانسان نفسه فى أمور جميلة يأتيها ، ولا يجوز أن يشكرها ، لأن الشكر يجرى مجرى قضاء الدين ولا يجوز أن يكون للانسان على نفسه دين؛ فالاعتماد فى الشكر على ما توجبه النعمة ، وفى الحمد على ما توجبه الحكمة (٣٧٠) .

إذا علمنا ذلك ، أدركنا أن « يحمدوا » في هذا الموضع ، أدل على ما رمت اليه المفارقة ؛ كأنهم أتوا بأمور جميلة ، وكأن حبهم أن يحمدوا بما لم يفعلوا أمر توجبه الحكمة !!

ولا يبعد هذا عما ذكره الاصبهاني ؛ فهو يدلنا على أن الحمد يكون في بذل المال ونعوه ، وأن الشكر لا يقال الا في مقابلة نعمة ، وأن الحمد أعم من الشكر ، فكل شكر حمد (٣٧١) ؛ فكأن الحمد هو الآخر ، يكون في مقابلة نعمة ، وكأنهم – في زعم باطل وفهم شديد السخف – يرون تقاعسهم وبخلهم ، نعمة تستوجب الحمد !! •

<sup>(</sup>۳۷۰) الفروق في اللغة ص ۳۹ ــ ۴۰ · . (۳۷۱) المفردات ص ۱۸٦ ·

ويلفت النظر أيضا ايثار الفعل «يعب» في بنية هذه المفارقة على مرادفاته ، نعو : ود ، أراد ، ونعوهما · فالفعل «يعب» ، أعم وأشعمل في دلالته من الفعل «ود» مثلا ؛ ذلك أن الحب يكون فيما يوجبه ميل الطباع والحكمة جميعا ، والود من جهة ميل الطباع فقط · ألا ترى أنك تقول : أحب فلانا وأوده ، وتقول : أود الصلاة (٣٧٢) ·

كذلك ، فأن الارادة تكون لما يتراخى وقته ، ولما لا يتراخى (٣٧٣) ، وكأنهم م يعد ذلك كله م يجعلون توجيه حمد الناس لهم ، مما يوجبه الطبع والحكمة جميعا ، وهم حريصون على ذلك حرصا لا تراخى فيه !

من جهة أخرى ، فأن الاستعجال بالعذاب ، من المواقف التى تدعو إلى الدهشة والعجب ، بل تثير الاستهزاء والتوبيخ ، وذلك على وجه خاص ، اذا أدركنا أن العجلة طلب الشىء وتحريه قبل أوانه ، وهو مقتضى الشهوة (٣٧٤) ، وبالطبع ، فأن لزيادة الألف والسين والتاء معناها الصرفى الوظيفى ، فالاستعجال طلب العجلة ، وهو هكذا ، وعلى نحو ما رأينا ، طلب فيه التحرى وفيه الشهوة ، والمفارقة هنا فى كون المطلوب بهذه الكيفية الخاصة ، هو العذاب !

وتكتمل المفارقة في استعجالهم العذاب ، بتاكيد الوفاء

للانتهار والمناوية والقلاوا

<sup>(</sup>٣٧٢) الفروق في اللغة ص ١١٥ ــ ١١٦ 🕑

<sup>(</sup>٣٧٣) المرجع السابق ص ١٦٦٧ ٠٠

<sup>(</sup>٣٧٤) المفردات ص ٤٨٤ •

بالوعد ، وبوصف هول ذلك اليوم · انه \_ وقد أعماهم سفههم وجهلهم المقيت \_ كأنف سنة مما يعدون ، وهو واقع لا محالة ، فما بالهم هكذا بالعذاب يستعجلون ؟!

٥/٦/٢ ومن الاخبار الصريح عن مفهوم الضحية أو تصورها كشف موقف الكافرين من الدين ، كقوله تعالى : « وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون »(٣٧٥) • وقد جاء ذلك في سياق تكذيبهم أن القرآن من عند الله • ونلحظ في بنية هذه المفارقة عدة أمور ، أهمها :

( أولا ) المقابلة التناقضية بين « الرزق » و « التكذيب » • وليس التكذيب من هذا النوع ب والمنالطة ظاهرة برزقا • وهو ليس مؤديا الى رزق •

انهم لما وضعوا الكفر والتكذيب موضع الشكر والايمان، جعلوا رزقهم نفسه تكذيبا • فان التصديق والشكر لما كانا سبب زيادة الرزق ، وهما رزق القلب حقيقة ، فهؤلاء جعلوا مكان هذا الرزق التكذيب والكفر ، فجعلوا رزقهم التكذيب • وهذا المعنى \_ كما يقول ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ) \_ هو الذى حام حوله من قال : التقدير : وتجعلون بدل شكر رزقكم أنكم تكذبون ، فعذف مضافين معا (٣٧٦) •

( ثانيا ) الرزق هو ما يناله المرء من خير أو منفعة • ولا

<sup>(</sup>۳۷۵). الواقعة ۸۲

<sup>(</sup>۳۷٦) التبيان ص ٢٣٥ - ٣٣٦٠٠

يكون الرزق الاحلالا(٣٧٧) • والمسند اليه «أنكم تكذبون »، في مناقضته المسند \_ أي « وتجعلون رزقكم » \_ مما يبرز السخرية من موقفهم من الدين والقرآن ، ويخرج بالتعبير عن تصور السامع لأول وهلة ، فتزداد فطنته الى تلك السنخرية •

(ثالثا) بناء الكلام على المضارع فى «تجعلون» و«تكذبون»؛ لما يدل عليه المضارع من تجدد • ولعل فى ذلك دلالة على أنهم عمدوا الى موقفهم وأصروا عليه! •

ولعل من باب التماسك النعوى الدلالى ، المواءمة بين اختيار المضارعة واختيار كلمة « الرزق » ؛ وذلك أن الرزق – كما يقول أبو هلال – هو العطاء الجارى في الحكم على الادرار – ولهذا يقال : أرزاق الجند ؛ لأنها تجرى على ادرار (٣٧٨) ، وفي دلالة المضارعة على الحال والاستقبال ، ما يوائم الجريان والادرار في الرزق ، وهنه صعفات في الرزق ، تفتقدها مرادفات أخرى ؛ كالحظ ، فالحظ لا يفيد هذا المعنى ؛ وانما يفيد أرتفاع صاحبه به ، قال بعضهم : يجوز أن يجعل الله للعبد حظا في شيء ، شم يقطعه عنه ، ويزيله مع حياته وبقائه، ولا يجوز أن يقطع رزقه مع احيائه (٣٧٩) .

واذا تأملنا السياق النصى الذى وقعت فيه الآية السابقة، لرأينا أنها سبقت بتوبيخهم على وضيعهم الادهان في غير

<sup>(</sup>٣٧٧) الفروق في اللغة ص ١٦١ ·

<sup>(</sup>۳۷۸) المرجع السابق ص ۱٦٠٠

۱٦١ - ١٦١ - ١٦١ ٠

موضعه و قال تعالى: « فلا أقسم بمواقع النجوم و وانه لقسم لو تعلمون عظيم و انه لقسرآن كريم و في كتاب مكنون لا يمسه الا المطهرون و تنزيل من رب العالمين و أفبهذا العديث أنتم مدهنون و تجعلون رزقكم أنكم تكذبون »(٣٨٠) و فهم لنتم مدهنون و و تجعلون رزقكم أنكم تكذبون »(٣٨٠) و فهم أن يصدع به ويفرق به ويعض عليه بالنواجذ و وتثنى عليه الخناصر و وتعقد عليه القلوب والأفئدة و يعارب ويسالم الخجله ولا يلتوى عنه لا يمنة ولا يسرة ولا يكون للقلب التفات الى غيره و لا معاكمة الا اليه ولا مغلصمة الا به ولا اهتداء في طرق المطالب العالية الا بنوره ولا شفاء اللا به و فهو روح الوجود وحياة العالم و و من فكيف تطلب المداهنة بما هذا شأنه و و والمداهنة انما تكون في باطل قوى لا يمكن ازالته و أو في حق ضعيف لا يمكن اقامته و فيعتاج المداهن الى أنه يترك بعض الحق ويلتزم بعض الباطل و فاما الحق الذي قام به كل حق و فكيف يداهن به ؟ (٣٨١) و

7/7/۲ ولعل من هذه الصورة أيضا ، قوله تعالى : «خلق الانسان من نطفة فاذا هو خصيم مبين »(٣٨٢) ، وقوله تعالى: « أو لم ير الانسان أنا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين »(٣٨٣) .

The Bar wally of the

<sup>(</sup>۳۸۰) الواقعة ۷۰ - ۸۲ .

<sup>(</sup>۳۸۱) التبيان ص ۲۳۶ - ۲۳۰

<sup>(</sup>٣٨٢) النحل ٤٠

<sup>(</sup>۳۸۳) یسی ۷۷ ۱

وينبغى لنا أن ننظر الى المثيرات الأسلوبية التى تشـــترك في تشكيل المفارقة في هاتين الآيتين ، على النحو التالى :

(أولا) لابد من تأمل المقابلة الخلافية (٣٨٤) بين «النطفة» و « الخصومة » و والنطفة تمثل بداية الخلق الانسانى ، والخصومة بينة و واذا علمنا أن الخصومة \_ أو المخاصمة \_ تعنى المنازعة ، وأن أصل المخاصمة أن يتعلق كل واحد بخصم الآخر ؛ أى جانبه ، أدركنا أن مثل هذا الانسان قد صار خضعة لسفهه وهواه ، ودخل مع خالقه فى منازعة ، واستعدى غرورا وجهلا على جده الأعظم !

(ثانيا) جعلت السخرية في هذه المفارقة وسيلتها الكشف عن تعجل هذا الانسان • وكان نقل هذا المضمون ، من وظيفة « اذا » الفجائية التي تعبر عن هذا الوضيع المفاجيء الذي انقلبت اليه تلك النطفة • ومعروف أن معنى المفاجأة ، حضور الشيء معك ، في وصف من أوصافك الفعلية • فاذا قلت: خرجت فاذا الأسد بالباب ، فمعناه حضور الأسد معك في زمن

<sup>(</sup>٣٨٤) للمقابلة ثلاثة أنواع: نظيرى ، ونقيضى ، وخلافى و والخلافى أتمها في التشكيك ، وألزمها بالتأويل ، والنقيضى ثانيها ، والنظيرى ثالثها ومن مقابلة السنة والنوم ، لانهما جميعاً من بأب الرقاد المقابلة باليقظة و ومن مقابلة النقيضين : أيقاظ - رقود ومشال مقابلة الخلافين : مقابلة الشر بالرشد ، في قوله تعالى : « وأنا لا ندرى أشر أريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم رشدا » ( الجن ١٠) فقابل الشر بالرشد ، وهما خلافيان ، وضحد الشر الخير ، وضحد الرشد الغي النظر في ذلك : البومان ٢٥٥/٥ - ٤٥٩ )

وصفك الخروج أو في مكان خروجك • ويعنى ذلك كله هنا حضور الخصومة مع خلق هذا الانسان من نطفة ـ أولى مراحل خلقه ـ قبل أن تمر بمراحل الخلق الأخرى ؛ من علقة ومضغة وعظام ونحوها •

(ثالثا) ينبغى لنا كذلك ، تأمل المواءمة اللطيفة يين «اذا» الفجائية وفاء العطف ؛ فالفاء تفيد الترتيب مع التعقيب وهذا يؤكد الانتقال المفاجىء من حال النطفة الىحال الحصومة وبالطبع ، فلو وضعت «ثم» موضعها ، لفاتت مزية التعبير عن معنى السخرية من موقف ذلك الانسان ، في جهله واستعجاله الخصومة .

(رابعا) يدخل اختيار صيغة «فعيل» في «خصيم» ، في مواءمة أخرى ، مع «الفاء» و «اذا» قبلها ، ومع الصفة «مبين» بعدها ، فهي صيغة مبالغة ، تفيد قوة خصومته الظاهرة ومبالغته فيها ، فالخصيم هو الكثير المخاصمة ، بعبارة الأصبهاني (٣٨٥) • وهذه الدرجة لا تفيدها بالطبع ، كلمة «خصم» ، التي تعنى المنازعة فقط •

(خامسا) وللوصف في «خصيم مبين » أهميته ؛ فهي خصومة بينة قوية وليس هذا الوصف في حقيقته الامزيد من السخرية بهذا الانسان ؛ لأن خصومته رأسا لا قيمة لها عند خالقه ومالك أمره! والصيغة التي بنيت عليها الصفة «مبين » ، هي «مفعل » • وهي مما اعتمدت عليه صناعة هذه

<sup>(</sup>٣٨٥) المفردات ص ٣١٥٠

المفارقة في زيادة حدة السخرية بهذا الانسان و وتدخل هذه الصفة في مقابلة بنائية \_ وبالتالي معنوية \_ مع « بائن » فالأولى مشتقة من الفعل « بان » وكأنها مقابلة بين حالة التعدى في الأول ، واللزوم في الثاني والمغايرة في المعنى ، تتضح من النظر الى الجملتين : بانت خصومته ، وأبان عن خصومته ، ففي التعدى ، المعنى الوظيفي الذي يطلبه المعنى الأسلوبي في هذه المفارقة ، وهو اظهار القصد في اعلان الخصومة القوية ولكن هذه الخصومة \_ مهما كان الظن بقوتها والجهر بها \_ تظل مخاصمة من قبيل القول ، وليس لها بحال أن تبلغ مبلغ المعاداة التي هي من أفعال القلوب (٣٨٦) ، وفي اختيار اللفظ هنا ما يوجب التنويه .

(سادسا) ومن بديع النظم القرآنى الذى نجده فى هذه المفارقة ، حذف متعلق اللفظ «خصيم» وقد عول فى هذا على السياق اللغوى النصى ، الذى يدل على أنه خصيم لله سبحانه ولكن الحذف هنا أبلغ ، وذلك أن المقال ، يريد أن ينفى بالسخرية مقام خصومة الانسان لله سبحانه أصلا ، وأنه لا وجه البتة \_ عند أولى الألباب \_ لتصور مثل هذه الخصومة ، مهما سولت لمثل هذا الانسان نفسه مثل تلك الخصومة !

٧/٦/٢ أما الصورة الثانية من هذا النوع من المفارقات القرآنية ، فتبدو في حكاية قول ؛ لاظهار خطله وفساده ، وما ينطوى عليه من مغالطة شنيعة • ويمكننا أن نرى من ذلك

and the contract of the contra

<sup>﴿</sup> ٣٨٦) الفروق في اللغة ص ٢٢٤ ﴾

قوله تعالى: «وان منكم لمن ليبطئن فان أصابتكم مصيبة قال قد أنعام الله على اذ لم أكن معهم شهيدا »(٣٨٧) • جاء فى تفسير الجلالين: « (وان منكم لمن ليبطئن) ليتأخرن عن القتال كعبد الله بن أبى المنافق وأصاحابه • وجعله منهم من حيث الظاهر • واللام فى الفعل للقسم • (فان أصابتكم مصيبة) كقتل وهزيمة • (قال قد أنعم الله على اذ لم أكن معهم شهيدا) حاضرا فأصاب »(٣٨٨) •

فالشهادة هنأ تعنى الحضور ويضيف الراغب الأصبهانى أن : « الشهود والشهادة : الحضور مع المشاهدة ، اما بالبصر أو البصيرة • • • وأما الشهيد ، فقد يقال للشاهد والمشاهد للشيء » (٣٨٩) • فكأن هذا المبطىء ظن في تخليه عن الحضور انعاما ، في الوقت الذي يكون الانعام الحق فيه الحضور • ولذلك كان دخول لفظ الانعام الى هذه المفارقة نوع تهكم بما كان عليه فهمه الأمر • ولعل في ايشار « شهيد » على « حاضر » ، ثم جعله على « فعيل » ، ما يشعر باعتداده بمفهومه أو تصوره الذي كان عليه ، حين صدف عن نداء الجهاد!

لقد اختارت هذه المفارقة « الانعام » من بين مرادفاته ، وكأنه احسان خالص في نفع وخير ، ومن جهة أخرى ،

<sup>(</sup>۳۸۷) النساء ۷۲ •

<sup>(</sup>۳۸۸) تفسیر الجلالین ، مرجع سابق ص ۱٤٠٠

<sup>(</sup>۳۸۹) المفردات ص ۳۹۲ ـ ۳۹۳ ۰

أدخلت المفارقة إلى ينيتها التركيبية الحرف « قد » ، الذي يفيد التحقيق ، بدخوله على الماضي « أنعم » ، وكأن هذا الانعام الذي تصوره ذلك المبطىء صار أمرا محققا !

1/7/7 ومن هذه الصورة كذلك قوله تعالى: « ذلك يأنهم قالوا أن تمسنا النار الا أياما معدودات »( (797) ، وقوله: « وقالوا لن تمسنا النار الا اياما معدودة »( (791) • ومعروف أن ما يجمع جمع التكسير من مذكر غير العاقل ( وهو هنا « أيام » ) ، قد يتبع بالصفة المفردة مؤنثة بالتاء ، على نعو ما نرى ثى « معدودة » • وقد تجمع الصفة بالألف والتاء فى غير المفرد ، مثل « معدودات »( (797) •

واذا أردنا أن نتسع في تعليل البنية اللغوية لخطاب المفارقة فيما سبق ، لاحظنا \_ للوهلة الأولى \_ اختلاف ها تين الصفتين بين الافراد والجمع ، ويعنى ذلك اختلاف السياق في الموضعين ، وان بدا الموضعان \_ في الظاهر \_ متشابهين ، وهذا سر عجيب من أسرار الاعجاز اللغوى للقرآن ، فاذا نظرنا الى آية البقرة ، رأينا أن الكلام دار فيها حول بني اسرائيل وصيفاتهم المنكرة ، ومنها تحريفهم كلام الله وهم يعلمون جرمهم ، وقد توعدهم الله بالويلات ، وتوقعوا أن يكون العذاب الذي سيحل بهم أشد ، فقالوا « الا أياما معدودة » ، فجاء

<sup>(</sup>۳۹۰) آل عمران ۲۲ ۰

<sup>(</sup>۳۹۱) البقرة ۸۰ ٠

<sup>«</sup>٣٩٢) البرهان ٤/٢٢·

بالمفرد المؤنث صفة للجمع • واذا وقع المفرد المؤنث صفة اللجمع ، دل على أن الموصوف أكثر منه اذا كانت صفته جمعال سالما • وذلك ما يفسر – فى الوقت ذاته – سر اسبتعمال « معدودات » فى آية ال عمران السابقة ؛ فالمجموع بالألف والمتاء للقلة • وهذا يناسب المقام هنا ، حيثاما لا نجد مثل هذا الجرم العظيم الذى ارتكبه بنو اسرائيل • فهنا التولى والاعراض وكان هناك تحريف كلام الله عن عمد • الذنب هنا اذن أقل ، ولذلك وقعت « معدودات » ، فى هذا الموقع بصيغة جمع القلة ، مطابقة للمقام •

ويروى عن ابن جماعة ، أنه أرجع « معدودة » - يجمع الكثرة - في آية البقرة ، و «معدودات» - يجمع القلة - في آية ال عمران ، الى أن قائل ذلك فرقتان من اليهود ، احداهما قالت : انما تعذب بالنار سبعة ايام عدد ايام الدنيا ، والأخرى قالت : انما نعذب أريعين عدة أيام عبادة آبائهم العجل ؛ فآية البقرة تحتمل قصد الفرقة الثانية حيث عبر بجمع الكثرة ، وآل عمران بالفرقة الأولى حيث أتى بجمع القلة (٣٩٣) .

وأما ما جاء من نحو قوله تعالى: « أياما معدودات » ( البقرة ١٨٤ ) وأما ما جاء من نحو قوله تعالى: « أياما معدودات » ( البقرة ١٨٤ ) في شهر الصوم ، فهو من جهة وضع جمع القلة موضع الكثرة · وذلك « لأن الجموع يقع بعضها موقع بعض ، لاشتراكها في مطلق الجمعية ، كقوله تعالى: « وهم فلي الغرفات آمنون » ( سبأ ٣٧ ) ، فان المجموع بالألف والقاء للقلة ، وغرف الجنة لا تحصى » ( البرهان ٣/٥٥٧ ) · ومن المشكل قوله تعالى: « فيضاعفه له أضعافا كثيرة » ( البقرة ٢٤٥ ) · فان جمع قلة ، فكيف جاء بعده كثرة · يجيب الزركشي بأن جمع القلة يستعمل مرادا به الكثرة وهذا منه ( المرجع السابق ٣/٥٥٧ ) ·

وخلاصة القول ، أن المفارقة في حكمهم بما ليس فيه لأحد أصلا مجال لحكم • ويستعمل خطاب المفارقة هذا من الأدوات والمثايرات الأسلوبية ، ما يبلغ المغزى ؛ مثل استعمال الفعل «مس » خاصة ، وجعل المعدود أياما ، ووصدفه بمعدودة ومعدودات • ويحمل ذلك كله تهوينا عجيباً على زعمهم – من أمر النار • أضف الى ذلك ، بناء المفارقة تركيبيا على أسلوب المقصر ، الذي يوظف النفى والاستثناء أدوات له ، كأنهم يقفون في كلامهم وحكمهم ، موقف العارف المدرك المطلع على ما يكون !

١٦/٢ ومن هذه الصورة أيضا قوله تعالى: « وقالوا رينا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب » (٣٩٤) • ولم يرد هذا اللفظ « قط » في القرآن الآ في هذا الموضع • وهو من مسائل نافع ابن الأزرق لعبد الله بن عباس قال نافع لابن عباس : « أخبرني عن قوله تعالى : « عجل لنا قطنا » • قال : القط : الجزاء • قال : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الأعشى :

ولا الملك النعمان يوم القيشه

بنعمته يعطى القطوط ويطلق »(٣٩٥)

وروى عن أبى القاسم أن « قطنا » معناه كتابنا ، بالنبطية (٣٩٦) .

<sup>(</sup>٣١٩٤) ص ١٦٠٠

<sup>(</sup>٣٩٠) الاتقان ، طبعة المكتبة الثقافية ، بيروت (١٩٧٣م ) ١٢٣٦١ (٣٩٦) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١١٥/٢ .

وقال الفراء (ت ٢٠٧ه): « القط: الصحيفة المكتوية من وا ثما قالوا ذلك حين نزل « فأما من أوتى كتابه بيمينه» (٣٩٧) فاستهزءوا بذلك ، وقالوا: عجل لنا هذا الكتاب قبل يوم الحساب والقط في كلام العرب: الصلك ، وهو الحظ والكتاب » (٣٩٨) •

وقال أبو عبيدة (ت ٢١٠هـ) في تفسير « القط » : «القط: الكتاب وقال الأعشى :

ولا الملك النعمان يوم لقيته بامته يعطى القطوط ويأفق

القطوط: الكتب بالجوائز » (٣٩٩) .

وذكر الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) من استعمالات هذه المادة، ما يفيد أنها تعنى معجميا القطع • ومن هذه الاستعمالات ما يناسب المعانى المذكورة ؛ كقوله : « وأخذوا القطوط : خطوط الجوائز » (• • ٤) • وجعل « القط » من المجاز • قال : « ومن المجاز : لى قط من ذلك : نصيب • وأخذ فلان قطه ، «وأحرز قسطه » (٤٠١) •

<sup>(</sup>٣٩٧) الحاقة ١٩ ، الإنشقاق ٧ ٠

<sup>(</sup>۳۹۸) الفراه ( أبو زكريا يحيى بن زياد ) : معماني القرآن ، عالم: الاكتب ، بيروت ، ظ ٣ ( ١٤٠١هـ ، ١٩٨٣م ) ٢٠٠/٢ .

<sup>(</sup>۳۹۹۹) مجاز القرآن ، مرجع سابق ۲/۱۷۹ يافق : يفضل ويعلو ١٠ (٤٠٠٠) أساس البلاغة ، مرجع سابق ص ٣٧١ .

١ (٤٠٠١) المرجع السيابق ص ٣٧١٠ •

وفال السراغب الأصسبهاني (ت ٥٦٥ه): « القسط ، الصحيفة • وأصل القط الشيء المقطوع عرضا ، كما أن القط هو المقطوع طولا • والقط: النصيب المفروز ، كأنه قط، أي أفرز »(٤٠٢) •

ويرجح هاليفي ظافري المعافرة الكلمة مشتقة من الأكادية Traenkel ويوافق فرنكل Fraenkel السيوطي على أن هذه الكلمة مقترضة من الآرامية (٤٠٣) ويشير آرثر جيفري Arthur Jeffery الى أن الأصل البعيد ـ فيما يبدو ـ هواللفظ السومري Aida اذني صار qittu في الأكادية (٤٠٤) م

يتبين لنا من كل ما تقدم، أن المفارقة في هذه الآية الكريمة، أنهم - مع أفعالهم واستهزائهم الكريه - يتعجلون قطهم قبل يوم الحساب ، وينتظرون نصيبا مفروزا ، أو كتبا بالجوائن ، كأنهم يرون ما عملوا ، مما يكون للمرء عليه أن يكافأ!

۱۰/۲/۲ أما الصورة الثالثة من صور هذه المفارقة ؛ فهى المقابلة بين قولين ، دحضا لزعم الضحية ومفهومها السسفيه • ومنه قوله تعالى : «واذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس قالوا أنؤ من كما آمن السفهاء »(٤٠٥) ، وقوله تعالى : «واذا

<sup>(</sup>٤٠٢) المفردات ص ٦١٤ ـ ٦١٥ ١

Jeffery, Arthur, The Foreign Vocabulary (٤٠٣) of the Qur'an, Oriental Institute, Baroda (1938) p. 241.

<sup>(</sup>٤٠٤) المرجع السابق ص ٢٤١٠

<sup>(</sup>٤٠٥) البقرة ١٣٠

قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا انمانعن مصلحون» (٢٠٤) • تكشف المفارقة، بالمقابلة بين القولين ، مفهومهم الذي صدرت عنه مقالتهم • فهم في سفه طاغ ، في وقت يرون فيه الايمان سفها • ان المفارقة تعتمد على مقابلة الناس في القول الأول ، بالسفهاء في قولهم ؛ وكأنهم تصوروا الناس الذين آمنوا سفهاء • وقد وقعت كلمة «السفهاء» معرفة ؛ للاشارة الى معهود خارجي • ويشترط النحاة تقدم ذكره ، ولكن من النحاة من لا يشترط ذلك ، وجعل منه هذه الآية ؛ الأنهم - كما يدل مفهوم المفارقة - كانوا يعتقدون أن الناس الذين آمنوا سفهاء ؛ فتركوا أن يؤمنوا لئلا يكونوا من السفهاء! •

وتتجلى حركية اللغة في هذه المفارقة ، في بنائها على التضمين والاستدلال • والتضمين اسطلاح يستخدم لبيان ما يمكن أن يضمنه المتكلم ، أو يوحى به ، أو يعينه بعيث يكون مختلفا عما يقوله هذا المتكلم حرفيا (٤٠٧) • وهناك التضمين التقليدي أو الاصطلاحي ، وهو الذي يتعدد وفقا للمفردات المستخدمة (٤٠٨) • وفي هذا النوع ، لا يؤكد المتكلم مباشرة خاصية تتبعها خاصية أخرى • ولكن صيغة التعبير مباشرة خاصية تتبعها خاصية أخرى • ولكن صيغة التعبير

<sup>(</sup>٤٠٦) البقرة ١١٠

Brown / Yale, Discourse Analysis, ibid, p. 31. (5. V)
Grice, H., P., Logic and Conversation, in (eds.) P.
Cole and J. Morgan: Syntax and Semantic 3: (5. A)
Speech Acts, New York: Acadamic Press (1975) p. 44.

المستخدمة اصطلاحيا ، تتضمن استعضار مثل هذه العلاقة ، فحو : إنه عربي ، وهو لذلك شجاع ·

بيد أن هناك مفهوم التضمين الحوارى • وهو أهم عند محلل الخطاب • ويؤكد براون Brown / يول Yule حقيقة أن التضمينات عبارة عن مظاهر براجماتية pragmatic aspects للمعنى • وأن لها خصائص ، يسهل التعرف عليها • انها مأخوذة جزئيا عن المعنى الاصطلاحى أو الحرفى للمنطوق ، وقد أنتج في سياق محدد ، هو قسمة مشتركة بين المتكلم والمستمع (٤٠٩) •

فى ضوء ما سبق ، فان التضمين الذى تحمله الآية ، هو فوع تضمين حوارى ؛ يكشف عن مقصد غير المؤمنين ، عند انتاجه لشريحة من الخطاب ، انه نوع من تضمين الحوار الذى يفسح المجال ـ كما يقول ليونن Lyons ـ أمام الاستغلال الحادق لفكرة السامع ، حينما يقوم السامع باستنتاجات ، يريد المتكلم أن يتوصل اليها ضمن ما يعتقده المرء أنه النوع القياسي للموقف (١٠٥) ، وفي قرينة هذه المفارقة ، ضمنوا قولهم مقابلا بالقول السابق ـ حكمهم على الناس الذين آمنوا أنهم سفهاء!

Brown / Yale, Discourse Analysis, ibid, p. 33. (٤٠٩) : نظر في تفصيل ذلك :

لاينز ( جون ) : اللغة والمعنى والسياق ، ترجمة دكتور عباس صادق الوصاب ، وزارة الثقافة والاعلام ، دار الشيئون الثقافية العامة ، بغداد ( ١٩٨٧ م ) ص ٢٢٨ وما بعدها ٠٠

وينبغى لنا ملاحظة استعمال « ال » على هذا النحو ، وأن هذا يقوى مغزى المفارقة ؛ من حيث انها جعلت السيفه في هؤ لاء الناس ، وهم المؤمنون وهؤلاء يدركون ذلك • ومن ثم ، يرد السفه الى هؤلاء السفهاء حقا ، أمرا معهودا فيهم •

والسفه ضد الحلم ؛ لأن السفه خفة وعجلة ، وفي الحلم أناة وامهال ، وقال المفصل : السفه في الأصل قلة المعرفة يوضع الأمور مواضعها ، وهو ضعف الرأي (٤١١) ، والسفه نقيض الحكمة في كل وجه (٤١٢) ، ويقال للجاهل سفيه (٤١٣) ، واذا كان الأمر هكذا ، أدركنا كم بلغ السفه ممن وصفوا المؤمنين بهذا الوصف مبلغه ! لا سيما عند ملاحظة ما يشعر به استفهامهم بالهمزة ، من برود التعالى في اللهجة ، التي لا تخلومن ازدرائهم المقيت لهؤلاء الناس ، وانكارهم عليهم إيمانهم!

وفى الآية الثانية ، تستند المفارقة ـ بمقابلة أحد القولين بالآخر ـ على مقابلة حقيقة فعلهم ؛ وهو الافسداد فى الأرض، بمغالاتهم ومغالطتهم بأنهم مصلحون • وهى مقابلة صريحة بين ضدين ؛ ينقض فيها طرف الضحية • وذلك أن الصلاح يعنى الاستقامة على ما تدعو اليه الحكمة (٤١٤) • والفسداد يعنى الشغيير عن المقدار الذى تدعو اليه الحكمة (٤١٥) • وفى ذلك،

<sup>(</sup>٤١١) الفروق في اللغة ص ١٩٤٠.

<sup>(</sup>٤١٢) المرجع السابق ص ١٩٦

<sup>(</sup>٤١٣) المرجع نفسه ص ١٩٨ وقال الراغب: « السفه خفة في البيس. وأستعمل في خفة النفس لنقصان العقل» ( المفردات ص ٣٤٣) .

<sup>(</sup>٤١٤) الفروق في اللغة ص ٢٠٤٠

<sup>(</sup>٤١٥) المرجع السابق ص ٢٠٨٠

ما يجعل المفارقة قادرة على الكشف عن بهتان جانب الضبحية ، والتهكم بعنادها .

وقد قوبل فعل الشرط \_ فى العبارة اللقرآنية \_ بجواب من جنسه لفظيا ، وكأن فى ذلك تلميحا أو حكاية لاصرارهم على زعمهم بما فيه من بهتان! وليس لهم بعد ذلك قول ، الا اذا كان تسليما واعترافا بقوله تعالى ، أما أن يكون قولهم بأنهم مصلحون ، فى الوقت الذى هم فيه مفسدون ، فذلك فيه من الخطل وقلب الأمر ما لا يخفى •

وللزركشي لفتة ذكية ، إلى القيمة الدلالية لذكر دال « الأرض » في هذه المقابلة ؛ يقول : « وأما قوله تعالى : «واذا قيل لهم لا تفسدوا • • • » • الآية ، مع أن المعلوم أن الفساد لا يقع الا في الأرض ، قيل : في ذكرها تنبيه على أن المحل الذي فيه شأنكم ، وتصرفكم ، ومنه مادة حياتكم ، وهي سترة أموالكم ، جدير ألا يفسد فيه ، اذ محل الاصلاح ، لا ينبغي أن يجعل معل الافساد » (٤١٦) •

ونود أن نترقف كذلك عند قيمة « انما » ، في اظهار مغزى المفارقة في هذه الآية الكريمة • قال عبد القاهر الجرجاني : الا اعلم أن موضوع «انما» ، على أن تجيء لخبر لا يجهله المخاطب ولا يدفع صحته أو لما ينزل هذه المنزلة • تفسير ذلك : أنك تقول المرجل : انما هو أخوك ، وانما هو صماحبك القديم ، لا تقوله لمن يجهل ذلك ، ويدفع صحته ، ولكن لمن يعلمه ويقر

<sup>(</sup>٤١٥) المرجع السابق ص ٢٠٨ . (٤١٦) البرهان ٢/٤٣٦ .

به ، الا أنك تريد أن تنبهه للذي يجب عليه من حق الأخ وحرمة الصياحب »(٤١٧) .

فى ضوء ذلك ، فان « انما » فى هذه الآية الكريمة ، تعنى أنهم ادعوا فى عملهم بهذه الصفة ، أنه أمر ظاهر معلوم للجميع ، على عادة أمتالهم ، اذا أخبروا عن أنفسهم ، أن يدعوا فى أعمالهم التى يصفونها ، أنها ثابتة لهم ، وأنهم قد شهروا بها ، وأنهم لم يصفوها الا بالمعلوم الظاهر الذى لا يدفعه أحد! لقد جعلوا فعلهم فى حكم الظاهر المعلوم الذى لا ينكر ولا يدفع ولا يخفى ، وأنه بحيث لا ينكره منكر ولا يخالف فيه مخالف! ومن ذلك يتبين كيف أخرج القرآن المقال مخرجه الذى يطابق مقامه ، على أبلغ ما تكون المطابقة ؛ فظهر وجه الغرابة والمغالاة حين جعلوا الفساد اصلاحا!

وتفيد «انما» في الكلام بعدها ، ايجاب الفعل لشيء ونفيه عن غيره ، فمعنى الكلام معها شبيه بالمعنى : نحن مصلحون لا مفسدون - الا أن «انما» لها مزية ، وهي أننا نعقل معها ايجاب الفعل لشيء ، ونفيه عن غيره دفعة واحدة ، وفي حال واحدة - وليس كذلك الأمر في : نحن مصلحون لا مفسدون بخفاننا نعقلهما في حالين - ومزية ثالثة ، وهي انها تجعل الأمر ظاهرا في أنهم مصلحون ، ولا يكون هذا الظهور اذا جعل – على زعمهم – الكلام بالأداة «لا »(١٨٨) -

<sup>(</sup>٤١٧) دلائل الاعجاز ص ٢٥٤٠

<sup>(</sup>٤١٨) أفدت هذه الفكرة من لمحة من لمحات عبد القاهر الباهرة ، في كتابه : دلائل الاعجار ص ٢٥٨ ٠

أضف الى ما تقدم ، أن من أقسام الحصر المعروفة (ويقال أله القصر) الحصر به «انما» • وهو قريب من الحصر به «ما» و «الا» ، وان كان جانب الاثبات في الحصر به «انما» أظهر، فكأنما أفادت «انما» في الآية ، اثبات الاصلاح لهم بالمنطوق ونفيه عن غيرهم بالمفهوم!

المرابعة ، فهى المقابلة بين فعلين فول المرابعة ، فهى المقابلة بين فعلين أو سلوكين ، ونجدها فى قوله تعالى : « يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم »(١٩٤) • وفى استخفائهم من الناس ( ولاحظ هنا حصول المعنى الوظيفى وهو طلب الاخفاء بزيادة الألف والسين والتاء) اخفاء الما فيهم من عيوب ، ودرا للتقبيح والاستهجان • وذلك فى الوقت الذى ينسيهم فيه سفه أحلامهم ، أن الله تعالى يعلم ذلك عنهم ؛ فهو معهم ، مطلع عليهم ، لا تخفى عليه خافية ! • ويمتاز لفظ « الاستخفاء » على نظائره ، نحو « السبس » و « المجاب » و « الكن » وغيرها ، بميزة العمومية ؛ فالاخفاء أعم منها جميعا (٤٢٠) •

الناسط من المفارقات القرآنية ، فمنها قوله تعالى : « ألم تر الى الناسط من المفارقات القرآنية ، فمنها قوله تعالى : « ألم تر الى الله يزكى من يشاء ولا يظلمون فتيلا »(۲۱) • ومعلوم أن الهمزة اذا دخلت على «رأيت » ، المتنبع أن تكون من رؤية البصر أو القلب ، وصارت بمعنى

<sup>(</sup>۱۱۹) النساء ۱۰۸ •

<sup>(</sup>٤٢٠) ألفروق في اللغة ص ٢٨١ – ٢٨٢ ·

٠ ٤٩ النسماء ٤٩ ٠

« أخبرنى » (٢٢٤) وقد دخلت الهمزة هنا على « لم » وادل دخلت الهمزة عليها ، أفادت معنيين اثنين ، أحدهما ما نجده في هذه الآية ، وهو التعجب من الأمر العظيم (٢٢٥) • وهو هنا تزكيتهم أنفسهم بأنفسهم • وكيفما كان الأمر ، فهي تحذير ، كما ينبه الزركشي (٢٤٤) • وهو تحذير لقبح مدح الانسان نفسه عقلا وشرعا •

يقول الأصبهاني : « تزكية النفس ، أى تنميتها بالخيرات والبركات ٠٠ وتزكية الانسان نفسه ضربان :

(أحدهما) بالفعل، وهو محمود، واليه قصد يقوله: «قد أفلح من زكاها» وقوله «قد أفلح من تزكى » •

و (الشانى) بالقول ، كتزكية العدل وغيره • وذلك مذموم أن يفعل الانسان بنفسه • وقد نهى الله تعالى عنه ، فقال : « لا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى » • ونهيه عن ذلك تأديب لقبح مدح الانسان نفسه عقلا وشرعا »(٤٢٥) •

۱۳/٦/۲ ومن هذا الضرب من الاستفهام كذلك ، ما في قوله تعالى: «أفنجعل المسلمين كالمجرمين ، ما لكم كيف تحكمون »(٤٢٦) • الاستفهام ينكر التطابق بين متضادين ، ويرد عليهم حكمهم ، وينتقد مخادعتهم •

<sup>(</sup>٤٢٢) البرهان ٤/١٧٨ ٠

<sup>(</sup>٤٢٣) انظر في ذلك ، مع نماذج أخرى : البرهان ١٧٩/٤ ا

<sup>(</sup>٤٢٤) المرجع السابق ٤/٤٧ •

<sup>(</sup>٤٢٥) المفردات ص ٣١٣٠

<sup>(</sup>٤٢٦) القلم ٢٥ ، ٣٦ ٠

وقد عمد القرآن الكريم هنا الى الأسلوب الاستفهامى آلذى يبغل يغرج عن أصل معناه فى طلب الجواب ، الى الانكار : أن يبعل الله المسلمين كالمجرمين • وهو \_ كما تقول الدكتورة عائشة عبد الرحمن \_ انكار يحمل من التقرير لمثوبة المتقين المسلمين ومآب العصاة المجرمين ، بقدر ما يحمل من الردع لذوى العقول والبصائر • والخطأب فى الآيات للمشركين المجرمين من عتاة قريش ، انكارا لسفه عقولهم وهزؤا بضلال حكمهم »(٤٢٧) •

ان جعلهم الايمان سفها ، والفساد اصلاحا ، كما رأينا، أو جعلهم المسلمين مجرمين ، كما نجد هنا ، بنقض صحة التعريف وحقيقته ، مما يجوز لنا معه ، أن نجعله من ياب الجمع بين نقطتين متضادين Oxymoron ، بما هو صورة من صور المناقضة الصريحة flat contradiction (٤٢٨) .

والمجرم في اللغة ، أصله من الجرم ، وأصل الجرم : قطع الشمرة عن الشبجر (٤٢٩) •

۱٤/٦/۲ ومن النوع السابق للاستفهام أيضا قوله تعالى: « فمال الذين كفروا قبلك مهطعين • عن اليمين وعن الشمال عن ين • أيطمع كل امرىء منهم أن يدخل جنة نعيم »(٤٣٠) •

<sup>(</sup>٤٢٧) التفسير البياني للقرآن الكريم ، مرجع سابق ٢/٦٦ · (٤٢٨) انظر فني تفصيل ذلك :

Abrams et. al, The Norton Anthology, p. 2591.

• ۱۲۸ ماله دات ص ۱۲۸ (۲۹۹)

<sup>(</sup>٤٣٠) المسارج ٣٦ – ٣٨٠

وقد جاءت هذه الآيات ، في مقام المقابلة بين هؤلاء الذين أحسنوا العمل والعبادة من المؤمنين ، فأكرمهم الله بالجنة ، وأوائتك الكفار الذين يطمعون في الجنة ، ولم يعملوا لها!

ويمكننا أن نعد ذلك أيضا من التضاد أو التناقض الظاهر Paradox • وهو وجه من وجوه المفارقة • وهو عبارة عن قضية تبدو باطلة لدرجة السخف absurd ، ولكنها بعد ذلك ، تجتهد أن يصير لها معنى معقول أو منطقى rational ذلك ، تجتهد أن يصير لها معنى معقول أو منطقى meaning ، وعادة ما يكون هذا المعنى مفاجئا أو غير متوقع(٤٣١) •

ونرى فى هذه المفارقة أمورا عدة تقتضى الانتباه ، أهمها

(أولا) ايثار اللفظ « يطمع » على مرادفاته ؛ لأنه الأوفق في وصف الحال الداخلية التي كانوا عليها اذ ذاك ؛ وذلك أن « الطمع نزوع النفس الى الشيء شهوة لله »(٤٣٢) .

(ثانيا) بناء الفعل « يدخل » للمجهول ، وكأن في هذا البناء دلالة على أنهم يطمعون هذا الطمع في الجنة ، بل في جنة نعيم ، في الوقت الذي لا يعملون فيه من أجلها ، ويتكاسلون ، وينتظرون من يدخلهم اياها! • ان استعمال « أدخل » في هذا السياق ، ثم البناء للمجهول ، أبلغ من « دخل » • فالادخال

Abrams, et. al., The Norton Anthology, (٤٣١) ibid. p 2591.

<sup>(</sup>٤٣٢) المفردات ص 30٪ 🕫

أبلغ من الدخول ؛ الأن الادخال هو أن تجعل له ما يدخله حتى، يدخله كيف شاء!

- (ثالثا) تنكير كلمة «جنة » ولعله من تنكير التعظيم ؛ أى جنة وأى جنة ويكشف ذلك عن مبلغ طمعهم فيما ليس الأمثالهم البتة طمع فيه ولا استحقاق !
- (رابعا) الاضافة اليها في كلمة «نعيم» ، بيانا للنوع وفي هذا زيادة اظهار طمعهم أيضا ، لا سيما اذا علمنا أن النعيم يعنى : النعمة الكثيرة (٤٣٣) •
- (خامسا) بنیت المفارقة على أسلوب الاستفهام ، الذى خرجت فیه الهمزة على الاستفهام الحقیقى ، الى معنى الانكار . بید أن الانكار له نوعان :
- (أحدهما) الانكار الابطالي ، وتقتضى الهمزة فيه ، أن ما بعدها غير واقع ، وأن مدعيه كاذب ، نحو قوله تعالى : «أفعيينا يالخلق الأول »(٤٣٤) .
- و ( الآخر ) هو الانكار التوبيخي ، ويقتضى أن ما بعد الهميزة واقع ، وأن فاعله ملوم (٤٣٥) · وهيذا ما يناسب

<sup>(</sup>٤٣٣) المفردات ص ٧٦١ ٠

<sup>(</sup>٤٣٤) ق: ١٥٠

<sup>(</sup>٤٣٥) ابن هشام (جمال الدين بن هشام الأنصاري): مغنى اللبيب، دار احياء الكتب العربية (عيسى البابي الحلبي ) دنت ١٦/١٠ ونظير الانكار التوبيخي قوله تعالى: «أتعبدون ما تنحتون»، « أغير الله تدعون»، « أثفكا آلهة دون الله تريدون»، « أتأتون الذكران »، « أتأخذونه بهتانا» ( المرجع السابق ١٦/١) .

المفارقة في آيات سورة المعارج السابقة ؛ فما يعد الهمزة في « أيطمع » واقع ، وهو طمعهم في الجنة ، ولكنهم يوبغون على ذلك ؛ لانهم طمعوا فيما ليس الهم فيه ألبتة حق .

(سادسا) لابد من النظر الى الترابط الدلالى وذلك أن هذه بين قرينة المفارقة والآيات السبابقات عليها ؛ وذلك أن هذه الآيات ، مهدت اللمعنى الكامن فى المفارقة ، عن طريق رسم صورة لهؤلاء الكفار ؛ فهم مهطعون ( من هطع الرجل ببصره اذا صوبه ، وبعير مهطع اذا صوب عنقه ) (٤٣٦) • وهم أيضا قد بدوا عن اليمين وعن الشمال عزين ( وعزين يعنى جماعات فى تفرقة ، واحدتها عزة ) (٤٣٧) • ويكشف اختيار الوصفين «مهطعين » و «عزين » عن شدة طمعهم ، من حيث انصرافهم بدنيا ( تصويب الأعناق ) وانكبابهم حركيا ( تجمعهم فى جماعات متفرقة ) على ما طمعوا فيه ، وهم رأسا بمناى بعيد عنه ، وغير مستحقين له !!

١٥/٦/٢ ويمكننا أن نرى هذه الصورة الأخيرة في مواضع أخرى من النص القرآني ، نعو قوله تعالى : « وأملى لهم ان كيدى متين • أم تسألهم أجرا فهم من مغرم مثقلون • أم عندهم الغيب فهم يكتبون »(٤٣٨) ، وقوله : « أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار »(٤٣٩) •

<sup>(</sup>٤٣٦) المفردات ص ٤٣٦)

<sup>(</sup>٤٣٧) المرجع السابق ص ٥٠٠ .

<sup>(</sup>۸۳۸) القلم ٥٥ ــ ٧٧ 🙃

<sup>(</sup>٤٣٩) ص ۲۸ ٠

ويبدو لنا أن «الجعل» في هذه الآيات، يفيد النقل والتصدير • والنقل والتصديير هنا ، راجعان الى الحال ؛ أى لا تجعل حال هؤلاء مثل حال هؤلاء ، ولا تنقلها اليها (٤٤٠) • فمثلا قوله تعالى : «أم نجعل المتقين كالفجار »(١٤٤١) ، أى في سوء الحال ، أى لا نجعلها كذلك (٤٤٢) •

ومما قيل في «أم»، أن فيها معنى العطف، وهي استفهام كالألف، الا أنها لا تكون في أول الكلام، لأجل معنى العطف و «أم» قسمان: متصلة ومنفصلة وهي في الآيات السابقة «أم» المنفصلة (٤٤٣) ؛ التي تقدر به «بل» والهمزة وهي تكون على عطف الجمل وهي في الخبر والاستفهام بمشابة «بل» والهمزة (٤٤٤) .

يناء على ذلك ، يبدو المراد في الآيات : بل أعندهم الغيب، بل أنجعل الذين آمنوا • • • ، ونحوه • ومعناها في القرآن التوبيخ ، والمراد بها هنا ، التوبيخ لمن قال : عندنا الغيب

<sup>(</sup>٤٤٠) البرهان ٤/١٣٣٠ .

ر ٤٤١) ص ۲۸ ٠

<sup>(</sup>٤٤٢) الاتقان ، بتحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ١٣٣/٣٠

<sup>(</sup>٤٤٣) و «أم » المتصلة هي الواقعة في العطف والوارد بعدها وقبلها كلام واحد • والمراد بها الاستفهام عن التعيين ، فلهذا تقدر به «أى » وشرطها أن تتقدمها همزة الاستفهام ، ويكون ما بعدها مفردا ، أو في تقدر ه ( البرهان ١٨٠/٤ ) •

وقارن : كتاب سيبويه ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ( ١٩٧٣) ٢٧٢/٣ وما بعدها .

<sup>·</sup> ١٨١/٤ البرهان ١٨١/٤ ·

## الفصرالسكابغ

## مفارقة السيلوك الحركي

۱/۷/۲ ترسم هذه المفارقة صورة للسلوك الحركى لمن تقع منه ، أو عليه ، عناصرها ومكوناتها • وهى حركة عضوية ، أو حركة جسمية عامة ، تبرز فيها عناصر خاصة مثيرة للغرابة والسغرية • ويستخدم اصطلاح السلوك الحركى Kinesics والسغرية • ويستخدم اصطلاح السلوك التبليغي غير اللفظى بمعنى المظاهر المختلفة للسلوك التبليغي غير اللفظى بمعنى المظاهر المختلفة للسلوك التبليغي غير اللفظى المناب ويعد السلوك الحركى جانبا ضروريا ومتمماً للتحليل the linguistic analysis

• ( £0 • ) of face-to-face discourse

وقد أسهمت دراسة هذا الموضوع ، في وصف المحددات السياقية في مجالات التفاعل اللغوى ، وأكدت ضرورة الاقتراب من السلوك التبليغي ، القابل للملاحظة المباشرة ، عند تفسير اشكالية السياق ، عن طريق ربطها بنظرية أكثر عمومية للخطاب(٤٥١) .

Gosling, John, Kinesics in discourse, in: Studies (2007) in Discourse Analysis, edited by Malcoim Coulthard and Martin Montgomery, Routledge, London and New York (1989) pp. 158 - 189, p. 158.

<sup>(</sup>٤٥١) المرجع لسابق ص ١٥٩٠٠

واذا كانت القضية الجوهرية التي ينطلق منها نظام تعليل الخطاب، هي بيان الكيفية التي تتحقق بها المقولات الوظيفية functional categories بعبارات شكلية Formal items فاننا نشير بوجه عام اليأن الأبنية الاستفهامية السابقة، تهدف الله تحقيق احدى هذه المقولات الثلاث، وهي مقولة الافصاح تحقيق احدى هذه المقولات الثلاث، وهي مقولة الافصاح وتصوراتها المختلفة، على نحو مفارقي تهكمي انتقادي تتوبيغي .

4

<sup>(</sup>٤٤٩) انظر في ذلك:

Coulthard, M., An Introduction to Discourse Analysis, ibid, p. 107.

والمقولتان الأخريان هما مقاولة التوجيد directive التي تتحقق بواسطة الأبنية الأمرية imperative structures ومقولة الاخبار declarative التي تتحقق بواسطة الأبنية الافصاحية structures

<sup>(</sup> المرجع السابق ص ١٠٧ ) .

( أحدهما) أن الكفار كانوا يقولون ، نعن نسود في الآخرة ، كما نسود في الدنيا ، ويكونون أتباعا لنا ، فكما أعزنا الله في هذه الدار ، يعزنا في الآخرة ، فجاء الجواب على معتقدهم ؛ أنهم أعلى وغيرهم أدنى .

(الثانى) لما قيل قبل الآية: «وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذين كفروا »(٤٤٧) ؛ أى يظنون أن الأمر يهمل ، وأن لا حشر ولا نشر ، أم لم يظنوا ذلك ، ولكن يظنون أنا نجعل المؤمنين كالمجرمين ، والمتقين كالمجرمين ، والمتقين كالمجار »(٤٤٨) .

وبناء على هذا التوظيف البليغ للتشبيه المقلوب في الآيات السابقة ، يمكننا القول بأنه كان أداة أسلوبية لغاية دلالية ، تقصد المفارقة الى بلوغها ، وهي افتضاح ما في مذهبهم من شطط ، وما في حكمهم من خلط ، حين جعلوا الأصل فرعا ، والفرع أصلا ، وكانما ثبت هذا الموضع وهذا المعنى للمجرمين والفجار ( وهو \_ في زعمهم \_ علوهم ، وسيادتهم في الدنيا والآخرة ، وتبعية الآخرين لهم ) وصاروا كأنهم الأصل في هذا المعنى ، حتى شبه بهم المؤمنون والمتقون !

ولا ريب أن هذه اللفتات الدقيقة ، تجلى لنا أثر هذه المواءمة المتناهية في لطفها وقوتها ، في صناع المفارقة القرآنية بين بنية المقال ومقتضى الحال •

<sup>(</sup>٤٤٧) ص ۲۷ ۰

<sup>(</sup>٤٤٨) البرحان ٣/٨٢٦ ــ ٤٢٩ 🗗

( ولاحظ اختيار « عند » بالذات ، فهى ظرف مكان بمعنى «لدن » ؛ فانه لا يقال : لدن فلان ، الا اذا كان بعضرة القائل) أو من اشتط فى ضلالته ، حين جعل المتقين كالفجار ، والمؤمنين الصالحين كالمفسدين فى الأرض !

من كل ذلك ، نرى أن الاستفهام فى نعو ما تقدم ، مساءلة تتوجه ألى الغاء زعمهم وابطاله ، أو النقل : الى انكاره والرد لما ادعوه ، وتوبيخهم عليه .

واذا كانت «أم » فى الآيات السالفة ، بمعنى « يل » والهمزة ، فكيف يستفهم الله تعالى عن أقوالهم السابقة : عندنا الغيب ، • • الخ ؟ أجيب عن ذلك ، يأنه جاء على كلام العرب ، ففى كلامهم يكون المستفهم محققا للشيء ، لكن يورده بالنظر الى المخاطب ، كقوله : « فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى » (220) ، وقد علم الله أنه لا يتذكر ولا يخشى ؛ لكنه أراد : « لعله يفعل ذلك فى رجائكما » (221) .

وحرى بنا هنا ، أن نلفت النظر الى العلاقة بين المدلول فى المفارقات الأخيرة ، ووضعية كأف التشبيه ، فالأصل دخول أداة التشبيه على المشبه به • وأصل التشبيه أن يشبه الأدنى بالأعلى ، فيقال : « أم نجعل الفجار كالمتقين » ، ونحو ذلك • ومن هنا نشساءل : لم خولفت القاعدة ؟

يجيب الزركشي عن ذلك ، بقوله : « فيه وجهان :

<sup>(</sup>٤٤٥) طله ٤٤

<sup>(</sup>٤٤٦) البرمان ٤/١٨٢ ٠

من ناحية أخرى ، صار من المحقق ، القول بأن وصف المدث اللغوى speech-event ، لايد فيه من معالجة الفونولوجيا ، والدوال المعجمية lexis ، والنحو ، والسلوك الحركى ؛ حيثما تجعل هذه المستويات الأربعة ، هى التحقيقات الشكلية المنواع متعددة من الوظائف التفاعلية interactive functions المتى يكون الخطاب المركب الأعظم أو الرئيس لها ، ان وصف المدث اللغوى \_ فى حدود هذه المستويات الأربعة \_ سوف يجعل أمرا ممكنا ، عمل معالجات فعالة لكيفية تحقق الوظائف various formal levels الشكل المختلفة sab مستويات الشكل المختلفة والآلية التفسيرية التي تسهم هى الأخرى اسهاما عظيما جدا فى الآلية التفسيرية لتموذج التعليل كلية (٤٥٢) .

لقد أصبح ثابتا أن السلوك غير اللفظى hehaviour behaviour مهم جدا فى التبليغ الانسانى للمعنى بأنواعه المختلفة واذا كانت الوظائف الخطابية ، تبدو فى الوقت الحاضر ، متحققة على ثلاثة مستويات شكلية : النحو ، والدوال المعجمية ، والاختيارات التنفيمية والاختيارات التنفيمية فان هذه المستويات ، قد قصد اليها ، لتفسير التركيب الداخلى للنص المنطوق والمكتوب (٤٥٤) .

<sup>(</sup>٤٥٢) الرجع السابق ص ١٦٠٠

<sup>(</sup>٤٥٣) يرجع اصطلاح « المستوى الشكلي formal level الى هاليداى Halliday الذي جعل الفونولوجيا مستوى وسطا ، يربط المادة form بالشكل phonic substance الصوتية

<sup>(</sup>٤٥٤) المرجع السابق ص ١٦٢٠

واذا كان التنغيم الخطابي discourse intonation، يعد مستوى شكليا، فقد اقترح الباحثون في تعليل الخطاب، ادراجه تحت المستوى الجديد المسمى بالسلوك الحركي، والذي يضم جميع الحركات ذات المعنى المصاحبة للتكلم sequences of gestures التي تحقق الوظائف التركات sequences of gestures المتى تحقق الوظائف التفاعلية في المواقف التبليغية المباشرة (٤٥٥) .

وينظر الباحثون الى علم السلوك الحركى ، على أنه يساعد فى ريط الوظائف الخطابية \_ بطرق مختلفة \_ بالسمات السياقية أو الموقفية لما وراء النص extra-textual features محيثما يكون السياق عبارة عن العلاقات الديناميكية التى تربط بن المشتركين فى الخطاب (٤٥٦) .

لقد عنى أحد هؤلاء الباحثين، وهو بيردويستل Birdwhistell بدراسة علم السلوك الحركى ، من خلال السياق Kinesics in بدراسة علم الدراسة التى قامت على فرضية جوهرية ؛ هى context أن هناك طائفة من السلوكيات الحركية الجسمية الشكلية والضرورية التى ترتبط ارتباطا مباشرا بالبنية اللغوية (٤٥٧) •

وقد نظر بيردويستل الى العلامات السلوكية المصاحبة، على انها احالات ناتجة عن قنوات أخرى للتفاعل بطريقت بن

<sup>(</sup>٤٥٥) المرجع نفسه ص ١٦٢ – ١٦٣ آ. (٤٥٦) المرجع نفسه ص ١٦٣ ه.

<sup>·</sup> ١٦٦ الرجع السابق ص ١٦٦٠

مسايرتين، تعد الطريقة الثانية منهما \_ بخاصة \_ موائمةلهذا المنهج و تقوى هذه العلامات الاحالية المنهج و تقوى هذه العلامات الاحالية الشكلية و تؤكدها و تكيفها • كذلك ، فانها تعطى افادات حول السباق الموقفي للرسالة situation • وفي الاشارة الأخيرة ، ما يساعد على تحديد سياق التفاعل و المناه و فضلا عن ذلك ، فأن هذه المطريق تشخيص الفاعل و سماعه • و فضلا عن ذلك ، فأن هذه العلامات تنقل عادة معلومات عن السياق الأكبر the larger الذي يتجلى فيه التفاعل (20 م) .

خلاصة القول ، أنه اذا كان الاتصال اللفظى ، يؤذى دوراً هاما فى مواقف اجتماعية متعددة ، فان نمط الاتصال غين اللفظى ، يؤدى هو الآخر دورا هاما ، سواء أكان مصاحبا ومكملا للنمط الأول ، أم مستقلا • ان حركة الجسم ، تجعل من

<sup>(</sup>٤٥٨) الرجع نفسه ص ١٦٧٠

وجدير بالذكر ، أن نظرية علم السلوك الحركى ومنهجيته ، قد تأثرت بنظرية علم اللغة الوصفى والبنيوى ومنهجيتهما تأثرا قويا ، وقد تبيئ أن السلوك الاتصالى المرئى risible communicative behavio ، مناظرة \_ على الأقل \_ يعرض خواص شكلية formal properties ، مناظرة \_ على الأقل \_ تلك الخواص التي يمكن وصفها في السلوك المسموع audible behavior

Birdwhistell, L., A Kinesic — Linguistic Exercise, in: Directions in Sociolinguistics, ed. by: John J. Gumperz and Dell Hymes, Basil Blackwell, (1989) pp. 381 - 404, p. 385.

الاتصال غير اللفظى عاملا هاما في تفسير الرسالة اللفظية اذا كانت مصاحبة لها(٤٥٩) .

ان هذا النوع من المفارقة ، يبنى على رسم السلوك الحركى الغريب فى دوافعه ومسبباته، والذى يتطوى على مغالطة شنيعة، رسما لغويا ، حصيلته صورة تكنلى عن الدلالة الثانية، أو المعنى غير المباشر الذى يتضاد هنا مع حقيقة الشيء وأصله ، فينتج عن ذلك التضاد معنى الاستهزاء والسخرية ، ومن المفترض أن النشاط أو السلوك الانسانى ، هو \_ فى الجوهر \_ مشكلة تكوين العلاقة بين المثيرات والاستجابات (٤٦٠) ، وهذا النوع من المفارقة ، انما يوظف بينونة الاستجابات ومناقضتها للمثيرات ، فى انتاج الدلالة التهكمية الانتقادية ، فى قالب لا ينفك عن التصوير الحركى الكنائى ،

۲/۷/۲ في ضوء ما تقدم ، يمكننا أن نرى من هذا النوع ، من المفارقات القرآنية ، قوله تعالى : « يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت »(٤٦١) • وفي هذه المفارقة ، نلحظ أن « من » تفيد معنى التقليل • وقد جعل الزركشي لفظ « الاصبع » في هذه الآية الكريمة ، من قبيل الكناية التي يكون السبب فيها أن يفحش ذكر اللفظ في السمع ، فيكني عنه بما لا ينبو عنه الطبع ؛ قال : « وقوله تعالى : « يجعلون أصابعهم »

<sup>(</sup>٤٥٩) حسن رجب (دكتور): أدب الاسلام وعلم الاتصال ، مقالة في كتاب: مقالات في الدعرة والاعلام الاسلامي ، رئاسة ألمحاكم الشرعية والشئون الدينية بدولة قطر ، ط ١ (رجب ١٤١١هـ) ص ٨٠ ـ ٨٠ ( ٢٦٠) روشكا ( ألكسندر ): الابداع العام والخاص ، ترجمة دكتور غسان عبد الحي أبو فخر • سلسلة عالم المعرفة ، الكويت (١٩٨٩م) ص ٢٣ (٤٦١) البقرة ١٩ ٠

- الآية ، وانما يوضع في الأذن السبابة ، فذكر الاصبع وهو الاسم العام أدبا ؛ لاشتقاقها من السب ، ألا تراهم كنوا عنها بالمسبحة ، والدعاءة ، وانما يعبر بهما عنهما ؛ لأنها ألفاظ مستحدثة ، قاله الزمخشرى •

وقال الشيخ تقى الدين بن دقيق العيد فى شرح (الالمام): يمكن أن يقال: ان ذكر الاصبع هذا جامع لأمرين: أحدهما التنزه عن اللفظ المكروه، والشانى حط منزلة الكفار عن التعبير باللفظ المحمود والأعم يفيد المقصودين معا، فأتى يه وهو لفظ الاصبع »(٤٦٢).

وفى موضع آخر ، فسر الزركشى « الأصبع » - الآية نفسها - بالأنامل ، ورأى أن حكمة التعبير عن الأنامل بالأصابع ، الاشارة الى أنهم يدخلون أناملهم فى آذانهم ، بغير المعتاد ، فرارا من الشدة ، فكأنهم جعلوا الأصابع(٤٦٣) .

ولعل التعليل الأخير الذي ساقه الزركشي ، هو الأنسب الى مدلول الآية ، والأقرب الى سياقها • ونحن نستجيد هذا التعليل؛ لأن استخدام الأصابع في الآية ، منباب المجاز اللغوى ، عنيت استعمال اللفظ في غير ما وضع له أولا • وهو هنا من نوع اطلاق اسم الكل على الجزء ، أي أناملهم • وقال السيوطي : « ونكتة التعبير عنها بالأصابع ، الاشارة الى ادخالها على غير

<sup>(</sup>٤٦٢) البرهان ٢/٣٠٦ ٠ (٤٦٣) المرجع السابق ٢/٢٦٢ ٠

المعتاد مبالغة فى الفرار »(٤٦٤) • ونحسب أن هذا هو الوجه الصحيح • ونضيف الى ما سلف ، أن فى هذا الاستعمال الملاصابع \_ كما ذكر الدكتور صبحى الصالح \_ تصويرا المالتهم النفسية ، وما أصابهم من الذعر والهلع ، وهم يولون هاربين (٤٦٥) •

ان هذه الصورة التي ترسمها الكناية المشهدية ، تعول على الوظيفة السيميائية للحركة الجسمية ، وعلى قدرة هذه الحركة على نقل المعنويات من هلع وفزع ونحوهما ، الى حركة مرئية ، ذات دلالة اصطلاحية معروفة عند المخاطبين .

تعتمد هذه المفارقة اذن ، على ما يعرف باسم مساعدات الكلام (٤٦٦) • وهى مساعدات ذات صفة اصطلاحية ؛ أى أنها تخضع لشروط الارسال والتلقى • وتزيد بنية المفارقة هذه الحركة الاصطلاحية وضوحا ؛ وذلك بوجود المفعول الأجله «حذر الموت» • وهو وضوح يكشف علاقة التضاد الكامنة في هذه المفارقة ، بين موت محيط محدق وسلوك حركى غريب الدافع والمنطلق ؛ هو وضع الأصابع في الآذان ، أيا كانت كيفية هذا الوضع ، ليس أكثر • وكان الموت في ظنهم مسايدرا بصم الآذان ؟

<sup>(</sup>١٦٤) الاتقان ، طبعة المكتبة الثقافية ١٠/٢ .

<sup>(</sup>٤٦٥) صبحى الصالح (دكتور ): مباحث في علوم القرآن ، دار العلم للملايبين ، بيروت ، ط ١٧ ، د.ت ص ٤٢٩ .

<sup>(</sup>٤٦٦) أنظر في ذلك :

غیرو ( بییر ): السیمیاء ، ترجمة أنطوان أبی زید ، منشورات معویدات ، بیروت ، طآ ( ۱۹۸۶م ) ص ۲۳ وما بعدها ٠٠

٣/٧/٢ ولعل من هذا النوع أيضا قوله تعالى: «واذا لقوكم قالوا آمنا واذا خلوا عضوا عليكم الأنامل من الغيظ » (٤٦٧). والأنامل \_ كما نعرف \_ أطراف الأصابع \_ ويوصف المغتاط والنادم بعض الأنامل والبنان والابهام، قاله الزمخشرى (٤٦٨). وقال الراغب الأصبهانى: «وذلك عبارة عن الندم لما جرى به عادة الناس أن يفعلوه عند ذلك » (٤٦٩) و كأنى بالأصبهانى يضع يديه على ما أشرنا اليه من قبل ، وهو الصفة الاصطلاحية للحركة الجسمية ، تنهض البنية الدلالية لهذه المفارقة اذن ، على التعارض بين الاستجابة والمثير، بين القول والفعل الحركى الذي ينفيه !

« وان منهم لفريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وان منهم لفريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب » ونلحظ هنا ، تكرير كلمة « الكتاب » والاسم اذا ذكر مرتبن ، فله من حيث التعريف والتنكير أربعة أحوال؛ لأنه اما أن يكونا معرفتين أو نكرتين؛ أو الثاني معرفة والأول نكرة ، أو عكسه (٤٧١) .

وقد فسر الأصبهاني ، تكرار الاسم في هذه الآية ، بأن الكتاب الأول ما كتبوه بأيديهم ، ثم كرره بقوله : « فويل للذين

<sup>(</sup>٤٦٧) آل عمران ١١٩٠ •

<sup>(</sup>٤٦٨) الكشاف عن حقائق التنزيل ، رجع سابق ١/٥٥٩ .

<sup>(</sup>٤٦٩) المفردات ص ٥٠٥ ٠

<sup>(</sup>٤٧٠) آل عمران (٤٧٠)

<sup>(</sup>٤٧١) البرهان ٤/١٤ 🐑

يكتبون الكتاب بأيديهم »(٤٧٢) • والكتاب الثانى التوراة ، والثالث جنس كتب الله تعالى ، أى ما هو من شيء في كتب الله تعالى وكلامه (٤٧٣) •

وينفى تكرار «الكتاب» على هذا النعو ، أن يكون ما يلوون به ألسنتهم ، من أى جنس من أجناسه • لذلك ، فان لى اللسنان فعل لا معنى له ولا طائل تحته ، وقد انكشفت حقيقته ومغزاه! ولا مراء في أن التكرار فيما سبق ، انما هو على وجه التأكيد • وفائدته العظمى ـ كما يقول الزركشى ـ التقرير • وقد قيل : الكلام اذا تكرر تقرر (٤٧٤) •

والتكرار هنا ، على مستوى البنية ، أداة من أدوات التماسك المعجمى lexical cohesion الذي يعنى به التحليل النصى .

واللى - فى دلالته المحسوسة - فتل الحبل(٤٧٥) • ويحتاج دلك عادة الى جهد ، ولا يخلو من حرص وحبكة • كأنهم يجتهدون فى فعلهم ؛ نقلا للأمر عن أصله وموضعه • وهيهات ذلك مطلبا، وعز فيهم مذهبا!

ان لى اللسان هنا ، ينتج كناية تصويرية · وهى ـ كما يتضم لنا ـ كناية عن الكذب وتخرص الحديث · وقد انتج

<sup>(</sup>۲۷۲) البقرة ۷۹ ۰

<sup>(</sup>٤٧٣) المفردات ص ٤٣٧ ، ونقل الزركشي النص عنه في البرهان ٩٧/٤ .

۱۰ [۲۷۵] البرهان ۱۰ [۲۰۱۰]

<sup>(</sup>٤٧٥) المفردات ص ٤٧٥٠

التعبير الكنائي ، أو لنقل الصدورة التعبيرية الكنائية ، تلك الالالات ، وعلى نحو ساخر انتقادى في الوقت نفسه .

٧/٧/٥ وفي النص القرآني حالات اخرى لهذا النوع من المفارقة ، نرى منها قوله تعالى : « ألى الله مرجعكم وهو على كل شيء قدين - الا انهم يثنون صدورهم ليستخفوا منه > (٤٧٦) -وكأنهم ظنوا أنهم يقدرون على الاستخفاء من خالقهم ومالك أمرهم ، وأن الاستخفاء منه أمر هين لا يكلفهم الا ثني الصندور! واذا تأملنا السياق اللغوى الكبر لقرينة هذه المفارقة ، رأينا أنها وقعت بين عبارتين تجعلان أمن هذه الحركة الجسمية أمرا مضمحكا حقا ؛ وهما قوله تعالى : « وهو على كل شيء قدير » وقوله : « انه عليم بذات الصدور » • وكانت العبارة الأخيرة هكذا مشتملة على دال « الصدور » حيثما كان موضيع الحركة فى « يثنون صدورهم » ؛ وذلك دحضاً لما زعموه ، بل توبيخا لهم عليه • وتبدأ البنية التركيبية للمفارقة ، بألا الاستفتاحية التي تنبه الى ما بعدها ؛ فيجسمع الوعي على البعد الساخر في المفارقة • أضف الى ذلك جعل الجملة مؤكدة بان ، وصوغ الفعل على المضارعة استعضارا لصورتهم الساخرة \_ وقد عرفنا دافعها ـ آن ثني الصدور -

۱/۷/۲ ونلاحظ فى حالات هـذا النوع ، أنه ربما جمع التصوير بين حركة عضوية وصفة لسانية • وهذا ما نراه فى قوله تعالى : « واذا أنعمنا على الانسان أعرض ونأى بجانبه

<sup>. (</sup>٤٧٦) هود ٤ ـ ه ٠

واذا مسه الشر فذو دعاء عريض »(٤٧٧) • و « أعرض ونأى بجانبه » فيما ذكره أبو عبيدة : « أى تباعد عنى »(٤٧٨) • وجعل الدامغانى (ت بعد ٤٧٧ه) « الجانب » ، فى مثل هذا الموضع ، بمعنى القلب • وقال فى قوله تعالى : « ونأى بجانبه» أى تباعد بقلبه من الايمان(٤٧٩) •

ويبدو أن الخطأب يعبر عن مفارقة رد الفعل للفعل والفعل هذا الانعام الالهى على الانسان وكان الرد عليه ، من جانب ذلك الانسان ، الاعراض الذى ينسبيه الحمد لله ، ويبعده عن الله جحودا ونكرانا وقد وقع هذا المعنى ، فى موضع آخر من القرآن ، هو قوله تعالى : « واذا أنعمنا على الانسان أعرض وناى بجانبه » (٤٨٠) •

ومما يجدر الاشارة اليه ، أن الآية الكريمة ، لم تستعمل الاتباعد » ، لكنها استعملت الأعرض » • ولعل في ذلك – فيما يبدو لنا – ما يشهر الى أمرين مهمين :

( أولهما ) العلاقة اللفظية البديعية \_ وبالتالى الدلالية \_ التي تنشأ باستعمال « أعرض » ، بينه وبين « عريض » في

<sup>(</sup>٤٧٧) فصلت ٥١٠

<sup>(</sup>٤٧٨) مجاز القرآن ، مرجع سابق ١٩٨/٢ •

<sup>(</sup>٤٧٩) الدامغاني ( الحسن بن محمد ) : قاموس القرآن أو اصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم ، تحقيق عبد العزيز سيد الاهل ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط ٥ ( ١٩٨٥م ) ص ١٠٨٠

<sup>(</sup>٤٨٠) الاسراء ٨٣٠

الآية عينها ، وهو ما سنشير اليه بعد ذلك و

و (الآخر) أن «أعرض» فيها من القدرة التصبويرية» التي تعتاج اليها بنية المفارقة هنا ، ما لا تبديه « تباعد » ونحوها ، وذلك أن «أعرض» يعنى أظهر عرضه أى ناحيته واذا قيل : أعرض عنى ، فمعناه ولى مبديا عرضه (٤٨١) • ويعنى ذلك ، أن الوظيفة الخطابية لهذا السلوك الحركى ، هى الرفض الواضح المعبر عنه حركيا •

لقد قوبل الانعام بالاعراض وهى مقابلة حادة مباشرة تستند اليها المفارقة فى نصاعتها واحكامها استنادا قوياً ، فاذا أنعم الله عليه ، أعرض عن الشكر ، وذهب بنفسه وتكبر والذى تقتضيه البلاغة \_ كما يقول الزركشي بحق \_ أن يكون الضمير (في «مسه») للمعرض المتكبر ، لا لمطلق الانسان ، ويكون لفظ «اذا» ، للتنبيه على أن مثل هذا المعرض المتكبر ، يكون ابتلاؤه بالشر مقطوعاً به (٤٨٢) .

من جانب آخر ، فقد صنع الفعل « أنعمنا » هنا ، مع الاعراض والنأى ، صنع المفارقة على خير وجه ؛ لأنه وقع موقعه في البنية الدلالية للصورة ، وصنار أدل على المعنى المفارقي من غيره ؛ كالاحسان • وسبب ذلك ، أن « الانعام » لا يكون الا من المنعم على غيره ؛ لأنه متضمن بالشكر الذي

1 37 \_ Hanker )

<sup>(</sup>٤٨١) أنظر في هذه المعاني : المفردات ص ٤٩٤ ، ٤٩٥ .

<sup>(</sup>٤٨٢) البرهان ٢٠٢/٤ وقارن : الاتقان للسيوطى بتحقيق محمد أبى الفضدل ابراهيم ١٥١/٢ ، ومفتاح العلوم لأبى يعقوب يوسف بن أبى بكر محمد بن على السكاكى ، دار الكتب العلمية - بيروت ، بدون تاريخ ، بص ١٠٥ ، وقد ذهبا إلى ما ذهب اليه الزركشى .

يجب وجوب الدين • أما الاحسان ، فيجوز فيه احسان الانسان الى نفسه ، الى نفسه • تقول لمن يتعلم العلم : انه يحسن الى نفسه ، ولا تقول : منعم على نفسه (٤٨٣) • وكأن الانعام احسان خالص فى النفع والخير • ولذلك فهو متضمن بالشكر الذى يجب وجوب الدين • وما كان منهم بازاء ذلك كله الا الاعراض والناى!

كذلك ، فقد أوثر « الانعام » هنا على « المن » مثلا • فالمنة هى النعمة المقطوعة من جوانبها ، كأنها قطعة منها ، كما يقول أبو هلال(٤٨٤) • ويقول أيضا : « وأصل الكلمة (يعنى المنة) القطع ومنه قوله تعالى : «لهم أجر غير ممنون» أى غير مقطوع وسمى الدهر منونا ؛ لأنه يقطع بين الالف • وسمى الاعتداد بالنعمة منا ؛ لأنه يقطع الشكر عليها »(٤٨٥) • وقد سبق أن رأينا أن النعمة توجب الشكر •

أما الصفة اللسانية ، في قوله تعالى : « فذو دعاء عريض» فقد ذكر الأصبهاني ، أن « الدعاء » كالنداء الا أن النداء ، قد يقال بيا أو أيا أو نحو ذلك ، من غير أن يضم اليه الاسم • والدعاء لا يكاد يقال الا اذا كان معه الاسم، نحو : يافلان (٤٨٦) • ويتضم من ذلك ، أن لفظ « الدعاء » قد اختير دون غيره ؛

<sup>(</sup>٤٨٣) الفروق في اللغة ص ١٨٧ ٠

<sup>(</sup>٤٨٤) المرجع السابق ص ١٩١٠

<sup>(</sup>٤٨٥) المرجع نفسه ص ١٩١٠

<sup>(</sup>٤٨٦) المفردات ص ٢٤٤٠

الميدل دلالة ضمنية على دعائهم الله تعالى وقت الشدة ، وحين

وقد وصف هذا الدعاء بأنه عديض وفي ذلك يقول الأصبهاني : « العرض خلاف الطول و أصله أن يقال في الأجسام، ثم يستعمل في غيرها، كما قال تعالى: « فذو دعاء عريض » »(٤٨٧) •

ويذكرنا كون العرض في الأجسام، ينوع هذه الصفة في « دعاء عريض »، من حيث التوظيف الأسلوبي ؛ فهي ليست حكما يبدو لنا مصفة مفيدة أي محددة ، وانسا هي صفة مصورة ، أي تلك التي ترسم ، أو تشكل صورة (٤٨٨) ؛ فتنقل الدعاء إلى هيئة مرئية لها جسم ومساحة • ولذلك ، فان مثل هذه الصفة ، تقوى العلاقة بينها وبين الموصوف وتنشط المقال •

ولعل ايثار العرض على الطول هنا ، هو الأقوى دلالة ، على أنه دعاء الاستصراخ والاستغاثة الملهوفة ، وسؤال انقضاء البلاء ، واستعجال انكشاف الضروقد عجزت الحيلة ! ان ابراز العرض يومىء الى سعة الدعاء ، التي تومىء الى حركة جاهدة من أعضاء النطق ، هذه الحركة التي تومىء بدورها الى أن ذلك الانسان ، قد امتلأت جوانبه بذلك الدعاء!

ولعله من الأدوات الموصلة الى المدلولات السابقة ، جعل جواب الشرط على هذا النحو: « فذو دعاء عريض » ، يه لا

الأول . لا به منابع المنابع منابع المنابع على المنابع على المنابع على المنابع على المنابع الم

ر ( 2۸۷) المرجع الشمابق ص ٤٩٤ . ( ٤٨٨) انظر في الفرق بين نوعي الصفة :

وقيل : يعنى الفرق بين نوعى الصفة : ويم الفرق بين الفرق بين الفرق بين المسلم ال

مما أو قيل: دعا دعاء عريضا • ففى هـنه الأداة التركيبية تحديلة أقوى على ضعف صبر الانسان وقلة احتماله فى موضع الشر • وهو كذلك أدق وصها لحاله ، وأكثر افادة لالتصاق الدعاء به ، أو التجائه التلقائي الفورى الى الدعاء • وذلك مستفاد من « ذو » التى بمعنى صاحب •

وينبغى لنا الآن، أن نلاحظ أن المختار في مثل هذه الحالات، هو «العرض» • من ذلك قوله تعالى: «وجنة عرضها السموات والأرض» (٤٨٩) ، ولم يقل «طولها» ؛ لأن العرض - كما فطن الى ذلك بحق الزركشي - أخص ؛ اذ كل ماله عرض فله طول ، ولا ينعكس • وأيضا اذا كان للشيء صفة يغنى ذكرها عن ذكر صفة أخرى تدل عليها ، كان الاقتصار عليها أولى من ذكرها ؛ لأن ذكرها كالتكرار ، وهو ممل ؛ واذ ذكرت فالأولى تأخير الدلالة على الأخرى ؛ حتى لا تكون المؤخرة قد تقدمت الدلالة عليها (٤٩٠) •

<sup>(</sup>٤٨٩) آل عمران ١٣٣٠

<sup>(</sup>٤٩٠) البرهان ٤٩٠٧

وذكر الأصبهاني وجوها مختلفة لكمة «عرض» في هذه الآية ، قال: « أما قوله تعالى : « وجنة عرضها السموات والأرض » ، فقد قيل : هو العرض الذي خلاف الطول • وتصور ذلك على أحد وجوه : اما أن يريد به أن يكون عرضها في النشأة الآخرة كعرض السموات والأرض في النشأة الأولى • وذلك أنه قد قال : « يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات » ولا يمتنع أن تكون السموات والأرض في النشأة الآخرة أكبر مما هي الآن وقيل : يعني بعرضها : سعتها ، لا من حيث المساحة ، ولكنمن حيث المسرة • كما يقال في ضده : الدنيا على فلان حلقة خاتم ، وكفة حابل • وسعة هذه الدار كسعة الأرض » (المفردات ص ٤٩٥) •

اذن الاقتصار على «عريض» ب في «دعاء عريض» ب أغنى عن ذكر الطول؛ فما له عرض، له بالضرورة طول ولا مراء «في أن مثل هذا التعبير، يعد وجها من وجوه اعجاز الايجاز في الغة القرآن الكريم •

من ناحية أخرى ، فقد أوثرت \_ فى عمل هذه المفارقة \_ كلمة « دعاء » على مرادفها « نداء » مشالا ؛ فالنداء رفع الصوت بما له معنى • والعربى يقول لصاحبه : ناد معى ليكون دلك أندى لصوتنا ، أى أبعد له • أما الدعاء ، فيكون برفع الصوت وخفضه يقال : دعوته من بعيد ، ودعوت الله فى نفسى وأصل الدعاء طلب الفعل (٤٩١) •

ولعل رفع الصوت وخفضه ، أدل على حال اللهفة والمداومة على الطلب وفقدان السكينة • وهي دلالات يفتقدها النداء المجرد •

فى ضوء ما تقدم ، يحسن بنا ، أن نربط بين الموصوف المختار هنا « دعاء » وصفته المختارة له « عريض » • لعل صفة العرض ، أو ثق صلة بطبيعة صوت الدعاء الصادر فى هنوه المال ، وأدل من الطول على امتلاء جوانب مثل هذا الانسان ونفسه بالدعاء المستغيث • من أجل ذلك ، بدت البنية الدلالية الهذه المفارقة أعمق مما لو اختيرت وحدات معجمية أخرى •

وينبغى لنا أن تلاحظ أن البنية الفونولوجية للموصوف « « دعاء » ، تأتلف مع صدفته « عديض » • وذلك أن الألف في

ر (١٤٩٤). الفروق وفي الثلغة ص ٣٠ - ٣١ .

الا دعاء » ، سوف يطول صوتها ، وتتمكن مدتها ؛ لوقوع الهمزة الهدها • وانما تمكن المد في الألف مع الهمز ، أن الهمزة حكما يقول ابن جنى حرف نأى منشوه ، وتراخى مخرجه ، فأذا نطقنا بالألف ( ويجرى ذلك على الواو والياء ) قبل الهمزة ، ثم تمادينا بالألف نعوها طالت الألف ، وشاعت في الصوت ، فوفت لها ، وزادت في بيانها ومكانها • وليس كذلك اذا وقع بعد الألف وحروف المد الأخرى حغير الهمزة وغير بعد الألف وحروف المد الأخرى من عمر الهمزة وغير المشدد (٤٩٢) • ولذلك كان ابن جنى ، يصف حروف المد ، اذا تلاهن الهمز والحرف المشدد، بأنهن لدنات ، ناعمات ، وافيات، مستطيلات (٤٩٣) •

واذا كان الأمر كذلك ، رسخت الألف في المد ، وتمادى الصوت بها في الموصوف ، وكأن الموصوف ، بما فيه من وفاء الصوت وتمكن المد ، يحكى معنى الصفة ويطابقها !

العرض اذن يومىء الى الطول ، ولا عكس · والعرض فيه المتجسيم لصورة الدعاء المتسع · والعرض أقوى تعبيرا عن الامتلاء بالدعاء · ومن ثم ، لا يكفينا أن نتوقف عند تحديد دلالة «عريض» في الآية الكريمة ، بأنها الكثير ، كما فعل الشوكاني (ت - ١٢٥ه) · ان كلمة كثير ، التي سنراها عند الشوكاني ، تظل قاصرة عن حمل الدلالات والايحاءات والمعاني الأسلوبية الخصية التي تحملها «عريض» قضورا ملحوظا للغيابة .

<sup>(</sup>٤٩٢) الخصائص ، مرجع سابق ٣/١٢٥/٣٠ (٤٩٣) الرجع السابق ٣/١٢٥/٣٠

لقد حاول الشوكانى تفسير قوله تعالى: «فذو دعاء عريض»، فى ضوء تخريج المعنى فى لغة العرب؛ قال: «والعرب تستعمل الطول والعرض فى الكثرة مجازا • يقال: أطال فلان فى الكلام، وأعرض فى الدعاء، اذا أكثر • والمعنى أنه اذا مسه الشر، تضرع الى الله واستغاث به، أن يكشف عنه ما نزل به، واستكثر من ذلك »(٤٩٤) •

وحرى بنا \_ فضلا عما سبق \_ أن نلمح الى التسآزر الخلاق بين الصورة التى ترسمها المفارقة والصوت ، فى الآية تلك • ونعنى بذلك علاقة تكرار صوت العين تكرارا ملحوظا (خمس مرات) بصورة المعرض ، اذا دعا دعاء عريضا • فالعين مغرجا صوت حلقى منخفض خلفى (٤٩٥) • والعين صفة صوت مجهور استمرارى خشن (٤٩٦) •

ولعل تمتع العين بهذه الصفات ؛ من قوة اسماع ، واستمرارية ، وخشونة • • الخ ، مما يجعلها أكثل الفونيمات مواءمة الهذا الدعاء الصادر في تلك الحال بالذات ؛ حال الشدة والضر !

<sup>(</sup>٤٩٥) البحو (كونغ): نظرية علم اللسانيات الحديث وتطبيقها على الصوات العربية ، مجلة الدارة ، العدد ٣ ، السنة ١٧ (ربيع الآخر \_ جمادى الأفلى \_ جمادى الآخرة ) ( ١٤١٢هـ ) ص ١٠٥ \_ ١٥٣ ص ١٤٠ ص ١٤٠ )

ولعلنا ندرك في السياق الصوتى للآية كلها ، ملمحا صوتيا اخر (٤٩٧) ، هو تردد الأصوات الأنفية (م = ٢ ، ن = ٧) . والأصوات الأنفية اصوات رنانة ، والأصوات الرنانة هي التي تنتج بتشكيل التجويف للوترين الصوتيين الذي يجعل الجهر التلقائي ممكنا (٤٩٨) ، ولعل مثل هذه الأصوات الرنانة ذات اتصال بالايحاء بجو هذا الدعاء ، بما قد يداخله عند مس الضر من أنين وندم ، ولا يفوتنا هنا أن نشير الى أمرين يستحقان العناية :

(أولهما) أن النون ، مع زميلتها الأنفية الميم ، أطول الحبيسات العربية ، من حيث مدة الاستغراق الزمنى للنطق بها (٤٩٩) • ولا ريب أن طول مدتها الزمنية السمعية ، مما يتواءم تماما مع طبيعة هذا الدعاء العريض •

(٤٩٧) يفرق المكفست بين نوعين من السياق الصوتى ، هما : السياق الصوتى التجريبي أو الفوناتيكي ( نوعية الصوت ، سرعة الأداء ٠٠ الخ )، والسياق الصوتى الوظيفي أو الفونيمي • ويدخل هدذان النوعان تحت السياق النصي في اطار اللغة • انظر في ذلك :

Enkvist, N., Linguistic Stylistics, ibid, pp. 59 - 59 روالذي نعنيه هنا النوع الثاني، وهو السياق الصوتي الزظيفي أو الفونيمي. (٤٩٨) نظرية علم اللسانيات ، مرجع سابق ص ١٣٨ ٠

(٤٩٩) محمد الأنطاكي : الوجيز في فقه اللغة ، مكتبة الشهباء للطباعة والنشر والتوزيع ، حلب ( ١٩٦٩م ) ص ٢٣٢ ، ٢٣٣ .

و (الآخر) أن النون - مع الميم - صوت أغن و الغنة ، كما لاحظ الليث (ت ١٩٠هـ)، صوت فيه ترخيم نعو الخياشيم (٠٠٠) م وقد لحظ الخليل بن أحمد (ت ١٧٥هـ) ان النون أشد الحروف عنة (١٠٥) و وكان القدماء يجمعون بين المد واللين والنون ، وأنها تؤدى الى وجود التمكن من التطريب (٢٠٥) وكان سيبويه يؤكد أنهم اذا ترنموا يلحقون الألف والياء والنون ؛ لأنهم أرادوا مد الصوت، ويتركون ذلك اذا لم يترنموا (٣٠٥) ان هذه الصفات التى تتمتع بها النون ، تجعلها كذلك موائمة الطبيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس الضر - كل المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس الضر - كل المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس الضر - كل المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس الضر - كل المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس المسرو المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس المسرو المواءمة المسيعة مثل هذا الدعاء العريض - حين مس المسرو المواءمة المسرو المواءمة الموا

ونستطيع - بالاضافة الى ما سلف - أن نلاحظ فى السياق الصوتى الوظيفى للآية ذاتها ، وظيفة أخرى تشغلها الطليقات، لا سيما الطليقات الطويلة ، التى تكررت فى مجموعها تسمع مرات ، وتلتقى الطليقات - أو حروف المد فى اصطلاح القدامى - تلتقى صوتيا ، من حيث طول مدة الاستغراق الزمنى للنطق بها ، بهذا الضرب من الدعاء العريض ، حيثما يستلزم العرض هنا الطول!

<sup>(</sup>٥٠٠) الأزهري (أبو منصور محمد): المستدرك على الأجزاء السابع والثامن والتاسع من التهذيب، تحقيق دكتور رشيد عبدالرحمن العبيدي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة (١٩٧٥م) ص ٢٠١٠

<sup>(</sup>٥٠١) المرجع السابق ص ١٠٢٠

<sup>(</sup>٥٠٢) البرطان ٦٨/١ ، الاتقان ، طبعة المكتبة الثقافية ١٣٤/٢ .

<sup>(</sup>٥٠٣) سيبويه ( أبو بشر عمرو بن عثمان ): الكتاب ، منشورات مؤسسة الأعلمي ، ط ٢ ، يعروت (١٩٦٧م) ٢٩٨/٢ – ٢٩١٦ .

وفى الخطاب القرآنى ، مواضع آخرى ، وردت فيها مفردات عينية ، تصور حالات فزع وهلع • ومن ذلك قوله تعالى : « ان الأنسان خلق هلوعا • اذا مسه الشر جزوعا • واذا مسه المير منوعا • الاالمصلين »(٤٠٥) • ولنا أن نلاحظ فى هذه الآيات، اشتراك العين والمد معا فى سياق صوتى وظيفى واحد به ففضلا عن كون العين ذاتها ممدودة ، فقد وقعت يين مدات متكررات •

واذا كانت العين في هذه الآيات الأخيرة ، فضلا عن العين في آية المفارقة ، ترتبط قيمتها التعبيرية ، بمقامات مجردة ، يغلب فيها الاضطراب والشدة ، فاننا نلحظ هذه القيمة ذاتها في مقامات محسوسة أيضا • ومن ذلك لفظ « الدع » في قوله تعالى عن المكذبين : « يوم يدعون الى جهنم دعا » (٥٠٥) • والمدع دفع في الظهور بعنف • ولعله وقع هنا ؛ الأنه أقدر من غيره على الايحاء يما يخرج من المدفوع من صوت غير ارادى الخيه عين ساكنة هكذا : أع وهو في جرسه \_ كما يقول سيد قطب \_ أقرب ما يكون الى جرس الدع (٥٠٥) •

ومن ذلك أيضا لفظ « العتل » في قوله تعالى : « خذوه فاعتلوه الى سواء الجحيم » (٧٠٥) • ومنه في وصف الهيئة الدالة على الجفاء والغلظة لفظ « العتل » في قوله تعالى : « عتل بعد

<sup>(</sup>٥٠٤) المعارج ١٩ \_ ٢٢ •

<sup>(</sup>٥٠٠) الطور ١٣٠

<sup>(</sup>٥٠٦) التصوير الفني في القرآن ، مرجع سابق ص ٨١٠

<sup>(</sup>٥٠٧) الدخان ٤٧٠

ذلك زنيم » (٥٠٨) • ومنه « البلع » و « الاقلاع » في قوله تعالى : « وقيل يا أرض ابلعي ماءك وياسماء أقلعي » (٩٠٥) •

بيد أننا اذا عدنا الى آية فصلت السابقة ، للاحظنا تردد حركة الفتحة بالذات ترددا ملحوظا (بلغ خمسا وعشرين مرة ، منها سبع للفتحة الطويلة ، وثمانى عشرة للفتحة القصيرة) والفتحة حركة متسعة ؛ فاللسان مع الفتحة العربية ، يكاد يكون مستويا فى قاع الفم مع ارتفاع خفيف فى وسطه ، وفى مقابل الفتحة ، نجد كلا من الضمة والكسرة حركة ضييقة ؛ لقلة ارتفاع الجزء الخلفى من اللسان حال النطق بهما ، من أجل ذلك ، بدت الفتحة يخاصة ؛ لما فيها من اتساع واستواء اللسان فى قاع الفم ، أنسب المركات العربية صوتيا حكاية لهذا الدعاء المنطلق الواسع العريض .

ولعل من الطريف هنا ، أن نشير الى أن صفة الاتساع التى تتصف بها الفتحة ، تتصف بها أصوات الحلق أيضا ، ومنها فى قرينة المفارقة هذه : صوت العين • ويرجع ذلك الى أن « كل أصوات الحلق بعد صدورها من مغرجها الحلقى ، تحتاج الى اتساع فى مجراها بالفم ، فليس هناك ما يعوق هذا المجرى فى زوايا الفم ، ولهذا ناسبها من أصوات اللين أكثرها السباعا ، وتلك هى الفتحة »(٥١٠) •

<sup>(</sup>٥٠٨) القلم ١٣٠٠

<sup>(</sup>۹۰۹) هـود ۶۶ ۰

<sup>(</sup>٥١٠) ابراهيم أبيس (دكتور): في اللهجات العربية ، مكتبة الأنجاو المصرية ، القاهرة ، الطبعة الرابعة (١٩٧٣م ) ص ١٧٠٠

واذا كانت الفتحة تتصف بالاتساع ، فان المدى الزمنى المهذا الاتساع ، مع الآلف التى تكررت سبع مرات ، سوف يصير أطول ان الآلف ، يما فيها من مد الصوت ومطله والابعاد هيه ، ترتبط بهذا الدعاء العريض ارتباطا وثيقا ، ولعل الآلف أشد الحركات الطويلة ارتباطا وحكاية لطبيعة مثل هذا الدعاء انها – فيما يبدو – أحق من أختيها : الواو والياء ؛ لأن الآلف – كما يقول ابن جنى – أمدهن صوتا ، وأنداهن ، وأشدهن ابعادا ، وأنآهن (١١٥) ، وربما جعلت مدة الندبة في العربية – لهذا السبب الصوتى – هى الألف دون أختيها ، وربما كان ذلك أيضا وراء بناء أدوات النداء و «ها » التنبيه وربما كان ذلك أيضا وراء بناء أدوات النداء و «ها » التنبيه على الألف ، دون الواو والياء ، والقرابة بين طبيعة الدعاء على الألف ، دون الواو والياء ، والقرابة بين طبيعة الدعاء وكان ابن حند بعد اللائان أه تروه من الوضوح بمكان ،

وكان ابن جنى يجعل الألف أعرق حروف المد الشلاثة ، في المد(٥١٢) .

ومازالت هذه المفارقة ، تقدم ملمعا لفظیا مهما ، هو قیمة التجنیس ، فی ربط عناصر المعنی الکلی لتلک المفارقة ؛ فهذا المعرض النائی بجانبه ، صار الآن ذا دعاء عریض ؛ فالکلمتان العرض النائی بجانبه ، صار الآن ذا دعاء عریض ، فالکلمتان العرض » و «عریض » ، یجمعهما للفظال أصل واحد فی اللغة و والتجنیس فی حقیقته ، ظاهرة لغویة ؛ تتحاور فیها اللغة و والدلالات ، قبل أن یکون لونا من ألوان البدیع ، التحدین نقف بها عند وظیفة التریین والتحدین ،

<sup>(</sup>٥١١) الخصائص ٣/٥٥١ .

<sup>(</sup>٥١٢) المرجع السابق ١٢٦/٣٠

وكان الزركشي يسمى هذا اللون من التجنيس ، باسم الاقتضاب(٥١٣) • وهي تسمية دقيقة ؛ اذ اقتضب اللفظ ، يرد صيغه المختلفة الى مادة واحدة ، تربط \_ معنويا \_ بين تلك الصيغ والأبنية بشكل أو بآخر •

لقد هيأت هذه المادة الصوتية واللفظية المفارقة لرسم صورة ساخرة لانسان لاه ، معرض ، ناء بجانبه ، مطمئن الى نعيم وافاه ، قد شغله وأنساه • كما مكنتها من رسم صورة أخرى له هلعا فزعا ، قد انقلب حاله ، فانخرط \_ اذ مسه الضر مسا ليس أكثر \_ فى دعاء عريض •

وفضلا عما يصدر من كل صورة من هاتين الصورتين على

## (١٦/٥) البرهان ٣/١٥١ - ٢٥٢

وقد فات السيوطى التوفيق ، حين جعل ذلك من تجنيس الاطلاق ، وهو عنده بمعنى اجتماع اللفظين في المسابهة فقط • فاذا انطبق ذلك على بعض شواهده ، نحو قوله تعالى : « وجنى الجنتين » ( الرحمن ٥٤ ) ، وقوله : « ليريه كيف يوارى » ( المائدة ٣١ ) ، وقوله : « اثاقلتم الله الأرض أرضيتم » ( التوبة ٣٨ ) ، فانه لا ينطبق على « أعرض » و «عريض» في آية فصلت، لأن هذين اللفظين تجمعهما مادة واحدة ، لا مجرد المسابهة وقد عمم ابن سنان الخفاجي ( ت ٤٦٦ه ) الاصطلاح ، فأطلق اسم « المجانس » ، على التناسب بين الألفاظ ، الذي يبدو في صورة اشستقاق بعض الألفاظ من بعض ، ان كان معناهما واحدا ، أو في منزلة المستق ، ان كان معناهما مختلفا ، أو تتوافق صيغتا اللفظتين مع اختلاف المعنى ويرى ابن سنان أن هذا أنما يحسن في بعض المواضع ، اذا كان قليلا ، في متكلف ولا مقصودا في نفسه و سر الفصاحة ، مرجع سابق ص ١٩٢٧ عير متكلف ولا مقصودا في نفسه و سر الفصاحة ، مرجع سابق ص ١٩٢٧

حده من سخرية ، فان تصورنا مستعضرين في الأذهان الأسباب والنتائج أو المشيرات والاستجابات ـ أن تصورنا هاتين الصورتين متجاورتين متناقضتين في آن واحد ، سوف يخبر عن معنى التهكم الذي أرادته المفارقة في مجملها ، بحال الانسان في غروره وعجزه جميعا .

تعالى: « فلا صدق ولا صلى • ولكن كذب وتولى • ثم ذهب الى اهله يتمطى » (٥١٤) • قال الفراء (ت ٢٠٧ هـ): « وقوله عز وجل « يتمطى » يتبختر ؛ لأن الظهر هو المطا ، فيلوى ظهره تبغترا • وهذه خاصة في أبي جهل » (٥١٥) • وقال الزمخشرى (ت ٥٣٨ه ): « « يتمطى » يتبختر • وأصله الزمخشرى (ت ٥٣٨ه ): « « يتمطى » يتبختر • وأصله يتمطط ، أي يتمدد ؛ لأن المتبختر يمد خطاه • وقيل : هو المطا ، وهو الظهر ؛ لأنه يلويه • • يعنى كذب يرسبول الله صلى الله عليه وسلم ، وتولى عنه ، وأعرض ، ثم ذهب الى قومه يتبختر افتخارا بذلك » (٥١٦) •

وتفسير التمطى بالتبختر افتخارا ، وأنه من المطا ، قال به

<sup>(</sup>٥١٤) القيامة ٣١ ـ ٣٣ .

<sup>(</sup>٥١٥) معاني الفرآن ، مرجع سابق ٢١٢/٣ .

<sup>(</sup>٥١٦) الكشاف ، مرجع سابق ١٩٣/٤ .

الخرون(۱۷<u>۵)</u> •

تعتمد هذه المفارقة اذن على الحركة الجسمية ؛ لى المطا والتمدد والتثاقل • واذا نظر الى هذه الحركة بما هى استجابة، أو رد فعل لفعل سابق ، هو اهمال التصديق بالدعوة والصلاة ونحوهما ، رأينا أنها تترجم عن بلادة أبي جهل وغفلته المقيتة • فليس فى ترك التصديق والصلاة \_ البتة \_ ما يدعو بالمرء فليس فى ترك التصديق والصلاة \_ البتة \_ ما يدعو بالمرء الى العجب والاختيال • انها المفارقة الساخرة التى تنبعث من صورة مختال متعاجب ، صد عن داعى الحق ، وكأن فى صدوده واعراضه عن الصلاة ، ما يقوده الى الذهاب الى أهله هكذا : متبخترا مزهوا بما فعل !

نحن اذن أمام استجابة حركية (غير لغوية) لفعل لغوى هو الدعوة الى الحق والعبادة • ويعنى ذلك أن الاستجابة جاءت على غير مقتضى الفعل ، بل جاءت مناقضة له كل المناقضة : شكلا ومضمونا •

ان هذه المفارقة ، تعتمد في ابرازها عنصر السخرية في حركة التمطى \_ بما فيها من صد وبلادة \_ على المقابلة التي مهدت لها ، بما كان منه من تكذيب وتول • وفي قوله تعالى : « فلا صدق ولا صلى • ولكن كذب وتولى »(٥١٨) ، نرى

<sup>(</sup>٥١٧) انظر مثلا: المفردات ص ٧١٣ ، تفسير القرآن العظيم لابن كثير مرجع سابق ٥/١٥٤ ، فتح القدير ، مرجع سابق ٥/٢٤١ ، املاء ما من به الرحمن من وجوه الاعراب والقرانات في جميع القرآن ، للعكبري (أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت لحد ١ (١٣٩٩هـ - ١٩٧٦م ) ٢٧٥/٢٠

<sup>(</sup>١٨٨٥) القيامة ٣١ \_ ٣٢ أ

مقابلة من الشكل الرباعي المفسر كله ؛ فقد قويل « صدق » ب «كذب» ، وقويل «صلى» الذي هو أقبل به « تولى » (١١٩) -

وقد كانت المقابلة من الظواهر السياقية اللغوية التي استخدمها هذا النوع من المفارقة كثيرا ·

ولعل من المفيد ، أن نلمح الى تأويل للحافظ بن كثير (ت ٤٧٧ه) يكاد ينفرد به ، لقوله تعالى بعد الآيات السابقة: « أولى لك فأولى » (٥٢٠) ؛ فاللغدويون والمفسرون على أن المعنى في ذلك هو التهديد والوعيد (٥٢١) ،

(١٩٩٥) راجع في تفصيل ذلك : البرهان ٢/٥١٩

ولاحظ استعمال « لا » ، لأنه يلزم تكرارها ، فناسبت المقام اللغوى للآيات ، أضف الى هذا ، أن النفى بها مباشر ، لأنها تدخل على الماضى، يخلف « لم » •

(٥٢٠) القيامة ٣٤ ـ ٣٥

(٥٢١) جمع السيوطى في اتقانه أقوالا عدة في « أولى » ، قال : « قال في الصحاح : قولهم أولى لك ، كلمة تهديد ووعيد · قال الشاعر : فأولى له ثم أولى له

قال الأصمعى: معناه: قاربه ما يهلكه ، أى نزل به ، قال الجوهرى، ولم يقل أحد فيها أحسن مما قال الأصمعى ، وقيل: هو علم للوعيد غير مصروف ، ولذا لم ينون ، وقيل: معناه: الويل لك ، وأنه مقلوب منه ، والأصل: أويل ، فأخر حرف العلة ، وقيل: معناه الذى لك أولى من تركه ، فحذف المبتدأ لكثرة دورانه في الكلام ، وقيل: المعنى أنت أولى وأجدر لهذا العذاب ، وقال ثعلب: أولى لك في كلام العرب معناه مقاربة الهلاك ، وأصله من الولى وهو القرب » ) الاتقان ، طبعة المكتبة النقافية ١/٥٨١) ،

ولكن أبن كثير يضيف الى ذلك قوله: «أى يحق لك أن تمشى هكذا (يعنى متبخترا) وقد كفرت بخالقك وبارئك ، كما يقال في المثل هذا ، على سبيل التهكم والتهديد • كقوله تعالى: « ذق انك أنت العريز الكريم »(٥٢٢) »(٥٢٣) •

هكذا اتخذت المركة المعارضة لدوافعها ، أساسا للقطع بتجاوز المعنى السطعى ، وتجاوز الفهم المرفى للمفارقة ، يشار اليه – فى نطاق السلسلة التبليغية المنات دمناه التبليغية special irony signals ، تنبه المستقبل ألا يفسر مجموعات محددة من المثيرات النصية المستقبل ألا يفسر مجموعات محددة من المثيرات النصية وينبه انكفست المعارضات أو التناقضات بين الحقائق المدلول عليها سلفا التعارضات أو التناقضات بين الحقائق المدلول عليها سلف والمعروفة عند المشتركين فى العملية التبليغية (١٤٥) ، وهنا نلحظ أن عض الأنامل ، ووضع الأصابع فى الآذان ، ولى الألسة ، والنأى بالجانب ، والتمطى ؛ كلها علامات حركية مفارقية ، تتعارض مع حقائق وأحداث لغوية مدلول عليها فى قرينة المفارقية وما يرتبط بها من قرائن ووحدات نصية

<sup>(</sup>٥٢٢) الدخان ٤٩ .

<sup>(</sup>٥٢٣) تفسير القرآن ألعظيم ، مرجع سابق ٤٥٪٥٦ .

Enkvist, Linguistic Stylistics, ibid, p. 88. (072)

آخرى ؛ فوضع الأصابع فى الآذان ، يتعارض مع حقيقة العجزا عن دفع الموت • ولى الألسنة يتعارض مع حقيقة حفظ الكتاب عن التحريف ، مهما كان من أمر هذا اللى • والنأى بالجانب ، يتعارض مع حقيقة كيفية مقابلة الانعام • والتمطى يتعارض مع فضل الاستجابة لداعى الحق ، بما يدل عليه التمطى – كما رأينا – من زهو وعجب لا محل لهما ولا معنى ا

# - ۲۲۷ -قائمة المصطلعات

|                        | ﴿ علاقة ) غيابية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Absentia               | ( قضية ) باطلة لدرجة السخف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Absurd                 | حطاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Address address)       | خطاب مباشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (direct address)       | تلميحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Allusive               | اشارة تلميحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (allusive remark)      | تحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Analysis               | تحليل الخطاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (discourse analysis)   | م <b>غایرة</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Antiphrasis            | ( علاقة ) تضاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Antonymy               | سلوك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Attitude               | استماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Audience               | الزدواجية الاستماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (double audience)      | ery water the territory                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| B                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        | ( صوت ( خلفی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Back                   | معنی ، دلالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bedeutung              | علاقة دلالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (Rodentungsbeziehung)  | علاقة دلالية جوهرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (wesenhafte Bedeutung) | ٠,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| C                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| · .                    | مقبي لـ ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Category               | تماسك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Cohesion               | مصاحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Collocation            | ترصيل ، تبليغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Communication          | ما وراء التبليغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (meta-communication)   | سلسلة تبليغية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (communication chain)  | سياق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Centext                | ( علاقة ) ايجابية من السياق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (activated context)    | الشياق الراهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (actual context)       | سياقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Contextual             | الاطأر السياقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (contextual framework  | Maria de la companiona del companiona de la companiona del c |
|                        | and .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                        | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| Continuant Contradiction (flat contradiction) Contrast (ironic contrast) Convergeness Covert (covert meaning)                               | ( صوت )استمراری مناقضة صریحة مناقضة صریحة تضاد تضاد مقارقی تضاد عکسی صریح ، مباشر معنی صریح ، مباشر معنی صریح ، و مباشر                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| D                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                   |
| Declarative                                                                                                                                 | ایضاحی<br>آبنیة ایضاحیة<br>معنی عمیق<br>اتجاهی<br>تضاد اتجاهی<br>( مقولة ) التوجیه<br>خطاب<br>تحلیل الخطاب<br>خطابی<br>خطابی<br>ندایم<br>مفایقة خطابیة<br>مفارقة درامیة<br>مخادعة |
| E                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                   |
| Elicitation Equilibrium (equilibrium of oppositions) Euphemistisch (ironisch euphemistisch) Event (course of events) Exaggeration Exophoric | ( مقولة ) الافصاح توازن الاضداد توازن الاضداد تلميحى تلطيفى تعبير تلميحى تلطيفى حدث حدث متوالية من الاحداث مبالغة ) برانية                                                        |

| - 711 -                                                                                                                                                      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Expressive (expressive power)                                                                                                                                | تعبيري<br>الطاقة التعبيرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>F</b> .                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Falling     (sustaining falling)  Field     (semantic field)  Form     (literal form)  Framework     (contextual framework)     (topic framework)  Frequence | انخفاض الانخفاض عند الوقف حقل دلالى حقل دلالى صيغة حرفية الطار السياقي الطار السياقي الطار المحور البنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (fundamental frequence)  G  Gegenbedeutung                                                                                                                   | المعنى العكسى المعنى ال |
| Gegenteil (positives gegenteil) Gleichzeitigkeit (temporale gleichzeitigkeit Gradable                                                                        | الضد الايجابي تماثل تتماثل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>H</b>                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hint                                                                                                                                                         | ا <b>لاللاع</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Illocutionary (illocutionary act) Imperative (imperative structure) Implicit (implicit meaning)                                                              | یتعلق بالمغزی محدث المغزی المعنی ضمنی ضمنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , <b>1</b> , <b>1</b> ,1,* | 1.                                                                                      |                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Incompatibility Informative Innuende Insinuation Intonation Intonation Ironic (ironic contrast) (ironic intention) (ironic interpretat (ironic signal) (ironic statement) Ironisch (ironisch euphemis Irony (irony mask) (irony of tone) (irony signal) (drammatic irony) (structural irony) (sustained irony) (verbal irony) | ion)                       | لة ) الاخبار مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی مفارقی تهکمی تهکمی | الماع<br>التنفيم<br>التنفيم<br>تضاد<br>القص<br>علامة<br>عرض<br>علامة<br>تلميم<br>مفارة<br>مفارة<br>مفارة<br>مفارة<br>مفارة |
| Kontext<br>(Rede Kontext)                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            | ق<br>ق الخطاب                                                                           | سیاز<br>سیاز                                                                                                               |
| Lexical (lexical cohesion) (lexical field) Literal Literally Locutionary Loudness Low                                                                                                                                                                                                                                         |                            | قنا                                                                                     | اعقا<br>حرا<br>حرا<br>عند<br>علو<br>علو                                                                                    |

## M

|                           |       |                                                        | ·                         |
|---------------------------|-------|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| Marker                    |       |                                                        | علامة                     |
| Mask                      |       |                                                        | قناع                      |
| (irony mask)              |       |                                                        | قناع المفارقة             |
| Meaning                   |       |                                                        | معنى                      |
| (allegorical meaning)     |       |                                                        | معنى مجازى                |
| (covert meaning)          | y *   | صريح                                                   | معنی مباشر ،              |
| (deep meaning)            |       | <b>C</b>                                               | معنى عميق                 |
| (direct meaning)          |       |                                                        | معنى مباشر                |
| (implicit meaning)        | •     |                                                        | معنى ضمني                 |
| (literal meaning)         |       |                                                        | معنى حرفي                 |
| (oblique meaning)         |       | ٠                                                      | معنى غير مباث             |
| (surface meaning)         |       |                                                        | معنى سطحي                 |
| (utterance meaning)       |       |                                                        | معني المنطوق              |
| Meta-communication        | الة   | طبيعة الرس                                             | أشارة ترضح                |
| Metaphor                  |       |                                                        | استعارة                   |
| Metaphorical              |       |                                                        | استعارى                   |
| (metaphorical utterance   | e) 🤼  | ی                                                      | منطوق استعاري             |
| <b>N</b>                  |       |                                                        |                           |
| Narrator                  |       | 20 (1.5 m)<br>1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | راو                       |
| Nonback                   |       |                                                        | ( صوت ) غير               |
| Nonlow                    |       |                                                        | ( صوت )غير ،              |
| Nonstrident               |       | خشن                                                    | ( صوت ( غير               |
| Nonverbal                 |       |                                                        | غير لفظي<br>أتصال غير لفظ |
| (nonverbal communication) | tion) | ی                                                      | انصال غير لفظ             |
|                           |       |                                                        |                           |
| - <b>0</b>                |       |                                                        | 1 to the 12 to            |
|                           |       |                                                        |                           |
| Oblique                   |       | • •                                                    | مستور ، غیر م             |
| (oblique meaning)         | ;     | عير مباشر                                              | مغنی مستور ،              |
| Occasional                |       |                                                        | عرضی<br>مفارقة عرضية      |
| (occasional irony)        | \     |                                                        | معارفه عرصيه مفارقة عرفية |
| (occasional verbal iror   | ıy)   | صيه                                                    | معارفه تقطیه عر           |
| Onomatopæia               | -2-N  | 4 15. t sz                                             | محاكاة ثانوية             |
| (secondary onomatopo      | eia)  |                                                        | مصحات عادوية              |
|                           |       |                                                        |                           |

| •                                                                                       | - 113 -                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Opposite Opposition Orthogonal (orthogonal opposition Overt (overt meaning) Oxymoron    | ( العنى ) المضاد<br>تضاد<br>عمومى<br>تضاد عمومى<br>مباشر<br>معنى مباشر<br>الجمع بين نقطتين متضادتين       |
| P                                                                                       |                                                                                                           |
| • •                                                                                     |                                                                                                           |
| Paradox Paralinguistic Paratone Peak Pitch Positive Praesenta                           | التناقض الظاهر<br>( وسائل ) ما فوق اللغة<br>مجموعة نغمية<br>قمة<br>درجة الصوت<br>سلبي<br>علاقة حاضرة      |
| <b>R</b>                                                                                |                                                                                                           |
| Rede (Rede Kontext) Relation Relationskonstant Remark (allusive remark) Ridicule Rhythm | خطاب<br>سياق الخطاب<br>علاقة<br>السمة الثابتة للعلاقة<br>اشارة<br>اشارة تلميحية<br>هزء ال سخرية<br>النقاع |
| S                                                                                       |                                                                                                           |
| Sarcasm (sarcasm of tone) Selektion Selektionsrestriktion Semantic (semantic field)     | تهكم ، سخرية<br>تهكمية النغمة<br>الختيار<br>محدد الاختيار<br>دلالي<br>حقل دلالي                           |
| Sentence (sentence magning)                                                             | جملة                                                                                                      |
| (sentence meaning)                                                                      | معنى الحملة                                                                                               |

| (Clamp)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      | قملاه ٠                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Signat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | يعلامة مفارتية                                                                                                  |
| (irony signal)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | <b>—</b>                                                                                                        |
| Sinnganzes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | الكل الدلالي ، المجموع الدلالي                                                                                  |
| Situation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      | مونعت<br>لغة ، كلام                                                                                             |
| Speech                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |                                                                                                                 |
| (speech act)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      | الحدث اللغوى ، الكلامي                                                                                          |
| Spokesman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      | راو                                                                                                             |
| (naive spolesman)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | رای سادج                                                                                                        |
| Sprechakt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      | حدث لغوى                                                                                                        |
| opiechasis (manachalet situation)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١    | سياق الحدث اللغوى                                                                                               |
| (sprechakt situation)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,    | مثير                                                                                                            |
| Stimuli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      | مثیر نصبی                                                                                                       |
| (textual stimuli)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |                                                                                                                 |
| Stop                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وقفي | ( صوت ) غیر استمراری ( =                                                                                        |
| Stress                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | . پ <b>نېر</b>                                                                                                  |
| Strident                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      | ( صوت ) خشن                                                                                                     |
| Structural                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | بنائي                                                                                                           |
| 10 to 00 to |      | خاصة بنائية                                                                                                     |
| (structural feature)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | مفارقة بنائية                                                                                                   |
| (structural irony)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      | المراجع |

## T

| طريقة الاداء     |
|------------------|
| ، رُم <b>نِی</b> |
| تماثل زمنى       |
| توتر             |
| on,              |
| علم اللغة النصى  |
| نغمة             |
| نغمة عالية سامية |
| مفارقة النغمة    |
| ينغمة الصوت      |
| محور             |
| اطار المحور      |
| شکل مجازی        |
|                  |

### T

| Utterance                | منطوق         |
|--------------------------|---------------|
| (utterance meaning)      | معتى النطوق   |
| (ironical utterance)     | منطوق مفارقى  |
| (literal utterance)      | منطوق حرفي    |
| (metaphorical utterance) | منطوق استعارى |
| (speaker's utterance)    | منطوق المتكلم |

### V

| Verbal           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لقظى         |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| (verbal irony)   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مفارقة لفظية |
| (verbal warfare) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | صراع لفظي    |
| Voice            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | صنوت         |
| (tone of voice)  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تغمة الصوت   |
|                  | Section 1. Control of the section of |              |
|                  | e and the second of the second |              |

## مراجع البعث

- أبراهيم أنيس ( دكتور ) :
- الله عنه اللهجات العربية ، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، الطبعة الرابعة والمعام ، المبعة والمعام ، الرابعة والمعام ، المعام ، ال
  - ـ أحمد مختار عمر ( دكتور ) :
- السانية ، الناشر : عالم الكتب ، الطبعة الشانية ، القاهرة . ( ١٩٨٨ م ) •
  - \_ الأزهري ( أبو منصور محمد ) :
- الستدرك على الأجزاء السابع والثامن والتاسيع من التهذيب ، تحقيق دكتور رشيد عبد الرحمن العبيدى ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ( ١٩٧٥م )
  - أسعد رزوق ( دكتور ) :
- الفس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ،
   بيروت ، الطبعة الثالثة ( ۱۹۸۷م )
  - الأصبهاني ( الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصبهاني ) :
- محمد أحمد خلف الله ، مكتبة الأنجلو الصرية ، القاهرة ، دوت السلام
  - ـ الجو (كونغ):

- ألم النسانيات الحديث وتطبيقها على أصوات العربية ، محلة الدارة ، العدد الثالث ، السنة السابعة عشرة ( ربيع الآخر- جمادى الأولى جمادى الآخرة ) و ١٤١٢هـ ) ئ
  - ابن الأنباري (أبو بكر):
- ۱۹۲۰ الأضداد ، تحقيق محمد أبى الفضل ابراهيم ، الكويت (۱۹۲۰م) البخارى ( محمد بن استماعيل بن المغيرة ) :
- ۸. ـ صحیح البخاری بحاشیة السندی ، مطبعة عیسی البابی الحلبی ، ۱۸ ـ القاهرة ، دنت ح
  - \_ بروكس (كلينث):
- وه ــ لغة المفارقة ، ترجمة محمد منصور أبى حسين ، مجلة السارة، العدد الثانى ، السنة السادسة عشرة (المحرم ــ صفر ــ ربيع: الأول ) ( ١٤١١هـ )
  - ــ الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر):
- ۱۰ البيان والتبيين ، دار احياء التراث العربي دار الفكر للجميع ، مروت ( ۱۹۶۸م )
  - \_ الجرجاني ( عبد القاص بن عبد الرحمن بن محمد ) :
- ۱۱ ـ دلائل الاعجاز ، طبعة السيد محمد رشيد رضا ، دار المعرفة ع · بيروت ( ۱۶۰۲هـ ـ ۱۹۸۲م ) ·
  - ابن جنى ( أبو الفتح عثمان ) :
- ۱۴۰ الخصائص ، تحقیق محمد علی النجمار ، دار الکتاب العربی ه.
  - المناف المسن رجب ( دكتور ) :

- ١٣ \_ أدب الاسلام وعلم الاتصال ، مقالة في كتاب : مقالات في الدعوة. والاعلام الاسلامي ، كتاب الأمة ( ٢٨ ) ، رئاسة المحاكم الشرعية والشئون الدينية بدولة قطل ، الطبعة الأولى ( رجب ١٤١١هـ) الخطيب القرويني :
- ۱۶ ـ الایضاح می علوم البلاغة ، شرح وتعلیق وتنقیــ دکتور محمد عبد المنعم خفاجی ، دار الکتاب اللبنانی ، بیروت ، الطبعة الرابعه ، ۱۳۹۵هـ ـ ۱۹۷۵م ) .
  - \_ الخفاجي ( أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان ) :
- ۱۵۰ \_ سر الفصاحة ، دار السكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى. ( ١٤٠٢هـ \_ ١٩٨٢م )
  - \_ الدامغاني ( الحسين بن محمد ) :
- 17 ـ قاموس القرآن أو اصلاح الوجوه والنظام ألر في القرآن الكريم تحقيق عبد العزيز سيد الأهل ، دار العلم للملايين ، بسيروت الطبعة الخامسة (١٩٨٥م) .
  - \_ رمضان عبد التواب ( دكتور ) :
- ۱۷ \_ فصول في فقه العربية ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ودار الرفاعي... بالرياض ، الطبعة الثانية ( ١٤٠٤هـ ــ ١٩٨٣م ) .
  - \_ روشكا (ألكسندرو):
- ۱۸ \_ الابداع العام والخاص ، ترجمة دكتور غسان عبد الحي أبو فخر -- الابداع العام العرفة ، الكويت ( ۱۹۸۹م )
  - ـ ریتشاردز ، ۱۰۱۰:
- (۱۹) \_ مبادى، النقد الأدبى ، ترجمة دكتور مصطفى بدوى ، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة ، القاهرة (١٩٦٣م) . \_ الزركشى ( بدر الدين محمد بن عبد الله ) :

- ٠٢ ـ البرهان في علوم القرآن ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت : (١٩٧٢م )
  - \_ الزمخشري (أبو القاسيم جار الله محمود بن عمر):
- ۲۷ أساس البلاغة ، تحقيق عبد الرحيم محمود ، دار المعرفة للطباعة :
   والنشر ، بعروت ( ۱٤٠٢هـ ۱۹۸۲م ) •
- ٢٢ ـ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ،
   دار المعرفة ، بعروت ، د•ت
  - \_ السكاكي ( أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر محمد بن على ) :
    - ٢٣٠ ـ مفتاح العلوم ، دار الكتب العلمية ، بروت ، د٠ت ٠
      - ـ سلمان حسن العاني ( دكتور ) :
- ١٢٤ ـ التشكيل الصوتى في اللغة العربية ( فونولوجيا العربية ) ترجمة دكتور ياسر الملاح ، مراجعة دكتور محمد محمود غالى ، النادئ الأدبى الثقافي بجدة ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م ) .
  - سيبويه (أبو بشر عمر بن عثمان):
- «٢٥ ـ الكتاب، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، الطبعة الثانية ( ١٩٦٧م )، وبتحقيق عبد السلام محمد هارون، الهيئة المصرية العامة للكتاب ( ١٩٧٧م )
  - ـ سيزا قاسم ( دكتورة ) :
- ٢٦ ـ المفارقة في القص العربي المعاصر ، مجلة فصول ، المجلد الثاني ، ( يناير ـ فبراير ـ مارس ) ( ١٩٨٢م )
  - ـ سـيد قطب:
- ۲۷ \_ التصوير الفنى في القبرآن ، دار الشروق ، الطبعة العاشرة ( ۱۶۰۸ هـ ۱۹۸۸م ) ٠ ( ۱۶۰۸م ) ٠

- ٢٩ ـ مشاهد القيامة في القرآن ، داد الشروق ( ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م ).
  ـ السيوطي ( جلال الدين عبد الرحمن ):
- ٣٠ ـ الاتقان في علوم القرآن ، تحقيق محسد أبي الفطسل ابراهيم ،
   دار التراث ، القاهرة ، الطبعة الثالثة ( ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م ) ـ
   وطبعة المكتبة الثقافية ، بيروت ( ١٩٧٢م )
  - الشيوكاني ( محمد بن على بن محمد ) :
- ٣١ ـ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دوت
  - صبحى الصالح ( دكتور ) :
- ٣٢ \_ مباحث في علوم القرآن ، دار العلم للملايين ، بيروت ، الطبعة السابعة عشرة ، دات ٠
  - ابن طباطبا ( محمد بن طباطبا العلوي ) :
- ٣٣ \_ عيار الشعر ، شرح وتحقيق عباس عبد الساتو ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٢هـ \_ ١٩٨٢م ) .
  - أبو الطيب اللغوى:
- ۳۶ ـ الأضــداد في كلام العــرب ، تحقيق دكتور عزة حسن ، دمشــق ( ۱۹۳۳م ) •
  - \_ عائشة عبد الرحمن ( دكتورة ) :
  - «٣٥ ـ التفسير البياني للقرآن الكريم ، دار المعارف ، الطبعة الثالثة ( ١٩٧٧م ) •

ـ عبد الحليم حفني ( دكتور ) :

- ٣٦ ـ التصوير الساخر في القرآن الكريم ، الهيئة المصرية العمامة للكتاب (١٩٩٢م) .
  - ـ أبو عبيدة ( معمر بن المثنى التيمي ) :
- ۳۷ \_ مجاز القرآن ، عارضه بأصوله وعلق عليه دكتور محمد فؤاد سركين ، مكتبة الخانجي بمصر ، دنت .
  - عن الدين اسماعيل ( دكتور ) :
- ۱۸۰ قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني ، مجلة فصسول المجلد السابع ، العددان الشالث والرابع ( ابريل سبتمبر ) ( ۱۹۸۷م) .
  - \_ العسكري (أبو هلال):
- ٣٦ ـ الفروق في اللغة ، تحقيق لجنة احياء التراث العربي في دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، الطبعة الرابعة ( ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م )٠
  - العكبرى (أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله ):
- القرآن ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ( ١٣٩٩هـ ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م )
  - ـ العلوى ( يحيى بن حمزة بن على بن ابراهيم العلوى ) :
    - [٤١] \_ كتاب الطراز ، مكتبة المعارف ، الرياض ، د.ت
      - \_ غاتشف ( غيورغي ) :
- الوعى والفن ، ترجمة دكتور نوفل نيوف ، مراجعة دكتور سعد مصلوح ، سلسلة عالم المعرفة ، الكويت ( ١٤١٠هـ ١٩٩٠م ) غيرو ( بيير ) :

- 27 \_ السيمياء ، ترجمة أنطوان أبي زيد ، منشورات عويدات ، بيروت، الطّبعة الأولى ( ١٩٨٤م ) .
  - الفراء ( أبو زكريا يحيى بن زياد ) :
- ٤٤ ــ معانى القرآن ، عالم الكتب ، بيروت ، الطبعة الثالثة ( ١٤٠١هـ ١٤٠٨ م) .
  - ــ قطرب (أبو على محمد بن المستنير) :
  - ٥٥ \_ الأضداد ، نشره هانز كوفلر ، مجلة اسلاميكا ( ١٩٣٢م ) ٠
    - ابن قيم الجوزية (شمس الدين محمد بن أبي بكر):
- 23 ـ التيبان في أقسام القرآن ، صححه وعلق هوامشــه محمد حامد الفقى ، دار المعــرفة للطبــاعة والنشر والتــوزيع ، بــيروت ( ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م ) .
  - \_ ابن كثير ( الحافظ عماد الدين أبو للقداء أسماعيل ) :
- ٤٧ ـ تفسير القرآن العظيم ، دار المعرفة ، بيروت (١٤٠٣هـ ١٩٨٣م) ـ كوهين (جان):
- ٤٨ بناء لغة الشعر ، ترجمة الدكتور أحمد درويش ، مكتبة الزهراء ،
   القاهرة ( ١٩٨٥م )
  - ــ لاينز ( جون ) :
- 29 ـ اللغة والمعنى والسياق ، ترجمة الدكتولا عباس صادق الوجاب ،
  وزارة الثقافة والاعلام ، نار الشئون الثقطفية العامة ، بغداد
  - ــ المبرد ( أبو العباس محمد بن يزيد ) :
  - الكامل في اللغة والأدب ، مكتبة المعارف ، بيروت دَّنَ .
     المحلى ( جلال الدين ) السيوطي ( جلال الدين ) :

( ١٦ - المسارقة )

- ۱۵ \_ تفسیر الجلالین ، علی هامش المصحف الشریف ، دار المعرفة ، بیروت ، دنت ، وطبعة دار العلم للملایین ، اعداد وتنسیق مصطفی قصاص ، بیروت ( ۱۹۱۱ه \_ ۱۹۹۰م) .
   محمد الانطاکی :
- ٢٥ سالوجيز في فقه اللغة ، مكتبة الشهباء للطباعة والنشر والتوزيع ،
   حلب ( ١٩٦٩م ) ...
  - محمد العبد ( دكتور ) :
- ٥٣ ـ اللغة المكتوبة واللغة المنطوقة : بحث في النظرية ، دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع ، القاهرة ـ باريس ، الطبعة الأولى ( ١٩٩٠م )
  - ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم):
  - ٥٤ ـ لسان العرب ، طبعة دار المعارف بمصر ، د٠٠ .
     نبيلة أبراهيم ( دكتورة ) :
- ٥٥ ـ المفارقة ، مجلة فصول ، المجلد السابع ، العددان الثالث والرابع ( ابريل سبتمبر ) ( ١٩٨٧م ) ٠
  - ابن هشام ( جمال الدين بن هشام الأنصارى ) :
- ٥٦ ـ مغنى اللبيب ، دار احيساء الكتب العربية ( عيسى البسابي الحلبي ) د.ت
  - \_ ويلزا ( رواون سن · ) :
- ٥٧ علم اللغة الحديث: الأسسس الأولى ، ترجمة دكتور يوليل يوسف عزيز، دار الشئون الثقافية العامة بوزارة الثقافة والإعلام، بغداد (١٩٨٦م) .

## ٢ - الراجع الأجنسة

- Abrams, M., H.,
  - 1. A Glossary of Literary Terms, Holt Reinehart and Winston, 4th Edition (1981)
  - Abrams et. al..
    - 2. The Norton Anthology of English Literature, Volume 1, 5th Edition, New York, London (1976)
  - Alston, William,
    - 3. Theories of Meaning, in: Theory of Meaning, USA (1970).
  - Birdwhistell, L.,
    - 4. A Kinesic Linguistic Exercise, in: Directions in Socialinguistics, Ed. by John J. Gumperz and Dell Hymes, Basil Blackwell (1989).
  - Bloomfield, L.,
- 5. Language, Uni. of Chicago, USA (1984).
  - Brekle, Herbert, E.,
    - 6. Semantik, Eine Einfuehrung in die Sprachwissenschaftliche Bedeutungslehre, 2e. verbesserte Auflage, Wilhelm Fink Verlag, Muenchen (1972)
    - Brown, Gillian / Yule, George,
    - 7. Discourse Analysis, Cambridge Uni. Press (1983)
  - Coseriu, Eugenio,
  - 8. Textlinguistik, Eine Einfuehrung, Guntar Narr Verlag, 2., durchges. Auflage, Tuebingen (1981).

## - Coulthard, Malcolm,

- 9. An Introduction to Discourse Analysis, Longman Group, LTD, England, 6th impression (1983)
- Enkvist, Nils Erik,
- 10. Linguistic Stylistics, Mouton, The Hague Paris (1973)
- Firth, J., R.,
- 11. The Tongues of Men and Speech, Oxford Uni.
  Press, London (1978).
- Fleischer, Wolfgang / Michel, Georg,
- 12. Stilistik der deutschen Gegenwartssprache, VEB Bibliographisches Institut, Leipzig (1977)
- Fowler, H., W.,
- 13. A Dictionary of Modern English Usage, Oxford (1926)
- Glinz, Hans,
- 14. Textanalyse und Verstetehenstheorie. 2., verbesserte Aufrage, Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion, Wiesbaden (1977)
- Gosling, John,
- 15. Kinesics in Discourse, in: Studies in Discourse Analysis, ed. by M. Coulthard, M., Montgomery, Routledge London and New No. 137 (1974).

- Grabe, William,
- 16. Written Discourse Anaysis, ARAL, Vol. 5, USA (1985)
- Grice, H., P.,
- 17. Logic and Conversation, in (eds.) P. Cole and J. Morgan: Syntax and Semantics 3: Speech Acts, New York, Academic Press (1975)
- .. Halliday, M., A., K., /Hassan, Ruqaiya,
- 18. Cohesion in English, 4th Impression, Longman Group, LTD, London (1983).
- Hartmann, R., R., K.,
- 19. Contrastive Textology, Comparative Discourse, Julius Groos Verlag, Heidelbedg (1980).
- Ноеу, М., Р.,
- 20. On the Surface of Discourse, George Allen and Unwin, London (1983).
- Jeffery, Arthur,
- 21. The Foreign Vocabulary of the Qur'an, Oriental Institute, Baroda (1938).
- Leech, N., Geoffrey,
- 22. A Linguistic Guide to English Poetry, 7th Impression, London (1979).
- \_ Lehrer, A.,
- 23. Semantic Fields and Lexical Structures, Amsterdam London (1974).
- Lyons, John,
- 24. Semantics, Vol. 1, Cambridge Uni. Press (1977).

- Searle, John, R.,
- 25. Expression and Meaning, Studies in the Theory of Speech Acts, Cambridge Uni. Press (1993).
- Seidler, Herbert.
- 26. Allgemeine Stilistik, 2., neubearbeitete Auflage, Goettingen — Vandenhoeck und Ruprecht (1963).
  - Sowinski, Bernhard.
  - 27. Textlinguistik, Eine Einfuehrung, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart Berlin Köln Mainz (1983).
  - Stubbs, Michael,
  - 28. Discourse Analysis, The Sociolinguistic Analysis of Natural Language, Basil Blackwell, Oxford (1989).
  - Van Dijk, T., A.,
  - 29. Fext and Context, Explorations in the Semantics and Pragmatics of Discourse, Longman, London and New York (1977).
  - Vassilyev, L., M.,
  - 30. The Theory of Semantic Fields, in: Linguistics, No. 137 (1974)
  - -Ulimann, Stephen,
  - 31. Meaning and Style, Basil Blackwell, Oxford (1973)

## القهــــرس

| الصفحة     |                                         |
|------------|-----------------------------------------|
| ٧          | تةــــديم                               |
|            | الباب الأول                             |
| 14         | مسحخل الى نظرية المفارقة                |
| 10         | الفصل الأول: مفهوم المفارقة             |
| 77         | الفصل الثاني : المفسارقة ومعنى المعنى   |
| 144        | الفصل الثالث: المفارقة والسياق          |
|            | البساب الثاني                           |
| <b>£</b> 9 | المفارقة في النص القرآني                |
| ٥١         | مدخـــل                                 |
| ٥٣         | المفصل الأول: مفارقة النغمة             |
| <b>V</b> \ | الفصل الثاني: المفسارقة المفطيسة        |
| 111        | الفصل الثالث: مفارقة الحكاية أو الايهام |
| 121        | المفصل الرابع: المفارقة البنائلية       |
| 107        | الفصل الخامس: الالماع                   |
| 170        | الفصل السادس : مفارقة المفهوم أو التصور |
| 114        | الفصل السابع: مفارقة السلوك انحركي      |
| 777        | قائمية المطلحيات                        |
| 740        | مراجع البحيث:                           |
| 740        | المراجع العربيسة                        |
| 724        | المراجسي الأجنبيسة                      |
| * *        |                                         |