



من إعراه الطالب: بوسرين هولاري

أعضاء لجنة (المناقشة :

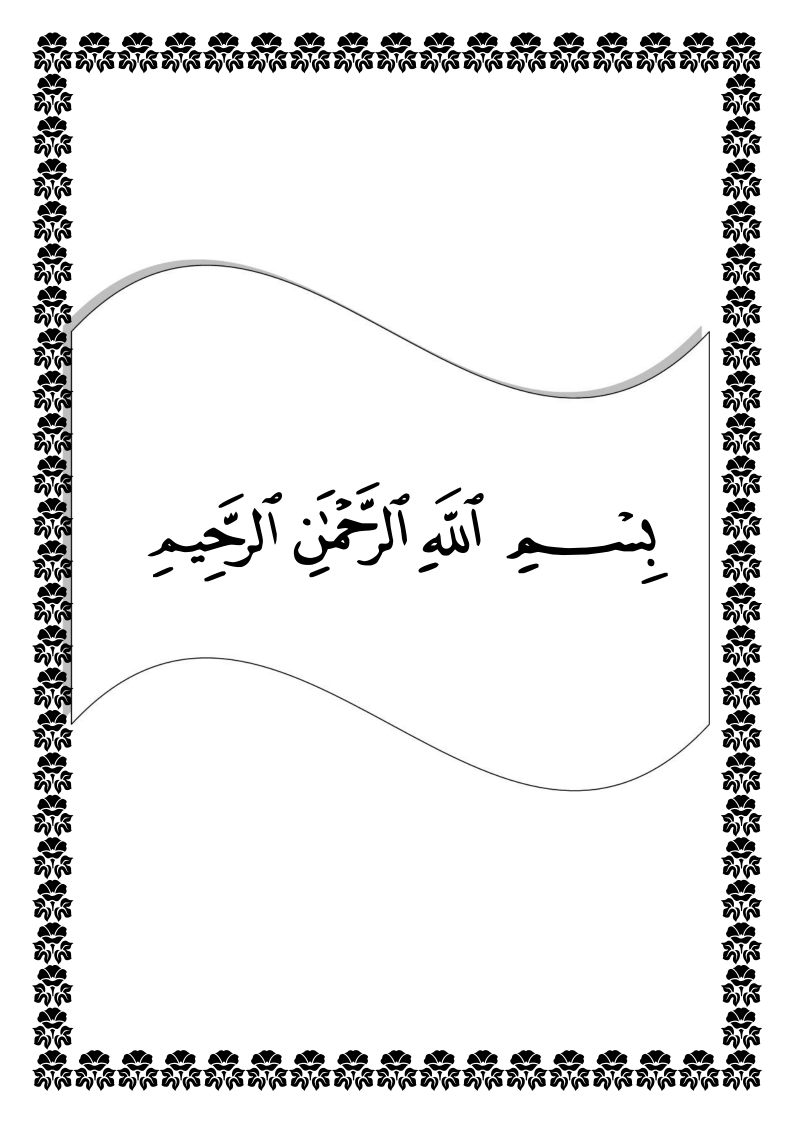
و. مورية عبيب رئيسا .

أ.و مصطفى أكثرور مقرر( .

و . عاشور مزیلغ عضو(.

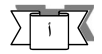
أ. رضا وغبار عضو(.

السنة الجامعية : 1000 م 1100م



| إهراء                   |                                                                                                                  |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| :1 1: 106               | ۱۵ ۸۱ ما                                                                     |
| **                      | إِلَى النَّتي حملتي ګرهنا ووضعتني ګرها ، اِلى من ګان وعاه<br>بلسم    جراحي    اِلى    الأولى    بالصحبة    وأحرة |
| ر رووی به معدد<br>أسي   | ﺑﯩﺪﯨﻨﻰ ﺗﯧﺮﺭﯨﻨﻰ ﺋ <sub>ﯘ</sub> ﻥ ﺭﯨﺪﺭﻥ ﺑﻪﺗﯩﺪﯨﺒﯩﺪﻩ ﺭﺭﯨﻜﯩﺮﺭ<br>و(القىرىبى                                           |
| المبيبة المبيبة         |                                                                                                                  |
| طاء برون (نتظار (لی     | إِلَى النَّزِي كُلِّلُه الله الله بالهيبة واللوقارإِلَى مَنْ عَلَمْنِي اللَّهِ                                   |
|                         | مِن رُحِل راسمه بكل (فتخار رُرجو من (لله تعالى رُن يمرّ في                                                       |
|                         | "<br>مان قطافها بعر طول انتظار وستبقى كلماتك نجوما                                                               |
| رالدي العزيز            |                                                                                                                  |
| ليب ولالنولايا لالصاوقة | إِلَى رفيقة (لررب وتورُّم (لروحلإلى صاحبة (لقلب (لط                                                              |
| زوجتي                   |                                                                                                                  |
| يأولاوي                 | إلى فلزلات كبيري ومشروع عمري وشغل روحي وفكرة                                                                     |
| رُنس ، جميلة ، صفية     | ••<br>•                                                                                                          |
| وأختاي أمينة وليلي      | إلى لإخوتي " أحمر ، يوسف ، وعبر (لله ، و                                                                         |
|                         | <b>.</b>                                                                                                         |
| المنتواضع والسال اللا   | إلى كال من عرفت وكال من أحببت أهري هزا العمل<br>نعالى التوفيق والقبول وأستغفر الله العلي الغفور .                |





الحمد لله الذي أنزل القرآن ، خلق الإنسان ، علمه البيان ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الواحد الديان ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله أفصح من نطق بالقرآن .

﴿ يَمَا نَيُهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَالتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (١) ﴾ (2).

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (3)

ألا وإنّ أصدق الحديث كلام الله تعالى ، وخير الهدي هدي محمد وشرّ ، وشرّ الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار .

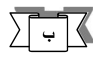
أما بعد:

فإنّ علم البيان من أكثر العلوم أخذا للعقول ، وأشدّها تأثيرا على النفوس ؛ ذلك أنه يتعلق بمن خصّه الله بالنطق والفصاحة وحسن التعبير ، وهم بنو الإنسان ،

<sup>1-</sup> آل عمران/ 102.

<sup>- 2</sup> النساء/ 1

<sup>2-</sup> الأحزاب/ 70\_71.



لذلك امتن الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴿ عَلَّمَهُ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله \_ عز وجل \_ عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله على الله عليهم بهذه النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله على الله على الله على النعمة فقال : ﴿ خَلَقَ الله على الله على الله على النعمة فقال الله عن النعمة فقال : ﴿ وَاللَّهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ

ومن أجل هذا قدمهم الله \_ سبحانه \_ على الجنّ في قوله : ﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

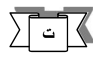
ومما زاد علم البيان شرفا ومكانة بين العلوم؛ صلته الوثيقة بالقرآن الكريم الذي أبهر عقول العرب الأقحاح، أهل الفصاحة والإبداع، ولا زال العلماء يكتشفون عجائبه جيلا بعد جيل، حتى أسسوا له علما مستقلا له علماؤه ومؤلفاته، عرف بعلم الإعجاز البياني الذي يتناول موضوعات عديدة أطلق عليها لأهميتها اسم أبواب البلاغة مثل الإيجاز والتشبيه، والتقديم والتأخير.. وغيرها من الأبواب.

ولعل من أهم أبواب الإعجاز البياني ؛ باب التكرار ، هذا الباب الذي لفت انتباه الكثير من الدارسين عربا وعجما ، المعظمين لكتاب الله والطاعنين فيه .

أما الطاعنون فاتخذوا التكرار مطيّة للقدح في القرآن الكريم ، ولكنهم صدموا وتفاجئوا حين وجدوه مطيّة للتعظيم والثناء ، لا للقدح والجفاء ، حالهم كحال من يقلب بصره في السهاء ليجد فيها خللا أو عيبا ، فينقلب إليه البصر خاسئا وهو حسير .

2 - الإسراء/ ٨٨

<sup>1-</sup> الرحمن/ 3 ـ 4 .



وأما المعظمون: فزادهم باب التكرار في نفوسهم تعظيم الكتاب ربّهم، وكيف لا وهو يمثل لهم أهم أبواب الإعجاز البياني.

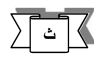
وتبرز أهميته من خلال نقاط كثيرة ومتعددة نجملها في ثلاث:

الأولى: أنه مظهر من مظاهر الإعجاز البياني في القرآن الكريم ، ببلاغته النافذة التي عجز عنها أرباب البلاغة ، وذلك أن العرب لم تستطع أن تأتي بمثل هذا المكرر الصحيح المعنى الذي ليس عليه أي اعتراض ، فوجود التكرار في آي القرآن بهذا المعنى الصحيح والدقة المتناهية دليل قويٌّ على بلاغته وفصاحته .

الثاني: أنّه يُظهر عظمة القرآن الكريم في كونه يورد القصّة لعدّة أغراض ، كل موضع منها يرد لغرض معين ، فتأتي ألفاظه متفقة مع غرضه ، وهذا لاشك أنّه دال على بلاغة عظيمة لا يستطيعها البشر في كلامهم .

ودراسة هذا العلم تعتبر ضربا من التفسير لكلام الله تعالى ، وهو باب عظيم من أبواب التأمل والتدبر في آيات الله ؛ التي حتّ الباري ـ عز وجل ـ على تدبرها ، وهو \_ أيضا ـ مما يعين على زيادة إيهان العبد بأنّ هذا الكتاب هو من عند الله حقا ، ليس لأي كائن من كان أن يأتي بهذا الكلام ذي البلاغة العالية ، والمقاصد المتناهية .

الثالث: أنّه باب عظيم تسربت منه تلك الهجهات الاستشراقية التي تهدف إلى التشكيك في مصدرية القرآن من خلال اتهامه بالتناقض والحشو والإطناب المجرد، ومن هنا كان لزاما على العلهاء أن يقفوا أمام هذه الهجهات الشرسة، وذلك بتخصيص دراسات بلاغية تبرز قيمة التكرار ؛ العلمية ، ومقاصده السامية من جهة ، وتلجم أفواه هؤلاء المغرضين من جهة أخرى .



والجدير بالتنبيه عليه: أن هناك ثلة من العلماء كانت لهم جهود معتبرة في خدمة موضوع التكرار ، وهي جهود علمية بلغت ذروة التوهج العلمي كدراسات ابن الأثير والكرماني وابن رشيق والزركشي \_ رحمهم الله \_ ، وغيرهم ، مع تفاوت في المقاربة والمعالجة .

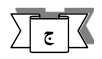
فحدّد هؤلاء الأعلام مفهوم التكرار مع اختلاف في تسميته ، فمنهم من يسميه تكرارا ، ومنهم من يسميه تكريرا ، ومنهم من يطلق عليه اسم المتشابه اللفظي ، أو تصريف القول مع تقارب كبير في مدلولات هذه المسميات .

ثم حدّدوا أقسامه وأنواعه مستندين في ذلك على التتبع والاستقراء لكلام الله وكلام الله تعالى وكلام العرب، كما بينوا أسراره وأغراضه وفوائده مستشهدين بأمثلة من كتاب الله تعالى

إلا أنّ هذه الفوائد والأسرار يتوقف بيانها على معرفة جملة من الأمور ، وإعمالها ولعلّ من أهمها ؛ السياق الذي قد يكون له الأثر الكبير في توجيه موضوعات الإعجاز البياني عموما ، وموضوع التكرار خصوصا .

وبالرجوع إلى كتب المتقدمين نجد الكثير من العلماء قد وظفوا السياق في تفسير آي القرآن الكريم، ومن أشهرهم الإمام ابن جرير \_ رحمه الله \_ في تفسيره " جامع البيان في تأويل القرآن "، وكذا الزمخشري في " الكشاف " ، والرازي في " مفاتيح الغيب " ، والبقاعي في " نظم الدرر " ، وغيرهم .

هذا وقد حاولت بعض الدراسات الحديثة أن توظف نظرية السياق في كثير من موضوعات الإعجاز البياني ، كعلم المناسبات ، والمكي والمدني ، وأسباب النزول ،



والناسخ والمنسوخ ، ولقد خلصت هذه الدراسات إلى أنّ للسياق أثرا في الكشف عن بلاغة آي القرآن الكريم .

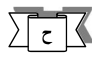
وبها أنّ التكرار يعد من أهم مواطن الفصاحة والبلاغة \_ كها ذكرنا آنفا \_ لا بد من محاولة تبرز لنا أثر السياق في توجيهه ، والكشف عن أسراره ومكنوناته ، وهذا الذي لم نلمسه في دراسات المتقدمين ، وهو ما تجده ماثلا أمامك وأنت تطالع مصنفاتهم في هذا الباب ، فكثيرا ما يقع لهم في الآية الواحدة آراء كثيرة ، لكل رأي منزعه ومأخذه ، فهذا يفسر التكرار بالتوكيد ، وذاك يعلله بطول الفصل ، والآخر ينفي كونه تكرارا ، دون أن نجد أي مرجح لأحد هذه الأقوال .

ولكن قد يقوم السياق بوظيفة الترجيح بين الآراء كلها ، وهذا لا يتأتى إلا بدراسة تطبيقية نوظف من خلالها السياق بأركانه وقواعده وضوابطه على الآيات المتكررة ألفاظا كانت أم جملا .

#### إشكالية البحث

بعد إطلالة وجيزة على موضوع البحث تبين لنا أنّ للسياق أثرا في توجيه موضوعات الإعجاز البياني، ومن هنا يمكن أن نبلور إشكالية البحث المحورية والتي مفادها:

هل للتكرار حظ من هذا الأثر المترتب عن السياق ؟ ؛ بمعنى هل للسياق أثر في توجيه التكرار الوارد في القرآن الكريم ؟.



ولا يمكن أن نقف على إجابة لهذه الإشكالية ؛ إلا بعد التطرق إلى أمرين مهمين

أولهم : تحديد المفاهيم العامة والقواعد الكلية التي بني عليها كلُّ من السياق والتكرار.

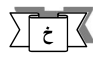
ثانيهما: تطبيق دلالة السياق على بعض ما تكرر في القرآن الكريم ، ومن خلالها نبرز مدى تأثير السياق في توجيه التكرار.

# أسباب اختيار الموضوع

لقد لفت انتباهي منذ السنوات الأولى في الجامعة ؛ قضية التكرار ، وكنت كثيرا ما أطرح على نفسي تساؤلات عديدة حول هذه القضية، وأبذل كلّ ما في وسعي لأجد جوابا لها ، مستعينا في ذلك بكتب التفسير وعلوم القرآن ، فأجد ضالتي أحيانا ، لكنني أتعجب من كثرة التوجيهات واختلافها .

ففكرت في تناول موضوع التكرار بشيء من التفصيل والإسهاب ، لعليَّ أجد حلّا لهذه التوجيهات الكثيرة من جهة ضبطها والترجيح بينها ، وكان العنوان المبدئي لهذه الفكرة هو: " من أسرار التكرار في القرآن الكريم " .

وبعد اجتهاد يسير وجدت نفسي أدور في حلقة مبهمة أعيد فيها ما ذكره الكرماني ـ رحمه الله ـ وغيره ممن ألف في هذا العلم ، وهذا يتنافى مع شروط البحث



العلمي القائم على التجديد والابتكار ، فكان لزاما علي التطرق إليه من زاوية تضفي عليه هذه الميزة .

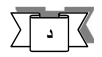
ففكرت واستشرت (1) ، وقلبتُ الموضوع من جميع جوانبه ، حتى تبين لي أنّ السياق هو العنصر الوحيد الذي يمكن أن يقوم بهذه الوظيفة ، فيخرج موضوع التكرار من دائرة التنظير إلى حيز التطبيق ، وهو ما غلب على ظني أنّه يصلح أن يكون موضوعا لذكرة ماجستير ، واستقر عنوانها على:

السياق الدلالي وأثره في توجيه معاني آيات الإعجاز البياني ـ دراسة في رحاب التكرار ـ .

وقد دفعني إلى اختيار هذا الموضوع أمور عديدة أجملها في ما يلي:

- قلة الدراسات العلمية التي تناولت موضوع التكرار من هذه الزاوية ، وإن كان وجودها عبارة عن أمثلة مبثوثة في كتب المتقدمين لا تفي بالغرض المقصود .
- محاولة تفصيل موضوعي التكرار والسياق ، مع بيان مدى أثر السياق في الترجيح بين الآراء المتضاربة في توجيه التكرار.
- الغيرة على كتاب الله \_ عز وجل \_ ومحاولة الذب عنه ، ورد شبهات المغرضين من المستشرقين وغيرهم .

'- ممن أشار علي فضيلة الأستاذ الدكتور : عزيز عدمان .



# أهمية الموضوع

من خلال ما سبق طرحه وبيانه ، يظهر أن البحث من الأهمية بمكان ، وذلك لقيمته العلمية ومكانته التراثية ، إذ إنّه اتصف بسمتين بارزتين :

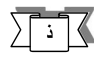
- طابع التجديد والحداثة والابتكار ، وهذا من شرائط البحث العلمي الذي يبتعد كل البعد عن التكرار والاجترار ، ويهدف إلى إثراء المكتبة الإسلامية بالبحوث العلمية الناضجة .
- سمة التطبيق العلمي بإخراج التراث الإسلامي من الجانب النظري إلى الجانب النظريات، الجانب التطبيقي ، ذلك أن الدراسات القرآنية بحاجة ماسة إلى تطبيق تلكم النظريات، والقواعد العامة التي وضعها العلماء الأوائل ، وهذا الذي أهدف إليه من خلال هذه الدراسة .

وإضافة إلى هذا كله فإنّ البحث يكتسي الأهمية البالغة من جهة أنّه يعالج قضايا تتعلق بالقرآن الكريم وعلومه ، من أبرزها :

أولا :السياق القرآني ؛ الذي له أثر كبير في توجيه آيات الإعجاز البياني ، بل ويعتبر أثرا مهم للوصول إلى ترجيح بين الآراء المتضاربة في التفسير ، ودلالته تعدّ من قبيل التفسير بالتفسير .

ثانيا :التكرار ؛ الذي هو سرُّ من أسرار القرآن ، وعنصر من عناصر الإعجاز والبيان .

الدراسات السابقة



لقد اهتم العلماء قديما وحديثا بموضوعات الإعجاز البياني عموما ، فأولوها منزلة مرموقة بين شتى المباحث والعلوم ، وذلك لصلتها الوثيقة بكتاب ربِّ العالمين ، مما أدى إلى كثرة الدراسات المتعلقة به ، حتى انتشرت انتشارا كبيرا بين أوساط الباحثين وطلبة العلم .

#### ومما نستدركه على هذه الدراسات أمرين:

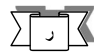
- 1. اكتفاؤها بالجانب النظري ، وبعدها في الغالب عن الجانب التطبيقي ؟ الذي يُوظَف فيه كمُّ هائل من النهاذج المبثوثة في كتاب الله تعالى .
- 2. عدم الجمع بين الجزئيات المتكاملة في مادة الإعجاز البياني ، كالجمع بين جزئية السياق والتكرار .

وهو ما لم أقف عليه في دراسات المتقدمين والمتأخرين ، وكلّ ما في هذا الصدد عبارة عن دراسات مجملة وظفت السياق في تفسير القرآن ، كتفسير ابن جرير \_ رحمه الله \_ الذي اعتمد على السياق اعتمادا ظاهرا .

وأما الدراسات المتعلقة بالتكرار فهي الأخرى أبرزت فوائد التكرار وأسراره، كدراسة ابن الأثير، والكرماني، وأشارت إشارات خفيفة إلى أثر السياق في ذلك، وهو ما حملني على الخوض في هذا الموضوع.

وقد واجهتنى صعوبات وتحديات كبيرة في هذا المذكرة ترجع إلى سببين اثنين

•



الأول منهما: أن موضوع السياق تجاذبته مصادر قليلة من فنون عدة ، كالمنطق وأصول الفقه ، مما دفعني إلى جمع شتات المسائل من هذه المؤلفات القليلة ، والمصنفات المختلفة .

الثاني : أنّ السياق فنُّ من أدق الفنون ، وأصعب العلوم التي تحتاج إلى تريث وإمعان نظر ، حتى لا يحدث الخطأ في تفسير كلام الله تعالى .

ولهذا حرصت على ترتيب المسائل والأبواب ، وتمحيص الآراء والأقوال ، فإن أصبت فمن الله وحده والحمد لله ، وإن أخطأت فمن نفسي والشيطان ، فأسأل العفو والغفران .

وتشتمل خطة هذه المذكرة على ما يلي :مقدمة وقسمين وخاتمة .

أما المقدمة فهي التي بين أيدينا.

وأما القسمان ، فالأول منهم : دراسة نظرية تنقسم إلى فصلين :

الفصل الأول: دلالة السياق.

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم دلالة السياق.

ويندرج تحته خمسة مطالب:

المطلب الأول: الدلالة لغة.

المطلب الثاني: الدلالة اصطلاحا.

المطلب الثالث: السياق لغة.

المطلب الرابع: السياق في الاصطلاح.

المطلب الخامس: دلالة السياق.

المبحث الثاني: أركان السياق وأنواعه.

ويندرج تحته مطلبان:

المطلب الأول: أركان السياق.

المطلب الثاني: أنواع السياق.

المبحث الثالث: أهمية السياق وأبرز العلماء عناية به .

ويندرج تحته مطلبان:

المطلب الأول: أهمية السياق في الدراسات القرآنية.

المطلب الثاني: أبرز العلماء عناية بالسياق.

الفصل الثاني: التكرار.

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم التكرار

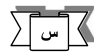
ويندرج تحته أربعة مطالب:

المطلب الأول: التكرار لغة.

المطلب الثاني: الفرق بين التكرير والتكرار والتكرار.

المطلب الثالث: التكرار في الاصطلاح.

المطلب الرابع: الفرق بين التكرار والمتشابه وتصريف القول.



المبحث الثاني: آراء العلماء في التكرار.

المبحث الثالث: أقسام التكرار.

ويندرج تحته مطلبان:

المطلب الأول: تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على غرض واحد.

المطلب الثاني: تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على غرضين.

وأما القسم الثاني من هذه المذكرة ؛ يتمثل في الدراسة التطبيقية .

وتحتها ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: أثر السياق في توجيه تكرار الألفاظ.

وتحته مطلبان:

المطلب الأول: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ السورة.

المطلب الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الآية.

المبحث الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار الجمل.

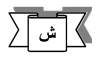
وتحته مطلبان:

المطلب الأول: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الجمل المتقاربة.

المطلب الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ السور المتباعدة.

الخاتمة: وفيها نتائج الدراسة.

الفهارس: الآيات، الأحاديث، الآثار، الأعلام، المصادر والمراجع، الدواوين، ثم المحتويات.



# منهجي في البحث

- اعتمدت على الخط العثماني "برواية حفص عن عاصم" في كتابة الآيات القرآنية ، وعزوتها بأرقامها إلى سورها .
  - خرجت الأحاديث النبويّة والآثار.
- ترجمت للأعلام ؛ كل علم في أول موضع ذُكر فيه ، مع تفاوت يسير في مقدار كل ترجمة مراعيا في ذلك الشهرة من عدمها .
- إذا حذفت من النص شيئا في أوله أو وسطه أو آخره وضعت نقاطا" ..".
- قمت بتخريج الآراء النحوية واللغوية التي تخدم رسالتي من جوانب محدودة ، وبسطت فيها القول في الهامش ، وذلك حرصا مني على ربط القارئ بالموضوع الأم .
- خرجت للمصادر والمراجع تخريجا علميا دقيقا في أول موضع ذُكرت فيه ، واكتفيت بالإشارة إليه بلفظ " المصدر نفسه " إذا كانا في صفحة واحدة ، وبذكر عنوان المؤلف إذا كانا في متباعدين كانا متباعدين .

1

المبحث الأول مفهور دلالة السياق

المطلب الأول

مفهوم الدلالة في اللغة

بالفتح و يجوز كسرها ، مثلثة الفاء ؛ في اللغة مشتقة من الفعل (دلّ): : إِذْ تَمْشِيَ أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلَ : إِذْ تَمْشِيَ أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلَ

<sup>-</sup> t, , , , , ,

<sup>1-</sup> أبو الطاهر مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي الشيرازي ، ولد سنة 729هـ بمدينة بكارزين بفارس ، تلقى علومه عن علماء عصره ، كما أخذ عنه علماء كابن حجر والصلاح الصفوي وابن عقيل والجمال الأسنوي مما هيأ له أسباب الشهرة في شتى العلوم والفنون كاللغة والتفسير والحديث والتاريخ والفقه ، توفي في زبيد سنة 817هـ . ينظر الأعلام للزركلي ، دار العلم للملايين ، الطبعة الخامسة ، 1980 ، ج7/ ص 146 .

<sup>2-</sup> القاموس المحيط ، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي الشيرازي ، نسخة مصورة عن الطبعة الثالثة للمطبعة الأميرية سنة 1301هـ، دار الطبع : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، سنة : 1399هـ/ 1979م ، ج 3/ ص365

<sup>3-</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن منظور محمد بن مكرم الأنصاري الرّويفعي الإفريقي ويد بمصر في محرم سنة 630 هـ، تتلمذ على يد عبد الرحمن بن الطفيل ومرتضى بن حاتم ويوسف المخيلي وأبي الحسن علي بن المقير البغدادي ، كان عالما في الفقه واللغة ، أشهر أعماله وأكبرها هو لسان العرب ، عمي في آخر عمره وتوفي في مصر عام 711هـ) ينظر الأعلام للزركلي ، ج7/ ص108).

<sup>4 -</sup> لسان العرب ، ابن منظور ، دار صادر - بيروت ، الطبعة الأولى ، ج 11/ ص247 .

# 2

# (الفصل الأول : الرراسة النظرية للسياق

أَدُلُّكُرْ عَلَىٰ مَن يَكْفُلُهُ وَ ﴿ (1)، : يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُّكُرْ عَلَىٰ جَبَرَةٍ

تُنجِيكُر مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ

وهي بهذا المعنى لا تخرج لغةً عن إبانة الشيء وإيضاحه ، والإرشاد إلى معناه والهداية والبيان .

وهذا البيان والتسديد لا يكون إلا بأمارة أو علامة تدل على الشيء.

: أحدهما الشيء

في الشيء . فالأوَّل قولهم : على .

في الشيء.

وقال الراغب الأصفهاني \_ رحمه الله \_ (4): " الدلالة: ما يتوصل به إلى معرفة الشيء كدلالة الألفاظ على المعنى ، ودلالة الإشارات ، والرموز ، والكتابة ، والعقود في الحساب ، وسواء كان ذلك بقصد ممن يجعله دلالةً أو لم يكن بقصد كمن يرى حركة

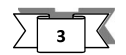
1 - طه / 40 .

<sup>. , 0 , 2</sup> 

<sup>2 -</sup> الصف / 10.

<sup>3 -</sup> ديوان أوس بن حجر ، تحقيق وشرح : د.محمد يوسف نجم ، دار النشر : دار صادر بيروت ، الطبعة الثالثة ، السنة : 1399هـ ، ص 103 ، ولكن بلفظ : ( أم من قوم لقوم ) .

<sup>4 -</sup> أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (502هـ/ 1108م) ، أديب من الحكماء العلماء من أهل أصبهان سكن بغداد ، واشتهر حتى كان يقرن بالإمام الغزالي ، من كتبه : ( محاضرات الأدباء ، والمفردات في غريب القرآن ) . الأعلام ، ج2/ ص255



إنسان فيعلم أنّه حيّ ، قال تعالى : مَا دَهُّمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ٓ إِلَّا دَآبَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَ اللَّهُ اللَّارِضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَ اللَّهُ اللَّارِضِ مَا كَلُّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ٓ إِلَّا دَآبَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّالِي الل

فالمعنى العام للدلالة في اللغة هو: الإبانة أو التسديد بالإمارة ، أو أي علامة أخرى لفظية ، أو غبر لفظية (3).

#### المطلب الثاني

#### الدلالة اصطلاحا

اختلف العلماء في تحديد مفهوم دقيق لمصطلح الدلا : " فهم أمر من أمر "(4).

بل إن ابن سينا يحد الدلالة بقوله: " هي نفس الفهم "(<sup>5)</sup>
. ( )

يقول الزركشي – رحمه الله - (6): " وَيَتَلَخَّصُ من هذا الخِلافِ خلافٌ آخَرُ في أَنَّ الدَّلالَةَ صفَةٌ لِلسَّامِعِ أَوْ اللَّفْظِ ، وَالصَّحِيحُ الثَّانِي ، وَيَنْبَغِي أَنْ يُحْمَلَ كَلَامُ ابْنِ سِينَا

. 349 مفردات ألفاظ القرآن ، الراغب الأصفهاني ، دار النشر / دار القلم ـ دمشق ، ج 1 م2

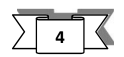
<sup>1 -</sup> سبأ / 14

<sup>3 -</sup> ينظر دلالة السياق ، د .ردة الله الطلحي ، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، الطبعة 1 ، 1423 هـ ، ص 27 .

<sup>4 -</sup> إيضاح المبهم من معاني السلم في المنطق ، شهاب الدين أحمد بن عبد المنعم الدمنهوري الأزهري، المتوفى سنة 1198هـ ، طبعة مصر سنة 1876، ص8 .

<sup>5 –</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ، بدر الدين الزركشي ، تحقيق ضبط نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه: د. محمد محمد تامر ، دار الكتب العلمية ، سنة النشر 1421هـ – 2000م ، لبنان/ بيروت ، ج1 / ص417 .

<sup>6 -</sup> بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي (( المصري فقيه ومحدث له مشاركة في علوم كثيرة ، ولد في القاهرة سنة 745هـ ، رحل إلى دمشق فأخذ عن ابن كثير في الحديث ، ثم إلى حلب وأخذ عن الشيخ شهاب الدين الأذرعي ، وكانت وفاته بالقاهرة في رجب سنة :794 هـ . ( ينظر الدرر الكامنة الحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني، ت :محمد عبد المعيد ضان ، الناشر مجلس دائرة المعارف العثمانية ، 197م ، ج 5/ ص 134 .



عَلَى أَنَّ مُرَادَهُ بِالْفَهْمِ الْإِفْهَامُ ، وَلَا يَبْقَى خِلَافٌ . وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَ : أَنَّ الْفَهْمَ صِفَةُ السَّامِعِ ، وَالْإِفْهَامُ صِفَةُ اللَّامِعِ ، وَلَا يَبْقَى خِلَافٌ . وَالْإِفْهَامُ صِفَةُ اللَّفْظِ عَلَى سَبِيلِ الْمَجَازِ " (1) .

ولهذا عرف الزركشي \_ رحمه الله \_ الدلالة على اعتبارها صفة للفظ فقال: " فالصحيح أنها كُوْنُ اللَّفْظ بِحَيْثُ إِذَا أُطْلِقَ فَهِمَ مِنْهُ المُعْنَى مَنْ كَانَ عَالِمًا بِوَضْعِه لَهُ "(2).

بينها ذهب الشريف الجرجاني \_ رحمه الله \_ (3) في تعريفها إلى أبعد من كونها صفة للفظ فعرف الدلالة بشكل عام ، لفظية وغير لفظية بقوله: "هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر والشيء الأول والثاني هو المدلول"(4).

وقد عرفها ابن حزم \_ رحمه الله \_ <sup>(5)</sup> : " والدلالة فعل الدال وقد تضاف إلى الدليل على المجاز " <sup>(6)</sup>.

<sup>1 -</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ، ج1 / ص417.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ج1/ ص416 .

<sup>3 –</sup> بن محمد بن علي الجرجاني ((المحقق الحنفي ولد بجرجان سنة 740 والمتوفى بشيراز سنة 816 له من التصانيف الكثير ، أشهرها : التعريفات )). ينظر معجم المؤلفين ، ج7/ ص216 .

<sup>4 –</sup> التعريفات ، علي بن محمد بن علي الجرجاني ((المحقق الحنفي ولد بجرجان سنة 740 والمتوفى بشيراز سنة 816 له من التصانيف الكثير ، أشهرها : التعريفات )) الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت ، الطبعة الأولى ، 1405 ، تحقيق: إبراهيم الأبياري ، ص139 .

<sup>5</sup> \_ ابن حزم الإمام العلامة الحافظ الفقيه المجتهد، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم بن غالب بن صالح بن خلف بن معدان بن سفيان بن يزيد مولى يزيد بن أبي سفيان بن حرب بن أمية ، الفارسي الأصل الأموي اليزيدي القرطبي الظاهري ، ولد أبو محمد بقرطبة سنة أربع وثهانين وثلاثهائة (384هـ) ، كانت له ولأبيه من قبله رياسة الوزارة وتدبير المملكة فزهد بها وانصرف إلى العلم والتأليف وكان يستنبط الأحكام من الكتاب والسنه ، انتقد - كثيرا من الفقهاء توفى في بادية لبلة بالأندلس سنة 456هـ، وله في الفقه كتاب المحلى وفي الأصول الأحكام . ينظر وفيات الأعيان ، ج 3 / ص 325 . وسير أعلام النبلاء ، ج 18 / ص 184 .

<sup>6 -</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، على بن أحمد بن حزم الأندلسي ، دار الحديث - القاهرة الطبعة : الأولى ، السنة: 1404 ، ج1 ص41



وعلى هذا يكون إنشاء النص وفهمه مشمولا بمفهوم الدلالة باعتباره وصفا

(
)

استعمال الدال اللفظى للإبانة التي تظهر في المفهوم اللغوي .

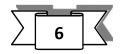
: (

الفهم الذي يشير إليه حد المناطقة للدلالة بقولهم: " ، ويشير إليه قول أنها نفس الفهم (1) .

والذي يمكن أن نخلص إليه من خلال ما سبق ذكره من كلام العلماء حول مفهوم الدلالة ؛ أنّها تتألف من أركان أربعة : اللفظ ، المعنى ، قصد المتكلم ، فهم السامع ، وعليه يكون تعريف الدلالة كما يلي :هي التلازم بين اللفظ (الدال)، والمعنى (المدلول) ، بالنظر إما لقصد المتكلم ، أو فهم السامع (2) .

<sup>1 -</sup> دلالة السياق ، ص 29 .

 <sup>2 -</sup> هذا تعريف الدلالة اللفظية ، أما مصطلح الدلالة عموما فهو : استعمال الدال من لفظ أو غيره لبيان المراد من المتكلم ، أو
 الوصول إليه من السامع . انظر دلالة السياق ، ص30 .



#### المطلب الثالث

### المعنى اللغوي للسياق

حدوُ الشيء . يقال ساقه يسوقه سوقا ، والسَّيِّقة : ما استيق من الدواب . ويقال : سقتُ إلى امرأتي صَدَقَها ، وأسَقْتُه . والسوق مشتقة من هذا ، لما يساق إليها من كل شيء ، والجمع أسواق . والساق للإنسان وغيره والجمع سوق ، وإنها سميت بذلك ؛ لأن الماشي ينساق عليها "(2).

وإلى هذا المعنى أشار ابن منظور \_ رحمه الله \_ في لسان العرب وهو يبين المعاني " : " السَّوق: معروف. ساق الإبل وغيرها يسوقها سوقا

...

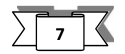
تتابعت ، وكذلك تقاودت فهي متقاودة ومتساوقة ، وفي حديث أم معبد : (( )) (3)

في ، كأنَّها هُزالها

 <sup>1 -</sup> أبو الحسين أحمد بن فارس زكريا القزويني الرازي من أئمة اللغة والأدب ومن شيوخ البديع الهمذاني والصاحب بن عباد أصله من قزوين، وأقام مدة في همذان، ثم انتقل إلى الري قتوين إليها ينسب، وله تآليف كثيرة منها كتاب المجمل المشهور في فقه اللغة أصله من قزوين، وأقام مدة في همذان، ثم انتقل إلى الري فتوفي فيها سنة 395هـ وإليها نسبته. ينظر سير أعلام النبلاء ، ج 1 / ص 433، وفيات الأعيان ، ج 1 / ص 118 .

<sup>2 –</sup> مقاييس اللغة ، أبو الحسين أحمد بن فارِس بن زكَرِيّا ، دار الفكر ، الطبعة : 1399هـ – 1979م ، ت : عبد السَّلام محمد هَارُون ، ج3/ ص117 .

<sup>3 -</sup> المعجم الكبير ، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني ، مكتبة العلوم والحكم ، الموصل ، الطبعة الثانية ، 1404 – 1983 ، تحقيق : حمدي بن عبد المجيد السلفي ، ج4 / ص48 .



. دنانیر

في الدرهم

وغيرهما . : " (1) .

من خلال استقراء هذه الآراء المعجمية نخلص إلى أن مادة السياق يدور معناها على التوالي والتتابع .

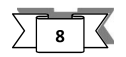
جاء في المعجم الوسيط: " ساق الحديث ، سرده وسلسله ، وساوقه: تابعه وسايره وجاراه . وتساوقت الماشية ونحوها: تتابعت وتزاهمت في السير . وتساوق الشيئان: تسايرا أو تقرنا . ويقال: ولدت المرأة ثلاثة ذكور ساقا على ساق أي بعضهم على إثر بعض ، ليست بينهم أنثى . وسياق الكلام: تتابعه ، وأسلوبه الذي يجري ... (3)

1 - لسان العرب، ابن منظور الأفريقي ، الناشر : دار صادر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ص166 / 167 .

<sup>2 -</sup> القاموس المحيط ، ج3/ ص240 .

<sup>3 -</sup> المعجم الوسيط ، إبراهيم مصطفى - أحمد الزيات - حامد عبد القادر - محمد النجار ، تحقيق : مجمع اللغة العربية ، دار الدعوة ، ج1 / ص 464 .

# (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق



أحسن سياق ، وإليك يساق الحديث ، وهذا الكلام مساقه إلى كذا ، وجئتك بالحديث على سوقه : على سرده " (2) .

وهذه المجازات التي ذكرها الزمخشري ـ رحمه الله ـ للسياق هي وصف للأسلوب والغرض في سياق الحديث أحسن سياق ، ثم توالي وتتابع مكونات النص،

<sup>1 -</sup> محمود بن عمر بن محمد بن عمر العلامة أبو القاسم الزمخشري الحوارزمي النحوي اللغوي المتكلم المعتزلي المفسر يلقب جار الله ؟

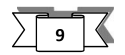
لأنه جاور بمكة زمانا ، ولد في رجب سنة سبع وستين وأربعمائة (( 467هـ )) بزنخشر قرية من قرى خوارزم وقدم بغداد وسمع من أبي الخطاب بن البطر وغيره ، له التصانيف البديعة منها الكشاف في التفسير و الفائق في غريب الحديث و أساس البلاغة و ربيع الأبرار وغير ذلك ، مات ليلة عرفة سنة ثمان وثلاثين وخمسمائة .انظر طبقات المفسرين ، السيوطي ، ج 1/ ص104 .

<sup>2 –</sup> أساس البلاغة ، الزمخشري ، تحقيق : محمد باسل عيون السُّود ، دار الكتب العلمية ، بيروت ـ لبنان، الطبعة الأولى 1419هـ \_1998م ، ج1 / ص484 .

<sup>3 -</sup> دلالة السياق ، المصدر السابق ، ص41 .

<sup>4 -</sup> ابن منظور ، المصدر السابق ، ج 8 ص 27 .

<sup>5 -</sup> انظر دلالة السياق ، ص 41 .



# المطلب الرابع

# المعنى الاصطلاحي للسياق

من خلال ما سبق طرقه وييانه في

الزمخشري \_ رحمه الله \_ حول مفهوم السياق في اللغة ؛ يمكن أن نحدد تعريفا للسياق في الاصطلاح ، وذلك بعد عرض أقوال العلماء المبثوثة في كتب التفسير والأصول التي تشير إلى معناه في الاصطلاح.

> . (1) فيطلق السياق عند علماء التفسير

> > أولا: أن السياق هو الغرض الذي سيق الكلام لأجله.

أدخل علماء الأصول وخاصة الأحناف لفظ السياق ( السوق ) في حدّ أقسام – وهو النص الذي يعرفه السرخسي ـ رحمه الله ـ <sup>(2)</sup>

ما يزداد وضوحا بقرينة تقترن باللفظ من المتكلم ليس في اللفظ ما يوجب ذلك ظاهرا (3) ,,

<sup>1 -</sup> ينظر دلالة السياق ، ص 43 .

<sup>2</sup> \_ محمد السرخسي ( 490 هـ ) محمد بن أحمد بن أبي بكر السرخسي نسبة إلى سرخس \_ بلدة قديمة من بلاد خراسان ، شمس الأئمة متكلم ، فقيه ، أصولي ، مناظر ، حنفي أخذ الفقه والأصول عن شمس الأئمة الحلواني . وبلغ منزلة رفيعة ، يعدُّ من طبقة المجتهدين في المسائل ، كان عالمًا عاملاً ناصحًا للحكام. سجنه الخاقان بسبب نصحه له ، ولم يقعده السجن عن تعليم تلاميذه ؛ فقد أملي كتاب المبسوط \_ وهو أكبر كتاب في الفقة الحنفي مطبوع في ثلاثين جزءاً \_ وهو سجين ، وله في أصول الفقه كتاب من أكبر كتب الأصول عند الحنفية، ويعرف بأصول السرخسي.

<sup>3 -</sup> أصول السرخسي ، ت: أبو الوفاء الأفغاني رئيس اللجنة العلمية لإحياء المعارف النعمانية ، عنيت بنشره لجنة إحياء المعارف النعمانية بحيدر آباد الدكن بالهند ، دار الكتاب العلمية بيروت لبنان ، الطبعة الأولى 1414 هـ، 1993 م ، ج 1 / ص 164 .

وتتجلى هذه القرينة عند المقارنة بينه - - ( )

: " ما يعرف المراد منه بنفس السماع من غير تأمل ، وهو الذي يسبق إلى العقول والأوهام لظهوره موضوعا فيها هو المراد " (1).

فالفرق بين النص والظاهر هو: أن النص يحتاج إلى قرينة - كانت في النص أو - ليفهم ويتضح من خلالها الكلام، أما الظاهر فيفهم بلا قرينة، وهذه القرينة التي تقترن باللفظ من المتكلم، وتكون فرقا فيها بين النص والظاهر هي السياق بمعنى

ومن الأمثلة التي توضح ذلك قوله تعالى : ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوۤاْ إِنَّمَا ٱلۡبَيْعُ مِثْلُ اللَّهُ ٱلۡبَيْعُ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوٰاْ (2) الرِّبَوٰاْ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلۡبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوٰاْ

نفيٌ للتماثل بين البيع والربا في الحكم ، وإنّما كانت لفي الحكم ، وإنّما كانت دلالة الآية أوضح على نفي التماثل من جهة الحِل والحُرمة ، من دلالتها على الحِل والحُرمة (3)

والظاهر كما يفرقون به بين ما يعرف عند الأحناف بـ " : " والظاهر كما يفرقون به بين ما يعرف عند الأحناف بـ " : " الله المالية ال

<sup>1 -</sup> أصول السرخسي ، ج1 ، ص 163.

<sup>2 -</sup> البقرة / 275.

<sup>3 -</sup> دلالة السياق ، ردة الله ، ص44 .

<sup>4 -</sup> أصول السرخسي ، ج1 ، ص 236 .

# (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

: " غير غير

(1) ,,

ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمَ وَأُمُوا لِهِمْ (2).

:

الِي على –

على

(3)

وأوضح مثال على الفرق بين دلالة العبارة ودلالة الإشارة هو التمثيل برجل ينظر ببصره إلى شيء ، ويدرك مع ذلك غيره ، فالفرق بينها أن الأول هو المقصود بالنظر والثاني ج

قال ابن دقيق العيد\_رحمه الله\_: " أما السياق والقرائن ، فإنها الدالة على مراد " (5) . مراد المتكلم :

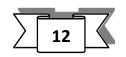
<sup>1 -</sup> أصول الشاشي ، أحمد بن محمد بن إسحاق الشاشي أبو علي (( ولد بشاش سنة 221هـ ، وتوفي بها سنة 365هـ )) ، دار الكتاب العربي - بيروت ، 1402 ، ص99 .

<sup>2 –</sup> الحشر / 8 .

<sup>3 -</sup> ينظر أصول الشاشي ، ص 101 ، وقواطع الأدلة في الأصول ، أبى المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني (ت 489) ، دار الكتب العلمية \_بيروت ج 1 / ص230.

<sup>4 -</sup> دلالة السياق ، ص 64 .

<sup>5 -</sup> إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ، تقي الدين أبو الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري ، المعروف بابن دقيق العيد (المتوفى : 702هـ) ت : مصطفى شيخ مصطفى و مدثر سندس، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الطبعة الأولى 1426 هـ - 2005 م ، ج1 / ص 278 .



وإنَّ تعريف علماء التفسير للسياق لا يختلف كثيرا عن تعريف علماء الأصول له نهم يعبرون عنه بالغرض ، ولكنهم يشترطون له التتابع والتوالي في ألفاظ الكلام

: " كلمة السياق في تعبير المفسرين تطلق على

الكلام الذي خرج مخرجا واحدا ، واشتمل على غرض واحد ، هو المقصود الأصلى ، وانتظمت أجزاؤه في نسق واحد ، مع

المعاني المقصودة بالذات هي العنصر الأساسي في مفهوم السياق " (1).

قال الزركشي ـ رحمه الله ـ : " محط المفسم

ولهذا

(2) ,, غيره

وصرح بهذا السيوطي \_ رحمه الله \_ في الإتقان فقال: "

(3),,

يجعل

هـ، 2008م، ص 779.

<sup>1 -</sup> دلالة السياق ، الطلحي ، ص5 5 .

<sup>2 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، الطبعة الأولى 1376 هـ-1957 م، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، ج 1 / ص317 .

<sup>3 -</sup> الإتقان في علوم القرآن ، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي(( ولد بالقاهرة سنة 849 هـ وتوفي بها سنة 119هـ)) ، طبعة جديدة محققة مخرجة الأحاديث للشيخ شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، بيروت لبنان ، الطبعة الأولى ، سنة : 1429

# (الفصل الأول : (الرراسة النظرية للسياق

13

" وقال السجلماسي \_ رحمه الله \_ (1) في تعريفه للسياق : " مقصود على القصد الأول " (2) .

فالملاحظ من كلامهم أنهم جعلوا السياق هو الغرض ، ولكنهم اشترطوا له التوالي والتتابع ؛ الذي عبر عنه الزركشي بالنظم ، والسيوطي بالتأليف ، والسلماجسي بربط القول بغرض مقصود على القصد الأول ، وهو المعنى الثاني من معاني :

ثانيا: أن السياق هو المساق.

استعمله الشاطبي ـ رحمه الله ـ وعنى به السياق بنوعيه ؛ سياق النص ، وسياق الموقف ، يقول ـ رحمه الله ـ : " تختلف

في المعاني على

إلى

في أولها، على جمل أولها، في شيء محيص الأنّها في شيء محيص على الله (3).

على على يحصل ي

<sup>1 -</sup> السجلماسي (/ - بعد 704 ه = / - بعد 1305 م) القاسم بن محمد بن عبد العزيز الأنصاري، أبو محمد السجلماسي: أديب. ولد ونشأ بسجلماسة ، ورحل إلى فاس فأخذ عن علمائها ودرس في القزويين. من نقاد القرن الثامن هجري بالمغرب. (ينظر الأعلام - خير الدين الزركلي ، ج 5 / ص 181).

<sup>2 -</sup> المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع - أبو محمد القاسم الأنصاري السجلماسيّ ، تقديم وتحقيق : علال الغازي ، مكتبة المعارف ، الرباط المغرب ، الطبعة الأولى 1401 هـ/ 1980 م ، ص 188 .

<sup>3 -</sup> الموافقات في أصول الفقه ، إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي المشهور بالشاطبي (( ت: 790هـ)) ، دار المعرفة - بيروت ، تحقيق : عبد الله دراز ، عدد الأجزاء : 4 ، ج 3 / ص 413 .

فمعنى كلام الشاطبي \_ رحمه الله \_ هنا أن النص القرآني - الذي عبر عنه بـ "

" لا يمكن فهمه إلا بالوقوف على الأحوال والأوقات والنوازل ، وهو
" لتفات إلى أول الكلام وآخره ، وهو ما يعرف
" "

ومن الأمثلة التي توضح هذا ، قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَـنَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتِهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ (1).

م في هذه الآية جاء تفسيره على لسان رسول الله على لله في صحيح في هذه الآية عام نُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوَاْ وَلَمْ يَلْبِسُوَاْ

لقهان : يَسبُنَى لَا تُشْرِكُ بِٱللَّهِ إِن ۖ ٱلشِّرْكَ لَظُلِّم عَظِيم (2) (3) (8).

يفيد أن المقصود بالظلم في الآية نوع خاص من الشرك تم (4):

1 - الأنعام / 82

<sup>2 -</sup> لقمان / 13

 <sup>3 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ، محمد بن إسهاعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي ، الناشر : دار ابن كثير ، اليهامة - بيروت ، الطبعة الثالثة
 3 - 1407 - 1987 ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق ، ج 6 / ص 2542 الحديث رقم : 6538 .

<sup>4 -</sup> سيأتي الحديث عن أنواع السياق بالتفصيل في المبحث الثالث.

# (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

- : - الذي هو اعتداء على حق الغير- في القرآن الكريم من أعظم مراتبه الشرك بالله تعالى لأنَّه أكبر على

-- تعالى ٱلَّذِينَ الله -: " تعالى ٱلَّذِينَ على على على الشهر بِظُلَّم الله على الشرك الشرك

محاجته لهم في

: وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَئِتِهِ مَ اللهِ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَئِتِهِ مَ اللهِ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَئِتِهِ مَ اللهِ عَمَن عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَم

فتفسير الإمام الشاطبي - رحمه الله - للظلم بالشرك في هذه الآية مستفاد من

- رحمه الله - وهو يبين أوجه الترجيح في التفسير: "

السادس:

(3),,

1\_الأنعام / 21

<sup>2 -</sup> الموافقات ، ج 3 / ص 276 .

ومن الأمثلة التي تضرب لذلك:

أ- تفسير ابن كثير ـ رحمه الله ـ للإحصان في قوله تعالى : ﴿ فَإِذَآ أُحْصِنَّ فَإِنَّ اللهِ عَلَى الله

: التزويج ؛

وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُم مِّن فَتَيَتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ (2) . في

المؤمنات، : فَإِذَآ أُحْصِنَّ : " (3).

ب- تحديدهم زمن سؤال الله عز وجل لعيسى السَّلِيَّا - في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَىهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴿ (4) قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَىهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ . " (4) بيوم القيامة معتمدين في ذلك على سابق هذه الآية ، يقول النسفي ـ رحمه الله ـ: " الجمهور على السؤال في (5)

- رحمه الله - قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَجُمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبَتُمْ (6) الجمع إنها يكون يوم القيامة .

<sup>1 -</sup> النساء / 25

<sup>2 –</sup> النساء / 25

<sup>3 –</sup> تفسير القرآن العظيم ، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي [ 700 –774 هـ ] ، سامي بن محمد سلامة ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، الطبعة : الثانية 1420هـ/ 1999 م ، ج 2 / ص262 .

<sup>4 -</sup> المائدة / 116

<sup>5 –</sup> مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي توفي سنة : 537هـ ، دار النشر : دار النفائس ــ بيروت 2005 ، ت: مروان محمد الشعار ، ج1/ ص288 .

<sup>6 -</sup> المائدة / 109



خلال ما سبق ذكره من معان للسياق نخلص إلى أن العلماء يعبرون عنه

-

-1

(1)

2- هو التتابع والسرد الذي سيق الكلام على هيئته ووصفه في أسلوبه الذي بنيت جمله وعباراته عليه حتى أصبح سياقا من الكلام يتبع بعضه بعضا في نظمه الذي الذي (2)

يَرِدُ على التعريف الأول أن الغرض لا يمكن تحديده إلا بعد تتابع الكلام

. .

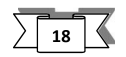
و يَردُ على التعريف الثاني أن بناء ال

ومن هنا يمكن أن نقف على تعريف جامع يتمثل في أن السياق هو: تتابع الكلام على غرض واحد يجمعه بدلائل القرائن اللفظية والحالية (3).

<sup>1 -</sup> ينظر دلالة السياق وأثرها في توجيه المتشابه اللفظي في قصة موسى الني (رسالة ماجيستر)، فهد بن شتوي بن عبد المعين الشتوي، الشراف: د/ محمد بن عمر بازمول، جامعة أم القرى، سنة: 1426هـ/ 2005 م، ص 27.

<sup>2 -</sup> تعريف للدكتور عويد المطيرفي انظر المرجع نفسه ، ص 27 .

<sup>3 -</sup> سيأتي شرح هذا التعريف عند الحديث عن أركان السياق.



# المطلب الخامس دلالة السياق

بناء على ما سبق بيانه من تعريف الدلالة

وتعريف السياق تتابع الكلام على

دلالة السياق إجمالا بأنَّها:

يجمعه

القرائن تدّل على مراد المتكلم بالنظر إلى سابق الكلام ولاحقه (1).

فالقرائن أو القرينة: تمثل مصطلح" الذي معناه التلازم بين الألفاظ والمعاني (2).

وسابق الكلام ولاحقه: يمثل مصطلح"

على غرض واحد .

\_\_\_\_

<sup>1 -</sup> هذا التلازم بين اللفظ والمعنى الذي يدل عليه النظر في قصد المتكلم أو السامع ، عبّر عنه العلماء بالقرينة أو القرائن ، قال الزركشي\_ رحمه الله \_ في تعريفه لدلالة السياق : "هو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم " ينظر البرهان ، ج2 / ص200 .

<sup>2 -</sup> ينظر: الصفحة 5.

19

المبحث الثاني

أركان السياق وأنواعه

المطلب الأول

أركان السياق

في اللغة: هو الجانب الأقوى (1).

الشَّيْءِ الشَّيْءِ الشَّيْءِ

للصَّلَاة ، وكالجدران للبيت.

ومن خلال هذا التعريف يتبين أن ركن الشيء يكون من ماهيته ، لذلك جاء في المصباح المنير: أركان الشيء شرح للفردات تعريفه ؛ والذي هو تتابع الكلام على غرض واحد يجمعه بدلائل القرائن اللفظة والحالة.

<sup>1 -</sup> قال أبو البقاء الكفومي : ركن الشيء جانبه الأقوى لغة قال تعالى : ﴿ أُو آوى إلى ركن شديد ﴾ [ هود : 80].

<sup>2 -</sup> كتاب الكليات ، معجم في المصطلحات والفروق اللغوية ، تأليف: أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي ، عدد الأجزاء / 1 ، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - 1419هـ - 1998م ، تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري ، ص 761 .

 <sup>3 -</sup> المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي ، المؤلف: أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي أبو العباس توفي نحو 720 هـ ،
 الناشر: المكتبة العلمية - بيروت ، ج 1 / ص 237 .

:

القرائن اللفظية ، والقرائن الحالية يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - " وَتَخْتَلِفُ وَكَثيرٌ

إِلَى

(1),,

الركن الأول: التتابع

أصل التتابع في اللغة من " " قال الجوهري ـ رحمه الله ـ : "

بالفتح ،

(2),,

الملاحظ من كلام الجوهري\_رحمه الله\_هنا أنه فرق بين """ "ا الأولى تدل على التَّلُوِّ واللَّحوق،

قال ابن فارس\_رحمه الله\_: " ( )

شيء ،

غيّرُوا تغييرِ ، قال

غير أنّهم

<sup>1 -</sup> الفتاوى الكبرى ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى : 728هـ) ، تحقيق : محمد عبدالقادر عطا - مصطفى عبدالقادر عطا ، الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة : الطبعة الأولى 1408هـ - 1987م ، ج6/ ص123 .

<sup>2 -</sup> الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية) ، إسهاعيل بن حماد الجوهري (ت393هـ) ، دار العلم للملايين- بيروت ، الطبعة : الرابعة- يناير 1990 ، ج4 / ص325 .

#### الفصل الأول: البراسة النظرية للسياق

على هذه (2) : (1) : على هذه . (3)... : يجعل فيها . (3)...

التتابع يتألف من ركنين يقوم عليها،

كما كان السجود في الصلاة يقوم على أركان هي أعضاؤه السبعة ، ويتمثل هذان الركنان في السباق واللحاق .

أ- السباق: وهو ما عبره عنه ابن فارس ـ رحمه الله ـ بـ " ، وأصله في اللغة " " .

رحمه الله \_ : " صحیح علی التقدیم . "(4)" .

وجاء في لسان العرب: " القُدْمةُ في الجَرْي وفي شيء .. والسَّبْقُ تقدَّمه "(<sup>5)</sup>.

م على الشيء هو المعنى اللغوي لكلمة السباق.

اصطلاحا: هو ما يتقدم الكلام من معان ليبين ما بعده .

<sup>1 -</sup> الكهف / 89.

<sup>2 -</sup> الكهف / 2 9 .

<sup>3 -</sup> مقاييس اللغة ، ج1/ ص362.

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه ، ج 3/ ص129 .

<sup>5 -</sup> لسان العرب، ج 10 / ص151.



وقد سبق وأن مثلنا لهذا الركن في حديثنا عن مفهوم السياق ، إلا أننا نَزيده بيانا

ووضوحا بمثال آخر يتمثل فيها ذكره الإمام الطبراني عن الحضرمي :

علي أبي : أمير المؤمنين، :

وَلَن يَجُعَلَ ٱللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴿ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً

. عليّ ضَيُّ :!! فَٱللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وَلَن جَعْكَلَ ٱللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴿ (2)

فدحضُ وإبطال حجج الكافرين - العقلية والشرعية - التي يستظهرون بها على المؤمنين إنها يكون ذلك يوم القيامة بدلالة السباق وهو قوله تعالى : ﴿ فَٱللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴿ فَٱللَّهُ مَحْكُمُ .

ب- اللِّحاق

اللِّحاق في اللغة: قال ابن منظور \_ رحمه الله \_: "

.. الشيء َ بالفتح ..

(5) "

1 - النساء / 141 .

2 – النساء / 141

<sup>3 -</sup> جامع البيان في تأويل القرآن ، المؤلف : محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي ، أبو جعفر الطبري ، [ 224 - 310 هـ] ، المحقق : أحمد محمد شاكر ، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الأولى ، 1420 هـ - 2000 م ، عدد الأجزاء : 24 ، ج 9 / ص 327 . 4 - النساء / 141 .

<sup>5 -</sup> لسان العرب ، ج10 / ص 327 .

## (لفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

اصطلاحا:

وأمثلة هذا الركن كثيرة منها:

(أ) تفسير " بالقرض في قوله تعالى : ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفَ " بالقرض في قوله تعالى : ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفَ " وَكَفَىٰ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أُمُوا هُمُ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ ۖ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ (2) .

اؤه أموالهم :

.. محمد سيرين

: وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِف وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلَ بِٱلْمَعْرُوفِ (3)

: إنها : فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أُمُّوا لَهُمْ فَأُشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ ۖ وَكَفَىٰ

بِٱللَّهِ حَسِيبًا (4)" (5).

<sup>1 -</sup> تاج العروس من جواهر القاموس ، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني أبو الفيض ، الملقّب بمرتضى ، الزَّبيدي ، دار الهداية ، ج 26 / ص 353 .

<sup>2 –</sup> النساء / 9

<sup>3 –</sup> النساء / 9

<sup>4 –</sup> النساء / 9

<sup>5 -</sup> تفسير الطبري ، ج7 ص582 .

(ب) تأويل قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْ

- رحمه الله - بعد عرضه لجملة من الأقوال التي جاءت تفسيرا لهذه الآية منها:

 وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ﴿ فِي آدم أَيَهَا النَّاسِ ﴿ ثُمَّ صَوَّرَنَكُمْ فِي أَرِحَامِ النِسَاء خَلَقًا مُخْلُوقًا مَمثلا فِي . .

• وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ فِي ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ فِي

• وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ فِي ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ فِي (2). - رحمه الله - : " وأولى : :

وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ كَا ..

وإنَّما أولى في : قُلْنَا

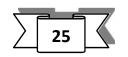
لِلْمَلَيْهِكَةِ ٱسۡجُدُواْ لِاَدَمَ وتعالى

في أمهاتهم، يخلُق أمهاتهم".

<sup>1 -</sup> الأعراف / 11.

<sup>2 -</sup> تفسير الطبري ، ج12 ص317 / 320 .

<sup>3 –</sup> المصدر نفسه ، ج12 ص320 ، 321 .



إنَّما رجح ابن جرير \_ رحمه الله \_ هذا القول على غيره لدلالة اللِّحاق عليه وهو

قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ (1)

يصور الله ذريته في بطون أمهاتهم ، بل وقبل خَلق أمهاتهم .

الركن الثاني: الغرض

يُعدّ الغرض ركنا من أهم الأركان التي يبنى عليها السياق ، والعلماء يُعبرون

.

- رحمه الله - : " وقد كثرت تفاسير الأئمة - رحمهم الله -

لكتاب الله ، فمن مطول خارج في أكثر بحوثه عن المقصود ، ومن مقصر يقتصر على حل بعض الألفاظ اللغوية بقطع النظر عن المراد ، وكان الذي ينبغي في ذلك ، أن يجعل المعنى هو المقصود واللفظ وسيلة إليه ، فينظر في المعنى هو المقصود واللفظ وسيلة إليه ، فينظر في

- رحمه الله - أن الناس في فهم كلام الله تعالى على

طرفي نقيض ؛ مطولٍ خرج عن مقصود ألفاظ الكلام ، ومقصرٍ قطع النظر عن مراد المتكلم ، وكان الأولى أن يجعل الألفاظ وسيلة إلى الغرض المقصود .

1 - الأعراف / 11.

<sup>2 –</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن بن ناصر بن السعدي ، ت : عبد الرحمن بن معلا اللويحق ، دار النشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : 1، السنة : 1420هـ – 2000 م ، ، ص 29 / 30 .

### (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

وفي هذا الصّدد - رحمه الله - : " وَالتّعْويل في على وَإِنَّهَا للله وَإِنَّهَا للله عانِي بها إلى وَإِنَّهَا للله عانِي بها إلى الله الله عانِي الله عانِي الله الله عانِي الله عانِي

":

اتها وإنمّا ته يستدل بها على مراد المتكلم

والألفاظ لم تقصد لذواتها وإنمّا

ځ

أو بإيهاءة أو دلالة

يخل بها أو من مقتضي كماله وكمال أسمائه

وعلى كراهة الشيء بكراهة مثله ه على أذّ

ه يستدل على إرادته للنّظير بإرادة نظيرِ ونظيره ومشبّ

ويحب هذا ويبغض هذا" (2).

وإذا تقرر هذا فلا ينبغي العدول عن الغرض في تفسير القرآن الكريم ؛ لأن العدول عنه يؤدي لا محالة إلى الزلل والغلط في فهم كلام الله .

ولقد ضرب ابن القيم – رحمه الله -  $\ddot{b}$  : " :  $\ddot{b}$  عَلَى مَنْ ٱنْكَرَ  $\ddot{b}$  في  $\ddot{b}$  في وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ ٱنْكَرَ  $\ddot{b}$  في  $\ddot{b}$ 

<sup>1 -</sup> إعلام الموقعين عن رب العالمين ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، دار النشر : دار الجيل - بيروت ، 1973 ، تحقيق : طه عبد الرءوف سعد ، عدد الأجزاء : 4 ، ج 1 / ص 217 .

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ج 1 / 218 .

<sup>3 -</sup> رواه الترمذي ، ج 5 / 324 . قال الألباني : صحيح . انظر إرواء الغليل ، ج 6 / ص 357 .

حَمْلَ وَحَمْلَهَا عَلَى غَيْر كَمَا تَعَالَى: لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ (1) : وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالاً نُّوحَى إِلَيْهِمْ ۚ فَسَّعَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزُّبُرُ ۗ (2) تَفَرَّقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلۡكِتَنبَ إِلَّا مِن بَعۡدِ مَا جَآءَہُمُ ٱلۡبِيّنَةُ (3) : قُلۡ إِنِّي عَلَىٰ بَيّنَةٍ مِّن رَّبِي وَكَذَّ بَتُم بِهِ <sup>6)</sup> : أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيّنَةٍ مِّن رَّبِهِ ِ (<sup>5)</sup> : أَمْرَ ءَاتَيْنَكُهُمْ كِتَنبًا فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَتٍ مِّنْهُ (6) : أُوَلَمْ تَأْتُم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ (7) كَثيرٌ لَمْ يَغْتَصَّ في (( )): ر عَلَى »: « عَلَى »

في جَميع

<sup>1 –</sup> الحديد/ 25 .

<sup>2 -</sup> النحل/ 43،44

<sup>3 -</sup> **ٱل**بَيِّنَة / 4 .

<sup>4 -</sup> الأنعام/ 57.

<sup>5 –</sup> هو د/ 17 .

<sup>6 –</sup> فاطر/ 40 .

<sup>7 –</sup> طه/ 133 .



رد حفا

(1)

فتفسير ابن القيم \_ رحمه الله للبيّنة في قوله في قوله الله على المُدّعي )) بأنها — رحمه الله — من الغرض العام لهذه الكلمة في

القرآن الكريم ، ومن هنا يتبين لنا أهمية الغرض في فهم كلام الله عز وجل ، وهذا ما تقرر لدى الكثير من المفسرين ، كابن جرير الطبري ـ رحمه الله ـ وغيره .

الركن الثالث: القرائن.

القرائن جمع قرينة وهي في اللغة:

وفي الاصطلاح : أمر يشير إلى المطلوب .

برب وضرب في على السطح، : ضربت حبلى، (2)

فيتبين من خلال هذا التعريف أن القرائن قسمان : لفظية ، وحالية وهو ما أشرنا إليه في تعريفنا للسياق .

خ القرائن اللفظية: إنّ الحديث عن القرائن اللفظية يدفعنا إلى الحديث عن : المفردات هيئة الكلمة النظر في نظم الجملة الواحدة، ثم النظر في نظم الجمل وعلاقاتها ببعضها البعض (3).

<sup>1 -</sup> إعلام الموقعين ، ج1 / ص 90 .

<sup>2 –</sup> التعريفات ، ج1 / ص223 .

<sup>3 -</sup> ينظر دلالة السياق في توجيه المتشابه ، ص 36 .



1) المفردات: عن المفردة وخصائصها، لابد أن أشير أولا إلى أن العلماء اختلفوا في مسألة الحكم على الكلمة المفردة، أو الخارجة عن السياق بالفصاحة وعدمها على فريقين:

الفريق الأول: جرَّد الكلمة المفردة عن المعنى والسبب في ذلك أن الكلمة خارج السياق لا تعني شيئا محددا أو لا تعني شيئا البتة.

ويعدُّ عبد القاهر الجرجاني \_ رحمه الله \_ (1)من أبرز القائلين بهذا والم

غير ":

إلى

ومما

تَجِدُ : يعتبرُ مكانَها

جاراتها مؤانستها لأخواتها :

وفي : يُعبروا

معناهُما التلاؤم. الأولى لم

في لم خ في مُؤدَّاها "(2).

1 – عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني النحوي الإمام المشهور أبو بكر . أخذ النحو عن ابن أخت الفارسي ، ولم يأخذ عن غيره لأنه لم يخرج عن بلده ؛ وكان من كبار أئمة العربية والبيان ، شافعيا ، أشعريا . صنّف المغني في شرح الإيضاح ، المقتصد في شرحه ، إعجاز القرآن الكبير والصغير ، الجمل ، العوامل المائة ، العمدة في التصريف ، وغير ذلك . مات سنة إحدى – وقيل أربع – وسبعين وأربعائة (( 471 / 474 هـ )) ، ينظر بغية الوعاة ، ج 2/ ص 106 .

2 – دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني ، الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت ، الطبعة الأولى ، 1995، تحقيق: د.محمد التنجي ، ص 52/ 53 . رحمه الله - أنّ الكلمة المفردة ليس لها أي أثر في كون الكلام بليغا أو غير بليغ ، إنها الأثر في مجموع ما يدلُّ عليه النظم ، وشكل النظم ليس هو المؤثر وحده وإنها تساوق المعاني وتلاقي الألفاظ فيتكون هذا المعنى المؤثر (1).

ثم إنّه أكد هذا الرأي مستدلا في ذلك على أن الكلمة لا تكون فصيحة ومقبولة في جميع المواضع بل قد يحسن استعالها في موضع ، ولا يحسن في موضع آخر ولو كانت فصيحة لحسن استعالها في جميع المواضع ، قال – رحمه الله - : " فقد اتّضح ضاحاً لا يدع للشكّ مجالاً أنَّ الألفاظ لا تتفاضَلُ من حيث هي ألفاظ مجرَّدة ولا من وأن الألفاظ تثبت لها الفضيلة وخلافها في ملائمة معنى اللفظة وأن الألفاظ تثبت لها لا تعلُّق له بصريح اللفظ وممّاً يشهدُ لذل له عنى التي تليها أو ما أشبه ذلك مما لا تعلُّق له بصريح اللفظ وممّاً يشهدُ لذل الكلمة تروقُك وتُؤنسك في موضع ثم تراها بعينها تثقلُ عليكَ وتُوحشكَ في موضع الكلمة تروقُك وتُؤنسك في موضع ثم تراها بعينها تثقلُ عليكَ وتُوحشكَ في موضع الكلمة تروقُك وتُوحشكَ في موضع الكلمة تروقُك وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليك وتُوحشكَ في موضع الكلمة تروقُك وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليك وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليك وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليكَ وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليكُ وتُوحشكَ في موضع المنافقة عليكَ وتوصيحَ عليكَ وتوصيحَ المنافقة عليكَ وتوصيحَ عليكَ وتوصيحَ عليكَ وتوصيحَ المنافقة عليكُ وتوصيحَ المنافقة عليكَ وتوصيحَ المنافقة عليكُ وتوصيحَ ال

الفريق الثاني : والجمالية ،

وممن نحى هذا المنحى الباقلاني ـ رحمه الله ـ (3)

3 – أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القسم، المعروف بالباقلاني البصري المتكلم المشهورذكر صاحب "معجم المؤلفين" أنه ولد سنة (( 338هـ)). وهو من أهل البصرة سافر إلى بغداد وسكن فيها ، سمع الحديث في بغداد من أبي بكر بن مالك القطيعي وأبي محمد بن ماسي، وأبي أحمد الحسين بن علي النيسابوري، وأخذ علم الكلام عن أبي عبد الله محمد بن أحمد بن مجاهد الطائي صاحب الأشعري، وأخذ عنه أئمة منهم أبو ذر الهروي وأبو عمران الفاسي والقاضي أبو محمد بن نصر توفي سنة 403 .ينظر الأعلام ج6/ص176،

<sup>1 -</sup> ينظر المعجزة الكبرى ، محمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي ، ص 72 .

<sup>2 -</sup> دلائل الإعجاز ، ص 54 .

# 31

#### الفصل الأول : البراسة النظرية للسياق

جها في كثير ، جميعه ، على وتخصصه وجماله واعتراضه في "(1).
قال د/ محمد سعد : " في القرآني في جميع أنها في شيء في أنها في شيء في من من بهذا وممن لم يؤمن ممن

وإن المتأمل والمدقق في كلام ك

في الأمر أن الأول لا ينظر إلى الجزء وهو الكلمة ، بل ينظر إلى المجموع المؤتلف ، وأما الثاني فينظر إلى الأجزاء وإلى المجموع معا ولا يرى ببلاغة المجموع إلا إذا انتهى إلى الحان مؤتلفة ، من حروف في كلمات مؤتلفة ، وكلمات في أسلوب مؤتلف في نغماته (3)

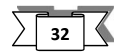
من هنا أدرك العلماء أهمية المفردة في فهم الكلام يقول الدكتور محمد حسنين أبو : " والنظر في مفردات النص الأدبي من أوجب ما يجب على مفسره ودارسه؛ لأنّها مفتاح النص وزمام ما فيه من دقيق المعاني وخفى الإشارات "(4)".

<sup>1 -</sup> إعجاز القرآن،الباقلاني ،ت السيد أحمد صقر ، الطبعة 3 ،دار المعارف بمصر - 1119 كورنيش النيل- القاهرة ، ج 1/ ص 43

<sup>2 -</sup> شذرات الذهب دراسة في البلاغة القرآنية ، إعداد محمود توفيق محمد سعد ، أستاذ البلاغة والنقد ورئيس القسم، في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر الشريف ، شبين الكوم ، الطبعة : 1، السنة: 1422، ص 29 .

<sup>3 -</sup> المعجزة الكبرى ، ص 75 .

<sup>4 -</sup> البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري وأثرها في الدراسات البلاغية ، د. محمد حسنين أبو موسى ، دار النشر: دار الفكر العربي ، القاهرة ، ص 113 .



(1) ثلاث

وقد أثبت العلماء

1- جمال وقْعها في السمع:

عليهم القرآن ، رأوا حروفه في كلماته ، وكلماته في جمله ، ألحانا لغوية رائعة ؛ كأنها لائتلافها وتناسبها قطعة واحدة ، قراءتها هي توقيعه

قبل لهم به ، وكان ذلك أبين في عجزهم ؛ حتّى أن من عارضه منهم كمسيلمة جنح في خرافاته إلى ما حسبه نظما موسيقيا أو بابا منه وطوى عمّا وراء ذلك من التصرف في اللغة وأساليبها ومحاسنها ودقائق التركيب البياني كأنّه فطن إلى أن الصدمة الأولى للنفس العربية ، إنها هي في أوزان الكلمات وأجراس حروف دون ما عداها "(2).

2- اتساقها الكامل مع المعنى: يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: " أكثر المحققين من علماء العربية والبيان يثبتون المناسبة بين الألفاظ والمعاني (3)

اتساع دلالتها لما لا تتسع له عادة دلالات الكلمات الأخرى:
 على على

لتحقيقه لها صوتي

معاني الهدى إلى الصراط

(4),,

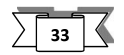
هيئة

1 - ينظر التعبير الفني في القرآن ، بكري شيخ أمين ، دار الملايين بيروت ، لبنان ، الطبعة : السادسة ، سنة : 2001 ، ص183 .

<sup>2 -</sup> إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ،مصطفى صادق الرافعي ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، 2005م ، ص 148 .

<sup>3 -</sup> مجموع الفتاوى ، ج 20 / ص 418 .

<sup>4 -</sup> شذرات الذهب ، ص 34 .



ومما يدل على هذه الخاصيّة: أنه لا يمكن استبدال المفردة القرآنية بمفردة أخرى ومما يدل على هذه الخاصيّة: أنه لا يمكن استبدال المفردة القرآنية بمفردة أخرى وإن كانت في معناها يقول ابن الأندلسي ورحمه الله  $_{-}^{(1)}$  في مقدمة تفسيره: " $_{-}^{(2)}$ .

والأمثلة التي تضرب لذلك كثيرة منها قوله تعالى : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُرُ إِذَا قِيلَ لَكُرُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ **ٱثَّاقَلْتُمْ** إِلَى ٱلْأَرْضُ ﴾ (3) .

خ بكر أمين: " جرّب أن تبدل المفردة القرآنية وتحلّ محلها لفظة ( تثاقلتم ) ألا تحس شيئا من الخفّة والسرعة والنشاط أوحت به تثاقلتم بسبب رصف حروفها ، وزوال الشدة وسبق التاء ، إذا فالبلاغة تتم في استعمال ( اثاقلتم ) للمعنى المراد ولا تكون في ( تثاقلتم ) "(4) .

2) هيئة الكلمة: بمعرفة تصريفها واشتقاقها يقول التفتزاني ـ رحمه الله ـ : "
هيئة هيئة فارب وضُرب ضرب وضُرب فإنهما على هيئتين في على فإنهما على هيئتين في على وتأخيره يخرج الفتح "(5).

فقيه ، أندلسي ، من أهل غرناطة ، عارف بالأحكام والحديث ، له شعر ، ولي قضاء المرية ، وكان يكثر الغزوات في جيوش الملثمين ، توفي بالورقة سنة 541 هـ وقيل 545 هـ . ينظر الأعلام ، ج 3/ ص282 .

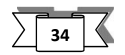
<sup>1 -</sup> أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن ابن تمام بن عطية المحاربي من محارب قيس، الغرناطي، ولد سنة: 1 48 هـ، مفسر

<sup>2 -</sup> المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز المؤلف: ابن عطية الأندلسي ، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد ، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان - 1413هـــ 1993م الطبعة: الأولى ، ج1 / ص49 .

<sup>3 -</sup> التوبة/ 38

<sup>4 -</sup> التعبير الفني في القرآن ، ص 188 .

<sup>5 -</sup> مختصر المعاني ، سعد الدين التفتزاني (( 722هـ/ 792)) ، دار الفكر ، الطبعة : الأولى ، السنة : 1411هـ، ج1 / ص272 .



ولقد كان لعلماء التفسير اهتمام بالغ بهيئة الكلمة في توجيه المعنى ، أو ترجيح أحد الأقوال على الأخرى يقول الإمام الزركشي ـ رحمه الله ـ : " وعلى في أسراره في هيئة ومحلها ككونها خبرا في مبادئ في مبادئ في إلى غير تنكير جمع إلى غير " (1).

ومن الأمثلة التي توضح أهمية الرجوع إلى هيئات المفردات في توجيه المعاني قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَ ٰهِيمَ بِٱلْبُشْرَكِ قَالُواْ سَلَنَمُ ۖ قَالَ سَلَنَمُ ۖ فَمَا لَبِثَأَن وَلَهُ تَعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَ ٰهِيمَ بِٱلْبُشْرَكِ فَالُواْ سَلَنَمُ ۖ قَالَ سَلَنَمُ ۖ فَمَا لَبِثَ أَن وَلِهُ عَالَى اللَّهُ اللَّ

فإنّ هذه الآية تتعارض ظاهرا مع قول الله تبارك وتعالى: وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَ ٓ أُو رُدُّوهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿(3) .

لأنّ ردّ التحية بأحسن منها وإن كان مستحبا في حقّ العباد إلاّ أنه يتأكد في حقّ العباد التَّلْيُّةُ اللهُ الل

الجواب عن هذا بالرجوع إلى هيئة كل كلمة: ﴿ سَلَامًا ﴾ (4) جملة على والحدوث التَّالِيُّ : ﴿ التَّالِيُّ : ﴿

<sup>1 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، ج1 / ص 302 .

<sup>2 -</sup> هـود/ 69.

<sup>3 –</sup> النساء / 89

<sup>4 -</sup> هو د / 69



سَلَامٌ ﴾ (1) جملة الْتَكَلِيْكُلُمْ أَبِلغ من سلام الملائكة (<sup>2)</sup>.

النظر في نظم الجملة الواحدة ، ثم النظر في نظم الجمل وعلاقاتها ببعضها البعض: وتتجلى هذه النظرة من خلال التعامل مع القرآن الكريم على أنه وحدة متكاملة يبين بعضه بعضا أو على أنه " لفظة واحدة وخبر واحد موصول بعضه ببعض ومضاف بعضه إلى بعض ومبنى بعضه على بعض ".

والقرآن كله كالفظة الواحدة ، فلا يحكم قال ابن حزم\_رحمه الله\_: " بآية دون أخرى ، ولا بحديث دون آخر ، بل يضم كل ذلك بعضه إلى بعض ، إذ ليس بعض ذلك أولى بالإتباع من بعض ، ومن فعل غير هذا فقد تحكم بلا دليل"<sup>(3)</sup>.

فبعد تبين معنى المفردة ودلالة هيئتها ، ثم ما يكون بعد ذلك من تحديد علاقات المفردات في الجملة ، وعلاقات الجمل ببعضها ، يمكن بعد هذا كله أن تتبين دلالة الألفاظ على المعاني ، وهذا وجه من وجوه بلاغة القرآن الكريم .

يقول د/محمد أجمعين الجمل في في في

<sup>1 -</sup> هود: 69.

<sup>2 –</sup> ينظر شرح رياض الصالحين ، محمد بن صالح العثيمين ، دار العقيدة للتراث ، الطبعة الأولى ، 1423 هـ/ 2002 م ، ج1 / ص .468

<sup>3 -</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، ج3/ ص371 .

36

#### القرائن الحالية:

نقل الإمام الزركشي عن الإمام القفال الشاشي \_ رحمها الله \_ قوله: "قد يقترن دلالة الحال ما يقف به السامع على مراد الخطاب "(2).

ويمكن أن نجمل هذه القرائن الحالية فيها يلي:

. -1

. -2

. -3

- رحمه الله - : " علم المعاني والبيان الذي يُعرف به

عن معرفة مقاصد كلام العرب ، إنها مداره على معرفة

مقتضيات الأحوال: حال المخاطب من جهة نفس الخطاب أو المخاطب أو المخاطب أو المخاطب أو المخاطب أو المخاطب غير الجميع ؛ إذ الكلام الواحد يختلف فهمه بحسب حالين وبحسب مخاطبين وبحسب غير ذلك ، كالاستفهام لفظه واحد ويدخله معان أخر من تقرير وتوبيخ وغير ذلك ، وكالأمر يدخله معنى الإباحة والتهديد والتعجيز وأشباهها "(3).

1 - الإمامُ البِقَاعِيّ جهادُه ومنهاجُ تأويله بلاغة القرْآن الكريم ، محمود توفيق محمد سعد أستاذ البلاغة والنقد ورئيس القسم في كلية
 اللغة العربية جامعة الأزهر الشريف شبين الكوم ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، الطبعة الأولى ، سنة : 1424هـ ، ص 192 .

<sup>2 -</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ، ج 2 / ص207 .

<sup>3 –</sup> الموافقات ، ج3 / ص347 .

## (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

أولا: معرفة حال المتكلم

يقول أبو الحسين البصري \_ رحمه الله \_: "

اعتبار حال المتكلم نعتبر وإنها

لها إلى مترددا بينهما "(1).

وقال الإمام الغزالي – رحمه الله - : " خَرُورِيِّ

يَحْصُلُ

مُخْتَلْفَة حَصْرُهَا فِي

بها

الجُبَان وَكَمَا

(2) "

فكل ما يصدر عن المتكلم أثناء كلامه من إشارات ورموز وحركات وتغيرات في وجهه أدلة تبين

يقول الشيخ ابن عثيمين – رحمه الله - : " للإنسان إلى

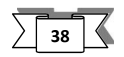
إلى

شيء بل إن الكلام يختلف حتى في نبرات المتكلم ؛ فلو تكلم

1 - المعتمد في أصول الفقه ، محمد بن علي بن الطيب البصري أبو الحسين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، 1403 ،

تحقيق : خليل الميس ، عدد الأجزاء : 2 ، ج 2 / ص 346 .

<sup>2 -</sup> المستصفى في علم الأصول ، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي ـ الطوسي النيسابوري الفقيه الصوفي الشافعي الأشعري الملقب بحجة الإسلام وزين الدين ( 450 هـ / 505هـ ) مجدد القرن الخامس هجري ، أحد أعلام عصره وأحد أشهر علماء الدين في التاريخ الإسلامي ـ ، دار الكتب العلمية – بيروت ، الطبعة الأولى ، 1413 ، تحقيق : محمد عبد السلام عبد الشافي ، ص 228 .



مثلاً بعنف واحمرار عين وانتفاخ أو داج وانتشار شعر فليس كمن تكلم بهدوء ، فالأول كأنها يرمى بشرر والثاني ليس كذلك ((1)).

ومن هنا رجح المفسرون بعض الأقوال على غيرها ، انطلاقا من معرفتهم بمراد الله تعالى ، وما يفعله من حكمته ورحمته وقدرته وسلطانه .

دلالة ظاهرة قاهرة على أن ما كان من هذا الباب ونحوه يحمل على الحقيقة ، فهو من عالم الغيب أولاً ، والفاعل هو الله القادر – عز وجل – فلا مجال البتة لتحكيم أعراف العقل والعادة ، بل منطق العلم يقضي باستحضار جلال الله وكماله "(3).

. " : في يحسب في في يحسب في

دون تحقيق لما يقتضيه حال المتكلم به من كماله في ذاته وصفاته وأفعاله

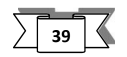
1 - شرح مقدمة التفسير شيخ الإسلام بن تيمية ، لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ، إعداد وتقديم الأستاذ الدكتور عبد الله بن

محمد بن أحمد الطيار ، دار الوطن ، الطبعة الأولى ، 1415 هـ/ 1995م ، ص 97 . 2 - رواه مذه الزيادة " أول المدرنة ون روحه هو كل جدي " عن أن هورية : الاواه أحمد في السند ( 2 / 354 ، و قر 8632) ،

<sup>2 -</sup> رواه بهذه الزيادة " أما إنهم يتقون بوجوههم كلّ حدب " عن أبي هريرة : الإمام أحمد في المسند ( 2 / 354 ، رقم 8632)، والترمذي (5/ 305 ، رقم 3142) وقال : حسن . وضعفه الألباني في ضعيف الجامع تحت رقم:6417 . وهو بغير هذه الزيادة في الصحيحين البخارى (4/ 1784 ، رقم 4882) ، ومسلم (4/ 2161 ، رقم 2806) عن أنس بن مالك .

العزف على أنوار الذّكر معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآني في سياق السورة، د/ محمود توفيق محمد سعد ،أستاذ البلاغة والنقد
 ورئيس القسم في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر الشريف شبين الكوم ، الطبعة 1: 142ه ، ص187 .

## (الفصل الأول : الرراسة النظرية للسياق



ودون تحقيق لما بين بيان الحق – جل جلاله – وبيان الخلق من تفاوت لا يحاط ، ودون تحقيق لما يقتضيه حال المعنى والغرض المنصوب له البيان (1).

ثانيا: حال السامع (المخاطب)

لا تقل أهميته عن حال الم

بَهَا وَيُخَاطِبُهُمْ بِهَا

بَهَا وَيُخَاطِبُهُمْ بِهَا وَعَادَتَهُمْ فِي

بها وَيُخَاطِبُهُمْ بِهَا وَعَادَتَهُمْ فِي

ومما يوضح أهمية المستمع ضمن الحدث الكلامي أمور كثيرة منها:

• أن مراعاة حال المخاطب دليل على بلاغة الكلام: / محمد - رحمه الله - للتفسير العلمي بأدلة كثيرة منها

> ": ثانياً - الناحية البلاغية : عُرِّفت البلاغة بأنها مطابقة الكلام لمقتضى الحال في أعلى

> > لهذه المعانى

بها یخدش

وذلك لأن مَن خوطبوا بالقرآن في وقت نزوله إن كانوا يجهلون هذه المعاني وكان الله يريدها من خطابه إياهم لزم على ذلك أن يكون القرآن غير بليغ ، لأنه لم يراع حال المخاطب وهذا سلب لأهم خصائص القرآن الكريم . المعاني

لَمْ نَضِة

<sup>1 -</sup> العزفُ على أنوار الذِّكر ، ص187 .

<sup>2 -</sup> مجمع الفتاوي ، ج1 / 343 .

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

والآخرين؟. ولِمَ لَمْ نهضتهم على ؟.. ومميزاتهم "(1).

• من أهم مميزات تفسير الصحابة أنهم رعوا حال المخاطب به: الشيخ صالح آل الشيخ – حفظه الله -: " ومن مصادر التفسير عند الصحابة رضوان

العرب فيه حديث عن مشركي العرب ، فيه حديث عن أهل الكتاب ، فيه حديث عن

ببعض ؛ وهكذا في أشياء شتى ، فالعلم بأحوال العرب وتاريخهم وقصصهم هذا يورث العلم بمعاني القرآن .. وعلى هذا فإن من لم يعلم أحوال العرب التي كانوا عليها في عقائدهم وفي دياناتهم وفي تعبداتهم وفي علاقاتهم الاجتماعية ، وفي تجاراتهم إلى آخر هذه الأحوال فإنه لن يحسن التفسير "(2).

• ضرب المثل في القرآن الكريم دليل على مراعاة حال السامع: يقول الزركشي – رحمه الله -: " حكمته (ضرب المثل)

الشريعة شيء على

على بشيء

لم لم يحدث

والجواب المعاني

في المعاني فإنها

<sup>2 –</sup> مناهج المفسرين ، من كتاب جامع الرسائل والدروس العلمية في العلم والدعوة والتربية ، رسائل ومحاضرات معالي الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ ، اعتنى به : محمد بن ابراهيم الشّامي ، دار ابن حزم القاهرة ، الطبعة الأولى ، 1431هـ/ 2010م ، ص416 .



مجردة ولا ينتظم مقصود التشبيه والتمثيل إلا بأن يكون المثل المضروب مجربا مسلما عند السامع "(1)".

• ما يكثر في القرآن الكريم من حذف وإضهار يدل عليه فهم السامع: قال السيوطي - رحمه الله -: " ضمير)، فيضمر

ثقة بفهم السامع : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ ﴿ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَاتِكَةِ ﴾ : ولم على على على على على على الله على على الله على ال

سؤال ، كأنهم

" فأجابهم : ٱللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْحَالَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ م فترك السؤال

ونظيره تعالى: قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُم مَّن يَهْدِيٓ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ " (4).

ثالثا: معرفة حال المتكلم عنه.

ويدخل في هذا معرفة أسباب النزول ، والمكي من المدني ، ومعرفة أحوال النبي

والأناك والعالم إرثيا

<sup>1 - 1</sup> البرهان في علوم القرآن ، ج1 / - 0

<sup>2 –</sup> الإتقان ، ص 400 .

<sup>3 –</sup> يونس / 34 .

<sup>4 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، ج4/ ص 46.



## (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

رحمه الله - : "

جملة شيء

في المهات في

..<sup>(2)</sup>...

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - : " النزول يعين على

فهم الآية ؛ فإن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب "(3).

وسيرته فإنه خير معين على فهم معاني الآيات

— رحمه الله - : **"** 

على

وسيرته وغيرهم

تختلف كثيرا، فلو يصرف همه لمعرفة معاني

على وعلى وعلى

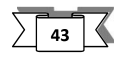
شيء كثير "<sup>(4)</sup>.

<sup>1 -</sup> الموافقات ، ج3 / ص347 .

<sup>2 -</sup> الموافقات ، ج3 / ص347 .

<sup>3 -</sup> مجموع الفتاوي ، ج13 / ص339 .

<sup>4 -</sup> تفسير السعدي ، ج1/ ص36.



#### المطلب الثاني

## أنواع السياق القرآني

إنّ من أهم ما يميّز الأسلوب القرآني عن غيره من الأساليب أنه يتألف من أربعة أركان بعضها داخل في بعض ومبني عليه ، فيتألف من آيات تجمعها نصوص ومقاطع تحيط بها سور يحتويها كتاب هو القرآ .

في تآلف هذه الأركان الأربعة تآلفا عجيبا ، نفى ينتج عنه معاني متعددة وأغراض متنوعة ويظهر هذا من خلال عرض موجز لأنواع السياق القرآني وهي على النحو الآتي:

## النوع الأول: سياق القرآن

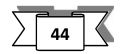
إن هذا النوع من السياق يقوم على دعائم ثلاث : مقاصد القرآن ، المعاني الكلية (1).

أولا: مقاصد القرآن العظمي.

من تأمل معاني القرآن وجدها لا تخرج عن أغراض ومقاصد أساسية أراد الله تبارك وتعالى تقريرها وتأكيدها ، فاعتمدها المفسرون في تفسير كلام الله تعالى كله.

ومقاصد القرآن قسهان : أصلية ، وفرعية .

<sup>1</sup> \_ ينظر دلالة السياق وأثرها في توجيه المتشابه ، 45/ 46.



الأصلية (1):

1 تصحيح الاعتقاد: بالدعوة إلى توحيد الله والإيهان بالرسل وإثبات اليوم الآخر، وغيرها من أركان الإيهان.

2 بيان الأحكام الشرعية: المتمثلة في الأوامر والنواهي.

3 الوعظ:

ومن هنا جاء في السنة اعتبار فاتحة الكتاب أم القرآن (2) ؛ لأنها جمعت مقاصد القرآن الكريم الثلاثة ، قال الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : "

ثلاثة ...الثاني: أنها محتوياتها على

: على وتنزيهه جميع

بالإلهية والجزاء :﴿ الْكَمْدُيَّةِ رَبِّ الْعَامِينَ ﴾

إلى : ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ : ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾

:﴿ مِرْطَ ٱلَّذِينَ ﴾ (5) إلى ...

1 \_ ينظر التحرير والتنوير ، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى : 1393هـ) ، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – لبنان ، الطبعة : الأولى، 1420هـ/ 2000م ، ج1 / ص131 .

2 \_ كيا في الحديث الذي أخرجه أبو داود (2/71 ، رقم 1457) ، والترمذى (5/ 297 ، رقم 3124) وقال : حسن صحيح . وأخرجه أيضًا : أحمد (2/ 448 ، رقم 9789) ، والدارمي (2/ 539 ، رقم 3374) . عن أبي هريرة قال : قال رسول الله الله عنه المناني .

3 \_ الفاتحة / 2 \_ 4 .

4 \_ الفاتحة / 5 .

5 \_ الفاتحة / 7 .

6 ـ التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور التونسي ، ج1 / ص131 .



(1) لأنها تناولت المقصد الأول من

تصحيح الاعتقاد ، قال القرطبي ـ رحمه الله ـ : " كما صارت

: ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ (2) تعدل ثلث القرآن ، إذ القرآن توحيد وأحكام ووعظ ، و ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ فيها التوحيد كله "(3).

وأما المقاصد الفرعية

. (4)

1 بيان أحوال المطيعين: وما أعده الله لهم في دار النعيم.

2 بيان أحوال الجاحدين: وما أعده الله لهم في دار الجحيم.

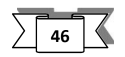
3\_ تعريف منازل الطريق: الموصل إلى مرضاة العزيز القدير.

<sup>1</sup> \_ كما في الحديث الذي رواه مسلم ( 1/ 556 ، رقم 811 ) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله الله الله عنه أحدكم أن يقرأ في كل ليلة ثلث القرآن قالوا نحن أعجز من ذلك وأضعف قال إن الله جزأ القرآن ثلاثة أجزاء فجعل قل هو الله أحد [الإخلاص/ 1] جزءًا من أجزاء القرآن".

<sup>2</sup>\_الإخلاص/1.

<sup>3</sup> \_ الجامع لأحكام القرآن ، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: 671هـ)، ،ت: هشام سمير البخاري ، دار عالم الكتب، المملكة العربية السعودية ، 1423ه ، ج1/ص111

<sup>4</sup>\_ينظر روح المعاني ، محمود شهاب الدين أبو الثناء الحسيني الألوسي نسبة إلى آلوس وهي جزيرة في وسط نهر الفرات في محافظة الأنبار ، ولد سنة 1217هـ/ وتوفي سنة 1270 هـ"، دار إحياء التراث العربي – بيروت ، ج 30 / ص 223 ، والإتقان ، السيوطي ، ج 30 / ص 223 .



ومن هنا جاء في كلام العلماء اعتبار سورة التكاثر أنها تعدل سدس القرآن (1) وذلك أنها اشتملت على مقصد من مقاصد القرآن الست ، ألا هو بيان أحوال الجاحدين وما أعده الله لهم في دار الجحيم .

وأيضا اعتبار سورة الزلزلة أنها تعدل سدس القرآن<sup>(2)</sup>؛ ذلك أنها حوت مقصدا عظيما من المقاصد الفرعية المتمة للأصلية وهو تعريف عمارة الطريق الموصل إلى الله تبارك وتعالى.

ثانيا: المعاني الكلية.

والمقصود بالمعاني الكلية: ما يرِدُ في القرآن الكريم من ألفاظ يطرد معناها في جميع القرآن ، فتستعمل بمعنى واحد غالبا ، قال الزركشي \_ رحمه الله \_ : " إن المُعَانيَ الْكُلِّيَّةَ الدِّهْنِيَّةَ عَامَّةُ بِمَعْنَى أنها مَعْنَى وَاحِدٌ مُتَنَاوِلُ لِأُمُورِ كَثِيرَةٍ "(3)

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ : " في شيء

العلماء قد اطرد في معنى لم يجز

العلماء "(4)".

فإذا غلب في القرآن الكريم استعمال لفظ من الألفاظ على معنى معين ، فلا يجوز العدول عنه إلا بدليل .

2 ـ ينظر الدر المنثور ، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي ، دار الفكر - بيروت ، 1993 ، ج8 / ص 591 .

<sup>1</sup> ـ ينظر روح المعاني ، ج 2 / ص 425 .

 <sup>. 185</sup> ص / 2 البحر المحيط في أصول الفقه ، ج/ 2 ص

<sup>4</sup>\_مجموع الفتاوي ، ج7 / ص 35 .

(الفصل الأول : الرراسة النظرية للسياق

يقول الشنقيطي ـ رحمه الله ـ : " على المعاني المعاني في قيل : ﴿ كَتَبَ اللّهُ لَأُغَلِبَكَ فِي اللّهِ لَأُغَلِبَكَ فِي اللّهَ وَوَى عَزِيزٌ ﴾ (1) العلماء : بهذه : في استعمال في استعمال في استعمال في خير واضح على في خير (2).

ومن الأمثلة التي تبين ذلك تأويل النكاح في قوله تعالى : ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِمُ إِلَّا زَانِ اللهُ عَلَى اللهُ وَمُثرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِمُهُاۤ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ۗ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ ال

فقد رجح الزمخشري \_ رحمه الله \_ هذا القول على غيره معتمدا في ذلك على فقد رجح الزمخشري \_ رحمه الله \_ هذا القول على غيره معتمدا في ذلك على المعتمدا في المعتمدات في الم

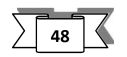
ومثال ذلك \_ أيضا \_ ترجيح قراءة الرياح بالجمع على المفرد في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمُونِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَـٰلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجَـٰرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا

<sup>1</sup>\_المجادلة/ 21.

<sup>2</sup>\_أضواء البيان ، ج8 / ص 176 .

<sup>3</sup>\_النور/ 3.

<sup>4</sup> ـ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي ، دار إحياء التراث العربي - بيروت ، تحقيق : عبد الرزاق المهدى ، ج 3 / ص 216 .



يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن حُثِلِّ دَآبَتَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَحِ ﴾ / 164.

عطية \_ رحمه الله \_ : " الجمع لأن عرف الريح متى

وردت في القرآن مفردة فإنها هي للعذاب ، ومتى كانت للمطر والرحمة فإنها هي رياح

ريح وتأتي وشيئاً شيء،

وريح وإنها تأتي "(1).

ثالثا: الأساليب المطردة.

والمقصود بها الأساليب التي تحمل في طياتها أكثر من معنى ، لكنه اطرد استعماله في القرآن على معنى معين .

وأوضح مثال على ذلك: يحمل في طياته

معاني كثيرة؛ كالإنكار والتقرير والأمر والنهي..وغيرها من المعاني (2)

لهم التوبيخ على

ضرورة، نحو قوله تعالى: ﴿ أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ ﴾ (3) : ﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِي

<sup>1</sup> ـ المحرر الوجيز ، ج 4 / ص 258 .

 <sup>2</sup> ـ هذه المعاني وغيرها تجدها مبثوثة في كتب البلاغة ، ينظر البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها ، عبد الرحمن الميداني ، دار القلم ،
 بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة : 1416هـ/ 1996م ، ج1/ ص271 .

<sup>3</sup> \_ إبراهيم/ 10.

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

رَبًّا ﴾ الأنعام/ 164. العلماء

.(1),, کہا

#### النوع الثاني: سياق السورة

تطلق السورة في اللغة ويراد بها معان كثيرة يهمُّنا منها ما ذكره أبو الأعرابي \_ رحمها الله \_ ، وهو اختيار الكوفيين بأنَّها مشتقة من السّور (2)

محيطة بمجموعة من الآيات ، يجمعها غرض واحد يسمى وحدة السورة ، أو سياقها.

ه الوحدة الموضوعية للسورة تعين على تحديد المعنى الصحيح للآيات ، يقول الإمام البقاعي \_ رحمه الله \_(3): " الأمر الكلي المفيد لعرفان مناسبات الآيات في جميع القرآن

وقال الدكتور محمد سعد: " تمام في الجزئي وإنما

خارج سورتها في

> القرآني ، كثير خداج (5)" المعاني

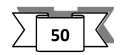
<sup>1</sup> \_ أضواء البيان ، ج 18 / ص 35 .

<sup>2</sup> \_ ينظر لسان العرب ، ج4 / ص 384 .

<sup>3</sup> \_ إبراهيم بن عمر بن حسن بن الرُّباط \_ بضم الراء بعدها موحدة خفيفة \_ ابن على بن أبي بكر البقاعي، نزيل القاهرة ثم دمشق ، الإمام الكبير برهان الدين ، ولد تقريبا سنة 809 هـ بقرية سورية تدعى البقاع ، فنشأ فيها وتوفي سنة 885هـ ، ينظر الأعلام ، ج1 ص56 .

<sup>4</sup> \_ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، البقاعي ، دار الكتاب الإسلامي القاهرة ، ج1 / ص 18 .

<sup>5</sup> \_ العزف على أنوار الذكر ، محمد سعد ، ج 1 / ص 19 .



ولقد أولى شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم ـ رحمهما الله ـ

عناية فائقة تجلت من خلال أمثلة كثيرة اعتمد فيها الشيخان على سياق السورة لتحديد معنى الآيات ، والوقوف على بلاغتها وإعجازها .

مثلاً شيخ الإسلام \_ رحمه الله \_ يبرز وحدة سورة البقرة ويحدد سياقها : " ذكرت في مواضع ما اشتملت عليه سورة البقرة من تقرير (1)

كما وأبرز أثره في بيان العلاقة بين

، وحقوق آل بيته ، وبين ذكر غزوة الأحزاب في السورة نفسها

: " :

المؤمنين بغير المؤمنين

نصره بغیر "(2).

\_ رحمه الله \_ يقف على أسرار الأمثال المذكورة في آخر

سورة التحريم مبرزا أثر سياق السورة في ذلك فقال: " في الأسرار

، فإنها في أزواج

وأنهن لم اتصالهن

1\_مجوع الفتاوي ، ج 14 / ص 41 .

<sup>2</sup>\_المصدر نفسه ، ج 28 / ص 433 .



ولقد كان لبعض المتأخرين كلمتهم في هذا النوع من السياق ، فأبدعوا وأحسنوا توظيفه في تحديد معاني الألفاظ والآيات ، ويأتي في مقدمة هؤلاء الشيخ الدكتور محمد " حيث قال في مقدمته : "

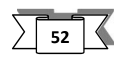
المنجمة يحسبها الجاهل أضغاثاً من المعاني حُشيت حشواً ، وأوزاعاً من المباني جمعت عفواً من المنابي عنه عنه عنه المنابع من المقاصد الكلية على أسس وأصول

على كل أصل منها شعب وفصول ، وامتد من كل شعبة منها فروع تقصر أو تطول: تزال تنتقل بين أجزائها كها تنتقل بين حجرات وأفنية في بناء واحد قد وضع رسمه مرة واحدة.. ولماذا نقول إن هذه المعاني تتسق في السورة كها تتسق الحجرات في البنيان ؟ لا بل إنها لتلتحم فيها كها تلتحم الأعضاء في جسم الإنسان.. ومن وراء ذلك كله يسري في جملة السورة اتجاه معين ، وتؤدي بمجموعها غرضاً خاصاً، كها يأخذ الجسم قواماً واحداً ، ويتعاون بجملته على أداء غرض واحد، مع اختلاف وظائفه العضوية "(2).

ثالثا: سياق النص أو القصة.

<sup>1</sup> \_ الأمثال في القرآن الكريم ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، مكتبة الصحابة – طنطا ، الطبعة الأولى، 1406 – 1986 ، تحقيق : إبراهيم بن محمد ، ص 57 .

<sup>2</sup> \_ النبأ العظيم ، د/ محمد عبد الله دراز ، دار الثقافة الدوحة ، سنة : 1405 هـ / 1985 م ، ص 155.



النص هو : الجزء أو المقطع أو الوحدة من جملة السورة ، موضوعه واحد

لوجدتها تتجزأ إلى عدة مقاطع كل مقطع

وتعالج النصوص والمقاطع في ال

كقصة آدم في سورة البقرة والأعراف ، أو يتناول موضوعا في الأحكام كآيات القبلة وآيات الحج في سورة البقرة .

وقد يتعين معرفة الراجح والمرجوح ، وبيان المحذوف ، بناءً على سياق النص.

فمثال الأول: قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُۥ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ إِنَّهُۥ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

قال ابن جرير \_ رحمه الله \_ : " في : ﴿ إِنَّهُۥ هُوَ

يُدِيْ وَيَعْيِدُ ﴾ (2) : ( ) :

يبتدئ، يعدث عاتهم، كهيئتهم

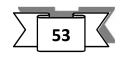
مماتهم ، وقال ( ): يُبْدئُ

وأولى في وأشبههما

يُدئ كما

1 ـ البروج/ 13 .

<sup>2</sup>\_ البروج/ 13 .



فرجح ابن جرير \_ رحمه الله \_ قول ابن عباس على قول ابن زيد معتمدا في ذلك على سياق النص ؛ لأن سياق القصة أنهم أحرقوا في الدنيا ، ولهم عذاب جهنم .

ال الثاني : فهو قوله تعالى : ﴿ فَاخْتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ طَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ ٱلِيمٍ ﴾ (3)

قال الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : " وضمير ﴿ بَيْنِهِمْ ﴾ فالله عاشور \_ رحمه الله \_ : " وضمير ﴿ بَيْنِهِمْ ﴾ لأنهم

بِٱلۡبَيِّنَتِ ﴾ يقتضي مجيئاً "(5).

## النوع الرابع: سياق الآية

يعدُّ سياق الآية من أهم أنواع السياق التي تناولها العلماء في تفسير كلام الله تعالى ، والوقوف على معانيه والترجيح بينها ؛ لأن كل آية تحمل غرضا يُفسر به وما بعدها لاشتراكهما فيه \_ الغرض \_ ، مع اختصاص كل آية بجانب منه. وأمثلة ذلك

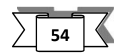
<sup>1</sup>\_ البروج / 10 .

<sup>2</sup>\_ تفسير الطبري ، ج 24 / ص345.

<sup>3</sup>\_ الزخرف / 65.

<sup>4</sup>\_ الزخرف / 63

<sup>5</sup>\_التحرير والتنوير ، ج 13 / 241 .



كثيرة منها: ما ذكره المفسرون في المراد بالحصور من قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَرَيْدًا وَحَصُورًا وَنَبِيتًا مِّنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴾ (1).

فقد ذهب ابن جرير \_ رحمه الله \_ إلى أنّ معنى الحصو : " الذي لا يأتي " الذي الله على ما ورد عن " ستندا في ذلك على ما ورد عن

\_ رحمه الله \_ بد

إشارته إلى المعنى الثاني الذي ذهب إليه بعض المفسرين ـ يتعارض تمام المعارضة مع سياق الآية وإطارها العام والذي تمثل في المدح والثناء.

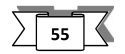
فقد مدح الله \_ عز وجل \_ في هذه الآية يحي عليه السلام بأنه مصدق بعيسى عليه السلام ، وسيد حاز الشرف والكرم في العلم والعبادة ، ونبي من الصالحين ، وهي صفات حيدة جليلة ، فكيف تقتحمها صفة \_ على تفسير ابن جرير \_ هي إلى الذم أقرب منها إلى المدح ، فلا يستقيم الكلام حتى تكون دلالة " " متصلة بها من شأنه أن يحقق الثناء المدح والمحمدة ليحي عليه السلام ، يقول الراغب الأصفهاني \_ رحمه الله \_ : " في يأتي

والثاني في ...

2 \_ انظر تفسير الطبري من الصفحة 377 إلى 380.

<sup>1</sup>\_ آل عمر ان / 39.

<sup>3</sup>\_ مفردات ألفاظ القرآن ، ج1 / ص 239 .



: " وهذا أصح الأقوال لوجهين :

أحدهما: إنها الجبلة في

. الثاني: في صيغ كها :

ضروب سانها \*

يحصر الشهوات ولعل هذا كان شرعه "(<sup>2)</sup>.

تفسير السبيل قال تعالى : ﴿ قُتِلَ ٱلْإِنسَانُ مَاۤ أَكُفَرَهُ ر اللَّهُ عِنْ

أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ هَا مِن نُطْفَةٍ خَلَقَهُ وَفَقَدَّرَهُ ﴿ هَا ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَّرَهُ وَ الْمَا اللهُ اللهُ

فسير في يسَّره لها ، فقال بعضهم : هو

، والصحيح الأول لدلالة سياق الآية عليه ، قال ابن جرير ـ رحمه الله ـ : " وأولى التأويلين في ذلك عندي بالصواب قول من قال : ثم الطريق ، وهو الخروج من بطن أمه يسره وإنها قلنا ذلك أولى التأويلين بالصواب ، لأنه أشبهها بظاهر الآية أن الخبر من الله قبلها وبعدها عن صفته خلقه وتدبيره جسمه ، وتصريفه إياه في الأحوال ، فالأولى أن يكون أوسط ذلك نظير ما قبله وما بعده "(4).

<sup>1</sup> ـ ديوان أبي طالب بن عبد المطلب ، تحقيق : الشيخ محمد حسن آل ياسين ، دار الهلال ، الطبعة الأولى ، سنة 1421 هـ/ 2000م ، ص 35 .

<sup>2</sup>\_ تفسير القرطبي ، ج 4 / ص 78.

<sup>3</sup> عبس / 21 .

<sup>4</sup>\_ تفسير الطبري ، ج24 / ص224 .

#### المبحث الثالث

# أهمية السياق وأبرز العلماء عناية به المطلب الأول

#### أهمية السياق في الدراسات القرآنية

لقد قام العلماء بدراسات علمية مركزة وقفوا من خلالها على أهم المقاصد المتعلقة بأعظم العلوم وأشرف المتون ، ألا وهو القرآن الكريم ، وهذه المقاصد العظمى حث كثيرة كعلم المناسبات ، وأسباب النزول، والتقديم

والتأخير ، والحذف والإيجاز وغيرها من المباحث ، ولم تكن هذه الدراسات القرآنية لتصل إلى الغرض المقصود ، والهدف المنشود إلا بالاعتهاد على دعائم وركائز كان لها الدور البارز في هذه الدراسات ، يأتي في مقدمتها السياق الذي لعب دور العقل المؤثر على الأعضاء ، فكان له تأثير بالغ على كثير من المباحث .

ولا بأس أن نقف هنا وقفات يسيرة مجملة ، نبين من خلالها أهمية السياق في الدراسات القرآنية ، وهي على النحو الآتي :

أ- السياق مهم في بيان المناسبات.

المناسبة في اللغة من ( نسب ) :

اتصال شيء بشيء " (1).

<sup>1 -</sup> مقاييس اللغة ، ج 5 / ص423 .

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

أما في الاصطلاح العربي ـ رحمه الله ـ في سراج : " المعاني " أنها : " المباني " (1) .

زركشي ـ رحمه الله ـ في البرهان بأنها : " على "(2).

في نظم الدرر بقوله: " سِرُّ إلى المعاني (3).

والسور، غير أن

هذه الصلة لا يمكن إبرازها إلا بالرجوع إلى السياق ؛ لأنّ معرفة المناسبة بين الآيات

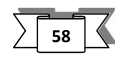
فها كان السيوطي- رحمه الله - ليصل إلى هذه القاعدة ، لولا نظره وتأمله في سابق كل سورة ولاحقها ، ولا أدلّ على هذا من قول الله تعالى : ﴿ قُلُ أَرْمَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللّهُ

<sup>1 -</sup> ينظر نظم الدرر ، ج1/ ص7.

<sup>2 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، ج 1/ ص35 .

<sup>3</sup> \_ نظم الدرر ، ج 1/ ص 6 .

<sup>4</sup>\_أسرار ترتيب القرآن ، عبد الرحمن بن أبو بكر ، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 119هـ) ، دراسة وتحقيق : عبد القادر أحمد عطا ، دار الاعتصام ، الطبعة الثانية ، 1398 هـ/ 1978 م ، ص 78 .



قال أبو جعفر ابن الزبير - رحمه الله - (2): " والجواب ..: أن قوله تعالى في الآية الأولى: ﴿ أَفَلَا تَسَمَعُونَ ﴾ مناسب للمدرك ليلا من ضربي ما يعتبر به من المسموعات والمبصرات ، إذ الليل حائل دون المبصرات ، وإنها تدرك فيه المسموعات؛ لأن ظلمة الليل غير مانعة من إدراكها ، فجيء بها يناسب ، وجيء مع ذكر النهار بها : ﴿ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ﴾؛ لأن المبصرات تدرك نهارا ولا تدرك ليلا ، فجيء مع كل بها يناسب والله أعلم "(3).

فهذا التناسب بين الآيتين تمّ بيانه اعتهادا على سياق كل آية ، ومن هنا يتجلى دور السياق في بيان المناسبات بين الآيات والسور .

ب- مهم في بيان مرجع الضمير.

\_\_\_

<sup>1</sup>\_القصص/ 71 – 72

<sup>2-</sup> ابن الزبير الغرناطي ( 627 هـ ـ 708 هـ): أحمد بن ابراهيم بن الزبير الثقفي الغرناطي أبو جعفر ، محدث مؤرخ ، من أبناء الغرب الداخلين إلى الأندلس ، ولد في جيلن وأقام بهالقة ، فحدثت له فيها شؤون ومنغصات فغادرها إلى غرناطة فطاب بها عيشة وأكمل ما شرع فيه من مصنفاته ، وتوفي فيها سنة 708 هـ. ينظر الأعلام ، ج1/ ص88

<sup>3</sup> ـ ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من آي التنزيل ابن الزبير الغرناطي دار النشر: دار الكتب العلمية ـ بيروت ، ج2/ ص386.

#### الفصل الأول : البرراسة النظرية للسياق

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى : ﴿ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ ۚ ﴾ (1) اختلف المفسرون في الضمير " " هل يعود إلى العافي ، أو إلى المعفو عنه ، والصحيح . ( الثاني : " وأولى في فمن الأول: "الهاء" في فلأن : " " على " أولى لم يجر التصريح وأحرى في .(2),, غيرها غىر ومن الثاني قال الإمام الرازي - رحمه الله -(3): " للعافي تعالى في : ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ (4) الأَنْ ومن الأمثلة التي تبين أهمية السياق في تعين مرجع الضمير قوله تعالى : ﴿ فِيهِ شِفَآءٌ لِّلنَّاسِ ﴿ (6) الهاء في :﴿ فِيهِ ﴾ على 1\_المائدة / 45.

<sup>2</sup>\_تفسير الطبري ، ج10/ ص369 .

<sup>3</sup>\_ محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين بن علي التيمي البكري الرازي المعروف بفخر الدين الرازي أو ابن خطيب الريّ ولد في الريّ سنة 44 هـ.، قرشي النسب، أصله من طبرستان، رحل إلى خوارزم وما وراء النهر وخرسان .. توفي في مدينة هراة سنة 606 هـ. انظر الأعلام، ج6 / ص313 .

<sup>4</sup>\_ البقرة/ 237 .

<sup>5</sup> ـ التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، الرازي، دار الفكر، بيروت لبنان، الطبعة 1 : 1401هـ / 1981 م، ج 12/ ص9.

<sup>6</sup>\_ النحل/ 69.

#### (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

- رحمه الله - : " - عود الضمير على العسل - أولى " " في الخبر الهاء في الخبر أولى غيره. " (1) .

ت- مهم في بيان المحذوف.

رحمه الله – وهو يذكر الإشكالات المترتبة على قول الخليل وسيبويه في إعراب ﴿ أَيُّهُمُ أَشَدُ ﴾ (2) من قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ لَنَازِعَنَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ اللهُ عَلَى الرَّحْمَنِ عِنِيًا ﴿ اللهُ عَلَى المُتَالِقُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الرَّحْمَنِ عِنِيًا ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

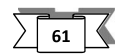
مجهول الوضع ، وتقدير من باب علم الغيب .

<sup>1-</sup> تفسير الطبري ، ج 17/ ص250.

<sup>2-</sup> قال الخليل :" أيهم أشد " مبتدأ وأشد خبره ، ولم يعمل لننزعن فيه ؛ لأنه محكي ، والتقدير : الذي يقال فيه أيهم أشد على الرحمن عتيا وعلى هذا فأي استفهامية .

<sup>3</sup>\_ مريم/ 69.

<sup>4 –</sup> بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، مكتبة نزار مصطفى الباز – مكة المكرمة ، الطبعة 1 ، 1416 – 1996 ، ت : هشام عبد العزيز عطا – عادل عبد الحميد العدوي – أشرف أحمد الج ، ج 1/ ص163 .



فهذا يدل على أهمية السياق في بيان المحذوف ، ومثاله قوله تعالى : ﴿ فَقَائِلُ فِي

سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (1) ، قال الشوكاني - رحمه الله - : " في : ﴿ فَقَائِلٌ ﴾ :

: ﴿ وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (2)

: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (3)

محذوف يدل عليه السياق تقديره: إذا كان الأمر ما ذكر من عدم طاعة المنافقين فقاتل ،أو إذا أفردوك وتركوك فقاتل "(4).

ث- التقديم والتأخير.

التقديم والتأخير فن من فنون البلاغة ، وسرٌّ من أسر

سنن العرب في كلامها ، أهميته البالغة في الكلام جعلت الشيخ عبد القاهر الجرجاني -

رحمه الله - : " كثير التصرف،

يَفْتَرُ ويفضي إلى لطيفة " (5).

حدّه: تقديم لفظ على آخر وتحويله عن مكانه الأصلي، لبواعث موجبة تخرج الكلام في صورة أبلغ وأفصح.

ومن أهم الأمور الباعثة للتقديم والتأخير مراعاة المقام والسياق ، قال الدكتور : " الألفاظ على يقتضيها

<sup>1</sup>\_النساء/ 84 .

<sup>2</sup>\_النساء / 74.

<sup>3</sup>\_ النساء / 75.

<sup>4 -</sup> فتح القدير ، الشوكاني ، ج1/ ص743 .

<sup>5 -</sup> دلائل الإعجاز ، ص96.

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

يقتضيه القول وسياق التعبير " (1).

المقام وسياق القول يجمعها قولهم: والاهتمام. فما إنيا . والعناية باللفظة لا تكون من حيث أنها لفظة معينة بل قد تكون العناية بحسب مقتضى الحال. تؤ خر ها في أعلى في لأن مراعاة مقتضي الحال تقتضي ذاك في السياء على على ويؤ خرها الجن على على السياء على الجن الضرّ على على الضركل ذلك بحسب ما

والجواب عن سرّ هذا التقديم والتأخير ما ذكره أبو حيان ـ رحمه الله ـ في البحر

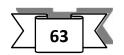
: " التركيب ﴿ نَحْنُ نَرُزُقُكُمُ مَ وَإِيّاهُمُ اللهِ وفي الإسراء ﴿ نَحْنُ نَرُزُقُكُمُ مَ وَإِيّاهُمُ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ وفي الإسراء ﴿ نَحْنُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الل

للمال : ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ ﴾ للآباء وتبشيراً لهم

<sup>1 -</sup> التعبير القرآني ، فاضل صالح السامرائي ، دار عهار ، عهان ، الطبعة الرابعة ، سنة : 1427هـ/ 2006م ، ص5 5 / 52 .

<sup>2</sup>\_الإسراء/ 31.

<sup>3</sup>\_الأنعام/ 151.



| . في الإسراء                | على              |               |                   |                             |  |  |  |  |
|-----------------------------|------------------|---------------|-------------------|-----------------------------|--|--|--|--|
|                             | إنَّىا           | ز             | أنهم موسرود       | التركيب أ                   |  |  |  |  |
|                             | تعالى            | قِهُمْ ﴾      | : ﴿ نَحَنُ نَرُرُ |                             |  |  |  |  |
| ما: ئُهوا                   | . أحده           |               |                   |                             |  |  |  |  |
| موسرين                      | ا نُهوا          | : أنهم        |                   |                             |  |  |  |  |
| . (1)"                      | أولى             | على           | ، وحمل            |                             |  |  |  |  |
| في تحديد أسرار التقديم      | ان أهمية السياق  | ا ذكره أبو حي | من خلال م         | فيتبين                      |  |  |  |  |
| لله _ عند تأويله لهذه الآية | البقاعي ـ رحمه ا | صرح به الإمام | الأمر الذي        | والتأخير ، وهو              |  |  |  |  |
| استئنافاً : ﴿ نَحْنُ        |                  | 4             | إِمۡلَتِيۡ ﴾      | : ﴿ خَشْيَةً                |  |  |  |  |
| غير                         | مترقباً          |               | ضمير              | زُنْقُهُمْ وَإِيَّاكُونًا ﴾ |  |  |  |  |
|                             | ها على           | فإن سياقه     |                   | ي                           |  |  |  |  |
|                             | (2)11            |               |                   |                             |  |  |  |  |

ومن الأمثلة التي تبين ذلك أيضا: تقديم اللهو على اللعب في قوله تعالى: ﴿ وَمَا هَذِهِ اَلْمَيُوةُ الدُّنِيَّ إِلَّا لَهُو وَلَهِ يَعْلَمُونِ ﴾ (3) هَذِهِ اَلْمَيُوةُ الدُّنِيَّ إِلَّا لَهُو وَلَهِ يُّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْمَيُوانُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونِ ﴾ (3) الغالب في القرآن الكريم تقديم اللعب على اللهو ، وذلك في أربعة مواضع (4).

<sup>1 -</sup> تفسير البحر المحيط ـ محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين أبو حيان الغرناطي الأندلسي الجياني النفزي ولد في غرناطة سنة 654هـ فقيه ظاهري ، ت: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود - الشيخ علي محمد معوض شارك في التحقيق 1) د.زكريا عبد المجيد النوقي ، 2) د.أحمد النجولي الجمل ، دار الكتب العلمية - لبنان/ بيروت ، الطبعة : 1 ، سنة : 1422 هـ ، ، ج 4/ص 251،252 . و - نظم الدرر ، ج 11 / ص 408،409 .

<sup>3</sup>\_ العنكبوت: 64.

<sup>4</sup>\_الأنعام / 32 و الآية 70 ، محمد / 36 ، الحديد / 20 .



وتوجيه ذلك ما ذكره البقاعي \_ رحمه الله \_ بقوله : "

على الجهاد في

:

في : ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَلَّهُ إِنَّ اللَّهَ عِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ ﴾ (2) وإنّم كما في تعالى في

: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلَّهِكُمْ أَمْوَلُكُمْ وَلَا آَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن

يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ (1) (3)

فهذه الأمثلة وغيرها تبين م التقديم والتأخير - إلى دلالة

السياق في إبراز نكته والوقوف على أسراره ، قال فاضل السامرائي: " ونقول: ومن ينكر التقديم والتأخير ؟! وإنها يكون ذلك بحسب المقام ، فإذا اقتضى المقام التقديم ، قدّم وإلا فلا "(4) .

ج- يعين السياق على تحديد زمن النزول.

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج14 / ص474،475 .

<sup>2</sup>\_العنكبوت/ 62.

<sup>3</sup>\_المنافقون/ 9.

<sup>4 -</sup> لمسات بيانية ، المرجع السابق ، ص 20 .

```
65
```

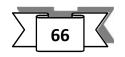
```
- رحمه الله - في تأويل قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ
                             أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ (1):"
: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ
                                                                                                في
                                                                   لِلْقِتَالِ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾
                                 ابن جرير_رحمه الله_: " وأولى
:﴿إِذَ
                           في
                                                       هَمَّت طَّآبِهَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلًا }
     والمنابك
                                          السير
                       (3),,
                                                                    أمرهما إنها
                                                 ح- الترجيح بين القراءات.
: ﴿ أَفَغَايُرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ
                                    وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ ﴾ .
                                                ابن جرير ـ رحمه الله : "
                  في :
                 : ﴿ أَفَغَايُرَ دِينِ ٱللَّهِ ﴾ ﴿
﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ ﴾ ﴿
                                                                                           ﴾ على
```

<sup>1</sup>\_آل عمران: 121.

<sup>2</sup>\_آل عمران/ 122.

<sup>3 -</sup> تفسير الطبري ، ج7 / ص 161 .

<sup>4</sup>\_ آل عمران/ 83.



أبرز العلماء عناية بالسياق

لقد كان لعلماء الأمة الإسلامية السبق في تحديد فكرة السياق ، والاعتناء بها أيما اعتناء ، وتتجلى هذه العناية بالنظر إلى آثارهم العلمية في هذا الباب.

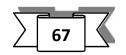
## الإمام الشافعي<sup>(2)</sup> ( 204: )

- رحمه الله - أول من تنبه إلى دور السياق في دراسة المعنى والذي يدل على هذا أننا وجدناه عنون أحد أبواب كتابه ( الرسالة ) بقوله: " باب الصنف الذي يبين سياقه معناه " واستدل بقوله تعالى : وَسَعَلُّهُمْ عَن ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيُوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ ۚ كَذَالِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ (3) رحمه الله - : " - جل ثناؤه - ذكر الأمر بمساءلتهم عن القرية حاضرة البحر، فلما

<sup>1 -</sup> تفسير الطبرى ، ج 6 / ص 564 .

<sup>2 -</sup> أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي ( 150 هـ ـ 204 / 766م ـ 820 م) ، أحد أبرز أئمة أهل السنة والجماعة عبر التاريخ ، وصاحب المذهب الشافعي في الفقه الإسلامي .

<sup>3 -</sup> الأعراف / 163.



: إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ ﴾ دل على أنه إنه إنها أراد أهلَ القرية ؛ لأن القرية لا تكون عاديةً ، ولا فاسقة بالعدوان في السبت ولا غيره ، وأنه إنها أراد بالعدوا الذين بَلاَهم بها كانوا يفسقون (1).

واستدل على هذا الباب أيضا بقوله تعالى : ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتُ طَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ فَلَمَّآ أَحَسُّواْ بَأْسَنَآ إِذَا هُم مِّنْهَا يَرْكُضُونَ طَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ فَلَمَّآ أَحَسُّواْ بَأْسَنَآ إِذَا هُم مِّنْهَا يَرْكُضُونَ (2)

- رحمه الله - : "

فلما أنها الظالم إنها منازلها إنها الظالم إنها النشئين إنها الظالم إنها إنها النشئين إنها النسمين النها النسمين النها النسمين النها النسمين النها النسمين النها النسمين النها ا

من خلال ما سبق ذكره من أدلة على هذا الباب ، يتبين لنا جليا أن الإمام - رحمه الله - كان حريصا في كتابه الرسالة على انفتاح الخطاب على ما هو أوسع من دائرته اللغوية ؛ لأن سياق الكلام بتعبير الشافعي لا تتحقق شروطه بعيدا عن حال خاطب بها له من تأثير على دلالات النص الظاهرة والباطنة ، يقول الشافعي - رحمه

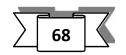
في شيء لم تمضي - عز وجل -

<sup>1 -</sup> الرسالة ، محمد بن إدريس الشافعي ، المحقق : أحمد محمد شاكر ، الناشر : دار الكتب العلمية ، ص 63 .

<sup>2 -</sup> الأنبياء / 11.

<sup>3 –</sup> الرسالة ، ص 63 .

<sup>4 -</sup> البقرة/ 226 .



كما في تفرغ يومه يشترط في سياق الكلام "(1).

فالمعنى الثاني الذي ذكره الإمام الشافعي - رحمه الله - لا يكون معتبرا بدون النظر إلى حال المخاطب؛ أي لابد أن يكون هذا المعنى مفهوما عند المخاطب به حتى يدل سياق الكلام عليه.

وعلى العموم فقد أشار الإمام الشافعي \_ رحمه الله \_ في كتابه الرسالة إشارات تدل على وعيه بضرورة السياق في فهم المعنى فقال: " وتبتدئ الشيء من كلامها يبين أول لفظها فيه عن آخره وتبتدئ الشيء يبين آخر لفظها منه عن أوله "(2)".

ابن جرير الطبري (ت: 310هـ)

إن المتأمل في كتاب " جامع البيان في تأويل القرآن " يدرك أهمية السياق عند

الأقوال في التفسير على غيرها انطلاقا من السيا إذ أن العمدة في التفسير والترجيح الأقوال في التفسير على غيرها الطلاقا من السياق - - رحمه الله -: " فتوجيهُ الكلام إلى ما

كان نظيرًا لما في سياق الآية ، أولى من توجيهه إلى ما كان مُنعدلا عنه "(3).

على إلى

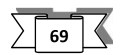
أولى من غيره ما لم يرد في القرآن الكريم ، أ

المعنى المستنبط من دلالة السياق ، فإنه لابد من التسليم لما في القرآن والسنة ، يقول ابن

<sup>1 -</sup> الرسالة ، ص579 .

<sup>2 –</sup> نفسه، ص 52 .

<sup>3 -</sup> تفسير الطبري ، ج 6 / ص 9 1 .



- رحمه الله - : " فغير جائز صرف الكلام عما هو في سياقه إلى غيره ، إلا بحجة يجب التسليم لها من دلالة ظاهر التنزيل ، أو خبر عن الرسول تقوم به حُجَّة "(1).

فالأصل في الكلام عند ابن جرير أنه يُفسر بها في سياقه ولا يجوز العدول عنه إلا إذا وجد في القرآن والسنة ما يخالف هذا المعنى المستنبط من دلالة السياق فإنه يجب العدول عنه إلى ما في القرآن والسنة .

- رحمه الله - بالسياق عمليا ؛ ودلك من خلال

استقرائنا لبعض آراءه التي اعتمد على دلالة السياق في ترجيحها واعتبارها على غيرها .

أورد ابن جرير \_ رحمه الله \_ لهذه الآية ثلاثة تفاسير:

: " : " •

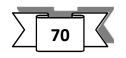
الذين يعيشون في المستقبل.

المستقدمون في صفوف الصلاة والمتأخرون فيها بسبب المرأة
 (3)

1 - تفسير الطبري ، ج 9/ ص 389 .

2 - الحجر: 24.

3 - مستندهم في ذلك على ما رواه ابن حبان في صحيحه والحاكم في مستدركه والبيهقي في سننه عن أبي الجوزاء عن ابن عباس رضي الله عنه قال: "كانت تصلي خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم ، امرأة حسناء من أحسن الناس ،فكان بعض القوم يتقدم في الصف الأول لأن لا يراها ، ويستأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر ، فكان إذا ركع ، نظر من تحت إبطه ، فأنزل الله في شأنها : وَلَقَدْ عَلِمْنَا المُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدٌ عَلِمُنَا ٱلمُسْتَقْرِينَ [الحجر: 24] . انظر (صحيح ابن حبان ، ج2 / ص 126 رقم: 401) ، وهذا المعنى استبعده بعض العلماء لسبين :=



المتقدمون في الخير والمتأخرون عنه .

و: كيف يمكن الجمع بين الدلالات المختلفة في معرض تفسير الآية الواحدة؟. وكيف تستمر تلك الدلالات المتباينة حاضرة في كتب التفسير؟.

لقد كان على المفسرين أن يتنبهوا إلى أن السياق الذي وردت فيه الآية لا تعلق له بقصة المرأة الحسناء وصفوف الصلاة ، وإنها ينسجم مع الدلالة الأولى ، وهذا ما لاحظه - رحمه الله - ولخصه في قوله: "

موتهم ممن لم يحدث من لم يحدث

: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِهِ وَنُمِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ ٣ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ

عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْخِرِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ :

<sup>=</sup>أ- ضعف إسناد الحديث: فهذا الحديث وإن صححه ابن حبان فإن له علة رواه عبد الرزاق في تفسيره عن أبي الجوزاء ولم يذكر ابن عباس، وقال الترمذي :روى عن أبي الجوزاء مرسلا وهو أشبه فهذه علة تقتضي ضعفه من جهة الإسناد .

ب- أن السياق يرده ، وذلك في قوله الله تعالى فيها مِن وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحِيء وَنُوِيتُ وَغَنُ ٱلْوَرِثُونَ ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمُ ولادة ومو تا وَلَقَدْ عَلِمُنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ الْكُنْتَ خِرِينَ الكذلك ، فلا يختلط علينا متقدم بمتأخر "وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشُرُهُمُ ۚ إِنَّهُ وَكِيمٌ عَلِيمٌ المحتامع كثرة عددهم وتباعد أزمانهم ، فلا محل لصفوف الصلاة في الآية ، ولا معنى لاستثنائها .

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

يَحْشُرُهُمْ ۚ إِنَّهُ وَكِيمٌ عَلِيمٌ ۗ الخبرين ، ولم يجر

على "(2)" .

ب- قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنْفِلِينَ ﴾ (3) .

أورد علماء التفسير لهذه الآية دلالتين اثنتين:

إلى •

.(4)

إلى في أقبح : مجاهد،

(5)

ولقد رجح ابن جرير \_ رحمه الله \_ القول الأول ( أرذل العمر ) ، وانطلق في

استدلاله من قوله تعالى: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾ (6)

: :

إلى الخَرْفَى، عقولهم الهَرَم والكبر، في

في

وإنها : أولى في - تعالى - أخبر وتصريفه في على على على

1 - الحجر/ 24.

2 - تفسير الطبري ، ج17/ ص94

3 – التين/ 5.

4 - تفسير ابن كثير ، ج 8 / ص434 .

5 - المصدر نفسه ، ج 8/ ص 434 .

6 - التين/ 7

#### (الفصل الأول: البرراسة النظرية للسياق

: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الحُجَج.

ومحال يحتجّ على المعاني بها إنها على بها ويحسُّونه، أو لم مُحسين.

- بہا في -

الهَرَم والجَلَد إنها

حتج بها تصریفه

والجلد، إلى الهَرَم وحدوث (2).

ت- قال تعالى : ﴿ فَنَادَ لَهَا مِن تَعَلِّمَا أَلَا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًا ﴾ (3). اختلف المفسرون في تحديد المنادي على قولين :

القول الأول: أن المنادي هو جبريل \_ عليه السلام \_ ، وحجتهم في ذلك قراءة

الجمهور (عامة قرَّاء الحجاز والعراق) (<sup>4)</sup> ﴿ فَنَادَىٰهَا مِن تَعۡلِمُۤا أَلَا تَعۡزَٰنِي ﴾ على "

" جبرائيل يديها، وكذا جبير،

. (5)

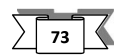
<sup>1 –</sup> التين/ 7

<sup>2 -</sup> تفسير الطبري ، ج 24 / ص 510 .

<sup>3 –</sup> مريم/ 24

<sup>4 –</sup> تفسير ابن كثير ، ج 5 / ص223 .

<sup>5 -</sup> نفسه ، ج 5 / ص223 .



### الفصل الأول : البراسة النظرية للسياق

\_ عليه السلام \_ ، وحجتهم في ذلك القول الثاني: : (1) كابن كثير وأبو عمر وابن عامر ﴿ فَنَادَىهَا آ\_ **A** بفتح الميم والتاءين " (2) - رحمه الله- ورجح به هذا المعنى : " وأولى في أولى جبرائيل، على : ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأَنتَبَذَتَ بِهِ عَكَانًا قَصِيًّا في ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ۚ ﴾ (4) ولم تشر والخبر لها ﴿ أَلَّا تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًّا ﴾ (5) أخبر لها أشيري في جبرائيل،

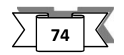
1 – هذا القول مروي عن قتادة وهو إحدى الروايتين عن سعيد بن جبير واختاره ابن زيد وابن جرير في تفسيره .(( ينظر تفسير ابن كثير ، ج 5/ 224 )) .

<sup>2 -</sup> ينظر حجة القراءات ، عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة أبو زرعة ، تحقيق : سعيد الأفغاني ، مؤسسة الرسالة - بيروت ، الطبعة الثانية ، مؤسسة المؤسسة المؤسسة المؤسسة ، المؤسسة المؤسسة المؤسسة ، المؤ

<sup>3 -</sup> مريم/ 22 .

<sup>4 -</sup> مريم/ 29.

<sup>5 -</sup> مريم/ 24 .



الخبر ، ويحتج ها تشير حالها "(1).

وأما عن قراءة الجمهور فليس فيها ما يدل على المعنى الأول ، بل تصلح أن تكون دليلا على المعنى الثاني وهو ما ذكره ابن جرير \_ رحمه الله \_ بقوله: "

﴿ مِن تَعْنِهَا ﴾ بالكسر

﴿ فَنَادَسُهَا . قرئ بالكسر في :﴿ فَنَادَسُهَا

: قرئ ﴿ ﴾ بالفتح : ﴿

تحزني تَحْنَكِ سَرِيًا :

.(2),,

من خلال ما سبق ذكره من أمثلة ، يتبين لنا أهمية السياق عند ابن جرير الطبري من خلال ما سبق ذكره من أمثلة ، وأنزله المنزلة اللائقة في تفسيره فكان – رحمه الله – ، وأنه اعتنى به العناية الفائقة ، وأنزله المنزلة اللائقة في تفسيره فكان – هو الحكم الفصل لكثير من الآراء التي ساقها ابن جرير - رحمه الله خلك إلا بعد تأمل وإنعام نظر في سنة رسول الله للله للله يقع التعارض بين دلالة

• أبو حامد الغزالي (ت: 505 هـ)

" لقد تناول الإمام الغزالي - رحمه الله - موضوع السياق في كتابه " وأفرد له عنوانا سماه: " الضرب الرابع فهم غير المنطوق به من المنطوق بدلالة سياق

<sup>1 -</sup> تفسير الطبري ، ج 18 / ص 174 ، 175 .

<sup>2 -</sup> نفسه ، ج 18 / ص 174 ، 175 .

#### (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

تعالى : ﴿ فَلَا تَقُل الكلام" ، والضرب لَّمُكُمَّا أُفِّ وَلَا نَنْهُرَهُمَا } تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَمَى ظُلُمًا ﴾ (2) تعالى : ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴾ (3) : ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَادٍ لَّا يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ ﴾ شربت شربة، على على الأعلى في يشترط مجرد (5)11 و يُحُصِّل كما أنّه ركز على أهمية القرائن في تحديد المعنى فقال: " كقوله تعالى : ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِهِۦ ﴾ (6) العشر العقل كقوْله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُوبِتَاتًا بِيَمِينِهِ ۚ ﴾ (7) الرَّحْمَن ))(8) وَإِمَّا قَرَائِنُ أَحْوَال : (( الْمُؤْمن الحصر والتخمين

<sup>1 -</sup> الإسراء / 23.

<sup>2 –</sup> النساء / 10.

<sup>3 -</sup>الزلزلة / 7 .

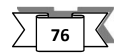
<sup>4 -</sup> آل عمران/ 75.

<sup>5 -</sup> المستصفى ، ج 1 / ص 264 .

<sup>6 –</sup>الأنعام: 141.

<sup>7 –</sup> الزمر: 67.

<sup>8 -</sup> أخرجه مسلم (4/ 2045 ، رقم 2654) بلفظ: " إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن " .



#### الفصل الأول : الرراسة النظرية للسياق

يَخْتَصُّ لَهٰ إِلَّهُ الْفَاظِ صَرِيَة من ذلك الجنس حب عِلْمًا صَرَورِيا ب طنا موضوعة فِي تَعَالَى : ﴿ ثُلَيْمُرُكُونَ ﴾ (1) وَجَمِيعَهُمْ تعالى : ﴿ تُكَمِّرُكُونَ ﴾ (2) تعالى : ﴿ تُكَمِّرُكُونَ ﴾ (2) تعالى : ﴿ تُكَمِّرُكُونَ مَهَا ﴾ (2) (4).

• شيخ الإسلام ابن تيمية

- رحمه الله- عالم جليل عرف بمذهبه العقدي ، ومناظراته الكلامية

لذلك تجاهل كثير من الناس بزوغه في مجالات علمية أخرى شهد له من خلالها مترجموه الذلك تجاهل كثير من الناس بزوغه في مجالات علمية أخرى شهد له من خلالها مترجموه بالإحاطة والموسوعية ، يقول ابن عبد الهادي : "

الكرمي \_ رحمه الله \_ : "كان إذا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنه لا يع غير ذلك الفن "(6).

<sup>1 -</sup> التوبة/ 5.

<sup>2 -</sup> الأحقاف/ 25.

<sup>3 –</sup> النمل/ 23

<sup>4 -</sup> المستصفى ، ج 1 / ص 185 .

<sup>5 -</sup> العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي أبو عبد الله ، دار الكاتب العربي - بيروت ، تحقيق : محمد حامد الفقي ، ص23 .

<sup>6 -</sup> الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية ، مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي ، دار الفرقان مؤسسة الرسالة - بيروت ، الطبعة الأولى ، 1404 ، تحقيق : نجم عبد الرحمن خلف ، ص36 .



ولعلّ من المجالات التي يغفل عنها الباحثون وبرع فيها ابن تيمية ـ رحمه الله ـ ؟ عبال اللغة ، يقول ابن كثير -رحمه الله - : "

وغير

(1).

ولكن هذه الإشارات لا تكفي للتعريف بالنتاج العلمي لابن تيمية في مجال اللغة ، والذي سنحاول عرض بعض ملامحه من خلال بيان نظريته في السياق وأثرها في تفسير المعاني والدلالات .

- رحمه الله - : " فَصْلُ [ فِي النَّوْعُ الثَّانِي الخِلاَفُ الوَاقِعُ فِي التَّفْسِيرِ مِنْ جِهَةِ الاَسْتِدُلالِ ]

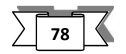
وأما النوع الثاني من مستندي الاختلاف وهو ما يعلم بالاستدلال لا بالنقل - حدثتا بعد تفسير الصحابة والتابعين وتابعيهم

بإحسان ؛ فإن التفاسير التي يذكر فيها كلام هؤلاء صرفا لا يكاد يوجد فيها شيء هاتين الجهتين .. إحداهما : قوم اعتقدوا معاني ثم أرادوا حمل ألفاظ القرآن عليها والثانية : قوم فسروا القرآن بمجرد ما يسوغ أن يريده بكلامه من كان من الناطقين بلغة العرب من غير نظر إلى المتكلم بالقرآن والمنزل عليه والمخاطب به فالأولون "

ذي رأوه من غير نظر إلى ما تستحقه ألفاظ القرآن من الدلالة والبيان والآخَرُونَ مُجرد يجوز الْعَرَبِيُّ غَيْر نظر إلى ما يَصْلُحُ لِلْمُتَكَلِّمِ بِهِ وَلِسِيَاقِ الْكَلَامِ "(2).

<sup>1 -</sup> البداية والنهاية للإمام الحافظ أبي الفداء إسهاعيل بن كثير الدمشقي المتوفى سنة 774 هـ. حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه علي شيري، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى 1408 هـ. 1988 م، ج 14 / ص 157.

<sup>2 -</sup> مجموع الفتاوى ، ج13 / ص 355 ، 356 .



شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ من خلال كلامه هذا تفاسير

مقارنة بالتفاسير

التفاسير لأنهم فسروا

صَلَّی

قريش حولهم في

السياق ولهذا تجد

تفاسيرهم في الألفاظ في لكنها توافق السياق.

أما تفاسير الناس بعد القرون الثلاثة المفضلة فقد كثر فيها الغلط ؛ الذي أدى إلى النزاع والخلاف ، لبعد هذه التفاسير كل البعد عن تلك القواعد والضوابط التي سار عليها سلفنا الصالح في تفسير كلام الله رب العالمين ، من مراعاة اللفظ وما يحمل في طياته من معان ، ومراعاة السياق ومكوناته ، عندها لم يبق للنزاع أثر يقول ابن تيمية – رحمه الله - : " .. فالسياق دل عليه ، وما دل عليه السياق هو ظاهر الخطاب فلا يكون من موارد النزاع "(1) .

وقد تجلى موقف ابن تيمية – رحمه الله – خلال بعض آرائه في تفسير كلام الله عز وجل والتي منها:

قوله تَعَالَىٰ: ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ

اللَّهُ مِن فَضْلِهِ - وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنِفِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴾ (2).

<sup>1 -</sup> مجموع الفتاوي ، ج 6 / ص 20 .

<sup>2 –</sup> النساء/ 37

79

- رحمه الله - : "

وإن كان السياق على الأكبر

فقد رجح ابن تيمية – رحمه الله – المعنى الثاني للبخل وهو البخل بالعلم، مستندا في ذلك على دلالة سياق الآية من جهة (5)

؛ وذلك أن صفة كتمان العلم المعطوفة على البخل في هذه الآية ذُكرت في مواطن متعددة من القرآن الكريم دون ذكر للبخل فيها ، مما يجعلنا نحمله على الوصف الذي تكرر ذكره ، توبيخا وذما لأصحابه وهو كتمان الحق .

<sup>1 -</sup> آل عمران: 187.

<sup>2 -</sup> البقرة: 159.

<sup>3 –</sup> البقرة: 174.

<sup>4 -</sup> اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم ، ابن تيمية ، مطبعة السنة المحمدية ، القاهرة ، الطبعة الثانية / 1369/ تحقيق : محمد حامد الفقى ، ص 330 .

<sup>5 -</sup> والمقصود بسياق الآية لحاقها وهو قوله تعالى : چ و و و و و و م م ب ب و د نا نا چ [النساء: ٣٧].

#### (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

| مبعوث ،       | محمدًا |          |            | محمد       |              |             |      |
|---------------|--------|----------|------------|------------|--------------|-------------|------|
|               | إلى    | فيما     |            | تعالى      |              |             | وغير |
|               | :      | الهُم في | >          |            | رلاء،        | هؤ          |      |
|               |        |          |            | .(1)       | )            |             |      |
|               | أولى   | :        | له: "وإنها | ثل في قو   | ، مسوغا يتما | قد ذكر لذلك |      |
| أنها          |        | ولم      |            |            | بأنهم        | ثناؤه       |      |
| وَتَمَتدِحُ - |        |          |            | تخلُّقًا ، |              |             |      |
|               | لجود   | وا-      | -          | في         |              | تخلَّقَت    |      |
|               | إنها   |          |            |            | :            | •           |      |
|               | (2)"   |          |            |            |              | آتاهموه     |      |

رحمه الله – بضرورة

السياق في توجيه المعاني ، لذلك كثرت عبارات الترجيح بالسياق في مؤلفاته مثل قوله: "

مما

مما

مما

في توجيه المعاني ، لذلك كثرت عبارات الترجيح بالسياق في مؤلفاته مثل قوله: "

مما

مما

في المحفوظ كما يدل عليه السياق في

: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيَّهِ إِلَّا ۚ أُمَّمُ أَمَّنَا لُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُعَ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ ﴾ (3)"(4).

<sup>1 -</sup> تفسير الطبري ، ج8 / ص 354 .

<sup>2 -</sup> تفسير الطبري ، ج8 / ص 355 .

<sup>3 -</sup> الأنعام/ 38.

<sup>4 -</sup> درء تعارض العقل والنقل ، ابن تيمية ، دار الكنوز الأدبية - الرياض ، 1391 ، ت : محمد رشاد سالم ، ج 4 / ص 394 .



- رحمه الله - : " : ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۗ وَخَرَقُواْ لَهُ, بَنِينَ

وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمِ شُبْحَنَهُ, وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ, وَلَدُّ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحِنَةً وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ .

: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ : مبدعهما ، كما في أَنْسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ : مبدعهما ، كما أنهما سماواته كما لولا السياق

اتخذ

. (2)..

ابن قيم الجوزية (ت: 751 هـ)

أما ابن القيم \_ رحمه الله \_ فقد حلل دور السياق في تحديد المعنى تحليلا دقيقا

- رحمه الله - : " السياق يرشد إلى تبيين المج

احتمال غير المراد وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة

الدالة على مراد المتكلم فمن همله غلط في نظره وغالط في مناظرته فانظر إلى قوله تعالى : (3) وَدُقُ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ (3) كيف تجد سياقه يدل على أنه الذليل الحقير (4) .

- رحمه الله - أنواعا كثيرة للتأويل الباطل منها: التأويل

الذي لم يدل عليه دليل من السياق فقال: " العاشر

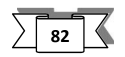
من السياق ولا معه قرينة تقتضيه فإن هذا لا يقصده المبين الهادي بكلامه إذ لـ

<sup>1 -</sup> الأنعام / 100 / 101 .

<sup>2 -</sup> مجموع الفتاوى ، ابن تيمية ، ج 2 / ص 444 ، 445

<sup>3 –</sup> الدخان / 49

<sup>4 -</sup> بدائع الفوائد ، ج 4 / ص 815 .



لحف بالكلام قرائن تدل على المعنى المخالف لظاهره حتى لا يوقع السامع في اللبس والخطأ فإن الله سبحانه أنزل كلامه بيانا وهدى فإذا أراد به خلاف ظاهره ولم تحف به قرائن تدل على المعنى الذي يتبادر غيره إلى فهم كل أحد لم يكن بيانا ولا هدى"(1).

في مؤلفات ابن القيم يجده قد وظف السياق في تحديد المعاني توظيفا محكم يدل على استيعابه لفكرة السياق وحسن توظيفها ، ومن الأمثلة التي يمكن أن توضح ذلك:

أولا: - رحمه الله - : " في : ﴿ إِنَّهُ وَ عَلَى رَجَّعِهِ الْقَادِرُ ﴾ (2) الصحيح أن الضمير يرجع على الإنسان أي أن الله على رده إليه لقادر يوم القيامة وهو اليوم الذي تبلى فيه السرائر ومن قال أن الضمير يرجع على الماء أي إن الله على رجعه في الإحليل أو في الصدر أو حبسه عن الخروج لقادر فقد أبعد وإن كان الله سبحانه قادرا على ذلك ولكن السياق يأباه ستدلال بالمبدأ والنشأة الأولى على المعاد والرجوع

وأيضا فإنه قيده بالظرف وهو يوم تبلي السرائر

أن ينظر في مبدأ خلقه ورزقه فإن ذلك يدله دلالة ظاهرة على معاده ورجوعه إلى ربه "(3)

- رحمه الله - على بطلان قول من قال بعود الضمير في قوله

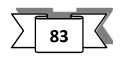
تعالى : ﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ عَلَقَادِرٌ ﴾ على الماء بدلالتين :

<sup>1 -</sup> الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، دار العاصمة - الرياض ، الطبعة الثالثة ،

<sup>1418 – 1998 ،</sup> تحقيق : د. علي بن محمد الدخيل الله ، ج1 / ص201 .

<sup>2 -</sup> الطارق/ 8.

<sup>3 -</sup> إعلام الموقعين ، ج1 / ص 146 .



- دلالة سياق الآية فقد قال الله تعالى بعد هذه الآية : ﴿ يَوْمَ تُبُلَى ٱلسَّرَآبِرُ اللهِ اللهُ اللهُ

- رحمه الله - : " وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال : معنى دلك : إن الله على رد الإنسان المحلوق من ماء دافق من بعد مماته حيا ، كهيئته

قبل مماته لقادر وإنها قلت: هذا أولى الأقوال في ذلك بالصواب : ﴿ يَوْمَ تُبُلَّى السَّرَايِرُ اللَّهُ عَلَى رَجْعِهِ عِلْمَادِدٌ ﴾ أَلسَّرَآيِرُ اللهُ فَي إتباعه قوله: ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ عِلْمَادِدٌ ﴾

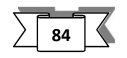
على أن السابق قبلها أيضًا منه ﴿ يَوْمَ ثُبُلُى ٱلسِّرَآبِرُ ﴾ يقول تعالى ذكره: إنه على إحيائه بعد مماته لقادر يوم تُبلى السرائر تبلى السرائر لقادر "(3).

- دلالة سياق القرآن ومقصده العام ؛ فقد جرت طريقة القرآن على الاستدلال بالمبدأ والنشأة الأولى على المعاد والرجوع إليه سبحانه ، ونظيره قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمُ فِي رَبْ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن تُطْفَةِ ثُمَّ مِن عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضْغَةِ ثُمَّ مِن تُطْفَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَنَابُهِ مِن ٱلْمُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرابٍ ثُمَّ مِن تُطْفَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةً وَنَدُبُ مِن اللهُ مُن اللهُ هُو ٱلحَقُ وَأَنَهُ مُعْ اللهُ اللهُ هُو ٱلحَقُ وَأَنَهُ مُعْدِ اللهِ أَن قال : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُو ٱلحَقُ وَأَنَهُ مُعْدِ اللهِ اللهُ اللهُ هُو ٱلحَقُ وَأَنَهُ مُعْدِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ هُو ٱلحَقُ وَأَنّهُ مُعْدِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ هُو ٱلحَقُ وَأَنّهُ مُعْدِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>1 -</sup> الطارق/ 9.

<sup>2 -</sup> الطارق/ 9.

<sup>3 -</sup> تفسير الطبري ، ج 24 / ص 358 .



ٱلْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَبِّبَ فِيهَا وَأَتَ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ (1) .

وقال تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴿ آلَهُ يَكُ نُطَفَةً مِن مَّنِيِّ يُمْنَى ﴿ آلَ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنْنَى آلِيَسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن يُحْتِى ٱلمُوْتَى ﴾ (2).

وغير ذلك من الآيات الدالة على هذا المقصد العظيم من مقاصد القرآن الكريم

ومن الأمثلة التي تبين عناية ابن القيم \_ رحمه الله \_ بالسياق \_ أيضا \_ ، تفسيره لقوله تعالى : ﴿ فَقَدُ كَذَبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾ (3). \_ رحمه الله - : "

: إنهم آلهة وإنهم شركاء بما إنهم

بعبادتهم للمؤمنين في : أيها المؤمنون

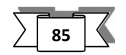
هؤلاء المشركون بها مما محمد الله والأول المياق "(4)".

1 - الحج / 7 .

<sup>2 -</sup> القيامة/ 36 - 45 .

<sup>3 -</sup> الفرقان/ 19.

<sup>4 –</sup> إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ( ابن القيم الجوزية ) ، دار المعرفة – بيروت ، الطبعة الثانية ، 1395 – 1975 ، تحقيق : محمد حامد الفقي ، ج 2 / ص243



- رحمه الله - قد رجح في تأويل هذه الآية ؛ القول الأول

وهو أن الخطاب موجه إلى المشركين الذين كانوا يعبدون آلهة من البشر<sup>(1)</sup>

(2)

، بأنها ستتبرأ منهم وتكذبهم يوم القيامة ، واستبعد القول الثاني وهو أن الخطاب موجه للمؤمنين ، وحجته في ذلك أن السياق يأباه ، ويتمثل هذا السياق في قوله تعالى قبل هذه الآية : ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونِ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُم أَضَلَلْتُم عِبَادِي هَنَوُلاَءٍ أَمْ هُمْ صَلُوا السّييل ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ مَاكانَ يَلْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِكِ مِن أُولِكَ مِن أُولِكَ مِن أُولِكَ مِن أُولِكَ مِن أَولِكَ مِن أَولِكَ مِن أَولِكَ مِن الله تعالى عَبَادِي هَنَوُلاَءٍ أَمْ هُمْ حَتَى نَسُوا اللهِ تعالى الله تعالى أَولِكَ مَن الله تعالى الله تعالى في سياق الخبر عنهم : ﴿ فَقَدْ كَذَبُوكُمْ يِمَا نَقُولُونَ ۚ ﴾ (4)

أنهم إلى عبادتهم بها (5) .

هذا وإن الأمثلة التي تبين أهمية السياق في تحديد المعاني عند ابن القيم - رحمه الله - كثيرة جدا ، تجدها مبثوثة في كتبه المتنوعة ، يأتي في مقدمتها كتاب " الذي ذكر فيه جملة من الآيات ؛ تحمل في طياتها فوائد عظيمة وصل إليها - رحمه الله -

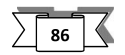
<sup>1 -</sup> كعيسى ابن مريم وفيه قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنْعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُبِّىَ إِلَنَهَ يَنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ اللهُ عَلَى اللَّهُ يَنْعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُبِّى إِلَنَهَ يَنْ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ أَنْ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ اللَّهِ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكُ أَنتَ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّاكُ أَنتَ عَلَّهُ اللّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ اللّ

<sup>2 -</sup> وفيهم قال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتَزِكَةِ أَهَا وُلَاّءٍ إِيَاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمَّ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنِّ أَكْمُرُهُم بِهِم تُؤْمِنُونَ ﴾ [سبأ: ٤٠ - ٤١]

<sup>3 -</sup> الفرقان: 17 - 18 .

<sup>4 -</sup> الفرقان: 19.

<sup>5 -</sup> تفسير الطبري ، ج 19 / ص250 .



#### الزركشي (ت: 794 هـ)

أفرد الزركشي ـ رحمه الله ـ فصلا مستقلا في كتابه " البحر المحيط في أصول الفقه " شيئًا - رحمه الله - : " شَيئًا في مجَاري تَعَالَى " (1) .

وقد أورد الزركشي ـ رحمه الله ـ في كتابه " البرهان في علوم القرآن "

" في على " : "

الرابع: دلالة السياق فإنها ترشد إلى تبيين المجمل والقطع بعدم احتمال غير المراد وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظيره وغالط في مناظراته "(2)".

ومما يبين اقتناع الزركشي \_ رحمه الله \_ بفكرة السياق وأثرها في تحديد المعنى استدلاله بكلام نفيس للشيخ العز " : " السِّيَاقُ يُرْشِدُ إِلَى تَبْيِينِ

الْمُجْمَلَاتِ وَتَرْجِيحِ الْمُحْتَمَلَاتِ وَتَقْرِيرِ الْوَاضِحَاتِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ بِعُرْفِ الاِسْتِعْمَالِ ، فَكُلُّ صِفَةً وَقَعَتْ فِي صِفَةً وَقَعَتْ فِي سِيَاقِ اللَّهْ حِكَانَتْ مَدْحًا ، وَإِنْ كَانَتْ بِالْوَضْعِ ، وَكُلُّ صِفَةً وَقَعَتْ فِي سِياقِ الله عامت دما وإِن دانت مدحا بِالوضعِ"(3) .

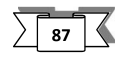
وقد ضرب لذلك مثالا يتمثل في قوله تعالى : ﴿ ذُقَ إِنَكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ وقد ضرب لذلك مثالا يتمثل في قوله تعالى : ﴿ ذُقَ إِنَكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمِ هو صفة مدح ، ولكنها صارت ذما لورودها في سياق الذم

<sup>1 -</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ، ج4 / ص357 .

<sup>2 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، ج 2/ -200 .

<sup>3 -</sup> البحر المحيط ، الزركشي، ج4/ ص357 .

<sup>4 -</sup> الدخان/ 49.



وهو قوله تعالى قبلها: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ اللَّ طَعَامُ الْأَشِيمِ ﴿ كَالْمُهُلِ يَغْلِى فِي الْبُطُونِ ﴿ كَا لَمُهُلِ يَا اللَّهُ اللللْلِي اللللْمُ اللَّهُ الللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ

نّ اهتهام الإمام الزركشي \_ رحمه الله \_ بالسياق جعله يثني على الزمخشري \_ رحمه الله \_ ، ويضرب به المثل في مراعاة نظم الكلام لتحديد المعنى فقال : " محط المفسر

، و لهذا يجعل غيره ۱۱(4)

<sup>1 -</sup> الدخان/ 43 - 48.

<sup>2 –</sup> الحديث بهذه الزيادة أخرجه البخاري ( 2 / 344 ) ، والنسائي ( 6/ 587)والترمذي ( 3 / 592) ، والبيهقي ( 2/ 430) وأحمد (

<sup>. &</sup>quot; حديث حسن صحيح " . 1/2 ) وقال الترمذي : " حديث حسن صحيح

<sup>3 -</sup> البحر المحيط ، الزركشي ، ج4/ 375 .

<sup>4 -</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، ج2 / ص317 .

### (الفصل الأول: الرراسة النظرية للسياق

88

البقاعي (ت:885 هـ)

إنّ الناظر في كتاب " نظم الدرر في تناسب الآي والسور "

- رحمه الله - بالسياق ، وكيف وظفه توظيفا دقيقا محكما ، جعل العلماء ينبهرون

بنظمه ، ويشهدون بفضله قال مح الكافييجي ـ رحمه الله \_ (1) : "

الفقير كما في كثيرة ممتلئًا

المعاني

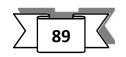
في والعلماء في العالم العلامة الشيخ الهمام شرف خير المؤلف الشهير .."(2).

فالسياق والسباق هما العنصران المهمّان في تفسير الإمام البقاعي ، وأكبر دليل على ذلك أنّ معرفة المناسبة بين الآية وأختها لا يمكن الوصول إليه إلا بعد معرفة السابق واللاحق وهما مجموع السياق .

<sup>1 -</sup> محي الدين محمد بن سليهان 1386 ـ 1474 م/ كرس مجالاً كبيراً في مؤلفاته عن معضلات التاريخ ومن أشهر كتبه " المختصر في علم التاريخ ".

<sup>2 -</sup> ينظر كتاب الإمَامُ البقَاعيّ جهادُه ومنهاجُ تأويله بلاغة القرْآن الكَريم ، ص 65 .

<sup>3 –</sup> البقرة / 58 .



بل رجح الإمام البقاعي - رحمه الله - الكثير من المعاني على غيرها في كلام الله عز وجل ، معتمدا في ذلك على دلالة السياق منها : تأويله لقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ ٱلَّذِى يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيَطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأَ فَمَن جَآءَهُ، مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ عَ فَاننَهَىٰ فَلَهُ، مَا سَلَفَ ﴾

: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوا ۗ ﴾ على : ﴿ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴾ المؤمن تجب

المظالم"(<sup>4)</sup>.

من خلال ما ذكره البقاعي \_ رحمه الله \_ \_

الثانية منهم فرعا عن الأولى.

شيء

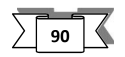
أما الفائدة الأولى: أنَّ المخاطب بالآية هم الكفار وليس أهل الإيمان العصاة؛ لأَنَّ الله تبارك وتعالى علَّل هذا الحك : ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثُلُ

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج 3/ ص 132 .

<sup>2 -</sup> البقرة/ 275 .

<sup>3 –</sup> البقرة/ 275 .

<sup>4 -</sup> نظم الدرر ، ج 3/ ص 132 .



- رحمه الله - : " تعالى : ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓ ا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْا ۗ . (3) جميع في الكفار "(4) .

وممَّا يؤكد ذلك قوله تعالى في هذا السياق : ﴿ فَلَهُ, مَا سَلَفَ ﴾

يُتابع على ما اكتسبه من الربا لا في الدنيا ولا في الآخرة ،

وهو ما عبر عنه البقاعي بقوله: " قبيح قبيح

يجب المظالم "(<sup>5)</sup>.

- رحمه الله - : " ﴿ فَلَهُ, مَا سَلَفَ ﴾

في في وهذا

،،(6) قریش

1 – البقرة/ 275.

تعالى

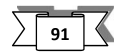
<sup>2 –</sup> التوبة / 37 .

<sup>3 -</sup> البقرة / 275 .

<sup>4 -</sup> تفسير القرطبي ، ج 3 / ص 355 .

<sup>5 -</sup> نظم الدرر ، ج3/ ص132 .

<sup>6 -</sup> تفسير القرطبي ، ج3 / ص361 .



إذن فالحكم باستباحة المال المكتسب من الربا بعد التوبة ، إنها هو خاص بمن لذن فالحكم باستباحة المال المكتسب من الربا بعد التوبة ، إنها هو خاص بمن ن الكفار ، ولا دخل لعصاة المؤمنين في هذا الخطاب ، قال القرطبي ـ رحمه

: " ولهم - المؤمن الكفّ كه الكومن الكفّ الله عنه الكومن الكفّ الله الكفّ الله الكفت الكفت الكفت الكفت الكفت ال

. (2)" (1) ((

وإن ممّا يدل على اهتهام البقاعي \_ رحمه الله \_ بالسياق أنّه جعله من الأمور التي يُحدد بها معانى الألفاظ ، وهذا دليل على بلاغة القرآن ، قال – رحمه الله –

المراد من السَّنَة في قوله تعالى : ﴿ أَلْفَ سَـُنَّةٍ ﴾ " : "

غير في الجملة

الألفاظ فيها الألفاظ

على في على علماً

بأنها خير لهم مما عبر بها

البئر "(4).

<sup>1 -</sup> أخرجه مسلم (3/ 1343 ، رقم 1718)، أحمد (6/ 146 ، رقم 25171)

<sup>2 -</sup> تفسير القرطبي ، ج3 / 355 .

<sup>3 –</sup> البقرة / 96 .

<sup>4 -</sup> نظم الدرر ، ج2 / ص63 .

المبحث الأول

مفهوم التكرار

المطلب الأوّل

التكرار لغة

\_ رحمه الله \_ : " لكر مصدر در عليه يكر درا ، وكرورا ،

وكَرَّ عنه : رجع ، وكَرَّ على العدو يكُر ، ورجل كرار وم

الفرس وكَرَّرَ الشيء كَرْكَرَه أعاده مرة بعد أخرى ، والكرَّة : المرّة ، والجمع :

: الرجوع على الشيء ، ومنه التكرار "(1).

وقال صاحب تاج العروس: " الكرُّ الرجوع على الشيء، ومنه التكراريقال

:

وتجديد الخلق بعد الفناء "(2).

وقال الفيروزبادي \_ رحمه الله \_ : " در عليه درا و درورا و تدرارا عطف رجع فهو كَرَّارٌ ومِكَرُّ بكسر الميم ، وكَرَّره تكريرا

(3) 11

<sup>1 -</sup> لسان العرب ، ج 5 / ص 135 .

<sup>2 -</sup> تاج العروس ، ج14 / ص 33.

<sup>3 -</sup> القاموس المحيط ، ج2 / ص 124 .

خلال استقراء هذه الآراء المعجمية اللغوية نخلص إلى أن مادة

:

( . . ) اثنين: أولهم الإعادة ، وثانيهم الرجوع .

:

(1) \*\*\*

ومنه أفناه كَرُّ الليل و النهار أي عودهما مرة بعد أخرى ، و منه اشتقَّ تَكْرِيُر الشيء وهو إعادته مرارا (2) .

<sup>1 -</sup> ديوان حيص بيص. ، حققه مكي السيد جاسم وشاكر هادي شكر، سلسلة كتب التراث، منشورات وزارة الإعلام العراقية، بغداد، 1974م ، ج1/ ض100. حيص بيص هو سعد بن محمد بن سعد الملقب شهاب الدين أبو الفوارس المعروف بحيص بيص له ديوان شعر مشهور توفي يوم الثلاثاء خامس شهر شعبان من سنة 574هـ وله ثنتان وثهانون سنة وصلى عليه بالنظامية ودفن بباب التبن ولم يعقب ، وقد ذكر أبو سعد السمعاني حيص بيص هذا في ذيله وأثنى عليه وسمع عليه ديوانه ورسائله ،وأثنى على رسائله القاضي ابن خلكان وقال كان فيه تيه وتعاظم ولا يتكلم إلا معربا وكان فقيها شافعي المذهب واشتغل بالخلاف وعلم النظر ثم تشاغل عن ذلك كله بالشعر وكان من أخبر الناس بأشعار العرب واختلاف لغاتهم قال :وإنها قيل له الحيص بيص لأنه رأى الناس في حركة واختلاط فقال ما للناس في حيص بيص أي في شر وهرج فغلب عليه هذه الكلمة.انظر البداية والنهاية ، ج12/ ص370 .

<sup>2 -</sup> المصباح المنير ، ج2 / ص530 .

غير أنّ بين التكرار والإعادة ذلك أن التكرار يقع على إعادة الشيء مرة وعلى إعادته مرات والإعادة للمرة الواحد (1).

ومن الثاني قوله الله تعالى : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوْ أَنَ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّاً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا ﴾ (2) .

رحمه الله \_ في تفسيره : " " ، الرجعة إلى الدنيا، من قول الفائل : "دررت على القوم ادر درا" " " حمل عليهم راجعًا عليهم بعد الانصراف عنهم ، كما قال الأخطل :

وَلَقَدْ عَطَفْنَ عَلَى فَ \*\* كَرَّ الْمُنِيحِ ، وَجُلْنَ ثَمَّ مَجَالاً<sup>(3)</sup> "(<sup>4)</sup>.

" الله الله والكَرَّة على نبيّكم "
" (5)

ومنه الكُرُّ والفر وهو أسلوب من أساليب الحرب ومعناه الرجوع على العدو بعد

1 - الفروق اللغوية أبو هلال العسكري الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن بن يجيى بن مهران العسكري وكنيته أبوهلال، ولد عام 920م، وتوفي عام 1005م. ، تنظيم: الشيخ بيت الله بيات ، مؤسسة النشر الإسلامي ، الطبعة الأولى ، السنة : 1412 هـ ، ص138 .

<sup>2 –</sup> البقرة/ 167 .

ديوان الأخطل ، غياث بن غوث بن طارقة أبو مالك الأخطل ، المحقق مهدي محمد ناصر الدين ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان
 الطبعة : 2 ، السنة : 1414 هـ / 1994م ، ص 249.

<sup>4</sup> \_ تفسير الطبري ، ج3 / ص293 .

<sup>5 -</sup> المغرب في ترتيب المعرب ، *المطرزي*: المُطرِّزي (538 - 610هـ بالجرجانية عاصمة خوارزم ،وتوفي سنة: 1143 - 1213م). أبوالفتح برهان الدين ناصر بن أبي المكارم عبد السيد المزيد عن المطرزي. ، مكتبة أسامة بن زيد – حلب ، الطبعة الأولى ، 1979 ، ج2 / ص 214 .

جاء في المصباح المنير: " ( در ) الهارس ( درا ) من باب فتل إدا فر للجولان تم عاد للقتال ، و الجواد يصلح ( للكر والفر ) " (1) .

طيع يوم الحرّة ، وسار إلى ابن الزبير ، فلما ق تل ابن الزبير ، جعل يجتهد معه في القتال ، ويقول :

.(2) ...

و إلى : "

(3)11

إذن فالإعادة والرجوع هما المعنيان القريبان من مدلول كلمة تكرار ويظهر ذلك جليا من خلال الوقوف على حد التكرار في الاصطلاح إذ هو إعادة اللفظ بعد ذكره مرة أخرى ، أو رجوع معنى اللفظ الثاني إلى الأول ، وسيأتي الكلام عن هذا في محله .

بد من التعرض إليها ، ونحن نتحدث عن هذا المبحث اللغوي ؛ ألا وهي التفريق بين المصطلحات التي أطلقت على موضوع التكرار .

<sup>1 -</sup> المصباح المنير ، ج 2 / ص530 .

<sup>2 -</sup> البداية والنهاية ، ج8 / 380.

<sup>3-</sup> كتاب العين ، أبي عبدالرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي البصري 100هـ718م 713 - هـ 791م" وهو عربي النسب من الأزد، ولد في عُهان عام 100هـ، وهو مؤسس علم العروض ومعلم سيبويه وواضع أول معجم للغة العربية وهو العين ، دار ومكتبة الهلال ، تحقيق : د.مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي ، ج5 / ص 277 .

ماني .

فهناك مصطلحات تقترب في دلالتها اللغوية لمسمى التكرار ، كالتكرار - بكسر - والتكرير ، حتى إنك تجد العلماء قد اختلفوا في تسمية هذا الموضوع فمنهم من - وهم أكثر العلماء - كابن الأثير ، والسيوطي وغيرهم ، ومنهم من يطلق عليه اسم المتشابه اللفظي كالكرماني ، أو تصريف القول

ولهذا لابد من عقد مقارنة بين هذه المصطلحات المتقاربة للوصول إلى سر اختلافهم في تحديد مسمى هذا الموضوع من جهة ، ولضبط استخدام هذه الألفاظ من

ار وغیرہ من

المصطلحات التي تخالفه في الاسم وتقاربه في المعنى ، ومحل هذه المقارنة في

#### المطلب الثاني

الفرق بين التكرار والتكرير والتكرار الفرق بين التكرير والتكرير والتكرير والتكرير على وزن " مصدر قياسي للفعل الرباعي: كرَّر ( التكرير على وزن " ١٠ رحمه الله ـ : " ١٠ رجمه الله ـ : " عير : " غير : " غير غير فمصدره القياسي : " تقويمًا ، وقصَّر تقصيرًا "(١) . عاعى الفتح التاء علي عاعى

بالعي

القياسي " فتحت راؤه فانقلبت "

" " قولان عند علماء الصرف.

إلى أنه لل والألف عوض عن الياء في التفعيل

\_رحمه الله : " بفتح

قياسي في المصدر : تجول تجوالا

.(2)11

بينها ذهب سيبويه إلى أن التكرار على وزن تَفعال – بفتح التاء - هو مصدر غير قياسي بخلاف التَّلعاب ولم يجئ

: " وأما التِّبيان فليس ببناء مبالغة ، وإلاَّ انفتح تاؤه ، بل هو اسم

1\_ النحو الوافي ، عباس حسن (المتوفى : 1398هـ) ، دار المعارف ، الطبعة 15 ، ج3 / ص198 .

<sup>2</sup>\_ فلك القاموس ، عبد القادر الحسيني ، ت إبراهيم السامرائي ، دار الجيل ، بيروت ، سنة 1414هـ ، ص77 .

أقيم مقام مصدر ، بين كما أقيم غارة مقام إغارة في قولهم أغرت غارة ونبات موضع إنبات وعطاء موضع إعطاء في قولهم أنبت نباتاً، وأعطى عطاءً"(1).

وقد يُعترض ع :

الأول منهما: أن هذا مما رفض أصله، قال سلامة الأنباري في شرح المقامات: " كل ما ورد عن العرب من المصادر على تفعال فهو بفتح التاء إلا لفظتين، وهما تبيان "(2)

\_ رحمه الله\_: " في في في والتلقاء اسما "(3)" .

الثاني: لهذا نظيرا فقال: " : إحصاء الشيء: عدَّه

، يعده : عدا ، و تعدادا ، وعده ، وعدده "(<sup>4)</sup>.

" في هذا السياق جعل " يحتمل أن يكون مصدرا :

عد، او عدد، وهو مؤدن بأنه جعل المصادر الثلاته [ عدا ، وتعدادا ، وعده ] لكلا

الفعلين ، الثلاثي والرباعي على سواء .

 <sup>1</sup> ـ شرح شافية ابن الحاجب ، محمّد بن الحسن رضي الدين الأستراباذي نسبة إلى أستراباذ من أعمال طبرستان في شمالي فارس ولُقّب بنجم الأئمة ، واحد من أفذاذ المحقّقين في علم العربيّة ، توفي سنة 686هـ ، بيروت ، 1395هـ - 1975 م ، ج1 / ص128 .

<sup>2</sup> \_ المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، دار الكتب ، العلمية \_ بيروت ، الطبعة الأولى ،

<sup>1998 ،</sup> تحقيق : فؤاد علي منصور ، ج2 / ص96 .

<sup>3</sup> \_ فلك القاموس ، ص77 .

<sup>4</sup>\_ لسان العرب، ج3 / ص 281.

: " - بالفتح -

(1) ,,

التكرار بالكسر (على وزن تفعال) هو اسم للكلام أو للشيء المكرر، قال الجوه \_ رحمه الله\_: "قال أبو سعيد الضرير: لأبي : اسمٌ بالكسر وتَفْعَالُ بالفتح مصدر "(2).

وإن العرب أدركت الملمح الدلالي في هذه الصيغ وغيرها ، عندما تتغير صيغ اشتقاقها ، فإذا كان تكرار \_ بالفتح على وزن تفعال \_ مصدرا ، وتكرار بالكسر على وزن تفعال \_ مصدرا ، وتكرار بالكسر على وزن تفعال اسما ؛ كان الفرق بينهما أن المصدر فيه معنى المبالغة والتكثير ، قال عباس حسن : " على للتكثير "(3) .

الخلاصة: أن كلا من: (( التكرير )) و(( التكرار )) يصلح أن يكون مصطلحا على هذه الظاهرة الأسلوبية ، والفرق بينها: أن التكرير هو عمل المتكلم المنشئ ، والتّكرار هو: أثر عمله الذي يصبح به الكلام مكررا ، والتّكرار بالكسر هو: اسم للكلام الذي حدث فيه التكرار (4).

<sup>1 -</sup> القاموس المحيط ، ج2 / ص 124 .

<sup>2</sup>\_ينظر الصحاح، ج2 / ص805.

<sup>3</sup>\_ النحو الوافي ، ص200.

<sup>4</sup> \_ التكرار بلاغة ، د/ محمد عبد الله الخولي ، دار النشر : الشركة العربية للطباعة والنشر ، ابريل 1993 ، ص3 .

#### المطلب الثالث

### التعريف الاصطلاحي للتكرار

تتجلي

بعد تعريف التكرار في لغة العرب

: " - التكرير - دلالة اللفظ على المعنى مرددا"

١.

<sup>(1)</sup> وقال في موضع آخر

بن تستدعيه: أسرع أسرع

على المعنى مرددا

(2)

" في تعريف ابن الأثير \_ رحمه الله \_ الملفوظ من الكلام قلّ لأن التكرار يكون في الألفاظ كما يكون في الجمل

":

\_ رحمه الله \_

فحقيقة التكرار أن يأتي المتكلم بلفظ ثم يعيده بعينه سواء كان اللفظ متفق المعنى مختلفا أو يأتي بمعنى ثم يعيده ، وهذا من شرطه اتفاق المعنى الأول "(3).

<sup>1-</sup> المثل السائر ، ابن الأثير "عز الدين أبي الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الجزري 555 630-هـ المعروف بـ ابن الأثير الجزري، مؤرخ إسلامي كبير، عاصر دولة صلاح الدين الأيوبي، ورصد أحداثها ويعد كتابه الكامل في التاريخ مرجعا لتلك الفترة من التاريخ الإسلامي"، ت: محمد محي الدين عبد الحميد ، المكتبة العصرية ، بيروت ، السنة: 1995، ج2 / ص 146.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ج2 / ص120.

<sup>3 -</sup> الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان، ابن القيم الجوزية دار الكتب العلمية ،الطبعة 1، السنة: 1982م ، ص163.

\_ رحمه الله \_ : "

ار هو تجديد للفظ الأول ويفيد ضربا

(1)"

الذي من ضروبه التأكيد اللفظي : " التكرير، وهو أبلغ من التأكيد وهو

من محاسن الفصاحة خلافا لبعض لمن غلط "(<sup>3)</sup>.

الفرْقَ بينهُما جماعةٌ من عُلماء البَلاغة وممَّا فرَّقوا به بينهما: أنَّ التأكيد شَرْطُه الاتِّصال وأنْ لا يُزاد على ثلاثة والتَّكْرارُ يُخالِفُه في الأمرَيْن ومن ثم بَنَوْا على ذلك أنَّ قَوْلُهُ تَعالى: ﴿ فَيِأَيِّ ءَالاَهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبانِ ﴾ (4)

ثلاثة وكذا قولُه تعالى : ﴿ وَيَلُّ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ (5) "(6) .

وقال صاحب تاج العروس: " : معنى كرر الشيء أي كرره فعلا كان

وتفسيره في كتب المعاني بذكر الشيء مرة أو أخرى اصطلاح منهم لا لغة" (7).

":

عبارة عن الإتيان بشيء مرة بعد أخرى "(8).

<sup>1</sup>\_ الإتقان في علوم القرآن ، ص 55 .

<sup>2</sup>\_نفسه، ص 551.

<sup>3</sup>\_نفسه، ص 553.

<sup>4 -</sup> الرحمن/ 13.

<sup>5 -</sup> المرسلات/ 19.

<sup>6</sup>\_ينظر تاج العروس ، ج14 / ص 28 .

*<sup>7</sup>*\_تاج العروس ، ج14 / ص27 .

<sup>8</sup>\_التعريفات ، ج 1 / ص 90 .

تعريف المحدثين للتكرار لا يختلف كثيرا عن تعريف القدماء

المصطلحات العربية في اللغة العربية: " التكرار هو الإتيان بعناصر متماثلة في مواضع مختلفة من العمل الفني ، والتكرار هو أساس الإيقاع بجميع صوره ، فنجده في الموسيقى بطبيعة الحال ، كما نجده أساسا لنظرية القافية في الشعر "(1).

وفي تعريف آخر: " يعتبر التكرار وسيلة أساسية من وسائل الصنعة الفنية، فبحور الشعر والنبر والإيقاع في النظم وسائل تكرارية، وقد امتد استعمال المصطلح إلى علم السرد "(2).

هذه التعريفات وغيرها تدل على أنّ العلماء قد اجتمعت كلمتهم في حدّ التكرار بأنّه إعادة الكلمة أو الجملة مرة بعد أخرى ، لمعان متعددة .

.

<sup>1-</sup> معجم اللصطلحات العربية في اللغة والأدب ، مجدي وهبة ، وكامل المهندس ، الطبعة الثانية ، مكتبة لبنان 1984، ص 117-118 2- المصطلحات الأدبية الحديثة- د/ محمد عناني ، الطبعة : الأولى ، الشركة المصرية العالمية للنشر ، السنة : 1996 ، ص91 .

#### المطلب الرابع

الفرق بين التكرار والمتشابه وتصريف القول

بعد أن وقفنا على حدِّ التكرار في اللغة ، وبينا الفرق بينه وبين التكرير والتكرار، جاء دور بيان الفرق بينه وبين المصطلحات التي تخالفه في الاسم وتقاربه في المعنى .

أولاً : الفرق بين التكرار والمتشابه .

إنّ أول ما يشير إلى الفرق بينهما هو كلام الخطيب الاسكافي ـ رحمه الله ـ وهو يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين سبب تصنيفه لمصنفه ( درة التنزيل وغرة التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع قوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني دواع وقوية ، يبين التأويل ) فقال : "..تدعوني التأو

رحمه الله \_ على أن تكرار الآيات قسمان : متفق الألفاظ ، ومختلف الألفاظ .

متفق الألفاظ من غير زيادة ولا نقصان أو تقديم أو تأخير:

: " هو إعادة العبارة بنصها في سياق واحد

يستدعي إعادتها ، وفي مقام يقتضي هذه الإعادة "(2).

مختلف الألفاظ بالزيادة والنقصان والتقديم والتأخير:

ولهذا حدّه الكرماني ـ رحمه الله ـ وهو يعرف كتابه : '

<sup>1</sup> ـ درة التنزيل وغرة التأويل ، ج1 / ص217 .

<sup>2</sup>\_التكرار بلاغة ، ص21 .

|          | في         |                        | ہات التي                    | ات المتشام | الاي |
|----------|------------|------------------------|-----------------------------|------------|------|
| ما       | غير        |                        | تأخير                       |            |      |
|          |            | غير                    |                             |            |      |
| والتأخير |            |                        | في إعادتها                  |            | في   |
| يصلح     |            |                        | في تخصيص                    |            |      |
|          |            | . <sup>(1)</sup> " ? \ | في                          |            | في   |
|          | <b>"</b> : | كشي ـ رحمه الله ـ      | لتعريف الذي انتهى إليه الزر | وهو ا      |      |
|          | في         | مختلفة                 | في                          |            |      |
|          |            |                        |                             | . (2),,    |      |

من خلال هذا الطرح يتجلى الفرق بين التكرار والمتشابه في : أن التكرار يكون بإعادة الكلام بعينه من غير زيادة أو نقصان ، أو تقديم أو تأخير ، وأما المتشابه فيكون بإعادة الكلام في موضوع واحد مع اختلاف في لفظه أو نظمه .

هذا الفرق مشى عليه كثير من العلماء كالكرماني ، والزبير الغرناطي ، وابن جماعة ، والأنصاري وغيرهم .

<sup>1</sup> \_ أسرار التكرار في القرآن الكريم ، ص17 .

<sup>2</sup>\_البرهان في علوم القرآن ، ج1 / ص112 .

ولكن من أمعن النظر في كلامهم وجد أن المتشابه إنها هو فرع عن التكرار قال ابن جرير في تعريفه للمتشابه :" الألفاظ في ،

بقَصّه باتفاق الألفاظ واختلاف المعاني، وبقصّه باختلاف الألفاظ واتفاق المعاني "(1).

\_ رحمه الله \_ قسم المتشابه إلى قسمين: متشابه:

- قصّه باتفاق اللفظ واختلاف المعنى:

- قصّه باختلاف اللفظ واتفاق المعنى: وهو ضرب من ضروب التكرار

ابن الأثير \_ رحمه الله \_ : " : أحدهما في

يوجد في المعنى دون اللفظ **"(**2).

ويشهد لهذا المعنى ؛ كلام الخطيب الاسكافي \_ رحمه الله \_ : ".. في

بالكلمات المتّفقة ، والمختلفة "(3).

فدل كلامه هذا على أنّ المتشابه اللفظي \_ المتمثل في الكلمات المختلفة \_ يدخل في مسمى التكرار .

ثانيا: الفرق بين التكرار وتصريف القول ( التصريف البياني ).

الفرق بينهما كالفرق بين التكرار والمتشابه ؛ لأن تصريف القول عُرف عند أهل العلم

"متشابه النظم "(4)وحدّه: بألفاظ مختلفة

. (5)<sub>II</sub>

في

<sup>1</sup>\_تفسير الطبري، ج6 / ص178.

<sup>2 -</sup> المثل السائر ، ج 2 / ص 146 .

<sup>3</sup> ـ درة التنزيل وغرة التأويل ، ج1 / ص217 .

<sup>4</sup> \_ الإِمَامُ البِقَاعيّ جهادُه ومنهاجُ تأويله بلاغة القرْآن الكَريم ، ص 301 .

<sup>5</sup> \_ مناهل العرفان في علوم القرآن ، محمد عبد العظيم الزرقاني ( 1367هـ) ، الطبعة 3 ، ج2 / ص318 .

فها قيل عن الفرق بين التكرار والمتشابه ، يقال عن الفرق بين التكرار وتصريف القول.

: ما الفرق بين المتشابه وتصريف القول ؟.

فلنا أن نقول : إن تصريف القول فرع عن المتشابه اللفظي وجزء منه ، إلا أنّه يشغل مجالاً أوسع من مجال المتشابه ، وذلك أنه يتناول مدلولات الألفاظ .

الخلاصة: إذا أعيد الكلام فاتفق لفظه ونظمه فهو تكرار محض ليس للمتشابه منه شيء، وإذا أعيد فاختلف لفظه ونظمه فهو تشابه، وإذا أعيد فاختلف لفظه ونظمه فهو تصريف بياني، فكل الأنواع تدخل في مسمى التكرار، والعلاقة بينهم علاقة عموم وخصوص.

<sup>1</sup> ـ الإِمَامُ البِقَاعِيّ جهادُه ومنهاجُ تأوِيله بلاغة القرْآن الكَرِيم ، ص301 .

### المبحث الثاني

### آراء العلماء في التكرار

في تفسير التكرار الوارد في القرآن الكريم

بهم السبل وتعددت الآراء التي اهتدوا إليها ، فمنهم من نفى التكرار عن كلام الله جملة وتفصيلا ، وأعلن أن ما بعد الجملة الأولى ذو معنى مختلف عنها ، وبالتالي لا تكرار موجود ، وكان منهم من نفاه مستندا إلى علل تهدر وجوده أو تزهد من قيمته ، ومنهم بوجوده لعلل تجعل وجوده ضرورة

ضرب من ضروب الإعجاز

هذه الآراء لاشك أنّه تعالى

عنه ، فاثُّخذت جميع السبل بالإنكار تارة والتوجيه أخرى وإليكم بعض آراء علمائنا في

#### • الجاحظ <sup>(1)</sup> (ت 255 هـ):

يعتبر الجاحظ من أبرز العلماء الذين تناولوا الحديث عن جماليات التكرار ، فبينوا محاسنه ، ووقفوا على فوائده سواء تعلق بكلام الله أم بكلام البشر من أدباء وشعراء وخطباء وغيرهم ، جاء في رسائل الجاحظ : " إن الناس لو استغنوا عن التكرير -

 <sup>1 -</sup> أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي البصري المعتزلي ولد في البصرة سنة 163 هـ أديب عربي كان من كبار أئمة
 الأدب في العصر العباسي، أخذ عن النظام وتوفي بالبصرة سنة 255 هـ . ينظر سير أعلام النبلاء، ج11/ ص526 ،وفيات الأعيان ،
 ج3/ ص470 ، الأعلام ج5/ ص74 .

التكرار – وكفوا مؤنة البحث والتنقير ، لقل اعتبارهم ، ومن قل اعتباره قل علمه ، ومن قل علمه ، ومن قل علمه ومن قل علمه وفضله وكثر نقصه ، لم قل علمه قل فضله ، ومن قل علمه وفضله وكثر نقصه ، لم يحمد على خير أتاه ، ولم يذم على شر جناه ، ولم يجد طعم العز ، ولا سرور الظفر ، ولا روح الرجاء ، ولا برد اليقين ، ولا راحة الأمن.. " (1) .

هذا إذا استغنى البشر عن التكرار في كلامهم ، فكيف بكلام الله

بل صرح الجاحظ أن التكرار أسلوب من أساليب العرب له ضوابط إن لم يخضع لها أصبح عيا وعيبا ، فهو لا يستعمل إلا عند الحاجة ، وبالقدر الذي يليق بالمقام ، جاء في : " ليس التكرار عيا مادام لحكمة كتقرير المعنى ، أو الخطاب الغبي

أو الساهي ، كما أن ترداد الألفاظ ليس بعي ما لم يجاوز مقدار الحاجة ويخرج إلى العبث ، وهذا القرآن قد ردد قصة موسى وهود وهارون ، وشعيب وإبراهيم ، ولوطا وعاد وثمود كما ردد ذكر الجنة والنار وغيرهما لأنه خاطب جميع الأمم من العرب وأصناف العجم وأكثرهم غبى غافل ، أو معاند مشغول الفكر ساهى القلب " (2) .

فأشار الجاحظ إلى بعض دوافع هذا الأسلوب بقوله: " لأنه خاطب جميع الأمم من العرب وأصناف العجم وأكثرهم غبي غافل ، أو معاند مشغول الفكر ساهي القلب (3)

2 - البيان والتبيين ، الجاحظ ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان ، ج1/ ص75 .

\_\_\_

<sup>1 -</sup> رسائل الجاحظ ، الجاحظ 3 / 181.

<sup>3 -</sup> البيان والتبيين ، ج1 / ص75 .

فلأن مستوى التلقي يختلف من أمة لأخرى ، فيبسط الكلام لأمة

ويوجزه لتلك على حسب قوة عقولهم وبديهتهم ، وسرعة امتثالهم وقبولهم

الجاحظ وهو يبين الفرق بين العرب واليهود ، من ناحية تلقي : " ورأينا الله

تبارك وتعالى إذا خاطب العرب والأعراب أخرج الكلام مخرج الإشارة والوحي والحذف، وإذا خاطب بني إسرائيل أو حكى عنهم جعله مبسوطا وزاد في الكلام " (1) : " إنا نقدر كلام الجاحظ حق قدره، وإن ذلك واضح في كثير من

ن ، وإن الأعراب الذين يعتمدون على ذاكرتهم - لأنهم أميون - الموجز ، وأحيانا يغني فيهم لمح القول ولحنه "(2).

مما يعاب عليه الجاحظ وصفه لكلام الله بالزيادة حيث قال : " وزاد في " وإن كان الجاحظ ولا شك لا يقصد اللفظ على ظاهر ، وإنها مراده البسط

في كتاب الله ، قال أبو زهرة : " - الجاحظ- قال : وزاد في الكلام ، وإنا لا نحسب أن هذه الكلمة تتفق مع بلاغة القرآن ، ولا مقامه ، فليس في القرآن زائد وإن أطنب في لأن الزيادة تتسم بالحشو ، ومحال ذلك في أبلغ القول الذي نزل من عند الله تعالى

. (3) "

1 - الحيوان ، الجاحظ ، تحقيق : عبد السلام محمد هارون ، دار الجيل ، لبنان/ بيروت ، السنة : 1416هـ - 1996م ، ج1 / ص94 .

<sup>2 -</sup> المعجزة الكبرى ، ص 147.

<sup>3 –</sup> نفسه ، ص 147.

وأشار إلى دوافع التكرار في موضد : '

كان يرى إعادة بعض الألفاظ وترداد المعاني عيا ، إلا من كان من النخاسين كأوس العذري ، فإنه كان إذا تكلم في الحملات ، وفي الصفح والاحتمال ، وصلاح ذات البين، وتخويف الفريقين من التفاني والبوار كان ربها ردد الكلام عن طري وربها حمي فنخر " (1) .

مما يدلّ على اعتبار الجاحظ للتكرار أنّ

اعتهاده عليه في جميع مؤلفاته ، إذ قلما نجد بابا من أبواب كتابه ، أو فقرة من فقراته لا تشتمل على التكرار ، ومن الأمثلة على ذلك قوله وهو يذكر العمائم والأزياء .

" وللخلفاء عمة ، وللفقهاء عمة ، وللبقالين عمة ، وللأعراب عمة

...

" وللشرط ز

، ولكاتب الجند ز ...

" وأصحاب السلطان ومن دخل الدار على مراتب : ... (2) ...

• ابن قتيبة <sup>(3)</sup> (ت 276 هـ)

<sup>1 -</sup> البيان والتبيين ، ج1/ ص75

<sup>2 -</sup> البيان والتبيين ، ج2 / ص 314 .

<sup>3 –</sup> أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري 213)هـ 15-رجب 276 هـ 828/م 13-نوفمبر 889 م)ولد في الكوفة ونشأ ببغداد، أديب فقيه محدث مؤرخ عربي. له العديد من المصنفات أشهرها عيون الأخبار، وأدب الكاتب وغيرها..

رحمه الله \_ هو الآخر له رأيه في التكرار ، وذلك من خلال كتابه "" تأويل مشكل القرآن "
تناول في هذا الباب أنواع التكرار ، وأسراره معتبرا إياه طريقا ومأخذا من القول ومآخذه فقال : " وللعرب المجازات في الكلام ، ومعناها : طرق ومآخذه ، ففيها الاستعارة ، والتمثيل ، والقلب ، والتقديم ، والتأخير (1)

كما اعتبر ابن قتيبة \_ رحمه الله \_ التكرار الوارد في القرآن أسلوبا جرى عليه اللسان العربي في الجاهلية ؛ الذين بلغوا الذروة في الفصاحة والبيان ، فهذا دليل على أن التكرار عندهم لا يعتبر عيّا وعيبا ، وإنها العيب في الاقتصار عليه دون غيره من فنون الكلام ، حتى يصير هو الغالب فيه ، يقول في هذا الصدد : "

وعلى مذاهبهم : كما أن من

مذاهبهم الاختصار: إرادة التخفيف والإيجاز والخطيب في الفنون

وقال بعد أن ذكر المجازات في الكلام: "

(3) ,,

1 - تأويل مشكل القرآن ، ابن قتيبة الدينوري ، تحقيق : إبراهيم شمس الدين ، دار الكتب العلمية ، السنة : 2007 ، ص22 .

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ص 149 .

<sup>3 –</sup> المصدر نفسه ، ص 22 .

لكلام يضم غيره

فكلامه هذا يؤيد ما ذكرناه من أنَّ

من الأساليب التي نزل بها القرآن.

#### إلى أنواع التكرار فذكر منها:

\_

- تكرار الكلام من جنس واحد، وبعضه يجزئ عن بعض.

- وربم جاءت الصفة فأرادوا توكيدها ، واستوحشوا من إعادتها ثانية لأنها كلمة واحدة ، فغيروا منها حرفا ثم أتبعوها الأولى .

ث- تكرار المعنى بلفظين مختلفين.

بدأ رحمه الله بتكرار القصص والأنباء فأرجع سببه إلى أمور كثيرة منها:

أولا: نزول القرآن منجها في ثلاث وعشرين سنة.

ثانيا: عدم حفظ الكثيرين من الصحابة و المسلمين للقرآن كله.

:

خامسا: كان يبعث إلى القبائل المتفرقة بالسور المختلفة (1).

هذه الأسباب التي ساقها ابن قتيبة يرى أنها من أعظم دواء

:

<sup>1</sup> \_ ينظر تأويل مشكل القرآن ، 148/ 149 .

# 113

### الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار

- 1. أنه يستحيل تثبيت فؤاد النبي وتسليته إذا لم يكرر قصص الأنبياء في مدة نزول القرآن والتي تقدر بثلاث وعشرين سنة .
- 2. عدم وصول قصص القرآن إلى كافة الناس بحكم تباعدهم واختلاف حفظهم مما يجعل قصص القرآن في حالة عدم تكررها تصل إلى قوم دون قوم وهو ما عبر عنه بقوله: " فلو لم تكن الأنباء والقصص متّ لوصلت قصة موسى إلى قوم ، وقصة عيسى إلى قوم ، وقصة نوح إلى قوم إلى قوم فأراد الله بلطفه ورحمته أن يشهر هذه القصص في أطراف الأرض ، ويلقيها في كل سمع ، ويثبتها في كل قلب ، ويزيد الحاضرين في الإفهام والتحذير "(1).

تكرار الكلام سواء كان من جنس واحد وبعضه يجزئ عن بعض كتكرار قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَافِرُونَ ﴿ فَي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللللللللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللللللللللللّهُ عَلَى الللللّ

المعنى بلفظين مختلفين وذلك لإشباع المعنى ، والاتساع في الألفاظ كقولك : "

<sup>1</sup>\_ تأويل مشكل القرآن ، ص149 .

<sup>2</sup>\_الكافرون/ 1.

<sup>3</sup> \_ الرحمن/ 13 .

<sup>4</sup>\_ تأويل مشكل القرآن ، ص 149 .

<sup>5</sup>\_المصدر نفسه ، ص150 .

رحمه الله إلى ما عرف من سنن العرب ومثل على ذلك

بأمثلة كثيرة منها: كم من نعمة كانت لكم كم كم وكم.

- \* هلا سألت جموع كند :
- \* وكانت فزارة تصلى بنا فأولى فزارة أولى فزارة .
- أبو سليان الخطابي<sup>(4)</sup> ( 388 هـ )

تناول أبو سليهان الخطابي \_ رحمه الله \_ موضوع التكرار في معرض حديثه عن الإعجاز البياني في القرآن الكريم ، محاولا دفع جميع الشبه التي من شأنها الطعن في كتاب \_ \_ \_ فقسمه إلى مذموم ومستحسن ، أما المذموم فعبر فعبر \_ \_ فإن تكرر الكلام على ضربين : أحدهما مذموم ،

وهو ما كان مستغنى عنه ، غير مستفاد به زيادة معنى لم يستفيدوه

حينئذ يكون فضلا من القول ، وليس في القرآن شيء من هذا " (5).

2\_الزخرف/ 80.

<sup>1</sup>\_الرحمن/ 68.

<sup>3</sup> \_ تأويل مشكل القرآن ، ص 152 .

 <sup>4 -</sup> الإمام أبو سليهان حَمْد بن محمد بن إبراهيم بن خطاب البستي الخطابي ولد بمدينة بست سنة بضع عشرة وثلاث مئة كان فقيها محدثا أديبا تلقى الحديث في العراق على يد أبو علي الصفار و أبو جعفر الرزاز و غيرهما. قيل إنه توفي سنة 388 بمدينة بست. التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد ، ص254 .

<sup>5 –</sup> ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، الرماني 386 هـ ، والخطابي 388هـ ، وعبد القاهر الجرجاني 471هـ ، تحقيق : محمد خلف الله أحمد ، ود.محمد زغلول سلام ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، الطبعة : الثالثة ، السنة : 1976 م ، ص52 .

فمعنى كلام الخطابي \_ رحمه الله \_ : أن المذموم من التكرار هو ما لم يشتمل على فالعيب كل العيب في

عنه في هذا الموضع بمثابة تكلف الزيادة في موضع الحاجة إلى وهذا هو القسم الثاني من أقسام التكرار عند الإمام الخطابي - رحمه الله -:

التكرار المستحسن والذي عبر عنه بقوله: " والضرب الآخر ما كان بخلاف رك التكرار في الموضع الذي يقتضيه تكلف الزيادة في وقت الحاجة إلى الحذف والاختصار "(1)".

رحمه الله \_ إلى البواعث النفسية للتكرار ولكنه يسهب في ذكرها وإنها اكتفى بذكر بعضها فقال: " وإنها يحتاج إليه ويحسن استعماله في الأمور المهمة التي قد تعظم العناية بها ، ويخاف بتركه وقوع الغلط والنسيان "(2).

نفهم من كلام الإمام الخطابي أنّه حصر فوائد التكرار في التوكيد لأن الاهتهام بالشيء وتعظيمه ، وخوف وقوع الغلط أو النسيان أو الاستهانة ، علل نفسية تدعو إلى التأكيد بإعادة لفظ ما يهتم به ويخاف عليه ، فهي علل للتوكيد الذي هو ضرب من ضروب التكرار كها سيأتي ، ولو تطرق رحمه الله إلى بقية الفوائد لتوسع في ذكر بواعث التكرار الكثيرة .

<sup>1 -</sup> ثلاث رسائل في الإعجاز ، ص52.

<sup>2 –</sup> نفسه ، ص 5 2 .

وقد سلك الخطابي طريق من سبقه في إسناد ظاهرة التكرار إلى سنن العرب وضرب لذلك أمثالا كثيرة منها: " وقد يقول الرجل لصاحبه في الحث والتحريض على العمل : عجل عجل ، وارم ارم ، كما يكتب في الأمور المهمة على ظهور الكتب : مهم (1).

هلا سألت جموع كندة \*\*\* :

: ر أنشروا لي كليبا \*\*\* (3) (3) :

كما ترجم الخطابي ـ رحمه الله

لأمثلة على التكرار المستحسن من كتاب الله عز وجل ، والتي منها تكرار قوله تعالى : ﴿ وَيُلُ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ (5)

: " أما سورة الرحمن فإن

الله سبحانه خاطب بها الثقلين من الإنس والجن ، وعدد عليهم أنواع نعمه التي خلقها لهم ؛ فكلها ذكر فصلا من فصول النعم جدد إقرارهم به واقتضاءهم الشكر عليه ، وهي أنواع مختلفة وفنون شتى ، وكذلك هو في سورة (( ))

وأهوالها فقدم الوعيد وجدد القول عند ذكر كل حال من أحوالها لتكون أبلغ في القرآن وأوكد لإقامة الحجة والإعذار ، ومواقع البلاغة معتبرة لمواضعها من حاجة "(6).

<sup>1</sup> ـ وهو عبيد بن الأبرص انظر الأغاني ، أبي الفرج الأصفهاني ، دار الفكر - بيروت ، تحقيق : سمير جابر، الطبعة : الثانية .

<sup>2</sup> \_ ديوان مهلهل بن ربيعة ، شرح وتقديم : طلال حرب ، الدار العالمية ، ص25 .

<sup>3</sup> \_ ثلاث رسائل في الإعجاز ، ص53 .

<sup>4</sup>\_الرحمن/ 13.

<sup>5</sup>\_المرسلات / 15.

<sup>6</sup>\_ثلاث رسائل في الإعجاز ، ص 53.

الخطابي ثلة للتكرار المستهجن القبيح ، الذي به زعموا معارضة

":

( 1),,

قال الخطابي \_ رحمه الله

: " فيقال الآن لصاحب الفيل: يا فائل الرأي ، أين ما شرطناه من حدود البلاغة فيها جئت به من الكلام ، وأين ما وصفناه من رسوم المعارضات فيها هذيت من ( الفيل ما الفيل وما أدراك ما الفيل..))

..

إنها تجعل مقدمة لأمر عظيم الشأن فائت الوصف متناهي الغاية في المعنى كقوله تعالى :

﴿ ٱلْقَارِعَةُ اللَّهُ مَا ٱلْقَارِعَةُ اللَّهِ مَا ٱلْقَارِعَةُ اللَّهِ مَا ٱلْقَارِعَةُ اللَّهِ اللَّهُ الْقَارِعَةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

وأتبعها من ذكر أوصافها وعظيم أهوالها ما لاق بالمقدمة التي أسلفها وصدّر الخطبة بها

: ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ اللَّهِ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ

كَالِمِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ (3)، وأنت علقت هذا القول على دابة يدركها البصر في مدى اللحظة ويحيط بمعانيها العلم في اليسير من مدة الفكر (4).

<sup>1</sup> \_ قول مسيلمة الكذاب.

<sup>2</sup>\_القارعة/ 1 - 3.

<sup>3</sup>\_القارعة/ 4\_5.

<sup>4</sup> ـ ثلاث رسائل في الإعجاز ، ص 66 / 67 .

ابن جنّي<sup>(1)</sup> ( 302 هـ)

تناول اللغويون أيضا مسألة التكرار بشيء من الإسهاب، و

دقيقا يتلائم مع نظرتهم وفقههم لموضوع

لم

أفرد في الجزء الثالث منه بابا سماه باب " ق فيه إلى أوجه كثيرة من أوجه التكرار ، وقد استهله بقوله : " " (2)

أما تمكين المعنى والاحتياط له فهو : عادة عقلية ، ولغوية عند العرب اعتمدها

- بعد تأمل نتاجهم الأدبي ، وفقه لسانهم العربي . (3)

- تمكين المعنى والاحتياط له -

\_رحمه الله \_قوله: "فمن ذلك التوكيد وهو على ضربين:

1 - أبو الفتح عثمان بن جني المشهور بابن جني عالم نحوي كبير، ولد بالموصل عام 322هـ، ونشأ وتعلم النحو فيها على يد أحمد بن محمد الموصلي الأخفش ، التقى ابن جني بالمتنبي بحلب عند سيف الدولة الحمداني كما التقاه في شيراز، عند عضد الدولة وكان المتنبي يحترمه ويقول فيه: «هذا رجل لا يعرف قدره كثير من الناس، وكان إذا سئل عن شيء من دقائق النحو والتصريف في شعره يقول:سلوا صاحبنا أبا الفتح» وكان ابن جني يثني دوما على المتنبي ويعبر عنه بشاعرنا فيقول: «وحدثني المتنبي شاعرنا وما عرفته إلا صادقا» وكان كثير الاستشهاد بشعره ، عاش ابن جني في عصر ضعف الدولة العباسية ومع ذلك فقد وصل ابن جني إلى مرتبة علمية لم يصل إليها إلا

القليل ، توفي سنة 392هـ . ((ينظر بغية الوعاة ، ج 2 ، ص132)) .

<sup>2 -</sup> الخصائص ، أبي الفتح عثمان بن جني ، عالم الكتب - بيروت ، تحقيق : محمد على النجار ، ج3 / ص101 .

<sup>3 -</sup> التكرار بلاغة ، ص 31 .

" " الله أكبر " (1) الله أكبر ، الله أكبر " (1) الله أكبر ، الله أكبر " (2) .

وقد ساق رحمه الله الكثير من الشواهد الشعرية ؛ والتي تدخل ضمن ما يعرف

.

\*\*\* ق بها ذرعا <sup>(3)</sup>

:

أخاك أخاك إن من لا أخاله \*\* كساع إلى الهيجا بغير سلاح (4).

: " وهذا الباب كثير جدا ، وهو في الجمل

والآحاد جميعا " <sup>(5)</sup>.

الضرب الثاني من ضروب التوكيد ؛ تكرير الأول بمعناه ، وهو ما يعرف عنوي ، وقد قسمه رحمه الله إلى قسمين فقال : " وهو على ضربين : أحدهما للإحاطة والعموم ، والآخر للتثبيت والتمكين " (6) .

<sup>1 -</sup> وهو ما يسمى بالتوكيد اللفظي ، انظر الإتقان ، 551 .

<sup>2 -</sup> الخصائص ، ج3 / ص102 .

<sup>33</sup> ص 33. انظر خزانة الأدب ،ج3 ص 33.

<sup>4 -</sup> قول مسكين الدارمي انظر الأغاني ، ج 20 / ص 223 .

<sup>5 -</sup> الخصائص ، ج3 / ص103 .

<sup>6 -</sup> المصدر نفسه ، ج3 / ص104 .

" " رأيتهم أجمعين " " : "

" أجمعين " ألفاظ تدل على الإحاطة والعموم يؤتى بها لأجل توكيد المثنى والجمع.

ومـن الثاني قولك : "

.

\_رحمه الله \_ صورا كثيرة للاحتياط من جملتها: "

في العطف ، والبدل فالعطف نحو : " " " : "

": "

. (1) " :

مما ينبغي الإشارة إليه أنّ " الاحتياط وتمكين المعنى "

جنى وفسر بها كثيرا من تصرفات العرب ، ومسالكهم اللغوية تظل

لتفسير أسلوب التوكيد نحويا ، ولتفسير ظاهرة " " بلاغيا ، وبهذه الفكرة يكون

11 11

وتفصيلاتها على محوره ورد كل ما يتصل بها إليه (<sup>2)</sup>.

أبو هلال العسكري (ت 395 هـ)

رد أبو هلال العسكري في كتابه ( الصناعتين ) بابا سهاه باب الإطناب تناول فيه وجوها كثيرة من أوجه التكرار ، وذلك من خلال الأمثلة التي ساقها في معرض

1 - الخصائص ، ج3 / ص111 .

<sup>2 -</sup> التكرار بلاغة ، ص32 .

حديثه عن أسلوب الإطناب ، فهو لا يفرق بين الفنين بل يعتبر هما شكلا واحدا ، مع أن هناك فروقا واضحة بينها .

من جمل لتدليل على أسلوب الإطناب

: " وقد جاء في القرآن وفصيح الشعر منه - " - شيءٌ كثير :

ذلك قوله تعالى : ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾

تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُسُرًا ۞ ﴾ (4) ، فيكون للتوكيد كما يقول

. . .

وقال آخر: هلاَّ سألت جموع كندَ ... ة يومَ ولُّوا أينَ أيناً (5).

\_ رحمه الله \_ في باب الإطناب إنها

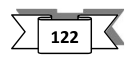
1 - الأعراف: 97-98.

<sup>2 -</sup> كتاب الصناعتين الكتابة والشعر ، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري ، تحقيق علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبر اهيم ، المكتبة العصرية ، ببروت ، سنة النشر 1406هـ- 1986م ، ص192 .

<sup>3 –</sup> التكاثر / 3 – 4 .

<sup>4 -</sup> الشرح / 5 - 6.

<sup>5 -</sup> الصناعتين ، ص 193 / 194 .



ومن هنا شر رحمه في ذكر القيمة الفنية للتكرار فقال: " والإطناب إذا لم يكن منه بدُّ إيجاز وهو في المواعظ خاصّة محمود كما أن الإيجاز في الإفهام محمود ممدوح"(1).

وقال معلقا على تكرير الحارث بن عبّاد لبيت: " قرّبا مربط النعامة منّي "(2):

ن ذلك ، هذا لمّا كانت الحاجةُ إلى تكريرها ماسّة ، والضرورة إليه داعية،
لعظم الخطب وشدّة موقع الفجيعة ، فهذا يدلّك على أنّ الإطناب في موضعه عندهم
مستحسن ، كما أنّ الإيجاز في مكانه مستحبّ "(3).

فالتكرار المستحسن عند أبي هلال العسكري هو ما دعت إليه الضرورة الحاجة إليه كالحاجة إلى الإيجاز في مواضعه ، والعيب إنها يكون في استعمال أحدهما - الإيجاز أو الإطناب - في مكان الآخر لذلك قال: "

الإيجاز أو الإطناب - في مكان الآخر لذلك قال: "

يحتاج إليهما في جميع الكلام وكلّ نوع منه ، ولكلّ واحد منهما موضع ، فالحاجة إلى الإيجاز في موضعه كالحاجة إلى الإطناب في مكانه ، فمن أزال التدبير في ذل عن جهته ، ستعمل الإطناب في موضع الإيجاز ، واستعمل الإيجاز في موضع الإطناب أخطأ "(4).

ثم ذكر رحمه الله الدواعي التي بها يجمل التكرار فكان من جملتها: تفخيم النعم الحادثة ، والترغيب في الطاعة ، والنهي عن المعصية ، والموعظة ، والخطابة في الصلح ،

<sup>1 -</sup> الصناعتين ، ص192 .

<sup>2 -</sup> ديوان المعاني ، أبو هلال العسكري ، شرحه وضبط نصه : أحمد حسن يسج ، دار الكتب العلمية ، بيروت ـ لبنان ، الطبعة 1 ، 1414 هـ/ 1994م ، ج2 / ص412 .

<sup>3 –</sup> الصناعتين ، ص194 .

<sup>4 –</sup> نفسه ، ص 190 .



والمديح، قال رحمه الله: "البلاغة الإيجاز في غير عجز، والإطناب في غير خطل شكّ في أنّ الكتب الصادرة عن السلاطين في الأمور الجسيمة، والفتوح الجليلة، وتفخيم النّعم الحادثة، والترغيب في الطاعة

مشبعة مستقصاة ، تملأ الصدور ، وتأخذ بمجامع القلوب "(1).

كل هذه الدواعي وغيرها تصب في إناء واحد

رحمه الله كلام الخليل في هذا الصدد فقال: " يختصر الكتاب ليحفظ " ، وقيل لأبي عمرو بن العلاء: " هل كانت العرب تطيل ؟" : ... (2)

فالفهم عند أبي هلال \_ رحمه الله \_ سبب قوي للتكرار ، فكلم كانت درجة الفهم ضعيفة كان التكرار مؤكدا لهذا قل ما تجد قصةً لبني إسرائيل في ا مشروحة ومكرّرة في مواضع معادة ، لبعد فهمهم ، وتأخّر معرفتهم (3).

فهو بهذا الرأي يسير على خطى الجاحظ الذي رد أسباب التكرار ودوافعه إلى قال في كتابه " : " تعالى إذا خاطب العرب قال في كتابه " فرج الإشارة والوحي ، وإذا خاطب بني إسرائيل ، " (4).

<sup>1 -</sup> الصناعتين، ص190.

<sup>2 –</sup> نفسه ، ص 192 .

<sup>3 –</sup> نفسه ، ص 193 .

<sup>4 –</sup> الحيوان ، ج1 / ص94 .

رحمه الله \_ قليلا عند تكرير قوله تعالى : ﴿ فَإِلَيْ ءَالاَءِرَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ من سورة الرحمن ، والتي تكررت إحدى وثلاثين مرة ، فبين فوائد التكرير : " وقد كرر الله عز وجل في سورة الرحمن قوله : ﴿ فَإِلَيْ ءَالاَء رَبِّكُمَا تُكذِبَانِ ﴾ ، وذلك أنه عدَّد فيها نعاءه وأذكر عباده آلاءه ، ونبههم على

نها ، وقد جاء مثل ذلك عن أهل الجاهلي : " على أن ليسً "(1) كرّرها في أكثر من عشرين بيتاً . وهكذا قول الحارث بن عبّاد :"
"(2) .

ابن رشيق<sup>(3)</sup> ( 456 هـ )

رحمه الله \_ في كت " إلى هذه الظاهرة الفنية ، بعد أن عقد لها بابا مستقلا في القسم الثاني منه سماه " " ، والشيء

رشيق أنه سبق العلماء إلى نقطة مهمة تتعلق بهذا الموضوع ألا وهي أقسام التكرار.

فنجده رحمه الله قسم التكرار إلى أقسام ثلاثة:

المعنى دون اللفظ ، وتكرار اللفظ و المعنى ، قال في العمدة : " فأكثر ما يقع التكرار في

<sup>1 -</sup> ديوان مهلل بن ربيعة ، ص41 .

<sup>2 –</sup> الصناعتين ، ص194 .

<sup>3-</sup> أبو علي الحسن بن رشيق المعروف بالقيرواني أحد الأفاضل البلغاء، له كتب عدة منها :كتاب العمدة في معرفة صناعة الشعر ونقده وعيوبه، وكتاب الأنموذج والرسائل الفائقة والنظم الجيد.يقال أنه ولد بالمسيلة وتعلم فيها قليلا، ثم ارتحل إلى القيروان سنة 406هـ. وقيل ولد بالمهدية سنة 390هـ وأبوه مملوك رومي من موالي الأزد، وكان أبوه يعمل في المحمدية صائغا، فعلمه أبوه صنعته، وهناك تعلم ابن رشيق الأدب، وفيها قال الشعر، وأراد التزود منه وملاقاة أهله، فرحل إلى القيروان واشتهر بها ومدح صاحبها واتصل بخدمته، ولم يزل بها إلى أن هاجم العرب القيروان وقتلوا أهلها وأخربوها، فانتقل إلى جزيرة صقلية وأقام بهازرة إلى أن توفي سنة 456هـ . الأعلام الزركلي ، ج 2 / ص 191.

الألفاظ دون المعاني ، وهو في المعاني دون الألفاظ أقل ، فإذا تكرر اللفظ والمعنى جميعا ، ,, (1)

فحكم ابن رشيق على القسم الثالث من أقسام التكرار بالقبح والخذلان لأن هذا النوع لا يمكن أن نحكم عليه بالجودة أو القبح إلا بعد النظر إلى السياق أو المقام الذي ورد فيه ، ولعله استدرك هذا الخطأ عندما قال: " ولا يجب للشاعر أن يكرر اسها إلا على جهة التشوق ،

بهذا يشترط المقام الملائم، ويربط التكرار بالمناسب منه، ويؤكد هذا أمران: الأول: أنه أورد أمثلة من هذا النوع (تكرار اللفظ والمعنى) واعتبرها من محاسن التكرار فقال: ومن مليح هذا الباب ما أنشدنيه شيخنا أبو عبد الله محمد بن جعفر

لساني لسري كتوم كتوم \*\*\* ولي مالك شفني حبه \*\*\* بديع الجمال وسيم وسيم (3

وأما الثاني: استمراره في ذكر المقامات المناسبة التي يجب فيها التكرار ويحسن : " أو على في مدح " ، ومثل لهذا

المقام بأمثلة كثيرة من كلام العرب منها قول أبي أسد:

كأن وفود الفيض يوم تحملوا \*\* إلى الفيض لاقوا عنده ليلة القدر

<sup>1-</sup> العمدة في محاسن الشعر وآدابه ، ابن رشيق القيرواني ، دار الجيل للنشر والتوزيع والطباعة ، بيروت لبنان ، تحقيق : محمد محي الدين عبد الحميد ، الطبعة الخامسة ، السنة : 1401 هـ - 1981 م ، ج 2 / ص 73 ، 74 .

<sup>2 –</sup> نفسه ، ج 2/ ص 74.

<sup>3 -</sup> نفسه ، ج2 / ص 78 .

مواقع جود الفيض في كل بلدة \*\* مواقع ماء المزن في البلد القفر.

على هذه الأبيات بقوله: "

به ، وإشارة بذكره ، وتفخيم له في القلوب والأسماع " (1).

: "أو على سبيل التقرير والتوبيخ " مثل لهذا المقام بقوله : "ومن المعجز في هذا النوع قول الله تعالى في سورة الرحمن ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ كلما عدد منة النوع قول الله تعالى في سورة الرحمن ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ كلما عدد منة النوع قول الله تعالى في سورة الرحمن ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾

: " أو على جهة الوعيد والتهديد

كان في مدح ، أو على جهة التوجع إن كان رثاء وتأبينا ، أو على سبيل الاستغاثة ، وهي في باب المديح ، أو في باب الهجاء على سبيل الشهرة ، وشد التوضيع بالمهجو ، أو على سبيل الازدراء والتهكم والتنقيص ، كل ذلك يضرب له أمثلة من كلام العرب<sup>(3)</sup>.

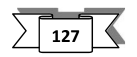
كما ذكر رحمه الله مواضع أخرى يذم فيها هذا النوع من التكرار ويقبح ، مثل :

أتعزف أم تقيم على التصابي \*\* فقد كثرت مناقلة العتا إذا ذكر السلو عن التصابي \*\* نفرت من اسمه نفر الصعاب وكيف يلام مثلك في التصابي \*\* وأنت فتى المجانة والشباب.

<sup>1 -</sup> العمدة ، ج2 / ص 74 .

<sup>2 -</sup> العمدة ، ج2 / ص 75 .

<sup>3 –</sup> نفسه ، ج2 / ص 75 ، 76 ، 77 .



" التصابي "

: " فملأ الدنيا بالتصابي ، على التصابي لعنة

(1),,

ابن الأثير (637 هـ)

لقد سار ابن الأثير \_ رحمه الله \_ على منهج قسم فيه التكرار إلى قسمين ، أحدهما يوجد في اللفظ والمعنى ، مثل له بقول أبي الطيب المتنبى :

وَلَمْ أَرَ مِثْلَ جِيرَانِي وَمِثْلِي \*\*\* لِمثْلِي عِنْدَ

والآخر يوجد في المعنى دون اللفظ كقولك أطعني ولا تعصني فالأمر نهي عن المعصية (2).

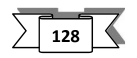
ثم قسم كلا منها إلى مفيد وغير مفيد ، وبالتالي صارت أقسام التكرار عند ابن الأثير أربعة أقسام وهي:

- المفيد من تكرير اللفظ والمعنى: وهو على ضر

<sup>1 -</sup> العمدة ، ج2 / ص 77 .

<sup>2 -</sup> المثل السائر ، ج 2 / ص 146 .

 $<sup>. 8</sup> _{-} 7 / الأنفال / 3 _{-} 8$ 



: " هذا تكرير في اللفظ والمعنى وهو قوله :

# ﴿ يُحِقُّ ٱلْحَقُّ ﴾ ﴿ لِيُحِقُّ ٱلْحَقَّ ﴾ إنها جيء به ه

تمييز بين الإرادتين ، والثاني بيان لغرضه فيها فعل من اختيار ذات الشوكة على غيرها ، وأنه ما نصرهم وخذل أولئك إلا لهذا الغرض "(1).

قد حكم ابن الأثير \_ رحمه الله \_ على هذا الضرب من التكرار بالحسن ، وبه تعرف مواقع التكرير والفرق بينه وبين غيره (2) .

أما كونه حسنا فلأن فيه زيادة معنى ، وأما فلأنه لا يمكن لأي أحد أن يقف على فوائده ، بل ذلك للحذاق من أهل العلم .

ومنها قوله تعالى : ﴿ أَوَلَى لَكَ فَأُولَى اللَّهُ أَوْلَى لَكَ فَأُولَى اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

- القبيح من تكرار اللفظ والمعنى : وهو الذي لا يأتي في الكلام إلا عبثا (6) : خطلا من غير حاج

<sup>1 -</sup> المثل السائر ، ج 2 / ص 147 .

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ج 2 / ص150 .

<sup>3 -</sup> المدثر / 19\_ 20 .

<sup>4 -</sup> المثل السائر ، ج 2 / ص 150 .

<sup>5 –</sup> القيامة / 34 .

<sup>6 -</sup> المثل السائر ، ج2 / ص159 .

سَقَى اللهُ نَجْداً وَالسَّلامُ عَلَى نَجْد \*\*\* وَيَا حَبَّذا نَجْدُ عَلَى النَّاْيِ وَالْبُعْدِ نَظُرْتُ إِلَى نَجْداً وَهَيْهَاتَ مِنْ نَجْد . فَظُرْتُ إِلَى نَجْداً وَهَيْهَاتَ مِنْ نَجْد .

: " وهذا من العي الضعيف ، فإنه كرر ذكر نجد في البيت

الأول ثلاثا وفي البيت الثاني ثلاثا ، ومراده في الأول الثناء على نجد ، وفي الثاني أنه تلفت إليها ناظرا من بغداد وذلك مرمى بعيد ، وهذا المعنى لا يحتاج إلى مثل هذا التكرير . أما البيت الأول فيحمل على الجائز م

على أنه قد كان يمكنه أن يصوغ هذا المعنى الوارد في البيتين معا من غير أن يأتي بهذا التكرير المتتابع ست مرات " (1) .

كما عاب على أبي نواس قوله:

أَقَمْنَا بِهَا يَوْماً وَيَوْ م \*\*\* وَيوْماً لَهُ يَوْمُ الْتَرَصُّلِ خَامِسُ.

: " ومراده من ذلك أنهم أقاموا بها أربعة أيام ويا عجبا له يأتي بمثل هذا

البيت السخيف الدال على العي الفاحش في ضمن تلك الأبيات العجيبة الحسن تقدم ذكرها في باب الإيجاز وهي: " وَأَدْ جُوا ... " (2) ... " وَأَدْ جُوا ... " (2) ... " (2) ... " (2) ... " (3) ... " (4) ... " (5) ... " (5) ... " (6) ... " (7) ... " (8) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ... " (9) ...

ج- المفيد من تكرار المعنى دون اللفظ

أولهما: إذا كان التكرير في المعنى يدل على معنيين مختلفين ، ونعته ابن الأثير بأنه من لأنه يسبق إلى الوهم أنه تكرير يدل على معنى واح

(3)

1 - المثل السائر، ج 2 / ص159 .

<sup>2</sup>\_نفسه، ج2 / ص159.

<sup>3</sup> \_ نفسه، ج 2 / ص 160 .

وقد مثل لهذا الضرب من التكرار بقول حاطب بن أبي بلتعة \_ رضي الله عنه \_

، بعد أن كشف سره في فتح مكة ، وأخبر المشركين ببعض

(1) ,,

قال ابن الأثر \_ رحمه الله \_: "

التكرير الحسن ، وبعض الجهال يظنه تكريرا لا فائدة فيه ، فإن الكفر والارتداد عن الدين سواء ، وكذلك الرضى

اللفظ هو أني لم أفعل ذلك وأنا كافر أي باق على الكفر ، ولا مرتدا أي أني كفرت أي ولا إيثارا لجانب الكفار على جانب

المسلمين وهذا حسن في مكانه واقع في موقعه" (2).

ولقد أدخل ابن الأثير في هذا الفرع تكرير المعنى الذي يدل على معنيين أحدهما خاص والآخر عام ، مثل له بقول الله تعالى : ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يُدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمُعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ (3)، قال ابن الأثير: "

الدعاء إلى الخير لأن الأمر بالمعروف خاص والخير عام، فكل أمر بالمعروف خير كل خير أمرا بالمعروف ، وذاك أن الخير أنواع كثيرة من جملتها الأمر بالمعروف ، ففائدة هنا أنه ذكر الخاص بعد العام للتنبيه على فضله كقوله تعالى : ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ا

<sup>1</sup>\_البخاري (3/ 1095 ، رقم 2845) ، ومسلم (4/ 1941 ، رقم 2494) .

<sup>2</sup> \_ المثل السائر ، ج2 / ص 161 .

<sup>3</sup> \_ آل عمر ان/ 104.

ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ (1) وَكَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ فِيهَا فَكِهَةُ وَالصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ (1) وَكَلَّهُ وَأَنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

ما كرر العفو والصفح والمغفرة والجميع بمعنى واحد للزيادة في تحسين عفو الوالد عن ولده والزوج عن زوجته " (6).

- القبيح من تكرار المعنى دون اللفظ: هذا الضرب من التكرار اختلف العلماء في حكمه اختلافا كثيرا ، وأكثر العلماء على جوازه ، ذلك أن الألفاظ متغايرة والمعنى واحد ، وليس هذا بمعيب ، إلا أن ابن الأثير خالف في هذا ، ففرق بين الناثر والناظم في حكم استعماله فقال: "

يعاب على استعماله مطلقا إذا أتى لغير فائدة ، وأما الناظم فإنه يعاب عليه في موضع دون موضع ، أما الموضع الذي يعاب استعماله فيه فهو صدور الأبيات الشعرية وما

<sup>1</sup>\_البقرة/ 238.

<sup>2</sup>\_الرحمن/ 11.

<sup>3</sup> \_ المثل السائر ، ج2 / ص161 .

<sup>4</sup>\_المصدر نفسه ، ج2 / ص162 .

<sup>5</sup> \_ التغابن/ 14 .

<sup>6</sup> \_ المثل السائر ، ج2 / ص162 .

وأما الموضع الذي لا يعاب استعماله فيه فهو الأعجاز من الأبيات لمكان القافية ، وإنها جاز ذلك ولم يكن عيبا ه قافية والشاعر مضطر إليها والمضطر يحل له ما حرم عليه "(1) ، ثم مثل للجائز بقول امرؤ القيس:

وَهَلْ يَنْعَمَنْ إِلاَّ سَعِيدٌ مُحَلَّدٌ \*\*\* قَلِيلُ الهُمُومِ لاَ يَبِيتُ بِأَوْجَالِ (2) قال ابن الأثير \_ رحمه الله \_ : " وإذا كان قليل الهموم فإنه لا " (3) .

بقول الحطيئة:

قَالَتْ أُمَامَةُ لاَ تَجْـزَعْ فَقُلْتُ لَمَا حَد إِنَّ الْعَزَاءَ وَإِنَّ الصَّبْرَ قَـ

\*\*\* مَالاً نَعِيشُ به في النَّاسِ أَوْ نَشَبَا (4).

" لأنه كرر العزاء والصبر إذ معناهما

، وأما البيت الثاني فليس بمعيب

واحد ولم يردا قافية

جاء في النشب وهو قافية "(<sup>(5)</sup>).

مه هذا بذكر سبب التفريق يبن الناثر والناظم في حكم استعمال هذا : " فإن قيل لم أجزت ذلك للناظم وحظرته على الناثر ؟ قلت في

الجواب : أما الناثر إذا سجع كلامه فالغالب أن يأتي به مزدوجا على فقرتين من الفقر ،

<sup>1</sup> ـ نفسه ، ج2 / ص167 .

<sup>2</sup> \_ ديوان امرؤ القيس ، اعتنى به وشرحه : عبد الرحمن المصطاوي ، دار المعرفة بيروت لبنان ، الطبعة الثانية ، سنة : 1425هـ/ 2004م ، ص 167 .

<sup>3</sup> \_ المثل السائر ، ج2 / ص 167 .

<sup>4</sup> ـ ديوان الحطيئة ، اعتنى به وشرحه : حمدو حماس ، دار المعرفة ـ بيروت لبنان ، الطبعة الثانية ، سنة 1426هـ/ 2005م ، ص 9 بلفظ : "مالا يسكننا بالخرج أو نشبا" .

<sup>5</sup>\_المثل السائر ، ج2 / ص 167.

ويمكنه إبدال تلك الفقرتين بغيرهما فيسلم منه ، وأما الشاعر فإنه يصوغ قصيد

متعددة على قافية من القوافي ، فإذا تكرر لديه شيء من الكلام في آخر بيت من الأبيات عسر إبداله من أجل القافية ، وهذا غير خاف والسؤال عنه غير (1).

والشيء الذي نخلص إليه من رأي ابن الأثير ـ رحمه الله ـ

التي ذكرها ومثل لها بأمثلة من كلام الله تعالى وكلام العرب ، لها الأثر البارز في إظهار قيمة التكرار وفائدته البيانية والبلاغية ، ومن هنا استطاع ابن الأثير أن يدفع عن القرآن الكريم الكثير من الشبه والتهم التي من شأنها التشكيك في بلاغة

عن بلاغة القرآن ، فمرة ينفي وجود مكرر في القرآن لا فائدة منه فيقول : " وبالجملة ه ليس في القرآن مكرر لا فائدة من تكريره " (2)

، وتارة بإبراز الفروق بين القرآن الكريم وكلام العرب في استعمال التكرار.

رأيه هذا نتج عن دراسته المعمقة لهذا الأسلوب من جهة ، وحسن صنيعه في تقسيم التكرار من جهة أخرى ، فهو بهذا

تبرز قيمته وفوائده

غيره من العلماء السابقين واللاحقين -

أقسام التكرار على النحو الذي جاء به ابن الأثير \_ رحمه الله \_ ، مع شيء من الإسهاب والتفصيل في ذكر الشواهد والأدلة .

1 \_ المثل السائر ، ج2 / ص170 .

<sup>2</sup>\_نفسه، ج2 / ص149 .

#### المبحث الثالث

# أقسام التكرار

بعد اطلاعي على ما ذكره ابن الأثير \_ رحمه الله \_ وكذا ابن القيم في الفوائد المشوق حول أقسام التكرار ، تبين لي أنّ التكرار في القرآن الكريم على ثلاثة أقسام:

- تكرار المعنى دون اللفظ: وهذا القسم متفق عليه بين ابن الأثير وابن القيم، ويكثر إيراده في القصص التي تتكرر معانيها دون ألفاظها، ولا شك أننا سنضرب عنه صفحا؛ لأنّه غير مقصود في هذه الدراسة.
- تكرار اللفظ والمعنى: اعتمده ابن الأثير ـ رحمه الله ـ وقسمه إلى قسمين (1) اعتمدهما ابن القيم ـ رحمه الله ـ في تقسيمه للتكرار (2).
  - أ. تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على معنى واحد.

ب. تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على معنيين مختلفين.

فيتبين من خلال ما ذكرنا أن أقسام التكرار ثلاثة: ما تكرر معناه دون لفظه ، وما تكرر لفظه ومعناه متحد ، وما تكرر لفظه ومعناه مختلف.

<sup>1 -</sup> ينظر المثل السائر ، ج2، ص147 .

<sup>2 -</sup> ينظر الفوائد المشوق ، ص111 .

#### المطلب الأول

تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على معنى واحد

مفهومه : أي أن اللفظ واحد والمقصود به غرض واحد يتمثل غالبا في ، وهو ما عناه ابن القيم \_ رحمه الله \_ بقوله : "

.(1),,

وشرط الموصول: يفصل بين العبارة الأولى والثانية فاصل، وله صور

متعددة : إما كلمات في سياق الآية مثل قوله تعالى: ﴿ هَيُّهَاتَ هَيُّهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (2)

لوسي \_ رحمه الله \_ في تفسيره : " وقوله تعالى : ﴿ هَيْهَاتَ ﴾

والغالب في هذه الكلمة مجيئها مكررة وجاءت غير مكررة في : " ...

" (3) ، وإلى هذا المعنى ذهب الشوكاني ـ رحمه الله ـ : "

(4) 11

ومنه قوله تعالى : ﴿ كُلَّ إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دَّكًا دَّكًا ﴿ ثَا الشوكاني ـ رحمه الله ـ دَالله على الله و الله على أنه مصدر مؤكد للفعل ﴿ دَكًا ﴾ الثاني تأكيد

<sup>1 -</sup> الفوائد المشوق ، ص111 .

<sup>2 -</sup> المؤمنون/ 36.

<sup>3 -</sup> روح المعاني ، ج18 / ص31 .

<sup>4 -</sup> فتح القدير ، الشوكاني ، ج3 / ص 692 .

<sup>5 -</sup> الفجر/ 21 .

ويجوز أن يكون النصب على الحال ، أي حال كونها مدكوكة مرة بعد أخرى " (1) المعنى رجحه الألوسي ـ رحمه الله ـ : " وتكريره للدلالة على الاستيعاب فليس الثاني تأكيداً للأول ، بل ذلك نظير الحال في نحو قولك

الحساب بابا ، أي إذا دكت الأرض دكاً متتابعاً حتى انكسر وذهب كل ما على وجهها من جبال وأبنية وقصور وغيرها حين زلزلت المرة بعد المرة وصارت هباء منثوراً (2),,

ومن الموصول تكرار الآية بعد الآية كقوله تعالى : ﴿ فَقُبْلَكَيْفَ قَدَّرَ ﴿ اللَّهِ مُمَّ قُبْلَ كَيْفَ قَدَّرَ شَ اللَّهُ (3) \_رحمه الله\_في تفسيره: " لعن على أي حال قدر من الكلام " $^{(4)}$ .

> \_رحمه الله\_ - فسر الشيخ ال وبهذا الغرض -

: "﴿ ثُمَّ قُنِلَكِنُكُ قَدَّرَ ﴾ تأكيد لنظيره المفرع بالفاء " ، إلا أنه فرق بين الجملة الأولى والثانية ، بأن الثانية أرقى من الأولى وأرفع درجة " يفيد أن جملتها أرقى رتبة من التي قبلها في

قال في هذا الصدد: "

<sup>1 -</sup> فتح القدير، ج5 / ص623 .

<sup>2 -</sup> روح المعاني ، ج30 / ص128.

<sup>3 –</sup> المدثر / 19.

<sup>4 –</sup>معالم التنزيل ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي ـ" ولد قي بغشور وإليها نسبته وهي بليدة بين هراة ومروالروذ من بلاد خرسان، لم تشر المصادر إلى السنة التي ولد فيها، ولا كم كان عمره عند موته، إلا أن جميع من ترجم له أرخوا أنه توفى سنة (516) من الهجرة وقالوا إنه قد بلغ الثهانين أو تجاوزها ، فيغلب الظن أنه ولد في أوائل العقد الرابع من القرن الخامس الهجري." ـ ، حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر ، عثمان جمعة ضميرية ، سليمان مسلم الحرش ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، الطبعة : الرابعة ، السنة 1417 هـ -1997 م، ج 8 / ص 269.

الغرض المسوق له الكلام ، فإذا كان المعطوف بها عين المعطوف ... (1) ..

وقد كان للزمخشري \_ رحمه الله \_ السبق إلى هذه القاعدة ، حيث قال في : " الداخلة في تكرير الدعاء ؟ قلت ؛ الدلالة على : " قابلغ من الأولى (2).

" " يأتي لغرض واحد هو التوكيد

أن المعنى المكرر أبلغ من المعنى الأول ، يدل عليه السياق الذي ورد فيه الكلام .

ونظير هذا في القرآن الكريم قوله تعالى : ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ آَنَ أُمَّا كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ

الجزاء ، عطف على الأول

﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾

" " للدلالة على أنه أبلغ منه ؛ حيث أفاد تحقيق الأول وتهويله ، لهذا

: " ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ما ينزل بكم من عذاب في

" أي تجعل كل جملة مرادا

القبر ﴿ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾

بها تهدید بشيء خاص <sup>(4)</sup>.

ومن أمثلة الموصول الذي اتفق لفظه ومعناه واحد قوله تعالى : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرًا ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرًا ﴿ فَاللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهِ عَلْ

<sup>1 -</sup> ينظر التحرر والتنوير ، ج 29 / ص287 .

<sup>. 651</sup> ص  $^{2}$  - الكشاف  $^{3}$  ج

<sup>3 -</sup> التكاثر / 3 ـ 4 .

<sup>4 -</sup> ينظر التحرير والتنوير ، ج30 / ص459 .

<sup>5 -</sup> الشرح / 5 ـ 6

﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسَرًا ﴾ مؤكدة لجملة ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِرِ يُسُرًا ﴾ هذا الوعد وتعميمه لأنه خبر عجيب (1).

بينها ذهب جماعة من العلماء إلى نفي التكرار عن هذه الآية مستندين في ذلك على

أولهم]: رضى الله عنه: مؤمن

عسر يسرين " (2)

الثاني وهو :

ثانيهما: أن اللفظ النكرة إذا أعيد نكرة فالثاني غير الأول ، فاليسر في الآيتين جاء نكرة ، فالمعنى المراد باليسر في الآية الأولى غير المعنى المراد باليسر في

أعيد اللفظ معرفة كان الثاني عين الأول ، فالعسر في الآيتين جاء معرفة وبالتالي هما (3)

\_ رحمه الله \_ بعد أن تعرض إلى هذه القاعدة : " شكل على

<sup>1 -</sup> التحرير والتنوير ، ج 30 / ص366 .

<sup>2 –</sup> أخرجه الحاكم في مستدركه ، ج2 / ص299 ، الحديث رقم : 3176 . وقال صحيح على شرط مسلم

<sup>3 -</sup> ينظر فتح القدير ، الشوكاني ، ج8/ ص21 .

<sup>4-</sup> غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري ، دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان ، تحقيق : الشيخ زكريا عميران ، الطبعة : الأولى ، سنة : 1416 هـ – 1996 م ، ج6 / ص523 .

139

أحدها: أن الظاهر في آية ( ألم نشرح ) أن الجملة الثانية تكرار للجملة الأولى ، كما تقول إنّ لزيد داراً ، إن لزيد داراً وعلى هذا فالثانية عين الأولى .

الثانية: رضي الله عنه : " لو كان العسر في جُحْر لطلبه اليسر حتى يدخل عليه ، إنه لن يغلب عسرٌ يسرين " (1) مع أن الآية في قراءته وفي مصحفه على ما ادعينا من التأكيد ، وعلى أنه لم يستفد تكرر اليسر من تكرره ، بل هـ و من غير ذلك كأن يكون فهمه مما في التنكير من التفخيم فتأوله بيسر الدارين .

الثالثة: أن في التنزيل آيات تردُّ هذه الأحكام الأربعة، فيشكل على الأول تعالى ﴿ اللهُ الذِي خَلَفَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ﴾ (2) ﴿ وَهُو اللَّذِي فِي اللَّهُ الذِي خَلَفَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ﴾ (2) ﴿ اللهُ اللَّهُ الذِي فِي الثاني قوله تعالى: السَّمَآءِ إِللهُ وَفِي الْأَرْضِ إِللهُ ﴾ والله إله واحد سبحانه وتعالى، وعلى الثاني قوله تعالى: ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصِّلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلَحُ خَيْرٌ ﴾ (4) فالصلح الأول خاص، وهو الصلح بين الزوجين، والثاني عام، ولهذا يستدل بها على استحباب كل صلح جائز، وهو الصلح بين الزوجين، والثاني عام، ولهذا يستدل بها على استحباب كل صلح جائز، فوق نفسه، وعلى الثالث قولُه تعالى ﴿ قُلُ اللَّهُمَ مَالِكَ المُمْلُكِ ثُوْقِ الْمُلْكِ مُولِ النَّالَثُ مَا لَلْهُمْ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْقِ الْمُلْكِ مُن تَشَاءً وَتَنْخُ اللَّهُمُ مَالِكَ المُمْلُكِ تُوْقِ الْمُلْكِ مُن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُلْكَ مِمْن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُلْكَ عَن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُلْكَ مَن تَشَاءً وَتَعْفَ المُلْكَ مَن تَشَاءً وَتَعْفَ المُمْلَكَ عَمْن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُلْكَ مِمْن تَشَاءً وَتُعْفِ اللَّهُ اللَّهُ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْقِ الْمُلْكَ مَن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُلْكَ مَن تَشَاءً وَتَعْفَ الْمُعْلَى مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَالِكُ اللَّهُ اللَّهُ مَالِكَ الْمُلْكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ

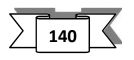
<sup>1 -</sup> أخرجه الطبراني مرفوعا في المعجم الكبير (ج10/ص70، رقم 9977)، وقال الهيثمي (ج7/ص139): فيه إبراهيم النخعي، وهو ضعيف، وأخرجه البيهقي موقوفا في شعب الإيهان (7/ 206، رقم 10011) وقال الألباني: ضعيف، انظر ضعيف الجامع الحديث رقم: 4834.

<sup>2 -</sup> الروم / 54.

<sup>3 -</sup> الزخرف: 84.

<sup>4 -</sup> النساء / 128

<sup>5 –</sup> النحل / 88 .



مَن تَشَاتُهُ وَتُكِذِلُ مَن تَشَاتُهُ ﴾ (1) فإن الملك الأول عام والثاني خاص ، ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ مَن تَشَاتُهُ وَتُكِذِلُ مَن تَشَاتُهُ ﴾ (2) فإن الأول العملُ والثاني الثوابُ ، ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ فَيهَا أَنَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ فَيهَا الرابع ﴿ يَسْعَلُكَ أَهْلُ ﴾ (3) فإن الأولى القاتلة والثانية المقتولة ، وكذلك بقية الآية ، وعلى الرابع ﴿ يَسْعَلُكَ أَهْلُ الْكِنْبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنْبًا مِن السَّمَآءَ ﴾ (4) (5) (6)

كما أبطل الزمخشري \_ رحمه الله \_ قاعدة في كتابه الكشاف : "

قلت: ما معنى قول ابن عباس وابن مسعود رضي الله عنها:" لن يغلب عسر يسرين" قلت: هذا عمل على الظاهر ، وبناء على قوّه الرجاء ، وأن موعد الله لا يحمل إلا على أوفى ما يحتمله اللفظ وأبلغه ، والقول في أنه يحتمل أن تكون الجملة الثانية تكريراً للأولى كما كرر قوله: ﴿ وَيَلُّ يُومَعٍ نِهِ لِلْمُكَذِينَ ﴾ (6) لتقرير معناها في النفوس وتمكينها في القلوب ، وكما تكرر المفرد في قولك: جاءني زيد زيد ، وأن تكون الأولى عدّة بأنّ العسر مردوف بيسر لا محالة ، والثانية عدة مستأنفة بأنّ العسر متبوع بيسر ، فهما يسران على تقدير الاستئناف ، وإنها كان العسر واحداً لأنه لا يخلو إما أن يكون تعريفه للعهد ، وهو العسر الذي كانوا فيه ، فهو هو ؛ لأنّ حكمه حكم زيد في قولك: إن مع زيد مالاً، إن مع زيد مالاً ، وإما أن يكون للجنس الذي يعلمه لك كل أحد فهو هو أيضاً ، وأما اليسر فمنكر

<sup>1 -</sup> آل عمران / 26

<sup>2 –</sup> الرحمن / 60 .

<sup>3 -</sup> المائدة / 45 .

<sup>4 -</sup> النساء / 153

<sup>5 –</sup> مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، ابن هشام ، دار الفكر ، بيروت ، الطبعة السادسة ، 1985، تحقيق : د . مازن المبارك ومحمد علي حمد الله ص 861–863 .

<sup>6 -</sup> المرسلات/ 19.

متناول لبعض الجنس ، فإذا كان الكلام الثاني مستأنفاً غير مكرّر فقد تناول بعضاً غير لأوِّل بغير إشكال ، فإن قلت : " فها المراد باليسرين ؟ " قلت: يجوز أن يراد بها ما تيسر لهم من الفتوح في أيام رسول الله وما تيسر لهم في أيام الخلفاء ، وأن يراد يسر الدنيا ويسر الآخرة ، كقوله تعالى : ﴿ قُلْ هَلْ تَرْبَصُونَ بِنَا ۖ إِلَّا إِحْدَى ٱلْحُسْنِيَةِ ﴾ (1) يسر الدنيا ويسر الآخرة ، كقوله تعالى : ﴿ قُلْ هَلْ تَرْبَصُونَ بِنَا ۚ إِلَّا إِحْدَى ٱلْحُسْنِيةِ ﴾ (1) وهما حسنى الظفر وحسنى الثواب . فإن قلت : فها معنى هذا التنكير؟ قلت : التفخيم ، وهما حسنى الظفر وحسنى الثواب . فإن قلت : فها معنى هذا التنكير؟ قلت : التفخيم ، إن مع العسر يسراً عظيماً وأيّ يسر ، وهو في مصحف ابن مسعود مرة واحدة : " فإذا ثبت في قراءته غير مكرر ، فلم قال : والذي نفسي بيده ، لو كان العسر في جحر لطلبه اليسر حتى يدخل عليه ، إنه لن يغلب عسر يسرين؟ " : قصد باليسرين : ما في قوله : ﴿ يُسُرّا ﴾ بيسر الدارين وذلك يسران في الحقيقة " (2) .

وهذا الرأي رجحه الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير : "

يظهر في تقرير معنى قوله: « ب عسر يسرين » أن جملة : ﴿ إِنَّ مَ الْعُسْرِ بِسُرًا ﴾ لجملة ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ بُسُرًا ﴾ ومن المقرر أن المقصود من تأكيد الجملة في مثله هو تأكيد الحكم الذي تضمنه الخبر ، ولا شك أن الحكم المستفاد من هذه الجملة هو ثبوت التحاق اليسر بالعسر عند حصوله ، فكان التأكيد مفيداً ترجيح أثر اليسر على أثر العسر ، وذلك الترجيح عبر عنه بصيغة التثنية في قوله: « يسرين »

والرجحان فإن التثنية قد يكني بها عن التكرير المراد منه التكثير كما في قوله تعالى : ﴿ ثُمُّ

2 - الكشاف ، ج4 / ص776 ـ 777 .

<sup>1 –</sup> التوبة / 52.

# 142

# الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار

أَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّنَيْنِ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ اللك / 4 أي ارجع البصر كثيراً لأن البصر لا ينقلب حسيراً من رَجعتين : « "

والتكرير يستلزم قوة الشيء المكرر فكانت القوة لازِمَ لازِم التثنية وإذا تعددت اللوازم « العسر » باللام ولا من تنكير «

اليسر » " (1) .

المنافقة المسرين المسرين

وخلاصة القول في هذه المسألة:

الدنيا بعد أن عيره المشركون ورفضوا دعوته لفقره فوعده ربه بيسر عاجل في الدنيا ، له ذلك فلم يمت حتى فتح عليه الحجاز واليمن ، ووسع ذات يده

كان يعطي الرجل المائتين من الإبل ، ويهب الهبات السنية ، ويعد لأهله قوت سنة ، ثم : ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرًا ﴾

شي يل على ابتدائه ، تعريه من فاء أو واو أو غيرها من حروف النسق التي تدل على العطف .

: " لن يغلب عسر يسرين " يعني العسر الواحد لن

يغلبهما ، وإنها يغلب أحدهما إن غلب ، وهو يسر الدنيا ، فأما يسر الآخرة فكائن لا محالة ، ولن يغلبه شيء (2).

اللفظ والمعنى الذي يدل على غرض واحد يتمثل غالبا في

1 - التحرير والتنوير ، ج30 / ص367 .

<sup>2 -</sup> ينظر تفسير القرطبي ، ج20 / 108.

#### المطلب الثاني

#### تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على غرضين مختلفين

مفهومه: أي أنّ المعنى المقصود واحد، لكنه يشير إلى معنى آخر غير التوكيد ، وهو ما عبر عنه ابن القيم ـ رحمه الله : " ما تكرر لفظه ومعناه مختلف "(1) ويكون هذا النوع من التكرار في الغالب موصولا.

المفصول : وهو على صورتين :

- تكرار في السورة نفسها: وهو على ضربين:
- التكرار النظميّ الذي تكون فيه الإعادة لنمط تركيبي بحروفه ومعناه (3).

ولهذا الضرب أمثلة كثيرة منها قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْشَعِراء الشَّرِيمُ ﴾ (4) حيث تكررت هذه الآية بعد كل قصة من قصص الأنبياء في سورة الشعراء ثمان مرات ، وذلك لتأكيد الجزاء المترتب على كل من الكفر والإيمان ، فالله عزَّ في نقمته من الكفار ، ورحم مؤمني كل أمة (5) .

<sup>1 -</sup> الفوائد المشوق ، ص112 .

<sup>2 -</sup> ينظر الإتقان للسيوطي ، ص553.

<sup>3 -</sup> ينظر العزف على أنوار الذكر ، ص123 .

<sup>4 - [</sup> الشعراء / 9 ، 69 ، 104 ، 122 ، 140 ، 195 ، 175 ، 195 ]

<sup>5 -</sup> ينظر تفسير البحر المحيط ، ج7 / ص7.

قال الشوكاني \_ رحمه الله \_: " وفي هذا التكرير لهذه الكلمات في آخر هذه القصص من التهديد والزجر والتقرير والتأكيد ما لا يخفى على من يفهم مواقع الكلام ... (1)

رحمه الله \_ : " وقد كرر في هذه السورة في أول كل قصة وآخرها تقريراً لمعانيها في الصدور ليكون أبلغ في الوعظ والزجر ، ولأن كل قصة منها كتنزيل برأسه ، وفيها من الاعتبار مثل ما في غيرها فكانت جديرة بأن تفتتح بها افتتحت به صاحبتها وأن تختتم بها اختتمت به " (2) .

ومن أمثلة التكرار المفصول في السورة الواحدة قوله تعالى : ﴿ فَبِأَيِّ ءَالاَيْ وَرَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ ﴾ (3) تكررت في سورة الرحمن إحدى وثلاثين مرة ، وذلك لتقرير النعمة وتأكيد التذكير بها قال ابن قتيبة : " أن الله عدّد في هذه السورة نعاءه ، وذكر خلقه آلاءه ثم أتبع كل خلة وصفها ، ونعمة وضعها بهذه ، وجعلها فاصلة بين كل نعمتين لينبههم على النعم ويقررهم بها " (4) .

رحمه الله \_ في تفسيره: "وكرر هذه الآية في هذه السورة تقريرًا للنعمة وتأكيدًا في التذكير بها على عادة العرب في الإبلاغ والإشباع، يعدد على الخلق الاءه ويفصل بين كل نعمتين بها ينبههم عليها، كقول الرجل لمن أحسن إليه وتابع عل

<sup>1 -</sup> فتح القدير ، ج4 ، 165 .

<sup>2 -</sup> تفسير النسفي ، ج3 ، ص159 .

<sup>3 –</sup> الرحمن / 13 .

<sup>4 -</sup> تأويل مشكل القرآن ، ص151 .

: " ألم تكن فقيرًا فأغنيتك أفتنكر هذا؟ " ألم تكن عريانًا فكسوتك أفتنكر هذا؟ ومثل هذا التكرار شائع في فكسوتك أفتنكر هذا؟ ومثل هذا التكرار شائع في (1)

وذكر الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ لهذا التكرار غرضا وذكر الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ لهذا أن وذلك تكريرٌ من أسلوب التوبيخ ونحوه أن يكون بمثل الكلام السابق ، فحق هذا أن فيأيّ :

ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ (2) هنا تفريع على قوله : ﴿ رَبُّ ٱلْشَرِّفِيَّنِ وَرَبُّ ٱلْغَرِّبِيِّنِ ﴿ ﴾ (3) لأن ربوبيته تقتضي الاعتراف له بنعمة الإيجاد والإمداد وتحصل من تماثل الجمل المكررة فائدة التأكيد والتقرير أيضاً فيكون للتكرير غرضان كها قدمناه في الكلام على أول ، (4)

وقد أشار محمد الأمين الشنقيطي \_ رحمه الله \_ في كتابه: « دفع إيهام الاضطراب » إلى هذين الغر : " والجواب من وجهين (5):

<sup>1 -</sup> معالم التنزيل ، ج7 ، ص443 .

<sup>2 –</sup> الرحمن / 16 .

<sup>3 –</sup> الرحمن / 17 .

<sup>4 -</sup> التحرير والتنوير، ج27 / ص230 .

<sup>5 –</sup> يجيب رحمه الله على إيهام وقع على قوله تعالى : ((رُسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظٌ مِنْ نَارِ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِرَانِ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ)) [ الرحمن : 35 ] وهو : أن إرسال شواظ النار الذي هو لهبها والنحاس الذي هو دخًانها أو النحاس المذاب وعدم الانتصار ليس في شيء منه إنعام على الثقلين. وقوله لهم فبأي آلاء الله أي نعمه على الجن والإنس.

#### الأول: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ للتوكيد ولم يكرر

المذكور منه بعد ما ليس من الآلاء مؤكد للمذكور بعد ما هو من الآلاء .

الوجه الثاني: ﴿ فَبِأَيْءَ الآَّهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ لم تذكر إلا بعد ذكر نعمة أو موعظة أو إنذار وتخويف وكلها من آلاء الله التي لا يكذب بها إلا كافر جاحد.

أما في ذكر النعمة فواضح وأما في الموعظة فلأن الوعظ تلين له ، فالسبب الموصل إلى ذلك من أعظم النعم أن الوعظ من أكبر وأما في الإنذار والتخويف كهذه الآية ففيه أيضا أعظم نعمة على العبد إنذاره في دار الدنيا من أهوال يوم القيامة من أعظم نعم الله عليه ، ألا ترى أنه لو كان أمام إنسان مسافر مهلكة كبرى وهو مشرف على الوقوع فيها من غير أن يعلم به إنسان فأخبره بها وحذره عن الوقوع فيها أن هذا يكون يدا له عنده وإحسانا يجازيه عليه جزاء أكبر الإنعام.

وهذا الوجه الأخير هو مقتضى الأصول لأنه قد تقرر في علم الأصول أن فالأصل على التأسيس لا على التوكيد

في التأسيس ليست في التوكيد.

وعلى هذا القول فتكرير ﴿ فَبِأَيِّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ إنها هو باعتبار أنواع " (1)

<sup>1 -</sup> دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب ، الشيخ محمد الأمين الجكني الشنقيطي ، دار النشر مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، الطبعة: الأولى ، السنة :1417هـ/ 1996م ، ص 227 ـ 228 .

147

والملفت للانتباه من كلام محمد الأمين الشنقيطي ـ رحمه الله ـ

الأول: أنه أشار إلى غرض مهم فسر به الكثير من العلماء قبله \_ كالزمخشري والكرماني والآلوسي التكرار الوارد في القران الكريم ألا وهو التأسيس نأتي على ذكره في محله.

الثاني: ضرورة الرجوع إلى السياق لفهم معنى التكرار، يظهر ذلك جليا من
: "﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ لم تذكر إلا بعد
وتخويف وكلها من آلاء الله التي لا يكذب بها إلا كافر جاحد " (1).

ومن أمثلة المفصول أيضا قوله تعالى: ﴿ وَيَلُّ يُومَبِدِ لِلمُكَذِبِينَ ﴾ عشر مرات في المرسلات، فحكم التكرار هنا كحكم ما سبقه من التكرار المفصول في السورة الواحدة، عنى وتقريره في النفوس، قال الزمخشري: "كما كرر قوله: ﴿ وَيَلُ وَمَبِدِ لِلمُكَذِبِينَ ﴾ لتقرير معناها في النفوس وتمكينها في القلوب (2).

ويتجلى هذا المعنى في التخويف والوعيد قال القرطبي : " : ﴿ وَيَٰلُ يَوْمَ إِذِ اللَّهُكَذِّبِينَ ﴾ .

هذا وقد يُح لَى التأسيس لا على التأكيد ، بمعنى أن كلَّ آية تحمل مدلو لا مغايرا لمدلول أخواتها يحدده سياق كل آية ، قال القرطبي ـ رحمه الله ـ : " : لأنه أراد بكل قول منه غير الذي أراد بالآخر ، كأنه ذكر شيئا فقال :

2 - الكشاف ، ج 4 ، ص776 .

<sup>1 –</sup> نفسه ، ص 227 .

<sup>3 -</sup> تفسير القرطبي ، ج19 ، ص169 .

لمن يكذب بهذا ، ثم ذكر شيئا آخر فقال : ويل لمن يكذب بهذا ، ثم ذكر شيئا آخر فقال : ويل لمن يكذب بهذا " (1) .

فليس تكريرا في الموضعين بواحد ؟

" " وهذا للإهلاك في الدنيا مع أن التكرير للتوكيد حسن شائع في كلام العرب " (3).

وقال في موضع آخر : "﴿ وَنَٰلُ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ (4) بقدرتنا على ذلك أو على ، (5)

وهكذا فسر البيضاوي \_ رحمه الله \_ بقية الآيات المتكررة في سورة المرسلات معتمدا في ذلك على سياق كل آية وردت فيه ؟

على هذا المنهج أغلب العلماء قديما كالطبري وابن كثير والبغوي والقرطبي وغيرهم، ومن المتأخرين كالطاهر بن عاشور ومحمد الأمين الشنقيطي والتي من شأنها دفع الاضطراب عن كتاب الله تعالى

\_رحمه الله \_ في إبراز هذا المعنى فقال: "وكرره في هذه السورة عند كل

<sup>1 -</sup>تفسير القرطبي ، ج19 / ص169 .

<sup>2 -</sup>المرسلات / 19 .

<sup>3 -</sup> تفسير البيضاوي ، ج5 / ص434 .

<sup>4 -</sup>المرسلات / 24 .

<sup>5 -</sup> تفسير البيضاوي ، ج5 / ص434 .

لأنه قسمه بينهم على قدر تكذيبهم ، فإن لكل مكذب بشيء عذابا سوى تكذيبه بشيء آخر ، ورب شيء كذب به هو أعظم جرما من تكذيبه بغيره لأنه أقبح في تكذيبه ، وأعظم في الرد على الله ، فإنها يقسم له من الويل على قدر ذلك ، وعلى قدر : ﴿ جَزَآءَ وِفَاقًا ۞ ﴾

التصريف النظميّ الذي تكون فيه الإعادة لنمط تركيبي ذي عدول في بعض مفرداته أو مواقعها : ويعرف بمشتبه النظم في السورة الواحدة قال صاحب كتاب العزف على أنوار الذكر: " وهذا الضرب جدير باسم التصريف لما فيه من تصريف في العبارة هو آية (أي علامة) على تصريف في المعنى مما يَصْرفُه عن استحقاق اسم التكرار " من أنَّه لا يكون لإحدى العبارتين مزيّة على ، فإنَّه كما ذهب إليه الإمام " الأخرى حتى يكون لها في المعنى تأثير لا يكون لصاحبتها ، وقد تكون تلك المزيّة تقديم حرف من حروف المعاني على آخر من نحو قولك: "

والأمثلة على هذا الضرب في القرال الحريم كثيرة جدا منها فوله تعالى : ﴿ كَدَأَبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۗ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفَرُوا بِعَايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ قُونٌ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (4)، تكررت في السورة نفسها بلفظ: ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۖ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَذَّبُواْ جَايَنتِ رَبِّمْ فَأَهْلَكُنَّهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِمِينَ ﴾. (5)

<sup>1-</sup> النبأ / 26 : أي موافقا لأعمالهم ينظر تفسير القرطبي ، ج19 / ص181 .

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ج19 / ص158 .

<sup>3 -</sup> العزف على أنوار الذكر ، ص 123 .

<sup>4 -</sup> الأنفال/ 52.

<sup>5 -</sup> الأنفال/ 54.

150

\_ رحمه الله \_ : " ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَفَرُواْ

عِايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ اللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾

فِرْعَوْنَ ﴾ المذكور قبله لقصد التأكيد والتسميع ، تقرير للإنذار والتهديد ، وخولف بين الجملتين تفنّناً في الأسلوب ، وزيادة للفائدة ،

اك، وهما سببان للأخذ والإهلاك كم قدّمناه آنفا"(1).

قال الزمخشري رحمه الله \_: " ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾

ذهب إلى هذا المعنى الآلوسي ـ رحمه الله ـ في تفسيره فقال : ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فَرْعَوْنَ ۖ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ ﴾ استئناف آخر على ما لمحققين مسوق لتقرير ما سيق له الاستئناف الأول بتشبيه دأبهم بدأب ، (3)

بينها ذهب القرطبي ـ رحمه الله ـ إلى خلاف هذا

: " ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ لأن الأول للعادة في

التكذيب، والثاني للعادة في التغيير "(4).

وهو ما استدركه الآلوسي ـ رحمه الله ـ : "

بل بتغيير العنوان وجعْل الدأب في الجانبين عبارة عما يلازم معناه الأول من تغيير الحال

<sup>1 -</sup> التحرير والتنوير ، ج9 / ص139 .

<sup>2 -</sup> الكشاف ، ج2 / 218 .

<sup>3 –</sup> روح المعاني ، ج10 / ص20 .

<sup>4 -</sup> تفسير القرطبي ، ج8 / ص28.

وتغيير النعمة أخذا مما نطق به قوله تعالى : ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا ﴾ (1) تفسير لدأبهم الذي فعلوه من تغييرهم لحالهم " (2).

ولهذا الاستدراك فائدة عظيمة تتمثل في أن حمل هذا الضرب من التكرار على

القول بالتأكيد لا يكون إلا بعد تعذر حمله على معنى ا

جماعة من العلماء كالكرماني وابن عطية والقرطبي وغيرهم قد اجتهدوا في تحديد معنى .

أولها: " الأولى في أن هلكوا لمّا كفروا ، والثانية دَأَبٌ في أَنْ لم يغير الله يَرُوها هم (3).

ثانيا: قالوا أن الثاني جارٍ مجرى التفصيل الأول فإن الأول متضمّن لذكْرِ إجرامهم والثاني متضمّن لذكر إغراقهم، وفي الأولى ما يَنْزِل بهم حال الموت من العقوبة، وفي الثاني ما يَكُلُّ بهم من العذاب في الآخرة، وجاء في الأولى بآيات الله إلى إنكار ذكْر دلائلِ الإِلهيَّة، وفي الثاني بآيات ربهم إشارةً إلى إنكارهم مَنْ رَبَّاهم وأحسن (4)

2 - روح المعاني ، ج10 / ص20 .

<sup>1 -</sup> الأنفال/ 53.

<sup>3 -</sup> ينظر المحرر الوجيز ، ج2 / ص 620 .

<sup>4 -</sup> ينظر تفسير البحر المحيط ، ج4 / ص503 .

ثالثا: يُحتمل أن يكون الضمير في " " في الآية الأولى عائداً على قريش، والضمير في " " في الثانية عائداً على آل فرعون ومَنْ ذُ (1).

رابعا: يحتمل أن يكون الأول خبرا عن عادتهم في الأشر والبطر والطغيان عند الاستغناء، والمعنى: جرت عادتهم بمقابلة الإحسان بقبيح العصيان ويكون الأخير بعد ذكر الله معاقبتهم على فعلهم خبرا عما أجرى الله تعالى به العادة في عقاب مثلهم، فكان ي الأول عُوِّدوا من أنفسهم عادة، ومعنى الثاني: عُوِّدوا إذا فعلوا ذلك عادة، وهي سلب نعمة الدنيا، والنقل إلى عذاب الآخرة "(2)".

خامسا : ذكر في الآية الأولى عقوبته إياهم عند الموت كما فعله بآل فرعون ومن وذكر في الثانية ما يفعل بهم بعد الموت كما فعله بآل فرعون ومن (3)

سادسا: أن المراد بالأول كفرهم بالله، وبالثاني تكذيبهم الأنبياء ؛ لأن تقدير (4)

فهذه التوجيهات وغيرها تهدف إلى إبراز غرض حقيقي للتكرار – غير في

أنه لا يمكننا تحديده ، والوصول إلى سره دون استخدام ما يعرف بالسياق القرآني ، وهو ما قام به الخطيب الاسكافي في توجيهه لهذه الآية حيث قال: " والجواب عندي: أنه

2 - درة التنزيل وغرة التأويل ، ج 1 / ص 371 .

<sup>1 -</sup> أسرار التكرار في القرآن ، ص94 .

<sup>3 -</sup> أسرار التكرار في القرآن الكريم ، ص 94 .

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه، ص95.

أخبر في الأولى عمّا عاقبهم من عذاب الذي لم يملّك الناس إيقاعه ، ولم يمكّن بعضَهم وأخبر في الأولى عمّا عقبهم من عذاب الملائكة وجوههم وأدبارهم عند نزع أرواحهم ،

153

وإخبارُهم إياهم بمصيرهم إلى عذاب يحرقهم ، وفي الثانية أخبر عمّا أنزله بهم من والإعبارُهم إياهم بمصيرهم إلى عذاب والإهلاك والإغراق ، لأن ذلك مما أقدر الله

تعالى العباد عليه ، فالنوعان هما العذاب الأول من أحكام الآخرة بعد ظهور أشراط الساعة والعذاب الثاني من أحكام عذاب الدنيا "(1).

فالآية الأولى جاءت في سياق الإخبار عن ضرب الملائكة للوجوه والأدبار عند انتزاع الأرواح ، والإخبار عن مصيرهم إلى عذاب يحرقهم ، فلا يقدر على هذا النوع من

#### \_ رحمه الله \_ : " فالعقاب الأول أولى أن

لأن فيه الإخبار بالإحراق.. مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ۞ ﴾ (2)

فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ (3) ، وقوله في سورة آل عمران : ﴿ وَأُولَكِيكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ اللَّ

كَدَأُبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِاَينَتِنَا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمُ وَٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ اللَّهِ الْمَخْرَة اللَّهُ اللَّهُ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِاللَّهِ الْآخرة اللَّهُ فَي الآخرة اللَّهُ فَي الآخرة اللَّهُ فَي الآخرة اللَّهُ فَي الْآخرة اللَّهُ فَي الْآخرة اللَّهُ فَي الْآخرة اللَّهُ فَي الْآخرة اللَّهُ فَي اللَّهُ الللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللْمُولَا الللللّهُ

<sup>1 -</sup> درة التنزيل وغرة التأويل ، ج 1 / ص 368

<sup>2 -</sup> الأنفال/ 50.

<sup>3 –</sup> الأنفال/ 50.

<sup>4 -</sup> ل عمران / 10\_11.

<sup>5 –</sup> درة التنزيل ، ج 1 ، ص 370 / 371

#### : " .. : ﴿ وَأَللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾

عقاب الآخرة كما قال: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَى } (1) الله عقاب الآخرة كما قال: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىَ }

وأما الآية الثانية فوردت في سياق الإخبار عن الهلاك والغرق الذي أصاب آل

لونا من ألوان العذاب في الدنيا ، وقد بين الخطيب هذا الحكم بقوله: "

قوله في الآية الثانية ﴿ كَذَّبُواْ بِعَاينتِ رَبِّهِم ﴾ فذكر هذا الاسم دون غيره ، لأن فيه معنى : أنه نعمهم ورباهم وقام بمصالحهم حتى بلغوا حدّ التكليف ، والمبلغ الذي قدروا فيه على أداء حق الإنعام ، فلما غيروا ما أنعم الله به عليهم عن جهته ، وصرفوه إلى معصيته وتقوّوا بنعمته على خالفته سلبهم ذلك في الدنيا بأن عجل هلاكهم فأغرقهم ، فالعقاب الموجود ذكر في الآية الأخيرة مما يفعله أهل الدنيا بعضهم ببعض ، فذكره عقيب إنعامه عليهم وتغييرهم له بوضع الكفر موضع الشكر ، فغيّر الله سابق الإنعام بيد الانتقام وكما غيّروا غُيِّر عليهم " (3) .

ومن الأمثلة التي تضرب لهذا النوع من التكرار قوله تعالى : ﴿ يَبَنِي إِسْرَءِيلَ انْخُرُواْ نِغْمَتِي ٱلَّذِي اَنْغُمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَأَنَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجَزِى نَفْشُ عَن اَفْسِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

2 - درة التنزيل ، ج 1 ، ص 369

<sup>1 –</sup> طه/ 127 .

<sup>3 –</sup> نفسه ، ج 1 ص( 369 ، 370 ) .

<sup>4 -</sup> البقرة / 47 ـ 48 .

155

هذه الآية في السورة نفسها مع تغيير في نمط تركيب ألفاظها فقال تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَةٍ مِلَ الْفَاظِهِ الْفَاطُهُ وَأَنِي فَضَّلْتُكُمُ عَلَى ٱلْفَاطِهِ الْفَاطُهُ وَأَنَّى وَاللَّهُ عَلَى الْفَاطُهِ الْفَاطُهُ وَأَنَّى وَاللَّهُ عَلَى الْفَاطُهِ الْفَاطُهُ وَأَنَّى الْفَاطُهُ اللَّهُ عَلَى الْفَاطُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الْفَاطُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّه

بِهِ ۚ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (2) - وكان ما بين النداءين قصص بني إسرائيل ، وما أنعم الله به عليهم وما صدر منهم من أفعالهم التي لا تليق بمن أنعم الله عليه من المخالفات ، عليهم وما صدر منهم في الآخرة محشواً جوزوا به في الدنيا على ذلك ، وما أعدّ لهم في الآخرة محشواً

بين التذكيرين ، ومجعولاً بين الوعظين ، والتخويفين ليوم القيامة ، ونظير ذلك في الكلام : أن تأمر شخصاً بشيء على جهة الإجمال ، ثم تفصل له ذلك الشيء إلى أشياء كثيرة عديدة وأنت تسردها له سرداً ، وكل واح

الأمر، وتصير تلك التفصيلات محفوفة بالأمرين المذكورين بهما" (3).

ذكر أبو حيان في توجيه هذه الآية غرضين من أغراض التكرار:

"- التوكيد: وبه فسر كثير من العلماء هذه الآية قال ابن كثير ـ رحمه الله ـ : " وكررت هاهنا للتأكيد والحث على اتباع الرسول النبي الأميّ الذي يجدون صفته في

<sup>1 -</sup> البقرة / 122\_123 .

<sup>2 -</sup> البقرة / 121 .

<sup>3 -</sup> تفسير البحر المحيط ، ج1 / ص541.

كتبهم ونعتَه واسمه وأمره وأمته ، فحذرهم من كتهان هذا ، وكتهان ما أنعم به عليهم ، ، ولا يحسدوا بني عَمِّهم

من العرب على ما رزقهم الله من إرسال الرسول الخاتم منهم ، ولا يحملهم ذلك الحسدُ على مخالفته وتكذيبه ، والحيدة عن موافقته ، صلوات الله وسلامه عليه دائمًا إلى يوم

: " وإنها كور وسار الشوكاني ـ رحمه الله ـ على خطى ابن كثير ـ رحمه الله ـ \_ رحمه الله \_

هو الها

كرر ذلك وختم به الكلام معهم مبالغة في النصح وإيذانا بأنه فذلكة (3)

2- إذا طال الكلام وخشى تناسى الأول أعيد ثانية تطرية له وتجديدا لعهده: - الذي سيأتي تفصيله في المبحث الخامس من هذا الفصل - وإنها نحن بصدد الحديث عن توجيه أبي حيان لهذا التكرار وما ساقه من

(5) ,,

<sup>1 -</sup> تفسير ابن كثير ، ج 1 / ص 404 .

<sup>2 -</sup> فتح القدير ، ج1 / ص128 .

<sup>3 -</sup> فذلكة : أي ملخصها ومحصولها وفذلكة الحساب ما يقال في آخر حساب الأمور الكثيرة المنفصلة فذلك يكون كذا فهي مأخوذة منه كما تؤخذ البسملة من قول المسمى بسم الله الرحمن الرحيم والسبحلة من قول المسبح سبحان الله فان مثلها مأخوذ من كلام مركب من أكثر من كلمة . ( انظر تفسير البيضاوي ج1 / ص394 .)

<sup>4 -</sup> تفسير البيضاوي ، ج 1 / ص 394 .

<sup>5 -</sup> تفسير البحر المحيط ، ج 1 ص 541 .

157

· · وبهذا الغرض فسر البقاعي \_ رحمه الله \_

المدى في استقصاء تذكيرهم بالنعم ثم في بيان عوارهم وهتك أستارهم ، وختم ذلك بالترهيب بخسارهم لتضييع أديانهم بأعمالهم وأحوالهم وأقوالهم

قصتهم من التذكير بالنعم والتحذير من حلول النقم يوم يجمع الأمم ويدوم فيه الندم لمن م أن ذلك فذلكة القصة والمقصود بالذات في الحث على انتهاز

الفرصة في التقصّي عن حرمة النقص إلى لذة الربح بدوام الشكر "(1).

بكلام الإمام الحرالي<sup>(2)</sup> : "

تعالى إظهاراً لمقصد التئام آخر الخطاب بأوله وليتخذ هذا الإ

يمكن أن يرد من نحوه في سائر القرآن حتى كأن انتهى إلى غاية خاتمة يجب

أن يلحظ القلب بداية تلك الغاية فيتلوها ليكون في تلاوته جامعاً لطرفي البناء وفي تفهمه جامعاً لمعاني طرفي المعنى " <sup>(3)</sup>.

ولكن ثمة إشكال لابد من طرحه ها هنا ألا وهو: إذا كان التكرير للتذكير بما نسى جراء طول الفصل ؛ فلهاذا اختلفت الآية الأولى عن الثانية من حيث التقديمُ والتأخيرُ ؟ .

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج2 / ص144 ـ 145.

<sup>2 -</sup> أبو الحسن على بن أحمد التجيبي الحرالي (ت: 637 هـ بحهاة) ، مولده ونشأته بمراكش ، وأصله همن حرالة ، إحدى قرى إقليم مرسية بالأندلس ، كان ضليعا في العربية والفقه والكلام والأدب والفلسفة ، رحل إلى المشرق ، وكان بين شيوخه بالحجاز، الفقيه المتمرس بعلوم القرآن والعربية أبو عبد الله محمد القرطبي، وكتب الحرالي تفسيرا تميز بأصالته ، وظف فيه معارفه في العقليات وروحه الصوفية ، وانشطر قراؤه بين ناقد كابن تيمية وعز الدين بن عبد السلام ، ومحبذ كالغبريني والبقاعي الشامي الذي وضع تفسيرا على منواله . ( ينظر عنوان الدراية ، الغبريني ص :143 - 155 ، طبقات المفسرين ، السيوطي ، ص: 22 ، توشيح الديباج ، القرافي ، ص : .(165 - 162)

<sup>3 -</sup> نظم الدرر ، ج2 / ص145 .

أجاب عن هذا الإشكال محمد الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ في تفسيره فقال: "
وقد أعيدت هذه الآية بالألفاظ التي ذكرت بها هنالك للتنبيه على نكتة التكرير للتذكير
ولم يخالف بين الآيتين إلا في الترتيب بين العدل والشفاعة فهنالك قدم ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدل وهنا قدم ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدل ﴾
شَفَعَة ﴾ وأخر ولا يؤخذ منها عدل وهنا قدم ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدل ﴾
الشفاعة مسندا إليه تنفعها وهو تفنن والتفنن في الكلام تنتفي به سآمة الإعادة مع الله المناه المناه المناه المناه الإعادة مع الله المناه المناه المناه الإعادة مع الله المناه المناه

فالتفنن في الكلام والنفي السآمة سبب في الاختلاف بين الآيتين من حيث التقديم والتأخير عند الطاهر بن عاشور ـ رحمه الله ـ .

إلا أن هذا التوجيه غير كاف لمثل هذا النوع من التكرار ؛ لأنه يحمل في طياته غالبا معان راقية بينها العلماء وتناولوها بالبحث والدراسة قديما وحديثا

\_ رحمه الله \_ في نظم الدرر ، فقد بين سرَّ اختلاف الآيتين معتمدا

في ذلك على سياق كل آية وردت فيه ، فقال عن الآية الأولى : " (2) . وعاهدهم وأن وفاءه بعهدهم مشروط بوفائهم بعهده ناسب (2) .

: " ولما ختمت الآية الماضية بحصر الخسارة فيهم ناسب

: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ ﴾ يبذل في فكاكها من غير الأعمال

(3) ,,

وللإمام الآلوسي \_ رحمه الله \_ توجيه بديع في ذلك حيث قال : " وقد تفنن في التعبير فجاءت الشفاعة أو لا بلفظ القبول متقدمة على العدل ، وهنا بلفظ النفع متأخرة

<sup>1 -</sup> التحرير والتنوير ، ج1 / 679 .

<sup>2 -</sup> نظم الدرر ، ج2 / ص 146 .

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، ج1/ 352 .

عنه ولعله كما قيل إشارة إلى انتفاء أصل الشيء وانتفاء ما يترتب عليه وأعطى المقدم وجودا تقدمه ذكرا والمتأخر وجودا تأخره ذكرا ، وقيل : إن ما سبق كان للأمر بالقيام سابقة وما هنا لتذكير نعمة بها فضلهم على العالمين وهي نعمة الإيهان

بنبي زمانهم وانقيادهم لأحكامه ليغتنموها ويؤمنوا ويكونوا من الفاضلين لا المفضولين وليتقوا بمتابعته عن أهوال القيامة وخوفها كها اتقوا بمتابعة موسى" (1).

كما أشار الشيخ محمد الطاهر بن عاشور رحمه الله \_ إلى معنى آخر فقال: "
أعيد نداء بني إسرائيل نداء التنبيه والإنذار والتذكير على طريقة التكرير في الغرض الذي سيق الكلام الماضي لأجله فإنه ابتدأ نداءهم أولا بمثل هاته الموعظة في ابتداء التذكير بأحوالهم الكثيرة خيرها وشرها عقب قوله: ﴿ وَأَنَّهُمُ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ الجملة هناك كذكر المطلوب في صناعة المنطق قبل إقامة البرهان

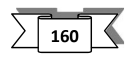
النتيجة في المنطق عقب البرهان ، تأييدا لما تقدم وفذلكة له وهو من ضروب رد العجز على الصدر "(2) .

هذا عن الصورة الأولى من صور التكرار المفصول في السورة الواحدة :

- أن يقع في مواضع مختلفة من القرآن: وهو على التقسيم الذي ذكرذه في الصورة الأولى ؛ التكرار النظميّ الذي تكون فيه الإعادة لنمط تركيبي بحروفه ومعناه، والثاني التصريف النظميّ الذي تكون فيه الإعادة لنمط تركيبي ذي عدول في بعض مفرداته أو مواقعها.

2 - التحرير والتنوير ، ج1 / ص679 .

<sup>1 -</sup> روح المعاني ، ج1 / ص373 .



فمن الأول قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغَلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (1) تكررت في موضعين من القرآن الكريم؛ في سورة التوبة [ الآية / 73] وفي سورة التحريم الآية [ الآية / 9]

التكرار يتعلق بالإطار العام للسورة ، وتفسيره يكون من جنس تفسيرها ، فالآية التي في التكرار يتعلق بالإطار العام للسورة ، وتفسيره يكون من خيانة للعهد التوبة جاءت عقب ذكر صفات المنافقين ونعوتهم ؛ من خيانة للعهد

وقطع لروابط الأخوة بين المسلمين ، وإذاية للنبي المصطفى الأمين ، ولمز للمؤمنين

#### \_ رحمه الله \_ : " وبعد بيان صفة المؤمنين الصادة

المنافقين الذين يدّعون الإيهان . . يأمر الله نبيه أن يجاهد الكفار والمنافقين ، ويقرر القرآن الكريم أن هؤلاء المنافقين قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم ، وهموا بأمر خيبهم الله فيه ، وهو من وحي الكفر الذي صاروا إليه ، ويعجب من نقمتهم على رسول الله وما كان لهم من بعثته إلا الخير والغنى ، ويرغبهم في التوبة ويخوفهم التهادي في في أن هم من بعثته إلا الخير والغنى ، ويرغبهم في التوبة ويخوفهم التهادي في في أن هم من بعثته الله النبي بنه المناه المناه والمناه المناه والمناه والله والمناه و

﴿ يَعْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدُ قَالُواْ كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَئِهِمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَمُواْ إِلَاّ أَنْ يَعْلَوْهُمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَمُواْ إِلَاّ أَنْ أَغْنَىنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, مِن فَضَلِهِ ۚ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُّمَّ وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ عَذَابًا اللَّهِمَا فِي الدُّنْيَا وَأَلْخِرَةً وَمَا لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ ﴾ (2) اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَالَا عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَا عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا

<sup>1 -</sup> التوبة / 73 ، التحريم / 9 .

<sup>2 –</sup> التوبة / 73 ـ 74 . .

<sup>3 –</sup> في ظلال القرآن ، السيد قطب ، دار الشرق ، بيروت ، الطبعة الشرعية : الثانية عشر ، سنة : 1406 هـ/ 1986 م ، ج3 / ص 1676 ـ 1677 .

161

\_ رحمه الله \_ في نظم الدرر : " ولما ثبتت موالاة المؤمنين ومقاطعتهم للمنافقين والكافرين ، وكان ما مضى من الترغيب والترهيب كافياً في ، وكان من لم يرجع بذلك عظيم الطغيان غريقاً في الك

بها يليق بعنادهم فقال آمراً لأعظم المتصفين بالأوصاف المذكورة مفخماً لمقداره بأجل الله يَنَأَيُّهَا النَّبِيُ جَهِدِ اللَّكُفَّارَ

وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغَلُظُ عَلَيْهِم اللهِ " (1) .

والفائدي

معاشرته لنسائه ، وأدبه الرفيع في التعامل معهن ، ولين الكلام في مخاطبتهن في معاملة الخلق من صحابته الكرام رضوان الله عليهم ، ثم جاء في سياق هذه المعطيات الأمر بقتال المنافقين والكافرين في مناسبة ذلك ؟ .

\_ رحمه الله \_ : "

النساء وحسن أدبه وكريم عشرته لأنه مجبول على الشفقة على عباد الله والرحمة لهم وختم بها للمؤمنين من الشرف ولله من تمام القدرة ، أنتج ذلك القطع بإذلال أعدائهم وإخزائهم فقال مدارياً لهم من خطر ذلك اليوم بيد أنصح الخلق ليكون جامعاً في طاعته سبحانه وتعالى بين المتضادات من اللين والشدة والرضى والغضب والحلم والانتقام وغيرها ، فيكون ذلك أدل على التعبد لله بها أمر به سبحانه وتعالى والتخلق بأوامره وكل الدي.

وهناك توجيه بديع ذهب إليه سيد قطب في ظلال القرآن ، بعد أن بين مكانة الأسرة في قيام الجهاعة المسلمة التي يهيمن عليها

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج8 / ص 546 ـ 547 .

<sup>2 -</sup> ظلال القرآن ، ج20 / ص 205 .

162

الإسلام ، والتي يتحقق فيها وجوده الواقعي ، قال في هذا الصدد: " نواة الجماعة المسلمة ، وهو الخلية التي يتألف منها ومن الخلايا الأخرى ذلك الجسم الحي " (1)

والجماعة المسلمة تعتبر قلعة من قلاع هذه العقيدة ، فلا بد أن تكون متماسكة من داخلها حصينة في ذاتها ، كل فرد فيها يقف على ثغرة لا ينفذ إليها ، وإلا كان سهلا اقتحام المعسكر من الداخل ، فلا يصعب على طارق ، ولا يستعصي على (2).

ومن مقومات هذه الجهاعة أن تتواصى بالإسلام ، وتحتضن فكرته وأخلاقه وآدابه وتصوراته كلها ، فتعيش بها فيها بينها ، وتعيش لها تحرسها وتحميها وتدعو إليه في صورة واقعية يراها من يدعون إليها من المجتمع الجاهلي الضال ليخرجوا من الظلهات إلى النور بإذن الله ، إلى أن يأذن الله بهيمنة الإسلام ، حتى تنشأ الأجيال في ظله، في حماية من الجاهلية الضاربة الأطناب .. "(3) .

: " وفي سبيل حماية الجماعة

المسلمة الأولى كان الأمر لرسول الله ﷺ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ

الْكُفّار وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِم وَمَأُولَهُم جَهَنَّم وَيِئْس الْمَصِيرُ (4) للما معناها وقيمتها بعدما تقدم من أمر المؤمنين بوقاية أنفسهم وأهليهم من النار ، وبالتوبة النصوح التي تكفر عنهم السيئات وتدخلهم الجنة تجري من تحتها الأنهار .. لها معناها وقيمتها في ضرورة حماية المحضن الذي تتم فيه الوقاية من النار ، فلا تترك هذه

<sup>1 -</sup> ظلال القرآن ، ج 6 / ص3619 .

<sup>.</sup> ما المصدر نفسه بتصرف يسير ، ج 6 / ص 3619 . 2

<sup>3 -</sup> ظلال القرآن بتصرف يسير ، ج 6 / ص 3620 .

<sup>4 -</sup> التوبة / 73

# الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار

العناصر المفسدة الجائرة الظالمة ، تهاجم المعسكر الإسلامي من خارجه كما كان الكفار يصنعون ، أو تهاجمه من داخله كما كان المنافقون "(1).

ومن أمثلة هذا القسم من التكرار قوله تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ والذي تكرّر في ست مواضع من القرآن الكريم ؛ في سورة يونس [ / 48] [ / 71] [ / 73] [ / 75] .

وتفسير هذا النوع من التكرار يحتاج إلى معرفة السياق الذي وردت فيه كل آية، لبقاعي في توجيه الآية الأولى: " ولما تقدم في هذه الآيات تهديدهم بالعذاب في الدنيا أو في الآخرة ، حكى سبحانه جوابهم عن ذلك عطفاً على قوله : ﴿ وَيَقُولُونَ مَكَ هَذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ (2) الا (6).

وقال الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : " ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ عطف على جملة ﴿ وَإِمَّا نُرِيّنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُم اَوْ نَنوَفَيّنَكَ فَإِلَيْنَا مَه جِعُهُم أُم كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ عطف على جملة ﴿ وَإِمَّا نُرِيّنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُم اَوْ نَنوفَيّنَكَ فَإِليّنَا مَه جِعُهُم أُم اللّه شَهِيدُ عَلَى مَا يَفَعَلُونَ ﴾ (4) ، والمناسبة أنه لما بيّنت الآية السالفة أن تعجيل الوعيد في الله شُهيدُ عَلَى مَا يَفَعَلُونَ ﴾ (4) ، والمناسبة أنه لما بيّنت الآية السالفة أن تعجيل الوعيد في الله تعالى ، إذ الوعيد الأتم هو وعيد الآخرة ، أتبعت بهذه الآية حكاية لتهكمهم على تأخير الوعيد " (5) .

<sup>1 -</sup> ظلال القرآن ، ج6 / 3620 ـ 3621 .

<sup>2 -</sup> يونس / 48.

<sup>3 -</sup> نظم الدرر ، ج 9 / ص 132 .

<sup>4 –</sup> يونس / 46.

<sup>5 -</sup> التحرير والتنوير ، ج11 / ص99 .

# الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار

\_ رحمه الله \_ في توجيهها : "

وأما الآية التي في

بينها ذهب الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ إلى توجيه آخر فقال: "

ين وعد الله بنصرهم على الكافرين ذكر نظيره في جانب المشركين أنهم تساءلوا عن وقت هذا الوعد تهكماً ، فنشأ به القولان واختلف الحالان فيكون قوله تعالى في وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الوَعَدُ الله (2) عطفاً على جملة ﴿ سَأُورِيكُمْ ءَايَـنِي فَلا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿ الله الله وَالله الله الله الله الله وهذا معبّر عن مقالة أخرى من مقالاتهم التي يتلقون به

استهزاء وعناداً ، وذكر مقالتهم هذه هنا مناسب لاستبطاء المسلمين النصر ، وبهذا المتهزاء وعناداً ، وذكر مقالتهم هذه هنا مناسب لاستبطاء المسلمين النصر ، وبهذا الله عناداً مناسب لاستبطاء المسلمين النصر ، وبهذا المتهزاء وعناداً ، وذكر مقالتهم هذه هنا مناسب لاستبطاء المسلمين النصر ، وبهذا المتهزاء وعناداً ، وذكر مقالتهم هذه هنا مناسب لاستبطاء المسلمين النصر ، وبهذا

(5) ,, (4)

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج12 / ص461 .

<sup>2 -</sup> الأنبياء / 37

<sup>3 -</sup> الأنبياء / 37 .

<sup>4 -</sup> الأنبياء / 36.

<sup>5 -</sup> التحرير والتنوير ، ج17 / ص55.

\_ رحمه الله \_ : المؤ منين

والكافرين ، ولكنه يختلف من حال إلى حال ، فإن المؤمنين استعجلوا النصر من الله عز وجل على أعداهم من المشركين ، أما الكفار فقد استعجلوا العذاب استهزاءً وعنادا ، وهذا يتناسب تمام المناسبة مع قوله تعالى : ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَـتِي فَلَا تَسْتَعَجِلُونِ ﴾ (1).

### \_رحمه الله\_ في توجيهها: "

كلم خوفوا بمصائر المجرمين قبلهم ، ومصارعهم التي يمرون عليها مصبحين كقرى لوط ، وآثار ثمود في الحجر ، وآثار عاد في الأحقاف ، ومساكن سبأ بعد سيل العرم

الذي تخوفوننا به ؟ إن كنتم صادقين فهاتوه ، أو خبرونا بموعده على

يجيء الرد يلقى ظلال الهول المتربص ، وظلال التهكم المنذر في كلمات قصار : ﴿ قُلْ عَسَيَ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ ١١ (١٤) اللَّهُ (١) اللَّهُ اللَّهِ (١) ال

على ما يعرف بالسياق

الموضوعي ؛ الذي جاء ليبين أخبار الجاحدين لدعوة الأنبياء والمرسلين ، وما حل بهم من العذاب الأليم ، وما هو إلا تذكير لقريش وترهيب لهم ، فكان جوابهم أشد من

: ﴿ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ .

<sup>1 -</sup> الأنبياء / 37.

<sup>2 -</sup> النمل / 71

<sup>3 -</sup> النمل / 72 .

<sup>4 -</sup> في ظلال القرآن ، ج 5 / ص 2663 .

رحمه الله \_: " ولما أشار إلى أنهم لم يبقوا في المبالغة في التكذيب بالساعة وجهاً ، أشار إلى أنهم بالوعيد بالساعة وغيرها من عذاب الله أشد مبالغة ، فقال وَيَقُولُونَ ﴾ بالمضارع المؤذن بالتجدد كل حين للاستمرار : مَتَى هَذَا ٱلُوعَدُ إِظْهَاراً للمحبة تهكها به ، وهو العذاب والبعث والمجازاة ﴿ إِن كنتم ﴾ أي أنت ومن تابعك ، كوناً هو في غاية الرسوخ ، كها تزعمون ﴿ صادقين ﴾ "(1).

\_ رحمه الله \_ في تفسيره : "﴿ وَلَكِكِنَّ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا

يعَلَمُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ علم علم صحيح ، بل إما جهال أو معاندون لم يعملوا بعلمهم ، فكأنهم لا علم لهم ، ومن عدم علمهم ، جعلهم عدم الإجابة لما اقترحوه على الرسول موجبا لرد دعوته ، فما اقترحوه ؛ استعجالهم العذاب الذي أنذرهم به فقال : ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ (3)

صدقه ، وبين الإخبار بوقت وقوعه ؟ وهل هذا إلا رد للحق ، وسفه في العقل ؟ أليس النذير في أحوال الدنيا ، لو جاء قوما يعلمون صدقه ونصحه ، ولهم عدو ينتهز الفرصة منهم ويُعِدُّ لهم فقال لهم : تركت عدوكم قد سار، يريد اجتياحكم واستئصالكم . فلو : نفس نفس أنين مكانه الآن ؟ فهل : نفس ناية ساعة يصل إلينا ، وأين مكانه الآن ؟ فهل

يعد هذا القائل عاقلا أم يحكم بسفهه وجنونه ؟ "(4).

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج 14 / ص 209 .

<sup>. 28 /</sup> سبإ - 2

<sup>. 29 /</sup> سبإ / 3

<sup>4 -</sup> تفسير السعدي ، ص 680 .

\_ رحمه الله \_ : الجهل الذي أصاب الناس عامة

قريش خاصة ، جعلهم يستعجلون العذاب الذي أنذرهم به النبي عليها

على

\_ رحمه الله \_

- ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ - ، أتبعه دليله ، فقال معبراً بصيغة المضارعة الدال على ملازمة التكرير للإعلام بأنه على سبيل الاستهزاء لا الاسترشاد : وَيَقُولُونَ فَي ملازمة التكرير للإعلام بأنه على سبيل الاستهزاء لا الاسترشاد : وَيَقُولُونَ فَي ما أرسلناك إلا على هذا الحال والحال أن المنذرين يقولون جهلاً منهم بعاقبة ما يوعدونه غير مفكرين به في وجه الخلاص منه والتقصي عنه في كل حين استهزاء منهم : مَتَى هَذَا ٱلوَعَدُ شارة والنذارة في يوم الجمع وغيره فسموه وعداً زيادة في الاستهزاء . ولما كان قول الجاعة أجدر بالقبول ، وأبعد عن الرد من قول الواحد ، أشار إلى زيادة جهلهم بقوله : ﴿ إِن كُنتُمُ ﴾ أي أيها النبي وأتباعه ! كوناً أنتم عريقون فيه ﴿ صَدِوتِينَ ﴾ أي متمكنين في الصدق " (1) .

خيرهم المستندة إلى تهكمهم باليوم الذي ذكروا به بالأمر بالاتقاء والتعليل بترجي الرحمة ، أتبعه حكاية استهزاء آخر منهم دال على عظيم جهلهم بتكذيبهم بها يوعدون على وجه التصريح بذلك اليوم والتصوير له بها لا يسع من له أدنى مسكة غير الانقياد له فقال: ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ أي عادة مستمرة مضمونة إلى ما تقدم مما يستلزم تكذيبه ، وزادوا بالتعبير

1 -نظم الدرر ، ج15 / ص506 .

بأداة القرب في تقريعهم إشارة إلى أنكم زدتم علينا في التهديد به والتقريب له أنه مصبحنا أو ممسينا ولم نحس منه عي : مَتَىٰ هَذَا ٱلُوعَدُ ﴾ وزادوا في : مَتَىٰ هَذَا ٱلُوعَدُ ﴾ وزادوا في : ٱلُوعَدُ ﴾ أي الذي تهددوننا به تارة تلويجاً وتارة

تصريحاً ، عجلوه لنا وألهبوا وهيجوا زيادة في التكذيب بقولهم : إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ "(1). قد رجح هذا التوجيه الشيخ الطاهر بن عاشور ـ رحمه الله ـ : "

عقب استهزائهم بالمؤمنين -

آخر بالمؤمنين في تهديدهم المشركين بعذاب يحلّ بهم فكانوا يسألونهم هذا الوعد استهزاء بهم بقرينة قوله: ﴿إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ .. "(2).

ثم جاء تكرير هذه الآية في سورة الملك وتوجيهها كها قال البقاعي ـ رحمه الله : " ولما كان التقدير ؛ فلقد أبلغ سبحانه في وعظهم بنفسه وعلى لسانك يا أشرف الخلق وذلك بها هدى إليه السياق قطعاً ، ذكر حالهم عند ذلك فقال إعلاماً بكثافة طباعهم حيث لم تلطف أسرارهم لقبول محبة الله تعالى وإثارة الأحوال الحسنة من الصبر المثبت واليقين وحسن الانطباع لقبول النصائح والخوف وعدم الاعتزاز بأحد غير الله تعالى من جهة نفع أو ضر ، وكذلك لفت القول إلى الإعراض إيذاناً بشديد الغضب

التي في قوله : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنشَأَكُم ۗ ﴾ إلى ﴿ قُلْ هُوَ ٱلَّذِي ذَرَأَكُم فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج 16 / ص138 ـ 139 .

<sup>2 -</sup> التحرير والتنوير ، ج22 / ص242 .

<sup>3 -</sup> نظم الدرر ، ج 20 / ص 261 ـ 262 .

<sup>4 -</sup> الملك / 23

(1) (1) انحصر عنادهم في مضمون قوله: ﴿ وإليه تحشرون ﴾ فإنهم قد جحدوا البعث ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ مَنَ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَكِيدٍ ﴿ اللهِ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَةً اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَا اللّهُ عَدُ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ (3) واستمروا على قوله ، (4)

التي تكررت في مواضع مختلفة من القرآن تشترك

في معنى واحد

واحدة منها تتعلق بالإطار العام للسورة ، أو بها قبلها من الآيات

ومن الثاني - التصريف النظميّ الذي تكون فيه الإعادة لنمط تركيبي ذي عدول في بعض مفرداته أو مواقعها - كقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن مَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْجِيَ عدول في بعض مفرداته أو مواقعها - كقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن مَبْلِكَ إِن كُنتُمْ لَا تَعْاَمُونَ ﴾ (5) ، حيث تكرّرت هذه العبارة في موضعين : في النّبِمَ فَسَالُوا أَهْلَ الذِّكِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْامُونَ ﴾ (5) ، وفي الأنبياء من غير زيادة حرف الجر في المُ وَمَا أَرْسَلْنَا مَن عَير زيادة حرف الجر في الأنبياء من غير زيادة حرف الجر في المُنتَمَّمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (6) .

<sup>1 –</sup> الملك / 24

<sup>. 7 /</sup> سبإ / 2

<sup>. 29 /</sup> سباً / 39

<sup>4 -</sup> التحرير والتنوير ، ج29 / ص 45 .

<sup>5 -</sup> الأنبياء / 7، والنحل / 43.

<sup>6 -</sup> الأنساء / 7.

\_ رحمه الله \_ في توجيه ذلك : "

النبي بشراً ، وكان الدهر كله

البشر أمكن للتلقى منهم والأخذ

خباره ، كان تعميم الزمان أنسب فقال من غير حرف جر: قَبَّلَك ﴾ أي في جميع الزمان الذي تقدم زمانك في جميع طوائف البشر إلَّا رِجَالًا نُوْجِي إلَيْهِمُ مسراً من غير أن يطلع على ذلك الملك غيرهم كما اقتضته العظمة من التخصيص والاختيار والإسرار عن الأغيار ، وذلك من نعم الله على خلقه ، لأن جعل الرسل من

\_ رحمه الله \_ : " ولما كان الإرسال بالفعل إنها كان في

بعض الأزمنة ، دل عليه بالجار فقال : ﴿ مِن قَبَلِكَ ﴾ إلى الأمم من طوائف البشر "(2).

ومن الأمثلة على هذا التكرار أيضا قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاَيَتِ وَمِن الأَمثلة على هذا التكرار أيضا قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاَيَتِ اللهِ عَلَمْ مَا قَدَّمَتُ ﴾ في قوله : ﴿ رَبِّهِ عَالَمَ مَا قَدَّمَتُ ﴾ في قوله : ﴿

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاَينتِ رَبِّهِ - ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَاۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ اللهِ (4)

« » في قوله تعالى : فَأَعُرَضَ عَنْهَا (5)

رحمه الله \_: " والجواب أن يقال : إن « " " مشتركتان في أن ما بعدهما في

<sup>1 -</sup> نظم الدرر ، ج12 / ص389 ـ 390 .

<sup>2 -</sup>نظم الدرر ، ج11 / ص 166 ــ 167 .

<sup>3 –</sup> الكهف / 57 .

<sup>4 –</sup> السجدة / 22

<sup>5 -</sup> الكهف / 57.

اللفظ متأخر عمّا قبلها في المعنى ، ومختلفتان في أنّ « » قرُب ما بعدها مما قبلها ، وفي « » وفي « » فكان استعمال الفاء في سورة الكهف أولى ، واستعمال «

» ، وذلك أن ما في سورة الكهف في ذكر قوم يستدعون إلى

الإيهان ، ولم تختم أعمالهم بالكفر لقوله تعالى : ﴿ وَيَجُدُدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ اللهِ عَالَى ، ولم تختم أعمالهم بالكفر لقوله تعالى : ﴿ وَيَجُدُدُ ٱللَّهِ عَالَمَ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أَعْرَضَ عَنْهَا أَ ﴿ الآية ، في وصف الكفار بعد موافاتهم القيامة لقوله تعالى : ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذِ الْمُجْرِمُونِ كَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ الْعَذَابِ الْمُخْرِمُونِ كَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ الله قوله : ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ الْعَذَابِ اللهُ كُبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ آ ﴾ وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَاينتِ رَبِّهِ عَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ عَمْ مَا اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ مَا اللهُ عَمْ اللهُ وَلَا عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ وَاللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ وَلِلْهُ عَلَى اللهُ عَل

عند الانتقام منهم كما حكى قولهم: ﴿ رَبُّنَا ۚ أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴿ اللَّ ﴾ (3) فقد بان بها ذكرنا أن « » هنا مكانها ، والفاء هناك مكانها " (4).

رحمه الله \_: الله تعالى عبر عن الإعراض في سورة الكهف بالفاء الدالة على التعقيب هنا في الأحياء من الكفار ، فإنهم ذكّروا

فأعرضوا عقب ما ذكّروا ، قال الشيخ الطاهر بن عاشور : "

<sup>1 -</sup> الكهف / 56.

<sup>2 -</sup> السجدة / 12 ـ 22 .

<sup>3 –</sup> السجدة / 12

<sup>4 –</sup> درة التنزيل ، ج 2 / 876 ـ 877 .

الذكر على التذكير بفاء التعقيب إشارة إلى أنهم سارعوا بالإعراض ولم يتركوا لأنفسهم الذكر على التذكير بفاء التعقيب

عبر عنه \_ الإعراض في « » الدالة على التراخي

الأموات من الكفار ، فإنهم ذُكّروا مرة بعد أخرى ، ثم أعرضوا بالموت فلم يؤمنوا ، قال البقاعي : " ويجوز - « » على بابها للتراخي ، ليكون المعنى أن من وقع له التذكير بها في وقت ما ، فأخذ

ذلك ولو بألف عام فهو أظلم الظالمين ، ويدخل فيه ما دون ذلك عن باب الأولى أجدر بعدم النسيان ، فهي أبلغ من التعبير بالفاء كما في سورة الكهف، ويكون عدل إلى الفاء هناك شرحاً لما يكون من حالهم ، عند بيان سؤالهم ، الذي جعلوا بأ
" (2) (3)

، وأمه إله والله إله ،وهو قول الإسرائيلية من النصارى ،

<sup>1 -</sup> التحرير والتنوير ، ج15 / ص94 .

<sup>2 -</sup> نظم الدرر ، ج 15 / ص 262 .

<sup>3 -</sup> ينظر أسرار التكرار في القرآن الكريم ، ص 133.

<sup>4 -</sup> مريم / 37.

<sup>5 –</sup> الزخوف/ 65.

الله جلِّ وعلا ، فكان الوصف به في الآية فُويْلُ

لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ : " ..

## فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا

لأنهم - خالفوا مقتضى الحكمة التي جاء بها عيسى التَّلْيَّالِمْ

والشقاق بينهم ، وحقيقة الحكمة هي وضع الشيء في محله ، فكان الإعراض عنها ظلما لأنه وضع الأشياء في غير محلها ، قال البقاعي \_ رحمه الله \_ : " ولما كان في سياق

(2) وهو وضع الشيء في أتقن مواضعه ، جعل الوصف الظلم الذي أدى إليه : لِّلَّذِيرَ َ ظَلَمُواْ أي وضعوا الشيء في غير موضعه مضادة لما

التَكْنِيْكُمْ مَنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ أَي مؤلم ، وإذا كان اليوم مؤلماً فما ، و(3)

قوله تعالى : ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلْ صَلِحًا يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّءَاتِهِ ـ

وَيُدْخِلْهُ جَنَّتٍ تَجِّرِى مِن تَحِّتُهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴾ (4) هذه الآية في موضعين من القرآن الكريم مع اختلاف في ألفاظها حيث قال تعالى : ﴿ وَمَن

<sup>1 -</sup> درة التنزيل وغرة التأويل ، ج2 / ص 885 ـ 886 .

<sup>2 -</sup> يقصد - رحمه الله - قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبِيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُم بِٱلْجِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَصد - رحمه الله - قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبِيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُم بِٱلْجِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْتَلِفُونَ فِيهِ فَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَأُطِيعُونَ ﴾ [الزخرف/ 63].

<sup>3 -</sup> نظم الدرر ، ج17 / ص475 .

<sup>4 –</sup> التغابن / 9 .

يُؤْمِنْ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحَتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا أَقَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رُ رِزْقًا ﴾ (1) ، فكان الاختلاف في تخصيص الآية الأولى بقوله تعالى : يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّءَاتِهِ

وتوجيه ذلك ما ذكره الخطيب الاسكافي \_ رحمه الله \_ مبينا علاقة كل آية بما قبلها : " إن الآية الأولى جاءت بعد قوله مخبرا : ﴿ فَقَالُوۤا أَبَشَرُّ يَهَدُونَنَا فَكَفَرُواْ

وَتَوَلَّواْ وَّآسَتَغَنَى آللَّهُ وَآللَهُ عَنِيٌّ حَمِيدُ ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَن لَّن يُبَعَثُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَّ وَتَوَلَّواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَّ لَا يَعَدها بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ (2) ، فهذه السيئات تحتاج إلى تكفير إذا آمن بالله بعدها

: وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا ﴾ في مستقبل عمره ، يمسح عنه ما سبق من كفره ثم يوجب له جنات ، والآية الثانية لم يتقدمها خبر عن كفار بسيئات فيوعدوا بتكفيرها إذا أقلعوا عنها وتابوا منها وعملوا الصالحات مكانها ، وكان مضمونا تكفير السيئات عند الإيهان وعمل الصالحات فلم يحتج إلى ذكره كها كان الأمر في غيره " (3).

وبه قال الكرماني \_ رحمه الله \_ في البرهان : " : ﴿ وَمَن يُؤْمِنَ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ وَبِهِ قَالَ الكرماني \_ رحمه الله \_ في البرهان : " ﴿ وَمَن يُؤْمِنَ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ عَيْدَ خِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ صَلِحًا يُكفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ لَكنه زاد هنا يكفر عنه سيئاته لأن ما في هذه المعظيمُ (4) ، ومثله في الطلاق سواء لكنه زاد هنا يكفر عنه سيئاته لأن ما في هذه

<sup>1 –</sup> الطلاق / 11 .

<sup>2 –</sup> التغابن / 6 ـ 7 .

<sup>3 –</sup> درة التنزيل وغرة التأويل ، ج3 / ص1281 ـ 1282 .

<sup>4 -</sup> التغابن: 9 .

## الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار

: أَبشَرُّ مَ لَوْنَنَا الآيات فأخبر عن الكفار سيئات تحتاج إلى تفكير إذا آمنوا بالله ولم يتقدم الخبر عن الكفار بسيئات في الطلاق فلم يحتج إلى

وامتله هذا الفسم من التخرار في الفرال الخريم كثيرة جدا ، ولربها عبر عنها

بعض العلماء بـ "كالزركشي ؛ والذي ذكر له أنواعا كثيرة وهي على

النحو الآتي <sup>(2)</sup> :

- التشابه بالتقديم والتأخير.

\_ \_

( )

ث- ما يشتبه بالجمع والإفراد.

ج- ما يشتبه بالتذكير والتأنيث.

- ما يشتبه بالتعريف والتنكير.

خ- ما يشتبه بالإظهار والإضار.

- الاختلاف بتغير الصيغة الصرفية

ولكل نوع من هذه الأنواع أمثلته من كتاب الله تعالى سنأتي على ذكر بعضه

في

<sup>1 -</sup> أسرا التكرار في القرآن الكريم ، ص 205 .

<sup>2 -</sup> ينظر البرهان في علوم القرآن ، ج 1 ، ص من 112 إلى 132

# المبحث الأول أثر السياق في توجيه تكرار الألفاظ تمهيد

تكرار الألفاظ في القرآن الكريم على أنواع ، ولست أع أحصي وجود اللفظ في القرآن الكريم كلّ ما أشترط لذلك أن يكون تكراره في وحدة سياقية أو موضوعية ، كأن يتكرر في عدة آيات متقاربة ، أو موضوع واحد موزع على عدة سور ، أو في سورة واحدة فقط ، أما أن نمسك بالمعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ونحصي عدد مرات ورود لفظ ما في القرآن كله ونعد ذلك من قبيل التكرار ،

والجدير بالتنبيه عليه هنا أن تكرار لفظ ما في مواضع متقاربة من نص واحد ، أو في النص كله ، له دلالات كثيرة ، تختلف من موضع لآخر نتيجة ارتباطه بسياق كل نص

ومن هنا سنقوم بدراسة تطبيقية نتناول فيها بعض الألفاظ التي تكررت في وحدة موضوعية في القرآن الكريم، لنرى أثر السياق في توجيه تكرارها.

## المطلب الأول

أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ السورة.

1- أثر السياق في توجيه تكرار مادة "أ.و.ل" في سورة يوسف.

" تأتي في القرآن على معنيين ، الأول منهما : تفسير أمر على معنيين ، الأول منهما : تفسير أمر غامض أو مبهم كقوله تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (1)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُهُ وَمَا يَعُلَمُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (2) .

": \_ والمعنى الثاني : تعبير الرؤيا وتفسيرها ، قال شيخ الإسلام \_ رحمه الله \_ : " التَّأُويلُ فِي سُورَة يُوسُفَ تَأُويلُ أَحَادِيثِ الرُّؤْيَا "(3).

والعجيب أن هذه المادة لم ترد في سورة يوسف إلا بالمعنى الثاني ، ولم ترد في

فتكررت هذه المادة في سورة يوسف في ثمانية مواضع وهي:

1- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَنَالِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ (4).

1\_آل عمران/ 7.

2\_الكهف/ 82\_

<sup>3</sup> \_ مجموع الفتاوى ، ج 13 / ص291 .

<sup>4</sup>\_يوسف / 6.

2- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ اللهِ مَكَانَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأُولِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المَا الهِ المَالمُلِي المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ المَالمُلْمُ

- 3- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ يَكَأَبَتِ هَذَا **تَأْوِيلُ** رُءْيكى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا ۖ ﴾ (2).
- 4- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن **تَأْوِيلِ** ٱلْأَحَادِيثِ ۖ ﴾ (3).
  - 5- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالُوٓا أَضَغَاثُ أَحُلَامِ ۖ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَحْلَامِ بِعَالِمِينَ ﴾ (4).
- 6- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنبِتُكُم بِتَأْوِيلِهِ، فَأَرْسِلُونِ ﴾ (5).
  - 7- قَالَ تَعَالَى: ﴿ نَبِتْنَا بِتَأْوِيلِهِ ۗ إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (6).
- 8- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرُزَقَانِهِ ۗ إِلَّا نَبَأَثُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ ء قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ﴾ (7).

<sup>1</sup> \_ يوسف/ 21 .

<sup>2</sup>\_يوسف/ 100.

<sup>3</sup> \_ يوسف/ 101 .

<sup>4</sup>\_يوسف/ 44.

<sup>5</sup>\_يوسف/ 45.

<sup>6</sup>\_يوسف/ 36.

<sup>7</sup>\_يوسف/ 37.

السرّ في تكرار مادة " " بهذا العدد في سورة يوسف على معنى تعبير الرؤيا وتفسيرها ، يرجع إلى سياق السورة وإطارها العام ، ذلك أن قصة يوسف تبدأ برؤياه الشهيرة في قوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَكُوكُبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ ﴾ (١).

\_ رحمه الله \_ : " - عليه السلام -

بذكر رؤياه إشارة إلى أن الله هيأ نفسه \_ أي محمد والمنافقة للنبوة فابتدأه بالرؤيا الصادقة كما جاء في ح \_ رضي الله عنها \_ : " أن أول ما ابتدئ رسول الله الله الله عنها \_ : " أن أول ما ابتدئ رسول الله الله الله عنها للوحي الرؤيا الصادقة فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح "(2) . وفي ذلك تمهيد للمقصود من القصة وهو تقرير فضل يوسف - عليه السلام - من طهارة وزكاء نفس وصبر . فذكر هذه الرؤيا في صدر القصة كالمقدمة والتمهيد للقصة المقصودة "(3) .

مجرياتها ، وبنيت أحداثها على الرؤيا التي محدرت بها السورة ، ولما كانت الرؤيا تحتاج إلى تفسير وتعبير ، تكرر ذكر التأويل الذي عليه السلام في كل حدث من أحداث سيرته ، فمرة بتأويل رؤيا الفتيين في السجن ثم رؤيا الملك .. وكلها رؤى ذات مغزى في سيرته عليه السلام ..

1 \_ يوسف/ 4 .

2 \_ البخاري ( 3 / 1292 ، رقم الحديث : 3318 ) ومسلم(1/ 97 ، رقم : 422) .

<sup>3</sup> ـ التحرير والتنوير ، ج 12 / ص14 .

فضيلة يوسف \_ عليه السلام \_ قائمة على تأويل الرؤى والأحلام ، وهو ما دلّ عليه قوله تعالى : ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن **تَأْوِيلِ** وَالأحلام ، وهو ما دلّ عليه قوله تعالى : ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن **تَأُويلِ** الْأَحَادِيثِ ۚ ﴾ (1).

ولهذا تكرر ذكر التأويل في السورة إشارة إلى هذه الحقيقة.

2- أثر السياق في توجيه تكرار مادة "أ.و.ب" في سورة"ص".

لقد تكرر في سورة """. . " بصيغتي أوّاب ومآب وردت الأولى في خمسة مواضع أربعة منها في هذه السورة وهي :

الموضع الأول: قوله تعالى: ﴿ أَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاُذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا ٱلْأَيْدِ ۖ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۚ ﴿ ﴾ } ﴿ ().

الموضع الثاني: ﴿ وَالطَّيْرَ مَعْشُورَةً كُلُّ لَّهُ وَأُوَّابُ إِنَّ ﴾ (3).

الموضع الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لِدَاوُرِدَ سُلَيْمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبُدُ ۚ إِنَّهُ وَأَوْبُ

الموضع الرابع: قوله تعالى: ﴿ وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْثَا فَأُضْرِب بِهِ وَ وَلَا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّهُ وَأَلَّ اللهُ اللهُل

وورت الثانية في ثمانية مواضع أربعة منها في هذه السورة وهي:

<sup>1</sup>\_يوسف/ 101.

<sup>2</sup> ـ ص/ 17 .

<sup>3</sup> ـ ص/ 19

<sup>4</sup> ـ ص/ 30 .

<sup>5</sup> ـ ص/ 44 .

1- قوله تعالى : ﴿ فَغَفَرُنَا لَهُۥ ذَالِكَ ۗ وَإِنَّ لَهُۥ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسَّنَ مَثَابِ ۗ ۞ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

- 2 قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ لَهُ, عِندَنَا لَزُلْفِي وَحُسَّنَ مَثَابٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ
- 3- قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا ذِكُرُ ۗ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسۡنَ مَثَابٍ ﴿ اللَّهُ ﴾ (3).
  - 4- قوله تعالى: ﴿ هَاذَأَ وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَاكٍ ﴿ ۞ ﴾ (4).

" أواب ، ومآب " معناه في اللغة الرجوع والتوبة ، جاء في : " آب أي رجع ، يؤوب أوبا وأوبة وإيابا . والأوّاب : التائب . والمآب : " (5)

\_ رحمه الله \_ : " وأَوَّابٌ كثير الرُّجوع إِلَى اللهِّ "(6) .

" " يجدها تتناول محورا واحدا هو الاستسلام لله بالرجوع

إلى الحق بلا عناد ؛ فبدأت بذكر استكبار الكفار ، وإعراضهم عن الله فقال عز وجل : ﴿ صَ وَاللَّهُ مِنَا لَهُ وَاللَّهُ مِنَا لَهُ فَقَالَ عَزُ وَجِل : ﴿ صَ وَاللَّهُ مِنَا لَهُ فَقَالَ عَزُ وَجِل اللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ فَعَالَ عَنْ وَجِل اللَّهُ وَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ فَعَالَ عَنْ وَجِل اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ فَعَالَ عَنْ وَجِل اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ فَعَالَ عَنْ وَجِل اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

هؤلاء الكفار الذين أعرضوا وبين سبب إعراضهم ، وهو الاغترار بالقوة فقال : ﴿

<sup>1</sup> ـ ص/ 25 .

<sup>2</sup> ـ ص/ 40 .

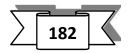
<sup>3</sup> ـ ص/ 49 .

<sup>4</sup> ـ ص/ 55.

<sup>. 90</sup> صحاح ، الجوهري ، ج1 ص

<sup>6</sup>\_لسان العرب، ج1 / ص217.

<sup>7</sup> ـ ص/ 1 ـ 2 .



وفي مقابل هؤلاء ذكر الله عز وجل إنابة طائفة من الناس ورجوعهم إليه وانقيادهم له ، مع وجود الداعي نفسه للإعراض والاستكبار المتمثل في

### \_عليه السلام\_

مكانة في قومه ، إذ اصطفاه الله سبحانه وتعالى وجعله ملكا عليهم لقتال جالوت ق به شر هزيمة ، ومنذ ذلكم الحين سطع نجمه ،

آتاه الله الملك والحكمة وعلمه مما يشاء ، وقصته في سورة البقرة

كما بينت سورة سبأ جانبا من قوة داود عليه السلام ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًا يَنجِبَالُ أُوِّي مَعَهُ, وَٱلطَّيْرُ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ أَن ٱعْمَلُ سَيْغَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَدِ وَاعْ مَلُواْ صَلِحًا إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهُ الْحَدِيدَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

عليه السلام \_ كان أوابا تائبا مستسلم لربه عز وجل مع ما أوتي من قوة وملك عظيم ، لهذا جاء ذكر أوبته مع قوته في سورة "

\_ رحمه الله \_ : "

قيل إن كنت قد شاهدت من هؤلاء الجهال جراءتهم على الله وإنكارهم الحشر والنشر،

<sup>1</sup> ـ ص/ 12 – 13.

<sup>2</sup> \_ سبإ/ 10 – 11.

فاذكر قصة داود حتى تعرف شدة خوفه من الله تعالى ومن يوم الحشر ، فإن بقدر ما يزداد الضدين شر فا يزد

\_ رحمه الله \_ : "

.. كان مظهر قوتهم هو الطغيان والبغي والتكذيب . فأما داو فقد كان ذا قوة ، ولكنه كان أواباً ، يرجع إلى ربه طائعاً تائباً عابداً ذاكراً . وهو القوي ذو الثان فقد كان ذا قوة ، ولكنه كان أواباً ، يرجع إلى ربه طائعاً تائباً عابداً ذاكراً . وهو القوي ذو

ثم ذكر نموذجا آخر لمن لم تدفعه قوته وملكه وسلطانه إلى التجبر والتكبر عن الحق سبحانه ، ألا وهو سليهان عليه السلام ، قال فيه تعالى : ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرِدَ سُلِيمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۚ إِنَّهُ وَ أَوَّابُ ﴿ اللهِ اللهُ ا

ولقد جاء بيان قوة سليمان \_ عليه السلام \_ وعظيم ملكه في سورة "

قال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهَرُ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ وَأَسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِ مَا يَعْمَلُونَ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنَ أَمْرِنَا نُذِقُهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ اللَّهِ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن تَعَرِيبَ وَتَمَثِيلَ وَجِفَانِ كَٱلْجُوابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيكَ اَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُردَ شُكُرًا فَوَي مَا يَشَاءُ مِن تَعَرِيبَ وَتَمَثِيلَ وَجِفَانِ كَٱلْجُوابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيكَ اَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُردَ شُكُرًا وَقَلُ مِن عَبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِى ٱلشَّكُورُ اللَّهُ ﴾ (4)

فهذا الملك الذي أوتيه سليمان \_ عليه السلام \_ - حين تقصيره \_ إلى الاستكبار والتمادي في الباطل كما حصل لفرعون ، وأقوام الرسل المكذبين لأنبيائهم ، بل

<sup>1</sup>\_ مفاتيح الغيب ، ج26 / ص160 .

<sup>2</sup>\_ في ظلال القرآن ، ج5/ ص3017 .

<sup>3</sup> ـ ص/ 30.

<sup>4</sup> \_ سيأ/ 12 – 13 .

كَانَ تُوابًا إِلَى رَبِهُ أُوابِ : ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِئَ إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ وَهَا لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِئَ إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ وَهُ اللَّهِ مَا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِئَ إِنَّكَ أَنتَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### \_رحمه الله\_: "

الشهوات ، وكان السياق للعزة والشقاق الدالين على عظيم الاحتياج إلى ما يكف ذلك ما أعظمه الخيل ، ذكر فيها آمراً له على أنه مع ما له من عظمة الملك كثير الأوبة عظيمها ؛ لأنّ من لم يكن ذلك له طبعاً لم يقدر على ما فعل "(2).

وقال في موضع آخر: "

أوبته لتحصل التأسية به في حسن ائتهاره وانتهائه والتسلية بابتلائه مع ذلك من شرفه وبهائه ، أشار إلى كثرة الخيل جداً وزيادة محبته له وسرعة أوبته "(3).

وأما النموذج الثالث فهو نبي الله أيوب عليه السلام إذ قال الله تعالى فيه: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ نِعَمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

وهذا مثال لمن لم يصدّه البلاء عن الاستسلام لربّ الأرض والسماء ، قال السيد \_ رحمه الله \_ : " ويبدو أن ابتلاءه كان بذهاب المال و الأهل والصحة جميعاً ولكنه ظل على صلته بربه ، وثقته به ، ورضاه بها قسم له "(5).

\_ رحمه الله \_ : "

المذكورة في هذه السورة ، واعلم أن داود وسليهان كانا ممن أ

والنعماء ، وأيوب كان ممن خصه الله تعالى بأنواع البلاء ، والمقصود من جميع هذه

<sup>1</sup> ـ ص/ 35.

<sup>2</sup>\_نظم الدرر ، ج 16 / ص 378.

<sup>3</sup>\_ المصدر نفسه ، ج 16 / ص379 .

<sup>4</sup> ـ ص/ 44.

<sup>5</sup>\_ في ظلال القرآن ، ج5/ ص201 .

القصص الاعتبار . كأن الله تعالى قال : يا محمد اصبر على سفاهة قومك فإنه ما كان في الدنيا أكثر نعمة ومالاً وجاهاً من داود وسليان عليها السلام ، وما كان أكثر بلاء ومحنة من أيوب ، فتأمل في أحوال هؤلاء لتعرف أن أحوال الدنيا لا تنتظم لأحد، وأن العاقل لا بدله من الصبر على المكاره "(1).

فصبر هؤلاء الأنبياء الثلاثة \_ داود وسليهان وأيوب \_ عليهم السلام \_ على البلاء من خير أو شر ﴿ وَنَبُلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتُنَةً ﴿ اللهِ اللهِ على استسلامهم لله تعالى .

فلم كان رجوعهم لله \_ عز وجل \_ حسنا ، مع وجود ما يفسد هذا الرجوع من قوة وضعف ، وصحة ومرض ، خير وشر ، كان رجوعهم يوم القيامة حسنا .

\_ عليه السلام \_ : ﴿ فَعَفَرْنَا لَهُ وَالِكَ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلُفَى وَحُسْنَ

وقال عن سليما عليه السلام: ﴿ وَإِنَّ لَهُ, عِندَنَا لَزُلُفِي وَحُسُنَ مَكَابٍ ﴾ (4). قال ابن جرير \_ رحمه الله \_ : " ( مَآبٍ ) يقول: مَرْجع ومنقَلب الله \_ : " ( مَآبٍ ) يقول: مَرْجع ومنقَلب الله \_ : " ( مَآبٍ ) يقول: مَرْجع ومنقَلب ( مَآبٍ ) يقول: مَرْبع و منقَلب ( مَآبٍ ) مَرْبع و منقَلب ( مَآبِ ) مُرْبع و منقَلب ( مَآبٍ ) مَرْبع و مَرْبع و مِرْبع و منقَلب ( مَ

<sup>1</sup>\_ مفاتيح الغيب ، ج 26 / ص 183\_184 .

<sup>2</sup>\_الأنبياء / 35.

<sup>3</sup> ـ ص/ 25.

<sup>4</sup> ـ ص / 40.

<sup>5</sup>\_ تفسير الطبري ، ج21 / ص188 .

: ﴿ هَنَا ذِكُرُ أُ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَنَابٍ ﴾ (1). وقال

تعالى : ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغَفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِعَالى : ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغَفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِللَّهُ اللهِ عَلْمُتَّقِينَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا الجزاء ؟.

رَبُّ السماء : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَكُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ اللّهَ فَالْسَتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلّا ٱللّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ اللّهُ فَالْسَتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلّا ٱللّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَمْ يَعْفِرُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَمْ يَعْفِيلُوا اللّهُ اللّهُ وَلَمْ يَعْفِيلُوا عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ يَعْفِيلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ يَعْفِيلُوا عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْفِيلُوا اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ

ولما كانت معاملة المجرمين لربهم سيئة ؛ إذ أنهم لم يرجعوا إليه ولم يستسلموا لأوامره بل غرتهم قوتهم وكبرياؤهم وعظمتهم ، كان رجوعهم يوم القيامة سيئا : (هَ عَنْمَ لِلطَّاعِينَ لَشَرَّ مَعَابِ (٥٠٠) جَهَنَمَ يَصْلُونَهَا فَيِثْسَالُلِهَادُ (٥٠٠) .

11 11

الذي صدّه الكبر والتعاظم عن الرجوع إلى مولاه: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ٱلْكَيْفِرِينَ ﴿ فَا كَنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ اللَّهِ عَالَى يَبْإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ اللَّهُ عَلَيْ مِن تَارِ وَخَلَقْنَهُ, مِن طِينٍ ﴿ اللَّهِ مَن اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلِي اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونَ عَلَيْ عَلَقَتْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عِلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَكُو عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَكُوا عَلَيْ عَلَيْ

<sup>1</sup> ـ ص/ 49.

<sup>2</sup>\_آل عمران/ 133.

<sup>3</sup> \_ آل عمران/ 135.

<sup>4</sup>\_ص/55\_55.

<sup>5</sup> ـ ص / 74 ـ 76 .

<sup>6</sup> ـ ص / 85 .

3- أثر السياق في توجيه تكرار كلمة "الحق" في سورة يونس " " في الل

\_ رحمه الله \_ : " الحق في اللغة : هو الثابت الذي لا يسوغ إنكاره ، من حق الشيء يحق، إذا ثبت ووجب "(1).

وقال الراغب الأصفهاني \_ رحمه الله \_ : " : كمطابقة رجل الباب في حقه (هي عقب الباب) لدورانه على استقامة "(2).

وفي اصطلاح أهل المعاني: " الحكم المطابق للواقع، يطلق على الأقوال والعقائد، والأديان، والمذاهب باعتبار اشتهالها على ذلك، ويقابله الباطل "(3).

" في القرآن الكريم على عدة معان منها (4):

أولها: الموجد للشيء، وهو الله عز وجل، قال تعالى: ﴿ ثُمُّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَكُهُمُ الْحُقُّ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَا ٱلطَّلَالُ فَأَنَّى اللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقِّ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَا ٱلطَّلَالُ فَأَنَّى الْحَقِّ وَمُاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَا ٱلطَّلَالُ فَأَنَّى الْحَقِّ اللهُ عَلَى اللهُ الطَّلَالُ فَأَنَّى الْحَقِّ اللهُ الطَّلَالُ فَأَنَّى اللهُ عَلَى اللهُ الطَّلَالُ فَأَنَّى اللهُ عَلَى اللَّهُ مَاذَا بَعْدَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللل

<sup>1</sup>\_الفروق اللغوية ، ص 193.

<sup>2</sup>\_ مفردات ألفاظ القرآن ، ج1 / ص248 .

<sup>3</sup>\_الفروق اللغوية ، ص 193 .

<sup>4-</sup> ينظر مفردات ألفاظ القرآن ، ج1 / ص249 .

<sup>5</sup>\_الأنعام/ 62.

<sup>6</sup> ـ يونس/ 32 .

ثانيا: والموجَد بحسب اقتضاء الحكمة ، ولهذا يقال: فعل الله تعالى كله حق ، فالموت حق ، والبعث حق ، والجنة حق ، والنار حق ، قال تعالى: ﴿ كَيْفَ يَهُدِى اللهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمُ وَشَهِدُوٓاْ أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقَّ ﴾ (1).

ثالثا: الاعتقاد للشيء المطابق، لما هو عليه في نفس الأمر، كقولنا: اعتقاد فلان في البعث والثواب والعقاب والجنة والنارحق، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ وَمَنْهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

رابعا: والقول بحسب ما يجب، وبقدر ما يجب، كقولنا قولك حق وفعلك حق، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتُ كُلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَهُمُ وَفعلك حق، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتُ كُلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَهُمُ مِن اللَّهَادِ اللَّهَ اللَّهَادِ اللَّهُ اللَّهَادِ اللَّهَ اللَّهَادِ اللهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الل

" الحق "

أعلى نسبة تردد للفظ بمشتقاته ، وهي مع ذلك من السور المتوسطة الطول ، وقد تكررت فيها المادة نحوا من عشرين مرة ، في حين تكررت المادة في سورة البقرة أطول سور القرآن ثلاث عشرة مرة فقط ، ولذلك أسرار تتعلق بالسورة وموضوعاتها نذكرها بعد .

1 \_ آل عمران/ 86 .

2\_البقرة / 213.

3 \_ غافر / 6 .

<sup>4</sup>\_السجدة / 13.

- قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ (1).
  - : ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ كُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمُّ ﴾ (2).
- ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُمْ مَّن يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ ٱفْمَن
   يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ ٱحَقُّ أَن يُنْبَعَ أَمِّن لَا يَهِدِئ إِلَّا أَن يُهْدَى فَا لَكُو كَيْفَ تَعْكُمُون ﴾ (3).

لكريم حق أنزله الله سبحانه وتعالى على

المالية عليه السلام ـ عليه السلام ـ

أجل بيان الحكمة من وصف الكتاب في أول السورة بقوله : ﴿ الْمَرْ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَبِ الْجَلْ بِيانَ الْحَكمة من وصف الكتاب في أول السورة بقوله : ﴿ اللهِ عَلَى عَالَمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

فيها الحكمة التي أشير إليها في وصف الكتاب ، من الوحي إلى الرسول الناس ويبشر المؤمنين ، والرد على المعترضين أن يوحي الله إلى بشر . . إلى خلق السهاوات والأرض وتدبير الأمر فيهها . . إلى جعل الشمس ضياء والقمر نوراً ، وتقدير منازل نين والحساب . . إلى اختلاف الليل والنهار وما فيه من حكمة

وتدبير . . "(5).

<sup>1</sup> ـ يونس / 94 .

<sup>2</sup> \_ يونس / 108.

<sup>3</sup> \_ يونس / 35 .

<sup>4</sup> \_ يونس / 1 .

<sup>5</sup>\_ ظلال القرآن ، ج 3 / ص 1758 .

ومما يبين ذلك ويدل عليه كثر الآيات المبثوثة في السورة من أولها إلى آخرها، والتي تدل على أن القرآن الكريم كلام الله الموحى به إلى رسوله كذب المشركين وإعراضهم عن الحق

فمن ذلك قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا تُعَلَىٰ عَلَيْهِمْ مَايِالُنَا بَيِّنَاتُ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا اَثْتِ بِقُرْوَانٍ غَيْرِ هَاذَاۤ أَوْبَدِّلَهُ قُلَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنْ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَابِي يَرْجُونَ لِقَاءَنَا اَثْتِ بِقُرْوَانٍ غَيْرِ هَاذَاۤ أَوْبَدِلَهُ قُلَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنْ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَابِي نَقْمِ عَظِيمٍ اللهَ فَلَى اللهِ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ اللهَ قُلُ مَن الله عَلَيْكُمْ وَلِا أَذَرَكُمُ مِيِّهِ فَقَدُ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمْرًا مِن قَلْ اللهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلَوْتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ مَا تَلُوتُكُمْ مِيِّهِ أَفْلَا مُعْنِ اللهِ عَلَى اللهِ كَيْرِانِ فَمَن أَظْلَمُ مِمْنِ الْفَرَكَ عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَب وَايَدِيقَ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ مِنُونَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى ا

ن من ورائها الطعن في نبوة محمد الماليات

\_رحمه الله\_: " هذا الكلام هو النوع الثالث من شبهاتهم وكلماتهم التي ذكروها

في الطعن في نبوة النبي ا

<sup>1</sup> \_ يونس / 15 \_ 17 .

<sup>2</sup>\_ تفسير ابن كثير ، ج4 / ص253 .

<sup>3</sup>\_ تفسير الرازي ، ج17/ ص58.

: ﴿ وَمَا كَانَ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفَتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ

وَتَفَصِيلَ ٱلْكِئَبِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ الْآَ الْمَ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىكُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّشْلِهِ وَلَمَّا وَادْعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُم صَدِقِينَ اللَّ بَلُ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا وَادْعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُم صَدِقِينَ اللَّ بَلُ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ وَكُنْكِ كَذَاكِ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلظَّلِمِينَ اللَّ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِٱلْمُفْسِدِينَ اللَّ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

لما بين الله سبحانه وتعالى في الآيات السابقة إعراض المشركين عن الحق

التي سبق الإشارة إليها ، شرع في عرض جملة من الأدلة توضح بطلان حججهم وضعف شبهاتهم وتلبيساتهم ، قال البقاعي ـ رحمه الله ـ : "ولما قدم في هذه السورة قولهم وضعف شبهاتهم وتلبيساتهم ، قال البقاعي ـ رحمه الله ـ : "ولما قدم في هذه السورة قولهم في لولولا أُنزِل عَلَيْهِ عَالِيهُ مِن رَبِّهِ عَلَى الله ويقار والتي فيها رداً عليهم ووعظاً لهم من الآيات البالغة في الحكمة جداً يتجاوز قوى البشر ويضمحل دونه من الخلق القدر ، وكان آخر ذلك التنبيه على أن شركاءهم لا يهتدون إلا أن هداهم الهادي فضلاً عن أن يهدوا ، وإقامة الدليل على أن مذاهبهم ليست مستندة إلى علم بل هي تابعة للهوى ، أتبع ذلك دليلاً قطعياً في أمر القرآن من أنه لا يصح أصلاً أن يؤتى به من دون أمره سبحانه رداً لقولهم : إنه مفترى ؛ لأنه من وادي ما ختم به هذه الآيات من

سند لهم في ذلك بل ولا شبهة أصلاً ، وإنها هو مجرد هوى بل وأكثرهم عالم بالحق في أمره ، فنفى ذلك بها يزيح الظنون ويدمغ الخصوم ولا يدع شبهة لمفتون ، وأثبت أنه هو الآية

<sup>1</sup> \_ يونس / 37 \_40 .

<sup>2</sup> \_ يونس / 20 .

الكبرى والحقيق بالا ، فقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ ﴾ الكبرى والحقيق بالا . (1)

:" : ﴿ وَيَقُولُونَ لَوُلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ

ءَايكُ مِن رَّبِهِ مَن عند نفسه ؛ افتعالاً ، واختلافاً ، وذكر - تعالى - هنا : أنَّ إتيان محمّد الله إنَّما أتى به من عند نفسه ؛ افتعالاً ، واختلافاً ، وذكر - تعالى - هنا : أنَّ إتيان محمّد الله بهذا القرآن ، ليس هو افتراءٌ على الله - تعالى - ، وإنَّما هو وحي نازل عليه من عند الله وأنَّه مُبرَّا عن الافتعال ، والافتراء ، ثم احتجَّ على صحَّة هذا الكلام ، بقوله : ﴿ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ } ﴿ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ

ة نبوة محمد المالية

ه حق أنزله الله سبحانه ، ثبتت في هذه الآيات عن طريق المعجزة : ﴿ قُلُ فَأَتُواْ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

الأنبياء عليهم السلام أمران:

وظهرت المعجزة على يده وكل من كان كذلك ، فهو رسول من عند الله حقاً وصدقاً ، وظهرت الطريق مما قد ذكره الله تعالى في هذه السورة وقرره على أحسن الوجوه في قوله : ﴿

<sup>1</sup>\_ نظم الدرر ، ج 9/ ص 119\_120 .

<sup>2</sup> ـ يونس / 20 .

<sup>3</sup> \_ يونس / 37 .

<sup>4</sup> ـ اللباب في علوم الكتاب ، أبو حفص عمر بن علي ابن عادل الدمشقي الحنبلي توفي سنة 775هـ ، تحقيق : الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض ، دار النشر : دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان ، الطبعة : الأولى سنة: 1419 هـ – 1998 م ، ج8 / ص474 .

وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفَرَىٰ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِئْبِ لَا رَبّ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ اللّهِ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَالَةٌ قُلُ فَٱتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم رَبّ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ اللهِ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَالَةٌ قُلُ فَٱتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ اللهِ اللهِ وقد ذكرنا في تفسير هذه الآية ما يقوي الدين ويورث اليقين ويزيل الشكوك والشبهات ويبطل الجهالات والضلالات (2).

الأمر الثاني : "

الصالح ما هو؟ "(3) ، وهو ما جاء بيانه في الآية الثالثة : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدُ جَاءَتُكُمُ مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي ٱلصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ فَ قُلْ بِفَضَلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَإِذَاكِ فَلْيَفَرَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴿ فَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ فَلِيَفَرَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴿ فَا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

\_ رحمه الله \_ : " إذا عرفت هذه المقدمة فنقول : إنه تعالى لما بيّن

صحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بطريق المعجزة ، ففي هذه الآية بيّن بالطريق الثاني ، وهذا الطريق طريق كاشف عن حقيقة النبوة معرف لماهيتها ، بالطريق الثاني ، وهذا الطريق طريق كاشف عن حقيقة النبوة معرف لماهيتها ،

الطريق الذي يسمونه برهان اللم ، وهو أشرف وأعلى وأكمل وأفضل "(5).

نات والحجج القاطعات تصل بنا سورة يونس إلى

: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمُّ فَمَنِ

<sup>1</sup> \_ يونس / 37\_38 .

<sup>2</sup>\_ تفسير الرازي ، ج17 / ص120 .

<sup>3</sup>\_ تفسير الرازي ، *ج 17 / ص* 120 .

<sup>4</sup> \_ يونس / 57\_58 .

<sup>5</sup>\_ تفسير الرازي ، ج 17/ ص 121 .

وهذه الحقيقة لا يمكن ترسيخها في قلوب المشركين وهم ينكرون ألوهية الله

جل على العبيد، وإثبات

فمراعاة لهذا الظرف كان لز

ألوهيته ، وأنه لا معبود بحق إلا الله ، وهذا ما تطرقت إليه الآيات الأولى في صدر هذه السورة ، حيث استدل فيها ربنا عز وجل بالربوبية \_ التي لا ينكرها أحد من المشركين \_ على إثبات الألوهية فقال : ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّمَوَي عَلَى المُعَرَشِ يُدَبِّرُ اللَّهُ مُرَّ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ عِنْ. ﴾ (2).

ثم انتهى إلى نتيجة تكرر معها ذكر كلمة " الحق " مرة أخرى ؛ لأنه اللفظ الذي يتناسب تمام المناسبة مع مفهوم الألوهية :

- فقال تعالى : ﴿ وَرُدُّ وَا إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَـٰهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾ (3).
- : ﴿ فَلَالِكُو ٱللَّهُ رَبُّكُو ٱلْمَعَ أَلَكُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ه لهذا الترتيب البديع والتناسق العجيب ثلة من المفسرين الذين أدركوا العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت حق الله سبحانه على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على الله على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على الله على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية الله على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على العبيد من الألوهية والتعظيم العلاقة بين الآيات الكونية التي تثبت على العبيد من الألوهية والتعلق التعلق العبيد من الألوهية والتعلق العبيد من الألوهية والتعلق العبيد من الألوهية والتعلق التعلق التعلق التعلق العبيد من الألوهية والتعلق التعلق التعلق

نه تعالى لما ذكر الأدلة على الألوهية والوحدانية والقدرة، ذكر الدلائل

<sup>1</sup> \_ يونس / 108 \_ 109 .

<sup>2</sup> ـ يونس / 3 .

<sup>3</sup> ـ يونس / 30 .

<sup>4</sup> ـ يونس / 32.

الدالة على صحة النبوة والطريق المؤدّي إليها وهو القرآن ، والمتصف بهذه الأوصاف الشريفة هو القرآن"(1).

وقال أبو السعود ـ رحمه الله ـ : " ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ ﴾ شروعٌ في بيان ردّهم إثر بيانِ ردهم للأدلة العقلية المندرجة في تضاعيفه ، أي وما صح وما استقام أن يكون هذا القرآنُ المشحونُ بفنون الهداياتِ المستوجبة للاتّباع التي من جملتها هاتيك الحججُ البينةُ الناطقةُ بحقية التوحيد وبطلان الشرك "(2)

وقال الشوكاني\_رحمه الله\_: " رغ سبحانه من دلائل التوحيد

شرع في تثبيت أمر النبوّة: أي وما صح وما استقام أن يكون هذا القرآن المشتمل على الحجج البيّنة، والبراهين الواضحة، يفترى من الخلق من دون الله، وإنها هو من عند الله عزّ وجلّ، وكيف يصح أن يكون مفترى، وقد عجز عن الإته هم أفصح العرب لساناً وأدقهم أذهاناً "(3).

وقد بين الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ هذه المناسبة أحسن بيان لما قال:
" لما كان الغرض الأول في هذه السورة إبطال تعجب المشركين من الإيحاء بالقرآن إلى
وتبيين عدم اهتدائهم إلى آياته البينات الدالة على أنه من عند الله، وكيف لم
ينظروا في أحوال الرسول الدالة على أن ما جاء به وحي من الله ، وكيف سألوه مع ذلك

أن يأتي بقرآن غيره أو يبدل آياته بما يوافق أهواءهم . ثم انتقل بعد ذلك إلى سُؤَالهم أن

<sup>1</sup>\_ البحر المحيط ، ج5 / ص168 .

<sup>2</sup>\_ إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، محمد بن محمد العهادي أبو السعود الحنفي ولد سنة 898هـ بالقسطنطنية ، وكانت وفاته في سنة 822هـ ، دار إحياء التراث العربي – بيروت ، ج4 / ص145 .

<sup>3</sup>\_ فتح القدير ، ج2 / ص644 .

تنزل عليه آية أخرى من عند الله غير القرآن ، وتخلل ذلك كلَّه وصفُ افترائهم الكذب في دعوى الشركاء لله وإقامة الأدلة على انفراد الله بالإلهية وعلى إثبات البعث، وإنذارهم بها نال الأمم من قبلهم ، وتذكيرهم بنعم الله عليهم وإمهالهم ، وبيان خطئهم في اعتقاد الشرك اعتقاداً مبنياً على سوء النظر والقياس الف عاد الكلام إلى قولهم في

القرآن بإبطال رأيهم الذي هو من الظن الباطل أيضاً بقياسهم أحوال النبوءة والوحي بمقياس عاداتهم كما قاسُوا حقيقة الإلهية بمثل ذلك ، فقارعتهم هذه الآيةُ بذكر صفات القرآن في ذاته الدالة على أنه حق من الله وتحدتهم بالإعجا

الخلاصة: لقد تميزت سورة يونس بها تميز به المكي من سور القرآن ؛ إذ أنه خص بخصائص من أبرزها: محاجة المشركين و تبيّن خطأهم الواضح ، وبذلك يظهر الحق وتعلو رايته ، ويُدحض الباطل وزخارفه ، وهذا ما اعتنت به سورة يونس من إثبات حقائق تدل بمجموعها على أن هذا القرآن الذي جاء به محمد حق ، فالله حق ، وأرسل نبيه محمدا النبي الحق بالهدى ودين الحق ، وستنجلي هذه الحقيقة يوم القيامة الوعد الحق ، ومن هنا كثر دوران هذا اللفظ في السورة ؛ لأن المقصد العام منها: إثبات الحق .

<sup>11 /</sup> ص 167 .11 / ص 167 .

### المطلب الثاني

أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الآية.

ورد في بعض الآيات من كتاب الله ألفاظ تكرر ذكرها مرّة ومرّتان وثلاث ، وهذا التكرار له علاقة بسياق كل آية ؛ أي لا يتبين الغرض منه إلا بعد النظر في سياق الآية نفسها ، وشواهد ذلك من كتاب الله تعالى في ذلك كثيرة منها :

1) له تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيَّكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَاللَّهُ وَطُهَّرَكِ وَاللَّهُ وَطُهَّرَكِ اللهِ وَطُهَّرَكِ اللهِ وَاللهِ وَطُهَّرَكِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

" في هذا الموضع فسره العلماء بتفسيرات كثيرة يأتي في التأكيد وزيادة التوكيد ، قال الألوسي \_ رحمه الله \_ : "ويحتمل أن يراد به الأول وكرر للتأكيد وتبيين من اصطفاها عليهن" (2) .

وفي ذكر الزركشي ـ رحمه الله ـ لفوائد التكرير أوردها كشاهد من شواهد التأكيد

: " وله فوائد: أحدها: التأكيد .. وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ يَكُمْرُيمُ إِنَّ اللَّهَ ٱصْطَفَعْكِ وَطَهَّرَكِ وَأَصْطَفَعْكِ عَلَى فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ "(3).

ورجح أبو السعود \_ رحمه الله \_ هذا المعنى مراعيا في ذلك ترتيب نظم القر : "..

فحينئذ لا إشكال في ترتيب النظم الكريم إذ يُحمل حينئذ الاصطفاءُ على ما ذُكر أولاً، وتُجعل هذه المقاولةُ قبل بشارتها بعيسى عليه الصلاة والسلام إيذاناً بكونها قبل ذلك

2\_ روح المعاني ، ج 3 / ص155 .

<sup>1</sup> \_ آل عمران 42 .

البرهان في علوم القرآن ، ج3 / من ص11 إلى 13 .

على الطاعات والعبادات حسبها أُمِرت بها مجتهدةً فيها مُقْبِلةً على الله تعالى مُتبتِّلةً إليه تعالى منسلخةً عن أحكام البشرية مستعدةً لفيضان الروح عليها "(1).

\_ رحمه الله \_ هذا التوجيه ، وحجته في ذلك أن

ؤكده شيء ، قال ـ رحمه الله ـ : "

المكررين فإن التأكيد لا يفصل بينه وبين مؤكده نحو ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْقُوا ٱللَّهُ وَلَكُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللَّ

كرير هاهنا : التأسيس الذي يقابل التأكيد ، والفرق بينها أن التأكيد يكون بإيراد المعنى مرددًا بلفظ واحد ، أما التأسيس فيفيد معنى آخر، لم يكن حاصلاً قبل، وهو خير من التأكيد ؛ لأن حمل الكلام على الإفادة خير من حمله على ولهذا قال الزنخشري ـ رحمه الله في تفسير قوله تعالى : ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ وَفَى الْمُونَ تَعْلَمُونَ اللهُ ا

<sup>.</sup> 4 - 1 العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ، -2 ص

<sup>2</sup>\_الحشر/ 18.

<sup>3</sup> \_ آل عمران / 42.

<sup>4</sup>\_ الإتقان ، ص553.

<sup>5</sup>\_التكاثر / 4.

<sup>6</sup>\_الكشاف، ج4 / ص 798.

وقال الزركشي ـ رحمه الله ـ : " واعلم أن التكرير أبلغ من التأكيد ؛ لأنه وقع في تكرار التأسيس وهو أبلغ من التأكيد فإن التأكيد (1)

وقال الرازي \_ رحمه الله \_ : " ولا يجوز أن يكون الاصطفاء أولاً من الاصطفاء الثاني ، لما أن التصريح بالتكرير غير لائق ، فلا بد من صرف الاصطفاء الأول إلى ما اتفق لها من الأمور الحسنة في أول عمرها ، والاصطفاء الثاني إلى ما اتفق لها في آخر عمرها . (2).

ومن تأمل سياق الآية وجدها إلى معنى التأسيس أقرب منها إلى معنى التأكيد، ذلك أن الاصطفاء الأول لم يعد إلى متعلق، وعُ ي الثاني، وهذا سبب الفرق بينهما، قال ظام الدين النيسابوري ـ رحمه الله ـ : " على غير الجنس

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى ءَادَمَ ﴾ (3) ، ولم يكن له جنس حين خلقه وأسجد له ملائكته ، واصطفاء على الجنس وعلى غير الجنس كاصطفاء محمد على الكائنات كقوله : لولاك لما على الجنس وعلى غير الجنس : ((

: ﴿ قَالَ يَكُمُوسَىٰ إِنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ (5)

<sup>1</sup>\_ البرهان ، ج *3 / ص*11.

<sup>2</sup>\_ تفسير الرازي ، ج8 / ص47.

<sup>3</sup> \_ آل عمران / 33 .

<sup>4</sup>\_ مسند الإمام أحمد بن حنبل ، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني ، مؤسسة قرطبة – القاهرة ، الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها ، ج1 / ص281 رقم الحديث : 2546 .

<sup>5</sup>\_الأعراف/ 144.

# ﴿ وَطَهَّرَكِ ﴾ عن الالتفات لغيره ﴿ وَأَصْطَفَنكِ عَلَىٰ فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ لنيل درجة الكمال وإن لم يكن ذلك من شأن النساء "(1).

وإلى هذا المعنى ذهب الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ فقال : "

" ؛ لأن الاصطفاء الأول ذاتي ، وهو جعلها منزهة زكية ، والثاني بمعنى التفضيل على الغير، فلذلك لم يعد الأول إلى متعلق، وعُ ي الثاني . ونساء العالمين نساء زمانها ، أو نساء سائر الأزمنة "(2).

وإنّ تأويل العلماء لهذه الآية يدّل على اقتناعهم بفكرة التفريق بين الاصطفاءين ، حيث تكاد تجتمع كلمتهم على أن الاصطفاء الأول تفضيل على غير الجنس ، بمعنى أن هذا الاصطفاء لا يمنع أن يوجد معها في مجاله آخرون .

وأما الثاني فإنه يُخرج الرجال عن دائرته ، ويمنع دخول أي أنثى فيه ؛ لأنها

قال الزمخشري \_ رحمه الله \_ : " ﴿ وَأَصَطَفَئُكِ ﴾ ﴿ عَلَىٰ فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ من غير أب ؛ ولم يكن ذلك لأحد من "(3).

وخلاصة القول : أن الله سبحانه وتعالى خص مريم \_ عليها السلام \_

عن غيرها بولادة عيسى ـ عليه السلام ـ .

<sup>1</sup>\_ غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري الملقب بنظام الأعرج توفي سنة 850هـ، دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان - 1416 هـ - 1996 م ، الطبعة: الأولى ، تحقيق : الشيخ زكريا عميران ، ج2 / ص175 .

<sup>2</sup>\_ التحرير والتنوير ، ج3 / ص95 .

<sup>3</sup> الكشاف، ج 1 / ص 389 .

2) تكرار الأمر بالتقوى في قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْقُوا ٱللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ أَنْ اللَّهُ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱلَّقُوا ٱللَّهُ ﴾ (1).

لقد اختلف المفسرون في تحديد غرض التكرير الوارد في هذه الآية إلى فريقين:

الفريق الأول: ذهب أصحابه كابن كثير وغيره إلى أن التكرار للتوكيد، وذلك من باب تثبيت المكرر في النفس يقول ابن كثير \_ رحمه الله \_: " ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ الله ... الله و الله و الله ... الله و الله و الله ... الله و الله ... اله و الله ... الله ... الله و الله ... اله ... الله ... ال

وقد أشار الشيخ الطاهر ابن عاشور \_ رحمه الله \_ إلى هذا القول ، وأسهب في : " ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

فيحصل الربط بين التعليل والمعلل إذ وقع بينهما فصل ﴿ وَلُتَنظُرُ نَفَسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ ﴾ وإنها أعيد بطريق لزيادة التأكيد التوكيد اللفظي يؤتى به تارة معطوفا كقوله تعالى: ﴿ أَوْلَى لَكَ فَأُولَى لَكَ فَأُولَى لَكَ فَأُولَى الله فَا وَلَى الله فَا وَلَكَ الله فَا الله على وموقع " " (5).

<sup>1</sup> \_ الحشر / 18 .

<sup>2</sup>\_ تفسير ابن كثير ،ج8 / ص 77 .

<sup>3</sup> \_ القيامة / 34،35 .

<sup>4</sup> \_ التكاثر / 3\_4 .

<sup>5</sup>\_ التحرير والتنوير ، ج28 / ص100 .

ومما يستدرك على كلامه هذا أمران:

الأول منها: إذا كانت الفائدة من العطف في التوكيد ؛ إيهام أن يكون التوكيد يجعل كالتأسيس لزيادة الاهتهام بالمؤكد ، فلهاذا لا نحكم على التكرير بالتأسيس وهو صل ونحكم عليه بالتوكيد ، وخاصة مع وجود قرائن تشير إلى معنى التأسيس عبر عنها الشيخ وحمه الله بالإيهام .

ثم إنّ المقرر في مثل هذه الحالة أن يترك العطف لئلا يوهم التعدد ، جاء في شرح
: "وقد يتعين ترك العاطف إذا توهم التعدد ، نحو ضربت زيدا ضر
] "(1).

: " ويجب ترك العطف بين الجملتين إذا أوقع في لبس، نحو:

ثم عاقب الحاكمُ اللصوص لوقع في الوهم أن العقاب تكرر، وأنه مرتان؛ إحداهما بعد الله عنه عنه الله عنه ال

الثاني: في قوله: " إن التوكيد اللفظي يؤتى به تارة معطوفا " فهو ليس على الثاني: في قوله: " إن التوكيد اللفظي يؤتى به تارة معطوفا " فهو ليس على : "ومما تجب ملاحظته أن العاطف هنا مهم لا

<sup>1</sup>\_ شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب ، شمس الدين محمد بن عبد المنعم بن محمد الجَوجَري القاهري الشافعي (المتوفى : 889هـ) ، المحقق : نواف بن جزاء الحارثي ، الناشر : عادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة ، المملكة العربية السعودية (أصل الكتاب: رسالة ماجستير للمحقق) ، الطبعة : الطبعة الأولى ، 1423هـ/ 2004م ، ج2 / ص768 . وما بين العارضتين من كلام المحقق .

<sup>2</sup>\_ النحو الوافي ، ج3 / ص 536 .



ويمنع العطف إذا اتفقت واجتمعت ، جاء في قطر الندى: "
يجوز أن تتعاطف المؤكدات " : " ذكرت في هذا الموضع مسألتين من مسائل باب النعت إحداهما: أن النعوت إذا تكررت فأنت فيها مخير بين المجيء بالعطف وتركه فالأول: كقوله تعالى: ﴿ سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴿ اللَّهِ مَلَكَ فَسَوَّى ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَ

والثاني : كقوله تعالى : ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مِّهِينٍ ﴿ اللهِ مَازِ مَشَاءٍ بِنَمِيمِ ﴿ اللهِ مَنَاعِ لِلْهَ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴿ اللهِ عُتُلِ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴿ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَتَادٍ أَثِيمٍ ﴿ اللهِ عُتُلِ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

الثانية : أن النعت كما يتبع المعرفة كذلك يتبع النكرة وذكرت أن ألفاظ التوكيد مخالفة للنعوت في الأمرين جميعا وذلك أنها لا تتعاطف إذا اجتمعت "(4).

وهذا ما دفع الإمام الزركشي \_ رحمه الله \_ إلى حمل تكرير الآية على معنى التأسيس لا على التوكيد ، وهو مذهب الفريق الثاني من العلماء : قال \_ رحمه الله \_ : " قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَالتَّقُواْ اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَّقُواْ اللَّهُ فَوْله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ وَالْتَنظُرُ اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُواْ اللَّهُ فَا الله على الله النبين والرخشري والإمام فخر الدين والشيخ عز فإن المأمور فيهما واحد كما قاله النجاس والزمخشري والإمام فخر الدين والشيخ عز

<sup>1</sup>\_ النحو الوافي ، ج3 / ص 536 .

<sup>2</sup>\_الأعلى / 1\_4.

<sup>3</sup> \_ القلم / 10 \_ 13 .

<sup>4</sup>\_ شرح قطر الندى وبل الصدى ، أبو محمد عبد الله جمال الدين بن هشام الأنصاري – القاهرة ، الطبعة الحادية عشرة ، السنة: 1383 ، تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد ، ص295 \_ 296 .



الدين ، ورجحوا ذلك على احتمال أن تكون" "الأولى مصروفة لشيء غير" وقولهم: إنه تأكيد فمرادهم تأكيد المأمور به بتك

غيره: ﴿ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ ﴾ "(1).

ويؤيد كلامه هذا تأويل هؤلاء العلماء للتقوى في الموضعين بتفسير مختلف قال الزمخشري \_ رحمه الله \_: "كرر الأمر بالتقوى تأكيداً: واتقوا الله في أداء ا قرن بما هو عمل ، واتقوا الله في ترك المعاصي ؛ لأنه قرن بما يجري مجرى الوعيد "(2).

وقال الرازي \_ رحمه الله \_ : "كرر الأمر بالتقوى تأكيداً أو يحمل الأول : على أداء الواجبات والثاني : على ترك المعاصي "(3) .

هذا التوجيه البديع إنها هو نتيجة من نتائج إعمال السياق في تحديد المعاني ؛ لأن التقوى لها مر تب ثلاث (4):

المرتبة الأولى: فعل المأمور.

. :

المرتبة الثالثة: الصبر على المقدور.

<sup>1</sup>\_ البرهان في علوم القرآن ، ج3 / ص12 .

 $_{-2}$  الكشاف ، ج $_{+4}$  ص $_{-507}$  .

<sup>3</sup>\_ تفسير الرازي ، ج29/ ص292 .

<sup>4</sup> كها عرفها غير واحد من السلف والخلف بذلك ، قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ : "التَّقْوَى تَتَضَمَّنُ : فِعْلَ الْمُأْمُورِ وَتَرْكَ الْمُطُورِ وَ " الصَّبْرَ " يَتَضَمَّنُ : الصَّبْرَ عَلَى المُقْدُور " انظر مجموع الفتاوى ج 10/ ص 456 .

فالتقوى الأولى معناها فعل المأمور ؛ لأنها جاءت في سياق الحث على العمل بعده وهو قوله تعالى : ﴿ وَلْتَنْظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ ﴾

ترك المحظور ؛ لأنها جاءت في سياق التحذير من المحارم والحث على تركها ويدل عليه قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ أي من المعاصى .

قال البيضاوي \_ رحمه الله \_ : " الأول في أداء الواجبات

والثاني في ترك المحارم لاقترانه بقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وهو كالوعيد على المعاصي "(1) .

3) تكرار الذكر في قوله تعالى : ﴿ فَإِذَاۤ أَفَضَتُم مِّنْ عَرَفَت ِ فَأَذَكُرُوا اللّهُ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ۗ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ - لَمِنَ الضَّكَالِينَ اللهُ عَندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ۗ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ - لَمِنَ اللّهَ عَندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ۗ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ - لَمِنَ اللّهَ عَندَ اللّهَ عَندُ اللّهُ عَن اللّهُ عَندُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَندُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَنْ عَلَيْكُمْ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَا عَا عَنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَا ع

هذه الآية لا تختلف عن نظيراتها من الآيات التي ذكرنا في باب ما واحدة ، فنقول فيها ما قلناه في سابقاتها بأن الغرض من تكرار "

يقول الشيخ الطاهر بن عاشور

- رحمه الله -: " ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنْكُمْ وَإِنْ كُنتُم مِّن قَبَلِهِ - لَمِنَ اللهَ عَلَى قَوله: ﴿ وَٱذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْكَرَامِ ۗ ﴾ الطَّكَ آلِينَ ﴾ الواو عاطفة على قوله: ﴿ فَٱذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْكَرَامِ ۗ ﴾ والعطف يقتضي أنّ الذكر المأمور به هنا غير الذكر المأمور به في قوله: ﴿ فَٱذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْكَرَامِ ۗ ﴾ "(3) .

تفسير البيضاوي ، ج1 / ص323 .

<sup>2</sup>\_البقرة / 198.

<sup>237</sup> التحرير والتنوير ، ج2 / ص237 .

: " ويجوز أن يكون المراد من هذه الجملة هو قوله: ﴿ كُمَا

هُدَنْكُمْ ﴾ فموقعها موقع التذييل. وكان مقتضى الظاهر ألا تعطف بل تفصل وعدل مقتضى الظاهر فعطفت بالواو باعتبار مغايرتها للجملة التي قبلها بها فيها من تعليل الذكر وبيان سببه وهي مغايرة ضعيفة لكنها تصحح العطف "(1).

ما المراد بكل واحد منهما ؟.

ذكر أهل التفسير في ذلك تأويلات كثيرة نحاول ذكر أقواها ، مع بيان الراجح

:

أولا: أمر أولاً بالذِّكر باللِّسان ، وثانياً بالذِّكر بالقلب ، فإن الذكر في كلام العرب ضربان:

أحدهما:

والثاني :

: : ﴿ وَمَاۤ أَنسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطُنُ أَنْ أَذَكُرُهُۥ ﴾ (2) والثاني : كقوله: ﴿ فَأَذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَذِكُرُواْ ٱللَّهَ كَالَّمُ وَالنَّانِ عَلَى اللَّهَ فَ ﴿ فَأَذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَالْمَ وَالنَّانِ عَلَى اللَّكِرِ اللَّسَانَ ، والثاني على الذكر اللَّسانَ ، والثاني على الذكر (5)

وقد يعترض هذا التوجيه: أنّ الذكر الذي أمر الله سبحانه وتعالى به عباده ورغبهم فيه، ورتب عليه الدرجات العلى في جنات النعيم هو الذكر بنوعيه ذكر اللس

<sup>1</sup>\_ التحرير والتنوير ، ج2 / ص237 .

<sup>2</sup>\_الكهف/ 63\_

<sup>3</sup> \_ البقرة / 200 .

<sup>4</sup>\_البقرة / 203.

اللباب في علوم الكتاب ، ج3 / ص426 .

وذكر القلب ، ولا شك أن كل واحد منهما مستلزم للآخر ، فلا يعقل أن يكون الذكر المقلب ، ولا شك أن كل واحد منهما مستلزم للآخر ، فلا يعقل أن يكون الذكر المأمور به عند المشعر الحرام مجردا عن استشعار القلب عظمة الله سبحانه وتوفيقه

كما أن استشعار نعم الله التي لا تعد ولا تحصى يأتي في مقدمتها نعمة الهداية للإسلام ، والتوفيق لفهم شرائعه العظام يستلزم حمدا وشكرا ، وتعظيها وتكبيرا ، وتهليلا وتمجيدا ، وهذا من عمل اللسان .

ثانيا : أن أسماء الله توقيفية ؛ فقوله أولاً : ﴿ فَأَذَكُرُوا اللَّهَ ﴾

وقوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ ﴾ أمر بأن نذكره بالأسماء والصِّفات التي نها لنا وهدانا إليها ، لا بأسماء تذكر بحسب الرَّأي والقياس (1).

وهذا التوجيه شرطه أن تكون الكاف للتشبيه ، قال ابن عثيمين ـ رحمه الله ـ : "
ويحتمل أن تكون الكاف للتشبيه ؛ وعليه فيكون الأمر بذكره ثانية عائداً على الوصف أي
اذكروه على الصفة التي هداكم إليها أي على حسب ما شرع؛ وعليه فلا تكرار؛ لأن الأمر
بالذكر أولاً أمر بمطلق الذكر، والأمر به ثانية أمر بكونه على الصفة التي هدانا إليها "(2).

" للتعليل كقوله تعالى : ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا

مِّنَكُمُ يَتُلُواْ عَلَيْكُمُ ءَايَكِنِنَا ﴾ (3)، فيبطل التوجيه ، ويكون المعنى : واذكروه لهدايتكم وهو ما تمثل في :

<sup>1</sup>\_انظر تفسير الرازي ، ج<sup>5</sup>/ ص193 .

<sup>2</sup>\_ تفسير ابن عثيمين.

<sup>3</sup> \_ البقرة / 151 .

# القول الثالث: : ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كُمَا هَدَنْكُمْ ﴾

، أي : وافعلوا ما أمركم به من الذّكر كها هداكم لدين الإسلام ، كأنّه قال : إنّها أمرتكم بهذا الذّكر؛ لتكونوا شاكرين لتلك النّعمة ، ونظيره ما أمرهم به من التكبير عند فراغ في الذّكر؛ لتكونوا شاكرين لتلك النّعمة ، ونظيره ما أمرهم به من التكبير عند فراغ في الله عند ال

تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى مَا الْأَضَاحِي : ﴿ كَذَلِكَ سَخَرَهَا لَكُورُ لِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُورُ ۚ إِنْكُ بِرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُورُ ۚ ﴾ [الحج: ٣٧].

الآية التي جاءت عقب الأمر بالذكر ، تحمل في طياتها معاني الامتنان وال من الله عز وجل على عباده ، جراء مننه الجليلة ، ونعمه العظيمة ، قال ابن كثير ـ رحمه الله : " تنبيه لهم على ما أنْعَم به عليهم، من الهداية والبيان والإرشاد إلى مشاعر الحج ، على ما كان عليه إبراهيم الخليل ـ عليه السلام ـ ؛ ولهذا قال: ﴿ وَإِن كُنتُم مِن قَبَلِهِ - لَمِن المُحالِق وَبَل القرآن ، وقبل الرسول ، والكل متقارب ، ومتلازم ، وصحيح "(3).

فأعظم ما تقابل به هذه النعم هو الشكر، قال الله تعالى بعدما بين فضله ومنّه على آل داود: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ على آل داود: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ قلت في ذلك ، قال شيخ المفسرين ابن جرير الطبري ـ رحمه الله ـ: " القول في تأويل قوله

<sup>1</sup> \_ البقرة: 185 .

<sup>2</sup>\_الحج/ 37.

<sup>3</sup>\_ تفسير ابن كثير ، ج1 / ص555 .

<sup>4</sup> \_ سبإ / 13

تعالى : ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كُمَا هَدَلْكُمْ ﴾ يعنى بذلك جل ثناؤه : واذكروا الله أيها المؤمنون عند المشعر الحرام بالثناء عليه ، والشكر له على أياديه عندكم ، وليكن ذكركم إياه بالخضوع لأمره ، والطاعة له والشكر على

من سنن إبراهيم خليله بعد الذي كنتم فيه من الشرك والحيرة والعمى عن طريق الحق وبعد الضلالة ، كذكره إياكم بالهدى ، حتى استنقذكم من النار به بعد أن كنتم على شفا : ﴿ كُمَا هَدُنْكُمْ ﴾"(1).

4) قوله تعالى : ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِهِم ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (2)

يعد هذا النوع من التكرار ضربا من ضروب التوكيد (3) ، وإن كان غير مقصود في الآية ، بل المقصود إثبات خاصيتين من خصائص المتقين ، كل واحدة منهما منفكة عن الأخرى ، بحيث لو انفرد أحدهما لكفي تميزا على حاله قال الزمخشري \_ رحمه الله \_ : " وفي تكرير " أولئك " تنبيه على أنهم كما ثبتت لهم الأثرة بالهدى ، فهي ثابتة لهم بالفلاح ؟ فجعلتْ كلّ واحدة من الأثرتين في تمييزهم بالمثابة التي لو انفردت كفت مميزة على حيالها . (4),,

**<sup>1</sup>**\_ تفسير الطبري ، ج4 / ص183 .

<sup>2</sup>\_البقرة / 5.

<sup>3</sup>\_ قال الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : مرجع الإشارة الثانية عين مرجع الأولى، ووجه تكرير اسم الإشارة التنبيه على أن كلتا الأثرتين جديرة بالاعتناء والتنويه، فلا تذكر إحداهما تبعا للأخرى بل تخص بجملة وإشارة خاصة ليكون اشتهارهم بذلك اشتهارا بكلتا الجملتين وأنهم ممن يقال فيه كلا القولين. (التحرير والتنوير ، ج1 / ص243 )

<sup>4</sup>\_ الكشاف ، ج1/ ص85 .

ومما يشعر أن المسألة ليست مبنية على التأكيد في "أولئك" العطف قبلها ، وعدم الإتيان به في قوله تعالى : ﴿ أُولَكِيكَ كَالْأَنْعَكِم بَلَ هُمَ أَضَلُ أُولَكِيكَ هُمُ العطف أَنْكَوْكُ فَلَمْ أَضَلُ أُولَكِيكَ هُمُ الْعَلَوْكَ وَلَكِيكَ هُمُ الْعَلَوْكَ (١٠٠٠).

قال الرازي\_رحمه الله\_: " فإن قلت: لم جاء مع العاطف؟ وما الفرق بينه وبين ﴿ أُولَيْهِكَ كَالْأَنْعَكِمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ ﴿ اللهِ ٤ ]؟.

: قد اختلف الخبران هاهنا فلذلك دخل العاطف ، بخلاف الخبرين ثمة فإنها متفقان ؛ لأن التسجيل عليهم بالغفلة وتشبيههم بالبهائم شيء واحد ، فكانت الجملة الثانية مقرّرة لما في الأولى فهي من العطف بمعزل "(2)".

وعلى هذا يكون الحكم في الأولى غير الحكم في الثانية ، فيكون المشار إليه في الأولى غير المشار إليه بالثانية ، أو تكون هناك حالتان لطائفة ، وتكون الإشارة الأولى خصوصة بالحالة الأولى ، وهي حالة الاتقاء ، والثانية إلى الحالة الثانية ، وهي الوصول إلى مقام المتقين بالاتصاف بالتقوى حقيقة ، أو يكون مفهوم الجملتين وزمن حصولها مختلف ، فالهدى حاصل في الدنيا والفلاح حاصل في الآخرة ، قال بديع الزمان النورسي للحمد الله ـ : " أما العطف فمبني على المناسبة ؛ إذ كها أن (أولئك) الأول إشارة إلى ثمرة الهداية من السعادة العاجلة ؛ فهذه إشارة إلى ثمرتها من السعادة الآجلة "(3).

2\_ تفسير الرازي ، ج2/ ص38.

<sup>1</sup>\_الأعراف/ 179.

<sup>3</sup>\_ إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز ، بديع الزمان سعيد النّورسي ، تحقيق / إحسان قاسم الصالحي ، تقديم/ الدكتور محسن عبد الحميد أستاذ التفسير والفكر الإسلامي جامعة بغداد ، ص 68 .

ه رجح في هذا السياق أن لفظة " أولئك " الأولى لها علاقة بالأوصاف

الأولى وهي: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيَبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمَّا رَزَقَنَهُمُ يُنفِقُونَ ﴿ ﴾ (1)

: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِمَا ٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُوْ

يُوقِنُونَ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِكُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ

الأميين ، ويأخذ قوته من أركان الإسلامية ، وينظر إلى ما قبل ﴿ وَبِالْلَاَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾.
" أولئك " الثاني ينظر برمز خفي إلى " " الثاني ، الظاهر أنهم مؤمنو أهل ا
. ويكون مأخذه أركان الإيهان واليقين بالآخرة. فتأمل!" (3).

:

الوجه الأول: أن المتدبر في الآيات السابقة ، والمتأمل في خصوصيات الجمل الماضية ، يحصل له القطع بأن هذه الآيات في مقام توصيف المتقين إلى قوله تعالى : ﴿ المَاضِية ، يحصل له القطع بأن هذه الآية الخامسة مدح من الله تعالى ، ونعت من الرب أولك على هُدًى مِّن رَبِهِم مترنها: بأن أولئك الذين اهتدوا بهداية الكتاب العزيز ، وكانوا يؤمنون بالغيب ، ويقيمون الصلاة ، ومما رزقناهم ينفقون ، وكانوا يؤمنون بها أنزل إليك يوقنون بالآخرة وبها يشهدون ، أولئك عندنا على هدى من

<sup>1</sup>\_البقرة / 3 .

<sup>2</sup>\_ البقرة / 4.

<sup>3</sup>\_إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز ، ص86.

<sup>4</sup>\_ البقرة / 5.

ربهم ، وأولئك عندنا لأجل كونهم على هدى من ربهم هم الفائزون ، فلا فوز إلا فوز الهداية التي حصلت من الرب.

ويؤيد ما ذكرنا ما في سورة لقمان : ﴿ الْمَ ﴿ الْمَ اللَّهُ الْكُنْبِ الْحَكِيْبِ الْمَعْلِيْحُونَ السَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْلَاخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ النَّكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

الوجه الثاني : لو كان المشار إليه بالأولى ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾

: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ يلزم اللف والنشر غير المرتب (3)

" أولئك "

فليتدبر. وجعل اللف والنشر مرتبا يوجب الخلل الكثير.

1\_لقيان / 1\_5 .

2\_لقهان / 6.

3\_ اللّفُّ والنّشر: فهو فَنُّ في المتعدّدات التي يتعلّق بكلّ واحد منها أمْرٌ لاحق، فاللّف يُشار به إلى المتعدّد الذي يؤتى به أوّلاً، والنشر يُشار به إلى المتعدّد اللاّحق الذي يتعلّق بكلّ واحد منه واحد من السابق دون تعيين، أما ذكر المتعددات مع تعيين ما يتعلّق بكلّ واحد منها فهو التقسيم .

وهو على ضربين : اللّف المفصل ، واللّف المجمل ، أما الأول وهو الذي يهمنا ينقسم بدوره إلى ينقسم إلى قسمين : أـ اللف والنشر المرتب : وهو أن يأتي النشر على وفق تريب اللّف .

ب\_اللَّفَّ والنشر غير المرتب" وقد يُعبَّر عنه بعبارة "اللّف والنشر المُّشَوِّش": وهو أن يأتي النشر على غير ترتيب اللّف. انظر ( البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها ، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني ، دار القلم دمشق ، الطبعة الأولى ، السنة : 1416 هـ / 1996م ، ج2 / ص403 ، 404 .

فلا يستقيم هذا التوجيه إلا إذا جعل المشار إليه بالأولى : ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ وَمُؤْنَ مِمَا ٱلْنِلَ اِلَيْكَ ... ﴾ : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا آَنْزِلَ اِلَيْكَ ... ﴾

والنشر المرتب، وإليه ركن الشيخ محمد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ في كتابه تفسير المنار فقال : " إن الإشارة الأولى ﴿ أُولَكِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَّبِهِم ﴾ في هذه الآية للفرقة الأولى وهم الحق ؛ لأنهم على شيء - كما يدل عليه تنكير ( )) الدال على - وينتظرون بيانا من الله تعالى ليأخذوا به ، ولذلك تقبلوه عندما جاءهم ، فقد أشعر الله قلوبهم الهداية بها آمنوا به من الغيب ، وأقاموا الصلاة بالمعنى الذي سبق ، وأنفقوا مما رزقهم الله ...

وإلى الفرقة الثانية وقعت الإشارة الثانية: ﴿ وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ كما هو ظاهر، وهم المفلحون بالفعل لاتصافهم بالإيمان الكامل بالقرآن، وبها تقدمه من الكتب السهاوية واليقين بالآخرة - لا مطلق الإيمان بالغيب إجمالا - ويرشد إلى التغاير بين مرجع الإشارتين ترك ضمير الفصل "" في الأولى وذكره في الثانية، ولو كان المشار إليه واحدا لذكر الفصل في الأولى؛ لأن المؤمنين بالقرآن هم الذين على الهدى الصحيح التام، فهو خاص بهم دون سواهم، لكنه اكتفى عن التنصيص على تمكنهم من الهدى بحصر الفلاح فيهم "(1).

وهذا التوجيه القويّ اعتمد فيه الشيخ محمد رشيد رضا على حجتين:

الأولى: تنكير ((الهدى)) في قوله تعالى: ﴿ أَوُلَيْكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ ﴾ يدل على نوع من الهداية ، تتمثل في الإيهان بالغيب إقام الصلاة والإنفاق.

<sup>1</sup>\_ تفسير المنار ، المؤلف: محمد رشيد بن علي رضا (المتوفى: 1354هـ) ، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب ، سنة النشر: 1990 م ، الطبعة الثانية ، عدد الأجزاء: 12 جزءا ، ج1 / ص136 \_ 137.

التنكير هنا للتعظيم (1) قال الطاهر بن عاشور ـ رحمه الله : " وإنها نكر هدى ولم يعرف باللام لمساواة التعريف والتنكير هنا إذ لو عرف لكان التعريف تعريف الجنس فرجح التنكير تمهيدا لوصفه بأنه من عند ربهم، فهو مغاير للهدى السابق في قوله ﴿ هُدُى لِآئمَنَةِينَ ﴾

الهدى وتوسلا إلى إفادة تعظيم الهدى بقرينة مقام المدح وبذكر ما يدل على التمكن فتعين . 

﴿ مِّن رَّبِهِم ﴾ تنويه بهذا الهدى يقتضي تعظيمه وكل ذلك يرجع إلى 

(2)

وأما الحجة الثانية: ترك ضمير الفصل "" في الأولى وذكره في الثانية ولو كان المشار إليه واحدا لذكر الفصل في الأولى .

يجاب عن هذا بأن ضمير الفصل له فائدتان: الأولى: حصر الخبر في المبتدأ<sup>(3)</sup> والثانية: الدلالة على أن الوارد بعده خبر لا صفة<sup>(4)</sup>، وذلك ما أفاده ضمير الفصل في والثانية وأُولَيَكِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، فهو إخبار عن حال من كانت صفاته الإيمان بالغيب وإقام الصلاة والإنفاق، والإيمان بها أنزل على محمد وما أنزل من قبله، كما أنه في الوقت نفسه حصر الفلاح في هؤلاء لا غيرهم.

3\_قال عبد الرحمن حسن : " وقَدْ يفيد\_ضمير الفصل\_ القصر بمساعدة قرائن الحال أو المقال، والمقصور عليه هو ما دل عليه ضمير الفصل.

<sup>1</sup>\_ قال عبد الرحمن حسن: " وقد يختار المتكلم البليغ النكرة قاصداً بالتنكير التعظيم، وتدلُّ القرائن على قصد التعظيم، وإذْ دلّت القرائن عليه حَسُنَ في الكلام حذف الوصف الدال على التعظيم، والاكتفاء بدلالة التنكير مع دلالة قرينة الحال أو قرينة المقال" ( البلاغة العربية أساسسها وعلومها وفنونها ج1 / ص404 / 405). ولعل أهم قرينة تدل على أن تنكير " الهدى " في الآية يقصد منه التعظيم ؟ أنها في سياق المدح من جهة ، ووصف الهدى بأنه من رجم للتنويه بذلك الهدى وتشريفه من جهة أخرى .

<sup>2</sup>\_التحرير والتنوير ، ج1 / ص242.

<sup>4</sup>\_ تفسير الرازي ، ج2 / ص38.

ثم إنّ إثبات الفلاح لطائفة دون أخرى يتنافى مع سياق المدح والثناء الذي وردت فيه الآية ، وهو ما دفع شيخ المفسرين ابن جرير الطبري ـ رحمه الله ـ إلى ترجيح أن "أولئك" لى الفر : " وأولى التأويلات عندي بقوله : ﴿ وَأُولَى التَّاوِيلات عندي بقوله : ﴿ وَأُولَيْكِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمْ ﴾ "

أولئك" إشارة إلى الفريقين ، أعني: المتقين، والذين يؤمنون بها أنزل إليك ، وتكون " أولئك " مرفوعة بالعائد من ذكرهم في قوله ﴿ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِّهِمْ ﴾

"الثانية معطوفة على ما قبل من الكلام ، على ما قد بيناه . وإنها رأينا أن ذلك أولى التأويلات بالآية ؛ لأن الله جل ثناؤه نعت الفريقين بنعتهم المحمود ، ثم أثنى عليهم . فلم يكن ـ عز وجل ـ ليخص أحد الفريقين بالثناء ، مع تساويها فيها استحقا به الثناء من الصفات . كها غير جائز في عدله أن يتساويا فيها يستحقان به الجزاء من الأعهال ، فيخص أحدهما بالجزاء دون الآخر ، ويحرم الآخر جزاء عمله . فكذلك سبيل الثناء بالأعهال ؛ لأن الثناء أحد أقسام الجزاء "(1)" .

وخلاصة المسألة أن نقول: " أولئك " في الآية تأكيدا

لمنزلة المتقين وعلو مرتبتهم عند رب العالمين ، ودخول العاطف فيها للدلالة على الختلاف الثمرتين المترتبتين عن الأعمال الصالحة التي تدخل في مسمى التقوى ؛ فكانت الإشارة الأولى إلى ثمرة الهداية وما يترتب عليها من السعادة العاجلة في الدنيا، وثمرة

1\_ تفسير الطبري ، ج1 / ص248.

الفلاح وما يترتب عليه من السعادة الآجلة في الآخرة ، ومن فاز بثمرة الهداية في الدنيا ، أدرك ولابد ثمرة الفلاح في الآخرة .

ونظير هذا الضرب من التكرار ما وقع في سورة الرعد:

5) في قوله تعالى : ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴾ الرعد / 5.

" أولئك " ثلاث مرات ، ولهذا التكرار وظيفة عظيمة ، حاصلها أن مجيئها في الموضع الأول

كفروا بربهم بهذا الإنكار ؛ ومجيئها في الموضع الثاني لبيان حالهم في الدنيا والآخرة ، وأن الأغلال في أعناقهم ؛ أما مجيئها في الموضع الثالث ، فلبيان مآلهم ومصيرهم الذي صاروا

قال الآلوسي ـ رحمه الله ـ:﴿ أُولَكِيكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ ﴾ قال الآلوسي ـ رحمه الله ـ:﴿ أُولَكِيكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ ﴾ ﴿ وَأُولَكِيكَ الْلَاَقِيمَ ﴾ فلا يقدرون أن يرفعوا رؤوسهم المنتكسة إلى النظر في الآيات ، ﴿ وَأُولَكِيكَ أَصَّحَنْ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ النظر في الآيات ، ﴿ وَأُولَكِيكَ أَصَّحَنْ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾

وحصل هذا التغاير بين معاني الإشارات الثلاث بسبب توسط العاطف فيها، قال الزركشي \_ رحمه الله \_ وهو يبين أحوال الجملة عند علماء البيان : " أن يغاير ما قبلها لكن بينهما : ﴿ أُولَتِكَ عَلَى هُدًى مِن نَبِهِم ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ

ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ : ﴿ أُوْلَئِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَئِهَكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَئِهِكَ ٱلنَّارِ اللَّهُمْ وَأُوْلَئِهِكَ ٱلنَّارِ اللَّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ "(2) .

<sup>1</sup>\_روح المعاني ،ج13 / ص136.

<sup>2</sup>\_البرهان في علوم القرآن ، ج4/ ص106.

#### المبحث الثالث

# أثر السياق في توجيه تكرار الجمل

### تمهيد

ثمة لونان من ألوان تكرار الجمل في القرآن الكريم ، أولها تكرار الجمل المتقاربة ، ونعني به تكرار الجملة الواحدة في مواضع متقاربة من سورة واحدة ، واللون الثاني تكرار الجمل المتباعدة ، بمعنى أن تأتي الجملة في أكثر من سورة ، وغالبا ما يكون هذا اللون من التكرار منوعا بتغير حرف أو زيادة كلمة أو تقديم أو تأخير ، وكل ذلك يقع يقول ابن الأثير - رحمه الله -

: " وبالجملة فاعلم أنه ليس في القرآن مكرر لا فائدة فيه ، فانظر إلى سوابقه ولواحقه ، (1)

وهذا اللون من التكرار بنوعيه في القرآن الكريم هو الذي انصبت عليه عناية المفسرين منذ التفتوا إلى التكرار في القرآن ، من ذلك ما أورده الخطيب الإسكافي في كتابه " المبرهان في متشابه القرآن " "، والكرماني في كتابه " البرهان في متشابه القرآن " والبقاعي في كتابه " ، إضافة إلى بعض الإشارات القيمة في تفسير الكشاف للزخشري ، وروح المعاني للآلوسي وغيرها من الآراء المبثوثة في كتب التفسير .

1\_المثل السائر ، ج2 / ص149.

## المطلب الأول

# أثر السياق في توجيه تكرار الجمل المتقاربة

التكرار المتقارب هو تكرار جملة واحدة مرة أو مرتين في سورة واحدة ، طويلة أو قصيرة ، وقد يتقارب موضعا الآية أو الجملة المكررة أو يتباعدا ، غير أنّ ذلك يكون في السورة الواحدة ، مما يوفر له وحدة موضوعية ويعطيه مغزى لتكرارها(1)

تكرار قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا كُنّا عِظَامًا وَرُفَانًا أَءِنّا لَمَبَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ في سورة الإسراء في موضعين:

الموضع الأول: الآية التاسعة والأربعين، وهي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَانًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (2).

الموضع الثاني: الآية الثامنة والتسعين في قوله عز وجل: ﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُم المُوضِع الثاني: الآية الثامنة والتسعين في قوله عز وجل: ﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُم اللَّهُ اللَّهُمُ كَفَرُواْ بِعَايَالِنَا وَقَالُوٓا أَءِذَا كُنَّا عِظْهَا وَرُفَاتًا أَءِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلَقًا جَدِيدًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

: فكانت الأولى في

الدنيا ، ويدل على ذلك السياق الذي وردت فيه

التي طرحها الكفار المعاندون فيها يتعلق بجناب الله ، والقرآن والنبوة ، قال الشوكاني ــ

<sup>1</sup>\_ينظر التكرار الأسلوبي في اللغة العربية ، د/ السيد خضر ،الطبعة الأولى ، سنة 1424 هـ/ 2003م ، ص130 .

<sup>2</sup>\_الإسراء/ 49.

<sup>3</sup>\_ الإسراء / 98.

رحمه الله \_ : " لما فرغ سبحانه من حكاية شُد القوم في النبوّات حكى شبهتهم في أمر : " لما فرغ سبحانه من حكاية شُد القوم في النبوّات حكى شبهتهم في أمر : ﴿ وَقَالُوا أَوْذَا كُنّاً عِظْمًا وَرُفَتًا ﴾ "(1).

وكانت الثانية يوم القيامة ؟ لأنها جاءت في سياق بيان العقوبة والجزاء ، قال ابن جرير \_ رحمه الله \_ : " هذا الذي وصفنا من فعلنا يوم القيامة بهؤلاء المشركين ، ما ذكرت أنا نفعل بهم من حشرهم على وجوههم عميا وبكما وصها ، وإصلائنا إياهم النار على ما فيها ثوابهم بكفرهم في الدنيا بآياتنا ، يعني بأدلته وحججه، وهم رسله الذين دعوهم إلى عبادته ، وإفرادهم إياه بالألوهة دون الأوثان والأصنام ، وبقولهم إذا أمروا بالإيهان بالميعاد ، وبثواب الله وعقابه في الآخرة ﴿ أَءِذَا كُنّا عِظْكُما وَرُفَكتا أَءِنّا لَا عَنا لَهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ وَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ اللهُ وَعَلَاهُ وَرُفَكتا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَعَلَاهُ وَرُفَكتا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَعَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلَا ا

قال الكرماني\_رحمه الله\_: " الأول من كلامهم في الدنيا حين جادلوا الرسول والثاني من كلام الله تعالى حين جازاهم على كفرهم وقولهم وإنكار (4).

ومناسبة إعادة ذكر المقولة عقب بيان الجزاء هي تذكيرهم يوم القيا الذي ارتكبوه في الدنيا فيكون بذلك الجزاء من جنس العمل قال الزمخشري ـ رحمه الله ـ: " كأنهم لما كذبوا بالإعادة بعد الإفناء جعل الله جزاءهم أن سلط النار على أجزائهم تأكلها وتفنيها ثم يعيدها ، ولا يزالون على الإفناء والإعادة ، ليزيد ذلك في تحسرهم على

4\_أسرار التكرار في القرآن الكريم، ص129.

**<sup>1</sup>\_ فتح القدير ، ج3 / ص335.** 

<sup>2</sup>\_الإسراء/ 98.

<sup>3</sup>\_تفسير الطبري ، ج17 / ص562.



تكذيبهم البعث ؛ ولأنه أدخل في الانتقام من الجاحد ، وقد دل على ذلك بقوله : " جَزَاؤُهُم " إلى قوله " "(1) .

وقال الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : " والظاهر أن جملة ﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظْكُمَا وَرُفَكَتًا أَءِنَّا لَمَبَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ ﴾ . عطف على جملة ﴿ ذَلِكَ جَزَآؤُهُم عِظْكُمًا وَرُفَكَتًا أَءِنَّا لَمَبَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ ﴾ . عطف على جملة ﴿ ذَلِكَ جَزَآؤُهُم عِظْكُمُ كَفُرُواْ بِعَايَدِئِنَا ﴾ [الإسراء: ٩٨]. فذكر وجه اجتماع تلك العقوبات لهم ، وذُكر

أحدهما: ويندرج صنوف من الجرائم تفصيلاً وجمعاً تناسبها العقوبة التي في قوله: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّاً مَّأُوكَهُمْ جَهَنَّمُ حَمَّنًا وَبُكُمًا وَصُمَّاً مَّأُوكَهُمْ جَهَنَّمُ حَهَنَّا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (2).

وثانيهما: إنكارهم البعث بقولهم: ﴿ أَءِذَا كُنّاً عِظْمًا وَرُفَتًا أَءِنّا لَمَبَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ الْمَاسِ لَه أَن يُعاقبوا عقاباً يناسب ما أنكروه من تجدد الحياة بعد المصير رفاتاً ، فإن رفات الإحراق أشد اضمحلالاً من رفات العظام في التراب.

<sup>-1</sup> الكشاف ، ج2 / ص650.

<sup>2</sup>\_الإسراء / 97.

<sup>3</sup>\_التحرير والتنوير ،ج14/ ص172.

. تكرار قوله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ في سورة الفتح في

:

الموضع الأول: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا كَكِيمًا ﴾ (1).

الموضع الثاني : ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ (2). ختلف معنى الجنود في الآيتين لاختلاف سياق كل واحدة منهما :

ففي الموضع الأول جاء ذكر الجنود عقب إنزال السكينة في قلوب المؤمنين، وهو ما يدل على أن المقصود بهم جنود الرحم

الأول: أنه ذكر عقب هذه الجملة صفة " العلم" : ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا

حَكِيمًا ﴾ والعلم يتناسب تمام المناسبة مع إنزال السكينة ، وزيادة الإيمان ، قال الرازي ـ رحمه الله ـ : " 

﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ 

رحمه الله ـ : "

(3) والإيمان من عمل القلوب ذكر العلم إشارة إلى أنّه يعلم السرّ (4) . وقال الكرماني \_ رحمه الله \_ : " الأول متصل بإنزال السكينة ، وازدياد إيمان المؤمنين ، فكان الموضع موضع علم وحكمة "(5) .

وقال البقاعي\_رحمه الله\_: " ولما كان مبنى ما مضى كلّه على ال يظهر منها من الضعف غير ما كشف عنه الزمان من القوة ، وكان تمام القدرة متوقفاً على

<sup>1</sup>\_ الفتح / 4 .

<sup>2</sup>\_الفتح / 7.

<sup>3</sup>\_الفتح / 4

<sup>4</sup>\_ تفسير الرازي ، ج28/ ص81 .

<sup>5</sup>\_أسرار التكرار في القرآن ، ص194.



الثاني: تعلق الآية التي بعدها بها ، ودليل ذلك لام التعليل<sup>(2)</sup>
بين الآيتين في قوله تعالى: ﴿ لِيُدِّخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِّى مِن تَحَيِّهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ
فِيهَا وَيُكَ فِرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ ٱللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (3).

فهذا التعلق بين الآيتين يفضي إلى ما ذكرناه من حمل معنى الجنود على الرحمة ؛ لأنّ من مهامهم إكرام أهل الإيهان ، قال الرازي \_ رحمه الله \_ : "

1\_نظم الدرر ، ج18/ ص286 .

2\_وقد اختلف النحاة في تحديد المتعلق هنا فذكروا أوجها أربعة :

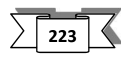
الوجه الأول : محذوف تقديره : يبتلي بتلك الجنود من شاء فيقبل الخبر ممن أهَّلَهُ له والشَّرَّ ممن قضي له به ليدخل ويعذب .

الوجه الثاني : أنها متعلقة بقوله : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا ﴾ ؛ للحديث الذي رواه البخاري والترمذي وأحمد عَنْ أنس رضي الله عنه قَالَ أُنْزِلَتْ عَلَى النَّبِيّ الله عَلَى النَّبِيّ الله عَلَى النَّبِيّ الله عَلَى الله عَلَى وَمَا تَأَخَّر) مَرْجِعَهُ مِنْ الحُديبية فَقَالَ النّبِيُّ الله عَلَى الله عَلَيه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِيَّ الله عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِيَّ الله عَلَيه مَا تَقَدَّمَ مِنْ دُنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر) مَرْجِعَهُ مِنَ الحُديبية فَقَالَ النّبي الله عليه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِيَّ الله عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَلَيه مِنْ الله عَلَيه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَلَيه والله عليه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَلَيْهِمْ الله عَلَيه والله عليه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَليه والله عليه وسلم عَلَيْهِمْ فَقَالُوا هَنيئًا مَرِيئًا يَا نَبِي الله عَليه والله عليه والله عليه عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه عليه والله والله عليه والله و

الوجه الثالث: أنها متعلقة بـ « يَنْصُرَكَ» كأنه تعالى قال: وينصرك الله بالمؤمنين ليدخل المؤمنين جنات.

الوجه الرابع: أنها متعلقة بـ « يَزْدَادُوا ». والذي يظهر أنها تتعلق بمحذوف يدل عليه الكلام السابق وذلك أنه لما قال: «ولله جنود السموات والأرض » كان في ذلك دليل على أنه تعالى يبتلى بتلك الجنود من شاء فتقبل بالخير على من قضى له به وتقبل بالشر على من قضى له به ليدخل المؤمنين والمؤمنات ويعذب الكفار فاللام تتعلق بالفعل يبتلى وما تعلق بالابتلاء من قبول الإيهان والكفر. (انظر البحر المحيط ، ج8/ ص 91).

3\_ الفتح / 5 .



الرحمة وجنود العذاب أو جنود الله إنزالهم قد يكون للرحمة ، وقد يكون للعذاب فذكرهم أولى لبيان الرحمة بالمؤمنين "(1).

وأما في الموضع الثاني فقد جاء ذكر الجنود عقب إنزال العذاب على الكافرين، وهو ما يشير إلى أن المقصود بهم ملائكة العذاب، قال الرازي \_ رحمه الله \_ : " \_ ثانياً لبيان إنزال العذاب على الكافرين "(2).

ويؤكد هذا المعنى الذي ذكرناه من تأويل الجنود في هذا الموضع بمعنى ملائكة العذاب \_ اقترانه بصفة " "، وهو اسم من أسماء الله تعالى يدل على العزة والغلبة لله أبو حيان \_ رحمه الله \_ : " لله و الله على الله و ال

وقال الآلوسي \_ رحمه الله \_ : " وهاهنا أريد به التهديد بأنهم في قبضة قدرة المنتقم ولذا ذيل بقوله تعالى : ﴿ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ فلا تكرار كما قال الشهاب ، وقيل : إن الجنود جنود رحمة وجنود عذاب ، والمراد به هنا الثاني كما ينبئ عنه التعرض لوصف " (4).

ت. تكرار وعيد الله وعذابه للكافرين في موضعين متقاربين من سورة "المجادلة":

<sup>1</sup>\_ تفسير الرازي ، ج18 / ص84 .

<sup>2</sup>\_ المصدر نفسه ، ج18/ ص85 .

<sup>3</sup>\_البحر المحيط، ج8/ص91.

<sup>4</sup>\_روح المعاني ، ج26/ ص95 .



الأول: قوله تعالى: ﴿ فَنُولَ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ ﴿ اللَّهُ وَأَبْصِرُهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُ

الثاني : قوله تعالى : ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينِ اللهُ وَأَبْضِرُ فَسَوْفَ يُبْضِرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ وَأَبْضِرُ وَنَكُ يُبْضِرُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ذهب جمهور المفسرين إلى القول بالتأكيد في توجيه هذا التكرار ، قال ابن كثير \_ رحمه الله \_: " وقوله : ﴿ وَتُولَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴿ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴿ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنِ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنٍ ﴿ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنٍ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنٍ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنِ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنٍ اللهُ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حَيْنِ اللهُ عَنْهُمْ عَلَيْهُمْ عَتَىٰ حَيْنِ اللهُ عَنْهُمْ عَنْ اللهُ عَنْهُ عَنْهُمْ عَتَىٰ حَيْنِ اللهُ عَنْهُمْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمُ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمُ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمُ عَنْهُمْ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عَالَمُ عَنْهُ عَنْ

وقال الزمخشري \_ رحمه الله \_ : "﴿ وَتُولَّ عَنَّهُمْ ﴾ ليكون تسلية على تسلية ، وقال الزمخشري \_ رحمه الله \_ : " ﴿ وَتُولَّ عَنَّهُمْ ﴾ ليكون تسلية على تسلية ، وع الميعاد إلى تأكيد "(4) .

وهو ما اعتمده ورجحه الكثير من علماء التفسير المتقدمين منهم والمتأخرين، غير أنهم أشاروا إلى نكت بلاغية أخرى، قد تصلح لأن تكون وجها من وجوه تأويل

وإذا أمعنا النظر في ما ذكروا من إشارات ندرك الفرق بين الآيتين ؛ من ح الترتيب الزمني المقصود من الآيتين .

فيها يلي

<sup>1</sup>\_ الصافات / 174\_ 175.

<sup>2</sup>\_ الصافات / 178 \_ 179 .

<sup>3</sup>\_ تفسير ابن كثير ، *ج7 | ص*46.

<sup>4</sup>\_ الكشاف ، ج4/ ص70 .

أولا: الإفصاح عن الضمير المفعول في الأولى: ﴿ وَأَبْصِرْهُمْ ﴾ ، وحذفه في

: ﴿ وَأَبْصِرُ ﴾ وقد ذكر العلماء في ذلك توجيهات عديدة منها:

. اكتفى بذكر الضمير أولا عن ذكره ثانيا الشيخ

الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ : " ﴿ وَأَبْصِرُ ﴾ في هذه الآية لدلالة ما في نظيرها عليه "(1).

أن الإفصاح عن الضمير في الأولى ؛ يفيد تخصيص طائفة معينة في هذا الإفصاح عن الضمير في الأولى ؛ يفيد تخصيص طائفة معينة في هذا الشائية يدل على عموم الشائية يدل على عموم

سبحانه ، ويكون ذلك يوم القيامة ، قال ابن جزي ـ رحمه الله ـ : " حذف ليفيد العموم فيمن تقدم وغيرهم كأنه قال : أبصر جميع الكفار بخلاف الأول ،

فإنه من قريش خاصة "(2).

هذه الإشارة الأولى تدل على أن ثمة فرقا بين الأمر بالإبصار في الموضعين ، فالأول في الدنيا (غزوة بدر أو فتح مكة ) ، والثاني في الآخرة ، وهو ما أشار إليه الزمخشري ـ رحمه الله ـ : " وقيل : أريد بأحدهما عذاب الدنيا ، وبالآخر عذاب الآخرة "(3).

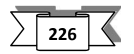
ويؤكد هذا المعنى ، الإشارة الثانية وهي:

ثانيا: السياق الذي وردت فيه كل آية ينبئ باختلاف "الحين "في الموضعين، فالآية الأولى جاءت في سياق ذكر النصر الذي وعده الله عز وجل عباده المؤمنين، والوعيد الذي نزل بالكفار؛ المتمثل في الهزيمة التي لحقتهم في شتى غزوات الرسول

<sup>1</sup>\_التحرير والتنوير ، ج23 / ص104 .

<sup>2</sup>\_التسهيل ، ج2/ ص245 .

<sup>3</sup>\_الكشاف ، ج4/ ص70.



والدليل على ذلك قوله تعالى بعد: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ فَإِذَا نَزَلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

تدت آثار هذا السياق إلى الآية الثانية ؛ إذ أنه زيادة على كون الآية في قوله

تعالى: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعَجِلُونَ ﴿ أَنَ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴿ أَفَي تعالى : ﴿ أَفَي عَذَابِنَا يَسْتَعَجِلُونَ ﴿ فَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

العذاب النازل بهم بعد ما أنذروه فأنكروه ، بجيش أنذر بهجومه قومه بعض نصّ فلم يلتفتوا إلى إنذاره ، ولا أخذوا أهبتهم ، ولا دبروا أمرهم تدبيراً ينجيهم، حتى أناخ غيروا

صباحاً ، فسميت الغارة صباحاً وإن وقعت في وقت آخر ، وما فصحت هذه الآية ولا

<sup>1</sup>\_ الصافات / 176\_ 177.

<sup>2</sup> ـ انظر تفسير البحر المحيط ، ج7 / ص364 .

<sup>3</sup>\_أسرار التكرار في القرآن ، ص181 .

<sup>4..</sup> الاستعارة التمثيلية : أن تشبّه إحدى صورتين مُنتزعتين من أمرين أو أمور بأخرى ، ثم تُدخل المشبه في الصورة المشبه بها مبالغة في التشبيه ، مثال : ( إني أراك تُقدّمُ رِجلاً وتُؤخّر أخرى ) يُضرب لمن يتردد في أمر فتارة يقدم ، وتارة يحجم ، وتعرف بـ " الاستعارة في المركب " ، قال عبد الرحمان حسن : " \_ هي \_ استعارة يكون اللفظ المستعار فيها لفظاً مُركّباً ، وهذا اللفظ المركب يستعمل في غير ما وضع له في المستعارة بن المعنى الأصلي ، ويسمّى " الاستعارة التمثيلية " وقد يطلق عليه " الاستعارة على سبيل التمثيل" أو نحو ذلك من عبارات ( انظر : البلاغة أساسها وعلومها وفنونها ، ج2 / ص 265 ) .



كانت لها الروعة التي تحس بها ويروقك موردها على نفسك وطبعك ، إلا لمجيئها على طريقة التمثيل "(1).

وبهذا تكون الآية الثانية قد جاءت في سياق الوعيد الذي الله تبارك وتعالى الكفار المعاندين بعد استعجالهم العذاب الأليم .

الخلاصة: من خلال ما سبق ذكره من أدلة وقرائن نخلص إلى القول بالفرق بين الآيتين من جهة اختصاص كل آية بزمن معين ، فالأولى في الدنيا ، والثانية في الآخرة ، قال الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ مستدركا على كلا : " يكون هذا التولي غير الأول وإلى حين آخر وإبصار آخر، فالظاهر أنه تول عمن يبقى من المشركين بعد حلول العذاب الذي استعجلوه ، فيحتمل أن يكون حينا من أوقات الدنيا فهو إنذار بفتح مكة (2). ويحتمل أن يكون إلى حين من أحيان الآخرة "(3).

ث. تكرار ﴿ إِنِّ لَكُم مِنهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ في موضعين من سورة "الذاريات":

الموضع الأول: في قوله تعالى: ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنِّ لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ فَ اللَّهِ ۗ إِنِّ لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ فَاللَّهِ ۗ إِلَى ٱللَّهِ ۗ إِنِّ لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾.

<sup>1</sup>\_الكشاف، ج4 / ص90.

<sup>2</sup> مذهب الإمام البقاعي \_ رحمه الله \_ وهو قول بعيد ؛ لأن العموم في قوله " أبصر " يقتضي الإبصار في حال جميع من كفر ، وحمله على فتح مكة ينافي هذا العموم .

<sup>3</sup>\_التحرير والتنوير ، ج23 / ص104 .

<sup>4</sup>\_ الذاريات / 50 .



الموضع الثاني: في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَهُ مَنْهُ لَكُمْ مِّنْهُ لَكُمْ مِّنْهُ لَكُونَ مُبِينٌ ﴿ وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَا يَعْمَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَا يَعْمَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَا يَعْمَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَا يَعْمَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ وَلَا تَجْعَمُلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ لَا يَعْمَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخِرَ ۗ إِنِّ لَكُمْ مِّنْهُ وَلَا تَعْمَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلْكُوا مِنْ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ لَكُمْ مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللّٰهُ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰذِي اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

يعتبر التوكيد غرضا بارزا من تكرار الإنذار في هذا الموضع من " ، ذلك أنه يحمل المعنى نفسه في الآيتين من جهة التحذير من عقاب الله، قال ابن عطية ـ رحمه الله ـ : " إني لكم منه نذير مبين " الإبلاغ وهز النفس وتحكيم التحذير وأعادة الألفاظ بعينها في هذه المعاني بليغة بقرينة شدة الراي

وقال النسفي\_رحمه الله\_: "والتكرير للتوكيد والإطالة في الوعيد أبلغ"(3). \_رحمه الله\_: "وفيه\_يعني في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ

نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ ـ تأكيد لما قبله من الفرار من العقاب إليه تعالى لكن لا بطريق التكرير بل بالنهى عن سببه وإيجاب الف "(4).

وهو رأي معتبر التوكيد سرٌّ من أهم

أسرار التكرار يمكن أن نوجه به آيات كثيرة أعيدت في مواضع متقاربة من القرآن الكريم، وفق ضوابط متى اختلت تعذر القول بالتوكيد في توجيهها، ولعل الآية التي بين أيدينا نموذج حيُّ لما اختلت فيه شروط القول بالتوكيد؛ إذ أننا نستدرك على القائلين

:

<sup>1</sup>\_الذاريات / 51.

<sup>2</sup>\_المحرر الوجيز ، ج5 / ص164 .

<sup>3</sup>\_ تفسير النسفي ، ج4 / ص149 .

<sup>4</sup>\_ تفسير أبو السعود، ج8 / ص143 .

أو لا: الفصل الذي وقع بين الجملتين ينبئ باختلافهما ، وعدم التوكيد فيهما ، فقد سبق وأن ذكرنا بأن التأكيد لا يفصل بينه وبين مؤكده شيء ، فمتى وجد مكرر

ثانيا: تعلق كل آية منهما بغير ما تعلقت به الأخرى ، وهذا مناف لمعنى ثانيا: تعلق كل آية منهما بغير ما تعلق بغير أن على واحد منهما متعلق بغير أن أن قال الكرماني \_ رحمه الله \_ : " ليس بتكرار ؛ لأن كل واحد منهما متعلق بغير ما تعلق به الآخر فالأول متعلق بترك الطاعة إلى المعصية ، والثاني متعلق بالشرك بالله تعلق بالشرك .

فالتوكيد في هذا الموضع من التكرار ليس مقصودا ، بل المقصود تثبيت الإيهان : الحق \_ القائم على العمل ونبذ الشرك \_ في النفوس ، قال الزمخشري \_ رحمه :

" : ﴿ إِنِّى لَكُمْ مِّنَهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ عند الأمر بالطاعة والنهي عن الشرك ، الإيهان لا ينفع إلا مع العمل ، كها أنّ العمل لا ينفع إلا مع الإيهان ، وأنه لا يفوز عند الله إلا الجامع بينهها . ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمَ تَكُنّ عَلَى اللهُ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ (2) "(3) .

لمسياق دور بارز في توجيه التكرار بهذا

<sup>1</sup> أسرار التكرار في القرآن ، ص196 .

<sup>2</sup>\_الأنعام / 158.

<sup>3</sup>\_ الكشاف ، ج4 / ص407 .



(1) هو ما يعرف عند العلماء بـ "توحيد العبادة" الذي يقوم على دعامتين اثنتين :

أما الإثبات فقد دلّ عليه قوله تعالى : ﴿ فَفِرُّواً إِلَى ٱللَّهِ ﴾ : ﴿ وَعَبُدُوا ٱللَّهَ ﴾ واعْبُدُوا ٱللَّهَ ﴾ .

ودل على النفي قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ ﴾ : ﴿ وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ ۗ ﴾ : ﴿ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ۗ ﴾ (3).

والذي يوضح هذا التقسيم ويبينه تكرار قوله تعالى : ﴿ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴾ في الموضعين .

رحمه الله \_: " ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهَا ءَاخَرَ ۗ ﴾ إتماماً للتوحيد ، وذلك لأن التوحيد بين التعطيل والتشريك ، وطريقة التوحيد هي الطريقة، ، والمشرك يقول في الوجود آلهة ، والموحد يقول قوله الاثنين

باطل، نفي الواحد باطل، فقوله تعالى: ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ : ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَى اللّهِ الْحَرْبُ ﴾ نفى الأكثر من الواحد فصح التوحيد بالآيتين، ولهذا قال مرتين: ﴿ إِنِّ لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ أي في المقام ((4)).

<sup>1</sup>\_الذاريات / 56.

<sup>2</sup>\_ النساء / 36

<sup>. 36 /</sup> النساء / 36

<sup>4</sup>\_ تفسير الرازي ، ج28 / ص245 .

الخلاصة: نخلص من خلال ما سبق طرحه وبيانه إلى أن المقصد العام، والغرض الهام، من تكرار الإنذار ها هنا؛ بيان التوحيد الحقّ القائم على النفي والإثبات، وقد ترتب عن هذا المقصد أثر من أهم آثار التكرار، تمثل في التوكيد الذي جاء نتيجة حتمية اقتضاها سياق الكلام.

ج. تكرار قوله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ ﴾ في موضعين من سورة البقرة: الموضع الأول: ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ ﴾ (1).

الموضع الثاني: ﴿ قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۗ ﴾ (2).

ذكر العلماء في توجيه هذا التكرار أقوالا كثيرة نجملها في ما يلي:

القول الأول: أن الهبوط الأول من الجنّة إلى السماء ، والثاني من السماء إلى الأرض ، قال الكرماني ـ رحمه الله ـ : "كرر الأمر بالهبوط ؛ لأنّ الأول من الجنة والثاني من السماء "(3) ، وقد قال به الجبائي ـ رحمه الله ـ قبله (4) .

:

الأول: قوله تعالى في سياق الآية الأولى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقُرُ وَمَتَكُم إِلَى الأول : وَلَا عَلَى القول على القول على القول على القول على القول على القول على ضعف هذا الرأى ، علاقة لها بالأول ، فإذا ثبت العكس \_ كها هو ظاهر في الآية \_ دلّ على ضعف هذا الرأى ،

<sup>1</sup>\_ البقرة / 36.

<sup>2</sup>\_البقرة / 38.

<sup>3</sup>\_أسرار التكرار في القرآن ، ص26 .

<sup>4-</sup> انظر البحر المحيط ، ج1 / ص308.

رحمه الله \_: " فلو كان الاستقرار في الأرض إنها حصل بالهبوط الثاني لكان الرحمه الله \_: " فلو كان الاستقرار في الأرض إنها حصل بالهبوط الثاني أولى "(2) . " الهبوط الثاني أولى "(2) . "

يجوز أن يراد: ولكم في الأرض مستقرّ بعد ذلك"(3).

الثاني: أنه قال في الهُبُّوط الثَّاني: ﴿ قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۗ ﴾ (4) ، والضمير في ( 3 ) عائد إلى ( الجنّة ) وذلك يقتضي كون الهُبُّوط الثاني من الجنّة .

وهذه حجّة يردّها جوابٌ ذكره النقاش \_ رحمه الله \_ مفاده أنّ الهبوط المأمور به أولا من السهاء إلى الأرض ويناسبه ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقُرُ وَمَتَعُ إِلَى حِينٍ ﴾ ، والثاني من الجنة إلى السهاء ويناسبه الإشارة إليها بالضمير في قوله سبحانه : ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا ﴾ ، وشرطه ألا يقتضي ورود الآيتين في الموضعين ترتيبا زمنيا قال ابن عطية \_ رحمه الله \_ : وحكى النقاش : أن الهبوط الثاني إنها هو من الجنة إلى السهاء ، والأول في ترتيب الآية إنها هو إلى الأرض ، وهو الآخر في الوقوع ، فليس في الأمر تكرار على هذا " (5).

2\_ تفسير الرازي ، ج3 / ص28 .

<sup>1</sup>\_البقرة / 36.

<sup>3</sup> ينظر : اللباب في علوم الكتاب ، ج1 / ص579 .

<sup>4</sup>\_ البقرة / 38.

<sup>5</sup>\_ينظر المحرر الوجيز ، ج 1 / ص114 .

القول الثاني: \_\_رحمه الله\_: " ذكرنا القول في

: ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ ﴾ (1) فيها مضى ، فلا حاجة بنا إلى إعادته ، إذْ كان معناه في هذا الموضع ، هو معناه في ذلك ا

وعن تحديد غرض التوكيد في هذا الموضع انقسم العلماء إلى فريقين:

فكان داعي التوكيد عند الفريق الأول: رفع التوهم الذي قد يتبادر إلى الذهن \_ من انتفاء الحكم الأول أو تخفيفه \_ بعد حصول التوبة منها ، قال الرازي \_ رحمه الله \_ : " أتيا بالزلة أمرا بالهبوط فتابا بعد الأمر بالهبوط ، ووقع في قلبها أن الأمر بالهبوط لما كان بسبب الزلة فبعد التوبة وجب أن لا يبقى الأمر بالهبوط ، فأعاد الله تعالى الأمر بالهبوط مرة ثانية ليعلى أن الأمر بالهبوط ما كان جزاء على ارتكاب الزلة حتى يزول بزوالها بل الأمر بالهبوط باق بعد التوبة ؛ لأن الأمر به كان تحقيقاً للوعد المتقدم في قوله : ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ((3) الله ).

وقال أبو السعود\_رحمه الله\_: " كُرِّر الأمرُ بالهبوط إيذاناً بتحتم مقتضاه وتحقُّقه لا محالة . ودفعاً لما عسى يقعُ في أمنيَّتِه\_عليه السلا "(5).

وأما الفريق الثاني: فإنّ داعي التوكيد عندهم هو ربط النظم في الآية القرآنية قال الطاهر بن عاشور ـ رحمه الله ـ : " ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ ﴾

<sup>1</sup>\_البقرة / 38.

<sup>2</sup>\_ تفسير الطبري ، ج 1 / ص548 .

<sup>3</sup>\_ البقرة / 30 .

<sup>4</sup>\_ تفسير الرازي ، ج 3 / ص28 .

<sup>5</sup>\_ تفسير أبو السعود ، ج 1 / ص92 ..



الكلام ولذلك لم يعطف لأن بينهما شبه كمال الاتصال ل : ﴿ قُلْنَا الْمُعِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا لَ ﴾ (2) : ﴿ وَقُلْنَا الْهُبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ ﴾ (2) المُعَضِ عَدُوًّ ﴾ (2) المُعَضِ عَدُوًّ ﴾ (3) المُعَضِ عَدُوًّ ﴾ (3) المُعَضِ عَدُوًّ ﴾ (6) المُعَضِ عَدُونًا المُعَضَى المُعَمِّى المُعَضَى المُعَمِّى المُعَضَى المُعَضَى المُعَضَى المُعَمِّى المُعَمِّى المُعْمَى المُعْمَعِمُ المُعْمَى المُعْمِعْمُ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَ

وقد سبق الإشارة إلى حكم الكلام المكرر المفصول ؛ بأنّه ليس من التوكيد في شيء ، إنها هو أثر ترتب عن إعادة اللفظ ، وذلك ما استدركه الشيخ الطاهر بن عاشور \_

لما بني على قوله : ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ ﴾ ليحصل شيء من تجدد فائدة في الكلام لكي لا يكون إعادة اهبطوا مجرد توكيد ويسمى هذا الأسلوب في علم البديع بالترديد (5) نحو قوله تعالى : ﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ عِمَا البديع

<sup>1</sup>\_ البقرة / 38 .

<sup>2</sup>\_ البقرة / 36.

التحرير والتنوير ، ج 1 / ص 425 .

<sup>4</sup>\_ البقرة / 38.

<sup>5</sup>\_ الترديد فرع من فروع التكرار ، إلا أنّ العلماء جعلوا لكل واحد منهما حدا ، فحدّ الترديد : أن يعلق الشاعر \_ أو المتكلم عموما \_ لفظة في بيت واحد ثم يرددها فيه بعينها ويعلقها بمعنى آخر كقوله تعالى: چچ چ چ چ چ دٍ دِدْ دُدْ دُدْ دُدْ دُرِالحشر : ٢٠ ] .

وحدّ التكرار عندهم هو : إعادة اللفظة في البيت ولا تفيد معنى زائدا بل الثانية عين الأولى . ينظر خزانة الأدب وغاية الأرب ، تقي الدين أبي بكر علي بن عبد الله الحموي الأزراري ، مكتبة الهلال – بيروت ، الطبعة الأولى ، 1987 ، تحقيق : عصام شعيتو ، ج 1 / ص 359 .

وهذا التفريق فيه نظر من وجهين :

أ\_ حدّ التكرار بأنّه "لا يفيد معنى زائدا" فيه نوع من التنقص أو إغفال لجماليات التكرار العديدة.

لَمُ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَهُم بِمَفَازَةِ مِّنَ ٱلْعَذَابِ (1) وإفادته التأكيد حاصلة بمجرد إعادة اللفظ (2). اللفظ (2).

وبهذا يكون الشيخ الطاهر بن عاشور \_ رحمه الله \_ قد أشار إلى القول الثالث :

الهبوطين مختلفان باعتبار تعلّقهما ، فالهبوط الأوّل علّق به العداوة ، والثاني علق به العداوة ، والثاني علّق به إتيان الهدى ، قال الألوسي \_ رحمه الله \_ : " أو كرر ليتعلق عليه معنى آخر غير .

ليهتدي من يهتدي ، ويضل من يضل ، والأمر فيه تكليفي ، ويسمى هذا الأسلوب في البديع الترفي في المنطبع المنافض الم

ب\_في قولهم: "بل الثانية عين الأولى" شيء من المغالطة ؛ لأنّ التكرار بهذا المعنى هو عين التوكيد، وقد سبق وأن بينا الفرق بينها، بل إنّ من أهم ما يتميز به التكرار عن التوكيد؛ اتفاق معانيه واختلافها على حسب دلالة السياق، قال ابن القيم \_ رحمه الله \_ في تعريف التكرار: " فحقيقة التكرار أن يأتي المتكلم بلفظ ثم يعيده بعينه سواء كان اللفظ متفق المعنى أو مختلفا "انظر الفوائد المشوق، ص 111. ومن هنا يمكن أن نقول: إنّ مسألة الفرق بين التكرار والترديد لا يعدوا أن تكون مسألة عموم وخصوص بينها، فكل ترديد تكرار، وليس كل تكرار ترديد.

<sup>1</sup>\_ آل عمران / 188.

<sup>2</sup>\_التحرير والتنوير ، ج 1 / ص425 .

<sup>3</sup>\_روح المعاني ، ج 1 / ص238 .

## المطلب الثاني

## أثر السياق في توجيه تكرار الجمل المتباعدة

تكرار الجمل المتباعدة: هو أن تتكرر الجملة في أكثر من سورة في القرآن الكريم ، وغالبا ما يكون هذا اللون من التكرار منوعا ، بمعنى أن تأتى الآية أو الآي

اختلاف في لفظ أو تقديم أو تأخير ، وكل ذلك له دلالاته البلاغية وأسبابه السياقية التي لا يُتوصل إليها إلا بعد طول إمعان في السياق وسوابقه ولواحقه<sup>(1)</sup>

الإسكافي \_ رحمه الله \_ : " إذا أورد الحكيم تقدست أسهاؤه آية علي لفظة مخصوصة ثم الإسكافي موضع آخر من القران وقد غير فيها لفظة كها كانت الأولى فلا بدّ من حكمة هناك تطلب ، فإذا أدركتموها فقد ظفرتم وإن لم تدركوها فليس ؛ لأنه لا حكمة هناك الاركا

وهذا اللون من التكرار هو الذي انصبت عليه عناية الدارسين منذ التفتوا إلى هذه الظاهرة في

وفيها نعرضه من أمثلة في هذا الصدد أكبر شاهد على ذلك: المثال الأول:

1. قوله تعالى : ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتْ لِلمُتَّقِينَ ﴿ (3) . السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتْ لِلمُتَّقِينَ ﴿ (3) .

<sup>1</sup>\_التكرار الأسلوبي في اللغة ، ص 118 .

<sup>2</sup>\_درة التنزيل ، ج 1 / ص250\_2 25 .

<sup>3</sup>\_ آل عمران / 133.

2. وقال تعالى : ﴿ سَابِقُوۤ ا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ﴾ (1).

مع ما تحمله الآيتين من معان مشتركة ، تتمثل في الحث على المبادرة إلى أفعال البر وجزيل الثواب ، إلا أنه حصل اختلاف بينهما من وجوه ثلاثة :

الوجه الأول : اختلاف عبارة الأمر في الموضعين ، ففي الأولى قال : ﴿ وَسَارِعُوا ﴾ .

وللإجابة عن هذا الاختلاف ، لا بد من وقفة نحدد من خلالها الفرق بين اللهظتين ، ثمّ ننظر في السياق الذي وردت فيه كل لفظة .

المسارعة فهي : من السُّرْعَةُ ضد البطء تقول منه سَرُع ـ بالضم ـ سِرَعا .. فهو سَرِيعٌ وعجبت من سُرْعَتِه ومن سِرَعِه ، وأَسْرَعَ في السير .. و المُسَارَعةُ إلى الشيء سرَيعٌ وعجبت من سُرْعَتِه ومن سِرَعِه ، وأَسْرَعَ في السير .. و المُسَارَعةُ إلى الشيء (2).

فالمسارعة لا تقتضي منافسا ، بل قد يسارع المرء إلى أمر ما ، دون أن يكون له ندُّ المسابقة فإنها تقتضي أكثر من واحد حتى تكون مسابقة،

سرعة سرعة وزيادة ".

:

الأول: أنّ المسارعة إلى الشيء قبل مسابقته ، ودليل ذلك قوله تعالى : ﴿ أُولَكِيكَ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

فا

2\_ مختار الصحاح ، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي ، مكتبة لبنان ناشرون – بيروت ، الطبعة طبعة جديدة ، 1415 – 1995 ، تحقيق : محمو د خاطر ، ص326 .

<sup>1</sup>\_الحديد/ 21.

<sup>3</sup>\_ المؤمنون / 61.

الثاني: بناء المسابقة على المسارعة قال ابن الزبير الغرناطي ـ رحمه : " ترى أن المسارع إلى الشيء قد يحصل له ما سارع إليه وقد لا يحصل ولا يقال في الغالب (1)

وقال الرازي \_ رحمه الله \_ : " معالى أمر بالمسارعة في قوله : " : " عالى أمر بالمسارعة في قوله : " : " : " مسارعة المسابقين لأقرانهم في المضهار "(2).

وبناءا على ما تقدم نقول: إن الفرق بين اللفظتين اقتضاه السياق الذي وردتا فيه ، ذلك أن اللفظة الأولى تتعلّق بالمتقين ، وأما الثانية فتتعلّق بالمؤمنين . فقد خاطب الله تعالى المتقين بدعوتهم إلى المسارعة فقال : ﴿ وَسَارِعُوا الله ، بينها خاطب المؤمنين بدعوتهم إلى المسابقة فقال : ﴿ وَسَارِعُوا الله هو: أنّ المتقين اتصفوا بصفات حميدة هي على المسابقة فقال : ﴿ سَابِقُوا الله معلى عليه لحصوله منهم ، وعلى خلاف ذلك ، فإنّ المؤمنين لم يحتهم عليه لحصوله منهم ، وعلى خلاف ذلك ، فإنّ المؤمنين لم يحصل منهم التقدّم في الرتبة ، والارتفاع بالمكانة ، لذلك حتّهم على السباق ، فإذا حصل منهم شملهم الخطاب الداعي إلى الإسراع .

الوجه الثاني: اختلاف الرتب كان سببا في اختلاف الثواب الموعود في الموضعين القيم الآية الأولى حينها خاطب الله سبحانه المتقين قال: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ ، وفي الآية الثانية حينها خاطب المؤمنين قال: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، وهذا يتضمّن الفرق بين الجنتين من حيث السعة ، فها الفرق بين السهاء والسموات وأيهها أوسع ؟ .

2\_ تفسير الرازي ، ج29/ ص235 .

<sup>1</sup>\_ملاك التأويل ، ص122 .

لقد كان للعلماء في تحديد الفرق بين السماء والسماوات من حيث السعة أقوال كثيرة نذكر منها قولين بارزين لتعلقهما ب :

الأول منهما: السماوات أوسع وأبلغ من السماء، وحجّتهم في ذلك أن السماوات جمع، والسماء مفرد، والجمع أبلغ من الإفراد.

:

الأول: على قدر الأعمال يكون الجزاء، فأعمال المتقين أعظم من أعمال المؤ لذلك كان ثوابهم أعظم، قال البقاعي \_ رحمه الله \_: "كان السياق كما بين لأن الموعود به دون ما في آل عمران فأفرده وصرح بالعرض

: ﴿ كَعَرُضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي لو وصل بعضها ببعض ، فآية آل عمران تحتمل الطول وجميع السهاوات والأرض على هيئتها "(1).

الثاني: أنّ ثواب المتقين حاصل لدى المؤمنين بها قدّموا ، ولكن لما حتّهم الحقّ سبحانه وتعالى على المزيد حسن هنا أن يعطيهم المزيد ، فكان الحتّ على تقديم الأفضل مقترنا بالوعد بالأفضل .

القول الثاني: أنّ السهاء أوسع من السهاوات، وحجّتهم في ذلك أنّ السهاوات جزء من أجزاء السهاء، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَامِنُ عَآبِبَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ جزء من أجزاء السهاء، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَامِنُ عَآبِبَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ اللهِ عَلَى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَامِنُ عَآبِبِينٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ اللهِ كِنَابِ مُّبِينٍ ﴿ وَهُ ﴾ (2).

<sup>1</sup>\_نظم الدرر ،ج19 ص292 .

<sup>2</sup>\_ النمل / 75 .

قال السيوطي \_ رحمه الله \_ في تفسيرها عن ابن عباس \_ رضي الله عنه \_ : " شيء في السماء والأرض سرا وعلانية إلا يعلمه "(1) .

قوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا مِنْ غَايِبَةٍ ﴾ ؛ أي جميع الأفعال والأقوال والحوادث الظاهرة والباطنة وهذه لا بد أن يحويها مكان متسع ، فعبر عنه بالسهاء فدل على أنها أوسع من السهاوات .

ونظير هذا قول الله تعالى في سورة الأنبياء : ﴿ قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ
وَالْأَرْضِ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴾ ﴿ وَاللَّمْوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ السِّرَ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (3) السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (3) .

فالقول أوسع من السرّ ؛ لأن القول يتألف من سرٌ وعلن يعني إذا قلت في نفسك شيئا يصير سراً ، فلما قال : ﴿ يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ ﴾ بين محله فقال : ﴿ فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ ؛ لأنها : ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ ﴾ .

ومناسبة هذا القول لدلالة السياق هو أنّ الآية التي في سورة الحديد أعدت الجنة فيها للذين آمنوا بالله ورسله وهم أكثر عددا من المتقين الذين ذكروا سورة آل عمران ، فلما كثر عدد المؤمنين استعمل لفظة "السماء" التي تدل على الاتساع في سورة آل عمران فالأمر مختلف ؛ لأنه خصّ بذلك الثواب عباده المتقين فقط وهم أقل عددا من المؤمنين ، فاستعمل لفظة "السماوات" التي تدل على اتساع أقل من اتساع السماء".

<sup>1</sup>\_الدر المنثور ، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي ، الناشر : دار الفكر - بيروت ، 1993 ، ج6 / ص376 .

<sup>2</sup>\_ الأنبياء / 4 .

<sup>3</sup>\_ الفرقان / 6 .

ومن هنا ندرك السرّ في مجيء كاف التشبيه في الثانية وحذفها في الأولى وهو دليل كره أصحاب القول الثاني بأن السهاء أوسع من السموات فجاء بكاف التشبيه في قوله: ﴿ كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

الجنة والمشبه به السماء والأرض ، فلما اتسعت اتساعاً هائلاً جداً شبه ولما حدّد لم يحتاج : ﴿ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاوَتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ .

فنلاحظ من خلال ما ذكر أنه سبحانه وتعالى قال: ﴿ سَابِقُوا ﴾ المسارعة وزيادة ، وقال: ﴿ لَكُورَضِ ٱلسَّمَآءِ ﴾ وهي السهاوات وزيادة ، وقال: ﴿ أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ وَاللهُ وَمَا اللّهُ وَهُم المتقون وزيادة ، ثم زاد: ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءً ﴾.

الوجه الثالث الآيتين ، والجواب عنه من وجهين :

الأول: إدخال عموم الذين آمنوا بالله ورسله في ثوابه هو أكثر تفضلا من إدخال المتقين ؛ لأنّ الفضل الكبير جداً أن يُدخل الله \_ جلّ شأنه \_ الجنة كل عبد آمن بالله ورسله ، فلأجل هذا الفضل العظيم تعقب آية الحديد قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ فَضُلُ ٱللّهِ يُورُتِيهِ مَن يَشَاءً ﴾ .

الثاني: أنّ دخول الجنة بمجرد الإيهان بالله ورسوله ومع التجرد من الأعمال الصالحة التي جاء ذكرها في صفات المتقين ، هو من فضل عظيم خصّ به الله سبحانه

242

وتعالى هذه الأمة دون غيرها من الأمم ، قال البقاعي \_ رحمه الله \_ : " ولعلّ التعبير بالمضارع للإشارة إلى هذا خاص بهذه الأمة التي هي أقل عملاً وأكثر أجراً "(1).

المثال الثاني:

1. قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَا ذِهِ الْمَتَكُمُّمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَعْبُدُونِ اللهِ وَمَا تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَا ذِهِ الْمَتَكُمُ أُمَّنَةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَعْبُدُونِ اللهُ وَيَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ مَا اللهُ الل

2. ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴿ ثَ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ ثَ ﴾ (3) .

تختلف الآية الأولى عن الثانية من وجهين:

الوجه الأول: " " : ﴿

وَأَنَاْ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ ، وفي آية " المؤمنون " : ﴿ وَأَنَاْ

رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾.

ذكر أهل العلم في توجيه هذا الاختلاف أجوبة كثيرة تتناسب مع مفهوم

:

<sup>1</sup>\_نظم الدرر ، ج19/ ص294.

<sup>2</sup>\_الأنبياء / 92\_93.

<sup>3</sup>\_ المؤمنون / 52\_53.

### القول الأول:

المأمور بالعبادة ، وقد دلّ سياق الآيتين على هذا التوجيه ؛ حيث جاء الخطاب في آية " " " موجها للكفار ، والكافر يؤمر بال " موجها للكفار ، والكافر يؤمر بال

فَأُعُبُدُونِ ﴾ الخطاب في آية "المؤمنون"

عباد الله المؤمنين وهؤلاء يؤمرون بالتقوى لحصول العبادة منهم ، ولهذا قال : ﴿ وَأَنَا اللهِ اللهُ اللهِ المَامِلِيُّ اللهِ المَامِلِيَّ اللهِ المَامِلْ المَامِلِيَّ اللهِ المَامِلِيَ

قال الكرماني \_ رحمه الله \_ : " لأن الخطاب في هذه السورة للكف بالعبادة التي هي التوحيد .. وفي المؤمنين الخطاب للنبي الخطاب للنبي والمؤمنين بدليل قوله: ( يَنَأَيُّهُا الرَّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِبَاتِ وَاعْمَلُوا صَلِحًا ﴾ (1) والأنبياء والمؤمنون مأمورون (2)

وقال البقاعي \_ رحمه الله \_ : " ولما كان الخطاب في هذه السورة كلها للخلص من المؤمنين ، قال : ﴿ فَأَنْقُونِ ﴾

وقاية من جمع عبادي بالدعاء إلى وحدانيتي بلا فرقة أصلاً ، بخلاف سورة الأنبياء المصدرة بالناس فإن مطلق العبارة أولى بدعوتها "(3).

القول الثاني: أنّ اختلاف اللفظتين هو من قبيل تنوع أساليب الدعوة إلى الله ع وجل من حيث الترغيب والترهيب، فالأمر بالعبادة من باب الترغيب والأمر بالتقوى من قبيل الترهيب، وقد دلّ السياق في الآيتين على الأسلوبين، قال أبو حيان \_ رحمه الله\_

2\_أسرار التكرار في القرآن ، ص143 .

3\_نظم الدرر ، ج13/ ص156 .

<sup>1</sup>\_المؤمنون/ 51.

: " ( وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَنَّقُونِ } وهو أبلغ في التخويف والتحذير من قوله في النخويف والتحذير من قوم نوح الحم الله و في الأنبياء وإن تقدمت أيضاً قصة نوح وما قبلها فإنه جاء يدل على الإحسان واللطف التام في قصة أيوب ويونس وزكريا ومريم ، فناسب الأمر بالعبادة لمن هذه صفته تعالى "(1) .

وقال ابن الزبير \_ رحمه الله \_ : " إذا اعتبرنا ما قدم من قصص الرسل في السورتين وجدنا الوارد في سورة الأنبياء مقصوراً على ذكر منحهم وتخليصهم وتأييدهم من لدن قوله تعالى في إبراهيم : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشُدَهُۥ ﴾ (2) 

عنبِدِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَالَاً يَ بضعة عشر نبياً ، أولهم إب

أعقب ذكره بالآية المذكورة ، وقد اقتصر من قصصهم في هذه الآي على ما يطلع المؤمنين على تكفله سبحانه بالمصطفين من عباده وما اختصهم به ، ولم يرد مع ذلك تكذيب قومهم لهم ، ولا ما يرجع إلى هذا وكل هذا تأنيس وذكر نعم وآلاء وألطاف يناسبها قوله : ﴿ فَأَنَّهُونِ ﴾ لكونه أمراً بالعبادة مجرداً عما في قوله : ﴿ فَأَنَّهُونِ ﴾ .

وأما الوارد في سورة طه فمتضمن الطرف الذي عدل عنه في سورة الأنبياء، وهو ذكر جواب الأمم للرسل وقبيح تكذيبهم إياهم وشنيع ردهم وقبيح مقالهم كقول في في مناهلاً إلّا بَشَرٌ مِّ مَنْ لَكُمُ مُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمُ وَلَوْ شَاءَ ٱللّهُ

<sup>1</sup>\_البحر المحيط ، ج6 / ص377 .

<sup>2</sup>\_ الأنبياء/ 1 5 .

<sup>3</sup>\_ الأنبياء / 73.

لَأَنزَلَ مَلَيْهِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأُوَّلِينَ ١٠٠ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ بِهِ عِنَّةٌ ﴾ (١) بالغوا في الاستهزاء بقولهم في إخبار الله تعالى عنهم : ﴿ فَتَرَبُّصُواْ بِهِـ حَتَّى حِينٍ ۗ ۖ (2) : ﴿ مَا هَنِذَآ إِلَّا بَشَرٌّ مِّثُلُكُمْ : ﴿ وَلَهِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِّثْلَكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ (3) } إِنَّكُرُ إِذَا لَّخَسِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ إِلَى قُولُه : ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحُنُ لَهُۥ بِمُوْمِنِينَ اللهُ اللهُ اللهُ وقوله تعالى لما تواتر ذكر إرسال الرسل وتكذيب قومهم لهم فقال تعالى : ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولِهُمَا كَنَّبُوهُ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَبُعْدًا لِّقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ [6] وقال تعالى مخبراً عن قوم موسد : ﴿ فَأَسْتَكُبْرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ التخويف بقوله عقب هذا : ﴿ فَأَنَّقُونِ ﴾ ، كما ناسب ما تقدم في آية سورة الأنبياء قوله تعالى : ﴿ فَأَعْـبُدُونِ ﴾ ، ولم يكن ليناسب ورود واحدة منها موضع الأخرى ، فجاء كل على ما يجب ، و لا يمكن خلافه" (<sup>8)</sup>.

1\_المؤمنون/ 24\_25.

<sup>2</sup>\_ المؤمنون / 25 .

<sup>3</sup>\_ المؤمنون / 33.

<sup>4</sup>\_المؤمنون / 34 .

<sup>5</sup>\_المؤمنون/ 38.

<sup>6</sup>\_المؤمنون/ 44.

<sup>7</sup>\_المؤمنون/ 46.

<sup>8</sup>\_ملاك التأويل ، ج2 / ص354 .

الوجه الثاني: الفرق بين قوله في سورة الأنبياء ﴿ وَتَقَطَّعُواً ﴾ ، وفي سورة المؤمنون ﴿ فَتَقَطَّعُواً ﴾ ، وفي سورة المؤمنون ﴿ فَتَقَطَّعُواً ﴾ بفاء التعقيب.

وللإجابة عن هذا الاختلاف لا بد من تحديد وظيفة كل حرف ـ الفاء والواو ـ في اللفظتين ، مع بيان أثر السياق على ذلك .

: ﴿ فَتَقَطَّعُوا ﴾ في سورة المؤمنون فوظيفتها الترتيب والتعقيب، قال الألوسي \_ رحمه الله \_ : " والفاء لترتيب عصيانهم على الأمر لزيادة تقبيح حالهم "(1).

وقال أبو حيان \_ رحمه الله \_ : " ﴿ فَتَقَطَّعُوا ﴾ التقطيع اعتقب الأمر بالتقوى ، وذلك مبالغة في عدم قبولهم وفي نفورهم عن توحيد الله

ية لأجله من ترهيب لأعداء الله وتخويفهم

جراء كفرهم وعنادهم، قال ابن الزبير \_ رحمه الله \_ : " ﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم ﴾ وما أجدي عليهم القرآن شيئاً ، فهذه الآية أشد في التخويف والترهيب من الأخرى ، وكل يناسب ما قبله ، ولو وردت إحداهما موضع الأخرى لما ناسب "(3).

2\_البحر المحيط ، ج 6 / ص 377 .

<sup>1</sup>\_روح المعاني ، ج18 / ص41 .

<sup>3</sup> ملاك التأويل ، ج<sup>2</sup> / ص355 .

وأما الواو من قوله تعالى: ﴿ وَتَقَطَّعُواْ ﴾ في سورة الأنبياء فجاءت لمطلق المجمع دون العناية بالترتيب والتعقيب، قال الكرماني \_ رحمه الله \_: " : ﴿ وَتَقَطَّعُواْ كُواَ الْحُمع دون العناية بالترتيب والتعقيب، قال الكرماني \_ رحمه الله \_: " . ﴿ وَتَقَطَّعُواْ كُونَ التقطع قد كان منهم قبل هذا القول لهم "(1).

وهذا المعنى المترتب عن واو العطف هو إلى التأنيس والترغيب أقرب منه إلى التخويف والترهيب وهذا ما دل عليه سياق الآية ، قال ابن الزبير \_ رحمه الله \_ : " ﴿ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم ﴾ أي نبهناهم على السؤال ، وأوضحنا لهم أمر من تقدمهم وعاقبة الاستجابة لمن تمسك بهدي المذكورين ، وهم مع ذلك على عنادهم وافتراقهم، وكأن من أمرهم ، ولم يشبه شدة الوعيد ليبقى رجاؤه ، عليه السلام ، في استجابتهم ، فلم يخل معنى الكلام مع الإخبار بتفرقهم عن بعض إبقاء تأنيس مناسباً لما تقدمه ، ولهذا لم يقع بعد الآية تسجيل بتصميم على الكفر ولا إمعان في طرف التخويف الوارد في آية المؤمنون من قوله : ﴿ كُلُّ حِزْيِم بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ طرف التخويف الوارد في آية المؤمنون من قوله : ﴿ كُلُّ حِزْيمٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٣] إلى قوله : ﴿ بَلُ لَا يَشْعُرُونَ هَا كُلُومَ وَلَا إِلَى قوله : ﴿ كُلُّ حِزْيمٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾

<sup>1</sup>\_أسرار التكرار في القرآن ، ص143 .

<sup>2</sup>\_المؤمنون/ 53\_55.

<sup>3</sup> ـ ملاك التأويل ، ج2 / ص354 .

#### المثال الثالث:

أَنْ أَدْ أَلْنَا أَدْخُلُواْ هَذِهِ ٱلْقَهْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمُ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمُ وَلَا اللّهُ اللللللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

2. وقال في الأعراف: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْبَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِكْنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْبَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِكْنُواْ هَالْمَابَ سُجَدًا نَّغَفِرُ لَكُمْ خَطِيَتَ تِكُمْ مَنْهَا حَيْثُ شِكْنُولُواْ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ شُجَدًا نَّغَفِرُ لَكُمْ خَطِيتَ يَتِكُمْ مَنْ سِنْ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهَ مَنْ اللهُ اللهُلمُ اللهُ ا

تختلف آية البقرة عن آية الأعراف من وجوه كثيرة نذكر منها:

أولا: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾ في سورة البقرة على البناء للمعلوم ؛ لأنّه جاء في سياق الخطاب المتضمن تكريم بني إسرائيل وتفضيلهم قال السيوطي \_ رحمه الله \_ : " ونكتته أن آية البقرة في معرض ذكر النعم عليهم حيث قال يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي إلى آخره فناسب نسبة القول إليه تعالى "(3).

وفي سورة الأعراف قال : ﴿ وَإِذْ قِيلَ ﴾ على البناء لما لم يسمى فاعله ؛ لأنّه جاء في سياق الإخبار عنهم وعن جرائمهم مما يؤذن بغضب الله عليهم وتوبيخه لهم ، قال

<sup>1</sup>\_البقرة / 58.

<sup>2</sup>\_الأعراف / 161.

<sup>3</sup>\_ الإتقان ، ص 643 .

السياق للإسراع في الكفر .. وعبر هنا بالمجهول في ﴿ قِيلَ ﴾ بالخطاب إيذاناً بأن هذا السياق للغضب عليهم بتساقطهم في الكفر وإعراضهم عن (2)

ثانيا: في آية البقرة عبر عن الأمر بلفظ الدخول: ﴿ ٱدۡخُلُواْ ﴾ بينها عبر عنه في النيا: في آية البقرة عبر عن الأمر بلفظ الدخول: ﴿ ٱسۡكُنُواْ ﴾ لفرق بينهما لا يعدو كونه بيان لما أجمل ، قال

ابن الزبير \_ رحمه الله \_ : "

بسكناها وإن كان الأمر بدخولهم قد يشير بها نسق معه إلى سكناها لكن ليس نصا بل ولا

والسكني وتبين وجه ورود العبارتين على الترتيب "(3).

ثالثا: قال في آية البقرة: ﴿ فَكُلُوا ﴾ بفاء التعقيب الدالة على الفور والتتابع " قبلها وتعلقها به ، قال الخطيب ـ رحمه الله ـ : "

والأصل في ذلك أنّ كلّ فعل عطف على عليه ما يتعلّق به تعلّق الجواب بالابتداء ، وكان الأول مع الثاني بمعنى الشرط والجزاء ، فالأصل فيه عطف الثاني على الأول بالفاء دون الواو كقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُواْ هَنذِهِ ٱلْقَهْيَةَ فَكُلُواْ .. ﴾ (() على ((

<sup>1</sup>\_الإتقان ، ص 643 .

<sup>2</sup>\_نظم الدرر ، ج8 / ص135 .

<sup>3</sup> ـ ملاك التأويل ، ج2 / ص354 .

) بالفاء لمّا كان وجود الأكل منها متعلقا بدخوله
 : "(1).
 أكلتم منها ، فالدخول موصل إلى الأ

وقال الكرماني\_رحمه الله\_: " : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرَٰبِـَةَ فَكُلُواْ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرَٰبِـةَ فَكَالُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرَٰبِـةَ فَكُلُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرَٰبِـةَ فَكُلُواْ ﴾ ؛ لأنّ الدخول سريع الانقضاء فيتبعه الأكل "(2).

وفي آية الأعراف قال: ﴿ وَكُلُوا ﴾ (()) الذي لا يدّل على التعقيب والترتيب كما بينا آنفا<sup>(3)</sup>.

(( )) في قوله : ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ

أَسُكُنُوا ﴾ الذي يحمل معنى الدخول مع طول المكث ، قال البقاعي \_ رحمه : " ولما خلت نعمة الأكل في هذا السياق عما دعا إليه سياق ال الاستعطاف ، ذكرت بالواو الدالة على مطلق الجمع "(4).

رابعا: (( )) في آية البقرة ، وسقوطها من الأعراف.

وتفسير ذلك من ثلاثة وجوه دلّ عليه

الوجه الأول : أنّ آية البقرة جاءت في سياق امتنان الله عز وجل على بني إسرائيل بها خصّهم به من الفضائل والنعم التي دلّ عليها إسناد الفعل إلى نفسه تعالى :

: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾ فأتمها بقوله : ﴿ رَغَدًا ﴾ أي واسعا طيبًا ، بخلاف ما جاء في الأعراف من إسناد الفعل إلى ما لم فاعله تحقيرا لهم وتوبيخا على فعالهم ، فكان ( ) مناسبا لما سيق ، قال الخطيب \_ رحمه الله \_ : "لما أسند الفعل إلى نفسه \_ )

<sup>1</sup>\_درة التنزيل ، ج1 / ص222\_ 223 .

<sup>2</sup>\_أسرار التكرار في القرآن الكريم ، ص28 .

<sup>3</sup>\_ في الصفحة 258 .

<sup>4</sup>\_نظم الدرر ، ج 8/ ص135\_136 .

تعالى ـ كان اللفظ بالأشرف الأكرم ، فذكر معه الإنعام الأجسم ، وهو أن يأكلوا رغدا ، ولم يسند الفعل في سورة الأعراف إلى نفسه لم يكن مثل الفعل في سورة البقرة ، فلم من الإكرام الأوفر ، وإذا تقدم اسم المنعم الكريم اقتضى ذكر (1)

الوجه الثاني: أنّ تعقيب الأكل لمطلق الدخول في آية البقرة يُشعر بلذة الطعام إثبات كلمة (( )) فيها ، وسقطت في الأعراف (( )) من طول المكث لا يُشعر بالترتيب

والتعقيب مما يقلّل من شدّة شوقهم إلى الطعام ، قال صاحب اللباب : "

« » ولم يذكره هنا ؛ لأنَّ الأكْلَ عقب دخول القرية يكون ألذ ؛ لأنَّهُ وقت الحاجة

(2),,

التوجيه الثالث: ((اسكنوا)) في الأعراف يغني عن ذكر الرّغد التوجيه الثالث: (المحتمر من غير مزاحم لا يكون إلا رغداً واسعاً، قال ابن الزبير ـ رحمه الله الأكل المستمر من غير مزاحم لا يكون إلا رغداً واسعاً، قال ابن الزبير ـ رحمه الله : " والجو : (() ) في البقرة وسقوط ذلك في الأعراف أن تحته معنى مقصودا لا يحصل من شيء مما ورد في الآية وانطوت عليه من

شاؤوا مع انضهام معنى الامتنان والإنعام المقصود في الآية كل ذلك مشعر ومعرف بتهادي الأكل وقوة السياق مانعه من التحجير والاقتصار فحصل معنى الرغد

1\_درّة التنزيل ، ج1/ ص237 .

<sup>2</sup>\_اللباب، ج1/ ص237.

252

فوقع الاكتفاء بهذا المفهوم الحاصل قطعا من سياق آية الأعراف ولو لم يرد في سورة البقرة لم يفهم من سياق الآية كفهمه من سياق آية الأعراف "(1).

ترض هذا التوجيه والذي قبله أنّ الله سبحانه وتعالى أمر آدم عليه السلام مسكنى الجنّة لا بدخولها ومع ذلك وصف أكلها بالرغد الواسع فقال: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ السَكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ (2).

لوسي \_ رحمه الله \_ : "ويرد على القولين أنه ذكر ﴿ رَغَدًا ﴾ في قصة آدم عليه السلام ، ولعل الأمر في ذلك سهل "(3).

خامسا: التقديم والتأخير في بعض الكلمات،

ٱلْبَابِ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةً ﴾ وفي الأعراف: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ شُجَّدًا ﴾.

وتوجيه ذلك أن آية البقرة جاءت في سياق تعداد النعم ، فناسب ذلك تقديم عز وجل على هذه النعم (4) ، وأما آية الأعراف فقد جاءت في سياق بيان عصيان بني إسرائيل وكثرة ذنوبهم ، فناسب ذلك تقديم طلب حط الذنوب على الأمر بالسجود ، قال البقاعي ـ رحمه الله ـ : ﴿ وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾

للسمع مما أمروا به من العبادة مشعراً بعظيم ما تحملوه من الآثام ، إيذاناً بها سيقت له هذه القصص في هذه السورة المقام "(5).

<sup>1</sup>\_ملاك التأويل ، ج1/ ص45 .

<sup>2</sup>\_البقرة / 35.

<sup>3</sup>\_ ملاك التأويل ، ج1/ ص45 .

<sup>4</sup>\_درّة التنزيل ، ج1/ ص237 .

<sup>5</sup>\_نظم الدرر ، ج 8/ ص135\_136 .

إنّ موضوع الإعجاز البياني يبحث في تقرير أصل من أصول الإسلام ، وركن من أركانه العظام ، يتمثل في الإيهان بكتاب الله \_ عز وجل \_ المنزل على رسوله عن وجلّ \_ في أرضه ، وهو للمسلمين أساس عقيدة، ومنهج تدبير ، ودستور حياة .

ومن بديع إعجازه أنّه كتاب لا تنقضي عجائبه ، ولا تفنى دلائله وبراهينه ، يتكرر مع كلّ قراءة منه فائدة ، ومع كلّ بحث ودراسة حوله نتائج وبراهين تدّل على أنّه حقا من كلام رب العالمين .

وهذا ما خَلُصَتْ إليه دراستي التي كان محورها علم من أدقّ العلوم ـ تمثل في السياق القرآني ـ وكيف يمكن له أن يبرز أسرار موضوع التكرار ولازال محل نقد ونقيصة يُستنقص بها كتاب الله ـ عزّ وجل ـ ؟.

وكانت خلاصة بحثى قائمة على نتائج وتوصيات:

أما النتائج: فيمكن حصرها فيها يلي:

- ❖ التكرار عند المتقدمين والمتأخرين عنصر من أهم عناصر الإعجاز القرآني
- ♣ التوكيد غرض من أهم أغراض التكرار في القرآن الكريم ، لكنه يُقصد
   تبعًا لا أصالة في مناسبات كثيرة ، ويدل على ذلك السياق .

- لسياق ؛ الحكم الفصل بين الآراء العديدة ، والأقوال الكثيرة حول ما تكرر من آي في القرآن الكريم ، ولا يجوز العدول عنه ؛ لأنه من قبيل تفسير القرآن
- ❖ كل الموضوعات المتعلقة بالإعجاز البياني تفتقر إلى السياق في بيان مدلو لاتها ، وإبراز أسرارها .
- مسياق ليس حكرا على علم التفسير وعلوم القرآن فقط ، بل استعمله وليون والفقهاء \_ أيضا \_ في التدليل على كثير من مسائل العلم .

## وأما التوصيات فأذكر

- 1. ينبغي على طلاب قسم الشريعة عموما ، والدراسات القرآنية خصوصا الاهتمام بموضوع السياق في تفسير كثير من الظواهر البيانية التي يزخر بها القرآن الكريم
- 2. من المباحث التي يلعب السياق دورا بارزا في بيان أسرارها ؛ القصص القرآني ، والأمثال القرآنية ، فلو خصص الطالب دراسات حول هذه الموضوعات ، وأعمل السياق في توجيهها لنجلي الغبار عن كثير من أسرارها .
- 3. محاولة تسليط الضوء على بعض التفاسير التي تعتمد على دلالة السياق في الترجيح بين الآراء ، على غرار تفسير ابن جرير الطبري ، وابن كثير ..وغيرهم .

وأسأل الله تبارك وتعالى أن يكون هذا العمل خالصا لوجهه الكريم ، إنه ولي ذلك والقادر عليه ، وصلّ اللهم وسلم على نبينا محمد المنافقة ، وعلى آله وصحبه أجمعين.

# أله فهرس الآيات

| الصفحة | رتم (الآية | اسم السورة ونصوصها                                                                                |
|--------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |            | (لفاتحة                                                                                           |
| 44     | 2          | ﴿ ٱلْحَمَدُ يَلَهِ رَبِ ٱلْعَسَلَمِينَ ۞ ﴾                                                        |
| 44     | 4          | ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾                                                                       |
| 44     | 5          | ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُ لُهُ الْمُ                                                                      |
| 44     | 7          | ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ ﴾                                                                              |
|        |            | البقرة                                                                                            |
| 10     | 275        | ذَٰ لِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوٰا ۚ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ |
| 47     | 164        | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾                  |
| 59     | 237        | ﴿ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾                                                         |
| 67     | 226        | لِّلَّذِينَ يُؤَلُونَ مِن نِّسَآبِهِمۡ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشَّهُرٍ                             |
| 79     | 159        | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلْهُدَىٰ ﴾                     |
| 79     | 174        | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَشْتَرُونَ ﴾                  |
| 102    | 275        | ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِى ﴾                  |
| 91     | 96         | ﴿ أَلْفَ سَــَنَةِ ﴾                                                                              |

| 94  | 167     |                                                                                                              |
|-----|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |         | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوَ أَنَ لَنَاكَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا ﴾     |
| 131 | 238     | ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾                   |
| 154 | 48-47   | ﴿ يَنَبَنِيَ إِسْرَءِ يِلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيٓ أَنْعُمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَلْتُكُمُ ﴾      |
| 155 | 123-122 | ﴿ يَنَبَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيٓ أَنْغَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمُ ﴾       |
| 155 | 121     | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِنَابَ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوْتِهِ؞. ﴾                                    |
| 188 | 213     | ﴿ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ ۗ ﴾                  |
| 205 | 198     | ﴿ فَإِذَآ أَفَضَٰتُم مِّنْ عَرَفَنتِ فَأَذُكُرُوا اللَّهَ ﴾                                                  |
| 206 | 200     | ﴿ فَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَاكِآءَكُمْ أَوْ أَشَكَدَ ذِكُرًّا ﴾                                    |
| 206 | 203     | ﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ فِي ٓ أَيَّامِ مَّعْدُودَتٍ ﴾                                                         |
| 207 | 151     | ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَكِنِنَا ﴾                            |
| 208 | 185     | ﴿ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْمِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ ﴾                                 |
| 209 | 5       | ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِهِمْ ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾                                |
| 211 | 3       | ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾            |
| 211 | 4       | ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا ٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ |
| 231 | 36      | ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ ﴾                                                         |
| 231 | 38      | ﴿ قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ﴾                                                                      |
| 231 | 36      | ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقَرُّ وَمَتَكُم إِلَى حِينِ ﴾                                                 |
| 233 | 30      | ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾                                                                   |
| 248 | 85      | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْهَيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا ﴾                |

| 0.50    |       |                                                                                                               |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 252     | 35    | ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا ﴾                           |
|         |       | سورة (آل عمران                                                                                                |
| İ       | 102   | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم        |
| 54      | 39    | ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا ﴾            |
| 65      | 121   | ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِّ ﴾                             |
| 65      | 122   | ﴿ إِذْ هَمَّت ظَآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلًا ﴾                                                            |
| 65      | 83    | ﴿ أَفَغَايُرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ أَسْلَمَ ﴾                                                    |
| 75      | 75    | ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ لَّا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ ﴾                                         |
| 79      | 187   | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ، |
| 103     | 104   | ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾                        |
| 140     | 26    | ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلُكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءَ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ ﴾                       |
| 153     | 11-10 | ﴿ وَأُولَكِيكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّادِ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَ.                 |
| 177     | 7     | ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ } إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                                                               |
| 236-186 | 133   | ﴿ وَسَادِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاوَتُ ﴾                             |
| 186     | 135   | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنْحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ ﴾                      |
| 188     | 86    | ﴿ كَيْفَ يَهْ دِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوۤاْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ ﴾          |
| 198-197 | 42    | ﴿ وَاذِ قَالَتِ ٱلْمَلَيْهِ كُ أُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَى       |
|         |       | نِسَاآءِ ٱلْعَكَمِينَ                                                                                         |
| 199     | 33    | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَيْ ءَادُمُ ﴾                                                                           |
| 235     | 188   | ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَآ أَتَواْ وَّيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ ﴾                         |
|         |       | سورة (النساء                                                                                                  |

| Í      | 1   | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا ﴾          |
|--------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 16     | 25  | ﴿ فَإِذَآ أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَيحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُمَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾                   |
| 16     | 25  | ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا ﴾                   |
| 22     | 141 | ﴿ فَٱللَّهُ سَكَّكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهِ ۚ وَلَن جَعْكَ ٱللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَ |
| 22     | 141 | ﴿ وَلَن جَمُّعَلَ ٱللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾                                        |
| 23     | 9   | ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِف ۗ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِذَا ٣٠٠ ﴾      |
| 34     | 89  | ﴿ وَإِذَا حُبِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ ٟ ﴾                 |
| 41     | 11  | ﴿ وَلِأَبُونِهِ ﴾                                                                                               |
| 61     | 84  | ﴿ فَقَائِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾                                                                               |
| 61     | 74  | ﴿ وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾                                                                         |
| 61     | 75  | ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾                                                           |
| 75     | 10  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ ٱلْيَتَكَيٰ ظُلْمًا ﴾                                                    |
| 79- 78 | 37  | ﴿ ٱلَّذِينَ يَبَّخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخُلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ               |
|        |     | مِن فَضْ لِهِ ۗ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَ نِفِرِينَ عَذَابًا مُنْهِينًا ﴾                                            |
| 93     | 37  | ﴿ وَيَكَنَّمُونَ مَا ءَاتَنَاهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ ۚ وَأَعْتَدُنَا ﴾                                        |
| 139    | 128 | ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُّلْحُ خَيْرٌ ۗ ﴾                            |
| 140    | 153 | ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنَبًا مِّنَ ٱلسَّمَآءَ ﴾                               |
| 230    | 36  | ﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ - شَيْئًا ﴾                                                       |
|        |     | المائرة                                                                                                         |
| 85 -16 | 116 | ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي ﴾                         |
| 16     | 109 | ﴿ يَوْمَ سَجِّمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبْتُمْ ﴾                                              |
| 59     | 45  | ﴿ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ عَهُوَ كَفَّارَةٌ لَّهُ ﴾                                                                |
| 140    | 45  | ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾                                                   |

|     |         | (الأنعام                                                                                                        |
|-----|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14  | 82      | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَدِّ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلِّم أُوْلَتِيكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ |
| 15  | 21      | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِعَايَنتِهِ ۗ ﴾                          |
| 27  | 57      | ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِۦ ﴾                                                |
| 48  | 164     | ﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِي رَبًّا ﴾                                                                        |
| 62  | 151     | ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمٍّ ﴾                                                                           |
| 75  | 141     | ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾                                                                        |
| 80  | 38      | ﴿ وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَآبِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمُّمُ أَمْثَالُكُمْ ﴾             |
| 81  | 101-100 | ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمُّ وَخَرَقُواْ لَهُ, بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمِ ۚ    |
| 187 | 62      | ﴿ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَكُهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾                                                          |
| 229 | 158     | ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَالَمْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾        |
|     |         | سورة (الأعراف                                                                                                   |
| 24  | 11      | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرَنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ                |
|     |         | فَسَجَدُوٓا إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾                                                   |
| 25  | 11      | ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُوا لِأَدَمَ ﴾                                                           |
| 66  | 163     | ﴿ وَسَّعَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ               |
|     |         | إِذْ تَأْتِيهِمْ                                                                                                |
| 121 | 98-97   | ﴿ أَفَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰٓ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا بَيْنَا وَهُمْ نَايِمُونَ ﴿ ۖ أَوَأَمِنَ الْ            |
|     |         | أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا ضُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾                                 |
| 199 | 144     | ﴿ قَالَ يَكُمُوسَى ٓ إِنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾                                                      |
| 210 | 179     | ﴿ أُوْلَتِهِكَ كَالْأَنْعَكِمِ بَلْ هُمْ أَضَلَّ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَكِفِلُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |
| 248 | 161     | ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْبَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ                                   |

|         |       | سَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾                                                                                          |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |       | سورة (الأنفال                                                                                                       |
| 127     | 8-7   | ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلطَّآبِفَئَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ                |
|         |       | ٱلشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُبُطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْكُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾                    |
| 149     | 52    | ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۖ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفَرُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ ﴾                              |
| 149     | 54    | ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۖ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ﴾                                    |
| 151     | 53    | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا ﴾                                                                    |
| 153     | 50    | ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۗ ٱلْمَلَيْكَةُ يَضْرِبُونَ ﴾                                   |
|         |       | سورة (التوبة                                                                                                        |
| 33      | 38    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُرْ إِذَا قِيلَ لَكُرُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱتَّاقَلْتُمْ إِلَى |
|         |       | ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                         |
| 76      | 5     | ﴿ فَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾                                                                                     |
| 90      | 37    | ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّءُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ ۖ يُضَلُّ بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُجِلُّونَهُ                      |
|         |       | عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ, عَامًا ﴾                                                                                   |
| 141     | 52    | ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى ٱلْحُسْنِيكِينِ ﴾                                                     |
| 162-160 | 73    | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلۡكُفَّارَ وَٱلۡمُنَافِقِينَ وَٱغۡلُظُ عَلَيْهِمٍّ ﴾                              |
| 160     | 74-73 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمَّ وَمَأْوَعِهُمْ                  |
|         |       | سورة يونس                                                                                                           |
| 41      | 34    | ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُم مَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ۚ قُلِ ٱللَّهُ يَبْدَؤُا ﴾                    |

| 56       | 35      | ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآيِكُم مَّن يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 163      | 48      | ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ١٠٠٠ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 163      | 46      | ﴿ وَإِمَّا نُرِينَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمُ أَوْ نَنُوفَّيْنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 194 -187 | 32      | ﴿ فَلَالِكُورُ ٱللَّهُ رَبُّكُو ٱلْحَقُّ فَمَاذَا بَعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | 46      | ﴿ وَإِمَّا نُرِينَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوَ نَنُوفَّيَّنَّكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 189      | 94      | ﴿ لَقَدْ جَاءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَدِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 189      | 108     | ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 189      | 35      | ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآيِكُم مَّن يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ من يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ من يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ من يَهْدِئ إِلَى اللَّهُ مَا يَعْدِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُونِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ |
| 189      | 1       | ﴿ الَّرُّ قِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 190      | 17-15   | ﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيِّنَتِ . إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْمُجْرِمُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 191      | 40-37   | ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرُءَانُ أَن يُفَتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَرَبُّكَ أَعُكُمُ بِٱلْمُفْسِدِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 192-191  | 20      | ﴿ وَيَقُولُونَ لَوُلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَاكِةً مِن رَّبِّهِۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 192      | 37      | ﴿ قُلُ فَأَتُواْ بِشُورَةٍ مِّثْلِهِۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 193      | 58-57   | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ هُوَ خَيْرُ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 194      | 109-108 | ﴿ قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ كُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّكُمْ وَهُوَ خَيْرُٱلْخَكِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 194      | 30      | ﴿ وَرُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَ لِهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 194      | 3       | ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          |         | سورة هوو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 19       | 80      | ﴿ أُو آوى إلى ركن شديد ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 27       | 17      | أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِۦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

(الفهارس

| 35-34       | 69    |                                                                                                                 |
|-------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | وَلَقَدُ جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَاهِيمَ بِٱلْبُشِّرَى قَالُواْ سَلَامًا                                         |
|             |       | سورة يوسف                                                                                                       |
| 177         | 6     | ﴿ وَكَذَلِكَ يَجَنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾                                    |
| 178         | 21    | ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن <b>تَأْوِيلِ</b> ﴾                         |
| 178         | 36    | ﴿ نَبِّتْنَا بِتَأْوِيلِهِ ۗ إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾                                              |
| 178         | 37    | ﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرُزَقَانِدِ ٤ إِلَّا نَبَأَتُكُمَا بِتَأْفِيلِهِ ٤ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ﴾ |
| 178         | 44    | ﴿ قَالُوٓاْ أَضْغَاثُ أَحْلَامِ ۗ وَمَا نَحَنُ بِتَأُولِلِ ٱلْأَحْلَىٰمِ بِعَالِمِينَ النَّ ﴾                   |
| 178         | 45    | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱذَّكَرَ بَعَدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَيِّتُكُم بِتَأْوِيلِهِ ۚ فَأَرْسِلُونِ ﴾  |
| 178         | 100   | ﴿ وَقَالَ يَكَأَبَتِ هَٰذَا تُأْوِيلُ رُءْ يَكَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا ۗ ﴾                    |
| 180-178     | 101   | ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ۚ ﴾                         |
| 179         | 4     | ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَعَشَرَكُوكَبًا                                  |
|             |       | سورة الرعر                                                                                                      |
| 216         | 5     | ﴿ أُولَئِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُولَئِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ                       |
|             |       | وَأُولَيْهِكَ أَصْعَابُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾                                                   |
|             |       | سورة إبراهيم                                                                                                    |
| 48          | 10    | ﴿ أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ ﴾                                                                                         |
|             |       | سورة الحجر                                                                                                      |
| 71 - 70 -69 | 24-23 | ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِء وَنُمِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ اللَّهِ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ       |
|             |       | مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَعْخِرِينَ ﴾                                                                 |
| 70          | 25    | ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ هُو يَحْشُرُهُمْ ۚ إِنَّهُۥ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾                                               |
|             |       | سورة النمل                                                                                                      |
|             |       |                                                                                                                 |

| 169 -27 | 44-43 | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِىٓ إِلَيْهِمْ ۚ فَسْئَلُوۤا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |       | لَا تَعْلَمُونَ ﴿ بِٱلۡبِيِّئَتِ وَٱلزُّبُرِ ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 59      | 29    | ﴿ فِيهِ شِفَآهُ لِلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 139     | 88    | ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         |       | سورة (الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Ļ       | 88    | ﴿ قُل لَّإِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 38      | 97    | وَخَشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكِّمًا وَصُمَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 62      | 31    | ﴿ نَحَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 75      | 23    | ﴿ فَلَا تَقُل لَمُنَمَا أُنِّ وَلَا نَهُرْهُمَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 218     | 49    | ﴿ وَقَالُوٓا أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَنًّا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 218     | 98    | ﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُم بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِعَايَائِنَا وَقَالُوٓاْ أَءِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|         |       | أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 219     | 98    | ﴿ ذَالِكَ جَزَآ قُوْهُم بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِعَايَالِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 220     | 97    | ﴿ وَخَشْرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         |       | كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴿ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         |       | كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴿ ﴾ سورة (اللهف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 21      | 85    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 21      | 89    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170     | 57    | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِءَايَدتِ رَبِّهِ عَأَغَرَضَ عَنْهَا وَنَسِيَ مَا قَدَّمَتْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171     | 56    | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّر عِايَنتِ رَبِّهِ عَالَمُ مَا قَدَّمَت ﴾ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّر عِايَنتِ رَبِّهِ عَالَمُ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَت ﴾ ﴿ وَيُجُدِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَ |
| 177     | 82    | ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 206     | 63    | ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَوْ تَسْطِع عَكَيْهِ صَبْرًا ﴾ ﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذَكُرهُۥ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

|         |       | سورة سريم                                                                                                      |
|---------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 60      | 69    | ﴿ ثُمَّ لَنَهْزِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّحْمَنِ عِنِيًّا ﴿ اللَّهِ ﴾                |
| 73      | 24    | ﴿ فَنَادَ هَا مِن تَعْنِهَا أَلَّا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًا ١٠٠٠ ﴾                       |
| 73      | 22    | ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأَنتَبَذَتْ بِهِ عَكَانَا قَصِتًا ١٠٠٠                                                        |
| 73      | 29    | ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾                                                                                       |
| 172     | 37    | ﴿ فَٱخْنَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾       |
|         |       | سورة طه                                                                                                        |
| 2       | 40    | ﴿ إِذْ تَمْشِيَ أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلَ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ مَن يَكْفُلُهُ ۗ ﴾                                  |
| 27      | 133   | ﴿ أُولَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴾                                                   |
| 154     | 127   | ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَنَ ١٠٠٠ ﴾                                                              |
|         |       | سورة (الأنبياء                                                                                                 |
| 67      | 11    | ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ٥                  |
|         |       | فَلَمَّآ أَحَسُّواْ بَأْسَنَآ إِذَا هُم مِّنَّهَا يَرَّكُضُونَ ﴾                                               |
| 164     | 37    | ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاا ٱلْوَعَدُ ﴾                                                                       |
| 164     | 37    | ﴿ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿٧٧﴾                                                            |
| 164     | 36    | ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـُزُوًّا ﴾                                  |
| 165     | 37    | ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَكِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿٧٧﴾ ﴾                          |
| 182     | 7     | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيٓ إِلَيْهِمَّ فَسَنُلُوۤا أَهۡلَ ٱلذِّكِرِ ﴾              |
| 185-169 | 35    | ﴿ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتُنَاَّةً ﴿ ٢٠٠٠ ﴾                                                     |
| 240     | 4     | ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۖ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾                  |
| 242     | 93-92 | ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مُ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿                              |
|         |       | وَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُم مِّ اللهِ مُ |

| 244   | 51    | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَاۤ إِبْرُهِيمَ رُشَدَهُۥ ﴾                                                                   |
|-------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 244   | 73    | ﴿ وَكَانُواْ لَنَا عَابِدِينَ ﴿ ﴾                                                                                |
|       |       | سورة (لحج                                                                                                        |
| 84-83 | 7-5   | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعَثِ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي                   |
|       |       | ٱلْفَبُورِ ٧٠٠                                                                                                   |
| 208   | 37    | ﴿ كَنَالِكَ سَخَّرَهَا لَكُو لِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُو ۗ ﴾                                     |
|       |       | سورة (المؤمنون                                                                                                   |
| 135   | 36    | ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ١٠٠٠ ﴾                                                                    |
| 237   | 61    | ﴿ أُوْلَيْهِكَ يُسُكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَنِيقُونَ اللَّهِ ﴾                                  |
| 242   | 53-52 | ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ ۚ أُمَّنَّكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ۞ فَتَقَطَّعُواْ               |
|       |       | أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ اللهِ                                        |
| 243   | 51    | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾                                       |
| 245   | 25-24 | ﴿ مَا هَٰذَا ٓ إِلَّا بَشَرُّ مِّ ثَلُكُمُ ثِرُبِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَأَنزَلَ ﴾ |
| 245   | 33    | ﴿ مَا هَاذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِتَّلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴾        |
| 245   | 34    | ﴿ وَلَيِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِّثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَّخَاسِرُونَ ١٠٠٠ ﴾                                    |
| 245   | 38    | ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحَنُ لَهُ. بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾                |
| 245   | 44    | ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولِهُمَا كَذَّبُوهُ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴾          |
| 245   | 46    | ﴿ فَأَسۡ تَكۡبَرُواْ وَكَانُواْ قَوۡمًا عَالِينَ ۞ ﴾                                                             |
| 247   | 56-53 | ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِ مْ فَرِحُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ بَل لَّا يَشْعُرُونَ ۞ ﴾                               |

|     |               | سورة النور                                                                                                         |
|-----|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 47  | 3             | ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَاۤ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ  |
|     |               | وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾                                                                         |
|     |               | سورة (الفرقان)                                                                                                     |
| 84  | 19            | ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾                                                                            |
| 85  | 18-17         | ﴿ وَيُوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِوَلَكِكَن مَّتَعْتَهُمْ                                         |
|     |               | وَءَابَآءَ هُمْ حَتَّىٰ نَسُواْ ٱلذِّحْرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ١٠٠٠                                           |
| 240 | 6             | ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                           |
|     |               | سورة (لشعراء                                                                                                       |
| 143 | 9             | ﴿ وَإِنَّارَيَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيْزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾                                                                  |
|     |               | سورة (النمل                                                                                                        |
| 76  | 23            | ﴿ وَأُوبِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾                                                                                   |
| 165 | 71            | ﴿ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ ﴾                                                                 |
| 165 | 72            | ﴿ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ ١٧ ﴾                                       |
| 239 | 75            | ﴿ وَمَامِنْ غَايِبَةِ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنَبِ ثُمِينٍ ﴿ ﴾                                     |
|     |               | سورة (القصص                                                                                                        |
| 58  | <b>72-7</b> 1 | ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ مَنْ إِلَكُ غَيْرُ |
|     |               | ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَأَءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ مَأْتِيكُم بِضِيَأَةٍ أَفَلَا تُبْصِرُونَ              |

|         |       | سورة (العنائبوت                                                                                                      |
|---------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 64      | 64    | ﴿ وَمَا هَلَاِهِ ٱلْمَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ                   |
|         |       | ٱلْحَيُوانُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾                                                                    |
| 65      | 62    | ﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ           |
|         |       | عَلِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ                                                                                                |
|         |       | سورة (الروم                                                                                                          |
| 139     | 54    | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ﴾                                    |
|         |       | سورة لقمان                                                                                                           |
| 14      | 13    | يَىٰبُنَى ۖ لَا تُشۡرِكَ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱلشِّرۡكَ لَظُلُّم ۗ عَظِيمُ                                              |
| 212     | 5-1   | ﴿ الْمَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا يَنْتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْحَكِيمِ أُوْلَيِّكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِّهِم ۖ وَأُولَيِّكَ هُمُ |
|         |       | ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾                                                                                                     |
| 212     | 6     | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ                      |
|         |       | وَيَتَّخِذَهَا هُرُوًّا ﴾                                                                                            |
|         |       | سورة (السجرة                                                                                                         |
| 171-170 | 22    | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِنَايَتِ رَبِّهِ - ثُمْ ٱغْرَضَ عَنْهَآ ۚ إِنَّا ﴾                                 |
| 171     | 22-12 | ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ نَاكِسُواْ رُءُوسِمِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّا                     |
|         |       | مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ اللهُ ﴾                                                                             |
| 188     | 13    | ﴿ وَلَكِكُنْ حَقُّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾                   |
|         |       | سورة الأحزاب                                                                                                         |
| ĵ       | 71-70 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾                                  |
|         |       | سورة سبإ                                                                                                             |

| 3   | 14      | ﴿ مَا دَلَّكُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ ۗ                             |
|-----|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 85  | 41-40   | ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكِةِ أَهَـُؤُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ    |
|     |         | . بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾                                          |
| 166 | 28      | ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكْتُاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾                                                                    |
| 166 | 29      | ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾                                                   |
| 169 | 8 -7    | ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّثُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ أَفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا |
| 182 | 11-10   | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًّا يَحِبَالُ أَوِّيى مَعَهُ. وَٱلطَّلْيرَ ﴾                         |
| 183 | 13-12   | ﴿ وَلِسُكَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ اللَّهِ مَا أَعْمَلُوٓا ءَالَ دَاوُدِدَ       |
|     |         | شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴿ اللهِ ﴾                                                          |
| 208 | 13      | ﴿ اَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴿ اللَّهِ ﴾                          |
|     |         | سورة فاطر                                                                                                      |
| 27  | 40      | ﴿ أُمْ ءَاتَيْنَكُمْ مَ كِتَلبًا فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَتٍ مِّنَّهُ ﴾                                            |
| 41  | 45      | ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهِا مِن دَآبَةِ ﴾                                                                     |
|     |         | سورة الصافات                                                                                                   |
| 224 | 175-174 | ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ ﴿ اللهِ وَأَبْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾                                  |
| 224 | 179-178 | ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ اللَّهِ وَأَبْصِرُ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾                                    |
| 226 | 177-176 | ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَنِهِمْ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾            |
|     |         | سورة ص                                                                                                         |
| 181 | 2-1     | ﴿ صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ اللهِ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ اللهِ ﴾                 |
| 180 | 17      | ﴿ أَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ ۚ إِنَّهُ ۚ أَوَّابُ ﴾            |
| 180 | 19      | ﴿ وَالطَّارَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَّهُ مَ أَوَّابٌ ﴾                                                             |

| 183 -180 | 30    | ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرِدَ سُلِيَمَنَ ۚ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۚ إِنَّهُ ۚ أَوَّابُ ﴾                                            |
|----------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 180      | 44    | ﴿ وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْتًا فَأُضْرِب بِهِ ء وَلَا تَحْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَكُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ﴾ |
| 185 -181 | 25    | ﴿ فَغَفَرْنَا لَهُۥ ذَالِكَ ۗ وَإِنَّ لَهُۥ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسِّنَ مَثَابٍ ۞ ﴾                                      |
| 185-181  | 40    | ﴿ وَإِنَّ لَهُ, عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسَّنَ مَثَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه            |
| 186-181  | 49    | ﴿ هَلْذَا ذِكُرُ أُ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسِّنَ مَنَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ            |
| 181      | 55    | ﴿ هَلَذًا وَإِنَّ لِلطَّلِغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ ﴿ ۞ ﴾                                                                     |
| 182      | 13-12 | ﴿ كَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ ﴾                                               |
| 184      | 35    | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِّنْ بَعْدِيٌّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ            |
| 184      | 44    | ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا ۚ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۖ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ            |
| 186      | 56-55 | ﴿ هَلَذًا وَإِنَ لِلطَّلِغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ ﴿ فَ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَيَشْلَأُلِّهَادُ ﴾                          |
| 186      | 85    | ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾                                                  |
| 186      | 76-74 | ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَخَلَقَنْنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ. مِن طِينٍ                   |
|          |       | سورة الزمر                                                                                                                |
| 75       | 67    | ﴿ وَٱلسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتُ إِيمِينِهِ ۚ ﴾                                                                             |
|          |       | سورة غانر                                                                                                                 |
| 188      | 6     | ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴾                             |
|          |       | سورة الازخرف                                                                                                              |
| 114      | 80    | ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَهُمْ وَبَعْوَدُهُمَّ ﴾                                                         |
| 139      | 84    | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ ۖ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ۗ ﴾                                                       |
| 172 -53  | 65    | ﴿ فَٱخْتَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم ۗ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ                             |
|          |       | اَلِيمٍ اللهُ ﴾                                                                                                           |

| 186 - 53                    | 63    | وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلۡبَيِّنَتِ                                                                      |
|-----------------------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                             |       | سورة (الرخان                                                                                               |
| 86- 81                      | 49    | ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾                                                               |
| 87                          | 48-43 | ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُومِ ﴿ إِنَّ طَعَامُ ٱلْأَثِيمِ ﴿ كَٱلْمُهُلِ يَغْلِي فِي                           |
|                             |       | ٱلْبُطُونِ ثُمَّ صُبُواْ فَوْقَ رَأْسِهِ عِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ (١٠)                                      |
|                             |       | سورة (الأحقاف                                                                                              |
| 76                          | 25    | ﴿ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾                                                                |
|                             |       | سورة (لفتع                                                                                                 |
| 221                         | 4     | ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا ﴾                                   |
| 221                         | 7     | ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا                              |
| 221                         | 4     | ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                         |
| 222                         | 5     | ﴿ لِيُدْخِلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا |
|                             |       | وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ ٱللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾                       |
|                             |       | سورة النزاريات                                                                                             |
| 227                         | 50    | ﴿ فَفِرُواْ إِلَى ٱللَّهِ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾                                       |
| 228                         | 51    | ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾               |
| 230                         | 56    | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                                                |
|                             |       | سورة الرحن                                                                                                 |
| -101<br>-116-113<br>144-123 | 13    | ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾                                                                |
| ب                           | 4-3   | ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَدَنَ اللَّ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾                                                        |
| 41                          | 26    | ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾                                                                             |

| 114     | 68 | ﴿ فِيهِمَا فَكِهَةٌ وَنَعَلُّ وَرُمَّانٌ ﴾                                                                         |  |
|---------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 131     | 11 | ﴿ فِيهَا فَكِكَهَةٌ وَٱلنَّخَلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾                                                               |  |
| 140     | 60 | ﴿ هَلْ جَـزَآءُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾                                                                 |  |
| 145     | 17 | ﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ ﴾                                                                  |  |
| 158     | 35 | ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَ اللَّهُ وَاظُّ مِنْ نَارِ وَنُحَاسٌ فَلا تَنْتَصِرَان ﴾                                      |  |
|         |    | سورة (الحرير                                                                                                       |  |
| 27      | 25 | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾                                                                    |  |
| 237     | 21 | ﴿ سَابِقُوٓاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ ﴾                          |  |
|         | I  | سورة (المجاولة                                                                                                     |  |
| 47      | 21 | ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا ۚ وَرُسُلِيَّ إِنَ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ۗ ١١ ﴾                              |  |
|         |    | سورة المشر                                                                                                         |  |
| 11      | 8  | ﴿ لِلَّفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُمْوَالِهِمْ ﴾                           |  |
| 201-198 | 18 | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ﴾ |  |
|         |    | سورة (الصف                                                                                                         |  |
| 2       | 10 | ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُّكُرْ عَلَىٰ تَجِّرَةٍ تُنجِيكُر مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾            |  |
|         |    | سورة (المنافقون)                                                                                                   |  |
| 64      | 9  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُلَّهِكُمْ أَمْوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن      |  |
|         |    | يَفْعَـُلُذَالِكَ فَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ١٠٠٠ ﴾                                                            |  |
|         |    | سورة (التغابن                                                                                                      |  |
| 131     | 14 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأُولَندِكُمْ عَدُوًّا                                 |  |
|         |    | لَّكُمْ فَأَحْذَرُوهُمْ مَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                      |  |

(الفهارس

| 174-173 | 9      | ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّءَاتِهِ - وَيُدْخِلُّهُ جَنَّلتٍ تَجْرِى           |
|---------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |        | مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴿                                 |
| 174     | 7-6    | ﴿ فَقَالُوٓا أَبَشَرُ يَهِ دُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلُّوا ۚ وَّٱسۡتَغۡنَى ٱللَّهُ ۚ وَٱللَّهُ عَٰذِيٌّ حَمِيدٌ ٢٠٠٠ ﴾ |
|         |        | سورة الطلاق                                                                                                            |
| 174     | 11     | ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُّهُ جَنَّنتٍ تَجَّرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ                 |
|         |        | خَىلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۗ قَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴾                                                       |
|         |        | سورة (التحريم                                                                                                          |
| 160     | 9      | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمٌّ وَمَأْوَلِهُمْ                    |
|         |        | جَهَنَّدُ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾                                                                                        |
|         |        | سورة (الملك                                                                                                            |
| 142     | 4      | ﴿ ثُمَّ ٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَزَّنَيْنِ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾                          |
| 169-168 | 24 -23 | ﴿ قُلۡ هُوَ ٱلَّذِىٓ أَنشَأَكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ ۚ وَإِلَيْهِ تُحۡشَرُونَ ﴾                                            |
|         |        | سورة القلم                                                                                                             |
| 203     | 13-10  | ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ١٠٠ هُمَّاذٍ مَّشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾                                              |
|         |        | سورة (الرثر                                                                                                            |
| 136-128 | 20-19  | ﴿ فَقُبِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٠٠٠ ثُمَّ قُبِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٠٠٠ ﴾                                                      |
|         |        | سورة القيامة                                                                                                           |

(الفهارس

273

| 84                  | 40-36 | ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴿ أَلَوْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَّنِيِّ يُمْنَى ﴾                       |  |
|---------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| -134-128<br>201     | 35-34 | ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ ﴿ ثَا ثُمُّ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ ﴿ آَفِلَ لَكَ فَأَوْلَىٰ ﴿ ﴾                    |  |
|                     |       | سورة المرسلات                                                                                                   |  |
| 101 -56<br>148-140- | 19    | ﴿ وَيُلُ يُوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾                                                               |  |
|                     |       | سورة (النبأ                                                                                                     |  |
| 149                 | 26    | ﴿ جَـزَآءَ وِفَاقًا ۞ ﴾                                                                                         |  |
|                     |       | سورة عبس                                                                                                        |  |
| 55                  | 21-17 | قُتِلَ ٱلْإِنسَنُ مَآ أَكُفَرَهُ ﴿ هِ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ ﴿                                            |  |
|                     |       | سورة (لبروج                                                                                                     |  |
| 52                  | 13    | ﴿ إِنَّهُۥ هُو يُدِرِئُ وَيُعِيدُ ﴿ اللَّهُ ﴾                                                                   |  |
| 53                  | 10    | ﴿ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴾                                                      |  |
|                     |       | سورة الطارق                                                                                                     |  |
| 82                  | 8     | ﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ عَلَا رُحْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ            |  |
| 83                  | 9     | ﴿ يَوْمَ تُبُلَى ٱلسَّرَآبِرُ اللَّهِ السَّرَآبِرُ اللَّهِ السَّرَآبِرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ |  |
|                     |       | سورة الأعلى                                                                                                     |  |
| 203                 | 4-1   | ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ ٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾                     |  |
|                     |       | سورة الفجر                                                                                                      |  |
| 135                 | 21    | ﴿ كُلَّاۤ إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دُّكًّا دَكًّا ۞ ﴾                                                            |  |

|                              |     | سورة (الشرح                                                                                        |  |
|------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 137-121                      | 6-5 | ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُشَرًّا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ۞ ﴾                               |  |
|                              |     | سورة لالتين                                                                                        |  |
| 71                           | 5   | ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ۞ ﴾                                                         |  |
| 72-71                        | 7   | ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴿ ﴾                                                          |  |
|                              |     | سورة (البينة                                                                                       |  |
| 27                           | 4   | ﴿ وَمَا تَفَرَّقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلۡكِكَتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلۡبَيِّنَةُ﴾ |  |
|                              |     | سورة الزلزلة                                                                                       |  |
| 75                           | 7   | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُۥ ۞ ﴾                                             |  |
|                              |     | سورة القارعة                                                                                       |  |
| 117                          | 3-1 | ﴿ ٱلْقَارِعَةُ اللَّهُ مَا ٱلْقَارِعَةُ اللَّهِ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ اللَّهُ ﴾        |  |
| 117                          | 5-4 | ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾                                              |  |
|                              |     | سورة (لتكاثر                                                                                       |  |
| -134<br>-137-121<br>201- 198 | 4-3 | ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾                                    |  |
|                              |     | سورة (الكافرون                                                                                     |  |
| 113                          | 1   | ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَ فِرُونَ ١٠٠٠ ﴾                                                           |  |
|                              |     | سورة (الإخلاص                                                                                      |  |
| 45                           | 1   | قل هو الله أحد                                                                                     |  |

# ب فهرس (الأحاويث

| الصفحة | ٥                         | مقطع الحري                  |                             |               |
|--------|---------------------------|-----------------------------|-----------------------------|---------------|
| 6      | (1                        | (                           |                             | ))            |
| 14     | لقان))                    | ألم                         | إنها                        | ))            |
| 26     | ْرَ ))                    | لْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَ | ةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَا    | (( الْبَيِّنَ |
| 27     |                           | ,                           | ((                          | ))            |
| 38     |                           | لى أقدامهم ))               | لذي أمشاهم عر               | « إِنَّ ال    |
| 44     | كتاب والسبع المثاني )) .  | ن أم القرآن وأم ال          | د لله رب العالمير           | «الحم         |
| 45     | ، القرآن))                | رأ في كل ليلة ثلث           | بز أحدكم أن يق              | «أيعج         |
| 70-69  | عليه وسلم ، امرأة حسناء)) | ِسول الله صلى الله          | ، تصلي خلف ر                | «کانت         |
| 75     | لرَّ حْمَنِ ))            | il .                        | الْمُؤْمِنِ                 | ))            |
| 75     | الرحمن )).                |                             |                             | ))            |
| 87     | ((                        | كَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ | ائِدُ فِي هبَته كَالْكَ     | (( الْعَ      |
| 87     |                           | ((                          |                             | ))            |
| 91     | ((                        |                             |                             | ))            |
| 94     |                           | نبيّکم"                     | الله والكَرَّة على ا        | " الله ا      |
| 130    | "                         |                             |                             | **            |
| 179    | وحي الرؤيا الصادقة        | ِل الله ﷺ من ال             | ى ما ابتدئ رسو              | أن أول        |
| 222    | ژ<br>ژضِ                  | حَبُّ إِلَّ مِّا عَلَى الا  | أُنْزِلَتْ عَلَىَّ آيَةٌ أَ | « لَقَدْ أ    |
| 199    |                           | ((                          |                             | ))            |

# ت فهرس (الآثار

| (الصفحة | (القائل        | مقطع (الأثر                             |
|---------|----------------|-----------------------------------------|
| 22      | علي ضيطة       | (( ))                                   |
| 27      |                | « الْبَيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي »      |
|         | a స్ట్రాహ్రీ   |                                         |
| 52      | دغون<br>خنج    | « إنه هو يُبْدِئُ العذاب ويعيده ».      |
| 52      | منظين<br>منظين | (( »                                    |
| 138     |                | فإنه ما ينزل بعبد مؤمن من منزله شدة إلا |
|         | دنظان<br>منتخب | يجعل الله له بعدها فرجا                 |
| 139     |                | " لو كان العسر في جُحْر لطلبه اليسر حتى |
|         | عنظين          |                                         |

# الأعلام عربي ترجمة (الأعلام

| الصفحة | العلم                                   |
|--------|-----------------------------------------|
| 58     | أحمد بن إبراهيم بن الزبير               |
| 49     | إبراهيم بن عمر البقاعي                  |
| 13     | إبراهيم بن موسى الشاطبي                 |
| 30     | أبو بكر الباقلاني                       |
| 29     | أبو بكر عبد القاهر الجرجاني             |
| 9      | أبو بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي |
| 64     | أبو حيان الأندلسي                       |
| 114    | أبو سليهان الخطابي                      |
| 15     | أبو القاسم بن أحمد بن جزي الكلبي        |
| 8      | أبو القاسم الزمخشري                     |
| 13     | أبو محمد السجلماسي                      |
| 6      | أبو الحسين أحمد بن فارِس                |
| 94     | أبو هلال العسكري                        |
| 76 -20 | أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني     |
| 11     | أحمد بن محمد بن إسحاق الشاشي            |
| 19     | أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي      |

| 20  | إسهاعيل بن حماد الجوهري                     |
|-----|---------------------------------------------|
| 16  | إسهاعيل بن عمر بن كثير                      |
| 100 | ابن الأثير: الجزري                          |
| 118 | ابن جني : أبو الفتح عثمان                   |
| 124 | ابن رشيق : أبو علي الحسن                    |
| 110 | : أبو محمد عبد                              |
| 11  |                                             |
| 192 | ابن عادل الحنبلي                            |
| 33  | ابن عطية الأندلسي                           |
| 1   | ابن منظور محمد بن مكرم الأنصاري             |
| 3   | بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي |
| 107 | الجاحظ: أبو عثمان                           |
| 12  | جلال الدين السيوطي                          |
| 157 | الحرالي: أبو الحسين علي بن أحمد             |
| 95  | الخليل بن أحمد الفراهيدي                    |
| 59  | فخر الدين الرازي                            |
| 45  | القرطبي: شمس الدين                          |
| 4   | الشريف الجرجاني                             |
| 2   | الراغب الأصفهاني                            |
| 98  | رضي الدين الأستراباذي                       |
|     |                                             |

(الفهارس

## 279

| 93  | سعد بن محمد بن سعد حیص بیص                  |
|-----|---------------------------------------------|
| 22  |                                             |
| 33  | سعد الدين التفتزاني                         |
| 202 | شمس الدين الجوجري                           |
| 16  | عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي            |
| 4   | علي بن أحمد بن حزم الأندلسي                 |
| 195 | محمد أبو السعود                             |
| 66  | محمد بن إدريس الشافعي                       |
| 22  | محمد بن جرير الطبري                         |
| 37  | محمد بن علي بن الطيب البصري                 |
| 37  | محمد بن محمد الغزالي أبو حامد               |
| 1   | محمد بن يعقوب الفيروزابادي الشيرازي         |
| 23  | محمد مرتضى الزبيدي                          |
| 45  | محمود شهاب الدين أبو الثناء الحسيني الآلوسي |
| 88  | محي الدين محمد بن سليهان                    |
| 94  | المطرزي: أبو الفتح برهان الدين              |
| 200 | نظام الدين النيسايوري                       |

### م ـ فهرس المصاور والمراجع

### (القرآن (الكريم برواية حفص.

#### أ. الحريث وعلومه:

- الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري ، الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت .
- الجامع الصحيح المختصر ، محمد بن إسهاعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي ، الناشر : دار ابن كثير ، اليهامة بيروت ، الطبعة الثالثة ، 1407 1987 ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة جامعة دمشق .
- الجامع الصحيح سنن الترمذي ، المؤلف: محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي ، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت ، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
  - سنن أبي داود ، أبو داود سليان بن الأشعث السجستاني ، دار الكتاب العربي ـ بيروت
- شرح رياض الصالحين ، محمد بن صالح العثيمين ، دار العقيدة للتراث ، الطبعة الأولى ، 1423 هـ/ 2002 م .
- مسند الإمام أحمد بن حنبل ، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني ، مؤسسة قرطبة القاهرة ، الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها .
- المعجم الكبير ، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني ، مكتبة العلوم والحكم، الموصل ، الطبعة الثانية ، 1404 1983 ، تحقيق : حمدي بن عبد المجيد السلفى.

#### ب. والمعاجم

(الفهارس)

• تاج العروس من جواهر القاموس ، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني أبو الفيض ، اللقّب بمرتضى ، الزّبيدي ، دار الهداية.

- التعريفات ، علي بن محمد بن علي الجرجاني الناشر : دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى ، 1405 ، تحقيق : إبراهيم الأبياري.
- الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية) ، إسماعيل بن حماد الجوهري (ت393هـ) ،
   دار العلم للملايين بيروت ، الطبعة : الرابعة يناير 1990.
- العين ، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي ، دار ومكتبة الهلال ، تحقيق : د.مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي .
- الفروق اللغوية أبو هلال العسكري ، تنظيم: الشيخ بيت الله بيات ، مؤسسة النشر الإسلامي ، الطبعة الأولى ، السنة: 1412 هـ.
- فلك القاموس ، عبد القادر الحسيني ، تحقيق إبراهيم السامرائي ، الناشر دار الجيل ، بروت ، سنة النشر 1414هـ 1994م .
- القاموس المحيط ، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي الشيرازي ، نسخة مصورة عن الطبعة الثالثة للمطبعة الأميرية سنة 1301هـ ، دار الطبع : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، سنة : 1399هـ / 1979م ، ج 3/ ص365 .
- الكليات ، معجم في المصطلحات والفروق اللغوية ، تأليف: أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي، عدد الأجزاء / 1 ، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت 1419هـ 1998م ، تحقيق: عدنان درويش محمد المصري.
- لسان العرب ، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري ، دار صادر بيروت ، الطبعة الأولى عدد الأجزاء: 15 ، ج 11/ص 247 .

(الفهارس)

مختار الصحاح ، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي ، مكتبة لبنان ناشرون – بيروت ، الطبعة طبعة جديدة ، 1415 – 1995 ، تحقيق : محمود خاطر .

- مختصر المعاني ، سعد الدين التفتزاني ، دار الفكر ، الطبعة : الأولى ، السنة : 1411هـ
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي ، المؤلف: أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي الناشر: المكتبة العلمية بيروت.
- معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ، مجدي وهبة ، وكامل المهندس ، الطبعة الثانية ، مكتبة لبنان 1984.
  - المصطلحات الأدبية الحديثة د/ محمد عناني ، الطبعة : الأولى ، الشركة المصرية العالمية للنشر ، السنة : 1996.
- المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى أحمد الزيات حامد عبد القادر محمد النجار، تحقيق: مجمع اللغة العربية، دار الدعوة.
- المغرب في ترتيب المعرب، أبو الفتح ناصر الدين بن عبد السيد بن علي بن المطرزي،
   مكتبة أسامة بن زيد حلب، الطبعة الأولى، 1979
- مقاييس اللغة ، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريّا ، ت : عبد السَّلام محمد هَارُون،
   دار الفكر ، الطبعة : 1399هـ 1979م.

### ت. (التفسير وعلوم القرآن):

• الإتقان في علوم القرآن ، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي ، طبعة جديدة محققة مخرجة الأحاديث للشيخ شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، بيروت لبنان، الطبعة الأولى ، سنة : 1429 هـ ، 2008 م ، ص 779 .

الفهارس

- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، محمد بن محمد العهادي أبو السعود ، دار
   إحياء التراث العربي بيروت.
- الأمثال في القرآن الكريم ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، مكتبة الصحابة طنطا ، الطبعة الأولى ، 1406 1986 ، تحقيق : إبراهيم بن محمد .
  - أسرار ترتيب القرآن ، عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: 911هـ) ، دراسة وتحقيق: عبد القادر أحمد عطا ، دار الاعتصام ، الطبعة الثانية ، 1398 هـ / 1978 م.
- إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز ، بديع الزمان سعيد النّورسي ، تحقيق / إحسان قاسم الصالحي ، تقديم / الدكتور محسن عبد الحميد أستاذ التفسير والفكر الإسلامي جامعة بغداد .
- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ،مصطفى صادق الرافعي ، دار الكتاب العربي ،
   بيروت ، 1425 هـ/ 2005م .
- إعجاز القرآن ، أبو بكر محمد بن الطيب 403هـ ، تحقيق السيد أحمد صقر ، الطبعة الثالثة ، دار المعارف بمصر ، دار المعارف بمصر 1119 كورنيش النيل القاهرة ج.م.ع.
- الإمَامُ البِقَاعِيِّ جهادُه ومنهاجُ تأويله بلاغة القرْآن الكَرِيم ، محمود توفيق محمد سعد أستاذ البلاغة والنقد ورئيس القسم في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر الشريف شبين الكوم ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، الطبعة الأولى ، سنة : 1424هـ
- البحر المحيط ـ محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي ، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود الشيخ علي محمد معوض شارك في التحقيق 1) د.زكريا عبد المجيد

(الفهارس)

النوقي ، 2) د.أحمد النجولي الجمل ، دار النشر : دار الكتب العلمية - لبنان/ بيروت ، الطبعة : الأولى ، سنة : 1422 هـ ، 2001 م

- البرهان في علوم القرآن ، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، الطبعة الأولى 1376 هـ 1957 م ، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه .
- البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري وأثرها في الدراسات البلاغية ، د. محمد حسنين أبو موسى ، دار النشر: دار الفكر العربي ، القاهرة.
- تأويل مشكل القرآن ، للإمام أبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، ت 276 هـ ، تحقيق : إبراهيم شمس الدين ، دار الكتب العلمية ، السنة : 2007.
- التحرير والتنوير ، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: 1420هـ) ، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان ، الطبعة : الأولى، 1420هـ/ 2000م
- تفسير المنار ، محمد رشيد بن علي رضا (المتوفى: 1354هـ) ، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب ، سنة النشر: 1990 م ، الطبعة الثانية ، عدد الأجزاء: 12 جزءا .
- التعبير الفني في القرآن ، بكري شيخ أمين ، دار الملايين بيروت ، لبنان ، الطبعة : السادسة ، سنة : 2001.
- التعبير القرآني ، فاضل صالح السامرائي ، دار عمار ، عمان ، الطبعة الرابعة ، سنة :
   1427هـ/ 2006م .

الفهارس

285

- تفسير القرآن العظيم ، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي [ 700 770 هـ] ،سامي بن محمد سلامة ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، الطبعة : الثانية ، 1420هـ/ 1999 م .
- التفسير والمفسرون ، د / محمد حسين الذهبي ، الناشر : مكتبة وهبة ، الطبعة : 7 ، سنة 2000م.
- التسهيل لعلوم التنزيل ، أبي القاسم بن أحمد بن جزي الكلبي المتوفى سنة 741 هـ ، ت: محمد سالم هاشم ، دار الكتب العلمية ،بيروت لبنان ، الطبعة الأولى 1415 هـ / 1995م
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، عبد الرحمن بن ناصر بن السعدي ، ت : عبد الرحمن بن معلا اللويحق ، دار النشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الأولى ، السنة : 1420هـ 2000 م.
- ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، الرماني 386 هـ، والخطابي 388هـ ، وعبد القاهر المحرجاني 471هـ ، تحقيق : محمد خلف الله أحمد ، ود.محمد زغلول سلام ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، الطبعة : الثالثة ، السنة : 1976 م .
- الجامع لأحكام القرآن ، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: 671هـ) ، تحقيق : هشام سمير البخاري ، دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية ، الطبعة : 1423هـ/ 2003م .
- جامع البيان في تأويل القرآن ، المؤلف : محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري ، [ 224 310 هـ] ، المحقق : أحمد محمد شاكر ، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الأولى ، 1420 هـ 2000 م .

(الفہارس)

- حجة القراءات ، عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة أبو زرعة ، تحقيق : سعيد الأفغاني ، مؤسسة الرسالة بروت ، الطبعة الثانية ، 1402 1982 .
- الدرر المنثور ، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي ، دار الفكر بيروت ، 1993 .
- دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب ، الشيخ محمد الأمين الجكني الشنقيطي ، دار النشر : مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، الطبعة: الأولى ، السنة :1417هـ/ 1996م.
- دلائل الإعجاز ، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني ، الناشر : دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى ، 1995 ، تحقيق : د.محمد التنجى .
- دلالة السياق ، د .ردة الله الطلحي ، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، الطبعة الأولى ، 1423 هـ.
  - روح المعاني ، الألوسي ، دار إحياء التراث العربي بيروت .
- شرح مقدمة التفسير شيخ الإسلام بن تيمية ، لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ، إعداد وتقديم الأستاذ الدكتور عبد الله بن محمد بن أحمد الطيار ، دار الوطن ، الطبعة الأولى ، 1415 هـ / 1995م .
- العزفُ على أنوار الذِّكر معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآني في سياق السورة ، د/ محمود توفيق محمد سعد ، أستاذ البلاغة والنقد ورئيس القسم في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر الشريف شبين الكوم ، الطبعة الأولى: 1424هـ.
- غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري ، دار الكتب العلمية بيروت / لبنان 1416 هـ 1996 م ، الطبعة : الأولى ، تحقيق : الشيخ زكريا عميران .

(الفهارس)

• الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان، ابن القيم الجوزية ، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ، السنة: 1406هـ – 1982م.

- في ظلال القرآن ، السيد قطب ، دار الشرق ، بيروت ، الطبعة الشرعية : الثانية عشر ، سنة : 1406 هـ/ 1986 م.
- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق: عبد الرزاق المهدي.
- اللباب في علوم الكتاب ، أبو حفص عمر بن علي ابن عادل الدمشقي الحنبلي ، دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت / لبنان 1419 هـ -1998 م ، الطبعة : الأولى ، تحقيق : الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض .
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز المؤلف: أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي ، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد ، دار النشر: دار الكتب العلمية لبنان الأندلسي ، تحقيق: الطبعة: الأولى .
- مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي ، دار النشائل ـ بيروت 2005 ، ت: مروان محمد الشعار .
- معالم التنزيل ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي [ المتوفى 516 هـ] ، حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر ، عثمان جمعة ضميرية ، سليمان مسلم الحرش ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، الطبعة : الرابعة ، السنة 1417 هـ 1997 م.
  - المعجزة الكبرى ، محمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي .
- مفاتيح الغيب ، فخر الدين الرازي ، دار الفكر ، بيروت لبنان ، الطبعة الأولى : 1401هـ/1981 م.

(الفهارس)

• مفردات ألفاظ القرآن ، الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني أبو القاسم ، دار النشر / دار القلم ـ دمشق ، ج1 / ص 349 .

- ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من آي التنزيل الإمام الحافظ العلامة أبو جعفر أحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي العاصمي الغرناطي دار النشر: دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- مناهل العرفان في علوم القرآن ، محمد عبد العظيم الزرقاني (المتوفى : 1367هـ) ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ، الطبعة الثالثة.
- النبأ العظيم ، د/ محمد عبد الله دراز ، دار الثقافة الدوحة ، سنة : 1405 هـ/ 1985
   م.
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي ، دار الكتاب الإسلامي ، القاهرة .

### ث. أصول الفقه

- إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ، تقي الدين أبو الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري ، المعروف بابن دقيق العيد (المتوفى : 202هـ) ت : مصطفى شيخ مصطفى و مدثر سندس ، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الطبعة الأولى 1426 هـ 2005 م .
- الإحكام في أصول الأحكام ، علي بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد ، دار الحديث القاهرة الطبعة : الأولى ، السنة : 1404.
- أصول السرخسي ، للإمام الفقيه الأصولي النظار أبى بكر محمد بن احمد بن أبى سهل السرخسي المتوفى سنة 490 ، ت: أبو الوفاء الأفغاني رئيس اللجنة العلمية لإحياء المعارف

الفهارس

النعمانية ، عنيت بنشره لجنة إحياء المعارف النعمانية بحيدر آباد الدكن بالهند ، دار الكتاب العلمية بيروت لبنان ، الطبعة الأولى 1414 هـ ، 1993 م .

- أصول الشاشي ، أحمد بن محمد بن إسحاق الشاشي أبو علي ، دار الكتاب العربي بروت ، 1402.
- إيضاح المبهم من معاني السلم في المنطق ، شهاب الدين أحمد بن عبد المنعم الدمنهوري الأزهري ، المتوفى سنة 1198هـ ، طبعة مصر سنة 1876، ص8.
- البحر المحيط في أصول الفقه ، بدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي ، توفي سنة 794هـ ، تحقيق ضبط نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه: د. محمد محمد تامر ، دار الكتب العلمية ، سنة النشر 1421هـ 2000م ، لبنان/ بيروت .
- الرسالة ، محمد بن إدريس الشافعي ، المحقق : أحمد محمد شاكر ، الناشر : دار الكتب العلمية .
- قواطع الأدلة في الأصول ، أبى المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعانى (ت 489) ، دار الكتب العلمية ـ بيروت .
- المستصفى في علم الأصول ، محمد بن محمد الغزالي أبو حامد ، دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ، 1413 ، تحقيق : محمد عبد السلام عبد الشافي .
- المعتمد في أصول الفقه ، محمد بن علي بن الطيب البصري أبو الحسين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، 1403 ، تحقيق : خليل الميس .
- الموافقات في أصول الفقه ، إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي المشهور بالشاطبي ، دار المعرفة بيروت ، تحقيق : عبد الله دراز .

### كتب البلاغة واللغة والأوب

- أساس البلاغة ، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري المتوفى سنة: 538هـ ، تحقيق : محمد باسل عيون السُود ، دار الكتب العلمية ، بيروت \_ لبنان ، الطبعة الأولى 1419هـ 1998م .
- البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها ، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني ، دار القلم دمشق ، الطبعة الأولى ، السنة : 1416 هـ/ 1996م .
  - البيان والتبيين ، الجاحظ ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان .
- التكرار بلاغة ، د/ محمد عبد الله الخولى ، دار النشر : الشركة العربية للطباعة والنشر، ابريل 1993 .
- الحيوان ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ159هـ/ 255هـ ، تحقيق : عبد السلام محمد هارون ، دار الجيل ، لبنان/ بيروت ، السنة : 1416هـ 1996م.
- خزانة الأدب وغاية الأرب ، تقي الدين أبي بكر علي بن عبد الله الحموي الأزراري ، مكتبة الهلال بيروت ، الطبعة الأولى ، 1987 ، تحقيق : عصام شعيتو .
- الخصائص ، أبي الفتح عثمان بن جني ، عالم الكتب بيروت ، تحقيق : محمد علي النجار .
- شرح شافية ابن الحاجب، الشيخ رضي الدين محمد بن الحسن الأستراباذي النحوي، 1395هـ 1975 م، بيروت.
- شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب ، شمس الدين محمد بن عبد المنعم بن محمد الجوجري القاهري الشافعي (المتوفى: 889هـ) ، المحقق: نواف بن جزاء الحارثي ، الناشر: عهادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية (أصل الكتاب: رسالة ماجستير للمحقق) ، الطبعة : الطبعة الأولى، 1423هـ/ 2004م.

(الفهارس)

• شرح قطر الندى وبل الصدى ، أبو محمد عبد الله جمال الدين بن هشام الأنصاري – القاهرة ، الطبعة الحادية عشرة ، السنة: 1383 ، تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد ،

- الصناعتين الكتابة والشعر ، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري ، تحقيق علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، بيروت ، سنة النشر 1406هـ 1986م.
- العمدة في محاسن الشعر وآدابه ، ابن رشيق القيرواني ، دار الجيل للنشر والتوزيع والطباعة ، بيروت لبنان ، تحقيق : محمد محي الدين عبد الحميد ، الطبعة الخامسة ، السنة : 1401 هـ 1981 م .
- المثل السائر ، ابن الأثير ، ت: محمد محي الدين عبد الحميد ، المكتبة العصرية ، بيروت، السنة : 1995.
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، دار الكتب ، العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ، 1998 ، تحقيق : فؤاد على منصور.
- معجم البلاغة العربية ، د.بدوي طبانة ، دار ابن حزم ، الطبعة : الرابعة ، السنة:1418هـ -1997م .
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، ابن هشام ، دار الفكر ، بيروت ، الطبعة السادسة ، 1985 ، تحقيق : د . مازن المبارك ومحمد على حمد الله .
- المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع أبو محمد القاسم الأنصاري السجلهاسيّ من نقاد القرن الثامن هجري بالمغرب ، تقديم وتحقيق : علال الغازي ، مكتبة المعارف ، الرباط المغرب ، الطبعة الأولى 1401 هـ/ 1980 م .

• النحو الوافي ، عباس حسن (المتوفى : 1398هـ) ، دار المعارف ، الطبعة الخامسة عشرة.

#### كتب شيغ اللإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ

- اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم، ابن تيمية، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة ، الطبعة الثانية / 1369/ تحقيق: محمد حامد الفقي.
- درء تعارض العقل والنقل ، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس ، دار الكنوز الأدبية الرياض ، 1391 ، ت : محمد رشاد سالم .
- الفتاوى الكبرى ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى: 228هـ) تحقيق : محمد عبدالقادر عطا مصطفى عبدالقادر عطا ، الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة : الطبعة الأولى 1408هـ 1987م .

#### كتب ابن تيم الجوزية ـ رحمه الله ـ

- إعلام الموقعين عن رب العالمين ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ، دار النشر : دار الجيل بيروت ، 1973 ، تحقيق : طه عبد الرءوف سعد ، عدد الأجزاء : 4 ، ج 1 / ص217.
- إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ( ابن القيم الجوزية ) ، دار المعرفة بيروت ، الطبعة الثانية ، 1395 1975 ، تحقيق : محمد حامد الفقي .

الفهارس)

• بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، مكتبة نزار مصطفى الباز – مكة المكرمة، الطبعة الأولى، 1416 – 1996، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا – عادل عبد الحميد العدوي – أشرف أحمد الج.

• الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار العاصمة – الرياض ، الطبعة الثالثة ، 1418 – 1998 ، تحقيق : د. علي بن محمد الدخيل الله.

#### لاتب (التراجم

- الأعلام ، خير الدين الزركلي ، دار العلم للملايين ، الطبعة الخامسة أيار (مايو) . 1980 .
- البداية والنهاية للإمام الحافظ أبي الفداء إسهاعيل بن كثير الدمشقي المتوفى سنة 774هـ. حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه علي شيري ، دار إحياء التراث العربي ، الطبعة الأولى 1408هـ. 1988م.
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ، سنة الولادة 849هـ/ سنة الوفاة 911هـ ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، الناشر المكتبة العصرية ، سنة النشر ، مكان النشر لبنان / صيدا .
- التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد ، محمد بن عبد الغني البغدادي أبو بكر ،سنة الولادة 574/ سنة الوفاة 629، تحقيق كمال يوسف الحوت ، الناشر دار الكتب العلمية ،سنة النشر 1408 ،مكان النشر بيروت .

- الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة الحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني ، تحقيق مراقبة / محمد عبد المعيد ضان ، الناشر مجلس دائرة المعارف العثمانية ، سنة النشر 1392هـ/ 1972م .
- الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية ، مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي ، دار الفرقان ، مؤسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الأولى ، 1404 ، تحقيق : نجم عبد الرحمن خلف.
- العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي أبو عبد الله ، دار الكاتب العربي بيروت ، تحقيق : محمد حامد الفقي .
  - معجم المؤلفين ، عمر رضا كحالة ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان .

### الرواوين

- ديوان أبي طالب ، تحقيق محمد حسن آل ياسين ، دار مكتبة الهلال ، الطبعة الأولى ، سنة : 1421 / 2000م .
- ديوان الأخطل ، غياث بن غوث بن طارقة أبو مالك الأخطل ، المحقق مهدي محمد ناصر الدين ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، الطبعة : 2 ، السنة : 1414 هـ / 1994م
- ديوان أوس بن حجر ، تحقيق وشرح : د. محمد يوسف نجم ، دار النشر : دار صادر بيروت ، الطبعة الثالثة ، السنة : 1399هـ 1979م .
- ديوان الحطيئة ، اعتنى به وشرحه : حمدو حماس ، دار المعرفة \_ بيروت لبنان ، الطبعة الثانية ، سنة 1426هـ/ 2005م
  - ديوان مهلهل بن ربيعة ، شرح وتقديم : طلال حرب ، الدار العالمية .

# فهرس (المعتويات

| المرضوع الصا                         | فحة |
|--------------------------------------|-----|
| المقرمة                              | 5   |
| القسم الأول: الدراسة النظرية         |     |
| الفصل الأول: (الرراسة النظرية للسياق | 1   |
| المبحث (الأول: مفهوم والآلة (السياق  | 1   |
| المطلب الأول: الرلالة لغة            | 1   |
| المطلب الثاني : الرلالة اصطلاحا      | 3   |
| المطلب الثالث: مفهوم السياق في اللغة | 6   |
| المطلب الرابع: السياق في الاصطلاع    | 9   |
| المطلب الخامس: ولالة السياق          | 18  |
| المبحث الثاني : أركان السياق وأنواعه | 19  |
| المطلب الأولى: أركان السياق          | 19  |
| الركان (الأول: (التتابع              | 20  |
| الركان (الثاني: (اللَّماق            | 22  |
| الركان (الثالث: (الغرض               | 25  |
| الركان الرابع: القرائن               | 28  |
| ً - (لقرائن (للفظية                  | 28  |
| ب- (لقرائن الحالية                   | 36  |
| المطلب الثاني. أنواع السياق          | 43  |

| 43 | رُـ سياق (لقرآن                                    |
|----|----------------------------------------------------|
| 49 | ب- سياق (السورة                                    |
| 51 | <b>ت</b> - سياق النص                               |
| 53 | <b>ه</b> - سياق (الآية                             |
| 56 | اللبحث الثالث: أهمية السياق وأبرز العلماء عناية به |
| 56 | المطلب الأول : أهمية السياق في الرراسات القرآنية   |
| 56 | أ- السياق مهم في بيان المناسبات                    |
| 58 | ب- مهم في بيان مرجع (الضمير                        |
| 60 | ت- مهم في بيان (المهزوف                            |
| 61 | <b>ث</b> ـ (التقريم و(التأخير                      |
| 64 | ج- يعين (السياق على تحرير زمن (النزول              |
| 66 | (المطلب الثاني : أبرز العلماء عناية بالسياق        |
| 67 | أ- (الشافعي                                        |
| 68 | ب (بن جرير                                         |
| 74 | ت- أُبو حامر الغزالي                               |
| 76 | <b>ث</b> - (بن تيمية                               |
| 81 | <b>ج</b> (ابن) (القيم                              |
| 86 | <b>ع-</b> (الزرائشي                                |

| 88                | <b>خ</b> - (البقاعي                                              |
|-------------------|------------------------------------------------------------------|
| 92                | الفصل الثاني : الرراسة النظرية للتكرار                           |
| 92                | (المبحث الأول : مفهوم التخرار                                    |
| 92                | (المطلب الله والله وال عنه وم التكرار لغة                        |
| الْتِكرار 97      | المطلب الثاني : الفرق بين التكرار والتكرير و                     |
| 100               | المطلب الثالث: مفهوم التكرار في الاصطلاح.                        |
| تصريف (القول103   | المطلب الرابع: الفرق بين التكرار والمتشابه و                     |
| 107               | المبحث الثاني : آراء العلماء في التفرار                          |
| 107               | أ- الجامظ                                                        |
| 110               | ب (بن قتيبة                                                      |
| 114               | ت- أبو سليمان الخطابي                                            |
| 118               | ے۔ (ابن جني                                                      |
| 120               | ج      أبو هلال العسكري                                          |
| 124               | ه- (ابن رشیق                                                     |
| 127               | <b>خ</b> (بن (الأثير                                             |
| 134               | المبحث الثاني : أقسام التكرار                                    |
| منى ولامر135      | المطلب الأول : تخرار اللفظ والمعنى النزي يدل على م               |
| ىنىيىن مختلفىن143 | (المطلب (الثاني : تكرار (اللفظ والمعنى النزي يبرل على م          |
| 143               | الله السورة نفسها                                                |
| 143               | التفرار النظميّ الزي تكون فيه اللإعاوة لنمط تركيبي بمروفه ومعناه |

| (التصريف النظميّ الذي تلتون فيه اللإحاوة لنمط ترفيبي في حرول في بعض مفرواته أو مواقعها149                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ب أن يقع في مواضع مختلفة من القرآن                                                                                                              |
| التقرار النظميّ الذي تثون نيه اللإحاوة لنمط تركيبي بمرونه ومعناه                                                                                |
| (لتصريف النظميّ الذي تلان فيه اللإحاوة لنمط تركيبي في حرول في بعض مفرواته أو مواقعها169                                                         |
| (لقسم الثاني : الرراسة التطبيقية                                                                                                                |
| (المبحث الأول: أثر السياق في توجيه تارار الألفاظ                                                                                                |
| (المطلب الأول : أثر السياق في توجيه ألفاظ السورة                                                                                                |
| 4- أثر السياق في توجيه تارار ماوة الأ.و.ل في سورة يوسف                                                                                          |
| 5 - أثر السياق في توجيه تارار ماوة الأ.و.ب في سورة ص                                                                                            |
| 6 - أثر السياق في توجيه تارار اللمة "الحق" في سورة يونس                                                                                         |
| المطلب الثاني : أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الآية197                                                                                        |
| (الموضع (اللهُ ول : ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَتِيكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ اللَّهُ ٱصْطَفَىكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىكِ عَلَىٰ نِسَاءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ |
| (المرضع (الثاني : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَاتَّقُوا اللَّهُ ﴾ 201                 |
| (المرضع (الثالث: ﴿ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ۗ وَاذْكُرُوهُ ﴾                                                           |
| (المرضع (الرابع: ﴿ أُولَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِم ۖ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾                                                       |
| (المرضع (الخامس: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّم ۖ وَأُولَتِكَ الْأَغْلَلُ فِيۤ أَعْدَاقِهِم ۗ وَأُولَتِكَ النَّادِ ﴾216                |
| (المبحث الثاني : أثر السياق في توجيه تارار الجمل217                                                                                             |
| (المطلب الأول: أثر السياق في توجيه تاورار الجمل المتقاربة218                                                                                    |
| . كُورار :﴿ وَقَالُوٓاْ أَوِذَا كُنَا عِظْمًا وَرُفَنًا أَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ في موضعين من سورة (للإسراء2                   |

| ب- تكرالر :﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ في موضعين من سورة الفتع                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ت الدرار وعير الله وعزابه للكافرين في موضعين من سورة "الصافات "                                                                              |
| ٥ - تكرار ﴿ إِنِّي لَكُر مِّنَّهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ في موضعين من سورة النزاريات                                                             |
| ج - تكرار ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُوا ﴾ في موضعين من سورة "البقرة"                                                                                 |
| المطلب الثاني. أثر السياق في توجيه تكرار الجمل المتباعرة236                                                                                  |
| (لمثال الأول: ﴿ وَسَادِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن زَيِّكُمْ ﴾ من سورة آل عمران و ﴿ سَابِقُواْ إِلَى مَغْفِرَةِ                              |
| مِّن زَيِكُمُّ وَجَنَّةٍ ﴾ من سورة (لحرير                                                                                                    |
| (المثال الثاني : ﴿ إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ من سورة الأنبياء و﴿ وَإِنَّ                  |
| هَاذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاجِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَقُونِ ﴾ من سورة (المؤمنون                                                      |
| (لمثال الثالث : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرْبَـةَ ﴾ من سورة البقرة و﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرْبَـةَ ﴾ |
| من سورة الأعراف                                                                                                                              |
| (الخاشمة                                                                                                                                     |
| الفهارس                                                                                                                                      |
| رُ- فهرس (الآيات                                                                                                                             |
| ب- (الأحاويث                                                                                                                                 |
| ت - (الآثار                                                                                                                                  |
| <b>ئ - (الأعلام</b>                                                                                                                          |
| ج - (المصاور والمراجع                                                                                                                        |
| <b>ء - اللمتويات</b>                                                                                                                         |

#### ملخص (البحث

مرحلة: (الماجستير

السم الطالب: بوسرين هواري.

عنوان المنزكرة: السياق الرلالي وأثره في توجيه معاني آيات اللإعجاز البياني وراسة في رحاب التكرار .

#### (المقرمة

يعد علم الإعجاز البياني من أهم العلوم التي تكشف عن بلاغة القرآن الكريم، وتقف على لطائف آياته ونكت معانيه، ويظهر ذلك من خلال موضوعاته ـ الإعجاز البياني ـ التي لعبت دورا مهما في إبراز كثير من الحقائق البيانية، ويأتي في مقدمة هذه موضوع التكرار الذي لفت انتباه العلماء قديما وحديثا، فما كان عليهم إلا أن يقفوا وقفات تبين معناه وفوائده وكناه، كوقفة الجاحظ وابن قتيبة والخطابي وابن جني وابن رشيق وابن الأثير وغيرهم.

غير هذه الدراسات كانت تحتاج إلى عنصر مهم من عناصر التفسير ؛ ألا وهو نظرية السياق والتي لعبت دورا كبيرا في توجيه كثير من موضوعات الإعجاز البياني ، على غرار علم المناسبات ، والتقديم والتأخير ، وسبب النزول ، وحتى موضوع

ففكرت في تطبيق نظرية السياق على موضوع التكرار لإبراز ما يمكن إبرازه من ففكرت في تطبيق نظرية السياق على موضوع التكرار لإبراز ما يمكن إبرازه من فوائد وأسرار تلجم أفواه المتقولين ، وتخرس ألسنة الطاعنين في كتاب رب العالمين

وقد عنوان هذه المذكرة على : (السياق الرالالي وأثره في توجيه معاني الآيات الإعجاز البياني وراسة في رحاب التكرار .

### صلب الموضوع

هذه الدراسة بمقدمة بيّنت من خلالها أهمية الموضوع ، وأسباب ا مع طرح إشكالية تتم الإجابة عنها بعد التطرق إلى المفاهيم النظرية لكل من التكرار ة والتي كانت في فصلين: أما الفصل الأول:

فتناولت فيه دلالة السياق ، واندرج تحته مباحث ثلاثة :

في المبحث الأول: السياق من خلال مطالب خمسة:

كان المطلب الأول منها: تعريف الدلالة في اللغة ب: بالإمارة ، أو أي علامة أخرى لفظية ، أو غير لفظية .

وكان المطلب الثاني: مفهوم الدلالة في الاصطلاح بـ: استعمال الدال من لفظ أو غيره لبيان المراد من الم

وكان المطلب الثالث: تعريف السياق في اللغة بـ: التوالي والتتابع.

وكان المطلب الرابع: مفهوم السياق في الاصطلاح والذي استقر على التعريف الآتي: تتابع الكلام على غرض واحد يجمعه بدلائل القرائن اللفظية والحالية.

وتم تحديد مفهوم دلالة السياق في المطلب الخامس بـ: القرائن تـدّل على مراد المتكلم بالنظر إلى سابق الكلام ولاحقه .

وفي المبحث الثاني:

الأول منهما: عرفت فيه كلمة الركن في اللغة بـ: " الجانب الأقوى " ، وفي : " بأن ركن الشيء ما لا وجود لذلك الشيء إلا به "

السياق والتي تمثلت في أربعة أركان:

الركن الأول : التتابع

السباق : الذي معناه في اللغة : التقدم ، أما في الاصطلاح فهو : هو ما يتقدم

اللَّحاق : معناه في اللغة : هو الإدراك والاتباع ، وفي الاصطلاح :

الركن الثاني: الغرض الذي يعبر عنه العلماء بمراد المتكلم أو مقصوده ، وهم

الركن الثالث: القرائن.

ومعنى القرينة: أمريشير إلى المطلوب، وهي على قسمين:

1\_ القرائن اللفظية:

ونحوها، مما دفعني إلى الحديث عن أمور ثلاثة: المفردات، وهيئة الكلمة، ثم النظر في نظم الجملة الواحدة، ثم النظر في نظم الجمل وعلاقاتها ببعضها البعض.

فتحدثت أولا عن الكلمة المفردة وكيف انقسم العلماء في الحكم عليها إلى

الفريق الأول:

القاهر الجرجاني\_رحمه الله\_.

الفريق الثاني: والجمالية

، ويعد الامام الباقلاني أبرز القائلين بهذا .

أ\_جمال وقعها في السمع.

ج\_اتساع دلالتها لما لا تتسع له عادة دلالات الكلمات الأخرى.

هيئة الكلمة : بمعرفة تصريفها واشتقاقها ، وبينت أهمية العود إليها في توجيه المعاني .

وكانت وقفتي الثالثة في بيان ضرورة : النظر في نظم الجملة الواحدة ، ثم النظر في نظم الجمل وعلاقاتها ببعضها البعض .

2\_ القرائن الحالية:

فيها الآيات ، وقد أجملت هذه القرائن في :

معرفة حال المتكلم: وعليه فقد رجح المفسرون بعض الأقوال على غيرها، انطلاقا من معرفتهم بمراد الله تعالى، وما يفعله من حكمته ورحمته وقدرته وسلطانه.

حال السامع ( المخاطَب ) : هميتها من خلال وجوه كثيرة :

أن مراعاة حال المخاطب دليل على بلاغة الكلام: لأن بأنها للقتضي .

2 أهم مميزات تفسير أنهم

3\_ ضرب المثل في القرآن الكريم دليل على مراعاة حال السامع.

4\_ما يكثر في القرآن الكريم من حذف وإضهار يدل عليه فهم السامع.

ج\_معرفة حال المتكلم عنه: ويدخل في هذا معرفة أسباب النزول ، والمكي من المدني ، ومعرفة أحوال النبي المنافقة المنافق

وكان المطلب الثاني منهم : أنواع السياق القرآني ،

الأول: سياق القرآن ؛ الذي يبنى على دعائم ثلاث: مقاصد القرآن العظمى،

الثاني: سياق السورة ؛ وقفت على معنى السورة في اللغة: بأنها مشتقة من المرتفع المحيط بالشيء، وفي الاصطلاح: هي ما يحيط بمجموعة من الآيات، يجمعها غرض واحد يسمى وحدة السورة، أو سياقها، وهذا الغرض الواحد الذي يجمع الآيات مهم جدّا في تحديد معانيها.

الثالث: سياق النص أو القصة

المطلب الثاني:

المبحث الثالث: أهمية السياق وأبرز العلماء عناية به.

ويندرج تحته مطلبان:

المطلب الأول: أهمية السياق في الدراسات القرآنية.

المطلب الثاني: أبرز العلماء عناية بالسياق.

الفصل الثاني: التكرار.

المبحث الأول:

ويندرج تحته أربعة مطا:

المطلب الأول: .

المطلب الثاني:

المطلب الثالث: التكرار في الاصطلاح.

المطلب الرابع: الفرق بين التكرار والمتشابه وتصريف القول.

المبحث الثاني: آراء العلماء في التكرار.

المبحث الثالث:

ويندرج تحته مطلبان:

المطلب الأول: تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على غرض واحد.

المطلب الثاني: تكرار اللفظ والمعنى الذي يدل على غرضين.

وأما القسم الثاني من هذه المذكرة: يتمثل في الدراسة التطبيقية.

:

المبحث الأول: أثر السياق في توجيه تكرار الألفاظ.

:

المطلب الأول: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ السورة.

المطلب الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الآية.

المبحث الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار الجمل.

•

المطلب الأول: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ الجمل المتقاربة.

المطلب الثاني: أثر السياق في توجيه تكرار ألفاظ السور المتباعدة.

إشكالية البحث المحورية المتمثلة في: " هل للسياق أثر في توجيه التكرار؟ ".

:

- . في توجيه تكرار ألفاظ السورة .
- . في توجيه تكرار ألفاظ الآية .
- . أثره في توجيه تكرار الجمل المتقاربة .
- ث. أثره في توجيه تكرار الجمل المتباعدة.
  - فتوصلت في خاتمة مذكرتي إلى نتائج عدّة
- التكرار عند المتقدمين والمتأخرين عنصر من أهم عناصر الإعجاز القرآني
- ♣ التوكيد غرض من أهم أغراض التكرار في القرآن الكريم ، لكنه يُقصد
   تبعًا لا أصالة في مناسبات كثيرة ، ويدل على ذلك السياق .
- عديدة ، والأقوال الكثيرة حول المحكم الفصل بين الآراء العديدة ، والأقوال الكثيرة حول ما تكرر من آي في القرآن الكريم ، ولا يجوز العدول عنه ؛ لأنه من قبيل تفسير القرآن
- ❖ كل الموضوعات المتعلقة بالإعجاز البياني تفتقر إلى السياق في بيان مدلو لاتها ، وإبراز أسرارها .

خ أنّ السياق ليس حِكرا على علم التفسير وعلوم القران فقط ، بل استعمله الأصوليون والفقهاء \_ أيضا \_ في التدليل على كثير من مسائل العلم .

وصلّ اللهم وسلم على نبينا محمد ﴿ وَعَلَى آلُهُ وَصَحِبُهُ أَجْمَعِينَ .

ملخص (البحث فرنسي

#### AU NOM DE DIEU LE TOUT MISERICORDIEUX ET LE

#### **TOUT COMPATISSANT**

#### RESUME DE LA RECHERCHE

**PHASE: MAGISTER** 

**ETUDIANT: HOUARI BOUMEDIENE** 

**TITRE DU MEMOIRE :** Le contexte significatif et ses conséquences sur les senses de l'incapacité démonstrative –étude sur la répétition.

J'ai entamé cette étude avec une introduction en démontrant l'importance de ce sujet et les raisons de sa sélection, puis poser la problématique et répondre après avoir entamé les explications théoriques de chaque répétition et contexte.

Alors je me suis penché sur le sens de la signification du contexte dans la langue et la terminologie, ensuite les différents types du contexte et démontrer son importance.

### ملخص (البحث فرنسي

En contre partie, j'ai expliqué le sens de la répétition dans la langue et la terminologie avec la définition des plus importantes différences entre ces termes associés à cet art en citant ces différents types et les avis des savants.

L'étude pratique était le cœur de ce mémoire dont on a pu répondre à la problématique centrale de l'étude qui est : Le contexte a-t-il des conséquences sur l'orientation de la répétition ?

Alors j'ai démontré les conséquences par plusieurs points :

- a) Dans la répétition des mots de la sourat.
- b) Dans la répétition des mots du verset.
- c) Dans la répétition des phrases proches.
- d) Dans la répétition des phrases séparées.

Je suis arrivé enfin à ces résultats :

La répétition chez les anciens savants (moutakaddimine) et les nouveaux (mouta-akhirine) est l'élément le plus important dans le miracle coranique.

- La confirmation est l'une des plus importantes raisons de la répétition dans le saint coron et le contexte nous le montre.
- ❖ Seul le contexte peut trancher entre les différents avis et dires sur ce qu'il se répète des versets coraniques dont on ne peut s'en passer, tout comme expliquer le coron par le coron.
- Touts les sujets concernant l'incapacité démonstrative manquent de contexte dans la signification des senses.
- Que le contexte ne soit pas réservé aux sciences coraniques uniquement, mais les savants l'utilise aussi pour la signification dans plusieurs domaines scientifiques.

\_\_\_\_