المَالِيَالُهُمُ اللَّهُ وَالْتِكَانِيَ وَالْلِينَ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لِمُؤْلِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّذُاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالَّالِي اللَّالِّ لِللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَالّ



Williams of the second of the

عَيْثَ فِي الْعِلَاقَاتَ بَيْنَ مَطَّالِحُ مِينَوْلِ الْعِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ

> تأليف الخافظ حسلال لذين السيروطي

1831-1184)

فَرَاءُومَمَه د. عَبُدًا لِجُسِنْ بِرَعَلِلُعَرَيْزِ الْعِسِكَ

ٷؙڲ؆ؿ؆ڴٳڒڵڵڹٷڮڵڮ ٷؙڲ؆ؿ؆ڴٳڒڵڵڹٷڮڮ بنشر والتوزيع «الترياين مررضي المطالع في في المنظالع المنظالي المنظلة ا

ح مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، ١٤٢٦هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

السيوطي عبد الرحمن بن أبي

مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع. / عبد الرحمن بن أبي السيوطي؛ عبد المحسن بن عبد العزيز العسكر.-الرياض، ١٤٢٦هـ ٩٩٠٠ المحسن؛ ٧١×٢٤سم.- (سلسلة منشورات مكتبة دار المنهاج؛ ٢١) ردمك: ٢٥ ـ ٩٩٦٠ ـ ٩٩٦٠

١ ـ القرآن ـ السور والآيات أ ـ العسكر، عبد المحسن بن عبد العزيز (محقق) ب ـ العنوان ج ـ السلسلة

1877/1.99

ديوي ۲۲۱٫۲٦

# جميع مجقوق الطبع محفوظت الأولى الطبعة الأولى 1273ه

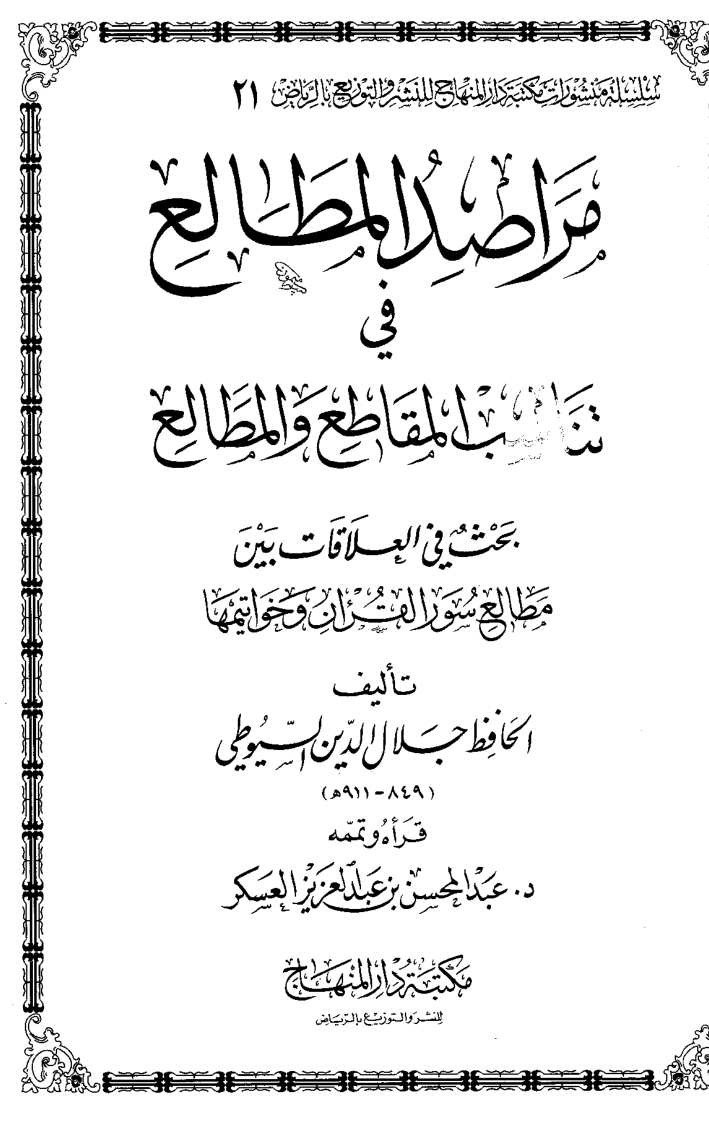
حقوق الطبع محفوظة ©٢٦٤ اه، لا يسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن من استرجاع الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطى مسبق من الناشر.

مكتب روالمنها المنهاج للنشت روالت وزيي

المملك بالعربية السعودية والرياض المركز الرئياض المركز الرئيسية وطريق الملك فهد/ شمال الجوازات مات ١١٥٥٣ اليان ١١٥٥٣ الفروع وطريق خالد بن الوليد (إنكاس سَابقا) ت ٢٣٢٠٠٥ و المالية و ٢٣٢٠٠٥ الفروع و طريق خالد بن الوليد (إنكاس سَابقا) ت ٢٣٢٠٠٥ و المالية و ال

مَكة المكرمة . الشامية هاتف ٧٢٠٩٨٠

نه مي الله المي المستخدم المس



# بسانيدالرحمن الرحيم

## مُقدِّمة

الحمد لله الذي أنزل الكتاب هدى ونوراً، وبعث به محمد بن عبد الله بشيراً ونذيراً، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

فهذه رسالة تراثية (١) فريدة في بابها، تعالج باباً مهماً من أبواب الإعجاز البلاغي للقرآن، ألا وهو العلاقة بين فواتح السور وخواتيمها.

وصاحب هذه الرسالة \_ التي تنشر اليوم لأول مرة بعد أن كانت حبيسة الخزائن \_ هو جلال الدين السيوطي، أحد أعلام الإسلام الذين عاشوا لخدمة العلم والتصنيف.

وقبل أن يشرف القارئ الكريم على الرسالة يجد بين يديه تصديراً في إعجاز القرآن البياني، وموقع التناسب بين فواتح السور وخواتيمها منه، ثم تعريفاً بالمؤلف، فحديثاً عن الرسالة من حيث: اسمها ومنهجها وفحواها، وقيمتها العلمية، ووصف النسخ الخطية، ومنهج التحقيق.

لقد حاولت أن أسعى نحو الكمال في إخراج المخطوط،

<sup>(</sup>۱) سبق أن نشرت هذه الرسالة في مجلة كلية اللغة العربية بجامعة الأزهر، العدد (۲۱) سنة ١٤٢٤هـ.

فإن قاربت وأصبت فذلك فضل الله وتوفيقه، وإلا فحسبي أنني بذلت الجهد، وأنفقت ما في المُكْنة، والعذر عند كرام الناس مقبول.

المحقق



القرآن الكريم هو كلام رب العالمين، وحبل الله المتين، وهو المعجزة الكبرى، الدالة على نبوة نبينا محمد ﷺ، على ما أوتيه من المعجزات الكثيرة، التي كانت آيات بينات، ودلائل صدق على صحة رسالته عليه الصلاة والسلام، وأنه نبي مرسل من عند ربه تبارك وتعالى.

ومما تتجلى فيه عظمة القرآن تلك الوجوه الإعجازية الوافرة التي ضمّها بين دفتيه، ومن ذلك بلاغته المتمثلة في جزالة ألفاظه وحسن معانيه وعلو نظمه، الذي جاء على وصف مخصوص خارج عن المعهود من نظام جميع كلامهم، حتى قيل: "إنه خرق العادة بفصاحته، وجرى ذلك مجرى قلب العصاحية" وقال الباقلاني ـ بعد أن تحدث عن خصائص الشعر وآثاره في النفوس ليصل من ذلك إلى شرح بلاغة التنزيل ـ قال: "فأما نهج القرآن ونظمه، وتأليفه ورصفه؛ فإن العقول تتيه في جهته، وتحار في بحره، وتضل دون وصفه" وقال أيضاً: "إنه جهته، وتحار في بحره، وتضل دون وصفه" وقال أيضاً: "إنه أي القرآن ـ بديع النظم، عجيب التأليف، متناه في البلاغة إلى

 <sup>«</sup>أسرار الفصاحة» ص(٤).

<sup>(</sup>٢) «إعجاز القرآن» ص (١٨٣).

الحد الذي يُعلم عجز الخلق عنه»(١).

ومن وجوه الإعجاز كون القرآن باقياً على وجه الدهر محفوظاً لا يتطرق إليه التبديل والتغيير، وأنه جاء منظماً لحياة البشرية بإعجازه التشريعي وبهداياته للعقول، إلى غير ذلك من ملامح الإعجاز ووجوهه الكثيرة، التي دُوِّنت فيها مصنفات مثل: «معترك الأقران في إعجاز القرآن»(٢) للجلال السيوطى، بل قال بعض العلماء: «الصواب أنه لا نهاية لوجوه إعجازه»(٣) وعند الباقلاني أن القول بأن معجزة القرآن التي تميزه عن الكتب السماوية الأخرى، هي صفة ذاتية ملازمة مع الزمن، وقائمة في كل العصور. قال الباقلاني: «فبان بهذا وبنظائره ما قلناه من أن بناء نبوته ﷺ على (٤) دلالة القرآن ومعجزته، وصار له من الحكم فى دلالته على نفسه وصدقه أنه يمكن أن يعلم أنه كلام الله تعالى، وفارق حكمه حكم غيره من الكتب المنزلة على الأنبياء، لأنها لا تدل على أنفسها إلا بأمر زائد عليها، ووصف مُنْضاف إليها، لأن نظمها ليس معجزاً، وإن كان ما تتضمنه من الإخبار عن الغيوب معجزاً»<sup>(ه)</sup>.

وقد ذهب كثيرون إلى أن الذي يأتي في مقدم وجوه إعجاز

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص(٣٥).

<sup>(</sup>٢) مطبوع بتحقيق الأستاذ على البجاوي.

<sup>(</sup>٣) «معترك الأقران في إعجاز القرآن» (١/٣).

<sup>(</sup>٤) يرى د. محمد العمري أن صواب النص: «بناء نبوته ﷺ قائم على» «البلاغة العربية أصولها وامتداداتها» ص(١٦٣).

<sup>(</sup>٥) «إعجاز القرآن» ص(١٤).

القرآن» حسن تأليفه، والتئام كلمه، وفصاحتها، ووجوه إيجازه، وبلاغته الخارقة عادة العرب، الذين هم فرسان الكلام، وأرباب هذا الشأن، فجاء نطقه العجيب، وأسلوبه الغريب مخالفاً لأساليب كلام العرب، ومنهاج نظمها ونثرها الذي جاءت عليه، ووقفت عليه مقاطع آياته، وانتهت إليه فواصل كلماته، ولم يوجد قبله ولا بعده نظير له»(۱). وقال ابن عطية: «اختلف الناس في إعجاز القرآن بِمَ هو؟... والذي عليه الجمهور والحذّاق \_ وهو الصحيح في نفسه \_ أن التحدي إنما وقع بنظمه، وصحة معانيه، وتوالي فصاحة ألفاظه»(۲).

ويرى آخرون من أهل العلم عدم حصر الإعجاز في وجه واحد، ومن هؤلاء شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله إذ يقول: "وكون القرآن أنه معجزة ليس هو من جهة فصاحته وبلاغته فقط، أو نظمه وأسلوبه فقط، ولا من جهة إخباره بالغيب فقط، ولا من جهة صرف الدواعي عن معارضته فقط، ولا من جهة سلب قدرتهم عن معارضته فقط، بل هو آية بينة معجزة من وجوه متعددة؛ من جهة اللفظ، ومن جهة النظم، ومن جهة البلاغة في دلالة اللفظ على المعنى، ومن جهة معانيه التي أخبر بها عن الله تعالى وأسمائه وصفاته وملائكته، وغير ذلك، ومن جهة معانيه التي أخبر بها عن الغيب الماضي، وعن الغيب

<sup>(</sup>۱) «معترك الأقران» (۲۷/۱)، وينظر: «الشفا» للقاضي عياض (۲۸/۱) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) «المحرر الوجيز» (۱/ ۳۸).

المستقبل، ومن جهة ما أخبر به عن المعاد، ومن جهة ما بين فيه من الدلائل اليقينية، والأقيسة العقلية، التي هي الأمثال المضروبة، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَنَى أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا حَكُفُورًا ﴾ [الإسراء: ٨٩]، وكل ما ذكره الناس من الوجوه في إعجاز القرآن هو حجة على إعجازه، ولا تناقض في ذلك، بل كل قوم تنبهوا لما تنبهوا له اله (١).

وأيًّا ما قيل في وجوه الإعجاز القرآني؛ فإنه لا يمكن بحال إغفال الحديث عن الجانب البلاغي منه، ذلك الذي تجلّى في صفة مخصوصة بهرت أهل اللسان، وأفحمت المعاندين الأوائل، وهم العرب الفصحاء والخطباء والبلغاء، بحيث لم يجدوا إلا أن يقولوا: إن هو إلا إفك مفترى، وأساطير الأولين، وسحر، وشعر، وكهانة.

لقد انكب العلماء منذ القدم على كتاب الله وعلى يستجلون خصائص نظمه، وطرائق أساليبه، ووجوه التعبير فيه، وعرضوا لحقائقه ومجازاته، وتشبيهاته واستعاراته، وكناياته وبدائعه، إلى غير ذلك من أفانين التصرف في خطاباته ومحاوراته. وبسطوا القول في هذا في كتب التفسير، وفي مصنفات أخرى استقلالاً.

# علم المناسبات:

ومما كتبوا فيه أيضاً \_ وهو راجع إلى بلاغته ونظمه \_ ارتباط سوره وآياته بعضها ببعض حتى كانت كالكلمة الواحدة،

<sup>(</sup>۱) «الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح» (٥/٤٢٨)، وينظر: «بصائر ذوي التمييز» (٦٨/١).

فعلى كون القرآن قد نزل منجّماً في أحكام مختلفة شرعت لأسباب مختلفة وبحسب الوقائع والمناسبات، وعلى مدى نيف وعشرين سنة (۱)، إلا أن ثمة ترابطاً محكماً بين تلك السور والآيات، حيث جاءت كل سورة وكل آية في مكانها المناسب، بالنسبة إلى ما قبلها وإلى ما بعدها، فجاءت عقوداً منتظمة أحسن نظام يكمل بعضها بعضاً. حتى قال أبو على الفارسي: «القرآن كله كالسورة الواحدة» (۲).

لقد عني العلماء بهذا الترابط والتناسق بين الآيات والسور، وسمّوه «علم المناسبات» (٣)، وأفاضوا في إطرائه لما له من الأهمية في إدراك مقاصد القرآن، وتدبر معانيه، وتذوق بلاغته، وقالوا: «إن فائدته جَعْلُ أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض، فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم، المتلائم الأجزاء (قال الفخر الرازي: «أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط (٥)، وقال الرازي أيضاً في آخر تفسيره لسورة البقرة: «ومن تأمل في لطائف نظم هذه السورة، وفي بدائع ترتيبها علم أن القرآن كما أنه معجز

<sup>(</sup>١) «معترك الأقران» (١/٥٦).

<sup>(</sup>٢) «مغني اللبيب» ص(٣٢٨، ٣٢٩)، وينظر: «تفسير التحرير والتنوير» (١/ ٢٧).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «البرهان في علوم القرآن» (١/ ٣٥)، «الإتقان» (٣٢٢/٣)،
 «معترك الأقران» (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>٤) «البرهان في علوم القرآن» (٢/١٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (١/ ٣٦).

بحسب فصاحة ألفاظه وشرف معانيه، فهو أيضاً معجز بحسب ترتيبه ونظم آياته، ولعل الذين قالوا: إنه معجز بحسب أسلوبه أرادوا ذلك، إلا أني رأيت جمهور المفسرين معرضين عن هذه اللطائف غير منتبهين لهذه الأمور، وليس الأمر في هذا الباب إلا كما قيل:

والنَّجْمُ تَستصغرُ الأبصارُ رؤيتَه

والذنبُ للطَّرْفِ لا للنَّجْمِ في الصِّغَرِ»(١)

وقال أبو بكر بن العربي: «ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة، متسقة المعاني، منتظمة المباني؛ علم عظيم، لم يتعرض له إلا عالم واحد عمل فيه سورة البقرة، ثم فتح الله على لنا فيه؛ فلما لم نجد له حَمَلة، ورأينا الخلق بأوصاف البطلة ختمنا عليه، وجعلناه بيننا وبين الله، ورددناه إليه» (٢).

وقال البقاعي: «علم مناسبات القرآن علم تعرف منه علل ترتيب أجزائه، وهو سر البلاغة لأدائه إلى تحقيق مطابقة المعاني، لما اقتضاه من الحال، وتتوقف الإجادة على معرفة مقصود السورة المطلوب ذلك فيها، ويفيد ذلك معرفة المقصود من جميع جملها؛ فلذلك كان هذا العلم في غاية النفاسة، وكانت نسبته من علم التفسير نسبة علم البيان من النحو»(٣).

 <sup>«</sup>التفسير الكبير» (٧/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) «البرهان في علوم القرآن» (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) «نظم الدرر» (١/٦).

وإذا كان الذين تعرضوا لبيان العلائق البيانية والمناسبات بين السور والآيات قلة من المفسرين كما يقول ابن العربي والرازي، فإن ثمة علماء آخرين أفردوا هذا الموضوع بالتصنيف، منهم: ابن الزبير الغرناطي (ت٢٠٧هـ) في كتابه «البرهان في ترتيب سور القرآن»(١)، وأبو الحسن البقاعي (ت٥٨٨هـ) في كتابه «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»(٢)، وجلال الدين السيوطي في كتابه «تناسق الدرر في تناسب السور»(٣)، وأبو الفضل الغُماري من المعاصرين (ت١٤١٣هـ) الذي صنّف وأبو البيان في تناسب سور القرآن»(٤).

ومن دقيق التناسب في القرآن ولطيفه ما يرى من التناسب في الآية الواحدة، حيث تجيء فاصلتها ملائمة لمضمونها الإجمالي، وقد تحدث البلاغيون عن هذا وسمَّوه «تشابه الأطراف» وهو عندهم من قبيل مراعاة النظير، الذي هو أحد الفنون البديعية. ونورد مثالاً على ذلك، وهو قوله تعالى: ﴿لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَ ٱللَّهَ لَهُو ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللهِ الحج: ١٤] فَخَتْمُ الآية بقوله سبحانه: ﴿ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ فيه تنبية على أن ما له ليس لحاجة، بل هو غنى عنه، جواد به، تنبية على أن ما له ليس لحاجة، بل هو غنى عنه، جواد به،

<sup>(</sup>١) طبع بتحقيق محمد شعباني.

<sup>(</sup>٢) طبع في دائرة المعارف العثمانية بالهند، وصوره عنها دار الكتاب الإسلامي بمصر.

<sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق عبد القادر عطا.

<sup>(</sup>٤) طبعته عالم الكتب ببيروت.

فإذا جاد به حمده المنعم عليه(١).

وهناك تناسب آخر عجيب في القرآن، وهو ما يرى من التآلف والتعانق بين مطلع السورة وختامها في جمهور سور القرآن، تآلفاً وتعانقاً يأخذ بالألباب، وينبئ عن سبيل من سبل الإعجاز البياني للقرآن، فبينما تجد السورة تتناول موضوعات شتى، وتطوف بقضايا مختلفة من أحاديث العقيدة والعبادات والمعاملات والجهاد وتنظيم الأسرة والمجتمع، فإنك لا تعدم في نهاية المطاف وفي آخر السورة أن تجد آصرة قوية ووشيجة متينة بين مطلع السورة وخاتمتها.

يقول أبو حيان: «تتبعت أوائل السور المطولة، فوجدتها يناسبها أواخرها، بحيث لا يكاد ينخرم منها شيء، وسأبين ذلك إن شاء الله في آخر كل سورة سورة، وذلك من أبدع الفصاحة، حيث يتلاقى آخر الكلام المفرط في الطول بأوله، وهي عادة للعرب في كثير من نظمهم، يكون أحدهم آخذاً في شيء ثم يستطرد منه إلى شيء آخر، ثم إلى آخر، هكذا طويلاً، ثم يعود إلى ما كان آخذاً فيه أولاً»(٢).

وإذا كان البلاغيون قد تحدثوا في رد أعجاز الكلام على ما تقدمها، في الجملة والجمل، أو في الآية القرآنية، أو البيت الشعري، وسموا هذا الفن «رد الأعجاز على الصدور»(٣)، فإن

<sup>(</sup>۱) «الإيضاح» للقزويني ص(٤٩٠)، «التبيان» للطيبي ص(٣٥٣)، «معجم المصطلحات البلاغية وتطورها» (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) «البحر المحيط» (٢/ ٣٦٣، ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) «البديع» لابن المعتز ص(٤٧)، «الإيضاح» ص(٥٤٣)، =

المفسرين قد عُنوا ببيان أوجه التآخي بين أوائل السور وأواخرها، وجعلوا ذلك من بابة رد الأعجاز على الصدور (۱) متابعين للبلاغيين فيما اصطلحوا عليه، لانطباق مدلول المصطلح في القبيلين، فيكون في صنيع المفسرين هذا إضافة جيدة، ينبغي إضافتها إلى كتب البلاغيين في موضعها، لا سيما في هذا الوقت الذي يعيب فيه على البلاغة من يزعم التجديد أنها لا تُعنى إلا بالجملة أو الجمل دون النظر في مجموع النص ودراسته وفَحْصه على وجه العموم (۲).

وإبراز المناسبات بين المطالع والخواتيم فن حفل به نفر من مفسري كتاب الله رهي منهم الرازي وأبو حيان والبقاعي، وهو أكثرهم عناية به، ولا عجب في هذا، فإن كتابه «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور» قائم كله على تجلية مناسبات القرآن على اختلاف أنواعها، وهو أكبر كتاب في هذا المهيع.

أما المؤلِّف الوحيد الذي خص المناسبات بين المطالع والخواتيم بمصنَّف مستقل \_ فيما أعلم \_ فهو الجلال السيوطي الذي كتب «مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع» وهي

<sup>= «</sup>معجم المصطلحات البلاغية وتطورها» (٣/ ٢٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «حاشية ابن التمجيد على تفسير البيضاوي» تكملة الجزء السادس ص(١٦٠)، «حاشية القنوي على تفسير البيضاوي» تكملة الجزء السابع، ص(٢٢٥)، «جواهر البيان في تناسب سور القرآن» ص(٤٦)، «تفسير التحرير والتنوير» (١٧/ ٥٥، ٥٥/ ٣٢٢، ٢٧/ ٣٣، ٢٠٨/٢٩، ٢٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «مناهج تجديد في النحو والبلاغة» ص(١٢٩).

هذه الرسالة اللطيفة التي نقوم على نشرها وتحقيقها، وها هي ذي بين يديك الآن.

وقد جرت سنة المحققين بتقديم دراسة بين يدي الكتب المحققة يذكر فيها ترجمة المؤلف ويساق أطراف من مسارب حياته، وما قدمه من جهود علمية، إبرازاً لمقامه وتعريفاً بأعماله. ثم دراسة أخرى كاشفة عن الكتاب المحقق، وذلك ما ستراه في الصفحات القادمة إن شاء الله.





عاش السيوطي حياته كلها بالقاهرة، حاضرة مصر، وكانت القاهرة يومئذ مأزر العلم والعلماء، كما يشير إلى ذلك ابن خلدون بقوله: «ونحن لهذا العهد نرى أن العلم والتعليم إنما هو بالقاهرة من بلاد مصر»(١).

هذا ما قاله ابن خلدون، وقد عاش في النصف الأخير من القرن التاسع، القرن الثامن الهجري، وأدرك العقد الأول من القرن التاسع، حيث توفي سنة (٨٠٨هـ)، والسيوطي ليس ببعيد عن هذه الحقبة الآهلة بالعلم والعلماء، بل إن ما أدركه من ذلك امتداد لتلك الحياة الخصبة.

ولعل أظهر العوامل في قيام سوق العلم إذ ذاك هو الاستقرار السياسي إلى حد لا بأس به، مع ما قامت به دولة المماليك \_ وقد عاصر السيوطي ثلاثة عشر سلطاناً منهم (٢) \_ من ابتناء المدارس والزوايا والرُّبُط، وإنشاء المكتبات العامة، وحبسوا على ذلك الأوقاف العظيمة، ولقد كَثُر طالب العلم ومعلمه بكثرة جراياتهم منها، وارتحل الناس إلى مصر في طلب

 <sup>(</sup>١) «مقدمة ابن خلدون» ص(٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) «الفضائل الباهرة» لابن ظهيرة ص(٤٨ ـ ٥١).

العلم من العراق والمغرب، ونفقت بمصر أسواق العلوم، وزخرت بحارها، كما يقول ابن خلدون (١).

وفي كنف هذه البيئة العلمية الخصبة نشأ علماء أفذاذ، لهم شأن في تاريخ الإسلام، من أمثال: الحافظ ابن حجر (ت٨٥٢هـ)، والحافظ السخاوي (ت٩٠١هـ).

## نسبه ومولده:

وضع السيوطي لنفسه ترجمتين حافلتين، إحداهما مطولة مفردة بكتاب خاص دعاه «التحدث بنعمة الله»(٢)، والأخرى موجزة ضمنها كتابه «حسن المحاضرة»(٣).

وفي هاتين الترجمتين كل ما يريده القارئ عن صاحبهما من مسرد نسبه، ومسقط رأسه، وتواريخ حياته، وتفصيلاتها، وما إلى ذلك من أسماء مشايخه، وتعداد مصنفاته وإجازاته الحديثية والعلمية، وبهذا العمل أراح السيوطي من بعده ممن كتب عنه من المؤرخين والباحثين، استمع إليه حين يقول:

«إنما ذكرت ترجمتي في هذا الكتاب اقتداء بالمحدِّثين قبلي، فقل أن ألّف أحد منهم تاريخاً إلا وذكر ترجمته فيه، وممن وقع له ذلك الإمام عبد الغافر الفارسي في تاريخ نيسابور، وياقوت الحموي في معجم الأدباء، ولسان الدين ابن الخطيب

<sup>(</sup>۱) «مقدمة ابن خلدون» ص(٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) مطبوع بتحقيق إليزابث ماري سارتين.

<sup>(</sup>٣) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٥ ـ ٣٤٤).

في تاريخ غرناطة، والحافظ تقي الدين الفاسي (١) في تاريخ مكة، والحافظ أبو الفضل بن حجر في قضاة مصر، وأبو شامة في الروضتين، وهو أورعهم وأزهدهم»(٢).

ثم ساق السيوطي نسبه هكذا: عبد الرحمن بن الكمال أبي بكر بن محمد بن سابق الدين بن الفخر عثمان بن ناظر الدين محمد بن سيف الدين خضر بن نجم الدين أبي الصلاح أيوب ابن ناصر الدين محمد بن الشيخ همام الدين الهمام الخُضَيْري الأَسْيُوطي.

واستظهر الجلال أن الخُضَيْري نسبة إلى محلة ببغداد، كان يسكنها جد أبيه الأعلى (٣)، والأسيُوطي نسبة إلى أسيُوط مدينة في صعيد مصر، ويقال لها سيوط (٤).

وكان مولده بعد مغرب ليلة الأحد مستهل رجب تسع وأربعين وثمانمئة في مدينة القاهرة (٥).

ومن اللطائف في خبر مولد السيوطي أن والده ـ وكان من أهل العلم ـ قد أمر أمه أن تأتيه بكتاب من المكتبة، وكانت حبلى بعبد الرحمٰن، فما هو إلا أن جاءها المخاض بين الكتب فوضعته، فلُقب بابن الكتب (٦).

<sup>(</sup>١) في «حسن المحاضرة»: الفارسي، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٦)، وينظر: «التحدث بنعمة الله» ص(٣).

<sup>(</sup>٣) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٦)، «التحدث بنعمة الله» ص(٥).

<sup>(</sup>٤) بفتح السين. ينظر: «معجم البلدان» (٣٤٢/٣).

<sup>(</sup>٥) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٦)، «التحدث بنعمة الله» ص(٣٢).

<sup>(</sup>٦) «النور السافر» ص(٥٤).

## حياته العلمية وشيوخه:

عني الشيخ كمال الدين السيوطي بتربية ابنه عبد الرحمٰن وتنشئته على الشغف بالعلم، وحفظ المتون، وتروي بعض المصادر أنه كان ربما حمل ولده معه إلى حلق كبار العلماء كابن حجر وغيره (١).

ولم يكد الشيخ يستتم مع ابنه سبيل تربيته، حتى أدركته منيته، فنشأ الابن يتيماً، لكنه رضي بما اختاره له أبوه، وأكب على الدروس وأقبل على العلماء، حتى صار فيما بعد من بحار العلم الزاخرة.

حفظ الجلال القرآن وله من العمر ثماني سنين، ثم حفظ العمدة والمنهاج في الفقه، وألفية ابن مالك، وشرع في ملازمة المدارس والمساجد طالب علم مثابراً، منذ مستهل سنة أربع وستين وثمانمئة، وطاف على كبار علماء عصره في العلوم المختلفة، فأخذ الفقه عن علم الدين البلقيني وشرف الدين المناوي، والعربية عن تقي الدين الشبلي، ولزم شيخه محيي الدين الكافيجي \_ أستاذ الوجود كما يقول عنه (٢) \_ فقرأ عليه فنون التفسير والأصول والعربية والمعاني وغيرها، في سلسلة طويلة من المشايخ الأجلاء، رجالاً ونساءً، بلغت عدتهم مئة وخمسة وتسعين عالماً، أوردهم في كتابه «المنجم في المعجم» (٣)

<sup>(</sup>۱) «شذرات الذهب» (۸/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق إبراهيم باجس عن دار ابن حزم سنة ١٤١٥هـ.

مترجماً لهم، مشيراً في ضمن ذلك إلى من أجازه منهم بالرواية، وبالكفاءة في العلم والتدريس.

### مكانته العلمية:

انقطع السيوطي للعلم، ولازم الشيوخ وسافر من أجله إلى الشام والحجاز واليمن والهند والمغرب، وما زال على هذا الدأب حتى صار من أعلام زمانه، وتأهل للتدريس وأسندت إليه عدة مدارس(١)، كما عُرف بالإفتاء واشتهر عنه ذلك، وجاءته الرسائل من شتى أصقاع المعمورة، على ما يُرى من أحوال السائلين وبلدانهم في كتابه «الحاوي للفتاوي»، وتصدر لإملاء الحديث، وكان قد انقطع الإملاء وطوي بساطه، من سنين كثيرة، وذكر عن نفسه أنه اكتملت لديه آلات الاجتهاد، وأنه صار مجتهداً في سنة (٨٨٨هـ)(٢)، ثم رجا أن يكون هو مجدد القرن التاسع (٣)، بل صرح في كتابه «التنبئة بمن يبعثه الله على رأس كل مئة» أنه المجدد في هذا القرن، وقال فيه: «ترجيت من نعم الله وفضله \_ كما ترجى الغزالي لنفسه \_ أني المبعوث على رأس المئة التاسعة، لانفرادي عليها بالتبحر في أنواع العلوم من التفسير وأصوله، والحديث وعلومه، والفقه وأصوله، واللغة وأصولها، والنحو والتصريف وأصولهما، والجدل والمعاني والبيان والبديع والتاريخ، وتصنيفي في جميع ذلك

<sup>(</sup>١) «التحدث بنعمة الله» ص(٨٨، ٩٢).

<sup>(</sup>٢) «صون المنطق والكلام» ص(١).

<sup>(</sup>٣) «التحدث بنعمة الله» ص(٢٢٧).

المصنفات البارعة الفائقة التي لم أسبق إليها، وعدتها إلى الآن نحو خمسمئة مؤلف»(١).

وقال أيضاً: «رزقت التبحر في سبعة علوم تبحراً لا يدرك قراره، وهي التفسير والحديث والفقه والنحو والمعاني والبيان والبديع، على طريقة العرب البلغاء، لا على طريقة العجم وأهل الفلسفة، والذي أعتقده أن الذي وصلت إليه من هذه العلوم السبعة سوى الفقه، والنقول التي اطلعت عليها فيها، لم يصل إليه ولا وقف عليه أحد من أشياخي، فضلاً عمّن هو دونهم»(٢).

وللعلماء والمؤرخين كلمات متناثرة في الإرشاد بالسيوطي والاعتراف بفضله ومكانته، فمن ذلك قول ابن العماد عنه: «المسند المحقق المدقق، صاحب المؤلفات الفائقة النافعة... المتقنة المحررة المعتمدة المعتبرة، وشهرتها تغني عن ذكرها، وقد اشتهر أكثر مصنفاته في حياته في أقطار الأرض شرقاً وغرباً، وكان آية كبرى في سرعة التأليف»(٣).

وقال تلميذه الداودي: «كان أعلم أهل زمانه بعلم الحديث وفنونه، رجالاً وغريباً ومتناً وسنداً، واستنباطاً للأحكام منه، وأخبر عن نفسه أنه يحفظ مئتي ألف حديث، قال: ولو وجدت

<sup>(</sup>١) «التنبئة بمن يبعثه الله على رأس كل مئة» ص(٦٦، ٦٧).

<sup>(</sup>٢) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٢٨)، «التحدث بنعمة الله» ص(٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) «شذرات الذهب» (٨/٥١ \_ ٥٣).

أكثر لحفظته، قال: ولعله لا يوجد على وجه الأرض الآن أكثر من ذلك»(١).

وقال عنه الشوكاني: «إمام كبير في الكتاب والسنّة، محيط بعلوم الاجتهاد إحاطة متضاعفة، عالم بعلوم خارجة عنها»(٢).

#### مصنفاته:

ابتدأ السيوطي التأليف ولما يستتم من العمر عشرين سنة (٣)، فكتب في جميع العلوم الشرعية والفنون العربية، والتاريخ والتراجم، وقد أعانه على ذلك بسطة اطلاعه، وسعة حفظه، وسيلان ذهنه، وتفرغه عن شواغل الحياة، واعتزاله الناس، ومقدرة فذة على التصنيف في كل ما يريد، حتى قال: «لو شئت أن أكتب في كل مسألة مصنفاً بأقوالها وأدلتها النقلية والقياسية، ومداركها ونقوضها وأجوبتها، والموازنة بين اختلاف المذاهب فيها لقدرت على ذلك من فضل الله، لا بحولي وقوتي»(٤).

وقد سرد السيوطي أسماء مصنفاته في كتابه «التحدث بنعمة الله» فبلغت (٤٤١) مؤلفاً (٥) ، وقال في كتاب «التنبئة» إنها بلغت خمسمئة (٦) ، وذكر تلميذه ابن إياس أنها ناهزت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٨/ ٥٣).

<sup>(</sup>۲) «إرشاد الفحول» ص(۸۳۰).

<sup>(</sup>٣) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) «التحدث بنعمة الله» ص(١٠٥).

<sup>(</sup>٦) «التنبئة بمن يبعثه الله على رأس كل مئة» ص(٦٧).

الستمئة (۱)، وأورد له بروكلمان أسماء (۳۳٦) مصنفاً مفرقة في خزائن العالم (۲)، وأكبر من استوعب القول في تآليف السيوطي أحمد الشرقاوي إقبال حيث أحصى له من المصنفات (۷۲۵) كتاباً (۳).

ويقال عن الزيادة في هذا العدد الأخير عما ذكره السيوطي نفسه: إن مؤلفها كتبها فيما بعد، أي بعد أن ترجم لنفسه، فإنه ألف «التحدث بنعمة الله» سنة (٨٩٠هـ) ثم بقي بعد هذا التاريخ يصنف إلى أن توفي سنة (٩١١هـ).

على أن من تلك المصنفات ما يبلغ مجلدات، ومنها ما هو في مجلد، ومنها ما هو في كراسة، ومنها دون ذلك.

ومهما يكن من شيء؛ فإن هذه المؤلفات بغزارتها وتفرقها بين معارف مختلفة وفنون شتى دليل صدق على ما حكى السيوطي عن نفسه من تمكنه في التصنيف وتبحُّره في العلوم، كما أنها تسلكه في عداد المصنفين الكبار في تاريخ الإسلام، من أمثال ابن حزم وابن الجوزي وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمهم الله جميعاً.

لقد علق في بعض الأذهان أن مؤلفات السيوطي يغلب عليها طابع الجمع، ومع أنه يستحيل أن تتسم مؤلفات الرجل جميعها بهذه الصفة؛ فإننا نقول: إن الجمع ـ أعني جمع

<sup>(</sup>۱) «بدائع الزهور» (۸۳/٤).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ الأدب العربي»، القسم السادس ص(٦٠٧).

<sup>(</sup>٣) «مكتبة الجلال السيوطي» ص(٧).

المعلومات المتفرقة - أحد مقاصد التصنيف المعتبرة، قال ابن حزم كُلُلهُ: «أقسام التأليف سبعة، لا يؤلف عاقل عالم إلا في أحدها، وهي: إما شيء لم يسبق إليه يخترعه، أو شيء ناقص يتمه، أو شيء مستغلق يشرحه، أو شيء طويل يختصره دون أن يخل بشيء من معانيه، أو شيء متفرق يجمعه، أو شيء مختلط يرتبه، أو شيء أخطأ فيه مؤلفه يصلحه»(١).

ثم إن تصانيف الجلال السيوطي التي سبيلها الجمع، كثيراً ما يلقاك فيها ما يعجبك ويدهشك من حسن التصنيف والترتيب والتبويب، وعرض كلام العلماء في أحسن معرض، والتقاطه من غير مظانه، والإضافة عليه أو مناقشته والرد عليه، وأجل من ذلك أنه نقل إلينا نصوصاً كثيرة من مصنفات عزيزة، ومنها ما هو مفقود. وهذا كتابه «المزهر في علوم اللغة وأنواعها» أعظم ما صنف في بابه، بلغت مصادره فيه مئتي مصدر، أربعون منها في عداد المفقود (٢).

ومن الخصائص الكريمة في مؤلفات السيوطي - على وجه العموم - نسبته الأقوال إلى أصحابها دون استنكاف ولا ضجر، بل تَمدَّح السيوطي بهذه الخلة، فقال في مقاماته: «قد علم الله والناس من عادتي في التأليف أني لا أنقل حرفاً من كتاب أحد إلا مقروناً بعزوه إلى قائله، ونسبته إلى ناقله، أداءً لشكر نعمته، وبراءةً من دركه وعهدته» (٣).

<sup>(</sup>۱) «نقط العروس» (مجموع رسائل ابن حزم) (۱۸٦/۲).

<sup>(</sup>٢) «بحوث ومقالات في اللغة» لرمضان عبد التواب ص(٢١٦).

<sup>(</sup>٣) «مقامات السيوطيّ» (٢/ ٩٥٠)، وقال نحواً من ذلك في «المزهر» (٣١٩/١).

وإذا كان عدد مصنفات الجلال بهذا القدر الذي رأيت فإنه يتعذر علينا أن نسوقها ههنا، ولكن حسبنا أن نومئ إلى المشهور منها في كل فن مما طبع فقط، وهو كافٍ في الدلالة على علم السيوطي وتبحره:

ففي علوم القرآن: «الإتقان في علوم القرآن»؛ «معترك الأقران في إعجاز القرآن».

وفي التفسير: «الدر المنثور في التفسير بالمأثور».

وفي الحديث: «الجامع الصغير» و«الجامع الكبير».

وفي الفقه وأصوله: «الأشباه والنظائر».

وفي اللغة وأصولها: «المزهر في علوم اللغة وأنواعها».

وفي النحو: «همع الهوامع في شرح جمع الجوامع»، «الأشباه والنظائر».

وفي البلاغة: «شرح منظومة عقود الجمان له»، «جنى الجناس».

وفي التاريخ والتراجم: «حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة»، «بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة».

#### تلاميذه:

تلمذ للسيوطي كثيرون من أبرزهم:

شمس الدين الداودي، صاحب «طبقات المفسرين» (ت ٩٤٠هـ)، وقيل: (٩٤٦هـ) (١٠).

<sup>(</sup>۱) «الكواكب السائرة» (۱/ ۷۱)، «شذرات الذهب» (۸/ ۲۰۱، ۲۲٤).

محمد بن يوسف الصالحي، صاحب «سبل الرشاد في سيرة خير العباد ﷺ (ت٩٤٢هـ)(١).

### وفاته:

قضى السيوطي نحبه بالقاهرة سنة (٩١١هـ) عن اثنين وستين عاماً، قطعها في العلم؛ متعلماً ومعلماً ومصنفاً، وكان قد مرض قبل وفاته بسبعة أيام (٢٠) كَاللَّهُ، وتجاوز عنه.

## تنبيه مهم:

ومع ما ذكرت لك من جلالة السيوطي في العلم، وسعة اطلاعه، وغزارة حفظه؛ فلا بد أن أنبهك إلى شيء، وهو أن الرجل زلق زلقة أساءت إليه عند الناس، ألا وهي إعجابه برؤوس الصوفية والاتحادية، كابن عربي وابن الفارض، فذهب يثني عليهم ويطريهم، بل ألف مصنفات في الذب عنهم، من نحو: "تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي" و"قمع المعارض في نصرة ابن الفارض"<sup>(3)</sup>.

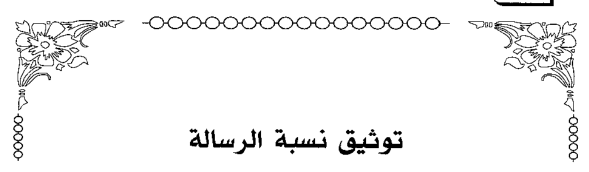
والحق أني لا أجد للسيوطي من عذر سوى أنه يجهل حقيقتهم، فإنه لو كان يعلم مذهبهم ويقول به لكان حكمه حكمهم في الضلال، ولا يُظن به ذلك، بل هو غير متحقق بما هم عليه من الانحلال عن أصول الشريعة، والعلم عند الله تبارك وتعالى.

<sup>(</sup>۱) «شذرات الذهب» (۸/ ۲۵۰)، «فهرس الفهارس» (۲/ ۱۰۲۳).

<sup>(</sup>٢) «شذرات الذهب» (٨/٥٣)، «الكواكب السائرة» (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) «التحدث بنعمة الله» ص(١٢٤).

<sup>(</sup>٤) «مقامات السيوطئ» (٢/ ٩٠١).



إن هذه الرسالة ثابتة النسبة إلى الجلال السيوطي ثبوتاً لا مرية فيه، فقد ذكرها مصنفها مرتين ضمن قائمة مصنفاته في ترجمتيه اللتين كتبهما لنفسه في «حسن المحاضرة» (۱) وفي «التحدث بنعمة الله» (۲). كما ذكرها أيضاً في كتابه «معترك الأقران» و «الإتقان»، فإنه حين تحدث في الكتابين عن التناسب بين مطالع السور وخواتيمها قال: «وقد أفردت فيه جزءاً لطيفاً سميته: «مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع» (۳)، وقال نحواً من ذلك في كتابه «قطف الأزهار» (٤).

وقد ذكر هذه الرسالة أيضاً منسوبة إلى صاحبها السيوطي كلُّ من طاش كبري زاده (٥)، وحاجي خليفة (٢)، ومن بعدهم أحمدُ الشرقاوي إقبال في «مكتبة الجلال السيوطي» (٧).

<sup>(</sup>۱) «حسن المحاضرة» (۱/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) «التحدث بنعمة الله» ص(١١٥).

<sup>(</sup>٣) «معترك الأقران» (١/ ٦٥)، «الإتقان» (١/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٤) «قطف الأزهار وكشف الأسرار» (١/ ٥٤٢).

<sup>(</sup>٥) «مفتاح السعادة» (٢/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٦) «كشف الظنون» (٢/ ١٦٥٢).

<sup>(</sup>V) «مكتبة الجلال السيوطي» ص(٣١٢).

وشيء آخر يستدل به على صحة نسبة الرسالة، هو أنه كتب على طرر نسخها الخطية الثلاث اسم مصنفها كَلْلَهُ، فلا يبقى بعد هذا أدنى ريب في توثيق نسبتها إلى المؤلف.

# اسم الرسالة:

سمى المؤلف رسالته هذه: «مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع» كما جاء ذلك في مقدمتها، وذكرها أيضاً بالاسم نفسه في «معترك الأقران» (١) و «الإتقان» (٢) و «حسن المحاضرة» (٣) و «التحدث بنعمة الله» (٤).

ويلحظ أن لفظ «المطالع» جاء مرتين، ولكن لا على سبيل التكرار، وإنما هو على الجناس التام، فإن لفظ «المطالع» الأول جمع (مَطْلَعِ) \_ بكسر اللام وفتحها \_، وهو مطلع الشمس، أي مكان طلوعها، أو المكان الذي تطلع عليه (٥) و «المراصِد» جمع «مَرْصَد» \_ بفتح الصاد \_ ما يرصدها من آلة ونحوها.

ولفظ «المطالع» الآخر \_ وهو اللفظ المجانس \_ جمع (مَطْلَع) \_ بكسر اللام وفتحها \_، وهو مفتتح السورة، ومُقَدَّمها. و«المقاطع» جمع (مَقْطَع)، وهو آخر كل شيء حيث

<sup>(</sup>١) «معترك الأقران» (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>۲) «الإتقان» (۱/ ۳۳۰).

<sup>(</sup>٣) «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) «التحدث بنعمة الله» ص(١١٥).

<sup>(</sup>٥) «أساس البلاغة» (٢/ ٧٦)، «لسان العرب» (طلع).

ينتهي، ومَقْطَع الحديث والقصيدة مآخيرهما (١). وعلى هذا يقال: مقطع السورة آخرها ونهايتها.

ذلك شرح مفردات العنوان.

ولقد جاء اسم الرسالة في النسخة (ه) هكذا: «مراصد المطالع في تناسب المقاصد والمطالع» فجاء لفظ (المقاصد) عوض (المقاطع)، وهو تحريف من الناسخ ليس غير، وفيه إفساد للمعنى، وتغيير لفحوى الرسالة ومضمونها، ومما يقطع بكون ذلك محض خطأ وتحريف أنه جاء مخالفاً لما اتفقت عليه النسختان الأخريان والمصادر الأخرى التي أوردت اسم الرسالة.

# المنهج والمضمون:

هذه الرسالة ـ كما قلت فيما سلف، ومثلما هو ظاهر من عنوانها ـ تتحدث عن المناسبات أو العلاقات بين بدايات السور وخواتيمها، وجاء كلام المؤلف فيها أشبه بالإشارات السريعة الموجزة، فهو يورد العلاقة بين المطلع والخاتمة، ويسوق من الآيات أطرافاً أو أجزاء منها مما فيه الشاهد، وتارة يتحدث بتحليل مقتضب ليقف القارئ على المعلومة.

والرسالة على وجازتها تذكرة للمنتهي وتبصرة للمبتدئ. فهي تذكر العالم وتنبهه، وتفيد طالب العلم، ثم هي من وراء ذلك مفصحة عن وجه من وجوه الإعجاز القرآني.

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (قطع)، وينظر: «العمدة في صناعة الشعر ونقده» (١/ ٣٤٦).

وإذا نظرت إلى مجمل الرسالة وجدت أن المناسبة بين المطالع والمقاطع تتردد بين كونها مناسبة لفظية أو معنوية.

أ ـ فاللفظية إما أن تكون بتكرار اللفظ، كما في سورة الحشر، حيث بدئت بقوله تعالى: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْحَرْضُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْمَكِيمُ ﴾ [١] وختمت السورة بالاسمين الكريمين: ﴿الْعَزِيزُ الْمَكِيمُ ﴾ [٢٤].

وقد يكرر المعنى نفسه، كما في سورة الممتحنة، إذ افتتحت بالنهي عن موالاة الكفار في قوله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ [١] وختمت بذلك، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَولُوا فَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ [١٣].

وقد يجيء التكرار بالجناس، كما في سورة الإخلاص، حيث بدئت بقوله عَلَّى: ﴿ قُلَ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [١] وختمت بقوله سبحانه: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ صَحُفُوا أَحَدُ ﴾ [٤] لفظ (أحد) الأول بمعنى (الواحد)، والثاني بمعنى (الجمع).

ب \_ والمناسبة المعنوية \_ ولها صور مختلفة \_ فقد تكون بطريق التضاد، كما في سورة المؤمنون، حيث استهلت بقوله تعالى: ﴿قَدَّ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ [١] وختمت بقوله ﴿اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكُورُونَ﴾ [١٧]، ونحو ذلك سورة النحل، فقد فتحت يفضلخ ٱلكنفرُونَ [١٧]، ونحو ذلك سورة النحل، فقد فتحت بالنهي عن الاستعجال في قوله سبحانه: ﴿أَنَّ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْجُونُهُ [١] وختمت بالأمر بالصبر في قوله تعالى: ﴿وَاصْدِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ [١٢٧].

وقد تفتتح السورة بالتوبيخ لقوم وتختم بالثناء على آخرين،

كما في سورة الصف، إذ جاء في مطلعها قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

ومن المناسبات المعنوية أن تُبتدأ السورة بالتهديد وتختتم به، كما في سورة النبأ، قال تعالى: ﴿عَمَّ يَسَآءَلُونَ • عَنِ النّبَإِ الْعَظِيمِ • الّذِى هُمُ فِيهِ مُغَنَلِفُونَ ﴿ [١ - ٣] ثم قال سبحانه في آخر آلعَظِيمِ • الّذِى هُمُ فِيهِ مُغَنَلِفُونَ ﴿ [١ - ٣] ثم قال سبحانه في آخر آلعَظِيمِ • اللّذِي هُمُ عَدَابًا قَرِيبًا يَوْمَ يَنظُرُ الْمَرَهُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ ﴾ آيــة: ﴿إِنّا أَنذَرْنَكُمُ عَدَابًا قَرِيبًا يَوْمَ يَنظُرُ الْمَرَهُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ ﴾ [٤٠].

وقد يكون التناسب بالإيماء إلى معنى من المعاني كما في سورة القصص، حيث جاء في مطلعها الحديث عن هجرة موسى عليه من وطنه، وختمت بالحديث عن هجرة نبينا محمد عليه من مكة.

ويمضي السيوطي في رسالته هذه على ذلك السبيل من الكشف عن المناسبات اللفظية والمعنوية، معتمداً في غالب الأمر على نظره هو واستنباطه، وقد يبدو له التناسب بين المطلع والمقطع في بعض الأحايين في أكثر من وجه، كما في سورة ال عمران حيث ذكر وجهين من التناسب، وفي سورة الزمر ذكر ثلاثة أوجه، وفي سورة المائدة أورد أربعة أوجه، وفي الأعراف ساق خمسة أوجه.

ولا يزال بالمؤلف اجتهاده وحرصه على أن يبدي لكل سورة مناسبة، حتى ولو أدى به ذلك إلى أن يرجع إلى أكثر من

قراءة. فتراه في سورة الانشقاق يعود إلى قراءة ابن كثير وحمزة والكسائي.

وطبعي ألّا يجد السيوطي لبعض السور تناسباً، كما في بعض سور المفصل وبخاصة قصاره، ولذا تجده يورد اسم السورة ولا يتبعه بشيء من القول، وقد لا يورد اسم السورة إطلاقاً.

# أهمية الرسالة وقيمتها:

إن هذه الرسالة نافعة ولا شك، وتبرز أهميتها في ثلاثة أنحاء:

الأول: موضوعها، فإنها تدور في رحاب القرآن، وتعالج جانباً من جوانبه البلاغية، وهو ارتباط فواتح السور بخواتمها.

الثاني: كونها وحيدة في بابها - فيما أعلم - أعني فيما ألف استقلالاً في هذا الموضوع، كما أن الذين تحدثوا في العلاقات بين المطالع والمقاطع من المفسرين قليل، كما أشار إلى ذلك ابن العربي والرازي(١)، وهذا مما يزيد في قيمة الرسالة.

الثالث: أن مؤلفها علم معروف، وجهبذ واسع الاطلاع، غزير الفوائد، جم العوائد، ثم هو أحد من عُنوا بالقرآن وعلومه وبلاغته، فيكون قوله في هذا الباب مهماً وذا شأن.

<sup>(</sup>١) ينظر: نص كلامهما فيما مضى ص(١١ ـ ١٢).

#### مصادره:

غُرف السيوطي بأمانته العلمية، كما ورد في الترجمة، فهو يشير إلى مصادره ومن يأخذ عنه، ويكون ذلك منه إما في فاتحة كتبه، وإما في تضاعيفها، ورأيتُه في هذه الرسالة يذكر ثلاثة أعلام أفاد منهم في ثلاثة مواضع، فها هو ذا يورد اسم شمس الدين الأصفهاني في حديثه عن تناسب سورة البقرة، ويذكر الزمخشري ناقلاً عنه في تناسب سورة المؤمنون، ويورد اسم الكرماني عند كلامه في تناسب سورة (ص)، وبقية ما جاء في الرسالة مما استنبطه السيوطي نفسه.

نعم؛ رأيت له بضعة مواضع في المناسبات جاءت عند آخرين قبله، وقد نسبتها إلى أصحابها عند مواضعها في التعليقات. ولعل هذا داخل في باب التوافق وتوارد الخواطر، أو أن السيوطي قد قرأه عند غيره فعلق بذهنه ثم نسي ساعة تصنيف الرسالة أنه ليس له، والله أعلم.

وصفوة القول: أن جمهور ما في «مراصد المطالع» للسيوطي، وهذا مما يخلع على الرسالة ميزة علمية حيث تكون من نتاج فكر هذا العلم، ولقد أشار إلى ذلك في المقدمة حيث قال: «... وقد أردت بيان ذلك على ترتيب السور في هذه الكراسة، مستخرجاً له بفكري، إلا ما صرحت بنقله عن غيرى».

# الملحوظات:

لا ينفك أي عمل بشري عن النقص، وتلك سمة الإنسان،

وسبحان من تفرد بالكمال المطلق، وهذا الإمام الشافعي تَطَلَّلُهُ يقول عن كتبه: «لا بد أن يوجد فيها الخطأ» ثم يستدل بقوله تعالى ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢] (١).

بيد أن أيّ مصنّف إذا أحصيت الملاحظات عليه كان ذلك دليلاً على فضله ورجحان عمله. وقد قيل: الكامل من عُدّت سقطاته.

ولا يعني التصدير بهذا القول أنني سأدين السيوطي بأخطاء بيّنة في كتابه، غاية ما رأيت له:

أولاً: أنه لم يحدد في فاتحة الكتاب ماذا يعني بمطلع السورة ومقطعها، أيريد هو أول آية في السورة وآخر آية فيها؟ أم أنه يريد بالمطلع أول موضوع تحدثت عنه السورة، وبالمقطع آخر موضوع فيها، ونتيجة لعدم التحديد هذا ما تراه في:

ثانياً: أنه قد يَعُدُّ من المطلع ما هو بعيد عن فاتحة السورة، كما في حديثه في المائدة وغافر والحديد، في بعض الوجوه التي ذكرها. بل قد يعد من المطلع ما هو أقرب إلى منتصف السورة، كما في سورة النور، حيث جعل مطلعها الآبة (٣١).

كما أنه \_ حين لم يحدد مراده بمقطع السورة \_ قد يبعد في القول في تحديد الخاتمة، ومن ذلك حديثه عن مقطع سورة

<sup>(</sup>۱) «الفرق بين النصيحة والتعيير» لابن رجب ص(۹). وينظر: «مناقب الشافعي» للبيهقي (۲/۳۲).

الأحزاب، فإنه جعل ختامها الآية (٥٥) بينما كانت عدة آيات السورة (٧٣) آية.

# وصف النسخ الخطِّيَّة:

لهذه الرسالة \_ فيما أعلم \_ ثلاث نسخ خطية، وقد حصلت على مصورات لها كلها بفضل الله وتوفيقه، وبعد قراءتها جميعاً تبين أنها متشابهة فيما بينها إلى حد كبير، وإليك وصفها:

النسخة الأولى: وتحتفظ بها جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في مكتبتها المركزية، ضمن مجموع فيه بضع رسائل للسيوطي برقم (٤٧٢٥) وقد استغرقت الرسالة عشر صفحات من المجموع، تضم الصفحة حوالي (١٩) سطراً، وخطها جميل مقروء، قريب إلى النسخ، والنسخة قليلة الخطأ، وهي أقدم النسخ كتابة، إذ كتبت في الخامس عشر من جمادى الأولى سنة سبع وتسعين وتسعمئة، كما جاء في نهايتها، ولهذه الميزات اتخذتها أصلاً، ورمزت لها بالحرف (ج).

النسخة الثانية: وتحتفظ بها مكتبة مظاهر علوم الهند بسهارنبور في الهند ضمن مجموع رسائل للسيوطي برقم (١٧)، وله مصورة في مكتبة الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة، على ساكنها أفضل الصلاة والسلام، وجاءت الرسالة في عشر صفحات، في كل صفحة (٣٣) سطراً تقريباً، وخطها عادي مقروء، وتاريخ كتابتها يوم الأحد من ربيع الثاني لعام سبعة وخمسين وألف، كما جاء في خاتمتها. واتخذت لها رمزاً هو الحرف (ه).

النسخة الثالثة: وهي من محفوظات مكتبة طوب قبو سراي في تركيا برقم (١٦/١٠٣٠ سليمانية) وهي في أربع صفحات، في كل صفحة (٣١) سطراً وكتابتها بقلم عادي دقيق، ولم يثبت تاريخ نسخها، وقد جعلت لها رمزاً هو الحرف (ت)(١).

# منهج التحقيق:

ترسمت \_ في تحقيق الرسالة \_ الخطوات الآتية:

- ١ \_ كتابة النص وفق القواعد الإملائية الحديثة.
- ٢ ـ إثبات الفروق بين النسخ بما فيه إفادة القارئ، ونبذت من الفروق ما كان خطأ خالصاً.
- ٣ \_ عزو الآيات القرآنية إلى سورها، وذكر أرقامها في الصلب.
  - ٤ \_ تخريج الأحاديث النبوية مع الحكم عليها صحة أو ضعفاً.
    - ٥ \_ توثيق أقوال العلماء من مصادرها الأصلية.
      - ٦ \_ التعريف بالأعلام.
- ٧ ـ تتميم كلام المؤلف في المناسبات، والزيادة عليه إذا اقتضى الأمر ذلك، أو كان هنالك فائدة، وكذا الإحالة على نظائر لكلام المؤلف من أقوال أهل العلم.
  - ٨ \_ تعقُّب المؤلف فيما يحتاج من كلامه إلى تعقُّب.

<sup>(</sup>١) تفضّل بتصويرها أخونا الشيخ عبد الله بن عبد الحميد الأثري نزيل إصطنبول، حفظه الله.

٩ - أثبت في الحواشي الآيات القرآنية التي يسوق المؤلف معانيها في الأصل.

أسأل الله أن ينفع بهذا العمل، ويتجاوز عما فيه من سهو وخطأ.



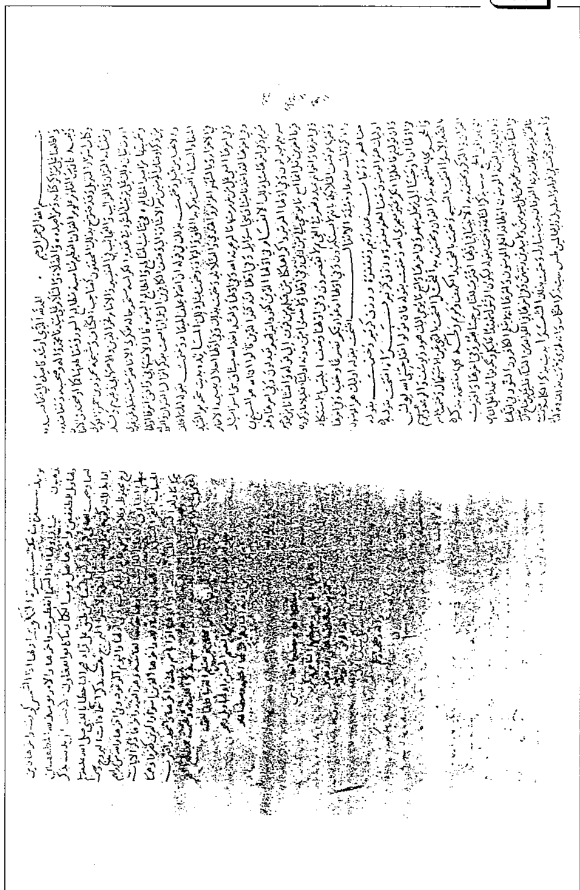
نماذج من النسخ الخطية

مها عالم يجرم الدوفيا ولعاولتا والعدائد ميان ميان يتحل مرابع ويداهرون وكس بدائ وفراوال احلال يحيمه الانتام وفراع ما المرين يريد بالمنافي ب د محراء وخت معدوك و 水子のでしていていていないからかっていましてがられていている المدنير الدي ارسمين مهن الإنتيامين والحلائيا غيريزكم كالبدؤش يسده يتوله الأسلاميان البهاد وخما التولم الكاكمان البهادي به بران محرم المتريزي بطب والدميروللد يارو لذرب و المارد ریجاد واندین ایدنیم سیاسترژ مرطالع المسکور و متاطع کا کا او میر و نادیما ویک به استرار المتریل و قد وترج مزیابی الخشتیون کرمناحب ایکن ب قىياس المناط ۋالمطالع دىياس المناط ۋالمطالع ... ، ، ، ، ، ، ، ، ، الاصبالكارون ل الفدكة والمكافئ يليمانام وكهالد ومحمد وكمكافيده والاساران د سجد نمود بن حن الكركاني ضاجب البرهان في كمتاب الدران. يُ المذاب والهايب ليخ التنسيد والأمام خز الدين والأمير) بي يُرْتِهُ لك يذكرى الأمامرجي بذكره عن غيري بسري بالسواحد إرجاع المنحب مذكر مالظان والولان ومنت بالمكار الدواة وعب المتحي بذكونوالالتوان كالتواة والاعيل يماءحت とは、なんなんくのはないいからなな ار برنائ*گا*ئ

زرداد ادیل و کدواسم و او دید النا و و احو کا الحظری اربانهای زمیانهای میلاری احد و متیلی انامی و تکور دیا خسی کرات محدان در دو در در البناس و و السالون ق در دو در البناس و الدامری النالین و تکوارد که مکوری از در در البناس و و السالون و تکوارد که مکوری الداری در در در البناس و تکوارد که میراندران می در در البناس و تکوارد که میراندران در در در البناس و الدامی و تکوارد و الدی میراندران در در در در در در الدی میرود در الدی میرود در الدی میرود در الدی میراندراند در الدی در و و در در الدامی د

صورة الورقة الأولى والأخيرة من النسخة (ج)

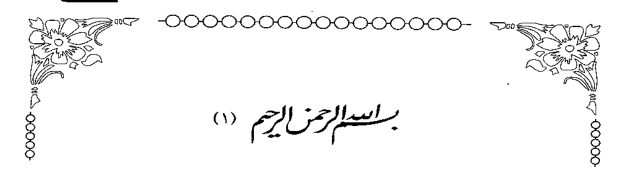
| الدين الدي الشيار المال الدي المال  | <u> </u>                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | هادج من النسل العصيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الرادة المادة ا |                                                                                                                                                                                                           | ن بوسیدگریم<br>ن بوسیدگریم<br>مالهالیان<br>مالهالیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الرادة المادة ا |                                                                                                                                                                                                           | اذا التدريا الذرك والاعتمالة التحد والعدادة التحد التحد التادر في التحد التحد والتدادة والتحد والتدادة والتحد التحد الت | خاکما الذین استوائی الذین کفروا<br>می<br>می<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>میران<br>می ار م<br>می اس او اقدان<br>می اس او ا<br>می اس او اقدان<br>می اس او اقدان<br>می اص او اد |
| الدين الدين الدين المسال المن المن المن المن المن المن المن ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                           | المنظمة المنظ | الرون الدونا ولا الدونا والدونا والدو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المان المدادة المدادة المان المدادة | 74 - 4<br>7 - 4<br>7 - 4<br>7 - 7                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المن الدي الشين الدي الشين الدي الشين الدي الشين الدي الشين الدين المنافعة في | يب نعودنيد لون وهي اي هاو ها وها ين ٢٩<br>وواقرا ميلكنائن نبلهرين دون الى متولي<br>ينااخرين وهن في اخرها وهوالذي حسل خلاف<br>الإيمان من كروا فا ذاخ منهم فرك و في<br>دون خرها تزكروا فا ذاخ منهم فرك و في | الذا مد والعالم الذا ما وي و مه يد التا مد والعالم الدا من مناله من عرف و مه يد العالم الدا و العالم الدا و العالم الدا و العالم | المالة المدن المالة المن المنالة المن المنالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبراولها مؤلل بارخراه المائية وإن أولها المؤيد<br>وإنشانا بابن تعبرهمو ونها<br>الأدبن<br>الأدبن<br>خراولها ودكون المؤمني                                                                                  | الاستخدادة المحتددة  | المناسلات المناسلات المناسلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |



صورة الورقة الأولى والأخيرة من النسخة (ت)

# النص محققاً





الحمد لله الذي أرشد قاصده إلى مَقاصِده، وأَطْلعنا على مراكز كتابه ومَراصِده، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، وعلى (٢) آله وصحبه ومُعاضِده، وبعد:

فإن من علوم القرآن العظيم (٣) مناسبة مطالع السور ومقاطعها، كما أوضحته في «الإتقان» (٤)، وكتاب «أسرار التنزيل» (٥)، وقد صرح بذلك المحققون (٢)؛ كصاحب

<sup>(</sup>۱) ج: بعد البسملة: صلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم، ولا مكان لهذه الجملة هنا، إذ هي تكرار لما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) (على) ساقطة من (هـ) و(ت).

<sup>(</sup>٣) (العظيم) ساقطة من (ه).

<sup>(</sup>٤) «الإتقان» (٣/ ٣٣٠)، وأوضعه أيضاً في صنوه «معترك الأقران» (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٥) وسماه مؤلفه أيضاً اسماً ثانياً هو «قطف الأزهار في كشف الأسرار» ويظهر أن المؤلف استقر على هذا الاسم آخر الأمر، كما صرح به في مقدمته. وانظر: «حسن المحاضرة» (٣٣٩/١). والكتاب تفسير بلاغي للقرآن، ولم يتمه المؤلف، بل وقف فيه عند الآية (٩٢) من سورة التوبة، وقد طبع لأول مرة سنة ١٤١٤ه في مجلدين بتحقيق د. أحمد بن محمد الحمادي، ونشرته وزارة الشؤون الإسلامية في قطر، وحديث السيوطي عن التناسب في هذا الكتاب جاء غالبه في نهاية كلامه على السور، وهذه طريقة الذين سمّاهم بعد ذلك فيما سيأتيك في النص.

<sup>(</sup>٦) (ه): الأئمة المحققون.

«الكشاف»(۱)، وشيخه محمود(7) بن حمزة الكرماني، صاحب «البرهان(7) في متشابه القرآن(8)، و«الغرائب والعجائب»(8)، في

- (۱) هو محمود بن عمر بن محمد الزمخشري أبو القاسم، جار الله، (۲۶۷ ـ ۵۳۸ه): من أئمة التفسير والعربية، ولد بزَمَخْشَر، ثم جاور بمكة فلقب جار الله، كان حنفياً في الفروع معتزلياً في الأصول، جلداً مجاهراً. من مصنفاته: «أساس البلاغة» في اللغة (ط) «المفصل» في النحو (ط). ينظر في ترجمته: «وفيات الأعيان» (٥/١٦٨)، «سير أعلام النبلاء» (١٥١/٢٠)، «البداية والنهاية» (٢١٩/١٢).
- (۲) محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم، برهان الدين الكرماني، تاج القراء، (؟ \_ نحو ٥٠٠ه): عالم بالقراءات والتفسير والعربية. له: «البرهان في متشابه القرآن» (ط)، «شرح اللمع» لابن جني (خ). ترجمته في: «إرشاد الأريب» (۱٤٦/۷)، «غاية النهاية» (۲۹۱/۲)، «طبقات المفسرين» للداودي (۲/۲۲).
  - (٣) (صاحب «البرهان») ساقط من (ت).
- (٤) طبع مرات عدة، أحسنها إلى الآن طبعة أحمد عز الدين عبد الله خلف الله، عن دار الوفاء بمصر، سنة (١٤١١هـ)، وقد طبع قبل ذلك وتدوول \_ خطأً \_ باسم: «أسرار التكرار في القرآن» وهذا الكتاب يُعنى بالمتشابه اللفظي في القرآن، والكشف عن بلاغته.
- (٥) وعُرف أيضاً بعنوان: «غرائب التفسير وعجائب التأويل» وهو مطبوع بهذا الاسم، بتحقيق د. شمرال سركال العجلي. ينظر: «مقدمته» (٢/٧٤). وظاهر من العنوان أن المؤلف قصد إلى جمع الغرائب والعجائب من أقوال المفسرين، وهو ما صرح به في تقدمته، ولكنه أبعد وأغرب في إيراد الأقوال المنكرة، قال السيوطي: «ضمّنه أقوالاً ذكرت في معاني آيات منكرة لا يحل الاعتماد عليها ولا ذكرها إلا للتحذير منها» ثم ذكر نماذج من ذلك في «الإتقان» ولا ذكرها إلا للتحذير منها» ثم ذكر نماذج من ذلك في «الإتقان»

التفسير، والإمام فخر الدين<sup>(۱)</sup>، والأصبهاني<sup>(۲)</sup>، وغيرهم، وقد أردت بيان<sup>(۳)</sup> ذلك على ترتيب السور في هذه الكراسة، مستخرجاً له بفكري، إلا ما صرحت بنقله عن غيري، وسميته «مَراصِد المَطالع في تناسب المقاطع والمطالع»<sup>(٤)</sup>.

# البتنعن

قال الأصبهاني: وافق آخرها أولها من ذكر أوصاف

<sup>(</sup>۱) محمد بن عمر بن الحسن، أبو عبد الله، فخر الدين الرازي، ويقال له: ابن خطيب الرّي، (٥٤٤ - ٢٠٦هـ): متكلم أشعري عالم بالشريعة والعربية والفلسفة. من كتبه: «التفسير الكبير» ويسمى «مفاتيح الغيب» (مطبوع مراراً) وفيه تعرض للمناسبات، «ونهاية الإيجاز في دراية الإعجاز» في البلاغة (ط). ينظر: «البداية والنهاية» (١٣/٥٥)، «ميزان الاعتدال» (٣٤/٥٣)، «طبقات المفسرين» (٢١٥/٢).

<sup>(</sup>۲) محمود بن أبي القاسم بن أحمد، أبو الثناء، شمس الدين الأصبهاني، (۲۷۶ ـ ۲۷۶هـ): أصولي مفسر. له: «شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول» (ط)، و«أنوار الحقائق الربانية في تفسير اللطائف القرآنية» وهو تفسير للقرآن، وفيه أشار إلى المناسبات، وقد حقق الكتاب جميعه على رسائل علمية في كلية أصول الدين بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ولم ينشر منه شيء، ونسخه متوفرة في كثير من خزانات العالم الخطية. ترجمة المؤلف في: «طبقات الشافعية» لابن قاضي شهبة (۲/۲۷)، «طبقات الشافعية» للسبكي

<sup>(</sup>٣) (ه): أردت ترتيب ذلك على ترتيب السور.

<sup>(</sup>٤) (ه): في تناسب المقاصد والمطالع، وهو خطأ، وانظر المقدمة ص(٢٩).

المؤمنين، ثم الإشارة إلى وصف الكافرين(١).

#### ألغنزاك

افتتحت بذكر إنزال القرآن والتوراة والإنجيل من قبل (٢)، وختمت بذلك في قوله: (﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَلِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ ﴿ [١٩٩]، وفتحت بقوله (٣): ﴿ إِنَّكُ مُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [١٩٩]، وختمت بقوله : ﴿ إِنَّكَ لَا يُغْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ [٩]، وختمت بقوله : ﴿ إِنَّكَ لَا يُغْلِفُ اللّهِ عَادَ ﴾ [١٩٤] (٤).

## النسكالة

<sup>(</sup>١) ينظر: «أنوار الحقائق الربانية» (١١٨/أ).

 <sup>(</sup>٢) قبال تبعبالسى: ﴿ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِلَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةً وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَدَةَ
 وَٱلْإِنجِيلَ ﴾ [آل عمران: ٣].

<sup>(</sup>٣) ما بين الهلالين ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير الكبير» (٩/ ١٦٠)، «نظم الدرر» (٥/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَقِجَهَا . . . ﴾ الآية [النساء: ١].

<sup>(</sup>٦) قال تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةُ إِنِ ٱمْرُأُواْ هَلَكَ . . . ﴾ الآية [النساء: ١٧٦].

<sup>(</sup>٧) ما بين الهلالين ساقط من (ه).

<sup>(</sup>٨) قال تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَاكِكُمْ مَ . . . ﴾ الآيتين [النساء: ١١، ١٢].

والكلالة(١)](٢)، وختمت بمثل ذلك(٣)(٤).

#### لكائلة

بدأت بتحريم الصيد في الإحرام، وبالشهر (٥) الحرام والهدي والقلائد (٦)، وختمت بذلك (٧)، وفي أولها إحلال بهيمة

<sup>(</sup>۱) الكَلالة: أن يموت الرجل ولا ولد له ولا والد. «جامع البيان» (٤/ ٢٨٦)، «تحفة الأريب» لأبي حيان ص(٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) يريد الآية التي أشرت إليها سلفاً وهي قوله تعالى: ﴿ يَسََّتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ...﴾ [النساء: ١٧٦].

<sup>(</sup>٤) قال الرازي: «اعلم أن في هذه السورة لطيفة عجيبة، وهي أن أولها مشتمل على بيان كمال قدرة الله تعالى، فإنه قال: ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَمِدَةٍ ﴾ [النساء: ١] وهذا دال على سعة القدرة، وآخرها مشتمل على بيان كمال العلم، وهو قوله: ﴿وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٧٦] وهذان الوصفان هما اللذان بهما تثبت الربوبية والإلهية والعزة، وبهما يجب على العبد أن يكون مطيعاً للأوامر والنواهي، منقاداً لكل التكاليف». «التفسير الكبير» (١١/ المتعلق عنظر: «نظم الدرر» (٥٩٣٥٥).

<sup>(</sup>٥) (هـ): والشهر.

<sup>(7)</sup> قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُوا بِالْمُقُودُ أُحِلَتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِهِ لِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ عَنْرَ مُحِلِي الصَّيدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ • يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَنَيْرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْمَدَى وَلَا ٱلْقَلَتَهِدَ ﴾ اللّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَنَيْرَ ٱللّهِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْمَدَى وَلَا ٱلْقَلَتِهِدَ ﴾ الآبة [المائدة: ١، ٢].

<sup>(</sup>٧) قال تعالى: ﴿ جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَعْبَ الْمَكْنِ اللَّهُ الْكَعْبَ الْمَكْرَامَ قِيكُمَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَالْمَائِدة: ٩٧].

الأنعام، وفي آخرها النعي على من حَرَّم منها ما لم يستر منها ما لم يستر منها ما لم يستر منها الله (۱) وفي أولها: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَ اللهُ مِيثَنَقَ بَنِ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ اللهُ إِلَى اللهُ الله

#### الأنعظ

فَ فَ أُولَ هِا: ﴿ الَّذِينَ كُفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [١]، وفي آخرها: ﴿ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [١٥٠]، وفي أولها: ﴿ أَلَمْ يَرُواْ كُمْ

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحْرَمُواْ طَيِبَتِ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْسَدُواْ ﴾ الآية [المائدة: ٨٧].

<sup>(</sup>٢) يريد الآية (٢٧) وهي قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَفَرَ اللّهِ يَنِيْ قَالُوا إِنَّ اللّهُ هُو الْمَسِيحُ ابّنُ مَهَيَمٌ ﴾ ولكنها بعيدة عن آخر السورة، حيث تنتهي آياتها عند الآية (١٢٠) كما أن نظيرتها بعيدة إلى حدِّ ما عن أول السورة، وذكر الرازي شيئاً آخر ولكني قبل إيراد قوله أسوق آخر آية في السورة وهي قوله تعالى: ﴿ يلّه مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِينً وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَيَيرً ﴾ وقال الرازي: ﴿إِن مفتتح السورة كان بذكر العهد المنعقد بين الربوبية والعبودية، فقال: ﴿ يَكَالُهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَكَمَالُ حال المؤمن في أن يشرع في العبودية وينتهي الي الفناء المحض عن نفسه بالكلية، فالأول هو الشريعة وهو البداية، والآخر هو الحقيقة وهو النهاية، فمفتتح السورة من الشريعة، ومختتمها بذكر كبرياء الله وجلاله وعزته وقدرته وعلوه، وذلك هو الوصول إلى مقام الحقيقة، فما أحسن المناسبة بين ذلك المفتتح وهذا المختتم». «التفسير الكبير» (١٤٧/١٢). وينظر: «البرهان في تناسب سور القرآن» ص(٨٨).

أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرَّنِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ﴾ [٦٦] (١]، وفي آخرها: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْهِكُ ٱلْأَرْضِ ﴾ [١٦٥] (١).

#### الأغَلْفِئ

## الأنفتال

افتتحت بقوله: ﴿ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمْ دَرَجَتُ عِندَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «نظم الدرر» (٧/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) قسال تعسالي: ﴿قَالَ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا . . . ﴾ [الأعراف: ١٣].

 <sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ
 يَسَجُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦].

٤) ينظر: «نظم الدرر» (٢١٣/٨)، «جواهر البيان في تناسب سور القرآن» ص(٣٥).

رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [٤] واختتمت (١) بقوله: ﴿أَوْلَـٰإِكَ هُمُ اللَّهُوْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [٧٤] (٢).

#### بَرَآءَةُ

افتتحت بقوله: ﴿ وَإِن تَوَلَّئُتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ ﴾ [٢٩] (٣).

#### يُونِينَ

في أولها: ﴿أَنَّ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ رَجُلِ مِّنْهُمْ ﴾ [٢]، وفي آخرها: ﴿وَاتَبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ ﴾ [١٠٩] (٤).

#### هُوْلًا ، يُوشِنْفَ ، التَّعَلِمْ ، البَلْهَا ، اللَّهْ عَمْرًا ، اللَّهْ المَّالَةِ مَنْ اللَّهُ اللهُ الله

كلها مفتتحة بذكر القرآن ومختتمة به (٥)./

<sup>(</sup>١) (ت): وختمت.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «نظم الدرر» (۸/ ۳٤۹).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير الكبير» (١٦/١٦)، «نظم الدرر» (٩/ ٦١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «نظم الدرر» (٩/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٥) في مفتتح سورة هود يقول سبحانه: ﴿الَّرْ كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنَاهُ ثُمُّ فَصِلَتَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [١] ثم قال سبحانه في خواتيمها: ﴿وَكُلَّا نَقُوشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءٍ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ فُوَّادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَلَاهِ الْحَقُّ وَمَوَعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [١٦] وفي مطلع سورة يوسف يقول تعالى: ﴿الرَّ قِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [١] وختمت السورة بقوله سبحانه: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابُ مَا كَانَ حَدِيثًا = سبحانه: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابُ مَا كَانَ حَدِيثًا =

#### الغال

افتتحت بالنهي عن الاستعجال (۱)، وختمت بالأمر بالصبر (7).

يُفْتَرَكَ وَلَكِ نَصَّدِيقَ الَّذِى بَيْنَ يَكَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ [111]. وقال الرازي: «ذكر في أول السورة: (فَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ [٣] ثم ذكر في آخرها: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ [111] تنبيها على أن حسن هذه القصة وَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ [111] تنبيها على أن حسن هذه القصة إنما كان بسبب أنه يحصل منها العبرة ومعرفة الحكمة والقدرة (التفسير الكبير» (٢٣٨/ ٢٣٧). وينظر: «نظم الدرر» (٢٦٠/١٠). وفي فاتحة سورة الرعد يقول الله وَ الله وَ المَنْ عِندُهُ عِلْمُ الْكِنَابِ ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِنَابِ ﴾

[٤٣]. وينظر: «نظم الدرر» (١٠/ ٣٦٨).

وفي سورة إبراهيم قال سبحانه: ﴿ اللَّهِ صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْخَمِيدِ ﴾ [1] وآخر آية فيها الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْخَمِيدِ ﴾ [1] وآخر آية فيها هي قوله تعالى: ﴿ هَاذَا بَلَغُ لِلنَّاسِ وَلِيُعْنَذُواْ بِهِ وَلِيعْلَمُواْ أَنْمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدُ وَلِيذَكُرَ أَوْلُوا الْأَلْبَنِ ﴾ [٥٢]. قال أبو حيان: «ناسب مختتم هذه السورة مفتتحها، وكثيراً ما جاء في سور القرآن، حتى إن بعضهم زعم أن قوله: ﴿ وَلِيمُنَذُوا وَ يَعْمُ وَعَمَ أَن قوله: ﴿ وَلِيمُنَذُوا وَ يَعْمُ وَعَمُ أَن قوله: ﴿ وَلِيمُنَاسَ ﴾ . «البحر المحيط» (١٥/ ٤٤). وينظر: «روح المعاني» (٣٥٩/ ٣٥٩)، «جواهر البيان» ص(٤٦).

وَفِي مَفتتح سورة الحجر جاء قوله تعالى: ﴿الَرُّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ
وَقُرْءَانِ مُّبِينِ﴾ [١] وفي خواتيمها قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَالَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ
ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ﴾ [٨٧].

(١) في قُولُه تعالى: ﴿ أَنَى أَمْرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعْطِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١].

(٢) في قوله سبحانه: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحَنَّزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمُكُرُونَ ﴾ [النحل: ١٢٧]. وينظر: «نظم الدرر» (١١/ ٢٨٥).

#### الإنتزاؤ

افتتحت بالتسبيح (١)، وختمت بالتحميد (٢).

#### الْكَهُمْ فِي مُ مُرْكِيْرًى ، طُلْنَا

كلها مفتتحة بذكر القرآن والذكر، ومختتمة به (٣).

(١) في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاهِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ... ﴾ [الإسراء: ١].

(٢) في قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمَلِكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِّنَ ٱلدُّلِ وَكَيْرَهُ تَكْمِيلُ ۗ [الإسراء: ١١١]. وينظر: «البحر المحيط» (٦/ ٩١)، «نظم الدرر» (١١/ ١١).

(٣) في مفتتح الكهف يقول سبحانه: ﴿ اَلْحَمْدُ بِلَّهِ اللَّذِي آَنزُلُ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوجَا ﴾ [١] وجاءت الإشارة إلى القرآن في آخر آيتين من السورة، وهما قوله ﴿ قُلُلُ : ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِنَتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلُ السورة، وهما قوله ﴿ قُلُلُ بِعِثْلِهِ مَدَدًا ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ بِوَحَى إِلَى أَنَّا أَنَا نَفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِعِثْلِهِ مَدَدًا ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ بِوَحَى إِلَى أَنَّا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ اللَّهُ وَبَعِدًا فَهَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَلْكُمُ اللَّهُ كُلُمْ اللّهُ وَبَعِدًا فَلَا يُشْرِلُهُ يَعِبَادَةِ رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ قَلْمُ مَلِكُ صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ يَعِبَادَةً رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ يَعِبَادَةِ رَبِّهِ قَلْعَمْلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ يَعْبَادَةً رَبِّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ وَاللّهُ وَمِعْمَلُ عَمَلًا عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِلُهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

وفي فاتحة سورة مريم يقول تعالى: ﴿كَهِيعَسَ • ذِكُرُ رَحْمَتِ رَيِّكَ عَبْدَهُ زَكِرَاً ﴾ [١، ٢] وفي ختامها يقول سبحانه: ﴿فَإِنَّمَا يَسَرُنَهُ لِلسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًا ﴾ [٩٧]، ويسرى البقاعي أن السورة بدئت بذكر الرحمة وختمت بها، أي في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُلُوا الصَّلِاحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِملُوا الصَّلِاحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ [٩٦]. ينظر: «نظم الدرر» (٢٥٤/١٢).

وفي طه جاء افتتاحها بقوله تعالى: ﴿طه • مَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَىٓ﴾ [١، ٢] وفي آخرها قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِثَايَةِ مِّن زَبِّهِۦۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَٰكِ • وَلَوْ أَنَّاۤ أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِّن فَبْلِهِۦ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوَلَاۤ

#### الائبئناء

في أولها: ﴿ ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾ [١]، وفي آخرها: ﴿ وَلَقَتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُ ﴾ [٩٧] (١).

#### 84

بدئت (٢) بذكر الساعة (٣)، وختمت (٤) بقوله: ﴿ لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُونَ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [٧٨] وذلك يوم القيامة (٥).

- (۱) ينظر: «نظم الدرر» (۱۲/٥١٥).
  - (٢) (ه): افتتحت.
- (٣) في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيدٌ ﴾ [الحج: ١].
  - (٤) (ه): واختتمت.
- (٥) وقال ابن عاشور: «وفي افتتاح السورة بـ ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ وتنهيتها بمثل ذلك [يريد قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ ﴾ [٧٣]] شبه برد العجز على الصدر. ومما يزيده حسناً أن يكون العجز جامعاً لما في الصدر وما بعده، حتى يكون كالنتيجة للاستدلال، والخلاصة للخطبة، والحوصلة =

<sup>=</sup> أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايِنِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلَّ وَنَخَرَىٰ ﴿ [١٣٤، ١٣٤]. قال ابن عاشور: «ومن محاسنها [أي خاتمة السورة] أن فيها شبه رد العجز على الصدر، لأنها تنظر إلى فاتحة السورة، وهي قوله: ﴿مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْفَىٰ ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةً لِمَن يَغْشَىٰ ﴾ [٢، ٣]؛ لأن الخاتمة تدل على أنه قد بلغ كل ما بعث به من الإرشاد والاستدلال، فإذ لم يهتدوا به فكفاه انثلاج صدر أنه أدى الرسالة والتذكرة، فلم يكونوا من أهل الخشية، فتركهم وصلاً لهم حتى يتبين لهم أنه أحق». «التحرير والتنوير» (١٦/ ٣٤٩). وينظر: «نظم الدرر» (٢١/ ٣٧٧)، «جواهر البيان» ص(٢٢).

#### المؤمنون

أُولها: ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ [١]، وآخرها: ﴿إِنَّــهُمْ لَا يُفْــلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ﴾ [١]، وآخرها: ﴿إِنَّــهُمُ لَا يُفْــلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ﴾ [١١٧]، قاله الزمخشري (١)(٢).

#### النَّوُلِدِ

في أولها في النساء: ﴿ وَلْيَضَرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبُدِينَ رِغِمُرُهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبُدِينَ رِينَتَهُنَّ﴾ [٣١]، وفي آخرها ـ في القواعد من النساء ـ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْهِنَ جُنَاحٌ أَن يَضَعُنَ ثِيَابَهُنَ عَيْرَ مُتَبَرِّجَنَتِ بِزِينَةٍ ﴾ [٦٠] (٣).

اللارس». «التحرير والتنوير» (٣٣٨/١٧). ورأى أبو الفضل الغُماري أن السورة افتتحت بأمر عامة الناس بالتقوى، واختتمت بأمر المؤمنين بأفراد التقوى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ارْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِّحُونَ ﴾ [الحج: ٧٧] قال: «وهو تنوع لطيف من التناسب بين المطلع والمقطع بالعموم والخصوص، والإجمال والتفصيل، عَمَّ أولاً الناس، وأجمل التقوى، ثم خصّ ثانياً المؤمنين وفصل أفراد التقوى». «جواهر البيان» ص(٦٥).

<sup>(</sup>١) (قاله الزمخشري) سقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) «الكشاف» (٣/ ٤٥) وهذا تناسب بالتضاد. وقد أفاد الزمخشري هذا القول من الكرماني. ينظر: «غرائب التفسير» (٧٦٩/٢)، وينظر أيضاً: «التفسير الكبير» (١٢٩/٢٣)، «البحر المحيط» (٦/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) ما ذكره المؤلف فيه بعد؛ لتباعد الآيتين المذكورتين عن المطلع والمقطع، وأوجه منه ما قاله أبو حيان: «لما افتتح السورة بقوله: «شُورَةُ أَنزَلْنَهَ) وذكر أنواعاً من الأوامر والحدود مما أنزله الله على الرسول على اختتمها بما يجب له على أمته من التتابع والتشايع على ما فيه مصلحة الإسلام، ومن طلب استئذانه إن عرض لأحد منهم عارض، ومن توقيره في دعائهم إياه». «البحر المحيط» (٦/ ٤٧٥).

#### الفرقان

بدأت به (تبارك)(۱)، وختمت بذلك(۲).

#### الشُّعِلَا

بدأت بذكر الكتاب<sup>(۳)</sup>، وختمت به في قوله: ﴿وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ [۱۹۲] .

<sup>(</sup>۱) قال تعالى: ﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

<sup>(</sup>٢) يريد قوله تعالى: ﴿ نَبَارُكَ ٱلَّذِى جَعَلَ فِي ٱلسَّمَلَءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرُجًا وَقَكُمُرًا مُنِيرًا ﴾ [الفرقان: ٦١]. وقال الرازي: «اعلم أن الله ﷺ تكلم في هذه السورة في التوحيد والنبوة وأحوال القيامة، ثم ختمها بذكر صفات العباد المخلصين الموقنين، ولما كان إثبات الصانع وإثبات صفات جلاله يجب أن يكون مقدماً على الكل لا جرم افتتح الله هذه السورة بذلك، فقال: ﴿ تَبَارُكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾. «التفسير الكبير» (٤٤/٢٤).

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿طَسَمَ • يَلُكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَابِ ٱلْبُينِ﴾ [الشعراء: ١، ٢].

<sup>(</sup>٤) ذكر هذا الوجه البقاعي في «نظم الدرر» (١٢٠/١٢) كما أورد وجهاً آخر ـ ولعله أقرب ـ وهو أن السورة افتتحت بتسلية النبي على في قوله تعالى: ﴿لَعَلَكَ بَلَخِعٌ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٣] وختمت بالوعيد للظلمة والمكذبين والمعاندين، في قوله تعالى: ﴿وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَيّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧] وهي آخر آية في السورة.

#### التَّنْهُ لِنَّ

بدأت بذكر الكتاب وأنه هدى (١)، وختمت بذلك في قوله: ﴿ وَإِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ [٩٢] (٢).

#### القطفض

في أولها: ﴿فَلَنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [١٧]، وفي آخرها: (﴿فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [٨٦]، في أولها) (٣): هجرة موسى من وطنه والعودة إليه (٤)، وفي آخرها: هجرة النبي ﷺ من بلده والعودة إليها (٥).

#### العَنْكَبُونَا

ختمت بالهجرة والجهاد(٦)، لقوله في أولها: ﴿أَحَسِبَ

<sup>(</sup>١) قال سبحانه: ﴿طَسَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْقُرَءَانِ وَكِتَابٍ ثُمِينٍ • هُدُى وَيُشَرَىٰ لِلْمُوْمِنِينَ﴾ [النمل: ١، ٢].

<sup>(</sup>٢) ينظر: «نظم الدرر» (١٤/ ٢٣٠)، «جواهر البيان» ص(٧٢).

<sup>(</sup>٣) ما بين الهلالين ساقط من ه.

<sup>(</sup>٤) بدءاً من قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ مِنْهَا خَانِفًا يَتَرَقَّبُ لَمَ . . . ﴾ الآيات [القصص: ٢١].

<sup>(</sup>٥) أي في قوله على مخاطباً نبيه محمداً على الله عَلَيْكَ الْقُرْءَاكَ الْقُرْءَاكَ لَرَادُكَ الله عَادِ الله مكة وهو قول ابن عباس. إلى مَعَادٍ القصص: ٨٥] فقد فسِّر «معاد» بأنه مكة وهو قول ابن عباس. ينظر: «جامع البيان» (٢٠/ ١٢٥)، «صحيح البخاري» (٤/ ١٧٩٠) رقم (٤٤٩٥)، وما حكاه السيوطي من التناسب في سورة القصص موجود بنحوه في «البرهان في علوم القرآن» (١/ ١٨٥) وينظر: «نظم الدرر» (٢٣٨/١٤).

<sup>(</sup>٦) فَي قُولُه ﷺ: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩].

ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُّوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ [٢](١).

#### التوفيز

في أولها: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبُّلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ﴾ [١٢]، وفي آخرها: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ﴾ [٥٥] (٢).

# لقُتُخَمَّانُ

في صدرها: ﴿ وَبَتَ فِيهَا مِن كُلِّ دَانَبَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾ [١٠]، وفي آخي آخي الْأَرْحَامِ الْعَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ [٣٤] (٣).

# السِّبَحُ لَكُ

في أولها: ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَنْهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ ﴾ [٣]،

<sup>(</sup>١) الذي يناسب الآية الأخيرة هي الآية السادسة في السورة، وهي قوله تعالى: ﴿وَمَن جَلْهَدَ فَإِنَّمَا يُجَلِهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾. وينظر: «جواهر البيان» ص(٧٥).

<sup>(</sup>٢) وهناك تناسب آخر بين قوله تعالى - في بداية السورة -: ﴿ وَعُدَ اللَّهِ لَا يُغُلِّفُ اللَّهُ وَعُدَهُ ﴾ [الروم: ٦] وقوله سبحانه - في آخر السورة -: ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَنَكُ الّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الـــروم: ٦٠] ففتحت السورة بوعد الله بنصر الروم، وختمت بالأمر بالصبر ففتحت السورة بوعد الله بنصر الروم، وختمت بالأمر بالصبر حتى يأتي وعد الله. ﴿ جواهر البيانُ ص (٧٦) ، ﴿ في ظلال القرآنُ ﴾ (٢٧٧٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «نظم الدرر» (١٥/ ٢٢١).

وفي آخرها: ﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَٱننَظِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ﴾ [٣٠](١).

## الأجنكاني

بدئت بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ﴾ [١]، وفي آخرها خطاباً لأزواجه: ﴿وَٱتَّقِينَ ٱللَّهُ ۗ [٥٥] (٢).

#### ئىنىكىب<u>ا</u>

بدئت بعالم الغيب (٣)، وختمت بعلَّام الغيوب (٤).

# فطل

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر السابق (١٥/ ٢٧١، ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) بل جاء بعد ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠] فختمت السورة بأمر الأمة بالتقوى كما بدئت بأمر النبي ﷺ بذلك. فوقع التناسب بالخصوص والعموم. ينظر: «نظم الدرر» (٤٢٧/١٥)، «جواهر البيان» ص(٨٠).

<sup>(</sup>٣) فَي قَـولـه سبحانـه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَيِّي لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَيِّي لَتَأْتِينَا كَالَيْتَكُمُ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ ﴾ [سبأ: ٣].

<sup>(</sup>٤) في قولُه تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ رَبِّي يَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ﴾ [سبأ: ٤٨]. ينظر: «في ظلال القرآن» (٢٩١٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «نظم الدرر» (١٦/ ٨٠).

#### يسترج

بدئت بوصف القرآن<sup>(۱)</sup>، وختمت به في قوله: ﴿وَمَا عَلَّمْنَكُ الشِّعْرَ ﴾ الآيات [٦٩]، وبدئت بقوله: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتَكَ ﴾ [١٢]، وختمت بإقامة الحجة على ذلك في قوله: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا ﴾ الآيات [٧٨] (٢).

#### الصَّاقَائِكَ

أولها: ﴿ وَٱلصَّنَقَاتِ صَفًا ﴾ [١] وهم الملائكة (٣)، وآخرها فيهم: ﴿ وَإِنَّا لَنَحَنُ ٱلصَّاَفُونَ ﴾ [١٦٥] (٤).

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ يَسَ • وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [يس: ١، ٢].

<sup>(</sup>٢) ويمكن أن يقال أيضاً: إن العلاقة بين المطلع والمقطع تقرير أصول التوحيد، حيث كان ابتداء السورة بتقرير الرسالة: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [يس: ٣] وانتهاؤها ببيان الوحدانية والحشر: ﴿فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [يس: ٨٣]. ينظر: «التفسير الكبير» (١١٣/٢٦).

<sup>(</sup>٣) هذا تفسير ابن عباس وابن مسعود. «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٣).

<sup>(</sup>٤) وقد يقال أيضاً: إنها افتتحت بالإشارة إلى كلام الله في قوله سبحانه: ﴿ فَالنَّلِينَتِ ذِكْرً ﴾ [الصافات: ٣] وختمت بذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتُ كَلِّمَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٧١] كما افتتحت بالثناء على الله وتعظيمه في قوله ﴿ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدٌ • رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشْرِقِ ﴾ [الصافات: ٤، ٥] وختمت به في قوله تعالى: ﴿ مِسَلِّمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ • وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ • وَلَا اللهِ مَنْ رَبِّ ٱلْعِزَةِ عَمّا يَصِفُونَ • وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ • وَلَا الصافات: ١٨٠ \_ ١٨٠].

#### خِنْ أَعْ

أُولها: ﴿ صَّ وَٱلْقُرُءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ﴾ [١]، وآخرها: ﴿ إِنَّ هُوَ اللَّا وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الكرماني (١).

# الفضور

في أولها: ﴿ فَأَعَبُدِ آللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ [٢]، وفي آخرها: ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأَعَبُدُ ﴾ [٢٦]، وفاتحتها بدء الخلق (٢)، وخاتمتها المعاد والبعث (٣)، وفي أولها بدء الخلق؛ خلق السموات والأرض بالحق (٤)، وفي ختامها نهاية المعاد: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِ ﴾ بالحق (٤).

## عُنْفِلْإِ

في أولها: ﴿ أَوَلَمُ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية [٢١]، وفي آخرها: ﴿ أَفَلَمُ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية [٨٢]، وفي أولها:

<sup>(</sup>۱) «غرائب التفسير وعجائب التأويل» (۱/۱۰۰۷)، ونقله السيوطي في «معترك الأقران» (٦٦/١).

<sup>(</sup>٢) في قوله تعالى: ﴿خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَبِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا . . . ﴾ الآية [الزمر: ٦].

<sup>(</sup>٣) بدءاً من قوله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ الآيات [الزمر: ٦٨ ـ ٧٥].

<sup>(</sup>٤) في قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ . . . ﴾ [الزمر: ٥].

<sup>(</sup>٥) ينظر: «نظم الدرر» (١٦/ ٥٧٣).

﴿ فَٱدْعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [11]، وفي آخرها: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْدَعُونِيِّ ﴾ [15]، وفي آخرها: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْدَعُونِيِّ ﴾ [7٠]

# فُطِّنالنَّكُ

في أولها: ﴿فَأَعْرَضَ أَكُثَرُهُمْ ﴾ [٤]، وفي آخرها: ﴿أَعْرَضَ وَنَا بِجَانِيهِ ﴾ [٥١] (٢).

# الشُّونَكِ

في أولها: ﴿كَنَالِكَ يُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ﴾ [٣]، وفي آخرها: ﴿وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ [٥٢].

<sup>(</sup>۱) أولى مما أورده المؤلف في الافتتاح أن يقال: بدئت السورة بالحديث عن المكذبين المجادلين في آيات الله، وبيان حالهم، وما هم عليه من الغرور، وذلك في قوله تعالى: ﴿مَا يُجَدِلُ فِي عَلِيكِ اللّهِ إِلّا الّذِينَ كَفَرُوا ... ﴿ [غافر: ٤]، ثم ختمت بتهديدهم، وأنه لن ينفعهم ما عندهم من المال والمتاع، بل كل ذلك إلى خسار، قال سبحانه: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلّذِينَ مِن قَبلِهِم ﴾ - إلى أن قال سبحانه - أَلَكُنفِرُونَ ﴾ [غافر: ٨٢ - ٨٥].

<sup>(</sup>٢) ومما يقال أيضاً: إن السورة فتحت بالحديث عن القرآن في قوله تعالى: ﴿ كِنَنُ فُصِلَتَ ءَايَنَتُهُ قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣] وختمت بالحديث عنه: ﴿ قُلُ أَرَّءَ يَثُمُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ وَخَتَمَت بالحديث عنه: ﴿ قُلُ أَرَّءَ يَثُمُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَانَ مَنْ أَضَلُ مِمَّنَ هُو فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٥٦]. كَانَ مِنْ أَضَلُ مِمَّنَ هُو فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٥٦]. ينظر: «نظم الدرر» (٢٢٩/١٧)، «جواهر البيان» ص(٩١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «جواهر البيان» ص(٩٢)، «التحرير والتنوير» (٢٥/١٤٠).

#### الغرفي

في أولها: ﴿ وَلَهِ سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُمْ خَلَقَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَا لَعَلِيمُ ﴿ [٩]، وفي آخرها: ﴿ وَلَهِنَ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [٨٧]، وفي أولها: ﴿ صَفَحًا ﴾ [٥] (١)، وفي آخرها: ﴿ فَأَصَفَحُ عَنْهُمْ ﴾ [٨٩] (٢).

#### التُخَنَّانَ

بدئت بذكر القرآن (٣)، وختمت به (٤)، وأولها: ﴿فَأَرْتَقِبْ إِنَّهُم يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴿ [١٠]، وآخرها: ﴿فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴾ [٥٩]

#### الخاثير

في صدرها: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَتِنَا شَيَّءًا أَتَّخَذَهَا هُزُوًّا ﴾ [٩]،

<sup>(</sup>٢) ينظر: «نظم الدرر» (١٧/ ٥٠١)، «جواهر البيان» ص(٩٣).

<sup>(</sup>٣) يقول تعالى: ﴿ حَمَّ • وَٱلْكِتُكِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [الدخان: ١، ٢].

<sup>(</sup>٤) في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرَّنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [الدخان: ٥٨].

<sup>(</sup>٥) ينظر: «نظم الدرر» (١٨/ ٥٧)، «حاشية ابن التمجيد على تفسير البيضاوي» (تكلمة الجزء السادس ص١٦٠)، «التحرير والتنوير» (٣٢٢/٢٥)، «جواهر البيان» ص(١٩٤).

وفي آخرها: ﴿ ذَالِكُمْ بِأَنَّكُمُ الْقَادَتُمُ ءَايَنتِ ٱللَّهِ هُزُوًّا ﴾ [٣٥](١).

#### الأخقظ

بدئت بذكر خلق السماوات والأرض (٢)، وختمت به (٣).

# ٱلْقِتَالُ (\*)

بدئت بالأمر بالقتال (٥)، وختمت به (٦).

<sup>(</sup>۱) وفتحت السورة بذكر اسمين كريمين (العزيز) و(الحكيم) في الآية (۲) وختمت بهما في الآية (۳۷). ينظر: «نظم الدرر» (۱۱۷/۱۸)، «حاشية زاده على تفسير البيضاوي» (۲۹/٤)، «جواهر البيان» ص(۹٤).

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ مُسَكَّى ﴾ الآية [الأحقاف: ٣].

<sup>(</sup>٣) قال سبحانه: ﴿أُولَمْ بِرَوَّا أَنَّ اللّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلِقِهِنَ بِهَا لَمْ وَلَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>٤) وهي سورة (محمد) على و(القتال) من أسمائها. ينظر: «جمال القراء» (١/٣٧)، «الإتقان» (١٥٧/١).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ . . . ﴾ [محمد: ٤].

<sup>(</sup>٦) قال سبحانه: ﴿ هَنَأَنتُمْ هَنُوْلَآءِ تُدْعَوْنَ لِلْنَفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٠٠٠ ﴾ [محمد: ٣٨]. ينظر: «جوهر البيان» ص(٩٧).

#### الفئتنج

بدئت بوصف النبي ﷺ والمؤمنين وما وُعِدوه (١)، وختمت بمثل ذلك (٢)(٢).

#### الخالي

بدئت بالنهي عن التقدم بين يدي الله ورسوله ﷺ (٤)، وختمت بالنهى عن المنّ على الله ورسوله ﷺ (٥)، وبدئت بوصف الله سبحانه بالعلم، وختمت بمثل ذلك (٢٠).

(١) في قوله سبحانه: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينَا • لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ... ﴾ الآيات [الفتح: ١ \_ ٥] فهذه الآيات تتضمن وصفه علي النعمة عليه وهدايته الصراط المستقيم، وبالنصر والمغفرة، ثم وعد المؤمنين بالجنة والخلود فيها.

 (۲) (ت): وختمت بذلك، والمثبت أصح.
 (۳) في قوله سبحانه: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدًا أَهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا أَهُ بَيْنَهُمُّ من . . ﴾ [الفتح: ٢٩]. ينظر: «جواهر البيان» ص(٩٨).

(٤) قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ وَأَنَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ اَللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [الحجرات: ١].

(٥) قال سبحانه: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا ۚ قُل لَّا تَمُنُّوا عَلَى إِسْلَامَكُم بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَىٰكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ [الحجرات: ١٧].

(٦) قال تعالى \_ في أول آية \_: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ وفي آخر آية من الــــورة: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بَصِيْرُ بِمَا نَعْمَلُونَ ﴾ [الحجرات: ١٨]. ينظر: «التفسير الكبير» (١٤٤/٢٨)، «نظم الدرر» . (mgo/1A)

#### ق کې کې

بدئت بذكر البعث (١)، وختمت به (٢).

#### اللاكاك

بدئت بقوله: ﴿إِنَّا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ﴾ [٥]، وختمت بقوله: ﴿ وَفَرَيْلُ لِلَّذِينَ كَعَدُونَ ﴾ [٦٠] (٣).

## الطُولِدِ

بدئت بقوله: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوَقِعٌ ﴾ [٧]، وختمت بقوله: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ ﴾ [٤٧] (٤٠).

<sup>(</sup>١) قال تعالى \_ حكاية عن المكذبين \_: ﴿ أَوِذَا مِثْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ۚ ذَاكِ رَجَّعُ ۗ اللَّهِ كَبُّعُ ۗ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّاللَّالَّا لَالَّا لَاللَّالَّا لَاللَّهُ اللَّالَّا لَاللّه

<sup>(</sup>۲) قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّ أَنُ الْأَرْضُ عَنَّهُمْ سِرَاعًا فَالِكَ حَشَّرُ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴾ [ق: ٤٤] وذكروا أيضاً أن السورة فتحت بذكر القرآن في قوله تعالى: ﴿ فَذَكِرُ وَالْقُرْءَانِ الْمُجِيدِ ﴾ وختمت به، قال تعالى: ﴿ فَذَكِرُ وَالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ [ق: ٤٥]. ينظر: «التفسير الكبير» (١٩٢/٢٨)، «جواهر «البحر المحيط» (١٩١/٨)، «نظم الدرر» (١٨٨/٨٥)، «جواهر البيان» ص (١٠٠، ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير الكبير» (٢٨/٢٨)، «نظم الدرر» (١٨/ ٤٨٣)، «جواهر البيان» ص(١٠١)، «تفسير التحرير والتنوير» (٢٧/٣٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «نظم الدرز» (١٩/ ٣٩)، «جواهر البيان» ص(١٠٣).

## النجنيع

بدئت بالنجم (۱)، وهو الثريا (۲)، وختمت بذكر الشِّعْرى (۳)، وهي نجم (٤).

# القتابيني

بدئت باقتراب الساعة (٥)، وختمت بقوله: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مُوْعِدُهُمْ ﴾ [٤٦] (٦).

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَيٰ ﴾ [النجم: ١].

<sup>(</sup>٢) هذا تفسير ابن عباس وغيره، وصححه ابن جرير. ينظر: «جامع البيان» (٢٧/ ٤٠)، «الدر المنثور» (٧/ ٦٤٠) وقيل: إن المراد بالنجم في الآية النجوم مطلقاً، من إطلاق الواحد وإرادة الجمع، كقوله تعالى: ﴿سَيُهْرَمُ لُجُمّعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ﴾ [القمر: ٤٥] أي: الأدبار. ينظر: «أضواء البيان» (٢٩٩/٧).

<sup>(</sup>٣) قال سبحانه: ﴿ وَأَنَّهُم هُو رَبُّ ٱلشِّعْرَىٰ ﴾ [النجم: ٤٩].

<sup>(</sup>٤) الشِّعرى: اسم نجم نيِّر يطلع عند شدة الحر. «الأنواء» لابن قتيبة ص(٤٦)، «لسان العرب» (شعر).

وفي تناسب الآيات، قيل: إن السورة فتحت بالحديث عن النبي على في قوله تعالى: ﴿مَا ضَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ ﴾ [النجم: ٢] وختمت بالحديث عنه عليه الصلاة والسلام: ﴿هَٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ [النجم: ٥٦]. ينظر: «البحر المحيط» (٨/١٧٠)، «نظم الدرر» (١٠١٨)، «جواهر البيان» ص(١٠٣).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١].

<sup>(</sup>٦) ينظر: «نظم الدرر» (١٩/ ١٣٧)، «جواهر البيان» ص(١٠٥).

#### التخن

افتتحت باسم الله جل جلاله (۱)، وختمت به في قوله: ﴿ اللهُ رَبِّكَ ذِى اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [۷۸] (۲).

#### الولقعكين

صُدِّرت بذكر أزواج الخلق الثلاثة أصحاب الميمنة وأصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة والسابقين (٣)، وختمت بمثل ذلك في قوله: ﴿فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ الآيات [٨٨ ـ ٩٥](٤).

# للتُ لِنْكِ

بدئت بوصف الله، وختمت به (٥)، وفي صدرها: ﴿ اَتَّفُوا الله وَ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ إِلَاّلَه وَ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ إِلَاّلَه وَوَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ إِلَاّلَه وَوَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ [٢٨]، وفي صدرها ذكر النور (٢)، وفي آخرها ذكر النور (٧).

<sup>(</sup>١) أي: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ [الرحمن: ١].

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الجامع لأحكام القرآن» (۱۹۳/۱۷)، «نظم الدرر» (۱۹۸)، «خاشية زاده على تفسير البيضاوي» (۲/٤۳).

<sup>(</sup>٣) الآيات (٧ ـ ١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «نظم الدرر» (٢٤٩/١٩)، «في ظلال القرآن» (٣٤٧٣).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَرِيرُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ [الحديد: ١] وقال سبحانه في آخر آية من السورة: ﴿ وَأَنَّ ٱلْفَضَّلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُوَّنِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢٩].

<sup>(</sup>٦) قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْـدِهِ ۚ ءَايَكَ بِيِّنَتِ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَكِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [الحديد: ٩].

<sup>(</sup>٧) قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِقْلَيْنِ =

## الجنائلي

في أولها ذكر من سمع الله من أوليائه (۱)، وفي آخرها ذكر من رضي الله عنه من أحبابه (۲).

#### المشترع

أُولَـهـا: ﴿ سَبَّحَ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ لَمُّكَامِهُ ﴿ الْمَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الْمُحَكِيمُ ﴾ [1]، وآخـرهـا: ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [12] (٣).

# المئتخنين

أُولِـهـا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ ﴾ [١]، وآخرها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَوَلُّواْ فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [١٣] (٤).

<sup>=</sup> مِن رَّمْتِهِ، وَبَجْعَل لَّكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ، [الحديد: ٢٨]. وينظر: «جواهر البيان» ص(١٠٨).

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِيٓ إِلَى اللَّهِ ﴾ [المجادلة: ١].

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَاذً اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِرْبُ اللّهُ . . . ﴾ [المجادلة: ٢٢]. ينظر: «جواهر البيان» ص(١١٠)، «في ظلال القرآن» (٣٥١٦/٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «نظم الدرر» (١٩/ ٤٨٢)، «جواهر البيان» ص(١١١)، «في ظلال القرآن» (٣٥٢١/٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٢/٥٥٦)، «البحر المحيط» =

#### الصّنفِّكُ

أولها: ﴿إِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفَعَلُونَ﴾ [٢] النازل في الجهاد (١)، وآخرها ذكر أنصار الله الذين جاهدوا من قوم عيسى عَلَيْ (٢)، وفي أولها: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا﴾ [٤]، وفي آخرها: ﴿وَثَمَا لِهُ وَنُمَا لِهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَفِي أولها: ﴿وَثَمَا لِهُ وَمُنَا لِمُولِ ﴾ [٢]، وفي آخرها: ﴿وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وفي أولها: ﴿وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [١٦].

# الوثائي

بدئت بوصف الله سبحانه (٤)، وختمت به (٥).

# المنافِقُونَ

في أولها: ﴿ فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [٢]، وفي آخرها: ﴿لَا

<sup>= (</sup>٨/ ٥٥٩)، «نظم الدرر» (١١٩/ ٥٢٨)، «جواهر البيان» ص(١١٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «جامع البيان» (۸٤/۲۸)، «أسباب النزول» للواحدي ص(٢٦)، «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٥٥٨/٤).

<sup>(</sup>٢) ﴿ يَا أَيُّهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا أَنصَارَ ٱللَّهِ كُمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرَّيَمَ لِلْحَوَارِيِّونَ مَنْ أَنصَارِيَ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ فَعُنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ﴾ الآية [الصف: ١٤].

<sup>(</sup>٣) ينظر: «نظم الدرر» (٢٠/ ٤٣)، «جواهر البيان» ص(١١٣).

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَلِكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِيزِ لَا الْجَمِعَة: ١]. لَكَكِيمِ ﴾ [الجمعة: ١].

<sup>(</sup>٥) قال سبحانه: ﴿ . . . وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴾ [الجمعة: ١١]. وينظر: «نظم الدرر» (٢٠/٧٠)، «جواهر البيان» ص(١١٤).

نُلْهِكُو أَمْوَلُكُمْ وَلَا أَوْلِنَدُكُمْ عَن ذِكِرِ ٱللَّهِ [٩]، وأولها: ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ جَاءَكَ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [٨]، وفي أولها: ﴿وَلَكِنَ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [٨]، وفي أولها: ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [١]، وفي آخرها: ﴿وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [١] (١).

## النكئابن

في أولها: ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تَسِرُّونَ وَمَا تُعْلِمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِمُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ [3]، وآخرها: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ [1۸] (٢).

# الطالاق

في أولها: ﴿وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ [١]، وقوله: ﴿لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا﴾ [١]، وآخرها: ﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾ [٢٦] شَيْءٍ عِلْمًا﴾ [٢٦] .

# التَّجِيْنَ لِمُنْ

بدئت بذكر أزواج النبي ﷺ (٤)، وختمت بذكر زوجته في

<sup>(</sup>۱) ينظر: «جواهر البيان» ص(١١٥).

<sup>(</sup>٢) وفي «جواهر البيان» ص(١١٦) أن السورة فتحت بالثناء على الله، وختمت به. وينظر: «نظم الدرر» (٢٠/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «نظم الدرر» (٢٠/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَكِمِهِ حَدِيثًا . . . ﴾ [التحريم: ٣].

الجنة آسية بنت مزاحم امرأة فرعون<sup>(۱)</sup>، ومريم بنت عمران<sup>(۲)</sup>، وفي أولها: خيانة امرأتي في أولها: خيانة امرأتي نوح ولوط<sup>(٤)</sup> لهما، تحذيراً لأمهات المؤمنين وتخويفاً<sup>(٥)</sup>.

#### المخالي

بدئت بوصف القدرة (٢٠)، وختمت بمعناه، وهو عجز الخلق في قوله: ﴿فَهَن يَأْتِيكُم بِمَاءٍ مَّعِينِ﴾ [٣٠] في قوله:

<sup>(</sup>۲) قال تعالى: ﴿وَمَرْيَمُ ٱبْنُتَ عِمْرَانَ ٱلْتِيَّ ٱحْصَنَتُ فَرَّجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُوحِنَا ﴿ التحريم: ۱۲] واعلم أنه جاء في أحاديث عدة مرفوعة أن آسية بنت مزاحم ومريم بنت عمران زوجتان للنبي ﷺ في الجنة، ولكنها أحاديث ضعيفة لا تقوم بها حجة. كما جاء ذلك أيضاً مرسلاً عن ابن أبي روَّاد، ولا يصح إسناده إليه. تنظر هذه الأحاديث في: «تاريخ دمشق» لابن عساكر (۱۱۷/۷۰)، «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٤/١٠) ـ وفيه: «روي مرسلاً عن ابن أبي داود» وهو تصحيف ـ «البداية والنهاية» (۲۱۲)، «مجمع الزوائد» (۲۱۸/۷).

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿... وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ اللَّهُ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ اللَّهُ اللَّهُ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ اللَّهُ اللَّهُ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>٤) قــال تــعــالـــى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ كَفَرُواْ امْرَأَتَ نُوجٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ وَ اللهِ اللَّهُ اللَّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ فَخَانَتَاهُمَا . . . ﴾ [التحريم: ١٠].

<sup>(</sup>٥) ينظر: «نظم الدرر» (۲۰/ ۲۱٥)، «روح المعاني» (۲۸/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٦) قَــال تَــعـــالــــى: ﴿ تَبَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلَكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَلِيرٌ ﴾ [الملك: ١].

<sup>(</sup>٧) ينظر: «نظم الدرز» (٢٠/ ٢٧٢).

### ڹٞ

بدئت بقوله: ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [٢]، وختمت بقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ﴾ [٥١] .

## الخنقلتها

بدئت به ﴿ اَلْمَاقَةُ ﴾ [١]، وختمت بقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَحَقُ لَحَقُ اللَّهِينِ ﴾ [٥١] .

## سَأَلُ (۳)

بدئت بالوعد بيوم القيامة (٤)، وختمت به (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «غرائب التفسير» (١٢٤٢/٢)، «التفسير الكبير» (١٠١/٣٠)، «نظم الدرر» (٢٩٠/٢٠) وأشار البقاعي إلى أنَّ تقدم الجواب بنفي قولهم ليكون أبلغ في إجلاله عَلَيْ وأخف وقعاً عليه، وأدحض لرد فريتهم. وينظر: «معترك الأقران» (١٦٦)، «جواهر البيان» ص(١٢٠)، «تفسير التحرير والتنوير» (١٠٨/٢٩).

<sup>(</sup>٢) ففي هذا الختام تأكيد ليوم القيامة الذي عبر عنه بالحاقة، وأنه واقع حتماً. «نظم الدرر» (٢٠/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) وتسمى أيضاً: سورة الواقعة، والمعارج وهو أشهر أسمائها. «جمال القراء» (١/٣٨): «الإتقان» (١/٩٥١)، «التحرير والتنوير» (١٥٢/٢٩).

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ سَأَلُ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ • لِلكَنفِرِينَ لَيْسَ لِلهُ دَافِعٌ ﴾ [المعارج: ١، ٢].

<sup>(</sup>٥) قال سبحانه: ﴿خَلْشِعَةً أَبْصَنُرُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ﴾. ينظر: «نظم الدرر» (٢٢/٢٠)، «جواهر البيان» ص(١٢٢).

#### نوكي

بدئت بالوعيد بالعذاب الأليم (١)، وختمت به في قوله: ﴿ أُغَرِّهُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا ﴾ [٢٥] (٢).

#### الخِرْقُ

بدئت بالوحي (٣)، وختمت بذكره في قوله: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنَ خَلْفِهِ، رَصَدًا ﴾ [٢٧] (٤).

### المئتقيل

بدئت بقيام الليل(٥)، وختمت به(٦).

<sup>(</sup>١) قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبِّلِ أَن يَأْلِيَهُمْ عَالَبُ أَلِيمٌ ﴾ [نوح: ١].

<sup>(</sup>۲) ينظر: «نظم الدرر» (۲۰/۲۰).

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿قُلُ أُوحِيَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ ٱلِجِنِّ . . . ﴾ [الجن: ١].

<sup>(</sup>٤) ينظر: «نظم الدرر» (۲۰/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿قُرِ ٱلَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [المزمل: ٢].

<sup>(</sup>٦) قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدُنَى مِن ثُلُثِي النَّلِ وَنِصْفَمُ ... ﴾ الآية [المزمل: ٢٠] وقد يقال أيضاً: إن السورة فتحت بالأمر بقيام الليل على جهة الوجوب، وختمت بنسخه. ينظر: «الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه» لمكي بن أبي طالب ص(٤٤٢)، «البحر المحيط» (٨/ ٢٦٦)، «نظم الدرر» (٢١/ ٣٨)، «حاشية زاده على تفسير البيضاوي» (٥٦١/٤)، «جواهر البيان» ص(١٢٦).

#### المكتفير

بدئت بالإنذار<sup>(۱)</sup>، وختمت به في قوله: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ﴾ [٤٩] إلى آخر السورة<sup>(٢)</sup>.

### القِئيامَيْنَا

بدئت بذكر الإعادة وإحياء الموتى (٣)، وختمت بذلك (٤).

## الإنسنك

بدئت بذكر الشاكر والكفور (٥)، وختمت به في قوله: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ ﴾ الآي [٣١] (٦).

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْمُلَّثِّرُ • قُر فَأَنذِر ﴾ [المدثر: ١، ٢].

<sup>(</sup>٢) في "نظم الدرر" (٨١/٢١) أن السورة بدئت بالنذارة وختمت بالبشارة، أي في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَذَكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ هُوَ أَهْلُ النَّقُوىٰ وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ ﴾ [المدثر: ٥٦].

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَلَن نَجْمَعَ عِظَامَهُ • بَلَى قَادِرِينَ عَلَىٓ أَن نُسَوِّى بَالَهُ ﴾ [القيامة: ٣، ٤].

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ أَلِشَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمُؤَتَى ﴾ [القيامة: ٤٠]. وينظر: «التفسير الكبير» (٣٠/ ٢٣٣)، «نظم الدرر» (٢١٨/٢١)، «جواهر البيان» ص(١٣٠)، «التحرير والتنوير» (٢٩/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ [الإنسان: ٣].

<sup>(</sup>٦) ينظر: «نظم الدرر» (٢١/ ١٦٣).

#### المؤننيلات

في أولها: ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَقِعٌ ﴾ [٧]، وهو مشعر (١) بقرب وقوعه، وقلة مُقامهم، وفي آخرها: ﴿كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ قَلِيلًا ﴾ [٤٦] (٢).

## عَم

آخرها: ﴿إِنَّا أَنَذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾ [٤٠] وهو النبأ العظيم الذي قرَّبه بقوله: ﴿كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾ [٤] ( ) فإن (السين) تدل على قصر المدة، خلاف (سوف) (٤).

<sup>(</sup>١) (ه): يشعر.

<sup>(</sup>۲) قال الرازي: «اعلم أنه تعالى لما بالغ في زجر الكفار من أول السورة إلى آخرها...، وحث على التمسك بالنظر والاستدلال والانقياد للدين الحق ختم السورة بالتعجب من الكفار، وبيَّن أنهم إذا لم يؤمنوا بهذه الدلائل اللطيفة مع تجليها ووضوحها ﴿فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ [المرسلات: ٥٠]» «التفسير الكبير» (٢٨٤/٢٠)، وينظر: «نظم الدرر» (١٨٨/٢١).

<sup>(</sup>٣) فتكون السورة قد افتتحت بتهديد الكافرين وختمت بذلك. ينظر: «نظم الدرر» (٢١٦/٢١).

<sup>(</sup>٤) هذا على رأي البصريين، وقيل: هما شيء واحد في المدة. ينظر: «الإنصاف في مسائل الخلاف» (٢٤٧/٢)، «شرح المفصل» لابن يعيش (١٤٨/٨)، «مغني اللبيب» ص(١٨٤)، «حاشية الدماميني على المغنى» (١/١٥٠)، «حاشية الدسوقى على المغنى» (١/١٥٩).

#### التانعان

بدئت بالراجفة (١)، وختمت بالطامة (٢).

### عَلِينَ

أولها: ﴿عَبَسَ﴾ [١] وهو من صفة الوجه، وختمت بوصف الوجوه في قوله: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَإِذِ مُسْفِرَةٌ • ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ [٣٨] (٣٨].

### التُّ كُونِيرِ

أُولِها: ﴿إِذَا ٱلشَّمَسُ كُورَتُ ﴾ [١]، وآخرها: ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ [٢٦].

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ﴾ [النازعات: ٦].

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّامَةُ الْكُبْرَىٰ ﴾ [النازعات: ٣٤]. ينظر: «جواهر البيان» ص(١٣٢).

<sup>(</sup>٣) يرى سيد قطب كلله أن التناسب في كون مطلع السورة يقرر حقيقة الميزان، والخاتمة تقرر نتيجة الميزان، ففي فاتحة السورة ينبه الله تعالى أن المفاضلة بين الناس يجب أن تكون بميزان التقوى والخشية من الله، وفي الخاتمة ينكشف انقسام الناس في القيامة إلى فريقين؛ سعداء وأشقياء. على حسب الميزان الإيماني. «في ظلال القرآن» (٢/ ٣٨٣٥).

#### الانفطنلع

أُولها: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ﴾ [١]، وآخرها: ﴿وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِلْهِ يَتَهِ﴾ [١٩](١).

### المُطَفِّفِينَ

أُولها: ﴿وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾ [١]، وآخرها: ﴿هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾ [٣٦](٢).

#### الانشققل

بدئت بذكر السماء (٣)، وختمت بها في قوله: ﴿لَتَرَكَّبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ لَتَرَكَّبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ اللهِ عَلَى قَراءة فتح الباء (٤)، خطاباً للنبي ﷺ مراداً بذلك ركوبه سماء بعد سماء، ليلة الإسراء (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «جواهر البيان» ص(١٣٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «في ظلال القرآن» (٦/ ٣٨٥٤).

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَّتُ ﴾ [الانشقاق: ١].

<sup>(</sup>٤) وهي قراءة ابن كثير وحمزة والكسائي وخلف. وقرأ الباقون بضم الباء، على خطاب الناس. ينظر: «السبعة» لابن مجاهد ص(٦٧٧)، «النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٩٩)، «إتحاف فضلاء البشر» (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٥) جاء هذا عن ابن عباس ﴿ البحر المحيط (٨/ ٤٤٧)، «الدر المنثور» (٨/ ٤٤٧)، وعند الزمخشري \_ أي على قراءة فتح الباء \_ أنه خطاب للإنسان المذكور في قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهُا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كُدِّمًا فَمُلْقِيدٍ ﴾. «الكشاف» (٢٠٦/٤).

#### البُوْق

بدئت بذكر السماء ذات البروج (١)، وختمت بـ ﴿ لَوَجٍ عَفُوظٍ ﴾ [٢٢] وكلاهما من عالم الملكوت، وفي أولها: ﴿ وَالْيَوْمِ الْمُوعُودِ ﴾ [٢٦] ، وفي آخرها: ﴿ وَاللَّهُ مِن وَرَآبِهِم مُحْيِطً ﴾ [٢٠] (٢).

### الطَّازِقِ (٣)

الزَّعُلیٰ (٤)

### الغاشئير

أولها حديث الغاشية (٥) وهي القيامة، وآخرها ذكر

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ﴾ [البروج: ١].

<sup>(</sup>۲) ينظر: «نظم الدرر» (۲۱/ ۳٦۸).

<sup>(</sup>٣) لم يتعرض لها المؤلف بشيء.

<sup>(</sup>٤) لم يتعرض لها المؤلف، وأقول: قد جاء في أول السورة: ﴿سَيِّج اَسَّمَ وَيُكِ الْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١]، وفي ختامها: ﴿إِنَّ هَلْذَا لَغِي الصَّحُفِ الْأُولَى • صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى ﴾ [الأعلى: ١٨ ـ ١٩] ويقال في التناسب هنا: إن اسم الإشارة (هذا) يشير ـ فيما يشير إليه ـ إلى أن الأمر بتسبيح الله وتنزيهه مذكور في الصحف الأولى. ينظر: «نظم الدرر» (٢٢/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ هَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْغَنشِيَةِ ﴾ [الغاشية: ١].

الإياب والحساب(١).

الفَجْنِي (٢)

البخلي

في أولها: ﴿وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ﴾ [٣]، وآخرها: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ [٧] ﴿وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ﴾ [١٧] ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾ [١٩] وهما قسيما ما ولد.

الشَّهُ اللهُ الله

الليَلِنُ (٢)

الضَّحَىٰ (٣)

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ • فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ • إِنَّ إِلَيْنَا إِلَيْنَا وَسَابَهُم ﴿ [الخاشية: ٢٣ ـ ٢٦]. ينظر: «جواهر البيان» ص(١٣٥).

<sup>(</sup>٢) لم يتعرض لها المؤلف.

<sup>(</sup>٣) لم يتعرض لها، وقد يقال: إن السورة افتتحت ببيان نعمة الله على نبيه ﷺ =

# أَلَّهُ نَشْرَحُ (١)

## ٱقُرأ

أولها: ﴿ أَقُرَأُ بِالسِّهِ رَبِّكَ ﴾ [١]، وآخرها: ﴿ وَالسَّجُدُ وَاقْتَرِبِ ﴾ [١]، ولا يخفى ما بينهما من المناسبة البديعية (٢)(٣).

## القئكاني

بدئت بذكر الليل(٤)، وختمت بمطلع الفجر(٥).

<sup>=</sup> وأنه لم يتركه ولم يقله، قال تعالى: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى﴾ [الضحى: ٣] وختمت بأمره ﷺ بالتحدث بنعمة الله وإفشائها. قال تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّتْ﴾ [الضحى: ١١]. ينظر: «نظم الدرر» (٢٢/٢١).

<sup>(</sup>۱) سقط أسم السورة من (ج) و (ت) وواضح أن المؤلف تركها، ويرى البقاعي أن آخر السورة متصل بأولها اتصال المعلول بالعلة، أي: يا محمد (ﷺ)؛ إذا كنا قد شرحنا لك صدرك، فانصب إلى الله بالعبادة، وارغب إليه في كل شأن من شؤونك. «نظم الدرر» (١٢٨/٢٢)، ويلحظ عدم ورود اسم سورة التين، وهي ساقطة هكذا من جميع النسخ.

<sup>(</sup>٢) (ت)، (هـ): البديعة، وكلاهما له وجه.

<sup>(</sup>٣) وفي السورة مناسبتان، إحداهما لفظية؛ حيث بدئت السورة بالأمر وختمت به. والأخرى معنوية؛ وهي أن القراءة ـ المأمور بها في؛ أول السورة ـ تتضمن العلم الذي هو سبيل إلى العمل بما فيه السجود والاقتراب المأمور بهما في آخر السورة: ﴿كُلُّ لَا نُطِعُهُ وَاسْجُدُ وَالْعَرْبِ ﴾ [العلق: ١٩]. وينظر: «نظم الدرر» (٢٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١].

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ سَلَامٌ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ ٱلْفَجِّ ﴾ [القدر: ٥]. قال =

# أَلْهَاكُمُ (١)

لا يخفى أن التكاثر المُلْهي من نعيم الدنيا؛ فلذا (٢) اختتمت بقوله: ﴿ ثُمَّ لَتُسَّئُنَ يَوْمَ إِذْ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [٨] (٣).

## الهنتع

أولها: ﴿ وَيُلُّ ﴾ [١] (٤) وهو (٥) اسم واد من أودية النار (٢)،

- (٢) (ه): فلذلك.
- (٣) «نظم الدرر» (٢٢/ ٢٣٢)، وترك المؤلف سورة العصر.
  - (٤) قال تعالى: ﴿وَثِلُّ لِكُلِّ هَمَزَوِ لَّمَزَوِ لَّمَزَوِ ﴾ [الهمزة: ١].
    - (٥) (وهو) ساقط من (ه).
- (۲) هذا في أحد التفسيرين، وقال به بعض السلف، ولم يجئ بذلك حديث صحيح، أعني كون «ويل» وادياً من أودية النار. ينظر: «تفسير القرآن» لابن كثير (١٧٦/، ١٧٦)، «الدر المنثور» (١/ ٢٠١) والتفسير الآخر \_ وعليه الأكثرون \_ أن «ويلاً» كلمة دعاء، ولذا ساغ الابتداء بها فإنها نكرة، والمعنى: اللهم ألحق الويل والعذاب بهذا أو بأولئك. ينظر: «شرح السيرافي لكتاب سيبويه» (ج٢ الورقة ١٩٤أ)، «تفسير ابن كثير» (١/١٧٧)، «تفسير أبي السعود» (١/١٧٤)، «حاشية زاده على تفسير البيضاوي» (٤/ ١٣٢)، «حاشية الجمل على تفسير الجلالين» (١/ ٥٠١).

البقاعي: «اختير التعبير ب(حتى) دون (إلى) ليفهم أن لما بعدها حكم ما قبلها، فيكون المطلع في حكم الليلة». «نظم الدرر» (١٨١/٢٢) ولم يتحدث المؤلف بعد ذلك في سور البينة والزلزلة والعاديات والقارعة.

<sup>(</sup>۱) وتسمى سورة «التكاثر». «جمال القراء» (۱/ ۳۸)، «فتح الباري» (۸/ ۲۰۰).

وآخرها الحُطَمَة وصفاتها(١).

#### الاخلاض

مطلعها: ﴿ أَحَدُ ﴾ [١] (٢) ومقطعها: ﴿ أَحَدُ ﴾ [٤] (٣).

### النَّاسِن

مطلعها: ﴿ النَّاسِ ﴾ [١]، ومقطعها: ﴿ النَّاسِ ﴾ [٦]، وتكرر فيها خمسَ مرات مختلف المعاني، وقد عُدَّ من

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ كُلُّ لَيُنْبُذُنَّ فِي الْخُطُمَةِ • وَمَا أَذْرَبْكُ مَا الْخُطُمَةُ ﴾ الآيات [الهمزة: ٤، ٥]. وينظر: «نظم الدرر» (٢٤٨/٢٢) ولم يتعرض المؤلف للسور التالية: الفيل، قريش، الماعون، الكوثر، الكافرون، النصر، المسد.

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَادُ ﴾ [الإخلاص: ١].

<sup>(</sup>٣) قال سبحانه: ﴿وَلَمْ يَكُن لَّهُ صَّفُواً أَحَدُ الإخلاص: ٤] وذكر المؤلف في «جنى الجناس» ص(٢٦) أن في لفظ ﴿أَحَدُ في الموضعين جناساً تاماً، ف ﴿أَحَدُ الأول غير الثاني، فإن الأول بمعنى الواحد أو المتوحد، ويستعمل في الإثبات، بل قيل: إنه خاص بالله تعالى لا يطلق على غيره، و﴿أَحَدُ الثاني بمعنى الجمع، وهو من الألفاظ التي لا تستعمل في الإثبات، وإنما تستعمل في النفي، نحو: ما جاءني أحد، ولا يقال: جاءني أحد، ولكونه بمعنى الجمع جاز دخول (بين) عليه في قوله تعالى: ﴿لاَ نُفُرِقُ بَيْنَ الْحَدِ مِن رُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] وهي لا تدخل إلا على متعدد، نحو: ﴿هَذَا فِرَاقُ بَيْنِ وَيَتَنِكُ الكهف: ٢٨]. وصرح السيوطي في كتابه هناك بأن هذا الجناس مما انفرد باكتشافه عن العلماء.

الجناس(١)، والله الموفق.

آخر الكتاب والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين (٢).



- (۱) استبعد الألوسي أن يكون ههنا جناس. «روح المعاني» (۳۰/۳۲۰)، وقال الشهاب الخفاجي: «فيه تأمل» أي كونه جناساً. «حاشية الشهاب» (۸/٤١٨)، والذي عليه الأكثر أن لفظ «الناس» جاء مكرراً في السورة، وليس من بابة الجناس، وبلاغة تكراره مزيد البيان، والإشعار بشرف الإنسان. وذلك لأنه تعالى عرَّف ذاته بكونه رباً للناس وملكاً للناس وإلهاً للناس، ولولا أن الناس أشرف مخلوقاته لما عرف ذاته بهذه الصفات المضافة إليه صراحة. ينظر: «الكشاف» لما عرف ذاته بهذه الصفات المضافة إليه صراحة. ينظر: «الكشاف» (۲۱۲/۶)، «حاشية القنوي» (بهامش حاشية القنوي)، التمجيد على تفسير البيضاوي» (تفسير أبي السعود» (۲۱۲/۹).
- (٢) جاء في ( ج ) بعد هذا ما نصه: "نجز تعليق هذه الكراريس على يد العبد الفقير المقصر الراجي عفو ربه الغني عيسى بن زين الدين البحيري المالكي، في خامس عشر جمادى الأولى سنة سبع وتسعين وتسعمئة، أحسن الله تقضيته، وأنالنا خيري الدنيا والآخرة فيه، وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. تمّ».

وفي (ه): «والله الموفق وإليه المرجع والمآب، تم ذلك والحمد لله وحده، وكان الفراغ من رقمه يوم الأحد المبارك رابع عشر ربيع الثاني سنة سبع وخمسين وألف».

وفي (ت): «والله الموفق، والحمد لله وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم».

# المصادر والمراجع<sup>(۱)</sup>

### أولاً: المخطوطات:

- ١ شرح كتاب سيبويه: السيرافي، مصورة عن نسخة دار الكتب المصرية، برقم (١٣٧).
- ٢ ـ أنوار الحقائق الربانية في تفسير اللطائف القرآنية: محمود الأصبهاني، جامعة الإمام محمد بن سعود، برقم (١١٠١٥/ف).

## ثانياً: المطبوعات:

- ٣ إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر: أحمد البنا، تحقيق
   د. شعبان محمد إسماعيل، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٧هـ.
- ٤ ـ الإتقان في علوم القرآن: جلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٨هـ.
- أساس البلاغة: جار الله الزمخشري، الهيئة المصرية العامة للكتاب،
   مصر، الطبعة الثالثة.
- ٦ أسباب النزول: أبو الحسن الواحدي، تخريج عصام الحميدان، دار
   الإصلاح، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٧ إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: محمد بن علي الشوكاني، تحقيق محمد صبحي حلاق، دار ابن كثير، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٢١ه.

<sup>(</sup>١) ما جاء من المصادر دون تاريخ فهو هكذا في الأصل.

- ٨ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: محمد الأمين الشنقيطي،
   مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٤٠٨هـ.
- ٩ إعجاز القرآن: أبو بكر الباقلاني، تحقيق السيد أحمد صقر، دار
   المعارف، مصر، الطبعة الخامسة.
- ١٠ ـ الإنصاف في مسائل الخلاف: أبو البركات الأنباري، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٧ه.
- ١١ ـ الأنواء: أبو محمد بن قتيبة، نشر محمد حميد الله وزميله، طبع حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى، ١٩٥٦م.
- ١٢ ـ الإيضاح في علوم البلاغة: الخطيب القزويني، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، الطبعة السادسة، ١٤٠٥هـ.
- ١٣ ـ الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه: مكي بن أبي طالب القيسي، تحقيق
   د. أحمد حسن فرحات، دار المنارة، جدة، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٦هـ.
- 1٤ \_ البحر المحيط في التفسير: أبو حيان، مطبعة السعادة، مصر، ١٤ \_ ١٣٢٩هـ.
- 10 \_ بحوث ومقالات في اللغة: د. رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ه.
- 17 ـ بدائع الزهور في وقائع الدهور: محمد بن إياس الحنفي، تحقيق محمد مصطفى، الطبعة الثانية، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٦٣م.
- ۱۷ ـ البدایة والنهایة: ابن کثیر، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى،
   ۱۳۵۱هـ.
- ۱۸ ـ البديع: عبد الله بن المعتز، عني به كراتشقوفسكي، تصوير دار المسيرة، بيروت، ۱۹۸۲م.
- ١٩ ـ البرهان في تناسب سور القرآن: أبو جعفر بن الزبير الغرناطي، تحقيق محمد شعباني، طبع وزارة الأوقاف بالمغرب، ١٤١٠هـ.

- ٢٠ ـ البرهان في علوم القرآن: بدر الدين الزركشي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة.
- ٢١ ـ تاريخ الأدب العربي: كارل بروكلمان، أشرف على ترجمته د.محمود فهمي حجازي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٣م.
- ۲۲ ـ تاريخ دمشق: أبو القاسم ابن عساكر، تحقيق عمر العمري، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- ٢٣ ـ التبيان في علم المعاني والبديع والبيان: شرف الدين الطيبي، تحقيق د. هادي مطر الهلالي، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ٢٤ ـ التحدث بنعمة الله: جلال الدين السيوطي، تحقيق إليزابيث ماري سارتين، المطبعة العربية الحديثة، مصر.
- ٢٥ ـ تحفة الأريب بما في القرآن من الغريب: أبو حيان، تحقيق د. أحمد مطلوب ود. خديجة الحديثي، مطبعة العاني، بغداد، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
  - ٢٦ ـ تفسير أبي السعود العمادي: دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ۲۷ ـ تفسير التحرير والتنوير: محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية، ١٩٨٤م.
- ۲۸ ـ تفسير القرآن العظيم: إسماعيل بن كثير، كتب هوامشه حسين إبراهيم زهران، دار الفكر، بيروت، ١٤١٢هـ.
  - ٢٩ ـ التفسير الكبير: فخر الدين الرازي، دار الفكر، بيروت، ١٤١٠هـ.
- ٣٠ ـ تناسق الدرر في تناسب السور: جلال الدين السيوطي، تحقيق عبد القادر أحمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٦هـ.
- ٣١ ـ التنبئة بمن يبعثه الله على رأس كل مئة: جلال الدين السيوطي، تحقيق عبد الحميد شانوحة، دار الثقة، مكة، ١٤١٠هـ.
- ٣٢ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن: ابن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٨ه.

- ٣٣ ـ جمال القراء وكمال الإقراء: علم الدين السخاوي، تحقيق د. علي حسين البواب، مكتبة التراث، مكة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- ٣٤ ـ جنى الجناس: جلال الدين السيوطي، تحقيق محمد علي الخفاجي، الدار الفنيَّة.
- ٣٥ ـ الجواب الصحيح لِمَن بدّل دين المسيح: شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق علي بن حسن بن ناصر وزميليه، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤ه.
- ٣٦ ـ جواهر البيان في تناسب سُور القرآن: عبد الله الغماري، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٦ه.
  - ٣٧ \_ حاشية ابن التمجيد على تفسير البيضاوي: (بهامش حاشية القنوي).
    - ٣٨ ـ حاشية الجمل على الجلالين: مطبعة عيسى البابي الحلبي، مصر.
  - ٣٩ \_ حاشية الدسوقي على المغنى: المطبعة المحمدية، مصر، ١٣٥٨ه.
- ٤٠ ـ حاشية الدماميني على المغني (بهامش شرح الشُّمُني): المطبعة البهية، مصر، ١٣٠٥ه.
- ٤١ ـ حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي: دار الطباعة العامرة،
   بولاق، ١٢٨٣هـ.
- 23 حاشية زاده على تفسير البيضاوي: المطبعة المعمورة السلطانية، القسطنطينية، ١٢٨٣ه.
- ٤٣ \_ حاشية القنوي على تفسير البيضاوي: المطبعة العامرة، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هـ.
- ٤٤ ـ حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة: جلال الدين السيوطي، دار إحياء الكتب العربية، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٧هـ.
- ٤٥ ـ الدر المنثور في التفسير بالمأثور: جلال الدين السيوطي، دار الفكر،
   بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- ٤٦ ـ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: محمود شكري الألوسي، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٨هـ.
- ٤٧ ـ السبعة في القراءات: ابن مجاهد، تحقيق د. شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، الطبعة الثانية.

- ٤٨ ـ سر الفصاحة: ابن سنان الخفاجي، تحقيق على فوده، مكتبة الخانجى، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ٤٩ ـ سير أعلام النبلاء: الذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وجماعة،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦هـ.
- ٥٠ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ابن العماد الحنبلي، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٥١ ـ شرح المفصل: ابن يعيش، عالم الكتب، بيروت.
- ٥٢ ـ صحيح البخاري: ترقيم د. مصطفى ديب البغا، دار اليمامة، دمشق، الطبعة الخامسة، ١٤١٤هـ.
- ٥٣ ـ صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام: جلال الدين السيوطي، تعليق علي سامي النشار، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.
- ٥٤ ـ طبقات الشافعية: تاج الدين السبكي، تحقيق د. محمود الطناجي وزميله، هجر للطباعة، مصر، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ.
- ٥٥ ـ طبقات الشافعية: ابن قاضي شهبة، تصحيح د. الحافظ عبد العليم خان، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ٥٦ ـ طبقات المفسرين: شمس الدين الداودي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- ٥٧ ـ العمدة في صناعة الشعر ونقده: الحسن بن رشيق القيرواني، تحقيق د. النبوي شعلان، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ٥٨ ـ غاية النهاية في طبقات القراء: شمس الدين بن الجزري، عني بنشره ج. برجستراسر، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٢هـ.
- ٥٩ ـ غرائب التفسير وعجائب التأويل: محمود الكرماني، تحقيق د. شمرال سركال العجلي، دار القبلة، جدة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- 7٠ ـ فتح الباري شرح صحيح البخاري: ابن حجر، تحقيق محب الدين الخطيب، المطبعة السلفية، مصر، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧هـ.

- 71 ـ الفرق بين النصيحة والتعيير: ابن رجب الحنبلي، تحقيق علي حسن عبد الحميد، دار عمان، الأردن، الطبعة الثانية، ١٤٠٩هـ.
- 77 ـ الفضائل الباهرة في محاسن مصر والقاهرة: محمد بن محمد ابن ظهيرة، تحقيق مصطفى السقا وزميله، دار الكتب، القاهرة، 1979م.
- ٦٣ ـ فهرس الفهارس والأثبات: عبد الحي الكتّاني، باعتناء إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٢ه.
- ٦٤ ـ في ظلال القرآن: سيد قطب، دار الشروق، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- ٦٥ ـ قطف الأزهار في كشف الأسرار: جلال الدين السيوطي، تحقيق د.
   أحمد الحمادي، وزارة الأوقاف، قطر، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- 77 \_ الكشاف: أبو القاسم الزمخشري، مطبعة البابي الحلبي، مصر، الطبعة الأخيرة، ١٣٩٢ه.
  - ٦٧ \_ كشف الظنون: حاجى خليفة، تصوير دار العلوم، بيروت.
- ٦٨ ـ الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة: نجم الدين الغزي، تحقيق جبرائيل جبور، بيروت.
- ٦٩ ـ لسان العرب: ابن منظور، تحقيق عبد الله على الكبير وزميليه، طبعة دار المعارف، مصر.
- ٧٠ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: نور الدين الهيثمي، تصوير دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٢هـ.
- ٧١ ـ المحرر الوجيز (تفسير ابن عطية): أبو محمد بن عطية، تحقيق
   المجلس العلمي بفاس، طبعة المغرب، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- ٧٢ ـ معترك الأقران في إعجاز القرآن: جلال الدين السيوطي، تحقيق علي البجاوي، دار الفكر العربي، مصر.
- ٧٣ ـ معجم الأدباء: ياقوت الحموي، طبعة دار المأمون، مصر، الطبعة الأخيرة.
- ٧٤ ـ معجم البلدان: ياقوت الحموي، تحقيق فريد الجندي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠ه.

- ٧٥ ـ معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: د. أحمد مطلوب، مطبعة المجمع العلمي العراقي، ١٤٠٣ه.
- ٧٦ ـ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ابن هشام الأنصاري، تحقيق د. مازن المبارك وزميله، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٩٧٢م.
- ۷۷ \_ مفتاح السعادة ومصباح السيادة: طاش كبري زاده، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
- ٧٨ ـ مقامات السيوطي: تحقيق سمير الدروبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
  - ٧٩ \_ مقدمة ابن خلدون: تصوير دار الفكر، بيروت.
- ٨٠ ـ مكتبة الجلال السيوطي: أحمد الشرقاوي إقبال، دار المغرب للتأليف، ١٣٩٧هـ.
- ٨١ ـ مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب: أمين الخولي،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٥م.
- ٨٢ ـ المنجم في المعجم: جلال الدين السيوطي، تحقيق إبراهيم باجس، دار ابن حزم، بيروت، ١٤١٥هـ.
- ٨٣ ـ ميزان الاعتدال: الذهبي، تحقيق علي بن محمد البجاوي، دار الفكر، بيروت.
- ٨٤ ـ النشر في القراءات العشر: ابن الجزري، تصحيح علي بن محمد الضباع، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٨٥ ـ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: برهان الدين البقاعي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ١٤١٣ه.
- ٨٦ ... نقط العروس: أبو محمد بن حزم، تحقيق د. إحسان عباس (ضمن رسائل ابن حزم)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٨٧م.
- ۸۷ ـ النور السافر عن أخبار القرن العاشر: محيي الدين العيدروس، تصحيح محمد رشيد الصفار، المكتبة العربية، بغداد، ١٣٥٣هـ.
- ۸۸ ـ وفيات الأعيان: ابن خلكان، تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر، بيروت.

#### المحتوى

| الصفحة |                                           |
|--------|-------------------------------------------|
| ٥      | مُقَدِّمةًمُقَادِّمةً                     |
| ٧      | الإعجاز البياني                           |
| ۱۷ .   | السيوطي وعصره العلمي                      |
| ۲۸     | توثيق نسبة الرسالة                        |
| ٣٩     | نماذج من النسخ الخطية                     |
| ٤٣     | النص محققاً                               |
| ٤٧     | سورة البقرة                               |
| ٤٨     | سورة آل عمران                             |
| ٤٨     | سورة النساء                               |
| ٤٩     | سورة المائدة                              |
| ٥٠     | سورة الأنعام                              |
| 0.1    | سورة الأعراف                              |
| ٥١     | سورة الأنفال                              |
| ٥٢     | سورة براءة                                |
| ۲٥     | سورة يونس                                 |
| ٥٢     | سور هِود، ويوسف، والرعد، وإبراهيم، والحجر |
| ٥٣     | سورة النحل                                |
| ٥٤     | سورة الإسراء                              |
| ٥٤     | سور الكهف، ومريم، وطه                     |
| ٥٥     | سورة الأنبياء                             |
| ٥٥     | سورة الحج                                 |

| لصفحة | <u>)(</u><br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الموضوع |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ٥٦    | المؤمنونالله المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة    |
| 70    | النور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -       |
| ٥٧    | الفرقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ٥٧    | الشعراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة    |
| ٥٨    | النمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| ٥٨    | القصص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| ٥٨    | العنكبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| ٥٩    | الرومالله المراجعة المر  | سورة    |
| ٥٩    | لقمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة    |
| ٥٩    | السجدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| ٦.    | الأحزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ٦٠,   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| ٦.    | فاطرفاطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 17    | يس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 17    | الصافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| 77    | ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 77    | الزمرالله المستنان المستان المستنان المستنان المستنان المستان المستنان المستنان المستان |         |
| 77    | غافرعافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة    |
| ٦٣    | فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سورة    |
| ۳۲    | الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة    |
| ٦٤    | الزخرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة    |
| 7.5   | الدخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة    |
| 37    | الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة    |
| ٥٢    | الأحقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة    |
| 70    | القتال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة    |
| 77    | الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة    |
| 77    | الحداتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |

| لصفحة |               | الموضوع |
|-------|---------------|---------|
| ٦٧    | _<br>ق        | سورة    |
| ٦٧    | الذاريات      | سورة    |
| ٦٧    | الطور         |         |
| ٨٢    | النجم         |         |
| ٦٨    | القمر ٰ       |         |
| 79    | الرحمٰنا      |         |
| 79    | الواقعة       |         |
| ٦٩    | الحديد        | سورة    |
| ٧٠    | المجادلة      | سورة    |
| ٧٠    | الحشر         | سورة    |
| ٧٠    | الممتحنة      |         |
| ٧١    | الصفا         |         |
| ٧١    | الجمعة        |         |
| ٧١    | المنافقون     |         |
| ٧٢    | التغابن       |         |
| ٧٢    | الطلاق        | سورة    |
| ٧٢    | التحريم       | سورة    |
| ٧٣    | الملك أ       |         |
| ٧٤    | <i></i><br>نَ | سورة    |
| ٧٤    | الحاقة        |         |
| ٧٤    | سأل           |         |
| ٧٥    | نوحنوح        |         |
| ٧٥    | الجنا         | سورة    |
| ٧٥    | المزملا       | سورة    |
| ٧٦    | المدثرا       | -       |
| ٧٦    | القيامة       | _       |
| ٧٦    | الإنسان       | سورة    |

| فحة<br>— | الصة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                 | وضوع      |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ٧٧       | المرسلات                                                                                                                     | سورة      |
| ٧٧       |                                                                                                                              | سورة      |
| ٧٨       |                                                                                                                              | سورة      |
| ٧٨       |                                                                                                                              |           |
| ٧٨       | التكوير                                                                                                                      |           |
| ٧٩       | الانفطار                                                                                                                     |           |
| ٧٩       | المطففين                                                                                                                     |           |
| ٧٩       | الانشقاق                                                                                                                     |           |
| ٨٠       | ، البروج                                                                                                                     | سوره<br>- |
| ٨٠       | البروج                                                                                                                       | سوره<br>  |
| <br>Λ∗   | الطارق                                                                                                                       |           |
| <br>Λ•   | الأعلى                                                                                                                       |           |
| ۸۱<br>۸۱ | ة الغاشية                                                                                                                    |           |
|          | ة الفجر                                                                                                                      |           |
| ۸۱<br>   | ة البلد                                                                                                                      |           |
| ۸۱       | ة الشمس                                                                                                                      |           |
| ۸١       | ة الليل                                                                                                                      | سورا      |
| ۸۱       | ة الضحى                                                                                                                      | سورا      |
| ۸۲       | ة ألم نشرح                                                                                                                   | سور       |
| 11       | ة ألم نشرحة<br>ة اقرأ                                                                                                        | سور       |
| 17       | ة القدرة القدر                                                                                                               | سور       |
| 14       | ة ألهاكم                                                                                                                     | سور       |
| 14       | ة الهمزة                                                                                                                     | سو ر      |
| ١٤       | ة الإخلاصق<br>أق الإخلاص                                                                                                     |           |
| ١٤       | ة الناسق<br>أناس الناس | -         |
| 7        | ر والمراجع                                                                                                                   | المصاد    |
| ۱۳       | و وبالمرب الم                                                                                                                |           |