# خُلُق الإنسان في القرآن الكريم

(دراسة وصفية تحليلية)

تأليف الدكتوبرة/ إلهام أحمد محمد علي البعداني

اعتنى به د. محمد نعمان محمد على البعداني

# الطبعة الأولى ١٤٣٧هـ الموافق له ٢٠١٦مر حقوق الطبع محفوظة للمؤلفة

أصل هذا الكتاب رسالة علمية نالت بها الباحثة درجة الدكتوراه بامتياز من شعبة التفسير وعلوم القرآن بدائرة القرآن الكريم والدراسات الإسلامية في جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية بالسودان هذبت حواشها وحذفت مقدمتها وفهارسها



﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ اللَّهِ الْمُثَمِّ ٱلْحُراكِبِيرًا ﴾ أَنَّ لَكُمْ أَجُراكِبِيرًا ﴾

#### المقدمة

إن الحمد لله، نستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله على هويتأيمًا الذين مَامَنُوا اتَّقُوا الله حقّ تُقَائِمِه وَلا تَمُونُ إلا وَأَنتُم مُسلِمُونَ في (١)، هويتأيمًا النّاسُ اتّقُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلقَكُم مِن الله على وَيعدة وخَلق مِنها زَوْجَها وَبَثَ مِنهما رِجَالا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتّقُوا الله الذِي تَسَاءَ أُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنّ الله كَان عَليَكُمْ رَقِيبًا في (١)، هويتأيمًا الله وقُولُوا قَولا سدِيلاً \* يُصلِح الله كَثيرًا ونسَاءً وَاتّقُوا الله وقُولُوا قَولا سدِيلاً \* يُصلِح الله كَثِيرًا وَنسَاءً وَاتّقُوا الله وقُولُوا قَولا سدِيلاً \* يُصلِح الله كَثَمُ الله وَقُولُوا قَولا سدِيلاً \* يُصلِح الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا في (٢).

١- سورة آل عمران: الآية ١٠٢.

٢- سورة النساء: الآية ١.

٣- سورة الأحزاب: الآية ٧٠-٧١.

<sup>3-</sup> سورة النساء: الآية ١٦٦. قال ابن كثير: «أي فيه علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه من البينات والهدى والفرقان، وما يحبه الله ويرضاه، وما يكرهه ويأباه، وما فيه من العلم بالغيوب من الماضي والمستقبل، وما فيه من ذكر صفاته تعالى المقدسة التي لا يعلمها نبي مرسل ولا ملك مقرب إلا أن يعلمه الله به» تفسسير القرآن العظيم ٢/٢٦، وقال ابن عاشور: «ومعنى ذلك أنه معجز لفظاً ومعنى، فكما أعجز البلغاء من أهل الحقائق العالية» التحرير والتنوير ٢٢٦/٤، وهذا أحد وجوه إعجاز القرآن الكريم الي ما أودعه الله ش فيه من علوم ومعارف واسعة -.

هذا العصر، عصر العلم والاكتشافات العلمية، ليمثل بذلك إعجازاً علمياً لهذا الكتاب الكريم في عصر العلم، وإن هذا النوع من الإعجاز قد أذعن له كبار رواد العلم ومختصيه، ليطلق أحدهم كتابا سماه (القرآن يسبق العلوم الحديثة)، ومن هذه المعجزات التي حواها هذا الكتاب الكريم معجزة خلق الإنسان، إذ تحدث عنها القرآن الكريم بدقة بالغة، تشهد أنه كتاب نزل من عند الله عليه؛ إذ يعجز البشر في عهد محمد ﷺ، وفي البيئة التي عاش فيها، أن تتحدث عن خلق الإنسان وتصفه بدقة متناهية، لم يقف البشر على الكثير من أسرار ذلك إلا في عصر الاكتشافات العلمية، بعد أن استطاعوا مشاهدة ما يدور داخل الأرحام، وداخل كل خلية في جسم الإنسان، وليس ذلك فحسب بل إنه معجز في ألفاظه بما تحويها من عبارات يسيره ومعان كثيرة، وانه ومن خلال ممارسة التدريس والدعوة إلى الله على يجد الواحد منا أن الوقوف على تفسير كتاب الله على، مع ربط ذلك بحقائق ومكتشفات العلم، يؤثر أثراً بالغاً في النفوس، ورأيت أن موضوع خلق الإنسان في القرآن جدير بهذه الخدمة التي يظهر من خلالها معجزة القرآن في بيان خلق الإنسان، وزاد إصراري على ذلك عندما اطلعت على كتابات للطاعنين والمرجفين في حديث القرآن عن خلق الإنسان، ولا يدمغ هؤلاء الماديين إلا الأدلة المشاهدة الملموسة والتي امتن الله على ببثها في أرجاء الكون، وحث البشر على النظر والتأمل والتفكر فيها، وكشف ﷺ من خلال تقنية العلوم الحديثة كثيراً من الأسرار في موضوع خلق الإنسان، كشفاً يتطابق تطابقاً تاماً وعجيباً مع ما جاء في كتاب الله تعالى، لتتجلى المعجزة الشاهدة على صدق الرسول والرسالة وتقام الحجة، سائلة من الله التوفيق والسداد، والقبول والرضى، وأن يجعل هذا العمل نافعاً وخالصاً لوجهه الكريم. المؤلفة/ إلهام أحمد محمد على البعداني

### الفصل الأول: أصل خلق الإنسان والرد على نظرية التطور

وفيه ثلاثة مباحث:

#### المبحث الأول: الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم السي

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم الكلي في القرآن الكريم. المطلب الثاني: الخلق من الأرض في ضوء المكتشفات العلمية. المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المبحث الثانى: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في القرآن الكريم. المطلب الثاني: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في ضوء المكتشفات العلمية. المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المبحث الثالث: نظرية النشوء والتطور

وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: التعريف بنظرية النشوء والتطور وآثارها. المطلب الثاني: تفنيد نظرية النشوء والتطور من الشرع. المطلب الثالث: موقف علماء الغرب من نظرية النشوء والتطور. المطلب الرابع: تفنيد نظرية النشوء والتطور عقلياً وعلمياً. المطلب الخامس: ملخص الدراسة وأثرها.

## المبحث الأول الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم الطّيّة

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم في القرآن الكريم. المطلب الثانى:

الخلق من الأرض في ضوء المكتشفات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات القرآنية والعلمية وأثرها.

### المطلب الأول: الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم عليه الصلاة والسلام في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُغْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَدِلِحًا ۚ قَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ هُوَ أَنشَأَكُمُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ نَجِيبٌ ﴾ (٢).

وقال ﷺ: ﴿ هُوَ أَعَلَمُ بِكُو إِذْ أَنشَأَكُم مِن ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ (٣).

#### أقوال المفسرين:

قوله ﷺ: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ ﴾ أي: من الأرض خلقناكم أيها الناس(٥).

والخلق أصله الإيجاد على تقدير وتسوية، وأطلق في القرآن الكريم وكلام الشارع على إيجاد الأشياء المعدومة، وإخراجها إلى الوجود إخراجاً لا صنعة فيه للبشر؛ فإن إيجاد البشر بصنعتهم أشياء إنما هو تصويرها بتركيب متفرق أجزائها، وتقدير مقادير مطلوبة منها، كصانع الخزف، وخص اسم الخالق في به فلا يطلق على غيره، ولهذا كان من صفاته الكريمة الخالق، ولو أطلقه أحد على غير الله تعالى بناء على الحقيقة اللغوية لكان إطلاقه إقدام في حمق وخرقاً وقلة مبالاة وضبط،

١- سورة طه: الآية ٥٥.

٢ سورة هود: الآية ٦١.

٣- سورة النجم: الآية ٣٢.

٤- سورة نوح: الآية ١٧.

٥- جامع البيان في تأويل القرآن المعروف بتفسير الطبري لمحمد بن جرير الطبري ٣٢١/١٨.

فيجب أن ينبه على تركه<sup>(۱)</sup>، فالخلق وإيجاد العوالم وأجناس الموجودات وأنواعها، وتولد بعضها عن بعض بما أودعت الخلقة الإلهية فيها من نظام الإيجاد، كتكوين الأجنة في الحيوان في بطونه وبيضه، وتكوين الزرع في حبوب الزريعة، وتكوين الماء في السحب، ذلك كله خلق، وهو من تكوين الله في ولا عبرة بما قد يقارن بعض ذلك الإيجاد من علاج الناس، كالتزويج، وإلقاء الحب والنوى في الأرض للإنبات (۱)، فلفظ (الخلق) المذكور في القرآن يتضمن معنيين:

الأول: الإبداع والإنشاء. والثاني: التقدير (٣).

وقد اختلف المفسرون في المراد بقوله ، ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ ﴾ إلى أقوال:

القول الأول: أن معنى خلقه الناس من الأرض أنه خلق أباهم آدم الطّيّة منها (٤)؛ لأنه من ترابها (٥)، لقوله على: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَ مُن ثُرَابٍ ثُمَّ اللّه من ترابها (١)، لقوله على: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَ مُن ثُرَابٍ ثُمَّ عَلَقَ أَصلنا من التراب، ونحن أولاده منه أي آدم الطّيّة - وتبعاً له في الخلق، صدق عليهم أنهم خلقوا من تراب، فأطلق ذلك عليهم؛ لأنه

<sup>1-</sup> وذكر الغزالي بأنه لا حظ للعبد في اسم الله الخالق إلا بوجه من المجاز بعيد، فإذا بلغ في سياسة نفسه وسياسة الخلق مبلغاً ينفرد فيه باستتباط أمور لم يسبق إليها، ويقدر مع ذلك على فعلها، كان كالمخترع لما لم يكن له وجود من قبل، فيجوز إطلاق اسم الخالق عليه مجازاً، فجعل جواز إطلاق فعل الخلق على الختراع بعض العباد مشروطاً بهذه الحالة النادرة. المقصد الأسنى في شرح معاني أسماء الله الحسنى ص٧٩.

٢- التحرير والتنوير المعروف بتفسير ابن عاشور ٣٢٢/١، والتفسير القرآني للقرآن لعبد الكريم الخطيب ١٢٣/٤.
 ٣- بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية لأحمد بن عبد الحليم بن تيمية ٧٣/٢.

٤- انظر: مفاتيح الغيب (تفسير الرازي) ٢١/٢٢، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٢٣٤/٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٩٠/٣، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ١٠/٤، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزيء ٩/٢، وبحر العلوم للسمرقندي ٢٠٢/٢، وفتح القدير للشوكاني ٤٣٧/٣.

٥- بيان المعاني [حسب ترتيب النزول] لعبد القادر ملاحويش ١٨١/١.

٦- سورة آل عمران: الآية ٥٩.

أصلهم وهم فروعه (۱)، وكل فرد من أفراد البشر له حظ من خلقه الكلية؛ إذ لم تكن فطرته البديعة مقصورة على نفسه الكلية، بل كانت أنموذجاً منطوياً على فطرة سائر أفراد الجنس انطواء إجمالياً مستتبعاً لجريان آثارها على الكل، فكان خلقه الكلية منها خلقاً للكل منها (۲).

القول الثاني: أنه في خلقنا من النطفة المتولدة من الأغذية المتولدة من الأرض بوسائط، فالغذاء إما حيواني أو نباتي، والحيواني ينتهي إلى النبات، والنبات إنما يحدث من امتزاج الماء والتراب، فصح أنه في خلقنا منها<sup>(٣)</sup>، وذلك لا ينافي كوننا مخلوقين من النطفة، ويدل عليه أنه في بيّن في عدة آيات أنه خلقنا من تراب ثم من نطفة<sup>(٤)</sup>، فيكون ذلك تتبيهاً على ما تولدت منها الأخلاط المتولد منها الإنسان<sup>(٥)</sup>.

القول الثالث: إن الملك الموكل بالرحم يأخذ من تربة المكان الذي يدفن فيه المولود، ويذره على النطفة ثم يدخلها في الرحم، فيخلق من التراب ومن النطفة (٢)؛ لدلالة ظاهر القرآن عليه (٧)، ولحديث: "مَا مِنْ مَولُودٍ إلا وَقَد ذُر عَلَيَهِ مِنْ تُرَابِ حُفْرَتِه "(٨)، وحديث النبي على لما مر بقبر حبشي فقال: "لا إِلَهَ إِلا الله! سبيقَ مِنْ مَنْ

١- مفاتيح الغيب للرازي ٢١/٢٢، وفتح القدير ٤٣٧/٣، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٤٩٩/٧.

٢- روح المعاني للألوسي ٢٠٧/١، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم (تفسير أبي السعود) ٢٢/٦.

۳- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ۲۱/۲۲، وتفسير البحر المحيط ۱۸۳/۱، ، وروح المعاني ۲۰۷/۱۰،
 وتفسير أبي السعود ۲۲/۱، واللباب في علوم الكتاب لأبي حفص عمر بن على بن عادل ۲۷۹/۱۳.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٦/٢٢.

٥- انظر: تفسير البحر المحيط ١٨٣/٦.

٦- انظر: تفسير البحر المحيط ١٨٣/٦، ومفاتيح الغيب ٢١/٢٢، وروح المعاني ٢٠٨/١٦، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١٠/١١، ومعالم النتزيل ٣/٦٥/٣، ولباب التأويل ٢٧٢/٤، وتفسير أبي السعود ٢٢٢٦.

٧- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١٠/١١.

 $<sup>\</sup>Lambda$  - أخرجه أبو نعيم الأصبهاني في حلية الأولياء، باب ابن سيرين 1/10. وقال: «حديث غريب من حديث ابن عون عن محمد، لم نكتبه إلا من حديث أبي عاصم النبيل عنه، وهو أحد الثقات الأعلام من أهل=

أَرْضِهِ وَسَمَائِهِ إِلَى تُرْبَتِهِ الَّتِي خُلِقَ مِنْهَا"(١)، ولخبر ابن مسعود هذا؛ وإن الله يأمر ملك الأرحام أن يكتب الأجل والرزق والأرض التي يدفن فيها وأنه يأخذ من تراب تلك البقعة»(٢)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «يدفن كل إنسان في التربة التي خلق منها»(٣)، ولهذين الأثرين حكم الرفع؛ لأنهما ليسا مما يقال بالرأي(٤)، واستدلوا بقوله نها: ﴿وَمَاتَدْرِي نَفْسُ بِأَي آرَضِ تَمُوتُ ﴾ لأنها لا تدري من أي ذرات الأرض تكونت، ومن علم قدرة الله لا يستبعد هذا؛ والعقائد لم تقتصر على المحسوسات(١).

وقد أجيب عن القول الثالث بأن القرآن يدل على أن مرحلة النطفة بعد مرحلة التراب بمهلة، فهى غير مقارنة لها، بدليل الترتيب بينهما بـ(ثم)(٧) في قوله على:

. 1

<sup>=</sup>البصرة»، وقال الألباني معلقاً على كلامه: «قلت: نعم، ولكن يبقى النظر فيمن دونه، فمحمد بن نعيم لم أعرفه، وأما الأهوازي فقد أورده الذهبي في الميزان، وقال: لقبه سكرة، قال أبو بكر بن عبدان الشيرازي: أقر بالوضع، فالإسناد ساقط بمرة... وبالجملة فالحديث باطل من جميع طرقه، وأما الشواهد التي ذكرها له السيوطي؛ فهي مع كونها شواهد قاصرة؛ فهي ما بين موقوف ومقطوع»، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة ١٩/١١.

<sup>1-</sup> أخرجه البيهقي في شعب الإيمان، باب الصبر على المصائب وعما تتزع إليه النفس من لذة وشهوة، فصل في ذكر ما في الأوجاع والأمراض والمصيبات من الكفارات ١٧٣/٧ برقم:٩٨٩١، والحاكم في المستدرك، كتاب الجنائز ٥٢١/١ برقم: ١٣٥٦. ضعفه الهيثمي في مجمع الزوائد ٣/٢٤، وحكم عليه ابن حزم بالوضع في المحلى ٧/ ٢٨٦، وذكر الحاكم أن له شواهد، وذكر الألباني أنه يرتقي إلى مرتبة الحسن بمجموع طرقه. السلسلة الصحيحة مختصرة ٤٧٣/٤.

٢- ذكره الرازي في تفسيره مفاتيح الغيب ٢٢/٦٦.

٣- أخرجه عبد الرزاق الصنعاني في المصنف ١٥/٥ برقم: ٦٥٣١.

٤- فتاوى الشبكة الإسلامية، انظر: مركز الفتوى بموقع الشبكة الإسلامية: (www.islamweb.net).

٥- سورة لقمان: الآية ٣٤.

٦- بيان المعاني ١٨١/١، ١٨٢.

٧- أضواء البيان ٢٥/٤.

وقوله ها: ويَتَأَيُّهَا النّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَبِّ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنّا خَلَقَتَكُمْ مِن نُطْفَةِ مُمْ سَوَّعِكَ رَبِّ مُنَ الْبَعْثِ فَإِنّا خَلَقَتَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن وقوله ها: وقوله نَلْ خَلَقَكُمْ مِن تُلْفَة لِهُ (٢)، وقوله نَلْ خَلَقَكُمْ مِن تُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة لِهُ (١)، وقوله: وقوله: وقوله: ووالله على القرآن يخالف هذا القول ولا يدل عليه كما قالوا، وليس بثابت في حديث مرفوع ما يدل على خلط التراب بالنطفة، والحديث الأول الذي ذكروه ضعيف، بل قيل ببطلانه، وحديث الحبشي ضعيف في أصله، وإنما ذهب جماعة من المحدثين إلى تقويتة بمجموع طرقه، مع أن هناك من حكم عليه بالوضع كما سبق في تخريجه، وليس فيه خلط التراب بالنطفة، وأثر ابن مسعود المذكور ذكره بعض المفسرين ولا تعرف صحة نسبته إليه، وأثر ابن عباس في سنده راوٍ ضعيف (٥)، ومثل هذا القول يتوقف الأخذ به على صحة الأحاديث والآثار الواردة فيه؛ لأنه من الغيب المتوقف على الدليل.

وللتذكير بالأرض هنا مناسبة في مشهد الحوار مع فرعون الطاغية المتكبر، الذي يتسامى إلى مقام الربوبية؛ وهو من هذه الأرض وإليها؛ وهو شيء من الأشياء التي خلقها الله في الأرض وهداها إلى وظيفتها (١).

١ - سورة الكهف: الآية ٣٧.

٢- سورة الحج: الآية ٥.

٣- سورة ص: الآية ١١.

٤- سورة غافر: الآية ٦٧.

هو عمر بن عطاء بن وَرَاز، ضعفه يحيى بن معين والنسائي وأحمد بن حنبل. انظر: تاريخ ابن معين رواية الدوري ٩٨/٣، والضعفاء والمتروكين للنسائي ص ٨١، والعلل ومعرفة الرجال للإمام أحمد ٣١٦/٣.
 ٦- في ظلال القرآن لسيد قطب إبراهيم ٢٣٣٩/٤.

وقوله في: ﴿ أَنْشَأَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ الإنشاء هو الإحداث والإيجاد وابتداء الخلق من غير شيء (١) ، أو إيجاد الشيء وتربيته (٢) ، والمقصود منه في الآية ابتدأ خلقكم منها، وذلك بأن خلق منها أباكم آدم، وأنتم من صلبه، فإنشاؤه إنشاء لنسله؛ لأن خلقته الطبي لم تكن مقصورة على نفسه؛ بل كانت أنموذجاً منطوياً على خلق جميع ذريته انطواء إجمالياً (٢).

وقيل: الكلام على حذف مضاف، أي: أنشأ أباكم (٤).

وهناك وجه آخر هو أن خلق آدم الكلي من التراب، وذريته مخلوقة من النطف المتولدة من الدم، المتولد من الأغذية، المتولدة من النبات (٥)، بدليل الآية التالية.

وقوله الأرض بإنشائه من الأرض بإنشائه أي: أنبت أباكم آدم الله من الأرض بإنشائه من أديمها كلها(١)، ﴿نَبَاتًا ﴾ أي: إنشاء (٧)، وعبر بالجمع إما لأنه أصلهم (٨)، أو

۱- انظر: جامع البيان (تفسير الطبري) ٥٦٢/١١، والتحرير والتتوير ٢٣٦/٦، ولسان العرب لمحمد بن مكرم بن منظور ١٧٠/١، ومختار الصحاح لمحمد بن أبي بكر الرازي ص٦٨٨.

٢- المفردات في غريب القرآن للحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني ص٨٠٧.

٣- انظر: جامع البيان (تفسير الطبري) ٣٦٨/١٥، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/٥٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥٢/٥، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١٩٨/٣، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ١٢٣/٤، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٣٩/٣، وتفسير الجلالين لجلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي ص٢٠٢، والتحرير والتنوير ١٨/١١، وفتح القدير ٢/ ٧٣٣.

٤- روح المعانى للألوسى ١٢/٨٨.

٥- انظر: مفاتيح الغيب ١٤/١٨، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل ٢٤٢/٣، وتفسير أبي السعود ٢٢٠/٤.

٦- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان الأزدي ٢٠٢/٣، ومفاتيح الغيب للرازي ١٢٥/٣٠، وجامع البيان للطبري ٢٣٠/٢٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٠٥/١٨، والدر المنثور في التفسير بالمأثور لجلال الدين السيوطى ٢٩٣/٨، وزاد المسير ٣٧١/٨، وتفسير البغوي ١٥٧/٥، وفتح القدير ٤١٨/٥.

٧- التفسير الميسر لنخبة من أساتذة التفسير ص٥٧١.

 $<sup>- \</sup>Lambda - \Lambda$  معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي  $- \Lambda - \Lambda$ 

لأنهم كانوا في صلبه (۱)، واستعير الإنبات للإنشاء؛ لكونه أدل على الحدوث والتكون من الأرض (۲)، وللمشابهة بين إنشاء الإنسان وإنبات النبات حيث إن كليهما تكوين (۳).

١- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان المعروف بتفسير السعدي ص٨٨٩.

وَمَا فِيهَا أَكُنْتَ مُفْتَدِياً بِهَا؟ فَيَقُولُ: نَعَمْ، فَيَقُولُ: قَدْ أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَنَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ؛ أَنْ لاَ تُشْرِكَ -أَحْسَبُهُ قَالَ- وَلاَ أُدْخِلَكَ النَّارَ، فَأَبَيْتَ إلاَّ الشِّرْكَ"[أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ١٢١٣/٣ برقم: ٣١٥٦، ومسلم، كتاب صفات الله على المناس الم المنافقين وأحكامهم، باب طلب الكافر الفداء... ٢١٦٠/٤ برقم: ٢٨٠٥]. وقوله ﷺ: "وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ"، فيه إشارة إلى قوله ﷺ: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى أَنفُيسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَيْ شَهِ دُنَّا أَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَا اغْلِهِ إِينَ ﴾، قال عمر كل سمعت رسول الله رضي وقد سئل عنها يقول: "خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ، ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ بِيَمِينِهِ، فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِّيَّةً..." الحديث[أخرجه مالك في الموطأ، كتاب القدر، باب النهي عن القول بالقدر ٨٩٨/٢ رقم: ١٥٩٣، وأحمد في المسند، مسند الخلفاء الراشدين، مسند عمر 🐞 ۱/۳۹۹ رقم: ۳۱۰، وأبو داود، كتاب السنة، باب في القدر ۲/۹۳ رقم: ٤٧٠٣، والترمذي، كتاب التفسير ٢٦٦/٥ رقم: ٣٠٧٥]. قال ابن عبد البر: «حديث ليس إسناده بالقائم... ولكن معنى هذا الحديث قد صح عن النبي ﷺ من وجوه كثيرة ثابتة يطول ذكرها من حديث عمر ﷺ، وغيره جماعة يطول ذكرهم»[التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ٦/٦]. وعن ابن عباس عن النبي ﷺ قال: "أَخَذَ اللَّهُ الْمِيثَاقَ مِنْ ظَهْرِ آدَمَ بِنَعْمَانَ -يَعْنِي عَرَفَةَ- فَأَخْرَجَ مِنْ صُلْبِهِ كُلَّ ذُرِّيَّةٍ ذَرَّأَهَا، فَتَثَرَهُمْ بَيْنَ يَدَيْهِ كَالذُّرِّ، ثُمَّ كَلَّمَهُمْ قِبَلاً قَالَ: ﴿ ٱلسَّتُ بِرَبِّكُمٌّ قَالُوا بِلَيْ شَهِدَتَّ أَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَا ا عَنفِلِينَ \* أَوْ نَقُولُوا إِنَّا آشَرُكَ ءَابَا قُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمَّ أَفَهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [أخرجه أحمد، مسند عبد الله بن عباس ٢٦٧/٤ برقم: ٢٤٥٥، والحاكم، كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، ذكر آدم الكية ٥٩٣/٢ برقم: ٤٠٠٠]، قال الألباني: «وجملة القول إن الحديث صحيح، بل هو متواتر المعنى». [السلسلة الصحيحة ٣٦٧/٢].

٢- انظر: الكشاف عن حقائق النتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل للزمخشري ٢٢١/٤، وأنوار النتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٥٨/٥، والبحر المديد لابن عجيبة ٢١٩/٨، وفتح القدير للشوكاني ٣٥٨/٥.
 ٣- انظر: التحرير والتنوير ٢١٩/٢٩.

وقيل: المراد أنه النبت كل الناس من الأرض؛ لأنه اله إنما يخلقنا من النطف، وهي متولدة من الأغذية، المتولدة من النبات، المتولد من الأرض (۱)، وسمى إنشاءهم انباتاً لمشابهتهم النبات الذي ينمو بامتصاص غذائه من الأرض (۲). وقيل: معناها أن التراب أصل خلقة أول آبائكم، وأول مواد أبدانكم (۳).

وقيل: أنبتهم في الأرض بالكبر بعد الصغر، وبالطول بعد القصر (٤)، فروَن المعنى في، وجمع البعض بين هذا القول والأول بقوله: والله أوجد أباكم آدم من التراب، وجعله ينمو ويكبر كالنبات، وجعل نموكم معتمداً على غذاء الأرض (٥).

وقيل: إن معنى الآية: أنبت لكم من الأرض النبات<sup>(١)</sup>، وجمع بعض المفسرين بين هذا القول والقول الأول بقوله: جعل أصلكم من الطّين، وغذّاكم بنباتها<sup>(٧)</sup>.

والقولان الأخيران بعيدان؛ لقوله ش في الآية بعدها: ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُو فِيهَا وَيُحْرِجُكُمْ إِلَا اللهُ الله

۱- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٠/٣٠، والنكت والعيون لأبي الحسن الماوردي البصري ١٠٢/٦، ومراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد لمحمد بن عمر نووي الجاوي ٢/٢/٢.

٢- انظر: صفوة التفاسير لمحمد على الصابوني ٣/٤٢٩.

٣- أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥٦/٤.

٤- النكت والعيون (تفسير الماوردي) ٢/٦، وفتح القدير للشوكاني ٥٥٨/٥.

٥-التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج للزحيلي ٢٩/٥٥١.

٦- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٨ / ٣٠٥، وفتح القدير للشوكاني ٥/٨٥٣.

٧- إيجاز البيان عن معاني القرآن للغزنوي ٨٤١/٢، وباهر البرهان في معاني مشكلات القرآن للغزنوي ١٥٥٦/٢.

٨- سورة نوح: الآية ١٨.

<sup>9-</sup> قال ابن الجوزي: «وذكر أهل التفسير أن النبات في القرآن على أربعة أوجه: أحدها: النبات بعينه، ومنه قوله تعالى في البقرة:= ومنه قوله تعالى في البقرة:=

وأول الأقوال وإن كان أقواها، إلا أنه لا يبعد دخول الثاني والثالث في معناها، أي: خلق آدم من تراب الأرض، وجعل التراب من مركبات أبدانكم، وخلقكم من النطف المتولدة من الأخذية، المتولدة من النبات، المتولد من الأرض، ويقوي ذلك أن الجمع إن أمكن فهو أولى(١)، وهو ممكن هنا.

#### مراحل خلق آدم عليه الصلاة والسلام

آدم الكليم أبو البشر، وأول من خلق الله من الناس، خلقه الله ليكون خليفة في الأرض ينفذ أوامره، ويخلف من سبقه من الجن، وليعمر الأرض هو وذريته ويخلف بعضهم بعضاً على عمرانها<sup>(۲)</sup>، واسم آدم أعجمي لا اشتقاق فيه للعلمية والعُجمة، ووزنه فَاعَلَ كآزر، وقيل: إنه مشتق من الأُدْمَة (۳)، وقيل: إنه مشتق من الأُدْمة الرض وهو وجهها؛ لأنه خلق منه، ومنع من الصرف على هذين القولين للوزن والعلمية، وقيل: إنه عبري من الإدام وهو التراب، وقيل: إنه في الأصل فعل رباعي كأكرم وسمي به لغرض إظهار الشيء لتعرف جهته، وقيل: من أدمت بين الشيئين إذا خلطت بينهما، وسمي آدمُ آدمَ؛ لأنه كان ماء وطيناً خُلطا جميعاً (٤).

= ﴿ كُمْثُلِ حَبِّهِ أَنْبَتَتْ سَبِّعَ سَنَابِلَ ﴾ والثالث: الخلق، ومنه قوله تعالى في سورة نوح: ﴿ وَاللهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ الرابع: التربية، ومنه قوله تعالى في آل عمران: ﴿ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا ﴾ ... فان قيل: كيف قال [الله]: ﴿ وَاللهُ أَنْبَتُكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ ولم يقل: (إنباتا)؟ فالجواب: أن المعنى: والله أنبتكم من الأرض فنبتم نباتاً، فيكون مصدراً لمحذوف مقدر ». نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر لأبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي ص ٥٨١.

١- انظر: الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ٣٥٣/٢.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٧/١، وأضواء البيان ٢٠/١، وتفسير الجلالين ص٧.

٣- السُّمرةُ، والآدَمُ من الناس: الأَسْمَرُ. انظر: لسان العرب ٨/١٢، ومختار الصحاح ١٠/١.

٤- الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١٨٠/١، واللباب في علوم الكتاب ٥١٢/١، والزاهر في معاني كلمات الناس لمحمد بن القاسم الأنباري ٣٣٣/١.

وقد خلق الله ﷺ آدم الكي في مراحل عدة ذكرها في كتابه، وهذه المراحل هي: أ- الخلق من تراب:

الخلق من تراب هو أول مرحلة في خلق أبينا آدم الكليّ، وقد ذكر الله في ذلك بقوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثلِ ءَادَمً خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (١)، فرمَثلَ عِسَىٰ عِند اللهِ كمثل عِسَىٰ أي صفته كصفة آدم، و ﴿ خَلْقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ﴾ خبر مستأنف على جهة التفسير بحال آدم (٢)، والضمير في ﴿ خَلْقَكُهُ ﴾ يرجع إلى آدم، أي خلقه دون أب ولا أم بل بكلمة (كن) (٣)، والمقصود أن شأنه الغريب كشأن آدم الكليّ وهو أنه خلق بلا أب كما خلق آدم الكليّ من التراب بلا أب وأم، شبه حاله بما هو أغرب منه؛ إفحاماً للخصم، وقطعاً لمواد الشبهة (٤)، فالتشبيه واقع على أن عيسى الكليّ خلق من غير أب كآدم الكليّ، والشيء قد يشبه بالشيء وإن كان بينهما فرق كبير (٥)، وقوله: ﴿ نُن فَيكُونُ ﴾ وضع المضارع موضع الماضي؛ ليصور في نفوس المخاطبين أن الأمر كأنه حاضر دائم (٦).

فأخبر أن عيسى الكلي نظير آدم الكلي في التكوين، بجامع ما يشتركان فيه من المعنى الذي تعلق به وجود سائر المخلوقات، وهو مجيئها طوعاً لمشيئته وتكوينه، فكيف يستنكر وجود عيسى من غير أب من يقر بوجود آدم من غير أب ولا أم، فآدم وعيسى نظيران يجمعهما الذي يصح تعليق الإيجاد والخلق به (٧).

١- سورة آل عمران: الآية ٥٩.

٢- مفاتيح الغيب للرازي ٦٦/٨.

٣- التحرير والتتوير لابن عاشور ١١٢/٣.

٤- أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٢/٢.

٥- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٠٢/٤، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٦٧/٦.

٦- التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى ١٥٥/١.

٧- أضواء البيان للشنقيطي ١٨٥/٤.

وعلل بعض أهل العلم لخلق آدم الكليلة من تراب بوجوه:

الأول: ليكون متواضعاً.

الثالث: ليكون أشد التصاقاً بالأرض؛ وذلك لأنه إنما خلق لخلافة أهل الأرض.

الرابع: أراد إظهار القدرة، فهو يخلق ما يشاء كيفما شاء.

الخامس: خلق الإنسان من تراب ليكون مطفئاً لنار الشهوة والغضب والحرص؛ فإن هذه النيران لا تطفأ إلا بالتراب<sup>(۱)</sup>.

١- مفاتيح الغيب للرازي ٨/٦٧.

٢- انظر: تفسير مقاتل ٨/٣، وجامع البيان ٢٣/١٨، ومعالم النتزيل ١٩٣/٣، وروح المعاني ١/٢٧٦، وتفسير القرآن العظيم ١٠٣/٣، ولباب التأويل للخازن ٢١٣/٤، وأنوار النتزيل للبيضاوي ٤٩٧/٣، وبحر العلوم ٢/٢٧، ومدارك النتزيل للنسفي ١٤/٣، والوجيز للواحدي ص ٨٤٠، وتفسير الجلالين ص ٣٨٥، والدر المنثور ٢/٠٤، وفتح القدير ٣/٠٤، وأضواء البيان ٢٧٥/٣، وتيسير الكريم الرحمن ص ٦٣٩.

٣- سورة الكهف: الآية ٣٧.

٤- سورة الحج: الآية ٥.

٥- سورة الروم: الآية ٢٠.

٦- سورة ص: الآية ١١.

٧- سورة غافر:الآية٢٧.

ب- الطبن:

بينما حملها بعض المفسرين على النطفة التي يخلق منها الإنسان؛ فإنها تتكون من الغذاء المتكون من نبات الأرض المشتمل على الأجزاء الترابية التي أنبتته (١).

١- التحرير والتنوير لابن عاشور ١٥/١٥، ومحاسن التأويل (تفسير القاسمي) ٧/ ٢٣٢.

٢- سورة ص: الآية ٧١.

٣- سورة ص: الآية ٧٦.

٤- سورة الأعراف: الآية ١٢.

٥- سورة السجدة: الآية ٧.

٦- تفسير روح البيان لإسماعيل حقى ٣/٣، والتفسير المنير للزحيلي ٢٣٠/٢٣.

٧- أضواء البيان للشنقيطي ١٩٩/٧.

٨- التفسير القرآني للقرآن للخطيب ٢٢/١. ثم يقو الدكتور عبد الكريم الخطيب: «ففي قوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ خَلَقَ كُلّ دَابَةٍ مِن المورة الأنبياء: الآية ٤٠]، وقوله سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَلَوَ كُلّ ثَنْءٍ حَيٍ ﴾ [سورة الأنبياء: الآية ٣٠]. دلالة قوية على أن الأحياء كلها -ومنها الإنسان- مخلّقة من مادة واحدة.. هي الماء».

٩- سورة الفرقان: الآية ٥٤.

<sup>•</sup> ١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٦/٨، وروح المعاني للألوسي ١٩/٣٥، وأنوار النتزيل البيضاوي ٢٢٤/٤، وتفسير أبي السعود ٢٢٦/٦، وتفسير روح البيان ١٦٧/٦. بينما كثير من المفسرين على أنه المني. انظر: جامع البيان=

أما السلالة من طين المذكورة في قوله : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ المذكورة في وفق (٢)، والسلالة الخلاصة -فُعالة ولم بناء يدل على القلة كالقُلامة-؛ لأنها تسل من الشيء وتستخرج منه (٨)، وقد اختلف المفسرون بالمراد بذلك هنا:

<sup>=</sup> ١٨٤/١٩، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥٩/١٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣٩٢/٣، وزاد المسير لابن الجوزي ٩٧/٦، وتفسير الجلالين ص٤٧٧، وفتح القدير ١١٨/٤، والتفسير الميسر ٩١٤/٦. ١- سورة الأنعام: الآية ٢.

<sup>7-</sup> انظر: جامع البيان ١١/٥٥٠، ومفاتيح الغيب ١٥١/٢٥، وتفسير البحر المحيط ١٩٤/، وتفسير القرطبي ٣/٣٥، وأنوار التنزيل للبيضاوي القرطبي ٣/٣٥، وأنوار التنزيل للبيضاوي ١٩٥/، وتفسير الجلالين ص٥٤٥. وقيل: إن الطين ماء وتراب مجتمعان، والإنسان أصله نطفة، أصلها من طين؛ لأنها من غذاء، والأغذية حيوانية ونباتية ترجع إلى النباتية، والنبات وجوده بالماء والتراب الذي هو الطين.[مفاتيح الغيب ١٥١/٢٥، واللباب في علوم الكتاب ٤٧٨/١٥، وتفسير السراج المنير ١٧٩/٣].

٣- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٨٧/٦.

٤ - سورة السجدة: الآية ٨.

٥- سورة السجدة: الآية ٧.

٦- سورة المؤمنون: الآية ١٢.

٧- لسان العرب ١١/٣٣٨.

 $<sup>\</sup>Lambda$  انظر: مفاتيح الغيب  $\Upsilon$   $\Upsilon$  ، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان  $\Lambda$  ، المديد  $\Lambda$  ، والكشاف للزمخشري  $\Lambda$  ، المديد  $\Lambda$  ، وتفسير أبى السعود  $\Lambda$  ، واللباب لابن عادل  $\Lambda$  ، المديد  $\Lambda$  ، وتفسير روح البيان  $\Lambda$  ، والباب لابن عادل  $\Lambda$  ، المديد  $\Lambda$  ، وتفسير أبى السعود  $\Lambda$  ، واللباب لابن عادل  $\Lambda$  ، وتفسير أبى السعود  $\Lambda$  ، والباب لابن عادل  $\Lambda$  ، وتفسير أبى السعود  $\Lambda$  ، والباب لابن عادل  $\Lambda$  ، وتفسير أبى السعود  $\Lambda$  ، والباب لابن عادل  $\Lambda$  ، وتفسير أبى المديد  $\Lambda$  ، وتفسير أبى المديد أبى المديد

فقيل: السلالة أجود ما في الشيء، وقد خلق الله المالية أدم المالية من أجود عناصر الطين وأنواعه، وهي زُبْد الطين وصفوته (١)، أي أنه المالية من صفوة سلت من الطين (٢)، وعليه تكون السلالة من الطين بعد الطين، أي أنه لما خلط الماء بالتراب وصار طيناً أخذ منه خلاصته، وقد عدها الرازي أحد مراحل خلق آدم (٣).

وقيل: خلق الله الله آدم الكلام من خلاصة سلت من جميع الأرض ومن كل تربة (٥)، وعليه ف (مِنْ) في قوله: ﴿ مِنْ طِينٍ ﴾ لبيان الجنس، أي أن السلالة هي الطين، والمعنى خلق الله الله الإنسان من خلاصة، هذه الخلاصة هي الطين (٦).

والأول قريب لظاهر الآية، فيكون خلق آدم فيه عدة استخلاصات واستلالات، الأول الاستلال من التربة، والذي بينه النبي الله بقوله: "إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ مِنْ الأول الاستلال من الطين والذي ذكرته الآية (^)، ثم الاستلال من الطين والذي ذكرته الآية (^).

١- انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ١٤٨/٤، وتفسير الشعراوي ٩٩٧٧/١٦.

٢- انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ١٤٨/٤.

٣- انظر: مفاتيح الغيب ٦٦/٨.

٤- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٥٤٨.

٥- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٤/١٩.

٦- الكشاف للزمخشري٣/١٨١، والدر المصون في علم الكتاب المكنون ١/٨٣.

٧- أخرجه أبو داود، كتاب السنة، باب في القدر ٢٣٤/٢ برقم: ٤٦٩٣، والترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة البقرة ٢٠٤/٥ برقم: ٢٩٥٥، وأحمد في المسند، مسند الكوفيين، حديث أبي موسى الأشعري الشعري الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

#### ج- الطين اللازب:

قال الله على: ﴿ فَأَسْتَفْئِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَا ۚ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَّازِيرٍ ﴾(١).

اللازِبُ: الثابت الشديد الثبوت، أو اللاصق، أو اللازق<sup>(۲)</sup>، أو اللزج، أو الجيد الذي يلتصق بعضه ببعض، أو الواجب واللازم؛ لأنه يلزم من جاوره ويلصق به<sup>(۳)</sup>، وقيل: الخالص<sup>(٤)</sup>، وقيل: الذي ينشف عنه الماء وتبقى رطوبته في باطنه فيلصق باليد كالشمع<sup>(٥)</sup>، وقيل: اللزج الضعيف الذي لا قوة فيه<sup>(۱)</sup>.

وإنما وصفه جل ثناؤه باللُّزوب؛ لأنه تراب مخلوط بماء، والتراب إذا خلط بماء صار طيناً لازباً (٧).

= مَهِنِ السجدة: ٧، ٨]. جامع البيان للطبري ١٥/١٩، ومفاتيح الغيب ٢٣/٧٤. قلت: ولا يبعد أن تشمل الآية آدم وبنيه؛ فآدم خلق من خلاصة استلت من طين، وبنيه خلقوا من المني الذي هو خلاصة استلت من جسمه.

وقيل: الإنسان يتولد من النطفة، وهي تتولد من فضل الهضم، وذلك إنما يتولد من الأغذية، وهي تنتهي إلى النباتية، والنبات إنما يتولد من صفو الأرض والماء، فالإنسان بالحقيقة يكون متولداً من سلالة من طين، ثم إن تلك السلالة بعد أن تواردت على أطوار الخلقة وأدوار الفطرة صارت منياً. مفاتيح الغيب ٧٤/٢٣.

١- سورة الصافات: الآية ١١.

٢- قال الماوردي: «والفرق بين اللاصق واللازق: أن اللاصق هو الذي قد لصق بعضه ببعض، واللازق هو الذي يلزق بما أصابه». تفسير الماوردي المسمى بالنكت والعيون ٥/٠٤.

٣- انظر: المفردات في غريب القرآن ص٧٣٩، ومختار الصحاح ص٢١٦، ولسان العرب ٧٣٨/١، والمصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي للفيومي ٢/٢٥، وجامع البيان للطبري٢١/٢١، ومفاتيح الغيب للرازي ٢١/٢١، وروح المعاني للألوسي ٣٦/٢٧، والدر المنثور للسيوطي ٨١/٧، ومعالم النتزيل للبغوي ٤/٧٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٧، وفتح القدير للشوكاني ٤/٢٥.

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٦٩/١٥.

٥- انظر: زاد المسير في علم التفسير ٤٩/٧.

٦- انظر: محاسن التأويل (تفسير القاسمي) ٢٠٥/٨.

٧- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٠/٢١.

والمقصود أنه بل ذلك التراب فصار طينا يعلق بالأيدي(1)، ويرجع ذلك إلى أنه حسن العجن جيد التخمير(1).

#### د- الحمأ المسنون

قال الله ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن صَلَصَالِ مِّنْ حَمَا مِ مَسْنُونِ ﴾ (٢)، وقال ﷺ: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَذِهِ وَقَالَ ﷺ: ﴿ وَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

الحَمَأُ جمع حَمْأَة: وهو طين أسود منتن<sup>(۱)</sup>، ومنه قوله ﷺ: ﴿ حَمَّى إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ الْحَمَأُ جمع حَمْأَة: وهو طين أسود من أ<sup>(۱)</sup>، ذات حمأ<sup>(۱)</sup>، أي: كثيرة الحمأة وهي الطينة السوداء<sup>(۱)</sup>، فهو طين تغير واسود من طول مجاورة الماء<sup>(۱)</sup>.

وقيل: هو الطين المتغير إلى السواد (١١).

7- انظر: مفردات القرآن للراغب الأصفهاني ص ٢٥٩، والتوقيف على مهمات التعاريف للمناوي ص ٢٩٥، والقاموس المحيط للفيروزآبادى ص ٣٨، وتاج العروس من جواهر القاموس للزبيدي ٢٠٠١، وكتاب العين للفراهيدي ٣١٢/٣، ولسان العرب ٢١/١، ومفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩، والكشاف للزمخشري ٢٠٠٥، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢١٩/٤.

١- انظر: أضواء البيان للشنقيطي ٢٧٥/٢.

٧- انظر: روح المعانى للألوسى ٢٣/٧٥.

٣- سورة الحجر: الآية ٢٦.

٤- سورة الحجر: الآية ٢٨.

٥- سورة الحجر: الآية ٣٣.

٧- سورة الكهف: الآية ٨٦.

٨- انظر: مفردات القرآن للراغب الأصفهاني ص٢٥٩.

٩- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١/٩٤، ومعالم التنزيل للبغوي ٢١٣/٣، ولباب التأويل للخازن ٢٣٠/٤.

١٠- انظر: أنوار النتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٦٧/٣.

١١- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٩٧/١٧.

وقيل: هو الطين الأسود من غير تقييد بالمتغير (١).

والمسنون: قيل المتغير، من قولهم قد تسنى الشيء إذا أنتن، وقولهم سن الماء فهو مسنون أي تغير، وليس من الآسن المتغير؛ لأنه من سنَن مضاعف، ومن المسنون بمعنى المتغير قوله و المسنون بمعنى المتغير قوله المسنون بمعنى المتغير قوله المسنون لتقادم السنين عليه (٣)،

وقيل: المسنون المصور، من سنتَة الوجه وهي صورته، وعن ابن عباس الله الما سئل عن معنى المسنون، أجاب بأنه المصور، فقيل له: وهل تعرف العرب ذلك؟ فقال: نعم، أما سمعت قول حمزة الله وهو يمدح رسول الله الله:

أَغَرُّ كَأَنَّ الْبَدْرَ سَنَّةُ وَجْهِه جَلَا الْغَيْمُ عَنْهُ ضَوْءَهُ فَتَبَدَّدَا (٤) وقيل: المسنون المصبوب المفرغ على هيئة الإنسان –صور منها تمثال إنسان أجوف – كما يفرغ الصور من الجواهر المذابة في القوالب، ومنه سننت الماء وغيره على الوجه إذا صببته (٥).

1- انظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية للجوهري ٤٨/٢، والعباب الزاخر واللباب الفاخر للصغاني ص٥٥، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١/١٠، وبحر العلوم للسمرقندي ٢/٥٥/، وفتح القدير ١٥٦/٣. ٢- سورة البقرة: الآية ٢٥٩.

٣- انظر: جامع البيان للطبري ٩٧/١٧، ومفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩، وزاد المسير لابن الجوزي ١٩٨/٤، ومعالم التنزيل للبغوي ٥٧/٣، ولباب التأويل للخازن ٦٤/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٩٨/٠، والنكت والعيون (تفسير الماوردي) ١٥٨/٣، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى ١/١٧٠.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩، وجامع البيان للطبري ١٧/١٧، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٢/١٠، وروح المعاني للألوسي ١٤/١٤، والكشاف للزمخشري ٢٠/١، والدر المنثور للسيوطي ٥٧/٠، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ١٩/٤، وتفسير أبي السعود ٥/٣٠، ومحاسن التأويل للقاسمي ٦/ ٣٣٤. وقالوا: ومنه قول ذي الرُّمة: تُريكَ سَنَّةَ وَجْهٍ غَيْرَ مُقْرِفَةٍ \*\*\* مَلْسَاءَ لَيْسَ بِهَا خَالٌ وَلَا نَدَبُ

٥- انظر: الكشاف للزمخشري ٢/٥٤٠/، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢١٩/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٢/١٠، وإعراب القرآن وبيانه لمحيي الدين أحمد ٢٣٥/٥.

وقيل: المسنون الرطب<sup>(۱)</sup>؛ لأنه يسيل وينبسط على الأرض فيكون كالماء المسنون المصبوب؛ وهذا يعود إلى القول بأن المسنون هو المصبوب<sup>(۲)</sup>.

وقيل: المسنون المنصوب القائم، من قولهم وجه مسنون إذا كان فيه طول(7).

وقيل: المحكوك الذي يحك بعضه بعضاً من سننت الحجر على الحجر إذا حككته به، والذي يخرج من بينهما يقال له السنن، ومنه سمي المسنّ؛ لأن الحديد يسن عليه، وهذا يرجع إلى الأول؛ لأنه لا يكون على هذا إلا متغيراً، ومنتناً (٤).

وقيل: المنسوب، أي: ينسب إليه ذريته (°).

وقيل: الأملس<sup>(٦)</sup>. وقيل: المخلص، من قولهم سن سيفك، أي: اجلهٔ  $(^{\vee})$ .

وقوله: ﴿ مَنْ مَا ﴾ صفة لصلصال، أي: خلقه من صلصال كائن من حما ألا أله وقوله: ﴿ مَنْ مَا إِلَهُ عَالَ اللهُ وَقُولُهُ: أَخْذَتُ هذا من رجل من العرب (٩)، قال ابن عباس: «خلق آدم من صلصال من حمأ » (١٠).

١- انظر: جامع البيان للطبري ٩٨/١٧، ومفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩، والنكت والعيون للماوردي

١٥٨/٣، وتفسير البحر المحيط ٥/٤٤٠، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٦٦٩/٢، وزاد المسير ٣٩٨/٤.
 ١ انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩.

٣- انظر: النكت والعيون للماوردي ١٥٨/٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٣/١٠، وفتح القدير ١٥٦/٣.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ٧٧/١٧، وتفسير البحر المحيط ٥/٠٤، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٦٨/٣، وروح المعانى ٣٩٨/٤، ومعالم التنزيل للبغوي ٥٧/٣، وزاد المسير ٣٩٨/٤.

٥- انظر: النكت والعيون (تفسير الماوردي) ١٥٨/٣، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٥/٠٤، وروح المعاني للألوسي ١٤٤/١٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٤٥٣/١١.

٦- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٦٦٩/٢.

ومنه قول الشاعر: ثُمَّ خَاصِرَتُهَا إِلَى الْقُبَّةِ الْخَضْرَاءِ \*\*\* تَمْشِي فِي مَرْمَر مَسْنُون. أي: أملس صقيل

٧- انظر: النكت والعيون (تفسير الماوردي) ١٥٨/٣.

٨- أنوار النتزيل ٣٦٨/٣، وتفسير أبي السعود٥/٧٧، ٧٤، وروح المعاني ١٤/١٤، والكشاف للزمخشري٢/٥٥٠.

٩- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٣/١٠.

١٠- أخرجه ابن جرير ٩٦/١٧، وسنده صحيح على شرط مسلم. الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور ١٥٥/٣.

وقيل: ولا يبعد أن يكون بدلاً، أي: خلقه من حماً (١).

وإنما كررت ومن في قوله تعالى: ومن صَلَصَالِ مِنْ حَلٍ مَسْنُونِ هُ الأن الأولى متعلقة بخلقنا، والثانية متعلقة بالصلصال، تقديره: ولقد خلقنا الإنسان من الصلصال الذي هو من حماً (٢).

وقوله على: ﴿ مَسْنُونِ ﴾ قيل صفة لحماً ، وقيل: يجوز أن يكون صفة لصلصال (٣) ، وقيل: حق ﴿ مَسْنُونِ ﴾ بمعنى مصور أو مصبوب، أن يكون صفة لصلصال ، وإنما أخر عن حماً ؛ تنبيها على أن ابتداء مسنونيته ليس في حال كونه صلصالاً ، بل في حال كونه حماً ، كأنه الله أفرغ الحما فصور من ذلك تمثال إنسان أجوف ، في حال كونه حموت ، ثم غيره إلى جوهر آخر (١) ، أو أخر لمناسبة المقدم لما قبله في أن كلا منهما من جنس المادة (٥) .

أما على أنه المتغير فهو صفة لحمأ(٦).

#### هـ- صلصال كالفخار:

قال الله على: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ كَٱلْفَخَارِ ﴾ (٧).

أصل الصلصال: تردد الصوت من الشيء اليابس، وسمي الطين الجاف صلصالاً (^)، والمراد بالصلصال في الآية: الطين اليابس الذي يصلصل اي

١- غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢١٩/٤.

٢- زاد المسير لابن الجوزي ٣٩٨/٤.

٣- روح المعاني للألوسي ١٤/١٤.

٤- انظر: الكشاف ٢/٥٤٠، وأنوار التنزيل ٣٦٨/٣، وتفسير أبي السعود ٥/٣٧، ٧٤، وروح المعاني ٣٤/١٤.

٥- روح المعانى للألوسى ١٤/١٤.

٦- تفسير أبي السعود ٧٣/٥، ٧٤.

٧- سورة الرحمن: الآية ١٤.

٨- مفردات القرآن للراغب الأصفهاني ص٤٨٨.

يصوت – من يبسه إذا ضربه شيء، وهو غير مطبوخ –لم تصبه النار –، فإذا طبخ فهو فخار (۱)، وأصل الصلصلة (۲) والصليل واحد، والفرق بينهما أنك إذا توهمت في صوته مداً فهو صليل، وإن توهمت فيه ترجيعاً فهو صلصلة ( $^{(7)}$ .

وقيل: الصلصال الطين المنتن، مأخوذ من قولهم صلَّ اللحمُ وأصلَّ إذا أنتن وتغير (٤).

وقیل: الصلصال طین خلط برمل فصار له صوت عند نقره $(^{\circ})$ .

والأول هو الصواب؛ لأن الله الله الله الله الله الله الله المنتن في يُبسه، ولو كان معناه المُنتِن لم يشبهه بالفخارِ ، لأن الفخار ليس بمنتن فيشبّه به في النتن غيره (١) ، ولأنه القال: ﴿ مِن صَلَّصَلُ لِمِن مَلْ مَنْ الفخارِ اليس بمنتن فيشبّه به في النتن والتغير ، وظاهر الآية يدل على النتن والتغير ، وظاهر الآية يدل على أن هذا الصلصال إنما تولد من الحمأ المسنون فوجب أن يكون كونه صلصالاً مغايراً لكونه حماً مسنوناً ، ولو كان كونه صلصالاً عبارة عن النتن والتغير لم يبق بين كونه صلصالاً وبين كونه حماً مسنوناً تفاوت (١) ، وتفسير الآية بالآية أولى (١).

۱- انظر: جامع البيان ۹۰/۱۷، ومفاتيح الغيب ۹۰/۱۹، والكشاف للزمخشري ۲/۵۰، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ۱۹/۶، وتفسير ابن أبي حاتم ۹۸/۹، ومعالم التنزيل للبغوي ۳/۵، وأنوار التنزيل للبيضاوي ۳۱۷/۳، وزاد المسير ۲۷/۶، وتفسير ابن كثير ۲۱۹/۲، والدر المنثور ۷۱/۰، وأضواء البيان ۲۷٤/۲.

٢- قال الماوردي: «الصلصة: الصوت الشديد المسموع من غير الحيوان، وهو مثل القعقعة في الثوب» النكت والعيون ١٥٧/٣. وقال الراغب: «والصُلْصَلَةُ: بقيّةُ ماءٍ، سمّيت بذلك لحكاية صوت تحرّكه في المزادة» المفردات في غريب القرآن ص٤٨٨.

٣- الكشاف للزمخشري ٢/٥٤٠، ومفاتيح الغيب ١٤٣/١٩، وتفسير أبي السعود ٧٣/٥، وأضواء البيان ٢٧٤/٢.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ٩٧/١٧، ومفاتيح الغيب للرازي ٩٣/١٤، والنكت والعيون ٣٩٧/١، ولباب التأويل في معاني النتزيل للخازن ٦٤/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١/١٠، وزاد المسير ٣٩٧/٤.

٥- انظر: النكت والعيون ١٥٧/٣، وزاد المسير ٢٩٧/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١/١٠.

٦- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٩٧/١٧.

٧- مفاتيح الغيب للرازي ١٤٣/١٩.

٨- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٦٦٩/٢.

و(الفخار): الطين المطبوخ بالنار ويسمى الخزف<sup>(۱)</sup>، مستعمل على أصل الاشتقاق، وهو مبالغة الفاخر، وذلك أن التراب الذي من شأنه التفتت إذا صار بحيث يجعل ظرف الماء والمائعات ولا يتفتت ولا ينقع فكأنه يفخر على أفراد جنسه<sup>(۲)</sup>، وهو صفة لـ من من من من من من من من ألانسان كالفخار في صورة خاصة وصلابة وصلابة وصلابة.

والمعنى أنه طين ضربته الشمس والريح حتى صار يابساً له صلصلة إذا حرِّك ونقر كما يصلصل الفخار (٤).

#### التسوية ونفخ الروح:

يقول الله ﷺ: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكِيْكَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرًا مِّن صَلَّصَلِ مِّنْ حَمَا مَسْنُونِ \* فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَيَقُول ﷺ: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكِيكَةِ إِنِي صَوَّيْتُهُ، وَيَقُول ﷺ: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكِيكَةِ إِنِي صَوَّيْتُهُ، وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ، سَنجِدِينَ ﴾ (٥).

التسوية تطلق على التقويم، والتعديل، والإتقان، والإتمام، وإصلاح الشيء وتهيئته للمهمة التى تراد له (٧)، وقد اختلف المفسرون في المراد بالتسوية هنا:

\_\_\_

۱- انظر: الكشاف للزمخشري ٤٤٤/٤، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٩/٨٩، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ١٦٤/٤، والتحرير والتتوير ٢٢٩/٢٧، وتفسير أبي السعود ١٧٩/٨، وإعراب القرآن وبيانه ٢٠٢٩.

٢- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٩/٢٩.
 ٣- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٢٩/٢٧، وإعراب القرآن وبيانه ٤٠٢/٩.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ٢٢/٢٢، ولباب التأويل للخازن ٢٤/٤، والتحرير والتتوير ٢٢٩/٢٧، وزاد المعاد في هدى خير العباد لابن القيم ١٦/٤.

٥- سورة الحجر: الآية ٢٨، ٢٩.

٦- سورة ص: الآية ٧١، ٧٢.

٧- انظر: جامع البيان للطبري ٢/١٦، وتفسير البحر المحيط ٢/٩١، و(٣٦٩/٥)، وتفسير ابن كثير الخرير والتنوير لابن= ٥٥٣/٣، والكشاف للزمخشري ٢/١٤، وزاد المسير ٤٠٠/٤، والبحر المديد ٢٨/١، والتحرير والتنوير لابن=

القول الأول: المراد سويت شكله بالصورة الإنسانية والخلقة البشرية<sup>(١)</sup>.

القول الثاني: المراد سويت أجزاء بدنه باعتدال الطبائع وتتاسب الأمشاج (٢)، كما قال على الشافي التسوية هنا على اعتدال العناصر فيه واكتمالها بحيث صارت قابلة مستعدة لنفخ الروح (٤).

وقال بعض المفسرين المراد: «صورته بالصورة الإنسانية والخلقة البشرية، أو سويت أجزاء بدنه بتعديل طبائعه» (٥)، بـ(أو) العاطفة، وهذا يحتمل أن يكون منهم جمعاً بين هذين القولين، فيكون قولاً ثالثاً، وهذا على أن حرف العطف (أو) للإباحة التي يمكن فيها الجمع بين المتعاطفين (٦)، أما إن كانت للتخيير أو الشك فلا؛ لامتناع الجمع بين المتعاطفين فيهما.

فعلى القول الأول -ومثله الثالث- فالتصوير أعقب الخلق الذي تم على المادة الترابية في مراحلها المختلفة، والتي استقرت إلى الصلصال، بدليل أن آخر مرحلة للطين أنه صار صلصالاً كالفخار، ويشده قوله وله وله المختلفة مُوّنكُمُ مُوّرنكُمُ الله على أن المقصود خلق آدم ثم صوره، فالتصوير

<sup>=</sup>عاشور ۳۰/۱۳، و (۳۱٦/۲۹)، ومراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد ۳۲۲/۲، وأضواء البيان ۸/۰۰، وتيسير الكريم الرحمن ص۲۱۶، والتفسير المنير للزحيلي ۲۳۲/۲۳، وتفسير الشعراوي ۷٦٩٤/۱۲.

۱- انظر: جامع البيان للطبري ۱۰۱/۱۷، ومفاتيح الغيب للرازي ۱۶٤/۱۹، وتفسير اللباب في علوم الكتاب ١٤٤/١٠، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۲٤/۱۰.

٢- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٤٤/١٩، وتفسير اللباب في علوم الكتاب ١٥٥/١١.

٣- سورة الإنسان: الآية ٢.

٤- التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٥/١٣.

٥- انظر: البحر المديد لابن عجيبة ٢/٤٥٦، وتفسير أبي السعود ٥/٤٧، وتفسير روح البيان ٢/٨٤.

٦- انظر: أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك لابن هشام ٣٧٧/٣.

٧- سورة الأعراف: الآية ١١.

أما على القول إن المسنون صفة لحماً وهو بمعنى المصور أو المصبوب<sup>(٦)</sup>، فمعناه أن عملية التصوير قد تمت على الطين وهو حماً، ويسند هذا القول الحديث المروي عن النبي على أنه قال: "إنَّ الله خَلَقَ آدَمَ مِنْ تُرَابٍ، ثُمَّ جَعَلَهُ طِينًا، ثُمَّ تَرَكَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ حَماً مَسْنُوبًا، خَلْقَهُ وَصَوَّرَهُ، ثُمَّ تَرَكَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ صَلْصَالاً كَالْفَخَّار، حَتَّى إِذَا كَانَ حَماً مَسْنُوبًا، خَلْقَهُ وَصَوَّرَهُ، ثُمَّ تَرَكَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ صَلْصَالاً كَالْفَخَّار،

١- سورة البقرة: الآية ٦٣، ٩٣.

٢- سورة البقرة: الآية ٤٩، وسور الأعراف: الآية ١٤١.

٣- سورة البقرة: الآية ٧٢.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ٢٢١/١٦، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٦/١٤، والكشاف للزمخشري ٨٦/٢، وتفسير روح البيان ٣٢١/٣، والبحر المديد ٢٦٧/٤، والتفسير الميسر ٤٧٢/٢، وأنوار النتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٧/٣، وتفسير الجلالين ص١٩٣، وتفسير أبي السعود ٣/٥١٠.

٥- من المعاصرين من قال: إن ﴿مَوْرَنَكُمْ ﴾ تدل على ثلاثة أنواع من التصوير الوراثي: الأول: تصوير آدم بتصوير الصفات الشكلية المرئية وغير المرئية لجسد آدم على الحامض النووي في الخلية الجسدية والجنسية بحيث لا توجد صغيره أو كبيره من صفاته الجسدية إلا ولها صوره طبق الأصل ممثله بعدد معين من الجينات، والثاني: تصوير حواء وقد تم كتصوير آدم، والثالث: تصوير الذرية في الأصلاب، لأنها تتضمن تصوير الخلايا الجنسية لآدم وحواء والتي تمثل الأصل في تصوير أمشاج الذرية في الأصلاب، فهي تشمل تصوير الذرية، وبالتالي فهو تصوير لآدم وذريته. حديث القرآن والسنة عن الحامض النووي في الأمشاج شكل توضيحي لجزيء (DNA) لمحمود عبد الله إبراهيم نجا.

٦- وذلك لأن التأسيس أولى من التأكيد، لأن الحمأ الطين الأسود المتغير، فالقول إن المسنون المتغير تأكيد.

قَالَ: فَكَانَ إِبْلِيسُ يَمُرُ بِهِ فَيَقُولُ: لَقَدْ خُلِقْتَ لِأَمْرٍ عَظِيمٍ، ثُمَّ نَفَخَ اللَّهُ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ" (١)، حيث قال: "حَتَّى إِذًا كَانَ حَمَاً مَسْنُونًا، خَلْقَهُ وَصَوَرَهُ"، فصحة هذا الحديث تدل على أن التصوير كان للحمأ، وأن التسوية بمعنى القول الثاني، لكن في سند هذا الحديث راوٍ ضعفه قوم، وتركه آخرون، واتهم بقلب الأحاديث (٢)، ويخشى أن يكون هذا الحديث منها (٣).

۱-أخرجه أبو يعلى، مسند أبي هريرة هم ٢٥٣/١١ برقم: ٦٥٨٠، قال الهيثمي: «وفيه إسماعيل بن رافع، قال البخاري: ثقة مقارب الحديث، وضعفه الجمهور، وبقية رجاله رجال الصحيح» مجمع الزوائد ١٩٧/٨.

<sup>7-</sup> هو إسماعيل بن رافع بن عويمر، وقيل: ابن أبي عويمر، قال عنه الدارقطني وغيره: «متروك الحديث»، وقال ابن عدي: «أحاديثه كلها مما فيه نظر»، وتعقبه السيوطي في اللآليء بقوله: «قلت: إسماعيل روى له الترمذي، ونقل عن البخاري أنه قال: هو ثقة مقارب الحديث»، ورد الألباني على هذا التعقب بأنه تعقيب لا طائل تحته؛ لأن الرجل قد يكون في نفسه ثقة، ولكنه سيء الحفظ، وقد يسوء حفظه جداً حتى يكثر الخطأ في حديثه فيسقط الاحتجاج به، وإسماعيل من هذا القبيل؛ فقد قال فيه ابن حبان: كان رجلاً صالحاً إلا أنه كان يقلب الأخبار حتى صار الغالب على حديثه المناكير التي يسبق إلى القلب أنه كان المتعمد لها، ولهذا تركه جماعة وضعفه آخرون، والبخاري كأنه خفي عليه أمره، والجرح المفسر مقدم على التعديل كما هو معلوم، وذكر الذهبي أن المعتمد في إسماعيل الضعف. انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني ١٩٥١، والكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة للذهبي ١٩٥٠.

٣- ومما يزيد في احتمال الضعف أن الحديث أخرجه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب (٩٤) ٥٣/٥ برقم: ٣٣٦٨، وابن حبان في صحيحه، كتاب التاريخ، باب بدء الخلق ٤٠/١٤ برقم: ٢١٦٧، والنسائي في عمل اليوم والليلة، ما يقول إذا عطس ٢٣٧/١ برقم: ٢١٨. بإسناد ليس فيه إسماعيل بن رافع، ولفظه: قال رسول الله على: "لَمًا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ وَنَفَخَ فِيهِ الرُّوحَ عَطْسَ..." الحديث دون ذكر لمراحل خلق آدم الله.

٤- سورة ص: الآية ٧١، ٧٢.

٥- سورة الحجر: الآية ٢٨، ٢٩.

أما قوله ﷺ: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾، سميت الروح روحاً؛ لأن بها حياة البدن (١)، وأضيفت إلى الله ﷺ تكريماً وتشريفاً (٢)، وفيه إيماء إلى أن حقائق العناصر عند الله ﷺ لا تتفاضل إلا بتفاضل آثارها وأعمالها (٣)، قال القرطبي: «النفخ: إجراء الريح في الشيء، والروح: جسم لطيف (٤)، أجرى الله العادة بأن يخلق الحياة في البدن مع ذلك الجسم، وحقيقته إضافة خلق إلى خالق، فالروح خلق من خلقه (٥)، أضافه إلى نفسه؛ تشريفاً وتكريماً »(٦).

١- الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء بالدلائل من الكتاب والسنة لابن القيم ص٢١٨.

٢- المضاف إلى الله الله الله نوعان: الأول: صفات لا تقوم بأنفسها، كالعلم والقدرة والكلام والسمع والبصر، فهذه إضافة صفة إلى الموصوف بها، فعلمه وكلامه وإرادته وقدرته ووجهه وحياته صفات له غير مخلوقة.

والثاني: إضافة أعيان منفصلة عنه، كالبيت والناقة والعبد والرسول والروح، فهذه إضافة مخلوق إلى خالقه ومصنوع إلى صانعه، لكنها إضافة تقتضي تخصيصاً وتشريفاً يتميز به المضاف عن غيره، كبيت الله وإن كانت البيوت كلها ملكا له، وكذلك ناقة الله والنوق كلها ملكه وخلقه، لكن هذه إضافة إلى إلهيته تقتضي محبته لها وتكريمه وتشريفه، بخلاف الإضافة العامة إلى ربوبيته حيث تقتضي خلقه وإيجاده، فالإضافة العامة تقتضي الإيجاد، والخاصة تقتضي الاختيار، والله يخلق ما يشاء ويختار مما خلقه، وإضافة الروح إليه من هذه الإضافة الخاصة لا من العامة، ولا من باب إضافة الصفات. انظر: الروح لابن القيم ص١٥٤.

٣- التحرير والتنوير ٣١/٣٠. قال النبي ﷺ: "إِنَّ اللَّهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ". أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم و... ١٩٨٦/٤ برقم: ٢٥٦٤. ٤- جاء في الموسوعة الفقهية: «ذهب أهل السنة من المتكلمين والفقهاء والمحدثين إلى أن الروح جسم لطيف متخلل في البدن تذهب الحياة بذهابه، وعبارة بعض المحققين: هي جسم لطيف مشتبك بالبدن اشتباك الماء بالعود الأخضر... ذهب جمهور أهل السنة من فقهاء ومحدثين ومتكلمين إلى أن المراد بالنفس الروح» [الموسوعة الفقهية الكويتية ٣٩/٠٥٠]، وقال ابن تيمية: «الروح المدبرة للبدن التي تفارقه بالموت هي الروح المنفوخة فيه، وهي النفس التي تفارقه بالموت... لكن يسمى نفساً باعتبار تدبيره للبدن، ويسمى روحاً باعتبار لطفه». [مجموع الفتاوى لابن تيمية ٩/٩٨٤]، ودليلهم قوله ﷺ: ﴿ اللهُ يَتُوفَى ٱلأَنفُسَ حِينَ الزوح لابن القيم ص١٤٨.

٥- انظر: الروح ص٥٤١، وما بعدها.

٦- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٤/١٠.

في حين أمسك آخرون عن الحديث عن الروح، قال السيوطي: «الروح نمسك عنها، فلا نتكلم في حقيقتها؛ اعترافاً بالعجز عنها، مخالفين الأطباء حيث خاضوا في ذلك؛ لأن المصطفى والله لم يتكلم عليها وقد سأل عنها؛ لعدم نزول الأمر ببيانها، قال تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ (١) أي: علمه فلا تعلمونه» (٢)، وقال: «وكنت تبعته أولاً (١)، فذكرت هذا الحد في سورة الحجر، ثم ضربت عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ فَلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِن المُعلِي الله عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ فَلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِن نامِهِ وَالله تعالى؛ لأَوْمَ عَنِ الرُّوحَ في أن الروح من علم الله تعالى، لا نعلمه، فالإمساك عن تعريفها أولى» (٤).

وقوله ﷺ: ﴿ فَإِذَا سَوَّبَتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾، فيه أن تخليق الإنسان لا يكتمل ويتم إلا بنفخ الروح فيه بعد تسويته؛ لأنه مركب من جسد وروح<sup>(٥)</sup>.

١- سورة الإسراء: الآية ٨٥.

٢- إتمام الدراية لقراء النقاية لجلال الدين السيوطي ص١٤٥.

٣- يريد الشيخ جلال الدين المحلي في تعريفه للروح بجسم لطيف يحيا به الإنسان بنفوذه فيه.

<sup>3-</sup> انظر: تفسير الجلالين ص٣٧٨. ثم قال: «ولذا قال الشيخ تاج الدين ابن السبكي في جمع الجوامع: والروح لم يتكلم عليها محمد ، فنمسك عنها». قال ابن القيم: «وهذا بناء على أن المراد بالروح في الآية روح الإنسان، وفي ذلك خلاف بين السلف والخلف، وأكثر السلف بل كلهم على أن الروح المسئول عنها في الآية ليست أرواح بنى آدم، بل هو الروح الذي أخبر الله عنه في كتابه أنه يقوم يوم القيامة مع الملائكة، وهو ملك عظيم». انظر: الروح ص ١٥١.

قلت: وكثير من المفسرين على أن المراد بالروح أرواح بني آدم. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢١/٣٠، وتفسير البحر المحيط ٢/٤٢، والكشاف للزمخشري ٢/٥٤، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ١٦٠/٣، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ١٨٢/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٤/١، وفتح القدير للشوكاني ٣٢٤/١، والتحرير والتنوير لابن عاشور ١٥٦/١٤.

٥- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٩٨/٢٦.

#### المطلب الثاني: الخلق من الأرض في ضوء المكتشفات العلمية الحديثة

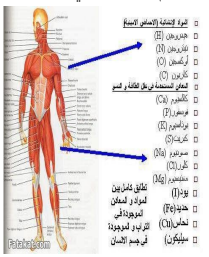
منذ عقود مضت قام (ستانلي ميلر) حين كان طالباً في ذلك الوقت بإخضاع مزيج من بعض المواد الكيميائية (كربون-ماء-أمونيا-هيدروجين) لشرارة كهربائية لمدة أسبوع كامل، فحصل على كمية بسيطة من الحمض الأميني أساس مادة البروتين التي تعتبر من العناصر الرئيسية في تكوين أي كائن حيّ، وصارت هذه التجربة إحدى أهم المحاولات التي قام بها العلماء لتقصي أصل الكائنات الحية، ومعرفة الكيفية التي تكونت بها.

وليس العالم (ميلر) بأول من قام بمثل هذه الأبحاث كما يعتقد البعض، فإحدى النشرات العلمية الصادرة سنة ١٩١٣م، عن الشركة الكيميائية الألمانية، احتوت بحثاً حول هذا الموضوع للكيميائي الألماني (ولتر لوب) الذي كان يعمل بقسم الكيمياء بمستشفى فيرشوف، وقد توصل في نهاية تجاربه إلى الحصول على حمض أميني يدعى الغُليسين تحتويه العديد من المواد البروتينية، كما حصل على مادة الفورمالدهايد.

إن تجارب (ميلر) و (لوب) ومن قبلهما (لوزانيتش) و (جوفتشتش) تؤكد جميعها أن الحياة بدأت تكونها من اتحاد مواد مختلفة، بمقادير محددة سلفاً، وتحت ظروف خاصة، فكانت الكائنات الحية التي انتشرت على سطح الأرض، وهذا ما أكده عالما البيولوجيا الروسي (ألسكندر أوبريان) والانجليزي (جون هولدين) من خلال التجارب التي أجرياها عام ١٩٢٠م، إذ تبين لهما أن المواد العضوية يمكن تركيبها تحت الظروف البدائية للأرض، وافترضا أن الطاقة اللازمة لهذه العملية قد استُمِدت من الشمس، إذ أن الأشعة فوق البنفسجية كانت تتمتع بإمكانية الدخول إلى جو الأرض في غياب طبقة الأوزون في ذلك الوقت، وفي غياب الأكسجين لم تحدث أكسدة للجزيئات العضوية التي تجمعت إلى بعضها البعض مكونة ما يعرف بالحساء الخلقي ليكون مصدراً تخرج منه الكائنات الحية (۱).

١- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن لحمد الرفعي ص١٦،١٦.

والعلم الحديث اليوم وإن كان لا يزال في طور البحث في جسم الإنسان، إلا أنه قد ظهرت نتائج لبعض تلك الأبحاث، منها ما أثبته العلم الحديث في التحليل



الكيميائي لجسم الإنسان أنه يحوي من العناصر ما تحتويه الأرض، فهو يتكون من: الكربون، والأكسجين، والأيدروجين، والفوسفور، والكبريت، والأزوت، والكالسيوم، والبوتاسيوم، والصوديوم، والمغنيسيوم، والكلور، والحديد، والمنجنيز والنحاس، واليود، والفلورين، والكوبالت، والسلكون، والزنك، والألمنيوم... وهذه العناصر نفسها هي المكونة

لتربة الأرض، وإن اختلفت نسبتها بين الإنسان والتراب، أو في إنسان عن آخر (١). فالتحليل المخبري يقول: لو أرجعنا الإنسان إلى عناصره الأولية، لوجدناه أشبه بمنجم صغير، يشترك في تركيبه حوالي (٢٢) عنصراً، تتوزع بشكل رئيسي على:

۱- أكسجين(O)، وهيدروجين(H)، على شكل ماء بنسبه ٦٥-٧٠% من وزن الجسم.

۲− كربون(C)، وهيدروجين(H)، وأوكسجين(O)، وتشكل أساس المركبات العضوية من سكريات، ودسم، وبروتينات، وفيتامينات، وهرمونات، أو خمائر.

٣- مواد جافة يمكن تقسيمها إلى:

أ- سبع مواد هي: الكلور (cl)، والكبريت (S)، والفوسفور (P)، والمغنزيوم (MG)، والكلس (Ca)، والبوتاسيوم (K)، والصوديوم (Na)، وهي تشكل ٦٠- «MG)، من المواد الجافة.

<sup>1-</sup> انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنه لعبدالرحيم مارديني ص ٢٣٩، والكون والإعجاز العلمي للقرآن الكريم لمنصور محمد ص٣١٧، والفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد ص١٢٣، وموسوعة الإعجاز العلمي في سنة النبي الأمي لحمدي الصعيدي ص٢٦٨.

ب- سبع مواد أخرى بنسبة أقل هي: الحديد (Fe)، والنحاس (Cu)، واليود (I) والمنغنيز (Mn)، والكوبالت (Co)، والتوتياء (Zn)، والمدنبيديوم (Mo).

ج- ستة عناصر بشكل زهيد هي: الفلور (F)، والألمنيوم (Al)، والبور (B)، والبور (B)، والعدميوم (Cd)، والكادميوم (Se)، والكروم (Cr) ( $^{(1)}$ .

كما أن الإنسان يقتات على كلٍ من النبات والمباح من منتجات وذبائح الحيوان، والنبات أعطاه الله القدرة على امتصاص ماء الأرض وما يحمله من عناصر ومركبات، وتحليله بواسطة الطاقة المستمدة من أشعة الشمس إلى عناصره الأولية وأهمها الأوكسجين الذي يطلقه إلى الجو، والأيدروجين وغيره من عناصر ماء الأرض (العصارة الغذائية للنبات) التي يحتفظ بها، كذلك يمتص النبات من الجو ثاني أكسيد الكربون ويحلله إلى الكربون الذي يحتفظ به، والأكسجين الذي يطلقه إلى الجو، ثم يقوم النبات بربط ما احتفظ من كل من الأيدروجين والكربون وعناصر الأرض الأخرى التي أعطى الله الله لكل نوع من أنواع النبات القدرة على اختيارها الأرض الأخرى التي أعطى الله الله الكيميائية على هيئة سلاسل من الكربوهيدرات (من أمثال السكر بأنواعه المختلفة، والنشأ، والسيليولوز) التي تبني منها النباتات خلاياها المختلفة التي يحيا عليها الحيوان والإنسان، وبذلك تتبني مختلف خلاياهما من تراب الأرض، كذلك يتغذى كل من الإنسان والحيوان على بعض الحيوانات ومنتجاتها، وأجسادها مبنية أصلاً من تراب الأرض، ويتحول ذلك إلى خلايا أجساد كل من الحيوان والإنسان الحي وتعود مادتها أصلاً إلى تراب الأرض<sup>(۲)</sup>.

وأما عملية الخلق التي وجدت بعد ذلك لأبناء آدم الطّي عن طريق اتحاد المنوي مع البويضة، حيث يقول الله عَلى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ

١- انظر: مع الطب في القرآن الكريم، للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٧٢، ٧٣.

٢- خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٢٩١، ٢٩٢.

سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ فقد ذكر العلماء أن الحيوان المنوي والبويضة يتكونان من المادة اللبنية الناتجة من الكيلوس، وهو عبارة عن نواتج هضم الغذاء الذي هو نبات وحيوان وماء، وكلها مكونة من عناصر الطين والتراب(٢).

ومن الأدلة المشاهدة والمحسوسة الدالة على الخلق من الأرض ما بينه النبي ومن الأدلة المشاهدة والمحسوسة الدالة على الخلق من الأرض، فقال الله: "إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى خَلَقَ آدَمَ مِنْ فَيَاعَةً مِنْهُمُ فَبَعْمَ الأَرْضِ، فَجَاءَ بَنُو آدَمَ عَلَى قَدْرِ الأَرْضِ، فَجَاءَ مِنْهُمُ الأَحْمَرُ وَالأَبْيَضُ وَالْأَسْوَدُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، وَالسَّهْلُ وَالْحَرْنُ، وَالْخَبِيثُ الطَّيِّبُ" (")، وفي الأَحْمَرُ وَالأَبْيضُ وَالأَسْوَدُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، وَالسَّهْلُ وَالْحَرْنُ، وَالْخَبِيثُ الطَّيِّبُ" (")، وفي هذا الحديث يبين النبي الله الاختلاف الواضح بين الناس في اللون، وفي الطباع والميول اختلافاً يشهده كل ذي عينين، ولا يحتاج إلى مزيد بيان، وقد أرجع رسول الله الله هذا الاختلاف إلى أصل الإنسان، فلما كان أصل الإنسان من تراب، وكانت الأرض مختلفة في اللون والسهولة والوعورة، ومنها الطيب ومنها الخبيث كان الإنسان كذلك (ع).

أما الخلق من الطين -وهي المرحلة الثانية من مراحل خلق أبينا آدم الكليلة - فقد تم تحليل مكونات جسم الإنسان وعناصره الأساسية، فوجد إلى جانب العناصر الجافة المذكورة سابقاً - أن الإنسان يتكون بشكل رئيسي من الماء، وبنسبة عالية، قد تصل إلى ثلثي جسم الإنسان! حتى إن الإنسان لا يستطيع أن يستمر حياً أكثر من أربعة أيام بدون ماء، رغم ما يمتلكه من إمكانيات التأقلم مع الجفاف، وينطبق

١- سورة الإنسان: الآية ٢.

۲- المبادئ التربوية المستنبطة من آيات خلق الإنسان في القرآن لآمنه إبراهيم شامي عسيري ص١٩٠
 اطروحة ماجستير، جامعة أم القرى بمكة المكرمة، ١٤٣١-١٤٣١هـ.

٣- سبق تخريجه، وهو عند أبي داود، والترمذي، وأحمد، وقال الترمذي: «حسن صحيح».

٤- الإعجاز العلمي في السنة النبوية لصالح بن أحمد رضا ١/ ٤٥.

ذلك على جميع الكائنات الحيه (۱)، فتبارك الله إذ يقول: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلًا يُوْمِنُونَ ﴾ وبما أن الماء في جسم الإنسان يشكل بحدود الثلثين (۱)، والثلث الباقي هو مواد جافة جميعها موجودة في التراب إذا الإنسان قد تكون من خليط الطين التراب والماء -.

وقد أثبتت دراسات وبحوث جديدة أن مواد موجودة في الطين لها دور رئيسي في بعض العمليات الأولية لتكوين الحياة (٤)، مؤكدة بذلك حقيقة قرآنية بأن الإنسان خلق من طين، وقال فريق بمعهد هاوارد هيوز الطبي ومستشفى ماساتشوستس العام في بوسطن إنه تبين لهم أن أحد المعادن المكونة للطفل أو الطين الصلصالي ويطلق عليه (سليكات الألومنيوم (٥) المائية) يساعد الخلايا على استخدام مواد وراثية تسمى الحمض الريبي النووي (RNA) التي تشكل بدورها أحد

١- الهندسة الوراثية في القرآن وأسرار الروح وخلق الإنسان لمحمد محمود عبدالله ص١٩، والإعجاز العلمي
 في السنة النبوية لصالح بن أحمد رضا ٥٠٤، ٤٦.

٢- سورة الأنبياء: الآية ٣٠.

٣- وهي نسبة قريبة من نسبة الماء مقابل اليابسة على الكرة الأرضية.

<sup>3-</sup> ذكر الدكتور علي منصور كيالي [في مقطع صوتي] أنه ثبت بالتجارب أن الماء إذا ضغط داخل الأنابيب يفقد كل الطاقة الحيوية التي فيه، وبالتالي فإنه يصل إلى البيوت ميتاً، وبذلك فنحن نشرب ماء ميتاً، وأكثر من ٧٠% من جسم الإنسان هو ماء، وقد أجريت تجارب لمحاولة إعادة الطاقة إليه، وتم استخدام البلاستيك والفريزرات في تعبئة الماء، فلم تعد إليه الحياة، ووضعوه في جرة من الفخار بعد إنزاله من الصنبور المضغوط، وبعد نصف ساعة عادت إليه كل الطاقة الحيوية، وبالتالي وجدوا أن أقرب مادة للإنسان في الطبيعة هي الفخار.

٥- سليكات الألومنيوم (Feldspar) أو الفلسبار: واحدة من أكثر مجموعات المعادن وفرة على سطح الأرض، وتُشكِّل حوالي ٦٠% من قشرة الأرض، وتحتوي جميع سليكات الألومنيوم على ألومينا وسليكا، وتقوم العوامل الجوية بتحليل سليكات الألومنيوم إلى معادن أخرى، هي بشكل رئيسي معادن الصلصال وبعض الأملاح. انظر الموسوعة العربية العالمية ٨٤/١٣، ٨٤.

العناصر الرئيسية للحياة، وإضافة إلى ذلك فإن الطين الصلصالي يساعد على تكوين أكياس صغيرة من الدهون والسوائل في الخلية الحية.

واستند الباحثون (جاك شوستاك) و (مارتن هانزيتش) و (شيلي فوجيكاوا) إلى بحث سابق خلص إلى أن الطين قد يحفز التفاعل الكيميائي المطلوب لتكوين الحمض الريبي النووي من وحدات بنائية تعرف باسم النويدات، وتوصل الباحثون إلى أن الطين سرّع من عملية تكوين الأحماض الأمينية لتكوينات تشبه الأكياس الصغيرة تسمى الحويصلات، كما ينقل الطين أيضاً الحمض الريبي النووي إلى داخل هذه الحويصلات.

۱- انظر: خلق الإنسان من طين، مقال منشور على صفحة نسف الإلحاد، على الرابط: http://antishobhat.blogspot.com/p/blog-page\_10.html

٢- وجاء في نفس الموقع السابق شبهة، وهي: كيف خلق الإنسان من طين، والطين يتكون من سليكا؟ وأجيب عنها: بأن هناك فرقاً بين المركب الكيميائي والعنصر الكيميائي، فالمركب الكيميائي يتكون من عدة عناصر كيميائية مختلفة كالجلوكوز يتكون من ست ذرات كربون، وأثثي عشرة ذرة هيدروجين، وست ذرات أوكسجين، أي أنه يتكون من ثلاثة عناصر، فمجموعة السليكات ليست عنصراً بل مركباً يتكون من السيليكون والأكسجين، فالطين ليس مكوناً من سليكا، بل ربما لا يكون فيه سليكا أصلاً، والسليكا هي أوكسيد السليكون، وهي المكون الرئيسي لرمال الصحراء والبحار، والسليكا مع الماء لا تصنع الطين؛ لأن حبات السليكا يمر منها الماء ولا تستطيع أن تمسكه بل ينفذ منها إلى التربة التي توجد تحته، ولذلك لا تصلح للزراعة إلا بشكل محدود، ولا تثبت فيها جذور النباتات ولا ماء الري.

إن الطين هو عبارة عن أكاسيد معدنية لعناصر ترابية مختلفة أهم صفة لها هي أنها تحفظ الماء وتمنع تسريه من خلالها بتشكيل جزيئات كبيرة فيها نسبة عالية من جزيئات الماء الصغيرة –أشهر مثال على الطين هو الطين الصيني أو الكاؤولين الذي يصنع منه الخزف الصيني وهو عبارة عن سليكات الألمنيوم المائية، وهذا الطين يوجد بنقاوة عالية وبكميات محدودة ومناجم قليلة–، أما الطين الذي نعرفه جميعاً والذي هو المكون الرئيسي للأراضي الزراعية الخصبة فيتشكل من مكونات معدنية كثيرة ومتنوعة منها: سليكات الألمنيوم، وأكاسيد الحديد، ومركبات الكالسيوم، والمواد العضوية مثل: بقايا أوراق=

وليست كل مكونات التربة داخلة في تركيب جسم الإنسان، فهناك أكثر من مائة عنصر في الأرض بينما لم يُكتشف منها بالتحليل إلا ٢٢ أو ٢٣عنصراً في تركيب جسم الإنسان (١)، وقد أشار القرآن إلى ذلك في قوله المان (١)، وقد أشار القرآن إلى ذلك في قوله المان (١)،

فحد

<sup>=</sup>النباتات، والبقايا الحيوانية، والأحياء المجهرية الصغيرة -وربما تتكون من التورب وهو من أنواع الفحم الحجري- وربما يوجد فيها القليل من رمل السليكا.

والطين الذي خلق منه الإنسان كما ذكر في القرآن هو الطين اللازب أي الملتصق، وبالتالي لا يحوي (السليكا\*)، وكذلك الصلصال والحمأ المسنون؛ لأن الحمأة هي الطين الأسود الكريه الرائحة أي: الذي فيه مواد عضوية، والسليكا أو (الكَأُولين\*) لا رائحة لهما، وليس لونهما أسود، وليس بهما مواد عضوية. انظر: خلق الإنسان من طين، مقال منشور على صفحة نسف الإلحاد، على الرابط: (http://antishobhat.blogspot.com).

<sup>\*</sup> السليكا أو ثاني أكسيد السليكون: مركب كيميائي يتكون من السليكون والأكسجين، وصيغته الكيميائية هي (SiO2)، وتوجد السليكا بشكل كبير في المعادن المتكونة في الصخور، وتسمى السليكات، وهي تشكل كثيراً من قشرة الأرض وغلاف الأرض. انظر الموسوعة العربية العالمية ٨٢/١٣.

<sup>\*</sup> الكَاْولين (Kaolin): صلصال أبيض نقي مُصنَع من الفلسبار (سليكات الألومنيوم) المحلل إلى عناصره الأساسية، يتكون من الكولنيت، يظهر الكاولين في شكل مسحوق ناعم من البلورات الرقيقة المسطحة، ويسمى الكاولين أيضاً الصلصال الصّيني. الموسوعة العربية العالمية ١٠٠/١٠.

١- الهندسة الوراثية في القرآن وأسرار الروح وخلق الإنسان ص١٩٠.

٢- سورة المؤمنون: الآية ٢٠.

٣- سورة فصلت: الآية ٤٢.

حمأ مسنون، ومن صلصال كالفخار، وهي أطوار للمادة الواحدة، ثم بعد ذلك سواه ونفخ فيه الروح، فدبت فيه الحياة، فإذا ما تأملنا الموت وجدنا ترتيب مراحله على عكس ترتيب مراحل الخلق، كالتالي:

يبدأ بنزع الروح التي وُضِعَت فيه آخراً، ثم يتصلب الجسد وبيبس كالصلصال، ويسمى التيبس الرمي، ويقصد به تصلب العضلات الإرادية واللاإرادية للجثة نتيجة تحلل كيمائي، ويبدأ التيبس بعد ساعتين من الوفاة في عضلات الفك الأسفل والجفنين، ثم ينتشر في الوجه والعنق والصدر والذراعين والجذع، وأخيراً في الرجلين، فينتشر تدريجياً من أعلى إلى أسفل، وبعد ١٢ ساعة يشمل عضلات الجسم كله، وبعد ٢٤ ساعة يبدأ في الزوال تدريجياً بنفس الترتيب الذي ظهر به (١٠).

ثم يرم ويُنتن كالحمأ المسنون، وهو ما يسمى بالتعفن الرمي، وهو تحلل أنسجة الجسم بواسطة ميكروبات التعفن، وخاصة في الأحشاء، وينتهي بامتصاص جميع الأنسجة المتحللة بتأثير الديدان والبكتيريا والحشرات التي تتغذى على هذه الجثة، مما يؤدي إلى تدرج تحلل أنسجتها الرخوة والأحشاء، ويبدأ ظهوره كاخضرار خفيف في أسفل جدار البطن، وينتشر تدريجياً، ثم تظهر فقاعات تحت الجلد تسبب انتفاخ الجثة وتفوح منها رائحة كريهة (٢).

ثم يتبخر ما فيه من ماء، وتتحلل باقي العناصر، فتصير إلى التراب<sup>(۲)</sup>. وهذا من حكمته ورحمته الله أن أقام لنا شواهد توضح الغيب الذي لم نشاهده (٤).

<sup>1-</sup> انظر: انظر: الطبيب أدبه وفقهه لمحمد البار وزهير السباعي ص١٩٣، وموسوعة الفقه والقضاء في الطب الشرعى لأحمد جلال وشريف الطباخ ١٧٣/١.

٢- انظر: الطبيب أدبه وفقهه ص١٩٤، وموسوعة الفقه والقضاء في الطب الشرعي ١٧٩/١، والطب الشرعي وأدلته الفنية للمنشاوي ص١٩٨، والطب الشرعي والبوليس الفني الجنائي ليحيي شريف وآخرين ص٢٨٢.

٣- انظر: تفسير الشعراوي ٩٢٩٨/١٥، ٩٢٩٩، ومعجزة القرآن لمحمد متولي الشعراوي ص٣٢.

٤- انظر: تفسير الشعراوي ١١٣٥٣/١٨.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* الخلق أصله الإيجاد على تقدير وتسوية، وأطلق في القرآن الكريم وكلام الشارع على إيجاد الأشياء المعدومة، وإخراجها إلى الوجود إخراجاً لا صنعة فيه للبشر، والإنشاء هو الإحداث والإيجاد وابتداء الخلق من غير شيء.
- \* جمهور المفسرين على أن المراد بقوله في: ﴿مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ ﴾ خلق آدم الكليّة، وقيل كل بنيه؛ لأنهم خلقوا من المني المتولد من التراب، وقيل ذلك الملك الموكل بالرحم يأخذ من تربة المكان الذي يدفن فيه المولود ويذره على النطفة، فيخلق منهما؛ وأجيب عنه بدلاله القرآن على أن النطفة بعد التراب بمهلة لا مقارنة لها، وليس ذلك بثابت في حديث مرفوع، وما استدلوا به باطل أو ضعيف.
- \* المقصود من الإنشاء من الأرض والإنبات منها خلق آدم الكليلا، ولا يبعد أن يشمل ذلك ذريته الكليلا؛ لأن التراب من مركبات أبدانهم، وقد خلقوا من النطف المتولدة من الدم، المتولد من الأغذية، المتولدة من النبات، المتولد من الأرض.
- \* خلق الله المخلوط بالماء، وذلك بأن عُجِن هذا التراب بالماء فصار طيناً، ثم سل من هذا التراب المخلوط بالماء، وذلك بأن عُجِن هذا التراب بالماء فصار طيناً، ثم سل من هذا الطين أجوده، ثم صار هذا الطين لاصقاً يعلق بالأيدي من حسن العجن وجودة التخمير، ثم تغير هذا الطين واسود وانتن، ثم يبس بفعل الشمس والريح حتى صار يابساً له صلصلة إذا حرِّك ونقر كما يصلصل الفخار، ثم بعد هذه المراحل سواه ونفخ فيه الروح(۱)، والحكمة من خلق الله الله الدها كذلك هي الدلالة على كمال قدرته الله على أن يخلق ما شاء كيفما شاء الله.

\_

۱- انظر: تهذیب الأسماء واللغات للنووي ۱۱۰/۱، ومفاتیح الغیب للرازي ۲۲/۸، وتفسیر القرطبي ۲۱/۱۰، ولباب التأویل للخازن ۲٤/٤، ودفع إیهام الاضطراب عن آیات الکتاب للشنقیطی ص ۱۳۱.

- \* أثبت التحليل الكيميائي لجسم الإنسان أنه يحوي من العناصر ما تحتويه الأرض، وإن اختلفت نسبتها بين الإنسان والتراب، أو في إنسان عن آخر، وتوجد على هيئة مركبات باستثناء مقادير صغيرة تظل على هيئة عناصر.
- \* الحيوان المنوي والبويضة يتكونان من نواتج هضم الغذاء الذي هو نبات وحيوان وماء، وكلها مكونة من عناصر الطين والتراب.
- \* من الأدلة المشاهدة والمحسوسة على الخلق من الأرض ما بينه النبي في أن الاختلاف الواضح بين الناس في اللون والطباع والميول راجع إلى أصل الإنسان المخلوق من تراب الأرض المختلفة في اللون والسهولة والوعورة.
- \* يتكون الجسم بشكل رئيسي من الماء، وأثبتت دراسات وبحوث جديدة أن مواد موجودة في الطين لها دور رئيسي في بعض العمليات الأولية لتكوين الحياة.
- \* هناك أكثر من مائة عنصر في الأرض بينما لم يُكتشف منها إلا ٢٢ أو ٢٣عنصراً في تركيب جسم الإنسان، وذلك يشير إلى السلالة من الطين .
- \* الموت دليل مشاهد على مراحل خلق آدم؛ إذ يبدأ بنزع الروح، ثم يتصلب الجسد وييبس، ثم يُنتن، ثم يتبخر ماؤه وتتحلل باقي العناصر فتصير إلى التراب. ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر لنا الآثار التالية:
- \* دمغ الشبهة: ذلك أن الطاعنين في القرآن الكريم والمشككين فيه يقولون: إنه عندما تحدث عن خلق آدم تجده مرة يذكر التراب، وأخرى الماء، وثالثة الطين، وغيرها الطين اللازب، والسلالة من طين، والصلصال من الحمأ المسنون، والصلصال كالفخار، مما جعل المستشرقين يعترضون على أسلوب القرآن، ويقولون: من أيِّ هذه الأشياء خُلِقْتم؟ مع أنها في الحقيقة ألفاظ راجعة إلى أصل واحد، وهو التراب، الذي هو أصل الطين، فأعلمنا الله كل أنه خلقه من تراب،

جُعل طيناً بخلطه بالماء، ثم استل منه خلاصته، ثم انتقل فصار لازباً، ثم تغير واسود فكان حماً، ثم صار يابساً له صلصلة إذا حرِّك ونقر كالفخار، فهذه العناصر لا تعارض بينها، ويجوز القول: إن الإنسان خُلِق من ماء، أو من تراب، أو من طين، أو من طين لازب، أو من حماً مسنون، أو من صلصال كالفخار، فهي مراحل متعددة لشيء واحد، ومرور الشيء بمراحل مختلفة لا يُغيِّره (۱).

ولو أمعنا النظر لوجدنا أن هذا الاعتراض ناشئ من عدم فهم لغة القرآن، فكفار قريش وهم من العرب، وأصحاب اللسان العربي المبين، والذي نزل القرآن بلغتهم، مع حرصهم على تكذيب النبي والطعن فيه وفي رسالته وفيما نزل عليه، لم يعترضوا على النبي باضطراب القرآن في حديثه عن خلق الإنسان؛ وما ذلك إلا لفهمهم بلغة القرآن، لكن لما ضاع اللسان العربي المبين الذي نزل به القرآن الكريم سهل تسلل هذه الشبه إلى قائلها ومنه إلى غيره.

\* إظهار المعجزة: وهذه المعجزة بيانية وتاريخية وعلمية، فالبيانية هي إعجاز القرآن الكريم في بيانه بعرضه لقصة خلق الإنسان بألفاظ عدة وهي في الحقيقة تتحدث عن مراحل مرت بها المادة الواحدة.

۱- انظر: تفسير الشعراوي (٩٧٠٣/١٦)، و (١١٨٠٢/١).

٢- سورة الكهف: الآية ٥١.

٣- انظر: تفسير الشعراوي ١١٣٥٢/١٨.

والإعجاز الغيبي والتاريخي حيث أخبر القرآن الكريم عن خلق آدم الطّيّة، ومعلوم أن النبي يلي كان نبياً أمياً، وقد عاش في بيئة أمية، وقد مر زمن طويل على خلق آدم، فسرد القرآن لهذه القصة يشهد بأنه كلام الله، أنزله على محمد الله شاهد بصدق رسالته، وذلك مصداقاً لقوله الله: ﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْكَ الْفَيْبِ نُوحِيها إِلَيْكُ مَاكُنتَ تَعَلَمُها أَنْتَ وَلَا فَوْمِهُ مِنْ أَنْهَ وَلا فَرَمُكُ مِنْ قَبْلِ هَلَا أَنْ مُن مَبِّلِ هَلَا أَنْ الْمَعْقِبَة لِلمُنْقِينَ ﴾ (١).

والإعجاز العلمي، وذلك حين نرى العلم الحديث وعلماء العصر يُثبتون صدق ما أخبر به القرآن عن أصل الإنسان، والذي وصلوا إليه بالبحث والدراسة لفترة زمنية، وعن طريق وسائل العلم الحديثة المتطورة، التي استطاع المختصون أن ينظروا من خلالها إلى أدق تفاصيل جسم الإنسان، بينما أخبر بها القرآن الذي نزل على محمد وقب قبل أكثر من أربعة عشر قرناً من الزمان، وأخبر بذلك النبي في ذلك الزمان الذي لم يكن فيه وجود لأي من هذه الوسائل العلمية، ليدل ذلك دلالة واضحة على أن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله مصداقاً لقوله والمن أن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه أن والعجيب أن هذا الإثبات من غير علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه أن والعجيب أن هذا الإثبات من غير المؤمنين، وكأن الحق سبحانه يجند من يُثبت صدق آياته ولو من الكفار (أ)، بل المؤمنين، وكأن الحق سبحانه يجند من يُثبت صدق آياته ولو من الكفار (أ)، بل إثبات ذلك منهم أقوى؛ لأنهم أهل اختصاص في هذه العلوم، بالإضافة إلى أن ذلك يدفع شبهة تحايل المسلمين في هذه المكتشفات، وهذا مصداقاً لقوله ها:

١ سورة هود: الآية ٤٩.

٢- سورة النساء: الآية ١٦٦.

٣- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٢٦/١.

٤- تفسير الشعراوي ١٨/١٥٥١.

# ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَنِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِ مَحَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أُوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ (١).

\* سعة دلالة ألفاظ القرآن الكريم؛ إذ إن الخلق من تراب الأرض انطبق على خلق أبينا آدم الطبق، كما أنه ينطبق على خلق نسله من بعده؛ لأن جميع بنيه كانوا في صلبه، وكل واحد منهم عناصر جسمه من عناصر الأرض، ولنمو الإنسان وهو في بطن أمه على دمها المستمد من الغذاء الذي تأكله، وهو مستمد أصلاً من تراب الأرض، ثم لنموه من بعد ميلاده على لبن أمه المستمد من غذائها وهو مستمد كذلك من تراب الأرض، ثم لنموه من بعد فطامه إلى وفاته على ما يتناوله من طعام، والطعام مستمد أصلاً من تراب الأرض (۲)، وبالتالي فكل ما قاله المفسرون هو من اختلاف التنوع الذي تسعه ألفاظ القرآن الكريم المعجزة بشهادة الكشوف العلمية الحديثة، ولهذا نجد من المفسرين من جمع شيء من ذلك بقوله: «إن التراب أصل خلقة أول آبائكم، وأول مواد أبدانكم» (۲).

١- سورة فصلت: الآية ٥٣.

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٢٩٠.

٣- أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥٦/٤.

### المبحث الثاني الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في القرآن الكريم. المطلب الثاني:

الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في ضوء المكتشفات العلمية. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المطلب الأول: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في القرآن الكريم الآيات الواردة:

قال الله ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا وَبَثَ مِنْهُمَا رَجِهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال الله وهُو الَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ اللَّهِ اللَّهِ

وقال ﷺ: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾(").

وقال ﷺ: ﴿خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (٤).

#### أقوال المفسرين:

قوله في: ﴿ يَا أَيُّا النَّاسُ ﴾ ذهب الأصوليون من المفسرين إلى أن الخطاب بـ ﴿ يَا أَيُّا النَّاسُ ﴾ عام لجميع المكلفين (٥)؛ لأن لفظ الناس جمع دخله الألف واللام فيفيد الاستغراق، ولأنه تعالى علل الأمر بالاتقاء بكونه تعالى خالقاً لهم من نفس واحدة، وهي علة عامة في حق جميع المكلفين بأنهم خلقوا بأسرهم من آدم عليه السلام، وإذا كانت العلة عامة كان الحكم عاماً، بالإضافة إلى أن التكليف بالتقوى غير

١- سورة النساء: الآية ١.

٢- سورة الأنعام: الآية ٩٨.

٣- سورة الأعراف: الآية ١٨٩.

٤- سورة الزمر: الآية ٦.

٥- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن لابن جرير الطبري ١٢/٥، ومفاتيح الغيب للرازي ٩/١٢، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥/٥، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢/٢٤، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ١٦٢/٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير لابن كثير ٢/٥٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢/٩٦، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للألوسي ١١٠/١٧، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص١٦٣، والتحرير والنتوير لابن عاشور ٤/٨.

مختص بأهل مكة، بل هو عام في حق جميع العالمين، وإذا كان لفظ الناس عاماً في الكل، وكان الأمر بالتقوى كذلك، وكانت علة هذا التكليف وهي كونهم خلقوا من النفس الواحدة – عامة في حق الكل، كان القول بالتخصيص في غاية البعد (۱). وروي عن ابن عباس في وغيره أن الخطاب به وينايًا الناش لأهل مكة (۱)؛ لأن قوله نه النه الله الله وبالرحم عادة مختصة بهم، فيقولون: أسألك بالله وبالرحم، وأنشدك الله والرحم، وإذا كان كذلك كان قوله نه فيقولون: أسألك بالله وبالرحم، وأنشدك الله والعرب، فكان أول الآية مختصاً بالعرب، فكان أول الآية مختصاً بهم؛ لأن قوله نه أول الآية: فاتفوا ريًا من واحد (۱).

أجاب الآخرون: بأن خصوص آخر الآية لا يمنع من عموم أولها، فيكون أولها عاماً في الكل، وقوله: ﴿وَاتَّعُوا اللّهَ الّذِي مَّا الْحَرَبِ اللّهُ خَاصاً بالعرب (٤)، هذا إن سُلّم بأنها مكية، والصحيح بأن السورة مدنية؛ بدليل حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنها قالت: "وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَالنّسَاءِ إِلاَّ وَأَنَا عِنْدَهُ" (٥)، تعني قد بنى بها، ولا خلاف بين العلماء أن النبي على إنما بنى بعائشة رضي الله عنها

١- مفاتيح الغيب للرازي ١٢٨/٩، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ١٦٢/٣.

٢- انظر: مفانيح الغيب للرازي ١٢٩/٩، والجامع لأحكام للقرآن القرطبي ٢/٥، واللباب في علوم الكتاب
 ١٣٩/٦، وتفسير السراج المنير لمحمد الشربيني ٢/٥/١، وروح المعاني للألوسي ١١٠/١٧، وأسباب نزول القرآن لعلى بن أحمد الواحدى ص ٢٦.

٣- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٢٩/٩، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٣٩/٦، وتفسير السراج المنير للشربيني ٢٢٥/١.

٤- مفاتيح الغيب للرازي ١٢٩/٩، وتفسير السراج المنير للشربيني ١/٢٢٥.

٥- أخرجه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب تأليف القرآن ١٩١٠/٤ برقم: ٤٧٠٧.

بالمدينة، ومن تبين أحكامها علم أنها مدنية لا شك فيها، وكذلك سورة البقرة مدنية وفيها قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ في موضعين (١).

والأول هو الراجح؛ لقوة دليلة، هذا إن سلم لنا صحة النقل إلى ابن عباس.

قوله ﷺ: ﴿ خَلَقَارُ ﴾، الخلق أصله الإيجاد على تقدير وتسوية، وأطلق في القرآن الكريم وكلام الشارع على إيجاد الأشياء المعدومة، واخراجها إلى الوجود إخراجاً لا صنعة فيه للبشر (٢)، ولفظ (الخلق) المذكور في القرآن يتضمن معنيين:

المعنى الأول: الإبداع والإنشاء.

والمعنى الثاني: التقدير (٣).

قوله ﷺ: ﴿أَنشَأَكُم ﴾، الإنشاء: الإحداث والإيجاد وابتداء الخلق من غير شيء (٤)، أو إيجاد الشيء وتربيته (٥)، وقد استعمل في القرآن الكريم في خلق الإنسان بجملته وخلق أعضائه ومشاعره، وإيجاد الأقوام والقرون من أمم بعضها في إثر بعض، وفي البعث، وفي خلق الشجر والجنات، وفي إحداث السحاب<sup>(٦)</sup>.

والضمير في قوله ؟ ﴿ خَلَقَكُم ﴾، وفي قوله ؟ ﴿ أَنشَأَكُم ﴾، يراد به البشر کلهم (۲).

١- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٥.

٢- التحرير والتتوير لابن عاشور ٣٢٢/١، والتفسير القرآني للقرآن لعبد الكريم الخطيب ١٢٣/٤.

٣- بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية لابن تيمية ٧٣/٢.

٤- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٥٦٢/١١، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢٣٦/٦، ولسان العرب لابن منظور ١٧٠/١، ومختار الصحاح للرازي ص٦٨٨.

٥- المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ص٨٠٧.

٦- المصدر نفسه.

٧- التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٣٦/٦.

قوله ﷺ: ﴿ رَجَعَلَ ﴾؛ الجَعل الإنشاء والإبداع كالخلق، غير أن الفرق بينهما أن الخلق فيه معنى التقدير، وهو مختص بالإنشاء التكويني-البدء من لا شيء-، والجعل فيه معنى التضمين، كإنشاء شيء من شيء، أو تصيير شيء شيئا، أو تحويله من شيء الى شيء، أو نقله من مكان الى مكان آخر (١).

قال ابن جني: «فإن العرب قد تتسع فتوقع أحد الحرفين موقع صاحبه إيذانا بأن هذا الفعل في معنى ذلك الآخر (7).

قوله على المراد بالنفس الواحدة آدم عليه الصلاة والسلام (٣)، وقد نقل كل من الإمام الرازي والإمام النيسابوري -رحمهما الله- إجماع المفسرين على ذلك (٤)، وتأنيث الوصف بقوله: ﴿وَحِدَةٍ ﴾ مع أن الموصوف به مذكر -وهو آدم عليه السلام-؛ نظراً لتأنيث لفظ النفس، وإن كان المراد بها مذكراً وهو آدم عليه السلام (٥).

ويعضده القراءة المروية عن ابن أبي عبلة ﴿ وَرَحِدٍ ﴾ بدون (هاء)(٦).

\_\_\_

١- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم لأبي السعود ١٠٤/٣، والجدول في إعراب القرآن لمحمود صافى ٧٩/٧، واعراب القرآن وبيانه لمحيى الدين أحمد ٢٠/٣.

٢- الخصائص لأبي الفتح عثمان بن جني ٣٠٨/٢، عالم الكتب، بيروت، ت: محمد على النجار.

٣- انظر: تفسير مجاهد بن جبر ١٤٣/١، وتفسير مقاتل بن سليمان ٢١٣/١، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٤٣/٥، والجامع في أحكام القرآن للقرطبي ٢/٥، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٥٥٣، وتفسير الجلالين لجلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي ص٩٧، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٤٧٢/١، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ٢/٢، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٩/٤.

٤- مفاتيح الغيب الرازي ١٣١/٩، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٣٤٠/٢.

٥- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٥، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٣٥٤/٦.

٦- تفسير القرطبي ٢/٥.

وقيل: ليس المراد آدم؛ لأن من المفسرين من يقول إن كل نداء مثل هذا - وقيل: ليس المراد به أهل مكة أو قريش فيفهم منه بنو قريش أن النفس الواحدة هي قريش أو عدنان، وإذا كان الخطاب للعرب عامة جاز أن يفهموا منه أن المراد بالنفس الواحدة يعرب أو قحطان، وإذا قلنا: إن الخطاب لجميع أهل الدعوة، فكل أمة تفهم منه ما تعتقده، والقرينة على ذلك قوله: ﴿وَبَنَّ مِنْهُم رَبّالًا كُثِيرًا وَمُنادُ بُه بالتنكير، ولم يقل: (جميع الرجال والنساء)، وكيف ينص على نفس معهودة والخطاب لجميع الشعوب! وهذا العهد ليس معروفاً عند جميعهم، وقد وجد قبل آدم نوع من هذا الجنس أفسدوا فيها، والنسب المشهور عن ذرية نوح مأخوذ عن العبرانيين الذين جعلوا للبشر تاريخاً متصلاً بآدم، ولا ثقة بأنه من التوراة التي جاء بها موسى، بالإضافة إلى معارضة المباحث العلمية والتاريخية له (۱).

١- انظر: تفسير القرآن الحكيم المعروف بتفسير المنار لمحمد رشيد رضا ٢٦٥/٤-٢٦٧.

٢- شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري لعبد الرحيم فارس أبو علبة ص٢٠٢، ٢٠٣.

٣- سورة آل عمران: الآيات ٥٩، ٦٠.

١- سورة ص: الآية ٧٥.

٢- أخرجه أبو داود، كتاب السنة، باب في القدر ٢٣٤/٢ برقم: ٤٦٩٣، والترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة البقرة (٢٠٤/٥ برقم: ٢٩٥٥، وأحمد في المسند، مسند الكوفيين، حديث أبي موسى الأشعري الشعري الشعري برقم: ١٩٥٨، وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

٣- أخرجه أحمد، تتمة مسند الأنصار، حديث رجل من أصحاب النبي الله ٤٧٤/٣٨ برقم: ٢٣٤٨٩، والبيهةي في شعب الإيمان، حفظ اللسان عما لا يحتاج إليه ١٣٢/٧ برقم: ٤٧٧٤، قال الألباني: «صحيح لغيره»، صحيح الترغيب والترهيب ٧٩/٣ برقم: ٢٩٦٣.

<sup>3-</sup> أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب في التفاخر بالأحساب ٧٥٢/٢ برقم: ٥١١٦، وأحمد بن حنبل، مسند المكثرين من الصحابة، مسند أبي هريرة هم ٣٤٩/١٤ برقم: ٣٤٩/١، حسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب ٧٩/٣ برقم: ٢٩٢٥، قوله: "عُبِّيَّةُ الْجَاهِلِيَّةِ" بضم العين المهملة وكسرها وكسر الموحدة وفتح التحتية المشددتين أي: نخوتها وكبرها، "وَفَخْرَهَا" أي: تفاخرها وتعاظمها، انظر: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي لمحمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري ١١٠/٩.

 <sup>-</sup> أخرجه الترمذي، كتاب المناقب، باب في فضل الشام واليمن ٧٣٤/٥ برقم: ٣٩٥٥، وحسنه الألباني في غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام لمحمد ناصر الدين الألباني ص١٩٠٠.

والقول بمعارضته المباحث العلمية والتاريخية، قول لم يخرج عن نظرية النشوء والتطور –الآتي ذكرها في مطلب آخر – قيد شعرة، مما يجعل تفاصيل خلق الإنسان والكائنات الحية متروكة لرجال الفكر والبحث، بغض النظر عن عقائدهم، وجعل المسلم يبحث ويتابع هذه القضية الغيبية من خارج النصوص، بل يلهث وراء من لا يؤمنون بالغيب ليعرف منهم قضية غيبية (٢).

وأما أن النسب المشهور عن ذرية نوح مأخوذ عن العبرانيين فإن صبح هذا فإنه لا يعارض كون آدم أبو البشر، لأن نصوص القرآن والسنة قد دلت على أن آدم عليه الصلاة والسلام هو أبو البشر.

وأما قوله: ﴿ رِجَالًا كَثِيرًا وَبِسَاءً ﴾ بالتنكير، فلا يمنع العموم لجميع الرجال والنساء.

وفي قوله ﷺ: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾، أمرنا تعالى بالتقوى وذكر بعده أنه تعالى خلقنا من نفس واحدة، والمناسبة في ذلك، أن خلقه تعالى لنا من نفس واحدة، مشتمل على قيدين: الأول: أنه خلقنا، والثاني: كيفية ذلك الخلق، وأنه من نفس واحدة، ولكل واحد من هذين القيدين أثر في وجوب التقوى.

أما الأول: وهو أنه تعالى خلقنا، فلا شك أن ذلك يوجب علينا الانقياد لتكاليفه والخضوع لأوامره ونواهيه؛ لأنه لما كان خالقا لنا وموجداً لذواتنا وصفاتنا، فنحن عبيده وهو مولى لنا، والربوبية توجب نفاذ أوامره على عبيده والانقياد للرب والموجد

١- انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري ص٢٠٢، والتفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج لوهبة الزحيلي ٢٣٣/٤.

٢- انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري ص٢١٩.

والخالق، ثم إن الإيجاد غاية الإنعام ونهاية الإحسان، فإنك كنت معدوماً فأوجدك، وميتاً فأحياك، وعاجزاً فأقدرك، وجاهلاً فعلمك، فلما كانت النعم بأسرها من الله وجب على العبد أن يقابل تلك النعم بإظهار الخضوع والانقياد، وترك التمرد والعناد، فلما ثبت كونه موجداً وخالقاً وإلهاً ورباً لنا، وجب علينا أن نشتغل بعبوديته، وأن نتقي كل ما نهى عنه وزجر عنه.

وأما القيد الثاني: وهو أن خصوص كونه خالقاً لنا من نفس واحدة يوجب علينا الطاعة والاحتراز عن المعصية؛ لأن خلق جميع الأشخاص الإنسانية الأبيض والأسود والأحمر والأسمر والحسن والقبيح والطويل والقصير – من الإنسان الواحد أدل على كمال القدرة، وعلى أن مدبرها وخالقها فاعل مختار، فحينئذ يجب الانقياد لتكاليفه وأوامره ونواهيه، أيضاً ذكر الله تعالى الأمر بالنقوى وذكر عَقِيبته الأمر بالإحسان إلى اليتامى والنساء والضعفاء، وكون الخلق بأسرهم مخلوقين من نفس واحدة له أثر في هذا المعنى، وذلك لأن الأقارب لا بد وأن يكون بينهم نوع مواصلة ومخالطة توجب مزيد المحبة، ولذلك الإنسان يفرح بمدح أقاربه وأسلافه، ويحزن بذمهم والطعن فيهم، فتكون الفائدة في ذكر هذا المعنى أن يصير ذلك سبباً لزيادة شفقة الخلق بعضهم على البعض، كذلك الناس إذا عرفوا كون الكل من شخص واحد تركوا المفاخرة والتكبر وأظهروا التواضع وحسن الخلق، كما أن هذا يدل على المعاد؛ لأنه تعالى لما كان قادراً على أن يخرج من صلب شخص واحد أشخاصاً مختلفين، وأن يخلق من النطفة شخصاً عجيب التركيب لطيف الصورة، فكيف يستبعد إحياء الأموات وبعثهم ونشورهم، فتكون الآية دالة على المعاد (۱).

۱- مفاتيح الغيب للرازي ۱۲۹/۹، ۱۳۰، وتفسير البحر المحيط ۱٦٣/۳، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان /٣٤٠/٢ والتفسير المنير في العقيدة والشريعة ٧/٠٣٠.

قوله على التي تتاسل منها البشر، وأطلق عليها اسم الزوج؛ لأن الرجل يكون منفرداً، فإذا اتخذ امرأة فقد صارا زوجاً في بيت، فكل واحد منهما زوج للآخر بهذا الاعتبار (۱)، وسميت حواء بذلك؛ لأنها خلقت من حي (۲)، ولأنها أم كل حي (۳)، وقيل لأنه كان على شفتيها حُوَّة (٤)، وقيل لأن لونها كان يضرب إلى السمرة، فسميت حواء، من قولك أحوى (٥)، ولم يرد ذكرها باسمها في القرآن الكريم وإنما ذكرت في السنة النبوية المطهرة (٢)، وفي كون حواء مخلوقة من آدم الكريم قولان للمفسرين:

القول الأول: أن الله تعالى خلق حواء من آدم عليه الصلاة والسلام، فتكون فرَمِن في فرَخَلَق مِنْها في فرق في فريد من المفسرين (۷)، وذلك الجزء هو ضلع من أضلاع آدم السلام أنها في فرل كثير من المفسرين (۷)،

١- التحرير والتتوير لابن عاشور ٢١٧/٤.

٢- معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ١٠٥/١.

٣- الدر المنثور للسيوطي ١٢٨/١.

٤- الحُوَّة: لون يخالطه الكُمْتَة مثل صدأ الحديد، والحُوَّة سُمْرة الشفة، وقيل حمرة تضرب إلى السواد. انظر:
 لسان العرب ٢٠٦/١٤، ومختار الصحاح ص١٦٧٠.

٥- بحر العلوم لسمرقندي ٣٠٣/١.

٦- في حديث أبي هريرة على عن النبي ﷺ "لَوْلا حَوَّاءُ لَمْ تَخُنْ أَنْتَى زَوْجَهَا الدَّهْرَ"، أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ١٢١٢/٣ برقم: ٣١٥٢، ومسلم، كتاب الرضاع، باب لولا حواء لم تخن أنثى زوجها الدهر ١٠٩٢/٢ برقم: ١٤٧٠.

ومعنى الحديث: أنها أم بنات آدم، فأشبهنها ونزع العرق؛ لما جرى لها في قصة الشجرة مع إبليس، فزين لها أكل الشجرة، فأغواها، فأخبرت آدم بالشجرة، فأكل منها. شرح صحيح مسلم للنووي ١٩/١٠.

٧- انظر: تفسير مجاهد ١٤٣/١، وتفسير مقاتل بن سليمان ٢١٣/١، وتفسير ابن أبي حاتم لعبد الرحمن بن أبي حاتم الرزي ٨٥٢/٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢/٠/٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٥٣/١، والتحرير والتنوير ٢١٥/٤.

واحتجوا عليه بقول النبي على: "اسْتُوْصُوا بِالنِّسَاءِ؛ فَإِنَّ الْمَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلَعٍ، وَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ فِي الضِّلَعِ أَعْلاَهُ، فَإِنْ ذَهَبْتَ تُقِيمُهُ كَسَرْتَهُ، وَإِنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَزَلْ وَإِنَّ أَعْوَجَ، فَاسْتُوْصُوا بِالنِّسَاءِ"(١)، ولكي يصح قوله تعالى: ﴿خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ أَعْوَجَ، فَاسْتُوْصُوا بِالنِّسَاءِ"(١)، ولكي يصح قوله تعالى: ﴿خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَمِحَدَةٍ ﴾ (٢)؛ إذ لو كانت حواء مخلوقة ابتداء لكان الناس مخلوقين من نفسين لا من نفس واحدة (٣)، وبناء عليه يكون خلق نوع الإنسان على أربعة أنواع مختلفة:

النوع الأول: خلقه لا من أنثى ولا من ذكر وهو آدم الطَّيِّلا.

النوع الثاني: خلقه من ذكر بدون أنثى وهو حواء.

النوع الثالث: خلقه من أنثى بدون ذكر وهو عيسى الطيلا.

النوع الرابع: خلقه من ذكر وأنثى وهو سائر الآدميين (٤).

وقيل: إن الضمير في ﴿مِنْهَ عِود على الطينة التي فصلت عن طينة آدم الطيخ، فتكون حواء مخلوقة من بقية الطينة التي خلق منها آدم الطيخ، وبالتالي فإنها خلقت من جزء من الطينة التي خلق منها آدم الطيخ ولم يدللوا على ذلك بشيء. القول الثاني: أن المراد من جنسها في الإنسانية، فخلقها من نوع آدم الطيخ وجنسه (٢)، وهو كقوله الله وقوله المنه وجنسه (٢)، وهو كقوله الله وقوله المنه والمنه وقوله المنه وقوله المنه وقوله المنه وقوله المنه وقوله المنه وقوله المنه و المنه

١- أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَةِ إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾
 ١٢١٢/٣ برقم: ٣١٥٣، ومسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء ١٠٩٠/٢ برقم: ١٤٦٨.

٢- سورة الزمر: الآية ٦.

٣- تفسير البحر المحيط لأبي حيان ٣/ ١٦٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢/٠٣٠.

٤- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٤١٤/٧.

٥- تفسير البحر المحيط لابن أبي حاتم ١٦٣/٣ ، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٩/٤.

٦- غرائب القرآن ورغائب الفرقان (تفسير النيسابوري) ٣٤٠/٢، وتفسير البحر المحيط ١٦٣/٣.

٧- سورة النحل: الآية ٧٢.

والتقدير: وخلق من جنسها زوجها، وحكمة ذلك أن الجنس أميل إلى الجنس، والتقدير: وخلق من واللقاء والألفة بين الرجل والمرأة (٢).

#### المناقشة

استشكل الفريق الثاني بأن الله الله قادر على خلق حواء من التراب، فأي فائدة في خلقها من ضلع من أضلاع آدم الكاله (٣).

فأجاب الأولون بأنه لو كان الأمر كذلك لكان الناس مخلوقين من نفسين لا من نفس واحدة، وهو خلاف النص، وخلاف ما روي عن النبي

رد أصحاب القول الثاني بأن (مِنْ) في وَنَهَ الله لابتداء الغاية، فلما كان ابتداء الخلق وقع بآدم، صح أن يقال خلقكم من نفس واحدة، ولما كان قادراً على خلق آدم من التراب كان قادراً على خلق حواء منه أيضاً (٤)، وحملوا الحديث باحتمال أن يكون ذلك على جهة التمثيل (٥)؛ الضطراب أخلاقهن، وكونهن الا يثبتن على حالة المورنة التمثيل (١٠)؛

١- سورة التوبة: الآية ١٢٨.

٢- مفاتيح الغيب للرازي ٢١٠٦/١، ومحاسن التأويل للقاسمي ٥/٥٥، والتفسير المنير للزحيلي ٢٠٦/٩

٣- غرائب القرآن ورغائب الفرقان (تفسير النيسابوري) ٣٤٠/٢.

٤- تفسير البحر المحيط ٣/١٦٣.

٥- وكون الحديث على التمثيل والتشبيه هو ما صرح به بعض المعاصرين، وقواه بالراوية الأخرى: "الْمَرْأَةُ كَالْضَلْع"؛ أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب المداراة مع النساء وقول النبي : "إنما المرأة كالضلع" ١٩٨٧/٥ برقم: ٤٨٨٩، ومسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء ١٠٩٠/٢ برقم: ١٤٦٨.

وقد أجاب عنه الآخرون: بأن هذه الرواية لا تخالف الأخرى، بل يستفاد من الرواية الأخرى نكتة التشبيه بالضلع، وهي أنها عوجاء مثله، لكون أصلها منه، والمعنى: أن المرأة خلقت من ضلع أعوج، فلا ينكر اعوجاجها، فإن أراد الزوج إقامتها على الجادة وعدم اعوجاجها أدى إلى الشقاق والفراق وهو كسرها، وإن صبر على ذلك دام الأمر واستمرت العشرة، وبهذا يتبين أن إنكار خلق حواء من ضلع آدم غير صحيح. انظر: فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء١٠/١٧.

واحدة، أي: صعبات المراس، ويؤيده قوله: "إِنَّ الْمَرْأَةَ"، فأتى بالجنس، ولم يقل: "إن حوّاء"(١).

رد الأولون: بأن من في ﴿مِنْهَا ﴾ وإن كانت للابتداء، فإن المعنى أخرج خلق حواء من ضلع آدم(٢).

ويناقش حملهم للحديث على التمثيل بأنه صرف له عن ظاهره، مع أن الاحتمال المذكور لا يمنع من إبقاء الحديث على الظاهر، وأما الإتيان بالجنس "إنَّ الْمَرْأَةَ"؛ فالمراد أصلها أو جنسها أو أمها(٣)، والمرأة بنت حواء، فلما أشبهتها في الخلقة، وكانت متفرعة منها، نزع العرق فيها.

#### الترجيح

القول الأول هو الراجح؛ لظاهر الآيات، وظاهر حديث النبي على، والعمل بالظاهر واجب حتى يرد دليل شرعى صارف عنه إلى المحتمل المرجوح (٤).

والفائدة من خلق حواء من ضلع آدم الكل هي الدلالة على كمال قدرته جل وعلا على أن يخلق حياً من حي لا على سبيل التوالد، كما أنه قادر على أن يخلق حياً من جماد كذلك، ولو كانت القدرة على الخلق من التراب مانعة عن الخلق من غيره لعدم الفائدة لخلق الجميع من التراب بلا واسطة؛ لأنه كما أنه قادر على خلق آدم الكل من التراب، هو قادر على خلق سائر أفراد الإنسان منه

١- تفسير البحر المحيط ١٦٣/٣.

٢- التحرير والتنوير ٢١٦/٤.

٣- مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح لملا على القاري ٣٥٦/٦.

<sup>3-</sup> انظر: الرسالة للشافعي ١/٣١٤، وأصول السرخسي ١٦٣/١، وجامع البيان للطبري ١/٥١، ومفاتيح الغيب للرازي ١/٣٧١، وأضواء البيان ٢٦٩/٧، ومباحث في علوم القرآن لصبحي الصالح، والأصول من علم الأصول لابن عثيمين ص٤٩، وتيسير التحرير لمحمد أمين المعروف بأمير بادشاه ١٠٢/٣.

أيضاً، فما هو جواب القائل عن خلق الناس بعضهم من بعض مع القدرة على خلقهم كخلق آدم، وجوابه هو الجواب عن خلق حواء من آدم الكلي مع القدرة على خلقها من تراب<sup>(۱)</sup>.

قال ابن عاشور: «ومن قال: إن المعنى ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا وَجَهَا ﴾: من نوعها، لم يأت بطائل؛ لأن ذلك لا يختص بنوع الإنسان؛ فإن أنثى كل نوع هي من نوعه »(٢).

وقوله الله المفرقة والمنشورة ههنا وههنا (٥)، ومنه ورزراني ورزراني ومنه ورزراني ومنه ورزراني ومنه ورزراني ومنه ورزراني ومنه ورزراني ومنه ورزراني ورزراني ومنه ورزراني ورزراني

وقوله ﷺ: ﴿مِنْهُمَا ﴾ يعني آدم وحواء.

وقوله على: ﴿ رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ فقد خلق الله على آدم الكلية من تراب، ثم خلق منه زوجه حواء، ومنها خلقت الذكور والإناث عن طريق التناسل الذي قد مُلأت به الأرض، وهذا تفصيل وبيان لكيفية إنشائهم وخلقهم من نفس واحدة (١) والذي أجمل في قوله: ﴿ خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَهُو اللَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ (١).

١- روح المعاني للألوسي ١٨٢/٤، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ١٤/٧.

٢- التحرير والتتوير ٩/٤.

٣- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٥، وتفسير روح البيان لحقي ٢/٥١، ومعالم النتزيل في تفسير القرآن للبغوي ١/١٥، وتفسير الجلالين ص٩٧.

٤- سورة الغاشية: الآية ١٦.

٥- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١١/٤.

٦- انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ١٣٨/٢، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١/٥٥٤،
 الكريم الرحمن للسعدي ص٢٦٥، وأضواء البيان ٣٥٤/٦، والتفسير الواضح لمحمد حجازي ٣٣٢/١.

٧- سورة الزمر: الآية ٦.

٨- سورة الأنعام: الآية ٩٨.

وقد دلت الآيات القرآنية المذكورة على أن المرأة الأولى كان وجودها الأول مستنداً إلى وجود الرجل وفرعاً عنه، وهذا أمر كوني قدري من الله، أنشأ المرأة في إيجادها الأول عليه، وقد جاء الشرع الكريم المنزل من الله ليعمل به في أرضه بمراعاة هذا الأمر الكوني القدري في حياة المرأة في جميع النواحي، فجعل الرجل قائماً عليها، وجعلها مستندة إليه في جميع شئونها(۱).

١- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ١٤١٧، ٤١٥.

#### المطلب الثاني: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في ضوء المكتشفات العلمية الحديثة

يعد علم الوراثة أحد فروع علم الحياة؛ لما له من ارتباط وثيق بحياة الإنسان، وهو يعنى بدراسة الطرق والوسائل التي يتم فيها انتقال الصفات البيولوجية من الكائنات إلى سلالاتها، وتفسير الظواهر المتعلقة بطريقة هذا الانتقال، وقد قام النمساوي (مندل) عام ١٨٦٥م باكتشاف القوانين التي تفسر كيفية انتقال هذه الصفات عبر الأجيال المختلفة، وذكر أن كل صفة يتحكم في إظهارها زوج من العوامل الوراثية الإليلات (ALLELES) والتي تنعزل أثناء تكوين الأمشاج ثم يعاد اتحادها عند تكوين الجنين، ومعروف الآن أن الإليلات تقع على الكروموسومات، إذ قام (مندل) بتجارب رأى من خلالها أن الخصائص المتوارثة تتحدد بواسطة وحدات من مادة التوارث تمر عادة دون تغيير عبر الأجيال، ويعد بذلك أول من توصل إلى فهم الثبات في توارث الصفات عند الكائنات الحية وأن الصفات الوراثية تتنقل من الآباء إلى الأبناء في الكائنات الحية التي تتكاثر بالتزاوج عبر عدد من العوامل المتناهية في ضألة الحجم، والتي عرفت فيما بعد باسم المورثات، وبذلك تمكن الإنسان في نهاية القرن التاسع عشر الميلادي من اكتشاف قوانين الوراثة، ومن ثم توالت التجارب والاكتشافات للتعرف على المُوَرِّث، وكيفية انتقاله من جيل لآخر، وفي عام ١٩٠٩م أطلق (جوهانسون) على العامل الوراثي المسؤول عن نقل الصفات الوراثية اسم الجين، ليثبت العلماء من بعدهم أن المادة الوراثية لمعظم صور الحياة هي مادة الدنا الوراثية (D.N.A)، وفي عام ١٩٥٣م استطاع الأمريكي (واطسن)، والإنجليزي (كريك) وضع نموذج توضيحي لتركيب شريط الدنا الوراثي (D.N.A)، بعد أن توصلا إلى أنه يوجد داخل كل كروموسوم سلسلتان من الحامض النووي الريبوزي منقوص الأكسجين، وتلتف كل سلسلة منهما على الأخرى مكونتين شكلاً يشبه سُلَّماً ملتوياً، سماه بعضهم الحلزون المزدوج<sup>(۱)</sup>، والصفات الوراثية الموجودة على الحمض النووي (D.N.A) والمورثة من كلا الزوجين مناصفة، يبدأ الحمض النووي بنقلها بكل دقة إلى الأبناء، ليرث كل شخص نصف صفاته الوراثية من الأب، والنصف الآخر من الأم<sup>(۱)</sup>.

وأدت الاكتشافات الحديثة إلى معرفة أن أصل خلق الإنسان من خلية واحدة، وأن أنسجة جسمه مكونة من خلايا، والتي هي بناء غاية في الإحكام والتعقيد، وكل خلية تحتوي على نواة، وتعتبر النواة أعقد ما في الخلية؛ وما تحمله من شفرة وراثية بمثابة العقل المفكر للخلية الحية، وتوجه كل أنشطتها الحيوية، وتحمل كل الصفات الوراثية للإنسان -ابتداء من الصفات التي يشترك فيها جميع البشر وانتهاء بالصفات التي تختص بالفرد دون غيره-، وتوجد المادة الوراثية داخل النواة كأجسام خيطية صغيرة جداً متناهية الدقة يسميها العلماء الصبغيات؛ لأن من خواصها أنها تلون عند الصبغ بلون الصبغة التي تصبغ بها الخلية الحية أكثر من بقية أجزاء تلك الخلية، ويطلق عليها أيضاً (الحمض النووي)؛ لأنها تسكن في نواة الخلية، وهي موجودة في (الكروموسومات)، وهذه المادة الوراثية المعبأة في نواة الخلية تتكون من ٤٦ كروموسوماً، وهي على صورة ٢٣ زوجا من الكروموزمات الخلية تتكون من ٤١ كروموسوماً، وهي على صورة ٢٣ زوجا من الكروموزمات

١- ويجعل هذا الشكل الحلزوني المزدوج الحمض النووي قادراً على حمل المعلومات الوراثية على هيئة شفرة.

٢- انظر: النسب ومدى تأثير المستجدات العلمية في إثباته (دراسة فقهية تحليلية) لسفيان بورقعة ص٣١٣-٣٢٤، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٩٧، وأثر التقنية الحديثة في الخلاف الفقهي لهشام آل الشيخ ص٩٧، والبصمة الوراثية (مفهومها وحجيتها ومجالات الاستفادة منها والحالات التي يمنع عملها فيها والاعتراضات الواردة عليها) للخطيب، منشور بمجلة العدل، عدد(٤١)، محرم، ١٤٣٠ه، ص١٧٣، والبصمة الوراثية وأثرها في النسب للسويلم، منشور بمجلة العدل، عدد(٣٧)، محرم، ١٤٣٩ه، ص٩٢.

أي ٤٤ كروموسوما متماثلة في كل من الذكر والأنثى، أما الزوج الـ ٢٣ فيسمى بالكرموسومات الجنسية الخلايا البيضية وخلايا النطاف التي تحتوي على كروموزوم واحد من كل زوج، يتقاسم الوالدان أضافتها إلى جنينهما، فيرث كروموزوماً واحداً من كل زوج من أمه، ويرث الآخر من أبيه (١).

ومن خلال دراسة الصبغيات تم اكتشاف الصبغي المختص بالتكاثر، واقترحت عملية التخطيط الوراثي للكائنات الحية، وباكتشاف دور الصبغي الخاص بالتكاثر في تكوين الأجنة بعملية الإخصاب، وباحتواء خلايا التكاثر على نصف عدد الصبغيات التي تحملها الخلايا الجسدية، وبانقسام خلايا التكاثر على ملايين الخلايا في حياة الفرد الواحد من بني آدم، وبالعودة بهذا الانقسام إلى الوراء مع الزمن؛ فإن الناس الذين يملؤون الأرض اليوم، والذين عاشوا من قبل وماتوا، والذين يأتون إلى قيام الساعة، يلتقون جميعاً في شفرة وراثية واحدة كانت في صلب أبينا آدم علية الصلاة والسلام، وهذه الشيفرة يُطلق عليها علماء الأجنة اسم (بِرْكَة الوراثة)، وهذه البرركة الوراثية الأولى توزعت بمشيئة الله تعالى وقدرته بين أبوينا آدم وحواء عليهما السلام، ثم بين أبنائهما إلى يوم الدين، ويؤكد ذلك تشابه التركيب الكيميائي للحمض النووي الريبي منزوع الأكسجين الذي تتبني منه الصبغيات وتكتب به الشيفرة الوراثية بنسبة ٩٩٩، في جميع البشر، واختلافهم في نسبة ١٠٠، % فقط، وهذا الحمض الذي تكتب به الشيفرة الوراثية ولوعدنا بهذا الصبغيات أعطاه الخالق جل وعلا القدرة على الانقسام لتكرار ذاته، ولوعدنا بهذا المنقسام إلى الوراء مع الزمن؛ فلا بد من التقاء جميع الشيفرات الوراثية لبني آدم الانقسام إلى الوراء مع الزمن؛ فلا بد من التقاء جميع الشيفرات الوراثية لبني آدم

١- انظر: فقه القضايا الطبية المعاصرة دراسة فقهية طبية مقارنة لعلى القره داغي وعلى المحمدي ص٣٠٥،
 وخلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٩٧، وأحكام الهندسة الوراثية لسعد عبد العزيز الشويرخ
 ص ٢٦-٣٦، والبصمة الوراثية وأثرها على الأحكام الفقهية لخليفة على الكعبي ص١٢-١٧.

قاطبة إلى قيام الساعة في شيفرة وراثية واحدة، هي التي كانت في صلب أبينا آدم عليه السلام لحظة خلقه، ثم وزعها الله تعالى بينه وبين زوجه حواء، وتوزعت الشيفرة الوراثية بعد ذلك بين بني آدم إلى يوم الدين (١).

وفي التأكيد على حقيقة الأم الأولى للجنس البشري تذكر الدراسات الحديثة في علم الأحياء الجزيئي أنه يمكن تتبع السلالات الأحيائية بواسطة الحمض النووي الريبي المنقوص الأكسجين في بعض عضيات خلية البييضة والمعروفة باسم المتقدرات، وهي عضيات غشائية التكوين، شديدة الضآلة، عظيمة الفائدة، تسبح في سائل الخلية، ونقوم بتحويل سائل الخلية إلى غذاء تحتاجه كل مكونات الخلية في أنشطتها المختلفة، ومحتوى المتقدرات من الحمض النووي والمعروف باسم في أنشطتها المختلفة، ومحتوى المتقدرات الأبوين أثناء تكوين النطفة الأمشاج، وبذلك لا يدخل في عملية اختلاط مورثات الأبوين أثناء تكوين النطفة الأمشاج، وبذلك يمكن تتبع نسب جميع الإناث في الماضي والحاضر والمستقبل إلى أم واحدة هي أمنا حواء عليها السلام من خلال قطيرات الحمض النووي المتقدري الموجود في خلاباهن (٢).

ومن الأدلة المشاهدة والمحسوسة الدالة على توارث الصفات الوراثية الشبه إلى يشاهد أن المولود الذي يخرج من الرحم قد يشبه أحد أبويه، أوقد يمتد الشبه إلى بعض أقاربه من جهة الأم أومن جهة الأب، وقد قررت السنة النبوية أن النطفة عندما تدخل إلى الرحم يحضرها الله على كل نسب كان بينها وبين آدم عليه الصلاة والسلام أبي البشرية، وذلك في قول النبي المحد أصحابه: "ما ولد لك؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَمَا عَسَى أَنْ يُولَدَ لِي؟ إِمّا غُلامٌ وَإِمّا جَارِيَةٌ، قَالَ: فَمَنْ

١- خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٩٨، ودلائل الإعجاز العلمي لسيف الدين الكاتب ص١٠٠٠.

٢- خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص١٤٣.

يُشْبِهُ؟ قَالَ: مَا عَسَى أَنْ يُشْبِهَ؟ إِمَّا أُمَّهُ وَإِمَّا أَبَاهُ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هَامَهُ لا تَقُولَنَّ كَذَلِكَ، إِنَّ النَّطْفَةَ إِذَا اسْتَقَرَّتْ فِي الرَّحِمِ أَحْضَرَهَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فِي وَجَلَّ عُلَّ نَسَبٍ بَيْنَهَا وَبَيْنَ آدَمَ، أَمَا قَرَأْتُ هَذِهِ الآيةَ فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فِي وَجَلَّ عَرُ وَجَلَّ: ﴿ فِي صُورَةٍ مَا شَاةً رَكِّبُكَ ﴾ (١) أي شكلك (٢)، والحقيقة في هذا الحديث هي حقيقة توارث أي صُورَةٍ مَا شَاةً رَكِّبُكَ ﴾ (١) أي شكلك (٢)، والحقيقة في هذا الحديث هي حقيقة توارث الصفات إلى الأب الأول للإنسانية (٣)، وفي حديث أبي هريرة هُ قال: جاء رجل من فزاره إلى النبي عَلَيْ فقال: إن امرأتي ولدت غلاماً أسود، فقال النبي عَلَيْ: "هَلْ لَكَ مِنْ إِيلِ؟ قَالَ: فَمَا أَلْوَاتُهَا؟ قَالَ: حُمْرٌ، قَالَ: هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قَالَ: مِنْ فِيهَا لَوْرُقًا، قَالَ: فَمَا أَلْوَاتُهَا؟ قَالَ: عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ (٤)، فأشار إنَّ فِيهَا لَوْرُقًا، قَالَ: فَأَنَّى أَتَاهَا ذَلِكَ؟ قَالَ: عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ (٤)، فأشار

١ - سورة الانفطار: آية ٨.

٧- أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، كتاب الراء، باب رباح اللخمي جد موسى بن علي، ٥/٤٧، برقم: ٤٦٢٤، وهو حديث ضعيف؛ لأن في إسناده مطهر بن الهيثم وهو متروك. انظر: مجمع الزوائد ١٣٥/١، وفي وله شاهد أخرجه الطبراني في المعجم الصغير، باب الألف، من اسمه أحمد ١٨٢/١ برقم: ١٠٦، وفي المعجم الأوسط ١٠٠١برقم: ١٦١٣، عن مالك بن الحويرث قال: قال رسول الله على: "إِذَا أَرَادَ اللهُ جَلَّ ذِكْرُهُ أَنْ يَخْلُقُ النَّسَمَة، فَجَامَعُ الرَّجُلُ الْمَرَأَة؛ طَارَ مَاوُهُ فِي كُلُّ عِرْقٍ وَعَصَبٍ مِنْهَا، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ السَّابِعِ أَحْضَرَ اللهُ لَهُ كُلُّ عِرْقٍ بَيْنَهُ وَبَيْنَ آدَمَ، ثُمَّ قَرَأً: ﴿ فِي آيَ صُورَةٍ مَا شَآة رَبَّبُك الله الله على الإنفاق التفرد مشهور على رسم أبي عيسى والنسائي وغيرهما»، التوحيد ومعرفة أسماء الله على وصفاته على الاتفاق التفرد لمحمد بن إسحاق ابن مندة ٢٣٢/١ برقم: ٨٩، قال الألباني معلقاً على كلامه: «قلت: يشير إلى أنه حسن على شرط أبي عيسى الترمذي وسائر أصحاب السنن، وهو كما قال إن شاء الله تعالى؛ فإن أنيس بن سوار وأباه ترجمهما البخاري وابن أبي حاتم، ولم يذكرا فيهما جرحاً ولا تعديلاً، وذكرهما ابن حبان في "الثقات» السلسلة الصحيحة ١٣٣/١٣٠.

٣- انظر: الإعجاز العلمي في السنه النبوية لصالح بن أحمد رضا ٢١/١، ودلائل الإعجاز العلمي لسيف
 الدين الكاتب ص٩٩، وخلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص١٣٧.

٤-أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب إذا عرض بنفي الولد ٢٠٣٢/٥ برقم: ٤٩٩٩، ومسلم، كتاب اللعان ٢٠٣٧/٢ برقم ١٥٠٠. والأورق: الذي فيه سواد ليس بصاف، والمراد بالعرق هنا الأصل من النسب، ونزعه: أشبهه واجتذبه إليه وأظهر لونه عليه. انظر: شرح النووي على مسلم ١٣٣/١٠.

النبي في هذا الحديث إلى قوانين الوراثة التي اكتُشفت حديثاً، والتي هي شرح للصفات الكامنة المحمولة على المورثات التي لم توضع موضع التنفيذ لكونها قد سُبقت أو غُلِبَت بمورثات أخرى، فقد يرث الإنسان صفه من جد أو جدة بينه وبين أحدهما مئات السنين، بل والوف السنين، وهذه الظاهرة معروفه ومشار إليها في علم الوراثة، والرسول الكريم في أشار إليها في هذا الحديث وشرح قوانينها بالصفات السابقة والمسبوقة، وبحضور الأنساب حتى آدم المنهم المراث.

وقد أشار النبي في قوله: "تَخَيَّرُوا لِنُطُفِكُمْ" (٢) إلى ما أكدته وأثبتته كذلك الأبحاث الحديثة في علم الوراثة من أن انتقال الصفات الوراثية يتم من خلال الأمشاج في عملية الاندماج المشيجي بين المادة الذكرية (الحيوان المنوي)، والمادة الأنثوية (البويضة)، وقد أشار القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿كَمَا أَشَاكُمُ مِن ذُرِيكِة قَوْمٍ مَا حُرِيب ﴾ إلى عملية الانتقال للصفات الوراثية عبر الأجيال المتتابعة، مؤكدة ما أثبته العلم الحديث من أن الانتقال ليس مقصوراً على جيل واحد فحسب، بل يتم في عدد من الأجيال، ومن ثم فإننا نحمل في مادتنا الوراثية تراث آبائنا الوراثي منذ أن نزل الإنسان إلى الأرض (٤).

والإعجاز العلمي في الإسلام لمحمد كامل عبدالصمد ص١٠٧، والإعجاز العلمي في القرآن والسنة لنايف منير فارس ص٣٨٦، والإعجاز الإلهي في خلق الإنسان لمحمد نبيل النشواني ص١٠٤، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٣١.

٢- أخرجه ابن ماجه، كتاب النكاح، باب الأكفاء ١٣٣/١ برقم: ١٩٦٨، حسنه ابن حجر في التلخيص
 الحبير ٣٠٩/٣، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ١٤١/٣ برقم: ١٠٦٧.

٣- سورة الأنعام: آية ١٣٣.

٤- موسوعة الإعجاز العلمي في سنة النبي الأمي لحمدي عبدالله عبدالعظيم الصعيدي ص٣١٨، ٣١٧.

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* الخطاب في قوله ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾، عام لجميع المكلفين.
- \* لفظ (الخلق) المذكور في القرآن يتضمن معنيين: الأول: الإبداع والإنشاء، والثاني: التقدير.
- \* المراد بالنفس الواحدة في قوله ؟ : ﴿ مِن نَفْسِ وَعِدَو ﴾ آدم عليه الصلاة والسلام، وقد نقل كل من الرازي والنيسابوري إجماع المفسرين على ذلك.
- \* قوله ﷺ: ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾ أي: حواء عليها السلام، خلقها الله ﷺ من ضلع من أضلاع آدم عليه الصلاة والسلام، ومنهما —آدم وحواء خلقت الذكور والإناث عن طريق التناسل الذي قد مُلأت به الأرض، وهذا تفصيل وبيان لكيفية إنشائهم وخلقهم من نفس واحدة.
- \* أن خلق جميع البشر من نفس واحدة يدل على قدرة الله تعالى وعلمه وحكمته ووحدانيته، كما يوجب شكر النعمة والطاعة والاحتراز عن المعصية، ويُرشد إلى وحدة الأصل والنوع الإنساني، مما يقتضي وجوب التعارف والتعاون بين الناس وإظهار التواضع وحسن الخلق، وترك المفاخرة والتكبر؛ لأنهم إخوة، وما على الإخوة إلا التآلف، لا التناحر والتقاتل، كما أنه يدل على المعاد.
- \* علم الوراثة أحد فروع علم الحياة؛ لارتباطه الوثيق بحياة الإنسان، وهو يعني بدراسة طرق ووسائل انتقال الصفات الوراثية من الكائنات إلى سلالاتها.
- \* تمكن الإنسان في نهاية القرن التاسع عشر من اكتشاف قوانين الوراثة، عندما توصل (مندل) إلى أن الصفات الوراثية تنتقل من الآباء إلى الأبناء.

- \* أدت الاكتشافات الحديثة إلى معرفة أن أصل خلق الإنسان من خلية واحدة، وأن أنسجة جسمه مكونة من خلايا، وكل خلية تحتوي على نواة، وتوجد المادة الوراثية داخل النواة في الكروموسومات كأجسام صغيرة جداً تسمى الصبغيات أو الحمض النووي، ويرث الإنسان نصفها من أمه، والنصف الآخر من أبيه.
- \* الناس جميعاً يلتقون في شفرة وراثية واحدة كانت في صلب أبينا آدم علية الصلاة والسلام، وهذه الشيفرة يُطلق عليها علماء الأجنة اسم (بِرْكَة الوراثة).
- \* ذكرت دراسات علم الأحياء الجزيئي إمكان تتبع نسب جميع الإناث إلى أم واحدة -حواء- من خلال قطيرات الحمض النووي المتقدري الموجود في خلاياهن.
- \* من الأدلة المشاهدة والمحسوسة على توارث الصفات الوراثية الشبّه الذي يكون بين المولود وبين أحد أبويه، أو بعض أقاربه من جهة الأم أومن جهة الأب. ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:
- \* الجوانب العلمية لها أثرها في تأييد القول بعموم الخطاب في قوله تعالى: ﴿ مِن نَفْس وَمِدَة ﴾ آدم عليه ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ وأن المراد بالنفس الواحدة في قوله تعالى: ﴿ مِن نَفْسٍ وَمِدَة ﴾ آدم عليه الصلاة والسلام، الذي هو أصل الإنسان، والمراد بقوله: ﴿ وَخَلَقٌ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾ حواء.
- \* الدلالة على نبوة النبي ، وعلى أن القرآن من عند الله، معجزة للنبي ، وشاهد على نبوته، حيث أخبر القرآن الكريم وكذلك السنة النبوية عن خلق البشر من نفس واحدة هو آدم عليه الصلاة والسلام، وهذا من الغيب الذي ما كان النبي ولا قومه الذين بعث فيهم يعلمون شيئا عن ذلك، فضلاً عن أنه كان نبياً أمياً، فلما أخبر النبي بذلك الغيب علم أنه من إخبار الله له، وهذا الأمر تفطن له الإمام الرازي حيث قال: «إن العقل لا دليل فيه على أن الخلق يجب أن يكونوا مخلوقين من نفس واحدة، بل ذلك إنما يعرف بالدلائل السمعية، وكان النبي

الغيب، فكان معجزاً» (١)، وكذلك النيسابوري (٢)، فالإخبار بغيب الماضي نوع من الغيب، فكان معجزاً» (١)، وكذلك النيسابوري (٢)، فالإخبار بغيب الماضي نوع من إعجاز القرآن الكريم، وذلك دليل نبوته الله يقول تعالى: ﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْبَآ الْغَيْبِ نُوحِيهَا الْتَكُ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكُ مِن قَبِّلِ هَذَا أَفَاصَيرً إِنَّ الْمَنْقِيبَ اللَّهُ الْمُنْقِيبَ اللَّهُ الْمُنَقِيبَ اللَّهُ الْمُنْقِيبَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

\* بيان الإعجاز العلمي لنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية، حيث أشارت هذه النصوص بكلمات معجزة إلى ما أكدته وأثبتته الأبحاث الحديثة في علم الوراثة من انتقال الصفات الوراثية من الآباء إلى الأبناء، وأنه يتم من خلال الأمشاج في عملية الاندماج المشيجي بين المادة الذكرية (الحيوان المنوي)، والمادة الأنثوية (البويضة)، مع أنه لم تبدأ العلوم المكتسبة في إدراك شيء من قوانين الوراثة إلا في أواخر القرن التاسع عشر الميلادي، بعد كشف مندل لقانون الوراثة، وبقيت هذه المورثات رموز غامضة إلى أوائل القرن العشرين حتى ثبت أن لها وجود حقيقي على جسيمات خيطية دقية متناهية في الصغر (أ)، وهذا يدل على سبق القرآن والسنة النبوية للعلوم الحديثة، ولا غرابة في ذلك؛ لأن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله معاله مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ لَكِي اللهُ يَثْمَهُ اللهُ علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه (أ)، وله در ابن عاشور حين قال: ﴿ إَنَانَهُ بِمِلْمِهِ اللهِ علمه، أي: متلبساً بعلمه، أي بالغاً

١- مفاتيح الغيب ١٣٠/٩.

٢- غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢/٢٠٠٠.

٣- سورة هود: الآية ٤٩.

٤- انظر: خلق الإنسان في القرآن للنجار ص١٣٧، والإعجاز العلمي لسيف الدين الكاتب ص٩٩.

٥- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٢٦/١.

الغاية في باب الكتب السماوية، شأن ما يكون بعلم من الله تعالى، ومعنى ذلك أنه معجز لفظاً ومعنى، فكما أعجز البلغاء من أهل اللسان، أعجز العلماء من أهل الحقائق العالية»(١).

\* بيان بطلان نظرية النشوء والتطور التي تعتبر أصل الإنسان تطور من حيوانات -وسيأتي الحديث عنها في مطلب لاحق إن شاء الله تعالى-؛ ذلك أن إرجاع الناس جميعاً إلى أب واحد -آدم عليه السلام- وأم واحدة -حواء عليها السلام- من حقائق الخلق التي ذكرتها نصوص القرآن والسنة قبل أربعة عشر قرناً من الزمان، وأثبتتها علوم الوراثة مؤخراً بما لا يدع مجالاً للشك(٢).

والله ﷺ أعلم

١- التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٢٦/٤.

٢- انظر: دلائل الإعجاز العلمي لسيف الدين الكاتب ص١٠٤.

# المبحث الثالث نظرية النشوء والتطور

وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول:

التعريف بنظرية النشوء والتطور وآثارها.

المطلب الثاني:

تفنيد نظرية النشوء والتطور من الشرع.

الطلب الثالث:

موقف علماء الغرب من نظرية النشوء والتطور. المطلب الرابع:

تفنيد نظرية النشوء والتطور عقلياً وعلمياً.

المطلب الخامس:

ملخص الدراسة وأثرها.

# المطلب الأول: التعريف بنظرية النشوء والتطور وآثارها

إن كل الأديان القديمة والحديثة وإن اختافت في كثير من الأمور، إلا أنها متفقة على وجود خالق لهذا الكون، وقد استقرت هذه الحقيقة في نفوس الناس حتى لم يكن ليخطر في بال أحد أن يدعي غير ذلك، ولكن الذي حدث هو أن أصابت بعض العلماء نكبة، فذهبوا ينكرون وجود الخالق، ولكي يفسروا وجود هذا الكون اخترعوا النظريات التي تثبت لهم ذلك، منها هذه النظرية المسماة (نظرية النشوء والتطور)، والتي وجدت لها أنصاراً من العلماء، آمنوا بها، ونشروها، ودافعوا عنها، وعقبوا عليها، وسعوا إلى تدعيمها؛ لكن إلى جانب ذلك كان لها مناهضون من العلماء، نبذوها واستتكروها، وفندوها، وكان أول من ناهضها علماء الأديان؛ إذ رأوا في هذه النظرية ما يخالف الكتب السماوية التي تُلزم المؤمنين بها الاعتقاد بكل ما جاء فيها، وهي تنكر هذه النظرية بصراحة (۱).

### تاريخ النظرية:

على الرغم من أن نظرية النشوء والتطور ارتبطت في شهرتها وذيوعها بـ (تشارلز داروين)، إلا أنه لم يكن أول من بحث في أصول الكائنات وما يوجد بين أشكالها من ترابط؛ فمنذ عصر فلاسفة اليونان نجد أن (أناكسيماندر المالطي) يناقش مشكلة التطور في مملكة الحيوان، و (أمبودوقليس) يتعرض للتطور في مفهومه العام، ويقدم (لوكريتس) أفكاراً مؤيدة لمفهوم عملية الانتخاب الطبيعي الذي يعمل على حفظ الأقوى والتخلص من الأضعف (٢)، فمبدأ هذه النظرية ناشئ من التصور والتخيل المعروف عند الفلاسفة.

١- خلق لا تطور لفريق من العلماء ص٦.

٢- الموسوعة العربية العالمية ٣٥٣/٢٥، وخلق لا تطور ص٢٣، وشوائب التفسير في القرن الرابع عشر ص١٩٨٠.

وفي القرون المتأخرة ظهر في الغرب الكثير من العلماء الذين أخذوا بفكرة التطور، وإهتموا بدراسة أنواع الأحياء بصورة عامة وتطورها، ولاحظ بعضهم التقارب بين الإنسان والحيوانات العليا، وأن هناك انتقالاً من البسيط إلى المركب في تدرج المخلوقات، وقد ظهرت هذه الدراسات في ظل الجو العدائي الذي ساد العلاقة بين الكنيسة والعلم، أو بين رجال الدين النصاري والعلماء، ومن أهم هؤلاء العلماء عالم الطبيعة الإنجليزي (آرسموس داروين ١٧٣١-١٨٠٢م) جد (تشارلز داروين) الذي تحدث عن تأثير البيئة في الارتقاء، والعالم الفرنسي (كومت دي بوفون ١٧٠٧–١٧٨٨م) الذي أشار إلى أن الأنواع قد تتغير عبر الزمن، كما ظهر بعض علماء الجيولوجيا من أمثال (ليل ١٧٤٤–١٨٢٩م) الذي أثبت أن تطور الأرض سبق تطور الكائنات الحية (الأحياء)، ومن بين النظريات العامة التي شكلت الخلفية التاريخية لنظرية النشوء والتطور، نظرية الكوارث التي ألمح إليها (ليوناردو دافينشي)، ودراسة المتحجرات والحفريات القديمة التي أثبتها كل من (كوفييه ١٧٦٩-١٨٢٣م) و (وليم سميث) وغيرهما، واتخذت فكرة التطور بعد ذلك منحى جديداً على يد العالم الفرنسي (جان بابتيست لامارك  $1٧٤٤-1٨٢٩-1)^{(1)}$ ، ومن بعده (تشارلز داروین ۱۸۰۹–۱۸۸۲م)، إذ ارتبطت النظریة علی أیدیهما عند من جاءوا بعدهما من التطوريين الجدد بالتفسير المادي لتطور الكائنات، مع استبعاد القول بوجود قوة خارجية خالقة للكون ومدبرة للأحياء (٢).

<sup>1 –</sup> وقد ذهب (لامارك) إلى أن البيئة هي المؤثر والمحرك في التطور الذي يتم في بطء واستمرار ويؤدي إلى ظهور صفات جديدة تُوَرَّث من جيل إلى جيل، وقد يبلغ التغير غايته فينتج عنه ظهور أنواع أو سلالات جديدة، ولم تحظ آراءه بالقبول العلمي؛ إذ فشلت التجارب في إثباتها، كما أن العلماء أثبتوا أن الصفات التي يكتسبها الفرد أثناء حياته لا تُوَرَّث، والصفات الوراثية تنتقل إلى الأجيال عبر الخلايا الوراثية التي لا تخضع للمؤثرات والظروف البيئية. انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢٥٤/٥٣٥.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية٥٥/٣٥٥-٣٥٥، وكتاب خلق لا تطور لفريق من العلماء ص٢٣٠.

### (داروین) ونظریة النشوء والتطور

لما ظهر الإنجليزي تشارلز داروين (١٨٠٩-١٨٨٦م)، استفاد من كل النظريات السابقة عن التطور، كما قام برحلة إلى جزر (كيب فيرد) وسواحل أمريكا الجنوبية، ودرس خلالها الحيوانات والنباتات والتكونات الجيولوجية للشواطئ والأراضى القريبة منها، وجمع فيها العديد من العينات، ودوَّن ملاحظاته عليها، ثم بدأ يفكر في أصل هذه الأنواع المتباينة والمختلفة، وفي هذه الأثناء اطُّلَع على رأي لعالم الاقتصاد الإنجليزي مالتوس (١٧٦٦–١٨٣٤م) حول مشكلة تزايد السكان مع محدودية الموارد، ورأى أن حل هذه المشكلة يقوم على أن الحياة صراع، وأن عدد السكان يتزايد أكثر من تزايد الموارد الغذائية، لكن الحروب والأمراض والمجاعات تحد وتقلل من هذه الزيادة، وأنه لهذه الأسباب يوجد نوع من التوازن بين عدد السكان والغذاء، فأعْجِب (داروين) بهذه الأفكار، وتوصل عن طريقها إلى فكرة الانتخاب الطبيعي التي تُعتبر أساس نظريته عن التطور، وقد لخص (داروين) في مقدمة كتابه (أصل الأنواع ١٨٥٩م) نظريته بقوله: «إنني مقتنع تمام الاقتناع بأن الأنواع ليست ثابتة، وبأن الأنواع التي تتتمي إلى فصيلة واحدة أو جنس واحد قد انحدرت مباشرة من أنواع أقدم منها، وغالباً ما تكون قد انقرضت، وقد حدث هذا بنفس الطريقة التي تخرج بها سلالات مختلفة من نوع واحد، وفوق هذا فإنى مقتنع بأن الانتخاب الطبيعي كان أهم عامل في حدوث هذه التغيرات التي طرأت على الأنواع، وإن لم يكن العامل الوحيد»، وقد اعتبر أصل الحياة خلية كانت في مستقع آسن قبل ملايين السنين، وقد تطورت هذه الخلية ومرت بمراحل، منها مرحلة القرد، انتهاءً بالإنسان، وهو بذلك ينسف الحقيقة التي تجعل الإنسان منتسباً إلى آدم وحواء عليهما السلام ابتداء<sup>(١)</sup>.

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٣٥٤/٢٥، ٣٥٥، والموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة للندوة العالمية للشباب الإسلامي ٩٢٥/٢، وكتاب خلق لا تطور لفريق من العلماء ص٢٦.

ومما سبق يظهر لنا أن إسناد نظرية النشوء والارتقاء إلى (داروين) مما هو مبالغ فيه، كما بولغ في إبداعه لها، مع أنه من حيث الواقع يعد مطوراً لها فحسب، وربما كانت المبالغة لأغراض سياسية؛ حيث كانت بريطانيا تعد الإمبراطورية التي لا تغيب عنها الشمس، وتعمل لتمزيق دولة الخلافة، والسيطرة عليها، فتعد برنامجاً ثقافياً ليحل محل تعاليم الإسلام (۱).

### زعم النظرية:

تزعم نظرية النشوء والارتقاء أن أصل المخلوقات حيوان صغير نشأ من الماء، ثم أخذت البيئة تفرض عليه من التغيرات في تكوينه مما أدى إلى نشوء صفات جديدة في هذا الكائن، أخذت هذه الصفات المكتسبة تورث في الأبناء حتى تحولت مجموعة هذه الصفات الصغيرة الناشئة من البيئة عبر ملايين السنين إلى نشوء صفات كبيرة راقية جعلت ذلك المخلوق البدائي مخلوقاً أرقى، واستمر ذلك النشوء للصفات بفعل البيئة والارتقاء في المخلوقات حتى وصل إلى هذه المخلوقات التي انتهت بالإنسان (۱۱). فهذه النظرية تقول بأن أشكال الحياة المختلفة تعود إلى أصل واحد مشترك، وأنها بدأت من خلايا حية بسيطة تكونت -في زعمهم - عن طريق المصادفة عبر عمليات كيميائية مركبة، ثم تطورت إلى كائنات كبيرة معقدة، وفي بداية النظرية وعصر (داروين)، كان الفكر السائد هو أن هذا التطور تم بسبب تأثير عوامل طبيعية كالبيئة، والمناخ، وموارد الغذاء، وطرق الحصول عليه، أما في الوقت الحالي فإن التطورية والداروينية الجديدة تركز على أن التطور تم بسبب الطفرات الحالي فإن التطورية والداروينية المحريقية المسؤولة عن الوراثة (۱۳).

١- انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري ص٢٠٠.

٢- انظر: توحيد الخالق لعبدالمجيد عزيز الزنداني ص٢٦٨، العقيدة في الله لعمر سليمان الأشقر ص٨٤.

٣- انظر: الموسوعة العربية العالمية٥٦/٢٥، والسلوك الواعي لدى الخلية لهارون يحيى ص٩٩.

# أسس النظرية وافتراضاتها:

اعتمدت نظرية النشوء والتطور على عدة أسس وافتراضات، وهي:

1- ما شوهد من الحفريات الأرضية، فقد وجدوا أن الطبقات القديمة تحتوي على كائنات أولية، وأن الطبقات التي تليها تحتوي على كائنات أرقى فأرقى، فقال (داروين): «إن تلك الحيوانات الراقية قد جاءت نتيجة للنشوء والارتقاء من الحيوانات والكائنات الأولى»، ومعنى ذلك أن هناك سلماً للتطور.

٢- ما كان معروفاً من تشابه جميع أجنة الحيوانات في أدوارها الأولى، مما يوحي بأن أصل الكائنات واحد كما أن الجنين واحد، وحدث التطور على الأرض كما يحدث في أرحام الكائنات الحية، فالمراحل التي يمر بها الجنين أثناء تطوره وتكون أعضائه المختلفة تحكي قصة التطور التي يمر بها الفرد في تطوره عن أسلافه، وعملية تكون الجنين في الإنسان ماهي إلا استعادة لأطوار الجنين في عالم الحيوانات التي تعتبر أقل مرتبة منه.

٣- وجود الزائدة الدودية في الإنسان، التي هي المساعد في هضم النباتات، وليس لها عمل في الإنسان، مما يوحي بأنها أثر بقي من القرود لم يتوار؛ لأن لها دورها في حياة القرود الآن<sup>(۱)</sup>.

3- وجود الشبه بين جميع الحيوانات في تركيب أجسامها من خلايا متشابهة وأنسجة وأعضاء متماثلة، فأنسجة الكبد والمعدة لا تختلف جوهرياً في الأرنب عنها في الإنسان، والشبه بين الهيكل العظمي والجهاز الهضمي والعضلي والعصبي وتركيب الدماغ وأجزائه عند الإنسان وبين مثيلاتها عند بعض الحيوانات، يدل على الارتباط التطوري بين تلك الحيوانات والإنسان.

\_

١- انظر: توحيد الخالق للزنداني ص٢٦٨، ٢٦٩، والموسوعة العربية العالمية ٢٥/٣٥٥.

٥- ملاحظة ميل الكائنات الحية للازدياد المطرد في العدد؛ فهي في أطوارها المبكرة تكون دائماً أكثر بكثير من جيل آبائها، مع ملاحظة أنه بالرغم من هذا الميل للزيادة المتدرجة فإن عدد كل نوع من الحيوانات يظل في الحقيقة ثابتاً تقريباً؛ لأن عدداً كبيراً يفني بواسطة الأعداء أو الأمراض أو التنافس أو المناخ، ومن هاتين الملاحظتين استنتج داروين (قانون الصراع أو التنازع على البقاء)، فعدد الصغار أكثر بكثير من أن تظل على قيد الحياة، وبما أن هناك كمية محدودة من الغذاء والمأوى وأماكن التكاثر، فإن الأفراد تتنافس من أجل هذه الاحتياجات.

7- ملاحظة أن الكائنات لها صفات متفاوتة، وأنها في صراع مع الطبيعة من أجل البقاء، فاستنتج داروين (قانون الانتخاب الطبيعي)، فحيثما يوجد نتازع على البقاء بين الأفراد، واختلاف بينها وتمايز في الصفات، فإن هذا سيؤدي إلى أن الأفراد التي تتمتع بالصفات المميزة -كسرعة الحركة، أو قوة العضلات، أو طول الرقبة كالزرافة- ستكون لها الفرصة الأفضل للبقاء وإنتاج أفراد جديدة، في الوقت الذي تقنى فيه خصومها وتزول، وقد أشار داروين إلى هذا بتعبير (البقاء للأصلح) بمعنى: أن التنازع على البقاء له تأثير انتخابي في إزالة غير الصالح من الأفراد، وفي الاحتفاظ بالصالح منها، وبينما يبقى الصالح حياً ويتكاثر، يهلك الضعيف (۱).

٧- الانتخاب الجنسي: وذلك بواسطة ميل الذكر والأنثى إلى التزوج بالأقوى والأصلح والأفضل، وتتعدم صفات الحيوان الأصلح والأفضل، وتتعدم صفات الحيوان الضعيف؛ لعدم الميل إلى التزاوج بينه وبين غيره.

- کلما تکونت صفة جدیدة، ورثت فی النسل $^{(7)}$ .

\_

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢٥٥/٢٥.

٢- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٦٩.

9- افترضت أن الحياة قد نشأت على الأرض وتطورت مصادفة، والطبيعة تعطي وتحرم بدون خطة مرسومة، بل خبط عشواء، وخط التطور ذاته متعرج ومضطرب لا يسير على قاعدة مطردة منطقية (١).

### الانتشار ومواقع النفوذ:

انتشرت هذه النظرية في القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين انتشاراً واسعاً، فقد انتشرت في أوروبا، وانتقلت بعدها إلى جميع بقاع العالم، وكان لها أنصار من العلماء الغربيين آمنوا بها، ونشروها، ودافعوا عنها، وعقبوا عليها، وسعوا إلى تدعيمها، حتى أصبح القول: إننا من نسل القرود حديث كل إنسان، بل أصبحت طبقة من المتعلمين ترى في هذا القول حقيقة، وترى من متممات العلم أن يقول الإنسان بهذه النظرية حتى من غير أن يُدرك أكثر القائلين بها معنى التطور.

واليوم لا تزال هذه النظرية تُدرّس في كثير من الجامعات العالمية، كما أنها قد وجدت أتباعاً لها في العالم الإسلامي بين الذين تربوا تربية غربية، ودرسوا في جامعات أوروبية وأمريكية.

ومن خلال النظر في الواقع فإن تأثير هذه النظرية قد شمل معظم بلدان العالم، كما شمل معظم فروع المعرفة الإنسانية من علمية وأدبية وغيرها، ولم يوجد في التاريخ البشري نظرية باطلة صبغت مناحي الفكر الغربي كما فعلت نظرية النشوء والارتقاء (٢).

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٢٦/٢، وكتاب خلق لا تطور لمجموعة من العلماء ص٩، والخلق بين الحقائق القرآنية والنظريات البشرية لعبدالخالق السباعي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٢١، ٤٢٦ه. ٢- انظر: خلق لا تطور لفريق من العلماء ص٦، ٧، والموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٣٠/٢.

# سبب انتشار النظرية:

\* مجيئها في وقت أذن الله فيه أن يظهر باطل ذلك الدين المحرف الباطل (النصرانية) على أيدي جماعة من أبنائه، فكان لتقدم العلوم أثر كبير في كشف باطل ذلك الدين الزائف، مما أدى إلى نشوب معركة ضارية ذهب ضحيتها آلاف من علماء الطبيعة، وفي هذا المعترك الشديد أخذ كل فريق في استخدام كل سلاح ضد خصمه، فانتشرت هذه النظرية كسلاح شهره علماء الطبيعة في وجه دينهم، ثم في وجه كل دين وطئت أقدامهم المستعمرة أرضه؛ لاعتقادهم بصدق هذه النظرية، وانتقاماً من ذلك الدين الباطل (النصرانية المحرفة) الذي وقف حجر عثرة أمام البحث في ميادين العلوم الطبيعية، ثم وسيلة لتحطيم أديان الأمم المستَعْمَرة، حتى يسهل على المستعْمِرين السيطرة على هذه الشعوب بعد أن تحطم دينها، وهكذا فرض التعليم الاستعماري هذه النظرية في مناهج التدريس، وقدمها في ثوب علمى؛ ليستطيع أن يقنع الطلاب بصدق هذه النظرة؛ ليحدث ما رسم له في أذهان الطلاب من خلاف بين العلم الذي زيفوه والدين، فيشك الناس في دينهم؛ ويكفى أن نعرف أنه بواسطة هذه النظرية انحرف كثير من أبناء الإسلام عن دينهم في شتى الأقطار الإسلامية؛ والقانون الأمريكي يحرم تعليم هذه النظرية في المدارس منذ سنة ١٩٣٥م، ولكن أوروبا بعد أن قضت على خصمها (الدين الباطل المحرف) عادت لتعلن أن نظرية (داروين) التي استخدمها في المعركة لدعم موقفها ليست حقيقة علمية، وإنما هي مجرد نظرية تكشف العلوم كل يوم باطلها(١).

\* دور اليهود والقوى الهدامة في نشر هذه النظرية؛ إذ وجدوا فيها ضالتهم المنشودة، فعملوا على استغلالها؛ لتحطيم القيم في حياة الناس؛ إذ تقول بروتوكولات

١- انظر: توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٧، والعقيدة في الله لعمر الأشقر ص٩٢، ٩٣.

حكماء صهيون: «لا تتصوروا أن تصريحاتنا كلمات جوفاء، ولاحظوا هنا أن نجاح داروين وماركس ونيتشه قد رتبناه من قبل، والأثر غير الأخلاقي لاتجاهات هذه العلوم في الفكر الأممي سيكون واضحاً لنا على التأكيد»(١).

وربما كان من أسباب انتشار هذه النظرية الأغراض السياسية، حيث كانت بريطانيا تعد الإمبراطورية التي لا تغيب عنها الشمس، وتعمل لتمزيق دولة الخلافة والسيطرة عليها، فتعد برنامجاً ثقافياً ليحل محل تعاليم الإسلام (٢).

# الأثار التي تركتها النظرية:

هناك عدة آثار سيئة تركتها نظرية النشوء والتطور والارتقاء في واقع البشرية عموماً، وواقع الأمة الإسلامية والعربية على وجه الخصوص، ومنها:

- \* عبادة الطبيعة، فقد قال داروين: «الطبيعة تخلق كل شيء، ولا حد لقدرتها على الخلق»؛ ولكن لم يبين ما هي الطبيعة؛ وما هو الفرق بين الاعتقاد بوجود الله الخالق ووجود الطبيعة؛، وقال أيضاً: «إن تفسير النشوء والارتقاء بتدخل الله هو بمثابة إدخال عنصر خارق للطبيعة في وضع ميكانيكي بحت».
- \* لم يعد هناك أي معنى لمدلول كلمة: آدم، وحواء، الجنة، الشجرة التي أكل منها آدم وحواء، الخطيئة (حسب اعتقاد النصارى بأن المسيح قد صلب ليخلص البشرية من أغلال الخطيئة الموروثة التي ظلت ترزح تحتها من وقت آدم إلى حين صلبه).
- \* قبل ظهور النظرية كان الناس يدعون إلى حرية الاعتقاد بسبب الثورة الفرنسية، ولكنهم بعدها أعلنوا إلحادهم الذي انتشر بطريقة عجيبة، وانتقل من

\_\_\_\_

١- انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٢٨/٢.

٢- انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري ص٢٠٠٠.

أوروبا إلى بقاع العالم، وتخلت جموع غفيرة من الناس عن إيمانها بالله تخلياً تاماً أو شبه تام، وانحرف كثير من أبناء الإسلام عن دينهم في شتى الأقطار الإسلامية، لتأثرهم بأفكار هذه النظرية.

- \* لم يعد هناك جدوى من البحث في الغاية والهدف من وجود الإنسان؛ لأن النظرية قد جعلت بين الإنسان والقرد نسباً، بل زعمت أن الجد الحقيقي للإنسان هو خلية صغيرة عاشت في مستنقع راكد قبل ملايين السنين.
- \* طغت على الحياة فوضى عقائدية، وأصبح هذا العصر عصر قلق وضياع، واستبد بالناس شعور باليأس والقنوط والضياع، وظهرت أجيال حائرة مضطربة ذات خواء روحى، حتى أن القرد -جدهم المزعوم- أسعد حالاً من كثير منهم.
- \* كانت النظرية إيذاناً لميلاد نظرية (فرويد) في التحليل النفسي، ونظرية (برجسون) في الروحية الحديثة، ونظرية (سارتر) في الوجودية، ونظرية (ماركس) في المادية، وقد استفادت هذه النظريات جميعاً من الأساس الذي وضعته نظرية النشوء والتطور واعتمدت عليه في منطلقاتها وتفسيراتها للإنسان والحياة والسلوك، إذ استمد منها (فرويد) حيوانية الإنسان، فجعله حيواناً جنسياً لا يملك إلا الانصياع لأوامر الغريزة، وإلا وقع فريسة الكبت المدمر للأعصاب، فتعتبر الأساس في الاباحية الجنسية الحديثة بمسمياتها المختلفة، والشذوذ الجنسي الحديث بمختلف أشكاله، واعتباره نوعاً من السلوك الغريزي الجنسي البديل، وجعل (ماركس) مطلبه في الحياة ينحصر في الحصول على (الغذاء والسكن والجنس) مهملاً بذلك جميع العوامل الروحية، فسيطرة الأفكار المادية على عقول الطبقة المثقفة، وأوحت كذلك بمادية الإنسان وخضوعه لقوانين المادة.

- \* فكرة التطور أوحت بحيوانية الإنسان، وتفسير عملية التطور أوحت بماديته، لذلك استمد (كايم) منها حيوانية الإنسان وماديته، وجمع بينهما بنظرية العقل الجمعي.
- \* نظرية التطور البيولوجية انتقلت لتكون فكرة فلسفية داعية إلى التطور المطلق في كل شيء، تطور لا غاية له ولا حدود، وانعكس ذلك على الدين والقيم والتقاليد، وساد الاعتقاد بأن كل عقيدة أو نظام أو خلق هو أفضل وأكمل من غيره مادام تالياً له في الوجود الزمني.
- \* أدت هذه النظرية إلى اعتناق سياسة التمييز العنصري لدى الدول الغربية ضد غيرها من الأجناس، مثل السود والهنود والعرب وبقية الآسيويين، في كل مناحي الحياة من تعليم واقتصاد وسياسة واجتماع وغيرها، فبررت لهم استعمار الشعوب الأخرى، وتحقيرها، ومحاربتها، بل إبادتها.
- \* النظرية في حقيقتها تأصيل للإلحاد، وإصباغ الصبغة العلمية المزيفة عليه؛ إذ لم يكن همها في قضية الكائنات الأولى (نباتات وحيوانات) إلا إنكار وجود خالق، وتفوق الجنس الأوروبي، خلافاً لما يروجه أنصارها من علماء الأحياء الطبيعية (۱).

۱- انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ۹۲۷/۲، والنظرية الداروينية (تعريفها -تأسيسها -آثارها -بطلانها) منشور في منتدى حراس العقيدة، على الرابط: (http://www.hurras.org/vb/showthread.php).

# المطلب الثاني: تفنيد نظرية النشوء والتطور في الشرع

إن الدين الإسلامي عقيدة وشريعة ومنهج حياة، يهتم بالعلم وبأهله، ويجعلهم في مقدمة الركب، ويوجه بالعودة إلى أهل الاختصاص في كل فن، ولا يحارب أي علم نافع، ومن ذلك تجارب ونظريات العلوم التجريبية المفيدة، ولو كانت لا تزال تحت البحث والدراسة، لكن حين تأتى أي نظرية في أي فرع من فروع العلوم تخالف كلام الخالق ﷺ، وتضاد أمره وشرعه، هنا تسقط، ويجب الوقوف لها بالمرصاد، وتفنيد باطلها وبيانه؛ لأن الانصياع إلى أمر الله وشرعه ورد ما يخالفه ليس لأحد فيه الخيار، والمسلم لا يتحقق إسلامه إلا بتمام التسليم لما جاء من عند الله والإيمان به، وبالتالي فأي نظرية تتافي الأدلة الواضحة من كتاب الله الله أو من سنة نبيه على باطلة مردودة، ولا يجوز لمسلم تصديق ما ينافي الأدلة الواضحة من كتاب الله على أو من سنة نبيه رالا كان ذلك قادحاً في إيمانه واتباعه، وهذا ما لا يرضاه أي متبع لهذا الدين (١)، ولهذا تَصَّدر مجموعة من أهل العلم لتفنيد هذه النظرية، وبيان معارضتها لما هو مقرر في كتاب الله وسنة نبيه وأشاروا إلى خطرها وفسادها وآثارها المدمرة على الحياة الفكرية والخلقية والاجتماعية، ولذلك جعلت هذا المطلب لتفنيد هذه النظرية من الناحية الشرعية، وسأبدأ فيه بتفنيدها من دستور هذه الأمة ألا وهو كلام الله عليه، ثم من سنة خير البرية وسيد البشرية على، ثم موقف المفسرين، وإختمه بموقف العلماء المعاصرين.

۱- انظر: الأدلة الشرعية الواضحة والصريحة على نقض نظرية التطور، موقع منتدى التوحيد، على الرابط: (http://www.eltwhed.com/vb/showthread.php?19645).

# أولاً: تفنيد نظرية النشوء والتطور من القرآن الكريم

وبيّن في أنه خلق من هذه النفس الواحدة -آدم الكلي - زوجها -حواء-، وخلق ذريتهما من بعدهما بسنة عظيمة هي سنة التزاوج؛ للحفاظ على النسل، وهذا كذلك خلافاً لما تقوله نظرية الارتقاء والتطور.

فجميع الآيات التي ذكرتها في المبحثين السابقين تُبطل نظرية النشوء والتطور والارتقاء، بل تبين زيفها وزعمها الكاذب عن خلق الإنسان وأصله (٤).

١ - سورة ص: الآية ٧٥

٢- سورة البقرة: الآية ٣٠.

٣- سورة ص: الآية ٧١، ٧٢.

٤- انظر: فتاوى اللجنة الدائمة للإفتاء ١٦/٢٧.

١- سورة مريم: الآية ٦٧.

٢- سورة يس: الآية ٣٦.

٣- سورة يس: الآية ٧٧.

٤- سورة ق: الآية ١٦.

٥- سورة الرحمن: الآيات ١، ٢، ٣.

٦- سورة الإنسان: الآيات ١، ٢.

٧- سورة عبس: الآيات ١٧، ١٨، ١٩.

٨- سورة الانفطار: الآيات ٦، ٧.

٩- سورة البلد: الآية ٤.

١٠- سورة التين: الآية ٤.

١١ - سورة العلق: الآيات ١، ٢.

الأولى وجدت مصادفة»، ذلك أن المصادفة أكذوبة لا يقبلها العقل، فإنه لا يمكن أن تُحدِث المصادفة كل هذه الدقة المدهشة في الخلق عموماً، وفي خلق الإنسان خصوصاً، فهي مرفوضة من وجهة النظر الدينية والعلمية (۱)؛ وبالتالي تسقط الصدفة والطبيعة، ففاقد الشيء لا يعطيه، ولم يبق إلا أن يكون هناك خالق حكيم عليم خبير هو الله على وبالتالي تسقط نظرية النشوء والارتقاء والتطور.

وفي قوله على المتعلق المنطق ا

١- الموسوعة العربية العالمية ٥٩/٢٥٩.

٢- سورة الطور: الآية ٣٥.

٣- سورة الرعد: الآية ١٦.

٤- سورة الزمر: الآية ٦٢.

٥- سورة القمر: الآية ٤٩.

٦- أما استحالة ذلك شرعاً فقد بينته الآيات الكريمة كقوله : ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٌ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ
 وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢]، وأما استحالته عقلاً فإنه قد تقرر عقلاً أنه لابد لكل فعل من فاعل.

وقوله الآية ترد على حد سواء، كما قال القاء المرقب والطنق المرقب المرقب المرقب والكوارث هي سبب هلاك المخلوقات الضعيفة، إذ بينت الآية أن الموت سنة إلهية تمضي على الأقوياء المخلوقات الضعيفة، إذ بينت الآية أن الموت سنة إلهية تمضي على الأقوياء والضعفاء على حد سواء، كما قال المراق المرقب المرقبة المر

١- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص١٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير
 ٢٩٤/٤.

٢- سورة الإسراء: الآية ٧٠.

٣- سورة الكهف: الآية ٥١.

٤ - سورة العنكبوت: الآبة ٥٧.

٥- انظر: الأدلة الشرعية الواضحة والصريحة على نقض نظرية التطور، موقع منتدى التوحيد، على الرابط: (http://www.eltwhed.com/vb/showthread.php?19645).

٦- سورة يونس: الآية ٣٦.

مجرد فرضيات ظنية أثبتت المكتشفات العلمية الحديثة خطأها، وبالتالي فهم متبعون لها من غير تحقيق، بل هو اتباع قائم على ظن لا يستند إلى برهان صحيح، ومثله لا يغني من الحق شيئا في الاعتقادات؛ إذ المطلوب فيها اليقين (١)، والظن في اصطلاح القرآن الكريم هو الاعتقاد المخطئ عن غير دليل، الذي يحسبه صاحبه حقاً وصحيحاً، ومنه قول النبي على: "إياكُمْ وَالظّنَّ؛ فَإِنَّ الظّنَ أَكُذَبُ الْحَدِيثِ" (٢)(٣).

# ثانياً: تفنيد نظرية النشوء والتطور من السنه النبوية:

إن السنة النبوية المطهرة الصادرة عن النبي الله قولاً وفعلاً وتقريراً هي المصدر الثاني للتشريع والهداية، وقد جاء فيها عن النبي الكريم والمديث تنكر وتدحض ما جاء في نظرية النشوء والتطور، منها قول النبي والله الله تَعَالَى خَلَقَ آدَمَ مِنْ قَبْضَةٍ قَبَضَهَا مِنْ جَمِيعِ الأَرْضِ، فَجَاءَ بَنُو آدَمَ عَلَى قَدْرِ الأَرْضِ، فَجَاءَ مِنْ وَالمَّبْنُ وَالأَبْيَضُ وَالأَبْيَضُ وَالأَبْيَضُ وَالأَسْوَدُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، وَالسَّهُلُ وَالحَرْنُ وَالخَبِيثُ الطَّيِّبُ "(٤)،

١- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزيء ٢٥٦/١.

٢- أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب ما ينهى عن التحاسد والتدابر ٢٢٥٣/٥ برقم: ٥٧١٧، ومسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظن والتجسس والتنافس والتناجش ونحوها ١٩٨٥/٤ برقم: ٢٥٦٣.

٣- التحرير والتنوير لابن عاشور ٢١/٧.

ثم يقول ابن عاشور: «وليس هو الظن الذي اصطلح عليه فقهاؤنا في الأمور التشريعية؛ فإنهم أرادوا به العلم الراجح في النظر، مع احتمال الخطأ احتمالاً مرجوحا؛ لتعسر اليقين في الأدلة التكليفية؛ لأن اليقين فيها إن كان اليقين المراد للحكماء، فهو متوقف على الدليل المنتهي إلى الضرورة أو البرهان، وهما لا يجريان إلا في أصول مسائل التوحيد، وإن كان بمعنى الإيقان بأن الله أمر أو نهى، فذلك نادر في معظم مسائل التشريع، عدا ما علم من الدين بالضرورة أو حصل لصاحبه بالحس، وهو خاص بما تلقاه بعض الصحابة عن رسول الله من أصول الله على من أصول الفقه».

٤ - سبق تخريجه، وهو عند أبي داود، والترمذي، وأحمد، وقال الترمذي: «حسن صحيح».

هذا الحديث بين فيه النبي على خلق أصل البشر آدم الكيلى خلقاً مستقلاً مكتملاً، وبين المادة التي خُلق منها، وبين سبب اختلاف ألوان البشر، وهذا يبطل قولهم إن أصل المخلوقات حيوان صغير نشأ من الماء ثم أخذت البيئة تفرض عليه من التغيرات في تكوينه مما أدى إلى نشوء صفات جديدة في هذا الكائن، وتطورت هذه الصفات حتى انتهت بالإنسان.

وحديث أبي هريرة على عن النبي إلى قال: "خلق الله كانك آدم على صورته، طُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمًا خَلَقَهُ قَالَ: اذْهَبْ فَسَلَمْ عَلَى أُولَئِكَ النَّقَرِ، وَهُمْ نَقَرَ مِنَ الْمَلائِكَةِ جُلُوسٌ، فَاسْتُمِعْ مَا يُحِيبُونَكَ؛ فَإِنَّهَا تَحِيبُكَ وَتَحِيبُهُ ذُرِّيبِكَ، قَالَ: فَذَهَبَ فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُ مَوْرَهُمَةُ اللّهِ -قَالَ - فَزَلُوهُ وَرَحْمَةُ اللّهِ، قَالَ - فَكُلُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ عَلَى صُورَةِ آدَمَ وَطُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمْ يَزَلِ الْخَلْقُ اللّهِ الْفَلْقُ يَزَلِ الْخَلْقُ يَنْقُصُ النّهَ عَلَى عَلَى صُورَةِ آدَمَ وَطُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمْ يَزَلِ الْخَلْقُ يَنْقُصُ اللّهِ عَلَى عَلَى صُورَةِ آدَمَ وَطُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمْ يَزَلِ الْخَلْقُ يَنْفُ اللّهِ عَلَى عَلَى صُورَةِ آدَمَ وَطُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمْ يَزَلِ الْخَلْقُ يَنْفُسُ عَلَيْكُ مَنْ يَدُخُلُ الْجَنَّةَ عَلَى صُورَةِ آدَمَ وَطُولُهُ سِتُونَ دِرَاعًا، فَلَمْ يَزَلِ الْخَلْقُ يَنْفُ اللّهِ عَلَى مَعْدَهُ وَلَ النّبِي عَلَى الْمَلْونَ الذي يَتْفُلُ الْجَنَّةُ عَلَى الْعَلْقُ اللّهِ عَلَى الْمَولِ النّهُ عَلَى الْمَولِ النّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمَلْولُ الْمَالُ اللّهُ عَلَى الْمَلْعُ اللّهُ عَلَى الْمَلْ اللّهُ عَلَى الْمَلْ عَلَى الْمُعْلُ اللّهُ عَلَى الْمَعْ اللّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى الْمَعْلَ الْمُعْلَى الْمَلْعُلُ اللّهُ عَلَى الْمَعْلَ اللّهُ عَلَى الْمَعْلَ اللّهُ عَلَى الْمَعْلَ اللّهُ عَلَى الْمَعْلُ اللّهُ عَلَى الْمَعْلُ اللّهُ عَلَى الْمَعْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمَعْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمَعْلُ الْمَعْلُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمِعْلُ الْمِعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>1-</sup> أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِ كَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ١٢١٠/٣ برقم: ٣١٤٨، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب يدخل الجنة أقوام أفندتهم مثل أفئدة الطير ٢١٨٣/٤ برقم: ٢٨٤١.

٢- فتح الباري شرح صحيح البخاري ٢/٣٦٧.

فَلَمًا رَآهُ أَجْوَفَ، عَرَفَ أَنَّهُ خُلِقَ خَلْقًا لاَ يَتَمَالَكُ"(١)، إذ كمل خلقه وسواه ثم نفخ فيه الروح مصوراً تام الخلقة الآدمية، خلافاً لما يدعيه التطوريون.

١- أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب خلق الإنسان خلقاً لا يتمالك ٢٠١٦/٤ برقم: ٢٦١١.

الأجوف: صاحب الجوف، وقيل هو الذي داخله خال، ومعنى "لاَ يِتَمَالَكُ": لا يملك نفسه ويحبسها عن الشهوات، وقيل: لا يملك دفع الوسواس عنه، وقيل: لا يملك نفسه عند الغضب، أو لا يتقوى بعضه ببعض ولا يكون له قوة وثبات بل يكون متزلزل الأمر متغير الحال مضطرب القال معرضا للآفات. انظر: شرح النووي على صحيح مسلم ١٦٤/١٦، وفيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي ٥/٢٩٧.

۲- سبق تخریجه ص۱۸.

۳– سبق تخریجه ص۲۸.

٤ - في ظلال القرآن لسيد قطب ٥/ ٢٨٠٩.

### ثالثاً: تفنيد النظرية من كلام المفسرين

\* ذكر الإمام الرازي في تفسيره كلاماً ببطل ما جاء في هذه النظرية، فقال: «اعلم أن العقل دل على أنه لا بد للناس من والد أول، وإلا لزم أن يكون كل ولد مسبوق بوالد لا إلى أول وهو محال، والقرآن دل على أن ذلك الوالد الأول هو آدم الطلخ» (۱)، وقد سبق بيان خلقه في القرآن، وأنه نفخ فيه الروح مصوراً تام الخلقة الآدمية، خلافاً لما يدعيه التطوريون.

وهناك من المفسرين المعاصرين من ذكر نظرية النشوء والارتقاء والتطور في تفسيره للقرآن الكريم، وبين بطلانها برده عليها، ومنهم:

\* سيد قطب حيث يقول في الظلال: «غير أنه يحسن بهذه المناسبة تقرير أن نظرية النشوء والارتقاء (لدارون) القائلة: بأن الأنواع تسلسلت من الخلية الواحدة إلى الإنسان في أطوار متوالية؛ وأن هناك حلقات نشوء وارتقاء متصلة تجعل أصل الإنسان المباشر حيواناً فوق القردة العليا ودون الإنسان، أن هذه النظرية غير صحيحة في هذه النقطة، وأن كشف عوامل الوراثة التي لم يكن دارون قد عرفها تجعل هذا التطور من نوع إلى نوع ضرباً من المستحيل، فهناك عوامل وراثة كامنة في خلية كل نوع تحتفظ له بخصائص نوعه؛ وتحتم أن يظل في دائرة النوع الذي نشأ منه، ولا يخرج قط عن نوعه، ولا يتطور إلى نوع جديد، فالقط أصله قط، وسيظل قطاً على توالي القرون، والكلب كذلك، والثور، والحصان، والقرد، والإنسان... وهذا يبطل القسم الرئيسي في نظرية دارون التي فهم ناس من المخدوعين باسم العلم أنها حقيقة غير قابلة للنقض في يوم من الأيام!»(٢).

١- مفاتيح الغيب للرازي ٦٦/٨.

٢- في ظلال القرآن لسيد قطب ٥/ ٢٨٠٩.

\* الشيخ محمد متولى الشعراوي حيث يقول في تفسيره: «إن كيفية خلقك ليس لك شأن بها، فالذي خلقك هو الذي يقول لك، فاسمع كلامه؛ لأن هذه مسألة لا تتعلق بعلم تجريبي؛ ولذلك عندما جاء (دارون) وأراد أن يتكبر ويتكلم، جاءت النظرية الحديثة لتهدم كلامه، قالت النظرية الحديثة لدارون: إن الأمور التي أثرت في القرد الأول ليكون إنساناً، لماذا لم تؤثر في بقية القرود ليكونوا أناساً وينعدم جنس القرود؟! وهذا سؤال لا يجيب عليه (دارون)؛ لذلك نقول: هذا أمر لم نشهده، فيجب أن نستمع ممن فعل، والحق على الله يقول: ﴿ مَّا أَشْهَد تُهُمَّ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْشُهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِيِّينَ عَضُدًا ﴾ (١)، وما دام لم يشهدهم، فهل يستطيع أحد منهم أن يأتي بعلم فيها؟ إن أحداً لا يأتي بعلم فيها، وبعد ذلك يرد على من يجيء بادعاء علم فيقول: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ معنى مضلين أنهم سيضلونكم في الخلق، كأن الله أعطانا مناعة في الأقوال الزائفة التي يمكن أن تتشأ من هذا عندما قال: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾، فقد أوضح لنا طبيعة من يضللون في أصل الخلق، وفي كيفية الخلق، فهم لم يكونوا مع الله ليعاونوه ساعة الخلق حتى يخبروا البشر بكيفية الخلق، فإن أردتم أن تعرفوا فاعلموا أنه ﷺ الذي يقول كيف خلقتم، وعلى أي صورة كنتم، ولكن من يقول كذا وكذا، هم المضللون، و (المضللون) هم الذين يلفتونكم عن الحق إلى الباطل $^{(7)}$ .

\* الدكتور وهبة الزحيلى حيث يقول في تفسيره: «وكان آدم وحواء أصل النوع الإنساني كما أخبر القرآن، وقد أثبت العلماء زيف نظرية (دارون) التي تجعل القرد أصلاً وأباً للإنسان»(٣).

١- سورة الكهف: الآية ٥١.

٢- تفسير الشعراوي ٤/١٩٨٧، ١٩٨٨.

٣- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ١/٤٥/١.

وهناك من المعاصرين من ظهر تأثره بهذه النظرية، كالدكتور الخطيب في كتابه التفسير القرآني للقرآن للهُم كُونُوا في تفسير قولة الله القرآن للهُم كُونُوا فِرَدَة المسوخين من الإنسان خيوين في المناس المن يُستأنس به في بحثنا الذي عرضناه من قبل، في خلق الإنسان وفي تطوره في الخلق، وأن الإنسان كما انتقل صاعداً من قرد إلى إنسان، كذلك رُدّ نازلا من إنسان إلى قرد!. ولعل في قوله تعالى: ﴿ فَيْمِينَ فِي ما يقوى هذا الرأي الذي ذهبنا إليه، إذ يقال في اللغة: خسأ الكلب يخسأه خسأ: طرده، وخسأ البصر، يخسأ خسوءا: كلّ وأعيا، وخسئ الكلب يخسأ وانخسأ: انزجر وبعد، والخاسئ من الخنازير والكلاب: المبعد المطرود، ومعنى ﴿ فَاسِعُينَ فِي: مبعدين مطرودين من عالم الجيوان، وإلى فصيلة القردة منه، التي هي أعلى مراتب الإنسان الحيوان!» (٣).

الرد عليه بالقول: إن قول الخطيب هذا يُنبئ عن نفي المعجزة في المسخ الإلهي لليهود على عصيانهم، وكأن القضية تحولات طبيعية من قرد إلى إنسان وبالعكس، فيكون المسخ الذي تحدث عنه من الخيال، ولا يمكن فهمه من لغة العرب التي

<sup>1-</sup> وممن تأثر بهذه النظرية من المعاصرين أيضاً محمد فريد وجدي حيث قال: «إني أصرح بأعلى صوتي أن النشوء والارتقاء، وإن كنت لا أقول به للآن، هو أقرب المذاهب إلى العقل، وأدناها شبها بفعل النواميس الظاهرة، أشبهها بسنة الخالق في تدرج الخلق في عالم التكوين»، ومن يمعن النظر في كل ما صدر عنه يجده بعيداً، ولا يمت للتفسير بصلة، فهو مما لم تحتمله نصوص القرآن، بل مما يعارضه، والعلم الحديث يبطل دعواه، بل عدم جزمه بها صادر عن تردد واضعيها وثورة المسلمين العارمة عليها، وكذلك من المتأثرين بها مصطفى محمود في تفسير قصة الخلق. انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر ص٢٠٠، ٢١٧.

٢- سورة البقرة: الآية ٦٥.

٣- التفسير القرآني للقرآن ٩٤/١.

وردت في القرآن الكريم<sup>(۱)</sup>، وهذا غير صحيح كما ذكرنا؛ لأن الله كل خلق أبانا آدم خلقاً تاماً مستقلاً، وكرمه بخلقه بيده في وفضله على كثير من المخلوقات منها القرود؛ فكيف يمكن أن يقع مثل هذا التحول الطبيعي كما ذكر، فسلالة القرود لا علاقة لها بسلالة الإنسان كما بين ذلك القرآن وأثبته العلم الحديث.

#### موقف العلماء المعاصرين من نظرية النشوء والتطور:

إن علماء المسلمين المعاصرين الذين درسوا هذه النظرية دراسة متعمقة أنكروا هذه النظرية، وأشاروا إلى خطرها وفسادها من الناحية الفكرية، واستدلوا على ذلك بأقوال طائفة كبيرة من علماء الغرب، وأشاروا إلى آثارها المدمرة التي ألحقت أعظم الأخطار على الحياة الفكرية والخلقية والاجتماعية، وإلى معارضتها لما هو مقرر شرعاً (7)(7)، وقد أفتى جماعة من العلماء بعدم جواز تعلم هذه النظرية؛ لخطرها على المسلم في دينه ودنياه، ولما فيها من فتنة، ومضرة، ومضيعة وقت (3).

١ - انظر: شوائب التفسير في القرن الرابع عشر الهجري ص٢١١.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٥٥/٢٥، ٣٥٩. ويمكن الرجوع إلى الكتب التي ألفت في نقد هذه النظرية، ومنها: (توحيد الخالق لعبد المجيد الزنداني)، (العقيدة في الله لعمر سليمان الأشقر)، و(الإسلام في عصر العلم لمحمد فريد وجدي)، و(مجلة الأزهر، المجلد الثاني، السنة ٤٨، ص (١٣٤١-١٣٤٨).

٣- وصدرت الفتاوى المبينة لبطلانها ومناقضتها لما ورد شرعاً، ففي فتاوى اللجنة الدائمة: «نظرية التطور المعروفة بنظرية (داروين) مخالفة لكتاب الله، وسنة رسوله في ولإجماع أهل العلم والإيمان»، وفي فتاوى الشبكة الإسلامية: «نظرية التطور أو النشوء والارتقاء نظرية باطلة من أصلها، وتتاقض الشرع الحنيف، كما تباين العقل الصحيح، وقد فندها علماء المسلمين وغيرهم بالأدلة العقلية فضلاً عن الأدلة النقلية»، وفي فتاوى محمود شلتوت: «نظرية لم يرفضها رجال الدين تزمتاً أو تعسفاً، وإنما رفضوها على أساس من الدين ونصوصه الواضحة، وعلى أساس مما قرره الدين في رفض ما لم يدل عليه برهان، أو يشهد بصحته حس أو تجربة... فلو كان خلق الإنسان بطريق الارتقاء عن نوع آخر، لكان الحديث الذي ساقه القرآن عن خلقه حديثا لا يطابق الحقيقة ولا يتفق والواقع، وهو حديث صريح لا يحتمل غير مدلوله المفهوم من عباراته وألفاظه».

#### المطلب الثالث: موقف علماء الغرب من نظرية النشوء والتطور

اختلف موقف علماء الغرب من نظرية النشوء والتطور ما بين مؤيدٍ وناقدٍ لها. الفريق المؤيد للنظرية:

إن هذه النظرية لما ظهرت وجدت لها أنصاراً من العلماء، آمنوا بها، ونشروها، ودافعوا عنها، وعقبوا عليها، وسعوا إلى تدعيمها، وسأكتفي فقط بذكر أبرزهم، وهم:

\* (جليان هكسلي): ظهر في القرن العشرين، وهو الذي يقول عن النظرية: «هكذا يضع علم الحياة الإنسان في مركز مماثل لما أنعم به عليه كسيد للمخلوقات كما تقول الأديان»، ويقول: « من المسلم به أن الإنسان في الوقت الحاضر سيد المخلوقات؛ ولكن قد تحل محله القطة أو الفأر»، ويزعم أن الإنسان قد اختلق فكرة الله إبان عصر عجزه وجهله، أما الآن فقد تعلم وسيطر على

\* (د.ه. سكوت): وهو شديد التعصب لهذه النظرية، يقول: «إن نظرية النشوء جاءت لتبقى، ولا يمكن أن نتخلى عنها حتى لو أصبحت عملاً من أعمال الاعتقاد».

الطبيعة بنفسه، ولم يعد بحاجة إليه، فهو العابد والمعبود في أن واحد، ويقول:

«بعد نظرية (داروين) لم يعد الإنسان يستطيع تجنب اعتبار نفسه حيواناً».

- \* الفيلسوف (برتراند راسل): إذ يشيد بالأثر الدارويني مركزاً على الناحية الميكانيكية في النظرية، فيقول: «إن الذي فعله (جاليليو) و (نيوتن) من أجل الفلك فعله (داروين) من أجل علم الحياة».
- \* (ليكونت دي نوى): وهو من أشهر التطوريين المحدثين، وهو في الحقيقة صاحب نظرية تطورية مستقلة.

\* (جان روستان): إذ يقول: «إن قضية التطور أصبحت بالنسبة إلى أنصارها محلولة بالتمام والكمال وبصورة نهائية، إننا نملك الآن تفسيراً كاملاً لها عن طريق الاصطفاء الطبيعي والانتقال»(١).

ومن الجدير بالذكر هنا بيان أن مجموعة من أنصار هذه النظرية ومؤيدوها لم يقبلوها لأنها صحيحة في ذاتها، أو لأنه يمكن البرهان على صحتها بطرق صحيحة سليمة ومنطقية وعلمية، بل لأن عدم الإيمان بها يقود إلى خيار آخر لا يرتضونه، ألا وهو القول بأن الله هو الذي خلق الخلق، وهم يفرون من هذا؛ لأنهم يُضمرون في أنفسهم الإلحاد أو يعلنونه، يقول (آرثر كيت): «إن نظرية النشوء والارتقاء لا زالت بدون براهين، وستظل كذلك، والسبب الوحيد في أننا نؤمن بها هو أن البديل الوحيد الممكن لها هو الإيمان بالخلق المباشر، وهذا غير وارد على الإطلاق»، وهو تطوري متعصب، يعترف بأن هذه النظرية لا تزال حتى الآن بدون براهين فيضطر إلى كتابتها من جديد.

وختم (بيريل) كتابه بقوله: «قد يمكن ألا توجد الدلائل قط، وهذا لا يهمنا أبداً؛ لأننا في هذا البحث نغوص في عالم الأحلام»(٢).

بل إن مجلة العلوم الأمريكية قد كتبت في عددها الصادر في يناير ١٩٦٥م تقول: «إن جميع علماء التطور لا يتورعون عن اللجوء إلى أي حيلة لينسجوا أدلة وهمية لإثبات ما ليس لديهم عليه من دليل»(٣).

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٢٥/٢، وكتاب خلق لا تطور لمجموعة من العلماء ص٢٩، ٥٨.

٢- انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٢٥/٢، والموسوعة العربية العالمية ٣٥٨/٢٥، وكتاب خلق لا تطور لمجموعة من العلماء ص٥٥.

٣- انظر: كتاب خلق لا تطور لمجموعة من العلماء ص١١٤.

### الفريق الناقد للنظرية

أما الناقدون فقد ظهر منهم الكثير ممن أبطلوا زيف هذه النظرية، إما بأقوالهم، وإما بما اكتشفوه مؤخراً، ومنهم المطالبون بدليل محسوس على (الانتخاب الطبيعي) في تحويل الأنواع لا سيما الإنسان، وهذا عرض لمجموعة منهم:

\* الفرنسي (مونيه) عندما أراد أن يرد على الخرافات التي يقولونها في أصل الإنسان، قال: «أنا أعجب ممن يفكرون هذا التفكير، هل توجد المصادفة ما نسميه ذكراً؟! ثم توجد المصادفة شخصاً نسميه أنثى؟! ويكون من جنسه لكنه مختلف معه في النوع بحيث إذا التقيا معا جاءا بذكر كالأول أو بأنثى كالثاني؟

كيف تفعل المصادفة هذه العملية؟ أي مصادفة هذه؟ وهل هي عاقلة وحكيمة؟ سموها مصادفة، ونحن نسميها الله(١).

- \* (دالاس) الذي قال: «إن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الإنسان، ولا بد من القول بخلقه رأساً».
- \* (فرخو) الذي قال: «إنه يتبين لنا من الواقع أن بين الإنسان والقرد فرقاً بعيداً، فلا يمكننا أن نحكم بأن الإنسان سلالة قرد أو غيره من البهائم، ولا يحسن أن نتفوه بذلك».
- \* (ميفرت) القائل بعد أن نظر في حقائق كثير من الأحياء: «إن مذهب (داروين) لا يمكن تأييده، وإنه رأي من آراء الصبيان».
- \* البروفيسور (واطسون) من جامعة لندن يقول: «إن علماء الحيوان يؤمنون بالنشوء لا كنتيجة للملاحظة أو الاختيار أو الاستدلال المنطقي؛ ولكن لأن فكرة الخلق المباشر فكرة بعيدة عن التصور»، أي أنها بعيدة عن أذهان النصارى الذين يزعمون أن الله مكون من ثلاثة وهو واحد، وأن ٣=١.

١- تفسير الشعراوي ١٩٨٨/٤.

- \* (فون بسكون) فبعد أن درس هو و (فرخو) تشريح المقابلة بين الإنسان والقرد قال: «إن الفرق بين الاثنين أصلى وبعيد جداً».
- \* (أغاسير) الذي قال في رسالة في أصل الإنسان تليت في ندوة العلم الفيتكورية ما خلاصته: «إن مذهب (دارون) خطأ علمي باطل في الواقع، وأسلوبه ليس من العلم في شيء، ولا طائل تحته».
- \* (هكسلي) وهو صديق (داروين) قال: «إنه بموجب ما لنا من البينات لم يتبرهن قط أن نوعاً من النبات أو الحيوان نشأ بالانتخاب الطبيعي أو الانتخاب الصناعي».
- \* (تندل) وهو مثل (هيكل) قال: «إنه لا ريب في أن الذين يعتقدون بالارتقاء يجهلون أنه نتيجة مقدمات لم يعلم بها، ومن المحقق عندي أنه لا بد من تغيير مذهب (دارون)».
  - \* (فيالتون) عميد كلية الطب بجامعة مونتبلييه، وأستاذ علم الأجنة فيها.
- \* (كاترفاج) مدير متحف التاريخ الطبيعي بباريس، وهو القائل: «إننا لا نعلم كيف تكونت الأنواع الحية، إننا نعلم فقط أنها غير قابلة للتحول، وإننا على يقين بأن (دارون) و (لامارك) لم يكتشفا الناموس الحقيقي لطريقة تكوينها»(١).
- \* الفسيولوجي (تهميسيان) العالم الملحق باللجنة المركزية للطاقة النووية يقول: «إن العلماء الذين يؤكدون على أن التطور واقع علمي هم منافقون، و أنما يروونه من أحداث إنما هو من الشعوذات التي ابتدعت ولا تحتوي على نقطة واحدة من الحقيقة»، وقد وصف هذه النظرية بأنها (خليطة مضطربة من الأحاجي وشعوذة الأرقام).

\_

١- انظر: توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٦، ٢٧٧.

- \* (كلو تز) رئيس فرع العلوم في إحدى الجامعات إذ يقول: «إن الاعتقاد بالتطور يحتاج إلى كثير من السذاجة»(١).
- \* (آغاسيرز) في إنجلترا، وأوين في أمريكا: «إن الأفكار الداروينية مجرد خُرافة علمية، وأنها سوف تتسى بسرعة".
- \* (كريسي موريسون) بقوله: «إن القائلين بنظرية التطور لم يكونوا يعلمون شيئاً عن وحدات الوراثة (الجينات)، وقد وقفوا في مكانهم حيث يبدأ التطور حقاً، أعني عند الخلية».
- \* (أنتوني ستاندن) صاحب كتاب (العلم بقرة مقدسة) يناقش الحلقة المفقودة وهي تغرة عجز الداروينيون عن سدها فيقول: «إنه لأقرب من الحقيقة أن تقول: إن جزءً كبيراً من السلسلة مفقودة وليس حلقة واحدة، بل إننا لنشك في وجود السلسلة ذاتها».
- \* (ستيوارت تشيس) الذي يقول: «أيد علماء الأحياء جزئياً قصة آدم وحواء كما ترويها الأديان، وأن الفكرة صحيحة في مجملها».
- \* (أوستن كلارك): «لا توجد علامة واحدة تحمل على الاعتقاد بأن أياً من المراتب الحيوانية الكبرى ينحدر من غيرها، إن كل مرحلة لها وجودها المتميز الناتج عن عملية خلق خاصة متميزة، لقد ظهر الإنسان على الأرض فجأة، وفي نفس الشكل الذي تراه عليه الآن».
  - \* العالم الفلكي (هرشل) ومعظم أساتذة الجامعات في القرن الماضي.
- \* (باستور) إذ أبطل أسطورة التوالد الذاتي، وكانت أبحاثه ضربة قاسية لنظرية التطور (۲).

٢- انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٢/٩٢٩.

١- كتاب خلق لا تطور لفريق من العلماء ص١٩، ٢٠.

- \* (جوستاف جوليه): إذ يقول مبيناً العقبات التي يرتطم بها مذهب النشوء والارتقاء: «تتحصر في خمسة أمور:
- أ- أن العوامل التي يقوم عليها هذا المذهب قد ظهر عجزها في تعليل أصل الأنواع. ب- تبين عدم كفايتها لتعليل وجود الحشرات.
  - ج- تبين عدم غنائها في تفسير التحولات الفجائية المولدة لأنواع جديدة.
- د- اتضح قصورها عن تعليل تولد طبائع الأنواع الجديدة وثبوتها نهائياً، وقد ثبت أنها متى تولدت فيها بسرعة تبقى ثابتة لا تتغير.
- ه- ثبت عجزها عن تفسير عوامل التطور الذي تدخل فيه الكائنات فتحولها من حالة ساذجة إلى حالة مركبة، وتدفعها من النقص إلى الكمال»(١).
- \* نقل الدكتور (موريس بوكاي) في كتابه (ما أصل الإنسان) عن (جراسيه) الذي كتب كتاباً عنوانه (الإنسان متهماً) قال في هذا الكتاب: «تعد الداروينية أكثر المبادئ عداء للدين، وأكثر المذاهب إيغالاً في المادية، ومردٌ ذلك إلى التوجيهات الأساسية التي قامت عليها، والى الاستنتاجات النهائية التي وصلت إليها»(٢).
- \* الأمريكي (Maxwell)، فقد ذكر في كتابه (العلم يعود إلى الله) ١٩٧٠م أن نظرية دارون قد استنفدت أغراضها في زمن إعلانها، حيث كان يسود فكر العصر الفيكتوري في إنجلترا، ولما كانت شتى العلوم قد استحدثت فيها الكثير من الإضافات العلمية التي تميزت معالمها تقف عندما كان معروفاً في أوائل القرن التاسع عشر، وقياساً على ذلك فإنه لابد من مراجعة مدى سريان نظرية التطور؛ لأنها قد أصبحت لا تتلاءم مع مستحدثات العلم في القرن العشرين، فضلاً عن مطلع القرن الواحد والعشرين.

۱- انظر: دارون وأصل الإنسان، لعطية صقر، فتوى منشورة على موقع وزارة الأوقاف المصرية: (http://www.islamic-council.com).

٢- الموسوعة العربية العالمية ٥٩/٢٥.

\* عالم الطبيعة البيولوجية الأميركي (Morowitz) عام ١٩٧٩م، فقد كتب أنه أمرٌ مخزٍ للإنسان أن يسرح بذهنه ليتصور أنه من سلالة قرد عريان غير عاقل، ويضيف إنه لذلك كان طبيعياً أن القس البريطاني (Wiberforce) حين اشترك في مناظرة عن نظرية دارون للتطور أمام (جوليان هكسلي) الكاتب والفيلسوف البريطاني الملحد، كان طبيعياً أن يستطرد القس في مناقشته فيسأل (هاكسلي)، ترى هل كان عن طريق جده لأمه أم جده لأبيه ما اتصل بنظرية (دارون) من أن أصله من نسل قرد؟ ويعلق (مورفيتز) أنه من المؤلم أن يظل الإنسان الذي أقام الحضارة وأضاف العديد من المبتكرات والتكنولوجيا تحت وطأة أنه من سلالة قرد أبله، ويضيف أن الإنسان المادي والذي لم يسعده عالمه المادي في حاجة الآن إلى أن يعود ويقرن عالم الروح بالمادة ليصبح إنساناً غير حيوان.

\* (البرت أينشتين ١٨٧٩-١٩٥٥م)، صاحب قوانين النسبية منذ عام ١٩٠٥م، وما ارتبط بها من تحديث قوانين الطاقة وميكانيكا الكم الدقيق والطبيعة النووية، وتلك القوانين تؤكد على أن صور ومقدار الطاقة في الكون محكومة بقوانين كمية ثابتة يمتنع معها حدوث أي تفاعل تلقائي أو مصادفة، ولذلك فقد كان (أينشتين) العالم الألماني –الذي هاجر إلى الولايات المتحدة هرباً من النازية – دائماً حريصاً على الإيمان بالأديان والكتب السماوية، وقال: «إن تعاليم التوراة والإنجيل هي الملاذ الذي يجب أن يلجأ إليه الإنسان حتى لا يضل طريقه وهدفه في الحياة»، وكلامه هذا فيه تعارض مع نظرية النشوء والتطور (١٠).

١- انظر: الخلق بين الحقائق القرآنية والنظريات البشرية لعبدالخالق السباعي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٢١، ٤٢٦هـ.

# المطلب الرابع: تفنيد نظرية النشوءِ والتطور عقلياً وعلمياً نظرية لا حقيقة:

لقد أُطلق على ما قالوه بشأن النشوء والارتقاء (نظرية التطور)، وهناك فرق كبير بين النظرية والحقيقة، فالنظرية تحتمل التصديق والتكذيب، أما الحقيقة أو القانون فلا يحتمل وجهاً من أوجه الباطل(١).

والعجيب ممن يصف هذه النظرية المهترئة بالحقيقة مع أن (داروين) المطور لهذه النظرية والذي بولغ في نسبة النظرية إليه يقول في الفصل السادس من كتابه (أصل الأنواع): «إني لا أشك بأن اعتراضات كثيرة قد خطرت ببال القارئ قبل أن يصل إلى هذا الفصل من كتابي، وبعض هذه الاعتراضات خطير إلى حد أني حتى اليوم لا أفكر بها إلا وتعتريني هزة»، فهل يكون التطور حقيقة واقعة بينما (داروين) نفسه يهتز للاعتراضات الواردة على هذه النظرية التي لا تستند إلى اكتشاف علمي، بل تستند مثلما صرح (داروين) نفسه إلى تسلسل منطقي، واعترف أن النظرية تواجه مشكلات كثيرة بخصوص أسئلة مهمة لا تستطيع الإجابة عليها، بل كان يعتقد أن تقدم العلم كفيل بحل هذه المشكلات، وأن العلم سيؤيد نظريته ويسندها، كما كرر هذا القول عدة مرات في كتابه، غير أن التقدم العلمي خلافاً لتوقعاته قد سحب البساط من تحتها، وسيأتي بيان ذلك في تغنيد أسسها(۲).

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٧.

٢- انظر: كتاب خلق لا تطور لمجموعة من العلماء ص١٦، ومعجزة خلق الإنسان لهارون يحيى ص١٦٢.

### النظرية لا يؤيدها الواقع المشاهد

- \* لو كانت النظرية حقاً لشاهدنا كثيراً من الحيوانات والإنسان تأتي إلى الوجود عن طريق التطور، لا عن طريق التناسل فقط، وإذا كان التطور يحتاج إلى زمن طويل فذلك لا يمنع من مشاهدة قرود تتحول إلى آدميين في صورة دفعات متوالية كل سنة، أو كل عشر سنوات، أو كل مائة سنة!!
- \* لو سلمنا أن الظروف الطبيعية والانتخاب الطبيعي قد طورت قرداً إلى رجل مثلاً، فإنا لن نسلم أبداً بأن هذه الظروف قد قررت أيضاً أن تكون امرأة لذلك الرجل ليستمرا في التناسل والبقاء مع الموازنة بينهما.
- \* إن القدرة على التكيف التي نشاهدها في المخلوقات كالحرباء مثلاً التي تتلون بحسب المكان هي مقدرة كامنة في تكوين المخلوقات تولدت معها، وهي عند بعضها وافرة، وعند البعض الآخر تكاد تكون معدومة، وهي عند جميع المخلوقات محدودة لا تتجاوز حدودها، فالقدرة على التكيف صفة متطورة تكونها البيئة كما يزعم أصحاب النظرية، وإلا كانت البيئة فرضت التكيف على الأحجار والأتربة وغيرها من الجمادات.
- \* تمتاز الضفادع على الإنسان بمقدرة على الحياة في البر والماء، كما تمتاز الطيور عليه بمقدرة على الطيران المباشر والانتقال السريع وذلك بدون آلة، كما أن أنف الكلب أشد حساسية من أنف الإنسان، فهل أنف الكلب أكثر رقياً من أنف الإنسان؟ وهل الضفادع والطيور أرقى من الإنسان في بعض الجوانب؟
- \* كما أن عين الجمل أو الخيل أو الحمار ترى في النهار وفي المساء على السواء في حين تعجز عين الإنسان عن الرؤية في الظلام، كما أن عين الصقر أشد من عين الإنسان، فهل الصقر أو الحمار أرقى من الإنسان؛ وإذا أخذنا

الاكتفاء الذاتي أساساً للرقي كما هو بالنسبة لحال الدول فإن النبات عندئذ يفوق الإنسان وجميع الحيوانات؛ لأنه يصنع طعامه وطعام غيره دون أن يحتاج لغذاء من غيره.

وإذا أخذنا الضخامة أساساً للرقي، عندئذ يجب أن يكون الجمل والفيل وحيوانات ما قبل التاريخ الضخمة أرقى من الإنسان<sup>(۱)</sup>!!

\* أيضاً يقال لأصحاب التطور: إن الأمور التي أثرت في القرد الأول ليكون إنساناً، لماذا لم تؤثر في بقية القرود ليكونوا أناساً، وينعدم جنس القرود؟! وهذا سؤال لا يجيبون عليه(٢).

# تفنيد أسس وفرضيات النظرية:

\* أما علم الحفريات فلا يزال ناقصاً، فلا يدعي أحد أنه قد أكمل التتقيب في جميع طبقات الأرض وتحت الجبال والبحار، فلم يجد شيئاً جديداً ينقض المقررات السابقة، وعلى فرض ثبات مقررات هذا العلم فإن وجود الكائنات الأولى البدائية أولاً ثم الأرقى ليس دليلاً على تطور الكائنات الراقية من الكائنات الأدنى، وليس هناك دليل على أن الظروف الطبيعية تنشئ صفات جديدة متسقة محكمة، كما أن علم الحفريات –على افتراض صحة وثبات الترتيب الذي فيه فيه فإنه يعطي نتيجة واحدة هي: أن الحيوان الأرقى جاء من الحيوان الأدنى، فمثلاً لو أن باحثين في طبقات الأرض جاءوا بعدنا بعد مليون عام، فعثروا في الطبقات الأولى على بقايا عربة يد، وفي الثانية بقايا عربة خيل، وفي الثالثة بقايا سيارة حديثة، وفي الخامسة بقايا طائرة حديثة، وفي السابعة بقايا صاروخ، وفي الثامنة بقايا سفينة فضائية،

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٤، ومعجزة خلق الإنسان لهارون يحيى ص١٧٠، ١٧٢.

٢- انظر: تفسير الشعراوي ١٩٨٧/٤.

فهل يدل هذا الترتيب الزمني في الظهور على أن عربة اليد قد تطورت بفعل الظروف الطبيعية إلى سفينة فضاء؟ أم أن هذا الترتيب الزمني يدل فقط على أن عربة الخيل جاءت بعد عربة اليد، وليس منها، وكذلك الترتيب الزمني لوجود الكائنات الأرقى بعد الأدنى لا يدل على أن الأرقى جاء بعد الأدنى، ولا يدل على أنه تطور منه، يقول البروفيسور (كيث): «إننا لا نستطيع أن ننسب الإنسان إلى أي من هذه الأنواع»، ويقول البروفيسور (و برانكو): «إن علم (الباليونتولوجيا) لا يعرف للإنسان أسلافاً»(۱).

بل إنه قد تبين بعد التدقيق في تلك الحفريات أن الوثائق التي جمعت في هذا المجال لم تكن كافية ولا دقيقة، وبهذا يعترف داروين نفسه حين يقول: «على الرغم من أهمية الأحافير دليلاً على حدوث التطور، فإن السجل الجيولوجي أشبه ما يكون بكتاب فقدت بعض صفحاته ولم يبق منه سوى صفحات قليلة متناثرة، وفي تلك الصفحات الباقية لم يبق إلا كلمات قليلة في كل صفحة».

ويقلل هويل من قيمة أدلة الأحافير على التطور مشككاً في صلة الشواهد بالنظرية، فيقول: «إن الأدلة والشواهد التي أُعطيَت لدعم النظرية من الأحافير مثل توالي ازدياد حجم جسم الحصان، صلتها ضعيفة بالنظرية؛ ذلك لأنها تخص حيوانات ذات تركيب وراثي واحد متشابه، فضلاً عن أن هذا التوالي قد يكون حدث بسبب خارجي كالتغذية مثلاً»(٢).

والواقع أن ما يدعى أنه السلف المباشر للإنسان لا يزال مجهولاً، إذ أنه لم يعثر أحد حتى الآن على بقايا السلف المباشر للإنسان، أي على الكائن البشري البدائي الأكثر شبهاً بالقرد، والذي يفترض أنه انحدر منه، كما أننا لم نجد حتى الآن، كما

-

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٦٩.

٢- الموسوعة العربية العالمية ٢٥٦/٢٥.

يقول (لانجر) آثاراً مؤكدة للحيوان الذي انحدر منه الإنسان والقرد الشبيه بالإنسان كما يزعمون، وهو ما يشتهر باسم الحلقة المفقودة (۱).

أما ما يسمى بإنسان جاوه الذي اكتشفه (دبوا ١٨٩١م) ليس الذي يدندن حوله النشوئيون، وليس كما يصفونه، فلقد أثبت (البروفيسور فيرشو) في المؤتمر الثالث الذي انعقد في (ليد) بأن عظمة الجمجمة التي تنسب إلى إنسان جاوه ما هي إلا قطعة من جمجمة شمبانزي وأن عظمة الفخذ هي الرجل.

وأما إنسان (بيلتدون) فقد جُمع من شظايا جمجمة إنسان، وفك من بقايا شمبانزي كما أثبت ذلك التقرير الذي وضعه البروفيسور (هردليكا).

أما (أرثر كيث) فقد أكد أن ضم هذه الشظايا يفترض أنها لمخلوق لا يستطيع أن ينتفس أو يأكل، ويؤكد (البروفيسور فيرشو) أن فكرة القرد الإنسان هي محض خرافة، ويقول الدكتور (سوريال) في كتابه (تصدع مذهب دارون): «إن الحلقات المفقودة ناقصة بين طبقات الأحياء، وليست بالناقصة بين الإنسان وما دونه فحسب، فلا توجد حلقات بين الحيوانات الأولية ذات الخلية الوحيدة والحيوانات فوات الخلايا المتعددة، ولا بين الحيوانات الرخوة ولا بين المفصلية، ولا بين الأحيرة الحيوانات اللافقرية والفقرية، ولا بين الأسماك والحيوانات البرمائية، ولا بين الأخيرة والزحارف، والطيور، ولا بين الزحافات والحيوانات الأديمية، وقد ذكرتها على ترتيب ظهورها في العصور الجيولوجية»، ويقول (الكونت دي نوي): «كل مجموعة، كل فصيلة تبدو وكأنها جاءت إلى الوجود فجأة؛ إننا لم نعثر على أي شكل انتقالي، ومن المستحيل أن ننسب أي مجموعة حديثة إلى أخرى أقدم»(٢).

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٥٥/٢٥، ٣٥٧، ومعجزة خلق الإنسان لهارون يحيى ص١٧٤.

٢- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٠.

لقد اقتصر اهتمام دعاة النطور على الأحافير وأهملوا أو تجاهلوا كثيراً من الكشوف التي تهدم نظريتهم في النطور، فهناك في الواقع كثير من الكشوف لهياكل حيوانات راقية تعود إلى حقب قديمة، ولم يهتم بها دعاة النطور؛ لأنها تتاقض نظريتهم، فقد أعلن (جوهانس ووكر) عام ١٩٥٦م عن اكتشاف قطعة فحم حجري بها فك إنسان يرجع إلى عشرة ملايين عام، وهي أقدم قطعة من بقايا الإنسان في العالم، وتوجد بمتحف بال بسويسرا، وصرح (ووكر) أنه لا يوجد أدنى دليل على أن الإنسان من سلالة القردة، كما أعلن (ريتشارد ليكي) مدير المتحف الوطني بكينيا في نوفمبر عام ١٩٧٢م أمام الجمعية الجغرافية الوطنية في واشنطن، عن اكتشاف بقايا جمجمة بشرية يعود تاريخها إلى مليونين ونصف مليون سنة مضت، وعلى هذا فإن هذه الجمجمة تعد أقدم بنحو مليون ونصف مليون عام من أقدم أثر أمكن العثور عليه حتى ذلك الحين، وقد تم اكتشاف عظام مليون عام من أقدم أثر أمكن العثور عليه حتى ذلك الحين، وقد تم اكتشاف عظام ساق ترجع إلى تلك الفترة التاريخية ذاتها في جبل حجري بإحدى الصحاري شرقي بحيرة رودلف بكينيا (١).

ونشر فريق علماء الأنثربولوجي المكون من عشرة مختصين بقيادة White الأستاذ في جامعة كاليفورنيا بيركلي العام ١٩٨٧م، نتائج دراساتهم المضنية لفحص ٣٠٢ من هياكل وعظام الحفريات Fossils لما سُمِّي ببقايا إنسان ما قبل التاريخ الذي يفترض أنه عاش في جنوب شرق أفريقيا منذ أكثر من ١٠٥ مليون عام، والذي يسمَّى Homo habilis والذي كان يعتقد أن له صلة النسب في التطور بين الإنسان الحالي كما نعرفه وبين أجداده المزعومة من القرود أو الغوريلا أو الشمبانزي، وقد أثبتت نتائج دراسة الفريق الأميركي أن ما سُمِّي

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٥٩٧/٢٥.

بإنسان ما قبل التاريخ يختلف تماماً عن الإنسان الحالي لأن العظام قد أثبتت أنه يتحرك على أربع وأنه ليس منتصب القوام كالإنسان، كما أن طوله أقصر بشكل واضح، كما أن عظام الرأس وتجويف المخ تختلف تماماً عن الإنسان الحقيقي، وقد اختتم فريق علماء الانثربولوجي الأميركي تقريرهم العلمي في العام ١٩٨٧م بأن هناك فرقاً شاسعاً يعكس فراغاً واضحاً زمنياً وتشريحياً من ناحية التطور بين ما سُمِّي بإنسان ما قبل التاريخ والإنسان الحقيقي، وأنه من المقطوع به أن هناك تغييراً درامياً ضخماً قد حدث نتج منه ظهور الإنسان على الأرض بحيث يصعب تصور ارتباط الإنسان الحقيقي بما يفترض أنه نشأ من نسلهم، حيث إن الإنسان الحالي متميز تماماً ظاهرياً وتشريحياً وسلوكاً وعقلاً وقدرة وملكات عن أي كائن آخر (۱).

والواقع أن هذه الاكتشافات العلمية تدل على أن الإنسان لم يتطور عن كائن أكثر بدائية أو أنه انحدر من سلالة الآدميات الشبيهة بالقرد<sup>(۲)</sup>، وتدل على أن علم الحفريات متغير لا يُبنى عليه دليل قطعي، وأنه قد يكشف في الغد من الحقائق عكس ما كنا نؤمل؟.

\* أما تشابه أجنة الحيوانات، فذلك خطأ كبير وقع فيه نتيجة لعدم تقدم الآلات المكبرة التي تبين التفاصيل الدقيقة التي تختلف بها أجنة الحيوانات بعضها عن بعض في التكوين والتركيب والترتيب، إلى جانب التزييف الذي قام به واضع صور الأجنة المتشابهة العالم الألماني (أرنست هيكل)، فإنه أعلن بعد انتقاد علماء الأجنة له أنه اضطر إلى تكملة الشبه في نحو ثمانية في المائة من صور الأجنة لنقص الرسم المنقول، وقال: «عدداً من رسومي كانت تزويراً محضاً، وإن

١- انظر: الخلق بين الحقائق القرآنية والنظريات البشرية للسباعي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي، في
 العدد الحادي والعشرين، ١٤٢٦هـ.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٣٥٧/٢٥.

مئات من علماء الحيوان قد ارتكبوا نفس الخطيئة» جاء هذا في مجلة (الجماين زيتونج ميونخ)(١).

والتطور في علم الأجنة كشف عن ضعف الحجة التي استند إليها دعاة التطور من أن التشابه في الأجنة دليل على تحول الأنواع من عالم الحيوان أو عالم النبات، وقد نفت وسائل الكشف العلمي الحديث هذا الشبه، وأوضحت أن هناك اختلافاً في أجنة الحيوان في تفاصيلها التكوينيَّة الدقيقة، كما كشف علماء الأجنة والأحياء أن كل جنس من أجناس الكائنات الحية يتكون من مجموعة خلايا، وأن نواة كل خلية من خلايا الإنسان تتكون من ٤٦ كروموزومًا (صبغياً)، وهو عدد ثابت في كل خلية من خلايا الإنسان؛ فإن زاد العدد أو نقص تعرض الإنسان لخلل عقلى أو اضطراب خَلْقى، وبفحص خلايا القرد وجد هؤلاء العلماء أن نوى خلاياه تتكون من ٤٤ كروموزوماً، وهو عدد ثابت في نوى خلايا القرد لا يزيد ولا ينقص، وهذه الكروموزومات أو الصبغيات هي التي تحدد النوع، وهي العامل الرئيسي الذي يُحدِّد صفات كل كائن حي، كما أثبت علم الأجنة أن عوامل الوراثة تجعل من المستحيل تطور نوع إلى نوع آخر ؛ لأن هناك عوامل وراثية كامنة في خلية كل نوع تحتفظ له بخصائص نوعه، وتحتِّم أن يظل في دائرة النوع الذي نشأ منه، ولا يخرج قط عن نوعه ولا يتطور إلى نوع جديد، فالقط أصله قط، وسيظل قطًا على الدوام بمشيئة الله على، وكذلك الكلب والثور والحصان والقرد والإنسان، وكل ما يمكن أن يقع حسب نظريات الوراثة فهو الارتقاء في حدود النوع الواحد دون الانتقال إلى نوع آخر<sup>(٢)</sup>.

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص ٢٧١.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢٥٦/٢٥٦.

وفي مارس ١٩٨٩م، نشرت مجلة (Science) الأميركية تقريراً عن مشروع قومي ممول من وزارة الصحة الأميركية بميزانية قدرها ثلاثة بلايين من الدولارات ولفترة زمنية مقدرة بخمسة عشر عاماً، ويهدف المشروع إلى وضع خريطة توضح مكنون التركيب الجزيئي للحامض النووي في جينات جسم الإنسان والمسؤولة عن نقل صفاته الوراثية، وقد ذكر التقرير أن جسم الإنسان يحتوي على مائة تريليون خلية (١×١٠٠) من الخلايا الحية يحوي كل منها (DNA) في جينات كروموزومات النواة فيما عدا خلايا الدم الحمراء والتي لا تحتوي نواة منها، ومن العجب أن يتماثل DNA في الفرد نفسه من الإنسان في هذه الآلاف من البلايين من الخلايا؛ ولكنها تختلف تماماً عن أي إنسان آخر، و (DNA) مع البروتينات التي بدورها تكون الكروموزومات الثابتة والإنزيمات المتخصصة تكوِّن الجينات التي بدورها تكون الكروموزومات الثابتة العدد في كل نواة تحتوي 7 كروزموزوماً.

ورغم تماثل الكروموزومات في الشكل، إلا أنها تتفاوت في وظائفها ودورها في توريث مختلف الصفات، وكل كروموزوم يمكن تمثيله بخيط طوله خمسة أقدام وقطره  $(0 \times 0)^{(-1)}$  بوصة هل يمكن أن يحدث كل ذلك مصادفة وتلقائياً؟

ويستطرد التقرير ليوضح أن خلية بكتريا (E.Col) يحوي جزيء (DNA) فيها و,3 مليون وحدة من الأحماض الأمينية المرتبطة بنسق ثابت، بينما في خلية الخميرة نجد أن جزيء (DNA) فيها يحوي ١٥ مليون وحدة من الأحماض الأمينية، أما جينات الإنسان فتحوي كل منها ٣ بليون وحدة، وعدد الجينات في الإنسان تبلغ مائة ألف من الجينات لكل كروموزوم، ولم يتيسر حتى الآن التعرف إلى أكثر من ٤٥٠٠ من تلك الجينات، ومن بينها أمكن تحديد موقع ١٥٠٠ جين فقط على الكروموسومات المختلفة، أي أننا أمامنا أمد طويل لنفهم مجرد تركيب

خلايا الإنسان ورسم خريطة كاملة لها، أليس ذلك أدعى لأهل العلم أن يتواضعوا لقدرة الله الخالق البارئ المصوِّر في وهم بحكم علمهم أكثر الناس معرفة بتلك القدرة الفائقة، وصدق الله العظيم القائل: ﴿ وَفِ آنَفُسِكُو أَنَلا تُبْعِرُونَ ﴾ (١)، فإذا كنا لا نستطيع أن نزعم أن مصنعاً للتكنولوجيا الحيوية قد ظهر مصادفة وبصورة تلقائية في مكان ما، وأصبح مستمراً في إنتاجه من دون العقل المدبر أو قوة الطاقة القادرة، فكيف نركن إلى القول: إن الحياة والإنسان كانا وليدي المصادفة؟! (٢).

لقد أثبت علم الجينات والكروموسومات وعلم الخلايا والهندسة الوراثية، أن الإنسان ظهر على وجه الأرض إنسانا سوياً به الصفات الكاملة المتميزة بالخلق عن غيرة من المخلوقات<sup>(۳)</sup>.

\* أما وجود الزائدة الدودية في الإنسان كعضو أثري للتطور القردي، فليس دليلاً قاطعاً على تطور الإنسان من القرد، بل يكون سبب وجودها هو وراثتها من الإنسان الجد الذي كان اعتماده على النباتات، فخلقت لمساعدته في هضم تلك النباتات، ولقد عُرف أخيراً أن الزائدة تقوم بوظيفة صمام أمن ضد العفونات في الأمعاء، كما أن العلم قد يكشف أن لها حكمة أخرى لا تزال غائبة عنا حتى اليوم، فالعلم كل يوم إلى ازدياد، وإذا كانت الخنوثة صفة من صفات الكائنات الأولية الدنيا، والزوجية من خصائص الكائنات الراقية، فإن الثدي من أمارات الأنوثة، ونجد الفيل الذكر له ثدي كما للإنسان، في حين ذكور وذوات الحافز كالحصان

١- سورة الذاريات: الآية ٢١.

٢- انظر: الخلق بين الحقائق القرآنية والنظريات البشرية للسباعي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة
 عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٢١، ١٤٢٦هـ.

٣- انظر: من الذرة إلى المجرة نظرة في الكون والإنسان والحياة دراسة فلكية من وحي القرآن لحمادة أحمد
 العائدي ص٠٥٠.

والحمار لا ثدي لها إلا ما يشبه أمهاتها، فكيف بقي أثر الخنوثة في الإنسان، و لم يبق فيما هو أدنى منه؟ مع أن (داروين) يزعم أن الإنسان تطور مما هو أدنى منه، يقول البروفيسور (أ.س. جودريتش) من جامعة أوكسفورد: «من الحماقة القول بأن أي جزء من جسم الإنسان لا فائدة له»(١).

وقد حاول بعض علماء الأجنّة مجاراة نظرية التطور فزعموا أن جنين الإنسان مزود بفتحات خياشيمية زائدة، وأنها تمثل مرحلة تطور الإنسان من الحيوانات المائية مثل الأسماك؛ إلا أنه أخيراً في العام ١٩٥٩م استطاع العالم (راندل شورت) الذي قضى حياته في دراسة تشريح جسم الإنسان أن يثبت خطأ هذا التفسير، وأثبت أن ما يسمى بفتحات خياشيمية ليست زائدة بل هي عبارة عن ثنيات في الأنسجة لازمة لتثبيت الأوعية الدموية في جنين الإنسان، وقد كان هذا التفنيد قاطعاً حتى إن (جوليان هاكسلي) في كتابه عن التطور في صورته الجديدة قد اضطر للتسليم بما أثبته عالم التشريح (راندل شورت)(٢).

\* وأما وجود الشبه بين الحيوانات في تركيب أجسامها، فإنه يمكن تفسير ظاهرة التشابه بأن هذه المخلوقات خلق كل منها خلقًا مستقلاً، وهوما يدل على وحدانية الخالق ودقة صنعه، كما أن تشابه الحيوانات في الإطار الأساسي لتكوينها يدل على وجود أسلوب واحد للخلق يبدعه خالق واحد أحد، وما زعمته النظرية من أوجه التشابه بين الإنسان والحيوان غير مسلم به؛ إذ أن علم التشريح المعاصر أثبت فروقاً هائلة بين الإنسان وبين القردة التي هي أقرب الحيوانات شكلاً إليه، تتمثل في: انتصاب القامة عند الإنسان، ودقة حاسة اللمس، والمهارة اليدوية،

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص ٢٧١، ٢٧٢.

٢- انظر: الخلق بين الحقائق القرآنية والنظريات البشرية لعبدالخالق السباعي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٢١، ٤٢٦هـ.

ونمو الدماغ، وحجم الجمجمة، والتعبير بالنطق عن الأفكار، وفوق هذا كله يتميز الإنسان بقواه العقلية والقدرة على التصور وتكوين الأفكار والتعبير عن الفكرة المعنوية المجدَّدة، والإنسان وحده دون سائر المخلوقات يستطيع أن ينمي معلوماته، أما الحيوانات، فإنها تستطيع أن تتعلم بعض الأشياء ولكنها لا تستطيع أن تتخطى حداً معيناً، فالطيور تستطيع أن تصنع الأعشاش، والنحل يصنع الخلايا، ولكن كل هذه الحيوانات لا تستطيع أن تُدْخِل أي تحسين على صنعتها، ولا يوجد حيوان استطاع أن يفيد من معلومات أجداده فهذه من مزايا الإنسان وحده، وهذه الفوارق الكبيرة بين الإنسان والحيوانات تثبت أنه لا يمكن أن تكون هناك صلة سلفية بين الإنسان الحالي وبين أي حيوان، وهذا ما جعل بعض التطوريين ينفون اندراج الإنسان تحت قانون الانتخاب الطبيعي، فيقول (والدس): «إن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الإنسان، ولابد من القول بخلقه خلقاً مستقلاً»، وقال (فرخو): «إنه يتبين لنا من الواقع أن بين الإنسان والقرد فرقاً كبيراً، فلا يمكننا أن نحكم بأن الإنسان من سلالة قرد أو غيره من البهائم، ولا يحسن أن نتقوه بذلك»(۱).

\* أما القول إن هناك ناموساً أو قانوناً يعمل على إفناء الكائنات الحية فلا يبقى إلا الأصلح، الذي يورث صفاته لأبنائه فتتراكم الصفات القوية حتى تكوّن حيواناً جديداً، فحقاً هناك نظام وناموس وقانون يعمل على إهلاك الكائنات الحية جميعها قويها وضعيفها؛ لأن الله قدر الموت على كل حي، إلا أن نظاماً وناموساً يعمل بمقابلة هذا النظام، ذلك هو قانون التكافل على الحياة بين البيئة والكائن؛ لأن الله قدر الحياة فهيأ أسبابها، فنجد الشمس والبحار والرياح والأمطار والنبات والجاذبية

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢٥٥/٢٥٥، ٣٥٦.

كل هذه وغيرها تتعاون للإبقاء على حياة الإنسان وغيره من الحيوانات، فالنظر إلى عوامل الفناء وغض النظر عن عوامل البقاء يحدث خللاً في التفكير، فإذا كان هناك سنة للهلاك، فهناك سنة للحياة، ولكلٍ دور في هذه الحياة، وإذا كانت الظروف الطبيعية: من رياح ورعد وحرارة وماء وعواصف وغيرها قادرة على تشويه الخلق أو تدمير صنعه، كطمس عين أو تهديم بناء، فإنه من غير المعقول أن تقدر هذه الظروف الطبيعية أن تتشئ عيناً لمن لا يملك عيناً، أو تصلح بناء فيه نقص، إن العقل يقبل أن تكون الظروف الطبيعية صالحة لإحداث الخراب والهلاك؛ لكنه من غير المعقول أن تكون هذه الظروف صالحة لتفسير الخلق والهلاك؛ لكنه من غير المعقول أن تكون هذه الظروف صالحة لتفسير الخلق قد رسم بإنقان، وكون بنظام، ورُتبت أجزاؤه بحكمة بالغة، ونُسق عمله مع غيره في غاية الإبداع، ومن المحال أن يُنسب ذلك الإتقان والنظام البديع إلى خبط غاية الإبداع، ومن المحال أن يُنسب ذلك الإتقان والنظام البديع إلى خبط الظروف الطبيعية العشواء، يقول البروفيسور (لوك) من جامعة (كمبردج): «إن الختيار سواء كان طبيعياً أو صناعياً لا يمكن أن يخلق شيئاً جديداً».

إن هذا مبدأ (البقاء للأصلح) يدمر الحياة البشرية،؛ لأنه يعطى المبرر لكل ظالم أن يمارس ظلمه وحربه ومكره مع اعتقاد أنه لا يمارس رذائل خلقية إنما يمارس قانوناً من قوانين الفطرة كما زعم التطوريون، وهذا الزعم هو الذي أعطى حركة (الاستعمار كل بشاعته)(١).

\* أما الانتخاب الطبيعي الذي يكون به الميل في التتاسل بين الأفراد القوية مما سبب اندثار الأفراد الضعاف، وبقاء الأقوى، فليس ذلك دليلاً على حدوث تطور في النوع، بل يفهم منه بقاء النوع من نفس النوع لا اندثار النوع الضعيف،

\_\_

١- انظر: كتاب توحيد الخالق للزنداني ص٢٧٢.

أما إذا قيل: بأن تطوراً يحدث على كائن ما فإنه يحدث فيه فتوراً جنسياً؛ لأن الألفة بين الذكور والإناث تتقص بقدر التباعد والاختلاف بينهما في الشكل ذلك ما يقوله (دويرزانسكي) أشهر المختصين بالجيولوجية النوعية عام ١٩٥٨م بعد قرن من (داروين): «المخالفة في الشكل تُضعف الميل التناسلي منه، فالميل إلى التناسل يَضعف بين الأشكال والأنواع المختلفة بقدر ذلك الاختلاف، وليس صحيحاً أن الصفات الحسنة في فرد من الأفراد تُنقل بواسطة الوراثة، فمثلاً هذا الحداد قوي العضلات لا تنتقل قوة عضلاته إلى ذريته، كما أن العالم الغزير العلم لا ينتقل علمه بالوراثة إلى أبنائه».

\* أما القول بحدوث نشوء لبعض الخصائص والصفات العارضة، ثم توريثها في النسل، فذلك ما يرفضه علم الوراثة الحديث، فكل صفة لا تكمن في الناسلة ولا تحتويها صبغة من صبغاتها، فهي صفة عارضة لا تنتقل إلى الذرية بالوراثة، فها هم المسلمون يختنون أبناءهم؛ وذلك لم يسبب أن ولد أطفالهم بعد مرور السنين مختونين، وقد اتفقت أبحاث (موللر) ودراسات (دونالدسون) على أن (التحولات الصغيرة تضعف والتحولات الكبيرة تقتل)، وتقول مجلة (ساينس ليتر) في عددها الصادر في نوفمبر ١٩٥٠م: «ليس من قبيل المبالغة أن تقول أن ٩٩% من الجينات الناتجة عن التحولات جينات ضارة»، وهكذا كلما تقدم العلم أثبت بطلان نظرية التطور (١).

١- انظر: توحيد الخالق لعبد المجيد الزنداني ص٢٧٣، ٢٧٤، والشرك في القديم والحديث لأبي بكر زكريا
 ٢٦٨/٢، ٧٦٨،

\* أما فكرة الصدفة والطبيعة، فباطلة بقوله الله المحمن في خلق الإنسان، ولقد التقنية العلمية الحديثة شواهد كثيرة دالة على إبداع المحمن في خلق الإنسان، ولقد أفرزت التقنية العلمية الحديثة شواهد كثيرة دالة على إبداع الخالق في خلق جسم الإنسان، ودالة كذلك على بطلان فكرة الصدفة والطبيعة الخالقة، من ذلك أنه شجعل كل إنسان متميز عن أبناء جنسه بأشياء تخصه لا يشاركها فيه غيره، كآثار البصمات التي توجد في أصابع اليدين والقدمين وراحة اليدين وباطن القدمين، وقد أثبتت نجاحاً باهراً في مجال التحقيق الجنائي؛ لأنها من أهم وسائل الاستعراف، وأقوى الدعائم التي بني عليها تحقيق الشخصية؛ لأن احتمال تطابق بصمات يد أي شخص مع آخر من سكان العالم يعتبر بعيداً، بل لا تتشابه حتى بصمة الإصبع الواحدة مع باقي أصابع اليد الواحدة، ونظراً لخاصية عدم تغيرها وبقائها على حالتها، فقد اعتبرت وسيلة ثابتة مؤكدة لتحقيق الشخصية، وتمييز أي فرد من غيره، إذ لم يعثر على بصمتين متطابقتين منذ سنة ١٨٢٣م، وقد أثبت علماء البصمة بطرق علمية استحالة تطابق بصمتين لشخصين، أو لأصبعين مختافين لشخص واحد، وذلك لأن احتمال التطابق عندهم لا يحصل إلا في ملايين أضعاف عدد سكان الكرة الأرضية.

وكذلك البصمة الوراثية التي أصبحت أحد وسائل الأدلة الجنائية فقد بين البريطاني (أليك جفيري) أن كل إنسان ينفرد بسمات أو مميزات جينية خاصة به، لا تتكرر إلا عند التوائم السيامية المتطابقة، والتي تتكون من بويضة واحدة ومنوي واحد، ذلك أن الصفات الوراثية الموجودة على الحمض النووي (D.N.A) والمورثة

١- سورة الزمر: الآية ٦٢.

٢- سورة القمر: الآية ٤٩.

من كلا الزوجين مناصفة، يبدأ الحمض النووي بنقلها بكل دقة إلى الأبناء، ليرث كل شخص نصف صفاته الوراثية من الأب، والنصف الآخر من الأم، وأطلق عليها (لاندر) محقق الهوية الأخير (١).

بالإضافة إلى تركيبة المني والشعر ومجموعة الدم ونوع أجسام المناعة، وبصمة العين والصوت والرائحة والشفاه واللعاب، وهي كلها مما يختص به الفرد دون غيره من أبناء جنسه، وهذا يقطع بأن الإنسان من خلق الله الذي خلقه وجعل كل إنسان متميز عن غيره من أفراد جنسه، فكيف يأتي بعد ذلك من يقول بخلقه صدفة، أو بتطوره من حيوان؟!! ولو نظرنا بتأمل من الذرة إلى المجرة لرأينا من عجيب صنع الخالق و النياق المنه ويرشد الخالق و النيام الأعرابي الذي اهتدى إلى الخالق الله ببديع صنعه لهو أهدى سبيلاً من التطوريين والمفتونين بهم، إذ يقول وقد سأل عن الله: «البعرة تدل على البعير، والروث على الحمير، وآثار الأقدام على المسير، فسماء ذات أبراج، وأرض ذات أمواج، أما تدل على الصانع الحليم العليم القدير» (٢).

بعد هذا التفنيد للأسس والافتراضات التي اعتمدت عليها نظرية النشوء والتطور يظهر لنا سقوط هذه الأسس والافتراضات، وبسقوطها تسقط نظرية النشوء والتطور القائمة عليها؛ لأن ما بنى على باطل فهو باطل.

١- انظر: أثر الطب الشرعي في إثبات الحقوق والجرائم ص١٦٦-١٦٩، والطب الشرعي وأدلته الفنية
 ص٥٠، والنسب ومدى تأثير المستجدات العلمية في إثباته ص٢١٣-٣٢٤.

٢ - سورة السجدة: الآية ٧.

٣- مفاتيح الغيب للرازي ١/٢.

#### التطورية المديثة

اضطرب أصحاب التطورية الحديثة أمام النقد العلمي الذي وجه إلى النظرية، ولم يستطيعوا أمام ضعفها إلا أن يخرجوا بأفكار جديدة؛ تدعيماً لها، وتدليلاً على تعصبهم الشديد حيالها، فأجروا سلسلة من التبديلات منها:

إقرارهم بأن قانون الارتقاء الطبيعي قاصر عن تفسير عملية التطور، واستبدلوا به قانوناً جديداً أسموه قانون التحولات المفاجئة أو الطفرات، وخرجوا بفكرة المصادفة.

وأُرغموا على الاعتراف بأن هناك أصولاً عدة تفرعت عنها كل الأنواع، وليس أصلاً واحداً كما كان سائداً في الاعتقاد.

أُجبروا على الإقرار بتفرد الإنسان بيولوجياً رغم التشابه الظاهري بينه وبين القرد، وهي النقطة التي سقط منها داروين ومعاصروه.

إن كل ما جاء به أصحاب التطورية الحديثة ما هو إلا أفكار ونظريات هزيلة أعجز من أن نستطيع تفسير النظام الحياتي والكوني الذي يسير بدقة متناهية بتدبير الحكيم القائل: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمْ هَدَىٰ ﴾ (١)(٢).

وأخيراً يتضح مما سبق: «أن نظرية النشوء والتطور دخلت متحف النسيان بعد كشف النقاب عن قانون مندل للوراثة، واكتشاف وحدات الوراثة (الجينات) باعتباره الشفرة السرية للخلق، واعتبار أن الكروموسومات تحمل صفات الإنسان الكاملة وتحفظ الشبه الكامل للنوع، ولذا يرى المنصفون من العلماء أن وجود تشابه بين الكائنات الحية دليل واضح ضد النظرية؛ لأنه يوحي بأن الخالق واحد ولا يوحى

٢- انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٩٢٩/٢.

١- سورة طه: الآية ٥٠.

١- سورة النور: الآية ٥٥.

٢- سورة الأنبياء: الآبة ٣٠.

٣- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ٢/٩٣٠، ٩٣١.

### المطلب الخامس: ملخص الدراسة وأثرها

### من الدراسة السابقة لنظرية النشوء والارتقاء يتلخص ما يلى:

- \* تزعم نظرية التطور أن أصل المخلوقات حيوان صغير نشأ من الماء، وبالتغيرات البيئية المفروضة عليه نشأت صفات جديدة ورثت في الأبناء، وتحولت مع ملايين السنين إلى صفات راقية، جعلته مخلوقاً أرقى، واستمر نشوء الصفات بفعل البيئة والارتقاء حتى وصل إلى هذه المخلوقات التي انتهت بالإنسان.
- \* اعتمدت النظرية على عدة أسس وافتراضات، كالحفريات، وتشابه أجنة الحيوانات في أدوارها الأولى، ووجود الزائدة الدودية في الإنسان، والشبه بين الحيوانات في تركيب أجسامها، وقانون الصراع على البقاء، والانتخاب الطبيعي والبقاء للأصلح، وتوارث الصفات الجديدة، وأن الحياة نشأت وتطورت مصادفة.
- \* انتشرت النظرية كسلاح شهره علماء الطبيعة في وجه دينهم المحرف الذي وقف ضد البحث في ميادين العلوم الطبيعية، ثم في وجه كل دين وطئت أقدامهم المستعمرة أرضه لتحطيمه، وقد لعب اليهود والقوى الهدامة دوراً في نشرها.
- \* تركت هذه النظرية آثاراً سيئة في واقع البشرية والأمة الإسلامية، كعبادة الطبيعة، وتضييع المسلمات العقائدية المنصوص عليها في الشرائع، ونشر الإلحاد، والانحراف عن الدين، مع قلق وضياع ويأس وقنوط، وظهرت أجيال حائرة مضطربة ذات خواء روحي، وأسست لعدة نظريات باطلة استندت عليها، وكونت فكرة فلسفية داعية إلى التطور المطلق بلا غاية ولا حدود.
- \* الإسلام يهتم بالعلم ولا يحارب أي علم نافع، ولا التجارب والنظريات ولو كانت لا تزال تحت الدراسة، ما لم تخالف كلام الخالق الله وأمره وشرعه.

- \* في القرآن الكريم آيات كثيرة واضحة دالة على بطلان نظرية النشوء والتطور، ومثل ذلك جاءت أحاديث في السنة النبوية المطهرة عن النبي الكريم على.
- \* تَصَدر مجموعة من أهل العلم لدراسة هذه النظرية وتفنيدها، وبيان معارضتها لما هو مقرر في كتاب الله وسنة نبيه ، وأشاروا إلى خطرها وفسادها وآثارها المدمرة على الحياة الفكرية والخلقية والاجتماعية.
  - \* اختلف موقف علماء الغرب تجاه هذه النظرية ما بين مناصر وناقد لها.
- \* دلت الشواهد العقلية على بطلان النشوء والتطور، وقد أُطلق على ما قالوه بشأن النشوء والارتقاء (نظرية التطور)، وهناك فرق كبير بين النظرية والحقيقة، بالإضافة إلى أن الواقع المشاهد لا يؤيد هذه النظرية.
- \* أثبتت المكتشفات العلمية الحديثة بطلان أسس وفرضيات نظرية التطور، فعلم الحفريات لا يزال ناقصاً، وقد تبين بعد التدقيق في تلك الحفريات أن الوثائق التي جمعت في هذا المجال لم تكن كافية ولا دقيقة، وتشابه أجنة الحيوانات خطأ كبير وقع فيه نتيجة عدم تقدم الآلات المكبرة التي تبين التفاصيل الدقيقة التي تختلف بها أجنة الحيوانات بعضها عن بعض، إلى جانب التزييف الذي قام به واضع صور الأجنة المتشابهة، وقد عُرف أخيراً أن الزائدة تقوم بوظيفة صمام أمن ضد العفونات في الأمعاء، وما زعمته النظرية من أوجه التشابه بين الإنسان والحيوان غير مسلم به؛ إذ إن علم التشريح المعاصر أثبت فروقاً هائلة بين الإنسان وبين القردة التي هي أقرب الحيوانات شكلاً إليه، وفكرة الصدفة والطبيعة بالطلة بالتأمل فيما كشفه العلم الحديث عن إبداع الرحمن في خلق الإنسان، وبعد كشف النقاب عن قانون مندل للوراثة، واكتشاف وحدات الوراثة (الجينات) باعتباره الشفرة السرية للخلق، دخلت نظرية النشوء والتطور متحف النسيان.

### ويظهر من خلال الدراسة السابقة لنظرية النشوء والارتقاء الآثار التالية:

- \* بطلان هذه النظرية بالأدلة القاطعة من الشرع والعلوم الحديثة.
- \* موضوع الخلق إنما يعرف بالدلائل السمعية من الكتاب والسنة النبوية.
- \* قصور العقل البشري عن إدراك ما يغيب عنه، وأن المرجع في هذه الأمور إلى علام الغيوب ، ومن رام الوصول بغير اتباع منهج الخالق شخ ضل وأضل، كما هو حال التطوريين، وأصدق ما ينطبق عليهم هو قول القائل(١):

نِهَايَةُ إِقْدَامِ الْعُقُولِ عِقَالُ وَغَايَةُ سَعْيِ الْعَالَمِينَ ضَالَلُ وَغَايَةُ سَعْيِ الْعَالَمِينَ ضَالُ وَأَرْوَاحُنَا فِي وَحْشَةٍ مِنْ جُسُومِنَا وَحَاصِلُ دُنْيَانَا أَذَى وَوَبَالُو وَلَا عُمْرِنَا سِوَى أَنْ جَمَعْنَا فِيهِ: قِيلَ وَقَالُوا وَلَا عُمْرِنَا سِوَى أَنْ جَمَعْنَا فِيهِ: قِيلَ وَقَالُوا

- \* أن ما يظهر من خلال الكشوف العلمية ما هو إلا من إنفاذ الوعد، وإظهار الحق بالبراهين المحسوسة على الإيمان، وإقامة الحجة، ودمغ الباطل وأهله، مصداقاً لقوله الله المربيعة على الإيمان، وإقامة الحجة، ودمغ الباطل وأهله، مصداقاً لقوله الله المربيعة على المربيعة على المربيعة على المربيعة على المربيعة المربي
- \* أن الحق الله يجند من يُثبت صدق آياته ولو من الكفار، ولعل الحكمة في ذلك دفع شبهة تحايل المسلمين -في ذلك- لإثبات عقيدة القرآن والسنة.
  - \* دمغ الشبهة وتكذيب المبطلين القائلين في الخَلْق بغير ما ذكره الله ورسوله.
- \* إظهار المعجزة، حيث أخبر القرآن الكريم وكذلك السنة النبوية المطهرة عن خلق آدم الكلي وبنيه، في حين حارت عقول علماء الغرب في هذا الخلق، وذهبوا يتخبطون يمنة ويسرة، وخرجوا بالتطور الذي جعل أصلهم قرداً، وما هي إلا أن

١- قالها الفخر الرازي، انظر: طبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي ٩٦/٨.
 ٢- سورة فصلت: الآية ٥٣.

جاءت التقنية العلمية الحديثة التي مكنت البشر من الغوص في أعماق الإنسان والحيوان والأرض ليجدوا بطلان فرية التطور -والذي صرح به علماء الغرب قبل المسلمين - وصدق ما أخبر به القرآن عن خلق الإنسان، مما يشهد بأنه كلام الله، أنزله على محمد الشه شاهدا بصدق رسالته؛ إذ أنه من الغيب الذي ما كان النبي ولا قومه الذين بعث فيهم يعلمون شيئا عن ذلك، فضلاً عن أنه الله كان نبياً أمياً، وعاش في بيئة أميه عليه أزكى الصلاة والسلام.

والله على أعلم

# الفصل الثاني: خلق بني آدم

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: الخلق من ذكر وأنثى، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الخلق من ذكر وأنثى في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: الخلق من ذكر وأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثانى: الفرق بين خلق الذكر وخلق الأنثى، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الفرق بين خلق الذكر وخلق الأنثى في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: الفرق بين خلق الذكر والأنثى في ضوّع الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثالث: الصلب والترائب، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الصلب والترائب في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: الصلب والترائب في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الرابع: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في ضوء الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المبحث الأول الخلق من ذكر وأنثى

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الخلق من ذكر وأنثى في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

الخلق من ذكر وأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: الخلق من ذكر وأنثى في القرآن الكريم الآيات الواردة:

قال ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ قَالَ ﷺ: وَيَعَلَيْكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ (١).

وقال الله المنظمة المنافعة المنطقة ال

# أقوال المفسرين

اختلف المفسرون في المراد بالذكر والأنثى في قوله على: ﴿ مِن ذَكِرِ وَأُنثَىٰ ﴾:

القول الأول: المراد بالذكر والأنثى آدم وحواء (٤)، واستدلوا على ذلك بقرينة قوله

وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَمَ إِلَى لِتَعَارَفُوا ﴾، وقول النبي على: "النّاسُ بَنُو آدَمَ، وَآدَمُ مِنْ تُرَبِ "(٥)، فيكون تنوين ذكر وأنثى؛ لأنهما وصفان لموصوف فَقَرَّرَ، أي من أب ذكر ومن أم أنثى (٦).

١- سورة الحجرات: الآية ١٣.

٢- سورة الإنسان: الآية ٢.

٣- سورة الليل: الآية ٣.

<sup>3-</sup> انظر: لطائف الإشارات للقشيري ٣/٣٤٤، والوجيز للواحدي ص١٠١٩، ومعالم النتزيل للبغوي ٤/٥٢٠، وزاد المسير لابن الجوزي ٤/٣٢/، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٦٠/١٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٦١/٤، واللباب لابن عادل ٥٥٣/١٧، وتفسير الجلالين ص٦٨٧، والسراج المنير للشربيني ٤٢/٤.

٥- أخرجه أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، مسند أبي هريرة هم، ١٦/ ٥٥٦، برقم: ١٠٧٨٦، وأبو داود، كتاب الأدب، باب في التفاخر بالأحساب ٤٩٢/٤، برقم: ٥١١٨، والترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الحجرات، ٥/ ٣٨٨برقم: ٣٦٦٨، وهو حديث حسن، انظر: صحيح الترغيب والترهيب ٧٩/٣.

٦ - التحرير والتنوير لابن عاشور ٢١٥/٢٦.

القول الثاني: المراد به جنس الذكر والأنثى، أي خلق الله الولد من ماء الرجل وماء المرأة (١)، ودليل هذا القول تتكير الذكر والأنثى فيعم.

القول الثالث: ذهب بعض المفسرين إلى الجمع بين القولين الأول والثاني ( $^{(7)}$ )، ومن قال من المفسرين: «من آدم وحواء، أو خلقنا كل واحد منكم من أب وأم» ( $^{(7)}$ )، يدخل في هذا القول، وهذا على أن حرف العطف (أو) للإباحة التي يمكن فيها الجمع بين المتعاطفين ( $^{(2)}$ ).

والراجع هو القول الثالث؛ لأنه يجمع بين القولين الأول والثاني، والجمع أولى من الإهمال إن أمكن، وهو هنا ممكن، ويمكن أن نستدل إلى جانب الأدلة السابقة بقول الله عَلَى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (١) إذ أن المراد بقوله: ﴿أَمْشَاجٍ ﴾ أي: أخلاط من ماء الذكر وماء الأنثى.

و (ما) في قوله ﷺ: ﴿ وَمَا خَلَقَ الدِّكُرُ وَٱلْأَنَى ﴾ (٧) مصدرية، فأقسم الله ﷺ بأثر من آثار قدرته، وهو خلق الزوجين، وما يقتضيه من التناسل، والذكر والأنثى صنفا أنواع

١- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٣٠٩/٢٢، والكشاف للزمخشري ٢٧٧/٤، ومفاتيح الغيب للرازي ١١٧/٢٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٤٢/١٦، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزيء ٢٩٨/٢.

٢- قال الجزائري: «من آدم وحواء باعتبار الأصل، كما أن كل آدمي مخلوق من أبوين أحدهما ذكر والآخر أنثي» أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير لجابر بن موسى الجزائري ١٣١/٥.

٣- انظر: أنوار التنزيل للبيضاوي ١١٩/٥، ومدارك التنزيل للنسفي ١٦٧/٤، والبحر المحيط لأبي حيان ١١٥/٨، وإرشاد العقل السليم لأبي السعود ١٢٣/٨، وروح البيان لحقي ٢/٣٧، وتفسير المظهري ٥٦/٩.

٤- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ٣٧٧/٣.

 <sup>○</sup> قال إسماعيل حقي: «قال في التأويلات النجمية: يشير بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّما ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْتَكُمْ مِن ذَكْرِ وَهُو النجمية: يشير بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّما ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْتَكُمْ مِن ذَكْرِ وَهُو الروح وأنثى وهي النفس» [روح البيان ٩٥/٩] وهذا بعيد، ولضعفه لم يذكره المفسرون غيره، فأعرضت عن ذكره كقول هنا في المسألة.

٦- سورة الإنسان: الآية ٢.

٧- سورة الليل: الآية ٣.

الحيوان، والمراد: خصوص خلق الإنسان وتكونه من ذكر وأنثى، كما قال على الحيوان، والمراد: خصوص خلق الإنسان وتكونه من ذكر وأنثى، كما قال على الماديات، وهو الذي يدرك المخاطبون أكثر دقائقه؛ لتكرره على أنفسهم ذكورهم وإناثهم، بخلاف تكون نسل الحيوان؛ فإن الإنسان يدرك بعض أحواله ولا يحصى كثيراً منها (٢).

لقد جعل الله الناف الذكر والأنثى وسيلة إلى استبقاء النوع الانساني وحفظه على الأرض إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وجعل مجال الالتقاء بطريق محدد مشروع هو النكاح لتحفظ بذلك الأنساب، ثم جعل ثمرة ذلك النكاح الولد والنسل الذي حبب فيه ورغب إليه، وجعل حبه مركوزا في فطرة الانسان، كما جعل ميل الرجل إلى المرأة وميل المرأة إلى الرجل غريزة وفطرة (٣).

١- سورة الحجرات: الآية ١٣.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٥/٣٠.

٣- خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد علي البار ص١٤.

٤- سورة الحجرات: الآية ١٣.

القبائل يصل المرء إلى الفضل، والتقي هو الأكثر طاعة وانكفافاً عن المعاصبي، ولقد صدق من قال:

فقد رفع الإسلام سلمان فارس وقد وضع الكفر الشريف أبا لهب(١).

## نسبة الماء الذي يخلق منه الولد

ومما له علاقة بالخلق من ذكر وأنثى، مسألة إلى من ينتسب الماء الذي يخلق منه الولد، أي من ماء أي من الزوجين يخلق، وهذه مسألة فيها ثلاثة أقوال:

القول الأول: ذهب القائلون به إلى أن الولد يخلق من ماء الرجل فقط(٢).

قال الإمام القرطبي: «ذهب قوم من الأوائل إلى أن الجنين إنما يكون من ماء الرجل وحده، ويتربى في رحم الأم، ويستمد من الدم الذي يكون فيه»(٣).

واستدلوا على قولهم بقوله ﴿ أَلَا غَلْقَكُم مِن مَّآهِ مَهِينِ \* فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مَكِينٍ ﴾ (٤)، وقوله ﴿ وَوَلِه ﴿ أَلَوْ مَكُنُو مِن سُلَاقِ مِن مَّآءِ مَهِينٍ ﴾ (٥)، وقوله ﴿ أَلَوْ مِكَ نُطْنَةُ مِن مُّنِي ﴾ وقوله ﴿ وَقُولُه ﴾ وقوله الله على أن الخلق من ماء واحد (٧).

١- انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ١٦٧/٤، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٣٠/٦، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٨٠٢، وأضواء البيان للشنقيطي ١٧/٧٤.

٢- ذكر بعض الأطباء والباحثين أن أصل الفكرة قديمة ظهرت في القرن الرابع قبل الميلاد، ويزعم أصحاب هذه الفكرة أن الجنين يكون جاهزاً في ماء الرجل، فإذا دخل ماء الرجل الرجم انعقد، ثم ينمو كما تنموا البذرة في الأرض، ويستمد غذاءه من الرحم، فالأم كالحاضن والمغذي، ولا دور لمائها. انظر: إعجاز آيات القرآن في بيان خلق الإنسان لمحمد فياض ص٢٨.

٣- الجامع لأحكام القرآن ٣٤٣/١٦.

٤ - سورة المرسلات: الآية ٢٠، ٢١.

٥- سورة السجدة: الآية ٨.

٦- سورة القيامة: الآية ٣٧.

٧- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٤٣/١٦.

وقوله على: ﴿ غُلِقَ مِن مَلَو دَافِقٍ \* يَغُرُّ مِن الشَّلْبِ وَالنَّرَابِ ﴾ (١)، والذي يوصف بذلك هو ماء الرجل، ثم عطف عليه بأن وصفه بأنه يخرج من بين الصلب والترائب، وذلك يدل على أن الولد مخلوق من ماء الرجل فقط(١).

حتى قال البعض: إنه لا ماء للمرأة أصلاً ( $^{(7)}$ )، كما نقل ذلك الآلوسي. القول الثاني: أن الجنين يتخلق من ماء المرأة ( $^{(1)}$ ).

القول الثالث: أن الجنين يتخلق من مائهما معاً (٢)، قال مجاهد: «ما خلق الله الولد إلا من نطفة الرجل والمرأة جميعاً؛ لأن الله الله يقول: ﴿خَلَقْنَكُم مِن ذَكْرِ وَأَنتَى ﴾ (٢)، فالآية صريحه في أن الخلق من ذكر وأنثى، واستدلوا بقوله الله في خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ (٨) أي: اخلاط، ولأن النبي الله ذكر ذلك، ففي الحديث: أن يهودياً قال للنبي الله: "وَحِئْتُ أَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ، لا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الأَرْضِ، إلا نَبيّ، أَوْ رَجُلْ، أَوْ رَجُلان، قَالَ: يَنْفَعُكَ إِنْ حَدَّتُكَ؟ قَالَ: أَسْمَعُ أَهْلِ الأَرْضِ، إلا نَبيّ، أَوْ رَجُلْ، أَوْ رَجُلان، قَالَ: يَنْفَعُكَ إِنْ حَدَّتُكَ؟ قَالَ: أَسْمَعُ

١- سورة الطارق: الآيات ٦، ٧.

٢- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٤٨٠/٦.

٣- انظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ٩٨/٣٠.

٤- انظر: تفسير ابن عرفة لمحمد بن محمد ابن عرفة الورغمي ٢٨٣/٣.

٥- بعد اكتشاف البويضة الأنثوية رأى فريق من العلماء أن الإنسان يخلق خلقاً تاماً في بييضة المرأة، وأن الحيوان المنوي ليس له أي دور سوى تتشيط البويضة. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص ١٨٦، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد المجيد الزنداني (وكيث إل مور) وآخرين (من أبحاث المؤتمر العالمي الأول للإعجاز العلمي في القرآن والسنة) ص ٢١.

٦- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٣٠٩/٢٢، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب القيسي ١٦/ ٢٠١٠، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٣٩٧/٨، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٢٤/ ٤١٤، وأيسر التفاسير للجزائري ٥ /١٣١.

٧- أخرجه ابن جرير في جامع البيان في تأويل القرآن ٢٢/٣٠٩.

٨- سورة الإنسان: الآية ٢.

بِأُذُنِي، قَالَ: جِئْتُ أَسْأَلُكَ عَنِ الْوَلَدِ، قَالَ: مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذْ الْجَتَمَعَا فَعَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ أَذْكَرا بِإِذْنِ اللَّهِ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الْمَرْأَةِ مَنِيًّ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ اللَّهِ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيًّ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ اللَّهِ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ اللَّهِ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ الْمَرْأَةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْأَةُ الْمُلْلَقُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الللْلِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

#### المناقشة

إن ما احتج به أصحاب القول الأول ليس فيه أكثر من أن الله كال ذكر خلق الإنسان من الماء والسلالة والنطفة، ولم يضفها إلى أحد الأبوين دون الآخر، ومقتضى قولهم إضافتهما إلى الرجل، وهذا غير صحيح؛ لأن الآيات تدل على أن الماء والسلالة لهما، والنطفة منهما جميعاً، بالإضافة إلى أن المرأة تمني كما يمني الرجل (٢)، وقد جاء في القرآن الكريم في قصة نوح قوله : ﴿ فَالْنَيْ الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ فَدَ وَلِه الرجل (٢)، وقد جاء في القرآن الكريم في قصة نوح قوله الله يكون إلا من اثنين، فيرز من أن يكون قوله الله عنه المراق وماء الارض؛ لأن الالتقاء لا يكون إلا من اثنين، فلا ينكر أن يكون قوله الله الله المناه على ما هو مشهور بين الناس؛ لأنهم لا يعلمون أكثر من ذلك، وقد بين النبي الله تكوين الجنين من ماء المرأة وماء الرجل والمرأة، وربما اقتصرت الآيات على ما هو مشهور بين الناس؛ لأنهم لا يعلمون أكثر من ذلك، وقد بين النبي الصلب والترائب فيجوز أن يقال للشيئين المتباينين أنه يخرج من بين هذين خير كثير، ولأن الرجل والمرأة عند اجتماعهما المتباينين أنه يخرج من بين هذين خير كثير، ولأن الرجل والمرأة عند اجتماعهما يصيران كالشيء الواحد، فحسن هذا اللفظ هناك، وأما كون الماء دافقاً فهو من

<sup>1-</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب بيان صفة مني الرجل والمرأة، وأن الولد مخلوق من مائهما، ١/ ٢٥٢، برقم: ٣١٥.

٢- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٤٣/١٦.

٣- سورة القمر: الآية ١٢.

٤ - سورة السجدة: الآية ٨.

٥- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٩/ ٣٩٨.

باب إطلاق اسم البعض على الكل، فلما كان أحد قسمي المني دافقاً أطلق هذا الاسم على المجموع<sup>(۱)</sup>.

أما من قال إنه لا ماء للمرأة أصلاً، فرد عليه الإمام الألوسي بقوله: «القول بأن المرأة لا ماء لها تكذبه الشريعة وغيرها»(٢).

أما القول الثاني، فلم أجد لهم دليلاً ولا حجة، والرد عليهم بأن الآيات والأحاديث نصت على أن خلق الإنسان يكون من ماء الرجل وماء المرأة، وهو ما أثبته العلم الحديث كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

والراجح هو القول الثالث؛ للأدلة الصريحة التي استدلوا بها من كتاب الله، وسنة رسوله والدالة على أن الإنسان يخلق من ماء الذكر وماء الأنثى، ومن أدلة السنة بالإضافة إلى ما ذكروه حديث: «مَرَّ يَهُودِيِّ بِرَسُولِ اللهِ وَهُوَ يُحدِّثُ أَصْحَابَهُ قَالَ: فَقَالَتْ قُرَيْشٌ: يَا يَهُودِيُّ، إِنَّ هَذَا يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيِّ فَقَالَ: يَحدِّثُ أَصْحَابَهُ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، مِمَّ لَمُنَالَنَّهُ عَنْ شَيْءٍ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا نَبِيِّ، قَالَ: فَجَاءَ حَتَّى جَلَسَ ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، مِمَّ يُخْلَقُ الْإِنْسَانُ؟ قَالَ: يَا يَهُودِيُّ، مِنْ كُلِّ يُخْلَقُ: مِنْ نُطْفَةِ الرَّجُلِ، وَمِنْ نُطْفَةِ الْمَرْأَةِ...» (مَا )، وحديث الشبه الذي فيه أن رجلاً أتى إلى النبي والى النبي والى أخوالِه، فقال منها: "وَمِنْ أَيِّ شَيْءٍ يَنْزُعُ إِلَى أَخْوَالِه، فقال

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١.

٢- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ٩٨/٣٠.

٣- أخرجه أحمد في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن مسعود الله بن مسعود الله برقم ٤٣٧/٧ برقم ٤٤٣٨، النسائي في السنن الكبرى، كتاب عشرة النساء، باب صفة ماء الرجل وصفة ماء المرأة ٥٣٩٩، برقم: ٩٠٧٥، وقال الهيثمي: «رواه أحمد، والطبراني، والبزار بإسنادين، وفي أحد إسناديه عامر بن مدرك، وثقه ابن حبان، وضعفه غيره، وبقية رِجاله ثقات، وفي إسناد الجماعة عطاء بن السائب وقد اختلط»، انظر: مجمع الزوائد ٨/ ٢٤١، والحديث يتقوى بغيره.

﴿ وَأَمَّا الشَّبَهُ فِي الْوَلَدِ، فَإِنَّ الرَّجُلَ إِذَا غَشِيَ الْمَرْأَةَ فَسَبَقَهَا مَاؤُهُ كَانَ الشَّبَهُ لَهُ، وَإِذَا سَبَقَ مَاؤُهَا كَانَ الشَّبَهُ لَهَا، قَالَ: أَشْهَدُ أَنّكَ رَسِنُولُ اللهِ (())، وهي أحاديث صريحة في أن كلاً من المائين يشترك في الخلق، وما أظهرته اليوم الاكتشافات العلمية أيضاً يرجح هذا القول.

فمما سبق يظهر أن إهمال دور ماء المرأة أو ماء الرجل في خلق الجنين ينافي ما جاءت به نصوص القرآن وصرحت به أحاديث النبي .

#### خلق عيسى عليه السلام

إن سنة الله الجارية في خلق بني آدم أن يخلقهم من أب وأم، وقد خرج عن هذه السنة في الخلق، ما قصه الله علينا من خلق عبده ورسوله عيسى ابن مريم الكيلا، إذ خلقه الله من أم دون أب، ولهذا لما غلى أهل الكتاب فيه وتجاوزوا الحد حتى رفعوه فوق المنزلة التي أعطاه الله إياها، فنقلوه من حيز النبوة، إلى أن اتخذوه إلها من دون الله يعبدونه، وما هو إلا عبد خلقه الله، ورسول أرسله إلى خلقه، بل قد غلوا في أتباعه وأشياعه ممن زعم أنه على دينه، فادعوا فيهم العصمة، واتبعوهم في كل ما قالوه سواء كان حقاً أو باطلاً، أو ضلالاً أو رشاداً، فنهاهم الله عن هذا الغلو والإطراء (٢).

قال ﷺ: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ (٣). إنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ وَٱلْقَنْهَ ٓ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ (٣).

١- أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَمْ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ
 خَلِفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] ٣/ ١٢١١، برقم: ٣١٥١.

٢- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٢٧/١.

٣- سورة النساء: الآية ١٧١.

فالآية بينت أن الله على خلق عيسى بأمرين: كلمة منه، وروح منه، واختلف المفسرون في معنى الكلمة في قوله تعالى: ﴿وَكَلِمَتُهُۥ ٱلْقَنْهَا ﴾.

فقيل: هي كلمة كن (١)، بدليل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمُّ فَقَيل: هي كلمة كن فَيَكُونُ ﴾ (٢).

وقيل: الكلمة هي رسالة الله التي أمر بها ملائكته أن تأتي بها مريم، وبشارة من عنده بأنها ستلد<sup>(٣)</sup>، بدليل قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَكَيْحِكَةُ يَكَمْرَيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَيْرُكِ بِكَلِمَةِ مِنْده بأنها ستلد<sup>(٣)</sup>، بدليل قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمُكَيْحِكَةُ يَكَمْرُيكُمُ إِنَّ ٱللَّهُ يُبَيْرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْ الْمُقَرِّينَ ﴾ (٤).

واختلفوا في قوله تعالى: ﴿وَرُوحٌ مِّنَّهُ ﴾، على أقوال:

القول الأول: أنه جرت عادة الناس أنهم إذا وصفوا شيئا بغاية الطهارة والنظافة قالوا: إنه روح، فلما كان عيسى لم يتكون من نطفة الأب وإنما تكون من نفخة جبريل الطبيخ لا جرم وصف بأنه روح، والمراد من قوله: ﴿مِنْهُ ﴾ التشريف والتفضيل كما يقال: هذه نعمة من الله، والمراد كون تلك النعمة كاملة شريفة.

القول الثاني: أنه كان سبباً لحياة الخلق في أديانهم، ومن كان كذلك وصف بأنه روح، قال تعالى في صفة القرآن: ﴿ وَكُذَالِكَ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾ (٥).

١- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ١/٣٨٥، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٣٠٣، ومعالم التزيل في تفسير القرآن للبغوى ٧٢٤/١.

٢- سورة آل عمران: الآية ٥٩.

٣- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٩/٩.٤.

٤ - سورة آل عمران: الآية ٤٥.

٥- سورة الشوري: الآية ٥٢.

القول الثالث: روح منه أي رحمة منه، قيل في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (١) أي برحمة منه، فلما كان عيسى رحمة من الله على الخلق من حيث أنه كان يرشدهم إلى مصالحهم في دينهم ودنياهم لا جرم سمي روحا، والنفخ يُسمَّى في اللغة روحاً، فكان عن النفخ فسمي به.

القول الرابع: وحياة منه، بمعنى إحياءِ الله إياه بتكوينه (٢).

يقول الطبري: «ولكل هذه الأقوال وجه ومذهب غير بعيدٍ من الصواب»(7).

وقوله تعالى: ﴿مِنْهُ ﴾ ليست لفظة (من) في هذه الآية للتبعيض، كما يزعمه النصارى افتراء على الله، ولكن (من) هنا لابتداء الغاية، يعني: أن مبدأ ذلك الروح الذي ولد به عيسى حيا من الله تعالى؛ لأنه هو الذي أحياه به، ويدل على أن من هنا لابتداء الغاية قوله ﴿ وَسَخَرَلُكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِك لَابَتِ مِنْ الله على الأرواح من خلقه لاينتو مِنْهُ وَكُوبُ ﴾ وهذه الإضافة للتفضيل؛ لأن جميع الأرواح من خلقه جل وعلا، كقوله تعالى: ﴿ وَمَلَهِ مَرَيْتِي لِلمَّا يَفِينِ ﴾ (٥)(١).

والحكمة من خلق عيسى الطّين من غير أب نجدها في قوله الله المؤلِّف من غير أب نجدها في قوله الله المؤلِّف المؤلِّق المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّق المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّق المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّف المؤلِّق المؤلِّف المؤلِّق المؤلِّ

١ - سورة المجادلة: الآية ٢٢.

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٩/٩- ٣٢٢، والنكت والعيون للماوردي ١٩٢١، ومفاتيح الغيب الرازي ١٩٢/١.

٣- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٢٢/٩.

٤- سورة الجاثية: الآية ١٣.

٥- سورة الحج: الآية ٢٦.

٦- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٣٢٣/١.

٧- سورة مريم: الآية ٢١.

1- دلالة وعلامة للناس على قدرة بارئهم وخالقهم الذي نوع في خلقهم، فخلق أباهم آدم من غير ذكر ولا أنثى وخلق حواء من ذكر بلا أنثى، وخلق بقية الذرية من ذكر وأنثى إلا عيسى، فإنه أوجده من أنثى بلا ذكر، فتمت القسمة الرباعية الدالة على كمال قدرته وعظيم سلطانه فلا إله غيره ولا رب سواه.

وعلى أن الأسباب جميعها لا تستقل بالتأثير وإنما تأثيرها بتقدير الله فيري عباده خرق العوائد في بعض الأسباب العادية لئلا يقفوا مع الأسباب ويقطعوا النظر عن مقدرها ومسببها جل وعلا.

٢- وقوله ﷺ: ﴿وَرَحْمَةً مِنَا ﴾ أي ونجعل هذا الغلام رحمة من الله ونبياً من الأنبياء، يدعو إلى عبادة الله تعالى وتوحيده، ونعمة لمن تبعه على دينه إلى بعثة محمد ﷺ<sup>(۱)</sup>.

۱- انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٤١/٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٤٢/٣، وتفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص ٤٩١.

# المطلب الثانى: الخلق من ذكر وأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

إن التخلق البشري كان دائماً مثار اهتمام كبير، وقد اقتصرت الدراسات الأولى على استخدام الوصف التخيلي؛ نظراً لقلة الوسائل التقنية المتقدمة حينئذ<sup>(۱)</sup>، وبعد اختراع المجهر في وقت لاحق اتسمت الدراسات بدقة أكبر، وظلت تستخدم الوصف إلى جانب الأساليب التقنية التجريبية، بيد أن كثيراً من هذه الملاحظات الوصفية كان على قدر كبير من التخيل والبعد عن الدقة؛ فقد كان يعتقد خلال هذه الحقبة أن الإنسان يتولد من دم الحيض، وظلت هذه الفكرة عند جميع الأطباء إلى ما بعد اكتشاف المجهر، وكان علماء المسلمين يرفضون هذه الفكرة؛ لتعارضها مع الآيات والأحاديث، فاستمرت هذه الفكرة حتى نشط البحث العلمي في القرن السادس عشر، وخاصة في القرنين السابع عشر والثامن عشر<sup>(۱)</sup>، وقد

حتى القرن التاسع عشر، وتم خلال هذه الفترة وصف الملاحظات الخاصة بظاهرة تطور الجنين وتفسيرها بأساليب مختلفة، ووجدت بعض السجلات المدونة من فترة السلالات الفرعونية الرابعة والخامسة والسادسة في مصر القديمة، وقد حمل ما لا يقل عن عشرة أشخاص متعاقبين اللقب الرسمي (فاتح مشيمة الملك)، واقتضت المراسيم فيما بعد أن تحمل راية تمثل (مشيمة الملك) أمام موكب الفراعنة، وكانت تعزى إلى خواص المشيمة قوى سحرية خفية، ودام ذلك الاعتقاد حتى عهد اليونانيين القدماء وبعدهم، وارتبط السحر بالعلم، أما اليونان القدماء فهم أول من ربط العلم بالمنطق بفضل تعليلهم للملاحظات بالمنطق لا بالقوى السحرية الغامضة، وقد هيمنت كتابات (أرسطو طاليس) و (جالينوس) على الجزء الأول من السجل التاريخي (لاسيما من حيث النفوذ والتأثير) وان لم تكن الوحيدة في هذا المجال، ولم تسجل منذ عام ٢٠٠٠ بعد الميلاد

١- وتعرف هذه المرحلة بمرحلة علم الأجنة الوصفي، وتعود إلى أكثر من ستة قرون قبل الميلاد، وتستمر

٢- ومهدت أعمال (فيساليوس) و (فابريسيوس) و (هارفي) لبدء عصر الفحص المجهري، ونشطت المناظرات العلمية، واكتشف الحوين المنوي، وكانت مواضيع التكوين السابق والخلق الذاتي التلقائي والبييضة والقول بوحدة البييضة، ومذهب النطفة الذكرية محل نقاش دائم، فظهرت بعض الرسوم في كتب القبالة خلال القرن السادس عشر كيف يتطور الجنين من كتلة دموية وبذرة، وهذا المفهوم الخاطئ قال به أرسطو طاليس،=

حتى القرن السادس عشر أية معلومات تذكر عن علم الأجنة في المؤلفات العلمية في الغرب، ولولا الكتّاب

المسلمون لفقد الكثير من مؤلفات اليونانيين. انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٠-١٢.

أدى هذا التطور في القرن السابع عشر إلى إعلان كلاً من (هام) و (فان لوفين هوك) اكتشاف الحوين المنوي في مني الإنسان، فقاما برسمه، كما قام العالم (جراف) بوصف حويصلة البويضة التي تدعى باسمه إلى اليوم (حويصلة جراف)<sup>(۱)</sup> وذلك عام ١٦٧٢م، وللأسف لم يدرك أي منهما دور الحيوان المنوي والبويضة في الإنجاب، أما الرسم الذي قدمه (هارتسوكر) ١٦٩٤م للحوين المنوي بعد اكتشاف الميكروسكوب بفترة فيدل على أن المجهر يومئذ لم يكن كافياً لبيان تفاصيل تكوين الحوين المنوي، فأكملت الصورة من خيال العلماء، وقد سيطرت في هذا القرن السابع عشر – فكرة أن الجنين موجود بصورة مصغرة في الحيوان المنوي، وأنه ليس للمرأة من دور سوى دور الرعاية والتغذية، وأن الجنين جاهز التركيب بصورة دقيقة في هذا الحيوان المنوي في صورة قزم، ويمثل ذلك أصدق تمثيل الرسم الذي قدمه (هارتسوكر) عام ١٦٩٤، وفيه يتمثل الجنين الإنساني في رأس الحيوان المنوي، وقد

=وانتقل على مر القرون، وكان يعتقد خلال هذه الحقبة أن الجنين يتولد من دم الحيض، كما ظهرت رسوم من كتاب (جاكوب رويف) ١٥٥٤ تبين الكتلة الدموية والبذرة في الرحم وفقاً لمفهوم ارسطو طاليس، وبينت أعمال (فابرسبوس-١٦٠٤) رسماً ممتازاً لتطور جنين دجاجة، وقد اشتهر (ويليام هارفي) –أحد تلاميذ (فابرسيوس في بادوا) – بدراسته عن دوران الدم، ثم ظهر بعد ذلك بقليل (مارسيللو مالبيجي) الذي نشر في عام ١٦٧٢ رسومات لجنين الدجاجة المتخلق يظهر الفلقات بوضوح تام، ونعرف اليوم أن هذه الفلقات تحتوي على خلايا، تولد الجزء الأكبر من الهيكل العظمي للجسم وعضلاته، وتظهر أيضاً بعض صور أجنة الدجاج في نفس المرحلة للمقارنة، ونشرت في الوقت ذاته تقريباً مجموعة أخرى من الرسومات، تظهر تخلق الجنين البشري، وتعبر كلها عن رسم واحد، ولكن بقياس مختلف (ولم يشر إلى ذلك ناشروا ومحكموا الملكية للفلسفة عندئذ) فقد كانوا يعتقدون إلى هذا الوقت أن التخلق الإنساني ليس إلا زيادة في الحجم لصورة واحدة نتسع أبعادها بمرور وقت الحمل، لسيطرة فكرة الخلق التام للإنسان من أول مراحله على أذهان العلماء انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد ص ١٤، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ١٨٤.

ثار جدل كبير في هذه الفترة حول هذه الملاحظات التي اكتشفت، فبينما كان فريق من العلماء يرى أن الإنسان يخلق خلقاً تاماً في بييضة المرأة، كان فريق آخر يقرر أن الإنسان يخلق خلقاً تاماً في الحوين المنوي، ولم ينته الجدل بين الفريقين إلا حوالي عام (١١٨٦هـ-١٧٧٥م) عندما أثبت (سبالا نزاني) أهمية كل من الحوين المنوي والبيضة في عملية التخلق البشري، وأنهما يساهمان جميعاً في تكوين الجنين (۱). وفي عام ١٨٥٩م عرف العلماء أن كلاً من الحيوان المنوي والبويضة ليسا إلا خلية حية، وفي عام ١٨٥٩م تمكن (هيرتويج) من ملاحظة كيف يلقح الحيوان خلية حية، وفي عام ١٨٧٥م تمكن (هيرتويج) من ملاحظة كيف يلقح الحيوان

المنوي البويضة، وأثبت بذلك أن كلاً من الحيوان المنوي والبويضة يسهمان في



رسم يوضح فكرة وجود الجنين القزم بصورة مصغرة في الحيوان المنوي (علم الأجنة: ٢٠)

تكوين البويضة الملقحة (الزيجوت)، وكان بذلك أول إنسان يشاهد عملية التلقيح هذه ويصفها، وفي عام ١٨٨٣م تمكن (فان بندن) من إثبات أن كلاً من البويضة والحيوان المنوي يساهمان بالتساوي في تكوين البويضة الملقحة، وأثبت (بوفري) عام ١٨٨٨م، وعام البويضة بأن الكروموسومات تتقسم وتحمل خصائص

وراثية مختلفة، واستطاع (مورجان) عام ١٩١٢م أن يحدد دور الجينات في الوراثة، وأنها الجينات موجودة في مناطق محددة من الكروموسومات.

وهكذا يبدو بوضوح أن الإنسانية لم تعرف بواسطة علومها التجريبية أن الجنين الإنساني يتكون بامتشاج واختلاط نطفة الذكر ونطفة الأنثى إلا في القرن التاسع عشر، ولم يتأكد لها ذلك إلا في القرن العشرين(٢).

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٢٠، ٢١، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٨٥، والإعجاز في القرآن الكريم لصالح صواب، ص٩٤، ٩٥.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص١٨٨، والمعجزة القرآنية (الإعجاز العلمي والغيبي) لهيتو ص٢٧٧.

هاء الرجل: ويطلق على الماء الذي يفرزه الرجل المني، ويتكون من شقين:

الأول: الحيوانات المنوية التي تتكون من القنوات المنوية في الخصية، وهي ذاتها المسماة بالنطفة.

الثاني: السائل المنوي الذي يحمل هذه الحيوانات ويغذيها والتي تسبح فيه لتصل إلى الرحم (١).

هاء المرأة: ذكر الطبيب محمد على البار أن للمرأة نوعين من الماء:

الأول: ماء لزج يسيل ولا يتدفق، وهو ماء المهبل، ويعمل على ترطيب المهبل وتنظيفه من الجراثيم والميكروبات، والمساعدة على الايلاج، وليس له علاقة في تكوين الجنين.

الثاني: ماء يتدفق ويخرج مرة واحدة في الشهر من حويصلة جراف بالمبيض عند اقتراب هذه الحويصلة المليئة بالماء الأصفر من حافة المبيض، فتنفجر عند تمام نموها وكماله، فتندلق المياه على أقتاب البطن، ويتلقف البوق -وهو نهاية قناة الرحم -وتدعى أيضاً قناة فالوب- البويضة فيدفعها دفعاً رقيقاً حتى تلتقي بالحيوان المنوي الذي يلقحها في الثلث الوحشي من قناة الرحم، وهذا الماء يحمل البويضة تماماً كما يحمل ماء الرجل الحيوانات المنوية (٢).

#### الإخصاب

أولاً: من مكونات الجهاز التناسلي للمرأة: قناة فالوب، والمبيض.

أما قناة فالوب أو قناة الرحم: فهي إحدى قناتين في الجهاز التناسلي للمرأة، وتنتهي بانتفاخ يعرف باسم البوق والذي يحيط بالمبيض بمجموعة من الأهداب،

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٠.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد البار ص١٢٣٠.

تتلقف البويضة التي يفرزها المبيض وتحملها برفق وتدفعها إلى مجموعة من الشعيرات الدقيقة المبطنة لغشائه حتى تصل إلى الثلث الأخير منه، وتبقى هناك بانتظار الحيوان المنوي الذي يلقحها، فيحدث فيهما إخصاب البيضة بنطفة الرجل. وأما المبيض: فهو عضو بيضي الشكل، وحجمه في حجم بندقة الجوز المنزوعة القشرة، وهما مبيضان، يقع كل مبيض على جانبي الرحم، أسفل البطن، ينتجان ويختزنان ويطلقان البويضات، ويفرز المبيضان أيضاً الأستروجينات والبروجسترون وهي هرمونات جنسية أنثوية، ويتم إفراز البويضات خلال سنوات الحمل فقط، وخلال النصف الأول من كل دورة شهرية يكتمل نمو إحدى البويضات المخزنة في المبايض، وتنظلق بيضة واحدة من أحد المبيضين عند المرأة مرةً كل أربعة أسابيع، وتقوم المبايض في هذه الفترة بإفراز الأستروجينات التي تجعل بطانة الرحم سميكة؛ استعداداً للحمل، وتصل بطانة الرحم إلى أقصى سمك لها في وقت الإباضة تقريباً، وتحدث الإباضة وأوراز البيضة الناضجة – في منتصف فترة الدورة الشهرية، وبعد الإباضة يطلق المبيض الذي أفرز البيضة هرمون البروجسترون وهو الهرمون الذي يسند بطانة الرحم – وكذلك يطلق الأستروجينات، ويبدأ الحمل في حالة تخصيب البييضة (۱).

ثانياً: من مكونات الجهاز التتاسلي في الذكور الخصية: وهي غدة بيضية في الجهاز التكاثري الذكري، وهما خصيتان، يبلغ طول كل خصية في الذكر البالغ حوالي ٤سم، وعرضها حوالي ٣سم، بينما تزن الخصية العادية للرجل البالغ حوالي ٢جم، وتُغطى الخصية عادة بمادة ليفية كثيفة، وتدخل هذه المادة الليفية من

<sup>1-</sup> انظر: الأساسيات في تشريح الإنسان، لمحمود بدر عقل ص٤٣٦-٤٣٩، وموسوعة جسم الإنسان الشاملة (موسوعة تعريفية مصورة لتراكيب الجسم ووظائفه وصيانته) لأحمد الخطيب ويوسف سليمان ص١٨٦، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٣٦-٤٣، والموسوعة العربية العالمية ٢١٣/٢٢.

الطرف الخلفي للغدة، ثم تتفرق إلى صفائح تقسم الخصية إلى حوالي ٢٥٠ قسماً، ويحتوي كل قسم على واحد إلى أربعة أنابيب مفتولة تسمى النبيبات ناقلة المني، يتم فيها إنتاج السائل المنوي، وأما الأنابيب الكبيرة داخل الخصية فتنقل السائل المنوي إلى أنبوب شديد الالتفاف يسمى البربخ، يقع في مؤخرة كل خصية، وتتطور الحيوانات المنوية في البربخ قبل تحريرها من الجسم خلال الاستثارة الجنسية، وتحاط الخصيتان بالصفن، وهو كيس يقع خلف القضيب، وتتعلق الخصيتان فيه، ويحافظ موقع الصفن (كيس الخصى) على الخصيتين بإبقائهما باردتين بدرجة حرارة تقل عن درجة حرارة الجسم العادية البالغة ٣٧ درجة بحوالى باردتين بدرجة مئوية، وخلافًا لخلايا الجسم الأخرى، فلا يمكن لخلايا النطاف أن تتطور على نحو ملائم في درجة حرارة الجسم العادية (١).

#### وللخصيتين وظيفتان رئيستان هما:

1- إنتاج النطاف، والتي تتطور في الخصيتين داخل جهاز معقد من القنوات يُدعى القنوات المنوية، وتحتوي قنوات الطفل الذكر عند الولادة على خلايا مستديرة بسيطة، ولكن بعد البلوغ، تبدأ الخصيتان في إنتاج هرمون التستوسترون وهرمونات أخرى تجعل الخلايا المدورة تنقسم وتخضع لتغيرات لتصبح خلايا رفيعة بذيل، وتستخدم خلية النطفة ذيلها، ويطلق عليه السوط، لتدفع نفسها إلى الأمام، وتمر النطفة من الخصيتين إلى البربخ، حيث يكتمل نموها خلال ١٢ يوماً، وتخزن بنفس البربخ، ومن البربخ تتحرك النطفة إلى قناة طويلة يطلق عليها الأسهر (الوعاء الناقل)-ويسمى البربخ والأسهر بجهاز المسالك- إلى غدة البروستاتا -

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠/٧٠، ٧٩، وتشريح جسم الإنسان لحكمت فريحان ص ٢٨،
 والأساسيات في تشريح الإنسان لمحمود بدر عقل ص٤٢٤، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٧.

والتي تتكون من نسيج عضلي وغددي وسطح ليفي خشن-حيث يلتقي الأسهر بالحويصلات المنوية، وتنتج الحويصلات المنوية وغدة البروستاتا سائلاً كثيفاً يميل إلى البياض يسمى السائل المنوي يعمل على تغذية النطاف بعد أن يختلط بها ليشكل المني، كما يساعد على نقلها إلى خارج الجسم بقذفها عبر القضيب الذي تمتلئ أنسجة خاصة فيه بالدم ليصبح صلباً ومنتصباً عندما يثار الذكر جنسياً، وعند إثارة القضيب تنقبض العضلات المحيطة بالأعضاء التناسلية، ويرغم هذا الانقباض تحريك السائل من الغدد، ويدفع المني عبر جهاز المسالك والإحليل، ويطلق على هذه العملية الإنزال، وتتفاوت كمية المني المنزلة من ٢-٦ مليليتر، ويحتوي كل مليليتر من المني على حوالي ١٠٠ مليون نطفة، وينتج الذكر البالغ الصحيح عادة حوالي ٢٠٠ مليون نطفة يومياً، وعلى الرغم من أن إنتاج النطاف يبدأ تدريجياً بالانخفاض تقريباً بعد سن ٤٥، إلا أن الإنتاج يستمر طوال الحياة.

٢- إفراز الهورمونات الذكرية، وبخاصة التستوسترون الذي ينتجه النسيج الواقع بين النبيبات ناقلة المني، ويتحكم التستوسترون في نمو بعض صفات الذكورة أثناء فترة البلوغ، كاللِّحية، وتضخُّم العضلات، وخشونة الصوت، وازدياد حجم الأعضاء التناسلية، كما يقوي هذا الهرمون السلوك الجنسي لدى الذكور (١).

وفي ضوء علم الطب الحديث، وعلم وظائف الأعضاء (الفسيولوجي)، وعلم التشريح (الهستولوجي)، ثبت أن تركيب الخصيتين واحد، ولا اختلاف بينهما في التركيب العضوي، وأن وظائفهما أيضاً واحدة ومتفقة تماماً، فكلتاهما تقوم بإنتاج

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة العربية العالمية (٢٩١/٦)، (٢٩١/١)، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٧، وزراعة الأعضاء التناسلية والغدد التناسلية للمرأة والرجل، منشور في مجلة المجمع، دورة ٦، عدد ٦، جزء ٣، ص٢٠٥٢.

الحيوانات المنوية وهرمون الذكورة بنسب وكفاءة متساوية في الأحوال الطبيعية، ولا يختلف ذلك إلا لعارض مرضى يقوم بإحداهما(١).

ثالثاً: تبدأ عملية الإخصاب بالتلامس بين الحيوان المنوى والبييضة، وتنهى باتحاد النواتين الذكرية والأنثوية واختلاط الصبغيات من الأب والأم، وتراصها استعداداً لانقسام البييضة المخصبة، أو اللاقحة، ويتم إخصاب البييضة خلال حوالي ٢٤ ساعة من حدوث الإباضة في الثلث البراني، أو أمبورة القناة الرحمية وهي أطول جزء من القناة وأكثرها اتساعاً، وتقوم الحيوانات المنوية التي نجحت في الوصول بالدوران حول البييضة في محاولة لاختراقها، وتتدفع بذيولها مما يؤدي إلى دوران البييضة حول نفسها باتجاه عكس عقارب الساعة، ويفلح حيوان منوي واحد فقط في دخول البييضة حيث يخترق رأسه أغشيتها لتمرير نواته الحاملة للعد النصفي من الصبغيات الأبوية إلى داخل البييضة، ويكون النواة البدائية الذكرية، وتكمل البييضة حينئذ الرحلة الثانية من الانقسام المنصف لتنتج البييضة الناضجة وبها النواة البدائية الأنثوية والتي تحتوي بدورها على العدد النصفي للصبغيات من الأم، وتندمج النواتان داخل خلية واحدة تعرف بالبييضة المخصبة أو اللاقحة وهي ثنائية المجموعة الصبغية، حيث يكتمل عدد الصبغيات إلى حده المعلوم وهو ٤٦ صبغيا (٢٣ صبغيا من الأب و٢٣ صبغيا من الأم)، ولا يسمح باختراق أي حيوان منوي للبييضة المخصبة التي تخلع عنها تاجها المشع وتبدأ في الانقسام، فعند تكون النطفة الأمشاج يكتمل عدد الكروموسومات الحاملة للصفات الوراثية من الأب والأم بالتساوي، وعبر هذه الكروموسومات تتتقل

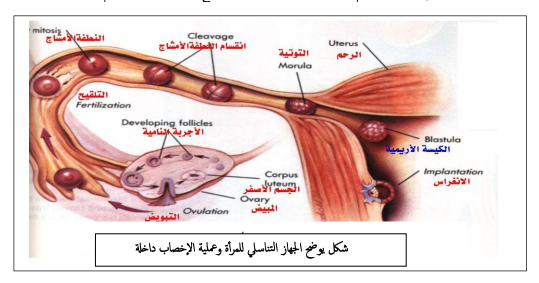
١- انظر: تطور العلوم الطبية في تقدير مدة الحمل وأثره في القضاء الشرعي للسيد محمود عبدالرحيم مهران،
 ضمن بحوث ندوة القضاء الشرعي في العصر الحاضر ١٣/٢٨.

الصفات الوراثية من الآباء والأجداد، وبوجود الخلية التي تحمل هذا العدد من الصبغيات -٤٦ يتحقق الوجود الإنساني، ويتقرر به خلق إنسان جديد؛ لأن جميع الخطوات التالية ترتكز على هذه الخطوة، وتنبثق منها(١).



لحظة خروج بويضة المرأة من المبيض (علم الأجنة:٣٧)

لحظة اختراق الحيوان المنوي لجدار البويضة (علم الأجنة: ٤١)



1- انظر: دورة حياة الإنسان بين العلم والقرآن، لكريم حسنين ص٥٥-٥٧، والآيات العجاب في رحلة الإنجاب لحامد أحمد حامد ص ٨٤، ٨٥، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ١٩٧-١٩٩، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٤٤-٤٦، وموسوعة المرأة الطبية لسبيرو فاخوري ص١٠١، وصحة المرأة من جديد ليسلي سوسان كليرينسون ص١٩٨.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَى ﴾ (١) يشمل آدم وحواء، ويشمل جنس الذكر والأنثى.
- \* الجنين يتخلق من ماء الرجل وماء المرأة، وإهمال دور أي منهما في خلق الجنين ينافى ما جاءت به نصوص القرآن وصرحت به أحاديث النبي
- \* جعل الله الله الذكر والأنثى وسيلة إلى استبقاء النوع الانساني وحفظه، بطريق محدد مشروع هو النكاح؛ لتحفظ بذلك الأنساب.
  - \* الخلق من ذكر وأنثى يدل على استواء الناس في الأصل.
- \* ظلت فكرة تولد الإنسان من دم الحيض عند الأطباء إلى ما بعد اكتشاف المجهر، وبعد اكتشاف الحيوان المنوي سيطرت فكرة أن الجنين موجود بصورة مصغرة دقيقة في هذا الحيوان المنوي في صورة قزم وليس للمرأة من دور سوى الرعاية والتغذية، وبعد اكتشاف البويضة رأى فريق آخر من العلماء أن الإنسان يخلق خلقاً تاماً في بييضة المرأة وأن الحيوان المنوي ليس له أي دور سوى تتشيط البويضة، واستمر الجدل بين الفريقين حتى ظهر (سبالا نزاني) و (ولف) اللذان أظهرا أن الذكر والأنثى يساهمان جميعاً في تكوين الجنين.
- \* ماء الرجل هو المني، ويتكون من الحيوانات المنوية، والسائل المنوي، وذكر الأطباء نوعين من الماء للمرأة: الأول ماء المهبل، وليس له علاقة في تكوين الجنين، والآخر ماء يخرج من حويصلة جراف عند اقترابها من حافة المبيض يحمل البويضة كما يحمل ماء الرجل الحيوانات المنوية.

١ – سورة الحجرات: الآبة ١٣.

\* أصبح من الثابت علمياً أهمية كل من الحيوان المنوي والبويضة في عملية التخلق البشري، حيث ثبت علمياً تخلق الجنين من نطفة الرجل وبييضة المرأة على حدٍ سواء، عن طريق الإخصاب الذي يبدأ بتلامس الحيوان المنوي والبييضة، وينتهي باتحاد النواتين الذكرية والأنثوية واختلاط الصبغيات من الأب والأم.

## ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:

- \* أثبتت المكتشفات العلمية صحة ما ذهب إليه من قال من المفسرين إن الجنين يتخلق من ماء الرجل وماء المرأة جميعاً، وهو ما يتوافق مع ظاهر القرآن وصحيح السنة النبوية، وعليه يظهر عدم صحة القول بخلق الجنين من ماء الرجل وحده، أو ماء المرأة وحدها.
- \* أثبتت المكتشفات العلمية أن الحيوان المنوي جزء من ماء الرجل الذي يتكون من السائل المنوي والحيوانات المنوية، والقرآن الكريم قد ميز بين النطفة والمني، وجعلها جزءاً منه (۱) في قوله و التربيك التربيك التربيك المنوي (۱)، وعليه يمكن أن يكون المراد بالنطفة هذا الحيوان المنوي (۱)، وقد ثبت علمياً أن ماء الرجل يحتوي على مئات الملايين من النطف، لكن التخصيب يحصل بواحدٍ منها فقط فقط فقط عن وذلك هو ما بينه النبي و بقوله: "مَا مِنْ كُلِّ الْمَاءِ يكُونُ الْوَلَدُ" (۱).
- \* ذكر الأطباء نوعين من الماء للمرأة: ماء المهبل، والآخر ماء البويضة الذي يخرج من حويصلة جراف، إلا أن النبي الله الما المرأة إذا

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار، ص١١١.

٢- سورة القيامة: الآية ٣٧.

٣- انظر: الإعجاز الطبي في القرآن الكريم للفيومي ص٧.

٤- خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار، ص١١١، ١٩٨.

٥- أخرجه مسلم، كتاب النكاح، باب حكم العزل ١٠٦١/٢ برقم: ١٤٣٨.

احتلمت<sup>(۱)</sup> قال: "تَعَمْ، إِذَا رَأَتِ الْمَاءَ"<sup>(۲)</sup>، وفي الرواية الأخرى لما أجاب بما في الرواية الأولى سألته أم سلمة رضي الله عنها: وتحتلم المرأة؟ فقال على: "تَربَتْ يَدَاكِ؛ فَيِم يُشْبِهُهَا وَلَدُهَا"<sup>(۳)</sup>، وفي رواية: "وَهَلْ يَكُونُ الشَّبَهُ إِلاَّ مِنْ قِبَلِ! ذَلِكِ إِذَا عَلاَ مَاءُهَا مَاءَهَا أَشْبَهَ الْوَلَدُ أَخْوَالَهُ، وَإِذَا عَلاَ مَاءُ الرَّجُلِ مَاءَهَا أَشْبَهَ أَعْمَامَهُ"<sup>(٤)</sup>.

فهل هذا الماء الذي في هذا الحديث هو من هذين النوعين؟

أما النوع الأول وهو ماء المهبل فقد ذكر الطبيب البار أنه ليس له علاقة في تكوين الجنين، إلا أنه حمل الحديث عليه (٥)، وذلك يتعارض مع ما دل عليه الحديث من أن ماء الاحتلام له أثر على الجنين في الشبه بأحد أبويه، ويتعارض مع مفهوم الحديث في أن ماء الاحتلام يخرج بالإنزال الذي تتقضي به الشهوة، خلافاً لما ذكروه من دور هذا الماء في الترطيب والتعقيم، ذلك أن نزوله عند بلوغ المرأة غاية شهوتها لا يجعل له فائدة في الترطيب أو التعقيم أثناء الجماع، خصوصاً أن المرأة قد يتأخر إنزالها أو لا يكون عندها شهوة والرطوبة موجودة.

وبالتالي فحمل ماء الاحتلام على ماء المهبل فيه نظر، والقول إن ماء المهبل لا علاقة له بتكوين الجنين فيه نظر كذلك؛ حيث يمتاز الإفراز المهبلي بخاصية حامضية؛ لوجود حمض اللاكتيك الذي يوفر نوعا من الحماية والتطهير من البكتريا لهذا الجزء من الجسم، لكن زيادة درجة الحامضية للمهبل تمثل ضرراً للخلايا المنوية، حيث تصل إلى درجة موتها بأعداد كبيرة داخل المهبل، لا سيما الذكرية

١- الاحتلام: اسم لما يراه النائم من المباشرة، فيحدث معه إنزال المني غالباً. المجموع للنووي ١٥٨/٢.

٢- أخرجه البخاري، كتاب الغسل، باب إذا احتلمت المرأة ١٠٨/١، برقم: ٢٧٨.

٣- أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب الحياء في العلم ٢٠/١ برقم: ١٣٠، ومسلم، كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المنى منها ٢٥١/١، برقم: ٣١٣، واللفظ لمسلم.

٤- أخرجه مسلم، كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها ٢٥١/١، برقم: ٣١٤.

٥- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار، ص١٢٢.

(Y)؛ لكونها ضعيفة في المقاومة، وصغيرة الحجم مقارنة بالأنثوية(X) والتي تستطيع مقاومة هذه الحموضة في الغالب، وقد اعتبرت الدكتورة (بلوم) عام 197٤م أن حموضة الوسط المهبلي عامل هام في عميلة تحديد جنس الجنين، وقدم الألماني (انتربرجر) برهاناً على ذلك، حيث لاحظ أن النساء المصابات بالعقم واللواتي عالجهن بمحاليل من بيكربونات الصوديوم القلوي أنجبن ذكوراً أكثر من الإناث، فاستنتج أن الوسط القلوي يساعد على إنجاب الذكور بخلاف الوسط الحامضي فهو يساعد على إنجاب الإناث، ثم قدم عدد من الأطباء دراسات تؤكد ذلك، لذا أصبح تغيير حالة القناة التناسلية عند المرأة من الطرق المساعدة في اختيار جنس الجنين (۱).

وأما النوع الثاني وهو ماء البويضة، فمع أنه أقرب لما دل عليه الحديث (٢)؛ لأن البويضة هي التي يتخلق منها الولد وهذا ماؤها وهي خلاصته وجزء منه، إلا أن الكلام في الحديث يدور حول الماء الذي يُرى أثناء الاحتلام، لا الماء الذي ينزل مرة في الشهر، ولا تراه المرأة، ولا تشعر به، ولا علاقة له بالجماع والشهوة، وعليه فإن قصر ماء المرأة على البويضة وما يخرج معها من ماء أثناء عملية التبويض، وتفسير النصوص بهذا الماء دون غيره، أمر فيه نظر (٣).

فضلاً عن أن الأطباء حاولوا تفسير حدوث الشبه من الناحية العلمية، فاختلفت آراؤهم في ذلك، فمنهم من يفسر الماء الذي في الحديث بماء البويضة، ويفسره آخرون بالماء الذي تتزله المرأة عند وصولها إلى ذروتها كما ينزل الرجل(<sup>1)</sup>.

١- انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية لعبد الرشيد قاسم ص١١.

٢- حيث دل الحديث على أن هناك علاقة بين الماء الذي تنزله المرأة وبين شبه الولد بأحد أبويه

٣- أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم لرياض عيدروس ص١١٦.

٤- انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص٥٥.

ومن التفسير الأخير يظهر لنا رأي طبي آخر، وهو أن للمرأة ماء ثالثاً ينزل عند وصولها إلى ذروته، وهذا الماء له تأثير في شبه الجنين بأحد أبويه كما صرح به الحديث، وقد يكون له تأثير في جنس الجنين، وحمل ماء المرأة على هذا الماء هو الأقرب لفهم الأحاديث النبوية (۱).

\* بيان سبق القرآن والسنة للعلوم الحديثة؛ إذ قرر القرآن والسنة حقائق كثيرة في خلق الإنسان لم تتأكد إلا في القرون الأخيرة عندما تطورت التقنية الحديثة.

\* إظهار المعجزة العلمية لنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية؛ ذلك أن البشر لم يعرفوا بواسطة العلوم التجريبية أن الجنين الإنساني يتكون بامتشاج واختلاط نطفة الذكر ونطفة الأنثى إلا في القرن التاسع عشر، ولم يتأكد لها ذلك إلا في القرن العشرين، بينما نجد في القرآن الكريم والسنة النبوية أن هذه القضايا قد حسمت قبل ألف وأربع مائة عام بأن عملية التخلق مشتركة بين الذكر والأنثى، ووصفت هذه النصوص في القرن السابع الميلادي وبأسلوب رفيع وبكلمات معجزة وصريحة ما أكدته وأثبتته المكتشفات العلمية الحديثة بأجهزتها وأساليب بحثها الدقيقة والمختلفة، وذلك دليل على أن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله ، مصداقاً لقوله : ﴿ لَكِن الله يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ إِلَيْكُ أَنزَلُهُ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ إِلَيْكُ أَنزَلُهُ اللهُ العباد عليه الذي فيه علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه (٢).

٢- سورة النساء: الآية ١٦٦.

٣- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٦٦/١.

## المبحث الثاني الفرق بين الذكر والأنثى

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الفرق بين الذكر والأنثى في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

الفرق بين الذكر والأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المطلب الأول: الفرق بين الذكر والأنثى في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ وَلَمْنَ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْمِنَّ بِٱلْمُعُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْمِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّ وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكِرُ كَالْأُنْثَىٰ وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ

وقال ﷺ: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّكَلَ اللهُ بَعْضَهُ مَعَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمَوْلِهِمْ ﴾ (٤).

وقال ﷺ: ﴿أَوْمَن يُنَشَّوُا فِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُمُبِينٍ ﴾(٥).

### أقوال المفسرين:

قوله ﷺ: ﴿وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَالْأَنْقُ ﴾، هذا جاء ذكره في قصة امرأة عمران<sup>(١)</sup> -حَنَّة بنت فاقوذا- لما حبست ما في بطنها على خدمة الله وخدمة بيته المقدس، عتيقةً

١ - سورة البقرة: الآبة ٢٢٨.

٢- سورة البقرة: الآبة ٢٨٢.

٣- سورة آل عمران: الآية ٣٦.

٤ - سورة النساء: الآية ٣٤.

٥- سورة الزخرف: الآية ١٨.

<sup>7-</sup> هو عمران بن ماثان، وقيل: ابن أشيم، أو ياشم، من نسل داوود الكليخ، وليس عمران أبي موسى الكليخ؛ لأن بينهما ألفاً وثمانمائة سنة، وبدليل كفالة زكريا، فإنه كان معاصراً لابن ماثان، وكان بنو ماثان رؤوس بني إسرائيل وأحبارهم وملوكهم في ذلك الزمن، انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ١٦٦/١، ومعالم=

من خدمة كل شيء سواه، مفرغة له خاصة، وكانوا ينذرون ذلك إذا كان المولود ذكراً، وكان ذلك جائزاً في شريعتهم، وكان على الولد الطاعة (١)، فلما كان المولود أنثى قالت: ﴿ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعْلَرُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ الذَّرَ كَالْأُنْنَى ﴾؛ وللمفسرين في مرادها بقولها: ﴿ وَلَيْسَ الذَّرَ كَالْأُنْنَى ﴾ قولان:

القول الأول: مرادها تفضيل الولد الذكر على الأنثى، وسبب التفضيل وجوه: أحدها: أنه لا يجوز في شرعهم تحرير الذكور دون الإناث.

الثاني: أن الذكر يصح أن يستمر على خدمة موضع العبادة، ولا يصح ذلك في الأنثى؛ لمكان الحيض، وسائر عوارض النساء.

والثالث: الذكر يصلح لقوة خلقته وشدته للخدمة دون الأنثى؛ فإنها ضعيفة في خلقتها، ولينة لا تقوى على الخدمة.

والرابع: أن الذكر لا يلحقه عيب في الخدمة والاختلاط بالناس، بخلاف الأنثى، فلا تصلح لصحبة الرهبان والعُبَّاد في الكنيسة.

والخامس: أن الذكر لا يلحقه من التهمة عند الاختلاط ما يلحق الأنثى (٢).

=التتزيل في تفسير القرآن للبغوي ٤٣١/١، وأنوار النتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٠/٢، ولباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ٣٣٩/١، وتفسير السراج المنير للشربيني ١٧٢/١.

1- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٦/٣٢٨، ٣٢٩، والمحرر الوجيز لابن عطية ١/٤٣٠، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٢/٨، ٢٢، ولباب التأويل للخازن ٢/٩٣١، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢/٥٥، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/١١، ٤٤، وتفسير الجلالين ص٦٨، وتفسير السعدي ص ١٢٨، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٣/٥٨، والتفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج للزحيلي ٢١٢/٣.

٢- انظر: تفسير الطبري ٦/٣٣٤، ٣٣٥، والكشف والبيان للثعلبي ٣/٥٥، والنكت والعيون للماوردي المردي المردي ومعالم التنزيل للبغوي ٤٣٢/١، والمحرر الوجيز لابن عطية ٤٣٢/١، وزاد المسير لابن الجوزي ١/٧٧، ومفاتيح الغيب للرازي ٤٤١/١، ولباب التأويل للخازن ٤٤٠/١، وتفسير ابن كثير ٤٤١/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ١/٤٤١، والدر المنثور للسيوطي ١٨١/٢، ومحاسن التأويل للقاسمي ٣١١/٢.

القول الثاني: أن المقصود من هذا الكلام ترجيح هذه الأنثى على الذكر، كأنها قالت: الذكر مطلوبي، وهذه الأنثى موهوبة الله تعالى، وليس الذكر الذي يكون مطلوبي كالأنثى التي هي موهوبة لله(١).

والقول الأول هو الأقرب لظاهر الآية وسياق القصة، فخلقة الذكر ليست كخلقة الأنثى، فالرجل خلقته قويه شديدة صلبة، خلافاً للين المرأة ورقتها وضعفها، وبسبب ذلك كان الذكر بخلقته وتكوينه وطبيعته صالحاً لتلك الخدمة دون الأنثى، ولهذا لما كان نقص المرأة وضعفها خلقي طبيعي اختص الله المراب بالنبوة بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِم مِّنَ أَهْلِ القُرَى ﴾ ولم يبعث الله وسولاً إلى الخلق من النساء (٣)؛ لأن نقصهن وضعفهن الخلقيين يحولان دون القيام بمهام وأعباء الرسالة.

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٤/٨، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٣٤٠/١، وغرائب القرآن ورغائب القرآن المجيد للتناري ١٢٣/١.

٢- سورة يوسف: الآية ١٠٩.

٣- انظر: اللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١١/ ٢٢٥، والتحرير والتنوير لابن عاشور ١٢/ ١٢٧.

٤- سورة الزخرف: الآية ١٨.

النِّه عبرت عبن أنها إذا احتاجت المخاصمة والمنازعة عجزت وكانت غير مبينة، فعدم إبانتها في الخصام إذا ظلمت دليل على الضعف الخلقي، ولا عبرة بنوادر النساء؛ لأن النادر لا حكم له (١).

والآية الكريمة مع ما قبلها<sup>(۲)</sup> فيها إنكار شديد، وتقريع عظيم للمشركين؛ لأنهم افتروا على الله على الله على الله الولد زوراً وبهتاناً، وزادوا في الافتراء بأن جعلوا له أنقص الولدين وأضعفهما خلقة وجبلة، والذي لنقصه الخلقي ينشأ في الحلية من صغره إلى كبره؛ ليجبر بها نقصه الخلقي الطبيعي<sup>(۳)(٤)</sup>.

۱- انظر: جامع البيان للطبري ۲۱/۹۷۱، وبحر العلوم للسمرقندي ۱۲(۲۲، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ١٦٤٢/١، ومعالم التنزيل للبغوي ١٥٦/٤، والكشاف للزمخشري ١٤٢/٤، وزاد المسير لابن الجوزي ٧٦/٢٠، ومفاتيح الغيب للرازي ١٧٤/٢١، وأنوار التنزيل للبيضاوي ١٤٢/٥، ومدارك التنزيل للنسفي ١١١/٠ والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٦٥٦، وتفسير ابن كثير ١٥٢/٤، وغرائب القرآن للنيسابوري ١٨٨٨، وتفسير الجلالين ص١٤٨٨، وتفسير روح البيان لحقي ٢/٥٧٨، والبحر المديد لابن عجيبة ١٢/٧، وفتح القدير للشوكاني ٢/٢٩٤، ومراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد للتناري ٢/١٨٣، وتفسير السعدي ١٣٨١٠، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢٨١/٢، وأضواء البيان للشنقيطي (١٠٣/١)، (١٠٧/٤).

٢ - قوله ﷺ: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزِّهَا ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ \* أَمِ ٱشَّنَدُ مِمَّا يَغَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِٱلْبَنِينَ \* وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَاضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَشَلَاظَلَ وَجَهُهُ مُسَوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [سورة الزخرف: الآيات ١٥، ١٦، ١٧].

٣- أضواء البيان للشنقيطي (٢٥/٣)، (٢١/٧)، (٩١/٧). وانظر: الهداية إلى بلوغ النهاية ١٦٢٤٢، والتسهيل لعلوم النتزيل ٢٥٦/٢، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٥٢/٤، وروح البيان ٨/٢٧٥.

<sup>3-</sup> وقال آخرون: إن المقصود أوثان المشركين التي كانوا يعبدونها من دون الله، ويضربونها من فضة وذهب ويعبدونها، فهم الذين أنشؤوها وضربوها من تلك الحلية، أو يجعلون الحلي على كثير منها، ثم عبدوها، وهي لا تتكلم ولا تبين عن نفسها شيئاً، وهو ضعيف؛ لأن ذلك جاء عقيب خبر الله عن إضافة المشركين إليه ما يكرهونه لأنفسهم من البنات، وقلة معرفتهم بحقه، وتحليتهم إياه من الصفات والبخل وهو خالقهم ومالكهم ورازقهم والمنعم عليهم النعم التي عددها في أول السورة ما لا يرضونه لأنفسهم، وبقرينة قوله نه المنافقة في المنافقة عليهم النعم التي عددها في أول المورة ما لا يرضونه لأنفسهم، وبقرينة قوله الله المنافقة في المنافقة في المنافقة في المنافقة في المنافقة في النها المنافقة في المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة النهاية ١٠/١٠، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١/٧١، والبحر المحيط في التفسير ١٠/٥٠.

هذا وإن الفرق بين الرجل والمرأة في الخلقة من الأمور المحسوسة والمشاهدة، فالذكر يختلف عن الأنثى في الشكل الظاهري اختلافاً كبيراً، بحيث يتبين الإنسان الذكر وتعرف الأنثى من النظرة العابرة السريعة، ولا يقف هذا الاختلاف على الشكل الخارجي فقط، بل أثبتت الدراسات العلمية اختلاف الرجل عن المرأة اختلافاً كبيراً في كثير من النواحي (۱)، وسنقف على ذلك إن شاء الله تعالى في المطلب الثاني.

وأما قوله على: ﴿ وَلَمْنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْقِنَّ دَرَعَةً وَٱللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ ﴾، ففي هذه الآية الكريمة إثبات للتفريق الشرعي بين الرجل والمرأة، وذلك بتفضيل الأزواج في الحقوق على نسائهم؛ إذ قوله على: ﴿ وَلِلرِّجَالِ ﴾ خبر عن ﴿ دَرَجَةٌ ﴾، قدم للاهتمام بما تفيده اللام من معنى استحقاقهم تلك الدرجة، كما أشير إلى ذلك الاستحقاق في قوله على: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱللّهِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللّهُ بَعْضَهُ مَ عَلَى بَعْضِ ﴾، ولهذا الاهتمام مقصدان: أولهما: دفع توهم المساواة بين الرجال والنساء في كل الحقوق؛ والذي قد يفهم من المساواة المشروعة بقوله: ﴿ وَلَمْنَ مَثُلُ ٱلّذِى عَلَيْنَ فَلَهُ اللّهُ مِنْ المراد من قوله: ﴿ وَالْمُعْنِ ﴾ .

وثانيهما: تحديد إيثار الرجال على النساء بمقدار مخصوص؛ لإبطال إيثارهم المطلق، الذي كان متبعاً في الجاهلية (٢).

فالإسلام وسط بين جاهليتين: الجاهلية الأولى التي سلبت المرأة حقوقها وجعلت الرجال يستأثرون بالحقوق مطلقاً، حتى جعلوها كالمتاع الذي يورثه الرجل لمن بعده، والجاهلية المعاصرة التي تدعوا للمساواة المطلقة بين الرجل والمرأة في كافة

١- انظر: جامع لطائف التفسير لعبد الرحمن القماش ١٣/١٥.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٨١/٢.

الحقوق، متغافلة حتى عن الفروق الخلقية الظاهرة، فهو الإسلام وسط بين الإفراط والتفريط، والوسط هو الخيار والأعلى من الشيء، والوسط من كل شيء أعدله، وأصل هذا أن خير الأشياء أوساطها، وأن الغلو والتقصير مذمومان، لذا قال الله عنه: ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمُ أُمّةً وَسَطًا ﴾ (١) أي: عدولاً خياراً (٢).

وقوله على: ﴿ إِلْمُعُونِ ﴾ أي: متلبسا بالمعروف، والمراد ما جاء به الشرع نصاً، أو قياساً، أو اقتضته المقاصد الشرعية، أو المصلحة العامة التي ليس في الشرع ما يعارضها، وما تعرفه العقول السالمة المجردة من الانحياز إلى الأهواء أو العادات أو التعاليم الضالة، والعرب تطلق المعروف على ما قابل المنكر، أي: وللنساء من الحقوق مثل ما عليهن ملابساً ذلك دائماً للوجه غير المنكر شرعاً وعقلاً (٣).

وقوله على: ﴿ دَرَجَةٌ ﴾ أصلُ الدَّرجة المَنْزِلة، والجمع دَرَج، ومنه دَرَجُ البِناء؛ لأنها مَرَاتِب بعضُها فوْق بعض (٤)، ومعناها هنا الزيادة في الحق والفضيلة (٥)، وهذه الدرجة اقتضاها ما أودعه الله في صنف الرجال من زيادة القوة الخلقية العقلية، والبدنية، فلذلك كانت أحكام الشريعة الإسلامية جارية على وفق النظم التكوينية؛ لأن واضع الأمرين واحد (٢)، فهي زيادة في الحق والفضيلة يقابلها كثرة في

\_

١- سورة البقرة: الآية ١٤٣.

٢- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ١/٥٠٥، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ١٥٤/١، وغرائب
 القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢/١١٤، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ١١٤/١.

٣- انظر: التحرير والتتوير لابن عاشور ٢/٣٨٠.

٤- انظر: المخصص لابن سيده ١١/١.٥٠

٥- انظر: الكشاف للزمخشري ٢٠٠/١، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوى ١٦/١، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٢/٠٠/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢٢٨/١، وتفسير الجلالين ص٤٦، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٢٢٥/١، ومحاسن التأويل للقاسمي ٢٧٢/١.

٦- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٨٢/٢.

الواجبات، والتعبير بدرجة يعنى أن هذا التفاوت لا يمس جوهر الاعتبارات الإنسانية فيهما، فهما إنسانان متساويان في الإنسانية، ولكن اختلافهما النوعي أدى إلى الاختلاف الوظيفي في الحياة بينهما، وليس هذا بالذي يدخل الضيم على أي منهما، ما دام يحيا حياته على النحو الذي يلائم طبيعة خلقته، فهو اختلاف اختصاص لا اختلاف انتقاص، وما بينهما من التفاضل فإنما هو لتكامل الحياة فوق الأرض، فتتوازن المتطلبات والاختصاصات، وتعمر الأرض وترتقي الأمة (۱). وقد ذكر المفسرون أن زيادة درجة الرجل: بخلقته، وبعقله، وصلاحه للقوامة والجهاد، وبالدية، والمهراث، وكونه يعقل في الدية بخلافها، ونصيبه في سهم الغنيمة أكثر من نصيبها، وبالصداق، وبالتزوج عليها والتسري، وبملك العصمة إذ الطلاق بيده، وبملك الرجعة، وجواز ملاعنته إن قذف، وحدّها إن قذف، وبالسلامة من أذى الحيض والولادة والنفاس، وبوجوب طاعتها إياه والوقوف عند رضاه، وباختصاصه بأنواع من الكلفة كالتزام المهر والنفقة القوته على ذلك رضاه، وباختصاصه بأنواع من الكلفة كالتزام المهر والنفقة القوته على ذلك والذب عنها والقيام بمصالحها، وبكون المرأة خلقت من الرجل (۱).

١- انظر: التفسير القرآني للقرآن ٢٦١/١، والإعجاز العلمي في السنة النبوية لصالح أحمد ١١٧٨/٢.

<sup>7-</sup> انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٤/٣٥٥-٥٣٨، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢/٤٤١، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ٢/٤٤١، ومفاتيح الغيب للرازي ٢/٢٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٥٢، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوى ١/٧١٥، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢/٢٢١، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/٣٣١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ١/٨٢٨، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل٤/٥٢، ٢٢١، والدر المنثور للسيوطي ٢/٢٦١، وتفسير الجلالين ص ٤٦، وفتح القدير للشوكاني ٢/٢٧١، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص ١٠١، وبيان المعاني لملا حويش ٥/٨٩١، والتفسير المنير للزحيلي ٢/٥٤٢.

ورأى ابن جرير الطبري -بعد أن ذكر ما تقدم من التفسيرات - أن الأولى بتأويل الآية: أن الدرجة هي الصفحُ من الرجل لامرأته عن بعض الواجب عليها، وإغضاؤه لها عنه، وأداء كل الواجب لها عليه؛ لأن الله قلق قال: ﴿وَلِلرَّبَالِعَلَتِينَ ﴾، فأخبر أن على الرجل من ترك عقيب قوله: ﴿وَلَمْنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْنَ بِٱلْمُرُونِ ﴾، فأخبر أن على الرجل من ترك ضرارها في مراجعته إياها في أقرائها الثلاثة وفي غير ذلك من أمورها وحُقوقها، مثل الذي له عليها من ترك ضراره في كتمانها إياه ما خلق الله في أرحامهن وغير ذلك من حقوقه، ثم ندب الرجال إلى الأخذ عليهن بالفضل إذا تركن أداء بعض ما أوجب الله لهم عليهن، فقال في: ﴿وَلِلرِّبَالِ عَلَيْنَ دَرَبَةٌ ﴾ بتفضيّلهم عليهن، وصفحهم لهن عن بعض الواجب لهم عليهن، فالآية وإن كان ظاهرها الخبر، فمعناه معنى ندب الرجال إلى الأخذ على النساء بالفضل، بحسن العشرة، والتوسع في المال ندب الرجال إلى الأخذ على النساء بالفضل، بحسن العشرة، والتوسع في المال وذكر الطبري أن هذا هو ما قصده ابن عباس بقوله: «ما أحب أن أستنظف جميع حقي عليها؛ لأن الله تعالى ذكره يقول: ﴿وَللرِّبَالِ عَلَيْنَ دَرَبَةٌ ﴾»(٢).

وما قاله استحسنه غيره<sup>(٣)</sup>، إلا أن حمل الآية على ما سبق نقله عن غيرهما من المفسرين أرجح<sup>(٤)</sup>، بدليل أن الله كال بيَّن في عدة مواضع في كتابة الكريم،

١- تفسير الطبري ٤/٥٣٥، ٥٣٦.

٢- أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه الكوفي في الأحاديث والآثار، كتاب الطلاق، ما قالوا في قوله وللرجال عليهن درجة ١٩٦/٤ برقم: ١٩٢٦٣.

٣- ابن عطية بقوله: «هذا قول حسن بارع». المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢٩٤/١.

<sup>3-</sup> نُقل عن ابن مسعود أن الدرجة: اللحية، واعتبره الماوردي قولا حميدا، بينما اعتبره ابن عرفة من بدع التفاسير، وقال القرطبي: «وهذا إن صح عنه فهو ضعيف؛ لا يقتضيه لفظ الآية ولا معناها». انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٩٣/١، وتفسير ابن عرفة ٢٥٦/٢، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٩٣/١.

وكذلك رسوله و المنت الفرق بين الرجل المرأة بزيادته في الحق والفضيلة، كقوله و الرّبَالُ قَوّمُون عَلَى الشّركة بِما فَضَكُلُ الله بعضهُمْ عَلَى بعض وَبِما أَنفَقُوا مِن المولِهِ المولِهِ المولِهِ المولكة في الحياة وليست تسلطاً؛ إذ كل اجتماع لابد له من قيم، أمين عليه، يتولى أمره، ويصلح حاله (١)، وسبب هذه القوامة أن الرجل كامل في وصفه وقوته وخلقته ودينه وعقله وتدبيره وبما أنفق من ماله من المهور والنفقات والكلف التي أوجبها الله عليه لها في كتابه وسنة نبيه هناسب حاله أن يكون قائماً على الضعيف الناقص خلقة (١)، وهذا هو نفس ما قاله المفسرون في سبب زيادة الرجل عليها في الحق والفضيلة، أي الدرجة، وهذه الولاية وهي ولاية الأسرة هي أصغر الولايات، وإذ منع الله المرأة من توليها، فمنعها من تولي ما هو أكبر منها أولى، كالقضاء والوزارة (١٠).

وفرق الله على بينهما في الميراث بقوله: ﴿ يُوصِيكُو اللهُ فِي آولندِ حَمُمُ لِلذَكِرِ مِثَلُ حَظِّ الْأَنتَكِيْنِ ﴾ (٥)، وجعل الطلاق والرجعة بيد الرجل بقوله على: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآةِ فَلَغَنَ الْمِنَانَ فَلَغَنَ الْمِنَانَ فَلَغَنَ الْمِنَانَ فَلَغَنَ الْمُؤَمِنَ مِعْمُونِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عنهما عن النبي على قال: له الإمساك وهو الرجعة، وعن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي على قال:

١- سورة النساء: الآية ٣٤.

٢- انظر: تفسير الشعراوي ٢/١١٧.

٣- انظر: أحكام القرآن لابن العربي ١/٥٣١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٦٩/٥، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١/٢٠٨، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ١٠٣/١.

٤- انظر: حكم تولي المرأة القضاء والوزارة، مركز الفتوى بموقع الشبكة الإسلامية: (http://www.islamweb.net).

٥- سورة النساء: الآية ١١.

٦- سورة البقرة: الآية ٢٣١.

٧- سورة الأحزاب: الآية ٤٩.

"إنّما الطّلاقُ لِمَنْ أَخَذَ بِالسّاق"(١)، والحديث وإن كان في إسناده ما فيه (١) فالقرآن يعضده، وعليه العمل (٣)، ومنعت المرأة من السفر بدون محرم في قوله على: "لا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلاَّ مَعَ ذِي مَحْرَمٍ"(١)، وقد نقل كل من ابن المنذر، وابن عبد البر، وابن حزم الإجماع على أن دية المرأة نصف دية الرجل (٥)، وفضل الرجل على المرأة بالجهاد ففي حديث عائشة رضي الله عنها قالت: استأذنت النبي على في المرأة بالجهاد فقال: "جِهَادُكُنَّ الْحَجُّ"(١)، واختص الرجل دونها بالولايات ففي الحديث: "لَمًا الجهاد فقال: "جِهَادُكُنَّ الْحَجُّ"(١)، واختص الرجل دونها بالولايات ففي الحديث: "لَمًا بَلَغَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَنَّ أَهْلَ فَارِسَ قَدْ مَلَّكُوا عَلَيْهِمْ بِنْتَ كِسْرَى، قَالَ: لَنْ يُقْلِحَ قَوْمٌ وَلَوْل أَمْرَهُمُ امْرَأَةً"(٧)، والقضاء فرع عن الإمامة العظمى، وبين النبي على نقصان دينها لما خرج في عيد إلى المصلى، فمر على النساء، فقال: "يًا مَعْشَرَ النَّسَاءِ، في النساء، فقال: "يًا مَعْشَرَ النَّسَاءِ،

<sup>1-</sup> أخرجه ابن ماجه، كتاب الطلاق، باب طلاق العبد ٢٧٢/١ برقم: ٢٠٨١، والدار قطني في سننه، كتاب الطلاق والخلع والايلاء وغيره ٢٧/٤ برقم: ٢٠٠١، وأخرجه كذلك الدار قطني من طريق آخر (٣٧/٤ برقم: ٣٠/٤). ومعنى الحديث: أن الطلاق حق الزوج الذي له أن يأخذ بساق المرأة، وهو كناية عن الجماع. انظر: حاشية السندي على ابن ماجه ١٥١، وشرح سنن ابن ماجه للسيوطي وعبد الغني وفخر الحسن ص١٥١.

٢- الحديث أعله جماعة؛ لأن في سنده ابن لهيعة، والطريق الآخر عند الدار قطني في سنده الفضل بن المختار، قال ابن عدي: «أحاديثه منكرة، وعامة أحاديثه لا يتابع عليها»، وقال أبو حاتم الرازي: «مجهول، وأحاديثه منكرة، يحدث بالأباطيل»، وقال الأزدي: «منكر الحديث جدا»، وقال البيهقي: «هذا حديث ضعيف، وقال ابن الجوزي في علله: «إنه حديث لا يصح». انظر: البدر المنير لابن الملقن ١٣٨/٨، والحديث حسنه الألباني بمجموع طريقيه في إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل.

٣- زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم ٥/٢٥٤.

٤- أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب حج النساء ٢٥٨/٢ برقم: ١٧٦٣، ومسلم، كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره ٩٧٨/٢ برقم: ١٣٤١.

٥- انظر: الإشراف على مذاهب أهل العلم لابن المنذر ١٣٩/٢، والتمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ٣٥٨/١٧، ومراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات لابن حزم ص١٤٣.

<sup>7-</sup> أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب جهاد النساء، ٣/ ١٠٥٤، برقم: ٢٧٢٠.

٧- أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب كتاب النبي ﷺ إلى كسرى وقيصر، ٤/ ١٦١٠، برقم: ٤١٦٣.

تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ، فَقُلْنَ: وَيِمَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ، مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ أَذْهَبَ لِلُبِّ الرَّجُلِ الْحَازِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ، قُلْنَ وَمَا نُقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمَرْأَةِ لِحُدَاكُنَّ، قُلْنَ وَمَا نُقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمَرْأَةِ مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا مَا نُعْتَى بَلَى: قَالَ فَذَلِكَ مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا مَا نُعْتَى بَلَى: قَالَ فَذَلِكَ مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا مَا نُعْتَى بَلَى: قَالَ فَذَلِكَ مِنْ نُقْصَانِ دِينِهَا"(١).

أما قوله ﷺ: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتكانِ مِن رَضَوْنَ مِن الشَّهُدَاءِ أَن تَضِلَّ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا الْأُخْرَىٰ ﴾ (١) الضلال هنا بمعنى النسيان، وفي وجه أنه من ضل في الطريق إذا لم يهتدِ له، والوجهان متقاربان (٦)، وقال القرطبي: «والضلال عن الشهادة إنما هو نسيان جزء منها وذكر جزء، ويبقى المرء حيران بين ذلك ضالا، ومن نسى الشهادة جملة فليس يقال: ضل فيها » وعامة المفسرين على أن هذا التذكير والإذكار من النسيان، والمعنى أن النسيان غالب على طباع النساء، واجتماع المرأتين على النسيان أبعد من صدور النسيان عن المرأة الواحدة، والعلة في الحقيقة التذكير ولكن لما كان الضلال سبباً له نزل منزلته، وكأنه قيل إرادة أن تذكر إحداهما الأخرى إن ضلت، وفيه إشعار بنقصان عقلهن وقلة ضبطهن (٥).

۱- أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم ۱/ ۱۱٦، برقم: ۲۹۸، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان بنقص الطاعات... ۱/ ۸٦، برقم: ۷۹، واللفظ للبخاري.

٢- سورة البقرة: الآية ٢٨٢.

٣- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٦٥/٦، ومفاتيح الغيب للرازي ١٠٠/٧.

٤- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٩٧/٣.

٥- انظر: جامع البيان للطبري ٦/٥٦، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٩٢٠/١، والكشاف للزمخشري ٣٥٣/١، والمحرر الوجيز لابن عطيه ٣٨١/١، ومفاتيح الغيب للرازي ٩٩/٧، ١٠٠، وأنوار =

وروي أن المراد تجعلها ذكراً يعني أن مجموع شهادة المرأتين كشهادة الرجل الواحد؛ لأنهما يقومان مقام رجل واحد، فكأن كل واحدة منهما صيرَّت صاحبتها معها ذكرا<sup>(۱)</sup>، وقد بين الطبري والرازي وغيرهما<sup>(۲)</sup> ضعفه وبطلانه؛ لوجوه:

أحدها: أنه خلافٌ لقول جميع أهل التأويل.

الثاني: أن النساء لو بلغن ما بلغن ولم يكن معهن رجل لم تجز شهادتهن، فإذا كان كذلك فالمرأة الثانية ما ذكرت الأولى.

الثالث: المحفوظ من جهة اللغة أن هذا الفعل لا يتعدى، تقول: أذكرت المرأة فهى مذكر إذا ولدت الذكور، وأما أذكرت المرأة: صيرتها كالذكر، فغير محفوظ.

الرابع: أن قوله ﷺ: ﴿مَتُنَكِّرَ ﴾ مقابل لما قبله من قوله ﷺ: ﴿أَن تَضِلَّ الرابع: أن قوله ﷺ: وأن تَضِلًا النسيان.

الخامس: أنه معلوم أن ضلال إحدى المرأتين في الشهادة التي شهدت عليها، إنما هو ذهابُها عنها ونسيانها إياها، وإذا صارت إحداهما بهذه الصفة، فكيف

<sup>=</sup>النتزيل للبيضاوي ١/٥٧٩، ولباب التأويل للخازن ١/٣٠٧، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢/٦٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١/٣١١، والسراج المنير للشربيني ١/٥٥١، والبحر المديد لابن عجيبة ١/٦٦، وفتح القدير للشوكاني ١/٣٤٦، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص١١٨، وفي ظلال القرآن لسيد قطب ١/٣٦٦، والتحرير والنتوير لابن عاشور ٢/٤٧٥، وأضواء البيان للشنقيطي ١٩٨٦، وتفسير المظهري ٢٩٢١، وأيسر التفاسير للجزائري ٢٧٤١، وبيان المعاني لملاحويش ٥/٢٠٠.

۱- انظر: جامع البيان للطبري ٢/٦٦، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٩٢٠/١، ومفاتيح الغيب للرازي ١٠٠/٧، ولباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ٣٠٧/١.

٢- واعتبره الزمخشري من بدع التفاسير [الكشاف عن حقائق التنزيل ٣٥٣/١]، وقال ابن عطيه: «وهذا تأويل بعيد، غير فصيح، ولا يحسن في مقابلة الضلال إلا الذكر»، [المحرر الوجيز ٣٨١/١]، وقال أبو حيان بعد أن ذكر ما قالاه الزمخشري وابن عطيه-: «وما قالاه صحيح». [البحر المحيط في التفسير ٣٦٦/٢].

يجوز أن تصير الأخرى ذكراً معها، مع نسيانها شهادتها وضلالها فيها؟ ولَلضّالة منهما في شهادتها حينئذ، لا شك أنها إلى التذكير أحوجُ منها إلى الإذكار (١).

وقد نقل محمد رشيد رضا عن محمد عبده أن السبب في تفضيل الرجل على المرأة بالشهادة أن المرأة ليس من شأنها الاشتغال بالمعاملات المالية ونحوها من المعاوضات، فلذلك تكون ذاكرتها فيها ضعيفة، وطبع البشر ذكراناً وإناثاً أن يقوى تذكرهم للأمور التي تهمهم ويكثر اشتغالهم بها، وعلل الشعراوي لذلك بأن الشهادة احتكاك بمجتمع لتشهد فيه وتعرف ما يحدث، والمرأة بعيدة عن كل ذلك غالباً (٢).

ويفهم من كلامهما أن التفضيل بالشهادة لا يرجع إلى طبيعة خلقة المرأة، وهذا مع مخالفته لما قاله المفسرون، فإن الجوانب العلمية التي يأتي ذكرها ترد قولهما.

ومما سبق يتضح أن الفوارق بين الذكر والأنثى هي فوارق كونية وقدرية أولاً، وفوارق شرعية منزلة ثانياً، وهذا يمنع منعاً باتاً من المساواة الكاملة بين الرجل والمرأة، ومحاولة ذلك في جميع نواحي الحياة لا يمكن أن يتحقق، ولهذا ثبت عن النبي والله أنه لعن المتشبه من النوعين بالآخر، فعن ابن عباس قال: "لَعَنَ رَسُولُ النبي الله المُتَشَبّهِينَ مِنَ الرّجَالِ بِالنّسَاءِ وَالْمُتَشَبّهَاتِ مِنَ النّسَاءِ بِالرّجَالِ "أ"، فلو كانت الفوارق بين الذكر والأنثى يمكن تحطيمها وإزالتها لم يستوجب من أراد ذلك اللعن من الله ورسوله، ومما لا نزاع فيه بين العقلاء أن الذكر والأنثى إذا تعاشرا المعاشرة البشرية الطبيعية التي لا بقاء للبشر دونها، فإن المرأة نتأثر بذلك تأثراً طبعياً كونياً قدرياً مانعاً لها من مزاولة الأعمال كالحمل والنفاس وما ينشأ عن ذلك

\_

١- انظر: جامع البيان للطبري ٦/٦٦، ومفاتيح الغيب للرازي ١٠٠/٧، والبحر المحيط لأبي حيان ٢/٥٦٠.

٢- انظر: تفسير القرآن الحكيم المعروف بتفسير المنار ١٠٤/٣، وتفسير الشعراوي ١٢١٦/٢.

٣- أخرجة البخاري، كتاب اللباس، باب المتشبهين بالنساء والمتشبهات بالرجال ٢٢٠٧/٥، برقم: ٥٥٤٦.

من الضعف والمرض والألم، بخلاف الرجل فإنه لا يتأثر بشيء من ذلك، ومع هذه الفوارق لا يتجرأ على القول بمساواتهما في جميع الميادين إلا مكابر في المحسوس، فلا يدعو إلى المساواة بينهما إلا من أعمى الله بصيرته (١).

فيا دعاة المساواة ويا من فقدتم الثقة بدينكم وشريعة ربكم؛ إليكم شهادة (سامويل سمايلس) وهو أحد أركان النهضة الإنجليزية إذ يقول: «إن النظام الذي يقضي بتشغيل المرأة في المعامل-مهما نشأ عنه من الثروة للبلاد- فإن النتيجة كانت هادمة لبناء الحياة المنزلية؛ لأنه هاجم هيكل المنزل، وقوض أركان الأسرة، ومزق الروابط الاجتماعية»(٢)، وها هي سلمى الحفار الكزبري -إحدى زعيمات الحركة النسائية المعاصرة- تقول: «عُدْتُ من رحلتي للولايات المتحدة منذ خمسة أعوام وأنا أرثي لحال المرأة التي جرفها تيار المساواة الأعمى، فأصْبَحَتْ شَقِيّة في كفاحها لكسب العيش، وفَقَدَتْ حتى حُريّتها»(٣).

إن الإسلام يهدف إلى بناء مجتمع يكون فيه لكلٍ من الرجل والمرأة دور متكامل في عملية البناء والتتمية، وقد أعطى الإسلام المرأة حقوقها كاملة على أساس ينسجم مع شخصيتها وقدراتها وكفاءتها وتطلعها ودورها الرئيس في الحياة (٤).

وقد جاء في نص قرارات مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي: «يجب الحذر من اتخاذ شعار المساواة بين الرجل والمرأة مبرراً

١- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٤١٤/٧ ٤١٠٠.

٢- انظر: أسباب وعلاج التمزق في ميزان الشريعة الإسلامية لمحمد البعداني ص٤٧.

٣- المصدر نفسه ص٤٤.

٤- انظر: الإعلان الإسلامي لدور المرأة في تنمية المجتمع المسلم، ضمن قرارات مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي، انظر: تبويب قرارات مجمعي الفقه (الدولي والرابطة) إلى الدورة العشرين لمحمد البعداني ص٤٦٤.

لأمور وممارسات مخالفة للإسلام»، وجاء فيها أيضاً: «رفض ما يخالف نصوص الشريعة الإسلامية في الاتفاقيات والمواثيق الدولية، والتي تدعو إلى إلغاء الفوارق الفطرية بين دور الرجل والمرأة في المجتمع، والدعوة إلى المساواة التامة بين الذكر والأنثى في كل درجات الميراث، والإساءة إلى نظام الطلاق في الشريعة الإسلامية، وتدعو إلى إلغاء قوامة الرجل في الأسرة، وغير ذلك مما هو ثابت في الشريعة الإسلامية»(١).

فمن رام التسوية بين الرجل والمرأة في كل شيء فهو ينازع الله الحكيم الذي يضع الأمور في مواضعها في ولهذا لما قال الله في وللرِّجَالِ عَلَيْمِنَ دَرَجَةٌ ، الله الله عليه الله عليه والمور في مواضعها الله عليه والمور في ألله عليه والمورة والعزة: القهر والعلية والقوة التبعها بقوله في المعلمة والمعلمة وال

١- انظر: تبويب قرارات مجمعي الفقه (الدولي والرابطة) إلى الدورة العشرين للبعداني ص٤٧٣، ٤٨١.

٢- انظر: التفسير الوسيط للقرآن الكريم لطنطاوي ٥١٣/١.

٣- سورة القمر: الآية ٤٩.

٤ - سورة الفرقان: الآية ٢.

أي: غالب في انتقامه ممن عصاه وخالف أمره وتعدَّى حدوده، منيع السلطان، قادر على الانتقام، لا معترض عليه في أموره، فلا يعجزه عقاب من خالف أمره، لكنه يمهل ولا يُهمل، وهو وهو وحريم الله والحكمة إتقان الأشياء ووضعها في مواضعها على ما ينبغي، فهو حكيم في أمره وشرعه وقدره وتدبيره وسائر ما كلف به عباده، تنطوي شرائعه على الحكم والمصالح سواء ظاهرة كانت أو خفية، عالم لا يأمر إلا بما هو صواب وفيه حكمه (۱).

فعزته تؤيد حكمته، فينفذ ما اقتضته الحكمة بالتشريع والأمر الواجب امتثاله، ويحمل الناس على ذلك وإن كرهوا<sup>(٢)</sup>.

فأتبع قوله: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْمِنَ دَرَجَةً ﴾ ، بقوله: ﴿ وَاللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ ﴾ للوعيد المشعر بقوة الله الذي فرض الأحكام لحكمته؛ ليزدجر أولو النَّهى، وليذكر أولو الحجى (٣) ، فيتقوا عقابه، ويحذروا عذابه، وهذا فيه ما يرد القلوب عن الزيغ والانحراف تحت شتى المؤثرات والملابسات (٤) .

<sup>1-</sup> انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٤/٥٣٥، ٥٣٨، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ١٨/١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٢٥/٣، وأنوار التنزيل للبيضاوي ١/٥١١، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ١/١١، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢/١٠، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١/٣٦، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١/٧٤٧، وتفسير الجلالين ص٤٦، والسراج المنير للشربيني ١/٥٢، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١/٢٢٦، والبحر المديد لابن عجيبة ١/١٢٥، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٣٨٣/، والتفسير الوسيط لطنطاوي ١٣١٥.

٢- التحرير والتنوير ٣٨٣/٢.

٣- النُّهَى: العقل؛ سمي بذلك؛ لأنه ينهى عن القبيح، والحِجَى: العقل والفطنة. انظر: لسان العرب
 (١٦٥/١٤)، (٣٤٣/١٥).

٤- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٤/ ٥٣٨، وفي ظلال القرآن لسيد قطب ٢٤٧/١.

## المطلب الثانى: الفرق بين خلق الذكر والأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية

أثبتت الدراسات العلمية الحديثة اختلاف الرجل عن المرأة اختلافاً كبيراً في كثير من النواحي، وأن الفروق الفسيولوجية (الوظيفية) والتشريحية بين الذكر والأنثى أكثر من أن تحصى وتعد، وذلك بالرغم من أن النطفة التي يتكون منها جنين الذكر تشابه وتماثل النطفة التي يتكون منها جنين الأنثى في عدد الكروموسومات أو الصبغيات، ولا تختلف النطفتان إلا في كروموسوم أو صبغي واحد، فهذا الجزء الوحيد الذي يختلف فيه الذكر عن الأنثى يسبب اختلافاً كبيراً وشاسعاً وعميقاً بين الذكر والأنثى في الشكل الظاهري والتركيب الداخلى(۱).

الفروق في المورثات: تبتدئ هذه الفروق على مستوى الصبغيات (الجسيمات الملونة أو الكروموسومات) الموجودة في كل خلية وتتحكم في الوراثة، وهي صغيرة جداً حتى أن ثخانتها تقاس بالأنجستروم (على بليون من الملميتر)، وهي موجودة على هيئة أزواج، منها زوج واحد مسؤول عن الذكورة والأنوثة، ففي خلية الذكر نجد هذا الزوج على هيئة (XX)، بينما هو في خلية المرأة على هيئة (XX)، وصبغي الذكورة قصير سميك بالنسبة لصبغ الأنوثة، ومع ذلك فهو يجعل الخلية الذكرية أكثر نشاطاً وأقوى شكيمة وأكثر إقداماً من شقيقتها الأنثوية، فصبغي الذكورة يختلف في شكله وحقيقته عن صبغ الأنوثة(٢).

وكانت النظرية السائدة بين العلماء هي أن النسخة الثانية من الكروموسوم الأنثوي (x) معطلة تماماً؛ لتجنب الآثار الفتاكة والمميتة لوجود نسختين فاعلتين

<sup>1-</sup> انظر: وليس الذكر كالأنثى بحث علمي لعبد الرزاق نوفل، منشور على موقع نداء الإيمان على الرابط: (www.al-eman.com)، والموسوعة العلمية الشاملة في الطب النبوي النبوية (الطب والجنين) لسمير عبد الحليم ص ١٠٠٠.

٢- انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٥٤، ٥٩.

في خلايا جسم المرأة؛ لكنّ الدراسات التي أجريت خلال العقدين الماضيين أوضحت خطأ هذا الاعتقاد، فقد بينت البحوث أنّ ١٥% من مورثات (جينات) كروموسوم (X) الثاني (المعطل) نشيطة، وتترك بصماتها على تراكيب جسم المرأة لوظائفها، وبلغة الأرقام فقرابة ٢٠٠ مورثة لها نسختان فاعلتان في جسم المرأة، لا يقابلها مورثات فاعلة في جسم الرجال، ليس هذا فحسب، بل إنّ عدد المورثات الفاعلة في كروموسوم (X) من خلايا جسم النساء، يزيد ١٤ ضعفاً عن تلك الموجودة في كروموسوم (V) الذكري، وأنّه لو قُدِّر لهذه المورثات أن تكون فاعلة في خلايا الرجال، لتسبب ذلك في هلاك الذكور وانقراض الرجال من المجتمعات البشرية، وبالمجمل فنسبة اختلاف المورثات بين الجنسين تبلغ ٢-٣% من مجموع البشرية، هو مجمل عدد المورثات في جسم الإنسان، وبالتالي، فنحن أمام كائنين مختلفين وراثياً، أكثر بكثير مما اعتقده العلماء سابقاً (۱).

الفروق في الفلايا: وترتفع الفروق إلى مستوى الخلايا، فكل خلية في جسم الإنسان توضح لك تلك الحقيقة الفاصلة بين الذكورة والأنوثة، فخلايا جسم المرأة تختلف في خصائصها وتركيبها عن خلايا جسم الرجل، وإذا دققنا النظر في المجهر لوجدنا الفروق واضحة بين خلية الرجل وخلية المرأة، مع أن عدد خلايا جسم الإنسان يصل إلى ستين مليون مليون خلية، وبنظرة فاحصة في المجهر تعرف خلية الرجل من خلية المرأة، كل خلية فيها موسومة بميسم الذكورة أو مطبوعة بطابع الأنوثة (٢).

١- انظر: الفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا إبراهيم عبدالله، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، ص٢٧، عدد٤٣، ربيع الثاني، ١٤٤٣هـ، ومنشور ضمن بحوث المؤتمر العالمي الثامن للإعجاز في الكويت، العلوم الطبية، ٢٥٧/١، ٢٥٢٧هـ-٢٠٠٨م.
 ٢- انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٥٣، والإعجاز العلمي في السنة النبوية لصالح أحمد ١١٧٨/٢.

الغروق في النطفة: وتتجلى الفروق أكثر في نطفة الذكر (الحيوانات المنوية) ونطفة المرأة (البويضة)، إذ نجد الفرق شاسعاً بين الحيوانات المنوية وبين البويضة من ناحية العدد، فالخصية تفرز مئات الملايين من الحيوانات المنوية في كل قذفة مني، بينما يفرز المبيض بويضة واحدة في الشهر، وبنظرة فاحصة لخصائص الحيوان المنوي الذي يقاس بالميكرون تجعلنا نوقن بأنه يجسد خصائص الرجولة، بينما نرى البويضة تجسد خصائص الأنوثة، فالحيوان المنوي له رأس مدبب وعليه قلنسوة مصفحة وله ذيل طويل وهو سريع الحركة قوي الشكيمة لا يقر له قرار حتى يصل إلى هدفه أو يموت، بينما البويضة كبيرة الحجم (١/٥ ميليمتر) وتعتبر أكبر خلية في جسم المرأة، وهي هادئة ساكنة تسير وتتهادى باختيار، وعليها تاج مشع في مكانها لا تبرحه ولا تفارقه(١).

الفروق في الأنسجة والأعضاء والأجهزة: ثم ترتفع الفروق بعد ذلك في الأنسجة والأعضاء وأجهزة الجسم المختلفة من العظام إلى العضلات، فتركيب العظام يختلف في الرجل عن المرأة في القوة والمتانة، وفي الضيق والسعة، وفي الشكل والزاوية، وعضلات الرجل مشدودة قوية، وهو عريض المنكبين، واسع الصدر، ضيق البطن، صغير الحوض نسبياً، لا أرداف له، ولا عجز كبير، يتوزع الدهن في جسمه توزيعاً عادلاً، وطبقة الدهن في الغالب الأعم محدودة بسيطة، بينما نجد عضلات المرأة رقيقة، ومكسوة بطبقة دهنية تكسب الجسم استدارة وامتلاء مرغوب فيه، خالياً من الحفر والنتوءات الواضحة المتعاقبة.

والقلب عند المرأة أصغر وأخف منه عند الرجل بمقدار ٢٠غراماً في المتوسط، فمعدل وزن القلب في الرجال يتراوح بين ٢٥٠ و ٢٩٠غرام، وفي النساء يتراوح بين

١- انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٥٤، ٥٥.

194 و ٢٣٤ غرام، ودقات قلب الرجل ٧٧ ضربة في الدقيقة، بينما دقات قلب المرأة تزيد عن هذا المقدار بواحد، وتكون أسرع، وصدر المرأة ورئتاها أقل سعة من صدر الرجل ورئتيه، أما الجمجمة فيتراوح وزنها في المرأة بين ١١٠٠ و ١٣٠٠ غرام، وفي الرجل يترواح بين ١٢٠٠ و ١٤٠٠ غرام؛ أي: الفرق ١٠٠ غرام، ويتبع عادة حجم الجمجمة حجم المخ، فإنه أصغر في المرأة وأخف وزنًا، وهناك فرق أيضاً في شكل المخ وتلافيفه، التي هي مراكز القوى العقلية، والتعاريج الموجودة على سطح مخ الرجل أكثر تعقيداً وأكثر عدداً عن مخ المرأة وسيأتي بيانه إن شاء الله تعالى (١).

يقول أحد علماء الطب بعد دراسة طويلة أثبتها في كتب معتمدة: «إن قامة المرأة في جميع الأجناس أقصر من قامة الرجل، بل إن معدل الفرق عند تمام النمو عشرة سنتيمترات، وكذلك الوزن، فهيكل المرأة العظمي أخف من هيكل الرجل العظمي، وتركيب هيكلها يجعلها أقل قدرة على الحركة والانتقال، وعضلاتها أضعف من عضلات الرجل بمقدار الثلث؛ لكنها تفضله بنسيجها الخلوي الذي يحتوي على كثير من الأوعية الدموية، والأعصاب الحساسة، ونسيجها الخلوي يسمح لها باختزان طبقة دهنية، وبفضل هذه الطبقة الدهنية تكون استدارة الشكل»(۱).

<sup>1-</sup> انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٥٦، ٥٧، وموسوعة الإعجاز العلمي للنابلسي ص٥٤، وموسوعة عجائب جسم الإنسان في العلم والقرآن لمحمد كمال عبد العزيز ص٧٧، والفوارق بين الرجل والمرأة لبليل عبدالكريم، بحث منشور على شبكة الألوكة على رابط الموضوع: (http://www.alukah.net)، وحقيقة الاختلاف العقلي بين الرجل والمرأة لحمدي الراشدي الرابط: (http://www.alzakera.eu/music/vetenskap/Biologia/bio-0004.htm).

٢- موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة آيات الله في الإنسان لمحمد راتب النابلسي ص٥٣، ٥٤.

وجهاز الغدد الصماء الذي هو عبارة عن مجموعة غدد لا قنوات لها منتشرة في أرجاء الجسم المختلفة (١)، هو أحد الأجهزة التي تتجلى فيه الفروق كأوضح ما يكون، فهرمونات (٢) الذكورة تختلف عن هرمونات الأنوثة في تأثيرها اختلافاً كبيراً رغم أن الفرق الكيماوي بسيط، ويتمثل في زيادة ذرة من الكربون وثلاثة ذرات من الهيدروجين (CH3) إلى التركيب الجزئي (Molecular Structure) في هرمون الأنوثة، فهرمون الذكورة يساوي هرمون الأنوثة + (مجموعة مثيلية)، وفي أثثاء تكوين الجنين في مراحله الأولى يكون جنين الذكر مشابهاً في أول الأمر لجنين الأنثى ويصعب التفريق بينهما إلا على مستوى الصبغيات (الكروموسومات)، ولكن سرعان ما تتميز منطقة في المخ تدعى تحت المهاد لدى الجنين الذكر عن مثيله جنين الأنثى، وهذه الإضافة والزيادة في مخ جنين الذكر تؤدي إلى الفروق الهائلة فيما بعد بين الجهاز التناسلي للذكر والجهاز التناسلي للأنثى، وتؤثر هذه الغدد على المؤرق الهائلة بين غدد الذكر الصماء وغدد الأنثى، وتؤثر هذه الغدد على مختلف أنشطة الجسم وعلى هيكله أيضاً، ومن ثم يختلف بناء هيكل الذكر عن بناء هيكل الأنثى كما تختلف الوظائف تبعاً لذلك (١٠).

١- وسميت بالصماء؛ لأنها تفرز وتفرغ المواد التي تفرزها في الدورة الدموية مباشرة (في الأوردة الدموية)، والمواد الفعالة التي تنتجها تدعى الهرمونات التي تنتقل بواسطة الدم لتؤثر على خلايا خاصة بعيدة عنها. انظر: أساسيات علم وظائف الأعضاء لعبد المجيد الشاعر وآخرين ص ٣٢٩.

٢- الهرمونات: هي عبارة عن المواد الفعالة التي تنتجها الغدد الصماء، والتي تنتقل بواسطة الدم لتؤثر
 على خلايا خاصة بعيدة عنها. انظر: أساسيات علم وظائف الأعضاء ص٣٢٩.

٣- والسبب في تمايز منطقة تحت المهاد من المخ بين جنين الذكر وجنين الأنثى هو هرمون (التستسرون) الذي تفرزه مشيمة الجنين الذكر، ثم تتمو الغدة التناسلية وتؤثر بالتالي على المنطقة المخية تحت المهاد، ومن الغريب حقاً أن هيكل البناء يصمم أساساً على هيكل الأنثى؛ فإذا وجد كروموسوم الذكورة فإنه يضيف إلى ذلك الكيان إضافات تجعل النهاية ذكراً، أما إذا اختفى هذا=

وخلاصة القول هنا: إن الفروق بين الذكر والأنثى تشمل جميع أجهزة الجسم، ولكنها تدق في بعض الأجهزة وتتضح في أخرى، وتتجلى الفروق بوضوح في اختلاف الأجهزة التناسلية (١).

#### الفروق العقلية والذهنية:

إن الكتب والأبحاث والأصوات في السبعينيات من القرن العشرين كانت تدعو وتوهم الناس أن دماغ المرأة مثل دماغ الرجل، بل إنه لعدة عقود خلت كان من الممتع فكرياً الإصرار على اعتبار الفروق السلوكية بين الجنسين هي فروق طفيفة ناجمة عن اختلاف الخبرات بينهما، قبل سن البلوغ وبعده، ولكن الأبحاث الجديدة اليوم والتي تتم بواسطة أجهزة المسح بالرنين المغنطيسي الوظيفي تبين اختلافات جذرية واضحة بين دماغ المرأة ودماغ الرجل، وربما نتذكر كذلك تلك النظرية التي كانت تؤكد أن الاختلاف بين الطفل والطفلة يكون بسبب أسلوب التربية فقط، ولكن تبين فيما بعد أن هذه النظرية خاطئة؛ لأن الإنسان يولد وفي دماغه برنامج خاص يختلف في الذكر عن الأنثى، والأدلة العلمية المتراكمة عزت هذه الاختلافات إلى تأثير الهرمونات الجنسية على دماغ الجنين أثناء الأسبوع الثالث عشر من الحمل، حين ترتفع تراكيز الهرمونات الذكرية ارتفاعاً كبيراً في الأجنة الذكور، فتصوغ الأدمغة

=الكروموسوم الهام من تركيب البويضة الملقحة كما يحصل في بعض الحالات النادرة التي ترينا قدرة المولى على فإن النتيجة هي جسم امرأة، وإن كانت ناقصة التكوين ففي حالة (ترنر) فإن البويضة الملقحة تحتوي فقط على كروموسوم (X) فلا هي أنثى محتوية على (XX)، ولا ذكر محتوية على (XX)، بل تكون النتيجة أنثى غير أنها لا تحيض ولا تحبل ولا تلد، أما إذا كانت نتيجة التلقيح مثلاً (XXX) كما يحصل في حالة (كلينفلتر) فإن الطفل المولود يكون ذكراً رغم وجود صبغيات الأنوثة بصورة كاملة، وإن كان ذكراً ضعيف الهمة بارد الشهوة خائر العزيمة، وذلك لتراكم صبغ الأنوثة فيه، أما إذا زاد صبغ الذكورة في البويضة الملقحة وصار حاصلها (XYX) أي أن بها صبغين كاملين من أصباغ الذكورة، فإن النتيجة تكون ذكراً قوي المكيمة شديد البأس كثير العدوان. انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٥٩-١٦.

١- انظر: عمل المرأة في الميزان لمحمد على البار ص ٢٠.

بطريقة مختلفة تماماً عن أدمغة الأجنة الإناث، هذه الفروق تتعاظم مع مرور الأيام، لتصل تراكيز هرمون التستوستيرون الذكري ٢٠ ضعفاً في البالغين عنه في البالغات (١٠). تقول الباحثة الأمريكية (سالي ويتز): «مع أن النظريات المتعلقة بالفروق في استخدام الرجال والنساء لأدمغتهم ليست جديدة، إلا أن الأدلة التي تثبت وجود فروق بين أدمغتهم وأدمغتهن كانت حتى الآن أدلة غير مباشرة، أما الآن فقد أصبح بوسع العلماء دراسة أنشطة الدماغ بصورة مباشرة» (١٠).

وقد عمل مجموعة من الباحثين الطباء ونفسانيين واجتماعيين على تقديم نتائج مترابطة لافتة النظر عن اللاتماثل بين الجنسين من حيث بنية الدماغ، فأفرزت بحوثهم أدلة قوية على الاختلاف الحاصل بين بنية دماغي المرأة والرجل من ناحية، وبين عمليات تفاعل الهرمونات مع دماغ المرأة ودماغ الرجل من ناحية أخرى، حيث يأخذ هذا الاختلاف مأخذه من بداية حياة الإنسان وهو جنين، إذ تبين أن دماغ الرجل مصمم للتعامل مع معلومات بصرية ومكانية وللتعليل في الرياضيات أي في التحليل والتنظير، ويتميز بالتركيز في وقت ما على أمر واحد؛ أما دماغ المرأة فمصمم للتعامل مع مهارات متضمنة تفاصيل، ويتميز بالتفكير في وقت ما على عدة أمور، أي التشتت في التفكير (").

لقد وجد العلماء فروقاً كبيرة وظيفية وتشريحية بين أدمغة الرجال والنساء، فدماغ الرجل أكبر من دماغ المرأة بمعدل يصل إلى ١٥%، كما أنّ عدد خلايا قشرة

<sup>1-</sup> انظر: وليس الذكر كالأنثى (رؤية علمية جديدة) لعبد الدائم كحيل، منشور على موقعه: (www.kaheel7.com)، وعمل المرأة في الميزان للبار ص ٦٢، والفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، بحث في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، عدد ٤٣، ص ٢٨.

٢- انظر: الإعجاز العلمي في السنة النبوية لصالح أحمد رضا ١١٨١/٢.

٣- انظر: المعجزة العلمية في (وليس الذكر كالأنثى) عبد الوهاب الراوي، من أبحاث المؤتمر العالمي السابع
 للإعجاز العلمي في القرآن والسنة بدولة الإمارات-دبي، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، العلوم الطبية ص٢.

الدماغ في الذكور أكثر بـ١٥%، وكثافة الخلايا العصبية يزيد بنسبة 10% في الذكور، وحجم خلايا دماغ الرجل يزيد بمقدار 10% عن حجم خلايا دماغ المرأة، وأنّ استهلاك الناقل العصبي دوبامين (dopamine) – وهو ضروري لصفو الدماغ وتحسين المزاج – مختلف بشكل واضح بين الجنسين، وحجم خلايا تحت المهاد – وهي المسؤولة عن الوظائف الحيوية الأساسية – في الرجال ضعف حجمها في النساء، أما أنوية فوق التصالب البصري (١) – المسؤولة عن تنظيم الدورات الجسمية – فشكلها مختلف في الرجال عما هي عليه في النساء، ومن جهة أخرى فالشق الأيمن من قشرة دماغ الذكور أكثر سماكة من الشق الأيسر، في حين لم يجد الباحثون فروقاً تذكر بين شقى دماغ الإناث (٢).

وثبت ما يؤكد وجود فروق في الذكاء بين الجنسين؛ إذ أظهر فحص الفص الصدغي السفلي (inferior parietal lobule)، وهو الجزء المتعلق بالانتباه والإدراك والقدرات الذهنية الحسابية، أنه أضخم في الرجال، وأن الجزء الأيسر منه أكثر ضخامة من الأيمن، أما النساء فالشق الأيمن منه أكبر قليلا من الأيسر، ويذكر أن هذا الجزء من الدماغ مضمحل بشكل ملحوظ في الرجال الذين يعانون من مرض انفصام الشخصية، بينما لا يظهر فرق كبير في حجمه بين النساء الطبيعيات ومن يعانين من انفصام الشخصية (").

١- التصالب البصري: ملتقى العصبين البصريين للعينين في قاعدة الدماغ. الموسوعة العربية العالمية ٧٤١/١٦.

٢- انظر: من أسرار القرآن وليس الذكر كالأنثى لزغلول النجار، جريدة الأهرام، قضايا وآراء: ٢٤ جماد الآخر ١٤٢٨هـ٩ يوليو ٢٠٠٧م، السنه ١٣١، العدد:٤٤٠٤٤ ، والفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٤٣، ص ٢٨، ٢٩.

٣- الفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، مجلة الإعجاز، ص٢٨، ٢٩، عدد٤٣.

كما بينت الدراسات العلمية الحديثة أن دماغ الرجل يحتوي ستة أضعاف ونصف الضعف من المادة الرمادية (gray matter) (المتعلقة بمعالجة الذكاء أكثر من النساء، في حين تحتوي أدمغة النساء على عشرة أمثال الرجال من المادة البيضاء (white matter) المسؤولة عن التواصل بين أجزاء الدماغ المختلفة، وبالإضافة إلى ما ذكر فإن الفص الأمامي (frontal lobe) للإناث هو المسؤول عن الذكاء، بينما تتوزع خلايا الذكاء في الرجال على مساحة واسعة من أدمغة الذكور، ومن جهة أخرى وجد باحثون في الولايات المتحدة وكندا بأن عدد خلايا الدماغ في الرجال أكبر من النساء، في حين تزيد المساحات البينية بين خلايا الدماغ، وهي مهمة للتواصل بين هذه الخلايا في النساء عنها في الرجال (٢).

كما تعددت الدراسات في مجال البحث عن الفروق بين المتفوقين والموهوبين من الجنسين في الخصائص والسمات العقلية حيث أكدت دراسة (ماكوبي) و (جاكلين) و دراسة (بلوك)، أن هناك فروقاً بين الذكور والإناث في الخصائص والسمات العقلية والانفعالية والاجتماعية والميول والاهتمامات، والتي تم إثباتها من خلال مراجعة (١٦٠٠) دراسة تتعلق بمقارنة الخصائص والسمات لكل من الذكور والإناث، وأظهرت المراجعة لهذه الدراسات: تفوق الإناث على الذكور في القدرة اللغوية، كمعرفة المعاني والمفردات، والفهم للقراءة والطلاقة في التعبير، والطلاقة في فهم المعاني للكلمات، وأن هذا التفوق يظهر في سن مبكرة، وفي أعمار صغيرة أكثر

<sup>1-</sup> نسيج عصبي يتألف من خلايا عصبية ذات محاور غير مغطاة بمادة النخاعين(myelin) خلافاً للمادة البيضاء، ولها وظيفة متعلقة بالإحساس والحركة واللغة، وتكون الأجزاء السطحية من المخ والعميقة من الحبل الشوكي، وتعتبر محطة تجميع وتوجيه للإشارات العصبية من المخ إلى المادة البيضاء التي بدورها توجهها إلى أهدافها. انظر: التشريع الإلهي الحكيم وإعجازه في مراعاة الفروق البيولوجية بين الجنسين، على الرابط: (http://forum.ashefaa.com/showthread).

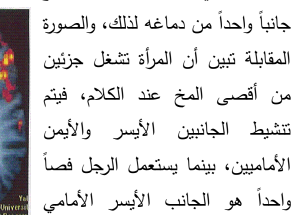
٢- انظر: الفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، في مجلة الإعجاز العلمي ص٢٨، عدد ٤٣.

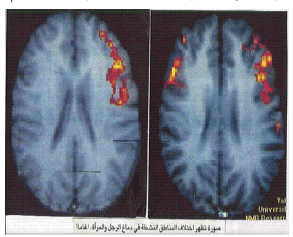
من الذكور، ويحافظن على الاستمرارية في التفوق الدراسي في جميع المواد إلى مرحلة ما قبل المراهقة، بالإضافة إلى تفوقهن في الأعمال التي تتطلب الدقة وإيجاد التفاصيل والتعرف على الاختلافات الدقيقة.

كما أظهرت تفوق الذكور في القدرة الميكانيكية والتعامل مع الآلات والرسومات والأجهزة، وفي القدرة الرياضية الحسابية والتعامل مع الأعداد والأرقام، والقيام بالعمليات الحسابية المعقدة، وحل المشكلات، وفي القدرة الحركية الجسدية، وممارسة ألعاب القوى، وسرعة الركض والقفز والرمي<sup>(۱)</sup>.

فدماغ الرجل أكبر وتلافيف مخه أكثر، وتقول الأبحاث إن المقدرة العقلية والذكاء تعتمدان إلى حد كبير على حجم ووزن المخ وعدد التلافيف الموجودة فيه (٢).

أما القدرات الذهنية والتفكير: فقد وجد العلماء أن كلا جانبي دماغ المرأة يُستخدمان في معالجة اللغة، أما دماغ الرجل فإنه أكثر تخصصاً، فالرجل يستخدم





<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة العلمية الشاملة في الطب النبوي ص٩٧، والتشريع الإلهي الحكيم وإعجازه في مراعاة الفروق البيولوجية بين الجنسين على الرابط: (http://forum.ashefaa.com/showthread)، وبعض الفروق بين الجنسين في الخصائص والسمات، على الرابط: (http://www.moudir.com/vb/attachment.php?attachmentid).

٢- انظر: عمل المرأة في الميزان للبار ص٦٤.

للمخ فقط، مما يجعله أكثر تخصصاً ودقة في ضبط الكلام؛ لأن الجزء الآخر قد تخصص عند الرجل لوظيفة الذاكرة، فلا يحدث لديه التشويش في الذاكرة عند الكلام، وهذا ما يمكن أن يفسر به أن تعلم اللغات والكلام عند المرأة أسرع وأكفأ منه عند الرجل، كما يبين عدم الدقة عند المرأة حال الكلام والتذكر.

ففي الدراسة التي قامت بها مجلة (الريدرز دايجست) الواسعة الانتشار في ففي الدراسة التي قامت بها مجلة (الريدرز دايجست) الواسعة الانتشار في ١٩٧٩م تحت عنوان: (لماذا يفكر الأولاد تفكيراً مختلفاً عن البنات؟) ذكرت الاختلافات الهائلة العميقة الجذور على حد تعبير الدراسة بين الجنسين، ومما جاء فيها: أن تخزين المعلومات والقدرات في الدماغ يختلف في الرجل عنه في المرأة، ففي الرجل تتجمع القدرات الكلامية في مكان مختلف عن القدرات الهندسية والفراغية، بينما هي موجودة في كلٍ من فصي المخ لدى المرأة، ومعنى ذلك أن دماغ الرجل أكثر تخصصاً من مخ المرأة، وهذا ما يفسر أن أغلب المهندسين المعماريين ذكور، وقالت الدراسة: وإمكان أن يشذ فرد من هذا الجنس أو ذلك عن القاعدة أمر لا يلغي القاعدة في ذاتها، فعلينا ألا نتجاهل الحقائق العلمية ونحاول أن نجعل دور الذكر في الحياة مماثلاً لدور الأنثى؛ لأن ذلك يصادم الحقائق العلمية(١٠). إن كبر حجم الجسم الجاسئ (corpus callosum) صكتلة ألياف عصبية والأخدود ويقومان بتوصيل الوصلات الكهربائية بينهما، جعل دماغ المرأة أقل تخصصاً من ويقومان بتوصيل الوصلات الكهربائية بينهما، جعل دماغ المرأة أقل تخصصاً من دماغ الرجل، فالمعلومات والعمليات التي تخزن في الذاكرة تصل إلى نصفي المخ في وقت واحد في دماغ المرأة، وبذلك يتحكم نصفا المخ في النشاطات العقلية في وقت واحد في دماغ المرأة، وبذلك يتحكم نصفا المخ في النشاطات العقلية

١- انظر: المساواة بين الرجل والمرأة أكذوبة بيولوجية لعنايات عثمان، بحث منشور ضمن أبحاث المؤتمر العالمي الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة المنعقد في الكويت، العلوم الطبية، ٣٤٦/١، ٣٤٦٨هـ العالمي المرأة في الميزان للبار ص ٦١-٤٢، والمرأة وحقوقها السياسية في الإسلام للزنداني.

للمرأة، أما دماغ الرجل فإن النشاطات الذهنية تتركز في نصف واحد فقط، وهذا يمكن أن يفسر النسيان والتشتت في المرأة بصورة أكبر نسبياً، فكبر حجم الجسم الجاسئ يعمل على نقل وتبادل المعلومات بكميات أكبر في المرأة، مما يجعلها أكثر طلاقة ووضوحاً في التعبير الملفوظ، ويساعدها في أعمال تتطلب التقريب بين يديها والتنسيق بينهما، ويعزز قابليتها على الربط الذهني بين الأشياء والأفكار، وعلى الإدراك والتواصل بصيغ ملفوظة ممزوجة بانفعالات ومشاعر، مما يفسر تفوقها في البديهة، في حين ينقصها القدرة على التركيز في الأداء الذي يُعزى إلى الانتشار والتشتت في أفكارها، ويعيقها من التركيز على تأدية عمل واحد في آن واحد (۱).

وظاهرة الاختلاف هذه قد أثارت اهتمام العلماء فقاموا بدراسة الحالات المختلفة للدماغ عندما يفكر وعندما يغضب وعندما يحزن وغير ذلك من الانفعالات



طريقة عمل الدماغ لدى الرجل تختلف عن طريقة عمل الدماغ لدى المرأة.

يفكر بشيء، وكذلك المرأة، فإن التصوير بالرنين المغنطيسي أظهر أن النشاط في مناطق الدماغ للرجل يختلف عن دماغها بشكل واضح، وكشف الدكتور Larry أن دماغ الرجل يعالج المعلومات بطريقة مختلفة عن دماغ المرأة، حتى

\_\_\_

في حالة الراحة أو السكون ولو لم

<sup>1-</sup> الموسوعة العلمية الشاملة في الطب النبوي ص٩٧، والفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، مجلة الإعجاز ص٩٦، العدد ٤٣، والمساواة بين الرجل والمرأة أكذوبة بيولوجية، أبحاث المؤتمر الثامن للإعجاز ٣٤٧/١، والمعجزة العلمية في (وليس الذكر كالأنثي) للراوي، من أبحاث المؤتمر السابع للإعجاز، العلوم الطبية.

في حالة الراحة، وقد استخدم الباحث إشعاع PET، في تجربة تشمل ٣٦ رجلاً و٣٦ امرأة، وذلك لدراسة نشاط الدماغ أثناء الراحة دون التفكير بشيء، وأظهرت الصور أن المناطق التي تنشط في دماغ المرأة تختلف عن المناطق التي تنشط في دماغ الرجل، ويقول الباحثون: إن تصميم دماغ المرأة جاء مناسباً لتحمل الألم والإجهادات (مثل آلام الولادة) أكثر من الرجل حيث إن دماغه لا يوجد فيه مثل هذه الميزة (١).

ولدى النساء قدرة كبيرة على استعادة الذكريات المرتبطة بأحداث عاطفية، بينما يتذكر الرجال الأحداث التي لها علاقة بعناصر متعددة معقدة، وتشير البحوث إلى وجود أسس تركيبية وكيميائية لاختلاف طبيعة الذاكرة بين الجنسين، فعندما يتعرض (قُرين آمون) المسؤول عن الذاكرة لهرمونات ذكرية وأخرى أنثوية، فإنّه يستجيب بطريقة مختلفة في الرجال عن استجابته في النساء (٢).

#### وهناك عدة أمور تؤثر على ذاكرة المرأة:

فقد أثبتت دراسة حديثة في أستراليا أن المرأة الحامل تصاب ذاكرتها بالضعف والاضطراب؛ لتسبب الحمل في تناقص طفيف في عدد خلايا الذاكرة لدماغ الحامل، وهذه الحالة ربما تستمر لمدة عام كامل بعد الولادة، وربما أكثر.

وتوصل فريق طبي في أمريكا عقب تجارب أن نقصان الحديد المعتدل يبطئ من تفكير المرأة وذاكرتها، فكيف بالنقصان الحاد، بل إن النساء قيد التجربة احتجْنَ إلى جرعات من الحديد لمدة أربعة أشهر يومياً لتتحسن ذاكرتهن، أيضاً فإن ٢٠% من نساء العالم المتقدم، و ٤٠% من نساء العالم الثالث لديهن تقص شديد في الحديد، فكيف بمن يعانين نقصاً معتدلاً.

٢- الفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، مجلة الإعجاز، العدد٤٣، ص٢٩.

۱ - وليس الذكر كالأنثى، رؤية علمية جديدة لعبد الدائم كحيل، على موقعه: (www.kaheel7.com).

والقلق من العوامل التي لها تأثير سلبي على الذاكرة، والمرأة معرضة للقلق ثلاث أضعاف الرجل، وعند القلق يتم إفراز هرمون القلق (cortisol) الذي أثبتت الدراسات أنه يؤذي الذاكرة في حالة القلق والاضطراب، كما ثبت أن القلق قد يؤذي مركز الذاكرة، بالإضافة إلى أن المرأة تقوم بعدة مهام في نفس الوقت بفعل استعمالها للمخين، وأظهرت الدراسات أن ذلك يجعل الإنسان يعمل أكثر وينتج أقل، وفي النهاية نحصل على مستوى عال من القلق والجهد والضغط(۱).

أما العاطفة: فإن الجهاز الطرفي في الدماغ (limbic system) –الذي يعتبر مركز العاطفة- في النساء أضخم وأكثر حساسية وتجاوباً منه في الرجال، كما أن الذكريات المحزنة تضاعف من وصول الدم إليه أكثر بثماني مرات من الدم الذي يغذي الجهاز الطرفي للرجال، لذا فإن النشاط الزائد لهذا الجهاز آثار سلبية على الجنسين، لكن وجود مركب السيروتونين (٢) بتراكيز عالية في الرجال يقلل من تلك

1- انظر: الرد على العلمانيين المشككين في شهادة المرأة في القرآن الكريم لهشام طلبه، منشور على موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة على الرابط: (www.quran-m.com)، والعلم اليقين في شرح حديث ناقصات عقل ودين للطبيب سمير بوراس منشور على موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة على الرابط: (www.quran-m.com)، وأن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى لفراس نور الدين مدير موقع الإعجاز العلمي في القرآن والسنة: (www.quranmiracles@gmail.com) على الرابط: (http://www.hurras.org/vb/showthread).

7- مادة كيميائية تتفاعل في الدماغ وغيره للتأثير على كثير من الأحاسيس والسلوكيات والأساليب، وينظم السيروتونين بعض الوظائف المهمة كالشهية والنوم والمزاج والسلوك العدواني والجنس، ويعمل في الدماغ وبقية الجهاز العصبي بوصفه ناقلاً عصبياً، وقد وجد الباحثون ارتباطاً وثيقاً بين نقصه وحالات الاكتئاب والتوتر والسلوك العداواني والنهم الغذائي، وبما أن الدورة الشهرية تسبب الاكتئاب عند أغلب النساء، فقد طور الأطباء عقاراً يحسن من كفاءة هذا الناقل العصبي لأدمغة النساء، فخفف كثيراً من أعراض الدورة الشهرية لديهن. انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢١/٣٩٦، والفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، مجلة الإعجاز ص ٢٩، عد٣٤٠.

الآثار السلبية، ويذكر أن الباحثين في جامعة (ماجيل) وجدوا بأن دماغ الرجل ينتج السيروتونين بنسبة ٥٣% أكثر من النساء، كما وجد باحثو مركز مونتريال للأعصاب أن دماغ الرجل أسرع في إنتاجه ب٥١% من دماغ المرأة (١).

ونجد الفروق بين الجنسين حول التصنيع العاطفي قد وجدت لها دعماً في دراسة أجريت في جامعة بنسلفانيا، وبينت أن دماغ المرأة أثناء راحته لديه نشاط استقلابي أكبر في المناطق الدماغية المسؤولة عن التعبيرات الرمزية للعواطف، أما دماغ الرجل فعلى النقيض من ذلك، يكون أكثر نشاطاً في المنطقة الدماغية المتحكمة في التعبيرات العاطفية الحركية، كما أظهرت دراسات أخرى الفروق في الأنشطة الدماغية بين الرجل والمرأة عند قراءة التعبيرات العاطفية (۱۲)، فقد قام فريق من الأطباء النفسانيين وأجروا تجربة على رجال ونساء بإعطائهم صور ذات مواضيع متعددة، ثم بعد مدة أقاموا اختبارات لهم مع عمل تصوير رنين مغناطيسي لرؤية تأثير الصور واسترجاعها على نشاط المخ، فوجدوا أن استجابة المرأة للصور ذات الطابع العاطفي أكثر، فمخ المرأة أكثر تنظيماً لتذكر واستقبال العواطف (۱۳).

يقول زغلول النجار: «ثبت علمياً أن هناك فروقاً نفسية كبيرة بين كل من الأنثى والذكر من بني آدم، فالتكوين النفسي للأنثى يميل الى تقديم العاطفة على العقل، وبالتميز بالحساسية المُفرِطَة، ورِقَّةِ المشاعر، واتساع الخيال، وقوة الحدس، والبداهة الفطرية، وحب التملك، والغيرة الشديدة، وغلبة الخوف، والوهم، والتشاؤم،

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر: الفرق بين الرجل والمرأة لنورهانا، مجلة الإعجاز ص٢٩، العدد٤٣، والمساواة بين الرجل والمرأة أكذوبة بيولوجية لعنايات عثمان، ضمن أبحاث المؤتمر العالمي الثامن للإعجاز، العلوم الطبية، ٣٤٧/١.

٢- انظر: الإعجاز العلمي في السنة النبوية لصالح أحمد رضا ١١٨١/٢.

٣- انظر: العلم اليقين في شرح حديث ناقصات عقل ودين للطبيب سمير بوراس، منشور على موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، على الرابط: (www.quran-m.com).

وعدم القدرة على الانسلاخ عن الذات والصفات الشخصية، فإذا أضيف ذلك إلى ضعف البنية الجسدية مقارنة بالرجل، وإلى غير ذلك من صفات الأنوثة، فإننا نجد الأنثى في مواقف الشدة والخصومة أو الخطر تعجز عن البيان، ويتلعثم منها اللسان، وترتبك ارتباكاً شديداً، حتى ولو كانت من الفصيحات المبدعات، ولذلك وصفها الله تعالى هذا الوصف المعجز بقوله العزيز: ﴿ وَهُوَ فِي ٱلنِّصَامِ عَيْرُمُهِينٍ ﴾ (١).

۱- انظر: التفسير العلمي لقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ فِي ٱلْمِنْصَامِ عَيْرٌ مُبِينٍ ﴾ موقع زغلول النجار على الرابط: (http://www.elnaggarzr.com/index.php?itm=44476a1e440fd679fa769b2ccbed765).

### المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

\* الفوارق بين الذكر والأنثى على نوعين: الأول: فوارق كونية وقدرية، ذكرها الله في قوله: ﴿ وَلَيْسَ الدِّكُو كَالْأُنثَى ﴾ (١)؛ أي: خلقة الذكر ليست كخلقة الأنثى، وأشار الله في إلى نقص المرأة وضعفها الخلقيين الطبيعيين ونقصان حالها بقوله في أَوْمَن يُنَشَوُّا فِ الْحِلْيَةِ وَهُو فِ الْخِصَامِ غَيْرُمُبِينٍ ﴾ (٢).

١ - سورة آل عمران: الآية ٣٦.

٢- سورة الزخرف: الآية ١٨.

٣- سورة النساء: الآبة ٣٤.

٤- سورة البقرة: الآية ٢٢٨.

- \* وجود الفوارق الكونية القدرية والشرعية بين الرجل والمرأة، يمنع من المساواة الكاملة بينهما، ومحاولة ذلك في جميع نواحي الحياة لا يمكن أن يتحقق.
- \* عامة المفسرين على أن التذكير والإذكار في قوله الله المفسرين على أن التذكير والإذكار في قوله الله المفسرين على أن النسيان غالب على فَتُذَكِّر إِحْدَنْهُمَا الْأُخْرَىٰ الله أنه أن النسيان على طباعهن، واجتماع المرأتين عليه أبعد، وفيه إشعار بنقصان عقلهن وقلة ضبطهن.
- \* الإسلام يهدف إلى بناء مجتمع يكون فيه لكلٍ من الرجل والمرأة دور متكامل في عملية البناء والتتمية، وقد أعطى الإسلام المرأة حقوقها كاملة على أساس ينسجم مع شخصيتها وقدراتها وكفاءتها وتطلعها ودورها الرئيس في الحياة.
- \* أثبتت الدراسات العلمية الحديثة اختلاف الرجل عن المرأة اختلافاً كبيراً في كثير من النواحي، وأن الفروق الفسيولوجية (الوظيفية) والتشريحية بين الذكر والأنثى أكثر من أن تحصى وتعد، تبتدئ هذه الفروق على مستوى الصبغيات، وترتفع الفروق إلى مستوى الخلايا، وتتجلى الفروق أكثر في نطفة الذكر (الحيوانات المنوية) ونطفة المرأة (البويضة)، ثم ترتفع الفروق بعد ذلك في الأنسجة والأعضاء وأجهزة الجسم المختلفة، ولكنها تدق في بعض الأجهزة وتتضح في أخرى، وتتجلى الفروق بوضوح في اختلاف الأجهزة التناسلية.
- \* بينت الأبحاث الجديدة بواسطة أجهزة المسح بالرنين المغناطيسي اختلافات جذرية واضحة وظيفية وتشريحية بين دماغيهما، وثبت ما يؤكد وجود فروق في الذكاء بين الجنسين؛ وأن دماغ الرجل أكثر تخصصاً، ويعمل بطريقة مختلفة عن دماغها حتى في حالة السكون، وأن تخزين المعلومات والقدرات في الدماغ يختلف بينهما، وتشير البحوث إلى وجود أسس تركيبية وكيميائية لاختلاف طبيعة الذاكرة

١- سورة البقرة: الآية ٢٨٢.

بين الجنسين، وهناك عدة أمور تؤثر على ذاكرة المرأة: كالحمل ونقصان الحديد والقلق، وثبت أن دماغ المرأة أكثر تنظيماً لتذكر واستقبال العواطف.

### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:

\* الجوانب العلمية تقوي ما ذكره المفسرون من أن زيادة الدرجة هو تفضيل للرجل على المرأة في مجموعة من الأحكام الشرعية، وتدل على أن المقصود بالضلال في قوله الله المناز المنطهن المنطقة ال

\* ظهور المعجزة، وهي معجزة تشريعية بيانية علمية: فأما المعجزة التشريعية فبممايزة التشريع الإلهي الحكيم بين الذكر والأنثى في مجموعة من الأحكام، مراعية للفوارق الخلقية الطبيعية بين الجنسين، بينما القوانين الوضعية البشرية رامت المساواة المطلقة بين الذكر والأنثى غافلة عن هذه الفروق أو متغافلة عنها، والمتأمل لحال المرأة في التشريع الوضعي الجاهلي أو في التشريعات القديمة أو البشرية المعاصرة يرى المعجزة التشريعية تتجلى حكمتها بوضوح في عصر العلم والتقنية الحديثة، حيث ثبت من الفروق الخلقية الكثيرة الظاهرة والباطنة بين الجنسين ما يبين ظهور كمال الشريعة الإسلامية وتمامها وسموها، ذلك أنها شريعة الهية سماوية، من عند الخالق الله الذي خلق وهو يعلم حقيقة مخلوقه وطبيعة تركيبه، فشرع له من الأحكام ما يناسب طبيعته وفطرته، ومن ذلك أن مايز بين الذكر والأنثى في مجموعة من الأحكام الشرعية، وكونها الشريعة الإسلامية كذلك أمن عند الله في مجموعة من الأحكام الشرعية، وكونها الشريعة الإسلامية كذلك وأما المعجزة البيانية فبذكر القرآن للفوارق الجوهرية بين الذكر والأنثى بآيات وألفاظ قليلة لكنها ذات دلالات كثيرة، مما يدل على بلاغة هذا الكتاب الكريم.

١- سورة البقرة: الآية ٢٨٢.

وأما المعجزة العلمية، ففيما أثبته العلم الحديث من اختلاف الذكر عن الأنثى طبيعة وخلقة اختلافاً جوهرياً في كثير من النواحي، خصوصاً الاختلافات الجذرية بين دماغ المرأة ودماغ الرجل وظيفية وتشريحية، وذلك بالبحث والدراسة واستخدام وسائل العلم الحديثة المتطورة والتي مكنتهم من النظر إلى أدق تفاصيل جسم الإنسان، بينما أخبر القرآن الكريم الذي نزل على محمد على قبل أكثر من أربعة عشر قرناً من الزمان عن هذه الفروق بينهما، وأنها فروق اقتضت التمايز بينهما في مجموعة من الأحكام، ويتجلى هذا الإعجاز في الفرق بينهما في الشهادة التي نصت عليها آية الدين، وذلك في زمان لم يكن فيه وجود لأي من هذه الوسائل العلمية، ليدل ذلك دلالة واضحة على أن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله هي، ويدل كذلك على سبق القرآن الكريم للعلوم الحديثة.

\* المساواة المطلقة بين الذكر والأنثى مفسدة عظمى؛ لأنها تتافي الفروق بينهما فيما ثبت من الأحكام الشرعية، وتتتافى مع طبيعة الخلقة البشرية، ويترتب عليها تحميل المرأة من الأعباء ما يلحق الضرر بها، وشغلها بأعباء تخرجها عن وظيفتها الأساسية، مما يعود على الأسرة بالضياع والتمزق، لينعكس ذلك سلباً على المجتمع والأمة.

والله ﷺ أعلم

### المبحث الثالث صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في ضوء الاكتشافات العلمية. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في القرآن الكريم الآيات الواردة:

يقول الله على: ﴿ فَلِنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِن مَّآمِ دَافِقٍ ﴾ (١).

### أقوال المفسرين

أولاً: وصف الله الله الماء الذي يخلق منه الإنسان بأنه ودافق: الصب، من دفق الماء والدمع يَدْفِق ويدْفُق دَفْقاً ودُفُوقاً وانْدفق وتدَفَق واستَدْفق: الصب، من دفق الماء والدمع يَدْفِق ويدْفُق دَفْقاً ودُفُوقاً وانْدفق وتدَفق واستَدْفق انْصب، وقيل انصب بمرَّة، فهو دافق أي مدفوق، كسِرٌ كاتِم، أي مكتُوم، والدَّفْق في كلام العرب صبب الماء، وهو متعد، يقال: دَفَقتُ الكوز فاندفق وهو مَدفُوق، ودفقت الماء أدفقه دفقاً، أي صببته، ودَفق الماء دَفقاً: انصب بشدة، والانْدِفَاق: الانصباب، والتَّدَفُقُ: التصبب.

والدفق: الدفع، قال ابن فارس: «(دفق) الدال والفاء والقاف أصل واحد مطّرد قياسه، وهو دفع الشَّىء قُدُماً، من ذلك: دَفَقَ الماء، وهو ماءٌ دافق»(٢).

وقال ابن جزي: «وسمى المني ماء دافقاً من الدفق بمعنى الدفع»(7).

ويقال: سير أَدفقُ: أي سريع، ويقال: فلان يَتدفَّق في الباطل تدفُّقاً إذا كان يُسارع إليه (٤)، قال الراغب الأصفهاني: «قال الله تعالى: ﴿مَّلَو دَافِقٍ ﴾: سائل بسرعة، ومنه استعير: جاءوا دُفْقَةً، وبعير أَدْفَقُ: سريع، ومَشَى الدِّفِقَي، أي:

١- سورة الطارق: الآيتان ٥، ٦.

٢- انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٢٨٦/٢.

٣- النسهيل لعلوم الننزيل لابن جزي ٣٠٧/٣.

٤- انظر: كتاب العين للخليل بن أحمد ١٢٠/٥، والصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية) للجوهري ١٦١/٥، وتاج ومختار الصحاح للرازي ص٢١٨، ولسان العرب ٩٩/١٠، والمصباح المنير للفيومي ١٩٧/١، وتاج العروس من جواهر القاموس للزَّبيدي ٢٩٢/٢٥.

يتصبّب في عدوه كتصبّب الماء المتدفّق، ومشوا دفقا»<sup>(۱)</sup>، وقال ابن عاشور: «ومعنى أودافي أن خارج بقوة وسرعة»<sup>(۲)</sup>.

وقال جماعة من المفسرين: الدفق صب فيه دفع (7)، أو صب فيه دفع وسيلان بسرعة (2).

ثانياً: اختلف المفسرون في المراد بقوله نه المراد بقوله تانياً: اختلف المفسرون في ذلك قولان:

القول الأول: ذهب جمهور المفسرين إلى أن المراد بالدافق المدفوق<sup>(°)</sup>، والدفق في الحقيقة لصاحبه (<sup>۲)</sup>، ولما كان هذا الماء مدفوقاً، اختلف هؤلاء –الجمهور – في سبب وصفه بالدافق على وجوه:

الوجه الأول: أنه من تسمية المفعول باسم الفاعل، وأهل الحجاز أفعل لهذا من غيرهم، يجعلون المفعول فاعلاً إذا كان في مذهب النعت، كقولهم: سِرِّ كاتم أي مكتوم، وهمّ ناصب أي منصوب، وليل نائم، ونحو ذلك (٧)، وأعان على ذلك أنها

١- انظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ص٣١٦.

٢- انظر: التحرير والتنوير ٣٠/٣٣٠.

٣- انظر: الكشاف للزمخشري ٢٣٦/٤، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٢٦٨/٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٤٥٠/٦، ونظم الدرر للبقاعي ٥٧٩/٨، ومحاسن التأويل للقاسمي ٥٠/٩٤.

٤- انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٤١/٩، وروح البيان لحقي ٢٠٩/١٠، والبحر المديد لابن عجيبة ٢٣٢/٨، روح المعانى للآلوسى ٩٧/٣٠.

٥- انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٤٥٣، والكشف والبيان للثعلبي ١٠/١٧، والهداية إلى بلوغ النهاية المراج ١١٩/١١، ومعالم التنزيل للبغوي ١٣٩/١، والكشاف للزمخشري ٤/٣٦، وزاد المسير لابن الجوزي ١٨/٩٣، ومفاتيح الغيب للرازي ١١٧/٣١، وتفسير القرطبي ٢٠/٤، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢١٧/٤، والبحر المحيط لأبي حيان ١١٧/٤، واللباب لابن عادل ٢٦/٢، وفتح القدير للشوكاني ٥/٨٠٠. انظر: الكشاف للزمخشري ٤/٣٦١، ومدارك التنزيل للنسفي ٤/٨٦، والبحر المديد لابن عجيبة ١١٧/١، انظر: جامع البيان ٢٤/٤٥، والكشف والبيان ١١٧/١، وزاد المسير ١٨/٩، ومفاتيح الغيب ١/١١١، وتفسير القرطبي ٢٠/٤، واللباب لابن عادل ٢٠/٢٦، وفتح القدير للشوكاني ٥٥٨٥، ٥٠٩.

توافق رءوس الآيات التي هي معهن (١)، ومنه في القرآن الكريم قوله ﴿ وَمَاكُ لَا عَاصِمُ ٱلْمُوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ﴾ (١)، أي لا معصوم، وقوله ﴿ فَهُو فِي عِيشَةِ عَاصِمُ ٱلْمُوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ﴾ (١)، أي لا معصوم، وقوله ﴿ قُولَ فَهُو فِي عِيشَةِ وَالْمَاءِ وَلا تقول: دَفَق (١).

الوجه الثاني: لأنه ذو اندفاق، كما يقال: دراع، وفارس، ونابل، ولابن، وتامر، أي: ذو درع، وذو فرس، وذو نبل، وذو لبن، وذو تمر، فيكون على النسب<sup>(٥)</sup>. الوجه الثالث: أن صاحب الماء لما كان دافقاً أطلق ذلك على الماء مجاز مبالغة<sup>(٦)</sup>.

الوجه الرابع: أو أنه لقوة دفق الطبيعة له كأنه يدفق بنفسه فهو إسناد مجازي، والدفق لصاحبه (۲)، أو لأنه لتتابع قطراته كأنه يدفق بعضه بعضا أي يدفعه (۸). الوجه الخامس: بمعنى منصب من غير تأويل (۹).

١- انظر: معانى القرآن لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء ٣/٥٥/٠.

٢- سورة هود: الآية ٤٣.

٣- سورة الحاقة: الآية ٢١، وسورة القارعة: الآية ٧.

٤- انظر: معاني القرآن للفراء ٢/١٥، ١٦. وذكر الفراء من ذلك قول الحطيئة:

دع المكارمَ لا ترحل لِبُغْيتها \*\*\* واقعد فإنّك أنت الطاعم الكاسي. أي: المكسوّ.

<sup>0</sup> – انظر: الكشاف للزمخشري 1/7، وزاد المسير لابن الجوزي 1/7، ومفاتيح الغيب للرازي 1/7، ووالتسهيل لعلوم النتزيل لابن جزي 1/7، والبحر المحيط لأبي حيان 1/7، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان 1/7، واللباب لابن عادل 1/7، وفتح القدير للشوكاني 1/7، ومحاسن التأويل للقاسمي 1/7.

٦- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٧/٣١، ومحاسن التأويل للقاسمي ٥٥/٩.

٧- انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي ٥٧٩/٨.

٨- انظر: محاسن التأويل للقاسمي ٥/٩.

٩- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٧/٣١، ومحاسن التأويل للقاسمي ٩/٥٤.

القول الثاني: ذهب الإمام ابن عطية الأندلسي إلى أنه يصح أن يكون الماء دافقاً؛ لأن بعضه يدفع بعضاً، فمنه دافق، ومنه مدفوق، ففسر الدفق بالدفع، كدفق الماء بعضه إلى بعض، يقال تدفق الوادي والسيل إذا جاء يركب بعضه بعضاً(١).

غير أن أبا حيان الأندلسي قد تعقبه بأن الدفق بمعنى الدفع غير محفوظ في اللغة، بل المحفوظ أنه الصب (٢)، لكن ما ذكره أبو حيان قد يعترض عليه بذكر ابن فارس له، وبقول ابن جزي.

والراجح والله أعلم-: أنه لا مانع من حمل اللفظ على القولين؛ جمعاً بينهما، وهو هنا ممكن، فيكون الماء مدفوقاً بالنظر إلى صاحبه، ودافقاً بالنظر إلى ذاته، فهو دافق ومدفوق.

ثالثاً: اختلف المفسرون في المقصود بالماء الذي يوصف بأنه (دافق)، على قولين، وهما:

القول الأول: المقصود ماء الرجل؛ لأن الإنسان مخلوق مِن مَّاء دافق، والذي يوصف بذلك هو ماء الرجل وحده؛ إذ هو الذي يحس به ويشاهد دفقه، ثم عطف عليه بأن وصفه بأنه يخرج من بين صلبه وترائبه؛ لأن الترائب تستعمل في الرجل، وهي منه بمنزلة الثديين للأنثى<sup>(۱)</sup>، أو أنه وصف الماء الممتزج بالدافق من قبيل توصيف المجموع بوصف بعض أجزائه أو أحد جزئيه وهو منى الرجل<sup>(٤)</sup>.

القول الثاني: ذهب كثير من المفسرين إلى أن المقصود ماء الرجل وماء المرأة؛ قالوا؛ لأن الإنسان مخلوق منهما -ماء الرجل وماء المرأة-، لكن جعلهما ماءً

١- انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ٥/٤٣٧.

٢- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٩٧/٣٠، وروح المعاني للآلوسي ٩٧/٣٠.

٣- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٩١٩.

٤- انظر: روح البيان لحقي ٢٠٩/١٠، وروح المعاني للآلوسي ٣٠/٣٠.

واحداً، لاتحادهما حين ابتدئ في خلقه، وامتزاجهما في الرحم أشد امتزاج، بحيث يصيران ماءً واحداً (١).

وعليه فوصفه بالدفق باعتبار كليهما -ماء الرجل وماء المرأة-، إذ مني المرأة دافق أيضاً إلى الرحم<sup>(۲)</sup>.

قال ابن كثير: «يعني المني يخرج دفقاً من الرجل والمرأة، فيتولد منهما الولد»(7).

وفي تفسير الجلالين: «ذي اندفاق من الرجل والمرأة في رحمها»(٤).

والراجح: هو القول الثاني كما سيأتي في الجوانب العلمية، وكون ماء الرجل هو المشاهد دفقه فإنه لا يمنع من أن يكون ماء المرأة كذلك، وأما أنه عطف عليه بأن وصفه بأنه يخرج من بين صلبه وترائبه –أي الرجل–، فهو استدلال بما هو محل نزاع، وذلك لا يقوى، وسيأتي بيان ذلك في المبحث التالي إن شاء الله تعالى.

\_\_\_

۱- انظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١٠/١٧٩، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥/٢٣٩، والكشاف للزمخشري ٤/٣٦/، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٤/٢٦٨، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠٤، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥/٢٧٦، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٣٣/، والبحر المحيط لأبي حيان ٨/٩٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٦٢/، ونظم الدرر للبقاعي ٨/٩٧، وتفسير الجلالين ص٨٠، والسراج المنير للشربيني ٤/٣٠، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٤١/، وفتح القدير للشوكاني ٥/٩، وروح المعاني للآلوسي ٩٧/٣٠.

٢- انظر: روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ٩٧/٣٠.

٣- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٠٤/٤.

٤- انظر: تفسير الجلالين لجلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي ص٥٠٢.

#### المطلب الثاني: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في الاكتشافات العلمية

تتكون الحيوانات المنوية في الخصيتين، ثم تمر إلى البريخ، ومنه إلى قناة طويلة يطلق عليها الأسهر، إلى غدة البروستاتا حيث يلتقي الأسهر بالحويصلات المنوية، وتتتج الحويصلات المنوية وغدة البروستاتا سائلاً كثيفاً يميل إلى البياض يسمى السائل المنوي، ويعمل السائل المنوي على تغذية النطاف بعد أن يختلط بها ليشكل المني، كما يساعد على نقلها إلى خارج الجسم بقذفها عبر القضيب الذي تمتلئ أنسجة خاصة فيه بالدم ليصبح صلباً ومنتصباً عندما يثار الرجل، وعند إثارة القضيب تتقبض العضلات المحيطة بالأعضاء التناسلية، ويرغم هذا الانقباض تحريك السائل من الغدد، بسبب تقلصات في جدار الحويصلة المنوية، مع تقلصات القناة القاذفة للمني، وتقلصات عضلات العجان، مما يسبب تدفق المني.

وفي كل دفقة مني ما بين مائتين إلى ثلاثمائة مليون حيوان منوي، وإذا دققنا النظر في كل حيوان منوي وجدنا له رأساً مصفحاً مدبباً، وله عنق صغير، وله ذيل طويل، بواسطته يتحرك وينطلق ويساعده على السباحة في خضم بحر المني وأمواجه المتلاطمة، فيضرب الحيوان المنوي بسوطه عبر هذه الإفرازات المتعاقبة حتى يصل إلى بغيته أو يموت(٢).

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة العربية العالمية (٢٩١/٦)، (٢٩١/١٠)، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٢٧، ١١٤ وزراعة الأعضاء التناسلية والغدد التناسلية للمرأة والرجل لصديقة العوضي-وكمال محمد، بحث منشور ضمن مجلة مجمع الفقه الإسلامي الدولي، دورة ٦، عدد ٦، جزء ٣، ص٢٠٥٢، ١٤١ه-١٩٩٠م. ٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٥٩، ١٦٠، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن لمحد الرقعي ص٥٣، ٥٤.

وقد وضع العلماء شروطاً للإخصاب من ماء الرجل، هي: (التدفق، والاندفاع بسرعة، ووجود عدد كبير من الحيوانات المنوية، وحيوية الحيوانات المنوية بأن تكون حية مع سلامتها شكلاً ووظيفة)(١).

فالثابت علمياً أن المنويات التي يحتويها ماء الرجل لابد أن تكون حيوية متدفقة متحركة كشرط للإخصاب<sup>(۲)</sup>.

وثبت علمياً أن بويضة المرأة تكون في المبيض داخل جراب ترشح إليه السوائل، حتى إذا امتلأ انفجر وتدفق وفيه البويضة، فيتلقفه البوق –هو نهاية قناة الرحم وفيه البويضة، لتسير في سوائل القناة حتى تصل إلى المكان الذي تلتقي فيه بالحيوان المنوي، فطريقة انطلاق ماء المرأة تتم بالتدفق، وهذا الماء يحمل البويضة تماماً كما يحمل ماء الرجل الحيوانات المنوية (٣)، وبالتالي فمن الثابت علمياً أن ماء المرأة الذي يحمل البويضة يخرج متدفقاً إلى قناة الرحم، وثبت علمياً أن البويضة لابد أن تكون حيوية متدفقة متحركة حتى يتم الإخصاب (٤).

.

<sup>1-</sup> انظر: إعجاز القرآن في إنجاب الذرية لمجاهد أبو المجد، وسامي عبد الفتاح، منشور ضمن بحوث المؤتمر العالمي العاشر للإعجاز العلمي في القرآن والسنة بتركيا، الطب وعلوم الحياة، ٢/٠٥١، دار جياد، ٢٤٣٨هـ- ٢٠١١م.

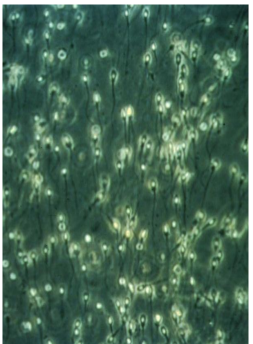
٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٣٥.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٢٣، ودليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث لمحمد عز الدين ص٣٤٩، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٧٠.

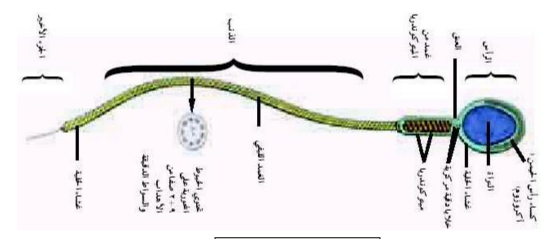
٤- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٥٥.



بويضة مع طبقتها من الخلايا الجريبية، وماء المرأة، مكبرة (١٠٠) مرة، يتم سحب البويضة داخل ... المبيض بواسطة ملايين الأهداب الصغيرة تدفعها إلى داخل القناة



صور مكبرة تحت المجهر لمني الرجل، وتظهر الحيوانات المنوية كل واحد منها له رأس وذيل يسبح في هذا السائل.



صورة تشريحية لحيوان منوي

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* وصف الله الماء الذي يخلق منه الإنسان بأنه و النوق والدفق الصب، والدفع، ويقال: سير أدفق أي سريع، والدافق: السائل بسرعة، أو الخارج بقوة وسرعة، وذكر جماعة من المفسرين أن الدفق: صب فيه دفع، أو صب فيه دفع، وسيلان بسرعة.
- \* جمهور المفسرين على أن المراد بالدافق المدفوق، والدفق في الحقيقة لصاحبه، وسبب وصفه بالدافق إما أنه من تسمية المفعول باسم الفاعل، أو لأنه ذو اندفاق فيكون على النسب، أو أن صاحب الماء لما كان دافقاً أطلق ذلك على الماء على سبيل المجاز، أو أنه لقوة دفق الطبيعة له كأنه يدفق بنفسه فهو إسناد مجازي، أو أنه من دفق الماء دفقاً ودفوقاً إذا انصب.

وذهب ابن عطية الأندلسي إلى أنه يصح أن يكون الماء دافقاً؛ لأن بعضه يدفع بعضاً، فمنه دافق، ومنه مدفوق.

والصواب شمول اللفظ لكلا المعنيين الدافق والمدفوق، فهو دافق بذاته ومدفوق بصاحبه.

\* اختلف المفسرون في الماء الذي يوصف بأنه (دافق)، على قولين: القول الأول: المقصود ماء الرجل؛ لأنه الذي يوصف بذلك.

القول الثاني: كثير من المفسرين على أن المقصود ماء الرجل وماء المرأة؛ لأن الإنسان مخلوق منهما، وجعلهما ماءً واحداً، لاتحادهما وامتزاجهما بحيث يصيران ماءً واحداً، وعليه فوصفه بالدفق باعتبار كليهما.

والصواب شمول اللفظ لكلا المائيين -ماء الرجل وماء المرأة-.

- \* مني الرجل يخرج من الجسم متدفقاً بفعل التقلصات في جدار الحويصلة المنوية، مع تقلصات في القناة القاذفة للمني، وتقلصات عضلات العجان، فهو بذلك مدفوق، والدفق في الحقيقة صاحبه، وبالتالي عبر باسم الفاعل (دافق) عن اسم المفعول (مدفوق)، ثم إنه بعد دفقه من الجسم يستقل بحركته الذاتية ويصبح دافقاً على الحقيقة، باعتبار حركة مكوناته؛ فهو سائل زوده الله تعالى بالقدرة الذاتية على الحركة والتدفق، وفي كل دفقة مني ما بين مائتين إلى ثلاثمائة مليون حيوان منوي، وكل حيوان منوي له رأس مصفح مدبب وعنق صغير وذيل طويل بواسطته يتحرك وينطلق، وهو بشكله أشبه بقذيفة، كما تؤكد ذلك المكتشفات العلمية(۱).
- \* كذلك ماء المرأة الذي يحمل البويضة هو أيضاً ماء دافق، يخرج متدفقاً إلى قناة الرحم، والبويضة لا بد أن تكون حيوية متدفقة متحركة حتى يتم الإخصاب، وعلى هذا فكلا الماءين دافق<sup>(۲)</sup>.

### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:

- \* المكتشفات العلمية تدل على صحة ما ذكره كل من الجمهور وابن جزي، إذ أثبتت أن الماء يكون مدفوقاً بالنظر إلى صاحبه، ودافقاً بالنظر إلى ذاته، فهو دافق ومدفوق.
- \* المكتشفات العلمية تدل على رجحان القول الثاني الذي عليه كثير من المفسرين من أن المقصود بالماء الدافق ماء الرجل وماء المرأة.

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٥٩، ١٦٠، ١٦٥، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن ص٥٣، ٥٤، و أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص١٢١، ١٢٢.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٢٣، والإنسان هذا الكائن العجيب أطوار خلقه
 وتصويره في الطب والقرآن ٧٨/١.

\* إعجاز القرآن الكريم وهو هنا إعجاز بياني وعلمي:

أما الإعجاز البياني ففي لفظ (دافق) الذي هو أدق وصف للماء الذي يتخلق منه الإنسان، فهو لفظ جامع لكل الشروط التي ذكرها العلماء لماء الرجل كي يكون ذا فاعلية في الإخصاب، وهو لفظ جامع لكلا المائين، ماء الرجل، وماء المرأة، فهو لفظ معبر جامع لكل الحقائق التي اكتشفها العلم الحديث، ومن إعجاز هذا الكتاب الكريم سعة دلالة ألفاظه، فلفظ واحد يجمع من المعاني والدلالات الشيء الكثير، فسبحان الله الملك العلى الكبير.

وأما الإعجاز العلمي ففي وصف القرآن الكريم للماء الذي يخلق منه الإنسان بأنه (ماء دافق) مما يشير إلى أن للماء قوة دفق ذاتية (۱)، وهذا هو ما كشفه العلم الحديث، مع أن جمهور المفسرين ذهبوا إلى خلافه، مما يدل دلالة واضحة على أن هذا الكتاب الكريم هو كلام رب العالمين، كما جعل منه عقيدة وشريعة ومنهج حياة، جعل منه معجزة دالة على صدق الرسول محمد ، والرسالة التي جاء بها هداية ورحمة للبشرية جمعاء، ويدل على سبق القرآن الكريم كلام رب العالمين للعلوم الحديثة، ولا غرابة في ذلك؛ لأن العلم الذي فيه هو علم الله مصداقاً لقوله الدي أنكن النه وفيه علمه الذي المناه وفيه علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه (۱).

والله على أعلم

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٣٥.

٢- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٢٦/١.

### المبحث الرابع الصلب والترائب

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الصلب والترائب في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

الصلب والترائب في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة وأقوال المعاصرين.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المطلب الأول: الصلب والترائب في القرآن الكريم الأيات الهاردة:

قال الله على: ﴿ خُلِقَ مِن مَّلَو دَافِقٍ \* يَغُرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ ﴾ (١).

#### أقوال المفسرين:

أولاً: المقصود بالصلب عند المفسرين الظهر، أو عظامه ذو الفقرات (٢)، وبالتالي فهم لم يخرجوا به عن معناه اللغوي (٣)، وإنما سمي الظهر صلباً؛ لصلابته وقوته (٤).

أما الترائب فاختلف في المراد بها على أقوال كثيرة، وهي:

\* الصدر.

N 7 - 1 21 - 11 11 -

واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠٢٥،، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي ٨/٥٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠٢٠، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي ٨/٥٥، والفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية لنعمة الله بن محمود النخجواني ٢/١٠، والسراج المنير للشربيني ٤/٢٠، وروح البيان لحقي ١/٩٠، وفتح القدير للشوكاني ٥/٩، ومحاسن التأويل للقاسمي ١/٤٠٩، والتفسير القرآن للقرآن للخطيب ٣/٥، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٣٠٤/٣، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٢/٣١، وتفسير المظهري ١/٥١، والتفسير الوسيط لمحمد سيد طنطاوي ١/٥٤، وابقرآن للشنقيطي ٢/٣٠، وتفسير المظهري ١/٥٠، والتفسير الروسيط لمحمد سيد طنطاوي ١/٥٠، وأيسر النقاسير للجزائري ٥/٥٠، والتفسير المنير للزحيلي ٣٠/١٠، والتفسير الواضح لحجازي ٣/٥٠، وأيسر النقاسير الخليل بن أحمد الفراهيدي: «والصُلْبُ: الظَّهر، وهو عَظمُ الفقارِ المتصلِّل في وَسَطِ الظَّهْرِ» [العين ٢/١٧، وألميل، وقال ابن منظور: «الصُلْبُ والصُلَّبُ: عَظمٌ من لَدُنِ الكاهِل إلى العَجْب، والجمع أصْلُب، وأصْلاب، وصِلَبَةٌ... والصُلْب من الظَّهْر وكُلُّ شيء من الظَّهْر فيه فَقَارٌ فذلك الصُلْب، وأسان العرب ١/٢١).

3- انظر: معجم مقابيس اللغة لأحمد بن فارس بن زكريا ٣٠١/٣، والمفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ص٤٥٩، وروح البيان لحقي ٣٠٩/١٠، وتفسير المظهري ٢٠١٥/١.

١- سورة الطارق: الآيات ٦، ٧.
 ٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٥٤/٢٤، ولباب التأويل في معاني النتزيل للخازن ٢٣٣/٧،

- \* ضلوع الصدر وعظامه.
- \* موضع القلادة من الصدر (١).
  - \* فوق الثديين.
  - \* أسفل من التراق.
  - \* ما بين ثديي المرأة.
- \* ما بين المنكبين إلى الصدر.
- \* أربعة أضلاع من يمنة الصدر وأربعة أضلاع من يساره.
  - \* أربعة أضلاع من الجانب الأسفل.
    - \* الأضلاع التي أسفل الصلب.
      - \* اليدان والرجلان.
- \* أطراف الرَجل: رجلاه ويداه وعيناه، أو بين اليدين والرجلين والعينين.
  - \* عصارة القلب.
  - \* العظم والعصب من الرَّجُل، واللحم والدم من المرأة (٢).

وكل هذه الأقوال نقلها المفسرون عن ابن عباس رضي الله عنهما وغيره $^{(7)}$ .

<sup>1-</sup> قال الزمخشري: «وهي عظام الصدر حيث تكون القلادة» الكشاف ٢٣٦/٤، وقال الرازي: «ترائب المرأة: عظام صدرها حيث تكون القلادة، وكل عظم من ذلك تريبة» مفاتيح الغيب ١١٧/٣١.

٢- انظر: تفسير القرآن لعبد الرزاق الصنعاني ٣/٥٦، وجامع البيان للطبري ٢٤/٤٥٣-٥٥٦، والكشف والبيان للثعلبي ١٧٩/١، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ١٧٩/١، ١٧٩، ١٩٤٨، والنكت والعيون للماوردي ٢/٤٧٦، ومعالم التنزيل للبغوي ٥/٣٦، والكشاف للزمخشري ٢٣٦/١، وزاد المسير في علم التفسير ٩/٣٨، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ٥/ ٤٣٨، والبحر المحيط لأبي حيان ٨/٤٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٤٠، والدر المنثور للسيوطي ٤/٥٨.

٣- كعكرمة، ومجاهد، والضحاك، وسعيد بن جبير، وسفيان الثوري، ومعمر بن أبي حبيبة، وعطية، وأبي
 عياض. انظر: نفس المصادر السابقة.

وبالتأمل في هذه الأقوال نجد أن أكثرها لا تخرج عن الصدر، أو عظامه، وموضع القلادة منه، بالإضافة إلى أن اختيارات المفسرين لم تخرج عنها $^{(1)}$  – أي عن الصدر، أو عظامه، وموضع القلادة منه—؛ وذلك مراعاة منهم لما هو معروف في لغة العرب $^{(7)}$ ، ولما جاءت به أشعارهم $^{(7)}$ .

۱- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٤/٣٥، وبحر العلوم للسمرقندي ٣/٥٥، والكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١/١٧٩، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ١/٩٦، مومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ١٣٩/، والكشاف للزمخشري ٤/٣٦، ومفاتيح الغيب للرازي ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ١/٣٥، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ١/٢٧، والبحر والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٠، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٣٣/، والبحر المحيط لأبي حيان ١/٤٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٤٠، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان المحيط لأبي حيان ١/٤٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٣/٣٠، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي ١/٥٠، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١/٤١، وروح البيان لحقي للبقاعي ١/٥٠، وأرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١/٤١، وروح البيان لحقي ١/٥٠، وأرضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٢/٣٠، وأيسر التفاسير للجزائري ٥/٥٠، والتفسير الميسر النجبة من أساتذة التفسير ١١قرآن بالقرآن للشنقيطي ٢/٣١، وأيسر التفاسير للجزائري ٥/٥٠، والتفسير الميسر النجبة من أساتذة التفسير ١٨٤٤؛

٢- قال ابن منظور والأزهري: «وقال أهل اللغة أجمعون: الترائب موضع القلادة من الصدر» لسان العرب المرائب، وتهذيب اللغة لمحمد الأزهري ١٩٦/١٤، وقال الراغب الأصفهاني: «والترائب: ضلوع الصدر، الواحدة تريبة» مفردات القرآن ص١٦٥. وفي المعجم الوسيط: «عظام الصدر مما يلي الترقوتين وموضع القلادة الواحدة تربية» ١٣/١.

٣- يقول الإمام ابن جرير الطبري بعد أن نقل مجموع من الأقوال في الترائب: «والصواب من القول في ذلك عندنا، قول من قال: هو موضع القلادة من المرأة، حيث تقع عليه من صدرها؛ لأن ذلك هو المعروف في كلام العرب، وبه جاءت أشعارهم» جامع البيان في تأويل القرآن ٢٥٦/٢٤.

ويقول الإمام ابن عاشور: «والترائب: جمع تريبة، ويقال: تريب، ومحرر أقوال اللغويين فيها أنها عظام الصدر التي بين الترقوتين والثديين، ووسمه بأنه موضع القلادة من المرأة» التحرير والتنوير ٣٠/٣٠.

ثانياً: اختلف المفسرون في المراد بقوله : ﴿ مِنْ بَيْنِ الصَّلْ وَالتَّرَابِ الْمُلْ الْمُ اللهُ اللهُ

القول الأول: من بين صلب الرجل وترائبه (۱)؛ لأن الماء الدافق يختص بالرجل، والذي يُحس به، ويشاهد دفقه، هو مني الرجل، ولا يقال نضحت المرأة الماء ولا دفقته، ثم عطف عليه بأن وصفه بأنه يخرج -يعني هذا الدافق- من بين الصلب والترائب، وذلك يدل على أن الولد مخلوق من ماء الرجل فقط، وكذلك لفظ الترائب فإنها تستعمل في الرجل، فإن الترائب للرجل، بمنزلة الثديين للأنثى، فلو أريدت الأنثى لقال: (من بين الصلب والثديين) ونحو ذلك (۱).

١- سورة الطارق: الآيات ٦، ٧.

٢- انظر: النكت والعيون للماوردي ٦/٤٦٦، ومفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١، ومحاسن التأويل للقاسمي
 ١٩/١٥، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٢٦٣/٣٠، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٩١٩، والتفسير الثمين لمحمد بن صالح العثيمين ٤٩/١٤.

٣- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٩١٩.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١.

٥- انظر: إعلام الموقعين عن رب العالمين لمحمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية ١٦٨/١، ١٦٩.

القول الثاني: من صلب الرجل وترائب المرأة (۱)؛ ومثل هذا يأتي عن العرب (۲)، أي يأتي (من بين) بمعنى (من)، كما يقال: سيخرج من بين هذين الشيئين خير كثير، بمعنى: يخرج منهما (۲)، والولد لا يكون إلا منهما –أي الرجل والمرأة (۱).

القول الثالث: من بين صلب كل واحد منهما وترائبه اي الرجل والمرأة (٥)؛ لأن مقر النطفة عروق مُلتف بعضها على بعض عند البيضتين، والدماغ أعظم معونة في توليدها، وله خليفة هو النخاع، وهو في الصلب، وفيه شُعب كثيرة نازلة إلى الترائب، وهما أقرب إلى أوعية المني، لذا خُصًا الصلب والترائب بالذكر (٦).

#### المناقشة:

أما قول الفريق الأول: إن الماء الدافق يختص بالرجل، فأجاب عنه الآخرون بأن هذا من باب إطلاق اسم البعض على الكل، فلما كان أحد قسمى المنى دافقاً

۱- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٤/٤٥٥، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢١/٣٨٩، وبحر العلوم للسمرقندي ٣/٤٥، والكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١٧٩/١، والنكت والعيون للماوردي ٢/٤٧٦، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٢٣٩/٥، والكشاف للزمخشري ٢/٣٦، ومفاتيح الغيب للرازي ٢١/٣١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠ / ٥، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥/٢٧٤، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٣٣/٧، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٤٠٠، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٤١/٩، وفتح القدير للشوكاني ٥/٩٥.

٢- انظر: فتح القدير للشوكاني ٥٠٩/٥.

٣- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٤/٣٥٤.

٤- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٠٥/٤.

٥- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٥/٤٣٧، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٤٧٦، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٤٩/٨، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٤٠٢/٤، والبحر المديد لابن عجيبة ٨/٤٣٢، وتفسير المراغي لأحمد بن مصطفى المراغي ١١٢/٣٠، والتفسير الوسيط للقرآن الكريم للغزالي ٥٥/١٥.

٦- انظر: البحر المديد لابن عجيبة ٤٣٢/٨.

أطلق هذا الاسم على المجموع، والإنسان مخلوق من مجموع ماءي الرجل والمرأة<sup>(۱)</sup>، وقد يعلو أو يسبق أحدهما كما بينت السنة النبوية، وإنما قال في في ألم دافق ولم يقل (من ماءين)؛ لاختلاطهما في الرحم واتحادهما عند ابتداء خلق الجنين<sup>(۲)</sup>، ويضاف إلى ذلك ما ذكره الأطباء من أن هذا الوصف الدافق ليس مختصاً بماء الرجل دون ماء المرأة؛ لأن لها ماء يخرج أيضاً متدفقاً من المبيض مرة واحدة في الشهر من حويصلة جراف<sup>(۱)</sup>.

وأما أن ماء الرجل خارج من الصلب، وماء المرأة خارج من الترائب، وعلى هذا التقدير لا يحصل هناك ماء خارج من بين الصلب والترائب، وذلك على خلاف ظاهر الآية، فأجاب عنه الآخرون: بأنه يجوز أن يقال للشيئين المتباينين أنه يخرج من بين هذين خير كثير، ولأن الرجل والمرأة عند اجتماعهما يصيران كالشيء الواحد، فحسن هذا اللفظ هناك<sup>(3)</sup>.

أما خلق الإنسان من نطفة، والنطفة هي ماء الرجل، فإن ماء المرأة نطفة كذلك، وإطلاق النطفة عليه جاء في الحديث، لما قال النبي الله الذي الذي سأله مِمَّ يُخْلَقُ الْإِنْسَانُ: "منْ كُلِّ يُخْلَقُ: مِنْ نُطْفَةِ الرَّجُل، وَمِنْ نُطْفَةِ الْمَرْأَةِ..."(٥).

\_\_\_\_

١- مفاتيح الغيب للرازي ٣١/ ١١٨.

٢- الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١٠/٩٧١، ومعالم النتزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥/٢٣٩، والكشاف للزمخشري ٢٣٦/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٢٠، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢/٠٨٤، والسراج المنير للشربيني ٣٧٧/٤.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص١٢٤، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٣٣، والإنسان
 هذا الكائن العجيب (أطوار خلقه وتصويره في الطب والقرآن) للجاعوني ٧٨/١.

٤- مفاتيح الغيب للرازي ٣١/ ١١٨.

٥- أخرجه أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن مسعود الله عبد الله والنسائي في السنن الكبرى، كتاب عشرة النساء، باب صفة ماء الرجل وصفة ماء المرأة ٩٠٧٥، رقم: ٩٠٧٥. قال=

أما نسبة الترائب إلى المرأة فلا يدل على اختصاصها بها، بل تطلق على الرجل وعلى المرأة (1), ولكن أكثر وقوعها في كلام العرب في أوصاف النساء؛ لعدم احتياجهم إلى وصفها في الرجال(1), وعليه فمعنى الصلب والترائب يشمل الذكر والأنثى على حد سواء، كذلك الصلب يشمل الذكر والأنثى على حد سواء.

ثالثاً: من خلال ما ذكره المفسرون في معنى خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب يظهر لذلك ثلاثة احتمالات:

الاحتمال الأول: أنه يخرج من مكان وممر موجود بين الصلب والترائب، وذلك أن المني باعتبار أصله وهو الدم، يخرج من شيء ممتد بين فقرات الظهر وعظام الصدر، وذلك الشيء الممتد بينهما هو الأبهر الأورطي، وهو أكبر شريان في الجسم يخرج من القلب خلف الترائب، ويمتد إلى آخر الصلب تقريباً، ومنه تخرج عدة شرايين عظيمة، ومنها شريانان طويلان يخرجان منه بعد شرياني الكليتين، وينزلان إلى أسفل البطن حتى يصلا إلى الخصيتين، أو الشريانين المنوبين (٣).

الاحتمال الثاني: أنه يخرج مستخلصاً من بين أجزاء الصلب والترائب<sup>(٤)</sup> كما يخرج مستخلصاً من جميع أعضاء الإنسان، وإنما خصا بالذكر ؛ لأن أكثره ينفصل

<sup>=</sup>الهيئمي: «رواه أحمد، والطبراني، والبزار بإسنادين، وفي أحد إسناديه عامر بن مدرِك، وثقه ابن حبان، وضعفه غيره، وبقية رِجاله ثقات، وفي إسناد الجماعة عطاء بن السائب وقد اختلط»، مجمع الزوائد ٨/ ٢٤١، والحديث يتقوى بغيره.

١- انظر: إعلام الموقعين لابن القيم ١٤٦/١.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٠/٣٠.

٣- انظر: محاسن التأويل للقاسمي ١/٥٥٨.

٤- قال الآلوسي: «يخرج من بين الصلب أي من بين أجزاء صلب كل رجل أي: ظهره، والترائب، أي: ومن بين ترائب كل امرأة أي عظام صدرها».[روح المعاني ٩٧/٣٠].، وقال البقاعي: «وقال الملوي: فالذي أخرجه من ظروف عظام الصلب والترائب إلى أن صيره في محله من الأنثيين...»[نظم الدرر ٥٨٠/٨].

من الصلب والترائب؛ لإحاطتهما بسور البدن، فأعطى للأكثر حكم الكل<sup>(۱)</sup>، أو لأن المنفصل من غير الصلب والترائب يمر عليهما؛ وذلك أن الدماغ الذي هو أعظم الأعضاء معونة في توليد المني، له قناه هي النخاع، والنخاع في الصلب، وله شعب كثيرة نازلة إلى مقدم البدن وهو التربية، وهما أقرب إلى أوعية المني، فخصا بالذكر (٢)، قال ابن عاشور: «أي يمر ذلك الماء بعد أن يفرز من بين صلب الرجل وترائبه... أي أنَّ أصل تكوُّن ذلك الماء وتتقله من بين الصلب والترائب، وليس المعنى أنه يمر بين الصلب والترائب؛ إذ لا يتصور ممر بين الصلب والترائب؛ لأن الذي بينهما هو ما يحويه باطن الصدر والضلوع من قلب وربَّنَيْن» (٢).

١- انظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٤٨٠/٦.

٢- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١٨/٣١، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥/٧٧، ولباب التأويل
 في معاني التنزيل للخازن ٢٣٣/٧.

قال الزحيلي: «والماء في الحقيقة يشترك في تكوينه جميع أجزاء البدن، ويتبلور في الخصية والمبيض في بدء التكوين، وكلاهما يجاور الكلى، ويقع بين الصلب، والترائب، أي ما بين منتصف العمود الفقري تقريباً ومقابل أسفل الضلوع، وكل ذلك آثار عضوية مولدة من الدماغ، والنخاع قناة الدماغ، وهو في الصلب، وله شعب كثيرة نازلة إلى مقدم البدن، وهو الترائب جمع تريبة». التفسير المنير ١٧٧/٣٠.

٣- التحرير والتنوير ٣٠ /٢٣٤. وقال: «وأصل مادة كلا الماءين مادة دموية، تنفصل عن الدماغ، وتنزل في عرقين خلف الأذنين، فأما في الرجل فيتصل العرقان بالنخاع وهو الصلب، ثم ينتهي إلى عرق ما يسمى الحبل المنوي مؤلف من شرايين وأوردة وأعصاب، وينتهي إلى الانثيين وهما الغدتان اللتان تفرزان المني، فيتكون هنالك بكيفية دهنية، وتبقى منتشرة في الانثيين إلى أن تفرزها الأنثيان مادة دهنية شحمية... وأما بالنسبة إلى المرأة فالعرقان اللذان خلف الأذنين يمران بأعلى صدر المرأة وهو الترائب؛ لأن فيه الثديين وهما من الأعضاء المتصلة بالعروق التي يسير فيها دم الحيض الحامل للبويضات التي منها النسل» ٣٠/٣٠.

ولا يستبعد على هذا الاحتمال أن يكون تكون الماء الدافق شبيها بتكون اللبن المستُخلص من بين الفرث والدم أو قريباً منه (1)، حيث إن اللبن كان مختلطاً بالفرث أولاً، ثم استخلص إلى الدم ثانياً، ثم استخلصته الغدد اللبنية إلى الثدي في المرحلة الثالثة، كما بينت ذلك الدراسات العلمية الحديثة (1)، ولذا نجد الإمام ابن القيم قد شبه خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب، بخروج اللبن من بين فرث ودم (1)، وخروج اللبن لا يكون من موضع متوسط بين الفرث والدم، وإنما هو خروج واستخلاص من بين أجزائهما، بعد أن كان مختلطاً فيهما (1).

ويقوي احتمال تكون الماء الدافق في أجزاء الصلب والترائب ورود نصوص في القرآن والسنة تشير إلى أن الأصلاب أصل الذرية ومصدرها (٥)، كقول الله القرآن والسنة تشير إلى أن الأصلاب أصل الذرية ومصدرها (٥)، كقول الله القرق وَحَكَنَمِلُ أَبْنَامٍ كُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصَلَى عَنْ أَنْ عُنْ أَنْ عُنْ أَنْ عُنْ أَنْ عُنْ الله عَلَى الله الله الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ

١- فكأنه يتكون فيهما، أو مرت عليه مرحلة من المراحل كان من ضمن محتوياتهما. انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم لرياض عيدروس عبدالله ص١٩٤.

٢- انظر: إشارات إعجازية في تكوين لبن الأنعام لحامد عطية محمد ص٢٩، ٣١، ٣١، ٤١، بحث قدم للمؤتمر العالمي العاشر للإعجاز العلمي في القرآن والسنة بتركيا، ومنشور ضمن بحوث المؤتمر، محور الطب وعلوم الحياة، الجزء الأول، دار جياد، ١٤٣٢هـ-٢٠١١م.

٣- انظر: إعلام الموقعين عن رب العالمين ١٦٨/١.

٤- قال ابن الجوزي: «والمعنى أن اللبن كان طعاماً، فخلص من ذلك الطعام دم، وبقي منه فرث في الكرش، وخلص من ذلك الدم ﴿ لَبَنّا خَالِصًا سَآبِنًا لِلشّدرِيِينَ ﴾ [سورة النحل: الآية ٦٦]». زاد المسير في علم التفسير ٤٦٣/٤.

٥- انظر: من أسرار القرآن والكون والإنسان (أسرار خلق الإنسان (العجائب في الصلب والترائب)) لداود السعدى ص٢٦.

٦- سورة النساء: الآية ٢٣.

٧- سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

أَصْلاَبِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ لاَ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا"(١)، وقوله ﷺ: "إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ لِلْجَنَّةِ أَهْلاً، خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلاَبِ آبَائِهِمْ، وَخَلَقَ لِلنَّارِ أَهْلاً، خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلاَبِ آبَائِهِمْ، وَخَلَقَ لِلنَّارِ أَهْلاً، خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلاَبِ آبَائِهِمْ "(٢)، وكذلك قول النبي ﷺ: "يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لأَهْوَنِ أَهْلِ النَّارِ عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ: لَوْ أَنَّ لَكَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَنِعٍ أَكُنْتَ تَفْتَدِي بِهِ؟ فَيَقُولُ: عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ: لَوْ أَنَّ لَكَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَنَيْءٍ أَكُنْتَ تَفْتَدِي بِهِ؟ فَيَقُولُ: نَعُمْ، فَيَقُولُ: أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَنَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ، أَنْ لا تُشْرِكَ بِي شَعْمْ، فَيَقُولُ: أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَنَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ، أَنْ لا تُشْرِكَ بِي "ثَعَمْ، فَيَقُولُ: أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَنَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ، أَنْ لا تُشْرِكَ بِي شَيْءًا، فَأَبَيْتَ إِلَّا أَنْ تُشْرِكَ بِي "(٣).

الاحتمال الثالث: أن قول الله على: ﴿مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلثَّرَابِ كَالِية عن البدن كله (٤)، وإنما خصا الصلب والترائب بالذكر ؛ لأنهما كالوعاء للقلب الذي هو المضغة العظمى فيه (٥)، قال الإمام الآلوسي: «وأمر هذه الكناية على ما حكى مكي (٦) عن ابن عباس في الترائب أظهر »(٧)، والذي حكاه مكي عن ابن عباس أن الترائب أطراف الرجُل: البدان، والرجلان، والعبنان (٨).

<sup>1-</sup> أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السماء فوافقت إحداهما الأخرى غفر له ما تقدم من ذنبه ١١٨٠/٣ برقم: ٣٠٥٩، ومسلم، كتاب الجهاد والسير، باب ما لقي النبي الله من أذى المشركين والمنافقين ١٤٢٠/٣ برقم: ١٧٩٥.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة... ٢٠٥٠/٤، برقم: ٢٦٦٢.

٣- أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار ٥/ ٢٣٩٩ برقم: ٦١٨٩، ومسلم، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب طلب الكافر الفداء بملء الأرض ذهبا ٢١٦٠/٤ برقم: ٢٨٠٥.

٤- انظر: حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي المسماة (عناية القاضي وكفاية الراضي) للخفاجي ٣٤٧/٨.
 ٥- انظر: روح المعانى للألوسى ٩٨/٣٠.

٦- يريد مكى بن أبى طالب حموش بن محمد بن مختار الأندلسي القيسي، صاحب تفسير الهداية إلى بلوغ النهاية)، و (حموش): تصغير محمد عند المغاربة. انظر: مقدمة كتابه الهداية إلى بلوغ النهاية ١٠/١.

٧- انظر: روح المعاني للألوسي ٩٨/٣٠.

٨- الهداية إلى بلوغ النهاية ١٢/٥٥/١٠، وحكام عنه الطبري كذلك في جامع البيان ٢٤/٣٥٥، وذكره ابن
 عطية في تفسيره وتعقبه بقوله: «وفي هذه الأقوال تحكم على اللغة» المحرر الوجيز ٥/٤٣٨.

رابعاً: كثيرٌ من المفسرين أعادوا الضمير في قوله : ﴿ يَغُنُّ ﴾ إلى الماء الدافق (٢)؛ لأنه المتبادر (٢)، والضمير يعود إلى أقرب مذكور (٣).

وذهب آخرون إلى احتمال عودة الضمير على الإنسان، وهؤلاء ممن جعلوا الخروج من بين صلب الرجل وترائب المرأة<sup>(٤)</sup>.

ولم يوقف لهذا الاحتمال على دليل أو تعليل، ولعلهم قصدوا -والله أعلم- إعادة الضمير إلى المُحَّدَث عنه في أول السياق وهو الإنسان في قوله في: وَلَيْنَظُرِ الضمير ألى المُحَّدَث عنه في أول السياق وهو الإنسان في أن ذلك أرجح ولا يلتفت إلى القرب (٥)(٦)، بالإضافة إلى أن

۱- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٣٧٤، وبحر العلوم للسمرقندي ٢/٥٤٥، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص١١٩٦، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ١١٩٦، ومفاتيح الغيب للرازي ١/٢٧٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/٥، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٤، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢/٣٣٧، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٦/٠٨٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠/٣٦، والبحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٢/٣٨، وفتح القدير للشوكاني ٥/٩٠، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلم المنان للسعدي ١/٩١٩، والتفسير القرآن للخطيب ٣/٥، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٤/٣، وبيان المعاني لملاحويش ١/٧٥٠، والتفسير الورني ٥/٥٥٠.

٢- التحرير والتتوير لابن عاشور ٢٣٤/٣٠.

٣- انظر: الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم، ٤/٥٣٥.

<sup>3-</sup> انظر: الهداية الى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ١٩٤/١٢، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ٥/٤٣٧، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٧/٢، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٣٥/٢٠. ونقل كل من القرطبي وابن عادل قول المهدوي: «من جعل المني يخرج من بين صلب الرجل وترائبه، فالضمير في ﴿يَمْنُ ﴾ للماء، ومن جعله من بين صلب الرجل وترائب المرأة، فالضمير للإنسان».

٥- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٦/ ٢٢٦.

٦- وذلك كما في قوله ﷺ: ﴿ وَوَهَبْنَاللَّهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَمَلْنَا فِي دُرِّيَتِهِ النَّبُوّةَ وَالْكِنَبُ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]، فضمير ﴿ وُزِيّتِهِ ﴾ عائد على إبراهيم، وهو غير الأقرب؛ لأنه المحدث عنه من أول القصة، انظر: همع الهوامع في شرح جمع الجوامع لجلال الدين السيوطي ٢٦٣/١.

إرجاع الضمير إلى الإنسان يؤدي إلى عود الضمائر على واحد، وحيث أمكن عودها لواحد فهو أولى وأحسن من عودها لمختلف<sup>(١)</sup>، وتناسق الضمائر لشيء واحد أوضح<sup>(١)</sup>.

غير أن ابن جُزَيِّ الكلبي لما ذكر هذا الاحتمال عقب عليه بقوله: «وهذا بعيد جداً»(٣).

بالإضافة إلى أن هناك من المفسرين من عمل بالقواعد المذكورة -إعادة الضمير إلى المُحَدَث عنه في أول السياق، وإرجاع الضمير إلى واحد أولى - في غير هذا الموطن، أما في هذا الموطن فقد أهملوا العمل بها، مما يدل على أنهم رأوا عدم صلاحيتها للإعمال في هذا الموطن؛ ولأن الضمير يرجع إلى أقرب مذكور إلا بدليل صارف عن ذلك يجب الرجوع إليه (٤)، ولا صارف يوجب الرجوع هذا.

١- البرهان في علوم القرآن للزركشي ٤/ ٣٥.

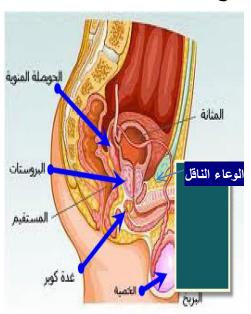
٢- البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٣٨/٧.

٣- التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/١٧١.

٤- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٩٤/٣.

### المطلب الثاني: الصلب والترائب في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

أولا: تعتبر الخصية هي الغدة التناسلية للذكر، وهي مزدوجة الوظيفة والتكوين، أما التكوين فهما خصيتان، محاطتان بكيس جلدي مرن هو كيس الصفن، خارج الجسم؛ لتبقى الخصيتان في درجة حرارة أقل؛ تساعدها على توليد النطاف، وأما الوظيفة فإفراز هرمونات الذكورة، وإنتاج الحيوانات المنوية التي تمر بعدها إلى البربخ؛ حيث يكتمل نموها فيه، ومن البربخ تتحرك إلى قناة طويلة يطلق عليها الأسهر (الوعاء الناقل) الذي يعود من الخصية إلى البطن وينتني بمحاذاة المثانة ليعود فيتصل بالقناة البولية التناسلية والتي تخرج من البطن عبر القضيب إلى

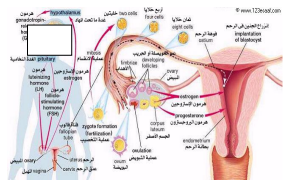


الخارج، وقبل اتصال الوعاء الناقل بالقناة البولية التناسلية يزداد حجمها قليلا، وتكون انتفاخاً، وتصب في الوعاء الناقل غدد تفرز سائلاً منوياً يكون الحجم الأكبر من المني بالإضافة إلى الحيوانات المنوية التي أفرزتها الخصيتان، وهي الحويصلات المنوية والبروستاتا، وغدتا كوبر، وتعمل إفرازات هذه الغدد على حفظ الحيوانات المنوية من أي الغدد على حفظ الحيوانات المنوية من أي تغيير من الحموضة أو القلوية، وتعمل على تعذيتها أيضاً في فترة اختزانها، كما تساعد

على نقل الحيوانات المنوية إلى خارج الجسم بقذفها عبر القضيب.

ويتكون الجهاز التتاسلي للمرأة من أعضاء باطنة، ومنها المبيض، وهو مزدوج الوظيفة والتكوين، أما التكوين فهما مبيضان متقابلان، وأما الوظيفة فإفراز

هرمونات الأنوثة، وصنع البويضات، ويمسك بالمبيض في مكانه مجموعة من الأربطة، منها مساريقا المبيض<sup>(۱)</sup> وبواسطته تدخل الأوعية الدموية واللمفاوية



والأعصاب من وإلى المبيض، ويقع تراكب والأعصاب من وإلى المبيض، ويقع الحفرة المبيضية من الحوض، في الجزء الظهري من تجويف البطن على جانبي العمود الفقري، وتتم الإباضة بإفراز البييضة

الناضجة من المبيض، حيث يطلق أحد المبيضين بويضة واحدة كل شهر بالتتاوب بينهما، وتتلقفها الأهداب (الموجودة بالبوق المحيط بالمبيض والمتصل بقناة فالوب التي تتصل بالرحم) وتحملها برفق وتدفعها إلى مجموعة من الشعيرات الدقيقة المبطنة لغشائه حتى تصل إلى الثلث الأخير منه حيث يتم التلقيح (٢).

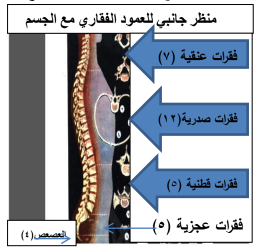
\* يتكون العمود الفقري من عدد من العظام تسمى فقرات، ويوجد بينها أقراص ليفية، وتتوزع عظام وفقرات العمود الفقاري كالتالى:

- الفقرات العنقية وتتكون من سبعة عظام (عظام العنق).
- اثنتا عشرة فقرة صدرية موجودة خلف الصدر، وتتصل بضلوع الصدر.
  - خمس فقرات قطنية في الجزء السفلي من الظهر.

١- المساريقا: طبقتين من البريتون تغطيان سطح المبيض الا من جانب واحد فقط حيث تدخل منه الأوعية الدموية واللمفاوية والأعصاب والأمعاء كذلك مساريقا خاصة بها. خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٣٦.

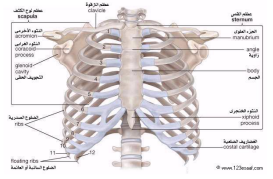
٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٧، ٣٦، وموسوعة جسم الإنسان الشاملة لأحمد الخطيب ويوسف سليمان ص١٨٤-١٨٦، والأساسيات في تشريح الإنسان لمحمود بدر ص٤٢٤، ٣٣٥-٤٣٥، والأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) لزهير الكرمي وآخرين ص٩٢-٩٦، وموسوعة المُشاهدة العيانية (جسم الإنسان) للخطيب ص٥٦، ودليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث ص٧٧-٨٤.

- خمس فقرات عجزية ملتحمة، يتصل بها الحرقف بالمفاصل العجزية الحرقفية.
- أربع فقرات عصعصية ملتحمة يندمج آخر ثلاث منها مكونة عظمة تشبه المنقار.





\* يوجد في القفص الصدري اثنا عشر زوجاً من الأضلاع، تتصل العشرة



الأزواج الأولى العليا منها بالقص بواسطة غضاريف تمكنها من الحركة، أما الزوجان الباقيان من الضلوع فلا يتصلان بالقص، ويسميان بالضلوع السائبة، وتتصل هذه الضلوع من الخلف بالفقرات الظهرية (١).

ثالثًا: مع ما سبق ذكره من حقائق تشريحيه في جسم الإنسان في كل من الذكر والأنثى إلا أن الأطباء لم تتفق كلمتهم في تفسير كيفية خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب، وبتتبع كلامهم نخلص إلى أقوال خمسة، وهي:

القول الأول: على أن الصلب هو عظام العمود الفقري في كل من الرجل والمرأة، والترائب هي أضلاع الصدر في كل منهما، ذهب الطبيبان: عبد الحميد

١- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص٧١.

العرّابي بك، ومحمد علي البار إلى أن المقصود بخروج الماء الدافق من بينهما الصلب والترائب هو أن منشأ الخصية والمبيض، وتغذيتهما، وترويتهما الدموية إنما يكون كل ذلك من بين العمود الفقري وأضلاع الصدر (۱)، وبيان ذلك كما يلي: أ – من ناحية تخلُق الأعضاء التناسلية في كل من الذكر والأنثى: فإن الخصية والمبيض، إنما يتكونان من الحدبة التناسلية (۱) الواقعة بين العمود الفقري وأضلاع الصدر للجنين، وذلك في الأسبوع الثامن من تخلق الجنين، ثم تنزل خصية الذكر تدريجياً حتى تصل إلى كيس الصفن (خارج الجسم) في أواخر أشهر الحمل، بينما ينزل مبيض الأنثى إلى حوض المرأة ولا ينزل أسفل من ذلك، فكل من الخصية والمبيض في بدء تكوينهما يجاور الكلى، ويقع بين منتصف العمود الفقري تقريباً ومقابل أسفل الضلوع (۱).

ب- من ناحية تغذية الخصية والمبيض: فإن الأوعية الدموية التي تغذيهما بالدماء تبقى من حيث أصلها، فشريان الخصية أو المبيض يأتي من الشريان الأبهر (٤) (الأورطي البطني) من بين العمود الفقري وأضلاع الصدر، كما أن وريد

١- انظر: تفسير المراغى نقلاً عنه ١١٢/٣٠، ١١٣، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٦.

٢- بروز في تجويف البطن، يمتد من الظهر، ويتكون من ثلاث مناطق، في الأمامية تتشأ الغدة الجار كلوية، وفي الخلفية تتشأ الكلية، وفي الوسطى تتشأ الغدة التناسلية، ولذا تسمى الحدبة التناسلية. انظر: نشأة الذرية معجزة علمية لمحمد دودح ص٣٧، من إصدارات الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

٣- قال الطبيب عبد الحميد العرّابي: «في الأسبوع السادس والسابع من حياة الجنين في الرحم ينشأ فيه ما يسمى (جسم وولف وقناته) على كل جانب من جانبي العمود الفقري، ومن جزء من هذا تنشأ الكلى وبعض الجهاز البولي، ومن جزء آخر تنشأ الخصية في الرجل والمبيض في المرأة». انظر: تفسير المراغي ١٢/٣٠. و (جسم وولف وقناته) نسبة إلى مكتشفها (وولف (Wolff) ١٧٩٤م. انظر: من علم الطب القرآني الثوابت العلمية في القرآن الكريم لعدنان الشريف ص٣٣٠.

٤- وهو الشريان الرئيسي في الجسم، إذ عن طريقه يتم تغذية جميع أعضاء الجسم، يبلغ قطره ٢,٥سم.
 أساسيات علم وظائف الأعضاء للشاعر وآخرين ص١٢٧.

الخصية يصب في نفس المنطقة، يصب الوريد الأيسر في الوريد الكلوي الأيسر، بينما يصب وريد الخصية الأيمن في الوريد الأجوف السفلي، وكذلك أوردة المبيض وشريانها تصب في نفس المنطقة، كما أن الأعصاب المغذية للخصية أو للمبيض تأتي من المجموعة العصبية الموجودة تحت المعدة من بين العمود الفقري وأضلاع الصدر، وكذلك الأوعية اللمفاوية تصب في نفس المنطقة.

ج- ومن الناحية الوظيفية: فإن مصدر الأوامر العصبية التي تتحكم بالانتصاب النفسي وعملية القذف عند الرجل، أعصاب خاصة موجودة في النخاع الشوكي الظهري، وهو الموجود داخل عظام العمود الفقري وأضلاع الصدر، وبواسطتها تمتلئ الأوردة الدموية الكثيفة في القضيب، فتسبب الانتصاب.

د- أي إصابة أو تلف في الأوعية الدموية أو المراكز العصبية التي تمد الأعضاء الجنسية بالإحساس والتغذية تعيق أو تمنع عملية القذف عند الرجل، والإباضة عند المرأة؛ لأن الأعصاب والأوعية الدموية الخاصة بالأعضاء الجنسية لها دور رئيسي في عملية قذف المني عند الرجل والمرأة على حدِّ سواء، أما مصدر هذه الأعصاب والأوعية الدموية فهو من بين العمود الفقري وأضلاع الصدر (۱).

وما ذكره العرَّابي والبار أخذ به أكثر المعاصرين<sup>(٢)</sup>.

۱- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٦، وتفسير المراغي ١١٣/٣٠، ومن علم الطب القرآني الثوابت العلمية في القرآن الكريم ص٧٧-٨٠.

<sup>7-</sup> انظر: تفسير المراغي ١١٥/٣٠، وأيسر التفاسير للجزائري ٥٥٤/٥، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٣٧٣، والإعجاز الطبي في القرآن والسنة لمحمد داوود ص٩١، والإعجاز العلمي في القرآن والسنة لنايف منير ص٣٤، والإنسان (وجوده وخلافته في الأرض في ضوء القرآن الكريم) للمطرودي ص٤٥، والمعجزة القرآنية (الإعجاز العلمي والغيبي) لمحمد هيتو ص٢٧٤، وعجائب النظر والتأمل في عظمة الله كان (آيات الله في الكون والإنسان) لأسامة الناعسة ص٢٧١، ومباحث في إعجاز القرآن لمصطفى مسلم ص٢٢٧، ومعجزة القرآن لنعمت صدقي ص٢٢٧، والبراهين العلمية على صحة العقيدة الإسلامية للعرجاوي ص١٣١، والبراهين العلمية على صحة العقيدة الإسلامية للعرجاوي ص١٣١،

قالا -العرَّابي والبار-: وعليه فالآية الكريمة إعجاز كامل يعطي الدقة العلمية المتتاهية، ومنه استبان صدق ما نطق به القرآن الكريم، وجاء به رب العالمين، ولم يكشفه العلم إلا حديثاً بعد ثلاثة عشر قرناً من نزول ذلك الكتاب(١).

غير أنه قد نوقش ما ذهبوا إليه: بأن الخصية والمبيض إنما يأخذان تغذيتهما ودمائهما وأعصابهما من بين الصلب والترائب، ولا يدل هذا على أن الماء الدافق يتكون في هذه المنطقة، ولا على خروجه من هذا المكان، وإلا لصح أن ننسب خروج الماء الدافق إلى القلب؛ باعتباره هو المورد الرئيسي للدم الذي يغذي هذين العضوين، أو الدماغ الذي هو مصدر الأوامر (٢)، فيكون من قال بأن الترائب عصارة القلب، أو من قال بأن المني ينزل من الدماغ له وجه من الصحة على هذا التقدير، بالإضافة إلى أن هذا التأويل لا يوافق ظاهر الآية الدال على أن الماء نفسه هو الذي يخرج من بين الصلب والترائب (٣).

والقول: إن تغذية الماء الدافق من هذا المكان يُعَد جزءً من تكوينه، فكأنه قد خرج منه، يرده أن مواده الأولية لم تتكون في هذا المكان بحيث يُعرف أن بعض أجزاءه قد تكونت في نفس المنطقة، بل المقصود إمداده بما يلزم من غذاء لتكوينه، وهذا أمر يحصل لكثير من أعضاء الجسم التي تشارك في فقدان الكثير من طاقتها أثناء الإنزال كالرجلين واليدين، والذي يسبب لهما الفتور والتعب، فكأنهما تشاركان في تكوين هذا الماء الدافق، وعلى هذا يكون من قال إن المقصود بالترائب ما بين اليدين والرجلين والعينين له وجه من الصحة على هذا التقدير.

١- انظر: تفسير المراغي ١١٤/، ١١٤، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٦.

٢- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) لكرمي وصباريني والعقاد ص ٣١-٣٣، ٥٢، ٥٣.

٣- انظر: دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث لمحمد عز الدين ص٣٥٠، وأثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم لرياض عيدروس ص١٩٢٠.

بالإضافة إلى أن مني الرجل يكون تكوينه في الخصية، وخروجه عبر جهاز المسالك البريخ والأسهر - الإحليل، وبويضة المرأة تخرج من المبيض حتى تستقر في قناة الرحم، ومعلوم لدى هؤلاء الأطباء أن هذا الخروج لا يكون من بين الصلب والترائب وإلا لكان هذا هو التفسير الأوضح (۱).

القول الثاني: يرى الطبيب محمد كاظم النسيمي أن كلاً من ماء الرجل وبييضة المرأة يخرجان من بين الصلب والترائب على الحقيقة؛ وذلك لأن الحويصلين المنوبين والقناة الدافعة في الذكر تقع خلف أسفل المثانة في الحوض الصغير بين العمود العجزي العصعصي (قسم من الصلب)، ومنشأ الطرفين السفليين (أحد معاني الترائب)، وكذلك البويضة تخرج من المبيض الواقع بين الصلب والترائب (۱).

**ويؤخذ عليه:** أن ما قاله بناه على تحديده للترائب بما لا دليل له عليه، ومعلوم لدى الكثير بالتشريح -خصوصاً الأطباء- كيفية وموضع خروج بويضة المرأة، ومع هذا لم يعتبروا ذلك خروجاً من بين الصلب والترائب.

القول الثالث: يرى الطبيب حسن هويدي أن الصلب: يشمل العمود الفقري الظهري والقطني وعظم العجز، ويشتمل من الناحية العصبية على المركز التناسلي الآمر بالانتعاظ<sup>(7)</sup> ودَفْقِ المني، كما أن الجهاز التناسلي تعصبه ضفائر عصبية عدة ناشئة من الصلب، تشتبك مع الضفائر المسئولة عن انقباض الأوعية الدموية وتوسعها، وعن الانتعاظ والاسترخاء، وناحية الصلب المسئولة عن هذا تحاذي القطعة الظهرية لفقرات أسفل العمود، والترائب هي أصول الأرجل، أو العظام الواقعة ما بين الرجلين.

\_\_\_

١- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم ص١٩٣٠.

٢- الطب النبوي والعلم الحديث لمحمد كاظم ٣٢٥/٣.

٣- الانتشار والانتصاب. انظر لسان العرب ٢٦٤/٧. مادة: نعظ.

والمراد ماء الرجل يخرج من بين صلبه وترائبه؛ لأن معظم الأمكنة والممرات التي يخرج منها السائل المنوي تقع من الناحية التشريحية بين الصلب والترائب، كالحويصلان المنويان الذي يشكل إفرازهما قسماً من السائل المنوي، كما أن لهما أثراً إيجابياً في عملية قذف السائل المنوي إلى الخارج على شكل دفقات، بسبب تقلص العضلات الموجودة فيهما، بالإضافة إلى وقوعهما خلف غدة البروستات والتي يشكل إفرازها قسماً من السائل المنوي، وكلها تقع بين الصلب والترائب.

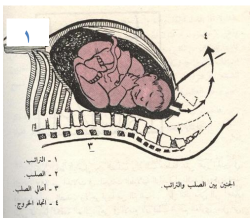
ومن الناحية العصبية فالوصف الوارد في الآية الكريمة يمكن أن ينطبق عليها فتنسجم الصورة العصبية مع الصورة التشريحية تمام الانسجام، فحين تقول: خرج الأمر من بين زيد وعمرو، تريد بذلك أنهما اشتركا وتعاونا على إخراجه، وبهذا يصح القول: إنه خرج من بين صلب الرجل والمركز العصبي التناسلي الآمر وترائبه؛ من حيث هي مناطق للضفائر العصبية المأمورة بالتنفيذ، حيث يتم بهذا التناسق بين الآمر والمأمور خروج المني إلى القناتين الدافقتين، وهو ثابت من الناحية العلمية، وموضح لمهمة الجملة العصبية (۱).

ونوقش هذا القول: بأن تفسير الصلب بفقرات أسفل الظهر، والترائب بعظام ما بين الرجلين، لا دليل عليه، وأما القول بأنه يوافق الحقيقة العلمية، فهي دعوى يدعيها كل مخالف، وأما دعم الأوعية المذكورة للجهاز التناسلي، أو دعم المركز العصبي الذي يأمر بالانتعاظ، فلا يدل على خروج المني منها، وتخصيص خروج الماء الدافق بالرجل لا دليل عليه، وقد سبق أن ماء المرأة يخرج متدفقاً كماء

<sup>1-</sup> انظر: مع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٣٢-٣٤، والهندسة الوراثية في ضوء القرآن وأسرار الروح وخلق الإنسان لمحمد محمود ص٣٢-٢٥، والطب القرآني بين الغذاء والدواء لمحمد محمود ص٢٣، والموسوعة العلمية في إعجاز القرآن الكريم والسنة النبوية لهاني القليني ومجدي السيد ص١٣٨.

الرجل، ومع هذا فإن هذا القول قد يعطي جزءاً من الحقيقة إن صحّ اعتبار ما بين الرجلين -منطقة الحوض- هي الترائب، إذ المني يتكون ويخرج من بينها<sup>(١)</sup>.

القول الرابع: ذهب الطبيب مأمون شقفه إلى أن الصلب العمود الفقري القطني –فقراته القطنية – مع الحرقفتين من الخلف (٢)، والترائب: هي الأضلاع السفلى وأسفل عظم القص (٣)، والمقصود بذلك صلب المرأة وترائبها، والمراد من الآية



خروج الإنسان من بين الصلب والترائب، فالجنين يكون أثناء الحمل، وفي تمامه، وحين يخرج أثناء الولادة بالضبط بين الصلب والترائب، ويكون الخط الواصل بين الصلب والترائب منطبق على محور الجنين في أكثر من ٩٧% من الحالات في

المجيئات الطولانية الرأسية أو المقعدية، ويكون أحد قطبيه قريباً من الصلب والآخر قريباً من الترائب، وعلى هذا لم يعد هناك شك في أن ضمير (يخرج) عائد إلى الإنسان، وأن الله تعالى يلفت نظرنا إلى عملية الولادة المعقدة، وقواه برجوع الضمير في ﴿رَجُعِهِ وفي ﴿فَاكُمُ للإنسان الذي ورد ذكره قبل الماء، فكذلك الضمير في يخرج يرجع إليه؛ لتتحد الضمائر، وقواه كذلك بورود فعل (خرج) في مواطن أخرى في القرآن الكريم دالاً على الولادة، كقوله :

١- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن ص٢٠٢، ٢٠٣.

٢- أي: فقرات أسفل الظهر، مع عظام الحوض. انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص٦٨.

٣- عظم الصدر المغروز فيه أطراف الأضلاع من الجانبين. انظر: المعجم الوسيط ٧٤٠/٢، لإبراهيم
 مصطفى وحامد عبد القادر والزيات والنجار، والأطلس العلمي ص٦٨.

طِفْلًا ﴾ (١)، وقوله ﷺ: ﴿ مُمَّ يُخَرِجُكُمُ طِفْلًا ﴾ (١)، وقوله ﷺ: ﴿ وَاللهُ أَخْرَجَكُمُ مِّنَ الْمُعْوِنِ أُمَّهَا اللهِ أَمَّهَا اللهِ أَمَّهَا اللهِ أَمَّهَا اللهِ أَمَّهَا اللهِ أَمَّهَا اللهِ أَمْهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

نوقش: بأنه وإن كان له ما يؤيده من كلام المفسرين، مما يجعله أحد المعاني المحتملة للآية، إلا أن تحديده للصلب بفقرات أسفل الظهر مع عظام الحوض الخلفية، وللترائب بالأضلاع السفلى من الصدر وأسفل عظم القص، هو تحديد لا دليل عليه، وخاصة أنه يتعارض مع قول أهل اللغة، والأكثرين من أهل التفسير.

وأما تفسيره لموقع الجنين أثناء الولادة بين أسفل العمود الفقري وعظام الأضلاع السفلية فإن الأضلاع السفلية من أمام، لا يصبح اعتبارها مبدأ لخط محور يقع فيه الجنين؛ لأن الأضلاع السفلى ترتفع إلى أعلى لتتصل بالأضلاع التي فوقها بدلاً من أن تمتد مستمرة في مسار أفقي إلى الأمام، كما أن الضلعين الأخيرين من أسفل لا يمتدان لأبعد من جانبي الصدر، ويرد على هذا الاعتراض بأن إحاطة الأضلاع بالجنين ولو من جوانبه تجعله بينها.

١ - سورة الحج: الآية ٥.

٢- سورة غافر: الآية ٦٧.

٣- سورة النحل: الآية ٧٨.

٤ - سورة الطارق: الآية ٦.

٥- سورة الطارق: الآية ٧.

٦- انظر: القرار المكين لمأمون شقفة ص٢٧٩-٢٨٦.

ثم أي معجزة خاصة هي في ولادة الإنسان من بين أضلاع وظهر، من بعد خلقه العظيم المعجز؟ ولو جارينا هذا المنطق لحق لنا أن نعجب لقنبلة ذرية أو (كمبيوتر) عظيم وهما يخرجان من المصنع بين جدار وأعمدة! إذ إن المعجزة ليست هاهنا، مع أن هذا الاعتراض محل نظر؛ لأن تيسير السبيل معجزة أخرى سوى معجزة تخلق الجنين (۱)، وإنما أرجع المفسرون ضمير ﴿ فَيْنُ على الماء الدافق؛ لأنه المتبادر (۲)، والضمير يعود إلى أقرب مذكور (۳)، وقد قال ابن جُزَيً في إرجاع الضمير إلى الإنسان: «وهذا بعيد جداً» (٤).

القول الخامس: ذهب الطبيب داوود سلمان السعدي إلى أن للصلب والترائب معنى لغوي وآخر اصطلاحي: أما المعنى اللغوي: فإن الصلب: هو الفقرات الصدرية والقطنية والعجزية من فقرات العمود، وعددها ٢٢ فقرة<sup>(٥)</sup>، والترائب: أربعة أضلاع من يمنة الصدر وأربعة أضلاع من يسرته، في أعلى الصدر وهي موضع القلادة.

وأما المعنى الاصطلاحي -والذي هو مراد الآية الكريمة-: فإن الصلب كناية عن الكروموسومات الجنسية، وإنما ذكر الله المعنى الأشياء بالكناية؛ لأن مراحل الخلق هذه لم تعرف في ذلك الزمن، واستدل على ذلك بما يلى:

١- انظر: من أسرار القرآن والكون والإنسان (أسرار خلق الإنسان (العجائب في الصلب)) ص٤١، ٤٨،
 وأثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم ص ٢٠١، ٢٠٢.

٢- التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٠/٢٣٤.

٣- انظر: الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ٤/٥٣٥.

٤- التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٧١.

٥- وهذا استناداً منه لتعريف القاموس للصلب بأنه: «عظم من لدن الكاهِلِ إلى العَجْبِ» القاموس المحيط ص

أ- بأن الصلب: هو الأصل واللب والجوهر في الاستعمالات الشائعة على ألسنة الناس، ومن ذلك قولهم: (صلب الموضوع)، أي أصله، أو لُبه وجوهره، وفقرات الظهر داخلة تحت هذا التعريف أيضاً، فهي أصل للإنسان، وهي أساسه الذي يقوم عليه، والمعنى الآخر للصلب: الأصل والنسب، كقولهم: هو من صلبه، أي: من نسله وذريته، وهو بهذا يدل أبلغ دلالة على الكروموسومات التي هي أصل الإنسان. ب— بقراءة (الصلب) بضم الصاد واللام (۱)؛ إذ إن معناها اللغوي ما كان على شكل خطين متقاطعين من خشب أو معدن أو نقش، أو غير ذلك وهو ما يماثله حرف (x)، وهذا الشكل يشبه فقرات الظهر التي يبلغ عددها ٢٢ فقرة، وعددها نفس عدد الكروموسومات الجسدية في نطفة الإنسان، فالعمود يعطينا بشكله الخارجي ٢٢ تصالباً، وهي متصالبة كشكل حرف (x)، وهو نفس شكل الكروموسومات. ج- أن (الصلب) و (الصبغيات) في مصدريهما المجردين هما (صلب) و (صبَغ) متقاربان من حيث الأحرف والوزن، ويشتركان في حرفين من حروفهما الثلاثة، متقاربان من حيث الأحرف والوزن، ويشتركان في حرفين من حروفهما الثلاثة، وكذلك هي العلاقة مع كلمة (الترب) وهي مصدر التربية مما يجمع على ترائب. وخلاصة ما توصل إليه أنَّ الآية تتحدث عن علم الوراثية الذي يُختَرَل في شيء واحد هو الكروموسومات، التي تتناقل عبرها الصفات الوراثية الذي يُختَرَل في شيء واحد هو الكروموسومات، التي تتناقل عبرها الصفات الوراثية الذي يُختَرَل في شيء

وقد نوقش هذا القول: بأن تأويل الصلب بالكروموسومات الجسدية والترائب بالكروموسومات الجنسية مخالف لما هو معروف عن السلف والمفسرين قاطبة

<sup>1-</sup> قرأ بها ابن مسعود، وابن سيرين، وإسماعيل عن أهل مكة، وابن أبي عبلة، وابن مقسم، وعيسى بن عمر الثقفي، وابن السميفع، انظر: المحرر الوجيز لابن عطية 0/2، وزاد المسير لابن الجوزي 0/2، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي 0/2، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان 0/2، واللباب لابن عادل والجامع لأحكام المعاني للألوسي 0/2، ومعجم القراءات لعبد اللطيف الخطيب 0/2.

٢- من أسرار القرآن والكون والإنسان (أسرار خلق الإنسان (العجائب في الصلب والترائب) للسعدي ص٣٣-٧٦.

وأهل اللغة، ومخالف لضوابط التفسير العلمي؛ إذ إنه لا يصح تفسير القرآن بمعنى لم تعهده العرب، ولو كان شائعاً للناس، إلا أن يكون المقصود بالتعبير عن العمود الفقري بالصلب باعتباره الهيكل والأساس والأصل<sup>(۱)</sup> الذي يرتكز عليه جسم الإنسان، فإن صمَحَّ هذا المعنى فلا مسوغ لإنزاله على الكروموسومات وجعلها أصل الإنسان، كذلك لو صح هذا المعنى في اللغة، فحمل المعنى عليه فيه نظر؛ لأن الكلام يحمل على المعروف المشهور دون الضعيف أو النادر أو الشاذ<sup>(۱)</sup>.

بالإضافة إلى أن استدلاله بقراءة (الصُلُب) على أنه جمع صليب، هو استدلال غير مسلم به في توجيه القراءة؛ لأن ضم اللام اتباعاً لضم ما قبلها<sup>(٣)</sup>.

<sup>1-</sup> جاء في الصحيحين من حديث أبي سعيد على عن النبي الله قال: "إِنَّ مِنْ ضِنْضِئِ هَذَا قَوْماً يَقْرُءُونَ الْمِسْلَامِ مَمَا يَمْرُقُ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإِسْلاَمِ، وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأَوْتَانِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ الْقُوْلَانَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإِسْلاَمِ، وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأَوْتَانِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ اللهِ عَلَى عَادِ". أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله عَلَى: ﴿وَرَأَلَا عَادِ اللهِ عَلَى عَادِ". أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله عَلَى: ﴿وَرَأَلَا عَادِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٢- انظر: جامع البيان للطبري ٧/٩٠٥، وروضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة المقدسي ٢/٧٠-٧٤،
 وإيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى المذهب الحق من أصول التوحيد لابن الوزير ص١٥٤.

٣- انظر: معجم القراءات للخطيب ١٠/٣٨٠.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٥/١٢، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١١/٢، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٥٣٣/١، والتمهيد لابن عبد البر ١٦/٥، وأحكام القرآن، لمحمد بن عبد الله أبي بكر بن العربي ٤/ ٤١٤.

إيجاد معنى آخر للصلب والترائب، وفعله هذا يخالف ضوابط التفسير العلمي؛ إذ ليس هذا مبرراً لأن يلجأ إلى المجاز؛ فالقرآن الكريم كلام الله، وحقائقه هي الأصل، وإن حدث إشكال في فهم معانيه، فالخلل يكون إما في فهمنا للمعنى، أو في العلم البشري؛ إذ الحقائق التي توصل إليها الأطباء قد لا تكون العلم الكامل والمحيط بكل تفاصيل الماء الدافق، وإن كانت حقائق علمية، إلا أنها قد تكون كشفت جزءً من الحقيقة وغاب عنها جزء أو أجزاء أخرى خفية، قد يكشفها العلم مستقبلاً.

كذلك اختياره للصلب أنه من الكاهل إلى العجب، وللترائب أنها العظام الأربعة العلوية من الصدر، وتخصيصه لها دون غيرها لا دليل عليه.

وأما تحديده لفقرات الصلب بـ٢٦ فقرة، ثم جعلها مساوية لعدد الكروموسومات الجسدية، هو من العمل بالإعجاز العددي، الذي يبني المعاني على الأرقام والأعداد، وهو علم حديث لم يكتمل تأصيله، وقد يتكلف الباحث ويتحمل في البحث والاستتتاج حتى يصل إلى النتيجة المقررة في ذهنه سلفاً (۱)، وهذا المنهج لا يليق الأخذ به في كتاب الله، إلا بضوابط وشروط يتفق عليها العلماء المتخصصون في ذلك، والتي لم توجد بعد (۲).

۱- انظر: الإعجاز العددي في القرآن الكريم لسناء السعداوي، شبكة القراءات القرآنية، على الرابط: (http://www.qiraatt.com/qiraatt-new/).

٢- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن ص١٩٧-٢٠٠٠.

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* المقصود بالصلب عند المفسرين الظهر، أو عظامه ذو الفقرات.
- \* بالتأمل في الأقوال المذكورة في معنى الترائب نجد أن أكثرها لا تخرج عن الصدر، أو عظامه، وموضع القلادة منه، بالإضافة إلى أن اختيارات المفسرين لم تخرج عنها؛ وذلك مراعاة منهم لما هو معروف في لغة العرب.
- \* اختلف المفسرون في المراد بقوله : ﴿ مِنْ مَيْنِ اَلْمُلْكِ وَالنَّرَابِ وَالنَّرَابِ وَالنَّرَابِ وَالنَّلِ المرأة، وقال من بين صلب الرجل وترائبه، وقال آخر: من صلب الرجل وترائبه المرأة، وقال ثالث: من بين صلب كل واحد منهما وترائبه، ولكل فريق مستند وعليه اعتراض.
- \* هناك احتمالات ثلاثة للمفسرين في المقصود بخروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب: الأول: أنه يخرج من مكان وممر موجود بين الصلب والترائب، والثاني: أنه يخرج مستخلصاً من بين أجزاء الصلب والترائب كما يخرج مستخلصاً من جميع أعضاء الإنسان، كاللبن، وإنما خصا بالذكر؛ لأن أكثره ينفصل منهما أو لأن المنفصل من غيرهما يمر عليهما، والثالث: أن ذلك كناية عن البدن كله، وخصا بالذكر؛ لأنهما كالوعاء للقلب الذي هو المضغة العظمي فيه.
- \* كثيرٌ من المفسرين أعادوا الضمير في قوله : ﴿ يَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الدافق، وذهب آخرون إلى احتمال عودة الضمير إلى الإنسان.
- \* تتتج الخصيتان وهما غدتان جنسيتان النطاف، وتتقل النطاف عبر جهاز المسالك الذي يشتمل على البربخ والأسهر (الوعاء الناقل) إلى غدة البروستاتا حيث يلتقي الأسهر بالحويصلات المنوية، وتتتج الحويصلات المنوية وغدة البروستاتا سائلاً كثيفاً يميل إلى البياض يسمى السائل المنوى، ويعمل السائل

المنوي على تغذية النطاف بعد أن يختلط بها ليشكل المني، كما يساعد على نقلها إلى خارج الجسم بقذفها عبر القضيب نتيجة انقباض العضلات المحيطة<sup>(١)</sup>.

- \* تتكون البويضات في المبيض، الواقع في الحفرة المبيضية من الحوض، في الجزء الظهري من تجويف البطن على جانبي العمود الفقري، وبخروجها تتلقفها الأهداب الموجودة بالبوق المحيط بالمبيض (والمتصل بقناة فالوب التي تتصل بالرحم)، وتحملها إلى الثلث الأخير منه حيث يتم التلقيح.
- \* تتوزع عظام وفقرات العمودي الفقاري كالتالي: (٧) فقرات عنقية، و (١٢) فقرة صدرية، و (٥) فقرات قطنية، و (٥) عجزية ملتحمة، و (٤) عصعصية ملتحمة.
- \* يوجد في القفص الصدري (١٢) زوجاً من الأضلاع، تتصل العشرة الأولى العليا منها بالقص، أما الزوجان الباقيان فلا يتصلان به ويسميان بالضلوع السائبة.
- \* لم تتفق كلمة الأطباء والباحثين المعاصرين في تفسير كيفية خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب، ولهم أقوال خمسة، لكل مستند، وعليه معترض، وهي في أصلها أقوال قديمة ذكرها المفسرون أو وافقت أقوالهم جزء منها، وإنما زاد في كلام المعاصرين بعض التفاصيل العلمية الموضحة لها، والذي عليه أكثر المعاصرين أن المقصود منشأ الخصية والمبيض، وتغذيتهما، وترويتهما الدموية.
- \* اختلاف المعاصرين في تفسير خروج الماء الدافق من الناحية العلمية بالرغم من تقدم علوم الطب، وتوفر الوسائل العلمية، يدل على أن هذه المكتشفات العلمية لم تعطِ فهماً قاطعاً يصار إليه، وقد يدل ذلك على أن حقائق هذ المكتشفات غير مكتملة، وهي بحاجة إلى استكمال لجوانبها وتفاصيلها؛ حتى تتضح الصورة أكثر، أو أن هذه الحقائق المذكورة بعيدة الارتباط بتفسير الآية الكريمة (٢).

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٢٩١/٦، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٧٠.

٢- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم ص٢٠٣٠.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

\* أن تخطئة بعض المعاصرين<sup>(۱)</sup> لفهم العلماء المتقدمين، خطأ من فاعله؛ لأن المكتشفات العلمية المذكورة قد اختلف في فهمها وتفسيرها حتى المعاصرين، مما يدل على أنها ظنية الدلالة، بالإضافة إلى أن كثيراً من أقوال المفسرين المتقدمين أصابت جزءً من الحقيقة، وكلام بعضهم قريب مما ذهب إليه بعض المعاصرين.

\* إعجاز القرآن الكريم، والذي جعل من آية تتكون من ست كلمات - ﴿ يَعْنُ مُرِاً يَيْ اللّٰمَ اللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ على كثير من الأسرار، وتشمل ألفاظها معان كثيرة، ودلالاتٍ متعددة، نتج عنها معان محتملة، وأقوال مختلفة، مما يجعل الخلاف في معنى الآية تفسيرياً وعلمياً محتملاً، والجزم بمعنى واحدا بعينه دون غيره في غاية الصعوبة، وإن لم تكن في نفس الدرجة من الاحتمال.

\* احتمال معنى الآية الكريمة لأكثر من وجه في تفسيرها العلمي جعل من تصنيف هذه الآية ضمن آيات الإعجاز العلمي محلاً للخلاف، فحين اعتبرها فريق إعجازا كاملا يعطي الدقة العلمية المتناهية لما نطق به القرآن الكريم ولم يكشفه العلم إلا حديثاً بعد ثلاثة عشر قرناً (۱)، اعتبر بعض الباحثين تصنيفها ضمن آيات الإعجاز العلمي غير صحيح؛ كون المعنى يحتمل أكثر من وجه، حتى يثبت علمياً معنى واحداً -لا يحتمل غيره- وجديداً لم يكن معلوماً للسابقين (۱)، إلا أنه طالما أن المعانى العلمية محتملة، فكذلك تصنيفها -الآية-.

\_

١- انظر: القرار المكين لمأمون شقفه ص٢٨٢، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٨، و (أسرار خلق الإنسان (العجائب في الصلب والترائب)) ص٨٩.

٢- انظر: تفسير المراغي ١١٢/٣٠، ١١٤، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١٦، ومن أسرار القرآن والكون والإنسان (أسرار خلق الإنسان (العجائب في الصلب والترائب) لداود السعدي ص٨٠.

٣- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم ص٢٠٤.

\* دمغ الشبهة، وقد سبق للإمام الرازي بيان طعن الملحدين في هذه الآية؛ لشبهة تعارض الآية مع الحس والعلم، ثم بعد أن اجتهد الرازي في الرد عليهم، بين أن كلامهم مبنى على الوهم والظن الضعيف، وأن كلام الله على هو المقبول<sup>(١)</sup>؛ وما ذلك إلا لاستحالة تعارض قطعي من الشرع مع قطعي من العلم، ذلك أن العلم الذي في القرآن هو علم الله، جعله معجزة لرسوله ، مصداقاً لقوله الله: ﴿ لَكِن ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ, بِعِلْمِهِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ، أي فيه علمه الذي أراد أن يطلع العباد عليه (٢)، مصداقاً لقوله على: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِمْ حَتَّى يَبَّيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ (٤)، والشرع شرع الله، ويستحيل أن يتعارضا وهما من عند الله، وبالتالى فأي خطأ أو إشكال إنما هو ناتج من إشكال في فهمنا للنص، أو من خطأ في ربطنا بينه وبين حقائق العلم، لا من نفس النصوص، أو ناتج -الخطأ-من نقص في جوانب الحقائق العلمية والتي بتمام ظهورها تتجلى المعاني وتظهر المعجزة، أو أن ما جاء به العلم مجرد نظريات وافتراضات علميه، تحتمل الخطأ، ويدخلها التبديل والتعديل، خلافاً للحقائق العلمية، يقول ابن تيمية: «فتبين أن كل ما قام عليه دليل قطعي سمعي يمتنع أن يعارضه قطعي عقلي، ومثل هذا الغلط يقع فيه كثير من الناس... فما أخبر به الصادق المصدوق ﷺ هو ثابت في نفس الأمر، سواء علمنا صدقه أو لم نعلمه»(٥)، وكذلك ما أخبر به المولى الله في كتابه الكريم هو ثابت في نفس الأمر، سواء علمنا صدقه أو لم نعلمه، والله أعلم.

١- انظر: مفاتيح الغيب ١١٨/٣١.

٢- سورة النساء: الآية ١٦٦.

٣- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٢٦/١.

٤- سورة فصلت: الآية ٥٣.

٥- درء تعارض العقل والنقل أو موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول لابن تيمية ١/٠٨، ٨٨.

### الفصل الثالث: أطوار خلق الإنسان

وفيه ستة مباحث:

المبحث الأول: خلق الإنسان في أطوار، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان في أطوار في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: خلق الإنسان في أطوار في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثانى: طور النطفة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: طور النطفة في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: طور النطفة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثالث: طور العلقة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: طور العلقة في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: طور العلقة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المحث الرابع: طور المضغة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: طور المضغة في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: طور المضغة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الخامس: طور خلق العظام وكساؤه باللحم، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: طور خلق العظام وكساؤه باللحم في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: طور خلق العظام وكساؤه باللحم في ضوء الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث السادس: طور النشأة خلقا آخر، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: طور النشأة خلقا آخر في القرآن الكريم.

المطلب الثانى: طور النشأة خلقا آخر في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

### المبحث الأول خلق الإنسان في أطوار

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان في أطوار في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان في أطوار في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: خلق الإنسان في أطوار في القرآن الكريم الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ يَغَلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَنِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ ﴾ (١).

وقال على: ﴿ مَّا لَكُو لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا \* وَقَدْ خَلَقَكُو أَطْوَارًا ﴾ (٢).

#### أقوال المفسرين:

قوله ﷺ: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطْوَارًا ﴾، الطَّوْرُ: التارَةُ، تقول: طَوْراً بَعْدَ طَوْرٍ، أَي تارةً بعد تارة، والأَطْوارُ: الحالاتُ المختلفةُ والتاراتُ والحدودُ (٣).

وقد اختلف المفسرون في معنى ﴿ أَطْوَارًا ﴾ في قوله ﷺ: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُو أَطْوَارًا ﴾ على أقوال:

القول الأول: وعليه أكثر المفسرين (٤)، أنها المراحل والأطوار الجنينية المبينة في قرار في قول الله على: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ في قول الله عَلَقَنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَا ٱلْعَلَقَة مُضْفَعَة مُضْفَعَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْفَة عِظْلَمًا فَكَسَوْنَا مُضَعَلَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْفَة عِظْلَمًا فَكَسُونَا ٱلْمِطْلَعَ لَحَمًا ثُرُّ أَنشَأْنَاهُ خَلُقًا ءَاخَرً فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ (٥)، مستدلين على ذلك

١- سورة الزمر: الآية ٦.

٢- سورة نوح: الآية:١٣، ١٤.

٣- انظر: لسان العرب ٥٠٧/٤.

<sup>3-</sup> انظر: تفسير مقاتل ٢/٠٤، وجامع البيان للطبري ٢٣/٥٣، والكشف والبيان للثعلبي ١٠/٥٥، والوجيز لابن للواحدي ص١٣٦، ومعالم النتزيل للبغوي ١٥٧/، والكشاف للزمخشري ٤/٦٠، والمحرر الوجيز لابن عطية ٥/٣٤، ومفاتيح المغيب للرازي ٢٣/٣٠، ولباب التأويل للخازن ٢/٤١، والدر المنثور للسيوطي ١٥٤/، وتفسير الجلالين ص٢٦٨، ومراح لبيد ٢/٧٥، ومحاسن التأويل للقاسمي ٢/٣٣، وفي ظلال القرآن لسيد قطب ٢/٤١، وصفوة التفاسير للصابوني ٣/٢٠١، وأيسر التفاسير للجزائري ٥/٤٤.

بالقرينة الموجودة في الآية، وهي أن الآية تتحدث في قضية الخلق وهو الإيجاد الأول؛ لأن ما بعد الإيجاد يعتبر صفات عارضة، والآية سيقت في الدلالة على قدرة الله على بعثهم بعد موتهم لمجازاتهم، فكان الأنسب بها أن يكون متعلقها كمال الخلقة والقدرة على الإيجاد، والأنسب لهذا المعنى هو خلقهم في هذه الأطوار، فهي قدرة باهرة وسلطة قاهرة، ومثله في الواقعة في قول الله كان الأطوار، فهي أمّتُون \* مَاتَمُونَهُ وَاللهُ المَّنَانُ الْمَالِيجاد، هو أقوى دليل على القدرة، وهو الذي يجاب به على الكفرة، كما في قوله الآية، هو ما دليل على المراد بالأطوار في الآية، هو ما جاء عن ابن عباس المشتملة عليه سورة المؤمنون، وبيان أطوار خلقة الإنسان على النحو المتقدم أقوى في انتزاع الاعتراف بقدرة الله من العبد، من يحيي على المخلوق جملة؛ لأنه يوقفه على عدة مراحل من حياته وإيجاده، وكل طور منها المخلوق جملة؛ لأنه يوقفه على عدة مراحل من حياته وإيجاده، وكل طور منها آية مستقلة (").

القول الثاني: ﴿ أَطْوَارًا ﴾ : شباباً، وشبوخاً، وضعفاء (٤)، كما قال عَلَى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ (٥).

١- سورة الواقعة: الآية ٥٨، ٥٩.

٢- سورة عبس: الآية ١٧، ١٨.

٣- انظر: أضواء البيان للشنقيطي ٣٠٧/٨-٣٠٩.

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٠٣/١٨، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢٥٦/٨، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٨٨/١٩، وفتح القدير للشوكاني ٣٥٧/٥، وروح المعاني للألوسي ٢٤/٢، وأضواء البيان للشنقيطي ٣٠٧/٨.

٥- سورة الروم: الآية ٥٤.

القول الثالث: جمع القائلون به بين القولين الأول والثاني، فقالوا: خلقكم أطواراً، أي: أحوالاً مختلفة، خَلَقَكم أولاً نُطفاً، ثم خلقكم علقاً، ثم مُضغاً، ثم عظاماً ولحماً، ثم إنساناً، ثم خلقاً آخر، وبعد ظهوره إلى هذا العالم يكون شباباً، ثم كهلاً، ثم شيخاً (۱). القول الرابع: خلقكم أنواعاً: صحيحاً، وسقيماً، وبصيراً، وضريراً، وغنياً، وفقيراً (۲). القول الخامس: ﴿أَلْوَارًا ﴾: اختلافهم في الأخلاق والأفعال (۳).

القول السادس: الطور الحال، والمعنى خلقكم أصنافاً مختلفين لا يشبه بعضكم بعضاً (٤)، أي: أشكالاً وأصنافاً وأزواجاً، فكل على فهم، وكل بعقل، وكل بتفسير، وكل بسجيته وطبيعته (٥).

القول السابع: خلقهم أطواراً حين أخرجهم من ظهر آدم للعهد، ثم خلقهم حين أذن بهم إبراهيم الطي المعالمة ا

والقول الراجح هو القول الأول، أنها المراحل والأطوار الجنينية المبينة في سورة المؤمنون في قول الله عنه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَةً فِ

\_\_\_

۱- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لحموش ٢١/٧٣٧، والبحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ١١٧/٨، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص ٨٨٩، والتحرير والتنوير لابن عاشور ١٨٦/٢٩، والتفسير المنير في العقيدة و الشريعة والمنهج للزحيلي ٢٩/٢٤١.

٢- انظر: الهداية الى بلوغ النهاية لحموش ٢٠٣٧/١٢، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٨/ ٣٠٣، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٢٥٦/٨، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٥٨/١٩، وروح المعاني للألوسي ٢٤/٢٩، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٣٠٧/٨.

٣- النكت والعيون للماوردي ١٠٢/٦، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٠٣/١٨، واللباب في علوم الكتاب
 لابن عادل ٣٨٨/١٩، وفتح القدير للشوكاني ٤١٨/٥، وأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٠٧/٨.

٤ – قاله ابن الأنباري، مفاتيح الغيب للرازي ٢٠ /١٢٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري٦ /٣٦٤.

٥- انظر: سلسلة التفسير لمصطفى العدوي، على موقع الشبكة الإسلامية: (www.islamweb.net).

٦- انظر: تفسير روح البيان لحقى ١٣٧/١٠.

قَرَارِ مُّكِينٍ \* ثُرُّ خَلَقَنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَتَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمَا فَكَسَوْنَا ٱلْمِطْنَعَ لَحَمَّا ثُرُّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَاخَرُ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ آَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (١)؛ وذلك لقوة أدلته.

فقوله ﷺ: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ المراد آدم الطيخ، فآدم استل من الطين، وخلقت ذريته من بعده من ماء مهين.

وقوله ﷺ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِ قَرَرِ مُكِينٍ ﴾، أي جعلهم الله ﷺ بعد ذلك نطفة في أصلاب الآباء، ثم استقرت هذه النطف في أرحام الأمهات.

وقوله ﷺ: ﴿ ثُرَ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً ﴾ أي: حولنا النطفة عن صفاتها إلى صفات العلقة وهي الدم الجامد.

وقوله ﷺ: ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْمَلَقَةَ مُضْغَاءً ﴾ أي: جعلنا ذلك الدم الجامد مضغة، أي: قطعة لحم، كأنها مقدار ما يمضغ، كالغرفة وهي مقدار ما يغترف، وسمى التحويل خلقاً؛ لأنه سبحانه يفني بعض أعراضها ويخلق أعراضاً غيرها، فسمى خلق الأعراض خلقاً لها، وكأنه سبحانه وتعالى يخلق فيها أجزاء زائدة.

وقوله الله المُخَلَقْنَ المُضْغَةَ عِظْنَمًا اللهُ الله عَلَي الله عَدَلك.

وقوله ﷺ: ﴿ فَكُسُونَا ٱلْعِظْلَمَ لَحَمًا ﴾؛ وذلك لأن اللحم يستر العظم فجعله كالكسوة لها. وقوله ﷺ: ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًاءًا خَرَ ﴾ أي: خلقاً مبايناً، فصار ناطقاً، سميعاً، بصيراً (١). وذكر بعض العلماء ملخص المصطلحات القرآنية للأطوار الجنينية كما يلي:

المراحل الأساسية: يقرر القرآن الكريم في سورة المؤمنون تتقل الجنين في رحم أمه في ثلاث مراحل أساسية متمايزة، يفصل بين كل مرحلة منها والمرحلة الأخرى

١- سورة المؤمنون: الآية ١٢، ١٣، ١٤.

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٦/١٩، ومفاتيح الغيب للرازي ٧٤/٢٣.

فترة زمنية يدل عليها حرف عطف خاص (ثم)، وهو يدل على التراخي الزمني بين الأطوار، وهي كالتالي:

- ١- مرحلة النطفة (الأسبوع الأول منذ التلقيح).
- ٢- مرحلة التخليق (الأسبوع الثاني والثالث إلى السابع).
- ٣- مرحلة النشأة خلقاً آخر (الشهر الثالث إلى الولادة).

#### المراحل الفرعية: وهي كما يلي:

- ١- في مرحلة النطفة: (الماء الدافق، السلالة، النطفة الأمشاج، الحرث).
  - ٢- في مرحلة التخليق: (العلقة، المضغة، العظام، الكساء باللحم).
  - ٣- في مرحلة النشأة: (القابلية للحياة ،الحضانة الرحمية، المخاض).

#### أما التقسيم الآخر فهو كالتالي:

- نطفة (الأسبوع الأول منذ التلقيح).
  - علقة (الأسبوع الثاني والثالث).
    - مضغة (الأسبوع الرابع).
- العظام والعضلات (الخامس والسادس والسابع).
  - التصوير (الأسبوع الخامس والسادس والسابع).
    - التسوية والتعديل.
      - نفخ الروح<sup>(۱)</sup>.

<sup>1-</sup> انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٦٧، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد علي البار ص٣٧٦، ودلائل الإعجاز العلمي في القرآن الكريم لسيف الدين الكاتب ص٤١٢- ٤١٥، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد متولي قنديل، وصافي ناز شلبي ص٥٠، وعجائب النظر والتأمل في عظمة الله عز وجل لأسامة نعيم الناعسة ص١٨٠- ١٩٠.

فالقرآن الكريم وصف أطوار الجنين وصفاً دقيقاً من خلال إطلاق مسمى على كل طور له بداية ونهاية محددة، حيث يصف المظهر الخارجي للجنين، ويعكس عمليات التخلق الداخلية له في فترات زمنية متعاقبة (١).

أما قوله وله الناس، وهو استدلال بخلق الإنسان في أطوار على عظيم قدرة الله هنا راجع إلى الناس، وهو استدلال بخلق الإنسان في أطوار على عظيم قدرة الله وحكمته ودقائق صنعته، والتعبير بصيغة المضارع؛ لإفادة تجدد الخلق وتكرره مع استحضار صورة هذا النطور (٦) العجيب استحضاراً بالوجه والإجمال الحاصل للأذهان على حسب اختلاف مراتب إدراكها، ويعلم تفصيله علماء الطب والعلوم الطبيعية (٤)، وقد بينته السنة النبوية، وذلك في قول رسول الله والله الله المؤلف أَهَد مُثل دَلِك، ثُم يكونُ فِي ذَلِك عَلَقة مِثْل دَلِك، ثُم يكونُ فِي ذَلِك عَلقة مِثْل دَلِك، ثُم يكونُ فِي دَلِك عَلقة مِثْل دَلِك، ثُم يكونُ فِي دَلِك عَلقة مِثْل دَلِك، ثُم يكونُ فِي دَلِك عَلقة مِثْل دَلِك، ثُم كَلماتٍ، بِكَنْ بِهِ الرُوحَ وَيُؤْمَلُ بِأَرْبِع كَلماتٍ، بِكَنْ بِرْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيّ أَوْ سَعِيدٌ، فَوَ الَّذِي لاَ إِلَه غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدُخُلُها، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدُخُلُها، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدُخُلُها، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكُونَ بَيْنَهُ وَيَيْنَهَا إِلاَ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكُونَ بَيْنَهُ لَوْ الْمَالِكُ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ أَهْلِ النَّارِ عَيْنَهُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يكونَ اللَّهُ الْمُوالِقَلُهُ وَيَنْتُهَا إِلَا ذَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ أَهْلُ الْجَنَابُ فَيْدُلُهُ اللَّهُ الْمُهَا الْعَالُ اللَّهُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُ الْمُعْمَلُ الْمُلِهُ الْمُعْمَلُ عَلَى الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمَلُ عَلَى الْمُعْمُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ ع

١- أطوار الجنين ونفخ الروح لعبد الجواد الصاوي، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٨، ص٦، شوال ٤٢١هـ يناير ٢٠٠١م.

٢- سورة الزمر: الآية ٦.

٣- أي الخلق في أطوار.

٤- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١١/٢، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢٢/٢٤، ٢٤.

٥- أخرجه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب ذكر الملائكة ١١٧٤/٣، برقم: ٣٠٣٦، ومسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته ٢٠٣٦/٤، برقم: ٢٦٤٣.

وقوله ﷺ: ﴿خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ ﴾، أي: طوراً من الخلق بعد طور آخر يخالفه (۱). قال الطبري: «يبتدئ خلقكم أيها الناس في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق، وذلك أنه يحدث فيها نطفة، ثم يجعلها علقة، ثم مضغة، ثم عظاماً، ثم يكسو العظام لحماً، ثم يُنْشئه خلقا آخر، تبارك الله وتعالى، فذلك خلقه إياه خلقا بعد خلق» (۱).

١- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١١/٢، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢٤/٢٤.

٢- تفسير الطبري ٢١/٢٥٧.

#### المطلب الثاني: خلق الإنسان في أطوار في ضوء الاكتشافات العلمية

لقد شهد هذا العصر نهضة علمية في شتى المجالات، ومن هذه المجالات ما يتعلق بعلم الأجنة، ومراحل تخلقها، هذا العلم الذي كانت معلوماته محل تخمينات عقليه وتصورات ذهنية، حتى ارتقى في القرون الأخيرة إلى مرحلة الوصف الدقيق القائم على استخدام الأجهزة الحديثة، فظهر للعلم مقدار التخبط الذي كان سائداً في العصور السابقة في مسألة الإنسان ومراحل تخلقه، فقد ظهر في ذلك الوقت فكرة أن الجنين يخلق من دم الحيض (۱)، كما كان يعتقد (أرسطو) ويقول: «إن الجنين موجود في دم الحيض، فيعقده نطاف الذكر فيصبح جنيناً، تماماً كما تفعل المنفحة (۱) بالحليب فتحوله إلى جبن (۱)، وظلت هذه الفكرة عند جميع الأطباء واستمرت حتى نشط البحث العلمي في القرن السادس عشر بعد اكتشاف الميكروسكوب فكان الأطباء طوال القرن السابع عشر يعتقدون أن الإنسان يخلق الميكروسكوب فكان الأطباء طوال القرن السابع عشر يعتقدون أن الإنسان يخلق



خلقاً كاملاً في الحيوان المنوي أي في نطفة الرجل والشكل الذي رسمه الأطباء في ذلك العصر ليدللوا على أن الإنسان يخلق خلقاً كاملاً في هذا الحيوان المنوي، واستمر هذا الاعتقاد إلى القرن الثامن عشر، وبعد اكتشاف البييضة في القرن الثامن عشر غير العلماء جميعاً آراءهم فقالوا: إن الإنسان يخلق خلقاً كاملاً في

١- مراحل الجنين لعادل الصعدي ٣٩٢/٢، بحث في موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، إصدار مركز البحوث- جامعة الإيمان، ٢٠٠٦م.

٢- مادة خاصة تستخرج من الجزء الباطني من معدة الرضيع من العجول أو الجداء أو نحوهما، بها خميرة تجبن اللبن، انظر: المعجم الوسيط ٩٣٨/٢.

٣- موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة النبوية لعبد الرحيم مارديني ص ٢٣١.

بُييضة المرأة لأنها أكبر، وأهمل دور الرجل بعد أن أهمل القرن السابع عشر دور المرأة، وفي منتصف القرن التاسع عشر فقط بدأ العلماء يكتشفون أن الإنسان يخلق في أطوار (۱)، فقد قدم (وولف) نظريته القائلة بأن الجنين ليس موجوداً بشكل متكامل في البويضة أو الحيوان المنوي، وإنما هو موجود بصورة بسيطة جداً، ثم يتعقد تدريجياً، حيث كان يدرس جنين الكتكوت الذي وصفه بأنه يبدأ من مجموعة من الكريات الصغيرة التي تشبه الفقاقيع –في الواقع مجموعة من الخلايا – ثم تتمو هذه الكريات البسيطة لتصبح في النهاية جسم الكتكوت المعقد، وسميت نظريته هذه بالخلق الفوقي أو الخارجي أي من البسيط إلى المركب، مبتدأة بالنقاء الحيوان المنوي بالبويضة، ثم تتعقد لتكون في النهاية مخلوقاً معقد التركيب ذو أجهزة وأعضاء متعددة، فانتهى الجدل حول نظرية الخلق التام، وبعدها ظهرت دراسات علمية من قبل كثير من العلماء، وتبين بعد ذلك أن الإنسانية بعلومها التجريبية لم تعرف أن الجنين يمر بأطوار مختلفة متباينة، وأن جسمه يبنى من البسيط إلى المركب المعقد إلا في القرن التاسع عشر، ولم يتأكد ذلك إلا في أوائل القرن العشرين (۱).

وقد جرت محاولات أولى لترتيب تطور الجنين البشري في مراحل، عند نهاية القرن التاسع عشر، وتواصلت الجهود حتى بداية القرن العشرين، والصعوبة الأساسية التي واجهت العلماء هي انتقال الجنين في سلسلة من التغيرات المتداخلة والمتواصلة أثناء نموه، وفي عام (١٣٣٧ه-١٩١٤م) رتب (مول) (٢٦٦) جنيناً بشرياً في سلسلة من المراحل، وبعد ثمانية وعشرين عاماً (١٣٥٩ه-١٩٤٢م)

١- إنه الحق للزنداني ص٤٢، من إصدارات هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

٢- خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد علي البار ص ١٨٦-١٨٨، ونشأة الذرية لمحمد دودح ص٢٨٠.

رتب ستريتر الجنين البشري في (٢٣) مرحلة، وأطلق عليها (آفاق التطور) وظلت ترتيبات ستريتر تستعمل على نطاق عالمي، حتى عام (١٣٩٣هـ ١٩٧٣م)؛ حينما قدم أورايلي نظاماً أكثر تفصيلاً لتصنيف الجنين البشري، وخاصة خلال الأسابيع الثلاثة الأولى من تكوينه، وقد حظيت مراحل كراتيجي هذه بموافقة عالمية، وهي مبنية على الأحداث المختلفة للتطور، وعلى معايير المظهر الخارجي، ويقدم هذا النظام معلومات مفصلة لعلماء الأجنة الذين يعنون بتفاصيل التخلق البشري، وقد وضع العلماء في بداية محاولاتهم حرفاً أبجدياً لوصف كل مرحلة من المراحل، ثم غيرت الحروف إلى الأرقام، إلا أن هذه الحروف والأرقام لم تحمل مفهوماً وصفياً مميزاً لمرحلة عن أخرى، وحتى وقت قريب لم يكن معروفاً أن القرآن الكريم والسنة المطهرة يتضمنان مصطلحات دقيقة تتعلق بمراحل التخلق البشري إلا عند المسلمين، فلم تكن هذه المصطلحات مفهومة بوضوح حتى وقت قريب؛ لأنها تشير إلى تفاصيل في عملية التخلق، لم تكن معروفة في الماضي (١)، لذلك يقول (كيث مور) -رئيس قسم التشريح وعلم الأجنة بجامعة تورنتو في كندا-عن التقسيمات القرآنية التي تعتمد على الشكل المحدد المتميز عن الشكل الآخر (نطفة-علقة-مضغة-عظام-كساء العظام باللحم-النشأة خلقاً آخر): «هي تقسيمات علمية دقيقة، وتقسيمات سهلة، ومفهومة، ونافعة $(^{(1)}$ .

واقتتع أيضاً بأن التقسيم الذي تقسم إليه أطوار الجنين في بطن أمه الآن في العالم كله تقسيم صعب غير مفهوم ولا ينفع في فهم مراحل تطور الجنين، ويتعجب كذلك (كيث مور) في كتابه (تخلق الجنين البشري) من وفرة وتآزر الحقائق العلمية المتعلقة بخلق الجنين في القرآن، فيقول: «لم تُضف في العصور

١- علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٧٥، ١٧٦.

٢- كتاب إنه الحق للزنداني ص٣٨.

الوسطى معلومات ذات قيمة في مجال تخلق الجنين، ومع ذلك قد سجل القرآن في القرن السابع وهو الكتاب المقدس عند المسلمين أن الجنين البشري يتخلق من أخلاط تركيبية من الذكر والأنثى، مع بيان تخلق الجنين في أطوار ابتداءً مما يماثل في التركيب قطيرة أو نطفة تتغرس وتنمو في الرحم كالبذرة، ومع وصف الجنين في أول مرحلة بما يماثل العلقة التي تعيش على مص دماء الغير، ثم مما يماثل كتلة ممضوغة بما فيها من علامات أسنان وانبعاجات، وهو ما يتفق تماماً مع تطور الأعضاء في تلك المرحلة بالفعل»(۱).

و (كيث مور) من أشهر علماء التشريح وعلم الأجنة في العالم، ألف كتاب (أطوار خلق الإنسان) وهو مرجع علمي عالمي مترجم بثمان لغات من أهم المراجع الطبية في هذا الاختصاص، يدرس في كثير من الجامعات، ضمنه ذكر المراحل المذكورة في القرآن، وربط في كل فصل من فصول الكتاب والتي تتكلم عن تطور خلق الجنين وبين الحقائق العلمية والآيات والأحاديث المتعلقة بها وشرحها، بعد أن دار بينه وبين علماء مسلمين حوار، عرضوا عليه كثيراً من الآيات والأحاديث المتعلقة بمجال تخصصه في علم الأجنة، فاقتنع بما عرض عليه، واليك بعضا مما جاء فيه:

عبد المجيد الزنداني: قلنا له: إنك ذكرت في كتابك (القرون الوسطى) وقلت: إن هذه القرون لم يكن فيها تقدم لعلم الأجنة، بل لم يعلم فيها إلا الشيء القليل، وفي هذه العصور عندكم كان القرآن ينزل عندنا، وكان محمد على يعلم الناس الهدي الذي جاء من عند الله كات، وفيه الوصف الدقيق لخلق الإنسان ولأطوار خلق الإنسان، وأنت رجل عالمي، فلماذا لم تنصف وتضع في كتابك هذه الحقائق؟

١ - نشأة الذرية لمحمد دودح ص٢٦.

(كيث مور): الحجة عندكم وليست عندي؛ قدموها لنا.

يقول عبد المجيد الزنداني: ففعلنا، فكان هو كذلك عالماً شجاعا، فوضع إضافة في الطبعة الثالثة وهي الآن منتشرة في العالم بثمان لغات يقرؤها أكابر العلماء في العالم الذين ينطقون باللغة الإنجليزية والروسية والصينية واليابانية والألمانية والإيطالية واليوغوسلافية والبرتغالية، يقرؤون ما أضافه البروفيسور كيث مور في هذا الباب(۱).

وذكر عبد المجيد الزنداني أنه التقى بـ(مارشال جونسون) رئيس قسم التشريح ومدير معهد دانيال بجامعة توماس جيفرسون بفلادلفيا بالولايات المتحدة الأمريكية، ودار بينهما الحوار التالي –عن الخلق في أطوار –:

عبد المجيد الزنداني: ذكر القرآن أن الجنين يخلق في أطوار.

(مارشال جونسون): كان جالساً فوقف يصرخ: لا. لا. لا.

عبد المجيد الزنداني: اجلس يا دكتور.

(مارشال جونسون): أجلس، ما هذا الكلام الذي تقوله؟

(مارشال جونسون): لكن هذا يمكن أن يكون له ثلاثة تفسيرات:

\_

١- إنه الحق لعبد المجيد الزنداني ص٣٣، ٣٤.

٢- سورة نوح: الآية:١٣، ١٤.

٣- سورة الزمر: الآية ٦.

الأول: أن يكون صدفة.

عبد المجيد الزنداني: فجمعنا له أكثر من خمسة وعشرين نصاً ووضعناها بين يديه، وقلنا: كل هذه النصوص قد تكون صدفة؟! ثم إن القرآن قد أعطى لهذه الأطوار أسماء أيكون هذا صدفة؟!

(مارشال جونسون): لا.

عبد المجيد الزنداني: فماذا بقي؟

(مارشال جونسون): يمكن أن يقال: إن محمداً عنده ميكروسكوبات ضخمة.

عبد المجيد الزنداني: أنت تعلم أن مثل هذه الأطوار والدقائق والتفاصيل وما عرفه العلم من تفاصيل هذه الأطوار وذكره القرآن كذلك هذا لا يتيسر إلا بميكروسكوبات ضخمة جداً، والذي عنده هذه الميكروسكوبات الضخمة لا بد أن يكون له تقنية عالية جداً وتتعكس على طعامه وشرابه وحربه وسلمه، ولا بد أن يتلقى هذا من الجيل الذي قبله، ويسلمه للجيل الذي بعده.

(مارشال جونسون): ضحك، وقال: لقد رأيت في معرض من المعارض أول ميكروسكوب اخترع في العالم، إنه ليكبر أكثر من عشر مرات، ولا يستطيع أن يظهر الصورة واضحة، لا، لم يكن عند محمد أجهزة ولا مكروسكوبات، فما بقي إلا أن نقول هو رسول من عند الله.

ومما قاله (مارشال جونسون): «القرآن في الواقع شرح المراحل الخارجية، ولكنه يؤكد أيضاً المراحل التي داخل الجنين أثناء خلقه وتطوره مؤكداً على أحداث رئيسية تعرف عليها العلماء المعاصرون»(١).

١- إنه الحق للزنداني ص ٢١- ٤٦، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ص٩٥.

وذكر عبد المجيد الزنداني أيضاً أنه التقى ب(ج. س. جورنجر) -أستاذ في كلية الطب قسم التشريح في جامعة جورج تاون في واشنطن-، ودار بينهما الحوار التالي:

عبد المجيد الزنداني: هل ذكر في تاريخ علم الأجنة أن الجنين يخلق في أطوار؟ وهل هناك من الكتب المتعلقة بعلم الأجنة ما قد أشار إلى هذه الأطوار في زمن الرسول والم يعرف إلا في منتصف القرن التاسع عشر؟

(ج. س. جورنجر): لقد كانت هناك عناية من اليونانيين بدراسة الجنين، وقد حاول عدد منهم أن يصف ما يدور للجنين وما يحدث فيه.

عبد المجيد الزنداني: نعم، نعلم هذا، إن هناك نظريات لبعض العلماء منهم أرسطو وغيره، ولكن هل هناك من ذكر أن هناك أطواراً؟

(ج. س. جورنجر): لا.

عبد المجيد الزنداني: وهل هناك مصطلحات أطلقت على هذه الأطوار كالمصطلحات التي وردت في القرآن الكريم؟

(ج. س. جورنجر): لا.

عبد المجيد الزنداني: فما رأيك في هذه المصطلحات التي تغطي أطوار الجنبن؟

(ج. س. جورنجر): إنه وصف للتطور البشري منذ تكوين الأمشاج إلى أن أصبحت كتلاً عضوية، عن هذا الوصف والإيضاحات الجلية والشاملة لكل مرحلة من مراحل تطور الجنين في معظم الحالات، إن لم يكن في جميعها يعود هذا

الوصف في قدمه إلى قرون عديدة قبل تسجيل المراحل المختلفة للتطور الجنيني البشري التي وردت في العلوم التقليدية العلمية (١).

وهناك قواعد خاصة بالمصطلحات العلمية، فالعلماء يحرصون عند وضع أسس المصطلحات في علم الأجنة، أن يكون المصطلح الذي يطلق على طور ما، واصفاً لما يبدوا عليه الجنين فعلاً، ويجب أن يكون هناك اتفاق تام بين التسمية وبين طبيعة التطور والأحداث التي يمر بها الجنين في هذه المرحلة، ولكي نتجنب الالتباس بين مرحلة وأخرى فإن كل مصطلح ينبغي أن يصف مرحلة لها بداية واضحة ونهاية واضحة كذلك، وبقدر الإمكان يجب أن نتفادى أي تداخل بين المراحل(٢).

وإليك تقسيم جهابذة علم الأجنة لمراحل الخلق، وهذا التقسيم يتفق مع تقسيم القرآن في مرحلة البويضة الملقحة (النطفة الأمشاج).

ويختلفون بعد ذلك: فمنهم من يجعل من الأسبوع الثاني حتى الثامن مرحلة واحدة هي مرحلة الحميل، ويقسم بعد ذلك ما يحدث في مرحلة الحميل إلى:

أ- الانغراز (العلقة).

ب- الجنين ذو الطبقتين.

ج- مرحلة الجنين ذو الثلاث طبقات.

د- الكتل البدنية.

ه- تكون الأعضاء.

ومنهم من يقسم هذه المرحلة إلى ثلاثة أقسام فقط:

\_

١- إنه الحق لعبد المجيد الزنداني ص ١٧- ١٩.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٧٦.

أ- مرحلة العلوق، وتستمر حتى تظهر أغشية الجنين والدورة الدموية وتتمايز طبقات اللوح الجنيني إلى ثلاث طبقات، وهذا التقسيم ينطبق تماما على مرحلة العلقة؛ لأنها تبدأ بعد العلوق مباشرة وتتتهي بظهور الكتل البدنية (أي المضغة)، ومدة هذه المرحلة أسبوعين فقط أي منذ نهاية الأسبوع الأول للتلقيح، وحتى نهاية الأسبوع الثالث للتلقيح.

ب- مرحلة الكتل البدنية، ولا يختلف العلماء في هذه المرحلة فهم متفقون عليها، وهي تبدأ في اليوم العشرين أو الواحد والعشرين وتنتهي باليوم الثلاثين (المضغة).

ج- مرحلة تكون الأعضاء، وتبدأ من الأسبوع الرابع، وتنتهي في الأسبوع الثامن، وهي الفترة الحرجة بالنسبة للجينات (الناسلات) لقابليتها الشديدة للتأثر بعوامل البيئة في هذه الفترة، وفي نهاية الأسبوع الثامن تكاد تكون الأعضاء الداخلية كلها قد اتخذت مواضعها وإن بدت بشكل أولي، وتعتبر في نهاية الأسبوع الثامن اكتمال دورة الجنين وبدء دورة الحميل، فإذا ما انتهت مرحلة تكوين الأعضاء فإن مرحلة الجنين تكون قد انتهت، وبدأت مرحلة أخرى تعرف لدى العلماء بمرحلة الحميل، وهي تبدأ من بداية الشهر الثالث وتنتهي بالولادة، ولا يكون في هذه المرحلة إلا تخليق يسير، ويتسارع معدل النمو والتغير في الهيئة، وأبرز سمة في هذه المرحلة هي ظاهرة النمو المتصل السريع، وتستمر هذه المرحلة حتى تنتهى بآلام الطلق والولادة (۱).

وسنقف في المباحث القادمة إن شاء الله على كل طور ونبينه.

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد علي البار ص ٣٧٦- ٣٧٩، وأطوار الجنين ونفخ الروح لعبد الجواد الصاوي، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد ٨، ص١٣٠، شوال ١٤٢١ه- يناير ٢٠٠١م، وتطور الجنين وصحة الحامل كتاب الطبيب والأسرة لمحيي الدين طالو العلبي ص١٦٩-١١٦.

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* الطَّوْرُ: التارَةُ، تقول: طَوْراً بَعْدَ طَوْرٍ، أَي تارةً بعد تارة، والأَطْوارُ: الحالاتُ المختلفةُ والتاراتُ والحدودُ.
- \* اختلف المفسرون في معنى ﴿ أَطْوَارًا ﴾ على سبعة أقوال، والراجح هو القول الأول، وهو أنها المراحل والأطوار الجنينية المبينة في قوله الله في سورة المؤمنون: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن سُلَكَةٍ مِّن طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَهُ ثُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ \* ثُرُّ خَلَقْنَا المُؤمنون: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْمِنْمَ مِن سُلَكَةٍ مِّن طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَهُ ثُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ \* ثُرُّ خَلَقْنَا المُفَعَةُ عَظَنَاهُ أَعْسَلُ الْعَلْقَةَ مُضْفَحَةً فَخَلَقْنَا ٱلمُضْغَة عِظْمَا فَكَسُونَا ٱلْعِظْنَامُ لَحَمًا ثُو أَنشَأَنَهُ عَلَقًاءًا خَرً فَتَبَارِكَ ٱللهُ أَحْسَنُ الْقَالِقِينَ ﴾ (١)؛ لقوة الأدلة فيه.
- \* القرآن الكريم ذكر المراحل الجنينية، ويؤكد أيضاً العمليات الداخلية للجنين أثناء خلقه وتطوره، كما أعطى مسميات تنطبق على المراحل، واصفة لشكلها الداخلي والخارجي، ومحددة لبدايتها ونهايتها، أما وصف علم الأجنة فيتفق مع كثير من هذه التقسيمات: كالنطفة، والمضغة، والعظام، واللحم، وبعض علماء علم الأجنة لا يركز على مرحلة العلقة كما يركز عليها التقسيم القرآني، وكذلك مرحلة التصوير والتسوية والتعديل، فالمنهج القرآني لتقسيم مراحل تخلق ونمو الجنين الإنساني أدق من وصف علم الأجنة ويدعو إلى الدهشة حقاً (١).
- \* كان الأطباء طوال القرن السابع عشر يعتقدون أن الإنسان يخلق خلقاً كاملاً في الحيوان المنوي، وبعد اكتشاف البييضة في القرن الثامن عشر غير العلماء جميعاً آراءهم فقالوا: إن الإنسان يخلق خلقاً كاملاً في ببيضة المرأة؛ لأنها أكبر.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٣٧٧، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٧٦.

١- سورة المؤمنون: الآية ١٢-١٤.

- \* ظهرت دراسات علمية بعد ذلك، وتبين أن الإنسانية بعلومها التجريبية لم تعرف أن الجنين يمر بأطوار مختلفة متباينة إلا في القرن التاسع عشر، ولم يتأكد ذلك إلا في أوائل القرن العشرين.
- \* الصعوبة الأساسية التي واجهت العلماء لمعرفة الأطوار وتسميتها هي انتقال الجنين في سلسلة من التغيرات المتداخلة والمتواصلة أثناء نموه.
- \* وضع العلماء قواعد وأسس خاصة بالمصطلحات العلمية في علم الأجنة، وقد وضعوا في بداية محاولاتهم حرفاً أبجدياً لوصف كل مرحلة من المراحل، ثم غيرت الحروف إلى الأرقام، إلا أن هذه الحروف والأرقام لم تحمل مفهوماً وصفياً مميزاً لمرحلة عن أخرى.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

- \* أكدت الحقائق العلمية صحة ما ذهب إليه جمهور المفسرين من أن معنى (أطوارا) هي المراحل والأطوار الجنينية، وهو ما يتوافق مع ظاهر القرآن وصحيح السنة النبوية.
- \* إظهار المعجزة العلمية، حيث قرر القرآن والسنة حقائق كثيرة في علم الأجنة لم تتأكد إلا في القرون الأخيرة عندما تطورت التقنية الحديثة، وهذا هو ما نطق به قادة العلوم التجريبية، يقول (كيث إلى مور) رئيس قسم التشريح وعلم الأجنة بجامعة تورنتو في كندا في مؤتمر الإعجاز العلمي في القرآن بالقاهرة عام ١٩٨٦ه: «إنني أشهد بإعجاز الله في خلق كل طور من أطوار القرآن الكريم، ولست أعتقد أن محمد ولي أو أي شخص آخر يستطيع معرفة ما يحدث في تطور الجنين؛ لأن هذه التطورات لم تكتشف إلا في الجزء الأخير من القرن العشرين،

وأريد أن أؤكد على أن كل شيء قرأته في القرآن الكريم عن نشأة الجنين وتطوره في داخل الرحم، ينطق<sup>(۱)</sup> على كل ما أعرفه كعالم من علماء الأجنة البارزين»<sup>(۲)</sup>. ويقول (مارشال جونسون) –رئيس قسم التشريح ومدير معهد دانيال بجامعة توماس جيفرسون بفلادلفيا بالولايات المتحدة الأمريكية–: «لم يكن عند محمد أجهزة ولا مكروسكوبات، فما بقى إلا أن نقول هو رسول من عند الله»<sup>(۳)</sup>.

ويقول عبد المجيد الزنداني: «هذا هو البروفيسور مارشال جونسون الذي بدأ رافضاً لما قلناه من أول وهلة، وانتهى به الأمر متبنياً لهذه الأبحاث في عديد من المؤتمرات، عندما سئل عن رأيه في تفسير هذه الظاهرة – ظاهرة ما كشفه العلم من تصديق لما جاء في القرآن والسنة، أجاب بقوله: نعم، إنه الوحي، نعم، لا طريق أمام البشرية إلا أن تقر كما يقر هؤلاء العلماء بأن الله قد أوحى إلى محمد المتابأ أنزله بعلمه ووعد البشرية أثناء سيرها أن تكتشف طوال سيرها ما يدلها على أن هذا القرآن من عند الله كما قال تعالى: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ نَاهُ بُعْدَحِينٍ ﴾ (٤) » (٥).

ويقول -عبد المجيد الزنداني- أيضاً: «إن التقدم العلمي والكشف العلمي ليقيم دليلاً بعد دليل على بيان الحق الذي جاء به القرآن، وهكذا يتجلى هذا الكتاب الكريم مع مرور الزمن وتتجلى آياته، وتتضح لأكابر علماء عصرنا وللعلماء جيلاً بعد جيل، فهو الكتاب الذي لا يشبع منه العلماء ولا تتقضى عجائبه» (٦).

١- هكذا في المصدر، والصحيح (ينطبق).

٢- من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص١٦، والعلوم المعاصرة في خدمة الداعية الإسلامي مطابقة الحقائق العلمية للآيات القرآنية لمحمد جميل الحبال ص٤٢.

٣- إنه الحق للزنداني ص٥٤.

٤- سورة ص: الآية ٨٨.

٥- إنه الحق للزنداني ٤٩.

٦- المصدر نفسه ص٢٢.

\* الإعجاز البياني لآيات القرآن، فنحن أمام معجزة وعجيبة بيانية بهرت العلماء بسمو أغراضها، وصدق دلالتها، وفصاحة تركيبها، واحكام نظمها، وحسن إيقاعها، لا يملك من يعاين مشاهدها سوى التعجب(١)، والإيمان بأن ما في القرآن كلام العليم الخبير على ومن عنده، وما في السنة النبوية وحي الله لنبيه على، وذلك حين ذكرت نصوص الكتاب والسنة بكلمات موجزة معجزة صريحة مراحل تخلق الجنين، وأعطت مسميات لأطوار خلق الإنسان ناسبت الشكل الخارجي والداخلي لكل طور من الأطوار، كما أكده وأثبته العلم الحديث، وكل ذلك قبل أن يثبته العلم.

١ - نشأة الذرية لمحمد دودح ص٥٥.

# المبحث الثاني طور النطفة

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

طور النطفة في ضوء القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

طور النطفة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المطلب الأول: طور النطفة في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُّبِينٌ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّيكَ رَجُلًا ﴾ (٢).

وقال ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ (٣).

وقال ﷺ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ (٤).

وقال ﷺ: ﴿ وَأَلَنَّهُ خَلَقًاكُمْ مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا ﴾(٥).

وقال الله أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَخَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ (٦).

وقال ﷺ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ﴾ (٧).

وقال : ﴿ مِن نُطَّعَةِ إِذَا تُمَّنَى ﴾ (٨).

١ - سورة النحل: الآية ٤.

٢- سورة الكهف: الآية ٣٧.

٣- سورة الحج: الآية ٥.

٤- سورة المؤمنون: الآية ١٣.

٥- سورة فاطر: الآية ١١.

٦- سورة يس: الآية ٧٧.

٧- سورة غافر: الآية ٦٧.

٨- سورة النجم: الآية ٤٦.

٩- سورة القيامة: الآية ٣٧.

وقال على: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (١).

وقال على: ﴿ مِن نُطَفَةٍ خُلَقَهُ فَقَدَّرُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

## أقوال المفسرين:

النُّطْفَةُ في اللغة تطلق على عدة معان، ومنها:

القَطْرَة: يقال: جاء وعلى جبينه نطاف من عرق: قطرات.

الماء الصافي، قليلاً كان أو كثيراً، فمن القليل نُطْفَةُ الإنسان التي يكونُ منها الولد، وجمعها: نُطَفٌ، ونطَافٌ (٣).

قال الفيُّومي: «والنُّطْفَةُ: ماء الرجل والمرأة»(٤).

وذكر المفسرون أن النطفة: الماء الصافي وهو مادة التلقيح ( $^{(\circ)}$ )، التي منها يخلق الإنسان، فكانت للذكر نطفة، وللمرأة نطفة كما ورد في الأحاديث  $^{(7)}$ ، فالإنسان يتولد من هذه النطفة  $^{(\vee)}$ .

ويبدأ مصطلح النطفة من المنوي والبييضة، وينتهي بطور الحرث (الانغراس)(^).

١- سورة الإنسان: الآية ٢.

٢- سورة عبس: الآية ١٩.

٣- انظر: الصحاح للجوهري ٥/١٢٠، والمصباح المنير ٢/١١١، وتاج العروس للحسيني ٤١٩/٢٤، ولسان العرب ٣٣٤/٩، ومختار الصحاح للرازي ص٦٨٨، والمعجم الوسيط لإبراهيم مصطفى وآخرين ٢/٣١٨.

٤- المصباح المنير ٢/٦١١.

٥- أيسر التفاسير لأسعد حومد ١٩٠٦/١.

٦- وقد ذكرت ذلك في مبحث الخلق من ذكر وأنثى ص١٣٢-١٣٤.

٧- مفاتيح الغيب للرازي ٢٣/٢٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥٩/١٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤٤/٤، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٢٨٥/٢، وتفسير القطان ١٨٦/١، صفوة التفاسير ١٠٣/٢.

٨- علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد المجيد الزنداني ص٣٤.

وتمر النطفة خلال تكونها بالمراحل التالية<sup>(١)</sup>:

1 - الماء الدافق، قال ﷺ: ﴿ غُلِقَ مِن مَّلَو دَافِقٍ ﴾ (٢)، وقد تكلمت عن الماء الدافق سابقاً في الباب الثاني، في مبحث مستقل، هو (صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان) (٣)، فيراجع هناك.

7 - السلالة، قال الله على: ﴿ ثُرَّ مَمَلَ نَسْلَهُ مِن مُلَالَةٍ مِن مَلَا مِقِينٍ ﴾ (ئ)، وفي اللغة: السَلُ: انتزاعُ الشيء وإخراجُه في رِفْق، والانْسِلالُ: المُضِيُّ والخروج من مَضِيق أو زحامٍ، والسُّلالةُ: الخلاصة؛ لأنها تُسَلّ من الكَدَر، أو الصفو الذي يسل من الشيء، والسُّلالة: ما انسل من الشيء، وسُلالة الشيء: ما اسْتُلَّ منه، والنطفة سُلالَةُ الإنسان، والسلالة: يُكنى بها عن الولد حين يخرج من بطن أمه؛ لأنه خُلق من السُّلالة، والسَّليلةُ: بِنْتُ الرَّجل من صُلْبه، والسلائل: طرائق اللحم الطوال تكون ممتدة مع الصلب، والسَّليلةُ أيضاً: سمكة طويلة، لها منقار طويل (٥). والسُّلالة على وزن (فُعَالَة)، وهو بناء يدل على القلة كالقُلاَمة (١).

١- علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٣٤.

٢- سورة الطارق: الآية ٦.

٣- انظر: ص١٨٩.

٤ - سورة السجدة: الآية ٨.

٥- انظر: تهذيب اللغة ٢٠٦/١٢، والمفردات في غريب القرآن ص٢٣٧، ومختار الصحاح ص٣٢٦، ولسان العرب ٣٣٨/١١، وتاج العروس ٢٠٧/٢٩، والمعجم الوسيط ٥٤٤٥.

٦- انظر: الكشاف للزمخشري ١٨١/٣، ومفاتيح الغيب للرازي ٧٤/٢٣، والبحر المحيط في التفسير لأبي
 حيان ٢/٤/٣، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٧٦/١٤، والتحرير والتنوير لابن عاشور ١٩/١٨.

والقُلامة: ما قطع من طرف الظفر أو الحافر أو العود، وقلامة الظفر مثل في القلة والحقارة، يقال: لم يغن عنى قلامة ظفر. المعجم الوسيط ٧٥٧/٢.

وقد اختلف المفسرون في معنى السلالة، على أقوال:

القول الأول: صفوة الماء، يعني: المني<sup>(۱)</sup>، قال الطبري: « ومن سُلَلَةِ ، يقول: من الماء الذي انسل فخرج منه، وإنما يعني من إراقة من مائه» (۲).

القول الثاني: هو الماء يسيل من الظهر (٣)، أو ما انسل من صلبه (٤)، وإنما سميت النطفة سلالة؛ لأنها تتسل بين الصلب والترائب (٥).

القول الثالث: النطفة التي تنسل من الإنسان (7)، أو مسلولة من سائر البدن (8)، فتكون السلالة على هذا مجموع ماء الذكر والأنثى المسلول من دمهما (8).

ويرجع سبب الخلاف عند المفسرين في معنى السلالة إلى تعدد معناها في اللغة، وجميع أقوالهم ترجع إلى أن السلالة: الشيء المسلول –أي المنتزع – من شيء آخر، وإلى أنها الخلاصة من الشيء (٩)، فالسلالة صفوة الماء وخلاصته، وهي النطفة التي يخلق منها الإنسان، وتنسل وتتولد منه، وهي قليلة، ويمكن أن يكون المراد بالسلالة جزء من النطفة، وهو الحيوان المنوي من ماء الرجل،

١- منقول عن ابن عباس، انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٧٣/٢٠، والمحرر الوجيز لابن عطيه ١٦٨/٤، وتفسير أبي السعود ١٨١/٧، وصفوة التفاسير للصابوني ٢٥/٣.

٢- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٠/٢٠.

٣- قاله عكرمة انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٣٦١/٣.

٤- انظر: النكت والعيون للماوردي٤/٥٦٦، والكشاف للزمخشري ٥١٥/٣، وروح البيان لحقى ٨٣/٧.

٥- بحر العلوم للسمرقندي ٢/٥٧٦.

٦- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٣٢/٣، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زَمَنيِن ٥٨/٢، والكشف والبيان للثعلبي ٣٢/٧، والهداية إلى بلوغ النهاية ٥٧٥٢/٩، ولباب التأويل للخازن ٢٢٢/٥، واللباب في علوم الكتاب ٤٧٨/١٥.

٧- انظر: البحر المديد في تفسير القرآن المجيد ٥٨٤/٥.

٨- انظر: التحرير والنتوير ١٩/١٨.

٩- انظر: التحرير والتنوير ١٩/١٨.

ويستشهد لذلك بقول النبي على لما سئل عن العزل (١): "مَا مِنْ كُلِّ الْمَاءِ يَكُونُ الْوَلَدُ، وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ خَلْقَ شَيَءٍ، لَمْ يَمْنَعُهُ شَيْءٌ"(٢)، وكذلك البييضة من ماء المرأة (٣)، وقد مر أن الحيوان المنوي والبويضة هما العنصران الأساسيان في تخلق الإنسان.

أما أن السلالة الماء يسيل من ظهر الرجل، أو ينسل من صلبه، أو أنها تتسل من بين الصلب والترائب، فمحل خلاف بين المتقدمين والمتأخرين، وقد سبق الحديث عنها في مبحث الصلب والترائب من الفصل الثاني.

وسميت الذرية نسلاً؛ لأنها تنسل من الإنسان، وتتفصل منه (٤).

قوله الله عند الناس (٥)، قيل: الشيء الممتهن الذي لا يعبأ به ولا خطر له عند الناس (٥)، وقيل: الضعيف (٦)، وقيل: الضعيف (٦)، وقيل: الضعيف (٦)، وقيل: الضعيف (٦)، وقيل: الضعيف (١)، وقيل: الضعيف (٦)، وقيل: الضعيف (١)، وقيل: الضعيف (١)، وقيل: الضعيف (١)، وقيل: الضعيف (١)، وقيل: صعيف (١)، وقي

١- صرف الماء عن المرأة؛ حذر الحمل، وذلك بأن يجامع، فإذا قارب الإنزال، نزع وأنزل خارج الفرج.
 انظر: التعريفات للجرجاني ص١٩٤، وشرح صحيح مسلم للنووي ٩/١٠.

٢- أخرجه مسلم، كتاب النكاح، باب حكم العزل ١٠٦١/٢ برقم: ١٤٣٨.

٣- انظر: من علم الطب القرآني ص٣٧، ٤٠.

٤- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٣٢٧/٧، ومعالم التنزيل للبغوي ٣٦١/٣، والكشاف للزمخشري ٣٥١٥، وأنوار التنزيل للبيضاوي ٣٥٦/٤.

٥- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٩١/١٤، وأنوار النتزيل للبيضاوي ٢٥٦/٤، وإرشاد العقل السليم لأبي السعود ٨١/٧، وفتح القدير للشوكاني ٢٨٨/٤، والتحرير والنتوير لابن عاشور ٢١/١١.

<sup>7-</sup> انظر: الكشف والبيان للتعلبي ٣٢٧/٧، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩٠/١٤، ولباب التأويل للخازن ٥٢٢/٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٤٧٨/١٥، وتفسير السراج المنير للشربيني ١٧٩/٣.

٧- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٢٧/٣، وبحر العلوم للسمرقندي ٣٢/٣، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٣٨١/٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٥٣/٣، وتفسير الجلالين ص٥٤٥.

٨- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٧٢/٢٠.

وخصه البعص بنطفة الرجل(١)، وقيل: صفوة الماء، أو السائل(٢).

وتخصيصه بنطفة الرجل ليس عليه دليل موجب للحمل عليه، وحمله على صفوة الماء لا يقوى؛ لأن الاستلال اصطفاء للماء، فيكون الكلام على التأكيد، وحمل الكلام على التأسيس أولى من حمله على التأكيد (٣).

قال ابن عاشور: «والغرض من إجراء هذا الوصف عليه الاعتبار بنظام التكوين؛ إذ جعل الله تكوين هذا الجنس المكتمل التركيب العجيب الآثار من نوع ماء مهراق لا يعبأ به ولا يصان»(٤).

٣- الأمشاج، قال الله على: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ ٱمْشَاجٍ ﴾ (٥)، وفي اللغة: مشج: خَلْط، والمَشْجُ، والمَشْجُ، والمشَجُ، والمَشْيجُ: كل لَوْنينِ اخْتلَطا، وقيل: هو ما اختلط من حمرة وبياض، وقيل: هو كل شيئين مختلطين، والمَشْيج: ماء الرجل يختلط بماء المرأة، والجمع أَمْشاجُ، والأَمشاجُ: الأَخلاطُ، وعليه أَمْشاجُ غُزولٍ: داخِلةٌ بعضُها في بعض، يعني البُرود فيها أَلوانُ الغُزُولِ، والأَمْشَاجُ: العُرُوقُ التي دَخِمَعُ في السُرَّةِ (٦)، وقد اختلف المفسرون في معنى ﴿أَمْشَاجٍ ﴾ على عدة أقوال: القول الأول: الأخلاط، وهو اختلاط ماء الرجل بماء المرأة.

القول الثاني: الأطوار، وهو أن الخلق يكون طوراً نطفة، وطوراً علقة، وطوراً مضغة، ثم طوراً عظماً، ثم يكسى العظم لحماً.

١- انظر: تفسير مجاهد ٥٠٩/٢، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥٩٥/٣.

٢- انظر: تفسير ابن عبد السلام ٢٦١/٧.

٣- انظر للقاعدة: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢٩٣/٣، واللباب لابن عادل ١٢/١١.

٤- التحرير والتنوير ٢١/١٥١.

٥- سورة الإنسان: الآية ٢.

٦- انظر: معجم مقاييس اللغة ٥/٣٢٦، وتهذيب اللغة ٢٩٢/١، ومختار الصحاح ص٦٤٢، ولسان العرب٣٦٧/٢، وتاج العروس ٢١٥،٢١٤، والمعجم الوسيط٢/٠٧٠، والمحيط في اللغة للطالقاني ٤٣٨/٦.

القول الثالث: الألوان.

القول الرابع: العروق التي تكون في النطفة.

القول الخامس: أن النطفة مُشجت بدم الحيض.

القول السادس: اختلاط ماء الرجل وماء المرأة والدم والعلقة.

السابع: يكون ذلك بامتزاج الأنواع التي تجعل البشر ذوي طبائع مختلفة (١).

#### مناقشة الأقوال:

أما أن معنى الأمشاج الأطوار، فإن الله في وصف النطفة بأنها أمشاج، وهي إذا انتقلت فصارت علقة، فقد استحالت عن معنى النطفة، فكيف تكون نطفة أمشاجاً وهي علقة؟! وبمثل ذلك يرد على من قال: الأمشاج اختلاط ماء الرجل وماء المرأة والدم والعلقة؛ إذ العقلة طور للخلق غير النطفة.

وأما الذين قالوا: إن نطفة الرجل بيضاء وحمراء، فإن المعروف من نطفة الرجل أنها سحراء على لون واحد، وهي بيضاء تضرب إلى الحمرة، وإذا كانت لوناً واحداً لم تكن ألواناً مختلفة، ولعل الذين قالوا: هي العروق التي في النطفة قصدوا هذا المعنى (٢).

وأما من قال إنها الألوان، فلعلهم قصدوا اختلاط لون نطفة الرجل الأبيض، بلون نطفة المرأة الأصفر، فإن النطفتين إذا اختلطتا امتزجت ألوانها، وبهذا لا يعارض القول الأول.

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر لجميع الأقوال: جامع البيان للطبري ٢٤/٩٨، ٩١، والكشف والبيان للثعلبي ١/٩٤، والهداية إلى بلوغ النهاية ١٦٣/٦-١٦٣، والجامع لأحكام القرآن بلوغ النهاية ١١٣/١، ولباب التأويل للخازن ١٨٩/٧، والبحر المحيط لأبي حيان ٣٨٦/٨، واللباب في علوم الكتاب ١٢٠/٧-٩، والدر المنثور ٨/٨٦، والسراج المنير للشربيني ٢/٢٤، وفتح القدير للشوكاني ١٦٥٥. ٢- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٤/١٤.

وأما من قال بأنها خلطت بدم الحيض، فهو مردود بحديث النبي الله الذي قال فيه: "مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذَا اجْتَمَعَا فَعَلاَ مَنِى الرَّجُلِ مَنِى الْمَرْأَةِ مَنِى الرَّجُلِ آنْتَا بِإِذْنِ اللَّهِ"، وَإِذَا عَلاَ مَنِى الْمَرْأَةِ مَنِى الرَّجُلِ آنْتَا بِإِذْنِ اللَّهِ"، فقد بين النبي في الحديث أن الإنسان يخلق من اجتماع ماء الرجل الأبيض مع ماء المرأة الأصفر، أما فكرة تكون الجنين من دم الحيض فهي فكرة قديمة جداً (١)، وعلماء المسلمين كانوا يرفضون هذه الفكرة؛ لمخالفتها للنصوص الشرعية من الكتاب والسنة، قال ابن حجر: «وزعم كثير من أهل التشريح أنَّ مني الرجل لا أثر له في الولد إلا في عقده، وأنه إنما يتكون من دم الحيض، وأحاديث الباب تبطل ذلك» (٣).

فالقول الراجح هو القول الأول أن الأمشاج أخلاط من ماء الرجل وماء المرأة؛ لأن الخلق لا يحصل إلا بامتشاج نطفة الذكر بنطفة الأنثى، كما أنه قد وردت أحاديث دالة على أن الخلق يكون بامتشاج واختلاط ماء الرجل بماء المرأة، كقولة الحاديث دالة على أن الخلق يكون بامتشاج واختلاط ماء الرجل بماء المرأة، كقولة المرابع المرابع المربع المربع

١- أخرجه مسلم، كتاب الحيض، باب بيان صفة مني الرجل والمرأة وأن الولد مخلوق من مائهما ٢٥١/١
 برقم: ٣١٥.

٢- سبق الكلام عن هذه الفكرة في مبحث (الخلق من ذكر وأنثى) ص١٤٠.

٣- فتح الباري لابن حجر ١١/٤٨٠.

٤ - سبق تخريجه ص١٣٤، وهو حديث صحيح.

٥- سبق تخريجه ص١٣٥، وهو حديث صحيح.

\* وفي نهاية مرحلة النطفة الأمشاج تتغرس البوبيضة الملقحة في بطانة الرحم بما يشبه انغراس البذرة في التربة في عملية حرث الأرض (١)، وإلى هذه العملية تشير الآية في قوله ن : ﴿ نِسَاوُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ (١)، أي هُنَّ مزدرع للولد، بمنزلة الأرض التي هي مزدرع للحب، فتقديره: نساؤكم موضع حرِث لكم، أي: مواضع حرثكم، فشبه ما يلقى في أرحامهن من النطف، بالبذر، والأرحام أرض لها، يريد مكان إنجاب الأولاد، وشبه النساء بالحرث؛ لأن الأرض إذا حرثت أنبت الزرع، والمرأة إذا وطئت أنبت الولد بإذن الله تعالى (٣).

ومن أسباب الاختلاف عند المفسرين تعدد معنى الأمشاج في اللغة.

\* وكلمة ﴿ الله عَلَم مفرد، أما كلمة ﴿ أَمْشَاجٍ ﴾ فهي صفة في صيغة الجمع، وقواعد اللغة تقتضي جعل الصفة تابعة للموصوف في الإفراد والتثنية والجمع (٤)، وللمفسرين في سبب وصف النطفة المفردة هنا بصيغة الجمع قولان:

القول الأول: المؤنَّطُفَة ﴾ مفردة؛ لكنها في معنى الجمع؛ لأنها مجموع مني الرجل والمرأة، أو جعل كل جزء من النطفة نطفة فوصفت بالجمع(٥).

١- علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص٤٨.

٢- سورة البقرة: الآية ٢٢٣.

٣- الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ١/٥٣٥، وتفسير الكشاف ٢٩٤/١، ومفاتيح الغيب للرازي ٢١/٦، ومدارك النتزيل للنسفي ١/٠٦، والبحر المديد لابن عجيبة ١/٥٨٠، وأيسر التفاسير للجزائري ١/ ٢٠٦.

٤- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد المجيد الزنداني وآخرين ص٤٣، والتطبيق النحوي لعبده الراجحي ص٣٧٣.

٥- انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥/٥٦، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٣٨٦/٨، واللباب في علوم الكتاب لابن عال ٧/٢٠، وتفسير السراج المنير للشربيني ٣٢٦/٤

القول الثاني: ﴿أَمْشَاحِ ﴾ لفظ مفرد غير جمع؛ بناء على أنّ وزن أفعالٍ يكون في المفردات نادراً، كأعشار في برمة أعشار، أي: متكسرة كأنها صارت عشرُ قطع، والبرمة القدر (١).

ونوقش: بأن أفعالاً لا يكون مفرداً (٢)، وأجاب البعض بأن القائل به قال: يوصف به المفرد، ولم يجعل أفعالاً مفرداً، فكأن جعل كل قطعة من البرمة برمة، وكل قطعة من البرد برداً، فوصفوهما بالجمع (٣).

قال ابن عاشور: «فإذا كان ﴿أَمْشَاحٍ ﴾ في هذه الآية مفرداً، كان على صورة الجمع... فوصف ﴿نُطْفَةٍ ﴾ به غير محتاج إلى تأويل، وإذا كان جمعاً... كان وصف النطفة به باعتبار ما تشتمل عليه النطفة من أجزاء مختلفة الخواص، فلذلك يصير كل جزء من النطفة عضواً، فوصف النطفة بجمع الاسم للمبالغة، أي شديدة الاختلاط، وهذه الأمشاج منها ما هو أجزاء كيمائية نباتية أو ترابية، ومنها ما هو عناصر قوى الحياة» (٤).

وعليه يمكن للعلم اليوم أن يوضح ذلك المعنى الذي استدل عليه المفسرون من النص القرآني<sup>(٥)</sup>، وهذا سأذكره في المطلب اللاحق إن شاء الله تعالى.

\* وقد أورد القرآن الكريم لفظة النطفة أكثر من عشر مرات بمعنى الخلية التناسلية التي يتخلق منها الإنسان<sup>(١)</sup>، سواءً كانت من الرجل أو من المرأة، والنطفة

\_

١- انظر: الكشاف للزمخشري ٢٦٦٦، وحاشية الشهاب على تفسير البيضاوي ٢٨٦/٨.

٢- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٣٨٦/٨.

٣- انظر: تفسير السراج المنير للشربيني ٢/٦/٤.

٤- التحرير والتنوير ٢٩/٣٤٨.

٥- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد المجيد الزنداني وآخرين ص٤٣.

٦- وقد ذكرت الآيات في أول هذا المطلب.

الأمشاج هي اللقيحة الناتجة عن اندماج نطفتي الرجل والمرأة (١).

والمني هو السائل الحامل للنطف التي قدرت بها الحياة، ولفظة (مني) جاء بتصريفاتها المختلفة أربع مرات في كتاب الله على:

في قوله ١٠٠٠ ﴿ وَأَنَّهُ مَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذِّكْرَ وَٱلْأُنثَى \* مِن نُطَّفَةٍ إِذَا تُعْنَى ﴾ (٢).

وقوله على: ﴿ أَفَرَ مَيْتُمُ مَّا ثُمَّنُونَ \* مَأْنَتُمْ تَغَلُقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَيْلِقُونَ ﴾ (٣).

وقاله ﷺ: ﴿ اَلْزَيْكُ نُطْفَةً مِن مِّنِي يُمْنَى ﴾ (')، حيث أوضح الله ﷺ في هذه الآيات أن النطفة هي جزء يسير من المني و ﴿ مِن ﴾ تفيد التبعيض كما يذكر علماء اللغة (٥).

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٢٠١.

٢- سورة النجم: الآية ٤٥، ٤٦.

٣- سورة الواقعة: الآيات ٥٩،٥٨.

٤- سورة القيامة: الآية ٣٧.

انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص ٢٠١، وموسوعة الإعجاز العلمي لعبد الرحيم مارديني ص ٢٤٠.

### المطلب الثاني: النطفة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

تطلق النطفة على ثلاثة أشياء:

1- نطفة الذكر: وهي عبارة عما تفرزه الخصية من ملايين الحيوانات المنوية، وهذه النطفة أخص من المني، وجزء لا يتجزأ منه، والمني أعم منها؛ لأنه يحتوي على الحيوانات المنوية (النطفة)، والسائل المنوي، ويتم إفرازه وإنتاجه من الخصية، ويرحل ماء الرجل حاملاً الحيوانات المنوية داخل المهبل ليقابل البويضة في ماء المرأة في قناة البويضات، وفي الدفقة الواحدة من ماء الرجل ملايين من الحيوانات المنوية، يهلك معظمها في طريق رحلتها إلى البويضة، ولا يصل منها إلا بضع مئات، ويخترق منوي واحد البويضة، ويحدث عقب ذلك مباشرة تغير سريع في غشائها يمنع دخول بقية المنويات، وهكذا فإن الخلق من ماء الرجل يتم من خلال خشائها يمنع دخول بقية المنويات، وهكذا فإن الخلق من ماء الرجل يتم من خلال الختيار واصطفاء خاص بالنسبة للحيوان المنوي، وإذا حصلت حالة شاذة فاقترنت البويضة بأكثر من حيوان منوي فإنه يحدث خلل في جدار البويضة يسبب موتها(۱).

والحيوان المنوي يملك درعاً واقياً حول رأسه، وتحت هذا الدرع درع ثان، وتحت هذا الدرع الثاني يقع الحِمل الذي ينقله الحيوان المنوي، ويحفظ هذا الدرع الحمل الثمين (المعلومات الجينية) الذي يحمله الحيوان المنوي من المواد الضارة، بالإضافة إلى ذلك فإن هذه الدروع تعمل على اختراق أغشية البويضة، حيث يذوب الدرع الأول عند ملاقاة البويضة ممزقاً معه الحاجز الأول من أغشية

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١١١، ١١١، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٣٨، ٣٩، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٥٥، والعلم والإعجاز أبحاث علمية في ضوء القرآن والسنة لدلاور محمد ص٣٧، وموسوعة الإعجاز العلمي لعبد الرحيم مارديني ص٢٤١، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص١٦٣.

البويضة، ثم يقوم الدرع الداخلي بالذوبان لاختراق الجدار الداخلي للبويضة، وعند دخول الحيوان المنوي إلى البويضة ينفصل عنه ذنبه ويبقى في الخارج، ولا يصل إلى داخل البويضة إلا المادة الوراثية (الحمل الثمين)؛ لأن حركة الذيل داخل البويضة يضرها! ولأن المادة الوراثية لنطفة الرجل مخزنة داخل رأس الحيوان المنوي (۱)، وهذه المادة هي خلاصة هذه النطفة، استلت منها للتلقيح، وما ذيل الحيوان المنوي إلا كالمساعد لهذه المادة على الوصول إلى غايتها التي قدرها لها المولى جل في علاه سبحانه.

وإذا نظرنا إلى المنوي فسنجده سلالة تستخلص من ماء الرجل، وعلى شكل السمكة الطويلة، ويستخرج الحوين الذي يلقح البويضة برفق من الماء المهين<sup>(۲)</sup>.

٧- نطفة الأنثى: وهي البييضة التي يفرزها المبيض مرة واحدة في الشهر، وكما يحدث للمني اصطفاء كذلك يحدث اختيار واصطفاء للبويضة، فمبيض الأنثى وهي لا تزال جنيناً في بطن أمها يحتوي على ستة ملايين بويضة، فإذا خرجت إلى الدنيا مات الكثير منها، وتستمر في اندثارها حتى إذا بلغت الفتاة سن المحيض لم يبق منها إلا ثلاثين ألفاً، وما ينمو منها ويخرج من المبيض لا يزيد عن أربعمائة بويضة في حياة المرأة كلها، وفي كل شهر تنمو مجموعة من البويضات، ولكن يختار الله تعالى منها بويضة واحدة فقط لملاقاة الحيوان المنوى (٣).

١- انظر: معجزة خلق الإنسان لهارون يحي ص٧٠-٧٣.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة لعبد المجيد الزنداني وآخرين ص٣٨.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب محمد علي البار ص١١٢، ٣٦٧، وموسوعة جسم الإنسان الشاملة ص٩٢، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص١٦٧.

وهذا الاصطفاء من ماء الرجل وماء المرأة لخصته الآية الكريمة: ومن سُلَكَة مِن مُلَكَة مِن مُلَكَة مِن مُلَكَة مِن مُلَكَة مِن مُلَكِة مِن مُلَكَة مِن مُلَكِة مِن مُلَكِة مِن مُلَكِة مِن البيار البولي في وحدة واحدة تعرف بالجهاز البولي التناسلي، بالإضافة إلى أن الجنين خلال مرحلة النطفة لا يجاوز قطره خمس الملميتر الواحد والماء يؤلف الجزء الأكبر منه ويحيط به (٢).

٣- النطفة الأمشاج: وهي البييضة الملقحة بنطفة الذكر، فبعد خروج البييضة من المبيض، تسير في قناة فالوب بعد أن تلتقطها فوهة هذه القناة، وتظل يوماً كاملاً في قناة الرحم تنتظر الحيوان المنوي الذي يلقحها، وعند وصوله تفتح كوَّة في جدارها؛ حتى يلج من خلالها إلى الجدار المصمت المحاط بالتاج المشع، فإذا ما ولج أوصدت الباب عليه، وأحكمت المنافذ جميعها، وأضافت جداراً إلى الجدار الأول؛ حتى تمنع عنها أي محاولة أخرى لاختراقها، وبعد اندماج نواة البييضة مع نواة الحيوان المنوي يتكون الزيجوت (٣)، وتختلط حاملات المادة الوراثية نواة الموجودة في نطفة الرجل، بجميع خصائصها (الصبغيات) وعددها ٣٢ كروموسوم الموجودة في نطفة الرجل، بجميع خصائصها مع حاملات المادة الوراثية في نطفة المرأة وعددها كذلك ٣٣ كروموسوم، فيكون ناتج البويضة المخصبة ٤٦ صبغياً، مرتبة في (٣٣ زوجاً)، حيث يأتي أحد صبغيي كل زوج من بويضة الأم والآخر من نطفة الرجل، وهذه المادة الوراثية الموجودة في كل من نطفة الرجل والمرأة تحتوي على جميع خصائص حاملها الموجودة في كل من نطفة الرجل والمرأة تحتوي على جميع خصائص حاملها وأجداده وأحفاده، فيتم بعد ذلك الاستخلاص والاصطفاء في خفاء وصمت للصفات الوراثية التي سيحملها هذا المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلص والوراثية التي تستل وتستخلص والمؤلة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلص والمؤلة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلص وستخلص والمؤلة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلص والمؤلفة المؤلفة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلوق المؤلفة المؤلفة المؤلفة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلص والمؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المخلوق الجديد، وهي الخلاصة التي تستل وتستخلية المؤلفة المؤ

١- سورة السجدة: الآية ٨.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٥٨/٣، ومن علم الطب القرآني للشريف ص٤٩.

٣- انظر: رحلة الإيمان في جسم الإنسان لحامد أحمد ص٩٦، والمعارف الطبية في ضوء القرآن والسنة أطوار الخلق وحواس الإنسان لأحمد شوقى ص٥١، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن ص١٩٥، ١٩٦.

عندئد الكرة الجرثومية (الكيسة الأريمية)،

والتي لا يزيد قطرها عن ربع ميليمتر، وفي

هذه الأثناء تتميز خلايا الكرة الجرثومية إلى

طبقتين: خارجية، وداخلية، أما الخارجية

من هذا العدد الهائل من الصفات الوراثية؛ لتتتقل وتصل منتقاة مختارة إلى الأبناء دون أن يتطابق منهما اثنان، كل واحد من الأبناء متميز عن الآخر، رغم تلقيهما الجسيمات الملونة (الكروموسومات) من نفس الأم والأب(١)، ويحدث أول انقسام في هذه البييضة المخصبة بعد ٢٤ ساعة من التلقيح، وتقوم بعدها بالانقسام المتتالى، فتصبح الخلية أربع خلايا بعد أربعين ساعة، ثم تكون اثنتين وثلاثين خلية في ثمانين ساعة، ولا تمر خمسة أيام إلا وقد صارت مثل الكرة تماماً، أو مثل ثمرة التوتة، وتدعى عندئذ التوته، ثم تتمو ويمتلئ جوفها بسائل، وتدعى



صورة توضح تكون النطفة الأمشاج

وتقضم خلاياه، وعادة ما يكون ذلك في الجدار الخلفي للرحم، وفي النصف الأعلى منه على وجه الخصوص، حيث يعتبر ذلك أكثر مناطق الرحم صلاحية لنمو الجنين واكتماله، وأمَّا الطبقة الداخلية فهي التي يخلق الله على منها الجنين وأغشيته (٢).

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٩٧، ١٩٨، واعجاز آيات القرآن في بيان خلق الإنسان ص٥٩، ٧٢، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٤٤، وتفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٥٨/٣، والموسوعة الصحية للأم والطفل لمروان عبد الواحد ونضال البزم ص ١١٨.

٢- انظر: رحلة الإيمان في جسم الإنسان ص ١٠٣، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن ص ١٩٨-٢٠٠٠، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٤٣، وعلم نفس النمو الطفولة والمراهقة لحامد عبد السلام ص١١٧، ودلائل الإعجاز العلمي في القرآن الكريم ص٤١٢، ومباحث في إعجاز القرآن ص٢٣٣، ٢٣٤.

ومع ما يحدث للنطفة الملقحة من انقسامات في الداخل، وتحولها إلى خلايا كثيرة، إلا أن طبيعتها ومظهرها لا يتغيران عن النطفة؛ لأنها تملك غشاءً سميكاً يحفظها ويحفظ مظهر (النطفة)فيها، وخلال هذه الفترة ينطبق مصطلح (نطفة أمشاج) بشكل مناسب تماماً على النطفة في كافة تطوراتها؛ إذ أنها تظل كياناً متعدداً، فهي إلى هذا الوقت جزء من ماء الرجل والمرأة، وتأخذ شكل القطرة فهي نطفة، وتحمل أخلاطاً كثيرة فهي أمشاج، فهذا الاسم للجنين في هذه المرحلة يغطي الشكل الخارجي وحقيقة التركيب الداخلي بينما لا يسعفنا مصطلح (توتة) بهذه المعاني، كما لا تعبر الأرقام المستعملة الآن عن هذه المعاني (۱).

#### نتائج تكوين النطفة الأمشاج:

1- الخلق: وهو البداية الحقيقية لوجود الكائن الإنساني، فالمنوي يوجد فيه (٢٣) حاملاً وراثياً أيضاً، ويندمجان (٢٣) حاملاً وراثياً أيضاً، ويندمجان المنوي في البييضة - لتكوين الخلية الجديدة التي تحوي على (٤٦) حاملاً وراثياً، وبوجود هذه الخلية التي تحمل هذا العدد من الصبغيات يتحقق الوجود الإنساني؛ لأن جميع الخطوات التالية ترتكز على هذه الخطوة وتنبثق منها.

٢- التقدير (البرمجة الجينية): فبعد ساعات من تخلق إنسان جديد في خلية إنسانية كاملة تبدأ عملية أخرى، تتحدد فيها الصفات التي ستظهر على الجنين في المستقبل وتعرف بالصفات السائدة، كما تحدد فيها الصفات المتتحية التي قد تظهر في الأجيال القادمة، وقد أشار القرآن إلى هاتين العمليتين المتعاقبتين (الخلق والتقدير) في أول مراحل النطفة الأمشاج في قوله : ﴿مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُ, فَقَدَرَهُ ﴿ ().

\_

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص ٤٤.

٢- سورة عبس: الآية ١٩.

"- تحديد الجنس: ويتضمن التقدير الذي يحدث في النطفة الأمشاج تحديد الذكورة والأنوثة، وإلى هذا يشير قوله والنجة والنج الدّكورة والأنوثة، وإلى هذا يشير قوله والنجة المنوي الذي لقح البييضة يحمل الكروموسوم (y) كانت النتيجة ذكراً، وإذا كان ذلك المنوي يحمل الكروموسوم (X) كانت النتيجة أنثى.

3- الحرث: تبقى النطفة إلى ما قبل طور الحرث (الانغراس) متحركة، وتظل كذلك حين تصير أمشاجاً وبعد ذلك، وبالتصاقها بالرحم تبدأ مرحلة الاستقرار التي أشار إليها النبي ولله يقوله: "يَدْخُلُ الْمُلَكُ عَلَى النَّطْفَةِ بَعْدَ مَا تَسَنْقِرُ فِي الرَّحِمِ الشار إليها النبي وَلَيْ يَعِنْ لَيُلَةً، فَيَقُولُ: يَا رَبَّ أَشَقِيِّ أَوْ سَعِيدٌ؟ فَيُكْتَبَانِ، فَيقُولُ: أَنْ رَبَّ أَشَقِيِّ أَوْ سَعِيدٌ؟ فَيُكْتَبَانِ، فَيقُولُ: اللَّهُ وَالْبَرُوهُ وَأَجَلُهُ وَرَزُقُهُ مُ ثُمُ تُطُوى أَيْ رَبَّ أَذَكَرٌ أَوْ أُنثَى وَيُكْتَبَانِ، وَيُكْتَبُ عَمَلُهُ وَأَثَرُهُ وَأَجَلُهُ وَرَزُقُهُ مُ ثُمُ تُطُوى المَّدُفُ فَلاَ يُزَادُ فِيهَا وَلاَ يُنْقَصُ "(٢)، وفي نهاية مرحلة النطفة الأمشاج تنغرس البوييضة الملقحة في بطانة الرحم بما يشبه انغراس البذرة في التربة في عملية حرث الأرض، وبهذا الانغراس يبدأ طور الحرث ويكون عمر النطفة ستة أيام، وفي الحقيقة تنغرس النطفة (كيس الجرثومة) في بطانة الرحم بواسطة خلايا تنشأ منها تنعلق بها في جدار الرحم، والتي ستكون في النهاية المشيمة، كما تنغرس البذرة في التربة، ويستخدم علماء الأجنة مصطلح (انغراس) في وصف هذا الحرث، وهو يشبه في معناه كلمة (الحرث) المذكور في القرآن، ومرحلة الحرث اخر مرحلة في طور النطفة، وبنهايتها تنتقل الكرة الجرثومية من النطفة وتتعلق آخر مرحلة في طور النطفة، وبنهايتها تنتقل الكرة الجرثومية من النطفة وتتعلق بجدار الرحم؛ لنبذاً في طور جديد في اليوم الخامس عشر، هو طور العلقة (٢٠).

١- سورة النجم: الآيتان ٤٥، ٤٦.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤، برقم: ٢٦٤٤.

٣- انظر: علم الأجنة للزنداني وآخرين ص٤٤-٤٨، وإعجاز آيات القرآن في بيان خلق الإنسان ص٧٥-٨٠.

وكما يحدث اختيار واصطفاء للبويضة والمنوي، كذلك يحدث اختيار واصطفاء للبويضة الملقحة، فليست كل بويضة تلقحت تصبح جنيناً كاملاً، فالأبحاث الطبية تفيد بأن ٧٨٪ من كل حمل يجهض ويتم إسقاطه، وأن ما يقرب من ٥٠٪ تسقط قبل أن تعلم الأم أنها حامل (١)(٢).

1- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص١١٢، وموسوعة الإعجاز في القرآن والسنه لمارديني ص١٤٢. ٢- من المعاصرين من قال: إن النطفة الأمشاج: ذات عناصر شتى، والمقصود بها نطفة الرجل؛ حيث يتشكل السائل المنوي من إفرازات مختلفة من الغدد النتاسلية الذكرية، وهي الخصيتان والحويصلات المنوية والبروستاتا، والغدد الملحقة بالمسالك البولية، [خلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٥٠، ٥٠، ومعجزة خلق الإنسان لهارون يحي ص٣٩].

وقال آخرون: أمشاج مفردها مشيج، وهو إشارة إلى الصِبْغِيّ الجديد والفريد والذي ينشأ عقب تبادل المادة الوراثية خلال ألية العبور بين كل نظيرين أو زوجين من الصبغيات المماثلة إحداهما من الأب والآخر من الأم أثناء عملية الانقسام المنصف لخلية النتاسل في أي ذات إنسانية، وعليه فإن التعبير به نُطُفَةٍ أُمشاج ﴾ يدل على جرثومة التناسل الحيوان المنوي، أو البويضة، والتي تحتوي كل منها على ٢٣ مشيجا، كما أنه يدل على اللاقحة والتي تحتوي ٤٦ مشيجا.[دورة حياة الإنسان بين العلم والقرآن ص١٧٩]. وهذان القولان لا يعارضان مع ما ذكرناه في صلب البحث؛ لأن الخلط في مكونات النطفة موجود في كل من نطفتي الرجل والمرأة، سواء من حيث الصبغيات كما هو في الرأي الأخير، أو من حيث العناصر المكونة لنطفة الرجل كما هو في الذي قبله، أو من حيث اختلاط مكونات النطفتين بعد الإخصاب كما ذكرنا في صلب البحث، واللفظ القرآني يتسع لهذه المعاني جميعاً، إلا أن حملها على النطفة المختلطة من ماء الرجل وماء المرأة (البويضة المخصبة) أوضح وأدل على المراد؛ ولأن هذا المعنى هو الموافق للمعنى اللغوي الذي يفيد خلط شيئين مختلفين، ولأن هذا المعنى هو المتبادر إلى الذهن لمن يفهم لغة العرب، ولذلك فهو قول الأكثرين من أهل التفسير، وتكاد تجمع عليه آراء الباحثين المعاصرين، فقد جمع هذا الرأي بين السابقين والمعاصرين، وفهموا جميعاً أن النطفة الأمشاج هي النطفة التي اختلط فيها ماء الرجل بماء المرأة، ولأن النطفة المخصبة تعتبر بداية تكون الجنين، فقد جمعت نصف عدد الصبغيات من نطفة الرجل، مع نصف عدد الصبغيات من نطفة المرأة، وبالتقاء هذه الأعداد من الطرفين يتشكل كائن جديد، وهذا بلا شك أول مرحلة من مراحل خلق الجنين،=

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها

#### من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* النُطفة في اللغة تطلق على: القَطْرَة، والماء الصافي، قليلاً كان أو كثيراً، ومن القليل نُطْفَةُ الإنسان التي يكونُ منها الولد.
- \* ذكر المفسرون أن النطفة: الماء الصافي وهو مادة التلقيح التي منها يخلق الإنسان، فكانت للذكر نطفة، وللمرأة نطفة.
- \* يبدأ مصطلح النطفة من المنوي والبييضة، وينتهي بطور الحرث، وتمر النطفة خلال تكونها بالمراحل التالية: الماء الدافق، السلالة، النطفة الأمشاج.
- \* اختلف المفسرون في معنى ﴿ مُلَالَةٍ ﴾، وجميع أقوالهم ترجع إلى أن السلالة: الشيء المسلول –أي المنتزع– من شيء آخر، وإلى أنها الخلاصة من الشيء، فالسلالة صفوة الماء وخلاصته، وهي النطفة التي يخلق منها الإنسان، وتنسل وتتولد منه، وهي قليلة، وتطلق على ماء الرجل والمرأة.
- \* اختلف المفسرون في معنى ﴿ أَمْشَاحٍ ﴾، والراجح أنها أخلاط من ماء الرجل وماء المرأة؛ لأن الخلق لا يحصل إلا بامتشاج نطفة الذكر بنطفة الأنثى، كما أنه قد وردت أحاديث دالة على أن الخلق يكون بامتشاج واختلاط
- \* تطلق النطفة علمياً على ثلاثة أشياء: نطفة الذكر (الحيوان المنوي)، ونطفة

=بالإضافة إلى أن القول بأنه إشارة إلى الصِبْغِيّ الجديد عند تكوين جرثومة التناسل سواء في الحيوان المنوي، أو البويضة، أو اللاقحة، هو قول فيه تفصيل زائد عن القولين السابقين، فإذا كان هذا الخلط في اللاقحة فهو يدخل ضمناً فيما ذكرناه في صلب البحث، وإن كان هذا الخلط في نفس النطفة فقد ذكرنا أنه وإن كان صحيحاً فإنه لا يكون أكثر تمييزاً عن اختلاط نطفتين مختلفتين كما هو في النطفة الملقحة التي ذهب اليها الأكثرون.[أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن لرياض عيدروس ص١٣٢-١٣٤].

الأنثى (البييضة)، والنطفة الأمشاج (الملقحة).

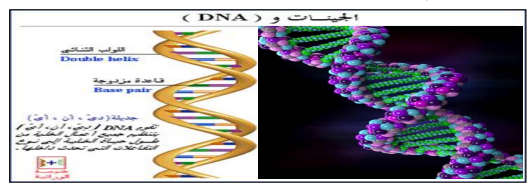
- \* الخلق من ماء الرجل يتم من خلال اختيار واصطفاء خاص بالنسبة للحيوان المنوي، إذ ينجح منوي واحد في تلقيح البييضة، ولا يخترق البييضة إلا المادة الوراثية في رأس الحوين، ويحدث اختيار واصطفاء للبييضة، فما ينمو منها ويخرج لا يزيد عن أربعمائة في حياة المرأة كلها، وفي كل شهر يختار الله المويضة واحدة لملاقاة الحيوان المنوي، كذلك يحدث اختيار واصطفاء للبويضة الملقحة، فليست كل بويضة تلقحت تصبح جنيناً كاملاً.
- \* النطفة الأمشاج: وهي البييضة الملقحة الناتجة عن اندماج نطفتي الرجل والمرأة، فتختلط حاملات المادة الوراثية في نطفة الرجل ونطفة المرأة ليكون ناتج البويضة المخصبة ٤٦ صبغياً، وهذه المادة الوراثية تحتوي على جميع خصائص حاملها وأجداده وأحفاده، فيتم بعد ذلك الاستخلاص والاصطفاء في خفاء وصمت للصفات الوراثية التي سيحملها هذا المخلوق الجديد.
- \* يحدث أول انقسام في هذه البييضة المخصبة بعد ٢٤ ساعة من التلقيح، وتقوم بعدها بالانقسام المتتالي، ولا تمر خمسة أيام إلا وقد صارت مثل ثمرة التوتة، ثم تتمو ويمتلئ جوفها بسائل، وتدعى عندئذ الكرة الجرثومية.
- \* مع ما يحدث للنطفة الملقحة من انقسامات، إلا أن طبيعتها ومظهرها لا يتغيران عن النطفة، وفي هذه الفترة ينطبق مصطلح (نطفة أمشاج) بشكل مناسب تماماً على النطفة في كافة تطوراتها، فيغطى الشكل الخارجي وحقيقة التركيب الداخلي.
- \* ينتج عن تكون النطفة الأمشاج: الخلق، والتقدير، وتحديد الجنس، والحرث الذي يبدأ بانغراس البوييضة الملقحة في بطانة الرحم كانغراس البذرة في التربة،

والحرث آخر مرحلة في طور النطفة، وبنهايتها تنتقل الكرة الجرثومية من النطفة وتتعلق بجدار الرحم؛ لتبدأ في اليوم الخامس عشر في طور العلقة.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

- \* المكتشفات العلمية تأكد صحة ما ذكره المفسرون من أن النطفة الماء الذي يخلق منه الإنسان، وأن للذكر نطفة، وللمرأة نطفة.
- \* المكتشفات العلمية تأكد صحة القول إن السلالة هي الخلاصة وصفوة الماء، وما انسل عن الإنسان وفصل عنه، وبأنه لفظ يؤذن بالقلة؛ لأن حيوانا منويا واحدا من ملايين يلقح بويضة واحدة استخلصت، فالاستلال لكلا ماءي الرجل والمرأة، ويظهر من خلال المكتشفات العلمية معانٍ يصح حمل المشكلة عليها، كحمل الحيوان المنوي على السمكة الطويلة بعد ظهور شكله يشبه السمكة الطويلة، وله رأس يحتفظ بالمادة الوراثية التي تستل من هذا الحوين الوحيد الذي يصل إلى البييضة، ثم يستل من هذه المادة الوراثية الصفات التي تظهر عليه.
- \* المكتشفات العلمية تأكد صحة القول إن الأمشاج اختلاط ماء الرجل بماء المرأة؛ إذ بهذا الاختلاط البداية الحقيقية لوجود الإنسان، وبيان عدم صحة القول إن النطفة خلطت بدم الحيض؛ إذ لا علاقة لدم الحيض في الإخصاب ووجود الإنسان.
- \* يمكن اعتبار بعض الأقوال الأخرى للمفسرين صحيحة؛ كونها لا تعارض القول الراجح، مع وجود ما يؤكدها من المكتشفات العلمية، كالقول إن الأمشاج: عروق النطفة، إذ بالنظر في الصبغيات –الكروموسومات– التي تحمل الشفرة الوراثية نجدها تتكون من سلاسل حلزونية مزدوجة، ملتفة حول نفسها على هيئة سلالم، وكل درجة (مرقاة) تربط بين قاعدتين، وتتناغم القواعد النيتروجينية واحداً بعد آخر ودرجة درجة، حتى تتكون تلك السلالم الطويلة الممتدة إلى عدة أمتار لو

قيست بطولها الحقيقي، ولكنها تلتف حول نفسها وتتكوَّم حتى تصبح واحد على مليون من المتر أو أقل من ذلك (١).



\_

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٢٨.

٢- انظر: رحلة الإيمان في جسم الإنسان ص٤١، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٤٦، ٤٦، والأسس العلمية لاختبار البصمة الوراثية في القرآن والسنة لمحمود عبد الله، ضمن بحوث المؤتمر العالمي العاشر للإعجاز بتركيا، ١٤٣٢هـ-٢٠١١م، محور الطب وعلوم الحياة، الجزء الثاني، ص٣٣، دار جياد، والإعجاز الإلهي في خلق الإنسان وتفنيد نظرية داروين ص١٠٤٠.

أَلْوَاثُهَا؟ قَالَ: حُمْرٌ، قَالَ: هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قَالَ: إِنَّ فِيهَا لَوُرْقًا، قَالَ: فَأَنَّى أَتَاهَا ذَلِكَ؟ قَالَ: عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ "(١).

\* ظهور المعجزة العلمية؛ ذلك أن القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة يقرران حقائق علمية عن النطفة والسلالة والأمشاج لم تعلم إلا في القرون الأخيرة عندما تطورت التقنية الحديثة، وذلك سبق من القرآن الكريم لجميع المعارف المكتسبة، مما أذهل جهابذة علماء العصر، فها هو البروفسور (كيث مور) بعد وقوفه عند آية النطفة الأمشاج يقول: «لقد كان نبيكم إنساناً بسيطاً، ورجلاً أمياً، وقد عاش ومات في القرن السابع الميلادي، أي في وقت لم يكن فيه لعلم الأجنة أساس ولا خبر، كما لم يكن هناك مجاهر على الإطلاق، ولم يكن علم البصريات قد ظهر إلى عالم الوجود، فمن أين له بهذه المعلومات العلمية المذهلة؟! وكيف شاهد اندماج عالم الذكر بنطفة الأنثى...»، وبعد ذلك قال: «والله لا أشك أبداً أن محمداً رسول من عند الله»(٢).

\* ظهور إعجاز القرآن الكريم البياني، الذي أبهر العلماء بسمو أغراضه، وصدق دلالته، وفصاحة تركيبه، وإحكام نظمه، وحسن إيقاعه، فلا يملك من يعاين مشاهده سوى العجب، كما رأينا ذلك عند علماء الغرب، حيث أشارت هذه النصوص بكلمات معجزة وصريحة ما أكدته وأثبتته الأبحاث الحديثة، وأعطت المسميات الدالة دلالة واضحة على الشكل الخارجي، وكذلك التركيب الداخلي للنطفة، ألفاظ غاية في الدقة، جامعة لمعاني متعددة، فهي ألفاظ تجمع الإيجاز والإعجاز، والله أعلم.

<sup>1-</sup> أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب إذا عرض بنفي الولد ٢٠٣٢/٥ برقم: ٤٩٩٩، ومسلم، كتاب اللعان، ١١٣٧/٢ برقم: ١٥٠٠، واللفظ لمسلم. والأورق: الذي فيه سواد ليس بصاف، والعرق: الأصل من النسب، ومعنى نزعه: أشبهه واجتذبه إليه وأظهر لونه عليه. شرح النووي على صحيح مسلم ١٣٣/١. ٢- موسوعة الإعجاز العلمي لعبد الرحيم مارديني ص٢٤٧.

# المبحث الثالث طور العلقة

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

طور العلقة في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

طور العلقة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

### المطلب الأول: طور العلقة في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة:

قال الله ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِن تُرابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنُّطَفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَدَةً ﴾ (٢).

وقال ﷺ: ﴿ هُو الَّذِى خَلَقَكُم مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُم طِفَلًا ﴾ (٣).

وقال المنه ا

قال ﷺ: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (٥).

#### أقوال المفسرين

العلقة لغة: مفرد علق، قال ابن فارس: «(علق): العين واللام والقاف أصلٌ كبير صحيح، يرجع إلى معنى واحد، وهو أن يناط الشّيء بالشيء العالي»<sup>(1)</sup>.

والعَلَقُ: النُّشوب في الشيء يكون في جبل أو أرض أو ما أشبهها، والعلق: الدم عامة، والشديد الحمرة، أو الغليظ، أو الجامد قبل أن ييبس، والعلقة: دودة في الماء تمتص الدم، وتعيش في البرك، وتتغذى على دماء الحيوانات التي تلتصق بها، وعلقت الدابة إذا شربت الماء فعلقت بها العلقة (٧).

١- سورة الحج: الآية ٥.

٢- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

٣- سورة غافر: الآية ٦٧.

٤- سورة القيامة: الآية ٣٨.

٥- سورة العلق: الآية ٢.

٦- معجم مقاييس اللغة ١٢٥/٤.

٧- تهذيب اللغة ١٦٢٢، ومعجم مقاييس اللغة ١٢٦/٤، والمخصص لابن سيده ١٩/٢، ومختار الصحاح ١٨٥/٢، ولسان العرب ٢١/١٠، والمصباح المنير ٢٩/١٤، والقاموس المحيط ص٩١٠، وتاج العروس ٢٦/١٨٥.

قال الفيومي: «والعَلَقَةُ: المني ينتقل بعد طوره فيصير دماً غليظاً متجمدا» (۱). تعددت عبارات المفسرين في وصف العلقة، وحاصل كلامهم ما يلي: منهم من قال: هي القطعة من الدم (۲)، أو هي القطعة اليسيرة منه (7). ومنهم من قال: قطعة من دم رطب (3).

ومنهم من قال: هي الدم الجامد<sup>(۵)</sup>، أو قطعة دم جامدة<sup>(۲)</sup>، أو قطعة دم حمراء جامدة ليس فيها أهلية للسيلان<sup>(۷)</sup>، أو القطعة من الدم الجامد اللين<sup>(۸)</sup>، أو دم جامد رطب يعلق بما مر عليه<sup>(۹)</sup>.

ومنهم من قال: الدم الغليظ(١٠)، أو القطعة اليسيرة من الدم الغليظ(١١).

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٦/١٩، والمحرر الوجيز لابن عطية ٣٧٩/٥، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٣٦٩/٤.

١- المصباح المنير ٢/٤٢٥.

٣- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٥/٤٧٣، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٤٢٧/٤.

٤- النكت والعيون للماوردي ٦/٤٠٦، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٩/٢، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠٤/٢.

٥- انظر: لطائف الإشارات للقشيري ٣/٤٧/، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٧٢٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٩/٢، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠/٤١٤، تفسير الجلالين ص٤٣٣، وفتح القدير للشوكاني ٥١٥/٣.

<sup>7-</sup> انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٨/٢٣، وأنوار النتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ١١٤/٤، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٢٤٥/٤، ولباب التأويل للخازن ٥/٣٣، والبحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٥٨٨/٤، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٢٦٦/٤.

٧- انظر: نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور للبقاعي ٥/٢٦٦، وتفسير السراج المنير للشربيني ٢/٢٣٤.

٨- التحرير والتنوير لابن عاشور ١٤٤/١٧.

٩- تفسير روح البيان لحقي ٢٠/٣٦٣.

١٠- الجواهر الحسان في نفسير القرآن للثعالبي ٧١/٣، ٩٣، وأيسر النفاسير للجزائري ٥٩٣/٥.

١١- انظر: تفسير الجلالين ص١١.

ومنهم من قال: من دم عبیط(1)(1)، أو دم عبیط جامد(1).

ومنهم من قال: العلقة: واحدة العلق، وهو الدم قبل أن ييبس (٤).

ومنهم من قال: الدم المنعقد<sup>(٥)</sup>.

ومنهم من قال: الشديد الحُمرة<sup>(٦)</sup>.

ومنهم من قال: هي علقة حمراء على شكل العلقة مستطيلة  $(^{\vee})$ .

ومن المفسرين من جمع بين أكثر من وصف، قال البغوي: «ثم من علقة، وهي الدم الغليظ المتجمد الطري» ( $^{(\Lambda)}$ )، وقال ابن عاشور: «والعلق: اسم، جمع علقة، وهي قطعة قدر الأنملة، من الدم الغليظ، الجامد، الباقي رطباً، لم يجف» ( $^{(P)}$ ).

وسميت بالعلقة؛ لأنها تعلق لرطوبتها بما تمر عليه، ولتعلقها بالرحم، وتشبيها لها بدودة صغيرة تسمى علقة، وهي حمراء داكنة تكون في المياه الحلوة، تمتص الدم من الحيوان إذا علق خرطومها بجلده، وقد تدخل إلى فم الدابة (١٠٠).

\_\_\_

۱- انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس ص٣٩٨، وبحر العلوم للسمرقندي ٣/٥٧٤، والكشف والبيان للثعلبي ٢/٤٢٠، ومراح لبيد لكشف في معنى القرآن المجيد ٣٥٤/٢.

٢- العبيط: الطري. لسان العرب ٣٤٧/٧، وتاج العروس ٢٩١/٤٦. وقال الفيومي: «طري خالص لا خلط فيه» المصباح المنير ٣٠٠/٣. وقال الشوكاني: «الطري أو المتجمد» فتح القدير ٥١٥/٣.

٣- انظر: زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ١٣٦٩/٤.

٤- انظر: معانى القرآن للنحاس ٤/٧٤٤.

٥- انظر: تفسير القرآن للسمعاني ١٩/٣.

٦- انظر: معاني القرآن للنحاس ٤/٣٧٧، والمحرر الوجيز لابن عطية ١٣٠/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي
 ٦/١٢، وفتح القدير للشوكاني ٥١٥/٣.

٧- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣/٩٥/٣.

٨- معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٣٢٤/٣.

٩- التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٨٦/٣٠.

١٠ النكت والعيون ٢/٤٠٦، وزاد المسير في علم التفسير ٥/٥٠، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٥/٥٠، واللباب في علوم الكتاب ٤٥٤/١، والتحرير والتنوير ٣٨٦/٣٠، والوسيط لسيد طنطاوي ٤٥٤٠/١.

ويالنظر فيما قاله المفسرون في معنى العلقة نجده يرجع إلى الدم، وإنما تعدد الوصف عندهم لها؛ لتعدد المعنى اللغوي لها، وقد جاءت لفظة علقة مطلقة في القرآن الكريم؛ لتشمل المعاني اللغوية المذكورة التي تقدمت، وتتجلى هذه المعاني التي وردت في النص القرآني فيما توصل إليه العلم الحديث عن هذه المرحلة (۱)، وهذا ما سأبينه في المبحث التالى إن شاء الله تعالى.

أو يراد جنس الإنسان<sup>(٥)</sup>، أو مراعاة الفواصل، قال أبو السعود: «وإيراده بلفظ الجمع بناء على أن الإنسان في معنى الجمع؛ لمراعاة الفواصل، ولعله هو السر في تخصيصه بالذكر من بين سائر أطوار الفطرة الإنسانية، مع كون النطفة والتراب أدل منه على كمال القدرة؛ لكونهما أبعد منه بالنسبة إلى الإنسانية»<sup>(١)</sup>.

أو أن سورة العلق بنيت على الإيجاز (٢) في اللفظ والإطناب (٨) في المعنى، كما يتضح من خلال حذف المفعول في فاصلة الآية الأولى: ﴿ ٱقْرَأْ بِاَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص٦٨.

٢- سورة العلق: الآية ٢.

٣- سورة العصر: الآية ٢.

٤- انظر: الكشاف للزمخشري ٤/٧٨١، ومفاتيح الغيب للرازي ١٦/٣٢.

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٠٤/٦، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢٩٦/٢، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢٦٩٥/، وبلاغة القرآن الكريم في الإعجاز إعراباً وتفسيراً بإيجاز ٢٥٥/١٠.

٦- انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٧٧/٩.

٧- هو وضع المعاني الكثيرة في ألفاظ أقل منها، وافية بالغرض المقصود، مع الإبانة والإفصاح. جواهر البلاغة
 في المعاني والبيان والبديع لأحمد الهاشمي ص ١٩٧.

٨- هو زيادة اللفظ على المعنى لفائدة، أو هو تأدية المعنى بعبارة زائدة عن متعارف أوساط البلغاء؛ لفائدة تقويته
 وتوكيده. جواهر البلاغة ص ٢٠١.

خَلَقَ ﴿(١)، ويتضح كذلك من خلال الاقتصار على طور واحد من أطوار الخلق، ولما كان الجمع أقل حروفاً من مفرده مع زيادة عليه في المعنى بما يتضمنه من الكثرة، كان هو الأليق بمقام الإيجاز الذي انبنت عليه هذه السورة(٢).

وأما السبب في الاقتصار على طور العلقة دون باقي الأطوار:

قال الشنقيطي: «وذلك لأنهم يشاهدون ذلك أحياناً فيما تلقي به الرحم، ويعلمون أنه مبدأ خلقة الإنسان ... وقال ابن تيمية: إن المقام هنا مقام دلالة على وجود الله، فبدأ بما يعرفونه ويسلمون به لله، ولم يبدأ من النطفة أو التراب؛ لأن خلق آدم من تراب لم يشاهدوه، ولأن النطفة ليست بلازم لها خلق الإنسان، فقد تقذف في غير رحم كالمحتلم، وقد تكون فيه، ولا تكون مخلقة.اه(٢).

وهذا في ذاته وجيه، ولكن لا يبعد أن يقال: إن السورة في مستهل الوحي وبدايته، فهي كالذي يقول: إذا كنت بدأت بالوحي إليه ولم يكن من قبل، ولم يوجد منه شيء بالنسبة إليك، فليس هو بأكثر من إيجاد الإنسان من علقة، بعد أن لم يكن شيئا، وعليه يقال: لقد تركت مرحلة النطفة مقابل مرحلة من الوحي قد تركت أيضاً، وهي فترة الرؤيا الصالحة... ومثل ذلك تماماً فترة النطفة، فقد تكون النطفة ولا يكون الإنسان، كما تكون الرؤيا ولا تكون النبوة، أما العلقة فلا تكون إلا في رحم وقرار مكين، ومن ثم يأتي الإنسان مخلقا كاملاً، أو غير مخلق على ما يقدر له، فلما كانت فترة النطفة ليست بلازمة لخلق الإنسان، وكان مثلها فترة الرؤية ليست لازمة للنبوة، ترك كل منها مقابل الآخر، ويبدأ الدليل بما هو الواقع المسلم

١- سورة العلق: الآية ١.

٢- انظر: مراحل خلق الإنسان في آيات القرآن الكريم لمنى رفعت ص١٦٠.

٣- انظر: مجموع الفتاوى ٢٦١/٢٦، ٢٦١.

على أن الله تعالى هو الخالق، والخالق للإنسان من علقة، فكان فيه إقامة الدليل من ذاتية المستدل، فالدليل هو خلق الإنسان، والمستدل به هو الإنسان نفسه» (۱). ويقول ابن عاشور: «إن نطفة الذكر ونطفة المرأة بعد الاختلاط ومضي مدة كافية تصيران علقة، فقد أخذت في أطوار التكون، فجعلت العلقة مبدأ الخلق، ولم تجعل النطفة مبدأ الخلق؛ لأن النطفة اشتهرت في ماء الرجل، فلو لم تخالطه نطفة المرأة لم تصر العلقة فلا يتخلق الجنين، وفيه إشارة إلى أن خلق الإنسان من علق، ثم مصيره إلى كمال أشده هو خلق ينطوي على قوى كامنة وقابليات عظيمة أقصاها قابلية العلم والكتابة، ومن إعجاز القرآن العلمي ذكر العلقة؛ لأن الثابت في العلم الآن أن الإنسان يتخلق من بويضة دقيقة جداً لا ترى إلا بالمرآة المكبرة أضعافاً، تكون في مبدأ ظهورها كروية الشكل سابحة في دم حيض المرأة، فلا تقبل التخلق حتى تخالطها نطفة الرجل فتمتزج معها فتأخذ في التخلق إذا لم يعقها عائق، فإذا أخذت في التخلق والنمو امتد تكورها قليلاً فشابهت العلقة التي في عائق، فإذا أخذت في مائل كما تسبح العلقة» (۱).

١- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٥/٩ ١-١٧.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٨٧/٣٠.

وقيل: إن مرحلة النطفة قد تتم خارج الجسم عن طريق ما يعرف بالتلقيح الصناعي(1)، أما مرحلة العلقة فلا يمكن أن يتشبث الجنين إلا داخل الرحم(1).

بالإضافة إلى ما سبق يحتمل القول إن طور العلقة بداية حقيقية لتخلق أجهزة الجنين، إذ يبدأ الجهاز العصبي ممثلاً بالحبل الظهري، والجهاز الدوري الابتدائي ممثلاً بأنابيب القلب وحزمة من الأوردة والشرايين، كذلك يكتمل في هذا الطور ظهور الطبقات الثلاث التي تكون اللبنة الأولى لتكون الأعضاء والأجهزة فيما بعد.

### والله على أعلم

.\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup> التاقيح الصناعي: هو تكون النطفة الأمشاج نتيجة النقاء النطف الذكرية بالنطف الأنثوية عن غير طريق الجماع.[انظر: الأحكام المتصلة بالعقم والإنجاب ومنع الحمل لسارة الهاجري ص ٣٣١]. وقيل: هو دمج الحيوان المنوي ببويضة المرأة بغير الطريق الطبيعي المعتاد، سواء في الرحم، أو في أنبوب الاختبار، ثم إعادتها إلى الرحم. [الموسوعة الفقهية للأجنة والاستساخ البشري لسعيد موفعة ١٩٨/، والتلقيح الصناعي الداخلي والخارجي بين الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية لشوقي زكريا الصالحي ص٥٢].

٢- انظر: مراحل خلق الإنسان في آيات القرآن الكريم لمنى رفعت ص١٦١.

ونقلت الباحثة قولاً: هو أن العلقة طور مجهول لا تتكشف أستاره إلا بالعلم والمعرفة، وهي البداية الحقيقة للمجهول من أطوار الإنسان؛ إذ التراب والنطفة من الأمور الظاهرة المعلومة للناس كافة، فكانت العلق بمادتها وصيغتها أمس رحماً بمقام تستنفر فيه طاقات الإنسان للبحث والتعلم، والعلم في نظر الإسلام هو الوسيلة لمعرفة الله والتقرب إليه، لذا بدأت السورة بالدعوة إلى القراءة، واختتمت بالعبادة والتقرب إلى

إلا أنه يؤخذ عليه: أن النطفة بعد إمنائها في موضعها لم تعد من الأمور الظاهر، والنطفة الأمشاج من مراحل النطفة وليست ظاهرة، وغيظ الأرحام يحصل قبل العلقة وهو مما استأثر الله بعلمه، وبالتالي لا يصح القول: إن البداية الحقيقة للمجهول من أطوار الإنسان هو العلقة.

#### المطلب الثانى: طور العلقة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

لا تمر خمسة أيام على النطفة الأمشاج إلا وقد صارت مثل الكرة تماما، وتدعى عندئذ (التوتة)، ثم يمتلئ جوفها بسائل، وتدعى عندئذ (الكرة الجرثومية)، وفي تلك الأثناء تتميز خلايا الكرة الجرثومية إلى طبقتين: داخلية يخلق الله تعالى منها الجنين وأغشيته، وخارجية تتكون من خلايا آكلة ومغذية ما أن تصل إلى الرحم حتى تتشب فيه وتعلق بجداره وتقضم خلاياه، وتتغرز فيه (۱)، كما تقوم بعدئذ بتأمين الغذاء من الرحم، وتتصل هذه الخلايا مباشرة بالدم الغليظ في الجيوب الدموية الرحمية، وتأخذ منه غذاءها وغذاء الجنين (۱).

وتتغرز الكرة الجرثومية بأكملها تقريباً داخل الرحم في اليوم التاسع من التلقيح، وتقفل الفتحة التي دخلت منها الكرة الجرثويمة بواسطة جلطة مكونة من الليفين، وفي اليوم الحادي عشر والثاني عشر أو الثالث عشر تكون الكرة الجرثومية قد أكملت انغرازها، وتغطت الفتحة التي دخلت منها هذه الكرة بواسطة خلايا طلائية من غشاء الرحم بدلاً من الجلطة الدموية التي كانت تسد الفتحة في اليوم التاسع (۳).

\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup> وهذا يكون في الجدار الخلفي للرحم، وفي النصف الأعلى منه على وجه الخصوص حيث يعتبر ذلك أكثر مناطق الرحم صلاحية لنمو الجنين واكتماله، ويكون الرحم قد استعد لذلك بزيادة ثخانة طبقة غشائه، وازدياد الدماء فيه، حتى تتكون به جيوب دموية كثيرة. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٠٥.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٠٤، والهندسة الوراثية في القرآن لمحمد محمود عبدالله ص٣٤، ودلائل الإعجاز لسيف الدين الكاتب ص٤١٢، ودليل الأنفس لمحمد عز الدين توفيق ص١٠٨، ورحلة الإيمان في جسم الإنسان ص٢٠، ١٠٤، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن ص٢٦، ٢٧.
 ٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ٢٣٤، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٢٦٦.

وبعد هذه المرحلة من تعلق الجنين بجدار الرحم وانغراسه فيه يبدأ الغشاء المشيمي في التكون من الخلايا الخارجية للأرومة الجرثومية، كما يتكون معلاق<sup>(۱)</sup> موصل بين الجنين وبين الغشاء المشيمي، تنشأ فيه الأوعية الدموية السرية المغذية للجنين؛ لتأكيد تعلق الجنين بجدار الرحم<sup>(۱)</sup>.

**فهناك عدة تعلقات:** تعلق أولي عند انغراز النطفة الأمشاج، وبعده تعلق ثاني عند تكون المعلاق يربط عند تكون المشيمي، وبعدها تعلق ثالث للجنين عند تكون المعلاق يربط بين الجنين الحقيقي وبين الغشاء المشيمي<sup>(٣)</sup>.

ففي أثناء عملية الحرث، وباطراد عملية النمو، وتعدد الخلايا، وبدء تكوين الجهزة المختلفة (وفي مقدمتها الجهاز مظه الده المنفث سسب عمات الده الكسة في الحسر، المشمة العصبي ممثلاً بالحبل الظهري، والجهاز الدوري الابتدائي ممثلاً بأنابيب القلب

١- المعلاق: ساق موصلة تصبح فيما بعد الحبل السري الذي يربط ما بين الجنين والمشيمة. [انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص ٧١]. وأهمية هذا المعلاق تأتي من أنه حلقة الاتصال الأولى بين الجنين وما يحمله من كيس السلى (الأمينون) وكيس المح، وبين الغشاء المشيمي والذي سيكون المشيمة في المستقبل، بالإضافة إلى أنه -المعلاق- المهد الأول الذي تتشأ فيه الأوعية الدموية السرية المغذية للجنين، وهذا المعلاق أو العنق يستطيل حتى ليصبح الحبل السري الذي يربط ما بين الجنين والمشيمة، وعبر أوعيته الدموية تتم تغذية الجنين بالأغذية المناسبة، كما يحمل إليه الأوكسجين ومواد المناعة، ويحمل من الجنين إلى الأم المواد الضارة مثل كثاني أوكسيد الكربون، وبتكون المعلاق ينفصل غشاء السلى عن الخلايا الآكلة، ويسمح لغشاء السلى بالنمو السريع، كما يسمح للجنين بحرية الحركة في كيس السلى. [خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٢٢]. وكيس المح: كيس يجتمع فيه الغذاء الذي تمتصه الخملات، ومنه يذهب الدين توفيق ص ١١٦].

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٤٦٦.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٢٣، ٣٦٨.

وحزمة من الأوردة والشرايين)، تفقد النطفة شكلها وتستطيل في مطلع الأسبوع الثالث من اليوم الرابع عشر أو الخامس عشر لتأخذ هيئة دودة العلق، والذي يبدأ بتعلق الجنين بالمشيمة، بواسطة المعلاق أو الساق الذي يعلق الجنين، وهذا يتفق مع معنى (التعلق بالشيء) الذي يعتبر أحد مدلولات (علقة)(۱).

أيضاً عندما تعلق الكرة الجرثومية نكون كتلة الخلايا الداخلية التي يخلق منها الجنين قد تمايزت إلى طبقتين: خارجية: الأكتودرم، وداخلية: الأنتودرم، وتكون كل طبقة مثل القرص، فكأنهما قرصان متلاصقان يتحولان إلى مستطيلين في نهاية الأسبوع الثاني حتى يأخذا شكل الكمثرى، فيكون الجزء العريض هو الجزء الأمامي، بينما يرق الجزء المؤخري، وتصبح خلايا الانتودرم في الجزء الأمامي أو طرف الرأس، وتعرف هذه المنطقة باسم الصفيحة سالفة القلب، بينما تنشط خلايا الاكتودرم الطبقة الخارجية – في الجزء المؤخري من القرص الجنيني مكونة الشريط الأولي، ويظهر هذا الشريط في اليوم الخامس عشر منذ بدء التلقيح، وتتمو من تحت هذا الشريط الأولي السريع الانقسام مجموعة من الخلايا تتجه يمنة ويسرة بين طبقة الاكتودرم وطبقة الانتودرم، مكونة طبقة جديدة هي الطبقة المتوسطة (الميزودرم)، ويستمر هذا الشريط في نشاطه إلى نهاية الأسبوع الثالث عندما نظهر الكتل البدنية، ثم يطوى بعد ذلك نشاطه، ويندثر في الأسبوع الرابع، وفيما بين اليوم الخامس عشر، وحتى ظهور الكتل البدنية في نهاية الأسبوع الرابع، الثالث، يكون الشريط الأولي في أوج نشاطه، وتمتد خلايا منه مكونة الطبقة المتوسطة الجنينية، وهكذا يتحول اللوح الجنيني المستدير الشكل إلى شكل كمثري، المتوسطة الجنينية، وهكذا يتحول اللوح الجنيني المستدير الشكل إلى شكل كمثري، المتوسطة الجنينية، وهكذا يتحول اللوح الجنيني المستدير الشكل إلى شكل كمثري،

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٤٦٥، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٧١،
 ٧٢، ودلائل الإعجاز لسيف الدين الكاتب ص٤١٢.

تكون جهته الرأسية عريضة، وجهته المتأخرة ضيقة دقيقة، ويتضح ذلك في اليوم الثامن عشر، ويكون اللوح الجنيني عندئذٍ مكوناً من ثلاث طبقات (١):

1- الطبقة الخارجية (الاكتودرم): ويظهر في جهتها المؤخرية الشريط الأولي الذي تتمو منه الطبقة المتوسطة وتمتد يمنة ويسرة وإلى الأمام حتى تفصل بين الطبقتين الخارجية (الاكتودرم) والداخلية (الانتودرم)، كما ينمو من خلايا الاكتودرم الخارجية وبالذات من عقدة هنسن (العقدة الأولية) شريط يعرف بالحبل الظهري، ومنها يتخلق لاحقاً الجلد ومحتوياته، والجهاز العصبي.

7- الطبقة المتوسطة (الميزودرم): وتظهر نتيجة لنشاط خلايا الشريط الأولي، وتمتد الخلايا منه لتفصل ما بين الطبقتين الخارجية (الاكتودرم) والداخلية ما عدا منطقتين فقط هما: أ) منطقة الصفيحة سالفة القلب. ب) منطقة غشاء المذرق، وفي هاتين المنطقتين تلتصق خلايا الاكتودرم الخارجية بخلايا الانتودرم الداخلية ولا يفرق بينهما شيء، ومن هذه الطبقة يتخلق لاحقاً الهيكل العظمي، والعضلات، والجهاز البولي، والتناسلي، والدم وغيرها من الأعضاء.

7- الطبقة الداخلية (الانتودرم): وهي الخلايا الداخلية للجنين الذي سيخلق الله منه الجهاز الهضمي، والجهاز التنفسي، وغيرها من الأعضاء.

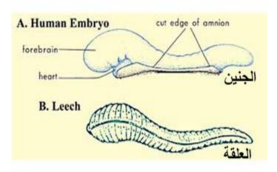
وفي اليوم التاسع عشر والعشرين ينمو التجويف المحيط بالجنين وهو ما يعرف بالتجويف خارج الجنين، ويسمى هذا التجويف عندئذ تجويف المشيمة، ويبقى الجنين معلقا في هذا التجويف بواسطة المعلاق إلى الغشاء المشيمي المعلق أيضا بجدار الرحم بواسطة الخملات<sup>(۲)</sup>.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٤٠- ٢٤٢، ودليل الأنفس لمحمد عز الدين توفيق
 ص ١١٤، من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص٥٢.

\_

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ٢٣٦-٢٤٠.

والجنين في هذه المرحلة من حياته وحتى ولادته يعيش في محيط مائي، معلقاً



برحم أمه بواسطة الحبل السري، والعلق يعيش في الماء، فشابه الجنين العلقة بذلك. وإذا رأينا المعنى الحرفي للعلقة (دودة عالقة) فإننا نجد أن الجنين يفقد شكله المستدير ويستطيل حتى يأخذ شكل الدودة،

فالجنين شكله في هذه المرحلة يشبه إلى حد كبير شكل العلقة كما في الشكل.



ثم يبدأ في التغذي من دماء الأم، كما تفعل الدودة العالقة، إذ تتغذى من دماء الكائنات التي تتعلق بها، ويحاط الجنين بمائع مخاطي مثلما تحاط العلقة بالماء.

وطبقاً لمعنى (دم جامد أو غليظ) للفظ العلقة، نجد أن المظهر الخارجي للجنين وأكياسه يتشابه مع الدم المتخثر الجامد الغليظ؛ لأن القلب الأولى وكيس المشيمة في العقة يبين ومجموعة الأوعية الدموية القلبية تظهر في مظهر الدم المتخثر بسبب انحباس الدم في الاوعة الموية هذه المرحلة، وتكون الدماء محبوسة في

الأوعية الدموية حتى وإن كان الدم سائلاً، فتظهر على شكل جزر مغلقة تجعل الدماء

غير متحركة، ولا يبدأ الدم في الدوران حتى نهاية الأسبوع الثالث، وبهذا يأخذ الجنين مظهر الدم الجامد أو الغليظ مع كونه دماً رطباً، وتتدرج الملامح المذكورة

سابقاً تحت المعنيين المذكورين للعلقة (دم جامد) أو (دم رطب) والصور توضح ذاك (۱)(۱).

أما الفترة الزمنية التي يستغرقها التحول من نطفة إلى علقة، فإن الجنين خلال مرحلة الانغراس أو الحرث يتحول من مرحلة النطفة ببطء؛ إذ يستغرق نحو أسبوع منذ بداية الحرث (اليوم السادس) إلى مرحلة العلقة، حتى يبدأ في التعلق (اليوم الرابع عشر أو الخامس عشر)، ويستغرق بدء نمو الحبل الظهري حوالي عشرة أيام (اليوم السادس عشر) حتى يتخذ الجنين مظهر العلقة، والدلالات الواردة في الآيات المذكورة فيما يتعلق بالفترة التي تتحول فيها النطفة إلى علقة، تأتي من حرف العطف ﴿ ثُمُ الذي يدل على انقضاء فترة زمنية حتى يتحقق التحول إلى

1- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٧٣-٧٥، ووصف التخلق البشري (طورا العلقة والمضغة)، لكيث مور، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد الثاني، جمادي الأول الكيث مور، بحث منشور في مجلة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، العدد الثاني، جمادي الأول ١٤١٧هـ سبتمبر ١٩٩٦م، ص٥١، ١٦، مدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافي شلبي ص١٥، عجائب النظر والتفكر لأسامة الناعسة ص١٨٣، موسوعة الإعجاز العلمي في سنة النبي الأمي لحمدي الصعيدي ص٢٧٩، موسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص١٠٠، من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص٥١، ودلائل الإعجاز العلمي في القرآن والسنة لسيف الدين الكاتب ص٢١٤.

7- أما الطبيب محمد البار فذكر أن تفسير العلقة بالدم الغليظ المتجمد توهم من قدامي المفسرين؛ لأن حجمها في هذه المرحلة لا يزيد عن نقطة الحبر هذه (٠)، ويحيط بها الدم المتجمد المتختر - من كل جانب [خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٢١٣]، واعترض مأمون شقفة على البار في قوله: إن العلقة تحاط بالدم الغليظ المتخثر، فالنطفة بعد أن تعلق لا يحيط بها دم غليظ متجمد أبداً، وإنما هو دم سائل عادي يجري في العروق؛ إذ لو كان غليظاً متخثراً لا نعدم الدوران، ولماتت النطفة الأمشاج، وعلى هذا فإن وصف العلقة بأنها الدم المتخثر يجب أن ينتهي، وما العلقة إلا من العلوق [القرار المكين لمأمون شقفة ص٤٩]، ويرى موريس بوكاي أن العلقة من التعلق والتشبث بالشيء، وتفسيرها بجلطة الدم أمر غير صحيح، ينبغي التحذير منه؛ لأن الإنسان لا يمر بمرحلة جلطة الدم [القرآن والتوراة والإنجيل والعلم دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الجديدة لموريس بوكاي ص٢٣٦].

الطور الجديد، وهكذا فإن التعبير القرآني وعَلَقَتْم الله يعتبر وصفاً متكاملاً عن الطور الثاني لنمو الجنين، ويشتمل على الملامح الأساسية الخارجية والداخلية له(١).

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٥٥، ووصف التخلق البشري (طورا العلقة والمضغة)،
 لكيث مور، مجلة الإعجاز العلمي، العدد الثاني، ص١٦، ١٧.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* العلقة لغة: مفرد علق، وهو النُشوب في الشيء، أو الدم عامة، أو الشديد الحمرة، أو الغليظ، أو الجامد قبل أن ييبس، ودودة في الماء تمتص الدم.
- \* بالنظر فيما قاله المفسرون في معنى العلقة نجده يرجع إلى الدم، وإنما تعددت عباراتهم في وصفها؛ لتعدد معناها اللغوي، ومحصل أقوالهم يدور حول: القطعة من الدم، والدم الرطب، والذي لم ييبس، أو الجامد، أو الجامد اللين، أو الدم الغليظ، أو العبيط –طري–، أو المنعقد، أو الشديد الحُمرة، أو على شكل العلقة مستطيلة، ومن المفسرين من جمع أكثر من وصف، وجاء لفظ القرآن مطلقاً.
- \* علل المفسرون لتسمية العلقة بذلك؛ أنها تعلق لرطوبتها بما تمر عليه، وتعلق بالرحم، وتشبيها لها بدودة صغيرة تسمى علقة.
- \* جاء قوله ﷺ: ﴿مِنْ عَلَقٍ ﴾ (١) على الجمع؛ لأن الإنسان في معنى الجمع، أو يراد جنس الإنسان، أو مراعاة الفواصل، أو أن السورة بنيت على الإيجاز في اللفظ والإطناب في المعنى، وذلك يناسبه لفظ الجمع هنا.
- \* السبب في الاقتصار على طور العلقة في قوله : ﴿ غَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (٢): أن الناس يشاهدون ذلك أحياناً فيما تلقي به الرحم، والنطفة ليست بلازم لها خلق الإنسان، فقد تقذف في غير رحم كالمحتلم، وقد تكون فيه ولا تكون مخلقة، أو أن السورة في مستهل الوحي وبدايته، فتركت مرحلة النطفة مقابل مرحلة من الوحي

١- سورة العلق: الآية ٢.

٢ - سورة العلق: الآية ٢.

وهي فترة الرؤيا الصالحة، أو أن النطفة اشتهرت في ماء الرجل فلو لم تخالطه نطفة المرأة لم تصر العلقة فلا يتخلق الجنين، أو أن مرحلة النطفة قد تتم خارج الجسم بالتلقيح الصناعي خلافا للعلقة، ويحتمل القول إن طور العلقة بداية حقيقية لتخلق أجهزة الجنين بظهور مبدئي للحبل الظهري وحزمة من الأوردة والشرايين، وظهور الطبقات الثلاث التي هي اللبنة الأولى لتكون الأعضاء والأجهزة فيما بعد. \* هناك عدة تعلقات: تعلق أولى عند انغراز النطفة الأمشاج، وبعده تعلق ثاني عند تكون الغشاء المشيمي، وبعدها تعلق ثالث للجنين عند تكون المعلاق الذي يربط بين الجنين الحقيقي وبين الغشاء المشيمي، وهذا الأخير هو بداية طور العلقة، فطور العلقة يبدأ بعد مرحلة الحرث الذي يُعَّدُّ من مراحل النطفة، حيث تتهيأ النطفة بعده للتعلق، وذلك في اليوم الرابع عشر أو الخامس عشر لتصبح علقة(١).

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٧٥، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٤٦٦.

بينما يرى الطبيب محمد البار أن طور العلقة يبدأ بمرحلة الحرث الذي تلتصق فيه النطفة بجدار الرحم وتتشب فيه، وذلك ما بين اليوم الخامس والسابع منذ بدء التلقيح. [خلق الإنسان ص٢٠١، ٢٠١، ٢٠٥]. وقد اعترض عليه الطبيب مأمون شقفة: أنه حين تصل النطفة الأمشاج إلى جدار الرحم تحفر لنفسها نفقاً تدخله وتتخذه عشاً، والطب يسمى هذا الفعل تعشيشاً، فالانغراس تعشيش، والعلوق غير التعشيش، وعليه لا يصح أن توصف بالعلقة في هذه المرحلة.[انظر: القرار المكين مأمون شقفة ص١٩٥، ١٩٦].

وذهب الطبيب كريم حسنين إلى أن العلقة تبدأ باتحاد نطفتي الرجل والمرأة؛ لأن وظيفتها الأساسية حال تكونها هو التعلق ببطانة الرحم، سواء نجحت في التعلق أم لم تتجح، وسواء كان في بداية التعلق أو في نهايته. [دورة حياة الإنسان بين العلم والقرآن ص٨٦].

وما قاله بعيد؛ لأن التلقيح يكون في مرحلة النطفة، ولا يصدق على اتحاد الحيوان المنوي بالبيضة أنه علقه، لا في كلام أهل اللغة، ولا عند المفسرين، ولا تصدقه الكشوفات العلمية، فما قاله تحكم لا دليل عليه، بل ما قاله شذوذ شذ به عن أهل الطب.

- \* أثناء عملية الحرث، وباطراد عملية النمو، وتعدد الخلايا، وبدء تكوين الأجهزة المختلفة (وفي مقدمتها الجهاز العصبي ممثلاً بالحبل الظهري، والجهاز الدوري الابتدائي ممثلاً بأنابيب القلب وحزمة من الأوردة والشرابين)، تفقد النطفة شكلها وتستطيل في مطلع الأسبوع الثالث من اليوم الرابع عشر أو الخامس عشر لتأخذ هيئة دودة العلق، ويتعلق بالمشيمة، بواسطة المعلاق، وهذا يتفق مع معنى (التعلق بالشيء) الذي يعتبر أحد مدلولات (علقة).
- \* يتسع اسم علقة فيشمل وصف الهيئة العامة للجنين كدودة عالقة، كما يشمل الأحداث الداخلية كتكون الدماء والأوعية المقفلة، كما يدل لفظ علقة على تعلق الجينن بالمشيمة، وبالإضافة إلى ذلك فقد أظهر القرآن الكريم التحول البطيء من النطفة إلى العلقة باستعمال حرف العطف (ثم)، الدال على التعقيب مع التراخي(۱).

## ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:

- \* أكدت المكتشفات العلمية صحة ما ذكره المفسرون في وصفهم للعلقة بالقطعة من الدم، والدم الرطب، والذي لم ييبس، والجامد، أو الجامد اللين، والدم الغليظ، أو العبيط -طرى-، أو المنعقد، أو الشديد الحُمرة، وعلى شكل العلقة مستطيلة.
- \* صحة تشبيه المفسرين للجنين بدودة العلقة في شكلها، وأثبت العلم أنها تشبهها في وظيفتها بالتغذي بامتصاص الدماء من جدار الجسم الذي تعلق به.
- \* صحة ما ذكره المفسرون بأن من سبب تسميتها بذلك أنها تعلق بالرحم، إذ العلوق من أهم مزايا هذه المرحلة.

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص٥٥، ووصف التخلق البشري (طورا العلقة والمضغة)، لكيث مور، مجلة الإعجاز العلمي، العدد الثاني، ص١٧.

\* ظهور المعجزة العلمية، وذلك بسبق القرآن الكريم في وصف مراحل تخلق الجنين البشري بدقة فائقة قبل ألف وأربعمائة سنة، وهي مراحل متناهية الضآلة في الحجم، في زمن لم يتيسر للإنسان أي وسيلة من وسائل التكبير أو الكشف أو التصوير، وذلك من أوضح جوانب الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، خاصة وأن هذه المراحل لم تتوصل العلوم المكتسبة إلى معرفتها إلا في العقود المتأخرة من القرن العشرين، مع أن القرآن قد وصفها بدقة، وطول العلقة يتراوح بين ٧٠، مليمتر و ٣٠٥ مليمتر، وهو ما لا يمكن للعين المجردة رؤيته في السقط النازل مغموراً بالدماء وبأشلاء الانسجة، ومن هنا كان ذكر الآيات القرآنية الكريمة لمراحل الجنين بأوصاف محددة، ومراحل متتالية منتظمة، من أعظم الشهادات على أن القرآن الكريم هو كلام الله من أن محمداً رسول أرسله الله بالهدى والنور، جاءه وحي السماء، إذ يستحيل أن يوجد مصدر لهذا العلم الراقي المحكم الدقيق في الزمان الذي عاش فيه محمد إلا علم الله سبحانه وتعالى(١).

\* الإعجاز البياني للقرآن الكريم؛ وذلك من خلال إعطائه لهذه المرحلة اسما يشمل وصف الهيئة العامة للجنين كدودة عالقة، كما يشمل الأحداث الداخلية كتكون الدماء والأوعية المقفلة، كما يدل لفظ علقة على تعلق الجنين بالمشيمة، واستعمال حرف العطف ﴿ ثُمّ ﴾ الذي يدل على التعقيب مع التراخي، فهو لفظ موجز يستوعب معانى عدة، ليكون بذلك لفظاً معجزاً.

والله ﷺ أعلم

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٤٦٧، ٤٦٨.

# المبحث الرابع طور المضغة

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

طور المضغة في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

طور المضغة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: طور المضغة في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ وَعَلِي مُنْ أَلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُطْفَةِ وَعَلِي مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةً إِنْ بَيِّنَ لَكُمْ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ ثُرُّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْفَحَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْفَةَ عِظْلَمَا وقال ﷺ: ﴿ ثُرُّ خَلَقْنَا ٱلْعُطْلَمَ لَحُمَّا أَنْهُ أَخْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (٢).

### أقوال المفسرين:

المضعة مفرد مُضع، وتأتى في اللغة بعدة معان، وهي:

القطعة من اللحم قدر ما يمضغ.

الشيء الصغير في المادة، مِن مُضَّغُ الأُمُورِ أي: صِغارُها.

ما لاكته الأسنان، مِن يَمْضنغُه مَضْغاً أي: لاكَهُ بسِنّهِ طَعاماً أوْ غَيْرَه (٣).

والمضغة عند كثير من المفسرين في قدر وحجم ما يمكن مضغه، إذ قالوا: هي القطعة من اللحم، وسميت مضغة؛ لأنها قدر ما يمضغ

١- سورة الحج: الآية ٥.

٢- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

٣- انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٥/٢٦، والنهاية في غريب الحديث والأثر لابن الجزري
 ٢٣٠/٤، ولسان العرب لابن منظور ٥/٠٠٨، وتاج العروس للزبيدي ٥٦٨/٢٢، ٥٧٠٠.

<sup>3-</sup> الهداية إلى بلوغ النهاية ٧/٤٨٤، والنكت والعيون للماوردي ٤/٨٤، والكشاف للزمخشري ٣/٥١، والمحرر الوجيز لابن عطية ٤/٠١، ومفاتيح الغيب للرازي ٨/٢٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢/١٦، ومدارك التنزيل للنسفي ٨/١٨، ولباب التأويل للخازن ٥/٤، واللباب لابن عادل ١٨/١، وتفسير الجلالين ص٣/٤، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٣/٣، والبحر المديد لابن عجيبة ٤/٥٨، وفتح القدير للشوكاني ٢/٥١، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٥٤٨، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٨١/٠١، وأضواء البيان ٢/٥١، وتفسير الشعراوي ٢١/٢، وأيسر التفاسير للجزائري ٥٠٧/٠.

# وقد اختلف المفسرون في قوله الله المُعَلَّقَة وَغَيْرِ مُعَلَّقَة ﴿ وَغَيْرِ مُعَلَّقَة ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

القول الأول: هو صفة للنطفة، ومعنى ذلك: فإنا خلقناكم من تراب، ثم من نطفة مخلَّقة وغير مخلقة، فأما المخلقة فما كان خلقاً سوياً، وغير المخلقة ما دفعته الأرحام من النطف، وألقته قبل أن يكون خلقا، واستدلوا لذلك بقول ابن مسعود: «إذا وقعت النطفة في الرحم، بعث الله ملكا، فقال: يا ربّ، مخلقة، أو غير مخلقة؟ فإن قال: غير مخلَّقة، مجّتها الأرحام دماً، وإن قال: مخلقة، قال: يا ربّ، فما صفة هذه النطفة، أذكر أم أنثى؟ ما رزقها؟ ما أجلها؟ أشقيّ أو سعيد؟ قال: فيقال له: انطلق إلى أمّ الكتاب فاستسخ منه صفة هذه النطفة! قال: فينطلق الملك، فينسخها، فلا تزال معه حتى يأتى على آخر صفتها» (٣)(٤).

۱- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ١٢٦/٦، ومثله قاله إسماعيل حقي تفسير روح البيان ٦/٥٠،
 وابن عجيبة في البحر المديد ٩/٥، والآلوسي في روح المعاني ١٤/١٨

٢- انظر: مفاتيح الغيب ٧٤/٢٣، واللباب لابن عادل ١٧٩/١٤، والتفسير المنير للزحيلي ١٩/١٨.

٣- أخرجه ابن جرير الطبري في جامع البيان ٥٦٨/١٥، ٥٦٨، وابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير ٢٥٣/٣ قال ابن حجر: «إسناده صحيح، وهو موقوف لفظاً مرفوع حكماً». فتح الباري ٤٩٧/١، وقال حمكت بشير: «ورجاله ثقات رجال الصحيح، إلا أن أبا معاوية قد يهم في غير حديث الأعمش. والحديث له حكم الرفع؛ لأنه لا مدخل للرأي فيه» الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور ٤٠٣/٣.

<sup>3-</sup> قال الآلوسي: «والمراد أنهم خلقوا من جنس هذه النطفة الموصوفة بالتامة والساقطة، لا أنهم خلقوا من نطفة تامة ومن نطفة ساقطة؛ إذ لا يتصور الخلق من النطفة الساقطة، وهو ظاهر». روح المعاني ١١٦/١٧.

القول الثاني: هو السقط مخلوق وغير مخلوق (١).

القول الثالث: المونخلَقة عن الولد الذي تأتي به المرأة لوقته، ومُغَير مُخلَقة عن السقط السقط السقط السقط أن أو المونخلَقة عن ما ولد حياً، ووغير مُخلَقة عن ما كان من سقط أن المونخلَقة عن ما أكمل خلقه بنفخ الروح فيه وهو الذي يولد حياً لتمام، ووغير مُخلَقة عن ما سقط غير حي لم يكمل خلقه بنفح الروح فيه أن ومنه قول الشاعر: أف عي غير المخلقة البكاء فأين الحرزم ويحك والحياء أف والحياء أف القرطبي: «وقد قيل: إن قوله: ﴿ مُخَلَقَة وَغَيْر مُخلَقة عَه يرجع إلى الولد بعينه لا إلى السقط، والمعنى: منهم من يتم الرب سبحانه مضغته فيخلق له الأعضاء أجمع، ومنهم من يكون خديجاً ناقصاً غير تمام» (٢).

۱- قاله مجاهد. انظر: تفسير مجاهد ۲/۹/۱، وجامع البيان للطبري ٥٦٨/١٨، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢٤٧٥/٨، مكتبة نزار، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٤٨٤٥/٧.

قال ابن كثير: «ثم تستحيل فتصير مضغة: قطعة من لحم لا شكل فيها ولا تخطيط، ثم يشرع في التشكيل والتخطيط، فيصور منها رأس ويدان وصدر وبطن وفخذان ورجلان وسائر الأعضاء، فتارة تسقطها المرأة قبل التشكيل والتخطيط، والتخطيط، وتارة تلقيها وقد صارت ذات شكل وتخطيط، ولهذا قال تعالى: ﴿ثُمَّ مِن مُضَخَةٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ ﴾ أي: كما تشاهدونها، ﴿إِنْدُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِ ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاهُ إِلَى أَجَلٍ مُسَتَّى ﴾ أي: وتارة تستقر في الرحم لا تلقيها المرأة ولا تسقطها، كما قال مجاهد في قوله تعالى: ﴿مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخلوق وغير مخلوق». تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٥٣/٣.

٢- انظر: معالم التنزيل للبغوي ٣٢٤/٣، ولباب التأويل للخازن ٥/٤، واللباب في علوم الكتاب ١٩/١٤.

۳- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢٤٧٥/٨، والدر المنثور للسيوطي ١٠/٦، وفتح القدير للشوكاني ٥١٨/٣.

٤- انظر: زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ٥/٤٠٦، ٤٠٧.

٥- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩/١٢.

٦- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩/١٢.

القول الرابع: صفة للمضغة، واختلف القائلون به في معنى ﴿ مُخَلَقَةُ وَغَيْرِ مُخَلَقَةً ﴾: السقط أ- الفريق الأول: الرَّخُخَلَقَةً ﴾: المصورة خلقاً تاماً، ﴿ وَغَيْرِ مُخَلَقَةً ﴾: السقط قبل تمام خلقه (١)، وهذا ما رجحه الطبري بقوله: «وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: الرَّخُخَلَقَةً ﴾: المصورة خلقاً تاماً، ﴿ وَغَيْرِ مُخَلَقَةً ﴾: السقط قبل تمام خلقه؛ لأن الرَّخُخَلَقَةً وَغَيْرِ مُخَلَقَةً ﴾ من نعت المضغة، والنطفة بعد مصيرها مضغة لم يبق لها حتى تصير خلقاً سوياً إلا التصوير، وذلك هو المراد بقوله: مخلقة خلقاً سوياً، وغير مخلقة بأن تلقيه الأم مضغة بلا تصوير، ولا ينفخ فيها الروح (١).

ب- الفريق الثاني: الموقعة المساء من النقصان والعيب، يقال: خلق السواك والعود، إذا سواه وملسه، من قولهم: صخرة خلقاء إذا كانت ملساء (٣)، كأنّ الله تعالى يخلق المضغ متفاوتة: منها ما هو كامل الخلقة أملس من العيوب، ومنها ما هو على عكس ذلك، فيتبع ذلك التفاوت تفاوت الناس في خلقهم وصورهم وطولهم وقصرهم، وتمامهم ونقصانهم (٤).

ج- الفريق الثالث: الوَّنَعَلَقَة ﴾: مستبينة الخلق ظاهرة التصوير، وَعَلَي كُنَّقَة ﴾: مُخَلِّقَة إلى المضعة وكونها مُخَلِّقَة أي لم يستبن خلقها وصورتها بعد، والمراد تفصيل حال المضعة وكونها أولاً قطعة لم يظهر فيها شيء من الأعضاء، ثم ظهرت بعد ذلك شيئا فشيئا (٥).

\_

۱- انظر: جامع البيان للطبري ٥٦٧/١٨، وبحر العلوم للسمرقندي ٤٤٩/٢، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٧٢/، والمحرر الوجيز لابن عطية ١٣١/٤، والجواهر الحسان للثعالبي ٣٠/٣.

٢- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٥٦٨/١٨، ٥٦٩٠.

٣- وحَجر أَخلَقُ: لين أَمْلَسُ مُصْمَت لا يؤثر فيه شيء. لسان العرب ١٠/٥٥، وتاج العروس ٢٥٣/٢.

٤- انظر: الكشاف للزمخشري ٢٥/٣، ومدارك النتزيل للنسفي ٨١/٣، وإعراب القرآن وبيانه ٢٩١/٦.

٥- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩/١٢، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٩٣/٦، وفتح القدير للشوكاني ١٥/٣، وروح المعاني للألوسي١١٦/١٧، وصفوة التفاسير للصابوني ٢٥٧/٢.

قال ابن عاشور: « وَعُمْلِعَة وَعُمْر مُعَلَقة وَعُمْر مُعَلَقة وَعُمْر مُعَلَقة وَعُمْر مَعْ الله المضغة، فإنها في أول أمرها تكون على المضغة، فإنها في أول أمرها تكون غير مخلقة أي: غير ظاهر فيها شكل الخلقة، ثم تكون مخلقة والمراد تشكيل الوجه ثم الأطراف» (١).

# مناقشة الأقوال:

نوقش القول الأول بأنه لا يخفى بُعده؛ لأن المؤنَّعَلَقَة وَعَيْرٍ مُخَلَّقَة فَ وَعَيْرٍ مُخَلَّقَة فَ مَن صفة المضغة، كما هو ظاهر الآية، وليست من صفة النطفة؛ لأن الله تعالى لم يذكر مثل هذين الوصفين عند ذكر النطفة والعلقة؛ إذ ليس لهما مثل هذين الوصفين بخلاف المضغة، وإذ قد جعلت المضغة من مبادئ الخلق تعين أن كلا الوصفين لازمان للمضغة، وعليه لا يستقيم كذلك تفسير من فسر غير المخلقة بأنها التي لم يكمل خلقها فسقطت (٢)، أو السقط مخلوق وغير مخلوق؛ إذ لا يتصور الخلق من النطفة الساقطة، وكذلك المضغة الساقطة.

فإن قيل: في نفس الآية الكريمة قرينة تدل على أن المراد بغير المخلقة: السقط؛ لأن قوله الله الله المراد بغير المخلقة: السقط؛ لأن قوله الله المراد الله في الأرعام، إلى ذلك الأجل المسمى، وهو السقط.

فالجواب: أنه لا يتعين فهم السقط من الآية؛ لأن الله يقر في الأرحام ما يشاء أن يقره إلى أجل مسمى، فقد يقره ستة أشهر، وقد يقره تسعة، وقد يقره أكثر من ذلك كيف شاء، أما السقط فقد دلت الآية على أنه غير مراد، بدليل قوله: ﴿ فَإِنَّا

١- التحرير والتنوير ١٤٤/١٧، ١٤٥.

٢- التحرير والتنوير لابن عاشور ١٤٥/١٧.

٣- سورة الحج: الآية ٥.

خَلَقْنَكُمْ ﴾؛ لأن السقط الذي تلقيه أمه ميتاً -ولو بعد التشكيل والتخطيط- لم يخلق الله منه إنساناً وإحداً من المخاطبين بقوله: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ لَكُمْ مِن تُطَافِق الله منه إنساناً وإحداً من المخاطبين بقوله: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقَةً ﴾ على من سيصير إنساناً، وذلك يبعد في السقط؛ لأنه قد يكون سقطاً ولم يتكامل فيه الخلقة » (٢).

وعليه فالراجح أن قوله ﷺ: ﴿ مُخَلِّقَةِ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ ﴾ صفة لمضغة؛ لظاهر الآية، ولمطابقته لما كشفة العلم الحديث، وسنبين ذلك في المطلب اللاحق إن شاء الله.

وقوله النصاب الفظة بناء مبالغة مِنْ خلق، وذلك أن الإنسان لما كان فيه أعضاء متباينة، وكل واحد منها مختص بخلق، حسن في جملته تضعيف الفعل؛ لأن فيه خلقاً كثيراً (٤)، أو لأن التخلق صيغة تدل على تكرير الفعل، أي خلقا بعد خلق، وشكلا بعد شكل (٥)، وهذا وصف المضغة لا النطفة.

وتقديم ذكر الوَّمُعَلَّقَةِ ﴾ على ذكر وَعَيْرِ مُعَلَّقَةٍ ﴾ خلاف الترتيب في الوجود؛ لأن المخلقة أدخل في الاستدلال، وذكر بعده غير المخلقة؛ لأنه إكمال للدليل وتنبيه على أن تخليقها نشأ عن عدم، فكلا الحالين دليل على القدرة على الإنشاء،

١- سورة الحج: الآية ٥.

٢- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٢٦٨، ٢٦٧،

٣- مفاتيح الغيب للرازي ٢٣/٨.

٤- انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ١٣١/٤، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٢١/٣، وروح المعانى للآلوسي ١١٦/١٧.

٥- التحرير والتنوير لابن عاشور ١٤٥/١٧.

وهو المقصود من الكلام، ولذلك عقب بقوله تعالى: ﴿ لِلنَّبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ أي: لنظهر لكم إذا تأملتم، دليلاً واضحاً على إمكان الإحياء بعد الموت (١).

وقال الآلوسي: «وكان مقتضى الترتيب المبني على التدرج من المبادئ البعيدة إلى القريبة أن يقدم غير المخلقة وإنما أخرت لكونها عدم ملكة» $^{(7)}$ .

١- التحرير والتتوير لابن عاشور ١٤٥/١٧.

٢ - روح المعاني ١١٦/١٧.

### المطلب الثاني: طور المضغة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

في نهاية مرحلة العلقة يتحول الجنين إلى مرحلة المضعة، ويكون هذا التحول سريعاً جداً، ويبدأ الجنين خلال آخر يوم أو يومين من مرحلة العلقة اتخاذ بعض خصائص المضغة، ويصف القرآن الكريم هذا التحول السريع للجنين من طور العلقة إلى طور المضغة باستخدام حرف العطف (الفاء) الذي يفيد التتابع السريع للأحداث(١)، ويتميز طور المضغة باكتمال ظهور الكتل البدنية في أعلى اللوح الجنيني، ثم يتوالى ظهور هذه الكتل بالتدريج إلى مؤخرة الجنين، ويتكون الجنين من عدة فلقات تظهر بينها انبعاجات، وبوجودها يصبح شكل الجنين شبيها بالعلكة الممضوغة من حيث المظهر الخارجي، ولكن لا شكل فيه ولا تخطيط ولا تمايز للملامح الإنسانية التي تدل على أنه جنين إنساني، ولا استبانة فيه لأي عضو، ويكتسب الجنين تدريجياً شكل المضغة من حيث الحجم (حيث يكون طول الجنين (١سم) وهو أقل ما يمضغ، ولم يتوصل الإنسان إلى تصوير الجنين في طور المضغة إلا في القرن العشرين، وهو يبدو تحت المجهر كقطعة لحم وغضروف، خاصة في القسم الذي سيكون لاحقاً العمود الفقري، وبقية العظام، ومع استمرار نمو الجنين تبدو الفلقات في تغير مستمر مثلما تتغير طبعات الأسنان في المادة الممضوغة، ثم يأتي النصف الثاني من هذا الطور لتظهر الملامح الإنسانية، كبراعم اليدين والرجلين وغير ذلك<sup>(٢)</sup>.

۱- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٧٦، وعجائب النظر والتأمل لأسامة الناعسة ص ١٨٥، واعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان لمحمد فياض ص٩١.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٤٨، ومن علم الطب القرآني ص٥٣، وخلق الإنسان في القرآن الكريم ص٢٣، ٣٢٠، ودلائل الإعجاز للكاتب ص٤١٣، ومباحث في إعجاز القرآن ص٢٣٥، وأطوار الجنين ونفخ الروح للصاوي، مجلة الإعجاز، العدد الثامن، شوال ١٤٢١هـ يناير ٢٠٠١م، ص٨.

# فأهم ما يميز مرحلة المضغة ما يلي:

#### أولاً: اكتمال ظهور الكتل البدنية:

وهذه الكتل البدنية ليست إلا نكثفاً لطبقة الميزودرم المتوسطة بجانب محور الجنين، إذ تتمو طبقة تسمى الكتلة بجانب المحور، تتمو هذه الطبقة بسرعة على جانبي محور الجنين، وتلامس الميزاب العصبي، وتبدأ هذه الكتل في الظهور من جهة الرأس بعد الصفيحة سالفة القلب، وتظهر كتلة على كل جانب، ثم يتوالى ظهورها تباعا من الرأس إلى مؤخرة الجنين، ويكون أول ظهورها في اليوم العشرين أو الواحد والعشرين (منذ التلقيح)(۱)، وتظهر بهذه الكتلة جملة شقوق تقسمها إلى قطاعات تسمى الكتل البدنية، وتتوالى الكتل البدنية في الظهور على كل جانب من محور الجنين حتى ليبلغ عددها عند اكتمالها ٢٤ إلى ٥٥ كتلة على كل جانب، من القمة إلى المؤخرة، ولا يكاد ظهورها يكتمل حتى تبدأ الكتل التي في القمة تتمايز بحيث لا تكون جميع الكتل في مستوى واحد (١).

وتتقسم الكتل البدنية التي تعطي المضغة صفتها وشكلها وتميزها في الأسبوع الرابع إلى قسمين ينموان في الأسبوعين الخامس والسادس إلى المراحل التالية:

أ- قسم أمامي يكون النسيج الليفي والغضروفي ثم العظمي، وتتمو خلايا هذه الكتل في هذا القسم من كل جانب لتلتقي أمام القناة العصبية وبذلك تكون الفقرات العمود الفقري-، وتمتد من جهة مؤخرة الرأس حيث تلتحم أربع كتل بدنية الكتل الأربع الأولى العليا- مكونة كلا من قاع الجمجمة ومؤخرة الرأس، تليها ثماني فقرات عنقية، وتليها اثنتا عشرة فقرة صدرية، تليها خمس فقرات قطنية، تليها

١- أي أن أول ظهور لها يكون في نهاية مرحلة العلقة، إذ إن الجنين يتحول إلى مرحلة المضغة في اليومين
 ٢٠-٢٠. انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٧٦، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٢٢.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٤٧.

خمس فقرات عجزية، تليها ثمان إلى عشر فقرات عصعصية تلتحم في عظم العصص الذي يندثر في عجب الذنب(١).

ب- قسم خلفي ظهري، على هيئة كتلة من الخلايا تظهر بعد تكون الفقرات الأولية، ثم تتمايز إلى طبقتين: خارجية وتكون الأدمة وما تحت الجلد، وداخلية وتكون مختلف عضلات الهيكل، وخاصة تلك المحيطة بالفقرات والأضلاع(٢).

وهكذا نرى الأسبوع الرابع (-71) مخصصا لظهور الكتل البدنية، والأسبوع الخامس والسادس لتحول الكتل البدنية إلى قطاع عظمي وعضلي يميز المضغة(7).

### ثانياً: اكتمال ظهور الأقواس البلعومية

ويظهر في هذه الفترة أيضا خمسة ميازيب أو شقوق في طبقة الاكتودرم من جهة الرأس، ويقابل هذه (الشقوق والميازيب) نتوءات مماثلة حتى يلي كل شق نتوء، مكوناً بذلك خمسة أقواس تعرف لدى جنين الإنسان بالأقواس البلعومية، ومن القوس البلعومي الأول يخلق الله الفك العلوي والسفلي، وبذلك يبدأ تكوين الوجه، ويحيط هذان الفكان بفتحة الفم البدائية، ويسمى القوس البلعومي الثاني بالقوس اللامى، أما بقية الأقواس فتعرف بأرقامها (الثالث، الرابع، الخامس)(3).

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٥٥، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٢٤، ٣٢٥.

١- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص٧١.

٣- خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٥٦.

٤- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٤٧، ٢٤٨، ٣٦٩، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص، ومراحل خلق الإنسان في آيات القرآن الكريم لمنى مرفت ص ١٨٠،١٨١.

\* وتتخلق أجهزة الجنين على هيئة براعم في طور المضغة، ويتم نموها في الأطوار التالية، فينمو الجهاز العصبي للجنين من ميزاب -شق- عصبي إلى قناة عصبية تتمو في منطقة الرأس لتكون المخ بنتؤاته المختلفة -المخ القدمي والمخ المتوسط والمخ المؤخري، كما تتمو بسرعة انحناءات الرأس، وتظهر فتحة الفم البدائية قريبة من صفيحة القلب، ثم تظهر حويصلة العين كامتداد من المخ



المقدمي، ثم حويصلة السمع، كما يظهر لوح قرص الشم، ويظهر في الفترة ذاتها الحبل السري<sup>(۱)</sup>، وفي هذه الفترة تكون الأوعية الدموية قد ظهرت بوضوح في الجنين وتتحول إلى أنبوب ملتو للقلب على شكل الحرف (S)، ثم تظهر غرف القلب الأذينان والبطينان متصلة

ببعضها، وتبدأ الدورة الدموية بالاكتمال والاتصال بالدورة المشيمية في رحم الأم، وتبدأ القناة الهضمية في التكون في هذا الطور، ويظهر برعمي البنكرياس والكبد، وحويصلتا السمع والإبصار، وفي هذه الفترة أيضاً تظهر بداية الجهاز التنفسي كميزاب من قاع البلعوم، ثم تظهر القصبة الهوائية وبرعما الرئة، كما تظهر أنابيب أولية للكلى تتشكل منها الكلى الحقيقية وبدايات الجهاز البولى فيما بعد (١).

\* ويعتبر مصطلح (مضغة) أكثر ملاءمة للمعنى ولهذا الطور من تلك التسميات التي يطلقها علماء الأجنة على هذه المرحلة، والتي ما تزال سائدة حتى وقتنا الحاضر، إذ تعرف هذه المرحلة ب(مرحلة الأزواج الفلقية)، فهذه التسمية لا

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٣٢٤، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص
 ٢٥٤، ٢٥٤، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٧٨.

١- وهو الذي كان في المرحلة السابقة (مرحلة العلقة) يعرف بالمعلاق.

تشير إلا إلى تلك الفتحات التي يتكون منها الجهاز العصبي والعظام والجهاز الهضمي والعضلات، في حين تتجاهل هذه التسمية أزواجاً أخرى من الفتحات تعرف عند علماء الأجنة بـ(قوس الأزواج الخمسة)، والتي تظهر كقوس يتكون من خمسة أزواج تظهر في الأسبوع الرابع، ويتكون منها: الوجه، والأذن، والرقبة، وهذه الفتحات لا يشار إليها في التسمية السائدة الآن، رغم أنها تمثل علامة هامة في هذه المرحلة من مراحل تطور الجنين، في حين تأتي كلمة مضغة مناسبة جداً لتسمية هذا الطور (۱).

\* ويمكن إدراك تطابق مصطلح مضغة لوصف العمليات الجارية في هذا الطور في النقاط التالية:

1- ظهور الفلقات التي تعطي مظهراً يشبه مظهر طبع الأسنان في المادة الممضوغة، وتبدو دائمة التغير، كما تتغير آثار طبع الأسنان في شكل مادة تمضغ حين لوكها؛ وذلك نتيجة للتغير السريع في الجنين، ولكن آثار الطبع أو المضغ تستمر ملازمة، فالجنين يتغير شكله الكلي، ولكن التركيبات المتكونة من الفلقات تبقى، وكما أن المادة التي تلوكها الأسنان يحدث بها تغَضُنُ (٢)، وانتفاخات وتثنيات، فإن ذلك ما يحدث للجنين تماماً.

٢- تغير أوضاع الجنين بسبب تحولات في مركز ثقله مع تكون أنسجة جديدة.



٣- كما تستدير المادة الممضوغة قبل أن
 تبلع، فإن ظهر الجنين ينحني ويصبح مقوساً
 شبه مستدير مثل حرف (C) باللغة الإنجليزية.

١- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن لحمد الرقعي ص٧٠، ٧١.

٢- تغضن الشيء: تثنى وتكسر، المعجم الوسيط ٢/٥٥٥.

٤- يكون طول الجنين حوالي (١سم) في نهاية هذه المرحلة، وهذا مطابق لوجه من معاني المضغة في اللغة، وهو الشيء الصغير من المادة؛ لأن مُضَعَّعُ الأُمُور: صِغارُها، وهذا المعنى ينطبق على حجم الجنين الصغير؛ لأن جميع أجهزة الإنسان تتخلق في مرحلة المضغة، ولكن في صورة برعم (١).

٥- ذكر المفسرون من معاني المضغة: أن تكون في حجم ما يمكن مضغه<sup>(۲)</sup>، والجنين في نهاية هذا الطور يكون طوله (اسم)، وهذا تقريباً أصغر حجم لمادة يمكن أن تلوكها الأسنان، وأما طور العلقة السابق فقد كان الحجم صغيراً لا يتيسر مضغه، إذ يبلغ ٣,٥ مم طولاً<sup>(۳)</sup>.

\* ولا تتمايز الفلقات البدنية - في البداية، ولكنها سرعان ما تتمايز إلى خلايا تتطور إلى أعضاء مختلفة، وبعض هذه الأعضاء والأجهزة تتكون في مرحلة المضغة، والبعض الآخر في مراحل لاحقة، وإلى هذا المعنى تشير الآية القرآنية الكريمة: ﴿ ثُمَّ مِن مُضَعَةٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةً وَغَيْرِ مُخَلِّقَةً وَغَيْرِ مُخَلِّقةً وَغَيْرٍ مُخَلِّقةً وَغَيْرِ مُخَلِّقةً وَغَيْرٍ مُخَلِّقةً فَعَ وَغَيْرٍ مُخَلِّقةً وَغَيْرٍ مُخَلِّقةً فَعَ المِن مخلقة ثم تكون مخلقة ثم تكون مخلقة ثم تكون مخلقة أو الطور تقريباً تظهر عليه براعم البدين والرجلين والرجلين والرجلين في النصف الثاني من هذا الطور تقريباً تظهر عليه براعم البدين والرجلين

۱- هو أصغر حجم لإنسان تخلقت جميع أجهزته فهو إذن مضغة؛ لأن مضغ الأمور صغارها وهذا إنسان بجميع أجهزته وطوله (١سم)، انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص ٨٢، في الهامش.

٢- وفي اللغة: القطعة من اللحم قدر ما يمضغ. انظر: لسان العرب ٥٠٠/٨.

٣- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٨٠-٨٨، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار
 ص٣٢٠، ٣٢٢، ٣٢٢، ودلائل الإعجاز للكاتب ص٤١٣

٤- سورة الحج: الآية ٥.

٥- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٨٢، والموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لموفعة ٣٢٠/١، ومع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٨٢، ودليل الأنفس ٣٣٥.

والرأس والصدر والبطن، كما تتكون معظم براعم أعضائه الداخلية، ومع احتفاظه بالشكل الخارجي المشابه لمادة ممضوغة يصدق عليه أنه مخلق وغير مخلق (۱)(۱)، قال ابن كثير: «ثم تستحيل فتصير مضغة: قطعة من لحم لا شكل

1- انظر: أطوار الجنين ونفخ الروح للصاوي، بحث في مجلة الإعجاز، العدد ٨، شوال ١٤٢١ه- يناير ١٠٠١م، ص٨، وأثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية للمصلح والصاوي، منشور ضمن بحوث المؤتمر الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة بالكويت، العلوم الطبية، الجزء الأول، ص ١٨.

٢- وهناك تفسيرات علمية أخرى لقوله الله : ﴿ مُعَلَّقَةً وَعَلَّم مُعَلَّقَةً إِهُم من ذلك:

أ- المضغة في بدايتها تكون مخلقة بالقوة والكمون، فالتصميم الذي سيسير عليه التخلق كامن في المضغة، لكنه لم يظهر بعد، وهذا يكون في أولى مراحل المضغة، فإذا نظرت إلى عدم ظهور التخلق الفعلي فهي غير مخلقة، وإذا نظرت إلى كمون التخلق فيها فهي مخلقة. [دليل الأنفس لمحمد عز الدين توفيق ص٥٥٥]. ب- أو أن تخلقه قد بدأ ولكن لم يكتمل بعد، ذلك أن بعض أعضاء الجنين كالعينين والقلب والأذنين والجهاز العصبي وغيرها يبدأ تكونها في طور المضغة، إلا أنه لا يتم إلا لاحقاً في طور التسوية، أي أن تخلقه قد بدأ لكنه لم يكتمل بعد، فهو مخلق وغير مخلق. [من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص٥٥].

ج- المُوْتَخَلَقَة ﴾: الجنين بحد ذاته، أي: الورقة الجنينية التي يتكون منها الجنين الفعلي، ووَعَير مُخَلَفَة ﴾: المشيمة والحبل السري والأغشية التي تحيط بالجنين وتغذيه وتسقط بعد الولادة فلا يتخلق منها أي شيء من الجنين[دليل الأنفس ص٣٥٥، ومن علم الطب القرآني ص٥٥].

د- الوثَّنَاتُونِ في: الخلايا التي تم تخلقها في المرحلة الجنينية، ووَغَيرِ مُخَلِّق في الخلايا التي تبقى في المضغة كخلايا خام وتساهم في إصلاح الجسم وترميمه عندما تصبح بقية الخلايا متخصصة جداً وتفقد قدرتها على الانقسام، ذلك أنه في طور المضغة تتمايز الخلايا فتظهر خلايا متخصصة كالخلايا القلبية والعصبية والدموية وغيرها، لتشكل الخلايا المخلقة التي ستكون مختلف أعضاء الجنين، وتبقى خلايا غير متخصصة هي الخلايا غير المخلقة أو ما يدعى علمياً بخلايا الاحتياط، وعملها أن تتحول إلى خلايا متخصصة تحل محل الخلايا المتخصصة عندما تموت هذه [خلق الإنسان للبار ص٢٠٦، ودليل الأنفس ص٣٥٥، ٣٥٦، ومن علم الطب القرآني ص٥٥].

ه- أن بعض أجزاء المضغة يظهر فيها التخلق قبل الأجزاء الأخرى، فتكون المضغة في أولى مراحلها مخلقة في أجزاء وغير مخلقة في أجزاء، ثم يعم التخليق بعد ذلك كل الأجزاء، قلو نظرنا إلى الجنين خلال هذه المرحلة من تكونه -المضغة- لوجدنا أن الطبقات الثلاث -الداخلية والخارجية والوسطى- تبدأ في التشكل إلى الأعضاء والأجهزة المختلفة، وهذا لا يحدث في وقت واحد بل إنه يستغرق بعض الوقت، ولهذا سيكون=

فيها ولا تخطيط، ثم يشرع في التشكيل والتخطيط، فيصور منها رأس ويدان وصدر وبطن وفخذان ورجلان وسائر الأعضاء»(١)، وقال أبو السعود والآلوسي: «وَعَنِّم عُنَاقَة ﴾ بالجر صفة مضغة أي: مستبينة الخلق مصورة، ﴿وَغَيْم عُنَاقَة ﴾ أي: لم يستبن خلقها وصورتها بعد، والمراد تفصيل حال المضغة وكونها أولاً قطعة لم يظهر فيها شيء من الأعضاء، ثم ظهرت بعد ذلك شيئا فشيئا»(١)، وقال ابن عاشور: «وذلك تطور من تطورات المضغة، إشارة إلى أطوار تشكل تلك المضغة، فإنها في أول أمرها تكون غير مخلقة أي: غير ظاهر فيها شكل الخلقة، ثم تكون مخلقة والمراد تشكيل الوجه ثم الأطراف»(١).

=-وفي أي وقت نراقب فيه هذا الجنين- هناك بعض من هذه الطبقات قد تميز إلى الأعضاء المختلفة في حين لا يزال البعض لم يصل إلى هذه المرحلة من التشكيل والتميز بعد أي أن بعضها قد صار مخلقاً

والبعض الآخر لم يصل إلى هذه المرحلة بعد، وذلك لأن أوج التميز وتشكيل الأعضاء في الجنين يحصل في هذه المرحلة (الأسبوع الرابع-الأسبوع الثامن)، ولهذا عرفت هذه الفترة بفترة تكون أو تولد الأعضاء.[دليل

الأنفس ص٣٥٥، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٧١].

قال محمد عز الدين توفيق بعد نقله لأكثر الوجوه السابقة: «ولا يبدو إن شاء الله- أي تعارض أو تضاد بين هذه الوجوه؛ فإن كل واحد يصف المضغة في إحدى مراحلها، بدء من البداية الأولى للتخطيط، وانتهاء بظهور الملامح المميزة للجنين، وهذا يعطي للآية الكريمة دلالة عميقة؛ لأنها جمعت في كلمتين مراحل معقدة، يشرحها أهل الاختصاص في صفحات».[دليل الأنفس ص٣٥٦].

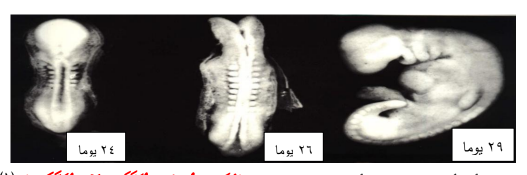
قلت: إن أقرب هذه الوجوه بالإضافة إلى ما ذكرته هو الوجه الأول والوجه الثاني، والله أعلم.

و – أن بعض الأجزاء في أثناء مدة تطور الجنين تبدو غير متناسبة مع ما سيكون عليه الفرد في المستقبل، على حين تظل أجزاء أخرى متناسبة، ذلك هو معنى كلمة (مخلق): يعني مُشْكَل بنسب[القرآن والتوراة والإنجيل والعلم دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الجديدة لموريس بوكاي ص٢٣٨].

١- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٥٣/٣. مع التتبه على أن ابن كثير حمل كلامه على السقط.

٢- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٩٣/٦، وروح المعاني للألوسي١١٦/١٧.

٣- التحرير والتتوير ١٤٤/١٧، ١٤٥.





١- سورة الحج: الآية ٥.

٢ - وهي فترة المضعة غير المخلقة.

٣- كذلك الترتيب هنا حاصل، أي بين العلقة والمضغة؛ لأن ﴿ تُعَلِّقَةٍ وَغُيْرِ عُلَّقَ قَ ﴾ من صفات طور المضغة.

٤- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

٥- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٣٢٢.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* تأتي المضغة في اللغة بعدة معان، وهي: القطْعة من اللحم قدر ما يمضغ، والشيء الصغير في المادة، ما لاكته الأسنان.
- \* المضغة عند كثير من المفسرين في قدر وحجم ما يمكن مضغه، واختلفوا في: ﴿ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ ﴾: فقيل: صفة للنطفة.

وقيل: هو السقط مخلوق وغير مخلوق.

وقيل: الوَّغُنَّاقَة ﴾: الولد الذي تأتي به المرأة لوقته، ووَغَير مُخَلَقَة ﴾: السقط.

وقيل: صفة للمضغة، ثم اختلف هؤلاء، فقال فريق: الوَّ عَنَّقَة هُ: المصورة خلقاً تاماً، وَعَلَيْ عُنَلَقَة هُ: السِّقط قبل تمام خلقه، وقال فريق آخر: الوَّ عَنَّقة هُ: المسواة الملساء من النقصان والعيب، وقال فريق ثالث: الوَّ عَنَّقة هُ: مستبينة الخلق ظاهرة التصوير، وَعَنْ عُنَلَقَة هُ: أي لم يستبن خلقها وصورتها بعد.

والراجح أنها صفة لمضغة؛ لظاهر الآية، ولمطابقته لما كشفة العلم الحديث.

- \* قوله الله الله الله المختص كل منها بخلق وصورة؛ أو لأن التخلق صيغة تدل على تكرير الفعل، أي خلقا بعد خلق.
- \* تقديم المؤنَّغَلَقَة ﴾ على ﴿وَغَيْرِ مُخَلَّقَة ﴾؛ لأن المخلقة أدخل في الاستدلال، وغير المخلقة إكمال للدليل وتنبيه على أن تخليقها نشأ عن عدم، فكلا الحالين دليل على القدرة على الإنشاء، وهو المقصود من الكلام.
- \* في نهاية العلقة يتحول الجنين إلى مضغة، ويكون هذا التحول سريعاً جداً، ويبدأ الجنين خلال آخر يوم أو يومين من العلقة اتخاذ بعض خصائص المضغة، لذا وصف القرآن التحول بحرف العطف (الفاء) الذي يفيد التتابع السريع للأحداث.

- \* أهم ما يميز مرحلة المضغة اكتمال ظهور الكتل البدنية التي تعطي المضغة صفتها وشكلها وتميزها، وتتقسم في الأسبوع الرابع إلى قسمين ينموان في الأسبوعين الخامس والسادس إلى المراحل التالية.
- \* ومن أهم ما يميز مرحلة المضغة كذلك اكتمال ظهور الأقواس البلعومية، وهي خمسة أقواس، من الأول يخلق الله الفك العلوي والسفلي، وبذلك يبدأ تكوين الوجه، ويسمى الثاني بالقوس اللامى، أما بقية الأقواس فتعرف بأرقامها.
  - \* تتخلق أجهزة الجنين على هيئة براعم في طور المضغة، وتتمو الحقاً.
- \* يعتبر مصطلح (مضغة) أكثر ملاءمة لهذا الطور من تسميات علماء الأجنة، لتطابقه مع وصف العمليات الجارية في هذا الطور، بظهور الفلقات التي تعطي مظهراً يشبه مظهر طبع الأسنان في المادة الممضوغة، ولتغير أوضاع الجنين بسبب تحولات في مركز ثقله مع تكون أنسجة جديدة، ولاستدارة ظهر الجنين مقوساً كحرف (C)، ويكون طول الجنين حوالي (١سم) في نهاية المرحلة، وهو شيء صغير من المادة، وهذا أصغر حجم لمادة يمكن أن تلوكها الأسنان.
- \* ﴿ كُنَّلَقَة وَغَيْرِ مُخَلِّقة ﴾ صفة ﴿ مُنْمَعَة ﴾ ، فإنها في أول أمرها تكون غير مخلقة ثم تكون مخلقة ، والجنين في النصف الثاني من هذا الطور تقريباً تظهر عليه براعم اليدين والرجلين والرأس والصدر والبطن، كما تتكون معظم براعم أعضائه الداخلية، ومع احتفاظه بالشكل الخارجي المشابه لمادة ممضوغة يصدق عليه أنه مخلق وغير مخلق، ومثل ذلك قال ابن كثير وأبو السعود والآلوسي وابن عاشور.
  - \* يكتمل طور المضغة في الأربعين الأولى، وينتهي بنهاية الأسبوع السادس.

## ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لى الآثار التالية:

- \* أكدت الحقائق العلمية صحة ما ذكره المفسرون في أن المضغة قطعة من اللحم، وأنها قدر ما يمضغ.
- \* أكدت الحقائق العلمية صحة ما ذكره المفسرون الذين قالوا إن وعُمَلَقَة وَغَير أَعُمَلُقَة وَغَير مُعَلَق المُعَلَق المُعَلِق المُعِلِقِ المُعَلِق المُعْلِقِيقِ المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعْلِقِيقِ المُعَلِقِ المُعَلِقِ المُعَلِقِ المُعَلِقِ المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعْلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِقِ المُعَلِق المُعَلِق المُعْلِقِ المُعَلِق المُعِلِقِيقِ المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِقِ المُعَلِقِيقِ المُعْلِقِيقِ المُعْلِقِيقِ
- \* ظهور الإعجاز البياني، فالقرآن أعطى لهذه المرحلة اسم يناسب الشكل الخارجي والشكل الداخلي لها، فمصطلح (مضغة) أكثر ملاءمة للمعنى من التسميات التي يطلقها علماء الأجنة على هذه المرحلة، فهو لفظ موجز يستوعب معاني عدة، ليكون بذلك لفظاً معجزاً، ومن الإعجاز البياني هنا استعمال حرف العطف (الفاء) لما جاء ذكر طور المضغة مطلقاً بعد العلقة ليدل على التحول السريع من علقة إلى مضغة، ولما عطف المضغة المخلقة على العلقة استعمل حرف العطف ﴿ ثُمُ مَن الذي يدل على التراخي بين العلقة والمضغة المخلقة.
- \* إظهار المعجزة العلمية، فالتعبير القرآني عن هذه المرحلة بـ (المضغة) يعتبر سبقاً علمياً معجزاً في زمن لم تتوفر فيه أي وسيلة من وسائل العلم، بل لم يتوصل الإنسان إلى تصوير الجنين في هذا الطور إلا في القرن العشرين.
- \* دمغ شبهات الطاعنين في القرآن الكريم كلام الله العلي القدير، ومنها الشبه المتعلقة بتخلق الإنسان، ومن ذلك الطعن على القرآن في وصفه للمضغة به وَغَير مُغَلِّم مُغَلِّم مُعَلِّم المنعة سبق القرآن الكريم للعلوم الحديثة، ودقة ما فيه، حتى قال موريس بوكاي -بعد ذكره لمراحل خلق الإنسان في القرآن وفي ختام حديثه عن المضغة وعن ومُخَلِّمة وَغَيْر مُخَلِّمة مُحَدِث المعتقدات الناس القرآن بما يربو على ألف عام من قبل هذا العصر الذي كانت المعتقدات

الوهمية تسوده. إن مقولات القرآن عن التناسل البشري تعبر في ألفاظ بسيطة عن حقائق أولى أنفقت مئات من السنوات لمعرفتها» (١) بل إن كيث إل مور أشهر أطباء العالم في علم الأجنة وكتبه تدرس في عدة جامعات في العالم اعتنق الإسلام بعد تأمله وإمعانه النظر في آيات القرآن عن خلق الإنسان (١)، وهذا مارشال جونسون الذي بدأ رافضاً أول وهلة في إحدى المؤتمرات للأبحاث العلمية عن الحقائق العليمة في القرآن الكريم والسنة ومنها حقائق التخلق البشري ومراحل خلق الإنسان وطور المضغة ولكن بعد نقاش، وتأمل، وإمعان نظر، انتهى به الأمر متبنياً لهذه الأبحاث في عديد من المؤتمرات، وعندما سئل عن رأيه في تفسير ظاهرة ما كشفه العلم من تصديق لما جاء في القرآن والسنة، أجاب بقوله: «نعم، إنه الوحي» (١)، فهذا هو حال كبار علماء العلوم التجريبية لما وقفوا مع نصوص القرآن وقفة إصغاء وتأمل، وإنصاف وتجرد، أقروا بصدق ما في القرآن الكريم، فسبحان الله القائل: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوثُوا أَلْعِلْمَ ٱلَّذِينَ أُنزِلَ إِلِيّلُكُ مِن رَبّيكُ القرآن الكريم، فسبحان الله القائل: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوثُوا أَلْعِلْمَ ٱلَّذِينَ أُنزِلَ إِلِيّلُكُ مِن رَبّيكُ هُونَ شَهِ يدٌ ﴾ (١)، أما من لم يكن له قلب قلك لَذِكْ لَذِكْ لَذِكْ لَلْكُ لَهُ مَلْ لَا لَهُ القائل الله القائل: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوثُوا أَلْعِلْمَ ٱلّذِينَ أَنْ لَهُ القائل: ﴿ وَيَرَى ٱلّذِينَ أُوثُوا أَلْعِلْمَ ٱلّذِينَ أَنْ لَهُ إِلْكُ لَهُ مَلَا الله قلب لم يكن له قلب لم يكن له قلب لم يكن له قلب لم يكن له قلب

١- القرآن والتوراة والإنجيل والعلم دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الجديدة لموريس بوكاي ص٢٣٨.

Y- وموريس بوكاي السابق ذكره اعتنق الإسلام كذلك؛ لأنه كان ضمن الفريق الطبي الذي شرح جثة فرعون، فلما رأى نتيجة التشريح، ونظر إلى حديث القرآن عن قصة فرعون، ورأى التطابق العجيب بين ما توصلت إليه نتيجة تشريح الجثة، مع ما ذكره القرآن الكريم عن قصة غرق فرعون، علم يقيناً أن ما في القرآن وحي من الكريم الرحمن سبحانه وتعالى، يقيم به سبحانه الحجة على عباده، فأعلن إسلامه.

٣- انظر: إنه الحق لعبد المجيد الزنداني ص٤٩.

٤- سورة سبأ: الآية ٦.

٥- سورة ق: الآية ٣٧.

يعي به، أو له قلب مريض بالشبه ولم يلق السمع، أو ألقاه بأذنه وقلبه عنيد على باطله، فلا تتفعه الذكرى، وهذا هو حال أصحاب الشبه والطاعنين في القرآن الكريم، جاهل أو معاند.

والله على أعلم

١- انظر: إنه الحق لعبد المجيد الزنداني ص ٤٩.

٢- سورة ص: الآية ٨٨.

٣- سورة الأنعام: الآية ٦٧.

٤ - سورة فصلت: الآية ٥٣.

# المبحث الخامس خلق العظام وكساؤه باللحم

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق العظام وكساؤه باللحم في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق العظام وكساؤه باللحم في ضوء الاكتشافات العلمية. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: خلق العظام وكساؤه باللحم في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةُ فَخَلَقْنَا ٱلْمَلْقَةَ مُضْعَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْعَةَ عِظْكُمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْكُمَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلُقًاءَاخَرُ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (١).

### أقوال المفسرين

قال كثير من المفسرين: قوله ﷺ: ﴿ وَمَحَلَقُنَ ٱلْمُضْغَةَ ﴾ أي: صيرنا (٢) وجعلنا قطعة اللحم اللينة ﴿ وَعَلَيْمًا ﴾ صلبة؛ لتكون عموداً للبدن، على أشكال وهيئات مخصوصة، ذات رأس ويدين ورجلين بعظامها وعصبها وعروقها (٣).

وقال السمرقندي: « وفَحَلَقُن اللَّمُضَعَةَ عِظْكُما ﴾ أي: خلقنا في المضعة عظاما » (٤٠).

قوله: ﴿ عِظْلَمًا ﴾ جمع العظام دون غيرها من الأطوار؛ لاختلافها وتغايرها في الهيئة والصلابة بخلاف غيرها، فعظم الساق وعظم الأصابع وأطراف الأضلاع (٥)(١).

١- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

٢- قال الآلوسي عن التصيير: «وحقيقته إزالة الصورة الأولى عن المادة، وإفاضة صورة أخرى عليها»
 روح المعانى ١٤/١٨.

٣- انظر: جامع البيان للطبري ١٦/١٩، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٣/٧٤، ومدارك النتزيل للنسفي ٩٨/٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٩٥/٣، وتفسير الجلالين ص٤٤٦، وفتح القدير الشوكاني ٥٦٤/٣، ومراح لبيد للتتاري ٨٤/٢، ومحاسن التأويل للقاسمي ٨٤/٢، وتفسير المظهري ص٨٥٤، وصفوة التفاسير ٢٧٨/٢.

٤- بحر العلوم للسمرقندي ٢/٥٧٥.

٥- أنوار التنزيل ٤٩/٤، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ١٢٦/٦، وروح المعاني ١٤/١٨.

<sup>7-</sup> قال الطبري: «وقد اختلفت القرّاء في قراءة ذلك، فقرأته عامة قرّاء الحجاز والعراق سوى عاصم: 
وَفَخَلَقُنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْكُما ﴾ على الجمع، وكان عاصم وعبد الله يقرآن ذلك: وعظما ﴾ في الحرفين على التوحيد جميعا، والقراءة التي نختار في ذلك الجمع؛ لإجماع الحجة من القراء عليه». [جامع البيان ١٦/١٩، ١١/١٥]. قال الزمخشري: «وضع الواحد موضع الجمع؛ لزوال اللبس؛ لأن الإنسان ذو عظام كثيرة».[الكشاف=

وقوله الله المعارض والكسوة الذي يستره ويشده ويقويه؛ وذلك لأن اللحم يستر المعظام ويحيط بها فجعله كالكسوة لها، وجعل الله على على علم لحماً على المقدار الذي يليق به ويناسبه، وشدها بالأعصاب والمعروق (١).

وقال الشوكاني: « وَ فَكَسَوْنَا ٱلْمِطْكَمَ لَحَمًا ﴾ أي: أنبت الله سبحانه على كل عظم لحماً على المقدار الذي يليق به ويناسبه » (٢).

يقول أبو السعود: « وَخَلَقْنَ ٱلْمُضَعَة ﴾: أي غالبها ومعظمها، أو كلها، وعظمها أو كلها، وعظمها أو كلها، وعظمها أو عليها عموداً للبدن على هيئات وأوضاع مخصوصة تقتضيها الحكمة، وفَكَسَوْنَا ٱلْعِظْنَم ﴾ المعهودة وفَحَمًا ﴾ من بقية المضغة، أو مما أنبتنا عليها بقدرتنا مما يصل إليها، أي: كسونا كل عظم من تلك العظام ما يليق به من اللحم على مقدار لائق به وهيئة مناسبة له (٣).

<sup>=</sup>٣/١٨١]، قال ابن عادل: «والإفراد للجنس» اللباب في علوم الكتاب ١٧٩/١، وقال ابن كثير: «قال ابن عيب الذَّنب، عباس: وهو عظم الصلب، وفي الصحيح... قال رسول الله على: "كُلُّ جَسَدِ ابْنِ آدَم يَبْلَى إِلاَّ عَجْبَ الذَّنب، مِنْهُ خُلِق وَمِنْهُ يُرَكَّبُ"». [تفسير القرآن العظيم ٣/٣٥]، والحديث أخرجه مسلم، كتاب الفتن، باب ما بين النفختين ٢٢٧٠/٤ برقم: ٢٩٥٥، وبلفظ: "كُلُّ ابْنِ آدَمَ يَأْكُلُهُ التُرَابُ، إِلاَّ عَجْبَ الذَّنب، مِنْهُ خُلِق، وَفِيهِ يُركَّبُ".

۱- انظر: جامع البيان للطبري ۱۷/۱۹، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ۱۹/۰۰۷، ومعالم التنزيل للبغوي ۳۳/۳، ومفاتيح الغيب للرازي ۷۶/۲۳، ولباب التأويل للخازن ۳۳/۵، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ۳/۵۳، ومراح لبيد للتناري ۱۸٤/۲، ومحاسن التأويل للقاسمي ۲۸٤/۷، وتفسير المظهري ص۵۵۶، وصفوة التفاسير للصابوني ۲۷۸/۲.

٢- فتح القدير للشوكاني ٥٦٥/٣، وانظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٩٨/٣.

٣- تفسير أبي السعود ٦/١٢٦.

وقال الآلوسي: «وَفَخَلَقْنَ الْمُضْغَةُ ﴾: غالبها ومعظمها، أو كلها، وعظلماً صغاراً وعظاماً حسبما تقتضيه الحكمة، وذلك التصيير بالتصليب لما يراد جعله عظاماً من المضغة، وهذا أيضاً تصيير بحسب الوصف، فيكون من الباب الأول... وفكسونا العظام أي: جعلناه ساتراً لكل منها كاللباس، وذلك اللحم يحتمل أن يكون من لحم المضغة بأن لم تجعل كلها عظاماً بل بعضها ويبقى البعض فيمد على العظام حتى يسترها، ويحتمل أن يكون لحما آخر خلقه الله تعالى على العظام»(١).

ومن كلام أبي السعود والآلوسي تظهر لنا مسألتان:

المسألة الأولى: هل تتحول المضغة كلها إلى عظام؟ أو المتحول غالبها ومعظمها؟ فهما احتمالان، وقد جزم إسماعيل حقي بالثاني في قوله: «﴿وَخَكَلَقُنَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاربعين وَربعين عَلَيْهُ اللَّهُ وَاربعين وَربعين على هيئات وأوضاع مخصوصة تقتضيها الحكمة»(٢).

المسألة الثانية: اللحم الذي يكسى به العظام هل هو من لحم المضغة؟ أو لحم آخر يخلقه الله على الحتمالان كذلك، وقول إسماعيل حقي: « وفكسونا كل عظم من تلك وألعظام ما يليق به من اللحم على مقدار لائق به وهيئات مناسبة له» (٣)، من الأول.

وقول الشوكاني: «أنبت الله سبحانه...»، من الثاني.

١- روح المعانى للألوسى ١٤/١٨.

۲- تفسیر روح البیان ۲/۰۰، ۵۱.

٣- تفسير روح البيان ٦/٥٠، ٥١.

يقول الشنقيطي: «وقد بين في آية المؤمنون هذه أنه يخلق المضغة عظاماً، وبين في موضع آخر أنه يركب بعض تلك العظام مع بعض تركيباً قوياً، ويشد بعضها مع بعض على أكمل الوجوه وأبدعها، وذلك في قوله على: ﴿ فَمَنْ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدُنّا آَسَرَهُمْ ﴾ (١) الآية، والأسر: شد العظام بعضها مع بعض» (٢).

فالآية الكريمة (۱) هنا تبين أن طور العظام يأتي بعد طور المضغة، ويشير حرف العطف (الفاء) إلى أن طور العظام ينمو بعد طور المضغة بفترة قصيرة، وسمي الطور الذي يلي المضغة بالعظام؛ لأن الجنين يأخذ شكل العظام بانتشار الهيكل العظمي في هذا الطور، قال ابن عاشور: «وذلك ابتداء تكوين الهيكل الإنساني» (٤)، وبينما يستمر طور المضغة حتى الأسبوع السادس تقريباً فإن طور العظام يظهر في بداية الأسبوع السابع بتطور الهيكل العظمي الغضروفي، قال اسماعيل حقي: «وفكأنا المُمنَّفة أي: أي: غالبها ومعظمها، وعظمها أن وأربعين وجعلناها عموداً للبدن على هيئات وأوضاع مخصوصة تقتضيها الحكمة» (٥)، وقد روى حذيفة بن أسيد أسيد أن رسول الله الله

١- سورة الإنسان: الآية ٢٨.

٢- أضواء البيان ٥/٣٢٤، وانظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٢٩/٣٠، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٩٢/٩٢٩. وقيل الأسر: الخلق[جامع البيان للطبري ٢١١٧/٢٤]. أجاب الشنقيطي عنه بقوله: «فقول بعض المفسرين واللغوبين: ﴿أَسَرُهُمْ ﴾ أي: خلقهم فيه قصور في التفسير؛ لأن الأسر هو الشد القوي بالأسار الذي هو القد، وهو السير المقطوع من جلد البعير ونحوه، الذي لم يدبغ، والله -جل وعلا- يشد بعض العظام ببعض، شداً محكماً متماسكاً كما يشد الشيء بالقد، والشد به قوي جدا».

٣- قول الله ﷺ: ﴿ أَرْ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُلْقَة مُضْفَحة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْفَة عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْنَمَ لَحَمًا ثُرَّ أَنْهُ خَلَقًاءَ اخْرُ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤].

٤- التحرير والتنوير ١٨/١٨.

٥- تفسير روح البيان ٦/٥٠، ٥١.

قال: "إِذًا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْيَعُونَ لَيْلَةً بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا مَلَكًا فَصَوَّرَهَا وَخَلَقَ سَمْعَهَا وَيَصَرَهَا وَجِلْدَهَا وَعِظَامَهَا"(۱)، فالجنين يتخذ في بدء طور العظام المظهر الإنساني الذي يميزه عن غيره من الأجنة، كما يصف الحديث الشريف ذلك بكلمة "صَوَّرَهَا"، ويصعب قبل اليوم الثاني والأربعين تمييز الجنين البشري عن أجنة كثير من الحيوانات، مع أنه يكون مميزاً بوضوح في مظهره، وتبدأ بعض الخلايا غير المتخصصة للجنين في التخصص، وتتحول إلى أجزاء وظيفية متنوعة، وينجم عن هذه العملية تكون الأعضاء وتهيئتها اللازمة للحياة، ويصبح سطح الجسم أكثر استواءً في طور العظام، ويتخذ في هذا الطور مظهراً أكثر استقامة (۱)، كما ورد ذلك في قول الله ﷺ: ﴿ الّذِي خَلَقَكَ فَسَوّنِكَ فَعَدَلَكَ ﴾ (۱)، يقول ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: «أي جعلك سوياً مستقيماً معتدل القامة منتصبها في أحسن الهيئات والأشكال» (٤).

كذلك فإن الآية الكريمة (٥) تدل على أن مرحلة كساء العظام باللحم تأتي عقب تكون العظام، وجاء كذلك بحرف العطف (الفاء)، يقول سيد قطب عند تفسيره لقول الله على: ﴿ فَكُسُونَا ٱلْعِظْلَمُ لَحُمًا ﴾، «وهنا يقف الإنسان مدهوشاً أمام ما كشف عنه القرآن من حقيقة في تكوين الجنين لم تعرف على وجه الدقة إلا أخيراً بعد تقدم علم الأجنة التشريحي، ذلك أن خلايا العظام غير خلايا اللحم، وقد ثبت أن

١- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته ٤/ ٢٠٣٧، برقم: ٢٦٤٥.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص٩٩، ٩٩.

٣- سورة الانفطار: الآية ٧.

٤- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٨٣/٤.

٥- قوله ﷺ: ﴿ فَخَلَقْنَ الْمُضْغَةَ عِظْلَمُا فَكُسُونَا الْمِظْلَمَ لَحَمًا ﴾ [المؤمنون: ١٤].

خلايا العظام هي التي تتكون أولاً في الجنين، ولا تشاهد خلية واحدة من خلايا اللحم إلا بعد ظهور العظام، وتمام الهيكل العظمي للجنين، وهي الحقيقة التي يسجلها القرآن، فسبحان العليم الخبير!»(١).

قال الماوردي: «﴿ وَنَحَلَقُنَ الْمُضْغَةَ عِظْكُما فَكُسُونَا الْعِظْكُمَ لَحُمّا ﴾، وإنما بين الله أن الإنسان تتنقل أحوال خلقه؛ ليعلم نعمته عليه، وحكمته فيه، وإن بعثه بعد الموت حياً أهون من إنشائه ولم يكن شيئاً »(٢).

قيل: وسمى الله التصيير والتحويل من طور إلى طور خلقاً؛ لأنه تعالى يُفني بعض الصفات، ويخلق صفات غيرها، فسمي خلق الصفات خلقاً لها، كأنه يخلق فيها أجزاء زائدة (٣).

وقيل: إنما سمى الله التصيير والتحويل من طور إلى طور خلقاً؛ لأن كل عملية من هذه العمليات هي خلق جديد، لا يملكه إلا الخالق جل وعلا، وهو مما استأثر به وحده، فسمّى ذاته الخالق، وأبى على خلقه أن يشاركوه في ذلك، ومعنى هذا أنه لا يمكن للإنسانية كلها وإن اجتمعت أن تنتقل بالإنسان في هذه الأطوار من طور إلى طور، فجميعها الأطوار عمليات خلق استأثر بها الخالق (٤).

\_

١- في ظلال القرآن لسيد قطب٥/٢٢٧.

٢- النكت والعيون للماوردي ٤٨/٤.

٣- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٤/٢٣، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٧٩/١٤، والتفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج للزحيلي ١٩/١٨.

٤- انظر: التفسير القرآني للقرآن للخطيب ١١٢١/٩.

## المطلب الثاني: خلق العظام وكساؤه باللحم في ضوء الاكتشافات العلمية يتضمن هذا المطلب وصفاً لمرحلتين:

١- تكون العظام. ٢- تكوين العضلات (اللحم).

## أولاً: تكون العظام:

أوردت المؤلفات العلمية المعاصرة وصفاً مفصلاً، لتطور العظام والعضلات البشرية، فالعظام لا تتطور معاً في آن واحد في الجسم كله، بل هناك برنامج أو جدول زمنى لتكونها، فأول عظام يكتمل تكونها على سبيل المثال: هي عظيمات



الأذن الداخلية، (خلال المرحلة الجنينية)، بينما لا تكتمل مراكز النمو للعظام الطويلة للأرجل إلا بعد سن العشرين من الولادة أو أكثر، ويمكننا مع ذلك أن نحدد مرحلة مميزة للعظام عندما يدخل الجنين مرحلة انتشار الهيكل العظمي حين يتكون الهيكل الغضروفي

(العظم الأولى) في الأسبوع السابع، وبهذا ينتقل شكل الجنين من مرحلة المضغة التي لا تحمل شكلاً آدمياً إلى مرحلة العظام التي يغلب عليها شكل الهيكل العظمى المميز للإنسان، وهذا الهيكل هو الذي يعطي الجنين مظهره الآدمي<sup>(۱)</sup>.

وتتضمن عملية تكون العظام، مجموعة طلائع خلايا الأنسجة الوسطى (النسيج الجنيني الضام) لكل من العظام الغشائية والعظام الغضروفية، فحين تتكون العظام بين الأغشية (كعظام الفك السفلي والفك العلوي) تتكاثف خلايا النسيج الأوسط

<sup>1-</sup> انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٨٩، ٩٠، وإعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان لفياض ص٩٨، ٩٠، وإعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان لفياض ص٩٨، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٠٦، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة ص٥٤، وموسوعة الإعجاز العلمي لمارديني ص٢٥٧.

مكونة أكداساً من الخلايا، وتتميز على شكل خلية تعظم أو بدائية عظمية، تفرز بدورها حول نفسها منبتاً عضوياً للعظام، يكون غنياً بالغراء، وعندما يحيط منبت العظام بالخلايا، تسمى خلايا عظمية، ويتمعدن (بترسب الكالسيوم) منبت العظام العضوي مع تعظمه، وتتكون العظام الغضروفية على نحو مماثل، باستثناء الخلايا المتكثفة في الطبقة المتوسطة؛ فإنها تتميز أولاً على شكل جذعة غضروفية تكون المنبت العضوي لعظام الغضروف، فيتكون الهيكل العظمي الأولي من الغضروف، ثم يحل العظم محل الغضروف، وتحيط طبقة من الأنسجة الضامة (تسمى غشاء الغضروف) بنموذج الغضروف (أو السمحاق الذي يغلف العظم)، ويكون بمثابة خزان للخلايا الأصول (الجذعات الغضروفية أو الجذعات العظمية) عند نمو هذه الأنسجة.

فهذا التحول لا يكون للمضغة كلها، إنما يتحول جزء منها، فمصدر الجهاز العظمي والعضلي والجلدي واحد وهو في الطبقة الجنينية الوسطى (الميزودرم)، وهذه الطبقة جزء من الورقة الجنينية، وليست كلها(٢).

ومصطلح العظام يعبر تعبيراً دقيقاً يشمل المظهر الخارجي، وهو أهم تغيير في البناء الداخلي وما يصاحبه من علاقات جديدة بين أجزاء الجسم واستواء في مظهر الجنين<sup>(٣)</sup>.

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٩٠، ٩١، وإعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان لفياض ص٩٨.

٢- انظر: دليل الأنفس ص١٢١، وموسوعة الإعجاز العلمي في سنة النبي الأمي للصعيدي ص٢٨٠،
 ومراحل خلق الإنسان في آيات القرآن لمنى رفعت ص١٨٤، وموسوعة الإعجاز العلمي لمارديني ٢٥٧.

٣- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٠٦، ومدخل
 إلى رعاية الطفل والأسرة ص٤٥، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٩٨.

والعظام التي تكون الهيكل العظمي تتقسم إلى نوعين:

عظام غضروفية: وهي التي تتكون من الغضاريف أولاً، ثم تمتلئ بالعظام تدريجياً، وتشمل معظم عظام الجسم، فعظام الأطراف العليا والسفلي كلها من العظام الغضروفية، وكذلك عظام الفقرات، بل إن جزءا من قاع الجمجمة هي عظام غضروفية.

عظام غشائية: وهي التي كانت نسيجاً من الغشاء، ثم بني عليها العظم دون أن تسبقه مرحلة نشوء الغضاريف، وهي عظام الجمجمة، ما عدا قاع الجمجمة (١).

### تكون الجمجمة

تتكون بطريقة معقدة وتناسب بذلك نمو الدماغ، وتشمل جزئين أساسيين هما: ١- صندوق عظمى يقى الدماغ، وهو مكون من:

أ- قبة الجمجمة، وهذه تشكل الجزء الغشائي من الجمجمة، حيث يتكون العظم مباشرة فوق الغشاء ودون أن يتحول إلى غضاريف أولاً، وتعرف هذه بالعظام الغشائية؛ لأن الأوعية الدموية وهي تزحف نحو قبوة الرأس، وفي أثناء زحفها تضع اللبنات الأولى لعظام الجمجمة على غشاء رقيق حتى تكسو الدماغ، ومع هذا فلا بد أن تبقى فراغات بين العظام حتى يمكن للرأس أن يتشكل أثناء الولادة لتيسير خروجه، وتسمى هذه الفراغات اليوافيخ (جمع يافوخ) وتبقى بعد الولادة لمدة عام ونصف قبل أن تقفل نهائيا.

ب- قاع الجمجمة: والتي تتكون من التحام الكتل البدنية الأربعة الأولى، وهذه مكونة من عظام غضروفية، ثم تنتشر فيها مراكز التمعظم، وتتحول بعد ذلك إلى عظم، وتشمل الصفيحة القاعدية لقاع الجمجمة، وهي مكونة من التصاق قرصين غضروفيين على جانبي الحبل الظهري، ثم يلتحم الجزء الامامي من الصفيحة

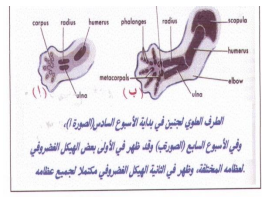
١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٧٨، ودلائل الإعجاز العلمي للكاتب ص٧٥٩.

القاعدية، وفي الواقع أن أول هذه الكتل البدنية يندثر، بينما تلتحم الكتل الثلاثة الأخرى دون فواصل بينها مكونة الجزء القاعدي المؤخري من الجمجمة، وتكون محيطة بالثقب بالمؤخري العظيم، الذي يخرج منه النخاع الشوكي المتصل بالدماغ عبر النخاع المستطيل، وتتصل عظام القاعدة الغضروفية بالعظام الحافظة للحواس مثل المحفظة السمعية، والمحفظة الشمية، والمحفظة البصرية.

7- الجزء الوجهي: تتكون عظام الوجه أساساً من القوسين البلعوميين الأول والثاني، ويتكون من القوس البلعومي الأول الفك السفلي، كما يتكون من بروز منه الفك العلوي والعظم الوجني، وجزء من العظم الصدغي، كما يتكون من نهاية القوس البلعومي من النتوء الفكي عظيمات الأذن الوسطى المطرقة والسندان والركاب التي تتمعظم في الشهر الرابع، ويكون الوجه صغيرا في أول الامر بالنسبة للقحفة؛ لأن الجيوب الأنفية لم تتكون بعد، فإذا ما تكونت هذه الجيوب فان الوجه يأخذ شكله الانساني، وتتكون عظام الوجه بواسطة التغضرف أولاً، ثم تتشر فيه مراكز التمعظم، وهي لذلك عظام غضروفية، وليست غشائية كعظام القحفة (۱).

## تكون الأطراف

يبدأ نمو الأطراف مبكراً جداً، ففي الأسبوع الثالث تتشأ براعم من كل جانب من



جوانب الحميل، اثنان علويان واثنان سفليان، ويبدأ في هذا البرعم نمو العظام الغضروفية، وتتبعها الأعصاب والدماء، وفي الأسبوع السادس الرحمي يظهر اختناقان في الطرف العلوي، واحد يحدد

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٩٢،٢٩١، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٣٠.

مكان الكوع، والآخر يعين موضع الرسغ، أما في الأسبوع السابع فتظهر فيه علامة لتوضح مكان الركبة، وأخرى لتعلم على موضع القدم، وتتعين بذلك مواضع العضد والساعد واليد بالطرف العلوي في نهاية الأسبوع السادس، والفخذ والساق والقدم بالطرف السفلي في الأسبوع السابع<sup>(۱)</sup>.

## تكون العمود الفقرى والأضلاع

يتكون العمود الفقري بل كل فقرة منه في ثلاث مراحل:

١- المرحلة الغشائية: حيث تحيط خلايا الميزودرم بالمقطع الهيكلي.

٢- المرحلة الغضروفية: تظهر في المقاطع الهيكلية ثلاثة أزواج من المراكز الغضروفية في كل فقرة (ثلاثة على اليمين وثلاثة على اليسار) وذلك في الأسبوع السادس، وهي كالتالى:

أ - مركز غضروفي للقوس الفقري (من كل جهة).

ب- مركز للنتوء المستعرض، ومن هذه النتوءات تتكون الأضلاع الصدرية.

ج- مركز لكل نصف من جسم الفقرة.

ويمتد المركزان مكونان مركزا واحدا.

٣- المرحلة العظمية: في الأسبوع السابع يظهر مركزان للتمعظم في جسم الفقرة، سرعان ما يتحدا ليكونا مركزاً واحدا للتمعظم، وفي الأسبوع الثامن يظهر مركز للتمعظم على ناحية من القوس الفقري.

وتشمل عملية التمعظم ما يلي:

- \* تفتت الغضروف وضموره، ثم إزالته.
- \* تكلس الباحات بين الخلايا بترسيب أملاح الكالسيوم.

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٨١، ٢٨٢.

\* تكوين خلايا بانية للعظام، وخلايا آكلة للغضاريف، ويعتبر هذا المركز مركز تمعظم أولى (١).

ويترتب على تكون العظام: (التسوية والاعتدال في تقوس الجسم والتصوير) $^{(7)}$ .

## ثانياً: تكوين العضلات (اللحم):

بالرغم من وجود طلائع خلايا (جذوع العضلات) بالقرب من العظام النامية، فإن



التميز على شكل روابط عضلية هيكلية تكسو العظام يحدث بعد بدء عملية التعظم في نهايات العظام والساق، حيث تنتشر العضلات حول العظام وتحيط بها في هذه المرحلة كما يحيط اللباس بما يكسوه، وبتمام كساء العظام باللحم تبدأ الصورة الآدمية بالاعتدال، فترتبط أجزاء الجسم

بعلاقات أكثر تناسقاً، وبعد تمام تكون العضلات يمكن للجنين أن يتحرك، وتأتي هذه المرحلة عقب مرحلة العظام مباشرة، وخلال فتره وجيزة<sup>(٣)</sup>.

وتتشأ معظم خلايا عضلات الهيكل العظمي من الفلقات، لذا ينمو الجهاز العضلي على شكل فقري (مجزء)، ويشير توزيع الأعصاب الجلدية في جسم الإنسان البالغ إلى هذا التجزء العضلي، كما يشير التجزء العضلي بدوره إلى أصل التجزء الجنيني، وعند نهاية الأسبوع الخامس، وبداية الأسبوع السادس من النمو

\_\_\_\_

١- خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٨١، ٢٨٨، ٢٩١، ودلائل الإعجاز العلمي للكاتب ص٧٥٩.

٢- انظر: مراحل خلق الإنسان في آيات القرآن ص١٨٤، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٣٧.

٣- انظر: عجائب النظر والتأمل ص١٨٨، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص٩٤، وموسوعة الإعجاز العلمي في سنة النبي الأمي للصعيدي ص٢٨٠، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة ص٥٥، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٠٧.

تنتقل الخلايا الأولية لهيكل الجسم، وخلايا الجلد الأولية بعيداً عن منطقة الفلقات الأصلية، ثم تتمو هذه الخلايا وتتصل بالخلايا المجاورة، ويكون نموها في اتجاه البطن لتشكل القسيمات العضلية، وتتجزأ هذه القسيمات العضلية بدورها إلى أجزاء خارجية، وأجزاء داخلية، يزود كل منهما بفرع من العصب الشوكي، وبصفة عامة فإن الجهاز العضلي للظهر ينشأ من طبقة الأجزاء الخارجية، بينما تتشأ عضلات جدران البطن والضلوع من الأجزاء الداخلية (۱).

عملية تكون العضلات على مستوى الخلايا: يتضح أن الخلايا الابتدائية



من الألياف العضلية التي يتصف بها التنظيم النسيجي لعضلات الهيكل العظمي، ثم تتصل هذه الخلايا العضلية بغشاء العظام التي تكونت في هذا الموضع مكونة حول هذه العظام النسيج العضلي الذي يكسو تلك العظام مع نهاية الأسبوع السابع وخلال الأسبوع الثامن، ويمكن ملاحظة تميز واضح لعضلات الجذع والأطراف

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص ١٠٠.

والرأس وقد بدت بصورة جلية في هذه الفترة، وبهذا يصبح الجنين قادراً على إحداث بعض الحركات<sup>(۱)</sup>.

ويتم اتصال الألياف العضلية بالعظام بواسطة أوتار عن طريق تشابك النهايات القصوى للخلايا العضلية بحزم النسيج الضام للوتر المتكون، وهذا النسيج الضام الكثيف يتصل بقوة بالقشرة الخارجية المحيطة بالخلايا العضلية، كما يتصل كذلك بغشاء العظام الذي سبق تكوينه، ومع نمو العظام فقد تنظمر حزم النسيج الضام داخل العظام على شكل ألياف (شاربي/Sharpey)، ويلاحظ أن تحلل الخلايا العضلية، وحلول عناصر النسيج الضام مكانها يمكن أن يقدم لنا تصوراً عن كيفية تكون الأوتار والصفاقات (٢).

إن علم الحياة النمائية يهتم بدراسة تسلسل عمليات النمو التي تحدث في تكوين العظام والعضلات، ويمكننا أن نلخص نموذج التسلسل العام لهذه العمليات بما يلي: (عندما تتكون عظام الهيكل، فإن الطبقة المتوسطة التي تتشكل منها العضلات تبدأ في التجمع على هيئة كتل ظهرية أو بطنية، وتقوم بكساء أجزاء الهيكل العظمى المتكون)(٢).

خلق الإنسان لمحمد فياض ص١٠٤، ١٠٤.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٠٤.

٣- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٠٤، وإعجاز آيات القرآن في خلق
 الإنسان لمحمد فياض ص١٠٤.

وقد سبق في طور المضغة أن الكتل البدنية (۱) التي تعطي المضغة صفتها وشكلها وتميزها تتقسم في الأسبوع الرابع إلى قسمين ينموان في المراحل اللاحقة: القسم الأمامي الأنسي: والذي يكون النسيج الليفي والغضروفي ثم العظمي، وينمو في مرحلة العظام (۲).

القسم الخلفي الظهري: ويسمى المقطع الأدمي العضلي، وهو على هيئة كتلة من الخلايا تظهر بعد تكون الفقرات الأولية، ثم تتمايز إلى طبقتين:

طبقة خارجية أدمية وتكون الأدمة وما تحت الجلد من أنسجة.

وطبقة داخلية عضلية (لحمية) وتكون العضلات (اللحم)، والتي تنمو في مرحلة كساء العظام باللحم<sup>(٣)</sup>.

وعليه فإن كلاً من العظام والعضلات من الطبقة الجنينة المتوسطة (الميزوديرم)، فأصلهما من المضغة، وعليه فالعضلات ليس أصلها من العظام، وهذا هو ما يشير إليه قول الله في الله المؤنز المعظام؛ فهي تكسوها دون أن تكون في الآية الكريمة، يصور بدقة فعل العضلات بالعظام؛ فهي تكسوها دون أن تكون قد تكون منه، والعظام قوام الجسم وعليها تشتغل العضلات، والعضلات لحم لا يقوم وحده، لذا

<sup>1-</sup> وهذه الكتل ليست إلا تكثفا لطبقة الميزودرم المتوسطة بجانب محور الجنين. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٣٦٩.

٢- ويجعل الله الله الله القسم قدرة على التشكيل، فيحولها من خلايا رخوة هي خلايا الكتلة البدنية، الله خلايا كثيفة هي خلايا الغضاريف، وخلايا العظام التي تكون الغضاريف والعظام، ويتكون النسيج الغضروفي قبل العظمي. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٨٢.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٥٥، ٢٥٦، ٣٧١، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٣٢٤، ٣٢٥، ٣٢٥.

٤ - سورة المؤمنون: الآية ١٤.

تظهر العظام أولاً؛ لتعطي للجنين قامة، فتستند إليها العضلات بعد ذلك، وتغلفها بطريقة رائعة تماماً كاللباس الذي لا يقوم وحده؛ لطراوته وانثنائه، فإذا لبسه صاحبه ظهر فيه منسجماً متعادلاً، فالعضلات تشبه هذه الألبسة التي تفصل على قدر أصحابها(۱).

ويدل على صحة ذلك، الاستدلال بالانتهاء على الابتداء؛ فإن الإنسان بعد موته، يفنى منه اللحم قبل العظم، لتبقى العظام عارية عنه فترة قبل فنائها.

وبكساء الهيكل العظمي باللحم من جميع جوانبه، تتعدل الصورة الآدمية للجنين، وتتتاسق الأعضاء بصورة أدق، وبذلك يبدأ الجنين بالحركة في نهاية الأسبوع الثامن، وهذه مرحلة متميزة عن مرحلة العظام في التركيب والتتاسق والصورة، وقدرة الجنين على الحركة، وتبدأ هذه المرحلة من أواخر الأسبوع السابع إلى تمام الأسبوع الثامن، وتأتي عقب مرحلة العظام مباشرة، وهكذا جاء النص القرآني دالاً على التتابع السريع بين المرحلتين باستعمال حرف العطف (الفاء) الذي يفيد تعاقب الأحداث التي يربط بينها (٢).

ومرحلة الكساء باللحم تمثل نهاية لمرحلة من مراحل نمو الجنين لتبدأ بعدها مرحلة النشأة بفترة من الزمن، يدل عليها استعمال حرف العطف (ثم)، الدال على الترتيب والتراخي في الزمن بين الأفعال التي يربط بينها (٣)، وذلك في قوله ﴿
وَنَحَالَقُنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكُسُونًا ٱلْعِظْمَ لَمُنَا ثُرُّ أَنشَأْنَهُ خَلُقًاءًا خَرَ ﴾ (٤).

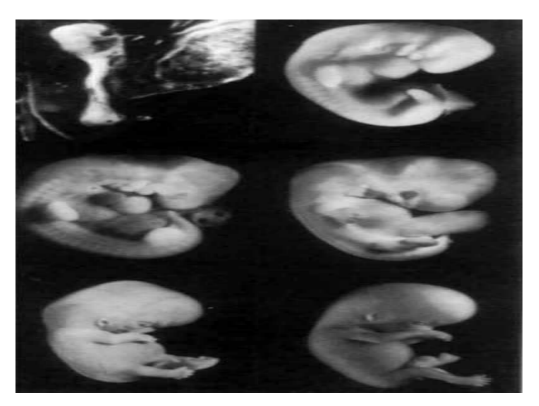
١- دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث لمحمد عز الدين توفيق ص٣٥٧.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٠٥، وإعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان ص١٠٤.

٣- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص١٠٥.

٤ - سورة المؤمنون: الآية ١٤.

وبهذا تنتهي مرحلة التخليق حيث تكون جميع الأجهزة الخارجية والداخلية قد تشكلت، ولكن في صورة مصغرة ودقيقة، وبنهاية الأسبوع الثامن تنتهي مرحلة التخليق، والتي يسميها علماء الأجنة بالمرحلة الجنينية، هذا وقد أكد علم الفحص بأجهزة الموجات فوق الصوتية أن جميع التركيبات الخارجية والداخلية الموجودة في الشخص البالغ تتخلق من الأسبوع الرابع وحتى الأسبوع الثامن من عمر الجنين، كما يمكن أن ترى جميع أعضاء الجنين بهذه الأجهزة خلال الأشهر الثلاثة الأولى، وفي الشكل التالي الجنين خلال الأسابيع الثمانية الأولى (۱).



١- انظر: أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية للمصلح والصاوي، ضمن بحوث المؤتمر
 الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة المنعقد في الكويت، العلوم الطبية، ٢٠/١.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

وقوله ﷺ: ﴿ فَكُسُونَا ٱلْمِظْكُمُ لَحُمًا ﴾، أي: ألبسنا العظام وجعلنا عليه لحماً، فصار لها كاللباس والكسوة الذي يستره ويشده ويقويه، وجعل الله على كل عظم لحماً على المقدار الذي يليق به ويناسبه، وشدها بالأعصاب والعروق، وذكر الشوكاني أن الكساء باللحم بإنباته على كل عظم على المقدار الذي يليق به ويناسبه.

- \* جمعت العظام دون باقى الأطوار؛ لاختلافها وتغايرها في الهيئة والصلابة.
- \* ذكر المفسرون احتمالين في تحول المضغة إلى عظام: الأول: كلها تتحول إلى عظام، والثاني: غالبها ومعظمها، وبه جزم إسماعيل حقى.
- \* بين القرآن أن طور العظام يأتي بعد طور المضغة، ويشير حرف العطف (الفاء) إلى أن طور العظام ينمو بعد المضغة بفترة قصيرة، وبين القرآن كذلك أن مرحلة كساء العظام باللحم تأتى عقب تكون العظام، وأتى بحرف العطف (الفاء).
- \* لا يبدأ تكون العظام على نحو موحد في الجسم كله، وتظهر الأنسجة العظمية بالتعاقب، لكن الأسبوع السابع يشهد مرحلة انتشار الهيكل العظمي في الجنين (١).

\_

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٩٣.

- \* مصدر الجهاز العظمي والعضلي واحد في الطبقة الجنينية الوسطى (الميزودرم).
- \*العظام المكونة للهيكل العظمي تنقسم إلى عظام غضروفية، وعظام غشائية.
- \* تتحول الكتل البدنية إلى جزئين: أحدهما الأمامي الأنسي والذي يكون النسيج الليفي والغضروفي ثم العظمي، ولخلايا هذا القسم قدرة على التشكيل، فتتحول من خلايا رخوة إلى خلايا كثيفة هي خلايا الغضاريف، وخلايا العظام التي تكون الغضاريف والعظام، ويتكون النسيج الغضروفي قبل العظمي.

ويسمى -الجزء الأمامي- القطعة الهيكلية وهي تكون عظام الفقرات، كما أن انسياب خلاياه في المنطقة العنقية يشكل عظام الأطراف العليا، وانسياب خلاياه في المنطقة القطنية والعجزية يشكل عظام الأطراف السفلى، وتشكل الأربع كتل البدنية الواقعة في منطقة الرأس الجزء المؤخري القاعدي من الجمجمة، وتتكون الأضلاع من نتوءات من العمود الفقري في المنطقة الصدرية، وأما عظام الوجه والفكين وعظام الأذن الوسطى (المطرقة والسندان والركاب) فإنها جميعاً تشكل من القوس البلعومي الأول، ويتكون العظم اللامي من القوس البلعومي الثاني، وتتكون قحفة الجمجمة التي تتكون من الخلايا الميزودرمية (المتوسطة) المتكثفة في قمة الرأس، والتي تتحول مباشرة من غشاء إلى عظم دون أن تتحول إلى غضاريف(۱).

- \* يتم اتصال الألياف العضلية بالعظام بواسطة أوتار.
- \* بالرغم من وجود طلائع خلايا (جذوع العضلات) بالقرب من العظام النامية، فإن التميز على شكل روابط عضلية هيكلية تكسو العظام يحدث بعد بدء عملية التعظم في نهايات العظام والساق، حيث تنتشر العضلات حول العظام وتحيط بها في هذه المرحلة كما يحيط اللباس بما يكسوه، وبتمام كساء العظام باللحم تبدأ

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٣٧٠، ٣٧١.

الصورة الآدمية بالاعتدال، وبعد تمام تكون العضلات يمكن للجنين أن يتحرك حركات لا إرادية، وهذه المرحلة عقب مرحلة العظام مباشرة.

- \* عند تكون عظام الهيكل فإن الطبقة المتوسطة التي تتشكل منها العضلات تبدأ في التجمع على هيئة كتل ظهرية أو بطنية، وتقوم بكساء أجزاء الهيكل المتكون.
- \* مرحلة الكساء باللحم تمثل نهاية لمرحلة من مراحل نمو الجنين لتبدأ بعدها مرحلة النشأة بفترة من الزمن، يدل عليها استعمال حرف العطف (ثم).

ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

- \* المكتشفات العلمية أثبتت أن مصدر الجهاز العظمي والعضلي والغضروفي في الطبقة الجنينية الوسطى (الميزودرم)، وهذا يترتب عليه ما يلى:
- أ- التحول من المضغة إلى العظام إنما هو لجزء منها؛ لأن هذه الطبقة جزء من الورقة الجنينية التي تكون قد انقسمت إلى ثلاثة أقسام، وعليه فما ذكره بعض المفسرين من احتمال التحول للمضغة كلها غير صحيح، وظاهر الجوانب العلمية لا تؤيد القول بأن المتحول غالبها ومعظمها كما ذكر (حقي) واحتمله غيره، بل المتحول جزء منها، وهو قسم واحد الطبقة الوسطى من ثلاثة أقسام للورقة الجنينية.

ب- أصل العظام من خلايا تكونت في المضغة، وبالتالي فما ذكره السمرقندي من أن المراد خلق العظام في المضغة، صحيح على أساس أن مصدر تخلق العظام خلايا في الطبقة الوسطى في المضغة، وكذلك تخلق العظام يتطور في طور المضغة، وما قاله أكثر المفسرين من أن المقصود تحول الجنين من مضغة إلى عظام صحيح؛ فعند تكون الهيكل الغضروفي في الأسبوع السابع، ينتقل شكل الجنين من مضغة لا تحمل شكلاً آدمياً إلى عظام يغلب عليها شكل الهيكل العظمى المميز للإنسان.

ج- اللحم الذي تكسى به العظام يخلقه الله تعالى من خلايا أصلها من المضغة، لا أنها تكونت من نفس العظام، وبالتالي فقول إسماعيل حقى إن كسوة العظام باللحم (من بقية المضغة) صحيح باعتبار ما ذكرت، أي: من خلايا في المضغة غير خلايا العظام، وإن كانت جميعا من الطبقة المتوسطة التي هي جزء من المضغة، لا أن المضغة قد تحول جزء منها عظام والجزء الآخر كساه باللحم. \* ظهور المعجزة العلمية، وذلك بما قرره القرآن من حقائق في علم الأجنة، لم تتأكد إلا مؤخراً عندما تطورت التقنية الحديثة، ومن ذلك ما كان يعتقده العلماء من أن مرحلة العظام واللحم لا فرق بينهما، بل إن من المراجع الطبية ما لا يميز بين طور المضعة وطور العظام؛ نظراً لتداخل ظهور الكتل اللحمية مع بداية العظام مع اكتسائها بالعضلات وحصول كل ذلك في وقت وجيز <sup>(١)</sup>، حتى اكتشف مؤخراً تقدم طور المضعة عن العظام، وأن العظام تسبق اللحم، وهذا ما ذكره القرآن، ليدل ذلك على سبقه لجميع المعارف المكتسبة، وما ذلك إلا لأنه كلام الله أنزله على سيدنا محمد ﷺ معجزة تشهد بصدق رسالته، وأن العلم الذي فيه من عند الله. \* ظهور الإعجاز البياني لألفاظ القرآن، فمصطلحات القرآن تحدد وصف المراحل المختلفة، ويعتبر شكل الجنين من أسباب اختيار المصطلح المستخدم لكل طور ومرحلة، فحين يتكون الهيكل الغضروفي يغلب على الجنين شكل الهيكل المميز للإنسان، سمى الله هذا الطور بـ(العظام)، ولفظ: ﴿ فَكُسُونَا ﴾ الذي يصور بدقة فعل اللحم بالعظام؛ فهو يكسوها دون أن يكون قد تكون منها، كما يكسو اللباس الجسم، كذلك حروف العطف، لما كان الانتقال من المضعة إلى العظام

<sup>1-</sup> وتكتفي بتصنيف يعتمد على الأسابيع والأيام، وتقسم مراحل النمو الجنيني إلى مرحلتين: مرحلة الجنين، ومرحلة الحميل. انظر: دليل الأنفس لمحمد عز الدين ص ١٢١.

\* تثبيت إيمان المؤمنين، بمشاهدتهم لعظيم صنع الخالق العظيم، وهداية غير المسلمين، وإقامة الحجة عليهم، وذلك بالاستدلال على الخالق بمشاهدة آثار صنعه في مخلوقاته، ومن ذلك بديع خلق الرحمن للإنسان، والذي لا يسع كل من كان له قلب إلا أن يقر بأن هذا الخلق البديع من عمل خالق بديع، فهذا (لينارد نلسون) لما صور منذ سنوات مختلف مراحل تخلق الجنين، من بداية الحمل وحتى الولادة، ونال على عمله المتقن هذا جائزة نوبل للتصوير الطبي، فقد استطاع التقاط صور رائعة للجنين في أطوار النطفة والعلقة والمضغة، وطور العظام والذي يسبق بأسبوع فقط كساء العظم باللحم، سأله محقق صحيفة: هل تعتقد بوجود الله بعد عملك الطويل الذي استغرق ثلاث سنوات في تصوير أطوار الجنين؟ أجاب بقوله: «بعد أن تتبعت بالصور مختلف مراحل تكون الجنين، منذ أن بدأ كخلية واحدة، إلى أن خرج بعد تسعة أشهر من رحم أمه، أنا لا أستطيع إلا أن أقرّ وأعترف بأن يد الله هي وراء عمل كل خلية من خلايا الجنين» (۱).

١- انظر: من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص٥٥.

## المبحث السادس طور النشأة خلقا آخر

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

طور النشأة خلقا آخر في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

طور النشأة خلقا آخر في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المطلب الأول: طور النشأة خلقاً آخر في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًاءَ اخَرَّ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ ثُمَّ سَوَّىنهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوجِهِ ۗ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفَعِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ (٢).

## أقوال المفسرين

كلمة (نشأة) مشتقة من فعل (نشأ)، ولها عدة معان في اللغة، ومنها:

ارتفَعَ وعلا، شَبَّ ونما، بدا ورَبا، والنشأة: ارتفاع في شيء وسمو، والنشأة: الإيجاد والتربية (٣).

وقد اختلف المفسرون في معنى (النشأة) في قوله الله الشائة المخرَبُ النشأنهُ خَلَقًا مَاخَرَ الله عدة أقوال:

القول الأول: نفخ الروح فيه؛ فيصير حينئذ إنساناً، وكان قبل ذلك صورة (٤)؛ وذلك أنه بنفخ الروح فيه يتحول إنساناً وكان قبل ذلك بالأحوال التي وصفه الله أنه كان بها، من نطفة وعلقة ومضغة وعظم، كما تحول أبوه آدم بنفخ الروح في

١- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

٢ - سورة السجدة: الآية ٩.

٣- انظر: معجم مقابيس اللغة لابن فارس ٥/٤٤٣، المفردات في غريب القرآن للأصفهاني ص١٨٠٨، ومختار الصحاح للرازي ١/٨٨، والعباب الزاخر للصاغاني ٤٧/١، ولسان العرب لابن منظور ١/٠١٠، والمعجم الوسيط ٢/٠٢٠.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ١٧/١٩، ١٨، وأنوار التنزيل للبيضاوي ١٤٩/٤، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٩٥٣، وتفسير الجلالين ص٤٤، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٤٨، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢١/١٨.

الطينة التي خلق منها إنساناً، وخلقاً آخر غير الطين الذي خلق منه، فبنفخ الروح فيه يتهيأ للحياة والنماء؛ لأن الخلق المذكور قبله كان دون حياة، ثم نشأ فيه خلق الحياة، وهي حالة أخرى طرأت عليه عبر عنها بالإنشاء (١).

القول الثاني: تصريفه إياه في الأحوال بعد الولادة، وذلك التصريف في:

الطفولة، والكهولة، والاغتذاء، ونبات الشعر والسنّ، ونحو ذلك من أحوال الأحياء في الدنيا(٢).

وروي أنه: من الاستهلال، إلى الارتضاع، إلى القعود، إلى القيام، إلى المشي، إلى الفطام، إلى أن يأكل ويشرب، إلى أن يبلغ الحلم، ويتقلب في البلاد، إلى ما بعدها<sup>(٣)</sup>.

وروي أنه في: الطفولية، وما بعدها، إلى استواء الشباب، وخلق الفهم والعقل (٤) «إذا تمت النطفة أربعة أشهر، بعث إليها ملك ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوْنَهَا ﴾.

قال الآلوسي: ويؤيده قوله ﷺ: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيِّتُونَ ﴾ (٥).

القول الثالث: خروج الأسنان والشَّعْر، قاله الضحاك، فقيل له: أليس يولَد وعلى رأسه الشعر؟ فقال: وأين العانة والإبط؟ (٦)، أو نبات الأسنان والشعر (٧).

القول الرابع: سوَّى شبابه (^).

١- انظر: جامع البيان للطبري ١٨/١٩، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢١/١٨.

٢- انظر: جامع البيان للطبري ١٨/١٩.

٣- انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٣٦١/٣.

٤- انظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ١١٢/٥.

٥- سورة المؤمنون: الآية ١٥.

٦- انظر: زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ٥/٢٦٣، والدر المنثور للسيوطي ٩٢/٦.

V- قاله قتاده. انظر: بحر العلوم للسمرقندي V/V، والكشف والبيان للثعلبي V/V.

۸- انظر: تفسیر مجاهد ۲/۲۳۰.

القول الخامس: الذكورة والأُنوثة، فإما أن يكون ذكرا أو أنثى (١). القول السادس: إعطاء العقل والفهم (٢).

القول السابع: خروجه إلى الدنيا(٣).

القول الثامن: من رأى أنه لا تعارض بين كل ما ذكر، وأنه يمكن الجمع بين الأقوال السابقة، قال القرطبي بعد ذكره لكثير من الأقوال السابقة: «والصحيح أنه عام في هذا، وفي غيره من النطق، والإدراك، وحسن المحاولة، وتحصيل المعقولات، إلى أن يموت» (أ)، ومثله الشوكاني بقوله: «ولا مانع من إرادة الجميع» (أ)، ومثله يغهم من قول من قال من المفسرين: «خلقاً مبايناً للخلق الأوّل مباينة ما أبعدها، حيث جعله حيواناً، وكان جماداً، وناطقاً وكان أبكم، وسميعاً وكان أصمّ، وبصيراً وكان أكمه، وأودع باطنه وظاهره بل كل عضو من أعضائه وكل جزء من أجزائه عجائب فطرة، وغرائب حكمة لا تدرك بوصف الواصف ولا تبلغ بشرح الشارح» (أ). يقول الشنقيطي: «والظاهر أن جميع أقوال أهل العلم في قوله: ﴿مَلَقًاءَاحَرُ ﴾ أنه عار بشراً سوياً بعد أن كان نطفة، ومضغة، وعلقة، وعظاماً، كما هو واضح» (أ). والظاهر: أن الآية الكريمة ذكرت النشأة خلقاً آخر في سياق الحديث عن أطوار تخلق الجنين البشري، وعليه فإنه يدخل في طور النشأة ما يمر به الجنين البشري من تخلق بعد الكساء باللحم بمدة زمنية يدل عليها حرف العطف ﴿ مُ مَهُ الدال

١- انظر: نفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٣/ ١٩٦، ومعالم التنزيل في نفسير القرآن للبغوي ٣٦١/٣.

٢-انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٢/٢٤.

٣- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ١٦٩/٤، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٠/١٢.

٤- والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٠/١٢.

٥- فتح القدير للشوكاني ٦٨٣/٣.

٦- الكشاف للزمخشري ١٨١/٣، ١٨١، ومفاتيح الغيب للرازي ٧٤/٢٣، واللباب في علوم الكتاب ١٨٠/١٤.

٧- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٢٥/٥.

على التراخي في الفترة الزمنية، ومن ذلك نفخ الروح، والذكورة والأنوثة أي تحديد جنس الجنين، ونبات الشعر، ومع هذا فإنه لا مانع من صحة ما ذكره المفسرون كما في القول الأخير، بقرينة قوله في آية أخرى: ﴿ثُمَّ يُغْرِمُكُمُ طِفَلًا ثُمَّ لِتَلْفُوا كُما في القول الأخير، بقرينة قوله في آية أخرى: ﴿ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا ﴾(١)، وقوله في آية ثالثة: ﴿ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ دَلِكَ أَشُدَكُمُ مُ وَكُذَلك معنى النشأة في اللغة، ومن ذلك قول الراغب: «والنشأة: إحداث الشيء وتربيته»(٢).

قال ابن عاشور: «وللإشارة إلى التفاوت الرتبي بين الخلقين عطف هذا الإنشاء بروز الدالة على أصل الترتيب في عطف الجمل بروز به فورود حرف العطف (ثم) مع وأنشأنه به يفيد أن طور النشأة يأتي بعد مرحلة الكساء بزمن.

١- سورة غافر: الآية ٦٧.

٢- سورة المؤمنون: الآية ١٥.

٣- المفردات في غريب القرآن للأصفهاني ص٨٠٧.

٤- انظر: التحرير والتتوير لابن عاشور ١١/١٨.

٥- سورة السجدة: الآية ٩.

٦- انظر: جامع البيان للطبري ٢٠/٣/١، وبحر العلوم ٣٢/٣، وأنوار التنزيل للبيضاوى ٢٥٦/٤، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى ٢/٢٤، ولباب التأويل للخازن ٢٢٢/، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٢٣٧/٦، واللباب لابن عادل ٤٧٨/١، وتفسير أبي السعود ١٨/٧، والبحر المديد ٥/٤/٥، وصفوة التفاسير ٢٥٠.
 ٧- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدى ص٦٥٣.

وقوله الله الدوح وها؛ لأن بها حياة البدن (١)، وأضيفت الروح إلى الله ناطقاً (١)، وسميت الروح روها؛ لأن بها حياة البدن (١)، وأضيفت الروح إلى الله تشريفاً (٤)، وأيضاً فإنها من فعله وخلقه (٥)، فأضيفت إضافة ملك إلى ملك، وقد يراد بها الاختصاص؛ لأن الروح لا يعلم كنهها إلا الله (٢)، ولهذا قال السيوطي: «الروح نمسك عنها، فلا نتكلم في حقيقتها؛ اعترافاً بالعجز عنها، مخالفين الأطباء حيث نمسك عنها، فلا نتكلم في حقيقتها؛ اعترافاً بالعجز عنها، مخالفين الأطباء حيث خاضوا في ذلك؛ لأن النبي الله لم يتكلم عليها، وقد سأل عنها؛ لعدم نزول الأمر ببيانها، قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّ ﴾ أي: علمه فلا تعلمونه» (٨).

وقوله ﷺ: ﴿ ثُمَّ سَوَّيْهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّومِهِ ﴾، فيه أن تخليق الإنسان لا يكتمل ويتم إلا بنفخ الروح فيه بعد تسويته؛ لأنه مركب من جسد وروح<sup>(٩)</sup>.

١- انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس ص٣٤٨، وبحر العلوم للسمرقندي ٣٢/٣، والدر المنثور للسيوطى ٣٢/٦، ومراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد للتنارى ٢٤٢/٢، ومحاسن التأويل للقاسمي ٣٩/٨.

٢- انظر: جامع البيان للطبري ٢٠/١٧٣/، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكى ابن أبي طالب ٥٧٥٢/٩.

٣- انظر: الروح لابن القيم ص٢١٨.

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١/١٤، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٥٦/٤، ولباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ٥٢٢٢.

٥- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١/١٤.

٦- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ١٤٢/٢.

٧- سورة الإسراء: الآية ٨٥.

٨- إتمام الدراية لقراء النقاية ص١٤٥.

٩- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٩٨/٢٦.

## زمن نفخ الروح في الجنين

ذهب الكثير من العلماء -من مفسرين وغيرهم-، إلى أن نفخ الروح في الجنين يكون بعد مائة وعشرين يوماً (١)، بل قد حُكي الإجماع على ذلك (٢)؛ لظاهر حديث عبد الله بن مسعود هه في جمع الخلق، قال: حدثنا رسول الله وهو الصادق المصدوق، قال: "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْماً، ثُمَّ يَكُونُ عَلْقَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يَبْعَثُ الله مَلْكا، فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِينَ عَلَقَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يَبْعَثُ الله مَلْكا، فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِينَ كَلُونُ كَلَمَاتٍ، وَيُقَالُ له: اكْتُبْ: عَمَلَهُ، وَرِزْقَهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيٍّ أو سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فيه كَلْمَاتٍ، وليقالُ له: اكْتُبْ: عَمَلَهُ، ورِزْقَهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيٍّ أو سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فيه الرُوحُ "(٢)، والدال على أن أطوار الجنين: النطفة، والعلقة، والمضغة، مدتها ١٢٠ يوماً، ونفخ الروح بعد ذلك، يقول ابن كثير في الحديث عن حكمة عدة الوفاة أربعة أشهر وعشرا: «فهذه ثلاث أربعينات بأربعة أشهر، والاحتياط بعشر بعدها؛ لما قد ينقص بعض الشهور، ثم لظهور الحركة بعد نفخ الروح فيه»(٤)، ويقول ابن حجر: ينقص بعض الشهور، ثم لظهور الحركة بعد نفخ الروح فيه»(٤)، ويقول ابن حجر:

<sup>1-</sup> انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية ٧/ ٤٩٥١، وزاد المسير لابن الجوزي ١/ ٢٧٥، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١/ ٨/١، ولباب التأويل للخازن ١/ ٢٣٧، والبحر المحيط لأبي حيان ٢/ ٢٣٥، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/ ٣٥١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ١/ ٦٢٣، وتفسير روح البيان ١٠ / ٢٠١، والتحرير والتتوير ٢/ ٤٨٣، وأضواء البيان ٤/ ٢٠١، وشرح النووي لصحيح مسلم ١١ / ١٩١، وفتح الباري ٢٨/١، وبدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني ٣/ ٥٩، وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير ٤/٨٤، والحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي للماوردي ٣/ ٣، والمغنى في فقه الإمام أحمد لابن قدامة ٩٧/٨.

٢- نقل الإجماع: القرطبي، والنووي، والقاضي عياض انظر: شرح النووي لمسلم ١٩١/١٦، وفتح الباري ١٤٨٥/١١. قال القرطبي: «لم يختلف العلماء أن نفخ الروح فيه يكون بعد مائة وعشرين يوما، وذلك تمام أربعة أشهر ودخوله في الخامس، كما بيناه بالاحاديث». الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٨/١٢، وعليه يعول فيما يحتاج إليه من الأحكام في الاستلحاق عند التنازع، وفي وجوب النفقات على حمل المطلقات.

٣- أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة ١١٧٤/٣ برقم: ٣٠٣٦. والصادق: في قوله،
 والمصدوق: فيما يأتي من الوحي الكريم، شرح النووي لصحيح مسلم ١٩٠/١٦.

٤- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٥٢/١.

«وحديث ابن مسعود بجميع طرقة يدل على أن الجنين يتقلب في مائة وعشرين يوماً، في ثلاثة أطوار، كل طور منها أربعون يوماً، ثم بعد تكملتها ينفخ فيه الروح»(۱)، قالوا: وكذلك رواية مسلم، ونصها: "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أَمَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْماً، ثُمَّ يَكُونُ في ذلك مُضْغَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يَكُونُ في ذلك مُضْغَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يكونُ في الله مُضْغَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يكونُ في المُعَلِّة، وَأَجَلِهِ، وَشَعَيِّ أَو سَعِيدٌ "(۱)، إذ لا يجدونها مخالفة لمعنى ما جاء في البخاري، وأن جميعها تفيد التعاقب للزمن المعدود، وهو ما تقتضيه ظواهر النصوص لقوله وأن جميعها تفيد التعاقب للزمن المعدود، وهو ما تقتضيه ظواهر النصوص لقوله وان جميعها تفيد التعاقب للزمن المعدود، وهو ما تقتضيه ظواهر النصوص لقوله دلك"، يساوي قوله: "ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذلك" أي: في ذلك الرحم علقة، "مِثْلُ ذلك" أي: الزمان الذي هو الأربعون، فاختلفت الألفاظ، واتحد المعنى، وكذلك القول في قوله على: "ثُمَّ يَكُونُ في ذلك مُضْغَةً مِثْلَ ذلك" أي: الزمان الذي هو الأربعون، فاختلفت الألفاظ، واتحد المعنى، وكذلك القول في قوله على: "ثُمَّ يَكُونُ في ذلك مُضْغَةً مِثْلَ ذلك" أن.

وقد وردت آثار عن الصحابة وغيرهم في ذلك، كقول علي في: «إذا تمت النطفة أربعة أشهر، بعث إليها ملك، فنفخ فيها الروح في الظلمات، فذلك قوله تعالى: ﴿ثُمُّ أَنْمُأَنَّهُ خَلَقًاءَا خَرَ ﴾ وقول ابن عباس: «إذا وقعت النطفة في الرحم، مكثت أربعين ليلة، ثم بعث إليها ملك، فنقفها في نقرة القفا (٥)، وكتب شقياً أو سعيداً » (١)، ونقل غير واحد عن أحمد ملك، فنقفها في نقرة القفا (٥)، وكتب شقياً أو سعيداً »

١- فتح الباري ١١/٤٨١، ٤٨٣.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٦/٤ برقم: ٢٦٤٣.

٣- المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم للقرطبي ٦٥٠/٦.

٤- قال ابن رجب: «خرجه ابن أبي حاتم، وإسناده منقطع». جامع العلوم والحكم لابن رجب ص٥٢.

٥- النقرة: الحفرة الصغيرة المستديرة، ونقرة القفا: حفر في آخر الدماغ. المعجم الوسيط ٩٤٥/٢.

٦- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم لأبي
 القاسم اللالكائي ص٢٧٨، رقم الأثر ١٠٦٠، قال ابن رجب: «وفي إسناده نظر»، جامع العلوم والحكم ص٥٢٠.

أنه قال: «إذا بلغ أربعة أشهر وعشراً، ففي تلك العشر ينفخ فيه الروح»(١)، وروي عن ابن عباس: «إذا وقعت النطفة في الرحم، مكثت أربعة أشهر وعشرا، ثم ينفخ فيها الروح»(٢)، وقد سئل سعيد بن المسيب عن عدة الوفاة، فقيل له: ما بال العشرة بعد الأربعة الأشهر؟ فقال: «ينفخ فيه الروح»(٣).

لكن ما قالوه يرد عليه عدة اعتراضات:

1- أن ابن الزملكاني<sup>(3)</sup>، ذهب إلى أن زمن أطوار الجنين: النطفة، والعلقة، والمضغة، مدتها في الأربعين الأولى، بقوله عن حديث ابن مسعود: «وأما حديث البخاري فنزل على ذلك، إذ معنى: "يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أُمِّهِ"، أي: يحكم ويتقن، ومنه رجل جميع أي مجتمع الخلق<sup>(٥)</sup>، فهما متساويان في مسمى الإتقان والإحكام لا في خصوصه<sup>(١)</sup>، ثم إنه يكون مضغة في حصتها أيضاً من الأربعين، محكمة

١- جامع العلوم والحكم ص٥٢.

٢- فتح الباري ٤٨٦/١١.

٣- انظر: الهداية الى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٢/١٥٩١، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٢/٢١، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/٣٥١، وفتح الباري ٤٨٦/١١، قال ابن حجر بعد ذكر كلام سعيد: «وقد تمسك به من قال كالأوزاعي، وإسحاق-: إن عدة أم الولد مثل عدة الحرة، وهو قوي؛ لأن الغرض استبراء الرحم، فلا فرق فيه بين الحرة والأمة».

<sup>3-</sup> عبد الواحد بن عبد الكريم بن خلف الشيخ كمال الدين أبو المكارم ابن خطيب زملكا، كان عالماً خيراً متميزاً في علوم عدة، ولي القضاء بصرخد ودرس ببعلبك، توفي بدمشق سنة ٢٥١ه، انظر: طبقات الشافعية الكبرى ٣١٦/٨، والأعلام للزركلي ٢٧٦/٤.

٥- أي: قوي، لم يهرم، ولم يضعف، النهاية في غريب الأثر ٢٩٧/١.

<sup>7-</sup> قوله: (فهما متساويان في مسمى الإتقان والإحكام لا في خصوصه)، يقصد أنهما متطابقان في الكتمال الخلقة وإتقانها ودقتها، فهذا مما يصح تسميته بالجمع سواء للجنين أو الرجل المكتمل؛ لما فيهما جميعاً من الاشتراك في الاكتمال والاتفاق، وإن كان مثل هذا التشبيه أو التعبير يصح صورة أو نظرياً مع ما بين المسميين من وجه اختلاف في خصوص هذا الاتفاق؛ فليس اكتمال أعضاء الجنين

الخلق مثلما أن صورة الإنسان محكمة بعد الأربعين يوماً، فنصب "مِثْلُ ذلك" على المصدر لا على الظرف، ونظيره في الكلام قولك: إن الإنسان يتغير في الدنيا مدة عمره، ثم تشرح تغيره فتقول: ثم إنه يكون رضيعاً، ثم فطيماً، ثم يافعاً، ثم شاباً، ثم كهلاً، ثم شيخاً، ثم هرماً، ثم يتوفاه الله بعد ذلك، وذلك من باب ترتيب الإخبار عن أطواره التي ينتقل فيها مدة بقائه في الدنيا»(۱)، وطالما أن النفخ بعد التخلق، والتخلق في الأربعين الأولى، ويليه طور العظام وكساؤه باللحم، ثم النفخ في الروح، عليه فالنفخ محتمل قبل المائة والعشرين.

٢- أحاديث حذيفة بن أسيد المصرحة بأن التخلق يكون في الأربعين الأولى المولى المولى الأولى المولى عنه وبأن إرسال الملك يكون بعد الأربعين الأولى كذلك، وليس بعد الشهر الرابع، فعنه قال: قال رسول الله على: "إذا مَرَّ بِالنُّطْفَةِ اثنتان وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً، بَعَثَ الله إلَيْهَا مَلَكًا، فَصَوَرَهَا، وَخَلَقَ سَمْعَهَا، وَبَصَرَهَا، وَجِلْدَهَا، وَلَحْمَهَا، وَعِظَامَهَا، ثُمَّ قال: يا رَبِّ أَذَكَرٌ أَمْ أُنْثَى؟ فيقضى رَبُّكَ ما شَاءَ، وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ، ثُمَّ يقول: يا رَبِّ أَجَلُهُ؟ فيقول رَبُّكَ ما شَاءَ، وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ، ثُمَّ يقول: يا رَبِّ أَجَلُهُ؟ فيقضى رَبُّكَ ما شَاءَ، وَيكْتُبُ الْمَلَكُ، ثُمَّ يقول: يا رَبِّ رَزْقُهُ؟ فيقضى رَبُّكَ ما شَاءَ، فيقول رَبُّكَ ما شَاءَ، وَيكْتُبُ الْمَلَكُ، ثُمَّ يقول: يا رَبِّ رَزْقُهُ؟ فيقضى رَبُّكَ ما شَاءَ،

<sup>=</sup>الأساسية في بطن أمة يساوي اكتمال خلقة الرجل وتمام قواه، فهذا القدر مما يختص به الرجل الكبير دون الجنين؛ لأن لكل واحد منهما خصوصيته في اكتماله، فتكون مسألة الاكتمال والاتفاق مسألة نسبية إضافية تختلف من الكبير الموجود عنها في الجنين المستتر، انظر: الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشرى ٥/١٦، في الحاشية.

١- البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن لابن الزملكاني ص٢٧٥.

٢- ومع أنه لم يرد في هذه الأحاديث ذكر نفخ الروح، فإنه قد ورد في حديث ابن مسعود، والحقيقة أن ذكر تخليق الجنين وكتابة قدره مرتبط مع نفخ الروح، فحديث ابن مسعود ورد فيه: "ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلْك، فَيَدْفُخُ فيه الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٍّ أو سَعِيدٌ"، فهناك تلازم بين نفخ الروح والكتابة، فهما يحدثان معاً، ولا يوجد حديث واحد يبين أنهما في زمنين مختلفين. انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية لعبد الرشيد قاسم ص ١٣٨، ١٣٩.

وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ"(١)، وعنه هُ قال: قال رسول الله وَ "يَدْخُلُ الْمَلَكُ على النُطْفَةِ بَعْدَ ما تَسْتَقِرُ في الرَّحِمِ بِأَرْبَعِينَ أو خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً، فيقول: يا رَبِّ أَشَقِيِّ أو سَعِيدٌ؟ فَيُكْتَبَانِ، فيقول: يا رَبِّ أَشَقِيِّ أو سَعِيدٌ؟ فَيُكْتَبَانِ، وَيُكْتَبَانِ، وَيُكْتَبُ عَمَلُهُ، وَأَثَرُهُ، سَعِيدٌ؟ فَيُكْتَبَانِ، وَيُكْتَبَانِ، وَيُكْتَبُ عَمَلُهُ، وَأَثَرُهُ، وَأَجَلُهُ، وَرِزْقُهُ "(٢)، وعنه هُ قال: سمعت رسول الله وَ الله علا بأذني هاتين يقول: "إِنَّ النُطْفَةَ تَقَعُ في الرَّحِمِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، ثُمَّ يَتَصَوَّرُ عليها الْمَلَكُ -قال زُهَيْرٌ (٣) حَسِبْتُهُ النَّطُفَةَ تَقَعُ في الرَّحِمِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، ثُمَّ يَتَصَوَّرُ عليها الْمَلَكُ -قال زُهَيْرٌ (٣) حَسِبْتُهُ قال - الذي يَخْلُقُهَا فيقول يا رَبِّ أَذَكَرُ أو أَنْتَى..."(٤)، وفي رواية: "إِنَّ مَلَكًا مُوَكَلًا وَاللهُ لِبِضْع وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً..."(٥)(١).

وهذه الأحاديث تدل على أن لفظ "في ذلك" في رواية مسلم لحديث ابن مسعود يعود إلى الوقت، أي إلى الأربعين يوما، و "مِثْلُ ذلك"، فأنه يعود إلى جمع الخلق. وتدل على أن بدء تخلق العظام يكون بعد الليلة الثانية والأربعين والقول بأن الأطوار الأولى من نطفة وعلقة ومضعة في مائة وعشرين تقتضي أن العظام يبدأ تخليقها بعد ١٢٠ يوماً، وهذا يتعارض مع ظاهر الحديث، وحقائق العلم (٧).

١- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٥.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٤.

٣- زهير بن معاوية بن حُدَيج، أبو خيثمة الجعفي الكوفي، أحد الثقات الحفاظ، ومعادن العلم.

٤ – أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٨/٤ برقم: ٢٦٤٥.

٥- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٨/٤ برقم: ٢٦٤٥.

<sup>7-</sup> الاختلاف الوارد في روايات الحديث بالنسبة لبعث الملك بعد أربعين يوماً، أو ليلة، أو اثنين وأربعين، أو خمسة وأربعين ليلة، فمحمول على اختلاف ذلك باختلاف الأجنة، فبعضها يكون بعد الأربعين مباشرة، والبعض الآخر بعد خمسة وأربعين، ويؤكد هذا الأمر ما ثبت طبياً من أن الأجنة تختلف في درجات وسرعة النمو كما هو الشأن بعد الولادة. انظر: اختيار جنس الجنين ص١٣٨، وخلق الإنسان للبار ص٢٣٣٠.

٧- وقد نبه على هذا التعارض الواضح مع الحقائق العلمية ابن رجب بقوله بعدما أورد حديث ابن مسعود برواية أحمد، والتي تشبه رواية البخاري، فضعف متنه وسنده حيث قال: «ورواية الإمام أحمد تدل على=

٣- حديث جابر ﴿ قَالَ: قالَ رَسُولَ الله ﴿ إِذَا اسْتَقَرَّتِ النَّطْفَةُ في الرَّحِمِ أَرْبَعِينَ يَوْماً أَو أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، بَعَثَ إِلَيْهَا مَلْكاً، فيقول: يا رَبِّ، ما رِزْقُهُ، فَيُقَالُ له، فيقول: يا رَبِّ، ذَكَرٌ أَو أَنْثَى، فَيُعْلَمُ، فيقول: فيقول: يا رَبِّ، ذَكَرٌ أَو أَنْثَى، فَيُعْلَمُ، فيقول: يا رَبِّ، ذَكَرٌ أَو أَنْثَى، فَيُعْلَمُ، فيقول: يا رَبِّ، شَقي أَم سَعِيدٌ، فَيُعْلَمُ (())، وهو كذلك مصرح بأن التخلق يكون في الأربعين الأولى، وأن إرسال الملك يكون بعدها كذلك، وليس بعد الشهر الرابع.

3- اختلاف العواطف بـ (الفاء) و (ثم) في قوله هن: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّنْ طِينٍ \* ثُمَ جَعَلْنَهُ ثُطْفَةً فِ قَرَارِ مَّكِينٍ \* ثُرَ خَلَقْنَا ٱلنَّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُلْفَةً مُضْفَةً وَخَلَمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمًا ﴾ (٢) لتفاوت الاستحالات، يعني: أن بعضها مستبعد حصوله مما قبله، وهو المعطوف بو ثُرُتُ هُ فجعل الاستبعاد عقلاً، أو رتبه بمنزلة التراخي والبعد الحسي؛ لأن حصول النطفة من أجزاء ترابية غريب جداً، وكذلك جعل النطفة البيضاء دماً أحمر ، بخلاف جعل الدم لحماً مشابهاً له في اللون والصورة، وكذا تصليبها حتى تصير عظماً؛ لأنه قد يحصل ذلك بالمكث فيما يشاهد، وكذا من لحم المضغة عليه ليستره، فسقط ما قيل: إن الوارد في الحديث أن مدة كل استحالة أربعون يوما؛ وذلك يقتضي عطف الجميع بو ثُرَةً هو وهذا إن نظر لآخر المدة وأولها، أو يقتضى العطف بالفاء إن نظر لآخرها فقط، وهذا

<sup>=</sup>أن الجنين لا يكسى اللحم إلا بعد مائة وستين يوما، وهذا غلط لا ريب فيه»، وذكر أن ظاهر حديث ابن مسعود يدل على أن تصوير الجنين وخلق سمعه وبصره وجلده ولحمه وعظامه يكون في أول الأربعين الثانية، فيلزم من ذلك أن يكون في أول الأربعين الثانية لحماً وعظماً. جامع العلوم والحكم ص ٤٩، ٥٠.

<sup>1-</sup> أخرجه أحمد في المسند ٣٩٧/٣ برقم: ١٥٣٠٤، قال الهيثمي: «رواه أحمد، وفيه خصيف وثقه ابن معين وجماعة وفيه خلاف، وبقية رجاله ثقات»، مجمع الزوائد ١٩٢/٧.

٢- سورة المؤمنون: الآيات ١٢، ١٣، ١٤.

في العواطف الخمسة الأولى، أما قوله ﷺ: ﴿ ثُرُ أَنشَأْنَهُ خَلْقًا مَاخَرَ ﴾، فعطفه (بثم) للتفاوت بين الخلقين (١٠).

وقد حمل ابن القيم حديث حذيفة على عدة احتمالات هي:

الأول: أن يكون المراد بالأربعين الأربعين الثالثة، وسمى المضغة فيها نطفة اعتباراً بأول أحوالها، وما كانت عليه، وهذا من تسمية الشيء باعتبار ما كان، وهي إحدى علاقات المجاز.

الثاني: أن المراد بها الأربعين الأولى وسُمّي كِتَابة تصويره وتقديره تخليقاً؛ اعتباراً بما يؤول إليه، ويكون قدر ذلك وكتبه وأعلم به الملك، ثم يفعله بعد الأربعين الثالثة؛ لأن التصوير عقب الأربعين الأولى غير موجود في العادة، وإنما يقع في الأربعين الثالثة وهي مدة المضغة.

الثالث: أن يكون المراد بالأربعين هنا هي الأربعين الأولى، وأن حقيقة التصوير يكون فيها، فَيَتَعَيَّن حَمْلُهُ على تصوير خفي لا يدركه إحساس البشر، فإن النطفة إذا جاوزت الأربعين انتقلت علقه وحينئذ يكون أول مبدأ التخليق، فيكون مع هذا المبدأ حمبدأ التخليق— مبدأ التصوير الخفي الذي لا يناله الحس، ثم إذا مضت الأربعون الثالثة صورت الي المضغة— التصوير المحسوس المشاهد، وهذا التقدير الثالث أليق بألفاظ الحديث وأشبه وأدل على القدرة.

الرابع: أن النطفة بعد الأربعين تكون علقة ومضغة، ويصور خلقها، وتركب فيها العظام والجلد، ويشق لها السمع والبصر، وينفخ فيها الروح، وهذا لا يقتضي وقوع ذلك كله عقيب الأربعين الأولى من غير فصل<sup>(٢)</sup>.

\_\_\_

١- الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية لسليمان الجمل ١٨٥/٣.

٢- انظر: طريق الهجرتين ص١٣٤، ١٣٥، والتبيان في أقسام القرآن لابن القيم ص ٢١٧-٢١٩.

وزاد غيره عدة احتمالات، وهي:

أن ذلك يختلف باختلاف الأجنة، فبعضهم يكتب له ذلك بعد الأربعين الأولى، وبعضهم بعد الأربعين الثالثة (١).

أن الكتابة تقع بعد الأربعين الأولى، والتصوير بعد الأربعين الثانية، ونفخ الروح بعد الأربعين الثالثة (٢).

الكتابة الأولى في السماء، والثانية في البطن، ويحتمل كون إحداهما في صحيفة، والأخرى على جبين المولود<sup>(٣)</sup>.

وقد حدد ابن القيم العلامات الدالة على نفخ الروح بقوله: «فإن قيل: الجنين قبل نفخ الروح فيه، هل كان فيه حركة وإحساس أم لا؟ قيل: كان فيه حركة النمو والاغتذاء، كالنبات، ولم تكن حركة نموه واغتذائه بالإرادة، فلما نفخت فيه الروح انضمت حركة حسيته وإرادته إلى حركة نموه واغتذائه»(1)، أي: الحركة الإرادية.

## وحاصل الأمر:

أن ما قاله كثير من المفسرين وغيرهم في نفخ الروح مبناه على أن مراحل التخلق الأولى للجنين من نطفة وعلقة ومضغة تتم في مائة وعشرين، وهذا ما فهموه من حديث ابن مسعود، بينما الذي تدل عليه رواية حديث ابن مسعود في مسلم، وأوضح من ذلك حديث حذيفة، أن التخلق في الأربعين الأولى، وهو الذي بينته الحقائق الطبية كما مر، أن مراحل التخلق النطفة والعلقة والمضغة – تتهى

١- انظر: جامع العلوم والحكم ص٥٥.

٢- انظر: شرح النووي على صحيح مسلم ١٩٠/١٦.

٣- انظر: فتح الباري ١١/٤٨٦.

٤- التبيان في أقسام القرآن ص ٢٢١.

بنهاية الأسبوع السادس<sup>(۱)</sup>، وفي بداية الأسبوع السابع يظهر طور العظام، وسيأتي ما قاله المعاصرون في الجوانب العلمية في المطلب التالي إن شاء الله تعالى.

#### تنبيه:

جاء في رواية لحديث ابن مسعود: "إنّ أحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أُمّهِ أَربَعِينَ يَوْمِاً تُطْفَةً"، وكلمة (نطفة) أدرجت فيها، فعمقت المفهوم الخاطئ الأطوار الجنين، وهذه الكلمة (نطفة) غير موجودة في رواية البخاري، أو أي رواية صحيحة (٢).

١- نقل الحافظ ابن حجر عن الطبيب الفاضل علي بن المهذب الحموي، اتفاق الأطباء على أن خلق الجنين في الرحم يكون نحو الأربعين، وفيها تتميز أعضاء الذكر دون الأنثى؛ لحرارة مزاجه وقواه. فتح الباري ١١/١١.

وقد ذكر الطبيب أحمد بن محمد البلدي المتوفى ٣٨٠ه، في كتابه تدبير الحبالى نقلاً عن دير قيس الحكيم وغيره من الأطباء: أن الجسد يظهر مفصلاً ويكمل ذلك إلى تمام أربعة وأربعين ليلة، بل قال: فتكمل الصورة، ويتم الخلق، وتتميز العينان والأنف وجميع الأعضاء، ويجري فيه روح الحياة، انظر: تدبير الحبالى والأطفال والصبيان وحفظ صحتهم ومداواة الأمراض العارضة لهم لأحمد بن محمد البلدي ص ١٠١، ١٠١٠.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١٤٢، وأطوار الجنين ونفخ الروح لعبد الجواد الصاوي،
 بحث قدم إلى هيئة الأعجاز العلمي في القرآن والسنة، ومنشور ضمن مجلة الإعجاز العلمي، العدد الثامن،
 ص١١،٠١١ه-١٠٠٠م.

## المطلب الثاني: طور النشأة خلقا آخر في ضوء الاكتشافات العلمية

يظهر على الجنين في نهاية الأسبوع الثامن خواص بشرية، فتكسي العظام بالعضلات التي يغطيها الجلد، وتتميز بعد ذلك بشكل واضح كل أعضاء الجسم، وتبدأ بالعمل، كما تتميز مرحلة (الحميل) والتي تضم مرحلة (النطفة، العلقة، المضغة) ببداية تكون الأعضاء وظهورها، وتعتبر نهاية طور كساء العظام هي الحد الفاصل بين مرحلتي - الحميل والجنين -، أما النشأة فتبدأ في الأسبوع التاسع،



ويكون معدل النمو بطيئاً حتى بداية الأسبوع الثاني عشر، وحينئذ يدخل طوراً جديداً من النمو السريع والتغير الكبير، وتتم عدة عمليات هامة في نمو الجنين تحت وصفين هامين هما النشأة والخلق الآخر (۱)، فيظهر على الجنين التصوير، والتسوية،

والتعديل، ثم النفخ في الروح، وقد تحدثنا عن التصوير وتكوين الوجه سابقاً، ويدخل في التصوير أيضاً جعله ذكرا أو أنثى، وأما التسوية فهي تتم مع التصوير وقبله وبعده، فهي تشمل جميع الأعضاء (٢)، فعملية الهدم والبناء والتسوية والتعديل

<sup>1-</sup> علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص ١١١، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافى ناز ص٥٥، وعجائب النظر والتأمل لأسامة الناعسة ص١٩٠.

<sup>7-</sup> فالأطراف مثلا عند أول ظهورها تبدأ كبرعم صغير مكون من تكثف لخلايا (الميزودرم) مغطى بغطاء من الطبقة الخارجية (الاكتودرم)، ثم تتكون في الطبقة المكثفة من الميزودرم خلايا غضروفية وترسب النسيج الغضروفي في موضع النسيج الغشائي، ثم ما تلبث الخلايا العظمية أن تظهر فتقوم بتفتيت النسيج الغضروفي، كما تتكون خلايا آكلة فتأكل الغضاريف وخلاياها وتضع الغضاريف عظاما تكون مراكز للتمعظم، وينتشر منها التمعظم في أجزاء الهيكل الغضروفي، وهذه أنبوبة القلب المستطيلة تتحول إلى شكل 8 ثم تتكون الغرف المتتالية الأذين العام، والبطين العام، وبصلة القلب، والجيب الوريدي، ثم يعاد التركيب ليدخل الجيب الوريدي في الأذين الأيمن، وتدخل بصلة القلب في البطين=

مستمرة في الجنين بشكل مثير، إذ كل يوم بل كل ساعة تشهد جديدا، ومن له معرفة بعلم الأجنة وعلم التشريح وعلم وظائف الأعضاء يعرف كيف أن أجهزة الجسم المختلفة تهدم ويعاد بناؤها باستمرار (۱)، وتتجلى هذه التسوية والتعديل في أجل صورها في الجنين، ثم تقل نسبياً بعد الولادة، ثم تقل كذلك بعد البلوغ، ولكنها لا تتوقف حتى في الشيخوخة، ففي كل لحظة هناك تغيير في الشكل، أو في الوظيفة، أو في إزالة مجموعة من الخلايا قد أدت وظيفتها، أو في بناء مجموعة أخرى، ليظهر بذلك أن ما يحدث في الجنين شبيه إلى حد ما بما يحدث عند بناء عمارة (۱)، فكل مرحلة تَدْلِفُ -تُدْخل - إلى المرحلة التي بعدها، وكذلك في بناء جسم الإنسان، كل مرحلة تَدْلِفُ إلى المرحلة التي بعدها، وما استخدم من أدوات في المرحلة السابقة ولم يعد له حاجة، فلا بد من إزالته؛ حتى لا يعيق الطريق، هذه هي التسوية والتعديل، وهي عملية مستمرة في بناء جسم الإنسان منذ أن كان جنيناً إلى أن يصبح شيخاً هرماً، ولكن هذه التسوية والتعديل أبرز ما تكون في جنيناً إلى أن يصبح شيخاً هرماً، ولكن هذه التسوية والتعديل أبرز ما تكون في الجنين، ولا يمكن أن تتم التسوية والتعديل إلا بعد وضع الأسس، والأسس لجميع الجنين، ولا يمكن أن تتم التسوية والتعديل إلا بعد وضع الأسس، والأسس لجميع

=الأيمن والأيسر، ومن بصلة القلب أيضا تتشأ جذور الشريان الأورطي والشريان الرئوي، انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٣٧٤.

<sup>1-</sup> هناك جهاز واحد فقط لا يشمله التغيير والتبديل المستمر وهو الجهاز العصبي، فالجهاز العصبي، العصبي (الدماغ والنخاع الشوكي والأعصاب) لا يتغير بعد الولادة من حيث الهدم والبناء، ولكنه يتغير من حيث اتصالات الخلايا العصبية ببعضها، أما قبل الولادة في الجنين وخاصة في الشهر الثاني من الحمل فإن التغيير يكون فيه على أشده. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٣٧٤.

<sup>7-</sup> فهناك السقالات والأعمدة التي تقام، ثم تهدم وتزال بعد أداء وظيفتها، وهناك بناء الأساس أولاً، ثم بناء الأعمدة والجدران، ثم بعد ذلك تأتي مرحلة الأبواب والنوافذ، ثم تأتي بعد ذلك مرحلة التبليط والتزيين والتحسين (الديكور)، ولا يمكن أن تقوم مرحلة التبليط قبل بناء الأعمدة والجدران، ولا يمكن وضع التحسينات قبل إقامة الأبواب والنوافذ. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٣٧٥.

الأعضاء توضع في الفترة ما بين الأسبوع الرابع والثامن، ولهذا تعتبر هذه الفترة هي الفترة الحرجة التي تكون فيها الجينات أشد ما تكون قابلية للتغيير، ولذا فان تأثير الأدوية والعقاقير أو الأشعة أو الحميات مثل الحصبة الألمانية تكون في أوج تأثيرها على الجنين في هذه الفترة (١).

## خصائص ومميزات مرحلة النشأة:

1- التطور للأعضاء والأجهزة: فكما تميزت مرحلة الحميل ببداية نكون الأعضاء وظهورها، تتسم مرحلة الجنين اللاحقة لها بتكامل أجزاء الجنين، وبتهيئة الأعضاء والأجهزة المختلفة للقيام بوظائفها، فالهيكل العظمي يتطور من العظام الغضروفية اللينة إلى عظام صلبة متكلسة، وفي الأسبوع الثاني عشر من الحمل تظهر مراكز التعظم في غالب العظام، وتتمايز الأطراف، كما تتميز البصمات الخاصة بالجنين، ومن الممكن رؤية الأظافر على الأصابع، وتتوازن أحجام الرأس والجسم والأطراف، ولا سيما بين الأسبوعين التاسع والثاني عشر، ويظهر الشعر الزغبي على الجلد، الذي يتمايز في هذه المرحلة إلى بشرة وأدمة، ويزداد حجم الجنين بسرعة بصورة عامة، ويتم التمييز بين الأعضاء التناسلية الخارجية بصورة واضحة في الأسبوع الثاني عشر، وتتطور العضلات الإرادية وغير الإرادية، ويظهر الجنين في هذه المرحلة بعض الحركات العادية الذاتية، وبعض التقلصات العضلية الانعكاسية إذا ما نبهت بمنبه خارجي، وبصورة عامة فإن التطور الوظيفي للجهاز العصبي يوازي تطور الدماغ والحبل الشوكي، وتظهر الحركات البدائية والغريزية كالمص والقبض بعد ذلك بفترة طويلة، ويستقر عمل القلب، البدائية والغريزية كالمص والقبض بعد ذلك بفترة طويلة، ويستقر عمل القلب، البدائية والغريزية كالمص والقبض بعد ذلك بفترة طويلة، ويستقر عمل القلب، البدائية والغريزية كالمص والقبض بعد ذلك بفترة طويلة، ويستقر عمل القلب،

١- خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٣٧٦- ٣٧٦، ومباحث في إعجاز القرآن ص٢٣٦.

ويتطور الجهاز الدوري، ومن ذلك فإن هذا الطور من مراحل التخلق يمثل مرحلة انتقال مهمة للجنين، حيث تظهر هذه الاستجابات الحركية المنسقة التي تتطور

Eleventh Week to Full Term

تدريجياً، وتكون أكثر شدة، وبالإضافة لذلك تحدث تطورات كثيرة ودقيقة في الجنين الذي انتقل من مرحلة خلقه الأولى حميل إلى مرحلة الجنين، ويستقر كذلك عمل المشيمة التي هي

تعتبر الجهاز النتفسي والجهاز الهضمي الأول للجنين في هذه المرحلة(١).

وبهذا التطور للأعضاء والأجهزة يتهيأ الجنين تماما -بدقة وإحكام- للعالم الخارجي الذي لم يراه<sup>(۲)</sup>، فسيحان الله الخالق الحكيم.

## ٧ - التغيرات في مقاييس الجسم، واكتساب الصورة الشخصية

وتتغير خلال مرحلة النشأة مقاييس الجسم، وتتخذ ملامح الوجه المقاييس



بالجسم، ومحيط الرأس الذي كان يساوي محيط البطن تقريباً، يبدأ بالتعديل والتغير، فيزداد محيط البطن فيما بعد، لتتعدل الصورة، وتتتاسق أحجام أجزاء

<sup>1-</sup> انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص١١٣، ١٢٥، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٠٨، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٣٣٩، ودليل الأنفس لمحمد عز الدين توفيق ص١٤٢، ١٤٣، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافي ناز ص٥٥، وعجائب النظر والتأمل لأسامة الناعسة ص١٩٠.

٢- انظر: معجزة خلق الإنسان لهارون يحي ص١٣٩.

الجسم لدى الجنين، فيتخذ المقاييس الطبيعية (التعديل)، ويحدث اكتساب الصورة الشخصية (التصوير)(۱).

٣- تحديد الجنس: وهناك ثلاث خطوات تحدد نمو الخصائص الجنسية (التذكير والتأنيث):

تحدث الخطوة الأولى: في مرحلة النطفة (التقدير في النطفة).

أما الخطوة الثانية: وهي تمايز غدتي التناسل على شكل خصيتين أو مبيضين، فإنها تحدث خلال مرحلة الكساء باللحم.

وتحدث الخطوة الثالثة: وهي تميز وظهور الأعضاء التناسلية الخارجية، وذلك خلال هذا الطور النشأة-، وذلك بخلق الأعضاء التناسلية الخارجية التي يتم بها التمييز النهائي للذكورة والأنوثة، وتكتمل بها أطوار تحديد الجنس، ويتم ذلك في الأسبوع الثاني عشر، إذ أنها كانت متماثلة إلى الأسبوع التاسع، ويصعب قبل الأسبوع الثاني عشر التمييز بسهولة بين الأعضاء التناسلية الخارجية للجنسين (٢).

علماً بأن التطور الجنسي لمستقبل الجنين المتمثل في الغدد والأعضاء التناسلية الخارجية قد تحدد سلفاً وفقاً لجنس الكروموزوم، إلا أنه يحدث أحياناً أن الأعضاء التناسلية الخارجية تتطور في وضع مغاير للوضع الجيني السابق بالنسبة لتحديد نوع الجنس<sup>(۳)</sup>.

<sup>1-</sup> انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١١٥، وإعجاز آيات القرآن في خلق الإنسان لفياض ص١١١، ١١١، ودليل الأنفس لمحمد عز الدين توفيق ص١٤٣، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافى ناز ص٥٥.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١١٩، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن
 للبار ص٣٥٣، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافي ناز ص٥٥.

٣- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٢٠.

3- نفخ الروح: في هذا الطور تتفخ الروح في الجنين (١)، ومما يمكن ذكره كعلامة ودليل على نفخ الروح في الجنين ظاهرة النوم في الجنين؛ ذلك أن هناك نصوصاً قرآنية تؤكد على أن الروح تغادر الجسد وقت النوم، وتعود إليه وقت اليقظة (٢)، وعليه يمكن اعتبار ظاهرة النوم علامة على وجود الروح في الجنين (٣)، كما أنه لا بد من إجراء المزيد من الدراسات فيما يتعلق بنمو الأعصاب في الجنين، لتحديد وقت نمو أنماط النوم لديه، فلعل ذلك يكون محدداً لمرحلة نفخ الروح، كما أنه عندما يتمكن الجنين من التحرك إرادياً برغبة منه مقارنة بالحركة الانعكاسية اللاإرادية، فإنه يمكن اعتبار ذلك دليلاً على وجود الروح أيضاً (٤).

٥- القابلية للحياة والحضائة الرحمية: كما يتم تهيئة الجنين للحياة خارج الرحم عندما يصبح الجهاز التنفسي مؤهلاً للقيام بوظائفه، وكذلك الجهاز العصبي مؤهلاً لضبط حرارة الجسم ووظائفه الأخرى، فيدخل الجنين في فترة أخرى (القابلية للحياة)، وهي المدة اللازمة والكافية ليصبح الجنين قابلاً للحياة خارج الرحم، وهي (ستة أشهر قمرية)، في الأسبوع الثاني والعشرين، وحين يكتمل خلق الإنسان، وبتهيؤه للحياة بعد الشهر السادس يدخل بعدها فترة حضائة رحمية، فلا تنشأ أجهزة

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٣٧٢.

٢- قول الله نعالى: ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اَوَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ اللَّهُ مُسَلِّي فَضَى عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْخَرَى إِلَى أَمْدُ اللَّهِ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْخَرَى إِلَى أَنْفُكُرُونَ ﴾ [الزمر: ٤٢].

٣- ففي أثناء النوم تحدث بعض الرؤى المنامية الصادقة التي تتحقق بعد رؤية النائم لها بفترة من الزمن، وهذا دليل على أن النائم يمكن أن يرى شيئاً من المستقبل قبل وقوعه، ومن المؤكد أن جسم الإنسان لم ينتقل من مكانه ليرى ذلك الشيء، وهذا يدل على أن الروح هي التي رأت ذلك، وهي التي تعطي الإنسان إذا استيقظ الشعور بأنه كان في مكان بعيدٍ ثم حضر لتوة، وأن الروح التي رأت الرؤيا هي نفسها تتذكرها في حالة البقظة، انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص ١١٤، الحاشية.

٤- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص١١٤، ومدخل إلى رعاية الطفل والأسرة ص٥٥.

أو أعضاء جديدة، فكلها قد وجدت وأصبحت مؤهلة للعمل، ويقوم الرحم بتوفير الغذاء والبيئة الملائمة لنمو الجنين، وتستمر الحضانة الرحمية إلى مرحلة المخاض والولادة التي تبدأ بعد مرور تسعة أشهر قمرية، وتنتهي بولادة الجنين، بينما كانت الفترة السابقة فترة حفظ وحضانة للجنين في الرحم، ويمثل هذه الفترة مرحلة التخلي عن الجنين ودفعة خارج الجسم، وسيأتي الحديث عن ذلك إن شاء الله تعالى (١).

## زمن نفخ الروح في الجنين عند المعاصرين:

حصل الخلاف بين العلماء والأطباء المتأخرين في زمن نفخ الروح:

القول الأول: النفخ في الروح بعد ١٢٠ يوما، وقد أخذ بذلك كثير من المعاصرين (٢)؛ عملاً بالإجماع المنقول على ذلك (٣)؛ ولأنه في بداية الشهر الخامس تتصل المناطق المخية العليا الموجودة في قشرة الدماغ والمناطق السفلية من المخ وبقية الجهاز العصبي، فقد أوضح (يوليوس كورين) في المؤتمر الدولي للأخلاقيات (زرع الأعضاء) ١٩٨٩م، بأن خلايا المخ لا تتشابك ولا تتصل في الجنين إلا عند بلوغه ١٢٠ يوماً منذ التلقيح (٤)، فيكون المخ قد تكون، وفيه مجال

۱- انظر: مدخل إلى رعاية الطفل والأسرة لمحمد قنديل وصافي ناز ص٥٦، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني ص١٩٠، وعجائب النظر والتأمل لأسامة الناعسة ص١٩٠.

٢- انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص١٣٣، والموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري (١٤٠٤، ومدى مشروعية استخدام الأجنة البشرية في إجراءات تجارب البحث العلمي ص٥٩، والأحكام المتصلة بالعقم والإنجاب ومنع الحمل ص٧٢٢، وأحكام الجنين من النطفة إلى الاستهلال لعلي الإبياتي ص١٩٦، وفقه القضايا الطبية المعاصرة لداغي والمحمدي ص٤٤٣، والقرار المكين لشقفة ص٢٥٢.

٣- نقل الاجماع القرطبي، والنووي، والقاضي عياض انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٢/١٢، ، شرح النووي لمسلم ١٩/١٦، وفتح الباري ٤٨٥/١١.

<sup>3-</sup> انظر: الجنين المشوه والأمراض الوراثية للبار ص٢١٦، والطبيب أدبه وفقهه للسباعي والبار ص٢٧٥، والموسوعة الطبية الفقهية لأحمد كنعان ص٣٠٥.

عمل قوى: الحفظ، والفكر، والذكر، والعلم، والكلام، والسمع، والبصر، والإحساس، والوعي، والإدراك، أي كل أنواع القوى التي يعتبر بها الإنسان إنساناً (۱)، فيتضح من هذا جلياً أن هذه الاتصالات هي بداية العمل، وأن هذه المناطق المخية لا تبدأ في العمل إلا بعد ١٢٠ يوماً منذ التلقيح، وهي المدة التي حددها الحديث النبوي الشريف لنفخ الروح في الإنسان (٢).

ومنهم القائل: أصل تكوين النطفة والمضغة والعلقة توجد في الأربعين الأولى، لا حقيقتها وكمالها، والعلقة لا تسمى علقة كاملة قبل الأربعين الثانية، والمضغة لا تسمى مضغة قبل الأربعين الثالثة، فيكون هذا من قبيل الحقيقة، وأحاديث حذيفة من قبيل المجاز، كذلك تحمل أحاديث حذيفة التي جاء فيها ذكر التصوير، والسمع، والبصر، والجلد، واللحم، والعظم في بداية الأربعين الثانية، أي: على المجاز، والمقصود وجود أصل هذه المسميات لا كمالها وحقيقتها(٣)، ولو فرضنا أن اكتمال هذه المراحل الثلاث في الأربعين الأولى، فإن ورود حرف العطف (ثم)

<sup>1-</sup> تبدأ البداية الأولى للجهاز العصبي في الظهور بعد تكون الشريط الأولى (البدائي) الذي يظهر في اليوم الخامس عشر منذ التلقيح، ثم يتكون جذع الدماغ والذي يعتبر المركز الأساسي للحياة بعد مرور ٢٤ يوما، وتكون جميع أجزائه موجودة في هذه الفترة (يتكون من الدماغ الأوسط، والقنطرة، والنخاع المستطيل)، وهو يحتوي على المراكز الأساسية للحياة، كالوعي، والتنفس والدورة الدموية، والتحكم في القلب، ويعتبر موته دليلاً على موت الإنسان عند جمهور الأطباء، وفي الـ١٢٠ يوماً يكون المخ قد تكون وفيه مجال عمل كل القوى، إذ ينمو فصا المخ نمواً كبيراً، ويرتبط بهما: التفكير، والإحساس، والإرادة، والعواطف، والذاكرة، فاعتبر ذلك بداية لنفخ الروح. انظر: الجنين المشوه والأمراض الوراثية للبار صـ ١٠٤، ٢١٥ ـ ٢٠٥.

٢- الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لسعيد منصور موفعة ٢٠٩/١.

قلت: لم ينص الحديث نصاً على أن النفخ بعد مائه وعشرين، وإنما هو فهم فهمه من قال ذلك باعتبار تعدد الأربعينات، وقد سبق ذلك.

٣- الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لسعيد منصور موفعة ٤٠٩/١.

في القرآن وأحاديث البخاري يكفي لإفادة التراخي في نفخ الروح إلى ما بعد ١٢٠ يوما(١).

وهذا القول يرد عليه عدة اعتراضات سبق ذكرها.

القول الثاني: إمكان نفخ الروح بعد الأربعين (۱)؛ لأنه لا يوجد نص صريح وصحيح ذكر فيه نفخ الروح، إلا حديث ابن مسعود في جمع الخلق، وقد اتفق علماء المسلمين على أن الجنين تنفخ فيه الروح بعد اكتمال طور المضغة، بناء على حديث ابن مسعود، وبما أنه قد ثبت أن زمن المضغة يقع في الأربعين يوماً الأولى، بنص أحاديث حذيفة بن أسيد المصرحة بأن التخلق يكون في الأربعين الأولى، وبأن إرسال الملك يكون بعد الأربعين الأولى، وليس بعد الشهر الرابع، وتوافق حقائق علم الأجنة مع هذه الأوصاف الشرعية لأطوار الجنين؛ فالروح تنفخ بعد الأربعين الأولى من عمر الجنين، ولكن لا يستطيع أحد أن يحدد ذلك على وجه الجزم واليقين في يوم بعينه بعد الأربعين الأولى، لكن يمكن أن يجتهد في تحديد الموعد التقريبي استثناساً بقول الله : ﴿ ثُمُّسَوِّنهُ وَنَفَحَ فِيهِ مِن رُومِهِ ﴾ "ا، خيث تدل على أن الروح تنفخ في الجنين بعد التسوية، وبما أن التسوية تأتي بعد الخلق مباشرة؛ لقوله تعالى: ﴿ اللّذِي خَلْقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلكَ ﴾ (١٠)، فيمكن القول بأن الروح

١- المصدر نفسه ١/١٥.

٢- انظر: أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية للمصلح والصاوي، بحث قدم للمؤتمر الثامن للإعجاز العلمي في الكويت، العلوم الطبية، جزء ١، ص ٢٧، ومنشور ضمن مجلة الإعجاز العلمي، عدد ٢٩، ٢٤١هـ، ص ٣٧، واختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص ١٣٣، ومدى مشروعية استخدام الأجنة البشرية في إجراءات تجارب البحث العلمي ص ٣٧، والموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري ١/٢٠٠.
 ٣- سورة السجدة: الآبة ٩.

٤ - سورة الانفطار: الآية ٧.

تتفخ في الجنين بعد مرحلة الخلق في مرحلة النشأة خلقاً آخر، أي بعد الأسبوع الثامن من عمره، وهو استنتاج معظم المفسرين الذين قالوا: إن طور النشأة خلقاً آخر هو الطور الجنيني الذي تنفخ فيه الروح، والذي لا يكون إلا بعد طوري العظام وكسائه باللحم، ويعضد ذلك حرف (ثم) الذي يفيد التراخي في حدوث الفعل، حينما ذكر مع نفخ الروح في حديث جمع الخلق، حيث ورد: "ثم يُنفَخُ فيه الروح أو: "ثم يُرْسِلُ الْمَلَكُ، فَيَنْفُخُ فيه الروح أن)، كما في البخاري، أو: "ثم يُرْسِلُ الْمَلَكُ، فَيَنْفُخُ فيه الروح أن)، كما في مسلم، وحيث إنه لا ينتهي الأسبوع الثامن إلا وجميع الأجهزة الرئيسة قد تخلقت، وانتهى طور المضغة في الأربعين يوما الأولى من عمر الجنين، وتميزت الصورة الإنسانية، وسوي خلق الإنسان خلال هذه الفترة أو بعدها بقليل؛ فعليه يمكن للروح أن تنفخ في الجنين بعد انتهاء عملية الخلق في الأسبوع التاسع، أو العاشر، أو بعد ذلك (الأربعين يوما الأفلى عشر، أو بعد ذلك (الأربعين يوما الأسبوع الثاني عشر، أو بعد ذلك (الأربعين).

وقد أثبتت الأجهزة الحديثة رؤية حركات جسم الجنين في وقت مبكر؟ حيث يمكن أن تصور عند الأسبوع الثامن، أو عندما يبلغ كيس الحمل ٣سم، أو يبلغ طول الجنين حوالي ١٥مم، كما يمكن أن ترى الحركات الجنينية التي تعبر عن حيوية الجنين، مثل حركات التنفس، وحركات الأطراف العليا، وضربات القلب، وحركات عدسة العين، والبلع، وحركات الأمعاء الدودية، كما رصدت الحركات التي تعبر عن نشاط الجنين مثل: البلع، وحركة اليد إلى الفم، والمضغ، وحركات الأسبوع اللسان، وحركة اليد إلى الفرى عند الأسبوع اللسان، وحركة اليد إلى الوجه، ومص الأصابع؛ والتي يمكن أن ترى عند الأسبوع

١- أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة ١١٧٤/٣ برقم: ٣٠٣٦.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٦/٤ برقم: ٢٦٤٣.

٣- نظر: أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية للمصلح والصاوي، بحث قدم للمؤتمر الثامن
 للإعجاز العلمي، العلوم الطبية، الجزء الأول، ص٢٧.

السادس عشر؛ أي قبل مائة وعشرين يوما، وتعتبر هذه الحركات انعكاساً غير مباشر لحالة الجهاز العصبي المركزي؛ فكلما كانت هذه الحركات موجودة ومتوازنة، كلما كانت حالة الجهاز العصبي نشطة وسليمة، وعليه فإمكانية نفخ الروح في الأجنة قائمة في أي وقت بعد الأربعين يوماً الأولى؛ في نهاية الأسبوع السابع، أو الثامن، أو التاسع، أو حتى بعد أربعة أشهر، وإن كان الراجح من النصوص أن الروح تنفخ بعد الأسبوع الثامن من التلقيح؛ لدلالة النصوص الصريحة والصحيحة على ذلك، ولعدم وجود حديث واحد صحيح أو حسن، يصرح بأن الروح لا تنفخ في الجنين إلا بعد أربعة أشهر، ومما يؤكد ذلك الحقائق العلمية الثابتة في علم الأجنة، ومن أهمها رؤية مراحل الجنين المختلفة منذ بداية تكونه، واكتمال خلقه وتصويره، وقيام معظم أجهزته بوظائفها، ورصد حركته الذاتية وأنشطته البدنية قبل أربعة أشهر على وجه القطع (۱).

يقول الطبيب البار: «تبدأ حركات إرادية محدودة جداً في الأسبوع الثامن، وتتضح في الأسبوع الثاني عشر، وتحس بها الأم الحامل في نهاية الأسبوع السادس عشر بوضوح تام»(٢).

وفي عام ١٩٨٥م عرض فيلم (الصيحة الصامتة)، والذي بدأ بعرض جنين سليم تم تصويره بالأشعة فوق الصوتية، وانتهى بتقطيع أوصاله، وفصل رأسه عن جسده، وهو يسبح في السائل المحيط داخل الرحم، بفعل آلة الإجهاض (الجيلوتين) والتي تعمل على تهشيمه تماماً، وأظهر الفلم تعرض الجنين لآلام رهيبة حتى تمت عملية الإجهاض، كما أوضح أن الطفل داخل الرحم في حالات

<sup>1-</sup> أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية للمصلح والصاوي، بحث قدم للمؤتمر الثامن للإعجاز العلمي، العلوم الطبية، الجزء الأول، ص٢٧، ٢٨، ٢٩.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٣٥٣.

شعور بالألم؛ حيث يتحرك بعيداً عن آلة الإجهاض التي تجلب له الموت، كما تزيد ضربات قلبه الصغير زيادة كبيرة وصلت إلى ٢٠٠ ضربة في الدقيقة، وهذا رقم غير طبيعي كما تجمع على ذلك كافة المراجع الطبية، ويظهر صراخه بشدة كصراخ الغريق تحت الماء، وكان عمر الجنين ١٢ أسبوعاً فقط(١).

القول الثالث: الروح تنفخ في الجنين بعد الشهر الثالث (۱)؛ واستدلوا بنفس الأدلة السابقة مع محاولة الجمع بينها؛ إعمالاً لجميع النصوص، فحديث ابن مسعود الذي في البخاري يدل على أن نفخ الروح يكون بعد أن يكتب الملك الأجل والرزق والشقاوة والسعادة، وذلك بعد أطوار النطفة والعلقة والمضغة، كذلك حديث ابن مسعود الذي في مسلم بلفظ: "في ذلك"، والتي تعود على جمع الخلق، فدل على أن أطوار النطفة، والعلقة، والمضغة تتم في فترة جمع الخلق الذي يكون في أربعين يوما، وحديث حذيفة يدل على أنه بعد التخلق يكون التصوير وخلق السمع، والبصر، والجلد، واللحم، والعظام، وتحديد الجنس، وبعد ذلك تكون كتابة الأجل والرزق، وبعده يكون نفخ الروح حسب حديث ابن مسعود، ومن الحديثين نخلص إلى الترتيب التالي: خلق النطفة والعلقة والمضغة أولاً في الأربعين الأولى، ثم التصوير وخلق السمع والبصر والجلد واللحم والعظام وتحديد الجنس، ثم كتابة الملك للأجل والرزق والشقاوة والسعادة، وبعده يكون نفخ الروح (۱).

١- انظر: الأحكام المتصلة بالعقم والإنجاب ومنع الحمل ص ٧٣٥، ٧٣٦.

٢- انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص ١٣٣. نقلا عن الشيخ عبد المجيد الزنداني.

٣- فبما أن المخبر عنه هنا هو جمع الخلق، والنطفة، والعلقة، والمضغة، والكتابة، والنفخ للروح، وقد جاء طور نفخ الروح متأخراً عن جميع هذه الأمور في أكثر من رواية، وبحرف العطف (ثم) الذي تفيد الترتيب مع التراخي، فتكون مرحلة النفخ هي الأخيرة، وأما ما جاء في رواية لمسلم: "ثُمَّ يُرْسِئلُ الْمَلْكُ، فَيْدُ فَيْهُ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَع كَلِمَاتٍ" بتقديم النفخ على الكتابة، فقد روعي فيه ترتيب الكلام، ولم يراعَ=

وأثبت علم الأجنة أن خلق الجلد وأعضاء الجهاز التناسلي في الذكور والإناث لا يكتمل إلا في الأسبوع الثاني عشر الي في نهاية الشهر الثالث-، وعليه تكون كتابة الملك بعد ذلك، ثم يكون نفخ الروح بعد الكتابة، فنستطيع الجزم بأن نفخ الروح لا يكون إلا بعد مضي ثلاثة أشهر على الجنين (١).

كذلك قوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اَوَالِّي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهِ الْفَيْمُسِكُ اللّي وَفَيْ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَى ٓ إِلَى آجَلِمُ سَمّى إِنّ فِي ذَلِك لَا يَكْتِ لِقَوْمِ يَنفَكُّرُون ﴾ (٢)، والدالة على أن الروح إذا حلت في البدن تظهر عليه ظاهرة النوم واليقظة، وقد أثبت علم الأجنة أن الجنين يبدأ النوم واليقظة بعد الشهر الثالث (٣)، والحركات الإرادية تتعلق بالروح، وهذه الحركات لا تظهر إلا بعد الشهر الثالث (٤).

القول الرابع: لا يتم نفخ الروح قبل (٤٠)، ولا يتأخر عن (٤٥) يوماً من العلوق؛ لحديث: "يَدْخُلُ الْمَلَكُ على النُّطْفَةِ بَعْدَ ما تَسَنْتَقِرُ في الرَّحِمِ بأَرْبَعِينَ أو

=فيه ترتيب الواقع، وهذا أسلوب معروف عند العرب، فإنها إذا عبرت عن أمر بأمور متعددة، ولبعضها تعلق بالأول، حسن تقديمه لفظاً على البقية، وإن كان بعضها متقدماً عليه وجوداً وحقيقة؛ لمراعاة التعلق، فلا يمنع هنا من القول: إن تعلق الروح بالخلق والأطوار أشد تعلقاً من الكتابة بهذه الأطوار، فروعي تقديمه عليها، وإن كان حقه التأخير وحقها التقديم، فقد روعي ترتيب الكلام ولم يراع ترتيب الواقع، وقد حسن التقديم هنا؛ لأن القصد ترتيب الخلق الذي سيق الكلام لأجله، كما أنه يمكن تخريج رواية مسلم على أن ذلك من تصرف الرواة في الرواية بالمعنى؛ لأنه يجوز نقل الحديث بالمعنى، بالإضافة أن ترتيب النفخ وتأخيره بالحرف (ثم) بينما ترتيب تقديمه هو بالفاء أو الواو وهما لا يفيدان الترتيب كما يفيده حرف العطف (ثم)، كما أنه لا يمنع من القول إن ذلك يختلف باختلاف الأجنة. الموسوعة الفقهية للأجنة والاستساخ البشرى ١/ ٤٠٢.

١- اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص ١٤٠.

٢- سورة الزمر: الآية ٤٢ .

٣- انظر: اختيار جنس الجنين دراسة فقهية طبية ص ١٤١.

٤ - المصدر نفسه.

خَمْسَةٍ وَأَرْبِعِينَ لَيْلَةً ... "(١)، وحديث: "إذا مَرَ بِالنَّطْفَةِ اثْنتان وَأَرْبِعُونَ لَيْلَةً، بِعَثَ الله إلَيْهَا مَلَكًا، فَصَوَّرَهَا... "(٢)، واختلاف الروايات في يوم النفخ (٤٠، ٤٢، ٥٥) راجع لاختلاف الأجنة، ولا ندري في أي يوم يتم ذلك، إلا أنه لا يكون قبل (٤٠)، ولا يتأخر عن (٤٥)، والترتيب الوارد في حديث ابن مسعود ليس زمنياً، وإنما هو ترتيب جمعي، فتكون العلقة مثل النطفة، والمضغة مثل العلقة، في كون الجنين لا روح فيه، ولم يكتب قدره بعد؛ لأن حمل الجمل على الترتيب الزمني يتعارض مع ما توصل إليه الطب الحديث، بالإضافة إلى وجود تلازم بين نفخ الروح وكتابة المقادير والتخليق، فالملك يأتي لجميع ذلك مرة واحدة، لا في زمنين مختلفين؛ لأن مجموع الأحاديث يدل على ذلك ".

وهذا القول يرد عليه أن نفخ الروح في الجنين إنما يكون في طور النشأة، وهو طور تالي لطور تكون العظام وكسائها باللحم، والعلم يثبت أنه يبدأ طور النشأة في الأسبوع التاسع، أي بعد اليوم السادس والخمسين، هذه بدايته، ونفخ الروح يسبق أموراً في طور النشأة.

## خلاصة الأمر:

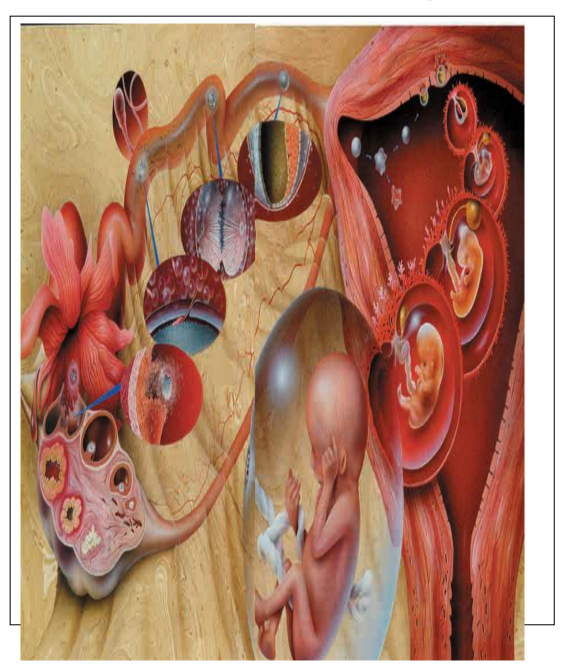
أن الاتفاق بين المتقدمين والمتأخرين حاصل على أن الروح لا تتفخ في الجنين قبل الأربعين يوماً الأولى، وكذلك حصل الاتفاق على أن الجنين بعد مائة وعشرين يوماً يكون قد نفخ فيه الروح، واختلفوا فيما بين الأربعين والمائة والعشرين، والسبب في ذلك يرجع إلى أنه لم يرد تحديد زمن نفخ الروح بوقت معين في الشرع، ولم يصل إلى معرفة ذلك أهل الاختصاص من الأطباء على وجه

١- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٤.

٢- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٥.

٣- انظر: دراسات فقهية في قضايا طبية معاصرة ٣٤١/١-٣٤٥.

القطع واليقين، بالإضافة إلى أن الخلاف في زمن الأطوار الأولى للجنين النطفة والعلقة والمضغة - لا زال له أثره هنا، وإن كان من الثابت علمياً أن هذه الأطوار تتم خلال الأربعين يوما الأولى، وما ذهب إليه المتقدمون ومن وافقهم من المتأخرين هو اجتهاد منهم في فهم حديث ابن مسعود تعارضه أحاديث حذيفة، والله أعلم.



# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* كلمة (نشأة) مشتقة من فعل (نشأ)، ومن معانيها في اللغة: ارتفعَ وعلا، شَبَّ ونما، بَدَا ورَبا، والنشأة: ارتفاع في شيء وسمو، والنشأة: الإيجاد والتربية.
- \* اختلف المفسرون في قوله \* أن أنه أنه أنه أما إلى ثمانية أقوال: نفخ الروح فيه، أو تصريفه إياه في الأحوال بعد الولادة، أو خروج الأسنان والشّعر، أو سوّى شبابه، أو الذكورة والأنوثة، أو إعطاء العقل والفهم، أو خروجه إلى الدنيا، أو أنه لا تعارض بين كل ما ذكر، والظاهر أن الآية ذكرت النشأة خلقاً آخر في سياق الحديث عن أطوار تخلق الجنين، وعليه فإنه يدخل في طور النشأة ما يمر به الجنين من تخلق بعد الكساء باللحم بمدة زمنية يدل عليها حرف العطف والأنوثة أي تحديد جنس الجنين، ونبات الشعر، ومع هذا فإنه لا مانع من صحة ما ذكره المفسرون كما في القول الأخير، بدلالة نصوص القرآن الأخرى واللغة.
- \* قوله شا: ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّومِهِ ﴾ يعني جعل الروح فيه، وأضيفت إلى الله تشريفاً وهي فعله وخلقه، وقد يراد بها الاختصاص؛ لأن الروح لا يعلم كنهها إلا الله، ولهذا أمسك جماعة من العلماء عن الحديث عنها، وكثير من المفسرين وغيرهم على أن نفخ الروح يكون بعد ١٢٠ يوماً ، وحُكي الإجماع عليه، غير أن قولهم مبناه على أن مراحل التخلق الأولى للجنين (نطفة وعلقة ومضغة) في

- ٠١٢، وهذا فهموه من حديث ابن مسعود، بينما رواية مسلم لحديث ابن مسعود، وحديث حذيفة أن ذلك في الأربعين الأولى كما بينته الحقائق العلمية، وذهب إليه ابن الزملكاني.
- \* في إحدى روايات حديث ابن مسعود أدرجت كلمة (نطفة)، فعمقت مفهوماً خاطئاً الأطوار الجنين، والكلمة غير موجودة في البخاري، أو أي رواية صحيحة.
- \* النشأة تبدأ في الأسبوع التاسع، ومن خصائصها ومميزاتها: التطور للأعضاء والأجهزة، والتغيرات في مقاييس الجسم واكتساب الصورة الشخصية، وتحديد الجنس بتميز وظهور الأعضاء التناسلية الخارجية التي يتم بها التمييز النهائي للذكورة والأنوثة، ونفخ الروح، والقابلية للحياة وهي المدة اللازمة والكافية ليصبح الجنين قابلاً للحياة خارج الرحم وهي (ستة أشهر قمرية)، والحضانة الرحمية، بأن يقوم الرحم بتوفير الغذاء والبيئة الملائمة لنمو الجنين، وتستمر الحضانة إلى مرحلة المخاض والولادة التي تبدأ بعد مرور تسعة أشهر قمرية.
- \* كثير من المعاصرين على أن النفخ في الروح بعد ١٢٠ يوما، وقال آخرون بإمكان النفخ بعد الأربعين؛ ولا يستطيع أحد أن يحدد ذلك على وجه الجزم واليقين في يوم بعينه، ويمكن للروح أن تنفخ بعد انتهاء عملية الخلق في الأسبوع التاسع، أو العاشر، أو بعد تميز الأعضاء التناسلية في الأسبوع الثاني عشر، أو بعد ذلك، وفريق ثالث يرى أن الروح تنفخ في الجنين بعد الشهر الثالث؛ وفريق رابع قال: لا يتم نفخ الروح قبل (٤٠)، ولا يتأخر عن (٤٥) يوماً من العلوق.
- \* لم يرد تحديد زمن نفخ الروح بوقت معين في الشرع، ولم يصل إلى معرفة ذلك أهل الاختصاص من الأطباء على وجه اليقين والقطع، ومن الثابت علمياً أن هذه الأطوار الأولى للجنين النطفة والعلقة والمضغة تتم خلال الأربعين يوما الأولى.

## ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

\* بينت المكتشفات العلمية صحة القول الذي جمع بين الأقوال في معنى النشأة، حيث أثبتت المكتشفات العلمية أنه في هذا الطور -النشأة- يتم نفخ الروح في الجنين، وتحديد الجنس، وكثير من العمليات الهامة التي ذكرها المفسرون.

\* ظهور الإعجاز البلاغي لألفاظ القرآن الكريم، إذ إن كلمة (أنشأنا) بحسب استعمالها في القرآن الكريم تشمل أوضح التطورات والتغيرات الخارجية والداخلية في الملامح خلال هذا الطور من التخلق البشري، وتنطبق المعاني اللغوية لكلمة (نشأة) بشكل بين ومفهوم على هذه المرحلة، فما ورد بمعنى (بدأ) يصف لنا بداية عمل الأعضاء والأجهزة المختلفة، حيث نجد أن الكلية قد بدأت في تكوين البول، وتبدأ حويصلات الشعر في الظهور في الأسبوع العاشر، وما إلى ذلك، وأما معنى (نما) فإنه يبين النمو السريع والتطور الشامل في أعضاء وأجهزة الجسم خلال هذه المرحلة، وأما المعنى (ارتفع، وربا) فإنه يصف تلك الزيادة الواضحة والسريعة جداً في طول الجنين ووزنه، والتي تبدأ في الأسبوع الثاني عشر، ومرحلة النشأة مرحلة ارتفاع للجنين وسمو، وفيها إيجاد وعناية، ولذا فإن مصطلح (نشأة) ينطبق بصورة وقيقة ومناسبة للغاية في وصف مرحلة الجنين (۱).

\* ظهور المعجزة العلمية؛ ذلك أن الفروق الهائلة التي تظهر على الجنين من نهاية الأسبوع الثامن -طور العظام والكساء باللحم-، ونهاية فترة الحمل، عبرت عنها الآية الكريمة باستعمال حرف العطف ﴿ ثُمّ ﴾ الدال على الترتيب والتراخي في الفترة الزمنية، في قوله : ﴿ ثُرّ أَنشأنهُ خَلْقًاءًا حَرَ ﴾ بل سمى الطور بالنشأة

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٣٣٠.

٢- سورة المؤمنون: الآية ١٤.

خلقاً آخر؛ نظراً لما يظهر على الجنين من تطورات كبيرة ومراحل في هذا الطور، ومثل هذا التعبير الدقيق الذي كشف العلم اليوم عن دقة وصفه للجنين بما يكون شاملاً للتغيرات الكاملة التي تطرأ عليه، في حين أن علم الأجنة يستخدم الترقيم العددي دون إشارة إلى أي وصف (۱)، جاء به القرآن في زمن لم تعرف فيه البشرية أي وسيلة من وسائل العلم الحديث التي مكنت الإنسان من مشاهدة الجنين في القرون الأخيرة، لهو دليل قاطع على أن القرآن نزل من عند الله خالق الإنسان، معجزة لخاتم الرسل إلى الإنسانية، شاهدة على رسالته في عصر العلم والنهضة العلمية، مما جعل قادة العلوم التجريبية يقفون مذهولين أمام هذه المعجزة الباهرة، ليعلن (كيث مور) أحد أكبر علماء الأجنة في العالم إسلامه بعد اطلاعه على ما جاء في القرآن ومقارنته بما يحصل الجنين في كل طور ومرحلة من تخلقه، مما دله يقيناً أن ما في القرآن من عند خالق الإنسان.

\* أن هناك احتمالاً لنفخ الروح في الجنين قبل ١٢٠ يوماً. والله العلم

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٣٤٠، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١١٢.

## الفصل الرابع: صفة وحال خلق الإنسان

وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: خلق الإنسان في أحسن تقويم، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان في أحسن تقويم في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: خلق الإنسان في أحسن تقويم في ضوء الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثانى: خلق الإنسان ضعيفاً، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان ضعيفاً في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: خلق الإنسان ضعيفاً في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية. المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الثالث: خلق الإنسان في كبد، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان في كبد في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: خلق الإنسان في كبد في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية. المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الرابع: خلق الإنسان من عجل وهلوعا، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان من عَجَل وهلوعا في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: خلق الإنسان من عَجَل وهلوعا في ضُوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

المبحث الخامس: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم،

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في القرآن الكريم. المطلب الثاني: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في ضوء الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المبحث الأول خلق الإنسان في أحسن تقويم

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان في أحسن تقويم في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان في أحسن تقويم في ضوء الاكتشافات العلمية. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المطلب الأول: خلق الإنسان في أحسن تقويم في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويمِ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ﴾ (٢).

## أقوال المفسرين:

اختلف المفسرون في المراد بالإنسان في قوله ﷺ: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾، على قولين:

القول الأول: جنس الإنسان، وهو ما ذهب إليه أكثر المفسرين<sup>(٦)</sup>، فالمراد عموم الناس، وذكر الإنسان على وجه التكثير؛ لأنه وصفه بما يعم لجميع الناس<sup>(٤)</sup>.

القول الثاني: أنه أراد إنساناً بعينه عناه بهذه الصفة، وإن كان صفة الناس(٥).

ثم هؤلاء اختلفوا فيمن أراده الله تعالى على أقوال:

الأول: أراد آدم عليه الصلاة والسلام (٦)، كأنهم نظروا إلى أول خلق الإنسان.

١ - سورة التين: الآية ٤.

٢- سورة الانفطار: الآية ٧.

٣- انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٨٠٥، والكشف والبيان للثعلبي ٢١/٠٢، ومعالم التنزيل البغوي ٥/٧٧٠، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ٢٢٧١، ولباب التأويل للخازن ٢٦٦٧، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٨/٦٨، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٣٤٦، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٤/٢٦٤، والسراج المنير للشربيني ٤/٨٠٤، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٩/٥٧، وروح البيان لحقي ٢١٠/٠، والبحر المديد لابن عجيبة ٨/٦٩، وفتح القدير للشوكاني ٥/٧٥.

٤- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٠١/٦.

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ١/٦، ٥٠، وزاد المسير لابن الجوزي ١٧١/٩.

٦- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٨٣٤٣/١٢.

الثاني: أراد محمداً الله (١)، وكأنهم نظروا للآية قبلها التي ذكرت مكة.

الثالث: أراد أبا الأشدين (٢).

الرابع: أراد أبا جهل بن هشام<sup>(٣)</sup>.

الخامس: أراد الوليد بن المغيرة.

السادس: أراد عتبة وشيبة (١)(٥).

فعلى هذه نزلت في الكفار منكري البعث<sup>(٦)</sup>.

والراجح: هو القول الأول أن المراد جنس الإنسان-؛ لأن الإنسان وإن كان لفظاً مفرداً، إلا أنه للجنس، بدلالة قوله على: ﴿ ثُمَّ رَدْتَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ إِلَّا الَّذِينَ الْفَظاَ مفرداً، إلا أنه للجنس، بدلالة قوله على: ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي الْمَنُوا ﴾ أن وهذا مثل قوله على سورة العصر: ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوا بِٱلْحَقِ وَتَوَاصَوا بِٱلصَّبْرِ ﴾ فباستثناء الجمع منه، عُلم أن المراد به الجنس (٩).

١- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٠١/٦، والدر المنثور للسيوطي ٥٥٤/٨.

٢- كلدة بن أسيد بن خلف الجمحي، جمهرة أنساب العرب ١٦١/١، وقيل اسمه أسيد بن كلدة بن خلف الجمحي. انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٢٨/٣.

٣- عمرو بن هشام المخزومي، أبو الحكم، وأما أبو جهل فالمسلمون كنوه به. الكامل في التاريخ ١/ ٦٧٠.

٤- عتبة بن ربيعة بن عبد شمس، وشيبة بن ربيعة بن عبد شمس.

٥- انظر من القول الثالث إلى السادس: بحر العلوم للسمرقندي ٥٧١/٣، والنكت والعيون للماوردي ٣٠٢/٦، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ١١٢/٩، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٣/٢٠.

٦- اللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠٨/٢٠.

٧- سورة التين: الآية ٥، ٦.

٨- سورة العصر: الآيات ١، ٢، ٣.

٩- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٦/٩.

قوله الله الله المنافعة على ما ينبغي أن يكون في التألف والتعديل، يقال قومته تقويماً فاستقام وتقوم (١).

وقد اختلف المفسرون في المراد بالآية الكريمة على أقوال:

القول الأول: في أعدل خلق، وأحسن صورة (٢)؛ لأن قوله كال: ﴿ أَحْسَنِ تَقُوبِمِ ﴾، إنما هو نعت لمحذوف، وهو في تقويم أحسن تقويم، فكأنه قيل: لقد خلقناه في تقويم أحسن تقويم (٣).

القول الثاني: قيل ذلك؛ لأنه ليس شيء من الحيوان إلا وهو منكب على وجهه غير الإنسان، خلقه مديد القامة، يتناول مأكوله بيده (٤).

القول الثالث: في أكمل عقل وفهم وأدب وعلم وبيان وإدراك وتمييز (٥). القول الرابع: جمع بعض المفسرين بين الأقوال الثلاثة السابقة (٦).

القول الخامس: بلغنا به استواء شبابه، وجلده وقوّته، وهو أحسن ما يكون، وأعدل ما يكون وأقومه (٧).

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١/٣٢، وفتح القدير للشوكاني٥٦٧/٥.

٢- انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٧٠٥، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢٤٤٨/١٠، والهداية إلى
 بلوغ النهاية ٢/١٢، وتفسير الكشاف للزمخشري ٤/٧٧٩، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٤٣/٤.

٣- انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٨٠٥، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٨٦/٨.

٤- انظر: جامع البيان للطبري ٤ ٥٠٨/٢٤، ومفاتيح الغيب للرازي ١١/٣٢، وفتح القدير للشوكاني٥٦٧/٥.

٥- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١١/٣٢، والبحر المحيط لابن أبي حاتم ٤٨٦/٨.

<sup>7-</sup> قال البغوي: «أعدل قامة، وأحسن صورة، وذلك أنه خلق كل حيوان منكباً على وجهه إلا الإنسان خلقه مديد القامة، يتناول مأكوله بيده، مزيناً بالعقل والتمييز». معالم التنزيل في تفسير القرآن ٢٧٧/٠. ومثله قال الخازن في لباب التأويل في معانى التنزيل ٢٦٦/٧. وكذلك ملا حويش في بيان المعانى ٣٠٤/١.

٧- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٤٢/٧٠٥، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٨٣٤٢/١٢، وزاد المسير لابن الجوزي ١١٢/٩، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١٤/٢٠.

القول السادس: ليس شه تعالى خلق هو أحسن من الإنسان، فإن الله خلقه حياً، عالماً، قادراً، مريداً، متكلماً، سميعاً، بصيراً، مدبراً، حكيماً، وهذه صفات الرب، وعنها عبر بعض العلماء، ووقع البيان بقوله على: "خَلَقَ اللّهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ"(۱)، يعني على صفاته التي قدمنا ذكرها(۱)، قال الشوكاني: «وينبغي أن يضم إلى كلامه هذا قوله على: ﴿ لَيْسَ كُمثُلِهِ مَن اللّهُ وَقُوله: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ (٤) » (٥).

القول السابع: العموم، قال أبو حيان: «الأولى العموم في كل ما هو أحسن» (٦)، وقال الشنقيطي: «و أحسن تقويم شامل لخلق الإنسان حساً، ومعنى، أي شكلاً وصورة وإنسانية، وكلها من آيات القدرة ودلالة البعث، وقد بين تعالى خلقه ابتداء من نطفة فعلقة إلى آخره في أكثر من موضع، أما الجانب المعنوي فهو الجانب الإنساني، وهو المتقدم في قوله كال: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوّنِهَا ﴾(١)، من أن النفس البشرية هي مناط التكليف، وهو الجانب الذي به كان الإنسان إنساناً، وبهما كان خلقه في أحسن تقويم، ونال بذلك أعلى درجات التكريم قال كان : ﴿وَلَقَدْ كُرّمَنَا

<sup>1-</sup> أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب بدء السلام ٢٢٩٩/٥ برقم: ٥٨٧٣، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب يدخل الجنة أقوام أفئدتهم مثل أفئدة الطير ٢١٨٣/٤ برقم: ٢٨٤١.

٢- انظر: أحكام القرآن لابن العربي ٤/ ١٥.٤.

٣- سورة الشورى: الآية ١١.

٤- سورة طه: الآية ١١٠.

٥- فتح القدير ٥/٧٦٥.

٦- البحر المحيط في التفسير ٨/٤٨٦.

٧- سورة الشمس: الآية ٧.

٨- سورة الإسراء: الآية ٧٠.

٩- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٥/٩، ٦.

وقال سيد قطب: «ومنها تبدو عناية الله بخلق هذا الإنسان ابتداء في أحسن تقويم، والله سبحانه أحسن كل شيء خلقه، فتخصيص الإنسان هنا وفي مواضع قرآنية أخرى بحسن التركيب، وحسن التقويم، وحسن التعديل، فيه فضل عناية بهذا المخلوق، وإن عناية الله بأمر هذا المخلوق على ما به من ضعف، وعلى ما يقع منه من انحراف عن الفطرة وفساد؛ لتشير إلى أن له شأناً عند الله، ووزناً في نظام هذا الوجود، وتتجلى هذه العناية في خلقه وتركيبه على هذا النحو الفائق، سواء في تكوينه الجثماني البالغ الدقة والتعقيد، أم في تكوينه العقلي الفريد، أم في تكوينه الروحي العجيب»(١).

والراجح هو العموم؛ لأن الجمع إن أمكن فهو أولى من الترجيح ( $^{(7)}$ )، وهو ممكن هنا؛ لصحة حمل الآية على كل ما ذكره المفسرون، فجميعها معانِ صحيحة  $^{(7)}$ .

أما قوله عن الذي خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلك فَهُ (٤)، فقد نقل الماوردي فيها أوجهاً:

أحدها: فسوى خلقك وعدل خلقتك.

الثاني: فسوَّى أعضاءك بحسب الحاجة، وعدلها في المماثلة لا تفضل يد على يد، ولا رجل على رجل.

١- في ظلال القرآن لسيد قطب ٣٩٣٣/٦.

٢- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٧٥/٣، والإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٣٥٣/٢)، و (٣٤٣/٣).

٣- قال القرطبي: «فهذا يدلك على أن الإنسان أحسن خلق الله باطناً وظاهراً». الجامع لأحكام القرآن 11٤/٢٠. وذكر أن عيسى بن موسى الهاشمي قال لزوجته يوماً: أنت طالق ثلاثاً إن لم تكوني أحسن من القمر، فنهضت واحتجبت عنه، وقالت: طلقتني، وبات بليلة عظيمة، فلما أصبح غدا إلى دار المنصور، فأخبره الخبر، فاستحضر الفقهاء واستفتاهم، فقال جميع من حضر: قد طلقت، إلا رجلاً واحداً من أصحاب أبي حنيفة، فإنه كان ساكتاً، فقال له المنصور: ما لك لا تتكلم؟ فقرأ عليه الآية وقال: يا أمير المؤمنين، فالإنسان أحسن الأشياء، ولا شيء أحسن منه، فقال المنصور لعيسى: الأمر كما قال الرجل، فأقبل على زوجتك. 5 - سورة الانفطار: الآية ٧.

الثالث: فسواك إنساناً كريماً، وعدل بك عن أن يجعلك حيواناً بهيماً. الرابع: سوّاك بالعقل وعدلك بالإيمان (١).

يقول الطبري: «الذي خلقك أيها الإنسان فسوّى خلقك وفَعَدَلك ، واختلفت القرَّاء في قراءة ذلك، فقرأته عامة قرَّاء المدينة ومكة والشام والبصرة (فعدّلك) بتشديد الدال، وقرأ ذلك عامة قرّاء الكوفة بتخفيفها، وكأن من قرأ ذلك بالتشديد وجَّه معنى الكلام إلى أنه جعلك معتدلاً معدّل الخلق مقوَّماً، وكأن الذين قرأوه بالتخفيف، وجَّهوا معنى الكلام إلى صرفك وأمالك إلى أيّ صورة شاء، إما إلى صورة حسنة، وإما إلى صورة قبيحة، أو إلى صورة بعض قراباته، وأولى الأقوال في ذلك عندي بالصواب أن يقال: إنهما قراءتان معروفتان في قراءة الأمصار صحيحتا المعنى، فبأيتهما قرأ القارئ فمصيب، غير أن أعجبهما إليّ أن أقرأ به قراءة من قرأ ذلك بالتشديد؛ لأن دخول (في) للتعديل أحسن في العربية من دخولها للعدل، ألا ترى أنك تقول: عدلتك في كذا، وصرفتك إليه، ولا تكاد تقول: عدلتك إلى كذا وصرفتك فيه، فلذلك اخترت التشديد» (٢).

وذكر بعض المفسرين أن قراءة التخفيف تحتمل معنى قراءة التشديد $^{(7)}$ .

فقوله على: ﴿ خَلَقَكَ ﴾، أي: بعد أن لم تكن شيئا، وقدر خلقك من نطفة، ﴿ وَسَرَنْكَ ﴾ في بطن أمك، وجعل لك يدين ورجلين وعينين وسائر أعضائك، وجعلك سوياً مستقيماً معتدل القامة منتصبها في أحسن الهيئات والأشكال، مستوى

١- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٢٢/٦.

٢- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٤/٢٦، ٢٧٠. وانظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي
 ١٠ / ١٤٧، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥/٢١.

٣- انظر: الكشاف للزمخشري ٤/٦١٦، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٤٦١/٥، واللباب في علوم
 الكتاب لابن عادل ١٩٨/٢٠، وارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٢١/٩.

الخلقة، سالم الأعضاء ﴿ فَعَدَلُكُ ﴾ أي: فصيرك معتدلاً متناسب الخلق والأعضاء من غير تفاوت فيه، فلم يجعل إحدى اليدين أطول، ولا إحدى العينين أوسع، ولا بعض الأعضاء أبيض وبعضها أسود، ولا بعض الشعر فاحماً وبعضه أشقر، وجعلك معتدل الخلق تمشي قائماً لا كالبهائم (١)، وجاء في السنة: "أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْ اللهُ: ابْنَ آدَمَ أَنَّى تُعْدِرُنِي وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ مِثْلِ هَذِهِ، حَتَّى إِذَا سَوَيْتُكَ وَعَدَلْتُكَ، مَشَيْتَ بَيْنَ بُرُدَيْنِ (١) وَلِلأَرْضِ مِنْكَ وَبَدِدًا، فَجَمَعْتَ وَمَنَعْتَ، حَتَّى إِذَا سَوَيْتُكَ وَعَدَلْتُكَ، مَشَيْتَ بَيْنَ بُرُدَيْنِ (١) وَلِلأَرْضِ مِنْكَ وَبَدِدًا، فَجَمَعْتَ وَمَنَعْتَ، حَتَّى إِذَا سَوَيْتُكَ وَعَدَلْتُكَ، مَشَيْتَ بَيْنَ بُرُدَيْنِ (١) وَلِلأَرْضِ مِنْكَ وَبَيدً (٣)، فَجَمَعْتَ وَمَنَعْتَ، حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ، قُلْتَ: أَتَصَدَّقُ، وَأَنَّى أَوَانُ الصَدَقَةِ "(٤).

وقال المنه المنه

<sup>1-</sup> انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ١٠٠/١٨، وتفسير الكشاف للزمخشري ٤/٢١٧، والبحر المحيط والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١٧/١، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٢١٧/٧، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٣٢٧/٨، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥/٣/٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٩٨/٢، وفتح القدير للشوكاني ٥/٧٩، وأيسر التفاسير للجزائري ٥/٩٥.

٢- البُرد: نوع من الثياب معروف والجمع أبراد وبُرُود، والبُردة الشَّمْلَةُ المخطَّطة، وقيل: كِساء أسود مُربَّع فيه
 صور تأبسه الأعراب وجمعها بُرَد. انظر: النهاية في غريب الأثر ٢٩٣/١.

٣- الوئيدُ شِدَّةُ الوطءِ على الأَرض يسمع كالدَّوِيّ من بُعد، ووأَد ابنتَهُ يَئِدُها وأُداً: دَفَنها في القبر وهي حية،
 ومنهم من كان يَئِدُ البَنينَ عند المَجاعة. انظر: لسان العرب ٤٤٢/٣، والنهاية في غريب الأثر ٥/٤٠٣.

<sup>3-</sup> أخرجه أحمد، مسند الشامبين، مسند بسر بن جحاش القرشي ٢٩/٣٨٥، برقم: ١٧٨٤٢، وابن ماجه مختصراً، كتاب الوصايا، باب النهي عن الإمساك في الحياة والتبذير عند الموت ٩٠٣/٢ برقم: ٢٧٠٧. قال البوصيري: «إسناد حديثه صحيح رجال ثقات» مصباح الزجاجة ٣/ ١٤٣، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني ١٧٣/٣ برقم: ١٠٩٩.

٥-سورة التغابن: الآية ٣.

يتمنى أن تكون صورته على خلاف ما يرى من سائر الصور، ومن حسن صورته أنه خلقه منتصباً غير منكب، متناسب الأعضاء والتخطيطات  $(1)^{(1)}$ ، والتصوير: التخطيط والتشكيل (7).

ويذكر ابن عادل في تفسير قوله وأنه والمنظمة والمنظمة المنان على غيره، وأنه أخرى عظيمة من نعم الله والله على الإنسان، وهي تفضيل الإنسان على غيره، وأنه ليس المراد من الكرم في المال، وعدًاه بالتضعيف، وهو من كرُم بالضمّ ك(شَرُف)، قال ابن عباس والله كل شيء يأكل بفيه إلا ابن آدم يأكل بيديه، وروي عنه أنه قال: بالعقل، وقيل: بالنطق والتمييز، وقيل: بتعديل القامة وامتدادها، وينبغي أن يشترط مع هذا شرط وهو طول القامة مع استكمال القوة العقلية والحسية والحركية، وإلا فالأشجار أطول قامة من الإنسان، والدواب منكبة على وجوهها، وقيل: بحسن الصورة المنان والدواب منكبة على وجوهها، وقيل: بحسن الصورة العقلية والمنان والدواب منكبة على وجوهها، وقيل: بحسن الصورة المنان والدواب منكبة على وجوهها، وقيل والمنان والدواب منكبة على وجوهها، وقيل والمنان والدواب منكبة على وجوهها والمنان والمنان والدواب منكبة على وجوهها والمنان والدواب والدواب منكبة على وجوهها والمنان والمنان والدواب والدواب والمنان والدواب والمنان والدواب والمنان والمنان والمنان والدواب والدواب والمنان وا

1- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٤٣٢/٣، ٤٣٣، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ١١٠٠/١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٣٤/١٨، وأنوار التنزيل للبيضاوي ١٠٠٠، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٠٠/٤، وتفسير الجلالين ص٧٤٥، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٨٦٦. ٢- قال ابن عاشور: «ولا تعتور الإنسان نقائص في صورته إلا من عوارض تعرض في مدة تكوينه، من

١- قال ابن عاشور: «ولا تعتور الإنسان نقائص في صورته إلا من عوارض تعرض في مدة تكوينه، من صدمات لبطون الأمهات، أو علل تحل بهن، أو بالأجنة، أو من عوارض تعرض له في مدة حياته فتشوه بعض محاسن الصور، فلا يعد ذلك من أصل تصوير الإنسان، على أن ذلك مع ندرته لا يعد فظاعة، ولكنه نقص نسبي في المحاسن» التحرير والتنوير ٢٣٨/٢٨.

وقال ابن جزي: «وإن وجد بعض الناس قبيح المنظر فلا يخرجه ذلك عن حسن الصور الإنسانية؛ وإنما هو قبيح بالنظر إلى من هو أحسن منه من الناس، وقيل: يعني العقل والإدراك الذي خص به الإنسان، والأول أرجح؛ لأن الصورة إنما تطلق على الشكل». التسهيل لعلوم التنزيل ٢/٣٨٠.

٣- انظر: زاد المسير لابن الجوزي ٢٢٩/٨، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٣٤/١٨، واللباب في علوم
 الكتاب ٢١٦/١٨، وفتح القدير للشوكاني ٢٨١/٥.

٤- سورة الإسراء: الآية ٧٠.

٥- اللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٤٠، ٣٣٩، ٣٤٠.

وقال أبو السعود: «كرمناهم بالصورة، والقامة المعتدلة، والتسلط على ما في الأرض، والتمتع به، والتمكن من الصناعات، وغير ذلك مما لا يكاد يحيط به نطاق العبارة، ومن جملته ما ذكره ابن عباس...»(١).

وقال الشوكاني: «هذا إجمال لذكر النعمة التي أنعم الله بها على بني آدم: أي كرمناهم جميعاً، وهذه الكرامة يدخل تحتها خلقهم على هذه الهيئة الحسنة، وتخصيصهم بما خصهم به من المطاعم والمشارب والملابس على وجه لا يوجد لسائر أنواع الحيوان مثله، وحكى ابن جرير عن جماعة أن هذا التكريم هو أنهم يأكلون بأيديهم وسائر الحيوانات تأكل بالفم... وقيل: ميزهم بالنطق والعقل والتمييز، وقيل: أكرم الرجال باللحى والنساء بالذوائب، وقال ابن جرير: أكرمهم بتسليطهم على سائر الخلق، وتسخير سائر الخلق لهم، وقيل: بالكلام والخط والفهم، ولا مانع من حمل التكريم المذكور في الآية على جميع هذه الأشياء، وأعظم خصال التكريم العقل؛ فإن به تسلطوا على سائر الحيوانات، وميزوا بين الحسن والقبيح، وتوسعوا في المطاعم والمشارب، وكسبوا الأموال التي تسببوا بها إلى تحصيل أمور لا يقدر عليها الحيوان، وبه قدروا على تحصيل الأبنية التي تمنعهم مما يخافون، وعلى تحصيل الأكسية التي تقبهم الحر والبرد، وقيل تكريمهم: هو أن جعل محمدا الشمنهم مناهم فالمؤر وباطناً، وكل ما ذكره المفسرون صحيح.

والله أعلم

١- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ٥/١٨٦.

۲- فتح القدير ٣/٢٩٠.

## المطلب الثاني: خلق الإنسان في أحسن تقويم وتعديل خلقه في ضوء الاكتشافات العلمية

إن المقارنة بين بناء جسم الإنسان، وبناء جسم أي مخلوق آخر من المخلوقات، يؤكد بوضوح أن الله تعالى خلق الإنسان في أحسن تقويم، وأحسن صورة وشكل، وهذا فضل عناية من الله بهذا المخلوق المكرم، وإشارة إلى أن لهذا الإنسان شأن عند الله، فالإنسان أعقد آلة في الكون، في خلاياه، وأنسجته، وفي أعضائه، وأجهزته البالغة التعقيد، والدقة، والإتقان، ما يعجز عن فهم بنيتها وطريقة عملها الكثير من العلماء، كما أن فيه نفس تحمل المشاعر والعواطف، وفيها القيم والمبادئ، والحاجات، يعجز عن إدراك خصائصها تمام الإدراك أعلم علماء النفس (۱)(۲)، ومن مميزات هذا الإنسان عن سائر المخلوقات ما يلى:

#### ١ – انتصاب القامة:

يتميز الإنسان في بناء جسده بانتصاب القامة، وهي ميزة يتفرد بها الإنسان بين جميع المخلوقات الحية المتحركة، وقد هيأ الله الإنسان لهذه الهيئة المميزة بانتصاب القامة والإنسان جنين في بطن أمه، حيث يبدأ نمو أعضائه في مرحلة مبكرة جداً، وعلى مراحل مميزة بمواضع الفصل والوصل، تبنى عليها الأعضاء شيئاً فشيئا، فيظهر الحبل الظهري في مرحلة العلقة، وهو المحور الهيكلى الذي

<sup>1-</sup> انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٤/٥٣١، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٤٢، وموسوعة الإعجاز العلمي للنابلسي ص٤٧.

٢- لهذا كان المنهج الإسلامي هو المنهج الوحيد الكفيل بتربية النفس البشرية تربية صحيحة وسليمة، بها سعادتها في الدارين، وكفيل بتحقيق ميولها ورغباتها الروحية والجسدية في حدود المشروع؛ لأن هذا المنهج من عند خالق النفس البشرية والعالم بطبيعتها وبما يصلحها.

يبنى حوله كل أجهزة الجسم، ويسبق ظهور العمود الفقري الذي يمر بمراحل ثلاث (١).

ومن مقومات انتصاب القامة عند الإنسان اتساع الحوض (خاصة عند الإناث)، وكبر عظمة الفخذ، ونتوءات الفقرة القطنية الخامسة، ومرونة العمود الفقرى، وإنحناءات الفقرات، وارتكاز الفتحة القفوية الكبرى أفقياً على المحور الرأسي لعظام فقرات العنق حتى يستقر عليها الرأس عمودياً، ويتكون الهيكل العظمى للإنسان في المرحلة الجنينية من (١٤٤) عظمة محددة بأنسجة غضروفية على أطرافها تسمح لها بالنمو التدريجي، وتعرف باسم مراكز التعظم الثانوية، ويتم تعظم هذه المراكز وفق نظام محدد يتماشى زمنياً مع متطلبات النمو حتى سن العشرين تقريباً، وعند تحول الغضاريف بالتدريج إلى عظام فإنها تلتحم مع بقية الأنسجة العظمية المتاخمة لها مكونة عظماً واحداً، حتى يتم تكوين الهيكل العظمي للإنسان البالغ والذي يتركب من أكثر من مئتى عظمة، وزعت على جميع أنحاء الجسم، وهذا الهيكل العظمى المعقد البناء هو الذي يعطى لجسم الإنسان ميزته البنائية المنتصبة، و شكله الخاص الذي ميزه الله تعالى به عن بقية مخلوقاته المعروفة لنا من الكائنات الحية المتحركة، وهذا البناء العظمى الهائل صمم كذلك ليحفظ تناسق الجسم واتزانه، ولكي يعين الإنسان على الحركة بحرية، ولذلك فقد جعل الله تعالى بين تلك العظام مفاصل تسمح للإنسان بالوقوف، والجلوس، والاضطجاع، والانحناء، والبسط والقبض، وغير ذلك من الحركات التي مكنت الإنسان من العديد من المهارات، كما يحمي هذا الهيكل الأعضاء الهامة في الجسم كالدماغ والقلب والرئتين والنخاع الشوكي.

١- سبق وأن ذكرتها في مرحلة العظام. انظر: ص٣٣٢.

وتنتظم عظام هيكل جسم الإنسان في المجموعتين التاليتين:

١ - الهيكل المحوري: ويشمل العمود الفقري والجمجمة، والقفص الصدري والفك السفلي، وبعض أجزاء الفك العلوي.

٣- الهيكل الطرفي: ويشمل الأطراف العليا والأطراف السفلى وأربطتها (عظام الحوض وأحزمة الكتف).

ويفصل هذا العدد الهائل من العظام (٣٦٠) مفصلاً، وهذه المفاصل متحركة في جسم الإنسان، وتعطي لهيكله العظمي استقامته وانتصابه، والقدرة على الحركة بمرونة عالية (١)(٢).

## ٢ - تناسق أطوال الأطراف مع طول العمود الفقري:

تظهر براعم أطراف الجنين البشري العلوية قبل السفلية ببضعة أيام، وتتمو هذه الأطراف بمعدلات متناسقة، وبدقة بالغة، فتتناسق في الطول تناسقاً واضحاً، كما تتناسب مع طول العمود الفقري<sup>(٣)</sup>.

٣- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٥٣٥/٤.

۱- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٥٣١/٤-٥٣٤، والأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) لزهير الكرمي ومحمد سعيد صباريني وسهام العقاد العارف ص٦٨-٧١.

٢- أخرج مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف ٨٢/٣ برقم: ١٠٠٧، عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله وَ قَالَ: "إِنَّهُ خُلِقَ كُلُ إِنْسَانٍ مِنْ بَنِى آدَمَ عَلَى سِتِّينَ وَتُلَاثِمَائَةِ مَفْصِلٍ، فَمَنْ كَبَرَ اللَّهَ، وَحَمِدَ اللَّهَ، وَهَلَّلَ اللَّهَ، وَسَبَّحَ اللَّهَ، وَاسْتَغْفَرَ اللَّهَ، وَعَزَلَ حَجَرًا عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ، أَوْ شَوْكَةً، أَوْ عَظْماً، عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ، وَأَمَرَ بِمَعْرُوفٍ، أَوْ نَهَى اللَّهَ، وَعَزْلَ حَجَرًا عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ، وَأَمْرَ بِمَعْرُوفٍ، أَوْ نَهَى عَنْ مُنْكَرٍ، عَدَدَ تِلْكَ السَّتِينَ وَالثَّلاَثِمِائَةِ السَّلاَمَى، فَإِنَّهُ يَمْشِي يَوْمَئِذٍ وَقَدْ زَجْزَحَ نَفْسَهُ عَنِ النَّارِ" قال أبو توبة وربما قال: "يُصْبِي".

وهنا معجزة علمية في تطابق ما أخبر عنه رسولنا الصادق المصدوق على عن عدد مفاصل جسم الإنسان مع ما ثبت علمياً، فصدق الله القائل: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَنَ \* إِنْ مُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾[النجم: ٣، ٤].

#### ٣- كبر حجم المخ:

من الواضح أن الإنسان البالغ يتمتع بحجم للمخ كبير، وبجهاز عصبي في غاية التعقيد، مما يميزه عن غيره من المخلوقات بالذكاء، والقدرة على التفكير، والتعلم، واكتساب مختلف المهارات ثم تعليمها، وعلى الانفعال والتعبير عن انفعالاته، فالعقل الذي يعتبر من أهم ماميز الله به الإنسان عن غيره جعله قادراً على الإرادة والإدراك والاستنتاج، وبالتالي القدرة على التمميز بين طريق الخير والشر، وبهذه الميزة وهذا التكريم تحمل أمانة عجزت السماء والجبال عن حملها(۱).

#### ٤ - تناسق تفاصيل الرأس والوجه:

ميز الله تعالى الإنسان عن غيره بارتفاع الرأس واستدارته، وتفلطح الوجه، واستقامة الجبهة، ووضوح الذقن، واستقامة الكتفين، وتسطح الصدر، والوضع الزاوي لتجويفي العينين مما يساعد على الرؤية المجسمة بالعينين، ودقة ترابط عظام وغضاريف وأعصاب الأطراف خاصة اليدين، مما أعطاهما القدرة على التحكم في كثير من الأمور، كما ميزه الله بالأسنان الصغيرة المرتبة ترتيباً يتناسب مع نظامه في تناول الطعام، وبالجلد الذي يغطي جسده، وتتتهي إليه الأطراف العصبية، ويمتلئ بالخلايا العرقية، ويتغطى بالقليل من الشعر (۲).

### ٥ - ميزة النطق والكلام:

يدعي كثير من الدهريين<sup>(٣)</sup> أن اتساع حنجرة الإنسان، وقدرتها على إصدار العديد من الأصوات، وتقليد أصوات الحيوانات، ربما أعان الإنسان على الكلام؛ ولكن

١- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن ص١١٤، وتفسير الآيات الكونية في القرآن للنجار ٥٣٥/٤.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية للنجار ٥٣٦/٤، ودلائل الإعجاز العلمي للكاتب ص٧٦٣.

٣- الدهري: من يقول بقدم الدهر، ولا يؤمن بالبعث، وينكر حشر الأجساد، ويقول: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا اللَّذَيّا نَتُوتُ وَخَيًا وَمَا يُبِرِكُمّا إِلَّا اللَّهَ مُنْ ﴾ [الجاثية: ٢٤]، مع إنكاره إسناد الحوادث إلى الصانع المختار ﴾. انظر: إغاثة اللهفان ٢٥٥/٢، والمصباح المنير ٥٣٥/٢، وحاشية ابن عابدين ٢٤١/٤، والموسوعة الكويتية ١٧٨/٦.

علماء اللغة يؤكدون أن مصدرها هو الإلهام من الله تعالى، فاللغة والبيان من نعم الله التي أنعم بها على الإنسان، قال الله: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمْ عَهَمْهُمْ عَلَى الْمُلَتِكَةِ فَقَالَ الْنِعْونِ عَلَمْ مَا الله الله الله العلماء أن من الحقائق التي توصل اليها العلماء أن دماغ الإنسان يحتوي على فصوص رئيسية هي: الفص الأمامي، والفص الخلفي، والفص الصدغي، والفص الجداري، ولكل فص دور وظيفي ينفرد به عن الآخر، وفي نفس الوقت هي مكملة لأداء وظائف الجسم الأخرى، كما وُجد بعد تشريح أعلى الجبهة أن الفص الأمامي للمخ هو العضو المستتر وراءها، ويتميز عن نظيره في الحيوان بأن المناطق المسؤولة عن الكلام متطورة وبارزة من الناحية التشريحية والوظيفية، وهذا الفص كبير يقع أمام الأخدود المركزي، وهو يحتوي على خمسة مراكز عصبية تختلف فيما بينها من حيث الموقع والوظيفة، ومن بين هذه المراكز: مركز بروكا لحركات النطق، وهو يقوم بتنسيق الحركة بين الأعضاء التي المراكز: مركز بروكا لحركات النطق، وهو يقوم بتنسيق الحركة بين الأعضاء التي تشترك في عملية الكلام، كالحنجرة واللسان والوجه (٣).

### ٦- جمال صورة الإنسان:

وهذا شيء مشاهد محسوس، يراه كل ذي بصر، صورة الإنسان هي أجمل الصور، وهذا الجمال في الشكل والصورة ناتج عن انتصاب القامة، وتتاسق تفاصيل الرأس والوجه، وتتاسق أطوال الأطراف مع طول العمود الفقري.

هذ وإن مما يبين ويوضح أيضاً أن الإنسان خلق في أحسن تقويم وجود جهاز المناعة الذي يحتوي على خطوط دفاعية، تتمثل بالآتى:

١- سورة الرحمن: الآية ١- ٤.

٢- سورة البقرة: الآية ٣١.

٣-تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم ٢/٥٣٥، وموسوعة الإعجاز في القرآن الكريم والسنة المطهرة ص١٥٨.

1- الجلد الذي يغطي الجسد، وهو درع سابغ على البدن، يرد عنه الجراثيم، والأوبئة، وهو خط الدفاع الأول، وهذا الجلد تتتهي إليه الأطراف العصبية، ويمتلئ بالخلايا العرقية، ويتغطى بالقليل من الشعر.

7- جهاز دفاع خاص بكل عضو (خط الدفاع الثاني) فالعين مثلاً خصت بالأهداب والأجفان والدمع، وللجهاز التنفسي دفاع خاص بكل عضو فيه، ابتداءً من الأنف وما يحويه من شعيرات لتصفية العوالق الكبيرة، وأغشية مخاطية مبطنة تفرز العديد من المضادات المكروبية مروراً بقصبة الهواء، وانتهاءً بالرئتين، وما تحويه من شعيرات هدبية، وأغشية مخاطية، وخلايا دفاعية لطرد الأجسام الغريبة التي يحملها الهواء، وللجهاز الهضمي كذلك دفاع خاص بكل عضو فيه متمثلة بالإفرازات الهضمية وكثير من المكروبات النافعة وغيرها من وسائل الدفاع، وكذلك الحال بالنسبة لبقية أجهزة الجسم لكل جهاز خط دفاع.

7- (الدم) من خطوط الدفاع في جسم الإنسان، ويعتبر خط الدفاع الثالث بجنوده من الكريات البيضاء، وعدد هذه الكريات خمسة وعشرون مليون كرية في السلم، ويتضاعف عددها في حال الاستنفار، قد يصل إلى مئات الملايين، في حال القتال، في فترة لا تتجاوز الساعات، أو الأيام، ولها سلاح إشارة مؤلف من بضع مواد كيماوية، يعد وسيلة الاتصال، والتفاهم فيما بينها، ولها خطة في الدفاع عن الجسم فيه من الدقة، والتنسيق، والفعالية، والذكاء الخارق، ما يدل على أنه من صنع خالق حكيم سبحانه (۱)، إنها خلايا الدم البيضاء، التي أدهشت العلماء في نظام عملها، أو في توزيع الأدوار القتالية بين أفرادها، أو في تحقيق المهمات المنوطة بها، فما هي إلا ثوان معدودة على تجاوز أي جسم غريب للخطوط الدفاعية

\_

<sup>1-</sup> انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي ص٤٨، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ص١٤٢، ١٤٣، ومن علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص٣٢٧، ٣٢٨.

الأولى والثانية حتى تتجه إليه، وثم كريات مهمتها أخذ الشفرة الوراثية الخاصة بهذا الجسم الغريب، والاحتفاظ بها، ثم نقلها إلى الخلايا اللمفاوية، حيث تقوم الخلايا المحصنة بتفكيك رموز هذه الشفرة؛ تمهيداً لصنع المصل المضاد، وبعد صنع هذا المصل المضاد تتوجه الخلايا المقاتلة حاملة هذا المصل المضاد؛ لتهاجم بها هذا الجسم الغريب، وبعد أن تقضي عليه تأتي الخلايا اللاقمة؛ لتنظيف ساحة القتال من العدو، ليعود الدم كما كان نقياً سليماً، وهذه الكريات البيضاء هي العنصر الأساسي في جهاز المناعة ولا يزيد قطرها على خمسة عشر ميكروناً، فسبحان الله العظيم (۱).

فعوامل المناعة التي أنعم الله على الإنسان تتقسم إلى:

أ- مناعة فطرية: وسائل دفاعية لمقاومة الأمراض المعدية، كالجلد، والأغشية المخاطية، والإفرازات الخاصة في الجهاز البولي، والتناسلي، والتنفسي، والهضمي. ب- مناعة مكتسبة: وهي وسائل الدفاع التي تكتسب صفة المقاومة لنوع معين من العناصر الغريبة (٢).

الأول: مناعة مكتسبة نشطة، تتحقق نتيجة لدخول ميكروب أو جسم غريب إلى الجسم بصورة طبيعية، كما يحدث في مختلف الأمراض المعدية، فيتعرف جهاز المناعة -وخاصة الخلايا اللمفاوية من نوع(B)- على هذا الجسم، ويختزن ذلك في ذاكرة هذه الخلايا؛ لتكون بالمرصاد لها عند معاودة الهجوم، وتتحقق المناعة المكتسبة النشطة أيضاً نتيجة إدخال ميكروب ميت، أو ضعيف، أو جزء من غلاف الميكروب إلى الجسم بواسطة التطعيم، وبذلك تتتبه الخلايا اللمفاوية، وتتكون لديها ذاكرة تمكنها من معرفة نوع ذلك الميكروب، وصنع المضادات الخاصة به، فإذا هجم على الجسم، وجد أجهزة المناعة له بالمرصاد، وفي أتم الاستعداد. الثاني: مناعة مكتسبة سلبية، وهي وسيلة دفاع مستعجلة، حيث يعطى المصاب أو المتوقع إصابته بمرض معين مضادات لهذا الميكروب، تُجمع في العادة من الناقهين من ذلك المرض، وقد تجمع من أمصال الخيول التي تحقن بالمادة المثيرة كالميكروب أو السم، ثم يؤخذ المصل من بعد تكون المضادات لتلك الأجسام الغربية.=

١- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي ص٤٨، ٤٩.

٢- وهي على نوعين:

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* اختلف المفسرون في المراد بالإنسان في قوله الله المنان في أَيْمَ الْإِنسَانُ فِي أَحْسَنِ الْمِسْنَ فِي أَحْسَنِ الْمِسْنَ فِي أَحْسَنِ الْمِسْنَ.
- \* اختلف المفسرون في المراد بقوله ؟ ﴿ فِي آخْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾: على أقوال، والراجح هو العموم في خلق الإنسان، وأنه شامل لخلق الإنسان حسا ومعنى.
- \* قوله كان (خَلَقَك )، أي: بعد أن لم تكن شيئا، وقدر خلقك من نطفة، وفَسَوّنك ) في بطن أمك، وجعل لك يدين ورجلين وعينين وسائر أعضائك، وجعلك سوياً مستقيماً معتدل القامة منتصبها في أحسن الهيئات والأشكال، مستوى الخلقة، سالم الأعضاء (فَعَدَلك)، أي: فصيرك معتدلاً متناسب الخلق والأعضاء من غير تفاوت فيه، فلم يجعل إحدى اليدين أطول، ولا إحدى العينين أوسع، ولا بعض الأعضاء أبيض وبعضها أسود، ولا بعض الشعر فاحماً وبعضه أشقر، وجعلك معتدل الخلق تمشى قائماً لا كالبهائم.

=وهناك جهاز خاص خلقه الله الله في جسم الإنسان لمقاومة الأجسام الغريبة، والأمراض المعدية، ويتكون من الخلايا البالعة الكبيرة، والخلايا البيضاء ذات الأنوية المتعددة الأشكال، والخلايا ذات النواة الواحدة، وجميعها تعرف باسم الخلايا الآكلة، وهناك الخلايا اللمفاوية، وهي الجهاز المناعي المتخصص، وتنقسم إلى نوعين من الخلايا: الأول: خلايا(T) ومصدرها مخ العظام، ووظيفتها الالتحام بالمواد الغريبة والميكروبات، مسببة قتلها وتحللها، وهذا ما يعرف بالمناعة بواسطة الخلايا، وخلايا(B) ومصدرها مخ العظام، ووظيفتها صنع القذائف المضادة للأجسام الغربية والميكروبات، وتعرف باسم الخلايا الخلائطية، وتختص بالقدرة على إنتاج مجموعة منها تملك ذاكرة تستطيع بواسطتها التعرف على الميكروب والجسم الغريب المهاجم للجسم من قبل، فإذا عاود الهجوم كانت له بالمرصاد. انظر: الإعجاز العلمي في الطب الوقائي لصالح السنباني ص ١٥٠-١٧، والمحرمات وصحة الإنسان والطب الوقائي لأحمد شوقي ص ١٢٧٠.

- \* قول ﷺ: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَصَوَّرَكُمُ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمُ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١)، أي: خلقكم على أجمل صورة، وأحسن الأشكال، ومنحكم أكملها، وفي أحسن
- \* قوله ؟ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ٓ عَادَمَ ﴾ (٢)، التكريم عام شامل لخلق الإنسان حساً ومعنى، ظاهراً وباطناً، وكل ما ذكره المفسرون صحيح.

تقويم، فالله على جعلكم أحسن من الحيوانات كلها، وأبهاها صورة.

- \* إن مما يؤكد بوضوح أن الله تعالى خلق الإنسان في أحسن تقويم المقارنة بين بناء جسم الإنسان وبناء جسم أي مخلوق آخر من المخلوقات.
  - \* من مميزات الإنسان عن سائر المخلوقات الدال على خلقه في أحسن تقويم:
    - ١- انتصاب القامة.
    - ٢- تتاسق أطوال الأطراف مع طول العمود الفقري.
      - ٣- كبر حجم المخ.
      - ٤- تتاسق تفاصيل الرأس والوجه.
        - ٥- ميزة النطق والكلام.
        - ٦- جمال صورة الإنسان.
- \* مما يبين أن الإنسان خلق في أحسن تقويم وجود جهاز المناعة الذي يحتوي على خطوط دفاعية، تتمثل بالجلد خط الدفاع الأول، وجهاز دفاع خاص بكل عضو خط الدفاع الثاني، والدم خط الدفاع الثالث بجنوده من الكريات البيضاء.

١-سورة التغابن: الآية ٣.

٢- سورة الإسراء: الآية ٧٠.

### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يظهر لي الآثار التالية:

\* الإعجاز البلاغي، فقد جاء الكلام في كتاب الله عن خلق الإنسان أنه في أحسن تقويم، أي أنه صيره على أحسن ما يكون في الصورة والمعنى والإدراك، وفي كل ما هو أحسن من الأمور المادية والمعنوية (١)، والتعبير جاء بلفظين جامعين وشاملين لكل ما يدل على حسن خَلْق الإنسان.

\* المكتشفات العلمية في جسم الإنسان تظهر إعجاز آيات القرآن في حديثها عن خلق الإنسان، ومن ذلك خلق الإنسان في أحسن تقويم، إذ دلت هذه المكتشفات أن كل جهاز بل عضو بل نسيج بل خلية بالغة الدقة والإتقان، وتعمل بتناغم عجيب ومتقن مع ما حولها، مما يشهد لكل ذي لب أن ذلك إبداع الخالق الحكيم .

١- الإعجاز اللغوي والبياني في القرآن الكريم ١/٣٤٥.

٢- سورة الرحمن: الآيات ١، ٢، ٣، ٤.

٣- سورة البقرة: الآية ٣١.

# المبحث الثاني خلق الإنسان ضعيفا

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان ضعيفًا في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان ضعيفًا في ضوءِ المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: خلق الإنسان ضعيفا في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم مَّ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَفَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ (٢).

### أقوال المفسرين

اختلف المفسرون في المراد (بالضعف) في قوله وفي المواد (بالضعف في قوله المفسرين؛ القول الأول: الضعف من جهة النساء، وهذا ما عليه كثير من المفسرين؛ لسياق الآية، فقد أخبر تعالى أنه بإباحته للمؤمنين العاجزين عن نكاح الحرائر نكاح الفتيات المؤمنات، يريد بذلك التخفيف والتيسير عنهم رحمة بهم وشفقة عليهم، لما يعلم من من ضعف الإنسان، وعدم صبره عن النساء بما غرز فيه من غريزة الميل إلى الأنثى، فليس يكون الإنسان في شيء أضعف منه في النساء ألله على المسيب: «ما أيس الشيطان من بنى آدم قط إلا أتاهم من قبل النساء، فقد أتى على ثمانون سنة، وذهبت إحدى عيني، وأنا أعشى بالأخرى، وإن أخوف ما أخاف على فتنة النساء».

١- سورة النساء: الآية ٢٨.

٢- سورة الروم: الآية ٥٤.

٣- انظر: جامع البيان للطبري ١/٥/٨، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٩٢٦/٣، وبحر العلوم للسمرقندي ١/٣٢٣، والكشف والبيان للثعلبي ٢٩١/٣، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب٢/٧١، والنكت والعيون للماوردي ١/٤٧٤، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٢٦١، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان٣/٣٧، تفسير الجلالين ص١٠٤، أيسر التفاسير للجزائري ١/٤٦٤.
 ٤- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٢٩١/٣، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان٣/٣٧.

القول الثالث: ضعيف الرأي لا يدرك الأسرار والحكم إلا بنور إلهي، وفيه إشارة إلى تجهيل المجوس في قياسهم (٣).

القول الرابع: ضعيف الصبر عن الهوى والشهوات وعلى مشاق الطاعات، بل يستميله هواه وشهوته، عاجز عن مخالفة الهوى وتحمل مشاق الطاعة، ويستطيشه خوفه وحزنه، وهذا أشد الضعف، فاحتاج إلى التخفيف(٤).

القول الخامس: ضعف خلقته بالنسبة إلى كثير من المخلوقات بل الحيوانات، وهذا ظاهر، ولهذا اشتد احتياجه إلى التعاون والتمدن والأغذية والأدوية والمساكن والملابس والذخائر والمعاملات إلى غير ذلك من الضرورات.

وضعف عزائمه ودواعيه، وهذا ظاهر كذلك، ولهذا لا يصبر على مشاق الطاعات، ولا عن الشهوات، ولا سيما عن النساء.

بدلالة أنه لضعفه خلقة وعزيمة خفف الله تكليفه ولم يثقل<sup>(°)</sup>. ويلاحظ في هذا القول أنه يجمع بين القولين الثاني والرابع.

٣- انظر: روح المعاني للألوسي ١٤/٥.

\_\_\_

١- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٣٩١/٣، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٢٠٢/١، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٣٥/٦، وارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبى السعود ١٦٩/٢.

٢- سورة الروم: الآية ٥٤.

٤- انظر: الكشاف للزمخشري ١/٥٣٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٤٩/٥، وأنوار التنزيل ١٧٦/٢، وإرشاد العقل السليم ١٦٩/٢، وروح المعاني ١٤/٥، وفتح القدير ٥٢٢/١، وصفوة النفاسير ١٧٥/١.

٥- انظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٣٩٨/٢.

القول السابع: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنْكُنُ ضَمِيفًا ﴾ في كل شيء؛ لأنه خُلق من ضعف، ويؤول إلى ضعف، أسير جَوعة، صريع شبعة، وخصوصاً عن شهوة النساء، فإنه لا يصبر عن الجماع، ولا يكون في شيء أضعف منه في أمر النساء (٤).

### المناقشة:

نوقش القول الأول: بأن حمل الضعف على عدم الصبر عن النساء وإن كان ذلك مقتضى سياق الكلام، إلا أن اللفظ أعم من ذلك (٥)، ولعل قائله لم يرد الحصر (٦).

١ - سورة النازعات: الآية ٢٧.

٢- سورة الأسراء: الآبة ٧٠.

٣- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٢٣٧/٣.

٤- انظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ٢٩١/٣، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ١/ ١٨٨، والبحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٤٩/٢، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٩٩/٤.

٥- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل ١/ ١٨٨.

٦- انظر: التحرير والنتوير ٩٩/٤.

ونوقش القول الثاني: بأن ضعيف الخلقة لو قوى الله داعيته إلى الطاعة كان في حكم القوي، والقوي في الخلقة إذا كان ضعيف الدواعي إلى الطاعة صار في حكم الضعيف، فالتأثير في هذا الباب لضعف الداعية وقوتها، لا لضعف البدن<sup>(۱)</sup>.

ونوقش كذلك القول الثاني والثالث: بأن المقام لا يساعده؛ لأن الجملة اعتراض تذييلي مسوق لتقرير ما قبله من التخفيف بالرخصة في نكاح الإماء، وليس لضعف الرأي ولا لضعف البنية مدخل في ذلك، وكونه إشارة إلى تجهيل المجوس في قياسهم ليس بشيء (٢)، وإنما الذي يتعلق به التخفيف في العبادات الشاقة (٣).

والراجح: هو القول الأخير؛ وذلك لشموله، فالضعف في الإنسان يتضمن كثيرا من جوانب حياته: النفسية، والبدنية، والجنسية، والعقلية، فجميع الأقوال داخلة فيه.

فالقول الأول صحيح؛ لأنه مقتضى سياق الآية، لهذا يقول ابن جُزَيِّ: «معناه لا يصبر على النساء، وذلك مقتضى سياق الكلام، واللفظ أعم من ذلك»<sup>(3)</sup>، ويقول ابن عاشور بعد ذكره للقول الأول: «وليس مراده حصر معنى الآية فيه<sup>(٥)</sup>، ولكنه مما روعي في الآية لا محالة؛ لأن من الأحكام المتقدمة ما هو ترخيص في النكاح»<sup>(٢)</sup>. ويدل لصحة الثاني قوله تعالى: ﴿ الله الذي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ﴾ (٧).

١- انظر: اللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٣٤/٦، ٣٣٥.

٢- انظر: روح المعاني ٥/٤.

٣- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٦٩/٢.

٤ - التسهيل لعلوم التنزيل ١/ ١٨٨.

٥- أي القائل بالقول الأول وهو أنه الضعف عن الصبر على النساء.

٦- التحرير والتنوير ١٩٩/٤.

٧- سورة الروم: الآية ٥٤.

ويدل لصحة الثالث ما علل به القائلون به؛ لأن العقل مع كونه من عظيم ما كرم الله به الإنسان وميزه به، إلا أنه ضعيف، ولولا ضعفه لما أرسلت الرسل وأنزلت الكتب، ولذا وجدنا أن من اعتمد على العقل دون الشرع ضل، فالشرع حاكم على العقل، وما ذلك إلا لنقص العقل، فالعقل لا يستقل بنفسه في إدراك الأمور.

وبالتالي لا يضرهما القولين الثاني والثالث الاعتراض الوارد عليهما.

وكذلك كون الإنسان ضعيفاً باعتباره بالملأ الأعلى لا يمنع من ضعف الإنسان باعتباره بنفسه.

قول الله ﷺ: ﴿ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللللَّا الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الأول: خلقكم من أصل ضعيف هو النطفة، والماء المهين، وذلك كقوله ؟ ﴿ أَلَرْ نَعْلُمْ مِن مَّلُو مَهِينِ ﴾ (٢)، وقوله ؟ ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينُ ﴾ (٤)، وقوله ؟ ﴿ وَقُولُه اللهِ اللهِ اللهُ وَقُولُه اللهُ اللهُ وَقُولُه اللهُ اللهُ وَقُولُه اللهُ اللهُ وَقُولُه اللهُ وَقُولُه اللهُ اللهُ عَيْر ذلك من الآيات.

١- سورة الروم: الآية ٥٤.

٢- سورة المرسلات: الآية ٢٠.

٣- سورة النحل: الآية ٤.

٤ - سورة يس: الآية ٧٧.

٥- سورة الطارق: الآيتان ٥، ٦.

وقوله الله الله المحمل مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً الله الله المحف بالهرم والكبر عما كنتم عليه أقوياء في شبابكم، وهذا الترديد في الأحوال المختلفة، والتغيير من هيئة إلى هيئة، وصفة إلى صفة، هو أظهر دليل وأعدل شاهد على الصانع العليم القادر سبحانه وتعالى (٢).

قال ابن كثير: «ينبه تعالى على تنقل الإنسان في أطوار الخلق حالاً بعد حال، فأصله من تراب، ثم من نطفة، ثم من علقة، ثم من مضغة، ثم يصير عظاماً، ثم تكسى العظام لحماً، وينفخ فيه الروح، ثم يخرج من بطن أمه ضعيفاً نحيفاً واهن القوى، ثم يشب قليلاً قليلاً حتى يكون صغيراً، ثم حدثاً ثم مراهقاً شاباً، وهو القوة بعد الضعف، ثم يشرع في النقص فيكتهل، ثم يشيخ، ثم يهرم، وهو الضعف بعد القوة، فتضعف الهمة والحركة والبطش، وتشيب اللمة (٣)، وتتغير الصفات الظاهرة والباطنة» (١٠).

\_

١- سورة النحل: الآية ٤. وسورة يس: الآية ٧٧.

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١١٨/٢٠، وتفسير الكشاف للزمخشري ٤٩٣/٣، ومفاتيح الغيب للرازي ١١٩/٢٥، وأنوار التنزيل للبيضاوي ٢٤١/٤، وتفسير الجلالين ص٥٣٨، وإرشاد العقل السليم لأبي السعود٢٦/٧، والبحر المديد لابن عجيبة ٥٣٨/٥، وأضواء البيان للشنقيطي ١٧٥/٦.

٣- الشعر الذي يجاوز شحمة الأذن، فإذا بلغ المنكبين فهي جمة. مختار الصحاح للرازي ص٢٨٥.

٤- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٣٢/٣.

وقد ذكر الله على هذا الضعف الثاني في آيات أخرى (١)، ومنها:

- قوله على: ﴿وَمِنكُمْ مَن يُرِدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْمُمْرِ ﴾ قال ابن جرير: «يقول: ومنكم من يهرم فيصير إلى أرذل العمر، وهو أردؤه» (٣)، وقال القرطبي: «يعنى أردأه وأوضعه، وقيل: الذي ينقص قوته وعقله ويصيره إلى الخرف ونحوه، وقال ابن عباس: يعنى إلى أسفل العمر، يصير كالصبي الذي لا عقل له، والمعنى متقارب» (٤)، وقال الشنقيطي: «وأرذل العمر آخره الذي تفسد فيه الحواس، ويختل فيه النطق والفكر، وخص بالرذيلة؛ لأنه حال لا رجاء بعدها لإصلاح ما فسد، بخلاف حال الطفولة، فإنها حالة ينتقل منها إلى القوة وإدراك الأشياء» (٥)، ولذا بغتر في الصحيح عن النبي الله كان يستعيذ بالله من أرذل العمر (٦).

- وقوله ﷺ: ﴿ وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلِقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ قال الطبري:

«نرده إلى مثل حاله في الصبا من الهرم والكبر، وذلك هو النكس في الخلق، فيصير لا يعلم شيئاً بعد العلم الذي كان يعلمه» (^)، وقال الزمخشري: «نقلبه فيه، فنخلقه على عكس ما خلقناه من قبل، وذلك أنا خلقناه على ضعف في جسده،

١- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ١٧٥/٦.

٢- سورة النحل: الآية ٧٠. وسورة الحج: الآية ٥.

٣- جامع البيان في تأويل القرآن ٢٥١/١٧.

٤ - الجامع لأحكام القرآن ١٤٠/١٠.

٥- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٢/٩٠٤.

٦- أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب الاستعادة من أردل العمر ومن فتنة الدنيا وفتنة النار ٢٣٤٣/٥ برقم:
 ٦٠١٣. عن سعد بن أبي وقاص شه قال: تعوذوا بكلمات كان النبي التعوذ بهن "اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْبُخْلِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ أَنْ أُرَدً إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُرِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فَتِنْةِ الدُّنْيَا وَعَذَابِ الْقَبْرِ".
 الْجُبْنِ وَأَعُودُ بِكَ مِنَ الْبُخْلِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ أَنْ أُرَدً إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُرِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الدُّنْيَا وَعَذَابِ الْقَبْرِ".

٧- سورة يس: الآية ٦٨.

٨- جامع البيان في تأويل القرآن ٢٠/٨٥٠.

وخلو من عقل وعلم، ثم جعلناه يتزايد وينتقل من حال إلى حال، ويرتقي من درجة إلى درجة، إلى أن يبلغ أشده ويستكمل قوته، ويعقل ويعلم ما له وما عليه، فإذا انتهى نكسناه في الخلق فجعلناه يتناقص، حتى يرجع في حال شبيهة بحال الصبي، في ضعف جسده، وقلة عقله، وخلوه من العلم، كما ينكس السهم فيجعل أعلاه أسفله»(۱)، وقال ابن كثير: «يخبر تعالى عن ابن آدم أنه كلما طال عمره، رد إلى الضعف بعد القوة، والعجز بعد النشاط... والمراد من هذا –والله أعلم الإخبار عن هذه الدار بأنها دار زوال وانتقال، لا دار دوام واسقرار»(۲).

١- الكشاف ٤/٨٨.

<sup>٬</sup> ۲– تفسير القرآن العظيم ٦٩٧/٣.

## المطلب الثاني: خلق الإنسان ضعيفا في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية

جبل الله الإنسان على الضعف، وهذا الضعف يشمل الضعف النفسي، والضعف البدني، والضعف أمام الشهوات بأنواعها، وهو حقيقة في الإنسان، والإنسان إذا نظر متأملاً في نفسه والناس من حوله لتيقن من ثبوت هذه الحقيقة، والإنسان إذا نظر متأملاً في نفسه والناس من حوله لتيقن من ثبوت هذه الحقيقة، بل لتجلى له انعدام حوله وقوته أمام وفي مواجهة ما يحيط به من آيات وجنود الله كالسماء والأرض والحبال، وكالزلازل والبراكين، وكالرعد والبرق والريح، وكالأعاصير والصواعق وفيض الماء، بل أمام وفي مواجهة ما يبدو أصغر مثل العقر واللاغ والافتراس وغيرها (۱)، يقول الله كان: ﴿وَخُلِقَ ٱلإِنسَانُ صَعِيفًا ﴾ (۱)، هكذا يقرر الله تعالى هذه الكلية العامة الشاملة لكل إنسان، إن كل إنسان خلق ضعيفاً في نشأته فقد خلق من نطفة صبابة من الماء المهين، وخلق لا يعلم شيئاً ثم أمده الله بوسائل للعلم كما قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَهُكُمُ مَنْ بُعُلُونِ أُمّهَا لِيكُمُ السّمَعَ وَالْأَبْصِدَرَ وَالْأَفْعِدَةٌ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (۱)، ومع هذا فإنه ضعيف في علمه؛ لأنه لم يؤت من العلم إلا النزر اليسير، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَدُرِي الله وَمَا العلم، ونسيان بعده، فهو لا يعلم المستقبل حتى في تصرفاته الخاصة، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَدُرِي

١- انظر: وخلق الإنسان ضعيفا لمحمد السقا عيد، على الرابط: (http://quran-m.com).

٢- سورة النساء: الآية ٢٨.

٣- سورة النحل: الآية ٧٨.

٤ - سورة الإسراء: الآبة ٨٥.

نَقْسُ مَّاذَا تَكُسِبُ غَدًا ﴾ (١)، وخلق ضعيفاً في تصرفه وإدراكه، فقد يتصور البعيد قريباً، والقريب بعيداً، والنافع ضاراً، والضار نافعاً، ولا يدرك النتائج التي تتمخض عن تصرفاته (٢).

إن الضعف الإنساني سمة تلازم الإنسان من لحظة البداية في خلقه، فأصل تكوينه تراب الأرض! وخُلق من عدم ولم يكن شيئاً! فهل فكر الإنسان لحظة واستشعر مراحل ضعفه ووهنه، فالإنسان هذا المخلوق العجيب هو صنعة الله تعالى المحكمة الدقيقة، يبدو للوهلة الأولى في منتهى البساطة مشتملا على كل أشكال التعقيد، إنه يبدو قوياً مخيفاً مع أنه في حد ذاته ضعيف في كل جانب من جوانب شخصيته ضعفاً لا يوازيه شيء سوى ما يدعيه من القوة والعزة والسطوة، وقد لخصت لنا كلمات القرآن جوهر الإنسان؛ لكن دون أن تضع لنا الإصبع على مفردات ذلك الضعف ومظاهره، ليظل اكتشافها التدريجي عبارة عن دروس وعظات مستمرة تذكر الإنسان بحقيقته، ولربما ينفذ العمر دون أن نحيط بحقيقة أنفسنا (٣).

### من مظاهر ضعف الإنسان

إن التقدم العلمي الكبير مازال محدوداً إلى يومنا هذا، فهناك أجزاء من أجسامنا مازالت مناطق غامضة، فعلم الدماغ مازال علم إصابات أكثر من أن يكون علم وظائف وتشريح، ومركبات الأنسجة والسوائل المختلفة في أجسامنا وتفاعلها مع بعضها ما زال الكثير منها مجهولاً، فإذا ما نظرنا بإمعان إلى مناطق المشاعر

١ - سورة لقمان: الآية ٣٤.

٢- انظر: الضياء اللامع من الخطب الجوامع لمحمد بن صالح العثيمين ٢٣٢/٣.

٣- انظر: وخلق الإنسان ضعيفاً لعبدالكريم بكار، موقع صيد الفوائد، على الرابط: (www.saaid.net).

والإدراك وصلاتها وتفاعلاتها بالجوانب العضوية، وجدنا أن كثيراً مما لدينا ظنون ونظريات أكثر من أن تكون حقائق، فإذا ما خطونا خطوة أخرى نحو العالم الوجداني والروحي وجدنا أنفسنا في متاهات وسراديب.

إن الباحثين في مجالات علوم الإنسان يجدون الطرق متشعبة ملتوية كلما تقدموا نحو الأمام، على حين أن الباحثين في علوم الطبيعة يستفيدون من أنواع التقدم العلمي الأفقي في إضاءة ما بقي مظلماً من مسائل الطبيعة والمادة، وصدق الله العلمي الأققي في إضاءة ما بقي مظلماً من مسائل الطبيعة والمادة، وصدق الله العلمي إذ يقول: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْدِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُم مِن ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(١).

ويزداد ظهور ضعف الإنسان حين يدخل في صراع بين عقله ومشاعره، حيث يجد نفسه عاجزاً عن دفع مشاعره، والخلاص من وساوسه، والتغلب على مخاوفه أو معرفة مصدرها في بعض الأحيان، ليدرك المرة تلو المرة أنه مع طموحه إلى السيادة على الأرض، وغزو الفضاء، قاصر عن السيطرة على نفسه!

إن فاعلية كل رأي ودقته ينبعان من مجموعة العمليات التي يستند إليها، فإذا كانت ظنية وعائمة فإن آراءنا الطبية والنفسية سيظل كثير منها هشاً ونسبي الصواب. إن هذا الإنسان الضعيف لا يستطيع أن يجزم بشيء مقطوع من حوادث المستقبل، فمهما أدرك المرء الظروف والعوامل والمؤثرات التي تحيط به لم يستطع أن يعرف ماذا سيحدث له بعد شهر أو يوم أو ساعة، وأعظم أطباء الدنيا لا يستطيع ضمان استمرار حياته أو حياة غيره ساعة من زمان، ومن ثمّ فإن القلق والخوف من المستقبل هما الهاجس الجاثم فوق صدر الإنسان الحديث الذي فقد الإيمان (۲).

<sup>1 - &</sup>quot; 511 | 511 - 1

١- سورة الإسراء: الآية ٨٥.

٢- انظر: وخلق الإنسان ضعيفاً لعبدالكريم بكار، موقع صيد الفوائد، على الرابط: (www.saaid.net).

إن الإنسان جسد ضعيف محدود القدرات والإمكانيات، حواسه مقيدة محدودة، فهو ذو بصر محدود، إذ لا يمكنه الرؤية إلا في حدود مكونات الضوء الأبيض وهي: الأحمر، البرتقالي، الأصفر، الأخضر، الأزرق، النيلي، البنفسجي، وما ينتج عن اختلاطها ببعضها من ألوان متعددة، أما ما تعدى حدود ذلك من موجات ضوئية فلا يستطيع الإنسان أن يميزها، فالأشعة تحت الحمراء، والأشعة فوق البنفسجية، والأشعة السينية (أشعة إكس)، وأشعة جاما، وغيرها، لا تدركها العين البشرية، بينما تستطيع بعض الطيور والحيوانات أن ترى الأشياء عن طريق الأشعة تحت الحمراء مثلاً، مما يمنحها القدرة على الرؤية في الظلام الدامس.

أما السمع فالأذن البشرية ذات إمكانيات محدودة، فلا تستطيع تمييز الأصوات ذات التردد أو الذبذبات التي تقل عن حوالي عشرين ذبذبة في الثانية، أو التي تزيد عن حوالي عشرين ألف ذبذبة في الثانية، كما أن قوة الصوت أو شدته تؤثر تأثيراً ضاراً على أذن الإنسان إذا تعدت حدوداً معينة، بينما تستطيع معظم الحيوانات أن تسمع الأصوات التي يكون كثير منها خارج المدى المسموع بواسطة الأذن البشرية، فالكلب يستطيع أن يسمع الأصوات ذات التردد المنخفض بواسطة أجزاء حساسة عند الخطوط الجانبية من جسمه، وتستطيع الأسماك في الأحواض الزجاجية أن تسمع صدى حركتها منعكساً على زجاج الحوض فلا ترتطم به (۱).

بالإضافة إلى تلك القدرات العجيبة لكثير من الطيور والحشرات والحيوانات على الاتصال والحركة والهجرة والاستدلال على المواطن، مما تعجز قوى الإنسان عنه، فالحمام الزاجل لا يضل طريقه ليلاً أو نهاراً ولو ذهب بعيداً عن موطنه مئات الأميال فإنه يعود إلى مكانه الأصلى بدقة متناهية، وثعابين الماء تنطلق في رحلة

\_

١- انظر: محدودية حواس الإنسان لعبد الباسط السيد، على الرابط: (http://www.quran-m.com).

تقدر أحياناً بآلاف الأميال من كل بحار العالم إلى مكان تجمعها في جنوب برمودا، حيث تغوص إلى الأعماق السحيقة هناك وتتكاثر وتنطلق صغارها عائدة إلى نفس الموطن الأصلى لأمهاتها، ولا تضل الثعابين الكبيرة أو الصغيرة طريقها في رحلة الذهاب أو العودة، كما أن وسائل الاتصال بين الحيوانات والطيور وغيرها متعددة، وكثير منها حار الإنسان في فهمه وادراك أسراره، فذكر الفراشة يستطيع أن يميزها وأن يجيبها من مسافات طويلة بطريقة لا نعرفها، وكذلك القوة فالفيل العادى تعادل قوته قوة مئة وخمسين رجلاً أو يزيد، كذلك ليس الإنسان من أكثر المخلوقات تحملاً لظروف البيئة أو غيرها، فالإنسان لا يتحمل الجوع أو العطش إلا أياماً معدودة، كما أنه لا يصمد للتغيرات الشديدة في درجات حرارة الجو المحيط به، بينما كثير من الحيوانات في المناطق الباردة تظل أشهراً مدفونة تحت الثلوج فيما يعرف بالبيات الشتوي وتعود بعده إلى سابق نشاطها وحيويتها، كما يستطيع الجمل أن يقاوم العطش ويتحمله أسابيع، ومقدرة الإنسان على تعويض ما يفقد من خلاياه محدودة ومقصورة على الجروح البسيطة والتئام الكسور، بينما يستطيع الوزغ -والسحالي عموماً- إذا فقد ذيله أن يبدل غيره وبسرعة، كما تسارع دودة الأرض بصنع رأس لها إذا قطع رأسها، واذا قطعت نصفين ينمو كل نصف ليصبح دودة كاملة!!، ورغم إمكانيات الإنسان وما يفعل لتنميتها بالرياضة والتدريب إلا أنها تظل محدودة وان بدت لنا متطورة ومتميزة، فما وصل إليه الإنسان من سرعة في الجري لا تقارن بسرعة النمر الأمريكي التي تصل إلى ٨٠كم في الساعة، أو سرعة الصقر المنقض على فريسته ٣٨٠كم في الساعة، وما وصل إليه الإنسان من أرقام قياسية في القفز لا يقارن بقفزة بعض أنواع الضفادع التي تستطيع القفز مسافة عشرة أمتار، ومعظم الحيوانات والطيور

والحشرات لها قدرة كبيرة جداً على التكاثر، حيث تقصر لديها مدة الحمل، ويزداد عدد المواليد أو البويضات<sup>(۱)</sup>.

ومن مظاهر (الضعف) أيضاً ضعف الرجل أمام المرأة، وضعف المرأة أيضاً أمام الرجل؛ إذ إن كلاً منهما فُطِرَ على الميل للآخر والانجذاب إليه، فالإنسان مهما أوتى من قوة وعظمة يبقى ذلك الإنسان الضعيف، الذي تذله أقل الشهوات والنزوات، وتضعفه أدنى المؤثرات والمغريات، إذاً الضعف يشمل كذلك ضعف الإنسان تجاه الغريزة الجنسية (٢).

۱- انظر: محدودية حواس الإنسان، لعبد الباسط السيد، على الرابط: (http://www.quran-m.com). ورغم قوة تحمل الكثير من المخلوقات، وقدرتها على التكاثر والتحمل بدرجات تفوق إمكانيات البشر، فإن وجودها على الأرض لم يتفوق على الوجود البشري، ورغم ضخامة الكثير منها وطول أعمارها إلا أن السيادة للإنسان منذ أن انتقلت إليه بنزوله إلى الأرض لخلافتها وعمارتها، فلم تقدر الأحياء العملاقة على الأرض أن تجاري الإنسان أو تكون نداً له، لذلك أخضعها لسلطانه، فلا الحوت الأزرق الذي يصل طوله إلى ثلاثة وثلاثين متراً ووزنه عشرات الأطنان، ولا ثعابين الأناكوندا التي بلغ طول الواحد منها عشرة أمتار، ولا التماسيح التي تتراوح أطوالها بين المتر والثمانية أمتار، ولا السلاحف العملاقة التي يصل وزن الواحدة منها إلى الطن وطولها إلى المترين، ولا استطاعت الأفيال العملاقة هي أو غيرها أن تساير الإنسان في عمارته للأرض وسيطرته على كل ما فيها تحقيقاً لخلافته لها، أكثر من مليون نوع من الكائنات على الأرض استطاع الإنسان أن يتعرف عليها، ولا يعلم أعداد كل نوع منها إلا الله سبحانه وتعالى، تسكن الأرض، وتنتشر في جنباتها، وتغوص في أعماقها ومائها، ويحملها هواؤها، ويبقى الإنسان شامخاً بين تلك الأنواع جميعاً، صغيرها وكبيرها، قويها وضعيفها، قليلها وكثيرها، يقف بينها متميزاً قوياً بضعفه، مسيطراً بإمكانياته المحدودة وقدراته البدنية القاصرة، سيداً للجميع، مسخراً للكثير منها بما آتاه الله من فضل تميز به عنها جميعاً. انظر: محدودية حواس الإنسان لعبد الباسط السيد، على الرابط: (http://www.quran-m.com).

٢- انظر: من جواهر القرآن الكريم (وخُلق الإنسان ضعيفا) لبدري بن منور المدني، على الرابط: .(http://www.alchourouk.com)

وإذا نظرنا إلى مجال العلم ففي الطب مثلاً سنرى الضعف في وقوف الإنسان عاجزاً عن مداواة بعض الأمراض التي تظهر بين فترة وأخرى.

وإن أكثر ما يظن فيه عجز الإنسان وضعفه هو الإمكانات التي يمتلكها لفهم الواقع المعاش بكلياته وجزئياته ومشكلاته وخباياه، وقد كثرت في أيامنا هذه الدعوة إلى فهم الواقع وفقهه، وهي دعوة مهمة، لكنها تخفي في طريقة طرحها نوعاً من التبسيط للمسألة، حيث إن فهم الواقع أو مقاربته مسألة من أعقد ما يواجهه العقل البشري، فالقيم التي نؤمن بها تتحكم إلى حد كبير في رؤيتنا لذلك الواقع، وكثيراً ما تشكل حائلاً بيننا وبين رؤية حقيقة ما يجري فيه، والعقل الإنساني حتى يلامس الواقع فإنه يفترض ثباته وجموده، على حين أن الواقع يظل محطة لتدفق التحولات المتشعبة الكثيرة والحادة أحياناً مما يجعل إدراكنا قاصراً عن ملاحقته، وبالتالي فإن أحكامنا تصدر على أشياء فائتة ومنتهية ومن هنا فإنه لابد من بناء (إشكالية)، يتم من خلالها تقسيم الواقع إلى قضايا يمكن تحديدها وتقديم إجابات وحلول لها، والنمط الذي سنصور الواقع من خلاله هو عبارة عن صورة عقلية مركبة تدخل فيها رؤانا العقدية إلى جانب العناصر المعرفية والقيم الاجتماعية التي ترشد حركة فيها رؤانا العقدية إلى جانب العناصر المعرفية والقيم الاجتماعية التي ترشد حركة المجتمع، ومادام كل ذلك متفاوتاً عند الناس فإن عجزنا عن لمّ الخلاف سوف يظهر أكثر وأكثر عندما نحاول تقويم الواقع وإصدار الأحكام عليه (۱).

### ضعف الابتداء والانتهاء

في الوليد -فضلاً عن الجنين- تكون أغلب العظام طرية، ثم يبدأ تكلسها بالتدريج حتى تقوي، ويولد المولود بعضلات كاملة ولكنها صغيرة بالنسبة إلى حجمه، وبحواس منتبهة وأولها السمع والبصر واللمس وقدرة القبض على الأشياء،

١- انظر: وخلق الإنسان ضعيفاً لعبدالكريم بكار، موقع صيد الفوائد، على الرابط: (www.saaid.net).

وإن تأخرت حاسة الذوق قليلا، وتستكمل قشرة المخ نشاطها بالتدريج، فيستطيع الوليد بعد ثمانية أسابيع إدراك ما حوله، والتمييز بين الأصوات ذات النبرات المختلفة وبين الروائح المتباينة، وتزداد قدراته بالتدريج بعد ذلك، فتكتمل حاسة الإبصار في شهره السادس، كما تزداد قدراته على إصدار الأصوات والانفعال بالأحداث من حوله في شهره السابع، وفي الفترة بين عامه الأول والثاني يبدأ الرضيع الطبيعي بالحركة ومحاولة المشي، وفي فهم دلالة بعض الكلمات، وفي تمام الشهر السادس عشر يبدأ في الوقوف على قدميه والمشي مستقلاً، وفي تمام السنتين يكون قد وصل إلى مرحلة الكلام بجمل قصيرة مفهومة وقد تم فطامه (۱).

فالإنسان وهو جنين وفي لحظة خروجه للحياة، ثم وهو طفل رضيع يستمد الغذاء والعون من أمه، إنها لحظات الضعف والوهن الغامر الذي يمر بها كل إنسان، كان لا يقوى على الحركة والجلوس والمشي، ولا يقدر على التعبير والنطق، ولا يدرك أسباب الحياة وحركتها، تفكيره محدود، وقوته ضعيفة، وعزمه واهن، وإرادته تابعة، ويطلب العون والمساعدة (٢)، ويحتاج بعد الرضاعة إلى فترة حضانة ورعاية، ولهذا قال الله الله الذي خَلَقَكُم مِنضَعْفِ (٢).

ويبدأ الطفل بالتدريج في إدراك ما حوله، وفي تحصيل وحدات المعرفة ووسائلها، ثم تعلم اللغة وتتمية الذاكرة والقدرة على التعبير والتفكير والاستنتاج، ثم تتطور دوافعه ورغباته، ثم أخلاقه وقيمه حتى يدخل في طور المراهقة (٤).

١- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢/٤٧١، ٤٧٢.

٢- انظر: وخلق الإنسان ضعيفا لمحمد السقا عيد على الرابط: (http://quran-m.com).

٣- سورة الروم: الآية ٥٤.

٤- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢/٢٧٤.

وأما طور المراهقة فيبدأ في الذكور حوالي من سن الـ١٣ سنة، وفي البنات بين سن الـ١٠ سنة في المتوسط، وتستمر إلى سن الـ١٠ حين يكتمل نمو العظام وتقوي وتزداد كثافتها، ويتم نمو العضلات وتشتد، وتكتمل الغضاريف، فتتغير الأبعاد والأشكال والتصورات والمفاهيم، ويتميز طور المراهقة بالنمو البدني السريع، فيزداد الطول والوزن بشكل ملحوظ، ويصاحب النمو الجسدي بالبلوغ الجنسي، وزيادة إفراز الهرمونات، وتصل القوة البدنية إلى أعلى مستوياتها، وتعتبر فترة المراهقة هي طور الشباب، وهو طور الانتقال من الطفولة إلى الرجولة، فتزداد القدرات البدنية والعقلية والنفسية بالتدريج حتى تصل إلى قمتها في سن الخامسة والعشرين، وتستمر بهذا الزخم إلى سن الخامسة والأربعين حمرطة الرجولة الكاملة-، ثم يبدأ منحنى الجسد في التدهور، ليدخل في دور الكهولة ثم الشيخوخة، ويسمي القرآن الكريم مرحلة الرجولة باسم مرحلة بلوغ المرء أشده، وذلك في قوله تعالى: ﴿ كَمَّ إِذَا بَلِمَ أَشُكُمُ وَيَلَمَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ (١٥/١٠)، ولذلك عبر القرآن الكريم عن الانتقال من مراحل الجنين والرضيع والطفل وما فيها من ضعف، إلى مراحل الشباب والرجولة وما فيها من قوة وشدة بقوله ش: ﴿ الله الذي خَلَقُمُ مِن ضَعْفِ ثُمُ مَن ضَعْفِ ثُمُ مَن ضَعْفِ ثُمَةً الله المناب والرجولة وما فيها من قوة وشدة بقوله شا: ﴿ الله الذي خَلَقُلُم مِن ضَعْف ، إلى مراحل الشباب والرجولة وما فيها من قوة وشدة بقوله شا: ﴿ الله الذي خَلَقُمُ مِن ضَعْف ، أني مَعْف ، أني المَعْف ، أنه أنه ، أنه المنه ، أنه النقال من مراحل المناب والرجولة وما فيها من قوة وشدة بقوله الله ، أنه المنه المنه ، أنه المنه المن

وبعد وصول الإنسان إلى أقصى مراحل نموه الجسدي في طور الرجولة وثباته عند هذه القمة من سن الـ٢٥ إلى سن الـ٤٥ يتوقف النمو الجسدي، وتأخذ القدرات البدنية في التناقص التدريجي حتى سن الخامسة والستين، ثم بالتناقص الحاد من

١- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم ٢/٤٧٢، ٤٧٣.

٣- سورة الروم: الآية ٥٤.

<sup>3-</sup> انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم 4- ٤٧٣/٢.

سن الـ٦٥ إلى نهاية العمر، وتسمى هذه الفترة باسم طور الشيخوخة، وهي حالة من التدهور التدريجي في بنية كل حي يشمل جميع خلاياه وأنسجته وأعضائه وأجهزته مما يضعف من كفاءتها ومن قدرتها على القيام بوظائفها بالمعدلات التي كانت تقوم بها في طوري الشباب والرجولة، وهذا التدهور الصحى هو نوع من التدمير الذاتي المبرمج في الشيفرة الوراثية للخلية الحية، فيبدأ الخلل في التراكم على مستوي الخلايا لينعكس على الأنسجة والأعضاء والأنظمة، ويبدأ في الظهور في أشكال متعددة من التغير في تركيب الأحماض النووية التي تكتب بها الشيفرة الوراثية إلى شيب الرأس، وتجاعيد الجلد، وضعف الحواس، ومن المعروف أن أبسط تغير في تركيب الأحماض النووية يؤدي إلى عجز الخلية عن القيام بدورها المنوط بها، فتتراجع فاعليتها وتظهر أعراض الشيخوخة المختلفة عليها، وقيل إن من أسباب ذلك كثرة الجذور الحرة للعناصر في الجسم، وأعراض الشيخوخة لا يمكن إيقافها، ولا التخلص منها؛ لأنها ناتجة عن ضعف قدرة خلايا الجسم على الانقسام كلما تقادم بها العمر، وقد اكتشف وجود غطاءين طرفيين عند نهايتي كل جسيم من الجسيمات الصبغية الحاملة للمورثات، وأن هذين الغطاءين يتناقص طول كل منهما عقب كل عملية انقسام، فإذا وصل طولهما إلى حد معين فإن عملية انقسام الخلية تتوقف حتى تموت، وتسمى فترة عجز الخلية عن الانقسام باسم شيخوخة الخلية (١)، ومن مظاهر ذلك ما يلي:

-1 شيب شعر الرأس؛ لفقدانه مادته الملونة الموجودة بخلايا التلوين في عمق البصيلة الشعرية $(7)^{(7)}$ .

١- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٤٧٣/٢، ٤٧٤.

٢- قال الله تعالى عن زكريا الكليلا مبيناً كبر سنة: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ وَهَنَ ٱلْمَظْمُ مِنِي وَأَشْ تَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكِيبًا ﴾ [مريم:٤].
 ٣- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم ٤٧٤/٢.

٢- انكماش الجلد وتجعده، نتيجة لتناقص نشاط كل من الغدد العرقية والدهنية
 مما يؤدي إلى رقة وجفاف الجلد، وضعف أنسجته الضامة مع تقدم العمر.

٣- ضعف الحواس التدريجي، كقدرات السمع والبصر والتذوق والشم واللمس، فيستعين كبار السن بوسائل معينة كالسماعات، والنظارات، والعدسات وغيرها، كما تزداد حاجتهم إلى الإضاءة الشديدة، ويصعب تأقلمهم مع الانتقال إلى الأماكن المظلمة، وقد يقل عدد خلايا التذوق في اللسان فتقل قدراتهم على الاستمتاع بالطعام.
 ٤- ضعف العضلات، إذ لاحظ العلماء بعد سن الـ(٤٥) تناقص كتلة كل من

3- ضعف العضلات، إذ لاحظ العلماء بعد سن الـ(٤٥) تنافص كتلة كل من الأنسجة العضلية، وزيادة كتلة الأنسجة الدهنية والليفية بالتدريج مع تقدم العمر، خاصة مع قلة ممارسة الرياضة وقلة الحركة<sup>(١)</sup>.

٥- وهن (هشاشة) العظام (٢): فمع تقدم العمر، وتزايد معدلات الهدم على معدلات البناء فإن الهيكل العظمي يدخل في مرحلة الوهن؛ نظراً لامتلائه بالفراغات الناتجة عن تتاقص مادة الكالسيوم، وبذلك تزداد هشاشته، وعادة ما تتضاغط فقرات العمود الفقري مؤدية إلى قصر القامة، أو حدوث تحدب في الظهر نتيجة لضعف العضلات وتآكل الغضاريف، ويرجع وهن العظم عند كبر السن إلى توقف إفراز أعداد من الهرمونات المهمة، وإلى نقص واضح في أعداد من الفيتامينات أهمها فيتامين (D) مما يؤدي إلى نقص معدلات امتصاص الكالسيوم من الدم.

7- التدهور التدريجي للجهاز العصبي، إذ تتجدد خلايا جسم الإنسان كلها لعدة دورات طيلة حياته، باستثناء الخلايا العصبية، والتي إن ماتت لا يحل محلها بديل، ولذلك يقل عددها باستمرار مع تقدم العمر خاصة بعد تجاوز الخامسة

١- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢/٤٧٥، ٤٧٦.

٢ - قال الله تعالى عن زكريا الكلي مبيناً كبر سنة: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْمَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكِيْبًا ﴾[مريم: ٤].

والأربعين، فتضعف الذاكرة قصيرة الأمد، ويضعف معها العديد من الحواس كالسمع والبصر، والعديد من المهارات كالقدرة على الإمساك بالأشياء، وعلى الاستجابة للمؤثرات، وقد يصاب الطاعن في السن بشيء من النسيان والخرف والذهول عن كل من المكان والزمان، وقد تتعرض شخصيته إلى شيء من التغيير مع تراكم العديد من المواد بين الخلايا والألياف العصبية الحية تعرف باسم لطع الشيخوخة، والتي تكثر عادة في منطقة الناصية -منطقة اتخاذ القرار - ولذلك فإن الطاعنين في السن قد يصابون بالعديد من أمراض الشيخوخة كمرض الذهان والاكتئاب والوسوسة والخوف، وقد يتطور ذلك إلى شيء من الهوس والهيجان والجنون -نسأل الله العافية(۱).

٧- ضعف كل من القلب والجهاز الدوري؛ لبدأ بعض الخلايا العضلية للقلب في التلف، وتبدأ كل من الأنسجة الليفية والدهون في التراكم على الجدر الداخلية للأوعية الدموية، وفي عضلات القلب، وبذلك تقل كفاءة القلب تدريجياً في ضخ الدم، وتقل سرعة انقباضه، وتزداد نسب الإصابة بتصلب الشرايين، فيرتفع ضغط الدم، وقد يؤدي كل ذلك إلى حدوث الجلطات الدموية التي قد تفضي إلى الموت.

۸− ضعف الجهاز التنفسي، حيث تتناقص كفاءته بالتدريج مع الزمن فيصاب الطاعنون في السن عادة بالعديد من أمراض التهاب الرئتين، والغشاء البريتوني المغلف لهما، والتهابات الشعب الهوائية، وحساسية الأجزاء المتصلة بها، وغيرها.

9- ضعف الجهاز الهضمي؛ نظراً لتتاقص إفراز العصارات والإنزيمات المساعدة في عملية هضم الطعام، بالإضافة إلى ضعف قدرة الأسنان على القضم –إن لم تكن قد تساقطت بعد-.

١- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢/٥٧٥- ٤٧٧.

• ١- ضعف الجهاز البولي والتناسلي؛ نظرا للنقص التدريجي في إفراز العديد من الإنزيمات الخلوية في الكلى فإنها تفقد بعض وحداتها مما يؤدي إلى انقاص كفاءتها أو فشلها بالكامل، وبالمثل يؤدي النقص الفجائي في إفراز العديد من الهرمونات عند الإناث بمجرد الدخول في سن اليأس والنقص التدريجي عند الذكور في مراحل الشيخوخة إلى ضعف نشاط الجهاز التناسلي بالتدريج حتي يتوقف مع مرور الزمن (۱).

11-ضعف جهاز المناعة، ولذلك تتناقص القدرة على مقاومة الأمراض، ومن أخطر اعراض ذلك عجز جهاز المناعة عن تمييز خلايا الجسم السليمة من الأجسام الغريبة، فيبدأ بمهاجمة الجسد الذي صمم أصلاً للدفاع عنه، فيصاب بسلسلة من الأمراض المعروفة باسم أمراض فقد التمييز المناعي، والتي ينتج عنها إضعاف العديد من الخلايا والأنسجة والعمليات الحيوية في الجسم مع تقدم العمر (۲).

17 - الغدد الصماء: تقل استجابة المستقبلات الخلوية للهرمونات، وينقص هرمون النمو، وبالمثل ينقص الهرمون منظم النوم، فتقل فترات النوم، وفي الإناث يقل إفراز هرمون الأنوثة من المبيض عند انقطاع الحيض.

17- تحدث تغيرات على مستوى الخلايا والأنسجة، فيقل إنتاج المواد الفعالة وبعض الإنزيمات داخل الخلايا لذلك قد تصبح أقل فاعلية أو أقل استجابة لها، وقد تتراكم بعض المواد المتحللة الغريبة داخل الخلايا وفي الأنسجة، وفي النصف

\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٤٧٦/٢-٤٧٨، والشيخوخة تتكيس في الخلق، لمحمد دودح، منشور في مجلة الإعجاز العلمي، الصادرة عن هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي، العدد الثاني عشر، صفر ١٤٢٣هـ، ص٧-٩.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢/٤٧٨.

الأول من العمر يكون معدل عمليات البناء أعلى، أما في النصف الثاني فيقل معدل نشاط العمليات الحيوية، ويكون معدل الهدم أعلى، كما تتجه القدرات البدنية والعقلية في النصف الأول من العمر نحو الزيادة، بينما تتجه في النصف الثاني نحو التدهور والنقص(١).

فالضعف صفة ملازمة للإنسان طوال حياته، وهي السمة المميزة له في مقتبل العمر وفي خريف حياته، وسبحان الخالق العظيم الذي جعل مشوار حياة الإنسان يبدأ بالضعف، وينتهي به، حتى وإن كان في ريعان شبابه وقمة عنفوانه فهو ضعيف، أما نرى أنه صريع أمام دوافع النوم لا غلبة له عليه يطرحه أرضاً حتى وإن كانت له قوة تصارع وتقهر العتاة، وها هو المرض في أوهن أشكاله ومسبباته يقهر الإنسان ويوهن صحته ويحد من نشاطه، وقد ينال من جسده ويضعف من قوته فيصبح عاجزاً لا يقوى على رعاية نفسه، أليس ضعيفاً حتى في لحظات ومراحل القوة والغطرسة التي قد تخدع أكثر الناس وتحيد به عن سواء السبيل؟ (٣).

لما كان الضعف مبتدأ أمر الإنسان ومنتهاه، ولما كان الضعف صفة ملازمة للإنسان طوال حياته حتى في عنفوان شبابه، كان الاعتراف بهذا الضعف، وأنه شيء جبل عليه الإنسان، كنز من كنوز الجنة، فلا حول ولا قوة إلا بالله كنز من

١- انظر: الشيخوخة تتكيس في الخلق، لمحمد دودح، مجلة الإعجاز العلمي لرابطة العالم الإسلامي، عدد
 ١٢، صفر ١٤٢٣ه، ص٨، ٩.

٢- سورة الروم: الآية ٥٤.

٣- انظر: وخلق الإنسان ضعيفا لمحمد السقا عيد على الرابط: (http://quran-m.com).

كنوز الجنة، فعن أبي موسى الأشعري في قال رسول الله على: "أَلاَ أَدُلُكَ عَلَى كَلْمِهُ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ، فَقُلْتُ: بَلَى، فَقَالَ: لاَ حَوْلَ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ، فَقُلْتُ: بَلَى، فَقَالَ: لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةً إِلاَّ بِاللَّهِ"(١)، وقال العلماء: سبب ذلك أنها كلمة استسلام وتفويض إلى الله تعالى، واعتراف بالإذعان له، وأنه لا صانع غيره، ولا راد لأمره، وأن العبد لا يملك شيئا من الأمر (٢)، وعليه فلا حل إلا بالاعتصام بالله والإيمان بالله، فهو القوة الحقيقة في النفس البشرية وما دون ذلك فهو ضعف وهوان وإن كان ظاهره القوة، وعلى المسلم أن يكرس قوته ويسخرها وينتهز لحظات القوة ليؤدي واجب الطاعة والعبادة للخالق الذي أمده بالقوة ووهبه العقل والفكر والبصيرة (٣).

۱- أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة خبير ١٥٤١/٤ برقم: ٣٩٦٨، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب استحباب خفض الصوت بالذكر ٢٠٧٦/٤ برقم: ٢٧٠٤. واللفظ لمسلم.

٢- شرح النووي على مسلم ٢٦/١٧.

٣- انظر: وخلق الإنسان ضعيفا لمحمد السقا عيد على الرابط: (http://quran-m.com).

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* اختلف المفسرون في المراد (بالضعف) في قوله ن و و المنتن المواد المفسرون في المراد (بالضعف) في قوله و المنتنب و و المنتنب و و المنتنب و
- \* هذا الترديد في الأحوال المختلفة ضعف ثم قوة ثم ضعف، والتغيير من هيئة الى هيئة، وصفة إلى صفة، أظهر دليل وأعدل شاهد على الصانع العليم القادر .
  - \* من مظاهر ضعف الإنسان علمياً وواقعياً:
  - التقدم العلمي الكبير مازال محدوداً إلى يومنا هذا.
    - مجالات علوم الإنسان طرقها متشعبة ملتوية.
  - يزداد ظهور ضعف الإنسان حين يدخل في صراع بين عقله ومشاعره.
    - أن الإنسان لا يستطيع أن يجزم بشيء مقطوع من حوادث المستقبل.
- إن الإنسان جسد ضعيف محدود القدرات والإمكانيات، وحواسه مقيدة محدودة.
- القدرات العجيبة لكثير من الطيور والحشرات والحيوانات على الاتصال والحركة والهجرة والاستدلال على المواطن، مما تعجز قوى الإنسان عنه.
  - ضعف الرجل أمام المرأة، وضعف المرأة أيضاً أمام الرجل.

- أكثر ما يظن فيه عجز الإنسان وضعفه هو الإمكانات التي يمتلكها لفهم الواقع المعاش بكلياته وجزئياته ومشكلاته وخباياه.
- \* الضعف الإنساني سمة تلازم الإنسان من لحظة البداية في خلقه إلى نهاية حياته، فمن جنين ووليد وطفل رضيع ففطيم فحضانة وكلها ضعف، إلى مراهقة وشباب تتميز بالنمو البدني السريع وتنقله من الطفولة إلى الرجولة، لتزداد القدرات البدنية والعقلية والنفسية بالتدريج حتى تصل إلى قمتها، وتستمر بهذا الزخم إلى سن الد٥٥ مرحلة الرجولة الكاملة، ثم يبدأ منحنى الجسد في التدهور، ليدخل في دور الكهولة ثم الشيخوخة والتي من مظاهرها: شيب شعر الرأس، وانكماش الجلد وتجعده، وضعف الحواس التدريجي، ووهن العظام، وضعف العضلات، والقلب، والجهاز الدوري، والجهاز التنفسي، والجهاز الهضمي، والجهاز البولي، والتناسلي، وجهاز المناعة، والتدهور التدريجي للجهاز العصبي، فجعل مشوار حياة الإنسان يبدأ بالضعف وينتهي به، حتى وإن كان في ريعان شبابه وقمة عنفوانه فهو ضعيف.
- الحل الذي يجبر به الإنسان ضعفه هو الاعتصام بالله والإيمان بالله، وعلى المسلم تسخير قوته للطاعة والعبادة للخالق الذي أمده بالقوة.

### ومن خلال ما سبق يظهر لى الآثار التالية:

- \* قوت الجوانب الواقعية والعلمية قول المفسرين القائلين إن الضعف في كل شيء، ويشمل كل جوانب حياة الإنسان، كما زادتنا الجوانب العلمية تفصيلاً موسعاً ودقيقاً عن ضعف الإنسان يشمل ظاهره وباطنه.
- \* ظهور المعجزة، وذلك بوصف القرآن لخلق الإنسان بالضعف، وأطلق اللفظ ليعم، وهو ما تؤكده الجوانب الواقعية والعلمية، كذلك نجد أن القرآن الكريم ميز

ضعف التعمير والانتكاس عن الضعف الأول وهو ضعف الخلق والتسوية والتعديل والنشأة والابتداء والنماء، بأن قرن الضعف الأخير بالشيب، ومع أن هذه مظاهر يعيشها الإنسان إلا أن وصف القرآن الكريم لها بهذه الدقة العلمية والترتيب المنطقي الرشيد لمما يشهد لهذا الكتاب الخالد بالربانية الخالصة، ويشهد للرسول الخاتم الذي تلقاه بالنبوة وبالرسالة(۱).

- \* ظهور بلاغة القرآن الكريم؛ إذا وصف خلق الإنسان بكلمة وضَعِيفًا ﴾ لكن معناها يملأ الأسطر والصفحات من البيان والإيضاح.
- \* الرد على الطاعنين والمشككين فيما ورد في القرآن عن خلق الإنسان، فالإنسان مبتدأه ومنتهاه ضعف، ولا يفارقه الضعف حتى في كمال ريعان شبابه.
  - \* يتوقع أن تحمل الدراسة على الاعتصام بالله القوي؛ سداً للضعف البشري.

\_\_\_

١- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٤٧٨/٢.

# المبحث الثالث خلق الإنسان في كبد

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان في كبد في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان في كبد في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: خلق الإنسان في كبد في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي كَبُدٍ ﴾ (١).

### أقوال المفسرين

قوله ﷺ: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِ كَبَدٍ ﴾ (٢)، اختلف المفسرون في المراد بـ ﴿ ٱلْإِنسَنَ ﴾ في هذه الآية على أقوال:

القول الأول: آدم عليه السلام (٣).

القول الثاني: الجنس، أي جميع الناس، وهذا ما عليه أكثر المفسرين (٤).

١ سورة البلد: الآية ٤.

٢ - سورة البلد: الآية ٤.

٣- نقله كل من: الثعلبي في الكشف والبيان عن تفسير القرآن ٢٠٧/١٠، وابن جزي في التسهيل لعلوم
 التنزيل ٤٨٤/٢، وابن عادل في اللباب في علوم الكتاب ٣٤٣/٢٠، وغيرهم.

<sup>3-</sup> انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٥٣٥، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ١٦٦٣٠، والوجيز للواحدي ص١٦٦٣، والمحرر الوجيز لابن عطية ٥/٥٥، ومفاتيح الغيب للرازي ١٦٦٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٦/٢٠، وأنوار التنزيل للبيضاوي ٥/٤٩، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٨، والبحر المحيط لأبي حيان ٨/٠٤، وتفسير ابن كثير ٢٢٢٤، والجواهر الحسان للثعالبي ١٥٥٤، وتفسير الجلالين ص٨٠٨، وتفسير أبي السعود ١٦١٩، والبحر المديد لابن عجيبة ٨/٨٦٤.

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٧٦/٦.

٦- انظر: تفسير القرآن (اختصار النكت والعيون للماوردي) لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام ٣/٤٥٤.
 ٧- سورة البلد: الآية ٥.

يكن المسلمون إلا نفراً قليلاً، ولذلك كثر في القرآن إطلاق الإنسان مراداً به الكافرون من الناس<sup>(۱)</sup>.

القول الرابع: المراد إنسان معين، وهو الذي وصفناه بالقوة (٢)، فالتعريف تعريف العهد (٣)، واختلفوا فيه:

أ- فقيل: أبو الأشدين الجمحى (3).

ب- وقيل: أبو جهل<sup>(٥)</sup>.

- وقیل: الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف $^{(7)}$ .

- وقيل: الوليد بن المغيرة $^{(\vee)}$ .

a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a =

#### المناقشة:

أجيب عن القول الأول القائل إن الإنسان آدم الكيلا: بأنه قول ضعيف (٩).

١- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٩/٣٠.

٢- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٦٦/٣١.

٣- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٩/٣٠.

٤- كان معروفاً بالقوة والشدة، يجعل الأديم العكاظي تحت قدميه، فيقول: من أزالني فله كذا، فيجذبه عشرة رجال حتى يمزق الأديم ولا تزول قدماه، وكان شديد الكفر والعداوة للنبي ، فنزل فيه ﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ الْبَادِ: ٥]. انظر: معالم التنزيل للبغوي ٥/٥٥٠، ولباب التأويل للخازن ٢٤٨/٧.

٥- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٠٠/٣٠.

7- أذنب فاستفتى النبي غلق فأمره بالكفارة، فقال لقد: أهلكت مالاً في الكفارات والنفقات مذ تبعت محمداً، وكان قد ادعى أنه انفق مالاً كثيراً على إفساد أمر النبي في أو في الكفارات على ما تقدم. انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٥٥٩/٣، والمحرر الوجيز لابن عطية ٥٥٥/٥.

٧- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٣١٠/٣٠.

٨- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٥٥٥/٥.

٩- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٥/٥٥، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٤٨٤.

وأجيب عن القول الرابع القائل المراد إنسان معين: بأنه وإن ورد عند فعل فعله شخص معين، فإنه عام يدخل فيه كل أحد<sup>(۱)</sup>، فوقف القرآن على جهة التوبيخ للمذكور، وعلى جهة التوبيخ لاسم الجنس كله<sup>(۲)</sup>، وأما تحديد هذا المعين بأحد الأشخاص المذكورين في القول الرابع فليس لهذه الأقوال شاهد من النقل الصحيح، ولا يلائمها القسَم، ولا السياق<sup>(۳)</sup>.

والراجح: هو القول الثاني الذي عليه أكثر المفسرين، وهو أن المراد جنس الإنسان؛ لأن الكبد صفة يشترك فيها جنس الإنسان، ويدل لذلك معنى الكبد في اللغة، وكذلك الواقع، ولا يمنع حمله على العموم ما بعده من آيات؛ لأن السياق إن صح أنه في المشركين، أو شخص بعينه من الكفار، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

### وفي قوله ﷺ: ﴿فِيكِيدٍ ﴾ عدة أقوال للمفسرين:

القول الأول: خُلِق منتصباً، أو في انتصاب في بطن أُمّه وبعد ولادته، خص الإنسان بذلك تشريفاً، ولم يخلق غيره من الحيوان منتصباً.

ومعتدل القامة أو في اعتدال، لما بيّنه بعد من قوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَل لَّهُ عَيْنَيْنِ ﴾ (٤)(٥).

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٦٦/٣١.

٢- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٥/٥٥٠.

٣- انظر: التحرير والتنوير ٣١٠/٣٠.

٤ - سورة البلد: الآية ٨.

٥- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٣/٥٥٩، زالهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٢١/٥٧١، ومفاتيح والنكت والعيون للماوردي ٢٥٥/٦، والوجيز للواحدي ص١٢٠٣، ومعالم التنزيل للبغوي ٥/٥٥/، ومفاتيح الغيب للرازي ١٦٥/٣١، والدر المنثور للسيوطي ٨/٠٥٨.

وأصل الكبد الاستواء والاستقامة (١)، ومعنى هذا القول: لقد خلقناه سوياً مستقيماً (٢).

القول الثاني: يعني من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة، يتكبد في الخلق مأخوذ من تكبد الدم وهو غلظه، ومنه أخذ اسم الكبد؛ لأنه دم قد غلظ<sup>(٣)</sup>.

القول الثالث: في ظلمة وجهل (٤).

القول الرابع: خلق آدم في كبِد السماء(٥).

القول الخامس: جريء القلب، غليظ الكبد، مع ضعف خلقته، ومهانة مادته (٦).

القول السادس: ذو نفور وحميّة، مأخوذ من قولهم لفلان كبَد، إذا كان شديد النفور والحمية (٧).

القول السابع: في قوة وشدة خلقة، نزلت في أبي الأشدين أو غيره ممن كان شديداً قوياً (^).

القول الثامن: مضيعاً ما يعنيه، مشتغلاً بما لا يعنيه (٩).

۱- معالم النتزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥/٥٥٠. قال المنذري: «سمعت أبا طالب يقول: الكَبَدُ الاستواء والاستقامة». لسان العرب ٣٧٤/٣.

٢- انظر: تفسير القرآن العظيم ابن كثير ٢٢/٤.

٣- انظر: بحر العلوم ٥٥٩/٣، والنكت والعيون ٢٧٦/٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٦٢٣/٤.

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٦٣.

٥- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن الطبري ٢٤/٥٣٥، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٨٢٧٦/١٢، والنكت والعيون للماوردي ٢٧٦/٦، والمحرر الوجيز لابن عطية ٥/٥٥٥.

٦- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٢٠.

٧- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٧٦/٦.

٨- انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٥/٥٥، ومفاتيح الغيب للرازي ١٦٥/٣١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٢٠، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٤٤/٢٠.

<sup>9-</sup> انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٦٣.

القول التاسع: الكبد في الدين يكابد الشكر على السراء والصبر على الضراء؛ لأنه لا يخلو من أحدهما، ويكابد المحن في أداء العبادات(١)

القول العاشر: في شدّة ومشقة وعناء ونصب يُكابد الأمور ويُعالجها (٢)؛ لأن ذلك هو المعروف في كلام العرب من معاني الكَبَد (٣)، وكما في قوله ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَكَمَا فَي قوله ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ اللَّهُ كُرُمًا وَوَضَعَتُهُ اللَّهُ كُرُمًا وَوَضَعَتُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

١- انظر: النكت والعيون ٦/٢٧٦، ومفاتيح الغيب للرازي ٢١/٥٦١، والبحر المحيط لأبي حيان ٨/٤٧٠.

٢- انظر: جامع البيان للطبري ٢٤/٣٣٤، ٣٥٥، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢٠/٣٤٣، وبحر العلوم للسمرقندي ٣/٥٥٩، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ١٦٥/١٨، والنكت والعيون للماوردي ٢/٦٦٦، ومعالم النتزيل للبغوي ٥/٥٥٤، ومفاتيح الغيب للرازي ١٦٥/٣١، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٢، والبحر المحيط لأبي حيان ٨/٠٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠/٢، والدر المنثور للسيوطي ٨/٩١٥.

٣- قال ابن فارس: «كبد: الكاف والباء والدال أصل صحيح يدل على شِدة في شيء وقُوة، من ذلك الكَبد، وهي المشقة، يقال: لَقِيَ فلان من هذا الأمر كَبداً، أي مشقة... وكابدت الأمر: قاسيتُه في مشقة، ومن الباب الكَبِد، وهي معروفة، سمِّيت كَبِداً لتكبيدها» معجم مقاييس اللغة ١٥٣/٥، وقال الفيومي: «والكَبدُ بفتحتين -: المشقة، من المُكَابدَةِ للشيء، وهي تحمل المشاق في فعله» المصباح المنير ٢٣/٥، وقال الجوهري: «والكبد: الشدة... وكابدت الأمر: إذا قاسيت شدته» الصحاح ٩٢/٣.

٤ - سورة الانشقاق: الآية ٦.

٥- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

<sup>7-</sup> انظر: جامع البيان الطبري ٤٣٤/٢٤، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٣٤٣٣/١، وبحر العلوم للسمرقندي ٩٥٤/٣، والوجيز للواحدي ص١٢٠٣، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٢٥٤/٥، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٤٧٠/٨، والدر المنثور للسيوطي ٥٢٠/٨.

٧- وشدائد الآخرة: الموت، ومساءلة الملك، وظلمة القبر، ثم البعث، والعرض على الله، إلى أن يستقر به القرار إما في الجنة واما في النار. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٦٥/٣١.

### المناقشة:

قال أبو حيان بعد ذكره للأقوال: الأول، والرابع، والتاسع: «وهذه الأقوال ضعيفة»، ثم رجح أول قول ذكره هو، وهو القول الذي ذكرته أخيراً(١).

وضعف ابن جزي القولين الأول والرابع كذلك (٢).

والقول الراجح: هو القول الأخير أن معنى ﴿ فِي كَبِرٍ ﴾، أي في شدّة وعناء ونصب ومكابدة؛ فهو اللائق بالآية (٣) ، ويشهد لصحته الواقع المشاهد، يقول البيضاوي: «والإنسان لا يزال في شدائد مبدؤها ظلمة الرحم ومضيقه، ومنتهاها الموت وما بعده »(٤) ، ويقول أبو السعود: «أي: تعب ومشقة، فانه لا يزال يقاسي فنون الشدائد من وقت نفخ الروح إلى نزعها وما وراءه »(٥).

وقيل: لم يخلق الله خلقاً يكابد ما يكابد ابن آدم (٦).

قال بعضُ العلماء: أول ما يكابدُ قطع سرته، ثم إذا قمط قماطاً، وشد رباطاً، يكابد الضيق والتعب، ثم يكابد الارتضاع، ولو فاته لضاع، ثم يكابد نبت أسنانه، وتحرك لسانه، ثم يكابد الفطام الذي هو أشد من اللطام، ثم يكابد الخِتَان، والأوجاع والأحزان، ثم يكابد المعلم وصولته، والمؤدب وسياسته، والأستاذ وهيبته، ثم يكابد شغل الدور، وبناء ثم يكابد شغل الدور، وبناء القصور، ثم الكِبر والهرم، وضعف الركبة والقدم، في مصائب يكثر تعدادها

\_

١- البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٨-٤٧٠.

٢- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل ٤٨٣/٢، ٤٨٤.

٣- مفاتيح الغيب للرازي ٣١/١٦٥.

٤- أنوار التتزيل وأسرار التأويل البيضاوي ٥/٢٩٠.

٥- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٦١/٩.

٦- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٢٠٧/١٠، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٨٢٧٥/١٢.

ونوائب يطول إيرادها، من صداع الرأس، ووجع الأضراس، ورمد العين، وغم الدَّينِ، ووجع السن، وألم الأذُنِ، ويكابد مِحَناً في المال، والنفس، مثل الضرب والحبس، ولا يمر عليه يوم إلا يقاسي فيه شدة، ثم يكابد بعد ذلك مشقة الموت، ثم بعد ذلك مساءلة الملك، وضغطة القبر وظلمته، ثم البعث، والعرض على الله، إلى أن يستقر به القرار، إما في الجنة أو في النار، فلو كان الأمر إليه، ما اختار هذه الشَّدائد، ودل هذا على أن له خالقاً دبره، وقضى عليه بهذه الأحوال، فليتمثل أمره(۱).

والقول قبل الأخير قريب منه؛ لأن من ضمن ما يكابده الإنسان في حياته أمور العبادات والتكليف، لأنه لابد له من حمل النفس عليها، ولذا سمي التكليف بالتكليف، لأن فيه كلفة ومشقة وإن كانت معتادة للمكلف.

وقد ذكر الرازي أنه يظهر من هذه الآية - ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِى كَبْدٍ ﴾ (٢) - أنه لا بد للإنسان من البعث والقيامة؛ لأن الإنسان خلق في هذه الدنيا في كبد ومشقة ومحنة، فإذا لا بد بعد هذه الدار من دار أخرى لتكون تلك الدار دار السعادات واللذات والكرمات (٣).

١- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٠/٣٠، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٤٣/٢٠.

٢- سورة البلد: الآية ٤.

٣- انظر: مفاتيح الغيب ١٦٥/٣١.

### المطلب الثاني: خلق الإنسان في كبد في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية

إن الكَبَد طبيعة الحياة الدنيا، والإنسان إذا نظر متأملاً في نفسه وواقعه ومن حوله من أبناء جنسه، تيقن من ثبوت هذه الحقيقة، فإن الإنسان لايزال في نصب ومكابدة وشدائد منذ البداية في تكوينه إلى منتهاها بالموت وما بعده، فالنطفة الأمشاج -البذرة الأولى للجنين- لا تستقر في الرحم حتى تبدأ في الكبَد والكدح والنصب، لتوفر لنفسها الظروف الملائمة للحياة والغذاء بإذن ربها، فحالما تتكون النطفة الأمشاج من الحيوان المنوي والبويضة، تبدأ بالعمل الجاد، وتبدأ بالانشطار، الخلية تصبح خليتين، والخليتان أربع، وهكذا دواليك، حتى تتكون مئات الخلايا على هيئة ثمرة التوت وعندئذ تسمى التوتة، فإذا ما كبرت الكرة قليلاً صار ما بداخلها مجوفاً وبه سائل رقيق وعندئذ تدعى بالتكور الجرثومي، وفي هذه الأثناء لا تكف البويضة الملقحة أو النطفة الأمشاج عن الحركة -بواسطة شعيرات قناة الرحم وتقلصات جداره- وإن كانت حركة بطيئة، فهي تنتقل من الثلث الوحشى لقناة الرحم (قناة فالوب) حيث تم التلقيح، وتتجه عبر القناة الرحمية حتى تقترب من الرحم، وفي خلال خمسة أيام أو أسبوع على الأكثر تكون قد وصلت إلى الرحم وهناك تنظر أين تتوسد وتنغرز، وما تزال كذلك في كبد وكدح ونصب تتتقل من طور إلى طور، فمن نطفة إلى علقة إلى مضغة فعظام فلحم، ثم تتشأ خلقاً آخر يكون فيه التعديل والتصوير ونفخ الروح، وكل ذلك قد سبق الوقوف عليه (١)، حتى تتتهي إلى المخرج، فتذوق من المخاض إلى جانب ما تذوقه الوالدة ما تذوق، وما يكاد الجنين يرى النور حتى يكون قد ضغط ودفع حتى كاد يختنق

١- انظر: في ظلال القرآن لسيد قطب ٦/ ٣٩٠٩، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص١٩٨٠-٢٠٠٠.

في مخرجه من الرحم، ومنذ هذه اللحظة يبدأ الجهد الأشق والكبَد الأمر، يبدأ ليتنفس هذا الهواء الذي لا عهد له به، ويفتح فمه ورئتيه لأول مرة ليشهق ويزفر في صراخ يشي بمشقة البداية، وتبدأ دورته الهضمية ودورته الدموية في العمل على غير عادة، ويعاني في إخراج الفضلات حتى يروض أمعاءه على هذا العمل الجديد، وكل خطوة وكل حركة بعد ذلك كبد، فعندما يهم بالحبو، وعندما يهم بالمشى، يبذل من الجهد والمشقة الكثير للقيام بها، وعند بروز الأسنان، وعند انتصاب القامة، وعند الخطو الثابت، وعند التعلم، وعند التفكر، وفي كل تجربة جديدة كبد، ثم تفترق الطرق، وتتنوع المشاق، هذا يكدح بعضلاته، وهذا يكدح بفكره، وهذا يكدح بروحه، وهذا يكدح للقمة العيش وخرقة الكساء، وهذا يكدح لينمي ماله، وهذا يكدح لملك أو جاه، وهذا يكدح في سبيل الله، وهذا يكدح لشهوة ونزوة، وهذا يكدح لعقيدة ودعوة، وهذا يكدح إلى النار، وهذا يكدح إلى الجنة، والكل يحمل حمله ويصعد الطريق كادحاً إلى ربه فيلقاه، وهناك يكون الكبَد الأكبر للأشقياء، وتكون الراحة الكبرى للسعداء، إنه الكبد طبيعة الحياة الدنيا، تختلف أشكاله وأسبابه؛ ولكنه هو الكبَد في النهاية، فأخسر الخاسرين هو من يعاني كبَد الحياة الدنيا لينتهي إلى الكبد الأشق الأمرّ في الأخرى، وأفلح الفالحين من يكدح في الطريق إلى ربه ليلقاه بمؤهلات تنهى عنه كبَد الحياة، وتتنهى به إلى الراحة الكبرى في ظلال الله $^{(1)}$ .

ولو غُصنا في أعماق جسم الإنسان لوجدنا العناء والنصب والمكابدة:

فالخلايا في جسم الإنسان ألف مليون مليون خلية تنتظم انتظاماً دقيقاً لتؤلف أجهزة البدن المختلفة، ولكل خلية بحسب موقعها في الجسم اختصاصاً أو عملاً

١- في ظلال القرآن لسيد قطب ٦/ ٣٩٠٩، ٣٩١٠.

تقوم به على أتم ما يكون، وتتعاون مع الخلايا المجاورة لتؤدي عملها ضمن الجهاز التي هي فيه، فخلية الجلد تتعاون مع جاراتها لحماية البدن من العوامل الخارجية، وخلايا العضلات تتعاون فيما بينها ضمن الليف العضلي، وتتعاون الألياف مع بعضها للقيام بعملية التقلص العضلي الذي يؤمن الحركة والقفز وحمل الأشياء وثني المفاصل وبسطها، وخلايا الدم بعضها مختص بنقل الأوكسجين للخلايا وهي الكريات الحمر، وبعضها مختص بالحماية والدفاع عن الجسم من الأجسام الغازية وهي الكريات البيضاء، وفي مصل الدم تحل آلاف المواد المغذية والواقية للبدن، ويدور الدم في جميع البدن ليؤدي رسالته إلى كل جهاز وخلية، وجميع خلايا البدن تقسم وتتبدل وتموت باستثناء خلايا الجهاز العصبي، إذ يستهلك الجسم من خلاياه (١٢٥) مليون خلية في الثانية الواحدة، أي بمعدل (٧٥٠٠) مليون خلية في الدقيقة الواحدة، وبنفس الوقت يتشكل ويتركب نفس العدد من الخلايا تقريباً، ولو علمنا بناء وهندسة وفيزيولوجية الخلية الواحدة لخر كل واحد منا على الأرض ساجداً من عجيب صنع الله رب العالمين (١٠)، فجسم الإنسان.

ولو نظرنا إلى أي جهاز في جسم الإنسان لوجدنا النصب والكدح والمكابدة:

فمثلاً يقوم الجهاز الدوري بعمليات النقل المختلفة في الجسم مستعيناً بالدم واللمف، وهما سائلان يدوران في شبكة من الأوعية تنتشر في الجسم وتتخلل الأنسجة، ويوصل السائلان الأوكسجين والغذاء المهضوم والهرمونات إلى الأنسجة وينقلان منها المواد التي يراد التخلص منها إلى أعضاء الإخراج، وتجرى كل كرية

<sup>1-</sup> انظر: الفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد إدريس ص١٢٧، ١٢٨، ومع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٤٠.

حمراء (١٥٠٠) دورة دموية بشكل وسطي كل يوم، تقطع خلالها (١١٥٠)كم في عروق البدن (١)، فهو في دوران مستمر يكدح ويكابد لا يتوقف.

والجهاز التنفسي الذي يعمل على استيراد الأوكسجين من الهواء الخارجي إلى داخل الرئتين، حيث يدخل إلى الدم، ومنه إلى الخلايا ليقوم بحرق الأغذية خصوصاً السكريات؛ لإنتاج الطاقة اللازمة لدوام الحياة وفعالياتها المختلفة، ويقوم كذلك بطرح غاز ثاني أكسيد الكربون، والإنسان يتنفس كل لحظة من ليل أو نهار، ولو توقف هذا الجهاز لبضع دقائق لأدى إلى موت الإنسان، وفي كل يوم يتنفس الإنسان (٢٥) ألف مرة، يسحب فيها ١٨٠ مترا مكعبا من الهواء، يتسرب منها (٥، ٦) متر مكعب من الأوكسجين للدم (٢٠)، فهو يكدح طوال حياة الإنسان ويكابد.

وأما الحواس والتي هي نافذة الإنسان إلى العالم الخارجي، فلكل حاسة منها مركز في المخ ينظم عملها، وبفعل ما أودعه الخالق الحكيم من أجزاء في كل حاسة، وأجزاء عصبية أخرى تربطها بمركز تنظيم العمل في المخ، تؤدي دورها ووظيفتها التي أنبطت بها<sup>(٣)</sup>:

١- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) لزهير الكرمي ومحمد صباريني وسهام العقاد ص٤٠،
 ومع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٤٠.

٢- انظر: الفلك والطب أمام عظمة القرآن ص١٦٣، ١٦٤، ومع الطب في القرآن الكريم ص٤١.

٣- ففي العين الواحدة حوالي (١٤٠) مليون مستقبل حساس للضوء، وهي تسمى بالمخاريط والعصي، وطبقة المخاريط والعصي هذه هي واحدة من الطبقات العشرة التي تشكل شبكية العين، والتي تبلغ ثخانتها بطبقاتها العشرة (٤، ٠) مم، ويخرج من العين نصف مليون ليف عصبي ينقل الصورة بشكل ملون.

وأما الاذن ففي عضو كورتي الذي يمثل شبكية الأذن يوجد (٣٠، ٠٠٠) خلية سمعية لنقل كافة أنواع الأصوات بمختلف اهتزازتها وشدتها بحساسية عظيمة، وفي الأذن الباطنة يوجد قسم يسمى التيه؛ لأن=

فبفعل النهايات العصبية المنتشرة في الجلد والتي تتأثر بمجرد وقوع ضغط بسيط عليها بإمكان الإنسان الإحساس باللمس.

وينتشر في الأنف أطراف العصب الشمي، وبانتشار المادة الطيارة في الجو من الأجسام ذات الروائح وذوبان هذه المادة الطيارة في السائل الذي يغطي الغشاء المخاطي في الجزء العلوي من تجويف الأنف، يؤثر المحلول المتكون على النهايات العصبية للعصب الشمي المنتشرة في هذه المنطقة، وينقل العصب الشمي هذا الأثر إلى مركز الشم في المخ، فيتم الإحساس بالرائحة.

ويغطي اللسان غشاء مخاطي يفرز سائلاً مخاطياً وتنتشر على سطحه حلمات أو بروز التذوق التي تكثر فيها الخلايا الحسية، وهذه تتأثر بطعم المواد، ويتم الإحساس بالتذوق بذوبان المادة ذات الطعم في المحلول الناتج على الحلمات التي تتبه أطراف الأعصاب فيها، وتقوم هذه الأعصاب بنقل التأثير إلى مركز التذوق بالمخ وعند سقوط الأشعة الضوئية الصادرة من الجسم أو المنعكسة منه على العين تنفذ خلال القرنية، ثم الحجرة الأمامية، ثم العدسة البلورية، فتنكسر متجمعة بحيث تتكون صورة حقيقة للجسم مقلوبة على الشبكية، وتعمل عضلات القزحية على توسيع البؤبؤ وتضييقه حسب اللازم، وينقل العصب البصري صورة الجسم المقلوبة إلى مركز الإبصار في المخ ليتم إدراك الصورة بشكلها الطبيعي، ويتم ذلك بإحداث تغيرات كيمياوية في بعض خلايا الشبكية.

ويجمع الصيوان موجات الصوت المنتقلة في الهواء، وتمر موجات الصوت في القناة السمعية، وتقوم الشعيرات والصملاخ الذي تفرزه الغدد الشمعية بحجز ما يعلق

<sup>=</sup>الباحث يكاد يتيه من أشكال الدهاليز والممرات والجدر والحفر والغرف والفوهات والاتصالات وشبكة التنظيم والعلاقات الموجودة داخل هذا القسم! انظر: مع الطب في القرآن الكريم ص ٤١.

من غبار بموجات الصوت، وينتقل الاهتزاز إلى العظيمات السمعية الثلاث، ويعمل تجويف الأذن الوسطى على تقويته، ويصل الصوت إلى الكوة البيضية (غشاء غضروفي يمتد على فتحة في عظمة الأذن الداخلية)، ومنها إلى الدهليز فالقوقعة، حيث ينتقل عبر اللمف الداخلي، وتتأثر الألياف العصبية المنتشرة في الدهليز والقوقعة بها، وينقل العصب السمعي الصوت إلى المخ حيث يتم إدراك معنى الصوت (۱). فكل عمليات الحواس التي تجعل الإنسان متصلاً بالعالم الخارجي تمر في كل

فكل عمليات الحواس التي تجعل الإنسان متصلاً بالعالم الخارجي تمر في كل لحظة وحين من حياتنا عبر عدة عمليات سريعة ومتكررة ومستمرة ولا تتوقف وإلا اختلت الحاسة، وبالتالي فكل الحواس في كدح ونصب ومكابدة طوال فترة الحياة.

ولو نظرنا في آلية الكتابة لوجدناها بحد ذاتها ملكة عظيمة، وآليتها غاية في التعقيد، فهناك مراكز معينة تقرأ الكلمة وتفهمها مراكز الإدراك البصرية، ومن ثم تستودعها في خزاناتها، وعندما تطلب تلك المعلومات فإن الذاكرة تستخرج تلك الكنوز من مخابئها، ويتولى مركز الكتابة تحويلها وبأمر إرادي محض إلى أوامر حركية تتقل إلى نهايات الأصابع لتكتب ما أراد الدماغ لها كتابته.

كذلك الكلام من العمليات الشديدة التعقيد، تحتاج أولاً للذاكرة، ثم إلى ترابط المعلومات، ثم يأمر مركز النطق بعد اتساق الجملة والكلمات العصب الحنجري واللساني فيخرج الكلام، وآلية النطق تبدأ من الحبال الصوتية بعد ورود أمر النطق فتتقلص وتمتد وفق اللزوم وتشاركها في ذلك غضاريف الحنجرة وعضلات اللسان وعضلات الخدين، وأخيراً الشفتين، وتقوم الجيوب الأنفية أثناء ذلك بإعطاء الصوت رنته الخاصة به والتي تختلف من شخص لآخر (الهوية الصوتية)(٢).

١- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص ١١-٥٥.

٢- انظر: الفلك والطب أمام عظمة القرآن ص١٥٠، ١٥١.

فآلية النطق والكتابة تتم بعمليات معقدة، تترابط في أدائها عدة أجزاء، وهي عمليات متكررة مستمرة؛ إذ إن الإنسان يتكلم عدة مرات يومياً، وكذلك الكتابة، وهذا يعني أن هناك نصب وكبد داخليين، وقد يحس الإنسان أحياناً بهذا النصب والتعب فيظهر عليه، فلو ألقى الإنسان محاضرة أو درساً أو تحدث طويلاً يجد بوادر الإعياء تظهر عليه، وهذا شيء محسوس.

ولو نظرنا إلى بعض الأعضاء كذلك لوجدنا ذلك الكدح والعناء والنصب:

فالكلية الواحدة تحوي مليون وحدة وظيفية لتصفية الدم تسمى النفرونات (١)، وتقوم الكليتان بعملية غاية في التعقيد، إذ تأخذان من الدم المواد السكرية والمعادن والبروتينات وتطرحها في الوريد الخارج منها بنسب نظامية، وما زاد من سكريات على حاجة الدم فيطرح في البول، ويدخل الدم إلى الكليتين ستاً وثلاثين مرة في اليوم الواحد لتصفيته، فهو عمل مستمر ونصب دائم ودون أن يشعر به الإنسان، ولو أراد الإنسان معرفة قدر التعب الذي تقوم به الكلية فلينظر إلى من يذهب إلى تصفية دمة في كلية صناعية كم يعاني من ألم ومشقة، وفوق هذا فقد اكتشف العلماء أن الكليتين غدتان ذواتا إفراز داخلي، وأنهما تفرزان هرمونات تضبط ضغط الدم (٢).

والقلب مثلاً ذلك العضو العضلي الأجوف الذي يعمل كمضخة ماصة كابسة، يأخذ الدم من بعض الأوعية ويدفعه في أوعية أخرى، هو مضخة الحياة التي تكدح وتكابد ولا تكل عن العمل، عدد ضرباته ٢٠-٨٠ ضربة في الدقيقة الواحدة، وينبض يومياً ما يزيد على مئة ألف مرة، يضخ خلالها ٨٠٠٠ ليترا من الدم،

١- انظر: مع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٤٢.

٢- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة (آيات الله في الإنسان) لمحمد راتب النابلسي
 ص٣١٨، ٣١٩.

وحوالي ٥٦ مليون جالون على مدى حياة إنسان وسطياً، ترى هل يستطيع محرك آخر القيام بمثل هذا العمل الشاق لمثل تلك الفترة الطويلة دون حاجة لإصلاح (١)!

أوجه التشابه بين الكبد والكبد

الكبد بكسر الباء، هو العضو المعروف في جسم الإنسان، وهناك علاقة قوية جداً، بل وأسرار بين الكبد والكبد، ستظهر لنا بعد الحديث عن الكبد هذا العضو الذي له وظائف كثيرة، وهو في عمل متواصل لا يتوقف، ويبذل من الجهد مثلما يبذله الإنسان في حياته.

فالكبد: أكبر غُدَّة في جسم الإنسان، وتعدّ من أكثر الأعضاء البشرية تعقيداً، وتعمل بمثابة مصنع كيميائي رئيسي في الجسم، وواحد من مخازنه الكبيرة للغذاء، وهي كتلة بُئية مُحْمرَّة تزن نحو كيلو جرام ونصف، أو ٢كجم، تقع في أعلى الجانب الأيمن من البطن تحت الحجاب الحاجز مباشرة، وفوق المعدة والأمعاء، وتؤدِّي وظائف ضرورية عديدة، ومن أهمها:

\* مساعدة الجسم على هضم الطعام، وتخزين الغذاء أيضاً، ويسري الغذاء المهضوم من الأمعاء الدقيقة إلى الكبد بوساطة الدم، حيث يخزن، وعندما يحتاج الجسم إلى الغذاء في (الصيام، المجاعة، الجوع) فإن الكبد يطلقه في الدم، ويحوّل الكبد بعض الغذاء المهضوم إلى مركبات تحتاج إليها خلايا الجسم.

\* ويصنع الصفراء (٢)، التي لها دور مهم في هضم الدهون وامتصاصها، وتفرزها باستمرار حتى ولو كانت الأمعاء الدقيقة لا تهضم الطعام، ويتم تخزين

١- انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص٤٩، ٥١، ومع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد
 دياب وأحمد قرقوز ص٤٠.

٢- الصفراء أو المرارة: سائل قلوي مر الطعم، يعمل على تجزئة الدهون، وتحويلها إلى مستحلب دهني،
 يسهل تأثير العصارات الهاضمة عليه. انظر: الأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص ١٩.

مادة الصفراء الزائدة في المرارة إلى حين الحاجة إليها، وتسري الصفراء من الكبد وكيس المرارة إلى الأمعاء الدقيقة من خلال القناة الصفراوية المشتركة<sup>(١)</sup>.

- \* يقوم الكبد بوظيفة التعيير، حيث يدخل السكر إلى الكبد بنسب عالية جداً، ولا سيما إذا تتاول الإنسان طعاماً سكرياً، ويخرج الدم من الكبد ونسبة السكر فيه قليلة، لقيام الكبد بتعييره وموازنته، كما يقوم بتعيير الدسم، وكذلك المواد، كما يفرز الكبد بروتيناً يعير ويحدد نسبة الماء في الجسم، ومن التهب كبده أصيب بالاستسقاء، أي أن الجسم يخزن ماءً كثيراً يفوق حاجته (٢).
  - \* تتقية الدم، إذ تقوم خلايا الكبد بترشيح المواد الضارَّة من الدم (٣).
- \* يرشّح الكبد السموم والنفايات من الجسم، كما أنَّ بعض المواد التي يصنّعها الكبد تساعد الجسم على مكافحة المرض، ويساعد بعضها الآخر على تَخَثُر الدم، فهو يقوم بصنع البولة التي تساق إلى الكلى لطرحها خارج البدن، ويقوم الكبد بصنع عوامل التخثر التي توقف أي نزف طارئ في الجسم، وعوامل التمييع التي تمنع توحل الدم في الشرايين.

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ص١٠٦/١، والأطلس العلمي (فيزيولوجيا جسم الإنسان) ص١٩٠، وأسرار خلق الإنسان للنشواني ص١٨٥، ١٨٦، والإعجاز الإلهي في خلق الإنسان للنشواني ص١٨٥، ١٨٦، والفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد إدريس ص١٧٦.

٢- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة (آيات الله في الإنسان) لمحمد راتب النابلسي
 ص ٢٩٨، ٢٩٩.

٣- وتشمل هذه المواد المبيدات الحشرية، والعقاقير، والمضافات الغذائية، والمواد الكيميائية الصناعية، وتقوم الإنزيمات في خلايا الكبد بتحويل بعض هذه المواد إلى مركبات تذوب في الماء، ثم يحمل الدم هذه المواد إلى الكُلى التي تطردها في البول، وتفرز الكبد المواد الضارَّة الأخرى في الصفراء، كما ترشح من الدم أيضاً كثيراً من البكتيريا والفيروسات والكائنات الدقيقة الأخرى، وتحيط خلايا خاصة في الكبد بهذه الكائنات الدقيقة وتهضمها بطريقة كيميائية، انظر: الموسوعة العربية العالمية ص ١٠٧/١٠.

\* يستقبل الكبد كالأعضاء الأخرى، دماً يحتوي على الأكسجين من القلب، ويدخل هذا الدم إلى الكبد من خلال الشريان الكبدي، وكذلك يستقبل الكبد الدم الممتلئ بالمغذيات أو حبيبات الطعام المهضوم في الأمعاء الدقيقة، ويدخل هذا الدم في الكبد من خلال الوريد البابي، ويتفرع الشريان الكبدي والوريد البابي في الكبد إلى شبكة من الأوعية الدموية الدقيقة التي تصب في الجيبانيات (أشباه الجيوب)، وتمتص خلايا الكبد المواد الغذائية والأكسجين من الدم عندما يسري خلال الجيئانيات، كما ترشح النفايات والسموم، وفي نفس الوقت تفرز خلايا الكبد السكر والفيتامينات والمعادن والمواد الأخرى في الدم، وتصب الجيبانيات في الأوردة المركزية التي تتجمع وتكوِّن الوريد الكبدي، ويخرج الدم من الكبد خلال الوريد الكبدي.

\* يُنظم الكبد الكميات التي تتلقاها خلايا الجسم من مغنيات معينة، ويفكك المواد الأنزيمات الهاضمة البروتينات إلى حموض أمينية في الأمعاء، ويفكك المواد الكربوهيدراتية إلى سكّريّات بسيطة في مقدمتها الجلوكوز، ويحمل الدم هذه المواد الغذائية، وكذلك الفيتامينات والمعادن والأحماض الدهنية والجليسيرول إلى الكبد، ويستبعد الجلوكوز الزائد من الدم، ويخزنه في صورة مركب شبيه بالنشا يسمّى (الجليكوجين)، ويعمل الجلوكوز بمثابة وقود رئيسيّ لخلايا الجسم، ويحوّل الجليكوجين إلى سكر يطلقه في الدم عندما يحتاج الجسم إلى طاقة، ويحول الحموض الدهنية والحموض الأمينية إلى جلوكوز عندما ينخفض مخزونها من الجليكوجين، وبهذه الطريقة يساعد الكبد خلايا الجسم على ضمان حصولها على مدد دائم من الوقود (۱).

۱- انظر: الموسوعة العربية العالمية ۱۰۲/، ۱۰۲، وأسرار خلق الإنسان لداود السعدي ص١٥٨، والإعجاز الإلهي في خلق الإنسان للنشواني ص١٩٠، ١٩٤، والفلك والطب أمام عظمة القرآن ص١٧٦.

- \* يؤدي دوراً أساسياً في اختزان فيتامينات معينة، حيث يختزن فيتامين (أ)، وكذلك فيتامينات (د)، (ه)، (ك)، بالإضافة إلى مجموعة فيتامينات (ب) المركب، كما يختزن الحديد والمعادن الأخرى.
  - \* يلعب دوراً هاماً في مناعة الجسم ضد الأمراض.
- \* يصنع الكبد بروتينات الدم المختلفة، وتشمل: الأَلْبُومين (الزلال) والجُلوْبولينَات والفيبرينُوجين (١)، كما يقوم باستقلاب السكريات، واستقلاب الدهون.
- \* يفرز الكبد الكولسترول أيضاً؛ وهو مادة دهنية يستخدمها الجسم في بناء أغشية الخلايا وصناعة هورمونات معينة مثل الهورمونات الجنسية، والهورمونات مواد كيميائية تؤثر على وظائف الجسم المتعددة، وتستخدم خلايا الكبد الكولسترول في صناعة أملاح الصفراء.
- \* لكثرة الوظائف التي يقوم بها الكبد وتتوعها، ولكثرة الأعباء الملقاة عليه، ولقابليته العظيمة على التحمل، والاحتياطي الكبير في وظائفه، فلا غرابة أن الطبيب يضطر إلى إجراء فحوص عديدة للتحري عن وظائفه (٢).
- \* يحول الكبد الغذاء الذي نتناوله بشهية إلى مواد حسب احتياجات جسدنا ويخزن الباقي، لذا فإن بلايين الخلايا الموجودة في الكبد تعمل بنفس الوعي والعلم دون الوقوع في أخطاء منذ بداية الخليقة إلى يومنا هذا (٣).

<sup>1-</sup> يساعد الأُلْبُومِين على منع البلازما، وهي الجزء السائل من الدم -من التسرب خارج جدران الأوعية الدموية، وتساعد الجُلوبولينات الجسم على مكافحة المرض، ويمكن الفيبرينوجين الدم من تكوين جَلْطة لسد الأوعية الدموية المصابة. انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠٧/١٩.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠٧/١٩، وأسرار خلق الإنسان لداود السعدي ص١٥٩- ١٦٤،
 والإعجاز الإلهي في خلق الإنسان للنشواني ص١٩٠، ١٩١، ١٩٥.

٣- انظر: السلوك الواعي لدى الخلية لهارون يحيي ص٢٧.

\* أما أمراض الكبد فيكون لها عواقب خطيرة؛ لأن الكبد يؤدي وظائف حيوية كثيرة جداً، وتحدث الوفاة إذا توقفت وظائف الكبد، ومن نعم الله كال أن لدى الكبد قدرة كبيرة على تعويض معظمه من مرض أو استئصال، عن طريق بناء خلايا جديدة لتعويض الخلايا المريضة أو التالفة، وبصورة كاملة وسريعة، ويستطيع الجراحون أن يستبدلوا كبداً سليماً من متبرع ميّت دماغياً بكبد المريض الفاشلة أو تلك التي تعاني من مرض الكبد في حالته المتقدمة، وهذه رحمة من الرحيم الذي يعلم حاجة الإنسان إلى هذا العضو البالغ الأهمية؛ لكثرة الوظائف التي يقوم بها وتنوعها، وكثرة الأعباء الملقاة عليه، مع قابليته العظيمة لتحملها.

مما سبق تظهر لنا حكمة تسمية الكبد كبداً، وذلك من كثرة ما ينهض به من أعباء، يكابد الليل والنهار، وأخبرنا الله في أنه خلق الإنسان في كبد لما يكابده ويعانيه في هذه الحياة، فالإنسان مثل الكبد، كلاهما مكابد، بل إن هذا هو بعض من ذاك، وانه لمن دواعى الحكمة أن يسمى الكبد بهذا الاسم (۱).

فهذا جسم الإنسان، كل خليه فيه، وكل نسيج فيه، وكل عضو فيه، وكل جهاز فيه، يعمل بصمت، وبشكل مستمر، ويكدح وينصب في كل وقت وحين، بلا توقف، تعمل جميعها وقت الاستيقاظ أو النوم، وحال الصحة والمرض، وفي القيام والقعود والاضطجاع، وهو يمشي ومتوقف، وهو يعمل (يكتب ويدرس ويبيع ويشتري)(٢)، وهذا الإنسان نفسه في مكابدة طوال حياته حتى تأتيه منيته، ولهذا المعنى يقول حبينا على: "وَأَحَبُ الأَسْمَاءِ إِلَى اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ وَعَبْدُ الرَّحْمَن وَأَصْدَقُهَا

١- انظر: أسرار خلق الإنسان لداود السعدي ص١٦٤، ١٦٥، والفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد ص١٧٥.

٢- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة (آيات الله في الإنسان) لمحمد راتب النابلسي
 ص٣١٨.

حَارِثٌ وَهَمَّامٌ"(١)، وإنما كان حارث وهمام أصدق الأسماء؛ لأن الحارث هو الكاسب، والهمام هو الذي يهم مرة بعد أخرى، وكل إنسان لا ينفك عن هذين (١)، والهم والكسب جزء من الكبد الذي يعيشه الإنسان في هذه الحياة الدنيا.

۱- انظر: أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب في تغيير الأسماء ٧٠٥/٢ برقم: ٤٩٥٠، وهو حسن لغيره. انظر: صحيح الترغيب والترهيب للألباني ٢٠٦/٢. قال البوصيري: «هذا إسناد رواته ثقات». اتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة للبوصيري ١٢٣/٥.

٢- الترغيب والترهيب للمنذري ٣/٨٤.

## المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* قوله : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ اختلف المفسرون في المراد (بالإنسان) في هذه الآية على أقوال، والراجح هو القول الثاني أنه الجنس، أي جميع الناس، وهذا ما عليه أكثر المفسرين.
- \* وفي قوله الله المولان عدة أقوال المفسرين، والقول الراجح: هو القول إن معنى في كبد، أي في شدّة وعناء ونصب، ومكابدة؛ فهو اللائق بالآية، ويشهد لصحته الواقع المشاهد.
- \* إن الكَبَد طبيعة الحياة الدنيا، والإنسان إذا نظر متأملاً في نفسه وواقعه ومن حوله من أبناء جنسه، تيقن من ثبوت هذه الحقيقة، فإن الإنسان لايزال في نصب ومكابدة وشدائد منذ البداية في تكوينه إلى منتهاها بالموت وما بعده.
  - \* هناك عدة دلائل علمية تشهد لخلق الإنسان في كبد:

فالنطفة الأمشاج لا تستقر في الرحم حتى تبدأ في الكبد والكدح والنصب، لتوفر لنفسها الظروف الملائمة للحياة والغذاء بإذن ربها.

الخلايا في جسم الإنسان تنتظم انتظاماً دقيقاً لتؤلف أجهزة البدن المختلفة، ولكل خلية بحسب موقعها في الجسم اختصاصاً أو عملاً تقوم به على أتم ما يكون، طوال حياتها، فكل خلية في عناء ونصب ومكابدة تؤدي دوراً في حياة الإنسان.

أجهزة جسم الإنسان في نصب وكدح ومكابدة، فالدم في دوران مستمر يكابد لا يتوقف في الجهاز الدوري، والجهاز التنفسي يكدح طوال الحياة ويكابد دون توقف. كل عمليات الحواس التي تجعل الإنسان متصلاً بالعالم الخارجي تمر في كل لحظة وحين من حياتنا عبر عدة عمليات سريعة ومتكررة ومستمرة ولا تتوقف.

آلية النطق والكتابة تتم بعمليات معقدة، تترابط في أدائها عدة أجزاء، وهي عمليات متكررة مستمرة، وهذا يعني أن هناك نصب وكبد داخليين، وقد يحس الإنسان أحياناً بهذا النصب والتعب فيظهر عليه، فلو ألقى الإنسان محاضرة أو درساً أو تحدث طويلاً يجد بوادر الإعياء تظهر عليه، وهذا شيء محسوس.

أعضاء الإنسان في كدح وعناء ونصب، فالكلية مصفاة للدم في عمل مستمر ونصب دائم ودون أن يشعر به الإنسان، وهي ذات إفراز داخلي، تفرز هرمونات تضبط ضغط الدم، والقلب مضخة الحياة التي تكدح وتكابد ولا تكل عن العمل.

هناك أوجه تشابه بين الكبد والكبد، وعلاقة قوية جداً، بل وأسرار بين الكبد والكبد، فهذا العضو له وظائف كثيرة، وهو في عمل متواصل لا يتوقف، كمعمل كيميائي، ويبذل من الجهد مثلما يبذله الإنسان في حياته، فهو كالإنسان في كبد، بل إن هذا هو بعضٌ من ذاك، وأوجه الشبه بينهما يُظهر حكمة الخالق .

#### ومن خلال ما سبق يظهر لى الآثار التالية:

- \* المعطيات الواقعية والجوانب العلمية تدل على صحة ما ذهب إليه المفسرون الذي حملوا الكبد على الشدّة والعناء والنصب والمكابدة.
- \* ظهور الإعجاز البياني للقرآن الكريم، إذ وصف حال الإنسان منذ مبدأ تكوينه، فمروره بأطوار الجنين، فالولادة، فالرضاعة، فالحضانة، فالتمييز، فالمراهقة ، فالشباب، فالرجولة، فاكتمال الأشد، فالشيخوخة، إلى موته، ثم ما يكون بعد ذلك، وما يدور داخل الجسم من عمليات تقوم بها الخلايا والأعضاء والأجهزة، بصفة واحدة (كبَد) جامعة لكل ما يقاسيه من مكابدات ونصب وشدائد في رحلة الحياة إلى أن يلقى ربه.

\* أن هذا التصميم البديع الذي جعله الله شي في كل خلية ونسيج وعضو وجهاز في جسم الإنسان، تتصب وتكدح وتكابد جميعاً طوال الحياة وفق نظام دقيق محكم، لهو شاهد على وجود الخالق الحكيم العليم جل في علاه، وهذا الإبداع والإحكام هو رد وإبطال لما يزعمه الماديون والملحدون وأنصار الداروينية من أن المعمل المتكامل الذي يوجد داخل كل خلية وعضو وجهاز وليد المصادفة، ويدل على أن الداروينية باطلة لا تقوم على أساس من العلم والصحة.

\* أن تحمل هذه الدراسة كل مسلم على شحذ الهمة والجد والاجتهاد والتشمير في الطاعات؛ لأن الحياة كبد ونصب في كل مراحلها وأطوارها، فكما يكدح وينصب كل عضو في جسده للقيام بمهمته الموكلة إليه، فإن عليه أن يكدح وتتصب ليحقق الهدف الذي وجد من أجله ألا وهو تحقيق العبودية لله رب العالمين.

### المبحث الرابع خلق الإنسان من عَجَل وهلوعا

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان من عُجَل وهلوعا في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان من عُجَل وهلوعا في ضوء المعطيات الواقعية والاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: خلق الإنسان من عُجَل وهلوعا في ضوء كلام المفسرين الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُورِيكُمْ ءَاينِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ (١). وقال على: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانُ خُلِقَ هَـ لُوعًا \* إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا \* وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ (٢).

### أقوال المفسرين

اختلف المفسرون في المراد بالمؤالإنكن في قوله الله المؤالإنكن مِنْ عَجَلِ اللهِ المؤاللهِ المؤاللهِ المؤالله ال

القول الأول: جنس الإنسان ونوعه (٣)، بدليل قوله ﷺ: ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِ دُعَآءُهُ، بدليل قوله ﷺ: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَ ٱسْتِعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولًا ﴾ (٤)، وقوله ﷺ: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَ ٱسْتِعْجَالَهُم بِأَلْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾ (٥).

١- سورة الأنبياء: الآية ٣٧.

٢- سورة المعارج: الآيات ١٩-٢١.

٣- انظر: الكشاف للزمخشري ١١٨/٣، والمحرر الوجيز لابن عطية ٩٩/٤، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢٢/٢، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ١١/٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٤٩٩/١٣، وإرشاد العقل السليم لأبي السعود ٢٧/٦، وروح البيان لحقي ٣٦٨/٥، والبحر المديد لابن عجيبة ١٥٠/٤، وفتح القدير للشوكاني ٤٨١/٣، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٢٠/١٥، وأضواء البيان للشنقيطي ١٥٠/٤.

٤- سورة الإسراء: الآية ١١.

٥- سورة يونس: الآية ١١.

٦- انظر: تفسير الثوري ص٢٠١، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٨١/١٨.

٧- الهداية الى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب٧/٥٥٥٠.

القول الثالث: المراد بالإنسان النضر بن الحارث (١)(١)، وهو القائل: ﴿ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّكَمَاءِ أَوِ اَثْتِنَا بِعَذَابِ ٱلسِمِ ﴾ (٣).

القول الرابع: المراد كفار قريش؛ لأنهم استعجلوا العذاب(٤)، كما قال الله الله عنهم: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُر مَهَا فِيكِ ﴾(٥).

١- كان أشد قريش في تكذيب النبي والأذى له ولأصحابه، وكان ينظر في كتب الفرس ويخالط اليهود والنصاري.

٢- بحر العلوم للسمرقندي ٢٦/٢؛، واللباب في علوم الكتاب ٤٩٩/١٣، وفتح القدير للشوكاني ٣/٤٨١.

٣- سورة الأنفال: الآية ٣٢.

٤- انظر: فتح القدير للشوكاني ٤٨١/٣.

٥- سورة الأنبياء: الآية ٣٨.

٦- أخرجه البخاري، كتاب الإكراه، باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر ٢٥٤٦/٦ برقم: ٦٥٤٤. والحديث عن خباب بن الأرت قال: شكونا إلى رسول الله وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة، قلنا له: "ألا تستنصر لنا، ألا تدعو الله لنا؟ قال: "قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُوْخَدُ الرَّجُلُ، فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهَا، فَيُجْعَلُ نِصْفَيْنِ، وَيُمَثَّمَ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ وَعَظْمِهِ، فَمُ الله فَيُ المَّانِيةِ المَادِيث. "الحديث." الحديث.

٧- سورة الأعراف: الآية ٧٧.

٨- مفاتيح الغيب للرازي ١٤٨/٢٢، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٣/٥٠٠.

واختلف المفسرون في المراد به مِنْ عَجَلٍ ﴾ في الآية الكريمة، على أقوال:

القول الأول: أي خلق عجولاً، وذلك على المبالغة، كما يقال للرجل الذكي هو نار تشتعل، والعرب قد تسمي المرء بما يكثر منه، فتقول ما أنت إلا أكل ونوم، وما هو إلا إقبال وإدبار، وهذا متأكد بقوله تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾(١)، أي: من شأنه العجلة في الأمور (٢)، جُعل لفرط استعجاله وقلة صبره وثباته في أحواله كأنه خلق من العَجَلة، والعرب تقول لمن يكثر منه الشيء: خُلق منه، كقولهم لمن يكثر منه الكرم: خُلق من الكرم(٣)، أي أن هذا الوصف تمكن من جبلة الإنسانية (١)(٥).

القوال الثاني: خلق الإنسان على حُب العجلة (٦).

القول الثالث: المراد من ضعف(٧).

القول الرابع: المراد خُلق الإنسان من عجل في خلقه أي: على عجل وسرعة في ذلك، أو معجل؛ لأنه بُودر بخلقه قبل غروب الشمس في آخر ساعة من نهار

١- سورة الإسراء: الآية ١١.

٢- انظر: تفسير القرآن لعبد الرزاق الصنعاني ٣/٤٢، والنكت والعيون للماوردي ٣/٤٤، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٤/٢٢، والبحر المحيط لأبي حيان ٢٢٨/٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣/٩١، والجواهر الحسان للثعالبي ٥٤/٣، والبحر المديد لابن عجيبة ٥١٣/٤، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٥٢٣.

٣- انظر: أنوار التنزيل للبيضاوي ٩٣/٤، وتفسير الجلالين ص٤٢٤، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب
 الكريم أبي السعود ٦٧/٦، والبحر المديد لابن عجيبة ٥١٣/٤، وفتح القدير للشوكاني ٤٨١/٣.

٤- التحرير والتتوير لابن عاشور ١٧/١٥.

٥- قال القرطبي: «ركب على العجلة، فخلق عجولا» الجامع لأحكام القرآن ٢٨٨/١، وقال الفراء: «كأنك قلت: بنيته وخلقته من العجلة وعلى العجلة». معاني القرآن ١٩٨/٢، وقيل: إن بنيته وخلقته من العجلة وعلى العجلة وعلى المعجلة وعلى المعجلة وعلى المعجلة وعليها طُبع. انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٢٥٥٦، والوجيز للواحدي ص٢١٧، ومعالم التنزيل للبغوي ٢٨٨/٣، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٤٩٩/١٣.

<sup>7</sup> النكت والعيون للماوردي 7/23.

٧- نقل عن الحسن. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٤٩/٢٢.

يوم الجمعة، وهو آخر الأيام الستة، وفي ذلك الوقت نفخ فيه الروح؛ وبدلالة قوله تعالى: ﴿ سَأُورِيكُمْ مَايِنِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ (١) على ذلك (٢).

القول الخامس: بسرعة وتعجيل، من غير ترتيب خلق سائر الآدميين، من النطفة، ثم العلقة، ثم المضغة، ثم العظام، ثم النشأة خلقاً آخر (٣)، والمراد آدم الكيلا. القول السادس: أن آدم الكيلا سأل ربه بعد إكمال صورته ونفخ الروح في عينيه ولسانه، أن يعجل إتمام خلقه وإجراء الروح في جميع جسده، فورث أولاده العجلة (٤). القول السابع: أن معنى ﴿مِنْعَجَلِ ﴾، أي: من طين، وهذا بلغة حمير يقولون:

القول السابع: أن معنى ﴿ مِنْ عَجَلِ ﴾، أي: من طين، وهذا بلغة حمير يقولون: ينبت النخل بين الماء والعجل (٥).

القول الثامن: من تعجيل من الأمر وهو قوله كن فكان (٦).

القول التاسع: في الكلام تقديم وتأخير من باب القلب، والمعنى خلق العجل من الإنسان، يعني العجلة، كقوله ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفُرُوا عَلَى النَّارِ ﴾ (٧) أي: تعرض النار عليهم، وإنما كلم القوم بما يعقلون، وذلك مثل قولهم: استوت العود على الحِرْباء: أي استوت الحرباء على العود (٨).

١- سورة الأنبياء: الآية ٣٧.

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٨/ ٤٤٣، والنكت والعيون للماوردي ٣/٤٤٧.

٣- انظر: معالم التنزيل للبغوي ٢٨٩/٣، وتفسير السراج المنير للشربيني ٢/٢٩٦.

٤- انظر: تفسير مجاهد ٢/٠١٤، النكت والعيون للماوردي ٤٤٧/٣، ومفاتيح الغيب للرازي ١٤٨/٢٢.

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ٢٨٩/٣، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٢٨٩/٣، ومفاتيح الغيب للرازي ١٤٨/٢٢.

٦- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٧/٧٥٧.

٧- سورة الأحقاف: الآيتان ٢٠، ٣٤.

 $<sup>\</sup>Lambda$  انظر: تأویل مشکل القرآن لابن قتیبهٔ ص170، وجامع البیان للطبری 150، والکشف والبیان للثعلبی 150، ومفاتیح الغیب للرازی 150/۲۱، وتأول ابن عطیهٔ هذا القول «علی معنی أنه جعل طبیعهٔ من 150/۲۷، ومفاتیح الغیب للرازی 150/۲۲، وتأول ابن عطیهٔ هذا القول

#### المناقشة:

نوقش القول الأخير بأنه قول بعيد؛ لأنه إذا أمكن حمل الكلام على معنى صحيح وهو على ترتيبه فهو أولى من أن يحمل على أنه مقلوب، وأيضاً فإن قولهم: خلقت العجلة من الإنسان، فيه وجوه من المجاز، فما الفائدة في تغيير النظم إلى ما يجري مجراه في المجاز (۱)، بل يقول الطبري: «وفي إجماع أهل التأويل على خلاف هذا القول، الكفاية المغنية عن الاستشهاد على فساده بغيره» (۲)، ويقول القرطبي: «وهذا القول لا ينبغي أن يجاب به في كتاب الله؛ لأن القلب إنما يقع في الشعر اضطراراً» (۳).

ونوقش الثامن: بضعفه؛ لأن فيه تخصيص الإنسان بشيء كل مخلوق يشاركه فيه أن يَقُولَ لَهُ، كُن فَيكُونُ اللهُ (٥).

ونوقش القول السابع بأنه ضعيف؛ لوجود القرينة التي تثبت عدم صحته في نفس الآية، وهي قوله نفي: ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾، وقرينة أخرى في الآية التي تليها في قوله نفي: ﴿ وَيَقُولُونِ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُإِن كُنتُدُ مَهِدِقِينَ ﴾ (٦)، مما يدل على أن

<sup>=</sup>طبائعه وجزء من أخلاقه، وهذا التأويل ليس فيه مبالغة، وإنما هو إخبار مجرد، وإنما حمل قائليه عليه عدمهم وجه التجوز والاستعارة في أن يبقى الكلام على ترتيبه». المحرر الوجيز ١٠٠/٤. وهو بهذا يقترب من الأول، إلا أن إبطال ابن جرير والرازي والقرطبي لهذا القول -كما سيأتي في مناقشة الأقوال- يجعل تأويل ابن عطية بعيدا.

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٢/ ١٤٩

٢- جامع البيان في تأويل القرآن ١٨/٢٤.

٣- الجامع لأحكام القرآن ٢٨٩/١١.

٤- انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١٠٠/٤.

٥- سورة يس: الآية ٨٢. وبالتالي فليس لذكر الإنسان في الآية فائدة أو خصوصية.

٦- سورة الأنبياء: الآية ٣٨.

جنس الإنسان من طبعه العجلة التي هي خلاف التأني والتثبت (١)، يقول ابن عاشور: «وأما من فسر العجل بالطين، وزعم أنها كلمة حميرية فقد أبعد وما أسعد» (7).

ونوقش السادس بأن الظاهر أنه ونحوه من الإسرائيليات<sup>(٣)</sup>.

أما القول الخامس والرابع -ومثلهما السادس والسابع والثامن- فإنما تصح باعتبار أن ﴿ أَلْإِنْكُنُ ﴾ في قوله ؟ ﴿ خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ ﴾ يراد به آدم الكليّة، وقد سبق أن الراجح العموم في نوع وجنس الإنسان.

وأما القول الثالث -من ضعف-، فلا يصح؛ لأن خلق الإنسان ضعيفا قد بينته آيات أخر، لكن يصح القول إن العجل يدخل في جملة الضعف الذي خلق منه الإنسان.

وأما القول الأول فاعترض عليه: بأن خلق الإنسان عجولاً يناسب كونه معذوراً فيه، فلم نهاهم عن الاستعجال في قوله : ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾؟

فأجابوا: بأنه تعالى نبه بهذا على أن ترك الاستعجال حالة شريفة، وخصلة عزيزة، وحالة مرغوب فيها، كما ركب فيه من الشهوة، وأمره أن يغلبها؛ لأنه أعطاه القدرة التي يستطيع بها قمع الشهوة وترك العجلة (٤)، فالدنيا دار امتحان وابتلاء، بالإضافة إلى أن فيه إظهار قهره الله الكل مخلوق، وعجزهم عن الخروج عن ملكه وسلطانه الله الهاد الله الهاد الله الهاد الله الهاد الهاد

١- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل ي ٢٢/٢، والتحرير والتنوير ٥٠/١٧، وأضواء البيان ١٤٩/٤.

٢- التحرير والتنوير ١٧/٥٠.

٣- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ١٥٠/٤.

٤- الكشاف للزمخشري ٣/ ١١٨، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٥/١٦، واللباب في علوم الكتاب ١٩٩/١٣.

٥- انظر: البحر المديد لابن عطية ١٣/٤.

فالراجح: هو القول الأول؛ لأنه الأقرب إلى الصواب<sup>(١)</sup>؛ إذ ليس في الأقوال ما يصح معناه ويلتئم مع الآية إلا هو<sup>(٢)</sup>.

ولوجود القرائن الكثيرة عليه، فهناك قرينة متصلة في نفس الآية تدل عليه، وهي قوله ولوجود القرائن الكثيرة عليه، فهناك قرينة في الآية التالية لها، وهي قوله و وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَنَا الْوَعَدُإِن كُنتُم صَلِقِين في الآية التالية لها، وهي قوله و وَيَقُولُون مَنَىٰ هَنَا الْوَعَدُإِن كُنتُم صَلِقِين في الآية التالية لها، وهي قوله الله الإنسَنُ بِالنّبَرِ وُكَانَ الإِنسَنُ عَجُولًا في أي من عجلته دعائه على نفسه أو ولده أو ماله بالشر عند الغضب، ويبادر بذلك الدعاء كما يبادر بالدعاء في الخير، ولكن الله -بلطفه- يستجيب له في الخير، ولا يستجيب له بالشر (٥)، كما قال الخير، ولكن الله المثلث المتعالية مَا الله المناز على التأتي والتثبت وعدم العجلة، كقوله الله وجاءت آيات تحث الإنسان على التأني والتثبت وعدم العجلة، كقوله الله يَتَامَنُوا إِن جَاءَكُم فاسِقً بِنَا فَتَيَيْوا أَن تُويبُوا قَوْمًا مِهَا لَهِ فَتُصِعُوا عَلَى مَا فَمَلْتُم الله عَلَى المُعَلِي فَنصيعُوا عَلَى مَا فَمَلْتُم الله عَلَى المَا الله الذي الله الله المناز على ما فَمَلْتُم الله يَتَامِين الله الله الله المناز الله الله الله الله الله المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله الله المناز الله الله المناز المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله الله المناز المناز المناز الله المناز المناز الله الله المناز الله المناز الله الله المناز المناز ال

١- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٢/ ١٤٩.

٢- انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١٠٠/٤.

٣- سورة الأنبياء: الآية ٣٨.

٤- سورة الإسراء: الآية ١١.

٥- انظر: تيسير الكريم الرحمن للسعدي ص ٤٥٤، وأضواء البيان للشنقيطي٤ / ١٥٠،١٤٩.

٦- سورة يونس: الآية ١١.

٧- سورة الحجرات: الآية ٦. وكذلك قوله ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَثُواْ إِذَا ضَرَبَتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَبَيَّتُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ اللّهِ عَالَمَ اللّهَ عَلَيْكُ مَا اللّهَ عَلَيْكُ مَا اللّهَ عَلَيْكُ مُ اللّهَ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهَ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقد سبق قول النبي الذي طلب منه أن يطلب النصر من الله: "وَلَكِنَّكُمْ تَسُنتَعْجِلُونَ" (١)(٢)، والواقع الذي نعيشه يزخر بكثير مما يشهد على ذلك.

يقول ابن عاشور: «شبهت شدة ملازمة الوصف بكونه مادة لتكوين موصوفه؛ لأن ضعف صفة الصبر في الإنسان من مقتضى التفكير في المحبة والكراهية، فإذا فكر العقل في شيء محبوب استعجل حصوله بداعي المحبة، وإذا فكر في شيء مكروه استعجل إزالته بداعي الكراهية، ولا تخلو أحوال الإنسان عن هذين، فلا جرم كان الإنسان عجولاً بالطبع، فكأنه مخلوق من العجلة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولًا ﴾ (آ)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانُ خُلُقَ مَلُوعًا ﴾ (أ)، ثم إن أفراد الناس متفاوتون في هذا الاستعجال على حسب تفاوتهم في غور النظر والكفر؛ ولكنهم مع ذلك لا يخلون عنه » (أ).

والحكمة في ذكر عجلة الإنسان ههنا أنه لما ذكر المستهزئين بالرسول ، وقع في النفوس سرعة الانتقام منهم واستعجلت ذلك، والله تعالى يملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، يؤجل ثم يعجل، وينظر ثم لا يؤخر، ولهذا قال ناز المأوريكم أينقي في نقمي وحكمي واقتداري على من عصاني فلا تماري فكلاتستعباون المراث.

١- أخرجه البخاري، كتاب الإكراه، باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر ٢٥٤٦/٦ برقم: ٢٥٤٦.
 ٢- وفي صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها ١٨٠/١ برقم: ١٩٣. بعد أن ساق حديث أنس في الشفاعة، ذكر الراوي أنهم ذهبوا إلى الحسن، فأخبروه بحديث أنس، فقال لهم: «قد حدثنا به منذ عشرين سنة وهو يومئذ جميع، ولقد ترك شيئا ما أدري أنسي الشيخ، أو كره أن يحدثكم فتتكلوا، قلنا له

حدثتا، فضحك وقال: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْكُنُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ ما ذكرت لكم هذا إلا وأنا أريد أن أحدثكموه...».

٣- سورة الإسراء: الآية ١١.

٤- سورة المعارج: الآية ١٩.

٥- التحرير والتنوير لابن عاشور ١٧/١٥.

٦- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١٩/٣.

فالإنسان خلق عجولا يبادر الأشياء، ويستعجل وقوعها، فالمؤمنون يستعجلون عقوبة الله للكافرين ويتباطئونها، والكافرون يتولون ويستعجلون بالعذاب تكذيبا وعنادا(۱).

وهناك فرق بين العجلة والمسارعة:

فالعَجَلةُ مذمومةٌ، والمُسَارَعَةُ محمودةً.

المسارعة: البدارُ إلى الشيء في أول وقته، والعَجَلة: استقباله قبل وقته.

العَجَلةُ سمة وسوسة الشيطان، والمسارعةُ قضية التوفيق (٢).

وأما قوله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ مَا وُمًا ﴾(٢)، فقد اختلف المفسرون في المراد بِهِ الإنسَانَ ﴾ في هذه الآية على ثلاثة أقوال:

القول الأول: المراد إنسان بعينة، قيل: أمية بن خلف الجمحي ( $^{(3)}$ )، وقيل: أبو جهل ابن هشام ( $^{(0)}$ )، وقيل: الأخنس بن شريق ( $^{(7)}$ ).

القول الثاني: المراد الكافر (٧)، وذكر الشنقيطي بأنه يدل له تفسير الهلوع في الآية، واستثناء المصلين وما بعده منه؛ لأن تلك الصفات كلها من خصائص المؤمنين، ولذا عقب عليهم بقوله: ﴿ أُولَيِّكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ ﴾ (٨)، ومفهومه أن

-

١- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٥٢٣.

٢- انظر: لطائف الإشارات للقشيري ٥٠٢/٢.

٣- سورة المعارج: الآية ١٩.

٤- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٣٩٩/٣.

٥- انظر: الدر المنثور للسيوطي ٢٨٣/٨.

٦- انظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز ٢٤/٢.

٧- انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس ص٤٨٥، وجامع البيان للطبري ٢٣/ ٢٦، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٣٦/٥، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي بن أبي طالب ٧٧١٢/١٢.

٨- سورة المعارج: الآية ٣٥.

المستثنى منه على خلاف ذلك، ويدل له كذلك قول النبي على: "عَجَبًا لأَمْرِ الْمُوْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَدٍ إِلاَّ لِلْمُوْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ الْمُوْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَدٍ إِلاَّ لِلْمُوْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ"(١)، فمفهومه أن غير فَكَانَ خَيْرًا لَهُ"(١)، فمفهومه أن غير المؤمنين بخلاف ذلك، وهو الذي ينطبق عليه الوصف المذكور في الآية أنه هلوع(٢).

القول الثالث: عام (اسم جنس)، بدليل أنه استثنى منه ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴾، فهو كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْإِسْكَنَ لَغِي خُسِرٍ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٣)(٤).

والقول الثاني وإن قواه دليله، إلا أنه لا مانع من إرادة العموم؛ وتحمل الصفات المذكورة في الآيات بعد الاستثناء والحديث كذلك على المؤمن الكامل الإيمان، وقد جاء في حديث أبي هريرة في قال: سمعت رسول اللّه في يقول: "شَرُ مَا فِي رَجُلٍ: شُرُ مَا فِي رَجُلٍ: شُرُ مَا فِي رَجُلٍ:

١- أخرجه مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب المؤمن أمره كله خير ٢٢٩٥/٤ برقم: ٢٩٩٩.

٢- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٢٦٨/٨.

٣- سورة العصر: الآيتان ٢، ٣.

٤- انظر: الكشاف للزمخشري ٢١٤/٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٣٥٨/٦، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٣٦٦/١٩، والإتقان في علوم القرآن ٢٠٤/٨، والبحر المديد لابن عجيبة ٢٠٤/٨.

٥- أخرجه أبو داود، كتاب الجهاد، باب في الجرأة والجبن ٣٢٠/٢ برقم: ٢٥١٣، وأحمد، مسند المكثرين من الصحابة، مسند أبي هريرة الم ٣٨٥/١٣ برقم: ٨٠١٠، صححه الألباني في صحيح أبي داود ٢٧٢/٧.

والهالع هنا ذو الهلع، أي: يمنعه من إخراج الحق الواجب عليه، فإذا استخرج منه هلع وجزع منه، والجبن الخالع هو الشديد الذي يخلع فؤاده من شدته. انظر: معالم للخطابي ٢٤١/٢.

٦- وعن حميد الطويل قال سألت الحسن عن قوله عز و جل: ﴿ عُلِقَ مَ لُوعًا ﴾ قال: اقرأ ما بعدها، فقرأت: ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلْغَرْبُمُ نُوعًا ﴾ قال: هذا الهلوع، هكذا خلق الإنسان. تفسير مجاهد ٦٩٣/٢.

\* والهلع في اللغة: الحرص، وقيل: الجزع، وقيل: قلة الصبر، والهلوع الذي يفزع ويجزع من الشر<sup>(۱)</sup>، قال الجوهري: «الهلع: أفحش الجزع، وقد هلع بالكسر، فهو هلع وهلوع»<sup>(۲)</sup>.

وفي المراد بوم أُوعًا ﴾ في قوله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ مَـ اُوعًا ﴾ (٢) أقوال: القول الأول: أنه البخيل المنوع للخير (٤).

القول الثاني: الحريص $^{(\circ)}$ ، وقيل: الحريص على ما لا يحل له $^{(7)}$ ، وقيل: الحريص على ما لا يجده $^{(\vee)}$ .

القول الثالث: الضعيف (^).

القول الرابع: الضجور (٩)، وقيل: ضيّق القلب(١٠).

القول الخامس: الشديد الجزع(١١)(١١).

١- انظر: لسان العرب لابن منظور ٣٧٤/٨.

٢- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ٤٣/٤.

٣- سورة المعارج: الآية ١٩.

٤- انظر: النكت والعيون للماوردي ٦ / ٩٤

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ٦/٤٦، والدر المنثور للسيوطي ٢٨٤/٨.

٦- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠/٣٩، ومعالم النتزيل في تفسير القرآن للبغوي ١٥٣/٥.

٧- انظر: البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٨/٢٠٤.

 $\Lambda$  انظر: النكت والعيون للماوردي 3 / 1 , 9، وتفسير القرآن للعز بن عبد السلام 3 / 1 , 9.

٩- انظر: معانى القرآن للفراء ١٨٥/٣، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ١٥٣/٥.

١٠- انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ١٥١/٧.

١١- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٤٧٣/٣، والنكت والعيون للماوردي ٩٤/٦

17- ولذ قيل: إن الهلع أعلى أمور أربعة متقاربة في معناها العام، إلا أنها مختلفة في الدرجة والكيفية، فأول ذلك الخوف، فإن زاد وصاحبه اضطراب وانقباض صار فزعاً، فإذا زاد الفزع وأقعد صاحبه عن العمل وأورثه حزنا، أصبح جزعا، فإن زاد الجزع صار هلعا.[نضرة النعيم ٢/٤٣٥٤]. أما الجزع: فهو حزن يصرف الإنسان عما هو بصدده، ويقطعه عنه، فهو أبلغ من الحزن؛ لأن الحزن عام.[التعاريف للمناوي ص ٢٤٢].

القول السادس: الشره(١).

القول السابع: عجولاً $^{(7)}$ .

القول الثامن: متقلباً في حركات الشهوات واتباع الهوي (٣).

القول التاسع: الذي لا يشبع (٤)، وقيل: الذي لا يشبع من جمع المال (٥).

القول العاشر: جهولاً (7).

القول الحادي عشر: عند المحنة يدعو، وعند النعمة ينسى ويسهو $(^{\vee})$ .

القول الثاني عشر: الذي يرضى عند الموجود ويسخط عند المفقود  $(^{\wedge})$ .

القول الثالث عشر: طموعاً يرضيه القليل من الدنيا ويسخطه مثلها (٩).

القول الرابع عشر: حزوناً (١٠).

القول الخامس عشر: فسره الله تعالى (١١) بقوله: ﴿إِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ جَرُوعًا \*وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ جَرُوعًا \*وَإِذَا مَسَهُ الْفَرْ مَنُوعًا ﴾ [١٢]، وهذا القول فيه أوجه:

١- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠ /٣٩، والدر المنثور للسيوطي ٢٨٤/٨.

٢- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٣٩/١٠.

٣- انظر: تفسير سهل بن عبد الله التُستري ص١٧٧.

٤- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠/٣٩، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٩٠/١٨.

٥- انظر: الدر المنثور للسيوطي ٢٨٤/٨.

٦- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠/٩٩.

٧- انظر: لطائف الإشارات للقشيري ٦٣١/٣.

٨- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٣٩/١٠.

٩- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠/٣٩، ولطائف الإشارات للقشيري ٣/٦٣١.

١٠ - انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٣٩/١٠.

۱۱- انظر: تفسير مجاهد ۲۹٤/۲، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ۲۱۱/۲، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ۵۰۸/۶، وتفسير الجلالين ص۷٦٥، وفتح القدير للشوكاني ٥٠/٥٣.

١٢ - سورة المعارج: الآية ٢٠، ٢١.

1 – شدید الحرص، قلیل الصبر (۱)، أو شدّة الجَزَع مع شدّة الحرص والضجر (۲)، أو إذا مسه الخیر لم یشکر، وإذا مسه الشر لم یصبر (۲)، أو لا یصبر علی خیر ولا شر حتی یفعل فیهما ما لا ینبغی (۱)، أو إذا افتقر جزع، وإذا أیسر منع (۱)، أو سرعة الجزع والاضطراب عند مسّ المکروه، وسرعة المنع عند مسّ الخیر، من قولهم: ناقة هلوع: سریعة السیر (۱)، أو إذا ناله شر أظهر شدة الجزع، وإذا ناله خیر بخل ومنعه الناس (۱)، أو إذا أصابه الفقر والحاجة أو المرض أو نحو ذلك فهو كثیر الجزع، وإذا أصابه الخیر من الغنی والخصب والسعة ونحو ذلك فهو كثیر المنع والإمساك (۸).

٢ - إذا استغنى منع حق اللَّه وشح، وإذا افتقر سأل وألح<sup>(٩)</sup>.
 ومعانى الأقوال كلها تنافى الثبات والقوة والاجتماع والتماسك والصبر (١٠).

قال ابن عاشور: «والذي استخلصته من تتبع استعمالات كلمة الهلع أن الهلع قلة إمساك النفس عند اعتراء ما يحزنها أو ما يسرها، أو عند توقع ذلك، والإشفاق منه، وأما الجزع فمن آثار الهلع، وقد فسر بعض أهل اللغة الهلع بالشره، وبعضهم

۱- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ۱۱٤/۳۰، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ۳۸۹/۰، وغرائب القرآن ورغائب القرقان للنيسابوري ۳۵۸/۰، ومحاسن التأويل للقاسمي ۳۱۸/۹.

٢- انظر: جامع البيان للطبري ٢٣/٢١٠.

٣- انظر: النكت والعيون للماوردي ٥/١٦، وفتح القدير للشوكاني ٥/٠٥٣

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٩/١٨، ٢٩٠، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٦٧/١٩.

٥- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ١٠/١٩.

٦- انظر: الكشاف للزمخشري ٢١٤/٤، وإرشاد العقل السليم لأبي السعود ٣٢/٩، وروح المعاني ٢١/٢٩.

٧- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٠٤/٣، والبحر المديد لابن عجيبة ٢٠٤/٨، وفتح القدير ٥٥٠/٥.

٨- انظر: فتح القدير للشوكاني ٥٠/٥.

٩٠ انظر: النكت والعيون للماوردي ٩٤/٦، ٩٥.

١٠ - انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية ٢٣٤/١٧.

بالضجر، وبعضهم بالشح، وبعضهم بالجوع، وبعضهم بالجبن عند اللقاء، وما ذكرناه في ضبطه يجمع هذه المعانى، ويريك أنها آثار لصفة الهلع.

ومعنى ﴿ يُلِقَ مَلُوعًا ﴾: أن الهلع طبيعة كامنة فيه مع خَلْقِه، تظهر عند ابتداء شعوره بالنافع والضار، فهو من طباعه المخلوقة كغيرها من طباعه البشرية، إذ ليس في تعلق الحال بعاملها دلالة على قصر العامل عليها، ولا في اتصاف صاحب الحال بالحال دلالة على أنه لا صفة له غيرها، وقد تكون للشيء الحالة وضدها باختلاف الأزمان والدواعي، وبذلك يستقيم تعلق النهي عن حال مع تحقيق تمكن ضدها من المنهي؛ لأن عليه أن يروض نفسه على مقاومة النقائص وإزالتها عنه، وإذ ذكر الله الهلع هنا عقب مذمة الجمع والإيعاء، فقد أشعر بأن الإنسان يستطيع أن يكف عن هلعه إذا تدبر في العواقب فيكون في قوله: ﴿ عُلِقَ مَلُوعًا ﴾ كناية بالخلق عن تمكن ذلك الخلق منه وغلبته على نفسه، المعنى: أن من مقتضى تركيب الإدراك البشري أن يحدث فيه الهلع» (١٥/١٠).

١- التحرير والتنوير ٢٩/١٥٥، ١٥٦.

٧- قال ابن كثير: «يقول تعالى مخبراً عن الإنسان وما هو مجبول عليه من الأخلاق الدنيئة» تفسير القرآن العظيم ٤/٨٠٥، وقال السعدي: «وهذا الوصف للإنسان من حيث هو وصف طبيعته الأصلية» تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ص٨٨٧، وقال ملا حويش: «جنساً وجبلة طبع على الهلع» بيان المعاني ٤/٩٠٤. وذكر بعض المفسرين أن الهلع لفظ واقع على أمرين: أحدهما: الحالة النفسانية التي لأجلها يقدم الإنسان على إظهار الجزع والفزع، والثاني: تلك الأفعال الظاهرة من القول والفعل الدالة على تلك الحالة النفسانية، أما تلك الحالة النفسانية فلا شك أنّها تحدُث بخلق الله تعالى؛ لأنّ من خلقت نفسه على تلك الحالة لا يُمكِنه إزالة تلك الحالة من نفسه، أما الأفعال الظّاهرة من القول والفعل يمكنه تركها والإقدام عليها فهي أمورً اختياريةً. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٠/١١، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢١٤/٣، ٣٦٩.

فالهلع خصلة ركبت فيه كما ركبت الشهوة، وأمر أن يغلبها، وأعطي القدرة التي يستطيع بها قمعها والشهوة.

١- سورة النساء: الآية ٧٩.

٢- سورة النساء: الآية ٧٨.

٣- التحرير والتتوير ٢٩/١٥٦، ١٥٧.

### المطلب الثاني: خلق الإنسان من عُجَل وهلوعا في ضوء المعطيات الواقعية والاكتشافات العلمية

إن الإنسان إذا نظر متأملاً في نفسه، وواقعه، وأعماله، وأحواله، ومجتمعه، والناس من حوله، لوجد أنه عجول فعلاً، يتعجل الأمور، والنتائج، ويتبع منطق عقله، ويحاول مجاراة عجلة الحياة التي تدور بسرعة، ويتأثر بالنظرة السطحية القصيرة إلى الأمور، دون عمق وشمول ونظر في تجارب الآخرين ممن حوله، ويغفل عن سنن الله في الكون وفي النفس وفي التشريع ومع المخالفين، والأمثلة الواقعية على عجلة الإنسان كثيرة جداً، فمثلاً في عصرنا نجد أن حوادث السير والمرور سببها في الغالب راجع إلى العجلة، وبالتالي كم من التوجيهات والإرشادات التي تدلي بها الجهات المختصة تركز على العجلة كسبب أول ورئيس في ذلك، كذلك نجد أن كثيراً من المشكلات الاجتماعية التي تترتب عليها آثار سيئة جداً قد تسبب انهيار أسر وتشقق مجتمعات ترجع إلى الشائعات الناجمة عن العجلة في نقل الأخبار والمعلومات دون تريث، وقد بين القرآن أن من عجلة الإنسان دعائه على نفسه أو ولده أو ماله بالشر عند الغضب، ويبادر بذلك الدعاء كما يبادر بالدعاء في الخير، ولما طُلب من النبي من النبي النبي بي المناب نصر الله قال:

ومن أخطر ما توقعه العجلة في الإنسان خلال رحلته في هذه الحياة الدنيا أن يؤثر هذه الحياة العاجلة على الدار الآخرة، ولو انتهى حاله معها أو حصوله على ما يحب منها إلى شقائه وعذابه الأبدي، فتراه يعرض عن الآخرة ويذرها، ولو كان عمله لها يجعله من أصحاب السعادة الأبدية، بشهادة واقع حاله في سلوكه الحياتي تجاه مطالبه القريبة الزمنية من الحياة الدنيا، كالمال، والولد، والمنصب، والدار، حتى أنه يدعو ربه بإلحاح، لتحقيق مطلوبه الدنيوي الذي تعلقت نفسه به،

متصوراً أنه سينال به السعادة، دون أن يضع في حسبانه وتقديراته احتمال أن يكون فيه شر له، وسيجلب له التعاسة والشقاء والعذاب والخيبة، وهذا من عجلة وضعف الإنسان وشدة تعلق نفسه بالعاجلة وحبه لها(۱).

ولهذا ولما كانت العجلة شيئا يكثر من الإنسان جاءت الأحكام الشرعية مراعية لذلك، فالطلاق مثلاً جعل بيد الرجل لأنه أضبط لنفسه من المرأة وأبعد عن التعجل فيه منها، ونظراً لأن الإنسان قد تقوده عجلته إلى إيقاع الطلاق دون تأمل وتريث، جعلت له فرصة بل فرصتان في الطلاق، يراجع نفسه بعد ذلك ويدفع تعجله، وفي البيع للإنسان اشتراط خيار رد المبيع، احتياط من التعجل في الشراء، وجعلت الشورى من أهم مبادئ الشريعة؛ وما ذلك إلا لتحجيم دائرة الخطأ الذي قد ينتج عن التعجل في الإقدام على الأمور، بل جاء الأمر القرآني بالتثبت من كل ما يصل إلى الإنسان والتأني وعدم العجلة في البناء عليه في قوله نها: ﴿ يَتَأَيُّ الَّذِينَ وَمَا مَا مَا اللهِ اللهِ المَا مَا مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا الذي الله الله الله الإنسان والتأني وعدم العجلة في البناء عليه في قوله أنها: ﴿ يَتَأَيُّ الَّذِينَ اللهِ اللهِ اللهِ الإنسان والتأني وعدم العجلة في البناء عليه في قوله أنها الذي المَا الله المَا المَا المَا الله المَا الله المَا الم

ولذا قيل: الشخص العَجِل يقول قبل أن يعلم، ويجيب قبل أن يفهم، ويحمد قبل أن يجرب، ويذم بعد ما يحمد، ويعزم قبل أن يفكر، ويمضي قبل أن يعزم، والعجل تصحبه الندامة، وتعتزله السلامة، وكانت العرب تكنى العجلة، أم الندامات<sup>(٣)</sup>.

إن تركيب المدارك البشرية ركز بحكمة دقيقة، تجعلها قادرة على الفعل والكف، وساعية إلى الملائم، ومعرضة عن المنافر، وجعلت فيها قوى متضادة الآثار يتصرف العقل والإدراك في استخدامها كما يجب في حدود المَقْدِرَة البدنية التي أعطها النوع والتي أعطيها إفراد النوع، ثم جعل له إدراكاً يميز الفرق بين آثار

١- انظر: عجائب النظر والتأمل في عظمة الله على (آيات الله في الكون والإنسان) لأسامة الناعسة ص٢٦١.

٢- سورة الحجرات: الآية ٦.

٣- انظر: روضة العقلاء ونزهة الفضلاء لمحمد بن حبان البستي أبو حاتم ص ٢١٦.

الموجودات، وآثار أفعالها بين النافع منها والضار، والذي لا نفع فيه ولا ضر، وخلق فيه إلهاماً يحب النافع، ويكره الضار، غير أن اختلاط الوصفين في بعض الأفعال وبعض الذوات قد يريه الحال النافع منها ولا يريه الحال الضار، فيبتغي ما يظنه نافعاً غير شاعر بما في مطاويه من أضرار في العاجل والآجل، أو شاعراً بذلك ولكن شغفه بحصول النفع العاجل يرجح عنده تناوله الآن؛ لعدم صبره على تركه مقدراً معاذير أو حيلاً يقتحم بها ما فيه من ضر آجل، وإن اختلاط القوى الباطنية مع حركات التفكير قد تستر عنه ضر الضار ونفع النافع، فلا يهتدي إلى ما ينبغي سلوكه أو تجنبه، وقد لا تستر عنه ذلك ولكنها تحدث فيه إيثاراً لاتباع الضار لمنافرة لوجدانه، وذلك من اشتمال تركيب قواه الباعثة والصارفة وآلاتها التي بها تعمل منافرة لوجدانه، وذلك من اشتمال تركيب قواه الباعثة والصارفة وآلاتها التي بها تعمل وتدفع على شيء من التعاكس في أعمالها، فحدثت من هذا التركيب البديع صلاحية للوفاء بالتدبير الصالح المنوط بعهدة الإنسان، وصلاحية لإفساد ذلك أو بعثرته، وجعل للإنسان عقل وحكمة إن هو أحسن استعمالها نَخلت صفاته، وثقفت من قناته، وقد بين الشرع للإنسان ما يَرِيْضُ جامحَ نفسه، وكيف يوفق بين إدراكه وحسه (۱).

وعليه فدافع الإنسان للعجلة يرجع إلى:

١ أنه يحب شيئاً اغتراراً بما يتهيأ له منه، أو طلباً للذة عاجلة تحصل له منه،
 ولكنه قد بكون فبه شراً له.

٢- أنه يكره شيئاً نفوراً مما يتهيأ له فيه، أو تجافياً عن ألم عاجل يحصل له منه، ولكن قد يكون الشيء الذي كرهه خيراً عظيماً له، فلأجل هذين العاملين كان الإنسان كثير العجلة (٢).

٢- انظر: عجائب النظر والتأمل في عظمة الله على (آيات الله في الكون والإنسان) ص٢٦١.

١- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ١٥٦/٢٩.

وبالتالي فهذه العجلة منشؤها دافع نفسي بسبب الحرص على نيل المحبوب، والخوف من المكروه، وبالتالي كثرت العجلة في الإنسان حتى صار الاستعجال كالطبيعة المركوزة في فطرته، وبالتالي فعلى الإنسان أن يعمل على ضبط نفسه، وإلجامها بلجام الشرع والعقل للتخفيف من غلوها في الاستعجال، بإمعان النظر في الآثار والعواقب المترتبة على الاستعجال، ودوام النظر في كتاب الله عز وجل، والمطالعة في السنة، والسيرة، والتاريخ، فإن ذلك مما يهدئ النفس، ويحمل على التريث والتأتي، ويبصر بسنن الله في الكون وفي النفس وفي التشريع ومع العصاة والمكنبين، مع مجاهدة النفس على التأتي والتريث (۱۱)، والاستعانة بالله بالاعتصام به والالتجاء إليه لجبر النقص وسد الخلل في النفس البشرية، ودعائه إذا رغب في شيء إن كان فيه خير أن ييسر له فيه، وإذا كان فيه شر أن يصرفه عنه، بل علم النبي النبي الاستخارة، وما هي إلا خروجا من حول الإنسان وقوته، وابتعاداً عن الاتكال على النفس البشرية التي تتعجل الأمور (۲۰(۳)، وقد امتدح رسول من عبد القيس بقوله هي: "إنّ فيك لَخَصْلَتَيْنِ يُحِبُهُمَا اللّهُ الْحِلْمُ وَالأَنَاةُ"، أما الحلم عبد القيس بقوله هي: "إنّ فيك لَخَصْلَتَيْنِ يُحِبُهُمَا اللّهُ الْحِلْمُ وَالأَنَاةُ"، أما الحلم

۱- انظر: آفات على الطريق لمحمد نوح ص٣٦-٤٣، وخلق الإنسان من عجل لوليد خالد الربيع، بحث منشور في مجلة الفرقان على الرابط: (.http://www.al-forqan).

٢- عن جابر ابن عبدالله قال: "كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا الإسْتِخَارَةَ فِي الأُمُورِ كَمَا يُعَلِّمُنَا السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ،
 يَقُولُ: إِذَا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الْفَرِيضَةِ، ثُمَّ لِيَقُلِ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ،
 وَأَسْتَقْدُرُكَ بِقُدْرَتِكَ، وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ، فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلاَ أَقْدِرُ، وَتَعْلَمُ وَلاَ أَعْلَمُ وَأَنْتَ عَلاَمُ الْغُيُوبِ،
 اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الأَمْرَ خَيْرٌ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي، أَوْ قَالَ: عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاصْرِفُهُ عَنِي وَلَمِعْشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي،
 قَالَ فِي عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاصْرِفُهُ عَنِي وَاصْرِقْنِي عَنْهُ وَاقْدُرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ، ثُمَّ أَرْضِنِي، قَالَ: وَيُستَمِّي حَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاصْرِفْهُ عَنِي وَاصْرِقْنِي عَنْهُ وَاقْدُرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ، ثُمَّ أَرْضِنِي، قَالَ: وَيُستَمِّي حَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاصْرِفْهُ عَنِي وَاصْرِقْنِي عَنْهُ وَاقْدُرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ، ثُمَّ أَرْضِنِي، قَالَ: وَيُستَمِّي حَاجِلِ أَمْرِي، كَانَ الْخَارِي، كَانِ أَبُولِ النطوع، باب ما جاء في النطوع مثنى مثنى مثنى مثنى 17 والم 17 والم 17 عجائب النظر والتأمل ص ٢٦٢.

٤- أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله ﷺ وشرائع الدين ١/ ٤٦ برقم: ١٧.

فهو العقل، وأما الأناة فهي التثبت وترك العجلة (۱)، فما أحوجنا إلى التأني والروية والصبر في جميع أمورنا؛ لنظفر بالمقاصد والغايات، ونسلم من الندامة والخسران (۲). وإذ تأملنا في الإنسان، وواقعه، وأحواله، لوجدنا قلة إمساك النفس عند اعتراء ما يحزنها أو ما يسرها، أو عند توقع ذلك، والإشفاق منه، وعند ضعف الإيمان أو عند خواء القلب منه، يظهر أثر ذلك الهلع عند مس الشر جزعاً و شحاً وضجراً، يتألم للذعته، وبحسب أنه دائم لا كاشف له، ويظن اللحظة الحاضرة سرمداً مضروباً عليه، ويحبس نفسه بأوهامه في قُمقُم (۱) من هذه اللحظة وما فيها من الشر الواقع عليه، وبحبس نفسه بأوهامه في أمقه (۱) من يتصور أحدهم أنه ليس هناك فرج، ولا يتوقع من الله تغييراً، ومن ثم يأكله ويمزقه الهلع؛ ذلك أنه لا يأوي إلى ركن ركين يشد من عزمه، ويعلق به رجاءه وأمله، منوعاً للخير ممسكاً إذا قدر عليه، يحسب أنه من عزمه، ويعلق به رجاءه وأمله، منوعاً للخير ممسكاً إذا قدر عليه، يحسب أنه منه، مستعبداً للحرص عليه! ذلك أنه لا يدرك حقيقة الرزق ودوره هو فيه، ولا يتطلع من كده وكسبه فيبخل به على غيره، ويحتجبه الشخصه، ويصبح أسير ما ملك إلى خير منه عند ربه وهو منقطع عنه خاوي القلب من الشعور به، فهو هلوع في الحالتين، هلوع من الشر، هلوع على الخير، وهي صورة بائسة للإنسان، حين يضعف إيمانه أو يخلو قلبه من الإيمان (٤)، وبقدر نقصان إيمانه يكون بؤسه.

ويواجه الإنسان مشاعر قلق وهلع في أوقات معينة خلال حياته، كاستجابة ورُدود فِعل عندما يكون الإنسان في حالة خطرة أو مسببة للكرب أو الشدة، ومن خلال مراجعة ما يتعلق بنوبات الهلع في مراجع الطب النفسي الحديث فقد لاحظ

١- شرح النووي على مسلم ١٨٩/١.

٢- انظر: خلق الإنسان من عجل لوليد خالد الربيع، على الرابط: (http://www.al-forgan.net).

٣- قمقم بضم القافين ما يسخن فيه الماء من نحاس وغيره ويكون ضيق الرأس، أو إناء صغير من نحاس أو
 فضة أو خزف صيني يجعل فيه ماء الورد. لسان العرب ٤٩٣/١٢، والمعجم الوسيط ٢٠٠/٢.

٤- انظر: في ظلال القرآن لسيد قطب ٦/ ٣٦٩٨.

الأطباء مؤخراً زيادة كبيرة في المرضى الذين يعانون من حالات غامضة تتمثل في نوبات من القلق والرعب الهائل مدتها قصيرة نسبياً؛ لكنها مصحوبة بأعراض مرضية مزعجة تدفع المرضى إلى البحث عن العلاج في المستشفيات وأقسام الطوارئ وعيادات الأطباء من مختلف التخصصات، وأحياناً في غرف الرعاية المركزة، وظهر مصطلح اضطراب الهلع (Panic Attacks)، ونوبات الهلع (Panic Attacks) في مراجع الطب النفسي الحديث مؤخراً لوصف حاله مرضية غامضة تصيب نسبة كبيرة من الناس من مختلف الأعمار، وتقدر نسبة الإصابة بنوبات الهلع بعد أن تزايد انتشارها مؤخراً بحوالي ۱۲% من الناس من مختلف الأعمار، ويعني ذلك وجود ملايين المرضى الذين يعاني معظمهم في صمت ولا يدركون أن المشكلة تتمثل في الإصابة باضطراب نفسي قابل للعلاج (۱).

وما يذكر عن الهلع في الطب النفسي حالة نفسية مرضية، يعالجونها بالعقاقير، أو الجلسات الطبية، أو بهما معاً، والهلع المذكور في القرآن حالة في النفس تنافي الثبات والقوة والاجتماع والتماسك والصبر، ينتج عنها شدة الجزع<sup>(۲)</sup> عند الشر وشدة الحرص عند الخير، وقد أوضح القرآن الكريم أنها موجودة في الإنسان، ويظهر أثرها عند وقوع الشر أو الخير، واستثنى قوماً لا تظهر عليهم آثار هذا الهلع من شدة جزع وحرص؛ لأنهم اهتدوا بهدي ربهم، واستناروا بنوره، فكان ما ذكره عنهم فيه علاج لهذه الأمور النفسية، وذلك بالصلاة والمداومة عليها بأدائها في أوقاتها<sup>(۳)</sup>،

<sup>1-</sup> الإشارات النفسية في القرآن الكريم للطفي الشربيني، منشأة المعارف، الإسكندرية، ٢٠٠٨م، واضطراب الهلع، موقع موسوعة الملك عبدالله بن عبدالعزيز العربية للمحتوى الصحي، الرابط: (http://www.kaahe.org/health). ٢- الجزع: حزن يصرف الإنسان عما هو بصدده، ويقطعه عنه، فهو أبلغ من الحزن؛ لأن الحزن عام. التعاريف ص٢٤٢. ٣- يقول ابن بطّال: «المراد من الآيات الكريمة إثبات خلق الله تعالى للإنسان بأخلاقه من الهلع والصّبر، والمنع والإعطاء، وقد استثنى الله المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون، لا يضجرون بتكرّرها عليهم». فتح البارى لابن حجر ١١/١٣٠.

وفي السنة المطهّرة ما يفيد تأثير الصلاة في راحة القلب بها، ويدل على ذلك قوله وفي السنة المطهّرة ما يفيد تأثير الصلاة في راحة القلب بها، ويدل على ذلك قوله والزكاة والصدقة المندوبة والمستحبة، والإيمان بالغيب والجزاء، ومن هذا حاله والزكاة والصدقة المندوبة والمستحبة، والإيمان بالغيب والجزاء، ومن هذا حاله اطمأنت نفسه وارتاح قلبه، لأنه يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وأن عقباه إلى خير، وهم خائفون من التقصير في الطاعة ومن باب أولى الخوف من ارتكاب الظلم والمعصية، ويحفظون الفروج عما حرم الله، ويؤدون الأمانات، ويوفون بالعهود، ويؤدون الشهادة بصدق، وفوق ذلك يلزمون ذكر الله قال نها: ﴿إلا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَنْ الرّضا بغضاء الله عَلَى التَّمْ وَشِعْلَةً يَن الرّضا بقضاء الله عَلَى التَحْلَص من هذه الأمور (٥)، ونستطيع أن نجمل علاج الهلع بكلمة (التقوى)، التي هي جماع كل الخير، وفيها التزام المأمور وترك المحظور على نور من الله.

والموضوع بحاجة لدراسة نفسية متعمقة؛ لمعرفة حقيقة العجل والهلع وأثر كل منهما على سلوك الإنسان ونفسيته، وإن كان مما لا ريب فيه أنهما موجودان في طبيعة الإنسان بشهادة القرآن كلام الله خالق الإنسان.

۱- أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب في صلاة العتمة ٢١٥/٢ برقم: ٤٩٨٥، صححه الألباني في صحيح الجامع الصغير ٢٣٠٧/٢.

٢- أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب وقت قيام النبي روة من الليل ٢٠/١ برقم: ١٣١٩. و "حَزَبَهُ": نابه وألم به أمر شديد. انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٤٨/١٧.

٣- سورة الرعد: الآية ٢٨.

٤- سورة يونس: الآية ٥٧.

٥- انظر: نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ٤٣٥٢/٩.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والمعطيات الواقعية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* اختلف المفسرون في المراد باله ألْإِنكُن ﴾ في قوله ؟ : ﴿ خُلِق الْإِنكُ مِنْ مِنْ عَجَلٍ ﴾، والراجح أنه جنس الإنسان ونوعه.
- \* اختلف المفسرون في المراد بو مِنْ عَجَلِ ، والراجح أنه خلق عجولاً، من شأنه العجلة في الأمور، فجُعل لفرط استعجاله وقلة صبره وثباته في أحواله كأنه خلق من العَجَلة، على المبالغة، فهذا الوصف تمكن من جبلة الإنسانية.
- \*هناك فرق بين العجلة والمسارعة: فالعَجَلةُ استقبال الشيء قبل وقته، وهي مذمومةٌ، والمسارعة: البدارُ إلى الشيء في أول وقته، وهي محمودةٌ.
- \* اختلف المفسرون في المراد به المراد به ألإنسكن في قوله الله الله المفسرون في المراد به المراد به المراد به المراد العموم.
- \* في المراد بو مَوْمَا في أقوال، ومعاني الأقوال كلها تتافي الثبات والقوة والاجتماع والتماسك والصبر، واستخلص ابن عاشور من تتبع استعمالات كلمة الهلع أنه قلة إمساك النفس عند اعتراء ما يحزنها أو ما يسرها، أو عند توقع ذلك، والإشفاق منه، وأما الجزع فمن آثار الهلع، وكذلك الشره والضجر والشح والجوع والجبن عند اللقاء كلها آثار لصفة الهلع، وأن الهلع طبيعة كامنة في الإنسان مع خُلْقِه، تظهر عند ابتداء شعوره بالنافع والضار.
- \* واقع الإنسان يدل على أنه عجول يتعجل الأمور والنتائج ويتبع منطق عقله، ويحاول مجاراة عجلة الحياة التي تدور بسرعة، ويتأثر بالنظرة السطحية إلى الأمور، ويغفل عن سنن الله في الكون والنفس والتشريع ومع المخالفين، والأمثلة الواقعية كثيرة، كحوادث السير والمرور، والشائعات الناجمة عن العجلة في نقل

الأخبار، ودعاء الإنسان على نفسه أو ولده أو ماله بالشر، وإيثار الحياه العاجلة على الدار الآخرة، ولما كانت العجلة تكثر من الإنسان حتى صارت كالطبيعة المركوزة في فطرته جاءت الأحكام الشرعية مراعية لذلك، كالطلاق، واشتراط خيار رد المبيع، والأمر بالتثبت من كل ما يصل إلى الإنسان والتأني قبل البناء عليه.

- \* العجلة منشؤها دافع نفسي بسبب الحرص على نيل المحبوب والخوف من المكروه، وعلى الإنسان أن يعمل على ضبط نفسه، وإلجامها بلجام الشرع والعقل للتخفيف من غلوها في الاستعجال.
- \* إذ تأمل الإنسان في واقعه ومن حوله وجد قلة إمساك النفس عند اعتراء ما يحزنها أو ما يسرها، أو عند توقع ذلك، والإشفاق منه، وعند ضعف الإيمان أو عند خواء القلب منه، يظهر أثر ذلك الهلع عند مس الشر جزعاً و شحاً وضجراً، ومنعاً للخير وامساكاً إذا قدر عليه.
- \* لاحظ الأطباء مؤخراً زيادة كبيرة في المرضى الذين يعانون من حالات غامضة تتمثل في نوبات من القلق والرعب الهائل مدتها قصيرة نسبياً؛ ومصحوبة بأعراض مرضية مزعجة تدفع المرضى إلى البحث عن العلاج، وظهر مصطلح اضطراب الهلع، ونوبات الهلع في الطب النفسي لوصف حاله مرضية غامضة تصيب نسبة كبيرة من الناس من مختلف الأعمار، وتقدر نسبة الإصابة بنوبات الهلع بعد أن تزايد انتشارها مؤخراً بحوالي ١٢% من الناس من مختلف الأعمار.
- \* علاج الهلع ذلك بالصلاة، والزكاة والصدقة، والإيمان بالغيب والجزاء، وحفظ الفرج عما حرم الله، وأداء الأمانات، والوفاء بالعهود، والشهادة بصدق، وذكر الله، والرضا بقضاء الله، ويجمع كل ذلك كلمة (التقوى).

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والمعطيات الواقعية والعلمية تظهر الآثار التالية:

- \* معطيات الواقع تشهد بصحة القول إن الإنسان عجول من شأنه العجلة في الأمور، وإن هذا الوصف تمكن من جبلة الإنسانية.
- \* ظهور المعجزة القرآنية البلاغية، إذ استعمل القرآن الكريم وجوهاً عربية بلاغية في وصف الإنسان بعجول وهلوع.
- \* ما ذكر من جانب علمي في وصف القرآن للإنسان بالهلوع، وإن كان الموضع لازال بحاجة إلى دراسة متعمقة من الناحية العلمية، وكذلك العجل في الإنسان، لكني أرى أنه يمكن اعتبار ذلك جانباً من جوانب الإعجاز العلمي بشهادة المعطيات الواقعية، وبالتالي فهذه الآيات تمثل سبقاً قرآنياً لعلوم طب النفس الحديث، والمستقبل كفيل ببيان ذلك؛ لأن العلم الذي في القرآن نزل من عند الله الذي خلق الإنسان، ويطلعه في كل وقت وآن على شيء من أسرار الكون بما فيه هذا الإنسان وما انطوى عليه من عجائب وأسرار تشهد بإعجاز القرآن، وأنه من عند الله الرحمن.
- \* إعجاز القرآن في وصف الدواء النافع للخلاص من الهلع وغيره من الحالات النفسية، إذ بين أن كل إنسان هلوع، ثم استثنى صنفاً من الناس يقيمون الصلاة والزكاة... وهذا إشارة إلى أن هؤلاء نجوا وسلموا من آثار الهلع، واستطاعوا صرفه والتغلب عليه بالأعمال المذكورة في الآيات، وبالتالي فهذه الأعمال علاج من هذا الداء وما يماثله، واليوم تعالج الأمراض النفسية بالجلسات الطبية، وأكدت الدراسات على الأثر الإيجابي للقرآن في علاج الحالات النفسية، ويؤكد هذا الإعجاز ازدياد حالات الأمراض النفسية من هلع وغيره أوساط المسلمين المفرطين في الالتزام

الحق بالتعاليم التي جاء بها الإسلام، والتفريط في شأن الصلاة والقرآن والذكر والصدقة وما ذكره الله من وقاية لهذه الأمراض<sup>(۱)</sup>.

\* رفع الالتباس والاشباه الذي قد يعلق في بعض الأذهان، إذ كيف خلق الإنسان عجولاً وهلوعاً، ونهي عن العجل، وذم الجزع والمنع الحاصل نتيجة الهلع، وذلك ببيان أن الله تعالى نبه على أن ترك الاستعجال وضبط النفس عند الهلع بكف آثاره السيئة من جزع وحرص وشره، حالات مطلوبة، كما ركبت الشهوة في الإنسان، وأمر أن يغلبها؛ لأن الله أعطاه القدرة التي يستطيع بها قمع الشهوة وترك العجلة والصبر والتماسك لكف الهلع وآثاره، ولذا وجب عليه أن يروض نفسه على مقاومة النقائص وإزالتها عنه، بما جعل الله له من عقل وحكمة، وإلا فإنه يكون قد فرَّط في ترويض نفسه على ما فيها من جِبلَّة الخير، وأرخى لها العِنَان إلى غاية الشر، وفرَّط في العمل بمقتضى الشرع والحكمة، والله الله أعلم.

1- وتشير تقارير منظمة الصحة العالمية إلى أن ما يقرب من ثلث سكان العالم يعانون من اضطرابات نفسية، حيث تصيب حالات القلق النفسي ما يقرب من ٢٠% من الناس في بعض المجتمعات، ويعانى ٢١% من اضطرابات الهلع، وتصل نسبة الإصابة بالاكتئاب النفسي إلى (٧% حوالي ٤٥٠ مليون حالة اكتئاب تؤدى إلى الانتحار لحوالي مليون إنسان كل عام)، ويصيب الوسواس القهري ٣%، والفصام العقلي ١، بالإضافة إلى الاضطرابات النفسية الناجمة عن الصدمات والحروب والإدمان وغير ذلك. انظر: وجه آخر للإعجاز العلمي للقرآن (الإشارات النفسية في القرآن الكريم) للطبيب النفسي لطفي الشربيني على الرابط: (http://swmsa.net).

# المبحث الخامس

خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في ضوء الاكتشافات العلمية.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المطلب الأول:

# خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في القرآن الكريم الآيات الواردة:

قال الله ﷺ: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِكُمُّ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْعِدَةُ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

#### أقوال المفسرين:

قوله ﷺ: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجُكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَنِيكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾، ذكر ﷺ أن من نعمه على عباده أن أخرجهم من بطون أمهاتهم إلى الحياة أطفالاً لا علم لهم بشيء (٢)، ولا يعقلون شيئا ﴾، وجملة ﴿ لا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ في محل نصب على الحال (٤)، وفي المقصود بقوله ﷺ: ﴿ لا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ خمسة أقوال:

القول الأول: العموم (٥)؛ فهم خلقوا غير عالمين ولا عارفين شيئا أصلاً (٦)، فالإنسان خلق خالياً عن العلم والمعرفة لا يهتدي سبيلاً (٧).

١- سورة النحل: الآية ٧٨.

٢- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٥١/١٠، وفتح القدير للشوكاني ٢١٨/٣.

٣- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٦٥/١٧.

٤- انظر: الكشاف للزمخشري ٥٨٣/٢، والبحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٥٠٦/٥، وتفسير الجلالين ص٣٥٧، وارشاد العقل السليم لأبي السعود ١٣١/٥، وفتح القدير للشوكاني ٢١٨/٣.

٥- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٥٠٦/٥، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٢٠٠/٥، وفتح القدير للشوكاني ٢١٨/٣، وروح المعاني للآلوسي ٢٠٠/١٤.

٦- انظر: إرشاد العقل السليم لأبي السعود ٥/١٣١، وروح المعاني للآلوسي ١٢٠٠/١٤.

٧- انظر: لباب التأويل في معاني النتزيل الخازن ١٠٦/٤.

القول الثاني: لا تعلمون شيئاً من حق المنعم الذي خلقكم في البطون، وسوّاكم، وصوّركم، ثم أخرجكم من الضيق إلى السعة (١).

القول الثالث: لا تعلمون شيئا مما أخذ عليكم من الميثاق في أصلاب آبائكم.

القول الرابع: لا تعلمون شيئا مما قضى عليكم من السعادة والشقاء.

القول الخامس: لا تعلمون شيئا من منافعكم (٢).

والراجح هو القول الأول؛ لأن التعميم يجعل الآية تشمل هذه الأمور وغيرها، واعتباراً بعموم اللفظ؛ فإن ﴿مَيْنًا ﴾ لفظ عام، وهو نكرة واقعة في سياق النفي (٣)، والنكرة في سياق النفي تعم (٤)، ولا يوجد داعي إلى التخصيص (٥).

# وقوله الله الله المنه المناه المنه ا

المسألة الأولى: ظاهر الآية يدل على أن جعل الحواس الثلاث بعد الإخراج من البطون، والأمر ليس كذلك؛ إذ إنه من المعلوم أن هذه الحواس خلقت للإنسان من جملة خلقه وهو في بطن أمه، وقد أوضح المفسرون المراد من ذلك كما يلي:

أ- ما قاله الطبري: «وقوله ﷺ: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِكُمُّ لَا تَعْلَمُونَ مُنَاه، ثم ابتدئ الخبر، فقيل: ﴿ وَجَمَلُ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْعِدَةَ ﴾، وإنما قلنا ذلك كذلك؛ لأن الله تعالى ذكره جعل العبادة والسمع (١) والأبصار والأفئدة

١- انظر: الكشاف للزمخشري ٥٨٣/٢، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢٩١/٤.

٢- هذه الأقوال الثلاثة نقلها كل من: القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ١٥١/١٠، وأبو حيان في البحر المحيط ٥٠٦/٥، وابن عادل في اللباب ١٣٠/١٢، والشوكاني في فتح القدير ٢١٨/٣، والآلوسي في روح المعاني ٢٠/١٤.

٣- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٥٠٦/٥، وفتح القدير للشوكاني ٢١٨/٣.

٤- شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب لشمس الدين للجَوجَري ١/٣٥٩.

٥- انظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للآلوسي ٢٠٠/١٤.

٦- لعل هذا خطأ في العبارة، والصواب (جعل لعباده السمع والأبصار ..).

قبل أن يخرجهم من بطون أمهاتهم؛ وإنما أعطاهم العلم والعقل بعد ما أخرجهم من بطون أمهاتهم» (۱)، وقال الثعلبي: «﴿ لاَ تَعْلَمُونَ شَيّعًا ﴾ هذا كلام تام، ثمّ ابتدأ فقال: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السّمَعَ وَالْأَبْصَدَ وَالْأَفْعِدَة ﴾؛ لأن الله تعالى جعل لعباده السمع والأبصار والأفئدة قبل إخراجهم من بطون أمهاتهم، وإنما أعطاهم العلم بعد ما أخرجهم منها» (۲)، وقال البغوي: «﴿ لاَ تَعْلَمُونَ شَيّعًا ﴾ تم الكلام، ثم ابتدأ فقال جلّ وعلا، ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرُ وَالْأَفْعِدَة ﴾؛ لأن الله تعالى جعل هذه الأشياء لهم قبل الخروج من بطون الأمهات؛ وإنما أعطاهم العلم بعد الخروج» (۱).

ب- الواو في قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفْعِدَةً ﴾ لا تفيد الترتيب، قال مكي بن أبي طالب: «وهذا يدل على أن الواو لا توجب رتبة؛ لأنه ذكر جعله للسمع والبصر والفؤاد بعد الخروج من البطن، وذلك لم يكن إلا في البطن، فالواو لا توجب رتبة، بل ما بعدها يكون قبل ما قبلها، لا يجوز إلا هذا بهذه الآية... ويجوز أن يكون الباقي مبتدأ غير معطوف» (٤).

وقال الرازي: «والجواب أن حرف الواو لا يوجب الترتيب» (°).

- أن العرب تقدم وتؤخر في بعض كلامها $^{(7)}$ .

c- حمل آخرون السمع على الاستماع والأبصار على الرؤية  $(^{(\vee)})$ .

\_

١- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٦٥/١٧، ٢٦٦.

٢- الكشف والبيان عن تفسير القرآن ٣٣/٦.

٣- معالم التنزيل في تفسير القرآن ٩٠/٣.

٤- الهداية إلى بلوغ النهاية ٦/٦٥٠٤.

٥- مفاتيح الغيب ٢٠/٧٣.

٦- انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ١٠٧/٤.

٧- انظر: مفاتيح الغيب ٢٠/٢٠، واللباب في علوم الكتاب ١٣٠/١٢، وتفسير السراج المنير ١٩٨/٢، والتحرير والتتوير ١٨٧/١٣.

ه- قول الخازن: «لما كان الانتفاع بهذه الحواس بعد الخروج من البطن، فكأنما خلقت في ذلك الوقت الذي ينتفع بها فيه، وإن كانت قد خلقت قبل ذلك»(١).

المسألة الثانية: معنى قوله في: ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْعِدَةَ ﴾، أي أن الله في إنما أعطاكم هذه الحواس لتتقلوا بها من الجهل إلى العلم، فجعل لكم السمع لتسمعوا به نصوص الكتاب والسنة، وهي الدلائل السمعية لتستدلوا بها على ما يصلحكم في أمر دينكم، وجعل لكم الأبصار لتبصروا بها عجائب مصنوعاته، وغرائب مخلوقاته، فتستدلوا بها على وحدانيته، وجعل لكم الأفئدة لتعقلوا بها، وتفهموا معانى الأشياء التي جعلها دلائل وحدانيته،

وقيل معناه: وما ركب فيكم هذه الأشياء إلا آلات لإزالة الجهل الذي ولدتم عليه، واجتلاب العلم، والعمل به، من شكر المنعم وعبادته، والقيام بحقوقه، والترقي إلى ما يسعدكم به في الآخرة<sup>(٣)</sup>.

وقيل: لتسمعوا مواعظ الله، وتبصروا ما أنعم الله به عليكم من إخراجكم من بطون أمهاتكم، إلى أن صرتم رجالاً، وتعقلوا عظمة الله(٤).

ويقول الطبري: «والله تعالى أعلمكم ما لم تكونوا تعلمون من بعد ما أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعقلون شيئا ولا تعلمون، فرزقكم عقولاً تفقهون بها، وتميزون بها الخير من الشرّ وبصرّركم بها ما لم تكونوا تبصرون، وجعل لكم السمع الذي

١- انظر: لباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ١٠٧/٤.

٢- انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ١٠٦/٤.

٣- انظر: الكشاف للزمخشري ٥٨٣/٢، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٢٢٦/٢، وغرائب القرآن
 ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢٩١/٤، وفتح القدير للشوكاني ٢١٩/٣.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢٠/٢٠، ولباب التأويل للخازن ١٠٢، ١٠٧، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٢٩/١، وروح المعانى للآلوسي ٢٠١/١٤.

تسمعون به الأصوات، فيفقه بعضكم عن بعض ما تتحاورون به بينكم، والأبصار التي تبصرون بها الأشخاص فتتعارفون بها وتميزون بها بعضا من بعض»(١).

أما ابن عاشور فيقول: «أوجد فيكم إدراك السمع والبصر والعقل، أي كونها في الناس حتى بلغت مبلغ كمالها الذي ينتهي بها إلى علم أشياء كثيرة، كما دلت عليه مقابلته بقوله تعالى: ﴿لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾، أي فعلمتم أشياء»(٢).

﴿ وَالْأَفْعِدَةَ ﴾: جمع فؤاد، وقيل: هو القلب (٣)، وقيل: هو وسط القلب، منزل منه بمنزلة القلب من الصدر (٤)، وقيل: المراد به هنا العقل؛ لأنه يطلق عليه ذلك كثيراً، ولأنه مقر الإدراك كله، فهو الذي تنقل إليه الحواس مدركاتها (٥)، وسمي القلب فؤاداً؛ لتفاؤده: أي لتوقده (٦)، وقيل: لأنه ينبوع الحرارة الغريزية، مأخوذ من المفتأد وهو موضع النار (٧).

فلما ذكر الحق شه مسألة الخلق ناسب أن يذكر السمع والأبصار والأفئدة؛ لأن الإنسان يولد من بطن أمه لا يعلم شيئاً، وبهذه الأعضاء والحواس يتعلم ويكتسب المعلومات والخبرات (^).

\_\_

<sup>1-</sup> انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٦٥/١٧، ٢٦٦، والكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ٣٣/٦، الهداية الى بلوغ النهاية لمكى ابن أبي طالب ٤٠٥٦/٦.

٢- انظر: التحرير والتتوير لابن عاشور ١٨٧/١٣.

٣- الهداية إلى بلوغ النهاية ٥/ ٣٨٢٩، والنكت والعيون للماوردي ٣٥٦/٤، وتفسير الجلالين ص٣٥٧.

٤- انظر: إرشاد العقل السليم لأبي السعود ١٣٢/٥، وروح البيان لحقي ٤٨/٥، وفتح القدير للشوكاني ٢١٨/٣، وروح المعانى للآلوسى ٢٠٢/١٤.

٥- انظر: محاسن التأويل للقاسمي ٣٩٦/٦، والتحرير والتنوير لابن عاشور ١٨٧/١٣.

٦- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكى بن أبى طالب ٥/ ٣٨٢٩

٧- انظر: النكت والعيون للماوردي ٣٥٦/٤.

٨- انظر: تفسير الشعراوي ١٩/ ١١٨٠٩.

وإنما ذكر الحق الله هذه الوسائل الثلاث مع أن وسائل العلم ليست قاصرة عليها؛ لأنها الأساس والعمدة في ذلك، وأكثر ما يتحصل عليه الإنسان من العلوم والقدرات عن طريقها، ولأنها موضع الأفكار والاعتبار (١).

المسألة الثالثة: على المفسرون لتقديم الله في القرآن نعمة السمع على البصر (٢)؛ بأن السمع آلة لتلقي المعارف التي بها كمال العقل، وهو وسيلة بلوغ دعوة الأتبياء إلى أفهام الأمم على وجه أكمل من بلوغها بواسطة البصر لو فقد السمع، ولأن السمع ترد إليه الأصوات المسموعة من الجهات الست بدون توجه، بخلاف البصر فإنه يحتاج إلى التوجه بالالتفات إلى الجهات غير المقابلة، ولأن إدراك السمع أقدم من إدراك البصر (٦)، فالسمع أنفع للقلب من البصر، وأشد تأثيراً فيه، وأعم نفعاً منه في الدين؛ إذ لو كان الناس كلهم صماً، ثم بُعِثت الرسل، فمن أين يدخل عليهم الإيمان والعلم؟ وكيف يدركون آداب العبودية وأحكام الشرائع؟ إذ الإشارة تتعذر في كثير من الأحكام (٤).

\_\_\_\_

١- انظر: النكت والعيون للماوردي ٣٥٦/٤.

٢- ولم يتقدم البصر على السمع إلا في آية واحدة هي قوله ﷺ: ﴿ وَرَبُّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا ﴾ [السجدة: ١٦]؛ لأنها تصور مشهداً من مشاهد القيامة، وفيه يفاجأ الكفار بأهوال القيامة، ويأخذهم المنظر قبل أن يسمعوا الصوت حين ينادي المنادي. انظر: تفسير الشعراوي ١١٨٠٨/١٩.

٣- انظر: إرشاد العقل السليم لأبي السعود ٥/١٣٢، وروح المعاني ١٣٦/١، والتحرير والتتوير ١/٢٥٤.

٤- انظر: البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٢٦/٤.

٥- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٥.

قال: "اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ وَبِكَ آمَنْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ سَجَدَ وَجْهِى لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ وَاللَّهُ مَنْتُ الْخَالِقِينَ"(١).

المسألة الرابعة: ذكر المفسرون في حكمة إفراد السمع وجمع الأبصار (٢) التالي: أ- أن السمع أصله مصدر سمع سمعاً، والمصدر إذا جعل اسماً ذكر وأفرد (٣).

ب- أن متعلق السمع الأصوات وهي حقيقة واحدة، ومتعلق البصر الألوان والأكوان وهي حقائق مختلفة، فأشار في كل منهما إلى متعلقه أناء يقول ابن عجيبة: «وإنما أفرده وجمع الأبصار والأفئدة؛ لأن متعلق السمع جنس واحد، وهي الأصوات، بخلاف متعلق البصر، فإنه يتعلق بالأجرام والألوان، والأنوار والظلمات، وسائر المحسوسات، وكذلك متعلق القلوب معاني ومحسوسات، فكانت دائرة متعلقهما أوسع مع متعلق السمع» (٥).

ج- أن السمع قوة واحدة، ولها مَحِلُّ واحد وهو الأذن، ولا اختيار لها فيه، فإن الصوت من أي جانب كان يصل إليها -الأذن- ولا قدرة لها على تخصيص السمع بإدراك البعض دون البعض، وأما الإبصار فمَحِله العين ولها فيه اختيار، فإنها تتحرك إلى جانب المرئي دون غيره، وكذلك الفؤاد محل الإدراك وله نوع اختيار يلتف إلى ما يريد دون غيره، فالسمع أصل دون محله -الأذن- لعدم الاختيار له، والعين كالأصل وقوة الإبصار آلتها، والفؤاد كذلك وقوة الفهم آلته، فذكر

١- أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح ٥٣٤/١ رقم: ٧٧١.

٢- لم يأْتِ البصر مفرداً إلا في موضع واحد، هو قوله ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْمَكَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴾ [الإسراء:٣٦]؛ لأن الآية تتكلم عن المسئولية، والمسئولية واحدة ذاتية لا تتعدى، فلا بُدَّ أَنْ يكون واحداً. انظر: تفسير الشعراوي ١١٨٠٩/١٩.

٣- الإتقان في علوم القرآن ٢/٨٥٨، وفتح القدير ٥/٥، والتحرير والتنوير ٢٥٢/١، وأضواء البيان ٢/١٥). ٤- الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ٣٥٨/٢.

٥- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة ٢٦/٤.

في السمع المصدر الذي هو القوة، وفي الإبصار والأفئدة الاسم الذي هو مَحِلّ القوة؛ ولأن السمع قوة واحدة لها محل واحد، ولهذا لا يسمع الإنسان في زمان واحد كلامين على وجه يضبطها، ويرى في زمان واحد صورتين فأكثر ويستبينهما (١).

د- قد يكون في إفراد السمع لطيفة روعيت من جملة بلاغة القرآن هي أن القلوب كانت متفاوتة، واشتغالها بالتفكر في أمر الإيمان والدين مختلف باختلاف وضوح الأدلة، وبالكثرة والقلة، وتتلقى أنواعاً كثيرة من الآيات، فلكل عقل حظه من الإدراك، وكانت الأبصار أيضاً متفاوتة التعلق بالمرئيات التي فيها دلائل الوحدانية في الآفاق، وفي الأنفس التي فيها دلالة، فلكل بصر حظه من الالتفات إلى الآيات المعجزات والعبر والمواعظ، فلما اختلفت أنواع ما تتعلقان به جمعت، وأما الأسماع فإنما كانت تتعلق بسماع ما يلقي إليها من القرآن فالجماعات إذا سمعوا القرآن سمعوه سماعاً متساوياً، وإنما يتفاوتون في تدبره، والتدبر من عمل العقول فلما اتحد تعلقها بالمسموعات جعلت سمعا واحدا(٢).

ه- ذكر الشعراوي أن عجائب الأداء البياني في القرآن أن كلمة أسماع يقابلها أبصار، لكن أفرد السمع وجمع الأبصار، والحكمة في ذلك أن الأذن ليس لها غطاء يحجب عنها الأصوات، كما أن للعين غطاء يُسدُل عليه ويمنع عنها المرئيات، فإذن هو سمع واحد للجميع فالكل يسمع صوتاً واحداً، أما المرئيات فمتعددة، فما تراه أنت قد لا يراه غيرك(٣).

المسألة الخامسة: ذكر الآلوسي في الحكمة من تقديم السمع والأبصار على الأفئدة؛ تقدم الظاهر على الباطن، أو لأن لهما مدخلاً في إدراكه في الجملة، بل

١- انظر: مفاتيح الغيب ١٥٢/٢٥، واللباب في علوم الكتاب ١٨٠/٥، وتفسير السراج المنير ١٨٠/٣.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٥٢/١.

٣- انظر: تفسير الشعراوي ١١٨٠٨/١٩.

هما من خدمه، والخدم تتقدم بين يدي السادة، وكثير من السنن أمر بتقديمه على فروض العبادة، أو لأن مدركاتهما أقل قليل بالنسبة إلى مدركاته الكثيرة<sup>(١)</sup>.

وأما قوله ﷺ: ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾، فقال الخازن: «أي إنما أنعم عليكم بهذه الحواس لتستعملوها في شكر من أنعم بها عليكم»(٢).

وقال القرطبي: «فيه تأويلان:

أحدهما: تشكرون نعمه.

الثاني: يعنى تبصرون آثار صنعته؛ لأن إبصارها يؤدى إلى الشكر (7).

وقال الشوكاني: «لكي تصرفوا كل آلة فيما خلقت له، فعند ذلك تعرفون مقدار ما أنعم الله به عليكم فتشكرونه، أو أن هذا الصرف هو نفس الشكر»(٤).

وقال ابن عاشور: «والمعنى: أنه كما أخرجكم من عدم، وجعل فيكم الإدراك، وما يتوقف عليه الإدراك من الحياة، فكذلك ينشئكم يوم البعث بعد العدم، وإذ كان هذا الصنع دليلاً على إمكان البعث، فهو أيضاً باعث على شكر الله بتوحيده ونبذ الإشراك؛ فإن الإنعام يبعث العاقل على الشكر  $^{(0)}$ .

فالحاصل: أن المراد شكر المنعم على على ما أنعم به من نعم عظيمة لا تحصى ومنها نعمة هذه الحواس، وشكر النعم باستعمالها فيما خلقت له ومن أجله، ومنها هذه الحواس، بأن تستعمل في وجوه الخير والبر والطاعة وفي كل ما من شأنه أن يعين المخلوق على أداء حق الخالق .

\_

١- انظر: روح المعانى للألوسى ٢٠٢/١٤.

٢- لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ١٠٧/٤.

٣- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٥١/١٠.

٤ – فتح القدير ٣/٣.

٥- التحرير والتنوير ١٨٦/١٣.

# المطلب الثاني: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في ضوء الاكتشافات العلمية

لا توجد في جسم الجنين أية آليه تستطيع القيام والتحضير لموعد خروجه من الرحم، فالدماغ الذي يعد مركز السيطرة ليس إلا عضواً نامياً مع الجنين، وحتى لو كان الدماغ كاملاً، فلا يعني هذا شيئاً؛ لأن الجنين النامي حتى تلك اللحظة في بطن أمه يكون على جهل تام بالمحيط الخارجي، ولا يمكن أن يكون على علم إن كان ببيئة مناسبة للمحيط الخارجي أم لا، كما أن الأم لا تعلم كذلك، لذلك قال الله كان ببيئة مناسبة للمحيط الخارجي أم لا، كما أن الأم لا تعلم كذلك، لذلك قال الوقت يناسب خروج هذا الإنسان، فهيأ له عوامل الخروج ويسرها وأخرجه بقدرته ويولد هذا الإنسان بذاكرة ناصعة البياض، خالية من المعلومات، ثم بعد ذلك تبدأ هذه الذاكرة في تلقي المعلومات السمعية حتى الشهر الثالث بعد الميلاد حين تبدأ هذه الذاكرة في تلقي المؤثرات الضوئية التي لا تستطيع وعيها تماماً إلا في الشهر السادس بعد الميلاد(٣).

ويخرج إلى الدنيا وليس لديه من المعرفة شيء؛ ولكنه يكتسب هذه المعرفة بواسطة الحواس الخمس، التي هي وسائل العلم (٤)، وأهمها السمع والبصر، وهما

١ - سورة النحل: الآية ٧٨.

٢- انظر: معجزة خلق الإنسان لهارون يحيى ص١٤٧.

٣- انظر: خلق الإنسان في القرآن لزغلول النجار ص ٥٣٢.

<sup>3-</sup> مصادر المعرفة في الرؤية القرآنية تتجاوز ما يعرفه الماديون من ظاهر الحياة الدنيا، فمصادر المعرفة التي لا يعرف العالم المادي غيرها، وعليها قامت حضارته هي كما يعبر عنها تعريف اليونسكو: (كل معلوم بالحس والتجربة) أسقطت من معرفتها (الوحي وعالم الغيب)، وعليه فإن مصادر المعرفة عند الماديين لا تتجاوز الحس والتجربة، أما في المفهوم القرآني فلا إنكار للحس ولا التجربة ولا الخبرة=

أهم الوسائل التي بها يتعرف الإنسان على ما حوله، وتشترك بعد ذلك بقية الحواس الخمس من اللمس والذوق والشم في إمدادنا بالمعلومات عن البيئة التي حولنا؛ ولكنها جميعا لا ترقى إلى ما ندرك بواسطة السمع والبصر (١).

وعلى الرغم من أن جميع مراكز الحس عند الجنين تبدأ في التخلق منذ المراحل الأولى لوجوده، إلا أنها لا تستخدم إلا بعد الميلاد، ولما كانت هذه وسائل العلم عند الإنسان قال الله المراحل من المراحل عند الإنسان قال الله المراحل من المراحل ا

فمن الثابت في دراسات الجنين البشري أن كلاً من قرص الأذن والحويصلة البصرية يتخلقان في مرحلة مبكرة، في اليومين الرابع والعشرين والخامس والعشرين من عمر الجنين، وطول الجنين في هذه المرحلة صغير جداً، وفي اليوم الـ(٢٦، ٢٧) تظهر فتحتا الأذنين، وبعد ذلك بيومين إلى ثلاثة أيام أي في اليومين الـ(٢٨-٣٠) تتخلق حويصلتا الأذنين، كما يمكن تمييز قرصي عدستي العينين، وينمو قرصاهما، وبعد يومين إلى أربعة أيام أي بين اليومين الـ(٣٣، ٣٦) من عمر الجنين تتخلق حويصلتا عدستي العينين، وبعد ذلك بيوم واحد إلى سبعة أيام تتخلق الصبغة في شبكتي العينين، وتتمو برزتي الأذنين، وفي حوالي الأسبوع السادس من عمر الجنين، يتم بروز الأذنين بشكل يحدد ملامح صوان الأذن، وتبرز الحويصلات المخية، وبنهاية الشهر الخامس من عمر الجنين تكون أذناه الداخليتان قد تم تخلقهما بالكامل، وأصبحتا قادرتين على القيام بكل وظائف

=ولا المشاهدة بل إن القران ارتكز إليها ونص على ذلك كله فقال : ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجُكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّالِلْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللللَّلْمُلَّا الللَّالِمُ الللللَّال

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد البار ص٣٣٥، ٣٣٦.

السمع، ومنها تلقي المؤثرات الصوتية وإرسالها إلى مراكز السمع في المخ لإدراكها بدون حاجة إلى كل زوجي الأذنين الوسطى والخارجية، واللتان يتم تخلقهما في الأسابيع من العاشر إلى العشرين من عمر الجنين حين ترتبطان بالأذنين الداخليتين، أما صيوان الأذن فيكتمل تخلقه في الأسبوع الثاني والثلاثين من عمر الجنين، وبعد الميلاد فإن بقايا الأنسجة الظهارية والسوائل التي كانت تملأ كلاً من الأذنين الخارجية والوسطى والجنين في بطن أمه سرعان ما تمتص بالكامل في خلال أيام قليلة يبدأ الوليد بعدها في سماع كل ما يدور حوله(١).

وعلى ذلك فإن الحاسة الوحيدة التي تتشط والإنسان لا يزال جنيناً في بطن أمه هي حاسة السمع، ويبقى ذلك محدوداً بحدود سماع نبضات قلب أمه وصوت حركة كل من رئتيها وأمعائها، دون أدنى وعي حقيقي بذلك، خاصة أن السوائل المحيطة بالجنين، وهيكله العظمي -خصوصاً عظام الجمجمة- موصلة جيد للموجات الصوتية، فلا يسمع الجنين منها إلا طنيناً مضخماً لتلك الأصوات (٢)(٣).

أما حاسة الإبصار فمن الثابت علمياً أن طبقة الشبكية الحساسة بالعين لا تكتمل صبغتها بالصباغ اللازمة للرؤية إلا في الأسبوع الخامس والعشرين من عمر الجنين، الذي لا تشق جفون عينيه إلا بعد وصوله إلى الأسبوع السادس والعشرين من عمره، ولا تتمكن ألياف الأعصاب البصرية من توصيل النبضات العصبية للرؤية إلى مراكز الإبصار في المخ إلا بعد إحاطة كل مليون منها بغمد

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان في القرآن لزغلول النجار ص٥٣٠، والإعجاز العلمي في تقدم السمع على البصر لعادل الصعدي موقع جامعة الإيمان، على الرابط: .(http://www.jameataleman.org/main/articles).

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٥٣١، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٣٣٦.

٣- وذكر الطبيبان عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز أن العلماء أجروا بعض التجارب حيث أصدروا بعض الأصوات القوية بجانب امرأة حامل في آخر أيام حملها، فتحرك الجنين استجابة لتلك الأصوات. انظر: مع الطب في القرآن الكريم ص٥٣٠.

خاص، ولا يتم ذلك إلا في الأسبوع العاشر بعد الولادة، ولذلك فإن حديثي الولادة لا يستطيعون التمييز بين الظلام والنور، ولا يدركون إلا صوراً مهزوزة للأشياء التي ينظرون إليها، وتتحرك عينا حديث الولادة دون أن يتمكن من تركيزها على شيء محدد، ولا يستطيع إدراك ما ينظر إليه أو يتتبعه ببصره إلا في حدود الشهر الثالث بعد الميلاد، ولا يستطيع التعرف على ما ينظر إليه إلا في حدود الشهر السادس، وتستمر حاسة البصر في النمو حتى يصل الوليد إلى سن العاشرة بعد الميلاد<sup>(۱)</sup>.

# ومن الثابت علمياً في السمع والبصر ما يلي:

1- نعمة السمع أعظم وأهم من البصر، على الرغم من معرفتنا أهمية نعمة البصر، فالمولود يتعلم بواسطة السمع بأضعاف أضعاف ما يتعلمه بواسطة البصر.

7- الأصم منذ الولادة لا يستطيع أن يتعلم اللغة والكلام أبداً فهو أبكم أيضاً، بينما المولود بدون نعمة البصر يستطيع أن يتعلم اللغة والكلام، وتستطيع أن تعد مئات بل آلاف العباقرة من فاقدي نعمة البصر، ولكن من العسير أن تعد الآحاد من العباقرة الذين فقدوا نعمة السمع، وخاصة إذا كان فقد السمع منذ الولادة أو في الطفولة الباكرة، لذلك ربطت الآية القرآنية العلم بالسمع أولاً ثم بالبصر، وقدم الكرد السمع على البصر في معرض سياق الطرق الأساسية التي بها يكتسب الإنسان المعرفة (٢).

٣- حاسة السمع يتم تخلقها وعملها قبل حاسة الإبصار بفترة طويلة.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب محمد علي البار ص٣٢٣، ٣٢٣، ومع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٥٣، ٥٤.

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٥٣٢.

3- ثبت بالتجربة أن الطفل يتعلم بالسمع قبل أن يستطيع القراءة بوقت طويل، وأن تعلمه بالسمع أيسر من تعلمه بالنظر والقراءة، وأن المعلومات السمعية أبقى في الذاكرة من المعلومات المقروءة والمنظورة.

٥- البصر هو أول ما يغيب عن الإنسان من حواسه عند النوم، وفي حالات الغيبوبة ونقص الأكسجين والتخدير، وآخر ما يغيب عنه من حواسه السمع، وحتى في الحركات الفجائية والخاطفة يفقد الإنسان البصر قبل السمع مرحلياً.

7- يستطيع الإنسان تلقي الموجات الصوتية من جميع الاتجاهات والارتفاعات عبر (٣٦٠) درجة من حوله، بينما يتلقى الموجات الضوئية إذا ثبت رأسه في مستوى واحد عبر (١٨٠) درجة في المستوى الأفقي، و(٥٤١) درجة في الاتجاه العمودي فقط، وتقل قدرته على تمييز الألوان كلما اتسعت دائرة الرؤية، والموجات الضوئية لا تستطيع اختراق الأجسام المعتمة ولا الالتفاف حولها، بينما تتحرك الموجات الصوتية في كل الاتجاهات، وحول الزوايا والأركان، وعبر العديد من الغازات والسوائل والجوامد، تبعاً لشدة الصوت.

٧- تتمو وتتطور منطقة التفسير اللغوي في قشرة المخ، والتي تقع بالقرب من منطقة حس السمع، وترتبط معها ارتباطاً أقرب وأوثق من ارتباطها مع منطقة حس البصر، التي هي الأخرى تساهم في وظيفة الكلام والإدراك اللغوي عن طريق القراءة والكتابة، وهذا التقارب بين هاتين المنطقتين ناتج عن حقيقة تطور منطقة حس السمع ووظائفه في وقت مبكر وقبل نضوج منطقة ووظائف حس البصر.

٨- من الوجهة الوظيفية فإن حاسة السمع أهم من حاسة البصر في تتمية القدرات العقلية والشعورية عند الطفل، فمن الأسباب (٣٠% بحسب الإحصاءات)

للتخلف العقلي الخلقي والمكتسب تعطل آلة السمع عند المولود، أما فقدان البصر في الطفولة فنادراً ما يصحبه تخلف عقلي (١).

9- وثبت بالتجربة أن المعلومات التي يتلقاها الإنسان عن طريق السمع تصل إلى مراكز الوعي في المخ، وإلى مراكز الذاكرة فيه بطريقة أفضل من المعلومات التي يتلقاها بالنظر، ومن هنا يحرص من يعلم القرآن قديماً وحديثاً على استخدام حاسة السمع في تعليمه وتحفيظه، أكثر من حرصه على استخدام البصر.

١٠- مركز السمع يقع في الفص الصدغي للمخ، بينما يقع مركز الإبصار في

الفص المؤخري في آخر المخ، أي أن مراكز السمع تتقدم على مراكز الإبصار.

11- بالنسبة لتأثير إصابة الدماغ على السمع والبصر، فمن المهم ملاحظة أن حس السمع لكل أذن يتمثل في جهتي المخ، فإذا



أصيب أحد نصفي الدماغ بمرض ما، فإن الإنسان لا يفقد السمع من أي من الأذنين، أما في حالة البصر فيتمثل كل نصف من نصفي العين الواحدة على جهة المخ المعاكسة لها، فإذا ما أصيب الدماغ بمرض في أحد نصفية فقد المصاب البصر في نصفي عينيه المعاكسين لجهة الإصابة، فتتأثر العينان كل بنسبة النصف (٢).

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٥٣٤-٥٣٦، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج ص١٧٦-١٧٩، ١٨١، ١٨١، ومن علم الطب القرآني للشريف ص ٢٧٥، ٢٧٥، والإعجاز العلمي في آيات السمع والبصر في القرآن الكريم لصادق الهلالي وحسين اللبيدي ص٢٤، ٢٥-٣-٣٥، ومع الطب في القرآن لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٥٣٠.

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول لنجار ص٥٣٦، والإعجاز العلمي في آيات السمع والبصر
 في القرآن الكريم لصادق الهلالي وحسين اللبيدي ص٣٣، ٤٩.

وجميع هذه النقاط المذكور تقدم لنا تفسيراً علمياً للحكمة من تقديم السمع على البصر في آيات القرآن الكريم ونصوص السنة.

# ومن الثابت علمياً في السمع والبصر أيضاً ما يلي:

على الرغم من وجود منطقتين للسمع في المخ تقع كل منهما فوق الأذن المقابلة لها مباشرة، فإن ارتباط الأذنين بكل من المنطقتين يجعل الإنسان يسمع بأذنيه شيئاً واحداً في الوقت الواحد، وقد أجريت تجارب كثيرة بوضع سماعتين فوق أذني شخص واحد، ثم الانطلاق من هاتين السماعتين بكلمتين قريبتي الجرس في آن واحد، فلم يسمع إلا كلمة واحدة منهما.

وفي منطقة الإبصار في مؤخرة الدماغ يرتبط كل نصف عين من العينين بالنصف المعاكس له من منطقة الإبصار مما يُمكن العين الواحدة من رؤية الشيء الواحد والعديد من الأشياء في آن واحد (١).

وهذا يقدم لنا تفسيراً علمياً للحكمة من الإفراد في السمع والجمع في الأبصار في آيات القرآن الكريم.

ومن خلال الحس والمشاهدة فإن استقبال الأذن للمسموع لا خيار للإنسان فيه؛ حيث لا حجاب يحجب وصول الصوت إلى طبلة الأذن، أما العين فللإنسان الخيار في أن يرى أو لا يرى، ولها جفون تساعد على ذلك (٢).

#### أما عن تقديم السمع والبصر على الأفئدة

كان الأطباء يعتقدون إلى عهد قريب أن القلب مجرد مضخة تقوم بضخ الدم؛ ولكن القرآن قبل ٤٠٠ عام يصف القلوب بأوصاف عديدة توحى بأن لها وظائف

\_

١- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص ٥٣٦.

٢- انظر: القرآن وإعجازه العلمي لمحمد اسماعيل إبراهيم ص١١٠.

كبري غير ضخ الدم (١) تستوجب قدراً من الوعي، والذاكرة، والشعور، والانفعال، والتعبير، والعاطفة، والقدرة على اتخاذ القرار، والإدراك، والتمييز، وهو مالم يستطع الأطباء فهمه من قبل، ثم جاءت الأبحاث الطبية في نهايات القرن العشرين، وبداية القرن الواحد والعشرين لتثبت أن كل جراحة بالقلب أفقدت صاحبه قدراً من الذاكرة، ثم جاءت عمليات نقل القلب لتؤكد حدوث تغيرات في شخصية كل فرد تمت له عملية زرع قلب اكتسبها من القلب المنقول إليه كما فصل ذلك (بول بيرسال) في كتابه (شيفرة القلب)، كما أشار (أندرو آرمور) في سنة ١٩٩١م إلى أن هناك عقلاً صغيراً في القلب، يتكون من شبكة من الخلايا العصبية والناقلات الكيميائية والبروتينات والخلايا الأخرى الدائمة، وأن هذا القلب الصغير (الفؤاد) يعمل باستقلالية عن خلايا المخ في التعلم والتذكر والإحساس، وعلى ذلك فإن الخلايا العصبية في القلب المنقول إلى شخص آخر، وكذلك المستقبلات في غشائه البروتيني (الصفاق) ترسل إشارات من ذاكرتها القديمة إلى مخ الشخص الذي تم نقل القلب إليه فتعطيه من الذاكرة والعواطف والمشاعر والأحاسيس والمواهب مالم يكن عنده من قبل، ثم ظهر بعد ذلك سيل من الكتابات حول هذا الموضوع، وتحدثت عن أن القلب يرسل إلى المخ من الإشارات أكثر مما يتلقى منه، وذلك من خلال النبضات والناقلات العصبية، والهرمونات، وكل من المجال المغنطيسي والكهربي للقلب واللذان يفوقان المجال الكهرومغناطيسي للمخ بعشرات

<sup>1-</sup> ومنها: الوصف بالسلامة، والإنابة، والاطمئنان، والخشوع، والإيمان، والهداية، واللين، والتقى، والصفاء، والطهارة، والرأفة، والرحمة، والخير، والسكينة، والتعقل، والفهم، والفقه، وتلقي الروح، والإلهام، كما يصفها بالقسوة، والإثم، والعمى، والزيغ، والغفلة، والمرض، والتقلب، والحسرة، والحمية، والنفاق، والرياء، والإنكار، والغيظ، والرعب، والاشمئزاز، والخوف، والوجل، والتعمد، والإقفال، والختم أو الطبع عليها. انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٥٣٦، ٥٣٧.

المرات، وقد أثبتت هذه الدراسات أن المعلومات تتقل بين القلب والعقل بانتظام مما يجعل من هذه الصلة ما يمكن التعبير به عن (الفؤاد) أو (قلب القلب)، وما يثبت جميع الأوصاف القرآنية التي أثبتها لهذا القلب، ولما كانت هذه الأوصاف هي نتاج المعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر جاء التقديم لها في قول الله عن وربعال المعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر ألكم السمع والبصر با المعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر با والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة المعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة التي والمعرفة المعرفة المعرفة التي والمعرفة المعرفة المعرفة

إذن الله سبحانه يذكر الفؤاد بعد السمع والبصر لمعنى علمي دقيق، وهو أن اكتساب العلم يحصل بعد الانتقال من مرحلة الإدراك الحسى بالسمع والبصر إلى مرحلة الإدراك التعقلي، وهذه هي طريقة تعلم المعارف والخبرات، وكلها تجيئ بحسب الترتيب الذي ذكره القرآن وهو الإدراك الحسى أولاً، ثم الادراك العقلي، ودليل ذلك واضح في أن الطفل يولد لا يعلم شيئا، ثم تتوالى عليه المدركات الحسية وتتكاثر عن طريق السمع ثم البصر، فإذا ما صارت مجموعة المدركات الحسية كافية يأتي دور الفؤاد ليعقل ويعي ما أدركه الطفل منها بحواسه (٢).

وعليه فلا غرابة أن يكون القلب في جسم الإنسان أشبه بمحطة بث وإرسال رئيسية توزع على بقية الأعضاء وفي طليعتها الدماغ أنوار المعرفة والهداية (٤)، ولهذا يقول النبي على: "أَلاَ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُهُ، وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُهُ، وَهِيَ الْقَلْبُ (٥).

١- سورة النحل: الآية ٧٨.

٢-انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص ٥٣٦- ٥٣٨.

٣- انظر: القرآن وإعجازه العلمي لمحمد إسماعيل ص ١١٠.

٤- انظر: من علم الطب القرآني الثوابت العلمية في القرآن الكريم لعدنان الشريف ص٣٢٣.

٥- أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه ٢٨/١ برقم: ٥٢، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات ١٢١٩/٣ برقم: ١٥٩٩.

#### تتمة:

أما بالنسبة لتقديم العين على الأذن فذلك لا يخالف تقديم السمع على الأبصار؛ لأن العين والأذن ما هي إلا أعضاء ظاهرة، أما السمع والبصر فيشيران إلى قوى إدراكية عاقلة، والعين والأذن مستقبلات وأدوات تستقبل موجات الضوء والصوت لتقوم بإرسالها عبر الأعصاب إلى مراكز السمع والبصر في الدماغ، وفي هذه المراكز يتم فهمها، والعين تتقدم على الأذن في رأس الإنسان، بينما يتقدم مركز السمع على مركز البصر في الدماغ(١)(١).

١- انظر: الإعجاز العلمي في آيات السمع والبصر في القرآن الكريم للهلالي واللبيدي ص٤٩-٥٢.

٢- يقول النابلسي: «والآيات القليلة التي ورد فيها ذكر (البَصَر) قبل (السَمع) هي تلك الآيات التي تنذر بالعقاب أو تصف الكافرين، وليس في أي منها إشارة لتخلق هذين الحسين، أو لوصف وظيفتيهما أو تطورهما». ثم ذكر قوله : ﴿ وَلَمْمُ أَعَيُنُ لا يُبْعِرُونَ بِهَا وَلَمْمُ اَذَانٌ لا يُسَمِرُونَ بِهَا وَلَمْمُ الْأَعْرَافَ ١٧٩]، وقوله : ﴿ الْأعراف: ١٧٩]، وقوله : ﴿ وَلَهُ مَا أَمْ لَهُمْ اَذَانٌ يُسْمَعُونَ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٩٥]، وقوله : ﴿ وَلَهُ مَا أَمْ لَهُمْ اَذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٩٥]، وقوله : ﴿ وَلَهُ مَا اللّهِ عَمْهَا وَصَمْعُوا وَصَمْوا وَالْمَوْرُونِ وَلِمُ اللّهِ وَلَا اللّهِ في الإنسان) ص ٢٣٩. ومع أن تعليله جيد، إلا أن هذه الآيات لم تذكر السمع والإبصار مجرداً، إنما ذكرتهما مسبوقين بالعين والأذن، وبالتالي لا يعارض كلام الشعراوي المذكور في حاشية ص ٢٨٤.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

- \* قوله الله الله الله المؤرج الم من المؤون الم المورك الما المعرف المعر
- \* لما ذكر الحق شه مسألة الخلق ناسب أن يذكر السمع والأبصار والأفئدة؛ لأن الإنسان يولد من بطن أمه لا يعلم شيئاً، وبهذه الأعضاء والحواس يتعلم ويكتسب المعلومات والخبرات.
- \* علل المفسرون لتقديم الله السمع على البصر أن السمع آلة لتلقي المعارف التي بها كمال العقل، وهو وسيلة بلوغ دعوة الأنبياء إلى أفهام الأمم على وجه أكمل، والسمع ترد إليه الأصوات من الجهات الست دون توجه، وإدراك السمع أقدم من إدراك البصر، والسمع أنفع للقلب، وأشد تأثيراً فيه، وأعم نفعاً في الدين.
  - \* ذكر المفسرون في حكمة إفراد السمع وجمع الأبصار التالي:
  - أ- السمع مصدر سمع سمعاً، والمصدر إذا جعل اسماً ذكر وأفرد.

ب- متعلق السمع الأصوات وهي حقيقة واحدة، ومتعلق البصر الألوان والأكوان وهي حقائق مختلفة.

ج- السمع قوة واحدة، ولها محل واحد، ولا اختيار لها فيه، وأما الإبصار فللعين فيه اختيار، كذلك الفؤاد محل الإدراك وله نوع اختيار يلتف إلى ما يريد.

د- الأذن ليس لها غطاء يحجب عنها الأصوات خلافاً للعين.

\* تقديم السمع والأبصار على الأفئدة؛ لتقدم الظاهر على الباطن، أو لأن لهما مدخلاً في إدراكه في الجملة، أو لأن مدركاتهما أقل قليل بالنسبة إلى مدركاته الكثيرة.

وأما قوله ﷺ: ﴿لَمَلَكُمْ مَشَكُرُونَ ﴾، المراد شكر المنعم ﷺ على ما أنعم به من نعم عظيمة لا تحصى ومنها نعمة هذه الحواس، وشكر النعم باستعمالها فيما خلقت له ومن أجله، وفي كل ما من شأنه أن يعين المخلوق على أداء حق الخالق ﷺ.

- \* يولد الإنسان بذاكرة ناصعة البياض، خالية من المعلومات.
- \* على الرغم من أن جميع مراكز الحس عند الجنين تبدأ في التخلق منذ المراحل الأولى لوجوده، إلا أنها لا تستخدم إلا بعد الميلاد، غير أن السمع ينشط والإنسان لا يزال جنيناً في بطن أمه، ويبقى ذلك محدوداً بحدود سماع نبضات قلب أمه وصوت حركة كل من رئتيها وأمعائها، دون أدنى وعى حقيقى بذلك.
  - \* ثبت علمياً ما يفسر حكمة تقديم السمع على البصر، ومن ذلك:
    - أ- أن المولود يتعلم بالسمع أضعاف ما يتعلمه بواسطة البصر.
- ب- الأصم منذ الولادة لا يستطيع أن يتعلم اللغة والكلام أبداً فهو أبكم أيضاً، بينما المولود بدون نعمة البصر يستطيع أن يتعلم اللغة والكلام.
  - ج- حاسة السمع يتم تخلقها وعملها قبل حاسة الإبصار بفترة طويلة.

د- ثبت بالتجربة أن الطفل يتعلم بالسمع قبل أن يستطيع القراءة بوقت طويل، وأن تعلمه بالسمع أيسر، وأن المعلومات السمعية أبقى في الذاكرة.

ه- يفقد الإنسان البصر قبل السمع عند النوم وفي حالات الغيبوبة.

و- يستطيع الإنسان تلقي الموجات الصوتية من جميع الاتجاهات والارتفاعات عبر (٣٦٠)° من حوله، بينما يتلقى الموجات الضوئية إذا ثبت رأسه في مستوى واحد عبر (١٨٠)° أفقيا، و(١٤٥)° عموديا، وتقل قدرته على تمييز الألوان كلما اتسعت دائرة الرؤية، والموجات الضوئية لا تستطيع اختراق الأجسام المعتمة ولا الالتفاف حولها، بينما تتحرك الموجات الصوتية في كل الاتجاهات، وحول الزوايا والأركان، وعبر العديد من الغازات والسوائل والجوامد، تبعاً لشدة الصوت.

ز - مركز السمع يقع في الفص الصدغي للمخ، بينما يقع مركز الإبصار في الفص المؤخري في آخر المخ، أي أن مراكز السمع تتقدم على مراكز الإبصار.

- \* ترتبط الأذنين بكل من منطقتين السمع في المخ مما يجعل الإنسان يسمع بأذنيه شيئاً واحداً في الوقت الواحد، وفي منطقة الإبصار يرتبط كل نصف عين من العينين بالنصف المعاكس له من منطقة الإبصار مما يُمكن العين الواحدة من رؤية الشيء الواحد والعديد من الأشياء في آن واحد، وهذا يقدم لنا تفسيراً علمياً للحكمة من الإفراد في السمع والجمع في الأبصار في آيات القرآن الكريم.
- \* لما كانت الأوصاف التي وصف القرآن بها الفؤاد هي نتاج المعرفة التي من وسائلها كل من السمع والبصر جاء التقديم لها عليه، فاكتساب العلم يحصل بعد الانتقال من مرحلة الإدراك الحسى بالسمع والبصر إلى مرحلة الإدراك التعقلي.
- \* من الوجهة الوظيفية فإن حاسة السمع أهم من حاسة البصر في تتمية القدرات العقلية والشعورية عند الطفل.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

- \* الجوانب العلمية تقوي القول بالعموم في قوله في: ﴿ لَا تَعْلَمُونَ شَيِّكًا ﴾؛ إذ يولد الإنسان بذاكرة ناصعة البياض، خالية من المعلومات.
- \* الإعجاز البياني في كتاب الله ، في الجمع والإفراد، والتقديم والتأخير، بألفاظ معبرة، وكلمات مناسبة.
- \* أضافت الحقائق العلمية بعض الأسرار والحكم إلى جانب ما ذكره المفسرون عن تقديم ذكر السمع على البصر في غالب آيات القرآن الكريم، وعن جمع الأبصار والأفئدة وإفراد السمع، وعن تقديم السمع والبصر على الفؤاد.
- \* اعتبر مجموعة من الكتاب في الإعجاز العلمي أن هذه الحقائق العلمية الناصعة المتعددة، والتي لم تكن معروفة قبل أربعة عشر قرناً، ولم يعرف الكثير منها إلا في العقود الأخيرة من القرن العشرين، على أيدي متخصصين بعد جهد وعمر طويلين، واستخدموا أحدث الوسائل العلمية وأدقها، تبين بوضوح الإعجاز العلمي في الآيات التي قدمت السمع على البصر؛ لأسبقيته في الخلق، والتطور العضوي والوظيفي، وللمميزات الكثيرة لحس السمع على حس البصر، ولتقدم مركز السمع على البصر في الدماغ(۱)، فيستحيل أن يكون التزام هذا التقديم محض صدفة أو صناعة بشرية.

۱- انظر: الإعجاز العلمي في آيات السمع والبصر للهلالي واللبيدي ص٣٩، والإعجاز العلمي في تقدم السمع على البصر للصعدي، على الرابط: .http://www.jameataleman.org/main/articles.

# الفصل الخامس: مباحث متفرقة في خلق الإنسان

وفيه ستة مباحث:

#### المبحث الأول: القرار المكين، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: القرار المكين في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: القرار المكين في ضوع الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

### المبحث الثانى: علم ما في الأرحام، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: علم ما في الأرحام في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: علم ما في الأرحام في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المبحث الثالث: الظلمات الثلاث، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الظلمات الثلاث في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: الظلمات الثلاث في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المبحث الرابع: تسوية البنان، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تسوية البنان في القرآن الكريم.

المطلب الثانى: تسوية البنان في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المبحث الخامس: مدة الحمل، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مدة الحمل في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: مدة الحمل في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: نتائج الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

## المبحث السادس: تيسير السبيل، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تيسير السبيل في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: تيسير السبيل في ضوع الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المبحث الأول القرار المكين

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

القرار المكين في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

القرار الكين في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: القرار المكين في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ مُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَّكِينِ ﴾ (١).

وقال الله المُعَدُّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾(٢).

وقال على: ﴿ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مَّكِينٍ ﴾ (٣).

# أقوال المفسرين:

١- سورة المؤمنون: الآية ١٣.

٢- سورة الحج: الآية ٥.

٣- سورة المرسلات: الآية ٢١.

<sup>3-</sup> انظر: جامع البيان للطبري ١٦/١٩، ومعالم النتزيل للبغوي ٣٦١/٣، وزاد المسير لابن الجوزي ٥/٢٦٠، ولباب التأويل للخازن ٥/٣٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣/٥٠، وتفسير الجلالين ص٤٤، وفتح القدير للشوكاني ٥٦٤/٣، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٤٨، وأضواء البيان للشنقيطي ٥٢٢٣٠.

٥- انظر: أضواء البيان للشنقيطي ٣٢٣/٥.

٦- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٦/٨٦٦، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٠٩/١٢.

٧- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٠/١٨.

٨- سورة السجدة: الآيتان ٧، ٨.

٩- انظر: التحرير والتتوير لابن عاشور ٢٠/١٨.

والقرار في الأصل: مصدر (قرَّ) إذا ثبت في مكانه (۱)، والقرار المستقر، وهو موضع الاستقرار، وقد سمي به هنا المكان نفسه الذي هو الرحم (۲)، ووصفت الرحم بالمكين، وذكر المفسرون في سبب وصفها بذلك قولين:

القول الأول: لمكانتها في نفسها، فإنها مكنت حيث هي وأحرزت ( $^{(7)}$ )، وهذا على الحقيقة، والمراد: الرحم معد لذلك مهيأ له ( $^{(3)}$ )، يقول الطبري: «ثم جعلنا الإنسان الذي جعلناه من سلالة من طين، نطفة في قرار مكين، هو حيث استقرت فيه نطفة الرجل من رحم المرأة، ووصفه بأنه مكين؛ لأنه مكن لذلك، وهيأ له، ليستقر فيه إلى بلوغ أمره الذي جعله له قرارا» ( $^{(6)}$ ).

القول الثاني: على الإسناد المجازي باعتبار المستقر فيها، كقولك: طريق سائر (٦)، يقول ابن جزي: «يعني رحم الأم، ومعنى ﴿مَكِينِ ﴾: متمكن، وذلك في الحقيقة من صفة النطفة المستقرة، لا من صفة المحل المستقر فيه، ولكنه كقولك طريق سائر: أي يسير الناس فيه» (٧)، ويقول ابن عاشور: «فمقتضى الظاهر أن

\_\_

<sup>1-</sup> القرار في اللغة من قرَّ الشيء (قَرَاً) من باب ضرب استقر بالمكان، والاسم (القَرَارُ)، ومنه قيل لليوم الأول من أيام التشريق (يوم القرِّ)؛ لأن الناس (يقِرُونَ) في منى للنحر، و(الاستِقْرَارُ) التمكن، و(قَرَارُ) الأرض المستقر الثابت. انظر: الصحاح للجوهري ٣٥٢/٣، ومفردات القرآن للراغب ص٦٦٢، والمصباح المنير ٢٩٦/٢، يقول ابن قارس: «قرَّ: القاف والراء أصلان صحيحان، يدل أحدهما على برد، والآخر على تمكن... يقال قرَّ واستقرَّ ». معجم مقاييس اللغة ٥/٧.

٢- انظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ١١٢/٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل
 ١٧٨/١٤، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٢٠/١٨.

٣- انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن ٣٦١/٣، وزاد المسير في علم التفسير ٥٦٢/٥.

٤- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣/٩٥/٣.

٥- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٦/١٩.

٦- انظر: روح البيان لحقي ٦/٥٠، والبحر المديد لابن عجيبة ٥/٩.

٧- التسهيل لعلوم التنزيل ٢/ ٩٤.

يوصف بالمكين الشيء الحال في المكان الثابت فيه، وقد وقع هنا وصفاً لنفس المكان الذي استقرت فيه النطفة؛ على طريقة المجاز العقلي للمبالغة، وحقيقته مكين حاله»(١).

غير أن هناك من المفسرين من ذكر كلا القولين السابقين وعطف بينهما بحرف العطف (أو) والذي قد يحتمل إرادة كلا المعنيين إن كانت (أو) للإباحة التي يمكن فيها الجمع بين المتعاطفين (٢)، يقول الزمخشري: «القرار: المستقر، والمراد الرحم، وصفت بالمكانة التي هي صفة المستقر فيها، كقولك طريق سائر، أو بمكانتها في نفسها؛ لأنها مكنت بحيث هي وأحرزت» (٣)، وقال الرازي: «والمراد بالقرار: موضع القرار وهو المستقر، فسماه بالمصدر، ثم وصف الرحم بالمكانة التي هي صفة المستقر فيها كقولك طريق سائر، أو لمكانتها في نفسها لأنها تمكنت من حيث المستقر فيها كقولك طريق سائر، أو لمكانتها في نفسها لأنها تمكنت من حيث في وأحرزت» (٤)، وقال أبو حيان: «والمكين: المتمكن، وصف القرار به؛ لتمكنه في نفسه بحيث لا يعرض له اختلال، أو لتمكن من يحل فيه، فوصف بذلك على سبيل المجاز، كقوله طريق سائر لكونه يسار فيه» (٥)(١).

ويرد على هذا الأخير أن الأصل حمل الكلام على الحقيقة (١)، إلا أن يقال بإمكان الجمع بينهما كما ذهب إليه البعض (١)، أو يقال هذا الأصل عارضه ظاهر

١- التحرير والتتوير ٢٠/١٨.

٢- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ٣٧٧/٣.

٣- تفسير الكشاف ٣/١٨١.

٤- مفاتيح الغيب للرازي ٢٣/٢٣.

٥- البحر المحيط في التفسير ٦/٨٦٣.

٦- وانظر كذلك: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ١١٢/٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل
 ١٧٨/١٤ وإرشاد العقل السليم لأبي السعود ١٢٦/٦، وأضواء البيان للشنقيطي ٣٢٤/٥.

٧- انظر: المحصول للرازي ١/١٣٤، والأشباه والنظائر لابن نجيم ص٥٩، والأشباه والنظائر للسيوطي
 ص٦٣، والوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية ص٣١٧.

٨- انظر: روضة الناظر وجنة المناظر ٢/١٥٠.

آخر كما قال ابن عاشور: «فمقتضى الظاهر أن يوصف بالمكين الشيء الحال في المكان الثابت فيه... وحقيقته مكين حاله»(1)(1).

أما قوله الله الله الله الله الله الله وقت ولادته وخروجه من بطن أمه، فيخرج الأرحام من نشاء حياته فلا يسقط، إلى وقت ولادته وخروجه من بطن أمه، فيخرج طفلاً (٤)، يقول الطبري: «يقول تعالى ذكره: من كنا كتبنا له بقاء وحياة إلى أمد وغاية، فإنا نقره في رحم أمه إلى وقته الذي جعلنا له أن يمكث في رحمها، فلا تسقطه، ولا يخرج منها حتى يبلغ أجله، فإذا بلغ وقت خروجه من رحمها أذنا له بالخروج منها، فيخرج» (٥)، ويقول البغوي: «﴿ وَنُقِرُ فِ ٱلْأَرْمَامِ مَا نَشَاءُ ﴾، فلا تمجه ولا تسقطه، ﴿ إِلَى أَجُلٍ مُسَمَّى ﴾، إلى وقت خروجها من الرحم تامة الخلق ولا تسقطه، ﴿ إِلَى أَجُلٍ مُسَمَّى ﴾، إلى وقت خروجها من الرحم تامة الخلق

١ – التحرير والتتوير ٢٠/١٨.

<sup>7-</sup> قال الإمام النووي: «وذكر جماعة من متأخري أصحابنا الخراسانيين أن كل مسألة تعارض فيها أصل وظاهر، أو أصلان، ففيها قولان... وهذا الإطلاق الذي ذكروه ليس على ظاهره، ولم يريدوا حقيقة الإطلاق؛ فإن لنا مسائل يعمل فيها بالظن[الظاهر] بلا خلاف: كشهادة عدلين فإنها تغيد الظن ويعمل بها بالإجماع ولا ينظر إلى أصلى براءة الذمة... ومسائل يعمل فيها بالأصل بلا خلاف: كمن ظن أنه طلق أو أحدث أو أعتق أو صلى أربعاً لا ثلاثاً فإنه يعمل فيها كلها بالأصل وهو البقاء على الطهارة وعدم الطلاق والعتق والركعة الرابعة واشتباهها، بل الصواب في الضابط ما حرره الشيخ أبو عمرو بن الصلاح فقال: إذا تعارض أصلان، أو أصل وظاهر، وجب النظر في الترجيح، كما في تعارض الدليلين، فإن تردد في الراجح فهي مسائل القولين، وإن ترجح دليل الظاهر حكم به كإخبار عدل بالنجاسة وكبول الظبية، وإن ترجح دليل الأصل حكم به بلا خلاف». المجموع شرح المهذب ٢٠٦/١.

٣- سورة الحج: الآية ٥.

<sup>3-</sup> انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٢/٣٧٦، وبحر العلوم للسمرقندي ٢/٤٤٩، والهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٤٨٤٦/٧، وزاد المسير لابن الجوزي ٥/٧٠، ومفاتيح الغيب للرازي ٩/٢٣.

٥- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ١٨/ ٥٦٩.

والمدة»(١)، وقال السعدي: «﴿وَنُقِرُ ﴾، أي: نبقي في الأرحام من الحمل الذي لم تقذفه الأرحام، ما نشاء إبقاءه ﴿ إِلَىٰ آَجَلِ مُسَمَّى ﴾، وهو مدة الحمل»(٢).

وأما قوله ﷺ: ﴿ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ﴾ (١)، أي في مكان حريز (٤)، وهو الرحم (٥)، يقول ابن كثير: «يعني جمعناه في الرحم وهو قرار الماء من الرجل والمرأة، والرحم معد لذلك حافظ لما أودع فيه من الماء » (٦)، وقال الرازي: «﴿ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ﴾ وهو الرحم؛ لأن ما يخلق منه الولد لا بد وأن يثبت في الرحم ويتمكن، بخلاف مالا يخلق منه الولد» (١).

١- معالم التنزيل في تفسير القرآن للبغوي ٣٢٥/٣، ولباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ٥/٠.

٢- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٥٣٣.

٣- سورة المرسلات: الآية ٢١.

٤- الحريز: الحصين، يقال: حرز حريز: أي موضع حصين. انظر: مختار الصحاح للرازي ص١٦٧، وتاج
 العروس للزبيدي ٩٩/١٥، والمعجم الوسيط ١٦٦٦١.

٥- انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس ١٢٢/٢، الجامع لأحكام القرآن القرطبي ١٦٠/١، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢٠ /٧٣، وتفسير الجلالين ص٧٨٥، وفتح القدير للشوكاني ٤٣٢/٥، وتفسير السراج المنير للشربيني ٣٣٨/٤، ومراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد للتناري ٩٢/٢٥.

٦- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤/٤٥٥.

٧- مفاتيح الغيب للرازي ٢٣٩/٣٠، وانظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري ٢٣٦/٦.

### المطلب الثاني: القرار المكين في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

الرحم عضو أجوف عضلي، ذو جدار ثخين ومتين، يقع في منتصف جسم المرأة<sup>(۱)</sup> فوق المثانة والجزء العلوي من المهبل، كمثري الشكل في ثلثيه العلويين، واسطواني في ثلثه الأسفل، ويضيق قليلاً عند نهايته السفلى التي تمتد إلى الجزء العلوي من فراغ المهبل، مما يساعد على تثبيت الرحم في موضعه، ويتكون جداره من ثلاث طبقات ثلاث: خارجية رقيقة من مادة البريتون، ووسطى سميكة مكونة من مواد عضلية في ثلاث طبقات من الألياف، وداخلية غشائية، ويحاط عنق الرحم والجزء العلوي من المهبل بنسيج خلوي ضام يربط الرحم بكل من الهبل والمثانة (۲).

وإذا تلقحت البييضة تبدء غدد غشاء الرحم المخاطي ازدياداً في فعاليتها الإفرازية، وتطلق منتجاتها من فتحاتها العديدة على سطح هذه الطبقة واللازمة لتغذية هذه الخلايا الجنينية، وتصبح الشرايين التي تروي الطبقتين الكثيفة والإسفنجية ملتوية، وتشكل فراشاً وعائياً كثيفا، يتوضع تحت بشرة الرحم مباشرة، لذلك يصبح غشاء الرحم المخاطي شديد التوذم (التورم)، ومستعداً لاستقبال البويضة الملقحة، التي تصل إلى جوف الرحم تسبح في مفرزاته، ثم تنغرس وتعلق وتعشش في بطانة الرحم، ومن ثم تبدأ بإفراز هرمونات خاصة بها تدعى الهرمونات الجنينية ويطلق عليها: المنميات التناسلية الزغابية الإنسانية الهرمونات في إفراز هرمونات في إفراز هرمونات في إفراز هرمونات المناسنية الإنسانية الإنسانية الإنسانية المنميات التناسلية الزغابية الإنسانية الإنسانية المنميات التناسلية الزغابية الإنسانية الإنسانية المنميات المنميات التناسلية الزغابية الإنسانية المنميات المنميات المنميات المناسنية الإنسانية المنميات المنميات المنميات المناسنية الإنسانية الإنسانية المنميات المنميات المناسنة الرغابية الإنسانية المنميات المنميات المنميات المنابية الإنسانية المنميات المنميات المنميات المنابية الإنسانية المنميات المنابية الرغابية الإنسانية المنميات المنابية المنميات المنابية المنميات المنابية المنبية المنميات المنابية المنابية المنابية المنميات المنابية المنابي

١- يقع في الوسط الهندسي تماماً من جسم المرأة، فلو أخذ خط منصّف طولي، وخط منصّف عرضي لكان موقع الرحم في تقاطع الخطين، انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي ص ١٦٢.

٢- انظر: موسوعة جسم الإنسان الشاملة لأحمد الخطيب ويوسف سليمان ص١٨٦، وخلق الإنسان بين
 الطب والقرآن للبار ص٤١، ٤٢، وخلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص٢١٩.

المبيض (البروجستيرون) و (الإستروجين) التي تؤدي إلى استمرار نمو وإفراز بطانة الرحم، وتبقيه في طور الإفراز؛ لذلك لا يحصل انقطاع هرموني عنها، وبالتالي تصبح بطانة الرحم مستقرة صالحة لتعشيش بذرة الجنين، وتدعى الطبقتان السطحية والإسفنجية من غشاء الرحم المخاطي بعد اكتمال تعشيش البويضة الملقحة باسم الغشاء الساقط –يسقط بسقوط الجنين أو ولادته (۱).

فوصف الرحم بالقرار المكين في القرآن بعد ذكر النطفة، فيه إشارة إلى معنى دقيق، فلولا أن الرحم قرار مكين، ما تمكنت النطفة من الانغراس فيه ثم التعلق به، وما أخذت بالتالي اسم العلقة، فالرحم كان قراراً مكيناً قبل أن تحل فيه النطفة، فلما حلت به تمكنت من الانغراس فيه ثم التعلق واكتساب الوصف الجديد، فالرحم يستكمل مقومات هذا الوصف بالاستعدادات التي تتم فيه قبل وصول البويضة الملقحة، حيث تضاف إلى ما زود به أصلاً في تركيبه، فكلمة (قرار) تشير إلى ما يوفر للنطفة الاستقرار، وأهم ما يوفر الاستقرار للنطفة جدار الرحم الداخلي(٢).

ويشهد الرحم خلال فترة الحمل عدة تغيرات في تركيبه ووظيفته، ومنها:

1- يزداد في وزنه إلى حوالي الكيلو جرام بعدما كان لا يزيد عن خمسين جراماً قبل الحمل، أما محتوياته فتزن خمسة آلاف جرام، أي وزنه بمحتوياته يزيد أكثر من مائة مرة، ويزداد حجمه ليستوعب سرعة نمو الجنين، وعند الأسبوع (٢٠) يصل كل من الجنين والرحم مستوى السرة، وعند الأسبوع (٣٠) يصلا المنطقة الشرسوفية (لبة القلب) وتتحرك أحشاء الأم من مكانها وتشهد عضلات وجلد جدار البطن الأمامي تمدداً كبيراً، ويتسع ليتلاءم مع نمو الجنين، وتوفر له هذه التغيرات

\_

١- انظر: أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية، ضمن بحوث المؤتمر الثامن للإعجاز بالكويت، العلوم الطبية ٣٥/١، وطفلك من الحمل إلى الولادة لسبيرو فاخوري ص١٥٢.

٢- انظر: دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث لمحمد عز الدين توفيق ص ١٠٨، ١٠٩.

من الاتساع ما يكفل احتواء ٥ لترات، والرحم هو العضو الوحيد في جسم الانسان. القابل للتغير السريع من حال إلى حال، وهو بذلك أسرع نمو يعرفه جسم الانسان.

7- كلما اتسع الرحم في حجمه، ازداد سمك جداره، ولو كان يتمدد دون أن يزداد سمك جداره لرق الجدار وضعف، ولو كان غير قابل للاتساع لضاق بالجنين قبل اكتمال نموه.

٣- وفي سبيل إمداد الجنين باحتياجاته من الأكسجين، والمغذيات الأخرى، يزداد معدل سريان الدم في الرحم ليبلغ ٠٠٠ ملليلتر/دقيقة، وربما وصل هذا إلى اللتر للدقيقة الواحدة في حالة الحمل بالتوائم.

3- يؤثر هرمون الحمل (البروجسترون) على تقلصات عضلات الرحم، فيجعلها متئدة وقورة تفيد في تعديل وضعية الجنين داخل الرحم، بدلاً من تلك الحركات اللزقة التي يسببها هرمون الأنوثة (الاوستروجين) ولا شك أن لهرمون الحمل (البروجسترون) تأثيرا هاما في استقرار الرحم في فترة الحمل حتى لا يقذف الرحم بالجنين، وخاصة في أشهره الأولى(١).

وكل هذه التغيرات في تركيبة ووظيفة الرحم؛ ليكون أكثر ملاءمة لاحتياجات الجنين الذي يحتويه (٢).

<sup>1-</sup> انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٥، ٥٦، ودليل الأنفس لمحمد عز الدين ص٩٠، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٧٧، وخلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤١، و٧٦، ومع الطب في القرآن الكريم لدياب وقرقوز ص٩٠.

٢- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٧٧.

ويحاط الجنين بعدة طبقات بعد السائل الأمينوسي، وهي: الغشاء الأمينوسي المندمج بالمشيمة (١)، وطبقة العضلات السميكة للرحم، ثم جدار البطن (٢)، وكل هذا يمد الجنين بمكان مناسب للاستقرار وللنمو الجيد (٣).

وهكذا فإن كلمة (قرار) قد استعملت في القرآن الكريم لكل هذه المعاني وغيرها، متضمنة وظائف الرحم باعتباره مكاناً مناسباً لاستقرار الجنين وتمكينه من مواصلة نموه، وقد جمع هذا اللفظ كل الحقائق التي اكتشفها العلم، لبيان مناسبة الرحم

١- يحيط بالجنين ثلاثة أغشية تمثل في مجموعها نسيجاً لحمياً منيعاً:

<sup>(</sup>أ) غشاء السلى أو الأمنيون: عبارة عن كيس غشائي رقيق ومقفل يحيط بالجنين إحاطة تامة، وبه سائل يزداد مع نمو الجنين، ويسمح له بالحركة الكاملة داخل الرحم، فيتقلب وسط هذا السائل يمنة ويسرة ورأسا على عقب، ويمسك بالحبل السري وهو في أمان تام، وللسائل الأمنيوسي فوائد جمة، هي: (تغذية الجنين بما يحتوي عليه من مواد زلالية وسكرية وأملاح غير عضوية يمتصها الجنين، وحماية الجنين ووقايته من الصدمات المفاجئة والحركات والسقطات التي تتعرض لها الأم، ويحتفظ للجنين بحرارة ثابتة تقريباً، فهو مكيف جيد بحيث لا تزيد الحرارة ولا تقل إلا في حدود ضئيلة جدا، ويمنع هذا السائل الغشاء الأمنيوسي من الالتصاق بالجنين؛ لأن هذا الالتصاق من العوامل الهامة في حدوث التشوهات الخلقية). (ب) غشاء الكوريون (الغشاء المشيمي) الذي تصدر عنه الزغابات الكوريونية التي تنغرس في مخاطية الرحم، وعن طريقها ينتقل الغذاء والأكسجين من الأم إلى الجنين، وتخرج البولينا وثاني أكسيد الكربون إلى دم الأم.

<sup>(</sup>ج) الغشاء الساقط: مكون من الغشاء المخاطي المبطن للرحم، وسمي ذلك لأنه يسقط مع الجنين عند الولادة. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤٢٣-٤٢٧، ومع الطب في القرآن الكريم لدياب وقرقوز ص٨٧، رحلة الإيمان في جسم الإنسان، لحامد أحمد ص٩٩.

٢- يحيط جدار الرحم بالأغشية الثلاثة السابقة في الحاشية (١)، ويتكون جدار الرحم كذلك من ثلاث طبقات: (الغشاء البريتوني، والطبقة العضلية، والطبقة المبطنة لغشاء الرحم)، ويحيط بالرحم عضلات جدار البطن الثلاث: (العضلة المائلة الداخلية، والخارجية، والعضلة المستعرضة). وذلك يوفر قراراً وأماناً للجنين. انظر: رحلة الإيمان في جسم الإنسان، لحامد أحمد ص٩٩.

٣- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٦.

لاستقرار الجنين، فهو لفظ معبر جامع، يشير إلى العلاقة بين الجنين والرحم، فالرحم مكان لاستقرار الجنين وسكنه طوال فترة الحمل، على الرغم من أن طبيعة الجسم أن يطرد أي جسم خارجي، إلا أن الرحم يأوي الجنين ويغذيه (١).

أما مكين فتعني المثبت بقوة، وهذا يشير إلى علاقة الرحم بجسم الأم، وموقعه المثالي لتخلق ونمو كائن جديد، فهو يقع في وسط الجسم، وفي مركز الحوض<sup>(٢)</sup>، وهناك بعض العوامل التي تحفظ الرحم في مكانه، وتجعله قراراً مكينا، ومنها:

1- الحوض العظمي، إذ يتكون الحوض من مجموعة من العظام متصلة ببعضها البعض اتصالاً دقيقاً محكماً، تجعله على متانة تحفظ في الأنثى أجهزتها التناسلية الهامة (الرحم-المبيض-قناتي الرحم-المهبل)، فالحوض العظمي يحفظ الرحم بداخله بحيث لا يصله شيء من الكدمات والهزات التي تتعرض لها المرأة، بل لو أصيبت المرأة في حادث أو سقطت من شاهق، فإننا نجد الرحم في أغلب الأحوال سليماً لم يمسسه سوء، ومع متانة الحوض العظمي فإن له مفاصل أربعة يمكن من خلالها أن يتحرك قليلاً حتى يزداد اتساعه وخاصة عند الحمل والولادة، إذ يكون مستعداً لنمو الرحم نمواً هائلاً، كما أنه يتقبل إخراج الجنين ومتعلقاته كالمشيمة والأغشية إلى العالم الخارجي أثناء الولادة.

٢- عضلات الحوض والعجان، إذ تساهمان مساهمة فعالة في حفظ أعضاء الحوض، وأهمها الرحم ومتعلقاته، وهناك عضلات كثيرة متصلة بالحوض، إلا أن أهم العضلات المسؤولة عن حفظ الرحم والشرج والمثانة عضلة الرافعة للشرج، والعضلة العصعصية، وهما يكونان الحجاب الحاجز للحوض بمساعدة الصفاقات،

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة ص٥٦، وموسوعة جسم الإنسان الشاملة لأحمد الخطيب
 ويوسف سليمان ص١٨٦.

\_

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٥، ٥٦.

وتحفظان أعضاء الحوض في أماكنها المحدودة والمرسومة ضد العوامل المختلفة الطارئة والدائبة<sup>(١)</sup>.

7- صفاقات الحوض، إذ يشتمل الحوض على نسيج ليفي غشائي يحيط بأعضاء الحوض وبعضلاته وأوعيته، وتربط هذه الصفاقات أعضاء الحوض بعضها ببعض وتعرف بالأربطة الحقيقية ويتخللها نسيج عضلي غير إرادي، وتعرف الصفاقات التي تغطي الرحم والمثانة والمستقيم والقناة الشرجية بالصفاقات الحشوية؛ لأنها تغطى الأحشاء.

3- توازن الضغط الموجود بتجويف البطن وتجويف الحوض، إذ يتولد ضغط في تجويف البطن نتيجة تقلصات عضلات الحجاب الحاجز وعضلات جدار البطن، ويدفع ذلك الضغط أعضاء الحوض، ومنها الرحم إلى أسفل، ويقابل ذلك الضغط من أعلى ضغط من أسفل نتيجة تقلص عضلات العجان مثل العضلات الرحم في الرافعة للشرج فتدفع بالرحم إلى أعلى، ونتيجة لتوازن هذا الضغط يبقى الرحم في مكانه.

٥- عنق المهبل: يتصل الرحم بواسطة عنقه بالمهبل، ونتيجة لهذا الاتصال يبقى الرحم في مكانه.

7- مساندة الأعضاء الأخرى في تجويف الحوض، فامتلاء الحوض بالأعضاء مثل المثانة ومتعلقاتها، ونهاية القناة الهضمية (المستقيم-والقناة الشرجية) والأوعية الدموية واللمفاوية، والأعصاب، كلها تساهم في حفظ الرحم في مكانه (٢).

\_

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٥٧-٦٢، ومع الطب في القرآن لدياب وقرقوز ص٨٩،
 والهندسة الوراثية لمحمد محمود ص٢٩٥، ٢٩٦، ٢٢٩، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص٢١٩.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطيب محمد على البار ص٦٣-٦٦.

٧- أربطة الرحم: للرحم مجموعة أربطة يساند بعضها البعض لحفظ الرحم في موضعه الطبيعي، كما أنها في نفس الوقت تسمح له بالحركة الحقيقة، كما تسمح له بالنمو الهائل في فترة الحمل بحيث يتضاعف حجم الرحم آلاف المرات في نهاية الحمل عما كان عليه قبيل الحمل، وبحيث يملأ الرحم تجويف البطن حتى يصل إلى عظمة القص، ولكأنما الرحم جسر معلق تربطه مجموعة محكمة من الأربطة والأعمدة المتينة المحكمة (١).

فلفظ (مكين) لفظ جامع معبر عن كل المعاني التي تبين تمكن الرحم وتثبيته في جسم الأم $^{(7)}$ ، ويشير هذا اللفظ إلى ما يوفر الحماية للجنين، وأهم ما يوفر له الحماية موقع الرحم العام داخل جسم المرأة $^{(7)}$ .

وهكذا فإن كل وصف يتضمن العلاقة بين الجنين والرحم وبين الرحم وجسم الأم، قد أدخل في معنى الكلمتين (قرار) و (مكين) اللتين تعبران تعبيراً تاماً عن حقيقة الرحم ووظائفه الدقيقة، ولا يتفطن إلى أهمية هذين الوصفين إلا من له علم بحاجات نمو الجنين، وحاجات الرحم، لمواكبة هذا النمو حتى يخرج سليماً (٤).

وذهب عدنان الشريف إلى أن للقرار المكين ثلاثة معان هي:

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٢٤، ومع الطب في القرآن لدياب وقرقوز ص ٨٩، وخلق الإنسان في القرآن للنجار ص ٢١٩، والموسوعة العلمية في إعجاز القرآن الكريم والسنة النبوية لمرعى ص ١٥٨.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٦.

٣- انظر: دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث لمحمد عز الدين توفيق ص١٠٩٠.

٤- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٦.

٥- سورة المؤمنون: الآية ١٣.

﴿ وَمَعَنَّنَهُ فِي قَرَارِ مَكِينٍ ﴾ (١)، هو الطور الأول من تخلق الجنين الذي يمتد من بدء الحمل حتى اليوم السادس؛ لأن في الرحم لا يستقر ويحيا إلا البويضة الملقحة، أما الحيوانات المنوية أو البويضة غير الملقحة فسرعان ما تموت إذا لم تتلقح في أنبوب الرحم.

7- مبيض المرأة: شرط أن نفهم معنى النطفة في الآيات (ماء المرأة)، فمن الوجهة العلمية يستقر ماء المرأة (نطفها) في المبيض منذ الشهر الرابع من حياتها، ثم تخرج دورياً من المبيض مرة في كل شهر بعد البلوغ، والمبيض يحوي ما يقرب من مليوني بويضة، لا يبقى منها إلا آلاف (٣٠ ألف تقريباً) عند بلوغها، ويخرج من المبيض أربعمائة بويضة تقريباً خلال فترة خصوبة المرأة.

٣- الحويصلة المنوية: شرط أن نفهم معنى النطفة في الآيات (ماء الرجل) فمن الوجهة العلمية، يستقر ماء الرجل الذي تفرزه الخصيتان بصورة دائمة منذ بلوغه سن البلوغ في الحويصلة المنوية.

فسواءً كان القرار المكين (الرحم، المبيضان، الحويصلة المنوية) فعلم التشريح يبين كيف أنها أعضاء في قرار مكين، أي: في الحوض، وهي في نفس الوقت قرار مكين آمن لاستقرار النطف التي تبقى في هذه الأعضاء لوقت معلوم محدد (٢).

وذهب كريم حسنين إلى أن مدلول التعبير القرآني (قرار مكين) هو غدد التناسل في الإنسان (الخصيتان) في الذكر و (المبيضان) في الأنثى، على اعتبار أن غدد

١- سورة المرسلات: الآية ٢١.

٢- انظر: من علم الطب القرآني لعدنان الشريف ص ٤٠، ٤١.

التناسل هي مستقر النطف ومنبعها في جسد الإنسان، وأن الضمير في وجَعَلْنَهُ التناسل هي مستقر ومصدر للماء. يعود على (الماء المهين)، وأن لفظة (قرار) لغوياً هو مستقر ومصدر للماء. ويجاب عن قولهما بالتالي:

١ ما قالاه يخالف الذي عليه جميع المفسرين كما مر في جانب التفسير، إذ جميعهم يذكر أن المراد بذلك الرحم.

٢- أن الضمير في قوله ﷺ: ﴿جَعَلْنَهُ ﴾ عائد على الإنسان، و﴿نُطْفَةُ ﴾ عائد على الإنسان، و﴿نُطْفَةُ ﴾ عائد على الأمشاج، وهي أول طور لتخلق الجنين البشري الذي يستقر في الرحم، وما قبل الأمشاج -نطفة الرجل وحدها ونطفة المرأة وحدها - لا يسمى جنيناً، وبالتالي لا يطلق عليه أنه إنسان.

٣- قول الله تعالى: ﴿ وَنُقِرُ فِ ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ (١)، ذكر الله في هذه الآية أن القرار يكون مكانه في الرحم (٢)، ولا يستقر في الرحم إلا النطفة الأمشاج (البويضة الملقحة)، أما الحيوان المنوي، أو البويضة بدون تلقيح فلا تستقر فيه.

وعليه فإن الراجح هو القول إن القرار المكين هو الرحم(7).

١- سورة الحج: الآية ٥.

٢- انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٢١٩.

٣- ويرى زغلول النجار إمكانية قبول ما ذهب إليه كريم حسنين [ومثله عدنان الشريف]، وإن كان خلاف الأولى بالاتباع؛ لأن خلق الله مقدر بدقة سواء في الرحم، أو في غدد التناسل، أو في غيرهما من جميع أجزاء جسم الإنسان. انظر: خلق الإنسان في القرآن الكريم لزغلول النجار ص٢١٩.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* ضمير ﴿ جَعَلْنَهُ ﴾ في قوله ﷺ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾، يرجع إلى جنس الإنسان، والمعنى: جعلنا السلالة في قرار مكين، ووضعناها فيه؛ حفظاً لها.
- \* ذكر المفسرون في سبب وصف الرحم بالمكين قولين: الأول: أنه على حقيقته وأنها لمكانتها في نفسها فإنها مكنت حيث هي وأحرزت، والثاني: على الإسناد المجازي باعتبار المستقر فيها، غير أن هناك من المفسرين من ذكر كلا القولين السابقين وعطف بينهما بحرف العطف (أو) والذي قد يحتمل إرادة كلا المعنيين إن كانت (أو) للإباحة التي يمكن فيها الجمع بين المتعاطفين.
- \* قوله ﷺ: ﴿ وَنُقِرُ فِ ٱلْأَرْمَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾، أي: ونبقي في الأرحام من نشاء حياته، فلا يسقط إلى وقت ولادته وخروجه من بطن أمه، فيخرج طفلاً.
  - \* قوله الله المناخ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مَّكِينٍ ، أي في مكان حريز حصين، وهو الرحم.
- \* الرحم عضو أجوف عضلي، ذو جدار ثخين، يقع في منتصف جسم المرأة، ويتكون جداره من ثلاث طبقات.
- \* إذا تلقحت البييضة تبدء غدد غشاء الرحم المخاطي ازدياداً في فعاليتها الإفرازية، ليصبح هذا الغشاء شديد التوذم (التورم)، ومستعداً لاستقبال البويضة الملقحة التي تتغرس وتعلق وتعشش في بطانة الرحم، ومن ثم تبدأ بإفراز هرمونات خاصة لتحافظ على الجسم الأصفر ليستمر في إفراز هرمونات المبيض المؤدية إلى استمرار نمو وافراز بطانة الرحم لتصبح مستقرة لتعشيش بذرة الجنين.
- \* خلال فترة الحمل تحدث عدة تغيرات في تركيبة ووظيفة الرحم ليكون أكثر ملاءمة لاحتياجات الجنين الذي يحتويه، ومنها: زيادة وزنه وحجمه ليستوعب

سرعة نمو الجنين، ومع اتساع حجمه يزداد سمك جداره، لئلا يرق جداره ويضعف، ويزداد معدل سريان الدم لإمداد الجنين باحتياجاته من أكسجين وغذاء، ولهرمون البروجسترون تأثيرا هاما في استقرار الرحم في فترة الحمل، ويحاط الجنين بعدة طبقات بعد السائل الأمينوسي، وهي: الغشاء الأمينوسي المندمج بالمشيمة، وطبقة العضلات السميكة للرحم، ثم جدار البطن، وكلها يمد الجنين بمكان مناسب للاستقرار وللنمو الجيد، وعلى الرغم من أن طبيعة الجسم أن يطرد أي جسم خارجي، إلا أن الرحم يأوي الجنين ويغذيه.

\* المكين المثبت بقوة، وهو يقع في وسط الجسم، وفي مركز الحوض، وهناك بعض العوامل التي تحفظ الرحم في مكانه، وتجعله قراراً مكينا، ومنها: الحوض العظمي، وعضلات الحوض والعجان، وصفاقات الحوض، وتوازن الضغط الموجود بتجويف البطن وتجويف الحوض، وعنق المهبل، ومساندة الأعضاء الأخرى في تجويف الحوض، وأربطة الرحم.

\* وصف القرآن الكريم المكان الذي تستقر فيه النطفة بوصفين جامعين معبرين (قرار) و (مكين)، فكلمة (قرار) في الآية الكريمة تشير إلى العلاقة بين الجنين والرحم، فالرحم (مكان لاستقرار الجنين)، أما (مكين) فتعني مثبت بقوة، وهذا يشير إلى علاقة الرحم بجسم الأم، وموقعه المثالي لتخلق ونمو كائن جديد (۱).

\* الراجح هو القول إن القرار المكين هو الرحم، وعليه جميع المفسرين.

١- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٥٥.

### ومن خلال الدراسات التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

\* الحقائق العلمية تدل على ترجيح قول من قال من المفسرين: إن وصف الرحم برمكين) على حقيقته، بالإضافة إلى أن ما أثبتته الحقائق العلمية من انغراس البويضة الملقحة في جدار الرحم بحيث تغور فيه وينطبق عليها حتى أنها فترة لا يعرف وجود الحمل فيها، ثم يتبع ذلك تعلقها بجدار الرحم بواسطة معاليق تدخل في جدار الرحم، يجعل من وصف الجنين في هذه الفترة بأنه مكين أمر ممكن، وبالتالي يصح المعنى المجازي إلى جوار المعنى الحقيقي، وهذا يشد من جانب قول من ذكر القولين من المفسرين عاطفاً بينهما بحرف (أو) الذي قد يفيد الإباحة التي يمكن فيها الجمع بين المتعاطفين، وهذا صنعه أكثر من ستة مفسرين.

\* الإعجاز البياني، إذ استعملت كلمة (قرار) في القرآن الكريم متضمنة وظائف الرحم باعتباره مكاناً مناسباً لاستقرار الجنين وتمكينه من مواصلة نموه، كما جمع هذا اللفظ كل الحقائق التي اكتشفها العلم، لبيان مناسبة الرحم لاستقرار الجنين، فهو لفظ معبر جامع، كما استعملت كلمة (مكين) متضمنة لتمكن الرحم وتثبيته في جسم الأم، ليناسب الاستقرار والنمو الجيد للجنين، وأيضاً جمع هذا اللفظ كل الحقائق المكتشفة في تمكن الرحم وثبوته في جسم المرأة، ف(قرار) و (مكين) كل منهما لفظ جامع شامل لمدلولات عدة وكثيرة كشفها العلم الحديث، وهذا من نوع الإعجاز البلاغي لألفاظ القرآن الكريم، لذا يقول مأمون شقفه: «أما وظيفة الرحم تجاه الحمل القادم إليها على شكل نطفة أمشاج (البيضة الملقحة) فيستحيل استحالة مطلقة وصفها بأبلغ من (القرار المكين)، فمهما استعرضنا الخدمات

المختلفة التي يقدمها الرحم للمخلوق الجديد، فإنها جميعها تتدرج تحت هاتين الكلمتين، ولن نجد شيئاً يقوم به الرحم خدمة للولد يخرج عن هذه العبارة»(١).

\* ظهور المعجزة العلمية: بمجيئ هذا الوصف مناسباً وموضحاً للرحم من الناحيتين التشريحية والفسيولوجية، وموافقاً بل وسابقاً لما توصل إليه علماء التشريح والأجنة، إذ يأخذ الرحم من الجسم موقعاً يجعله متمكنا وثابتاً بقوة، ويوفر من خلاله كامل الحماية للجنين، ويمده بكل ما يحتاج إليه بما هيأ عليه مما يجعله قرارا للجنين إلى موعد خروجه منه بإذن الله تعالى (٢)، وكل هذا يدل على أن القرآن الكريم كلام رب البرية، أنزله معجزة لسيد البشرية، شاهدا على صدق الرسول والرسالة التي جاء بها؛ لهداية ونجاة وفلاح جميع البرية، يقول الطبيب مأمون شقفه عن وصف الرحم بالقرار المكين: «والله إن هذه العبارة وحدها كافية كدليل لا يرقى إليه الشك على أن القرآن الكريم من عند الله تعالى، وعلى أن قائلها هو نفسه الذي خلق الرحم، وأحاط بوظائفه جميعها علماً، بل إنه خلق الرحم وجعله قراراً وجعله مكيناً، وما وظائفه التي ندرسها في كتب الطب إلا تجسيد وجعله قراراً وجعله مكيناً، وما وظائفه التي ندرسها في كتب الطب إلا تجسيد لهاتين الكلمتين» (٣).

١- القرار المكين لمأمون شقفه ص ٤٩.

٢- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص ٧٦، ٧٧.

٣- القرار المكين لمأمون شقفه ص ٤٩.

## المبحث الثاني علم ما في الأرحام

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

علم ما في الأرحام في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

علم ما في الأرحام في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

### المطلب الأول: علم ما في الأرحام في القرآن الكريم الآيات الواردة

قال الله على: ﴿ إِنَّ ٱللهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي فَلْ اللهُ عَلَيْهُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ ٱرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيمٌ ﴾ (١).

وقال ﷺ: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءِ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ﴾ (٢).

### أقوال المفسرين

قوله ﷺ: ﴿وَيَمْلَرُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾، الأرحام: جمع رحم، وهي: بيت منبت الولد، ووعاؤه في البطن (٤)، وقد ذكر المفسرون أقوالاً كثيرة في المراد بعلم ما في الأرحام في الآية الكريمة، وهذه الأقوال هي:

القول الأول: أذكر أو أنثى (٥)، ولهذا يسأل ملك الأرحام ربه: أذكر أم أنثى (٦). القول الثاني: أذكر أو أنثى، أحمر أو أسود، أو ما هو (٧).

١- سورة لقمان: الآية: ٣٤.

٢- سورة الرعد: الآية: ٨.

٣- سورة فصلت: الآية: ٤٧.

٤- انظر: تهذيب اللغة ٥/٣٤، ولسان العرب ٢٣٠/١٢، والمعجم الوسيط ١/٣٣٥

٥- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٢٩/٣، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٨٥١، وتفسير الجلالين ص٤٤٥، وأيسر التفاسير للجزائري ٢١٨/٤.

٦- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٦٥٣.

٧- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٠/١٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣/٥٥٠.

القول الثالث: أذكر أو أنثى، أبيض أو أسود(١).

القول الرابع: أذكر أو أنثى، أحمر أو أسود، أتام الخلقة أو ناقص(٢).

القول الخامس: أذكر أو أنثى، أتام أو ناقص (٣).

القول السادس: أذكر أو أنثى، أحى أو ميت، أتام أو ناقص (٤).

القول السابع: أذكر أو أنثى، أسليم أو سقيم (°).

القول الثامن: أذكر أو أنثى، سوى أو غير سوى (٦).

القول التاسع: أذكر أو أنثى، أسعيد أو شقى $(^{\vee})$ .

القول العاشر: ذكورها وإناثها، شقيها وسعيدها، وحسنها وقبيحها (^).

الحادي عشر: أذكر أو أنثى، أتام أو غيره، أشقى أو سعيد (٩).

الثاني عشر: أذكر أو أنثى، أنام أو ناقص، أشقى أو سعيد، أحسن أو قبيح (١٠).

الثالث عشر: ما حملت من ذكر أو أنثى، أو حسن أو قبيح، أو شقي أو سعيد،

أو طويل العمر أو قصيره(١١).

\_\_\_\_

١- انظر: زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ٣٣٠/٦.

٢- انظر: لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ٥/٢٢٠.

٣- انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٣٥٣/٤، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفي ٣٢٢٩،
 وارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٧٨/٧، ومراح لبيد للتناري ٢٤٠/٢.

٤- انظر: تفسير السراج المنير للشربيني ١٧٤/٣.

٥- انظر: النكت والعيون للماوردي ٤ / ٣٤٩.

٦- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ١٦٩/٢.

٧- انظر: محاسن التأويل للقاسمي ٣٦/٨.

٨- انظر: لطائف الإشارات للقشيري ١٣٧/٣.

٩- انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس ص ٣٤٧.

١٠- انظر: البحر المديد لابن مديد ٥٧٦/٥.

١١- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢/١١٦.

القول الرابع عشر: من الذكور والإناث، والصلاح والفساد<sup>(۱)</sup>. القول الخامس عشر: من مؤمن وكافر، وشقى وسعيد<sup>(۲)</sup>.

القول السادس عشر: العموم، يعلم جميع أحواله وأطواره، يقول الزمخشري والآلوسي: «أذكر أم أنثى، أتام أم ناقص، وكذلك ما سوى ذلك من الأحوال» (٢) وقال البقاعي: «المفتاح الثالث: علم الأجنة، وهو الرتبة الثانية في الدلالة على البعث الكاشف عن تخطيطها وتصويرها، وتشكيلها وتقديرها، على وصفي الذكورة والأنوثة، مع الوضوح أو الإشكال، والوحدة أو الكثرة، والتمام أو النقص، إلى ما هناك من اختلاف المقادير والطبائع، والأخلاق والشمائل، والأكساب والصنائع، والتقلبات في مقدار العمر والرزق في الأوقات والأماكن، وغير ذلك من الأحوال التي لا يحصيها إلا بارئ النسم (٤)، ومحيي الرمم، ولما كانت للخلق في ذلك لكثرة الملابسات والمعالجات ظنون في وجود الحمل أولاً، ثم في كونه ذكراً أو أنثى الممارسة، عبر بالعلم فقال: ﴿وَيَعَارُ مَافِ الْأَمَارِاتِ الناشئة عن طول التجارب، وكثرة وغير ذلك، وصيغة المضارع لتجدد الأجنة شيئاً فشيئاً، وقتاً بعد وقت» (٥)، وقال سيد قطب: «اختصاص بالعلم كالاختصاص في أمر (الساعة)، فهو شا الذي يعلم وحده حعلم يقين – ماذا في الأرحام، في كل لحظة، وفي كل طور، من فيض وغيض، ومن حمل، حتى حين لا يكون للحمل حجم ولا جرم، ونوع هذا الحمل

١- انظر: فتح القدير للشوكاني ٢٨٢/٤.

٢- انظر: النكت والعيون للماوردي ٤/٥٠/٠.

٣- تفسير الكشاف ٥١٢/٣، وروح المعاني ١٠٩/٢١. وانظر: البحر المحيط لأبي حيان ٥/٦٦٠.

٤- الله بارئ النَّسَمِ: أي خالق النفوس. انظر: المصباح المنير ٢/٤٠٤.

٥- نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور ٦/٥٩.

ذكراً أم أنثى، حين لا يملك أحد أن يعرف عن ذلك شيئاً في اللحظة الأولى لاتحاد الخلية والبويضة، وملامح الجنين وخواصه وحالته واستعداداته، فكل أولئك مما يختص به علم الله تعالى»(۱)، وقال ابن عاشور: «ينفرد بعلم جميع أطواره، من نطفة، وعلقة، ومضغة، ثم من كونه ذكراً أو أنثى، وإبان وضعه، بالتدقيق، وجيء بالمضارع لإفادة تكرر العلم بتبدل تلك الأطوار والأحوال، والمعنى: ينفرد بعلم جميع تلك الأطوار التى لا يعلمها الناس»(۱).

والراجح: هو الأخير؛ لعمومه، فعلم الله لما في الأرحام عام شامل مطلق، لجميع أحوالها، وأحوال ما فيها، ولجميع الأرحام، وهو علم يقيني لا يتطرق إليه أدنى شك أو يعتريه أي خطأ، وعبارات باقي المفسرين إنما اختلفت في التعبير عن هذا الغيب، وجميع ما قالوه صحيح؛ لدخوله في علم ما في الأرحام الشامل الكامل المطلق الذي يختص بعلم الله ، فجميعهم ذكر جزء من هذا العلم، وهذا لا يمنع دخول غيره فيه، وبالتالي فالخلاف خلاف تنوع لا تضاد.

١- في ظلال القرآن لسيد قطب ١٩/٦.

٢- التحرير والتنوير ٢١/١٣٦.

٣- سورة لقمان: الآية: ٣٤.

٤- أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله على المرحمة ١٠.٤ برقم: ١٠.

قال الرازي: «لفظ (ما) في قوله: ﴿ مَا عَمِلُ حَكُلُّ الْفَى وَمَا تَوْمِكُمُ الْأَرْحَكُمُ وَمَا تَرْدَادُ ﴾ إما أن تكون مصدرية، فإن كانت موصولة، فالمعنى أنه يعلم ما تحمله من الولد أنه من أي الأقسام، أهو ذكر أم أنثى، وتام أو ناقص، وحسن أو قبيح، وطويل أو قصير، وغير ذلك من الأحوال الحاضرة والمترقبة فيه... أما إذا قلنا: إنها مصدرية فالمعنى: أنه تعالى يعلم حمل كل أنثى، ويعلم غيض الأرحام وازديادها، لا يخفى عليه شيء من ذلك، ولا من أوقاته وأحواله »(۱). أما قوله ﴿ الله فَيَنْ الله وَمَا تَرْدَادُ وَكُلُ الله وَمَا مَرْدَادُ وَكُلُ الله وَمَعْنَا الله وَمَعْنَا وَمَعْنَا وَمَعْنَا وَمَعْنَا وَمَعْنَا وَمَعْنَا وَالْعَاضَ: قُلَّ، ونقص، والغور في الشيء، يقال: غاض الماء يعنيض عَيْضاً ومَغِيضاً ومَغاضاً والْغاض: قُلَّ، ونقص، ونضب، أو غار فذهب (۱). يغيض عَيْضاً ومَغيضاً ومَعْاضاً والْغاض: قُلَّ، ونقص، ونضب، أو غار فذهب (۱). فالخيض هو النقصان، ومنه قوله ﴿ وَعَيْضَ الْمَاءُ ﴾ (۱) وهو وَمَا تَرْدَادُ ﴾ أي: تأخذه زيادة، ومنه قوله ﴿ وَارْدَادُوا تِسْعًا ﴾ (۱) وهو بمعنى النضوب، فهي ها تقص، وذلك أنه من معنى قوله: ﴿ وَعَيْضَ الْمَاءُ ﴾ وهو بمعنى النضوب، فهي ها بمعنى النقصان » (۱).

١- مفاتيح الغيب ١٩/١٣، ١٤.

٢- سورة الرعد: الآية: ٨.

٣- انظر: تهذيب اللغة ١٤٦/٨، والصحاح للجوهري ٢٣٣/٤، ولسان العرب ٢٠١/٧، والقاموس المحيط ٨٣٨/١.

٤ - سورة هود: الآبة ٤٤.

٥- سورة الكهف: الآية ٢٥.

٦- انظر: الكشاف للزمخشري ٤٨٥/٢، ومفاتيح الغيب للرازي ١٣/١٩.

٧- المحرر الوجيز لابن عطية ٣٠٣/٣.

وقد اختلف المفسرون في صورة الزيادة والنقصان على أقوال:

القول الأول: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ وما تنقص الأرحام من حملها في الأشهر التسعة بإرسالها دم الحيض، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ في حملها على الأشهر التسعة لتمام ما نقص من الحمل في الأشهر التسعة بإرسالها دم الحيض (١)، أي أنه إذا غاضت الرحم بالدم يوماً، زادت في الحمل يوماً؛ حتى تستكمل الحمل تسعة أشهر طاهراً (١).

القول الثاني: ﴿ وَمَا تَغِيثُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ خروج الدم وإراقته في الحمل حتى يتضاءل (٦) الولد، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾، استمساكه في الحمل، إذا أمسكت الدم فيعظم الولد (٤).

القول الثالث: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ أن ترى الدم في حملها، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾، في التسعة أشهر (٥).

القول الرابع: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ بانقطاع الحيض في الحمل، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ بدم النفاس بعد الوضع (٦).

القول الخامس: ما تتقص من تسعة أشهر في الحمل وما تزداد على التسعة $(^{\vee})$ .

١- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٥٨/١٦، ٣٥٩.

٢- انظر: الدر المنثور للسيوطي ٢٠٩/٤.

٣- تضاءل الشيء: إذا تقبض وانضم بعضه إلى بعض، وتضاءل الشيء إذا صار ضئيلاً وهو النحيف الدقيق. انظر: الفائق في غريب الحديث للزمخشري ٢٩٥/٢، وتاج العروس للزبيدي ٢٩٠/٢٩.

٤- انظر: تفسير مجاهد ٥/١، وزاد المسير في علم التفسير ٣٠٨/٤.

٥- انظر: جامع للطبري ٣٦٠/١٦، والدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي ٢٠٨/٤.

٦- انظر: النكت والعيون للماوردي ٩٦/٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٦/٩.

٧- انظر: بحر العلوم للسمرقندي ٢١٨/٢، وتفسير القرآن العزيز لابن أبى زمنين ٣٤٧/٢، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدى ص٥٦٦.

القول السادس: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ السقط، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾، يقول: ما زادت في الحمل على ما غاضت حتى ولدته تماماً، وذلك أن من النساء من تحمل عشرة أشهر، ومنهن من تزيد في الحمل ومنهن من تتقص، فذلك الغيض والزيادة التي ذكر الله تعالى، وكل ذلك بعلمه تعالى (١).

القول السابع: الغيض والزيادة يرجعان إلى الولد، كنقصان إصبع وغيرها، وزيادة إصبع وغيرها (٢)، وقد يكون مخدجاً (٣)، وقد يكون تاماً (٤).

القول الثامن: ﴿ تَعْيِضُ ﴾، تشتمل على جنين واحد ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾، تشتمل على توأمين فأكثر (٥).

القول التاسع: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ أي: تنقص مما فيها، إما أن يهلك الحمل، أو يتضاءل، أو يضمحل (٦) ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ الأرحام وتكبر الأجنة التي فيها (٧).

وقد جمع بعض المفسرين بين كثير من الأقوال السابقة، يقول النسفي: «وما تغيضه الأرحام أي: ويعلم ما تتقصه، يقال: غاض الماء وغضته أنا، وما تزداده،

١- انظر: تفسير القرآن للصنعاني ٣٣٢/٢، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٣٥٩/١٦، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢١/٢، والدر المنثور للسيوطى ٢٠٩/٤، والبحر المديد لابن عجيبة ٤٤٤/٣.

٢- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٦/٩.

٣- أصله من خَدَجت الناقة إذا ألْقت ولدها قَبْل تَمام الوَقْت، فإنْ أَلْقتْه لتمام وهو ناقص الخَلْق قيل أَخْدَجَتْ فهي مُخْدِج، فالأول منه يقال: ناقة خادج، والولد خديج، والثاني: أُخدجتْ فهي مُخْدِج، والولد مُخْدَج. انظر: غريب الحديث لابن قتيبة ٢/١٠، وجمهرة اللغة لابن دريد ٢١٥/١. وعليه فالمراد ناقص الخلق.

٤- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٣/١٩.

٥- البحر المحيط لأبي حيان ١٦/١٥، ومفاتيح الغيب للرازي ١٣/١٩، وأضواء البيان للشنقيطي ٢٢٦٦٢.

٦- ذهب وانْحَلَّ، أو ضعف وانحل شيئا فشيئا حتى تلاشى. انظر: مختار الصحاح للرازي ٤٠٣/١، ولسان العرب لابن منظور ٣٩٦/١، والقاموس المحيط ١٣٢٤/١، والمعجم الوسيط ٥٤٣/١.

٧- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص٤١٤.

والمراد عدد الولد؛ فإنها تشتمل على واحد واثنين وثلاثا وأربعة، أو جسد الولد؛ فإنه يكون تاماً ومخدجاً، أو مدة الولادة؛ فإنها تكون أقل من تسعة أشهر وأزيد عليها»<sup>(۱)</sup>، ويقول الزحيلي: «أي: والله يعلم ما تتقصه الأرحام وما تزداده من الجثة (سقطاً أو تماماً)، والمدة (أقل من تسعة أشهر أو تسعة أو أكثر إلى عشرة)، والعدد (واحداً أو متعدداً)، والدم (إراقة حتى يخسّ الولد، وعدم إراقة حتى يتم الولد ويعظم)<sup>(۱)</sup>.

أما الشنقيطي فقد جمع بين كل الأقوال السابقة بقوله: «مرجع هذه الأقوال كلها إلى شيء واحد، وهو أنه تعالى عالم بما تتقصه الأرحام وما تزيده؛ لأن معنى تغيض: تتقص، وتزداد، أي: تأخذه زائدا، فيشمل النقص المذكور: نقص العدد، ونقص العضو من الجنين، ونقص جسمه إذا حاضت عليه فتقلص، ونقص مدة الحمل بأن تسقطه قبل أمد حمله المعتاد، كما أن الازدياد يشمل: زيادة العضو، وزيادة العدد، وزيادة جسم الجنين إن لم تحض وهي حامل، وزيادة أمد الحمل عن القدر المعتاد، والله جل وعلا يعلم ذلك كله والآية تشمله كله»(٣).

وما قاله الشنقيطي قول جيد؛ لأن الجمع أولى إن أمكن، غير أنه قد يشكل على هذا القول حيض الحامل؛ فهذه المسألة محل نزاع بين المتقدمين والمتأخرين، وكثير من أطباء العصر على عدمه، وذلك إن ثبت يقوي جمع النسفي، وإن أمكن حيضها تقوى قول الشنقيطي<sup>(3)</sup>.

١ - مدارك التنزيل وحقائق التأويل ٢٠٢/٢.

٢- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ١١٩/١٣.

٣- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٢٢٦/٢.

٤- فقد ذهب فقهاء المالكية، والشافعية، وغيرهم إلى أن الدم الذي تراه الحامل دم حيض إن توافرت شروطه[الفواكه الدواني ٢٠/١، ومغنى المحتاج للشربيني ١١٨/١، وبداية المجتهد ٢٨/١، والتمهيد لابن=

أما قوله ﷺ: ﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْقَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ (١)، وما تحمل من أنثى من حمل حين تحمله، ولا تضع ولدها إلا بعلم من الله، لا يخفى عليه شيء من ذلك (٢)، و ﴿ أَنْقَى ﴾ أي: من أي جنس كان إنساناً أو حيواناً، ﴿ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ استثناء مفرغ من أعم الاحوال، أي: وما يحدث شيء إلا بعلمه، فلا شيء يخفى عليه من جميع أمور خلقه، ولا يخرج شيء عن علمه وتدبيره (٣). إذن علم ما تحمل كل أنثى، وعلم ما في الأرحام يختص بعلم الله ، وهذا ما عليه المفسرون، وعلماء الأمة؛ ولكننا نرى اليوم التقدم الهائل في الطب الذي عليه المفسرون، وعلماء الأمة؛ ولكننا نرى اليوم التقدم الهائل في الطب الذي

<sup>=</sup>عبد البر ٢٠/٦م-٨٨]. وذهب فقهاء الحنيفة، والحنابلة، وابن حزم، وغيرهم إلى أن الحامل لا تحيض، وإنما هو دم فساد[المحيط البرهاني لابن مازة ٢٠٢١، وكشاف القناع ٢٠٢١، والمحلى ٢٠٩١، وفتح الباري لابن حجر ٢٩/١٤]. وسبب اختلافهم في ذلك عدم ورود نص صريح بذلك، وعسر الوقوف على ذلك بالتجربة، واختلاط الأمرين، مع اختلاف الآثار الواردة في ذلك[بداية المجتهد لابن رشد ١/ ٣٨].

أما أهل الطب فقد نفى أطباء قدامى حيض الحامل[تحفة المودود لابن القيم ٢٥٠/]، واتجه أكثر أطباء العصر إلى عدم حيض الحامل؛ لأن حدوث الحيض وتوقفه يخضع لتأثيرات هرمونية، غاية في الترابط والدقة والإحكام، وهناك علاقة وطيدة بين المبيض والرحم، لها دور فعال في التحكم الهرموني المسيطر على عملية الحيض بمراحله المختلفة، وهناك تغيرات وتبدلات وظيفية تحدث في جسم الرحم بعد حدوث الحمل تمنع حدوث الحيض أثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية لعبد الله المصلح وعبد الجواد الصاوي، بحث قدم للمؤتمر الثامن للإعجاز العلمي في الكويت، العلوم الطبية، ٢١/١، ٣٦].

وقد دلت الدراسات الطبية الحديثة على أن نزول الدم أثناء الحمل يعود إلى عدة أسباب، غير أن هذا الرأي معارض بأقوال أطباء آخرين يرون أن الحامل يمكن أن ينزل منها دم حيض في الأشهر الثلاثة الأولى[خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص ٩٩، وأحكام المرأة الحامل وحملها لعبد الرشيد قاسم ص ٢٩].

١- سورة فصلت: الآية: ٤٧.

٢- جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢١/٤٨٨.

٣- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٢٥٤٣/١، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ١٧/٨، وفتح القدير للشوكاني ٣٩٢/٤، والتفسير الوسيط لسيد طنطاوي ٣٧٤٨/١، أيسر التفاسير للجزائري ٥٨٧/٤.

يكشف لنا بعض أسرار الأجنة، ك(ذكر أو أنثى)، واحد أو توأم، مشوه أو غير مشوه، صحته جيدة، وغير ذلك، فهل يوجد تعارض في ذلك؟

أجاب العلماء على ذلك بما يلي:

أولاً: قوله ﷺ: ﴿وَرَسَارُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ ﴾ (١) ﴿ وَمَا ﴾ اسم موصول يفيد العموم، وتعلق العلم بهذا العام هو تعلق عام أيضاً، فعلم ما في الأرحام لا يقتصر على علم كونه ذكراً ، أو أنثى، واحداً أم متعدداً، بل علم ما في الأرحام أشمل من ذلك، فهو يشمل كونه ذكراً أو أنثى، وكونه واحداً أو متعدداً، ويخرج حياً أو يخرج ميتاً، وهل سيبقى مدة طويلة في الدنيا أو مدة قصيرة، وهل هذا الجنين سيكون ذا مال كثير أو فقر مدقع، ويشمل أيضاً كون الجنين عالماً أو جاهلاً، فكل ما يتعلق بهذا الجنين يدخل في قوله ﷺ: ﴿وَرَسَارُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ ﴾، فهو شامل عام خاص بالله ﷺ، فلا يوجد تعارض بين القرآن والطب؛ لأن الأطباء لا يعلمون أنه ذكر أو أنثى إلا بعد أن يكون ذكراً أو أنثى، أما قبل ذلك فلا يستطيعون العلم بذلك، وإذا كان ذكراً أو أنثى وخُلق ذكراً أو خلق أنثى فإنه يكون من عالم الغيب عند أكثر الناس، ويكون من عالم الشهادة عند من يحصل له العلم بذلك، فالملك مثلاً يرسله الله تعالى إلى الرحم، ويعلمه أنه ذكر أو أنثى بعد سؤاله: يا رب ذكر أو أنثى؛ فيأمره الله ﷺ بما أراد، فصار هذا علم شهادة بالنسبة للملك، وقبل أن يكون ذكراً أو أنثى فهو علم غيب حتى بالنسبة للملائكة، إذن كونه يكون علم شهادة بواسطة تقدم الطب لا عبارض الآية الكريمة (١).

١ - سورة لقمان: الآية: ٣٤.

٢- انظر: مجموع فتاوى ورسائل لمحمد بن صالح العثيمين ٢٧٣، ٢٧٤.

ثانياً: معنى حصر مفاتح الغيب في هذه الخمسة: أنها هي الأمور المغيبة المتعلقة بأحوال الناس في هذا العالم، وأن التعبير عنها بالمفاتح أنها تكون مجهولة للناس، فإذا وقعت فكأن وقوعها فتح لما كان مغلقاً، وأما بقية أحوال الناس فخفاؤها عنهم متفاوت، ويمكن لبعضهم تعيينها، مثل تعيين يوم كذا للزفاف، ويوم كذا للغزو، وهكذا مواقيت العبادات والأعياد، وكذلك مقارنات الأزمنة مثل: يوم كذا مدخل الربيع؛ فلا تجد مغيبات لا قبل لأحد بمعرفة وقوعها من أحوال الناس في هذا العالم غير هذه الخمسة، فأما في العوالم الأخرى وفي الحياة الآخرة فالمغيبات عن علم الناس كثيرة وليست لها مفاتح علم في هذا العالم (۱).

ثالثاً: لا يتنافى علم البشر بنوع الجنين في بطن أمه مع علم الله بما في الأرحام، وذلك لأربعة أمور:

1- أن الله يعلم ذلك قبل أن يتخلق الجنين، أي قبل أن تتلقح بويضة الأنثى بماء الذكر، إلى أن يولد، بل قبل أن يكون هناك الزواج بين الرجل والمرأة ، والطب لا يعرف ذلك إلا بعد إخصاب البويضة بزمن يمكنهم فيه الفحص والاستدلال، وما يقال: إنهم يعرفون ذلك قبل الإخصاب بفحص ماء الرجل ومعرفة الكروموسومات الغالبة فيه، فإن هناك عوامل أخرى لا يستطيع العلم التحكم فيها، وكلها تحت إرادة الله ، وما يستبطونه مقدماً فهو لا يعدو مرحلة الظن والتخمين.

٢- أن علم الله بنوع الجنين علم حقيقي لا يتخلف، وعلم العلماء بذلك علم ظني
 قد يتخلف، وبخاصة في الأيام الأولى للحمل.

٣- أن علم الله بالجنين علم شامل لنوعه ورزقه وأجله وسعادته وشقائه، وذلك غير مستطاع إلا لله سبحانه وتعالى، الذي قدر كل شيء قبل أن يخلقه.

\_

١- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ١٣٧/٢١.

٤- أن علم الله لا يسبقه جهل، وعلم غيره مسبوق بالجهل.

وبهذه الأمور وغيرها يظل علم الله في قدسيته وشموله وصدقه لا يدانيه فيه مخلوق من مخلوقاته (١).

رابعاً: يقول ابن كثير في تفسير قول الله كال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ اللّهَ كَالَةَ وَيَعَلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَحْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيمٌ ﴾ «هذه مفاتيح الغيب التي استأثر الله تعالى بعلمها، فلا يعلمها أحد إلا بعد إعلامه تعالى بها» (٣).

فعلم الله أزلي سابق لأي علم لغيره، سواء أكان المعلوم من عالم الغيب أم عالم الشهادة، وهو الذي منح شيئاً من علمه لعباده، أما علم الإنسان فهو مكتسب يتعلمه تعلماً، ومعلوماته منها ما هو من عالم الشهادة يدركها عن طريق الحواس، ومنها ما يكتسبه بالاستدلال العقلي، ومنها ما يكتسبه من تعليم غيره، ولكن مبدؤها وتطورها ونموها مكتسب أيضاً عن طريق الحواس والتفكير والوسائل والاختبار، ومنها ما يتعلمها من رسالة الله إلى البشر.

فعلم الإنسان للغيب النسبي (أي المتعلق بعالم الشهادة ومادياته) هو علم مكتسب، ومنه العلم بما في الأرحام، وعلمه المكتسب لا يتنافى مع اختصاص الله تعالى بالعلم الأزلي بكل مخلوقاته، وخاصة بما يغيب عن مدارك البشر، وما يكتشفونه مع تقدمهم الذي شاءه الله تعالى (٤).

۱ – انظر: فتاوى دار الإفتاء المصرية ٤٠٤/٧، على الرابط: (http://www.islamic-council.com).

٢ - سورة لقمان: الآية: ٣٤.

٣- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٤٨/٣.

٤- انظر: الطب النبوي والعلم الحديث للنسيمي ص٣٦٣.

خامساً: نجد في النصوص الواردة في (علم ما في الأرحام) أن آية سورة الرعد تخصصه بمرحلة معينة من مراحل الرحم هي مرحلة (الغيض)، دون مرحلة الزيادة، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَكَامُ وَمَا تَزْدَاذُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَارٍ ﴾(١)، فالرحم يمر بمرحلتين هما: مرحلة الغيض، ومرحلة الزيادة، والمقصود بقوله الله المُورَيِّمَارُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ ، هي مرحلة الغيض، ودليل ذلك ما جاء في الحديث أن رسول الله على قال: "مَفَاتِيحُ الْغَيْبِ خَمْسٌ لاَ يَعْلَمُهَا إلاَّ اللَّهُ: لاَ يَعْلَمُ مَا فِي غَدِ إِلاَّ اللَّهُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ إِلاَّ اللَّهُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَتَى يَأْتِي الْمَطَرُ أَحَدٌ إِلاَّ اللَّهُ، وَلاَ تَدْرِي نَفْسٌ بأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَتَى تَقُومُ السَّاعَةُ إلاَّ اللَّهُ"(٢)، فنفهم من هذا الحديث أن غيب ما في الأرحام خاص بـ(الغيض)، وأما ما بعد مرحلة الغيض وهي الزيادة فقد جاءت أحاديث تبين إطلاع الله تعالى للملك الموكل بالرحم على بعض التفاصيل التي يمر بها الجنين، كما جاء في الحديث أن النبي وال: "إِنَّ اللَّهَ وَكُلَ بِالرَّحِمِ مَلَكاً يَقُولُ: يَا رَبِّ نُطْفَةٌ، يَا رَبِّ عَلْقَةٌ، يَا رَبِّ مُضْغَةٌ، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَقْضِيَ خَلْقَهُ قَالَ: أَذَكَرٌ أَمْ أَنْتَى، شَقِيٍّ أَمْ سَعِيدٌ، فَمَا الرِّزْقُ وَالأَجَلُ، فَيُكْتَبُ فِي بَطْن أُمِّهِ"(٣)، وفي حديث آخر قال ﷺ: "إِذَا مَرَّ بِالنُّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْبِعُونَ لَيْلَةً بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا مَلَكًا، فَصَوَّرَهَا، وَخَلْقَ سَمْعَهَا وَبَصَرَهَا، وَجِلْدَهَا وَلَحْمَهَا وَعظامَهَا، ثُمَّ قَالَ: يَا رَبِّ أَذْكَرٌ أَمْ أَنْتَى، فَيَقْضِى رَبُّكَ مَا شَاءَ، وَيَكْتُبُ الْمَلْكُ، ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ أَجَلُهُ، فَيَقُولُ رَبُّكَ مَا شَاءَ وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ، ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ رِزْقُهُ، فَيَقْضِى رَبُّكَ مَا شَاءَ وَيَكْتُبُ الْمَلْكُ، ثُمَّ يَخْرُجُ الْمَلْكُ بِالصَّحِيفَةِ فِي يَدِهِ، فَلاَ يَزِيدُ عَلَى مَا أُمِرَ وَلاَ يَنْقُسُ "(٤).

١ سورة الرعد: الآية: ٨.

٢- أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب تفسير سورة الرعد ١٧٣٣/٤ برقم: ٤٤٢٠.

٣- أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب مخلقة وغير مخلقة ١٢١/١ برقم: ٣١٢.

٤- أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه... ٢٠٣٧/٤ برقم: ٢٦٤٥.

ولا شك أن ما يعلمه الملك هو خارج عن مرحلة الغيض التي اختص الله بعلمها، فيكون ذلك في مرحلة الزيادة كما يُفهم من النصوص السابقة.

فإذا كان الملك الموكل بالرحم قد أعلمه الله بما سيكون عليه الجنين من الذكورة أو الأنوثة ليكتب الملك ذلك، فلا يستبعد أن يعلم البشر ذلك بحسب ما مكن الله لهم من وسائل العلم، ثم إن دلالة (ما) في قوله على: ﴿ الله يَعْلَمُ مَا تَعْمِلُ حَكُلُّ أَنَى الله وَمَا تَوْمِلُ مَا مَعْمِلُ حَكُلُّ أَنَى عَندُهُ بِمِقْدَادٍ ﴾ (١) هي نفس دلالة (ما) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَوْمُا مُ وَمَا تَزْدَاذُ وَحَكُلُ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَادٍ ﴾ (١) هي نفس دلالة (ما) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَوْمُا مُ وَمَا تُرْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَادٍ ﴾ (١) في الأرحام، من حيث دلالة (ما) الموصولة في كلتا الآيتين، والتي تدل على العموم، فالعلم فيهما عام شامل لكل ما يتعلق بعالم الغيب والشهادة في الحمل، وهذا المعنى العام والمجمل، فُصِل بقوله في: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ ﴾، أي: أن الله كان يعلم ما تغيض الأرحام وما تزداد، فالعلم المتعلق بغيض الأرحام بالأجنة، من الغيب المقصور علمه على الله تعالى، والعلم المتعلق بازدياد الأرحام بالأجنة، هو علم شهادة، وعلم الله فيه علم إحاطة وشمول.

وجيء بالمضارع ﴿ عَمْولُ ﴾ لإفادة تكرر العلم (٢)، ودل على أن كل أنثى متى خلقها الله أنثى كان الله علماً بأنها ستحمل طول حياتها مرة واحدة، أو مرات قليلة أو كثيرة، كما يعلم أنواع أجنتها ذكوراً أو إناثاً، أو مختلطين، وأنهم توأم أو مفردين، وهؤلاء جميعاً مشمولون بعلم الله في كل شئونهم رزقاً وأجلاً وشقاوة وسعادة (٣).

١ - سورة الرعد: الآية: ٨.

٢- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ١٣٦/٢١.

٣- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات، من إصدارات الهيئة العالمية للإعجاز، رابطة العالم الإسلامي (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٤٨/٣.

سادساً: بسلطان العلم يعلم الأطباء ما في الأرحام بعد أن تكوّن، وتكون قد وضحت معالمه، واكتملت خِلْقته، أما الخالق في فيعلم ما في الأرحام قبل أن تحمل الأم به، ألم يُبشّر الله تعالى نبيه زكريا الكيلي بولده يحيى قبل أن تحمل فيه أمه؟ ونحن لا نعلم هذا الغيب بذواتنا، إنما بما علّمنا الله، فالطبيب الذي يُخبرك بنوع الجنين لا يعلم الغيب، إنما مُعلَّم غيب، والله كال يكشف لبعض الخلق بعض الغيبيات، ثم إن الطبيب يعلم الآن نوع الجنين، إما من صورة الأشعة أو التحاليل الي يُجريها على عينة الجنين، وهذا لا يُعتبر علماً للغيب، والعلم أن تجلس المرأة الحامل أمامك وتقول لها: أنت إن شاء الله ستلدين كذا أو كذا، وهذا لا يحدث أبداً (۱).

سابعاً: أن العلم بما في الأرحام شامل لكل أنثى من إنسان وحيوان وطير وغير ذلك من المخلوقات؛ لأن الآية جاءت على وجه العموم مختص بالله لا قدرة للبشر على الإحاطة بذلك(٢).

تامناً: أن علم الله على بما في الأرحام كعلمه بكل شيء لا يحتاج إلى واسطة، بينما يطرق المخلوق الأسباب والوسائط عبر تجارب طويلة، لكي يصل إلى بعض ما يريد، مثلما توصل إليه اليوم من (بزل السائل الامنيوسي) أو غيره.

فهل هذا التعرف المبني على الوسائط الحسية يقارن بعلم الخالق الله بالغيبيات؟ بل إن طرق هذه الوسائل الحسية هو انتقال من علم الغيب إلى عالم الشهادة، كما أن علم الخالق الله لا يتعرض للخطأ أو السهو فهو (علم قطعي)، بينما يتعرض علم المخلوق للخطأ والسهو وسوء التقدير، فعند بزل السائل الامنيوسي أو غيره من المحاولات، لا يأتى حتماً بخلايا الجنين، فقد يأتى بخلايا الأم وتكون النتيجة

۱- انظر: تفسير الشعراوي ۱۱۷۲۹/۱۹.

٢- انظر: اختيار جنس الجنين لعبد الرشيد قاسم ص٤٥، ٤٦.

خطأ، وقد يسهو ويلتبس عليه الأمر في التدقيق بالصبغيات الجنسية فيخطئ، وهذا ما يحدث فعلاً في المخابر أثناء تلك المحاولات، فإن وقع المخلوق من ذلك على شيء من الصواب، فبتعليم الله على له، قال في: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَيْعَتُم ﴾ (١)(٢).

١- سورة العلق: الآية ٥.

٢- انظر: مع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٥٠.

### المطلب الثاني: علم ما في الأرحام في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

توصل العلم الحديث في النصف الأول من القرن العشرين إلى معرفة جنس الجنين وهو في رحم أمه أذكر هو أم أنثى؟ وذلك باختبار يجري على بول الحامل(١)، وفي تقرير الأحد الأطباء أن النتائج كانت صحيحة في ٢٧ حادثة من أصل ٢٩ أي بنسبة ٩٣%، والنتائج بهذا الاختبار في الحمل التوأمي تدل دوماً على أن محصول الحمل ذكر إذا كان أحد التوأمين ذكراً والآخر أنثى، وتشترط هذه الطريقة أن يكون بول الحامل خالياً من الزلال والمواد الغريبة، ثم توصل العلم بواسطة الوسائل المخبرية المتطورة إلى معرفة ذلك بشكل أدق بدراسة الخلايا الجنينية الموجودة في السائل (الأمنيوسي) المحيط بالجنين، والذي يسبح فيه داخل الرحم، المبزول بواسطة حقنة خاصة عبر جدار بطن الأم، وتحرى جسيم الصبغين، ولهذه المعرفة فائدة في تشخيص بعض الأمراض الوراثية المرتبطة بالجنس، وأمكن في السنوات الأخيرة من زراعة خلايا الجنين المأخوذة أيضاً من السائل السلى، ودراسة صبغياتها لمعرفة جنس الجنين، ولمعرفة بعض التتاذرات التي تتصف بشذوذات في الصبغيات الجنسية وغير ذلك، كما تم دراسة السائل السلوي بالمطياف الضوئي، وهو يمكّن من تشخيص الداء الانحلالي لدى الجنين (انحلال الدم)، ويكشف التصوير الإشعاعي -والذي يصور الرحم والأجزاء المحيطة به- وجود الجنين في الرحم، ومعرفة بعض أوصافه كجنسه، وهناك تنظير الجنين (البالفيتوسكوب)، وتتم هذه الطريقة باستعمال المنظار الداخلي للرحم، وجميع هذه المعلومات المستفادة من المخابر والأشعة تخص الجنين وهو

١- الأساس الذي تقوم عليه معظم اختبارات الحمل هو أن الحامل تفرز في البول مواد كيميائية خاصة،
 انظر: الموسوعة الصحية الحمل والولادة لمحمد رفعت وآخرين ص٢٣.

في رحم أمه (۱)، ويمكن من خلال التقنية الطبية الحديثة التعرف على عدد الحمل من خلال التصوير الإشعاعي –دوبلر – للموجات فوق الصوتية، بل يمكن للطبيب الوقوف على حياة الجنين في رحم أمه، بل سماع دقات قلبه (1).

إن الأطباء قد توصلوا بواسطة العلم إلى كشف ومعرفة الكثير من أسرار الأجنة؛ ولكنهم مع ذلك وقفوا ولا يزالوا عاجزين عن معرفة كل التفاصيل الدقيقة المتعلقة بالجنين في الرحم، من طول وقصر، ومن صفات وملامح، ومن طبائع موروثة وأخرى ستكتب فيما يقبل من الأيام، وتلك التفاصيل الهائلة: سقط أم تمام، مشوه الخلق أم سليمها، ناقص الأطراف -مبتورها أم كاملها، بعين واحدة أم بعينين، بشفة مبتورة شرماء أم كاملة، سقف حنكه تام أم ناقص، قلبه سليم التكوين أم به عيوب خلقية، جهازه العصبي، ودماغه وأعصابه مساراتها المختلفة، وعضلاته وأسرارها، جلده وما يحمله، شرايينه وأوردته ومجاريها، غدده المختلفة، حتى الجسيمات الملونة وما تحمله كل خلية من أسرار الوراثة، وأسرار البروتينات، وأسرار البرسوتينات، وأسرار النوخين، ثم بعد ذلك أسرار الروح، وأسرار النفخة الكريمة التي اختص بها الإنسان، فلا يعلم كل هذه التفاصيل وغيرها إلا الله العليم الذي أحاط بكل شيء علما (٢).

ومما يدل على ذلك أن معرفة الأطباء لجنس الجنين معرفة ناقصة مبتورة احتمال الوقوع في الخطأ؛ إذ يمكن أن تكون الأعضاء الظاهرة لأنثى بينما الغدة

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر: الطب النبوي والعلم الحديث لمحمود ناظم النسيمي ص٣٥٠- ٣٥٢، وموسوعة المرأة الطبية لسبيرو فاخوري ص١٩٣٠. وطفلك من الحمل إلى الولادة لسبيرو فاخوري ص١٩٣٠.

٢- انظر: طفلك من الحمل إلى الولادة ص ١٨٦، ٢٠٦، وموسوعة المرأة الطبية ص١٢٨، ودور الحقائق العلمية المعاصرة في ضبط ميراث الحمل لمازن إسماعيل هنية، مجلة الجامعة الإسلامي –سلسلة الدراسات الشرعية – المجلد١٣٦، العدد ١، ص ٧٤، يناير، ٢٠٠٥م.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد البار ص٣٠٧، والقرار المكين للطبيب لشقفة ص١١٥.

التناسلية لذكر، والعكس، ويحتاج الطفل بعد ولادته لعملية لإرجاعه إلى جنسه الحقيقي، فلا يعلم ذلك إلا بعد الولادة، وبعد فحوص طويلة، وقد يكون الأمر أعقد وأغرب، وهو خنثى حقيقية تحمل صفات الذكورة وصفات الأنوثة، تحمل الخصية والمبيض معاً، فالإنسان لا يدرك ذلك إلا بعد إجراء فحوص وعمليات بعد الولادة بفترة من الزمان، وهذا يعني أن علم الإنسان بما في الأرحام ظني لا يقيني، يشبه علم التنبؤات الجوية، التي تصدق حيناً وتخطئ أخرى، وقد يغلب الصواب فيها بناء على الخبرة والمعرفة والعلوم الحديثة، واستخدام الوسائل التقنية البارعة، ولكن ذلك كله لا يخرجها إلى علم اليقين المطلق، فتظل كما هي في حدود البشرية قابلة للخطأ، والنقص، والتبديل، وكذلك علم ما في الأرحام (1).

بالإضافة إلى أن الجنين يمر خلال مرحلة التخليق بتحولات خطيرة وكبيرة ومعقدة للغاية، وما زالت جوانب كثيرة من هذه التحولات تشكل لغزاً محيراً للعلماء كالانقسام السريع للخلايا الجنينية وتمايزها إلى خلايا وأعضاء مختلفة التركيب والوظيفة، وتحدث خلال هذه الفترة الحرجة تغيرات مفاجئة قد ينجم عنها خلل في الصبغيات أو الجينات تؤدي إلى الهلاك المبكر للجنين بنسبة قد تتجاوز (٢٠%) من مجموع الإسقاط التلقائي المبكر عند كل النساء، وهذه التغيرات المفاجئة والمميتة مازالت خارج نطاق العلم القطعي بحدوثها؛ لأن معظم أسبابها مجهولة، ويصعب جداً، بل يستحيل في كثير من الأحيان الكشف عنها سابقاً أو حتى توقع حدوثها، ومن ناحية أخرى فإننا إذا نظرنا إلى الأسباب التي تؤدي إلى هلاك الأجنة المبكر وحدوث الإسقاط التلقائي لها، نجد أنها مسببات عديدة ومتداخلة، ويستحيل النتبؤ بحدوث معظمها، كالنمو غير الطبيعي للبويضة الملقحة، والخلل

١- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب محمد علي البار ص٣٠٧، ٣٠٨.

التركيبي للصبغيات، والخلل في آليات الغرس للبويضة الملقحة في بطانة الرحم، كالتحكم الهرموني المتخصص في الانقباضات، والحركة الدودية للرحم وأبواقه، والعوامل الهرمونية العديدة ذات الصلة بنضج بطانة الرحم، وتكوُّن الغشاء الساقط، والإشارة الصحيحة أو المناسبة للانغراس، واستجابة النطفة الأمشاج له، والعلاقة الخلوية بين الخلايا المغذية وبطانة الرحم، فهذه العوامل يجب أن تتكامل، وتتوحد بدقة فائقة، حتى يتم تعشيش البويضة الملقحة، فإذا فشلت إحدى هذه الآليات، فإن حياة البويضة الملقحة تكون معرضة لخطر الهلاك وحدوث الإسقاط(۱).

كما أن تمايز الخلايا ونمو الجنين يتأثران بعوامل مختلفة، اكتشف منها حتى الآن أكثر من مائة عامل؛ بالإضافة إلى العوامل الجينية، وكثير من الهرمونات، والخلل في هذه العوامل يؤدي إلى موت الجنين وحدوث الإسقاط، وهناك عوامل عديدة تؤثر على البيئة الداخلية للرحم والجنين، كالإشعاع، والفيروسات، والمواد الكيميائية، ويمكن أن يحدث بسببها تشوهات خلقية، فيهلك الجنين ويحدث الإسقاط، وهناك أيضاً عوامل أمومية يمكن أن تسبب الإسقاط، كخلل الصبغيات التركيبي والعددي - في بويضة الأم، والذي يزداد باضطراد مع كبر سنها، وأنواع مختلفة من الأمراض الإنتانية كالجدري، والخلل الهرموني الذي يمكن أن يتسبب في هلاك الجنين، والنواقص الغذائية، وتناول الكحول والتبغ، والعوامل المناعية العديدة، ومعظم أسباب هذه العوامل مجهولة، حتى الصدمات النفسية والعضوية يمكن أن تؤدي للإسقاط، فبمجرد وَهْم الأم واعتقادها بأن حملها سوف يسقط، يمكن أن يكون سبباً في حدوث الإسقاط، فإذا نظرنا إلى هذه العوامل العديدة

١- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٤٣-٤١.

والمتداخلة، البسيطة منها والمركبة من أكثر من عامل، وقدَّرنا حدوث أحدها وفق قانون الاحتمالات، فإننا نستنتج بيقين أن التوصل للعلم القطعي بمستقبل هلاك الأجنة في أي طور من أطوار تخليقها الأولى وحدوث الإسقاط التلقائي لها يعتبر ضرباً من الخيال، فالخلل في الصبغيات يحدث بطريقة عشوائية ومتفرقة، ولا يمكن العلم بحدوثه قبل أن يحدث، والاضطرابات في العوامل الجنينة العديدة والمسؤولة عن تمايز الخلايا ونموها، وما يمكن أن يتعرض له الجنين من العوامل الماسخة من الإشعاع والفيروسات والمواد الكيميائية، وما يمكن أن تتعرض له الأم من الصدمات النفسية أو العصبية أو الأمراض المختلفة في المستقبل، كل هذه العوامل لا يستطيع أحد من البشر أن يجزم بحدوثها أو عدم حدوثها، وبالتالي فما ينبني عليها من حدوث الإسقاط التلقائي يظل مجهولاً لا يعلمه أحد، وبناء على ينبني عليها من حدوث الإسقاط التلقائي يظل مجهولاً لا يعلمه أحد، وبناء على أطوار الجنين قبل اكتمال تخليقه ونفخ الروح فيه، هل سيتخلق إلى الطور الذي يليه أم سيهلك وتغيض به الأرحام (۱).

وقد ثبت علمياً أن النطفة الأمشاج بعد أن تصل إلى الرحم تغور في جداره حتى تغيب عن أنظار الأطباء، ولو تتبعوها بأحدث الأجهزة، وكأن جدار الرحم يبتلعها إلى داخله، وعند ذلك تدخل النطفة في مرحلة لا يمكن لأي مختص معرفة هل تحقق الحمل في المرأة أم لا، وعند أجراء الفحوص الطبية على بول المرأة لا تظهر أي نتيجة للحمل، بل لا تشعر المرأة نفسها بأي عرض من أعراض الحمل، وتستمر هذه المرحلة الغيبية إلى اليوم الخامس عشر في الغالب، وربما يظهر

<sup>1-</sup> انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٤٥-١٤٠، ومفاتح الغيب وعلم ما في الأرحام لعبد الجواد الصاوي، منشور في مجلة الإعجاز العلمي الصادرة عن الهيئة العالمية للإعجاز، العدد ٢٨، ٢٨، ١٤٢٨ه، ص٣٥.

الحمل في بعض الأحيان في اليوم الحادي عشر، وأما قبل ذلك فيستحيل معرفة أي شيء من علامات الحمل، فغور النطفة في الرحم هي مرحلة الغيض التي لا يعلمها إلا الله وحده ويعجز البشر جميعاً عن معرفة أي شيء عنها(١).

ويذكر الزنداني أنه التقى ب(مرشال جونسون) من كبار المختصين بعلم الوراثة والدارسين لعلم (الكروموزمات) في أمريكا، ودار بينهما الحوار التالي:

الزنداني: هل حاولتم أن تعرفوا صفات الإنسان التي ستكون في المستقبل في مرحلة الغيض هذه؟

مرشال جونسون: نعم حاولت، لقد قمت بتجربة على بعض كروموزمات -يعنى حاملات الوراثة- واستمر بحثى عليها عشر سنوات، وأنا أحاول أن أفهم كيف سينشأ مخلوق من هذا؟! وماذا سينشأ من هذا الجزء الذي بين يدى في المستقبل؟! الزنداني: ماذا كانت النتيجة؟

مرشال جونسون: بكيت!!

الزنداني: لماذا؟

مرشال جونسون: لأني فشلت، ولم أستطع أن أعرف شيئا.

الزنداني: أحسنت!! هذا عندنا موجود، إنك لن تستطيع أن تعرف، وإن هذه المرحلة لا تستطيع أن تعلم عنها شيئا، ولا تستطيع أن تفهم عنها شيئا.

إذن مفتاح الغيب هو (الغيض)، والأطباء يعلمون عن الجنين في مرحلة الازدياد ما يسر الله لهم أن يعلموه، فمرحلة الازدياد ليست من مفاتيح الغيب، فالذي قال لنا: لا يعلم ما في الأرحام إلا الله، قال لنا إن الملائكة تعلم الرزق، والأجل والشقاء والسعادة، وجمعاً بين الأحاديث نقول: إن العلم الذي لا يعلمه إلا الله قبل

١- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص ٢٣٠، ٢٣١.

كتابة الملك، فما كان قبل الكتابة فهو الغيب الذي لا يعلمه إلا الله، فإذا علمت الملائكة كان ذلك تخصيصاً للعام وتفسيراً لما كان مطلقاً (١).

إن في الأرحام من الأسرار والغيوب ما لا يعلمه إلا الله، وأن من هذه الغيوب ما هو مرحلي يمكن للإنسان بتطور الأجهزة والمعارف المكتسبة أن يصل إلى شيء منه في يوم من الأيام، ومنها ما هو مطلق لا سبيل للإنسان في الوصول إليه، إلا ببيان من الخالق على؛ لأن الله قد حجبه عن خلقه، ومن الغيوب المرحلية التي تم الكشف عنها مؤخراً أن كثيراً من النساء يحملن ثم يفقدن حملهن في الأسابيع الأولى من الحمل دون أدنى دراية منهن، وتعرف هذه الظاهرة بـ(السقوط التلقائي) للحمل، وتطلق هذه الظاهرة على كل حالة يسقط فيها الحمل تلقائيا قبل الأسبوع العشرين من عمره، أو عندما يكون وزن الجنين أقل من ٥٠٠ جم، ومعظم حالات الإسقاط التلقائي تحدث خلال الأسابيع الثمانية الأولى من الحمل، وهي ظاهرة شائعة الحدوث، ونسبة حدوثه كبيرة، وغالباً يحدث بدون دراية من الأم بالحمل، والغالب أن كل امرأة تتأخر لديها الدورة الشهرية مدة أسبوع أو أسبوعين أو تأتى لها الدورة بغزارة غير طبيعية تعتبر في حالة إسقاط تلقائي مبكر، وتكون نسبتها عالية جداً قبل أربعة أسابيع، إذ تتراوح بين (٤٠%)، (٦٠%) قبل الأسبوع الرابع من تاريخ الإخصاب، وبعد ذلك تتناقص إلى ما بين (١٥%)، (٢٠%)، ولم يدرك الأطباء ذلك إلا مؤخراً، وفي حالات السقوط التلقائي للحمل قد ينزل الجنين وهو في حدود (واحد ونصف مم) إلى (٥ مم) في الطول مع الدورة الشهرية مصاحباً بكم من الدماء الغزيرة، وفي حالات أخري يتحلل الجنين ويمتصه جدار الرحم بالكامل، وتتبع هذه الحالة فيما يعرف بـ (ظاهرة التوائم المتلاشية)، وقد لا يسقط

١- انظر: الموسوعة الذهبية في إعجاز القرآن الكريم والسنة النبوية لأحمد مصطفى متولى ص٢٨٦، والإعجاز العلمي بين الحقيقة والوهم لأحمد محمد فتحي ص٤٩،٠٥.

كيس الحمل الفارغ بعد موت الجنين تلقائياً، بل يبقى لفترة طويلة داخل الرحم، وتعرف هذه الحالة بـ(السقط أو الإجهاض المخفي)، ويتغير فيه حجم الرحم فيأخذ في الصغر والجمود؛ نظراً لامتصاص السائل الأمنيوسي وحدوث تهتك في الجنين، والنسبة الغالبة من هذا الإجهاض المخفي مآلها إلى الإسقاط التلقائي، لكن في بعض الحالات يغور ويختفي الجنين تماماً من كيس الحمل، وهذه مجرد واحدة من الأحداث والدورات العديدة التي تقع داخل الرحم، ولا تعلم بها المرأة نفسها، وتشمل كلاً من الأجنة التي يلفظها الرحم دماً، والتي تتحلل بداخله وتغور مادتها في جداره كما يغور الماء في الأرض، أما باقي صفات الجنين من رزق وأجل وعمل وأثر وشقاء وسعادة، وبأي أرض سيموت، فمن الغيوب التي اختص بها الله الله وحجبها عن البشر (۱)(۲).

الأرحام للصاوي، مجلة الإعجاز الصادرة عن هيئة الإعجاز ص٣٠، ٣١، العدد: ٥، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م. ٢- ويذكر عبد الجواد الصاوي أدلة علمية على أن المراد السقط المبكر وليس السقط في المراحل

٢- ويذكر عبد الجواد الصاوي أدلة علمية على أن المراد السقط المبكر وليس السقط في المراحل المتأخرة، وهي:

<sup>-</sup> خلال الأسابيع الثمانية الأولى من عمر الجنين لا يزداد الرحم عن حجمه الطبيعي زيادة ملحوظة تذكر؛ والتغييرات التي تطرأ عليه هي تبدلات وظيفية في أنسجته، وتحدث تحت تأثير هرمونات الحمل، لكن الازدياد الحقيقي للرحم يبدأ بعد مرحلة التخليق في بداية الأسبوع التاسع، فالغيض المطابق للازدياد يكون بعد مرحلة التخليق.

<sup>-</sup> لا تغور الأجنة ولا تنضب إلا في مرحلة التخليق - توافق دلالات الغيض اللغوية وظاهرة الإسقاط التلقائي المبكر بحالتيها: الأجنة التي تلفظها الأرحام، والأجنة المندثرة فيها.

<sup>-</sup> دلالة الغيض على الغور والذهاب والنضوب تتوافق مع ما يحدث لبعض الأجنة، من التحلل والاختفاء تماما من أو مع حويصلة الحمل، حيث لا يبقى للجنين أي أثر داخل الرحم كما في: البييضة المعيبة أو كيس الحمل الفارغ إذ لا يكون له أثر داخل كيس الحمل، وكما في التوائم المتلاشية إذ يغور وينضب ويختفى أحد التوأمين تماماً من داخل الرحم في الفترة المبكرة من الحمل، وكما في الإجهاض المخفى إذ=

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

\* ذكر المفسرون أقوالاً كثيرة في المراد بعلم ما في الأرحام في قوله في وله ورَبِعَكُمُ مَافِي الْأَرْحَامِ في والراجح أنه يعم، فعلم الله لما في الأرحام عام شامل مطلق، لجميع أحوالها، وأحوال ما فيها، ولجميع الأرحام، وعبارات المفسرين إنما اختلفت في التعبير عن هذا الغيب، وجميع ما قالوه صحيح؛ فجميعهم ذكر جزء من هذا العلم، وهذا لا يمنع دخول غيره فيه، وبالتالي فالخلاف خلاف تنوع لا تضاد.

\* اختلف المفسرون في غيض وزيادة الأرحام على أقوال، جمعها قول من قال: إن مرجعها كلها إلى شيء واحد، وهو أنه تعالى عالم بما تتقصه الأرحام وما

=يغور الجنين ويرتشف، ولا يكون له أي أثر داخل كيس الحمل، كالماء الذي حبسته الأرض وابتلعته، وهي إحدى دلالات الغيض اللغوية، لذا لا يوجد لهذه الحالات إسقاط مشاهد، ولا يمكن وصفه بدقة وشمول إلا بمسمى الغيض.

- دلالة الغيض على النضوب والذهاب: تتوافق أيضا مع ما يحدث في التجاويف العديدة الممتلئة بالسوائل والدماء التي تحيط بالجنين، والتي تجعل الجنين يحيا في محيط مائي، أشبه بالبرك أو البحيرات المقفلة، حيث يحدث عند هلاك الجنين توقف التحكم الهرموني لبطانة الرحم، وما فيه من أوعية دموية وغدد وأنسجة، فتنضب إفرازات الغدد، وتقفل الأوعية الدموية للأم، وتتخثر الدماء في الفجوات وبين الزغابات، فتجف وتذهب وتنضب هذه البحيرات داخل بطانة الرحم وفي تجويفه حول الجنين، وبهذا يكون إسناد الغيض للأرحام إسناداً حقيقيًا.

- دلالة الغيض على الاحتباس مع النقص: تتوافق مع ما يحدث لبعض الأجنة حين تهلك ولا تسقط بل تحبس داخل بطانة الرحم، وقد تمكث فترة طويلة ينكمش فيها الجنين ويتهتك، وبهذا يكون تعبير الغيض أشمل وأدق دلالة من معنى السقط، إذ يشمل الدلالة على الجنين الذي يغور وتختفي آثاره من داخل الرحم، والدلالة على سقوط الجنين الذي يلفظه الرحم، وعلى الأحداث التي تصاحبه؛ مما يؤكد أيضا أن إسناد الغيض للأرحام إسناد حقيقي. انظر: الإعجاز العلمي للقرآن والسنة في دلالة غيض الأرحام الصاوي، مجلة الإعجاز العلمي ص ٣١-٣٣.

تزيده؛ لأن معنى تغيض: تنقص، وتزداد، أي: تأخذه زائدا، فيشمل النقص المذكور: نقص العدد، ونقص العضو من الجنين، ونقص جسمه إذا حاضت عليه فتقلص، ونقص مدة الحمل بأن تسقطه قبل أمد حمله المعتاد، كما أن الازدياد يشمل: زيادة العضو، وزيادة العدد، وزيادة جسم الجنين إن لم تحض وهي حامل، وزيادة أمد الحمل عن القدر المعتاد، والله تعالى يعلم ذلك كله، والآية تشمله كله، وهو جمع جيد؛ لأن الجمع أولى إن أمكن، غير أنه قد يشكل عليه حيض الحامل.

- \* علم ما في الأرحام يختص بعلم الله ، ولا يعارض ذلك ما يكشفه لنا الطب من أسرار الأجنة، لما يلي:
- علم الله غيبي أزلي ولا يحتاج إلى واسطة، أما البشر فعلمهم مسبوق بالجهل؛ إذ لا يعلمون بالشيء إلا بعد حصوله، وبواسطة وسائل العلم المتطورة أصبح علم الغيب علم شهادة عندهم وفتح ما كان مغلقا.
- علم الله عام كامل، شامل لكل أنثى من المخلوقات، وشامل لنوعه ورزقه وأجله وسعادته وشقائه، وعلم البشر مخصوص بشيء معين وجزئي وناقص.
- تخصيص ذلك بمرحلة معينة من مراحل الرحم هي مرحلة (الغيض)، بدليل قول رسول الله على: "وَلاَ يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ إِلاَّ اللَّهُ"، أما العلم المتعلق بازدياد الأرحام بالأجنة، فهو علم شهادة، وعلم الله فيه علم إحاطة وشمول.
- علم الله حقيقي قطعي لا يتخلف ولا يتعرض للخطأ أو السهو، وعلم البشر ظنى قد يتخلف، ويتعرض للخطأ والسهو وسوء التقدير.
- \* تمكن الأطباء من كشف ومعرفة الكثير من أسرار الأجنة، بواسطة وسائل العلم الحديث: كاختبار بول الحامل، ودراسة الخلايا الجنينية الموجودة في السائل (الأمنيوسي)، ودراسة السائل السلوي بالمطياف الضوئي، والتصوير الإشعاعي،

وتنظير الجنين (البالفيتوسكوب)، ومع ذلك فلا زالوا عاجزين عن معرفة التفاصيل الدقيقة المتعلقة بالجنين في الرحم، فمعرفتهم ناقصة بدليل وقوعهم في الخطأ.

- \* يمر الجنين خلال مرحلة التخليق (الثمانية الأسابيع الأولى) بتحولات خطيرة وكبيرة ومعقدة للغاية، وما زالت جوانب كثيرة منها تشكل لغزاً محيراً للعلماء؛ لأن معظم أسبابها مجهولة، يصعب بل يستحيل في كثير من الأحيان الكشف عنها سابقاً أو حتى توقع حدوثها.
- \* إذا نظرنا إلى الأسباب التي تؤدي إلى هلاك الأجنة المبكر وحدوث الإسقاط التلقائي لها، نجد أنها مسببات عديدة ومتداخلة، ويستحيل التنبؤ بحدوث معظمها.
- \* يتأثر تمايز الخلايا ونمو الجنين بعوامل مختلفة، والخلل في هذه العوامل يودي إلى موت الجنين وحدوث الإسقاط، وكل هذه العوامل لا يستطيع أحد من البشر أن يجزم بحدوثها أو عدم حدوثها، وبالتالي فما ينبني عليها من حدوث الإسقاط التلقائي يظل مجهولاً لا يعلمه أحد.
- \* تغور النطفة الأمشاج بعد أن تصل الرحم في جداره حتى تغيب عن أنظار الأطباء وأجهزتهم، ويعتبرها غورها هذا من مرحلة الغيض التي لا يعلمها إلا الله.
- \* من الغيوب المرحلية المكتشفة مؤخراً أن كثيراً من النساء يحملن ثم يفقدن حملهن في الأسابيع الأولى دون أدنى دراية، وتعرف هذه الظاهرة بـ(السقوط التلقائي) للحمل، وفي بعض الحالات يغور ويختفي الجنين تماماً من كيس الحمل.

## ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

- \* رجحت المكتشفات العلمية القول الأخير القائل بعموم علم ما في الأرحام، لأن العلم البشري قد توصل إلى معرفة شيء من أسرار الأجنة، لكنه لم يحط بها علما، وما زال عاجزاً عن معرفة التفاصيل الدقيقة المتعلقة بالجنين في الرحم.
- \* أثبتت المكتشفات العلمية أن للرحم حالة تغيض فيها الأجنة وتغور بداخله حتى تتلاشى تماماً، وأن النطفة تغور في جدار الرحم وتختفي عن أنظار الأطباء، وهو ما يمكن تفسيره بمرحلة غيض الأرحام التي يستحيل على البشر معرفة تفاصيلها، وبالتالي فإن العلم قد أضاف لنا بعض المعاني لغيض الأرحام.
- \* دمغ الشبهة القائلة إن علم البشر يبطل خصوصية علم ما في الأرحام بالله تعالى؛ إذ أظهرت المكتشفات العلمية أن معرفة الأطباء تكون في مراحل معينة للحمل، ومع هذا يستحيل الجزم بها، بل نفس الحمل يمر بمرحلة لا يعلمها أحد.
- \* أكدت المكتشفات العلمية أن العلم البشري يظل قاصراً عن معرفة كل أحوال الجنين في الرحم، وما يعلمه الأطباء هو علم ظني لا يقيني يحتمل الخطأ.
- \* أثبتت المكتشفات العلمية أن في قوله في: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ معجزة عظيمة من معجزات القرآن الكريم التي تحدى بها البشرية، وسيظل هذا التحدي مستمراً مهما تقدمت البشرية في علومها، بل يظل هذا التحدي قائماً إلى يوم القيامة (۱)، فكلما اكتشف الإنسان سراً في علم الأجنة حار في أسرار، وما ذلك إلا ليعلمه الخالق الجبار الذي أحاط بكل شيء علما عجزه أي الإنسان عن الإحاطة حتى بعلم ما في هذه الأرحام، فأنى له أن يحيط بشيء من غيب السماوات؟! وغيب الآخرة؟! وإن هذا التحدي المعجز، يحمل في طياته رسالة

١- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص٢٣٢.

للبشرية أنه لا سبيل إلى الإحاطة بعلم الغيب، فمن عجز عن إدراك أسراره، وأسرار أعضائه أنى له الإحاطة بما هو أعظم من ذلك؟! وفي ذلك إرشاد للعباد بأن عليهم الخضوع لله ولرسوله الله بالانقياد لكل ما أخبر الله به وأخبر به نبيه؛ لأن النجاة فيهما؛ لصدور ذلك عن رب العزة الذي يعلم الغيب، والسر وأخفى، فوضع للبشر هدياً ومنهجاً وشريعة غراء، فيها صلاحهم وصلاح أحوالهم، وفيها النجاة لهم في الدارين، فالحمدلله على نعمة الإسلام، وعلى نعمة القرآن التي نزلت على نبينا العدنان .

# المبحث الثالث الظلمات الشلاث

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

الظلمات الثلاث في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

الظلمات الثلاث في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة. المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: الظلمات الثلاث في القرآن الكريم الآمات الواردة

قَالَ الله ﷺ: ﴿ خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِن ٱلْأَنْعَلَمِ ثَمَنِيةَ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيُكُمْ لَهُ أَنْفَا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَنَتِ ثَلَثِ ذَلِكُمُ ٱللهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلَكِ لَا يُخْلُقُ لَا إِلَنهُ إِلَّا هُو فَالنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ (١).

### أقوال المفسرين

الظُلُمَاتُ جمع ظُلْمَةُ، وهي خلاف الضياء والنور، والظَّلام: اسم الظلمة (٢).

اختلف المفسرون في المراد بالظلمات الثلاث في قوله الله المُخَلَقُكُم في بُطُونِ المُخَلَقُكُم في بُطُونِ المُختِكُمُ خَلَقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَتِ ثَلَثِ ، على أقوال:

القول الأول: ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، وهذا ما عليه أكثر المفسرين (٣)، والدليل هو قوله على: ﴿ يَعْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا عِلَيْكُمْ ﴾.

القول الثانى: ظلمة صلب الرجل، وظلمة بطن الأم، وظلمة الرحم (٤).

١- سورة الزمر: الآية ٦.

٢- انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٣٦٦/٣، ٣٦٧، والمصباح المنير للفيومي ٣٨٦/٢.

٣- انظر: تفسير مجاهد ٢/٥٥، وتفسير الثوري ٢٦٢١، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٥٨/٢١، ووتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢١/٧٤، والهداية إلى بلوغ النهاية ١٥/١٠، وبحر العلوم السمرقندي ٢/١٠، والكشف والبيان للثعلبي ٨/ ٢٢٢، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٩٢٩، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن للقرطبي ٢٣٦/١، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٦، والدر المنثور للسيوطي ٢١٢/٢، وتفسير الجلالين ص٢٠٦، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٢١٧، والتحرير والتنوير لابن عاشور ٢٥/٢٤، وأيسر التفاسير للجزائري ٢٦٨٤٤.

٤- انظر: مجاز القرآن لأبي عبيدة البصري ١٨٨/٢، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥٩/٥، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود ٢٤٣/٧، والبحر المديد لابن عجيبه ٣٦٨/٦.

القول الثالث: ظلمة المشيمة، وظلمة الرحم، وظلمة الليل<sup>(۱)</sup>. القول الرابع: الحوايا<sup>(۲)</sup>، والأحشاء<sup>(۳)</sup>، والرحم<sup>(٤)</sup>.

القول الخامس: ظلمة النطفة، ثم العلقة، ثم المضغة، فإذا صار عظاماً مكسوة لحماً عرف هل هو ذكر أو أنثى، فزالت عنه ظلمات الجهل، وصار آخر (٥).

القول السادس: ذهب الشعراوي في تفسيره إلى أن الظلمات الثلاث في الرحم وليس منها ظلمة البطن، وهي عبارة عن عوازل وأغشية تحمي الطفل وكلها داخل الرحم؛ لأن الحق سبحانه يحدثنا عن القرار المكين الخاص بالجنين فيقول: وفي بطون أمّهنتكم بيان للظرف العام الذي يقع فيه الظرف الخاص بالجنين وهو الرحم، فالبطن ظرف كبير يحوي الرحم والأمعاء والمعدة والكبد والطحال والبنكرياس... لذلك حدد الظرف الخاص بالجنين فقال بعدها: وفي مُللَمَتِ ثَلَثِ والمَا

\_

۱- انظر: النكت والعيون للماوردي ١١٦/٥، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٣٦/١٥، وفتح القدير للشوكاني ١٧/٤.

٢- جمع حَويَّةِ وهي في اللغة الأَمعاء، وقيل: ما تحوى من البطن يعنى استدار. [الصحاح للجوهري ٢١٨/٢، ومعجم مقاييس اللغة ٢/٩٠، ولسان العرب ٤/٢٠٦]. ونقل الماوردي أربعة أقوال للمفسرين فيها: (أ) المباعر، (ب) وبنات اللبن، (ج) والأمعاء التي عليها الشحم من داخلها، (د) وكل ما تحوّى في البطن واجتمع واستدار. [النكت والعيون ٢/١٨٤]، وسردها الطبري جميعاً بقوله: «(الحوايا) جمع، واحدها حاوِياء، وحاوية، وحَوِيَّة، وهي ما تحوَّى من البطن فاجتمع واستدار، وهي بنات اللبن، وهي المباعر، وتسمى المرابض، وفيها الأمعاء. [جامع البيان ٢/٣/١٢].

٣- جمع حشا وهو ما دون الحجاب مما يلي البطن كله من الكبد والطحال والكرش وما تبع ذلك، والحشا: ظاهر البطن وهو الحضن، وقيل: هو ما بين ضلع الخلف التي في آخر الجنب إلى الورك، والحشا: الرّبو.
 انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيدة ٣/ ٤١٥، ولسان العرب ١٧٨/١٤، والمعجم الوسيط ١٧٧٧.

٤- انظر: التبيان في تفسير غريب القرآن لابن الهائم ص٢٨٣.

٥- انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي ٦/٤٢٢.

٦- انظر: تفسير الشعراوي ٢١/٤١/١.

والراجح: هو القول الأول، أن الظلمات هي: ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، وجميعها متعلقة بالأم، بدليل قول الله على: ﴿ عَلَيْكُمُ فِي بُطُونِ وَظلمة المشيمة، وجميعها متعلقة بالأم، بدليل قول الله على: ﴿ عَلَيْكُمُ فِي بُطُونِ الْحَنِينَ فِي البطن، ولم يذكر الصلب (٢)، فلا يَقُوى القول الثاني، كذلك الثالث؛ لأن ظلمة الليل يعقبها ضياء النهار، وهذا يعني أنه يكون ليلاً في ثلاث ظلمات، ونهاراً في ظلمتين فقط، وهذا خلاف ظاهر الآية، على أن ظلمة الليل يزيلها استعمال المصابيح، والآية الكريمة تتحدث عن ظلمات في بطون الأمهات، أما القول الخامس فإنه يجعل من هذه الظلمات ظلمات معنوية لا حسية حقيقة، وهذا ينافي ظاهر الآية الكريمة، ومعلوم من لغة العرب أن الظلمة ضد الضياء والنور، مما يعني أنها ظلمات حقيقة حسية (٣)، وأما القول الأخير فقد أجيب عنه بجوابين:

الأول: أن الله تعالى قال: ﴿ فِي بُطُونِ أُمَّهَتِكُمْ ﴾ ولم يقل (في أرحام أمهاتكم)؛ للدلالة على أن الظلمات غير محصورة في الرحم فقط، ولكن هي في الرحم وخارجه. الثاني: أنه بعيد؛ لأن الأغشية التي داخل الرحم لا يشكل كل واحد منها بمفرده ظلمة حسب التعبير القرآني لكلمة ظلمة (٤).

١- سورة الزمر: الآية ٦.

٢- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢١٧/٢.

٣- وهذه الظلمة مع أنها ظلمة حسية في خلق الإنسان فقد تدل على ظلمة معنوية أيضاً، قال النبي على ظلمة معنوية أيضاً، قال النبي على: "إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ، فَأَلْقَى عَلَيْهِمْ مِنْ نُورِهِ، فَمَنْ أَصَابَهُ مِن ذَلِكَ النُّورُ اهْتدَى، وَمَنْ أَخْطَأَهُ ضَلَّ، فَلِذَلِكَ أَقُولُ: جَفَّ القَلَمُ عَلَى عِلْمِ اللَّهِ". أخرجه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في افتراق الأمة ٢٦/٥ برقم: ٢٦٤٢. وقال الترمذي: «هذا حديث حسن». وانظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في مواجهة الشبهات ٧٩/٣.

٤- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٨٤/٣، ٨٤.

بالإضافة إلى أنه على خلاف ما عليه جمهور المفسرين، بل لم يقل به أحد من المفسرين المتقدمين، وسيأتى في الجوانب العلمية ذكر هذه الأدلة بمناقشاتها.

يقول ابن عاشور في الحكمة من ذكر هذه الظلمات: «وفي ذكر هذه الظلمات تنبيه على إحاطة علم الله تعالى بالأشياء، ونفوذ قدرته إليها في أشد ما تكون فيه من الخفاء»(1).

ويقول الشعراوي: «وكلمة الظلمة نفهم منها عدة أمور:

أولاً: الظلمة تعنى عدم وجود النور، وهي مرتبطة بالليل.

ثانياً: الليل دائماً رطب عن النهار؛ لأن النهار فيه حرارة الشمس، وحرارة الأنفاس الناشئة عن الحركة، أما الأنفاس في الليل فهادئة؛ لأنها لمجرد استبقاء الحياة، وليست ناشئة عن حركة العمل والجهد المبذول.

ثالثاً: كذلك في الظلمة سكون، وهدوء لا يتوفر في النهار.

إذن في الظلمة عدم نور، وفيها برودة، وفيها سكون، وهذه الأمور الثلاثة، ضرورية لنمو الجنين، وتكون أعضائه في بطن أمه؛ لأنه في بطن أمه خَلْقٌ ضعيف غير مكتمل الأعضاء والجوارح، لا يقوى على تحمل الحرارة، ولا تحمل الضوء، ولا تحمل الأصوات المزعجة، لذلك جعل له الخالق سبحانه عوازل تقيه هذه الأشياء، لذلك قال سبحانه:

ويقول الشنقيطي: «فقد ركب تعالى عظام الإنسان بعضها ببعض، وكساها اللحم، وجعل فيها العروق والعصب، وفتح مجاري البول والغائط، وفتح العيون والآذان والأفواه، وفرق الأصابع، وشد رءوسها بالأظفار، إلى غير ذلك من غرائب

١- التحرير والتتوير لابن عاشور ٢٤/٥٧.

٢- تفسير الشعراوي ٢١/٢١.

صنعه وعجائبه، وكل هذا في تلك الظلمات الثلاث، لم يحتج إلى شق بطن أمه وازالة تلك الظلمات سبحانه جل وعلا ما أعظم شأنه وما أكمل قدرته»(١).

ويقول: «فتأمل معنى قوله: ﴿فَأَنَّ تُصْرَفُونَ ﴾، أي: عن هذه العجائب والغرائب، التي فعلها فيكم ربكم ومعبودكم»(٢).

ويقول القرطبي: «﴿ فَأَنَّ تُصَرَفُونَ ﴾، أي: كيف تتقلبون وتنصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره» (٣).

\_

١- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٢٧٠/٤، ٢٧١.

٢- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٢٣/٥.

٣- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٣٦/١٥.

## المطلب الثاني: الظلمات الثلاث في ضوء الاكتشافات العلمية المديثة

يمر الجنين خلال تخلقه وتكوينه بمراحل وأطوار، ينتقل من مرحلة إلى أخرى في ظلمات ثلاث داخل بطن الأم، والباعث عليها والمسبب لها -الظلمات- ثلاثة أشياء هي: جدار البطن، وجدار الرحم، وأغشية المشيمة، وهي بمثابة الأغطية الحاجبة للضوء (۱)، يقول موريس بوكاي: «إن الظلمات الثلاث هي الحواجز الثلاثة التي تفصل الجنين عن العالم الخارجي، فالجنين يعيش داخل المشيمة، التي توجد داخل الرحم، الذي يوجد بدورة داخل بطن الأنثى، وعلى هذا فالظلمات الثلاث يمكن تفسيرها بأنها ظلمة غشاء المشيمة، وظلمة الرحم، ثم ظلمة جدار البطن»(۲).

فمن حكمة الله الخالق أن خلق الجنين في جو مظلم، وقد ثبت علمياً أن هذا لا بد منه؛ لكي يتم الخلق كاملاً قوياً دون تشوه؛ فالخلايا الابتدائية لا تعيش في النور (الشمس) بل تجف، أو تتشوه، أو تموت<sup>(٦)</sup>، لذلك يحذر الأطباء الأم الحامل في شهورها الأولى خاصة من الأشعة بأنواعها، ويقول علماء الأجنة إن وجود الجنين داخل الرحم في وسط مظلم هو أمر هام جداً لنموه، ويؤكد هؤلاء العلماء أنه لو لم يتوفر له هذا الوسط المظلم لما ولد الجنين في صورة سليمة، وكان مصاباً بعاهات خلقية (٤)، فالضوء عامة يؤذي الجنين، فقد يتسبب في إتلاف شبكية العين قبل اكتمال نموها، كما أن الضوء قد يؤذي خلايا الجنين، وقد يكون

١- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) إصدار الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة ٧٥/٣، ٧٨.

٢- موسوعة الإعجاز العلمي لعبد الرحيم مارديني ص٢٧٨، ٢٧٩.

٣- انظر: عجائب النظر والتأمل لأسامه الناعسه ص١٩٧.

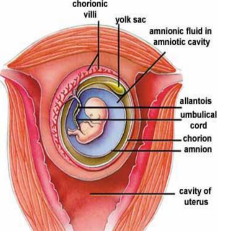
٤- انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٧٨.

فتاكاً بالنسبة إلى البويضة، بالإضافة إلى أن تخلُّق الجنين يعتمد على استنساخ الخلايا، فإذا تأذت الخلايا الأولى تولدت الخلايا المنسوخة مع الأذى الذي لحق بالأولى<sup>(۱)</sup>، ولذلك ذكر (كيث إل مور) بأنه يحمي الجنين في رحم الأم ثلاثة أحجبه أو طبقات هي: الجدار البطني، والجدار الرحمي، والأغشية المشيمية المشيمية المشيمية.

ويوضح ما سبق أن الجنين يحاط في داخل الرحم بمجموعة من الأغشية هي من الداخل إلى الخارج كما يلي: (غشاء السلي أو الرهل، والغشاء المشيمي،

والغشاء الساقط)، وهذه الأغشية الثلاثة تحيط بالجنين إحاطة كاملة فتجعله في ظلمة شاملة هي الظلمة الأولى.

ويحيط بأغشية الجنين جدار الرحم، وهو chorion ومحيط بأغشية الجنين جدار الرحم، وهو chorion عسمات تحدث الظلمة الثانية حول الجنين وأغشيته، والرحم cavity of uterus المحتوي على الجنين وأغشيته في ظلمتين متتاليتين يقع في وسط الحوض، ويحاط إحاطة



الحواجز المحيطة بالجنين من الأغشية وجدار الرحم والبطن

كاملة بالبدن المكون من كل من البطن والظهر، وكلاهما يحدث الظلمة الثالثة<sup>(٣)</sup>.

وهناك أقوال أخرى لبعض المعاصرين في تفسير الظلمات الثلاث، وهي:

القول الأول: إنها ظلمات الأغشية الثلاثة المحيطة بالجنين؛ لأن الآية الكريمة تحصر الظلمات الثلاث على أنها داخل البطن، فلا يعتبر البطن من الظلمات (٤).

\_\_\_

١- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز في الإنسان) ٧٦/٣.

٢- انظر: كتاب إنه الحق للزنداني ص٣٨.

٣- خلق الإنسان في القرآن الكريم للنجار ص١٢٥- ١٢٨، وإنه الحق للزنداني ص٣٧.

٤- انظر: مع الطب في القرآن ص٨٦، والموسوعة العلمية في إعجاز القرآن الكريم والسنة النبوية لمرعي ص١٥٦.

القول الثاني: ظلمة الخصية، وظلمة المبيض، وظلمة الرحم<sup>(۱)</sup>. القول الثالث: ظلمة المبيضين، وظلمة الرحم<sup>(۲)</sup>.

القول الرابع: ظلمة تجويف أنبوب الرحم حيث تلقح البويضة، وظلمة تجويف الرحم حيث تعلق البويضة بغشاء الرحم وتختفي وراءه، وظلمة الأغشية والسائل الأمنيوسي المحيطة بالجنين؛ لأن تخلق الجنين في الآية كما ذكر الله على يبدأ في بطون الأمهات، فالظلمات يجب أن تكون في البطن وليس في الرحم فقط، ولأن قول الله وخَلَقا مِن بَعْد خَلِق والمتعنا في صورة تطورية ديناميكية متحركة للمراحل التي يمر فيها الجنين داخل الظلمات الثلاث، بمعنى أنه ينتقل من ظلمة إلى ظلمة خلال تطوره، وعلى هذا فإن تفسير الظلمات بجدار البطن والرحم والمشيمة يعطي تفسيراً غير دقيق من الوجهة التشريحية، والقول بأنها الأغشية التي تحيط بالجنين داخل الرحم يحمل النص القرآني مالم ينص عليه، فلقد حددت الآية أن تخلق الجنين يمر في ظلمات ثلاث في بطون أمهاتنا، وليس في أرحام أمهاتنا، والرحم جزء من البطن وليس البطن كله، كما أن الأغشية المحيطة بالجنين تُحدث ظلمةً وإحدة وليس ظلمات ثلاث ".

#### مناقشة الأقوال:

أما القول الأول فقد سبق أن أجيب عنه بأن الله ش قال: ﴿فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَحْمُ اللهِ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

١- انظر: مع الطب في القرآن لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٨٧.

٢- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٨٣/٣.

٣- انظر: من علم الطب القرآني الثوابت العلمية في القرآن الكريم لعدنان الشريف ص٨٢-٨٤.

غير أن هذا الجواب قد نوقش بأن الرحم جزء من البطن، وقد يعبر بالكل ويراد الجزء، كقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْكًا ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لِا تَعْلَمُونَ شَيْكًا ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ هُو أَعَلَمُ بِكُو إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَإِذْ أَنشُر أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمّهَا يَكُمُ ﴿ )، فالبطن في الآيتين جزء منها وهو الرحم، وإذا كانت الظلمات تحيط بالجنين داخل الرحم فيصح القول إنه محاط بالظلمات داخل البطن (١).

أجاب الأولون عن هذه المناقشة بأن كل غشاء من أغشية المشيمة المحيطة بالجنين داخل الرحم لا يشكل بمفرده ظلمة حسب التعبير القرآني لكلمة ظلمة، بل جميعها يشكل ظلمة واحدة فقط(٤)(٥).

رد الآخرون عن هذا الجواب: بأن كل غشاء منها يحدث نسبة من الظلمة، وكون كل منها محيطاً بالجنين على التتابع، فالجنين محاط بما يحدث ظلمات



ثلاث، ومعلوم أن الظلمة ذات نسب بعضها أشد من بعض، وكلما زادت المحجب زادت نسبة الظلمة في مكان تراه الأبصار بسبب ضوء أو نور يظهره (١)، ولو كانت هذه الأغشية كل

١- سورة النحل: الآية ٧٨.

٢- سورة النجم: الآية ٣٢.

٣- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص٢١٤.

٤- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز في الإنسان) ٨٤،٨٣/٣، ٨٤.

٥- يقول مأمون شقفه: «تقف عند الأغشية، وخاصة (الكوريوني) فهو معتم، أما الساقط فهو بقايا تافهة حول العلقة، وأما الأمنيوسي فهو شاف، ولا يكون قد ملأ جوف البيضة بالكامل، وما يزال بعيداً عن الغشاء الكوريوني»، القرار المكين لمأمون شقفه ص٢٧٦.

٦- انظر: عجائب النظر والتأمل لأسامه الناعسه ص١٩٧.

ومع هذه المناقشات التي تقوي جانب هذا القول الطلمات: أغشية المشيمة المحيطة بالجنين-، إلا أنه على خلاف ما عليه جمهور المفسرين، بل لم يقل به أحد من المفسرين المتقدمين<sup>(3)</sup>، كما أن ما ذهب إليه جمهور المفسرين -من أنها ظلمة البطن والرحم والمشيمة- أيده كثير من المعاصرين من أطباء وباحثين<sup>(0)</sup>، وهو ما يقويه ويرجحه على غيره.

١- سورة النور: الآية ٤٠.

٢- انظر: الإعجاز العلمي في القرآن والسنة (منهج التدريس الجامعي) لعبد الله المصلح وعبد الجواد الصاوي وآخرون ص٢٠٠٥، من إصدارات الهيئة العالمية للإعجاز العلمي، دار جياد، ط١٤٢٩ هـ- ٢٠٠٨م.

٣- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص٢١٣، ٢١٤.

٤- كذلك باقي الأقوال -الثاني والثالث والرابع- لم تذكر عن أحد من المفسرين.

٥- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم لزغلول النجار ٢٠٨/٣، ٢٠٩، وكتاب إنه الحق للزنداني ص٣٨، وموسوعة الإعجاز العلمي لعبد الرحيم مارديني ص٢٧٨، ٢٧٩، والقرار المكين لمأمون شقفه ص٢٧٦، وموسوعة حقائق الإعجاز في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز في الإنسان) ٨٢/٣.

وأما القول الثاني فضعيف؛ ويدل على ضعفه أن الآية تتحدث عن ظلمات ثلاث في بطون الأمهات، ولا شأن للخصية بذلك، فأين الخصية من بطون الأمهات (١).

وكذلك القول الثالث؛ إذ لا يقوم على أساس علمي، والمبيضان لا يتدخلان معاً في عملية تخلق البويضة، فهي تأتي من مبيض واحد ولا دور للآخر في ذلك، كما أن خروج البويضة من المبيض ليس في مرحلة تخلق الجنين<sup>(۲)</sup>.

ونوقش القول الرابع بأن الظلمات التي ذكرها ليست في مكان واحد، بل واحدة في قناة الرحم، والثانية في تجويف الرحم، والثالثة داخل الغشاء المشيمي، فليس بعضها فوق بعض، ولا تحيط كل ظلمة بالأخرى، كما في لو حملناها على ظلمة البطن والرحم والمشيمة، بالإضافة إلى أن استدلاله بقوله تعالى: ﴿ مَلْقَامِنَ بَعْدِ مَلْقِ على على أنها تضعنا في صورة تطورية ديناميكية متحركة للمراحل التي يمر بها الجنين داخل الظلمات الثلاث، بمعنى أنه ينتقل من ظلمة إلى ظلمة خلال تطوره، يرده أن تطور مراحل الجنين من نطفة ثم علقة ثم مضغة فعظام وكساء باللحم، حالا من بعد حال، وطورا من بعد آخر، هو أيضاً تنقل من مرحلة إلى أخرى، وهو خلق من بعد خلق حتى لو كان الجنين في موضعه (٣).

وعليه فإن أقرب الأقوال إلى الصواب ما عليه جمهور المفسرين والمتأخرين، أن الظلمات الثلاث: (ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة أغشية المشيمة)، طالما أنه قد صح علميا ما يرجحه، لأن الجنين كما قال كيث مور -وهو من أشهر علماء الأجنة- يحميه في رحم الأم ثلاثة أحجبه أو طبقات، وكل واحد يسبب ظلمة مستقلة.

\_\_\_\_

١- انظر: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٨٣/٣.

٢- انظر: المصدر نفسه.

٣- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن ص٢١٥.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* في ذكر هذه الظلمات تتبيه على إحاطة علم الله بالأشياء، ونفوذ قدرته إليها في أشد ما تكون فيه من خفاء، وقد جعل الخالق هذه الظلمات عوازل تقي الجنين.
- \* في هذه الظلمات من غرائب صنع الله وعجائبه ما يدل على عظمة شأن الخالق وكمال قدرته، مما يدعوا إلى التعجب من الذين ينصرفون عن عبادته.
- \* يمر الجنين خلال تخلقه وتكوينه بمراحل وأطوار، ينتقل من مرحلة إلى أخرى في ظلمات ثلاث داخل بطن الأم، والباعث عليها والمسبب لها -الظلمات- ثلاثة أشياء هي: جدار البطن، وجدار الرحم، وأغشية المشيمة، وقد ثبت علمياً أن وجود الجنين في وسط مظلم أمر هام جداً لنموه وسلامته.
- \* يحاط الجنين داخل الرحم بمجموعة من الأغشية هي من الداخل إلى الخارج كما يلي: (غشاء السلي، والغشاء المشيمي، والغشاء الساقط)، وتجعله في ظلمة شاملة هي الظلمة الأولى، ويحيط بأغشية الجنين جدار الرحم الذي يتكون من ثلاث طبقات تحدث الظلمة الثانية، ويحاط الجنين إحاطة كاملة بالبدن المكون من كل من البطن والظهر، وكلاهما يحدث الظلمة الثالثة.
- \* هناك أقوال للمعاصرين في تفسير الظلمات الثلاث، وجميعها وردت عليها مناقشات واعتراضات، وأقربها من القول الراجح أنها أغشية المشيمة المحيطة بالجنين، أما القول الراجح فالذي عليه جمهور المفسرين والمتأخرين، أن الظلمات

الثلاث: (ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة أغشية المشيمة)، طالما أنه قد صح علميا ما يرجحه، لأن الجنين كما قال كيث مور -وهو من أشهر علماء الأجنة- يحميه في رحم الأم ثلاثة أحجبه أو طبقات، وكل واحد يسبب ظلمة مستقلة.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

- \* بينت المكتشفات العلمية صحة ما ذهب إليه جمهور المفسرين في تفسيرهم للظلمات الثلاث: بظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، فهي عوازل تقي الجنين، وتحجب عنه الضياء، ووضحت المكتشفات العلمية أن أغشية المشيمة المحيطة بالجنين لا تحدث إلا ظلمة واحدة، فلا يقوى إنزال الظلمات عليها.
- \* دمغ شبهة المنكرين لإعجاز القرآن في إخباره عن خلق الجنين في ظلمات ثلاث<sup>(۱)</sup>؛ إذ أكدت الأبحاث العلمية الحديثة أن الجنين لا يكتمل خلقه بصورة كاملة سليمة إلا بوجود ظلام حالك في مراحل خلقه وتكوينه؛ حفاظًا على خلاياه وأعضائه، وإلا لخرج الجنين مشوها، أو لفسدت البويضة الملقحة ابتداء بفعل

<sup>1-</sup> زاعمين أن قصارى ما تفيده الآية أن الجنين يعيش في ظلام داخل الأرحام، وقد تكون هذه الظلمة ظلمة مادية، أو معنوية روحية، ولا معنى لحصرها في ظلمات ثلاث، كما يجعلون من الاختلاف الواقع بين العلماء المعاصرين حول تحديد مصادر هذه الظلمات الثلاث مسوعًا لنفي الإعجاز عن الآية الكريمة، كما يطعنون في جعل المشيمة بأغشيتها إحدى هذه الظلمات الثلاث، زاعمين أنها لا تحيط بالجنين من جميع أطرافه، وأنها جسم شفاف يسمح بمرور الضوء إلى داخله، وبهذا فكيف يمكن اعتبارها إحدى هذه الظلمات الثلاث؟!وهم يخلصون بهذا إلى أن الآية الكريمة السابقة لا علاقة لها بالإعجاز العلمي القرآني في خلق الأجنة.

الضوء، وقد ذهب معظم علماء الإعجاز العلمي إلى أن الباعث على هذا الظلام ثلاثة أشياء تمثل ظلمات ثلاث، وهي: المشيمة بأغشيتها، ثم جدار الرحم، ثم جدار البطن أو بدن الإنسان، وهذا ما ذهب إليه جل المفسرين من قبل، وأثبت العلم الحديث أن الجنين يحاط بمجموعة من الأغشية داخل الرحم، هي بمثابة مركز الغذاء والحماية للجنين، وذلك بما تحويه من سوائل، وبروتينات، وأوعية دموية، وخلايا متنوعة، وهرمونات منشطة، وهذه الأغشية مجتمعة يطلق عليها المشيمة، وأكد العلماء أن هذه الأغشية بما تحويه من هذه الخلايا والهرمونات من جميع جوانبه، وهي مجتمعة تمثل الظلمة الأولى على الجنين في مراحل تخلقه المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله نا المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما به المختلفة في بطن أمه، مصداقًا لما به المؤلى المؤلى المؤلى على البنين في مراحل تخلفه في بطن أمه، مصداقًا لما جاء في قوله المؤلى المؤ



الجنين في ظلمات

١- انظر للشبهة والرد عليها: موسوعة حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة النبوية في مواجهة الشبهات (شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان) ٧٦،٧٥،

# المبحث الرابع تـسـويـة الـبـنــان

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

تسوية البنان في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

تسوية البنان في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: تسوية البنان في القرآن الكريم الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِّى بَنَانَهُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ا

### أقوال المفسرين:

التسوية في اللغة تأتي بمعنى المماثلة والمعادلة، وتدل على استقامة واعتدال بين شيئين، يقال: ساوى الشيء الشيء إذا عادله، وسوى الشيء قومه وعدله وجعله سويا(٢).

والبنان في اللغة: أطراف الأصابع من اليدين والرِّجلين، واحدته بنانة، وقيل: الأصابع أو أطرافها، ومعناه في قوله : ﴿ وَٱصْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ (٣)، الأصابع وغيرها من جميع الأعضاء (٤).

وسميت البنان بذلك؛ لأن بها إصلاح الأحوال التي تمكِّن الإنسان أن يُبِنَّ فيما يريد أي: يقيم (٥).

وللمفسرين في تفسير قوله على: ﴿ بَنِّ قَدِرِينَ عَلَى أَن نُسَوِّى بَنَانَدُ ﴾، أقوال، وهي:

٢- انظر: معجم مقاییس اللغة لابن فارس ٣/٥٨، ومختار الصحاح للرازي ص٣٢٦، ولسان العرب لابن منظور ٤١٥، ١٥٥، وتاج العروس من جواهر القاموس للزبيدي ٣٢٥/٣٨، ٣٢٩، والمعجم الوسيط لإبراهيم مصطفى وآخرين ٢٦/١٤.

١ - سورة القيامة: الآية ٤.

٣- سورة الأنفال: الآية ٢٠.

٤- انظر: تهذيب اللغة للأزهري ٣٣٧/١٥، ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس ١٨٨/١، ولسان العرب لابن منظور ٥٩/١٣، والقاموس المحيط ص١١٨١.

٥- انظر: المفردات في غريب القرآن للراغب ص١٤٧، وبصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز لمحمد بن يعقوب الفيروزآبادي ٢٧٦/٢.

القول الأول: بلى قادرين على أن نجعلها شيئا واحداً كخف البعير، أو حافر الحمار (1), فلا يأخذ ما يأكل إلا بفيه كسائر البهائم؛ ولكنه فرق أصابع يديه يأخذ بها، ويتناول ويقبض إذا شاء ويبسط، وينتفع بها، فحسن خلقه (7), وهو قول أكثر المفسرين (7), وعليه فهو من باب التهديد والتوعد لهم في الدنيا (1).

القول الثاني: نقدر أن نعيد الإنسان في هيئة البهائم، فكيف في صورته التي كان عليها (٥)، وهو كقول الله تعالى: ﴿ فَنُ مَدَّرَنَا بَيْنَكُرُ ٱلْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوفِينَ \* عَلَىٓ أَن كَان عليها (٥)، وهو كقول الله تعالى: ﴿ فَنُ مَدَّرُنَا بَيْنَكُرُ ٱلْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوفِينَ \* عَلَىٓ أَن كَان عَليها أَمْثَلَكُمْ وَنُنشِتَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أي عند البعث؛ للدلالة على قدرة الله.

القول الثالث: بلى قادرين على أن نسوي أطراف أصابعه وسلامياته (٧)، يعني أن نجمع ما صغر منه ونؤلف بينه، ونعيد السلاميات على صغرها، ولطافتها بعضها إلى بعض كما كانت أولاً من غير نقصان ولا تفاوت، فكيف بكبار العظام،

۱- انظر: تتوير المقباس لابن عباس ۱۱۷/۲، وتفسير مقاتل بن سليمان ٤٢١/٣، وتفسير القرآن لعبد الرزاق الصنعاني ٣٣٣/٣، وجامع البيان في تأويل القرآن الطبري ٢٤/٥٠، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ١١٥٣/٣، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص١١٥٣.

٢- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٢٢١/٣، وجامع البيان في تأويل القرآن الطبري ٢٤/٥٠، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢١/١٢، والوجيز للواحدي ص١١٥٣.

٣- انظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي ١٠/٨٣، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن
 عطية ٥/٤٧٥، وزاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي ١٧/٨، وفتح القدير للشوكاني ٤٠٤/٥.

٤- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٣٤، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٨/٣٧٦

٥- نقل هذا القول: القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٩٤/١٩، وابن عادل في اللباب في علوم الكتاب ٩١/ ٥٤٧، والشربيني في السراج المنير ٣٢٠/٤، والشوكاني في فتح القدير ٥٤٧١.

٦- سورة الواقعة: الآيتان ٦٠، ٦١.

٧- هي العظام التي بين كل مفصلين من مفاصل الأصابع، والواحدة سلامي. انظر: الكنز اللغوي في اللَّسَن العربي لابن السكيت ص ٢٠٨، والمخصص لابن سيده ١٤٧/١.

فمن قدر على جمع هذا، فهو على جمع كبار العظام أقدر (1)، وهذا عند البعث (1)، فهو إخبار بالقدرة على البعث (7).

وقد اختار القرطبي وابن جزي وابن عادل هذا القول؛ معللين بأنه أليق وأشبه بسياق الكلام ( $^{(2)}$ )، وعلل أبو حيان والثعالبي لاختياره؛ بأنه الظاهر والمقصود من رصف الكلام ( $^{(2)}$ )، وذلك أن السياق في إنكار البعث واستبعاده ( $^{(7)}$ ).

بالإضافة إلى مجيء نظير ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبُ لَنَا مَثَلًا وَلَيْىَ خُلُقَهُ قَالَ مَن الله الله الله سبحانه قادر بعد موت العبد وتلاشيه في التراب وتحول عظامه رميماً على أن يعيده تماماً، كما أنشأه أول مرة، ومن ضمن تلك الإعادة أن يسوي بنانه، أي: يعدلها وينشؤها كما كانت أول مرة، وهذا أبلغ في القدرة، وفي الإلزام يوم القيامة (^).

وعليه فالمراد بتسوية البنان إعادة خلقها مقومة متقنة سوية<sup>(۱)</sup>؛ لأن التسوية تقويم الشيء، وإتقان الخلق<sup>(۱)</sup>.

<sup>1-</sup> انظر: تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة ص ٢٠٦، ومعاني القرآن وإعرابه للزجاج ٢٠١/٥، ومفاتيح الغيب للرازي ١٩٢/٣٠، ولباب التأويل في معانى التنزيل للخازن ١٨٣/٧، وفتح القدير للشوكاني ٤٠٤/٥.

٢- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٨/٣٧٦، والجواهر الحسان للتعالبي ٢٥٥/٤.

٣- انظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٣٢.

٤- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٩٤/١٩، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢/٢٣٤، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٢/١٩٥.

٥- انظر: البحر المحيط في التفسير لأبي حيان ٣٧٦/٨، والجواهر الحسان للثعالبي ٣٦٥/٤.

٦- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٧٢/٨.

٧- سورة يس: الآية ٧٨.

٨- انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣٧٢/٨.

٩- المحرر الوجيز لابن عطية ٥/٤٧٩، والجواهر الحسان للثعالبي ٢٥٥/٤، والتحرير والتنوير ٢٩/٣١٦.

١٠- انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٩/٢٦.

وخص البنان بالذكر؛ لصغر ودقة عظامها وضعفها وتفرقها، وللتنبيه بها على بقية الأعضاء<sup>(۱)</sup>، فكأن الكفار لما استبعدوا جمع العظام بعد الفناء والإرمام، قيل لهم: إنما تجمع ويسوى أكثرها تفرقاً وأدقها أجزاء وهي عظام الأنامل ومفاصلها<sup>(۲)</sup>. وقيل: إنما خص البنان بالذكر؛ لأنها آخر ما يتم خلقه فيتم به الخلق<sup>(۳)</sup>.

والظاهر والله أعلم أن القول الثالث هو أقوى الأقوال بالنظر إلى سياق الآية في السورة، فالسياق الذي وردت فيه الآية يترجح معه القول الثالث، بينما لا توجد مناسبة واضحة بينه وبين القول الأول، فالمقام كما رأينا مقام إثبات البعث والذي يناسبه بيان القدرة الإلهية على إعادة الخلق على صورته الأولى، لا فرق في ذلك بين ما دق منه وما عظم، أما جعل اليد كخف البعير، فالمقام الذي يناسبه هو مقام الامتنان على الإنسان بأن خلقه في أحسن تقويم، من ذلك أنه فرَّق بين أصابعه ولم يخلقها مجتمعة؛ لأن ذلك يحول دونه ودون تحصيل مصالحه (٤).

ولوجود نظير لها في آيات أخرى من كتاب الله الكريم مما يقوي حملها على ذلك، إلا أنه لا يوجد ما يمنع من صحة غيره؛ لما في جميعها من الدلالة على قدرة الله وعجز العبد.

<sup>1-</sup> انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩٤/١٩، والتسهيل لعلوم النتزيل لابن جزي ٤٣٢/٢، والبحر المحيط لأبي حيان ٣٧٦/٨، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ٩٤/١٩، وفتح القدير للشوكاني ٤٠٤/٥.

٢- انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية ٥/٣٧٤.

٣- انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٩٢/٣٠، ولباب التأويل في معاني التنزيل للخازن ١٨٣/٧.

٤- انظر: التفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق لهند شلبي ص١٢٨، ١٢٨.

بالإضافة إلى أنه قد ورد في سبب نزولها الرد على منكري البعث (١)، ومعرفة سبب النزول يعين على فهم الآية(7)، ومعين على اختيار المعنى المناسب(7).

١- قيل إنها نزلت في عدي بن أبي ربيعة قال للنبي ﷺ: حدثتي عن يوم القيامة متى تكون، وكيف أمرها وحالها؟ فأخبره النبي ﷺ بذلك، فقال: لو عاينت ذلك اليوم لم أصدقك يا محمد، ولم أؤمن به، أو يجمع الله العظام؟! وقيل: إنها نزلت في عدو الله أبي جهل حين أنكر البعث بعد الموت. انظر: أسباب نزول القرآن للواحدي ص٤٦٩، والكشاف للزمخشري ٤٠/١٦، ومفاتيح الغيب للرازي ١٩٢/٣٠، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩٣/١٩.

قلت: والآية وان نزلت في إحداهما فإنها تشمل عموم الإنسان المكذب بالبعث؛ لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، على أن جمع من الأصوليين قالوا: إن المراد بالإنسان المكذب بالبعث على الإطلاق. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ١٩٢/٣٠.

٢- انظر: الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ١/ ١٠٨.

٣- انظر: التفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق لهند شلبي ص١٢٤.

# المطلب الثاني: تسوية البنان في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

في عام ١٨٢٣م اكتشف عالم التشريح التشيكي (بركنجي) حقيقة البصمات، ووجد أن الخطوط الدقيقة الموجودة في رؤوس الأصابع (البنان) تختلف من شخص لآخر، ووجد ثلاثة أنواع من هذه الخطوط: (أقواس، أو دوائر، أو عقد، أو على شكل رابع يدعى المركبات)، لتركيبها من أشكال متعددة، وفي عام ١٨٥٨م، أشار العالم الإنجليزي (وليم هرشل) إلى اختلاف البصمات باختلاف أصحابها، مما يجعلها دليلاً مميزاً لكل شخص، وفي عام ١٨٧٧م اخترع (هنري فولدز) طريقة وضع البصمة على الورق باستخدام حبر المطابع (۱).

وفي عام ١٨٩٢م أثبت (فرانسيس غالتون) أن صورة البصمة لأي إصبع تعيش مع صاحبها طوال حياته، فلا تتغير رغم كل الطوارئ التي قد تصيبه، وقد وجد العلماء أن إحدى المومياء<sup>(٢)</sup> المصرية المحنَّطة احتفظت ببصماتها واضحة جلية، وأثبت (جالتون) أنه لا يوجد شخصان في العالم لهما نفس التعرجات الدقيقة، وقد أكد أن هذه التعرّجات تظهر على أصابع الجنين وهو في بطن أمه.

وفي عام ١٨٩٣م أسس مفوّض اسكتلند يارد (إدوارد هنري) نظاماً سهلاً لتصنيف وتجميع البصمات، إذ اعتبر أن بصمة أي إصبع يمكن تصنيفها إلى واحدة من ثمانية أنواع رئيسية، واعتبر أن أصابع اليدين العشر هي وحدة كاملة في تصنيف هوية الشخص، وأدخلت في نفس العام البصمات كدليل قوي في

١- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٦٩، ١٧٠، ودلائل الإعجاز العلمي لسيف الدين الكاتب ص١٧٤، ٦٧٥، والإعجاز العلمي في القرآن والسنة لعماد زكى البارودي ص١٢٣، ١٢٤، المكتبة التوقيفية، القاهرة.

٢- المومياء: الجثة المحنطة، وجمعها مومياءات، ومومياوات. انظر: المورد (قاموس عربي إنجليزي) لروحي
 البعلبكي ص١١٤٣، ومعجم اللغة العربية المعاصرة لأحمد مختار بمساعدة فريق عمل ٢١٤٠/٣.

دوائر الشرطة في اسكتلند يارد، ثم أخذ العلماء منذ اكتشاف البصمات بإجراء دراسات على أعداد كبيرة من الناس من مختلف الأجناس، فلم يعثر على مجموعتين متطابقتين أبداً (۱).

والبصمة تتكون من خطوط بارزة في بشرة الجلد تجاورها منخفضات، وتعلو الخطوط البارزة فتحات المسام العرقية، تتمادى هذه الخطوط وتتلوى، وتتفرع عنها تغصنات وفروع، لتأخذ في النهاية وفي كل شخص شكلاً مميزاً (٢).

وتبين للعلماء بالفحص والتصوير والتكبير أن خطوط البصمات تتألف من أقواس ومنحنيات، ومنحدرات، وزوايا، وتفرعات، وهذه الخطوط قد تلتحم، وقد تتفرع، والأقواس قد تكون صغيرة أو واسعة ملتحمة أو منفصلة، والخطوط قد تشكل دوائر أو منحنيات، وقد تمكنوا من وضع صفات لهذه الخطوط كدليل لدراستها، وهي الصفات التالية: (الميل، الانحناء، الالتحام، الاستدارة، التمركز، التعرج، التفرع، الطول، السماكة، انتهاء الخطوط، والتحامها)، فإذا تطابقت هذه الصفات لبصمتين فهما لنفس الشخص حتماً (٣).

ومن الثابت علميا أن هذه الخطوط الدقيقة البارعة -بصمات البنان- قد خطت ورسمت بعناية فائقة عندما كان الإنسان جنيناً في رحم أمه في شهره الثالث أو الرابع، ثم تتكامل تماماً عند ولادته، وتظل ثابتة ومميزة طوال حياته (1).

۱- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص١٧٠، ودلائل الإعجاز العلمي لسيف الدين الكاتب ص٦٧٥، والإعجاز العلمي في القرآن والسنة للبارودي ص١٢٤.

٢- انظر: مع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٣٠.

٣- انظر: الفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد إدريس ص١٨٠.

٤- خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٢٦٣، وموسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج ص١٧٠.

وثبت علمياً أن البصمات تختلف من شخص لآخر، فلا تتطابق أبداً بين شخصين على ظهر هذه الأرض، ولذلك أصبحت بصمات الأصابع دولياً هي الوسيلة المثلى لتحديد هوية الأشخاص<sup>(۱)</sup>، فهي من أهم وسائل الاستعراف، وأقوى الدعائم التي بني عليها تحقيق الشخصية، ونظراً لخاصية عدم تغيرها وبقائها على حالتها، فقد اعتبرت وسيلة ثابتة مؤكدة لتحقيق الشخصية، وتمييز أي فرد من غيره، وتعتبر دليلاً قاطعاً في الإثبات أمام القضاء إذا توفرت الخبرة في التعامل معها، ولو لم تدعمها أدلة أخرى، ولا تقبل النقض والطعن؛ إذ لم يعثر على بصمتين منظابقتين منذ سنة ١٨٢٣م، وقد أثبت علماء البصمة بطرق علمية استحالة تطابق بصمتين لشخصين مختلفين حتى في التوائم المتماثلة التي أصلها من بويضة واحدة - أو لأصبعين مختلفين لشخص واحد، وذلك لأن احتمال النطابق عندهم لا يحصل إلا في ملايين أضعاف عدد سكان الكرة الأرضية (۱).

ومن الثابت أن بصمة الإنسان تزداد في الحجم مع نمو الجسم؛ ولكنها تظل محتفظة برسمها وشكلها وتفاصيلها المميزة لشخصه طيلة حياته، مما يجعلها دليلاً قاطعاً عليه، وميزة ثابتة له؛ لأنه حتى لو تقاربت في الشكل بصمتا بنانين مختلفين، فإنه لا يمكن لهما أن تتطابقا تطابقاً كاملاً في التفاصيل أبداً (٢).

۱- انظر: خلق الإنسان للبار ص٢٦٣، وموسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص١٧٠، ومع الطب في القرآن لدياب وقرقوز ص٢٣، والفلك والطب أمام عظمة القرآن لأكرم أحمد إدريس ص١٨٠.

٢- انظر: أثر الطب الشرعي في إثبات الحقوق والجرائم لطارق صالح ص١٦٦-١٦٩، والطب الشرعي وأدلته الفنية ودوره الفني في البحث عن الجريمة لعبد الحميد المنشاوي ص٥٠، ٥١، ومع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٣.

٣- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٢٣٤/٤، ومع الطب في القرآن الكريم ص٢٣٠.

فخطوط البصمة تمثل ختماً خاصاً لكل فرد من أفراد الجنس البشري أعطاه الله تعالى إياه، وخص الإنسان به دون سائر المخلوقات، وهذا الختم الإلهي لا يمكن تقليده، وقد أعطاه الله القدرة على الثبات وعدم التغير، وعلى إعادة التشكيل بالهيئة نفسها عند تعرضه لأية مؤثرات خارجية كالحرق، أو القطع، أو بعض الأمراض الجلدية، أو بعض ممارسة المهن الشاقة (۱)، وتبقى هذه الخطوط بأشكالها، وتقرعاتها، ومواضع اتصالها أو انفصالها ثابتة لا تتغير أبدا، حتى تبقى هوية ربانية دائمة لكل واحد من بني الإنسان، إلا إذا تم تشويه الأنامل تشويهاً كاملاً، ووصل هذا التشويه إلى الطبقة السفلى من الجلد، وهي الطبقة المعوضة للبصمة فلا تعوض، ويتم التحام الجلد ليبقى علامة مميزة أخرى بما يحمل من آثار مشوهة (۲).

فإذا حاول الإنسان تغيير البصمة بكل الطرق فإنها لا تتغير، وتعاود سيرتها الأولى وشكلها الأول<sup>(٦)</sup>، إلا إذا أحدث الإنسان بها إتلافاً كاملاً وتشويهاً يمحوها، ويحل محلها نُدبة، وتكون هذه الندبات والتليفات التي حلت محل البصمة لإخفائها دليلاً آخر من دلائل محاولة إخفاء شخصيته التي تتم وتكشف عنها بصمته (٤).

<sup>1-</sup> وهذا ما أكدته البحوث والدراسات التي قام بها (فرانسيس غالتون) ١٨٩٢م، ومن جاء بعده، حيث قررت ثبات البصمات الموجودة على أطراف الأصابع رغم كل الطوارئ. انظر: موسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص ١٧١.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٢٣٥/٤، ٢٣٦.

٣- وقد حدث أن بعض المجرمين بمدينة (شيكاغو) الأمريكية تصوروا أنهم قادرون على تغيير بصماتهم فقاموا بنزع جلد أصابعهم واستبدلوها بقطع لحمية جديدة من مواضع أخرى من أجسامهم، إلا أنهم أصيبوا بخيبة الأمل عندما اكتشفوا أن قطع الجلد المزروعة قد نمت واكتسبت نفس البصمات الخاصة بكل شخص منهم. انظر: موسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص١٧٢.

٤- انظر: الكون والإنسان بين العلم والقرآن لبسام دِفضَع ص٢٢٥.

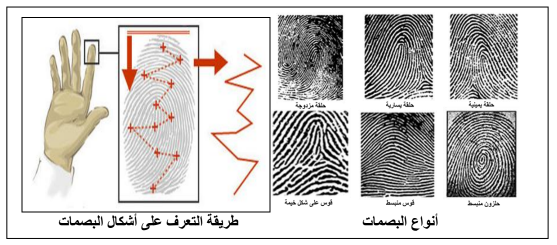
ومن الثابت علمياً أن البصمات هي صفات فردية محضة لا تورث، ولا تتأثر بعامل النسب، ومن هنا كانت أهميتها في مجال تحقيق الشخصية، ويمكن استخدامها كذلك في التعرف على شيء من صفات الشخص من مثل الجنس، والعمر، والحالة الصحية، والحجم (وذلك لتناسب حجم البصمة مع حجم الجسم) وغير ذلك، والبصمات تترك آثارها على كل جسم تلمسه (۱)، وبها يتم تتبع العديد من المجرمين، ومعرفة تفاصيل حدوث الجريمة (۱).

لقد قام الأطباء بدراسات تشريحية عميقة على أعداد كثيرة من الناس من مختلف الأجناس والأعمار، حتى وقفوا أمام الحقيقة العلمية ورؤوسهم منحنية ولسان حالهم يقول: «لا أحد قادر على التسوية بين البصمات المنتشرة على كامل الكرة الأرضية ولو بين شخصين فقط»، وهذا ما جعل كل بلدان العالم تستخدمه كدليل قاطع للتعرف على الأشخاص، ولا تزال(البصمات) إلى اليوم أمضى سلاح يشهر في وجه المجرمين (٣).

المعرفتها إلى خبراء متخصصين؛ لمعاينة مكان الجريمة؛ لرفع آثار البصمات، ويؤخذ في الاعتبار معرفتها إلى خبراء متخصصين؛ لمعاينة مكان الجريمة؛ لرفع آثار البصمات، ويؤخذ في الاعتبار اختلاف هذه الآثار من حيث الوضوح وعدمه، ويتم إظهار البصمات الخفية بإحدى طرق ثلاث: (١) بواسطة مساحيق لها قدرة على الالتصاق على موضع الفحص إذا كان مستوياً لا نتوءات فيه، (٢) والأشعة فوق البنفسجية، إذا كان السطح ذا ألوان بعد رشه بمادة تلتصق بمادة الأثر، وتُظهر خطوطه، ويتم تصويرها بعد ذلك، (٣) والطرق الكيميائية، خاصة إذا مضى على البصمات زمن طويل، وغالباً تكون للأسطح نصف مسامية كالورق، والمستندات. انظر: القضاء بالقرائن المعاصرة لإبراهيم بن ناصر ص٦، والطب الشرعي وأدلته الفنية ص١٥.

٢- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٢٣٥/٤، ٢٣٦.

٣- موسوعة الإعجاز العلمي ليوسف الحاج أحمد ص١٧٢.



ولهذا يرى معاصرون من أطباء وباحثين في الإعجاز العلمي أنه قد يكون هذا هو السر الذي خصص الله تبارك وتعالى من أجله البنان، أي ليلفتنا إلى عظيم قدرته حيث أودع سراً عجيباً في أطراف الأصابع، وهو ما نسميه بالبصمة (۱)، ويريد أن يبين للإنسان ولو بعد قرون من نزول هذه الآية الكريمة أن الله قادر على أن يعيد بناء ما يميزه عن باقي بني البشر الذين مروا على هذه الحياة (7)، لتؤكد إعادة بصمة كل بنان مع بعث كل ميت (7)، وفي هذا بيان كاف لأن يؤمن الإنسان بأن البعث حق، كما أن الموت حق (3).

إلا أن هذا التفسير العلمي اعترض عليه بأن الاكتشافات العلمية أتت بقول جديد في التفسير، إلا أنه مرجوح؛ للتالى:

١- انظر: البصمات إعجاز وتحدي لعبد الله محمد اليوسف، بحث قدم في المؤتمر العالمي السابع للإعجاز العلمي بدولة الإمارات- دبي، العلوم الطبية، وظائف الأعضاء، الجلسة الثالثة، ٢٠٠٤م، ص٢.

٢- انظر: مع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٤، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١٧٣.

٣- انظر: تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم للنجار ٢٣٦/٤.

٤- انظر: مع الطب في القرآن الكريم ص٢٤.

1- لأن في ذلك خروجاً عن المعنى اللغوي للبنان؛ لأن البنان في اللغة الأصابع، أو أطراف الأصابع، فحمل ذلك على البصمة دون غيرها لا يصح، إلا إن قيل: أن نسوي بنانه بما فيها من بصمة وغيرها فهذا أمر آخر.

٧- لأن التسوية قد تأتي بمعنى التقويم والإتقان والخلق، وقد تأتي بمعنى جعلها سواء، فلا يستفاد منها، والمعنى الأول يعترض عليه بما سبق، أما إذا قلنا بالثاني فإن الأولى ما ذهب إليه المفسرون، أي: نجعلها شيئاً واحداً كخف البعير، ولا يمكن أن يكون المراد: إننا قادرون على أن نسوي البنان الدقيقة العجيبة (وهي البصمة) لتكون متساوية متطابقة مع بعضها، وذلك أن عظمة الإعجاز تكمن في اختلاف هذه البصمات، وليس في جعلها شيئاً واحداً متساوياً، فإبراز القدرة إنما تكون فيما هو أصعب وأكثر غرابة من الموجود وليس فيما هو أسهل (١).

غير أن هذا الاعتراض لم يسلم من الطعن فيه؛ للتالي:

أ- لأنه سواء فسر لفظ البنان بالأصابع الصغيرة اللطيفة المشتملة على المفاصل والأظافر والعروق اللطاف والعظام الدقاق (7)، أو فسر بأطراف الأصابع وما فيها من غرابة الوضع ودقة الصنع(7)، فإن المعنى اللغوي للفظه يؤدي هذه المعاني كلها على وجه الحقيقة، لا المجاز؛ لأن لفظة البنان في اللغة لها مدلول قد يضيق وقد يتسع، فهي تعني الأصابع، أو أطرافها، كما يراد بها الأيدي والأرجل، أو جميع أعضاء البدن (3).

<sup>1 –</sup> انظر: أثر الاكتشافات العلمية في تفسير القرآن الكريم لصالح صواب، منشور في مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد الخامس، جماد الآخرة ١٤٢٩ه، ص ٥٢، ٥٣، والتفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق لهند شلبي ص ١٢١.

٢- انظر: فتح القدير للشوكاني ٥/٤٠٤.

٣- انظر: صفوة التفاسير للصابوني ٣/٤٣٣.

٤- انظر: لسان العرب ٥٩/١٣، والتفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق ص١٢٨-١٣٠.

كذلك من المعاصرين من بنى اعتراضه على فهم خاطئ؛ إذ فهم من تفسير الطبري أن المقصود بالتسوية هو جعل طول الأصابع متساوية، وهذا لم يقله الطبري ولا غيره، وإنما قصدوا بالتسوية جعلها شيئا واحداً كخف البعير أو حافر الحمار (۱).

ب- أن المعاصرين ركزوا في فهم الآية على لفظة البنان لا من حيث دلالتها اللغوية؛ فإنهم يكادون يتفقون، إنما اتجهوا إلى بيان الحكمة من ذكر إعادة خلق البنان في الآية دون غيرها من أجزاء جسم الإنسان كناية على صدق البعث، ومهما اختلف تعبير الباحثين في التفسير العلمي عن مرادهم بمصطلح (البصمة) إلا أنهم يقصدون بذلك الخطوط والتجاويف التي تحملها أطراف الأصابع والتي تميز شخصية الإنسان، وهي بلا شك جزء من الأصابع، فعندما يستشهدون بالتفسير العلمي يريدون من ذلك أن الله حدثنا عن قدرته في إعادة كل أجزاء ومفاصل الإنسان ومن ذلك إعادة هذه الخطوط والرسوم المميزة لشخصية كل إنسان (۱)(۲).

١- انظر: التفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق ص١٢٨.

٢- انظر: التفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق لهند شلبي ص١٣١، وأثر الحقائق العلمية
 في ترجيح أقوال المفسرين من خلال الثلث الأخير للقرآن الكريم لرياض عيدروس ص٢٨٤.

٣- يقول الصابوني: «أي: بلى نجمعها ونحن قادرون على أن نعيد أطراف أصابعه، التي هي أصغر أعضائه، وأدقها أجزاء وألطفها التئاماً، فكيف بكبار العظام؟ وإنما ذكر تعالى البنان، وهي رءوس الأصابع؛ لما فيها من غرابة الوضع، ودقة الصنع؛ لأن الخطوط والتجاويف الدقيقة التي في أطراف أصابع إنسان، لا تماثلها خطوط أخرى في أصابع شخص آخر على وجه الأرض، ولذلك يعتمدون على بصمات الأصابع في تحقيق شخصية الإنسان في هذا العصر». صفوة التفاسير ٣/ ٤٦٠.

ج- أما مصطلح البصمة فإن العائد إلى المعاجم اللغوية القديمة يلاحظ عدم ورودها فيها لفظاً ومعنى (۱)(۲)، وإنما ذكر في المعاجم المعاصرة أن البصمة: أثر الإصبع في شيء ما، وأثر الختم بالإصبع، أو علامة تُرسم على قماش أو ورق ونحوهما (۲)، والإشكال في تفسير بعض المعاصرين إنزالهم المعنى على البصمة كدلالة مطابقة (٤)، فكأن المراد من قوله تعالى: ﴿ فُسُوِّى بَانَهُ ﴿ وَالله المعنى على البصمة كما كانت في الدنيا، والصحيح أن يكون ذلك دلالة تضمن (٥)، بحيث يقال: إن الله قادر على إعادة البنان وهي الأصابع أو أطراف الأصابع إلى حالتها، ومما يتضمن هذه الإعادة ما تحتويه هذه الأصابع من خطوط ورسوم تسمى برالبصمة)، فكأن في الآية إشارة إلى سر من أسرار الخلق موجود في أطراف هذه البنان (٢).

والله أعلم

١- انظر: التفسير العلمي للقرآن الكريم بين النظريات والتطبيق لهند شلبي ص١٣٢٠.

٢- إنما ورد مصطلح (بُصْم) بالضم، وهو ما بين طرف الخنصر إلى طرف البنصر، ورجل أو ثوب ذو بصم: غليظ، وثوب له بصم: إذا كان كثيفاً كثير الغزل. لسان العرب١٠/١٥، والقاموس المحيط ص١٠٨٠.

٣- انظر: المعجم الوسيط ١٠/١، ومعجم اللغة العربية المعاصرة ١١٤/١.

٤- دلالة اللفظ على تمام المعنى الموضوع له اللفظ. انظر: الإبهاج في شرح المنهاج للسبكي ٢٠٥/١.

٥- دلالة اللفظ على جزء مسماه. انظر: نهاية السول شرح منهاج الوصول للإسوي ص ٨٦.

٦- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص٢٨٤، ٢٨٥.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلي:

- \* التسوية في اللغة تأتي بمعنى المماثلة والمعادلة، وبمعنى التقويم والتعديل. والبنان في اللغة: الأصابع أو أطرافها، الأصابع أو غيرها من جميع الأعضاء.
  - \* للمفسرين في تفسير قوله على: ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسُوِّى بَنَانَهُ ، فَوال:

أولها: نجعلها شيئا واحداً كخف البعير أو حافر الحمار، من باب التهديد والتوعد لهم في الدنيا.

الثاني: إعادة الإنسان في هيئة البهائم، فكيف في صورته التي كان عليها.

الثالث: تسوية أطراف أصابعه وسلامياته، بجمع ما صغر والتأليف بينه وإعادة بعضها إلى بعض كما كانت أولاً، فكيف بكبار العظام، وهذا عند البعث، وقد اختاره القرطبي وابن جزي وابن عادل؛ لأنه أليق وأشبه بسياق الكلام، وأبو حيان والثعالبي؛ لأنه الظاهر والمقصود من رصف الكلام؛ لأن السياق في إنكار البعث واستبعاده، والمراد إعادة خلقها مقومة متقنة سوية، وخص البنان بالذكر؛ لصغر ودقة عظامها وضعفها وتفرقها، وللتنبيه بها على بقية الأعضاء، وقيل: لأنها آخر ما يتم خلقه فيتم به الخلق.

- \* الظاهر أن القول الثالث هو أقوى الأقوال؛ لسياق الآية في السورة، المتحدث عن إثبات البعث، ولوجود نظير لها في آيات أخرى من كتاب الله الكريم كما في سورة (يس)، بالإضافة إلى أنه قد ورد في سبب نزولها الرد على منكري البعث.
- \* البصمة تتكون من خطوط بارزة في بشرة الجلد تجاورها منخفضات، وتعلو الخطوط البارزة فتحات المسام العرقية، تتمادى هذه الخطوط وتتلوى، وتتفرع عنها تغصنات وفروع، لتأخذ في النهاية وفي كل شخص شكلاً مميزاً، وقد وضع العلماء

عدة صفات لهذه الخطوط كدليل لدراستها، وإذا تطابقت اثنتي عشرة صفة لبصمتين فهما لنفس الشخص حتماً، ومن الثابت أن هذه الخطوط قد خطت والإنسان جنين، ثم تتكامل تماماً عند ولادته، وتظل ثابتة ومميزة طوال حياته.

- \* ثبت علمياً أن البصمات تختلف من شخص لآخر، فلا تتطابق أبداً بين شخصين حتى في التوائم المتماثلة التي أصلها من بويضة واحدة، ولا حتى بين أصبعين مختلفين لشخص واحد، ولذلك أصبحت بصمات الأصابع دولياً هي الوسيلة المثلى لتحديد هوية الأشخاص.
- \* من الثابت أن بصمة الإنسان ترداد في الحجم مع نمو الجسم؛ ولكنها تظل محتفظة برسمها وشكلها وتفاصيلها المميزة لشخصه طيلة حياته، ولا تتغير، ولها قدرة على إعادة التشكيل بالهيئة نفسها عند التعرض لأية مؤثرات خارجية كالحرق، أو القطع، إلا إذا وصل هذا التشويه إلى الطبقة السفلى من الجلد المعوضة للبصمة، فلا تعوض، ويتم التحام الجلد ليبقى علامة مميزة أخرى بما يحمل من آثار مشوهة.
- \* من الثابت علمياً أن البصمات صفات فردية محضة لا تورث، ولا تتأثر بعامل النسب، ويمكن استخدامها كذلك في التعرف على شيء من صفات الشخص كالجنس، والعمر، وغير ذلك، والبصمات تترك آثارها على كل جسم تلمسه.
- \* يرى معاصرون من أطباء وباحثين في الإعجاز العلمي أن السر في تخصيص البنان بالذكر لفتنا إلى عظيم قدرته تعالى حيث أودع سراً عجيباً في أطراف الأصابع (البصمة)، وليبين للإنسان قدرته على أن يعيد بناء ما يميزه عن باقي بني البشر، وتؤكد الآية إعادة بصمة كل بنان مع بعث كل ميت.

\* هذا التفسير العلمي اعترض عليه بخروجه عن المعنى اللغوي للبنان، ولا يمكن أن يكون المراد: إننا قادرون على أن نسوي البنان الدقيقة العجيبة (وهي البصمة) لتكون متساوية متطابقة مع بعضها؛ لأن عظمة الإعجاز تكمن في اختلاف هذه البصمات، وليس في جعلها شيئاً واحداً متساوياً، فإبراز القدرة إنما تكون فيما هو أصعب وأكثر غرابة من الموجود وليس فيما هو أسهل.

غير أن هذا الاعتراض لم يسلم من الطعن فيه؛ لأن المعنى اللغوي للفظة البنان وي صدق حقيقة على ما ذكره المعاصرون؛ لأن لفظة البنان في اللغة لها مدلول قد يضيق وقد يتسع ليشمل جميع أعضاء البدن، ولأن المعاصرين ركزوا في فهم الآية على لفظة البنان لا من حيث دلالتها اللغوية، فإنهم يكادون يتفقون، إنما اتجهوا إلى بيان الحكمة من ذكر إعادة خلق البنان في الآية دون غيرها من أجزاء جسم الإنسان كناية على صدق البعث، فعندما يستشهدون بالتفسير العلمي يريدون من ذلك أن الله حدثنا عن قدرته في إعادة كل أجزاء ومفاصل الإنسان ومن ذلك إعادة هذه الخطوط والرسوم المميزة لشخصية كل إنسان، وحقيقة الإشكال في إنزال بعض المعاصرين المعنى على البصمة كدلالة مطابقة، والصحيح أن يكون ذلك دلالة تضمن، فالله قادر على إعادة البنان كما بدأها ومن ضمن ذلك ما تحتويه هذه الأصابع من خطوط ورسوم تسمى بـ(البصمة).

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

- \* أظهرت الحقائق العلمية كشفاً جديداً وسراً من أسرار البنان، وفي هذا إشارة إلى أهمية التحدي بهذه الأعضاء الدقيقة في إعادة خلق الإنسان وبعثه يوم القيامة، إذ من قدر على إعادة البنان وما تحويه من رسوم وخطوط، فهو أقدر على جمع وإعادة العظام الأخرى لبدن الإنسان (١).
- \* المكتشفات العلمية تقوي القول الثالث للمفسرين، وتشهد له بالرجحان، شأنها شأن باقي الأدلة التي استدل بها المفسرون في تقوية هذا القول من الاستشهاد بسياق الآية، وسبب نزولها، ووجود نظير لها في سورة يس.
  - \* المكتشفات العلمية عمقت من فهمنا لمقصود الآية الكريمة.
- \* الإعجاز البياني للقرآن الكريم، بتعدد دلالات ألفاظه؛ فلفظة (البنان) قد يضيق ويتسع معناها، ويشمل عدة تعبيرات، وكلها تحتملها اللغة، وتحتمل ما ذكره المفسرون، والكشف العلمي يؤيد ذلك، فالبصمة التي تشتملها البنان تختلف من شخص لآخر سواء في أصابع اليدين أو الرجلين، بل في الشخص نفسه، بل هناك بصمات لكثير من أعضاء ومنافع الجسد، وهذا الأمر يبين لنا دقة تعبير القرآن الكريم عن هذا الأمر بهذه اللفظة.
- \* سبق القرآن الكريم لجميع المعارف المكتسبة، وذلك بذكر القدرة الإلهية على إعادة تسوية البنان كما بدأت في معرض الرد على من كفر بالبعث، وذلك يشمل إعادة تسوية ما أودع فيها من سر عجيب في أطرافها، وكأن الآية الكريمة تشير إلى هذا السر العجيب، مما يدل على استحالة كون القرآن صناعة بشرية.

\_

١- انظر: أثر الحقائق العلمية في ترجيح أقوال المفسرين لرياض عيدروس ص ٢٨٥.

### المبحث الخامس مسدة السحسمسل

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

مدة الحمل في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

مدة الحمل في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة.

المطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

#### المطلب الأول: مدة الحمل في القرآن الكريم

#### الآيات الواردة:

قال الله على: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ (١).

وقال : ﴿ وَحَمَّلُهُ وَفِصَالُهُ مَلَكُونَ شَهُرًا ﴾ (٢).

وقال على: ﴿ وَفِصَالُهُ أَوْ عَامَيْنِ ﴾ (٣).

#### أقوال المفسرين:

#### أولاً: أقل مدة الحمل

أجمع المفسرون على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر (أ)؛ لما روي عن عمر الله أنه أتي بامرأة قد ولدت لستة أشهر، فهم برجمها، فبلغ ذلك علياً في فقال: ليس عليها رجم، فبلغ ذلك عمر في، فأرسل إليه فسأله؟ فقال: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ ٱوَلَادَهُنَ عَلَيها رجم، فبلغ ذلك عمر في، فأرسل إليه فسأله؟ فقال: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ ٱوَلَادَهُنَ عَمَلَهُ وَفَصَدُلُهُ وَلَا يَرَضَاعَةً ﴾ (أ)، وقال: ﴿ وَحَمَلُهُ وَفِصَدُلُهُ وَلَا يَكُمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيها، فال: فخلى عنها، أو قال: لا رجم عليها، قال: فخلى عنها،

١- سورة البقرة: الآية ٢٣٣.

٢- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

٣- سورة لقمان: الآية ١٤.

٤- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٥/٣٦٠، وبحر العلوم للسمرقندي٣/٢٧٣، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص٩٩٥، والكشاف للزمخشري ٤/٣٠، ومفاتيح الغيب للرازي ٢٨/٤، ووالجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٩٤/١، وأنوار التنزيل للبيضاوي ٥/١٨، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ٢٧٦/٢، ولباب التأويل للخازن ١٥٩٦، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ١٨١٨، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٩١٤، والجواهر الحسان للثعالبي ٤/١٥١، وتفسير الجلالين ص٦٦٨، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي ص٤٠١، وأضواء البيان للشنقيطي ٢٢٣/٧، وصفوة التفاسير للصابوني ٢١٦/٣.

٥- سورة البقرة: الآية ٢٣٣.

٦- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

قال ابن كثير في تفسير قوله الله المحمد التي هو وَمَمْلُهُ، وَفِصَدُلُهُ، ثَلَثُونَ شَهْرًا اللهِ: «وقد استدل علي الله بهذه الآية مع التي في لقمان الموفِصَدُلُهُ، في عَامَيْنِ اللهُ وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَالْوَلِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَ الرَّضَاعَة اللهُ (٥) على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، وهو استنباط قوي وصحيح، ووافقه عليه عثمان وجماعة من الصحابة رضى الله عنهم (٦).

وقال الشنقيطي: «قوله تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ، وَفِصَالُهُ، ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾، هذه الآية الكريمة ليس فيها بانفرادها تعرض لبيان أقل مدة الحمل، ولكنها بضميمة بعض الآيات الأخرى إليها يعلم أقل أمد الحمل؛ لأن هذه الآية الكريمة من سورة الأحقاف صرحت بأن أمد الحمل والفصال معاً –ثلاثون شهرا، وقوله تعالى في لقمان: ﴿وَوَفِهُ مُاللَّهُ فِي عَامَيْنِ ﴾، وقوله في البقرة: ﴿ وَالْوَلِلاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَاهُنَ حُولِينٍ كَامِلَيْنِ لِمَنْ فَي بين أن أمد الفصال عامان، وهما أربعة وعشرون شهرا، فإذا طرحتها من الثلاثين بيين أن أمد الفصال عامان، وهما أربعة وعشرون شهرا، فإذا طرحتها من الثلاثين

<sup>1-</sup> أخرجه البيهةي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أقل الحمل ٤٤٢/٧ رقم: ١٥٣٢٦، وسعيد بن منصور في سننه، كتاب الطلاق، باب المرأة تلد لستة أشهر ٩٣/٢ رقم: ٢٠٧٤، وعبد الرزاق في مصنفه، كتاب الطلاق، باب التي تضع لستة أشهر ٣٥٠/٧ برقم: ١٣٤٤٤.

٢- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

٣- أخرجه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب الطلاق، باب التي تضع لستة أشهر ٣٥١/٧ برقم: ١٣٤٤٧.

٤- سورة لقمان: الآية ١٤.

٥- سورة البقرة: الآية ٢٣٣.

٦- تفسير القرآن العظيم ١٩١/٤.

بقيت ستة أشهر، فتعين كونها أمداً للحمل، وهي أقله، ولا خلاف في ذلك بين العلماء»(١).

فقوله على: ﴿ وَمَمْلُهُ، وَفِصِنُكُهُ، ثَلَتُونَ شَهُوا ﴾ ، حددت الآية مدة الحمل والفصال الفطام - بثلاثين شهرا، والآية الأخرى ﴿ وَٱلْوَلِاتُ يُرْضِعَنَ ٱوَلَاكُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ ، وقوله على: ﴿ وَفِصَدُهُ، فِي عَامَيْنِ ﴾ أيضاً تدلان على أن مدة الفطام عامان، فبقي لمدة الحمل ستة أشهر، فالمرأة لا تلد لدون ستة أشهر، إلا أن يكون سقطاً، وهذا أمر تلقاه العلماء عن الصحابة رضي الله عنهم، فإذا ولدت المرأة لأكثر من ستة أشهر من حين دخل بها ولو بلحظة، لحقه الولد ولو لم يستلحقه، فكيف إذا استلحقه وأقر به (٢).

#### ثانياً: أكثر مدة الحمل

اختلف العلماء في تحديد أكثر مدة الحمل، ولهم في المسألة عدة أقوال: القول الأول: أكثر الحمل تسعة أشهر (٣)، واستدلوا بما يلى:

1 - بقوله تعالى: ﴿ وَحَمْلُهُ، وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَلِلاَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَا لَهُ مُوالِدَاتُ مُرْضِعْنَ أَوْلَا لَهُ مُولِدُ مَا أَنْ مُولِدُ مَا أَنْ مُولِدُ مَا أَنْ مُعَلِيْ اللَّهُ مُؤْلِدُ فَي أَرَادُ أَنْ يُتِمِّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ (٥)، فمن ادعى أن حملاً وفصالاً يكون في أكثر من ثلاثين شهراً، فقد قال الباطل والمحال، ورد كلام الله جهاراً.

١- أضواء البيان في إيضاح القرآن ٢٢٣/٧.

<sup>7-</sup> انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية ١١/١٦، ومفاتيح الغيب ١٤/٢، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥/٢٢، والتحرير والتتوير لابن عاشور ٢٦/٢٦. وانظر: بدائع الصنائع للكاساني ٣/١١، ومنح الجليل شرح خليل لمحمد عليش ١/٥٧، والإقناع للشربيني ٢٦٣/، ومنار السبيل في شرح الدليل لابن ضويان ٢٤٣/١، ومجموع الفتاوى لابن تيمية ٤٣/١، وتحفة المودود ص٥٢٦، والموسوعة الكويتية ١٤٣/١٨.

٣- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٣٠٤/٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٧/٩، والتفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ١٢٥/١٣. وقال به من الفقهاء ابن حزم الظاهري انظر: المحلى ٣١٦/١٠.

٤- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

٥- سورة البقرة: الآية ٢٣٣.

يناقش: بأن الله جعل تمام الرضاعة عامين كاملين -٢٤ شهرا-، ويبقى من الثلاثين شهراً ستة أشهر، هي أقل الحمل لا أقصاه، بالتالي لا يستقيم هذا الاستدلال. ٢- بقول عمر عهد: «أيما امرأة طلقت فحاضت حيضة أو حيضتين، ثم رفعتها حيضتها، فإنها تنتظر تسعة أشهر، فإن بان بها حمل فذلك، وإلا اعتدت بعد التسعة الأشهر ثلاثة أشهر، ثم حلت»(١)، الدال على أن عمر هه لا يرى الحمل أكثر من تسعة أشهر.

يناقش: بقول عمر شه: «أيما امرأة فقدت زوجها فلم تدر أين هو؛ فإنها تنتظر أربع سنين، ثم تنتظر أربعة أشهر وعشرا»<sup>(۲)</sup>، والذي يفهم منه أنها أكثر مدة الحمل عنده. القول الثاني: أكثر الحمل سنتان<sup>(۳)(٤)</sup>، قال الضحاك: «وضعتني أمي وقد حملت بي في بطنها سنتين، فولدتني وقد خرجت سني»<sup>(٥)</sup>، واستدلوا بما يلى:

1- أخرجه مالك في الموطأ، كتاب الطلاق، باب جامع عدة الطلاق ٢/٢٥ برقم: ١٢١٢، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب عدة من تباعد حيضها ٤١٩/٧ برقم: ١٥١٨٩، وابن أبي شيبة في المصنف، كتاب الطلاق، ما قالوا في الرجل يطلق امرأته فترتفع حيضتها ١٦٧/٤ برقم: ١٨٩٩٧، وعبد

الرزاق في مصنفه، كتاب الطلاق، باب المرأة يحسبون أن يكون الحيض قد أدبر عنها ٣٣٩/٦ برقم: ١١٠٩٦.

٢- أخرجه مالك في الموطأ، كتاب الطلاق، باب عدة التي تفقد زوجها ٢/٥٧٥ برقم: ١١٩٥، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب من قال تنتظر أربع سنين ثم أربعة أشهر وعشرا ثم تحل ٢/٤٤٥ برقم: ١٢٣١٧، وعبد الرزاق في مصنفه، كتاب الطلاق، باب التي لا تعلم مهلك زوجها، ٢/٨٥٨ برقم: ١٢٣١٧، وسعيد بن منصور في سننه، كتاب الطلاق، باب الحكم في امرأة المفقود ٢/٤٤١ برقم: ١٧٥٦، قال ابن الملقن: «هذا الأثر صحيح» البدر المنير ٢٢٨/٨.

٣- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٣٦٨١/٥، الكشف والبيان للثعلبي ٥/ ٢٧٣، معالم التنزيل للبغوى ٨/٣، المحرر الوجيز لابن عطية ٣٠٤/٣، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٧/٩.

٤- وروي عن عائشة، والثوري، والمزني، وهو قول الحنفية، ورواية عن أحمد من الفقهاء. حاشية ابن عابدين ٧٠٤/٥، وشرح فتح القدير ٣٦٢/٤، والحاوي الكبير للماودي ٢٠٥/١١، والمغني لابن قدامة ٩٨/٨.

٥- تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٧/ ٢٢٢٦.

1- بقوله تعالى: ﴿ وَمَمْلُهُ وَفِصَالُهُ مُلَكُونَ شَهْرًا ﴾ ، فجعل مدة الحمل والرضاع مقصورة على المدتين، فلم يجز أن تكون إحداهما أكثر منهما، ولأن هاتين المدتين مجمع عليهما، فلم يجز الانتقال عنهما إلا بإجماع أو دليل.

7 بقول عائشة رضي الله عنها: «ما تزيد المرأة في الحمل على سنتين، ولا قدر ما يتحول ظل عود المغزل» (١)، وفي لفظ: «لا يكون الحمل أكثر من سنتين» (٢)، وذلك لا يعرف إلا توقيفاً، إذ ليس للعقل فيه مجال، فكأنها روته عن النبي ، غير أنه نوقش: بأنه أثرٌ في سنده امرأة مجهولة (٣).

7- جاء رجل إلى عمر شه فقال: إني غبت عن امرأتي سنتين، فجئت وهي حبلي، فشاور عمر ناساً في رجمها، فقال معاذ شه: إن كان لك عليها سبيل، فليس لك على ما في بطنها سبيل، فاتركها حتى تضع، فتركها فولدت غلاماً قد خرجت ثناياه، فعرف الرجل الشبه فيه، فقال: ابني ورب الكعبة، فقال عمر: عجزت النساء أن يلدن مثل معاذ، لولا معاذ لهلك عمر (3)، فقد وضعته لأكثر من سنتين، ثم أثبت عمر نسبه من الزوج (٥).

<sup>1-</sup> أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أكثر الحمل ٤٤٣/٧ برقم: ١٥٣٢٩، والدار قطني، كتاب النكاح، باب المهر ٣٢١/٣ برقم: ٢٧٩، قال ابن الملقن: «جميلة بنت سعد مجهولة لا يدرى من هي» البدر المنير ٢٢٧/٨، ويقول الذهبي: «وما علمت في النساء من اتهمت، ولا من تركوها»، ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي ٢٦٥/٧.

٢- أخرجه الدار قطني في سننه، كتاب النكاح، باب المهر ٣٢٢/٣ برقم: ٢٨٠.

٣- انظر: المحلى لابن حزم ١٠/١٦.

<sup>3-</sup> أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أكثر الحمل ٤٤٣/٧ برقم: ١٥٣٥٠، والدار قطني، كتاب النكاح، باب المهر ٣٢٢/٣ برقم: ٢٨٠، وابن أبي شيبة، كتاب الحدود، باب من قال إذا فجرت وهي حامل انتظر بها... ٥/٣٤٥ برقم: ٢٨٨١٢.

٥- انظر: المبسوط للسرخسي ٥/٦، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨/٩، وأضواء البيان ٢٢٨/٢.

نوقش: بأن سنده ضعیف، روي عن أشیاخ، وهم مجهولون (۱). القول الثالث: أكثره أربع سنین (7)(7)، للآتى:

۱- لقول مالك: «هذه جارتنا امرأة محمد بن عجلان امرأة صدق، وزوجها رجل صدق، حملت ثلاثة أبطن في اثنتي عشرة سنة، كل بطن في أربع سنين»(٤).

نوقش: بأنه خبر راجع إلى من لا يصدق ولا يعرف، ولا يجوز الحكم في دين الله بمثل هذا (٥).

7 بأن عمر ضرب لامرأة المفقود أربع سنين، بقوله: «أيما امرأة فقدت زوجها فلم تدر أين هو؛ فإنها تتظر أربع سنين، ثم تنتظر أربعة أشهر وعشرا» ولم يكن ذلك إلا لأنه غاية الحمل، وقد روي ذلك عن عثمان وعلي وغيرهما، غير أن المخالف قد أجاب عنه بالآتى:

١- المحلى لابن حزم ١٠/١٦.

٢- الهداية إلى بلوغ النهاية ٥/٣٦٨١، والكشف والبيان للثعلبي ٥/ ٢٧٣، ومعالم النتزيل للبغوي ٣/٨،
 والمحرر الوجيز لابن عطية ٣/٤٠٣، وتفسير القرطبي ٢٨٧/٩، والسراج المنير للشربيني ٤٨٣/٣.

 $<sup>^{7}</sup>$  وهو قول عند المالكية، وقول الشافعية، وظاهر مذهب الحنابلة. حاشية الدسوقي  $^{1}$  ، وبداية المجتهد لابن رشد  $^{7}$  ، واعانة الطالبين للبكري  $^{7}$  ، ومغنى المحتاج  $^{7}$  ،  $^{7}$  ، ومغنى ابن قدامة  $^{7}$  .

<sup>3-</sup> أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أكثر الحمل ٢٤٣/١ برقم: ١٥٣٣٠، ولدار قطني، كتاب وفي السنن الصغرى، كتاب العدد، باب في أقل الحمل وأكثره ٢٧٩/٦ برقم: ٢٨٣٦، والدار قطني، كتاب النكاح، باب المهر ٣٢٢/٣ برقم: ٢٨٢، قال الألباني: «وهذا إسناد صحيح إلى مالك، رجاله كلهم ثقات، وأبو العباس هذا وثقه الخطيب في تاريخ بغداد»، إرواء الغليل ١٨٩/٧ برقم: ٢١٠٧.

٥- المحلي لابن حزم ١٠/١٠.

<sup>7-</sup> أخرجه مالك في الموطأ، كتاب الطلاق، باب عدة التي تققد زوجها ٢/٥٧٥ برقم: ١١٩٥، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب من قال تتنظر أربع سنين ثم أربعة أشهر وعشرا ثم تحل ٢/٥٤٥ برقم: ١٢٣١٧، وعبد الرزاق في مصنفه، كتاب الطلاق، باب التي لا تعلم مهلك زوجها، ٢/٨٥٨ برقم: ١٢٣١٧، وسعيد بن منصور في سننه، كتاب الطلاق، باب الحكم في امرأة المفقود ٢/٤٤١ برقم: ١٧٥٢، قال ابن الملقن: «هذا الأثر صحيح» البدر المنير ٢٢٨/٨.

أ- بأن الأثر فيه بيان أن هذه المدة جعلت لانتظار المفقود لا لبراءة الرحم.

ب- بقول عمر ش: «أيما امرأة طلقت فحاضت حيضة أو حيضتين، ثم رفعتها حيضتها، فإنها تنتظر تسعة أشهر، فإن بان بها حمل فذلك، وإلا اعتدت بعد التسعة الأشهر ثلاثة أشهر، ثم حلت»، الدال على أن عمر لايرى الحمل أكثر من تسعة أشهر (١).

- بأن ما ليس فيه نص برجع فيه إلى الوجود، وإذا تقرر وجوده وجب الحكم

-7 بأن ما ليس فيه نص يرجع فيه إلى الوجود، وإذا تقرر وجوده وجب الحكم به، ولا يزاد عليه؛ لأنه ما -1الذي وجد، أي الزائد(7).

القول الرابع: ليس لأقصاه وقت يوقف عليه؛ قالوا: لأنا وجدنا لأدنى الحمل أصلاً في تأويل القرآن، وهو الأشهر الستة، فنحن نقول به ونتبعه، ولم نجد لآخره وقتاً، فلا يجوز في هذا الباب التحديد والتوقيت بالرأي؛ لأن كل تحديد بزمن معين لا أصل له، ولا دليل عليه بمستند صحيح، لا يخفى سقوطه (٣).

١- المحلى لابن حزم ١٠/٣١٧.

٧- روي عن مالك بن دينار أنه جاءه رجل فقال: يا أبا يحيى، ادع لامرأة حبلى منذ أربع سنين، قد أصبحت في كرب شديد، فغضب مالك وأطبق المصحف، ثم قال: ما يرى هؤلاء القوم إلا أنا أنبياء، ثم دعا، ثم قال: اللهم هذه المرأة إن كان في بطنها ربح فأخرجها عنها الساعة، وإن كان في بطنها جارية فأبدلها بها غلاماً فإنك تمحو ما تشاء وتثبت وعندك أم الكتاب، ثم رفع مالك يده، ورفع الناس أيديهم، وجاء الرسول إلى الرجل، فقال: أدرك امرأتك، فذهب الرجل، فما حط مالك يده حتى طلع الرجل من باب المسجد على رقبته غلام جعد قطط ابن أربع سنين، قد استوت أسنانه، ما قطعت أسراره [أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أكثر الحمل ٤٤٣/١٤ برقم: ١٥٣٣٤، والدار قطني في سننه، كتب النكاح، باب المهر ٣٢٢/٣ برقم: ١٨٤]، وحكى أبو الخطاب أن محمد بن عبد الله بن حسن بن الحسن بن علي باب المهر ٣٢٢/٣ برقم: ١٩٨٤]، وحكى أبو الخطاب أن محمد بن عبد الله بن حسن بن الحسن بن علي عبد بن العوام قال: «ولدت جارة لنا لأربع سنين، غلاماً شعره إلى منكبيه، فمر به طير فقال له: كش»[الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨٩]، وقال حماد بن سلمة: «إنما سمي هرم بن حيان هرماً؛ لأنه كشي بطن أمه أربع سنين»[الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨٩]، وقال حماد بن سلمة: «إنما سمي هرم بن حيان هرماً؛ لأنه بقى في بطن أمه أربع سنين»[الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨٩]، وقال حماد بن سلمة: «إنما سمي هرم بن حيان هرماً؛ لأنه بقى في بطن أمه أربع سنين»[الجامع لأحكام القرطبي ٢٨٨٩].

٣- انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨/٩، واللباب لابن عادل ٣٩٤/١٧، وأضواء البيان للشنقيطي
 ٢٢٨/٢. وهو قول أبى عبيد القاسم بن سلام. انظر: مغنى ابن قدامة ٩/ ١١٧، وتحفة المودود ص ٢٦٩.

القول الخامس: أقصاه ثلاث سنين<sup>(۱)</sup>؛ لما روي عن مالك أن أمه حملت به ثلاث سنين<sup>(۱)</sup>، وأن نساء بني العجلان ولدن لثلاثين شهراً، وأن مولاة لعمر بن عبد العزيز<sup>(۱)</sup> حملت ثلاث سنين<sup>(۱)</sup>.

القول السادس: أكثر الحمل سنة قمرية -٣٥٤ يوماً-(°).

القول السابع: أكثر مدة الحمل خمس سنوات<sup>(٦)</sup>.

القول الثامن: قد تحمل المرأة ست سنين وسبع سنين، مروي عن الزهري  $(^{\vee})$ . وقال مالك: قد سمعت أن امرأة حملت سبع سنين  $(^{\wedge})$ .

وكأن هؤلاء –أصحاب القول السادس والسابع والثامن – قد وقفوا على وقائع في ذلك، ومن المعلوم أن ما ليس فيه نص يرجع فيه إلى الوجود، وإذا تقرر وجوده وجب أن يحكم به.

١- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٣٦٨١/٥، والمحرر الوجيز لابن عطية ٣٠٤/٣،
 والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٧/٩، وهو قول الليث، انظر: المغنى لابن قدامة ٩٨/٨.

٢- أخرجه البيهقي في السنن الكبري، كتاب العدد، باب ما جاء في أكثر الحمل ٤٤٣/٧ برقم: ١٥٣٣٣.

٣- عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم بن أبي العاص الأموي أمير المؤمنين، ولي إمرة المدينة للوليد، وكان مع سليمان كالوزير، وولي الخلافة بعده سنتان ونصف، فعد مع الخلفاء الراشدين، مات في رجب سنة ١٠١هـ. انظر: تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٤١.

٤- انظر: المحلى ٣١٧/١٠، ويقال: إن محمد بن عجلان مكث في بطن أمه ثلاث سنين، فماتت به وهو يضطرب اضطرابا شديدا، فشق بطنها وأخرج. انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨/٩.

٥- وهو قول محمد بن عبد الحكم من فقهاء المالكية، انظر: بداية المجتهد لابن رشد ٢٦٨/٢، والتفسير المنير للزحيلي ١٢٠/١٣.

٦- انظر: المحرر الوجيز لابن عطية ٣/٤/٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٧/٩.

٧- انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي ابن أبي طالب ٥ / ٣٦٨٢، والمحرر الوجيز لابن عطية ٣٠٤/٣، والمغني ٩٨/٨، وتحفة المودود بأحكام المولود لابن القيم ص٢٦٩.

٨- مختصر اختلاف العلماء للطحاوي ٢٠٥/٢.

نوقشت: بأنه لا يعلم لهذه الأقوال متعلق أصلاً، وما نقل لها من أخبار فراجعة إلى من لا يصدق ولا يعرف من هو، ولا يجوز الحكم في دين الله تعالى بمثل هذا (۱). يقول ابن رشد: «وهذه المسألة مرجوع فيها إلى العادة والتجربة» (۱)، ثم ذكر أن الأقرب إلى المعتاد القول إن أكثر الحمل تسعة أشهر أو سنة، والحكم يكون بالمعتاد لا بالنادر أو المستحيل.

ويقول ابن عبد البر: «هذه مسألة لا أصل لها إلا الاجتهاد، والرد إلى ما عرف من أمر النساء»(٣).

ويقول الشنقيطي: «أما أكثر أمد الحمل، فلم يرد في تحديده شيء من كتاب ولا سنة، والعلماء مختلفون فيه؛ وكلهم يقول بحسب ما ظهر له من أحوال النساء»(٤).

١- المحلى لابن حزم ١٠/٣١٧.

٢- بداية المجتهد لابن رشد ٢٦٨/٢.

٣- الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار لابن عبد البر ١٧٩/٢٢.

٤- أضواء البيان للشنقيطي ٢٢٧/٢.

#### المطلب الثاني: مدة الحمل في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة

أقل الحمل: يقرر الطب أن أقل الحمل الذي يمكن العيش بعده هو ستة أشهر؛ إذ تبدأ تهيئة الجنين للحياة خارج الرحم في الأسبوع الثاني والعشرين، وتتتهي في الأسبوع السادس والعشرين عندما يصبح الجهاز التنفسي مؤهلاً للقيام بوظائفه، ويصبح الجهاز العصبي مؤهلاً لضبط حرارة جسم الجنين، والأسابيع الستة والعشرون تعادل تقريباً ستة أشهر قمرية، وبذلك تكون مدة الحمل اللازمة ليصبح قابلاً للحياة هي ستة أشهر قمرية (۱).

وقد سجلت حالة حمل واحدة لمدة (١٧٤ يوماً) أي (٥ أشهر +٢٤ يوما)، واعترف بها القانون الإنجليزي، إلا أن جمعاً من الأطباء يشككون في صحة هذه الحالة، ويقولون: إن هناك خطأ في حساب أول الحمل(٢).

والولادة قبل الستة الأشهر تسمى إسقاطاً والجنين فيها غير قابل للبقاء حياً، والولادة بعدها -الستة الأشهر - وقبل تمام الحمل تسمى خداجا، أو ولادة مبكرة، والخديج قابل للبقاء حيا لكن الطب يوصى بعناية خاصة به (٣).

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب محمد البار ص٤٥١، والموسوعة الطبية الفقهية لأحمد محمد كنعان ص٣٧٥، وعلم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص٢١١.

٢- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٥.

وينقل عن بعض طبيبات النساء والولادة أن أقل مدة الحمل هي ولادة الطفل بعد الأسبوع العشرين من أول يوم بالدورة الشهرية أي بعد (١٣٩ يوما) أو حسب الوزن إذا لم يعلم موعد آخر دورة شهرية، إذا كان وزنه (٥٠٠جم) أو أكثر، انظر: أثر التقنية الحديثة في الخلاف الفقهي لهشام آل الشيخ ص٦٢٩.

٣- انظر: مع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٥٠.

وقالا: «وهذه المدة هي المعتبرة قانونياً في محاكم معظم الدول العالمية» المصدر نفسه ص٢٦.

أكثر الحمل: يرى الأطباء أن مدة الحمل الطبيعية هي ٢٨٠ يوماً، وتحسب من آخر حيضة حاضتها المرأة<sup>(١)</sup>، وبما أن الحمل يحدث عادة في اليوم الرابع عشر من بدء الحيض تقريباً، وأن مدة الحمل ٢٨٠ يوما يحط منها أربعة عشر يوما التي هي الفترة الفاصلة بين الحيض وإمكان الحمل، فتصبح فترة الحمل بعد إسقاط هذه المدة هي ٢٦٦ يوماً<sup>(٢)</sup>، وهي تساوي تسعة أشهر تقريباً.

ويرى الأطباء أن الحمل لا يتأخر عن موعده المعتاد إلا فترة وجيزة لا تزيد عن أسبوعين أو ثلاثة في الغالب، حتى لو وصل التأخر لمدة شهر على أنها أطول زيادة في الأوضاع الطبيعية للحمل<sup>(٦)</sup>، كما أن الولادات التي تحصل بين الأسبوعين (٣٩) و (٤١) تتمتع بأفضل نسبة سلامة للأجنة، فإذا تأخرت عن الأسبوع (٤٢) نقصت وأصبح الجنين في خطر حقيقي، كما هو الحال لو حصلت الولادة مبكرة عن وقتها نقصت نسبة السلامة، فهي في الأسبوع ٣٧ أقل منها في تمام الحمل، وهي قبل الأسبوع ٣٥ أقل بوضوح، والوليد الذي يولد قبل ذلك يحتاج

<sup>1-</sup> تنطلق بويضة المرأة من المبيض في منتصف الدورة الشهرية غالباً، أو قبل ١٤ يوماً من بداية الحيض التالي، ويمكن أن تبقى حية في القنوات التناسلية للمرأة يوما أو يومين قبل تلقيحها بنطفة الرجل، ومن ثم يتعذر تحديد اليوم الذي وقع فيه التلقيح، أو البداية الفعلية للحمل، لهذا اتخذ الأطباء اليوم الأول من آخر حيض رأته المرأة تاريخاً اعتبارياً لتحديد بداية الحمل، وعليه فإن الأطباء يقدرون مدة الحمل وسطياً بأربعين أسبوعا أي بما يساوي ٢٨٠ يوماً، وقد تخطئ المرأة في حساب عمر حملها إن كانت عادتها الشهرية غير منتظمة، ويتراوح هذا الخطأ ما بين أسبوعين زيادة أو نقصاً، وقد تكون مدة الحمل الفعلية في بعض الحالات أقل من ٢٦٦ يوما أو أكثر. انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٤٤.

٢- خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٥٤٥.

٣- على اعتبار أن أكثر الحمل لا يزيد عن شهر بعد موعده، وإلا لمات في بطن أمه. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب البار ص٢٥٢.

إلى عناية خاصة للمحافظة على حياته (١)، والسبب في عدم إمكان بقاء الجنين في البطن أكثر من الوقت المعتاد أن الجنين يعتمد على المشيمة في غذائه، فإذا بلغ الحمل نهايته المعتادة (٩ أشهر) ضعفت المشيمة، ولم تعد قادرة على إمداد الجنين بالغذاء الذي يحتاجه لاستمرار حياته، وبالتالي فتأخر الولادة قد يسبب نقصاً في الغذاء، والذي يعبر عنه الأطباء بالمجاعة (Famine)، فإن طالت مدة الحمل ولم تحصل الولادة، مات الجنين داخل الرحم (٢)، ومن النادر أن ينجو جنين من الموت بقي في البطن (٤٥ أسبوعا)، ولاستيعاب النادر والشاذ مددوا هذه المدة أسبوعين آخرين؛ لتصبح (٣٣٠) يوما، ولم يعرف أن مشيمة قدرت أن تمد الجنين بعناصر الحياة لهذه المدة (١٣٠).

وجاء في توصيات ندوة الرؤية الإسلامية لبعض الممارسات الطبية: «والاعتبار أن مدة الحمل -بوجه التقريب- مائتان وثمانون يوماً، تبدأ من أول أيام الحيضة السوية السابقة للحمل، فإذا تأخر الميلاد عن ذلك ففي المشيمة بقية رصيد يخدم الجنين بكفاءة لمدة أسبوعين آخرين، ثم يعاني الجنين المجاعة من بعد ذلك، لدرجة ترفع نسبة وفاة الجنين في الأسبوع الثالث والأربعين، والرابع والأربعين، ومن النادر أن ينجو من الموت جنين بقى في الرحم خمسة وأربعين أسبوعا، ولاستيعاب

١- وتذكر الإحصائيات أن وفاة المواليد تزداد وتتضاعف بازدياد مدة الحمل عن الأسبوع الثاني والأربعين بسبب تليف المشيمة. انظر: أحكام المرأة الحامل وحملها لعبد الرشيد قاسم ص١١٨.

٢- وتذكر المراجع الطبية أنه في الأسبوع (٤٣) لابد من تقرير الولادة بأسلوب مناسب، مع أخذ العوامل الأخرى بعين الاعتبار، مع إمكان زيادة الوفيات والمراضة ما حول الولادة، وبنهاية الأسبوع (٤٣) تكون مدة الحمل بالأيام (٣٠١) وهي عشرة أشهر تقريباً. انظر: مدة الحمل بين الفقه والطب وبعض قوانين الأحوال الشخصية المعاصرة لمحمد سليمان النور ص٣١.

٣- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٥، ٣٧٦.

النادر والشاذ تمد هذه المدة اعتباراً من أسبوعين آخرين لتصبح ثلاثمائة وثلاثين يوماً، ولم يعرف أن مشيمة قدرت أن تمد الجنين بعناصر الحياة لهذه المدة»(١).

أما أهل القانون فقد توسعوا في الاحتياط مستندين إلى بعض الآراء الفقهية بجانب الرأي العلمي، فجعلوا أقصى مدة للحمل سنة واحدة (٢)، وإن كان القانون الإنجليزي لم يعترف بمدة للحمل تزيد عن (٣٤١ يوما) أي (١١) شهراً و(١١) يوما، وهناك روايات عن حمل دام ٤١٣ يوماً، ولكن الوقائع الموثقة في هذا قليلة؛ لاستعمال حبوب منع الحمل، والتي قد تسبب لبساً في حساب مدة الحمل، مع أنها روايات صحفية لا يمكن الاعتماد عليها، وهي راجعة في الغالب إلى توهم المرأة بالحمل،

#### أسباب الوهم بالحمل عند النساء

ويذكر الأطباء أن هناك عدة أسباب لتوهم المرأة بأنها حامل، ومنها:

أ- الخطأ في الحساب من بعض الحوامل، كحساب مدة انقطاع الدورة الشهرية ضمن مدة الحمل، كأن تكون مرضعة فتنقطع الدورة الشهرية فترات طويلة جداً بسبب وجود هرمون الحليب، وقد يحدث في أثناء ذلك أن تحمل المرأة، وتلد في أقصى مدة الحمل، فتظن انقطاع الدورة جزءا من حملها، وليس الأمر كذلك، وربما

١- انظر: أحكام المرأة الحامل في الشريعة الإسلامية ليحيى الخطيب ص١٠٩،١٠٩،

وقد ذكر البعض أن هناك حالات نادرة ومشهورة تأخر فيها الحمل إلى ٣٣١ يوماً، بل وإلى ٣٤٩ يوماً أي قرابة السنة. انظر: تطور العلوم الطبية في تقدير مدة الحمل وأثره في القضاء الشرعي، السيد محمود عبدالرحيم مهران، ضمن بحوث ندوة القضاء الشرعي في العصر الحاضر الواقع والمأمول، ٢٣/٢٨.

٢- والذي جعل رجال القضاء يجعلون أقصى مدة الحمل سنة شمسية هو نوع من الاحتياط لحقوق الجنين من إثبات نسبه، وعدم ضياعه، أو ضياع الحقوق، انظر: الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لسعيد موفعة ١/١٤، ومع الطب في القرآن الكريم لعبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٦.

٣- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٦.

أن المرأة التي حملت وتأكدت من حملها، حينما ينزل عليها دم، وربما بغزارة بعد تأخر دورتها الشهرية، فربما تظن أن حيضتها أتتها على حملها، فتبقى معتقدة أنها حامل، وخصوصاً أنها لا ترى في الدم أثراً لجنين ميت، حيث لا يرى الجنين بالعين المجردة وسط الدماء في هذه الفترة؛ لأن حجمه (,02جم) في نهاية الشهر الأول، ثم تحمل مرة أخرى بعد شهر أو أكثر، ويحدث لها ما حدث في المرة الأولى، فتحسب عمر حملها الأخير منذ الحمل الأول، والحقيقة أنها حملت ثم أسقطت مراراً من غير أن تدري بالحمل أو السقط، لأن حجمه قد لا يتجاوز الأنملة، ومثله قد لا يرى في الدم.

ب- إصابة المرأة بما يعرف علمياً بالحمل الكاذب (Molar Pregnancy) قد يكون أساساً لهذا الوهم، وهو حالة تصيب النساء اللائي يبحثن عن الإنجاب دون أن ينجبن، حيث يكبر حجم الرحم، وينتفخ بطن المرأة بالغازات، وتتوقف العادة الشهرية، وتظهر منغصات بداية الحمل البسيطة، والتي تشمل تغيب الحيض، وتضخما في الثديين، وكذلك الغثيان، والاستفراغ، ثم ازدياد الوزن، فتعتقد المرأة جازمة أنها حامل هي ومن حولها، ثم قد تزول هذه الأعراض التي يمكن أن تستمر شهوراً عدة، ويأتيها حيض طبيعي، ثم تحمل بعد ذلك حملاً حقيقياً فتحسبه منذ بدء حملها الكاذب(۱)، وتتوافر بعض البراهين العلمية المشيرة إلى أن السبب وراء هذه الحالة هو اضطراب هرموني مؤقت يسبب كل أعراض الحمل الكاذب، كما تحس المرأة وكأن هناك حركة جنين في بطنها، وهي ليست إلا حركة الأمعاء

<sup>1-</sup> وقد ذكر الطبيب محمد البار أن مثل هذه الحكايات رائجة، حيث عمل في عيادة طبية له، وكانت بعض النسوة يترددن عليه في العيادة ويدعين الحمل منذ سنين، وبالفحص يتبين غير ذلك، وإنما كان ذلك نتيجة لما يعرف بالحمل الكاذب. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٤٥٣.

فتح القدير ٢٦٢/٤.

داخل البطن، والإحساس بتقاصات عضلات جدار البطن، وعند الميعاد المحسوب للولادة تحس المرأة بآلام الولادة (١)، وليس ذلك إلا حالة نفسية عصبية.

ج- بعض حالات الإجهاض المخفي؛ ينقطع الدم ولا تأتي للمرأة دورة شهرية لعدة أشهر أو لعدة سنوات، وأحياناً لعدة عقود، وذكر صاحب المرجع الطبي ا أنه رأى شخصياً حالات لدى بعض النساء حدث لديهن انقطاع للدورة الشهرية لمدة هرا، وبناء على هذه الاحتمالات؛ يمكن أن يقع الخطأ في التقدير والحساب عند النساء والمحيطين بهن، ونقل هذا الخطأ إلى العلماء عن طريقهن، فأفتوا بجواز تأخر الجنين في بطن أمه.

c- موت الحمل في بطن أمه مع بقائه فيها مدة طويلة، فالمرأة قد تحمل حملاً حقيقياً ثم يموت الجنين في بطنها دون أن ينزل، وبمرور الوقت يتكلس (٢) الجنين، ويبقى في بطنها مدة طويلة إلى أن يحصل تدخل طبي، ولكن في مثل هذه الحالة ينزل الجنين ميتا، وقد يقذفه الرحم على فترات متقطعة (r).

1- يقول كمال الدين السيواسي الفقيه الحنفي: «ولقد أخبرنا عن امرأة أنها وجدت ذلك مدة تسعة أشهر من الحركة وانقطاع الدم وكبر البطن وإدراك الطلق، فحين جلست القابلة تحتها أخذت في الطلق، فكلما طلقت اعتصرت ماء، هكذا شيئا فشيئا إلى أن انضمر بطنها، وقامت عن قابلتها عن غير ولادة» شرح

٢- تترسب فيه أملاح الكالسيوم فيصبح مثل الجير. خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤٥٣.

٣- قال ابن حزم: «قد يموت في بطن أمه، فيتمادى بلا غاية حتى تلقيه متقطعاً في سنين، فإن صح هذا فإنه حمل صحيح لا تتقضي عدتها إلا بوضعه كله، إلا أنه لا يوقف له ميراث، ولا يلحق أصلاً؛ لأنه لا سبيل إلى أن يولد حياً، ولو سعت عند تيقن ذلك في إسقاطه بدواء لكان مباحاً؛ لأنه ميت بلا شك» المحلى ١٠/١٠.

ه- ظهور أسنان عند بعض المواليد، فإن كانت أعراض الحمل الكاذب قد ظهرت على المرأة قبل ذلك، ثم حملت حملاً حقيقاً، تعزز الاعتقاد بأن مدة الحمل كانت سنتين أو ثلاثا، وهذا لا يعد ذلك صحيحاً من الناحية الطبية.

و – إذا كانت العادة الشهرية غير منتظمة فإن بعض الأمهات يتحدثن عن فترات حمل طويلة؛ نظراً لعدم انتظام العادة الشهرية، لا لطول مدة الحمل<sup>(١)</sup>.

ومن خلال الرصد والإحصاء العلمي لكثير من الحالات، فإن الأطباء لم تسجل لديهم حالات حمل مديد طبيعية دامت لسنة واحدة، ولم يذكر أي مرجع طبي حالة واحدة سجل فيها الحمل لمدة سنة كاملة مثلا، فضلاً عن أكثر من ذلك (٢).

يقول وهبة الزحيلي: «فالإحصاء العلمي دل على أن الجنين لا يزيد بقاؤه في بطن أمه عن ٣٠٥ أو ٣٠٨ أيام، وهناك رأي في المذهب المالكي أن عدة المطلقة سنة قمرية (٣٥٤ يوما)، وأما ما يذكر في المذاهب لأقصى مدة الحمل، فمستنده الاستقراء وأخبار الناس، والناس قد يخطئون أو يتوهمون وجود الحمل في فترة زمنية ما، وليس في ذلك أي نص شرعي ثابت»(٣).

فيتبين مما سبق أن أقصى مدة يمكن أن يمكثها الحمل في بطن أمه ثم يولد حياً -عند الأطباء- أقل ما قيل فيها: أحد عشر

\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤٤٧، الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٦، وأثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية لعبدالله المصلح وعبد الجواد الصاوي، بحث قدم للمؤتمر العالمي الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة في الكويت، العلوم الطبية، ٢/١، ومدة الحمل بين الفقه والطب وبعض قوانين الأحوال الشخصية المعاصرة لمحمد سليمان النور ص٣٢-٣٤.

٢- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٧، وأثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية، منشور ضمن بحوث المؤتمر الثامن للإعجاز العلمي، العلوم الطبية، ١/١١، ومنشور ضمن مجلة الإعجاز العلمي، العدد ٢٩، ٢٩، ١٤٢٩ه، ص ٣٩.

٣- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج لوهبة الزحيلي ١٢٠/١٣، ١٢١.

شهراً، وهذه الآراء متقاربة، والقول: بأن هذه المدة (٣٣٠) مبناه على الاحتياط؛ لكونه يستوعب جميع الحالات الشاذة والنادرة (١).

ومع التطور المشهود في علم الطب، أصبح من الممكن متابعة الحامل بصورة دورية، وبالتالي أصبح من الممكن التأكد من عمر الحمل بدقة، ويمكن للمرأة التي تظن طول الحمل الذهاب إلى الطبيبة المختصة لعمل الفحوصات الخاصة بالكشف عن الحمل، بل من الممكن اختبار وجود الحمل بأنواع متعددة مختلفة ومنتشرة في الصيدليات، غير أن نتائجه غير قطعية في الغالب، وتصل نسبة الخطأ فيه إلى 7%، فلابد من عمل تحليل مخبري للدم، وقياس نسبة هرمون الحمل (B HCG)، والذي لا يظهر في دم المرأة إلا عند حدوث الحمل، ويظهر هذا الهرمون في الدم حتى قبل انقطاع الدورة الشهرية وشعور المرأة بعلامات الحمل، وهو فحص مؤكد وسهل من الناحية الطبية، ويجرى عادة بعد تأخر الدورة بيومين أو ثلاثة، بينما فحص البول للحامل لا يجرى إلا بعد مرور أكثر من عشرة أيام على انقطاع الحيض، فإن لم تبين هذه التحاليل وجود الحمل فيمكن عمل تصوير إشعاعي ملون ثلاثي الأبعاد بجهاز دوبلر للموجات فوق الصوتية، والذي يصور الرحم والأجزاء المحيطة به (۲)، إضافة إلى البصمة الوراثية والتي تحدد يصور نسبة ۹۹ (۳).

١- مدّة الحمل بين الفقه والطب وبعض قوانين الأحوال الشخصية المعاصرة لمحمد سليمان ص٣٢.

٢- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية ص٣٧٧، وأثر التقنية الحديثة في الخلاف الفقهي ص٦٣٣، ٦٣٤،
 وأحكام المرأة الحامل وحملها لعبد الرشيد قاسم ص ١٢٣.

٣- انظر: أحكام المرأة الحامل وحملها لعبد الرشيد قاسم ص١٢٣.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

\* أجمع المفسرون على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، وذلك مروي عن الصحابة ، وذلك علموه بالاستنباط من قوله ، وذلك علموه بالاستنباط من قوله ، وذلك علموه بالاستنباط من قوله ، ووله ، وفوله ، وفوله ، والتي حددت مدة الحمل والفصال بثلاثين شهرا، وقوله ، وقوله ، وقوله المراز وقوله ، وقوله المراز والمراز والمرز والمراز والمرز والمراز والمراز والمراز والمراز والمراز والمراز والمر

\* اختلف العلماء في تحديد أكثر مدة الحمل، ولهم في المسألة عدة أقوال؛ لأن أكثر أمد الحمل لم يرد في تحديده شيء من كتاب ولا سنة، والعلماء قالوا بحسب ما ظهر لهم من أحوال النساء.

\* يتفق الطب مع الشرع في أن أقل الحمل الذي يمكن العيش بعده هو ستة أشهر، إذ تبدأ تهيئة الجنين للحياة خارج الرحم في الأسبوع الثاني والعشرين، وتنتهي في الأسبوع السادس والعشرين عندما يصبح الجهاز التنفسي مؤهلاً للقيام بوظائفه، ويصبح الجهاز العصبي مؤهلاً لضبط حرارة جسم الجنين، والأسابيع الستة والعشرون تعادل تقريباً ستة أشهر قمرية، والولادة قبل ذلك تسمى إسقاطاً.

\* يرى الأطباء أن مدة الحمل الطبيعية ٢٨٠ يوماً، وتحسب من آخر حيضة حاضتها المرأة، ويرون أن الحمل لا يتأخر عن موعده المعتاد إلا فترة وجيزة لا تزيد عن أسبوعين أو ثلاثة في الغالب، حتى لو وصل التأخر لمدة شهر كأطول

١- سورة الأحقاف: الآية ١٥.

٢- سورة البقرة: الآية ٢٣٣.

٣- سورة لقمان: الآية ١٤.

زيادة في الأوضاع الطبيعية؛ لأن المشيمة تضعف، ولا تعود قادرة على إمداد الجنين بالغذاء الذي يحتاجه لاستمرار حياته، ومن النادر أن ينجو جنين من الموت بقي في البطن ٤٥ أسبوعا، ولاستيعاب النادر والشاذ مددوا هذه المدة أسبوعين، لتصبح (٣٣٠) يوما، ولم يعرف أن مشيمة قدرت أن تمد الجنين بعناصر الحياة لهذه المدة.

- \* أهل القانون توسعوا في الاحتياط فجعلوا أقصى مدة للحمل سنة واحدة.
- \* أسباب الوهم بالحمل عند النساء عديدة، كالخطأ في الحساب، والحمل الكاذب، والإجهاض المخفي، وموت الحمل في بطن أمه مع بقائه فيها مدة طويلة.
- \* من خلال الرصد والإحصاء العلمي لكثير من الحالات، فإن الأطباء لم تسجل لديهم حالات حمل مديد طبيعية دامت لسنة واحدة.
- \* ومع التطور المشهود في علم الطب، أصبح من الممكن متابعة الحامل بصورة دورية، والتأكد من عمره بدقة، ويمكن الفحص للكشف عن الحمل بطرق أقواها تحليل الدم مخبريا لقياس نسبة هرمون الحمل، وعمل تصوير إشعاعي ملون ثلاثي الأبعاد بجهاز دوبلر للموجات فوق الصوتية الذي يصور الرحم وما يحيط به، إضافة إلى البصمة الوراثية والتي تحدد الأبوين بنسبة ٩٩%.

#### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

\* سبق القرآن الكريم للطب بتقريره أن أقل مدة للحمل ستة أشهر قمرية، فيستحل صدور ذلك من صناعة بشرية، إنما هو العلم المودع في كلام رب البرية، معجزة شاهدة في عصر نهضة العلوم البشرية، على صدق الرسول وما بعث به من رسالة هداية عالمية لكل الأجناس البشرية.

\* ظهور فقه الصحابة الكرام رضي الله عنهم أجمعين، إذ استنبطوا مدة أقل الحمل، بالجمع بين الآيات، وهذا الاستنباط يقوم على عملية حسابية، يصعب على من عاش في بيئة أمية الاهتداء إليه إلا عن فقه مع توفيق وتسديد من الله شهر، وهذا يدل على توفيق الله لصحابة نبيه، ورضاه عنهم، ونعوذ بالله من البهتان العظيم المتمثل بالطعن فيهم.

\* أثرت هذه الدراسات في وقوع الخلاف بين الباحثين المعاصرين في أكثر مدة الحمل بناء على مكتشفات العلوم الطبية وما قاله المفسرون والفقهاء:

الفريق الأول: يرى الرجوع إلى المختصين والاعتداد بكلامهم، والأخذ بما أظهرته المكتشفات العلمية الطبية؛ للآتى:

1، ٢- لأنه لا نص في المسألة من كتاب ولا سنة صحيحة، ولإطباق الأطباء على ذلك، وهم أهل الذكر في الموضوع، وأبحاثهم ومراجعهم تؤكد أن مدة الحمل لا تزيد عن واحد وأربعين أسبوعاً من بدء التلقيح، وإن زادت عن ذلك فالجنين معرض لخطر الموت؛ وذلك لتدهور كفاءة المشيمة والرحم في إمداده بالغذاء اللازم؛ فيصاب بتلف في المخ ويهلك، فلا يمكن مثلا أن يستمر الحمل خمسين أسبوعا؛ لأن الحمل والولادة تتم وفق سنن ثابتة لا تتغير.

7- لدليل الاستقراء المفيد للقطع، فإننا في هذه العصور المتأخرة التي تطورت فيها وسائل العلم والاستكشاف، ووسائل الإعلام، لم نسمع بحمل استمر أكثر من سنة، ولو حصل لاشتهر ونقل إلينا إعلامياً، حتى ولو كان في عالم الحيوانات.

3- ما اكتشفه الأطباء أقرب إلى المعتاد، والحكم إنما يكون بالمعتاد لا النادر، والذي قد يكون مستحيلً، إذ أكد الطبيب البار أن الحمل الطويل مستحيل الحدوث، وأنه نتيجة وهم عند النساء، ومن اختراع القصاص وأساطيرهم، ونصح

دارسي العلوم الشرعية التنبه لدراسة المسألة بعناية، ولا يصدقوا حصول الحمل الطويل<sup>(۱)</sup>.

مع عذر الفقهاء الأجِّلاء لأسباب، ومنها:

أ- عدم توفر نص صحيح في المسألة، باستثناء ما نقل عن عائشة، ولعله من اجتهاداتها الخاصة؛ لعلمها بحالات النساء وعاداتهن، ولم ترفعه إلى الرسول ، هذا إن سلمنا بصحته، وإلا فإنه قد طعن في صحته.

ب- تصديقهم لروايات وصلتهم من ثقات كما روي عن مالك، وأصحاب الأخبار بتوا كلامهم على وجود قرائن تفيد بحمل المرأة كانقطاع حيضتها، وانتفاخ بطنها، ولا يعلمون أن مثل هذا يمكن أن يحدث دون أن يكون هناك حمل حقيقى.

ج- الاحتياط منهم لحقوق الجنين من حيث النسب وبقية الحقوق، وكذلك حقوق والدته من عدة ونحوها، ولأن هذه الأمور مبنية على الاحتياط والتوسع.

د- انعدام الوسائل الطبية الحديثة الموجودة في عصرهم والتي تبيّن لهم أقصى مدة يمكن أن تحمل فيها المرأة، فهم معذورون مأجورون على اجتهادهم جميعاً (٢). الفريق الثاني: يرى أن الخلاف بين العلماء السابقين -من مفسرين وفقهاء - في المسألة لا يزال معتبراً لم تأثر فيه التقنية الطبية الحديثة؛ للآتى:

١- لأن العلماء لم ينظروا إلى الوقائع فحسب، بل احتاطوا للأنساب، فوجب أن
 لا نغفل جانب النسب في هذه المسألة، وأن يكون له الجانب الأكبر من الاهتمام.

\_\_\_

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لسعيد موفعة ١/٤٤، ١٤٤، وأثر بحوث الإعجاز العلمي في بعض القضايا الفقهية، منشور ضمن بحوث المؤتمر الثامن للإعجاز العلمي، ١/٠٣، ٣١، ومنشور ضمن مجلة الإعجاز العلمي، عدد ٢٩، ١٤٢٩هـ، ص٤٠، والتفسير المنير لوهبة الزحيلي ١٢٠/١٣، ١٢١.

٢- انظر: الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري لسعيد موفعة ١/١٤٤، ٤٤٢.

7- لأن النزول على قول الظاهرية لأجل ما توصلت إليه المستجدات الطبية يكاد يكون من الصعوبة بمكان؛ لأن الأطباء غاية ما توصلوا إليه عدم العلم بالوقوع، وعدم العلم ليس علماً بالعدم كما يقرر ذلك علماء الأصول، وهناك عدم جزم من الأطباء بقول فصل فيها، وإنما هو الظن المبني على عدم الوجود<sup>(۱)</sup>.

الفريق الثالث: يرى الأخذ بالجانب الطبي والعمل به، مع عدم القطع بنفي وقوع حمل امتد طويلاً، وإن كان ذلك نادرا جداً؛ وعليه فأقصى مدة الحمل التي تبنى عليها الأحكام الشرعية هي المدة المعهودة تسعة أشهر والتي قد تزيد أسابيع محدودة كما هو الواقع، أما المدد الطويلة فهي نادرة، والاحتمالات النادرة لا يلتفت إليها؛ لأن العبرة بالغالب والنادر لا حكم له، والواقع المعاصر يبدد وهم القائلين بامتداد الحمل لسنوات؛ لأنه يولد في العام ملايين البشر، ولو وجد أمثال هذا الحمل لتناقلته وسائل الإعلام والأطباء، لاهتمامهم بنقل مثل هذا الحدث، ومع هذا فإن هذا لا يعني القطع بنفي وقوع حمل امتد طويلاً مع ندرته؛ وذلك للأمور التالية: الما عامة الباحثين المعاصرين لم يتطرقوا لخبر ابن صياد (٢)، والذي ثبت أنه ولد لسنة (٢)، وذلك بناء على قول عامة العلماء على أنه غير الدجال، فقد دخل

١- انظر: أثر التقنية الحديثة في الخلاف الفقهي لهشام آل الشيخ ص٦٣٥. ورجح أن مدة الحمل أربع سنوات.

٧- ابن صياد وابن الصياد وابن صائد الذي كان يظن أنه الدجال، قيل: اسمه عبد الله، وقيل: صياف، وقيل: صاف، وهو يهودي من يهود المدينة، وقيل: هو دخيل فيهم، وكان حاله في صغره حال الكهان، يصدق مرة ويكذب مراراً، ثم أسلم لما كبر، وظهرت منه علامات من الحج والجهاد مع المسلمين، ثم ظهرت منه أحوال وسمعت منه أقوال تشعر بأنه الدجال، وقيل: إنه تاب ومات بالمدينة، وقيل: بل فقد يوم الحرة. مرقاة المفاتيح ١٤٩/١٠، وشرح النووي على مسلم ٢١/١٨.

٣- أخرجه أحمد في المسند ١٤٨/٥ برقم: ٢١٣٥٧، عن أبي ذر الله الله عشر مرّارٍ أن بن صائدٍ هو الدَّجَالُ أَحَبُ إِلَى من أن أَحْلِفَ مَرَّةً وَاحِدَةً أنه ليس بِهِ، قال وكان رسول اللَّهِ المعني إلى أُمّهِ، قال: سَنْهَا كَمْ حَمَلَتُ؟ قال: فَأَتَيْتُهَا فَسَأَلْتُهَا، فقالت: حَمَلْتُ بِهِ اثنى عَشَرَ شَهْرًا، قال: ثُمَّ أرسلني إلَيْهَا=

مكة والمدينة، وله ابن من التابعين الأجلاء الذي روى بعض الأحاديث، وإنما كان النبى الله وبعض الصحابة يشكون في أمره، وكان فيه شيء من تلبس الجان.

7 - ذكرت صحيفة المحقق الطبي الأمريكية في 7 ديسمبر 100م امرأة دام حملها 100 شهراً و 100 يوماً، وورد في مجلة تاريخ الأكاديمية الفرنسية ذكر حمل دام 100 شهراً أي ثلاث سنين 100، وهي أخبار منقولة عن مجلة طبية من جهة طبيب معاصر 100، وقد سئل طبيب عالمي مختص في علم الأجنة بكندا عن امتداد فترة الحمل لسنين، فذكر الطبيب أن هذا التأخر يرجع إلى مدى استعداد جهاز المناعة للطفل، ولم يرفض مبدأ تأخر الحمل 100.

-فقال: سَلْهَا عن صَيْحَتِهِ حين وَقَعَ؟ قال: فَرَجَعْتُ إلَيْهَا فَسَأَلْتُهَا؟ فقالت: صَاحَ صَيْحَةَ الصبي ابن شَهْر"،

قال الهيثمي: «ورجال أحمد رجال الصحيح غير الحارث بن حصيرة وهو ثقة» مجمع الزوائد ٣/٨، وقال العقيلي: «ولا يتابع الحارث بن حصيرة على هذا، وله غير حديث منكر... وأما حديث ابن صياد [يريد أصل الحديث] فقد رواه جماعة من أصحاب النبي عليه السلام عنه بأسانيد صحاح» الضعفاء الكبير لأبي جعفر محمد بن عمر العقيلي ٢١٦/١.

١- انظر: الموسوعة الطبية الفقهية لكنعان ص٣٧٦.

٢- غير أن هذا الكلام لم يسلم من المعارضة بأن هذه المعلومة ليست في مصدر طبي معتمد بل منقولة عن موسوعة الأرقام القياسية غينيس، إضافة إلى أن الخبر الأول مضى عليه أكثر من قرن، ولم تكن عندهم الوسائل والمختبرات الدقيقة التي تؤكد صحة الخبر. انظر: أحكام المرأة الحامل وحملها ص١٢١.
٣- قد نثرت بعن بالمورد المورد المارد المارد المارد المارد المارد في العدر المورد ا

٣- وقد نشرت بعض المجلات العلمية (الإنجليزية)، لطبيب إنجليزي دراسة في العصر الحديث نقول نتائجها: إن الحمل قد يطول بقاؤه في بطن أمه سنين، وعلل ذلك بأن الحمل إذا كان في ظروف طبيعية ينزل في موعده الطبيعي، وإذا لم تكن ظروفه طبيعية وكان في حالة سيئة لا تعين على الحياة فإنه يموت، أما إذا كانت الحالة بين بين، فإن الطفل ينام في بطن أمه ويبقى نائماً حتى يوقظه الله، وقد عرفت هذه الظاهرة في العلم الحديث بظاهرة السبات. انظر: تطور العلوم الطبية في تقدير مدة الحمل وأثره في القضاء الشرعي، السيد محمود عبدالرحيم مهران، ضمن بحوث ندوة القضاء الشرعي في العصر الحاضر ٢٥/٢٨.

٣- وجود الشواذ في الخلق مقطوع به، فقد ثبت ولادة سبعة توائم في بطن واحد بخلاف المعهود، ووجود أطفال ولدوا برأسين، وغير ذلك كثير مما هو نادر وواقع، ولا يمتنع أن توجد على جهة الشذوذ مشيمة لها قدرة على إمداد الطفل لفترة طويلة على غير المعهود، كما هو حال المعمرين في هذا الزمان والذين تجاوز أعمار البعض قرنا ونصف القرن من الزمان.

3- ذكر بكر أبو زيد أنه ثبت لديه حين كان قاضياً بالمدينة حمل دام أربع سنين، وأن ابن باز ثبت لديه حمل دام سبع سنين حين كان يشغل منصب القضاء، وحين أورد الشيخ ابن بارز ذلك على الأطباء في مناقشات مجمع الفقه الإسلامي للرابطة حاروا في الجواب<sup>(۱)</sup>، وبإضافة هذه الأخبار المعاصرة لما ورد في كتب الفقه والتاريخ من وجود نساء حملن لمدد طويلة، أفادت وجود هذا النوع من الحمل، وان كان شاذاً ونادراً.

قالوا: وبناء على ذلك لو ادعت المرأة وجود حمل تجاوز المدة المعهودة، يلزم أن تثبت ذلك بالبينة الموجبة لتصديق قولها، كأن تشهد النساء بوجود هذا الحمل، وظهور علاماته الواضحة التي لا تلتبس مع الحمل الكاذب، كحركة الجنين، أو تثبت ذلك عن طريق تحليل البول، أو الدم، أو الموجات الصوتية السونار أو غير ذلك مما يقطع بوجود الحمل من عدمه؛ لأن الأصل عدم امتداد الحمل عن المدة المعهودة، ولقطع باب الادعاء، ولكون هذا الحمل ينبني عليه أحكام كثيرة، ويمكن للقضاة في هذا الزمان الاعتماد على الأجهزة الطبية الحديثة التي تحدد

1- ونقل عن قاضي مكة مصطفى عبد القادر علوي أنه حكم لامرأة طلقت في ٢٩ جماد أولى ١٣٦٢هـ بأن الولد الذي أنجبته بعد التاريخ المذكور بأربع سنين هو ابن الرجل الذي طلقها، كما حكم لأختها التي ولدت بعد مرور خمس سنين من وفاة زوجها بأن ذلك الولد ابن زوجها المتوفى. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤٤٨.

عمر الجنين بدقة، إضافة إلى البصمة الوراثية والتي تحدد الأبوين بنسبة  $\rho = \rho^{(1)}$ .

والباحثة ترجح الثالث؛ لما عللوا به، بالإضافة إلى أن ما ذكره الأطباء من أسباب الوهم بالحمل عند النساء مع وقوعه، فإنه متصور عند ذوات الأزواج، فقد تتوهم الحمل فترة ثم تحمل حقيقة بعد ذلك، فتحسب الجميع من فترة الحمل، فتطول هذه الفترة، ولكن تبقى المشكلة قائمة في حق المرأة المطلقة والمتوفى عنها زوجها؛ لأن أسباب الوهم التي ذكرها الأطباء غير متصورة الوقوع بالنسبة لهما، باستثناء موت الحمل في بطن أمه مع بقائه فيها مدة طويلة إلى أن يحصل تدخل طبي، وفي مثل هذه الحالة ينزل الجنين ميتا، وقد يقذفه الرحم على فترات متقطعة، كما قرر ذلك الأطباء، وعليه لا يتصور ولادته حياً في هذه الحالة (٢).

والله على أعلم

١- أحكام المرأة الحامل وحملها لعبد الرشيد قاسم ص ١٢٠-١٢٣.

٢- انظر: مستجدات العلوم الطبية وأثرها في الاختلافات الفقهية (دراسة مقارنة) لمحمد البعداني ص٤٢٤،
 اطروحة دكتوراه في جامعة أم ردمان الإسلامية، السودان، ١٤٣٣هـ-٢٠١٢م.

## المبحث السادس تـــــــــر الــــــــــل

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول:

تيسير السبيل في القرآن الكريم.

المطلب الثاني:

تيسير السبيل في ضوء الاكتشافات العلمية.

الطلب الثالث:

ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها.

# المطلب الأول: تيسير السبيل في القرآن الكريم الأمات الواردة:

قال الله ﷺ: ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَّرَهُ ﴾ (١).

#### أقوال المفسرين:

السَّبيل في الأصل: الطريق وما وضح منه (يذكر ويؤنث).

والسَّبيل: السبب والوصلة، قال : ﴿ يَكُولُ يَلَيَّتَنِي الْخَذَّ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ (٢)، أي سبباً ووصلة.

والسبيل: الحرج، يقال: ليس على في كذا سبيل.

والسبيل: الحجة، يقال: ليس لك على سبيل.

والسبيل: الحيلة.

والجمع سبل وأسبلة، وسبيل الله: طريق الهدى الذي دعا إليه، وسبيل الله الجهاد، والحج، وطلب العلم، وكل ما أمر الله به من الخير، واستعماله في الجهاد أكثر، وابن السبيل المسافر المنقطع به وهو يريد الرجوع إلى بلده ولا يجد ما يتبلغ مه(٣).

اختلف المفسرون في المراد بقول الله الله الله الله المنسبيل يَسَرُمُ ، على أقوال:

القول الأول: هو خروج الجنين من بطن أمه؛ لأنه الأشبه بظاهر الآية، فالآية قبلها وبعدها تذكر خلقه من نطفة، وانتقاله وتدبير جسمه وأحواله، فناسب أن يكون

١- سورة عبس: الآية ٢٠.

٢- سورة الفرقان: الآية ٢٧.

٣- انظر: لسان العرب لابن منظور ١١/٩/١١، والمصباح المنير للفيومي ٢٦٥/١، والقاموس المحيط ص١٠١٢، والمعجم الوسيط لإبراهيم مصطفى ٢١٥/١.

تيسير السبيل هنا تسهيل طريق خروج الجنين من بطن الأم<sup>(۱)</sup>، وقد رجح هذا القول الطبراني وعلل الترجيح بقوله: «لأنه أشبههما بظاهر الآية، وذلك أن الخبر من الله قبلها وبعدها عن صفته خلقه وتدبيره جسمه، وتصريفه إياه في الأحوال، فالأولى أن يكون أوسط ذلك نظير ما قبله وما بعد»<sup>(۱)</sup>، ويقول الرازي: «ومما يؤكد هذا التأويل أن خروجه حياً من ذلك المنفذ الضيق من أعجب العجائب»<sup>(۱)</sup>، ونسب هذا القول إلى أكثر المفسرين<sup>(1)</sup>.

القول الثاني: يسره لطريق الخير والشر، أو طريق الحق والباطل، أي بين له ذلك وسهل له العمل به (٥)، دليله قوله على: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُولًا وَإِمَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

يقول الشنقيطي: « ولعل ما رجحه ابن كثير هو الأرجح؛ لأن تيسير الولادة أمر عام في كل حيوان، وهو مشاهد ملموس، فلا مزية للإنسان فيه على غيره، كما أن ما قبله دال عليه أو على مدلوله وهو القدرة في قوله تعالى: ﴿ مِن نُطُفَةٍ خَلْقَهُ مُقَدِّرَهُ ﴾ (^^)،

۱- انظر: تفسير مقاتل بن سليمان ٤٥٣/٣، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٢٤/٢٤، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٩٥/٥، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي ص١١٧٥، وتفسير القرآن للسمعاني ١٩٥/٦، ومفاتيح الغيب للرازي ٣١/٥٥، وصفوة التفاسير للصابوني ٣/٥٩٦.

٢- انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري ٢٢٤/٢٤.

٣- مفاتيح الغيب للرازي ٣١/٥٥.

٤- انظر: تفسير القرآن للسمعاني ٦/١٥٩.

٥- انظر: تفسير مجاهد ٧٣٠/٢، ومعاني القرآن للفراء ٢٣٧/٣، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥٧٠/٤، وفتح القدير للشوكاني ٥٥٥/٤.

٦- سورة الإنسان: الآية ٣.

٧- سورة البلد: الآية ١٠.

٨- سورة عبس: الآية ١٩.

وقد يكون تيسير الولادة داخلا تحت قوله: ﴿ وَمَعَدّرُهُ ﴾ أي: قدر تخلقه وزمن وجوده وزمن خروجه، وتقديرات جسمه وقدر حياته، وقدر مماته، كما هو معلوم، أما تيسير سبيل الدين، فهو الخاص بالإنسان، وهو المطلوب التوجه إليه، وهو الذي يتعلق بغيره ما بين تخلقه من نطفة وتقديره، وبين إماتته وإقباره، أي: فترة حياته في الدنيا، أي: خلقه من نطفة وقدر مجيئه إلى الدنيا، ويسر له الدين في التكاليف، ثم أماته ليرى ماذا عمل: ﴿ مُمّ إِذَا شَاءَ أَنشَرُهُ ﴾ (١)، ولذا جاء في النهاية بقوله: ﴿ كَلّا لَمَّا يَقْضِ مَا أَمْرَهُ ﴾ (١)، وليس هنا ما يدل على الأمر إلا السبيل يسره» (٣).

القول الثالث: يسرّ على كل أحد ما خلقه له وقدّر عليه (٤)، دليله قوله ﷺ: "اعْمَلُوا فَكُلِّ مُيسَرِّ لمَا خُلقَ لَهُ"(٥).

القول الرابع: سبيل السعادة والشقاوة (٦).

القول الخامس: سبيل منافعه ومضاره $^{(\vee)}$ .

١- سورة عبس: الآية ٢٢.

٢- سورة عبس: الآية ٢٣.

٣- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٤٣٥/٨.

٤- ذكر هذا القول في: الكشف والبيان للثعلبي ١٣٢/١٠.

٥- أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله : ﴿ فَسَنَيْسَرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّلَّالِيلُولِلْمُلَّا الللَّلْمُلْمُ اللَّالللَّا

<sup>7-</sup> نقله عن مجاهد: عبد الرزاق الصنعاني في تفسير القرآن ٣٤٨/٣، ومكي ابن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية ٢٠٦/١، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢٠٦/١، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢١٩/١٩.

٧- ذكر هذا القول في: النكت والعيون للماوردي ٦/٦٠٦.

القول السادس: السبيل هي سبيل النظر القويم المؤدي إلى الإيمان، وتيسره له هو هبة العقل وتمكينه من النظر (١).

القول السابع: يسر له الأسباب الدينية والدنيوية، وهداه السبيل، وبينه وامتحنه بالأمر والنهي (٢).

والراجح أن أقوال المفسرين لا تعارض بينها، وأنه يمكن الجمع بينها، فخروج الجنين من بطن أمه هو تيسير طريق خروجه إلى الدنيا وهذا هو المعنى الحقيقي لكلمة السبيل (الطريق)، ولا يتنافى مع بقية الأقوال إذ إن تيسير سبيل الحق والباطل أيضاً هو تيسير سبيل، وتيسير سبيل السعادة والشقاء داخل ضمن القول الثاني إذ لا سعادة دون سلوك سبيل الخير والحق، والشقاء هو سلوك سبيل الشر والباطل، أما القول الخامس والسابع فهما أقوال عامه، يدخل فيها كل ما سبق من الأقوال، فالله شي يسر للإنسان كل سبل منافعه ومضاره، ويسر له الأسباب الدينية والدنيوية، ومن ذلك تيسير الطريق لخروج الجنين من بطن أمه، والله أعلم.

ويصف بعض المفسرين كيف يكون تيسير طريق خروج الجنين بقوله: «ولا شك أن خروجه حياً من أضيق المسالك من أعجب العجائب، يقال: إنه كان رأسه في بطن أنه من فوق، ورجلاه من تحت، فإذا جاء وقت الخروج انقلب، فمن الذي أعطاه ذلك الإلهام»(٣).

١- ذكر هذا القول في: المحرر الوجيز لابن عطية ٥/١١، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان ٨/٤٢٠، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٤٨٨/٤، وروح المعاني للآلوسي ٣٠/٤٤.

٢- انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للسعدي ص١١٩٠.

٣- مفاتيح الغيب للرازي ٣١/٥٥، واللباب في علوم الكتاب لابن عادل ١٦١/٢٠، والسراج المنير للشربيني ٢٥٤/٤.

ويقول الآلوسي واصفاً قدرة الخالق في تيسير سبيل الجنين: «بأن فتح فم الرحم، ومدد الأعصاب في طريقه، ونكس رأسه لأسفل بعد أن كان في جهة العلو»(١).

ويصف ابن القيم وضع الجنين في بطن أمه وعند ولادته قائلاً: «هو معتمد بوجهه على رجليه، وبراحتيه على ركبتيه، ورجلاه مضمومتان إلى قدميه، ووجهه إلى ظهر أمه، وهذا من العناية الإلهية أن أجلسه هذه الجلسة في المكان الضيق في الرحم على هذا الشكل... ولأنه عند محاولة الخروج إذا انقلب أعانته على الخروج، فإنه إذا خرج أول ما يخرج منه رأسه؛ لأن الرأس إذا خرج أولاً كان خروج سائر الأعضاء بعده سهلاً، ولو خرج على غير هذا الوجه لكان فيه تعويق وعسر، فإن الرجلين لو خرجتا أولاً انعاق خروج الباقي، وإن خرجت الرجل الواحدة أولاً انعاق عند اليدين، وإن خرجت الرجلان واليدان انعاق عند الرأس، فكان يلتوي إلى خلف وتلتوي السرة إلى العنق، فيألم الرحم، ويؤدي إلى مرضه أو تلفه» (۲)(۳).

فاستعمل مصطلح العسر في حال أشكل خروج الجنين، واليوم يسمى ذلك بعسر الولادة، ويلجأ المختصون إلى الجراحة الطبية من خلال التوسعة أو عمليات شق البطن، والعسر يقابله اليسر، فحقاً إن تسهيل خروج الجنين تيسير له وعليه وعلى أمه.

١- روح المعاني للآلوسي ٣٠/٤٤.

٢- انظر: التبيان في أقسام القرآن ص٣٥٧، ٣٥٨.

٣- يقول الطبيب البار عقب نقله لكلام ابن القيم المذكور: «ولن تجد حتى في كتب فن الولادة أصدق وأدق وأبرع من هذه العبارة، فهي تمثل الولادة الطبيعية بنزول الرأس أولاً.. (وقبوة الرأس على وجه الخصوص).. ووجه الجنين إلى ظهر أمه.. ثم يتعرض للولادات المختلفة من نزول المقعدة أو الرجل أو الرجلين أو دوران الوجه إلى الأمام.. أو التواء السرة.. ويصف ذلك وصفاً دقيقاً بارعاً كأنه طبيب مولد وليس فقيهاً عاش في القرن الثامن الهجري». خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٥٥٥.

## المطلب الثانى: تيسير السبيل في ضوء الاكتشافات العلمية

الولادة عملية فسيولوجية، ينفصل بها الجنين عن جسم أمه؛ ليخرج إلى الدنيا، وتسمى المخاص (۱)، وتبدو قناة الولادة في وضعها الطبيعي ممراً يصعب مرور الجنين منه، إلا أن هناك عوامل كثيرة تسهل الولادة، واستتاداً إلى المعلومات العلمية المتوفرة فإننا ندرك الآن الدور الذي تؤديه تلك العوامل التي تتضافر جميعاً لتيسر للجنين سبيل خروجه إلى الدنيا (۲)، وذلك من خلال مرورها بالمراحل التالية: 1- مرحلة توسع وتمدد عنق الرحم: وهي المرحلة الأولى من العملية، حيث يبدأ المخاص بالتقلصات الخفيفة المتباعدة (۳)، التي تعمل على اتساع عنق الرحم شيئاً فشيئا، ويلاحظ أن الغشاء المخاطي المبطن للرحم والمشيمة يدفعان في قناة الرحم مما يسهل عملية تمدده (٤)، ويؤدي هرمون ريلاكسين الذي يفرزه المبيضان والمشيمة إلى تراخي أربطة مفاصل الحوض، وتليين عنق الرحم، وتنتهي هذه

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ٧٤/٢٧.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٤٦٠، وعلم الأجنة للزنداني وآخرين ص١٣٠.

٣- يقول مأمون شقفة: «لو بدأ المخاض شديداً لتمزق عنق الرحم، الذي لا يجد وقتاً كافياً للاتساع، أو لانفجر الرحم أمام عائق العنق، ولو خلق الله العنق قابلاً للاتساع الفجائي السريع لما استطاع أن يحمل ثقل الحمل منذ انتهاء طور العلقة وحتى الولادة، وكذلك لو بدأ المخاض شديداً لتعب الجنين، وتعبت الماخض، ولم يمكن استمرار المخاض حتى نهايته، إذن لا بد من أن يبدأ المخاض خفيفاً، ولكنه يجب أن يشتد بالتدريج». القرار المكين ص ٨٤.

<sup>3-</sup> يتبع كل تقلص بارتخاء، ولو استمر على التقلص لمات الجنين من انقطاع الوارد الأوكسجيني عنه، فمن المعلوم أن التقلص يغلق العروق التي تأتي بدم الأم إلى المشيمة وتعود به منها، والجنين لا يتحمل نقص الأوكسجين أكثر من بضع دقائق، ودماغ الجنين من أكثر أعضائه حساسية لنقص الأكسجين الذي يتسبب بتأخر النمو العقلي في المستقبل إن لم يقتل الجنين في الحال، ولذلك لا بد للرحم من أن يتبع كل تقلص بارتخاء يسمح للجنين ودماغه بالاستراحة من أثر التقلص. القرار المكين ص٨٥، ٨٧.

المرحلة عندما يتسع عنق الرحم بالكامل إلى قطر ١٠ سنتميترات تقريباً، وهذه المرحلة هي الأطول زمنًا (١).

٢- مرحلة خروج الجنين: والتي تبدأ بالتوسع الكامل لعنق الرحم وتتتهي بمرور الجنين عبر قناة الرحم والمهبل إلى الخارج، ويساعده على ذلك ما يلى:

- تقلصات الرحم: التي تبدأ في الجزء العلوي من الرحم، الذي يتكون من نسيج العضلات المتقلصة المتحركة النشطة، الذي يؤمن القوة اللازمة لدفع الوليد خلال الجزء السفلي الساكن الرقيق من الرحم، فأثناء التقاص هذا ينقبض الرحم على محتواه من كل الاتجاهات انقباضاً حصيلته قوة تتجه باتجاه عنق الرحم.

- أغشية السلى: وهي عبارة عن كيس الماء الأمنيوسي الذي يحيط بالجنين ويسهل انزلاقه، وتبرز هذه الأغشية الممتلئة بالسائل المخاطي على شكل كيس مائي من خلال عنق الرحم مع كل تقلص من تقلصاته، وتعمل على تسهيل تمدده، وتؤمن هذه الأغشية – بعد أن تتمزق – سطحاً لزجاً ناعماً ينزلق الجنين عليه (٢).

وهذا السائل الذي يكون جيب المياه الذي يوسع عنق الرحم، يعمل في نفس الوقت ليقي الجنين من أن ينحشر وينضغط بين جدران عنق الرحم أثناء الولادة وما يكون فيها من ضغط عالٍ جداً، ولولا لطف الله كال ثم جيب المياه هذا لتهشم رأس الجنين أثناء الولادة، ولا يكتفي السائل الأمنيوسي بكل هذا، ولكنه يقوم بتمهيد وتعقيم الطريق للجنين عندما ينفجر جيب المياه فيقتل الميكروبات الموجودة في

\_

<sup>1-</sup> انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠١/٧، موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة لعبد الرحيم مارديني ص٢٦٦، وعلم الأجنة للزنداني وآخرين ص١٣٠، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١١١،، والقرار المكين لمأمون شقفة ص٨٥.

٢- انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠١/٧، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة لمارديني
 ص٢٦٧، وعلم الأجنة للزنداني وآخرين ص١٣٠، وموسوعة الإعجاز العلمي ليوسف أحمد ص١١١.

المهبل قبيل الولادة مباشرة حتى يضمن للجنين طريقاً ممهداً ومعقماً في نفس الوقت (١).

- تنفرج الزوايا؛ لتجعل ما بين الرحم وعنقه طريقاً واحداً وسبيلاً واحداً ليس فيه أي اعوجاج، حيث يكون الرحم مائلاً إلى الأمام بزاوية درجتها تسعين تقريباً اليتم التسهيل لخروج الجنين-، وفي الحمل يكون وضع الرحم مع عنقه في خط واحد في آخر الحمل بدون زوايا(٢).

- الجمجمة: حجم جمجمة الطفل أكبر من فتحة عظم حوض الأم التي يخرج منها؛ ولكن عظام جمجمة المولود لينة، ويوجد بينها فجوات لينة، لم تلتحم مع بعضها، بعكس عظام جمجمة الإنسان البالغ، وبفضل ذلك تتمطط حتمتد وتتضغط مقداراً معيناً أثناء الولادة، وهذا التمطط يشكل فراغات بين العظام تمنع تخريب الجمجمة، وتسهل خروج رأس الجنين، لذلك يولد الجنين ولادة صحيحة دون تضرر في الجمجمة والدماغ، وهذه الفراغات تسمى (اليوافيخ)(٢)، تسد بتلاقي العظام واندماجها في الشهر الثامن عشر بعد الولادة(٤).

- كما أن هناك جزءاً من مفاصل حوض الأم تتحرك إلى الخلف بفعل إنزيم خاص يفرز (٥).

<sup>1-</sup> انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن البار ص ٤٢٤، ٤٢٥، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة للنابلسي ص١٦٨.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن البار ص٤٦٠.

٣- اليافوخ: فجوة مغطاة بغشاء تكون عند تلاقي عظام الجمجمة، وهما يأفوخان: يأفوخ أمامي، ويأفوخ خلفي، انظر: المعجم الوسيط ٢١/١.

٤- انظر: علم الإيمان للزنداني بمساعدة مجموعة الإيمان ١٣٢/١، وموسوعة جسم الإنسان الشاملة لأحمد الخطيب ويوسف سليمان ص ٢١٢.

٥- انظر: علم الإيمان للزنداني بمساعدة مجموعة الإيمان ١٣٢/١.

- آلية (هندسة) المخاض: إذ يتغير وضع الجنين عند مروره عبر تجويف الحوض الذي له شكل غير منتظم، وهذه التغيرات التي تطرأ على الوضع العكسي، هي على سبيل المثال: النزول، والانثناء، والدوران الداخلي، والتمدد (۱)، واسترجاع الوضع الطبيعي، والدوران الخارجي، وتساهم العناصر المذكورة آنفاً بسبل شتى في تسهيل مرور الجنين عبر قناة الولادة (۱).

- إخراج الجنين وقذفه إلى الخارج خلال القناة التناسلية في زمن قصير جداً، وتساهم كلٌ من العضلات الرافعة للشرج والعضلات العصعصية في زيادة الضغط في تجويف الحوض والرحم بانقباضهما المتتالي مما يساعد مساعدة فعالة في إخراج الجنين وقذفه إلى الخارج<sup>(٣)</sup>.

٣- مرحلة خروج المشيمة: تبدأ هذه المرحلة بعد ولادة الطفل، وتتتهي بطرد المشيمة عن طريق استمرار عضلات الرحم في التقلص حتى تتفصل المشيمة عن الرحم، ويطلق عليها في هذه الحال (الخلاص)، وتستغرق هذه المرحلة تقريباً ٣٠

<sup>1-</sup> اجتياز رأس الجنين لمدخل الحوض من الأعلى (المضيق العلوي) لا يحصل إلا إذا تقدم الرأس بالعرض؛ لأن أقطار المضيق العلوي الطويلة عرضانية، ولو استمر التقدم بالعرض لما أمكنت الولادة؛ لأن رأس الجنين لا بد أن يتخلص من الحوض بخروجه من المضيق السفلي وأقطاره طولانية، ولذلك لا بد من أن يدور رأس الجنين وهو في الحوض بحيث تتناسب أقطاره الطويلة مع أقطار المضيق السفلي الطويلة، ثم يتخلص منه، عملية الدوران محسوبة بدقة، وقد جعل الله من أجلها القناة الحوضية أشبه باسطوانة ملساء متساوية الأقطار، وجعل في أدناها شوكين عظميين بارزين للداخل (الشوكين الوركيين)، فإذا استمرت تقلصات الرحم تدفع رأس الجنين شيئاً فشيئاً إلى الأسفل فإنه يصطدم بالشوكين المذكورين اللذين يوجهانه بحيث يدور وتتطابق أقطاره مع أقطار المضيق السفلي، ثم يتخلص ويخرج، انظر: القرار المكين لمأمون شقفة ص٧٦، ٧٩.

٢- انظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة للزنداني وآخرين ص١٣٢.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٦٢، وخلق الإنسان بين العلم والقرآن للرقعي ص٧٧.

دقيقة، وبعد دقائق من الولادة يُشد الحبل السري بإحكام ويُقطع، ومن ثم تفصل عن الرحم وتمرَّر خارج المهبل<sup>(١)</sup>.

٤- مرحلة انقباض الرحم: لتخفيف النزف الدموي بعد انتهاء عملية الولادة (٢).

يقول الطبيب محمد البار: «ولا يقتصر معنى تيسير السبيل على هذا، وإنما يستمر ذلك التيسير بعد الولادة، حيث يسر للرضيع لبن أمه وحنانها، ثم يسر له عطف الوالدين وحدبهم (٢)، ثم يستمر التيسير لسبل المعاش من لحظة الولادة إلى لحظة الممات، فلله الحمد على هذه النعم والآلاء التي لا تحصى ولا تعد» (٤).

#### تتمة:

ومن الأمور المعينة على تسهيل الولادة: (الرطب، والحالة النفسية المستقرة)؛ فقد أظهرت العلوم الحديثة أن للرطب خاصة فوائد عديدة في حالة المخاض، منها:

- أن الرطب تحتوي على مادة مقبضة للرحم، فتتقبض العضلات الرحمية مما يساعد على إتمام الولادة، ومنع النزيف بعدها، فيكون دم النفاس قليلاً<sup>(٥)</sup>، فالرطب بذلك يساعد مساعدة قوية على تسهيل الولادة، وعلى منع المضاعفات بعدها من

١- انظر: الموسوعة العربية العالمية ١٠١/، ١٠١، وموسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص ١١١.

٢- انظر: موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة ليوسف الحاج أحمد ص١١١.

٣- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن ص٤٦٠.

٤- هكذا في النسخة المنقول منها، ولعل الصواب: وحبهم أو وحنانهم. والله أعلم.

٥- ومن المعلوم أن لولا رحمة الله التي جعلت الرحم ينقبض انقباضا شديدا بعد الولادة حتى يصير مثل الكرة، لنزفت النفساء حتى الموت، ذلك لأن فوهات دموية عديدة تتفتح بعد نزول المشيمة، وتبقى الأوعية الدموية التي كانت تصل ما بين الرحم والمشيمة مفتحة ولكأنها الجداول والأنهار، ولولا هذه الانقباضات الرحمية الشديدة لجرت الدماء من النفساء جريان الجداول والأنهار. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص٥٥٨.

نزيف يؤدي إلى الموت ومن حمى النفاس؛ لأن الرحم التي لا تتقبض انقباضاً شديداً تكون أشد عرضة لهجوم الميكروبات.

- يحوي الرطب أنواعاً من السكر، مثل الفركتوز، والجلوكوز، والمعادن والبروتين، فإذا أخذتها المرأة في المخاض كان ذلك من أحسن الأغذية لها، ذلك أن عملية الولادة عملية شاقة وتستهلك كمية كبيرة من الطاقة، والرطب يعطي المرأة في حالة المخاض هذه الطاقة الكبيرة بصورة جاهزة للامتصاص ولا تحتاج إلى وقت لهضمها.

- يحتوي الرطب مواد مسهلة تنظف الأمعاء، وذلك مما يساعد على الولادة؛ لأن الأمعاء الغليظة والمستقيم الممتلئ بالنفايات يعيق حركة الرحم وانقباضه (١).

- الرطب يخفض ضغط الدم عند الحامل لمدة بسيطة ثم يعود لطبيعته، وذلك ليقلل كمية نزف الدم.

- تحتاج المرأة في حالة المخاض أيضاً إلى السوائل، لحاجة الجسم وخاصة أثناء بذل مجهود شاق مثل الولادة إلى السوائل، ولكون الماء مذيباً للمواد الموجودة في الرطب فيسهل، امتصاصها من الأمعاء الدقيقة.

- أن تأثير الحالة النفسية على الولادة أمر بالغ الأهمية، إذ إن الخوف والقلق من أهم أسباب تيسر الولادة (٢).

١- ولذا يحرص أطباء التوليد والمولدات على إعطاء الأم عند بداية المخاض حقنة شرجية لتنظيف المستقيم والأمعاء الغليظة. انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للبار ص ٤٥٩.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن للطبيب محمد على البار ص٤٥٨، ٤٥٩، ومع الطب في القرآن الكريم للطبيبين عبد الحميد دياب وأحمد قرقوز ص٢٨، ٢٩، والإعجاز العلمي في القرآن والسنة لنايف فارس ص٣٩٠.

ولعل هذه الأمور تبين لنا الحكمة في إرشاد مريم -عليها السلام- وقت مخاضها إلى تناول الرطب والشرب من الماء، وإلى أن تقر عينها ولا تحزن، وذلك في قوله في: ﴿ فَكُلِي وَاَشْرِي وَقَرِى عَيْنَا ﴾ (١)، فقوله في: ﴿ فَكُلِي ﴾ أي: يا مريم من الرطب ﴿ وَاَشْرَي عَمْنَا ﴾ أي: طيبي نفسا (٢).

وقد اختلف المفسرون في المنادي لها في قوله ؟ ﴿ فَنَادَ سُهَا مِن مَّعْلِما } (٣):

فقيل: إن المنادي لها جبريل الطّيّلا(<sup>1)(°)</sup>؛ إذ لم يتكلم عيسى الطّيّلا حتى أتت به قومها<sup>(۱)</sup>، وعليه يمكن حمل إرشاده لها بالأكل من الرطب والشرب من الماء على تسهيل أمر الولادة، فيكون في ذلك إعجازاً علمياً، وسبقاً للقرآن في بيان فوائد الرطب والماء معها في تيسير الولادة، وكذلك حثها على أن تقر عينها وتطيب نفسها، لتكون في حالة نفسية جيدة تسهل لها ولادتها.

الأول: من مكان أبعد منها قيل إنه ناداها من أقصى الوادي.

والثاني: أن يكون موضع أحدهما أعلى من موضع الآخر، قيل إنها كانت حين ولدت على مثل رابية [ما ارتفع من الأرض] المعجم الوسيط ٣٢٦/١.

الثالث: أن جبريل العلام ناداها من تحت النخلة. انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٢١/٥/٢١.

٦- انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم ٢٥٥/٩.

١- سورة مريم: الآية ٢٦.

٢- انظر: الكشف والبيان للثعلبي ٢١٢/٦، ومعالم التنزيل للبغوي ٢٣٠/٣، ولباب التأويل للخازن ٢٤٤/٤.

٣- تمام الآية وما بعدها: ﴿ فَنَادَىهَا مِن تَعْلِمُ أَلَّا تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبَّكِ تَحْنَكِ سَرِيًا \* وَهُزِي إِلَيْكِ بِجِنْعُ النَّخْلَةِ أَسَاقِطْ عَلَيْكِ رَطُبًا جَنِيًّا \* فَكُلِي وَاشْرَفِي وَقَرِّي عَيْنًا فَإِمَّا تَرَيْنٌ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِت إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنْسِينًا ﴾ [مريم: ٢٤، ٢٥، ٢٠].

٤- انظر: النكت والعيون للماوردي ٣٦٤/٣، ومعالم التنزيل للبغوي ٢٢٩/٣، والكشاف للزمخشري ١٤/٣، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٣/١، وتفسير الجلالين ص٣٩٨.

٥- وعلى هذا فمعنى قوله على: ﴿فَنَادَتُهَا مِن تَعْنِما لَهُ يحتمل أوجها:

وقيل: إن الذي ناداها ابنها عيسى الطلاق الله ولا يمنع ذلك من حمل إرشاده لها بالأكل من الرطب والشرب من الماء على تسهيل الولادة؛ لأنه وإن خرج عيسى الطلاق من بطنها إلا أن الولادة لم تكتمل بمجرد خروجه، إذ بقي خروج المشيمة وانقباض الرحم لمنع النزف، والرطب مع الماء والاستقرار النفسي عوامل مساعدة في ذلك، بالإضافة إلى تعويض ذلك لما فقدته المرأة من دم وطاقة جراء عمليه الولادة الشاقة.

١- انظر: جامع البيان للطبري ١٧٤/١٨، ومفاتيح الغيب للرازي ١٧٤/٢١، والبحر المحيط لأبي حيان ١٧٣/٦، والجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي ٦/٣، وأضواء البيان للشنقيطي ٣٩٤/٣.

٧- رجحه الطبري والرازي والشنقيطي؛ لأن الضمير يرجع إلى أقرب مذكور إلا بدليل صارف عن ذلك يجب الرجوع إليه، وأقرب مذكور في الآية هو عيسى لا جبريل؛ لأن الله قال: ﴿ فَحَمَلَتُهُ ﴾، يعني عيسى، ﴿ فَأَنتَبَذَتُ بِهِ عَي بعيسى، ثم قال بعده: ﴿ فَنَادَتُها ﴾ فالذي يظهر ويتبادر من السياق أنه عيسى، بالإضافة إلى أنها لما جاءت به قومها تحمله، وقالوا لها ما قالوا، أشارت إلى عيسى ليكلموه، وإشارتها إليه ليكلموه قرينة على أنها عرفت قبل ذلك أنه يتكلم على سبيل خرق العادة، لندائه لها عندما وضعته. انظر: جامع البيان ١٧٤/١، ومفاتيح الغيب ١٧٤/٢١، وأضواء البيان ٣٩٤/٣.

# المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها من خلال الدراسة التفسيرية والعلمية يتلخص ما يلى:

\* السّبيل في الأصل الطريق وما وضح منه، والسّبيل: السبب والوصلة، والسبيل: الحرج، والسبيل: الحجة.

\* اختلف المفسرون في قوله كا: ﴿ ثُمَّ السّبِيلَيَتَرَهُ ﴾ (١)، على أقوال، والراجح: أنه لا يوجد تعارض بين أقوال المفسرين، وأنه يمكن الجمع بينها، فخروج الجنين من بطن أمه هو تيسير طريق خروجه إلى الدنيا وهذا هو المعنى الحقيقي لكلمة السبيل (الطريق)، ولا يتنافى مع بقية الأقوال إذ إن تيسير سبيل الحق والباطل أيضاً هو تيسير سبيل، وتيسير سبيل السعادة والشقاء داخل ضمن القول الثاني إذ لا سعادة دون سلوك سبيل الخير والحق، والشقاء هو سلوك سبيل الشر والباطل، أما القول الخامس والسابع فهما أقوال عامه، يدخل فيهما كل ما سبق من الأقوال.

\* وصف بعض المفسرين كيفية تيسير طريق خروج الجنين وذلك بخروجه حياً من أضيق المسالك، وفتح فم الرحم ومد الأعصاب في طريقه، وتتكيس رأسه لأسفل بعد أن كان في جهة العلو.

\* تبدو قناة الولادة في وضعها الطبيعي ممراً يصعب مرور الجنين منه، إلا أن هناك عوامل كثيرة تسهل عملية الولادة، وتمر هذه العوامل بالمراحل التالية:

1- مرحلة توسع وتمدد عنق الرحم التي تبدأ بتقلصات خفيفة متباعدة تعمل على اتساع عنق الرحم شيئاً فشيئا، ويؤدي هرمون ريلاكسين إلى تراخي أربطة مفاصل الحوض، وتليين عنق الرحم، وتنتهي باتساع عنق الرحم بالكامل.

١- سورة عبس: الآية ٢٠.

7- مرحلة خروج الجنين: ويساعده على ذلك ما يلي: تقلصات الرحم، وأغشية السلى التي تسهل انزلاق الجنين، وانفراج الزوايا لجعل ما بين الرحم وعنقه طريقاً واحداً، وليونة عظام جمجمة المولود بحيث تمتد وتتضغط مقداراً معيناً يسهل خروج رأس الجنين، كما أن هناك جزءاً من مفاصل حوض الأم تتحرك إلى الخلف بفعل إنزيم خاص يفرز، وتغير وضع الجنين عند مروره عبر تجويف الحوض الذي له شكل غير منتظم، وتساهم كلٌ من العضلات الرافعة للشرج والعضلات العصعصية بانقباضهما المتتالى في قذف الجنين إلى الخارج.

٣- مرحلة خروج المشيمة عن طريق استمرار عضلات الرحم في التقلص حتى تنفصل المشيمة عن الرحم.

- ٤- مرحلة انقباض الرحم: لتخفيف النزف الدموي بعد انتهاء عملية الولادة.
- \* يستمر تيسير السبيل بعد الولادة، حيث يسر للرضيع لبن أمه وحنانها، وعطف الوالدين وحبهم، وسبل المعاش من لحظة الولادة إلى لحظة الممات.
- \* أظهرت العلوم الحديثة أن للرطب فوائد عديدة في حالة المخاض، فهو يساعد على تسهيل الولادة، ومنع المضاعفات بعدها كالنزيف، ويعطي المرأة الماخض طاقة كبيرة بصورة جاهزة للامتصاص، ويخفض ضغط الدم لمدة بسيطة ثم يعود لطبيعته ليقلل كمية نزف الدم، ومما تحتاجه المرأة حال المخاض أيضاً السوائل، والحالة النفسية المستقرة، وهذا يظهر لنا الحكمة في إرشاد مريم -عليها السلام-وقت مخاضها إلى تناول الرطب والشرب من الماء، وإلى أن تقر عينها ولا تحزن.

### ومن خلال الدراسة التفسيرية والعلمية تظهر الآثار التالية:

\* ذكر فريق من المفسرين أن المراد بقوله المحافظة المناهدة المناهدة

\* الإعجاز الغيبي للقرآن الكريم؛ إذ إن إرشاد مريم عليها السلام إلى الأكل من الرطب والقرار النفسي وذكر ذلك في القرآن إعجاز غيبي لم يكن أحد يعلمه، مما يدل على أن القرآن وحي نزل من السماء، قال الله تعالى: ﴿ يَلْكُ مِنْ أَنْكُمْ اللهُ الل

١- سورة عبس: الآية ٢٠.

٢- انظر: خلق الإنسان بين الطب والقرآن لمحمد البار ص٤٥٩.

٣- سورة هود: الآية ٤٩.

\* إن هذا النتاسق والنتاغم العجيب الذي تتم به عملية الولادة دليل على الخالق سبحانه وتعالى وعلى أسمائه الحسني وصفاته العلى؛ إذ لا يمكن أن يكون كل ذلك مجرد عملية ميكانيكية حدثت بصورة تلقائية نتيجة تغيرات فسيولوجية، إنما هي عملية مدبرة محكمة، دبرها خالق عليم حكيم خبير سبحانه، وقدر لها أن تتم بهذه الصورة دون سواها، ويسر لها كل هذه السنن(١١)، فتبارك الخالق الحكيم سبحانه الذي أمد الجنين بكل عناية حتى اكتمل خلقه، ثم يسر له سبيل الخروج إلى الدنيا، وصدق الله القائل: ﴿ وَفِي آنفُسِكُمُّ أَفَلًا تُبْصِرُونَ ﴾ (٢)، ففي كل شأن من شؤون البشر آيات ودلائل وعبر، لمن تأمل ونظر، واتعظ واعتبر، ولله در القائل:

أُمْ كي فَ يجد دهُ الجاحِدُ وفے کل تسکینَةِ شاهِدُ تَدُلّ على أنّـهُ الواحِدُ (٣)

ألاً إِنَّنَا كُلُّنَا بائدُ وبَدْؤُهُم كانَ مِنْ ربِّهِمْ وكُلِّ السي ربِّهِ عائِدُ فيًا عَجَبًا كيفَ يَعصِى الإله وفے کلِّ شےءِ لَے اُ آیے اُ

١ – انظر: خلق الإنسان بين العلم والقرآن لحمد الرقعي ص ٨١.

٢ - سورة الذاريات: الآية ٢١.

٣- ديوان أبي العتاهية (إسماعيل بن القاسم بن سويد بن كيسان) ص١٢٢٠.

فإن من تأمل في المخلوقات كلها واختلاف أشكالها وألوانها وطباعها ومنافعها ووضعها في مواضع النفع بها محكمة، علم قدرة خالقها وحكمته وعلمه واتقانه وعظيم سلطانه، كما قال بعض الأعراب وقد سئل: ما الدليل على وجود الرب تعالى؟ فقال: يا سبحان الله! إن البعرة لتدل على البعير، وإن أثر الأقدام لتدل على المسير، فسماء ذات أبراج، وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج؟ ألا يدل ذلك على وجود اللطيف الخبير؟

وحكى فخر الدين عن الإمام مالك أن الرشيد سأله عن ذلك فاستدل باختلاف اللغات والأصوات والنغمات، وعن أبي حنيفة أن بعض الزنادقة سألوه عن وجود الباري تعالى، فقال لهم: دعوني فإني=

=مفكر في أمر قد أخبرت عنه ذكروا لي أن سفينة في البحر موقرة فيها أنواع من المتاجر وليس بها أحد يحرسها ولا يسوقها، وهي مع ذلك تذهب وتجيء وتسير بنفسها وتخترق الأمواج العظام حتى تتخلص منها، وتسير حيث شاءت بنفسها من غير أن يسوقها أحد، فقالوا: هذا شيء لا يقوله عاقل، فقال: ويحكم هذه الموجودات بما فيها من العالم العلوي والسفلي وما اشتملت عليه من الأشياء المحكمة ليس لها صانع!! فبهت القوم ورجعوا إلى الحق وأسلموا على يديه.

وعن الشافعي: أنه سئل عن وجود الصانع، فقال: هذا ورق التوت طعمه واحد تأكله الدود فيخرج منه الإبريسم، وتأكله النحل فيخرج منه العسل، وتأكله الشاة والبعير والأنعام فتلقيه بعراً وروثاً، وتأكله الظباء فيخرج منها المسك وهو شيء واحد.

وعن الإمام أحمد بن حنبل أنه سئل عن ذلك فقال: هاهنا حصن حصين أملس، ليس له باب ولا منفذ، ظاهره كالفضة البيضاء، وباطنه كالذهب الإبريز، فبينا هو كذلك إذ انصدع جداره فخرج منه حيوان سميع بصير ذو شكل حسن وصوت مليح، يعني بذلك البيضة إذا خرج منها الدجاجة، وسئل أبو نواس عن ذلك فأنشد:

تَأَمَّلُ فَي نَبِاتِ الأَرْضِ وانظُرِ إلى آنَارِ مَا صَنَعَ المليكُ عُيُونٌ مِنْ لُجِينُ شَاخِصَاتٌ بأحداقٍ هِيَ الدَّهبُ السَّبِيكُ عُيُونٌ مِنْ لُجين شَاخِصَاتٌ بأحداقٍ هِيَ الدَّهبُ السَّبِيكُ على قُصُبِ الزَّبَرْجَدِ شَاهِدَاتٌ بِلَّأَنَّ الله لَيْسَ لَه شَريكُ

وقال آخرون: من تأمل هذه السماوات في ارتفاعها واتساعها وما فيها من الكواكب الكبار والصغار المنيرة من السيارة ومن الثوابت، وشاهدها كيف تدور مع الفلك العظيم في كل يوم وليلة دويرة ولها في أنفسها سير يخصها، ونظر إلى البحار الملتفة للأرض من كل جانب، والجبال الموضوعة في الأرض لتقر ويسكن ساكنوها مع اختلاف أشكالها وألوانها كما قال: ﴿ اللّهَ تَرَ أَنّ اللّهَ أَنْزَلُ مِنَ السّمَلَةِ مَا مُأَخْرَخًا بِهِ تُمَرّتُو ويسكن ساكنوها مع اختلاف أشكالها وألوانها كما قال: ﴿ اللّهَ تَرَ أَنّ اللّهَ أَنْزَلُ مِنَ السّمَلَةِ مَا مُأَخْرَخًا بِهِ تُمَرّتُو مُنْ اللّهُ مِن عِبَادِهِ المُلْمَثُولُ اللّه عَرينُ عَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٧، ٢٨] وكذلك هذه مُعْتَكِفُ الوَنهُ، كَذَلِكُ إِنّما يَخْشَى الله مِن عِبَادِهِ المُلْمَثُولُ إِنْ الله عَلَى الله عَلَى الله على من الحيوانات المتنوعة والنبات المختلف الطعوم والأرلييح والأشكال والألوان مع اتحاد طبيعة التربة والماء، علم وجود الصانع وقدرته العظيمة وحكمته ورحمته بخلقه ولطفه بهم وإحسانه إليهم ويره بهم لا إله غيره ولا رب سواه، عليه توكلت واليه أنيب، والآيات في القرآن الدالة على هذا المقام كثيرة جداً.

انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٧٧/١، ٧٨.

#### الخاتمة

بعد أن تم بحمد الله على وتوفيقه، وعونه وسداده، ومنه وكرمه، الانتهاء من هذه الرسالة، فإني ولله الحمد والمنة أسطر أهم النتائج فيها والتوصيات في التالي:

## أولاً: أهم النتائج:

- \* خلق آدم الكلي في مراحل عدة هي: التراب، ثم الطين، ثم السلالة من الطين، ثم الطين اللازب، ثم الحمأ المسنون، ثم صلصال كالفخار، ثم سواه في ونفخ فيه الروح، وقد أثبت التحليل الكيميائي لجسم الإنسان أنه يحوي من العناصر ما تحتويه الأرض، وان اختلفت نسبتها بين الإنسان والتراب، أو في إنسان عن آخر.
- \* المراد بالخلق من نفس واحدة آدم الكليلا، وزوجه هي حواء، خلقها الله الله من ضلع من أضلاع آدم الكليلا، وقد أثبت علم الوراثة انتقال الصفات الوراثية من الآباء إلى الأبناء، فالناس جميعاً يلتقون في شفرة وراثية واحدة كانت في صلب آدم الكليلا، وذكرت دراسات علم الأحياء الجزيئي إمكان تتبع نسب جميع الإناث إلى أم واحدة.
  - \* نظرية النشوء والتطور باطلة بالأدلة القاطعة من الشرع والعلوم الحديثة.
- \* الخلق من ذكر وأنثى يشمل آدم وحواء، ويشمل جنس الذكر والأنثى، ومن الثابت علمياً أهمية كل من الحيوان المنوي والبويضة في عملية التخلق البشري.
- \* الفوارق بين الذكر والأنثى على نوعين: كونية قدرية، وشرعية، وذكر المفسرون أن زيادة درجة الرجل: بخلقته، وعقله، وصلاحه للقوامة على البيت، والإمارة، وبدينه، وشهادته، ومنصب النبوة، والقضاء... وثبت علمياً اختلاف الرجل عن المرأة في كثير من النواحي، فالمساواة المطلقة بين الذكر والأنثى مفسدة عظمى.

- \* ماء الرجل وماء المرأة دافقان بذاتهما، ومدفوقان بصاحبهما، و (دافق) لفظ معبر جامع لكل الحقائق التي اكتشفها العلم الحديث، ولم تعط المكتشفات العلمية فهماً قاطعاً يصار إليه في كيفية خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب.
- \* خلق الله الإنسان في أطوار جنينية، هي النطفة والعلقة، والمضعة، فالعظام وكسائه باللحم، ثم النشأة خلقا آخر.
- \* يبدأ مصطلح النطفة من المنوي والبويضة، وينتهي بطور الحرث، وتمر النطفة خلال تكونها بمراحل: أولاها: الماء الدافق، وثانيها: السلالة، وثالثها النطفة الأمشاج، وينتج عن تكون النطفة الأمشاج: الخلق، والتقدير، وتحديد الجنس، والحرث، ومع ما يحدث للنطفة الملقحة من انقسامات، إلا أن طبيعتها ومظهرها لا يتغيران عن النطفة.
- \* ما قاله المفسرون في معنى العلقة يرجع إلى الدم، وإنما تعددت عباراتهم في وصفها؛ لتعدد معناها اللغوي، وطور العلقة يبدأ بعد مرحلة الحرث، ويتسع اسم علقة فيشمل وصف الهيئة العامة للجنين كدودة عالقة، كما يشمل الأحداث الداخلية كتكون الدماء والأوعية المقفلة، كما يدل لفظ علقة على تعلق الجنين بالمشيمة.
- \* المضغة عند كثير من المفسرين في قدر وحجم ما يمكن مضغه، و وَ عَلَمُ اللَّهُ المضغة عند كثير مُخَلِّقة ثم تكون وَغَيْرِ مُخَلِّقة بها في أول أمرها تكون غير مخلقة ثم تكون مخلقة، وتتخلق أجهزة الجنين على هيئة براعم في طور المضغة، وتتمو لاحقاً.
- \* لا يبدأ تكون العظام على نحو موحد في الجسم كله، وتظهر الأنسجة العظمية بالتعاقب، لكن الأسبوع السابع يشهد مرحلة انتشار الهيكل العظمي في الجنين، وجعل الله على عظم لحماً على المقدار الذي يليق به ويناسبه، وشدها بالأعصاب والعروق، وكساء العظام باللحم تمثل نهاية لمرحلة من مراحل نمو الجنين.

- \* الظاهر أنه يدخل في طور النشأة ما يمر به الجنين من تخلق بعد الكساء باللحم بمدة زمنية، ومن ذلك نفخ الروح، والذكورة والأنوثة، ونبات الشعر، والنشأة تبدأ في الأسبوع التاسع، ومن خصائصها: التطور للأعضاء والأجهزة، والتغيرات في مقاييس الجسم، واكتساب الصورة الشخصية، وظهور الأعضاء التناسلية الخارجية..
- \* أكدت الحقائق العلمية صحة ما ذهب إليه المفسرون في تفسيرهم لبعض هذه الأطوار كالنطفة الأمشاج، والسلالة، والعلقة، والمضغة، وعدم التضاد بين ما قالوه، وكشفت هذه الحقائق عن أسرار عدة، ومعانِ جديدة تستوعبها هذه المسميات القرآنية.
- \* لم يرد تحديد زمن نفخ الروح بوقت معين في نصوص الشرع، ولم يصل إلى معرفة ذلك أهل الطب على وجه اليقين والقطع، ومن الثابت علمياً أن الأطوار الأولى للجنين النطفة والعلقة والمضغة تتم خلال الأربعين يوما الأولى.
- \* خلق جنس الإنسان في أحسن تقويم، وذلك شامل لخلق الإنسان حساً ومعنى، ومما يؤكد بوضوح أن الله تعالى خلق الإنسان في أحسن تقويم المقارنة بين بناء جسم الإنسان وبناء جسم أي مخلوق آخر من المخلوقات.
- \* الضعف في الإنسان يتضمن كثير من جوانب حياته: النفسية، والبدنية، والجنسية، والعقلية، وهو سمة تلازم الإنسان من لحظة البداية في خلقه إلى نهاية حياته، والحل الذي يجبر به الإنسان ضعفه هو الاعتصام بالله والإيمان بالله.
- \* خلق الإنسان في كبد أي شدّة وعناء ونصب، ومكابدة؛ فالكَبد طبيعة الحياة الدنيا؛ والإنسان لايزال في نصب ومكابدة وشدائد منذ البداية في تكوينه إلى منتهاها بالموت وما بعده، وهناك عدة دلائل علمية تشهد لذلك، فجميع أجهزة جسم الإنسان في نصب وكدح ومكابدة، وهناك أوجه تشابه بين الكبد والكبد، فهو في عمل متواصل لا يتوقف، يبذل من الجهد مثلما يبذله الإنسان في حياته.

- \* خلق الإنسانية، وفي المراد بو مَلْوَعًا أوال، ومعانيها كلها تتافي الثبات والقوة جبلة الإنسانية، وفي المراد بو مَلُوعًا أوال، ومعانيها كلها تتافي الثبات والقوة والاجتماع والتماسك والصبر، وواقع الإنسان يدل على أنه عجول يتعجل الأمور والنتائج ويتبع منطق عقله، ويدل على قلة إمساك النفس عند اعتراء ما يحزنها أو ما يسرها، أو عند توقع ذلك، وعند ضعف الإيمان يظهر أثر ذلك الهلع عند مس الشر جزعاً و شحاً وضجراً، ومنعاً للخير وإمساكاً إذا قدر عليه.
- \* الحواس خلقت للإنسان وهو في بطن أمه، مع ذلك يولد لا يعلم شيئاً، ثم يبدأ بواسطة هذه الحواس يتعلم ويكتسب المعلومات والخبرات، وقدم الله السمع على البصر؛ لأنه آلة لتلقي المعارف التي بها كمال العقل، كما أن حاسة السمع يتم تخلقها وعملها قبل حاسة الإبصار.
- \* وضع الله السلالة في الرحم ووصفه بـ(القرار)؛ حفظاً لها، وقد ثبت علمياً أن الرحم مستقر للجنين، ووصف الرحم أيضاً بـ(المكين) وهو وصف على الحقيقة، فهو مثبت بقوة، ويوجد بعض العوامل التي تحفظه في مكانه، وتجعله قراراً مكينا.
- \* علم الله لما في الأرحام عام شامل مطلق غيبي أزلي لا يحتاج إلى واسطة، حقيقي قطعي يشمل جميع أحوالها، وأحوال ما فيها، وجميع الأرحام، وهو على عالم بما تتقصه الأرحام وما تزيده؛ لأن معنى تغيض: تتقص، وذلك يشمل نقص العدد، والعضو، والجسم، ومدة الحمل، والازدياد يشمل: زيادة العضو، والعدد، والجسم، وأمد الحمل عن القدر المعتاد، والله تعالى يعلم ذلك كله، فالآية شاملة.
- \* المراد بالظلمات الثلاث: ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، وهذه الظلمات تنبيه على إحاطة علم الله بالأشياء، ونفوذ قدرته إليها في أشد ما تكون

فيه من خفاء، وقد جعل الخالق هذه الظلمات عوازل تقي الجنين، فقد ثبت علمياً أن وجود الجنين في وسط مظلم أمر هام جداً لنموه وسلامته.

\* أقل مدة الحمل ستة أشهر، واختلف في أكثرها؛ حيث لم يرد في تحديده شيء من كتاب الله ، ولا من سنة رسوله ، والدراسات العلمية أثرت كذلك في وقوع الخلاف بين الباحثين المعاصرين في أكثر مدة الحمل بناء على مكتشفات العلوم الطبية وما قاله المفسرون والفقهاء، والصحيح الأخذ بالجانب الطبي والعمل به، والذي يرى أن المدة تسعة أشهر وقد تزيد أسابيع محدودة كما هو الواقع، مع عدم القطع بنفي وقوع حمل امتد طويلاً، وإن كان نادرا، ويمكن الرجوع في هذا النادر وما يترتب عليه إلى القضاء.

\* قوله النبيل الم المعنى مرور المحنين منه، إلا أن الله الله المعنى المعنى عملة المعنى عملية الولادة.

١- سورة القيامة: الآية ٤.

٢- سورة عبس: الآية ٢٠.

- \* الدراسات التفسيرية والعلمية أدت إلى دمغ الشبهات الواردة على حديث القرآن عن خلق الإنسان، ومن الأمثلة على ذلك:
- شبهة القائلين إن القرآن عندما تحدث عن خلق آدم تجده مرة يذكر التراب، وأخرى الماء، وثالثة الطين، وغيرها الطين اللازب، والحقيقة أن هذه هي المراحل التي مرت بها المادة الواحدة التي خلق الله كان منها آدم الكنالا.
- شبهة المنكرين لإعجاز القرآن في إخباره عن خلق الجنين في ظلمات ثلاث، فقد أكدت الأبحاث العلمية الحديثة أن الجنين لا يكتمل خلقه بصورة كاملة سليمة إلا بوجود ظلام حالك في مراحل خلقه وتكوينه؛ حفاظًا على خلاياه وأعضائه، وإلا لخرج الجنين مشوها، أو لفسدت البويضة الملقحة ابتداء بفعل الضوء، وقد ذهب معظم علماء الإعجاز العلمي إلى أن الباعث على هذا الظلام ثلاثة أشياء تمثل ظلمات ثلاث، وهي: المشيمة بأغشيتها، ثم جدار الرحم، ثم جدار البطن.
  - \* ظهور المعجزة القرآنية بأنواعها، كما يلي:
    - أ- المعجزة البيانية، ومن أمثلة ذلك:
- أعطى القرآن أسماء لمراحل خلق الإنسان تناسب الشكل الخارجي والشكل الداخلي لكل مرحلة، كما أنه يصف العمليات الداخلية للجنين أثناء خلقه وتطوره.
- استعملت كلمة (قرار) في القرآن متضمنة وظائف الرحم باعتباره مكاناً مناسباً لاستقرار الجنين وتمكينه من مواصلة نموه، كما جمع هذا اللفظ كل الحقائق التي اكتشفها العلم، لبيان مناسبة الرحم لاستقرار الجنين، فهو لفظ معبر جامع، كما استعملت كلمة (مكين) متضمنة لتمكن الرحم وتثبيته في جسم الأم، ليناسب الاستقرار والنمو الجيد للجنين، وأيضاً جمع هذا اللفظ كل الحقائق المكتشفة في تمكن الرحم وثبوته في جسم المرأة، ف(قرار) و (مكين) كل منهما جامع لمدلولات عدة وكثيرة.

ب- المعجزة العلمية، ومن أمثلة ذلك:

- إخبار نصوص القرآن أن الإنسان يخلق من امتشاج واختلاط ماء الرجل والمرأة، والبشر لم يعرفوا ذلك إلا في القرون الأخيرة.
- وصف (القرار والمكين) جاء مناسباً وموضحاً للرحم من الناحيتين التشريحية والفسيولوجية، وموافقاً بل وسابقاً لما توصل إليه علم التشريح والأجنة.
- وصف مراحل تخلق الجنين بدقة فائقة قبل (١٤٠٠) سنة، وهي مراحل متناهية الضآلة في الحجم، حتى أن تقسيم القرآن لهذه المراحل ووصفه لها أدق من تقسيم المراجع الطبية، كما أكد ذلك عالم الأجنة (كيث مور)، بل إنه اعتمد في كتبه التي تدرس في جامعات عالمية على تقسيم القرآن، وذلك من أوضح جوانب الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، وبيان سبقه للعلوم المكتسبة؛ لأنه كلام الله الذي خلق الإنسان وهو أعلم بتفاصيل خلقه، ويستحل صدور ذلك من صناعة بشرية.
  - ج- الإعجاز الغيبي والتاريخي، ومن أمثلة ذلك:
- إخبار القرآن الكريم عن خلق آدم الطّين، ومعلوم أن النبي يله كان نبياً أمياً، وقد عاش في بيئة أمية، وقد مر زمن طويل على خلق آدم، فسرد القرآن لهذه القصة يشهد بأنه كلام الله، أنزله على محمد الله شاهد بصدق رسالته.
- إرشاد مريم عليها السلام إلى الأكل من الرطب والقرار النفسي، وذكر ذلك في سياق قصتها الطويلة التي ذكرها القرآن، وتفاصيل هذه القصة، بما فيها خلق عيسى، وولادته، أمر لم يكن أحد يعلمه، مما يدل على أن القرآن وحى الله لنبيه.
- د- المعجزة التشريعية من خلال ممايزة التشريع الإلهي بين الذكر والأنثى في مجموعة من الأحكام، مراعيا للفوارق الخلقية الطبيعية بين الجنسين، والواقع اليوم يشهد أن الأنظمة البشرية قبل الإسلام وفي العصر الحديث في تخبط من هذا الأمر.

- \* الدراسات التفسيرية والعلمية أثبتت استحالة وقوع تعارض بين قطعي من الشرع مع قطعي من العلم، وبالتالي فإن الشبهات الواردة حول خلق الإنسان في القرآن لا تستند على حقائق، وإنما الظن والتخمين، أو الضعف والقصور في الفهم للنص أو الجوانب العلمية.
- \* المكتشفات العلمية قد تكون آثارها في ظهور سر من أسرار الخلق، يجلي المعنى بشدة ويزيده وضوحا، كموضوع تسوية البنان، وتيسير السبيل، والظلمات الثلاث، وقد يكون لها أثر في تأييد قول من الأقوال كتأييدها صحة القول إن المني دافق ومدفق، مدفوق بالنظر إلى صاحبه، ودافق بالنظر إلى ذاته.

# ثانياً: التوصيات

- \* أوصى الباحثين والدارسين للتفسير وعلوم القرآن -والعلوم الشرعية عموماً- الاهتمام بالحقائق العلمية وربطها بدراساتهم، واستنباط آثار ونتائج هذا الربط.
- \* أن تعتني مراكز البحث العلمي، والهيئات العلمية والعالمية، والمختصون من أهل العلوم التطبيقية بالمواضيع التي لا زالت بحاجة لدراسة علمية متعمقة في خلق الإنسان، والتي أشارت إليها الباحثة في مظانها من الفصل الرابع؛ للخروج بشيء يزيد أمرها جلاء، واظهار عظمة القرآن واعجازه، وتقديم علم ينتفع به.
- \* أوصى الجامعات التي توجد فيها كليات للعلوم التطبيقية، أن تولي اهتماماً بالعلوم والدراسات الشرعية التي تحتاج إلى ربط مع العلوم التطبيقية، ومن ذلك تشكيل فريق بحث متخصص في ذلك، ويمكن تشكيل فريق عمل مشترك يجمع بين مختصين شرعيين وآخرين من أهل العلوم التطبيقية، لتناول المواضيع بدراسة متعمقة، من الناحيتين الشرعية والعلمية، ويمكن وضع الدراسات مع نتائجها في موسوعات علمية أو مجلات.

\* العناية بدراسة خلق الإنسان في السنة؛ وربط ذلك بالجوانب العلمية، والعناية بدارسة خلق الإنسان دراسة مقارنة بين خلقه في الإسلام وعند باقى الأديان.

وفي الختام أسال المولى كل أن يبارك هذا العمل، ويتقبله مني، ويجعله صالحاً وخالصاً لوجهه الكريم، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علمنا، ويرزقنا العمل به، وأن ينفع به أمة محمد نه ويبلغه ما بلغ الليل والنهار، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وأذكر القارئ الكريم أن هذا جهد بشري، لا تتفك عنه صفات البشر من نقص، وعدم كمال، فما كان فيه من صواب فهو من فضل الله ونعمته، وما كان فيه من خلل فالله ورسوله منه بريئان، والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم الهذا

وصلى الله وسلم على نبيه الكريم المبعوث برسالة الإسلام والسلام رحمة للعالمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى رأسهم أزواجه الطاهرات أمهات المؤمنين، وعلى صحابته الغر الميامين أجمعين، وعلى من ترضى عنهم وتبعهم بإحسان إلى يوم الدين والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

1- كتب القاضي عبد الرحيم البياني إلى العماد الأصفهاني معتذراً عن كلام استدركه عليه قائلاً: «إنه قد وقع لي شيء، وما أدري أوقع لك أم لا؟ وها أنا أخبرك به، وذلك أني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتابه في يومه إلا قال في غده: لو غير هذا لكان أحسن، ولو زيد لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جلة البشر».

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 7      | المقدمة                                                                       |
| ٨      | الفصل الأول: أصل خلق الإنسان والرد على نظرية التطور                           |
| ٩      | المبحث الأول: الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم ﷺ                                 |
| ١.     | المطلب الأول: الخلق من الأرض ومراحل خلق آدم في القرآن الكريم                  |
| ۱۸     | مراحل خلق آدم عليه الصلاة والسلام                                             |
| ٣٦     | المطلب الثاني: الخلق من الأرض في ضوء المكتشفات العلمية الحديثة                |
| ££     | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                        |
| ٤٩     | المبحث الثاني: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها                                  |
| ٥,     | المطلب الأول: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في القرآن الكريم                  |
| 7 £    | المطلب الثاني: الخلق من نفس واحدة وخلق زوجها في ضوء المكتشفات العلمية الحديثة |
| ٧.     | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                        |
| ٧ ٤    | المبحث الثالث: نظرية النشوء والتطور                                           |
| ٧٥     | المطلب الأول: التعريف بنظرية النشوء والتطور وآثارها                           |
| ٨٦     | المطلب الثاني: تفنيد نظرية النشوء والتطور في الشرع                            |
| ۸٧     | أولاً: تفنيد نظرية النشوء والتطور من القرآن الكريم                            |
| ٩١     | ثانياً: تفنيد نظرية النشوء والتطور من السنه النبوية                           |
| 9 £    | ثالثاً: تفنيد النظرية من كلام المفسرين                                        |
| ٩٧     | موقف العلماء المعاصرين من نظرية النشوء والتطور                                |
| ٩٨     | المطلب الثالث: موقف علماء الغرب من نظرية النشوء والتطور                       |
| 1.0    | المطلب الرابع: تفنيد نظرية النشوء والتطور عقلياً وعلمياً                      |
| 1.7    | تفنيد أسس وفرضيات النظرية                                                     |
| 171    | التطورية الحديثة                                                              |

| ١٢٣   | المطلب الخامس: ملخص الدراسة وأثرها                                   |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 1 7 7 | الفصل الثاني: خلق بني آدم                                            |
| 1 4 4 | المبحث الأول: الخلق من ذكر وأنثى                                     |
| 1 7 9 | المطلب الأول: الخلق من ذكر وأنثى في القرآن الكريم                    |
| ١٣٢   | نسبة الماء الذي يخلق منه الولد                                       |
| 1 47  | خلق عيسى عليه الصلاة والسلام                                         |
| 1 : • | المطلب الثاني: الخلق من ذكر وأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة  |
| 1 £ 9 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها               |
| 105   | المبحث الثاني: الفرق بين الذكر والأنثى                               |
| 100   | المطلب الأول: الفرق بين الذكر والأنثى في القرآن الكريم               |
| 1 7 1 | المطلب الثاني: الفرق بين خلق الذكر والأنثى في ضوء الاكتشافات العلمية |
| ١٨٧   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها               |
| 191   | المبحث الثالث: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان                       |
| 197   | المطلب الأول: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في القرآن الكريم       |
| 197   | المطلب الثاني: صفة الماء الذي يخلق منه الإنسان في الاكتشافات العلمية |
| ۲.,   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها               |
| ۲.۳   | المبحث الرابع: الصلب والترائب                                        |
| ۲ . ٤ | المطلب الأول: الصلب والترائب في القرآن الكريم                        |
| 417   | المطلب الثاني: الصلب والترائب في ضوع الاكتشافات العلمية الحديثة      |
| 1 / £ | رأي الأطباء في تفسير كيفية خروج الماء الدافق من بين الصلب والترائب   |
| ۲۳.   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها               |
| 7 7 2 | الفصل الثالث: أطوار خلق الإنسان                                      |
| 740   | المبحث الأول: خلق الإنسان في أطوار                                   |
| 777   | المطلب الأول: خلق الإنسان في أطوار في القرآن الكريم                  |
| 7 £ ٣ | المطلب الثاني: خلق الإنسان في أطوار في ضوء الاكتشافات العلمية        |
|       |                                                                      |

| 707                 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 707                 | المبحث الثاني: طور النطفة                                         |
| 707                 | المطلب الأول: طور النطفة في القرآن الكريم                         |
| 77.                 | المطلب الثاني: النطفة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة           |
| 7 7 0               | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
| ۲۸.                 | المبحث الثالث: طور العلقة                                         |
| 7.1                 | المطلب الأول: طور العلقة في القرآن الكريم                         |
| 7 / /               | المطلب الثاني: طور العلقة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة       |
| 790                 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
| 799                 | المبحث الرابع: طور المضغة                                         |
| ٣٠.                 | المطلب الأول: طور المضغة في القرآن الكريم                         |
| ۳۰۷                 | المطلب الثاني: طور المضغة في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة       |
| ٣١٦                 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
| 771                 | البحث الخامس: خلق العظام وكساؤه باللحم                            |
| 777                 | المطلب الأول: خلق العظام وكساؤه باللحم في القرآن الكريم           |
| <b>44</b>           | المطلب الثاني: خلق العظام وكساؤه باللحم في ضوع الاكتشافات العلمية |
| 779                 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
| ٣٤٤                 | المبحث السادس: طور النشأة خلقا آخر                                |
| 7 2 0               | المطلب الأول: طور النشأة خلقاً آخر في القرآن الكريم               |
| ٣٥.                 | زمن نفخ الروح في الجنين                                           |
| <b>709</b>          | المطلب الثاني: طور النشأة خلقا آخر في ضوء الاكتشافات العلمية      |
| 770                 | زمن نفخ الروح في الجنين عند المعاصرين                             |
| <b>7</b> V £        | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها            |
| ٣٧٨                 | الفصل الرابع: صفة وحال خلق الإنسان                                |
| <b>~</b> \ <b>9</b> | المبحث الأول: خلق الإنسان في أحسن تقويم                           |

| ٣٨.      | المطلب الأول: خلق الإنسان في أحسن تقويم في القرآن الكريم                               |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>7</b> | المطلب الثاني: خلق الإنسان في أحسن تقويم وتعديل خلقه في ضوء الاكتشافات العلمية         |
| 897      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
| 799      | المبحث الثاني: خلق الإنسان ضعيفا                                                       |
| ٤٠٠      | المطلب الأول: خلق الإنسان ضعيفا في القرآن الكريم                                       |
| ٤٠٨      | المطلب الثاني: خلق الإنسان ضعيفا في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية           |
| ٤٢٣      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
| ٤٢٦      | المبحث الثالث: خلق الإنسان في كبد                                                      |
| ٤٢٧      | المطلب الأول: خلق الإنسان في كبد في القرآن الكريم                                      |
| ٤٣٤      | المطلب الثاني: خلق الإنسان في كبد في ضوء المعطيات الواقعية والمكتشفات العلمية          |
| ££V      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
| ٤٥.      | المبحث الرابع: خلق الإنسان من عُجَل وهلوعا                                             |
| 201      | المطلب الأول: خلق الإنسان من عَجَل وهلوعا في القرآن الكريم                             |
| ٤٦٦      | المطلب الثاني: خلق الإنسان من عَجَل وهلوعا في ضوء المعطيات الواقعية                    |
|          | والاكتشافات العلمية                                                                    |
| ٤٧٣      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
| £VV      | المبحث الخامس: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم                           |
| ٤٧٨      | المطلب الأول: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في القرآن الكريم           |
| ٤٨٧      | المطلب الثاني: خلق الإنسان لا يعلم شيئا وإمداده بوسائل العلم في ضوء الاكتشافات العلمية |
| ٤٩٧      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
| ٥.١      | الفصل الخامس: مباحث متفرقة في خلق الإنسان                                              |
| ٥.٢      | المبحث الأول: القرار المكين                                                            |
| ٥٠٣      | المطلب الأول: القرار المكين في القرآن الكريم                                           |
| ٥٠٨      | المطلب الثاني: القرار المكين في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة                         |
| ٥١٧      | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                                 |
|          |                                                                                        |

| ٥٢١   | المبحث الثاني: علم ما في الأرحام                                           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٢   | المطلب الأول: علم ما في الأرحام في القرآن الكريم                           |
| ٥٢٦   | ما تغيض الأرحام وما تزداد                                                  |
| ٥٣١   | دمغ شبهة معارضة كشف الطب لبعض أسرار الأجنة باختصاص الله بعلم ما في الأرحام |
| ٥٣٨   | المطلب الثاني: علم ما في الأرحام في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة         |
| 0 £ 7 | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                     |
| ٥٥١   | المبحث الثالث: الظلمات الثلاث                                              |
| 007   | المطلب الأول: الظلمات الثلاث في القرآن الكريم                              |
| ٥٥٧   | المطلب الثاني: الظلمات الثلاث في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة            |
| ٥٦٣   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                     |
| 077   | المبحث الرابع: تسوية البنان                                                |
| ٥٦٧   | المطلب الأول: تسوية البنان في القرآن الكريم                                |
| ۲۷٥   | المطلب الثاني: تسوية البنان في ضوء الاكتشافات العلمية الحديثة              |
| ٥٨١   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                     |
| ٥٨٥   | المبحث الخامس: مدة الحمل                                                   |
| ٥٨٦   | المطلب الأول: مدة الحمل في القرآن الكريم                                   |
| ٥٩٥   | المطلب الثاني: مدة الحمل في ضوع الاكتشافات العلمية الحديثة                 |
| ٦٠٣   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                     |
| 711   | المبحث السادس: تيسير السبيل                                                |
| ٦١٢   | المطلب الأول: تيسير السبيل في القرآن الكريم                                |
| 717   | المطلب الثاني: تيسير السبيل في ضوء الاكتشافات العلمية                      |
| 770   | المطلب الثالث: ملخص الدراسات التفسيرية والعلمية وأثرها                     |
| ٦٣٠   | الخاتمة                                                                    |
| 789   | فهربس الموضوعات                                                            |