# مِنْ فَالْأِلْخِطْوَظْلِينَا لَكُوْطُلِينَا لَكُولُولِينَا لِحَالَاتِهِ الْمُحَالِينَا لِمُعَالِمُ الْمُحَالِينَا لَكُولُولِينَا لِمُحَالِينَا لِمُحَالِمُ الْمُحَالِينَا لِمُحَالِمُ الْمُحَالِينَا لِمُحَالِمُ الْمُحَالِمُ الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْلِمُ الْمُحْمِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِمُ الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْلِمُ الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْمِلِي الْمُحْ

تَأْلِيفُ قَاضِي القُّضَاةِ الشَّافِي بِحَلِي بِي كُلِّرِ بِي كَلِي الشَّافِ (اللاورَّدِي بِحَلِي بِي كُلِّرِ بِي كَلِي اللَّسِ اللهِ وَرَّدِي

المنابع الغالية المنابع المناب



سلسلهٔ من نوادر المخطوطات أمثال القسسر آن للماوردي الأمثال في القرآن لابن تيم

> تحقيــق أبوعمـــرو الأثــــري

## www.حقوق الطبع محفوظة www

الطبعة الأولى

رقم الإبداع

**7.1./\.\\**Y



لىندىيىيىرواللورىي النصرة مرئة عملير شارواليارى

هاتف جوال / ۲۰۱۰۱۸۰۸۷ - ۲۰۲۸۸۸۸۲۳

dar\_elmawada@hotmail.com



#### المقدمة

#### بِنسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهد الله فلا مضل به، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢]

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءٌ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ ء وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١]

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١]

أما بعد:

لا خلق الله جل وعلا الخلق أرسل لهم الرُسل، وجعل مع كل رسول آية، قال الله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة الرعد: ٣٨]، فكان من آيات الله لصالح عَلِيّه الناقة، ولنوح عَلِيّه السفينة، ولداود وسليان عليها السلام أنْ عُلّما منطق الطير، وعلّما من كل شيء، ولموسى عَلِيّه عصاه ونبينا على القرآن.

بيد أن الرُسل صلوات الله وسلامه عليهم لمَّا قَضوا نَحبهم انقضت هذه الآيات، وذهبت معهم فلم يكن لها ثَمَّة أثر ولا بَعضه.

ولنا أن نتصور لو أن عصا موسى عَلِيَكِ ظُلت وكانت إلى أُبدِ الأبد، فكيف يكون حال اليهود وقتئذ؟!

أقول لك، لو كانت، لطافوا بها البلاد ليُعْلِمُوا العِباد مُعجزة نبيهم ولفعلوا، وفعلوا.

تقوم الساعه ولم ولن تتبدل

### بأيهانهم نُورانٌ ذكرٌ وسنةٌ فَمَا بِالْهُم في حَالَكِ الظُّلماتِ

إي والله في ظلمات حالكة، فهذا القرآن أصح الكتب نسبة إلى الله جل وعلا ونحن أكثر الأمم، فهذا أبو هريرة والنه يحدثنا عن النبي الله قال: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطى ما مثله أمن عليه البشر، وإنها كان الذي أوتيت وحيًا أوحاه الله إلي فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة»(١).

قال الإمام ابن كثير يَعْلَلْهُ:

وفي هذا الحديث فضيلةٌ عظيمة للقرآنِ المجيد على كُل معجزةٍ أُعطيها نبيٌّ من الأنبياء وعلى كل كتاب أنزله.

وذلك أن معنى الحديث: «ما منْ نَبي إلا أَعْطى - أي من المعجزات - ما أمن عليه البشر» ، أي: ما كان دليلاً علي تصديقه فيها جاءهم به واتبعه من اتبعه من البشر، ثم لما مات الأنبياء لم تبق لهم معجزة بعدهم إلا ما يحكيه أنباءهم عما شاهدوه في زمانه.

وأما الرسول الخاتم للرساله محمد على فإنها كان معظم ما أتاه الله وحيا منه إليه منقولاً إلى الناس بالتواتر ففي كل حين هو كها أنزل فلهذا قال «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا» وكذلك وقع. فإن أتباعه أكثر من أتباع الأنبياء لعموم رسالته ودوامها إلى قيام الساعه واستمرار معجزته ولهذا قال الله عز وجل: ﴿ بَارَكُ اللَّهِ عَنْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

وقال تعالى: ﴿ قُل لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

ثم تقاصر معهم إلى عشر سور منه فقال: ﴿ أَمَّ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَّهُ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُوَرٍ مِّثْلِهِ عَمُفْتَرَيْتِ وَادْعُواْ مَنِ اَسْتَمَلَّعْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِدِقِينَ ﴾ [هود: ١٣].

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح: أخرجه البخاري (۱۳ / ۲٤۷) ومسلم (۱۵۲ / ۲۳۹) وأحمد (۲/ ۳٤۱)

ثم تحداهم إلى أن يأتو بسورة من مثله فعجزوا فقال: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَىٰكُ قُلُ فَا تُواْ بِسُورَةٍ مِتْلِهِ وَالْدَعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُ مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ [يونس: ٣٨] وقصر التحدي على هذا المقام في السور المكية.

كما ذكرنا في المدنية أيضًا، كما في سورة البقرة حيث يقول تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ، وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ آَ ﴾ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِبَارَةُ أَعِدَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة ٢٣-٢٤]. وأخبر أنهم عاجزون عن معارضته بمثله وأنهم لا يفعلون ذلك في المستقبل أيضًا.

هذا وهم أفصحُ الخلق وأعلمهم بالبلاغة والشعر (وقريظ) الكلام وضُرُ وبه، لكن جاءهم من الله ما لا قبلَ لأحد من البشر به من الكلام الفصيح البليغ الوجيز المحتوي على العلوم الكثيرة الصحيحة النافعة، والأخبار الصادقة ، على الغيوب الماضية والآتية، والأحكام العادلة المحكمة، كما قال تعالى: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَقًا وَعَدَلًا ﴾ [الأنعام: ١١٥] (١)

#### قال أبو عمرو:

فالقرآن فيه آيات بينات، واضحات، يهتدي بها الأعمى، لم تنتهي عجائبه، وانظر منذ أن أنزله الله سبحانه وتعالى على نبيه على بواسطة الروح الأمين عليته، والناس جميعًا ينهلون منه، ولم يكدره الدلاء، ولم ينقص إلا كما ينقص المخيط إذا وضع في اليم.

وأهل العلم قد اقتطفوا منه ثهاراً يانعه، وصنفوها.

فمنهم من صنف له التفسير (٢) ومنهم من أخرج منه الأحكام الفقهية (٣)،

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرآن العظيم (١ / ١٤٦ - ١٤٨) طبعة شيخنا حفظه الله.

<sup>(</sup>۲) وكان أولهم وشيخهم العالم محمد بن جرير الطبري وكتابه .. «جامع البيان في تأويل القرآن» وهو مطبوع ومتداول.

 <sup>(</sup>٣) ككتاب «الجامع لأحكام القرآن» للإمام محمد بن أحمد بن أبي بكر المعروف والمشهور
 بـ (القرطبي) وكتابة مطبوع ومشهور

ومنهم من صنف له كتب القراءات، وكذلك الوقف والابتداء، وفضائل من قرأه و ..........

فلو وُضِعَ كل كتاب استخرج من القرآن جَنبًا بِجَنب لغطى الأرض بأسرها. ومن علمائنا كذلك من استخرج منه الأمثال التي ضربها الله للناس لعلهم يتذكرون

فكان من هؤلاء، الإمام قاضي القضاة الشافعي الكبير علي بن محمد بن حبيب أبو الحسن الماوردي.

وكذلك شيخ الإسلام أبو عبدالله محمد بن أبي بكربن أيوب ابن قيم الجوزية تعتلله.

فقد قاما بجمع الأمثال التي ضربها الله جل وعلا في كتابه الكريم ﴿ وَلَكُلِّ وَلَكُلِّ وَلَكُلِّ وَلَكُلِّ وَلَكُلّ وَجَهَةً هُوَمُوَلِّهَا ﴾. فليست طريقة الماوردي في جمعه وشرحه للأمثال كطريقة ابن القيم، عليهما رحمة الله وبركاته.

وسوف أعقد فصلاً لكل كتاب على حدة أصف فيه مبناه ومعناه، وموارده، وغير ذلك.

وأسأل الله جل وعلا في علاه أن يجعله زاداً لحسن المصير إليه، وعتادًا حين القدوم عليه، إنه بكل جميل كفيل وهو حسبنا ونعم الوكيل وصلى الله عليه نبينا وسلم تسليماً كثيراً

أبو عمرو الأثري أسامة آل عكاشه عفا الله عنه وعن المسلمين أجمعين قُبيل فجر الثامن من شهر رجب لعام ١٤٣١هـ

الموافق ۲۲/۲/ ۲۰۱۰م

#### نبذة عن الأمثال

#### أهمية المثل في الكلام:

- للمثل في الكلام مكانةٌ هامةٌ ووظيفةٌ لا تنكر فائدتها، فله تأثير عجيب في الآذان وتقرير غريب لمعانيها في الأذهان.

#### قال إبراهيم النظّام:

- يجتمع في المثل أربعة لا تجتمع في غيره من الكلام:

١ - إيجاز اللفظ. ٢ - إصابة المعنى.

٣- حسن التشبيه. ٤- جودة الكفاية، فهو نهاية البلاغة.

وقد ضرب الله ورسوله الأمثال للناس لتقريب المراد وتفهيم المعنى وإيصاله إلى ذهن السامع ، وإحضاره في نفسه بصورة المثال الذي مثل به فقد يكون أقرب إلى تعقله وفهمه وضبطه واستحضاره له باستحضار نظيره – فأن النفس تأنس بالنظائر والأشباه، وتنفر من الغربة والوحدة وعدم النظير.

- ففي الأمثال من تأنس النفس وسرعة قبولها وانقيادها لما ضرب لها مثله من الحق أمر لا يجحده أحد ولا ينكره. وكلما ظهرت الأمثال إزداد المعنى ظهوراً ووضوحاً، فالأمثال شواهد المعنى المراد، وهي خاصية العقل ولبه وثمرته (١).

#### التأليف في الأمثال:

ولمكانة الأمثال وأهميتها اهتم العلماء بالتأليف فيها قديماً وحديثًا حيث جموعها ورتبوها وشرحوا غريبها وبينوا القصص التي صدرت عنها والمناسبات التي تضرب فيها وتُحكى.

ونحن نشير إلى بعضها وخاصة فيها يتعلق بأمثال القرآن وأمثال الحديث. فمنها:

- «جمهرة الامثال للعسكري». (لأبي هلال حسن بن عبدالله توفي سنة ٣٩٥

<sup>(</sup>١) انظر «إعلام الموقعين» لابن القيّم الجوزية، جزء (١/ ٢٩١).

هجرية رتبه على حروف المعجم).

- «مجمع الأمثال» للميداني (أبي الفضل أحمد بن محمد النيسابوري توفي سنة ١٨ هجرية، جمع فيه نيفًا وستة آلاف مثل رتّبها على حروف المعجم كذلك).
  - «المستقصى» للزمخشري.
  - «أمثال القرآن» للجنيد بن محمد القواريري المتوفي سنة ٢٩٨ هجرية .
    - «أمثال القرآن» لنفطوية المتوفي سنة ٣٢٣ هجرية.
    - «أمثال القرآن» لمحمد ابن الحسين السلمي (٢١٤ هجرية).
- «رسالة في أمثال القرآن» مع شرح روضات الأمثال لأحمد بن عبدالله
   الكوزكفاني طبع فارس سنة ١٣٢٤ هجرية.
- «الأمثال القرآنية» لعلي ابن محمد الماوردي . (وهو كتاب، وسيأتي الكلام عليه بالتفصيل)
- «أمثال القرآن وأثرها في الأدب العربي إلى القرن الثالث الهجري» لنوري الحق تنوير، وهي رسالة ماجستير، مخطوطة بمكتبة كلية دار العلوم ومكتبة جامعة القاهرة.
  - «أمثال القرآن» للدكتور مجمود بن الشريف، طبع دار المعارف مصر.
- «الأمثال القرآنية» لعبد الرحمن حسن حنبكة الميداني، دار القلم دمشق بيروت .
- «الأمثال في النثر العربي القديم مع مقارنتها بنظائرها في الآداب السامية الأخرى». للدكتور عبدالمجيد عابدين.

#### المؤلفات في أمثال الحديث:

- أفرد الترمذي في كتابه مكاناً خاصاً تحت عنوان أبواب الأمثال عن رسول الله عليه الصلاة السلام ذكر فيه أربعة عشر حديثًا.
- «كتاب الأمثال الحديث المروية عن رسول الله على الله الله الله الله على الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن

بن عبدالرحمن ابن خلاد الهرمزي وهو كتاب صغير بمعهد المخطوطات بجامعة الدول العربية رقم ٩٤ حديث.

- «كتاب الأمثال» الحديث للدكتور عبدالمجيد محمود كلية دار العلوم جامعة القاهرة - مكتبة دار التراث، وهو أجمع كتاب في هذا الباب ومنه لخصنا هذا الموضوع (١).
- «أمثال الضبّى»، لمفضل الضبي (ت ١٨٠هـ)، وقد طبع فيها نعلم طبعتين: الأولى في مطبعة الجوانب بالقسطنطينية ١٣٠٠هـ، والثانية بالقاهرة ١٣٢٧هـ.
- «كتاب الأمثال» لأبي عكرمة الضبّي (ت ٢٥٠هـ) وقد نشره المجمع العلمي العربي بدمشق سنة ١٩٧٤م بتحقيق د.رمضان عبدالتواب . والكتاب يشتمل على مائة وأحد عشر مثلاً.
- «كتاب الأمثال» لأبي فيد مؤرج السدوسي (ت ١٩٨هـ) وقد نشر مرتين، مرة في القاهرة نشره د.رمضان عبدالتواب . ١٩٧١، وأخرى في السعودية بتحقيق د. أحمد محمد الطيب ١٩٧٠.
  - «الامثال» لزيد بن رفاعة ، نشر بحيد أباد بالهند سنة ١٣٥٨ هـ.
- "فصل المقال في شرح كتاب الأمثال"، لأبي عبيد البكري بتحقيق عبدالمجيد عابدين وإحسان عباس. والكتاب أصلاً لأبي عبيد ابن سلام (ت ٢٢٤). وشرحه أبو عبيد البكري. طبع مرة في الخرطوم سنة ١٩٣٧ وثانية ببيروت سنة ١٩٣٧م.
- «الفاخر للمفضل بن سلمة» (ت ٢٩١هـ) نشره الأستاذان عبدالعليم الطحاوي ومحمد على النجار سنة ١٩٦٠ مصر . ويشتمل الكتاب على خمسائة

<sup>(</sup>١) انظر المصدر المذكور من (ص٨٦ – ٩٠).

#### واحد وعشرين مثلاً.

- «أمثال القرآن» للشريف منصور عون العبدلي ، رسالة ماجستير مقدمة لكلية الشريعة بمكة المكرمة عام ١٣٩٤هـ.
- «الدرة الفاخرة في الأمثال السائرة» للأصفهاني. حمزة بن الحسن الأصفهاني (ت ٥٦هـ) تحقيق الاستاذ عبدالمجيد قطامش ، طبعة دار المعارف بمصر ١٩٧٢.
- «جمهرة الأمثال» لأبي هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) يتحقيق الأستاذين محمد أبي الفضل إبرراهيم ، وعبدالمجيد قطامش سنة ١٩٦٤.

المستقصي في الأمثال للزمخشري (ت ٥٣٨هـ) بتحقيق الدكتور/ محمد المعبد خان مدير دائرة المعارف.

«مجمع الامثال للميداني» (ت ٥١٠) العثمانية بحيدر أباد بالهند سنة ١٩٦٢ في جزئين:

وقد طبع هذا الكتاب طبعات متعددة منها في القاهرة ١٢٨٤هـ وطهران ١٢٩٠ه وبيروت ١٩٦١م.

- «كتاب الأمثال» للطالقاني على بن الفضل (ت ٢١هـ).
- «كتاب الأمثال» لأبي الفضل الميكالي عبيد الله بن أحمد (٤٣٦هـ) وقد طبع بتحقيق زكى مبارك ١٣٤٤هـ بالقاهرة.
- أما «كتب الأمثال» التي لم تر النور بعد، وما زالت حبيسة في خزائن دور الكتب والمتاحف
- مخطوط لابن الأنباري محمد بن القاسم وهو موجود في استنبول وذكره ابن خالكان ٢ / ٥٥، كما ذكره ابن خير الإشبيلي في فهر سته.
  - «الأمثال للأصمعي» ، ذكره ابن خير (٣٤٠).
  - «الأمثال» لأبي زيد سعيد بن أوس الأنصاري، ذكره ابن خير ٧٧١.

- «الامثال الكامنة في القرآن والسنة» للحسن بن الفضل (٧٥).
  - «مجامع الأمثال» للبيهقي ، تلميذ لاميداني (ت٥٦٥هـ).
- «الامثال للثعالبي» موجود في مكتبة الأحمدية بتونس تحت رقم (٤٧٩٤) ومكتوب في القرن الحادي عشر للهجرة.
- «جوهرة الامثال» لابن عبد ربه (ت ٣٢٨هـ) الأحمدية بتونس تحت رقم (٤٧٩٢).
  - «زبدة الامثال» للزنخشري ، الأحمدية بتونس تحت رقم (٥٦٤٥).
- «الأمثال» لعبيد بن شريه الجرهمي، ذكره ابن النديم في الفهرست (٩٠).
- «الأمثال» لصحار بن العياش العبدي، ذكره ابن النديم في الفهرست (٩٠).
  - «الأمثال» لعلاقة الكلافة، ذكره ابن النديم في الفهرست (٩).

\* \* \* \* \*

# أَمْثُ الْ الْقُرْآنِ

تأليف **قَاضي القُضَاةِ الشَّافعيّ** عَليَّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَبِيب أبي اَلْحَسنِ الْمَاوَردِيِّ ثَحَمَّلَتْهُ

حقَّقَهُ وخَرَّجَ أَحَادِيثه وَعَلَّقَ عَلَيْهِ أَبُو عَمرُو الأَثْرِيِّ عَفَا اللهُ عَنهُ 

#### ترجمة قاضي القضاة الشافعي المعروف بالماوردي كخلَّلتُهُ

اسمه ونسبه: (۱)

عَلَى بن محمد بن حبيب الماوردي، البصري، الشافعي.

لقبه:

لقبه أهل السير والطبقات بـ «الماوردي» ، و «أقضى القضاة» ، «البصري» ، «الشافعي» .

أما الماوردي: بفتح الميم والواو وسكون الراء وفي آخرها الدال المهملة: هذه النسبة إلى بيع الماورد وعمله، لأن بعض أجداده كان يعمله أو يبيعه (٢).

وأما «أقضى القضاة» فقد وصفه به جُل من ترجم له، وذلك لتصدره القضاء والفتيا وتبحره في العلم الشرعية، لقب به في عام ٤٢٩ هـ.

وقد جرى بينه وبين الفقهاء إنكار لهذه التسمية كأبي الطيب الطبري والصيمري، وقال: لا يجوز أن يسمى به أحد هذا بعد أن كتبوا خطوطهم بجواز تلقيب جلال الدولة ابن بهاء الدولة ابن عضد الدولة بملك الملوك الأعظم، فلم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في طبقات الشافعية لابن السبكي 0 / 777 ، الإسنوي 7 / 777 ، ابن كثير في طبقاته 9 / 877 ، ابن هداية الله 101 ، الشيرازي 101 ، وفيات ابن قنفذ 127 ، طبقات المفسرين للسيوطي 100 ، طبقات المفسرين للداودي 100 ، 100 ، الميز للذهبي 100 ، 100 ، العبر 100 ، 100 ، دول الإسلام 100 ، الميزان 100 ، المنتظم تاريخ بغداد 100 ، الأنساب 100 ، 100 ، معجم الأدباء 100 ، 100 ، المنتظم 100 ، 100 ، الكامل 100 ، اللباب 100 ، 100 ، تتمة المختصر 100 ، مفتاح السعادة 100 ، 100 ، مغتاح السعادة 100 ، مغتاح السعادة المنافق من تاريخ دول آل سلجوق 100 ، وفيات الأعيان 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ، 100 ،

يلتفت إليهم واستمر له هذا اللقب إلى أن مات (١١).

وأما تلقبيه بالبصري - بفتح الباء الموحدة وسكون الصاد المهملة وفي آخرها الراء هذه النسبة إلى البصرة محل ولادته (٢).

کنیته: <sup>(۳)</sup>

كنيته المصنف رحمه الله «أبو الحسن»

ولادته: (٤)

ولد عليه سحائب الرحمة في البصرة سنة أربع وستين وثلاث مائة هجرية. نشأته:

نشأ الماوردي منذ نعومة أظفاره في أسره مُحبة للعلم ولأهله فاشتغل في صباه بعلوم الحديث رواية ودراية، وبالفقه والأصول وغيرهما من علوم الشرع، فكان يسمع الحديث على عادة المحدثين من الشيوخ، كالحسن بن علي الجيلي، ومحمد ابن المعلي الأزدي، ومحمد بن عدي المنقري، كما أنه تلقى الفقه وعلومه على أبي القاسم الصميري أحد أثمة البصرة ثم ارتحل على عادة طلاب العلم فنهل من منهل الشيخ أبي حامد الإسفراييني، وبه تخرج ثم أخذ الأدب على الشيخ أبو محمد الباقي، ثم بعد ذلك تصدر للحديث والتدريس والقضاء، فكان من أنظر أهل زمانه عليه رحمة الله تعالى.

شيوخه:

#### ۱ - الصيمري: <sup>(ه)</sup>

<sup>(</sup>۱) وشرط المقلب بهذا اللقب: أن يكون دون منزلة ومن تلقب بقاضي القضاة. معجم الأدباء ۱۲ / ۵۲ ، ۵۳ .

<sup>(</sup>۲) الأنساب (۱/ ۳۲۳) ، الإكهال (۱ / ۳۸۹) ، معجم البلدان (۱ / ۳۲۰) ، اللباب (۱ / ۱۰۸).

<sup>(</sup>٣) مصادر الترجمة

<sup>(</sup>٤) مصادر الترجمة

<sup>(</sup>٥) الشيرازي ١٢٥، معجم البلدان ٣/ ٤٣٩، السير ١٧ / ١٤، الإسنوي ٢/ ١٢٧، تهذيب الأسهاء ٢/ ٢٦٥، السبكي ٢/ ٣٣٩، ابن قاضي شبهة ١/ ١٨٤، وابن هداية الله ١٢٩.

شيخ الشافعية وعالمهم، القاضي أبو القاسم عبدالواحد بن الحسين الصيمري من أصحاب الوجوه.

تفقه بأي حامد المروروذيِّ وبأبي الفياض ، وارتحل الفقهاء إليه إلى البصرة وعليه تفقه أقضى القضاة الماوردي.

قال الذهبي في السير: وقد حَدَّثَ ببعض كتبه خفي سنة سبع وثمانين وثلاث مائة.

والصيمري: بصاد مهملة مفتوحة ، ثم ياء ساكنة بعدها ميم مفتوحة ضمها بعضهم ، منسوب إلى صيمري نهر من أنهار البصرة عليه عدة قرى (١).

#### ٧- المُنْقَرِي:

محمد بن عدي المنقري بكسر الميم وسكون النون، وفتح القاف والراء هذه النسبة إلى بني منقر بن عبيد بن مقاعس بن عمرو بن كعب بن سعد بن زيد مناة بن تميم بن مر بن أد بن طابخة بن إلياس بن مضر قبن نزار بن سعد بن عدنان (۲).

#### ٣- الجيلي:

الحسن بن على بن محمد الجيلي صاحب أبي حنيف أخذ عنه الحديث (٣). ٤- الأزدى:

محمد بن المعلَّى الأزدي . أخذ عنه علوم العربية (١).

٥- البغدادي:

جعفر بن محمد البغدادي.

<sup>(</sup>١) معجم البلدان ٣/ ٤٤٩، اللياب ٣/ ٢٥٥، لب اللياب ٢/ ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأنساب ٥/ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٣) الأنساب في ترجمة الماوردي ومصادر ترجمة الماوردي.

<sup>(</sup>٤) معجم الأدباء ١٩ / ٥٥.

#### ٦- أبو حَامد الإسْفَرَيينِي: (١)

الأستاذ العلامة، شيخ الإسلام، أبو حامد، أحمد بن أبي طاهر محمد بن أحمد الإسفراييني، شيخ الشافعية ببغداد.

ولد سنة أربع وأربعين وثلاث مئة.

وقدم بغداد وله عشرون سنة فتفقه على أبي الحسن بن المرزبان، وأبي القاسم الدَّارَكي. وبرع في المذهب وأربي حعلى المتقدمين، وعظم جاهه عند الملوك.

قال الخطيب : حدثونا عن أبي حامد ، وكان ثقة ، حضرت تدريسه في مسجد ابن المبارك ، وسمعت من يذكر أنه يحضر درسه سبع مئة فقيه ، وكان الناس يقولون : لو رآه الشافعي ، لفرح به.

قال الخطيب: مات أبوحامد في شوال ، سنة ست وأربع مائة ، وكان يومًا مشهودًا ، ودفن في داره ، ثم نقل بعد أربع سنين ، ودفن بباب حرب ، رحمه الله.

#### ٧- الباقى: (٢)

شيخ الشافعية، أبو محمد عبدالله بن محمد البخاري ، المعروف بـ «الباقي» نزيل بغداد، وتلميذ أبي على بن أبي هريرة، وأبي إسحاق المروزي، قد عمر دهراً.

<sup>(</sup>۱) طبقات العبادي ۱۰۷ ، طبقات الشيرازي ۱۰۳ ، تاريخ بغداد ٤ / ٣٦٨ – ٣٧٠ ، الأنساب ١/ ٢٣٧ – ٢٣٨ ، المنتظم ٧ / ٢٧٧ ، معجم البلدان ١ / ١٧٨ ، تهذيب الأسهاء واللغات ٢/ ٢٠٨ – ٢١٠، وفيات الأعيان ١ / ٢٧ – ٤٧ ، المختصر في أخبار البشر ٢/ ١٥٢ ، العبر ٣/ ٩٢ ، دول الإسلام ١ / ٣٤٢ ، الوافي بالوفيات ٧ / ٣٥٨ ، ٥٥٧ / مرآة الجنان ٣ / ١٥٧ ، طبقات السبكي ٤/ ٢١ – ٤٧ ، طبقات الإسنوي ١/ ٥٧ ، البداية والنهاية ١١٠ ٢ ، ٣ ، النجوم الزاهرة ٤/ ٢٣٩ ، طبقات ابن هداية الله ١٢٧ – ١٢٨ ، شذرات الذهب ٣/ ٢٧ ، ١٧٩ .

<sup>(</sup>۲) انظر السير ۱۷ / ۲۹، ۹۸، ۱۹، ابن قاضي شهبه ۱/ ۱۵۹ يتيمة الدهر ۳ / ۱۲۲؛ العبادي ۱۱۰ السبكي ۳ / ۳۱۰ النجوم الزاهرة ٤ / ۲۱۹، الشيرازي ۱۰۲، المنتظم ٤ / ۲٤٠، البداية السبكي ۳۲ ، اللباب ۱ / ۲۱۲.

قال الذهبي: كان من بحور العلم، ماهراً بالعربية ، حاضر البديهة بديع النظم ، وكان من أصحاب الوجوه تفقه به جماعة.

مات في المحرم سنة ثهان وتسعين وثلاث مائة وصلى عليه الشيخ أبو حامد الإسفراييني.

تلاميذه:

١ - الخطيب: (١)

أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدي الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي . أحد حفاظ الحديث وضابطيه المتقنين . ولد في جمادي الآخرة سنة اثنتين وتسعين وثلاثهائة ، وتفقه على القاضي أبي الطيب الطبري وأبي الحسن المحاملي واستفاد من الشيخ أبي إسحاق الشيرازي وأبي نصر بن الصباغ وشهرته في الحديث تغني عن الإطناب في ذكر مشايخه فيه وتعداد البلدان التي رحل إليها وسمع فيها ، وذكر مصنفاته في ذلك فإنها تزيد على ستين مصنفاً ، منها تاريخ بغداد.

تُوفي في ذي الحجة سنة ثلاث وستين وأربعهائة ودفن إلى جانب بشر الحافي. وقال ابن خلكان: سمعت أن الشيخ أبا إسحاق ممن حمل جنازته لأنه انتفع به كثيراً وكان يراجعه في الأحاديث التي يودعها كتبه.

٢- عبدالملك بن إبراهيم بن أحمد أبو الفضل الهمداني الفرضي المعروف بالمقدسي<sup>(۲)</sup>

من أهل همذان . سكن بغداد إلى حين وفاته.

سمع أبا نصر بن هبيرة ، وأبا الفضل بن عَبْدَان الفقيه ، وأبا محمد عبدالله بن جعفر الخبازي وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في طبقات ابن قاضي شبهة ۱/ ۲٤٠، طبقات السبكي ۳/ ۱۲، وفيات الأعيان ال/ ۲۰، النجوم الزاهرة ٥/ ٧٨، شذرات الذهب ٣/ ٣١١، البداية والنهاية ١٢/ ١٠١، تذكرة الحفاظ ٣/ ١٣٥، معجم الأدباء ٤/ ١٣.

<sup>(</sup>۲) الكامل بان الأثير ۱۰ / ۲٦١ ، المنتظم ۹ / ۱۰۰ ، طبقات السبكي ٥ / ١٦٢ – ١٦٤ ، طبقات الإسنوى

وحدث باليسير ، وكان من أئمة الدين وأوعية العلم.

توفي في شهر رمضان سنة تسع وثهانين وأربعهائة ، وقد قارب الثهانين ، ولم يكن يخبر بمولده ، على ما ذكر ولده أبو الحسن محمد بن عبدالملك.

٣- محمد بن أحمد بن عبدالباقي بن الحسن بن محمد بن طوق أبو الفضائل ،
 الربعي ، الموصلي (١)

تفقه على الماوردي ، وأبي إسحاق الشيرازي .

وسمع الحديث من أبي إسحاق إبراهيم بن عمر البرمكي والقاضي أبي الطيب الطبري، وأبي القاسم التنوخي، وأبي طالب بن غيلان والحسن بن جعلى الجوهري، وغيرهم.

مات في مُستهل صفر، سنة أربع وتسعين وأربعهائة ، ودفن في مقبرة الشونيزي.

٤- على بن سعيد بن عبدالرحمن بن محرز بن أبي عثمان المعروف بأبي الحسن العبدري (٢)

له «مختصر الكفاية» في خلافيات العلماء ، من بني عبدالدار ، ومن أهل ميورقة، من بلاد الأندلس.

كان ررجلا عالماً مفتياً ، عارفا باختلاف العلماء.

توفي ببغداد ، يوم السبت سادس عشر جمادي الآخرة، سنة ثلاث وتسعين وأربعهائة.

 <sup>(</sup>١) انظر ترجمته في طبقات الشافعية للسبكي ٤ /١٠٢ ، البداية والنهاية ١٢ / ١٦١ ،
 المنتظم ٩ / ١٢٦، الوافي بالوفيات ٢ / ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات الشافعية الكبرى لابن السبكى ٥ / ٢٥٧.

٥- ابن خيرون <sup>(١)</sup>

الإمام العالم الحافظ المسند الحجة ، أبو الفضل أحمد بن الحسن بن أحمد بن خيرون البغدادي المقرئ ابن الباقلاني.

ولد سنة أربع وأربع مئة.

قال أبو منصور: كتبوا مرة لعمي: الحافظ ، فغضب ، وضرب عليه وقال: قرأنا حتى يكتب لى الحافظ؟!.

مات في رجب سنة ثمان وثمانين وأربع مائة، وله أربع وثمانون سنة وشهر. ٦- عبدالرحمن بن عبدالكريم بن هوازن أبو منصور القشيري (٢)

أحد أولاد الأستاذ أبي القاسم ، من السيدة الظاهرة فاطمة بنت الأستاذ أبي على الدقاق.

وكان أبو منصور هذا جميل السيرة ورعا عفيفا فاضلاً ، محتاطاً لنفسه في مطعمه ومشربه وملبسه ، مستوعب العمر بالعبادة ، مستغرق الأوقات بالخلوة.

سمع الكثير من والده ، ومن أبي حفص عمر بن احمد بن مسرور ، وأبي سعيد ومحمد بن إبراهيم بن محمد بن يحيى المزكي وغيرهم.

مولده في صفر سنة عشرين وأربعائة ، ووفاته في شعبان لسنة اثنتين وثمانين وأربعائة.

٧- عبدالواحد بن عبدالكريم بن هَوازنِ الأستاذ أبو سعيد ابن الأستاذ أبي القاسم القشيري الملقب ركن الإسلام (٣)

<sup>(</sup>۱) المنتظم ۹/۸۷، الكامل لابن الأثير ۱۰/ ۲۵۳، دول الإسلام ۲/۱۷، العبر ۳/۳۱۹، ميزان الاعتدال ۱/ ۹۲، تذكرة الحفاظ ٤/ ۱۲۰۷ – ۱۲۰۹، عيون التواريخ ۱۳/ ۵۱، الوافي بالوفيات ٦/ ٣٢٠، البداية والنهاية ۱۲/ ۱۶۹، لسان الميزان ۱/ ۱۵۰، طبقات الحفاظ ٤٠٠، شذرات الذهب ٣/٣٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في الطبقات الكبرى ٥ / ١٠٥ ، العقد الثمين ٥ / ٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الطبقات الكبرى لابن السبكي ٥/ ٢٢٥ ، العبر ٣/ ٣٣٩.

وسعيد في كنيته بالياء، أما سعيد بإسكان العين، فذاك أخوه عبدالله .

كلاهما ولد الأستاذ أبي القاسم، وشبل ذلك الأسد الذي تَجِمُ دونه الضَّر اغِم، وقُرة عين تلك الذات الطاهرة، وأحد ولدين بل أحد ستة نجوم زاهرة.

ولد عبدالواحد سنة ثماني عشرة وأربعهائة قبل إمام الحرمين بسنة ، ونشأ في العلم والعبادة ، وأخذ حظًا وافراً من الأدب وكان مداوماً على تلاوة القرآن.

ذكره عبدالغافر ، فقال: ناصر السنة ، أوحد عصره فضلاً ونفسًا وحالا، وبقية مشايخ العصر خفي الحقيقة والشريعة ، نشأ صبيًا في عبادة الله تعالى وفي التعلم ، خطب المسلمين قريبًا من خمس عشرة سنة ، ينشئ الخطب كل جمعة خطبة جديدة جامعة للفوائد ، معدودة من الفرائد. انتهى.

٨- عبدالغني بن نازل بن يحيى بن الحسن بن يحيى بن شاهي الألواحي أبو
 محمد المصري (١)

من أهل ألواح بُليدة من بلاد مصر .

قدم بغداد وتفقه بها ، وسمع أبا طالب بن غيلان ، وأبا إسحاق البرمكي ، وأبا محمد الجوهري والقاضي أبا الطيب الطبري وأبا الحسين بن النرسي والقاضي أبا الحسن الماوردي وأبا يعلي بن الفراء ، وغيرهم.

قال السبكي : ووقع في تاريخ شيخنا الذهبي أنه توفى سنة ثلاث وثمانين ، والأشبه ما في تاريخ ابن النجار .

9 - أحمد بن على بن بدران أبو بكر الحلواني <sup>(١)</sup>

سمع أبا إسحاق الشيرازي يقولفي اختياره ورأيه: إنه يجوز صرف زكاة الفطر إلى النفس الواحدة.

 <sup>(</sup>۱) انظر الطبقات الكبرى لابن السبكي ٥ / ١٣٥ ، اللباب ١/ ٦٦ وفيه عبدالغني بن أبان ومعجم البلدان ٤ / ٨٧٤ .

<sup>(</sup>۲) انظر الطبقات الكبرى لابن السبكي ٦ / ٨٢، العبر ٤/ ١٢ والكامل ١٠/ ١٧٥، والمنتظم ٩ / ١٧٥، الشذرات ٤ / ٢٢١.

ولد في حدود سنة عشرين وأربعمائة.

توفي سنة سبع و خمسمائة.

١٠ أي النرسي (١)

الشيخ الإمام الحافظ ، المفيد المسند ، محدث الكوفة ، أبو الغنائم محمد بن على بن ميمون بن محمد النرسي، الكوفي ، المقرئ، الملقب بأبي لجودة قراءته.

ولد سنة أربع وعشرين وأربع مئة.

وكان يقدم كل سنة من الكوفة من سنة ثمان وتسعين في رجب ، فيبقى ببغداد إلى بعد الفطر ، ويرجع ، وكان ينسخ بالأجرة ، يستعين على العيال ، وكذا كان أبة عامر العبدري يثني عليه ، ويقول : ختم هذا الشأن بأبي رحمه الله.

مرض أبيُّ ببغداد وحُمِلَ ، فأدركه الأجل بالحلة، وحمل إلى الكوفة ميتًا ، فدفن بها ، مات يوم سادس عشر شعبان سنة عشر وخمس مئة.

قال الذهبي: عاش ستًا وثمانين سنة.

۱۱ - ابن کادش <sup>(۲)</sup>

الشيخ الكبير أبو العز أحمد بن عبيدالله بن محمد بن عبيد الله بن محمد بن أحمد ابن حمد ابن حمد ابن حمد ابن حمد ابن عمر بن إبراهيم بن عيسى ابن صاحب النبي على عتبة بن فرقد السلمي العُكبري، المعروف بابن كادش، أخو المحدث أبي ياسر محمد.

ولد في صفر سنة اثنتين وثلاثين وأربع مئة ، وطلب الحديث وقرأ على

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء ۱۹/ ۲۷۶ – ۲۷۲، المنتظم ۹ / ۱۸۹، تاريخ الإسلام ٤ / ۱۹۸، دول الإسلام ۲ /۳۷، العبر ٤ / ۲۲، تذكرة الحفاظ ٤/ ١٢٦٠ – ١٢٦٢، الوافي ٤ / ١٤٣ – ١٤٤ النجوم الزاهرة ٥ / ٢١٢، طبقات الحفاظ ٤٥٨.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في الأعلام ٣/ ٣٢١ وطبقات الفقهاء للشيرازي ١٠٦ – ١٠٧ وتاريخ بغداد ٨ / ٣٥٨ ووفيات الأعيان ٢ / ١٩٥ وطبقات الشافعية للسبكي ٣/ ١٧٦ – ١٩٧ والبداية والنهاية ١٢ / ٧٩، والأنساب للسمعاني ٩ / ٤٢ وشذرات الذهب ٣ / ٣٢٥ والعقد المذهب لابن الملقن ص٥٥ ومررآة الجنان ٣/ ٧٠ وكتاب العبر للذهبي ٣/ ٢٢٢.

المشايخ ونسخ بخطه الرديء المعقد جملة، وجمع وخرج.

قال مرة: ولدت سنة اثنتين وثلاثين ، وسئل مرة فقال : سنة إحدى وثلاثين.

وقال يوسف الدمشقي: سألته ، فقال: في المحرم سنة سبع وثلاثين .

مات في جمادي الأولى سنة ست وعشرين وخمس مئة.

#### أقـــرانه:

كان عصر المؤلف – رحمه الله – عصرًا ازدهر فيه العلم ، وتعددت سبله ، وكثرت فيه المدارس والربط، فتعددت على أثر ذلك المشايخ والعلماء الأجلاء ، فكان من أقرران مؤلفنا – رحمه الله – الكثير منهم.

#### ١ - أبو الطيب الطبرى: (١)

طاهر بن عبدالله بن طاهر بن عمر القاضي العلامة ، أبو الطيب الطبري ، من آمل طبرستان . أحد أئمة المذهب وشيوخه والمشاهير الكبار ولد بآمل طبرستان سنة ثهان وأربعين وثلاثهائة . سمع من أبي أحمد الغطريفي، وأبي الحسن الدارقطني وابن عرفه وغيرهم.

وقال القاضي أبو بكر الشامي: قال ابن قاضي شبهة للقاضي أبي الطيب وقد عمر: لقد متعت بجوارحك أيها الشيخ ، فقال: ولم لا وما عصيت الله بواحدة منها قط – أو كها قال توفي ببغداد في ربيع الأول سنة خمسين وأربعهائة ، ودفن بباب حرب . ومن تصانيفه «التعليق» نحو عشر مجلدات وهو كتاب جليل ، وهلمجرد» وشرح الفروع.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في الأعلام 7/70 وطبقات الفقهاء للشيرازي 1.10 - 1.00 وتاريخ بغداد 1.00 ووفيات الأعيان 1/00 وطبقات الشافعية للسبكي 1/00 والبداية والنهاية 1/00 والأنساب للسمعاني 1/00 وشذرات الذهب 1/00 والعقد المذهب لابن الملقن 1/00 ومرآة الجنان 1/00 وكتاب العبر للذهبي 1/00

#### ٢- الإسكاف: (١)

عبدالجبار بن علي بن محمد الأستاذ أبو القاسم الإسفراييني ، المعروف بالإسكاف ، تلميذ الأستاذ الشيخ أبي إسحاق الإسفراييني وشيخ إمام الحرمين في الكلام . له المصنفات في الأصلين وفي الجدل.

قال عبدالغافر: كان شيخًا جليلاً ، من رؤوس الفقهاء والمتكلمين ، له اللسان في النظر والتدريس ، والتقدم في الفتوى مع لزوم طريقة السلف من الزهد والورع، عديم النظير في وقته ، ما رئي مثله، عاش عالماً عاملاً .

قال عبدالغفار: توفى في صفر سنة اثنتين وخمسين وأربعهائة.

٣- الصَّيْمَريُّ: (٢)

القاضي ، العلامة أبو عبدالله؛ الحسين بن على بن محمد ، الصَّيْمَرِيُّ الحَنَفِيُّ قال الخَفِيُّ قال الخَفيُّ قال الخطيب: مات في شوال سنة ست وثلاثين وأربع مئة عن إحدى وثمانين ق.

#### ٤ - الدارمي: (٣)

محمد بن عبدالواحد بن محمد بن عمر بن ميمون ، الإمام أبو الفرج الدارمي، البغدادي ، نزيل دمشق.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في طبقات لاشافعية للاسنوي ص٣٦ وطبقات الشافعية للسبكي ٣ / ٢٢٠ وهداية العارفين ١ / ٤٩٩ .

<sup>(</sup>۲) تاريخ بغداد ۸ / ۹۸ ، ۷۹ ، الأنساب المتفققه ۹۱ ، ۹۲ الأنساب ۸ / ۱۲۸ ، المنتظم ۸ / ۱۱۹ معجم البلدان ۳ / ۲۹۵ ، اللباب ۲ / ۲۰۵ ، المختصر في أخبار البشر ۲ / ۱۹۷ ، العبر ۳ / ۱۸۹ ، تتمة المختصر ۱ / ۷۲ ، البداية والنهاية ۱۲ / ۵۲ ، الجواهر المضيئة ۲ / ۱۸ النجوم الزاهرة ٥ / ۳۸ ، تاج التراجم ۲۲ ، طبقات الفقهاء لطاش كبري ۸۰ الطبقات السنية (۷۷۰)، كشف الظنون ۲ / ۱۹۲۸ ، ۱۸۲۷ ، شذرات الذهب ۳ / ۲۵۲ ، الفوائد البهية ۲۷ ، هدية العارفين ۱ / ۳۰۹ ، تهذيب ابن عساكر ٤ / ۳٤۷ ، ۳٤۸ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد ٢ / ٣٦٣ والأنساب للسمعاني ٥ / ٢٧٩ وطبقات الشافعية للسبكي ٣ / ٧٧ وطبقات الفقهاء للشيرازي ص١٠٧ وطبقات الشافعية لابن هداية ص٥١.

مولده سنة ثمان وخمسين وثلاثمائة . توفي بدمشق في ذي القعدة سنة ثمان وأربعين وأربعين ودفن وأربعين ودفن بباب الفراديس.

#### ٥- أبو عاصم العبادي: (١)

محمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله بن عباد القاضي أبو عاصم العبادي الهروي، أحد أعيان الأصحاب.

قال أبو سعد السمعاني: كان إماماً متثبتاً ، منتظراً ، دقيق النظر ، سمع الكثير.

#### ٦- الكازروني: <sup>(۲)</sup>

محمد بن بيان بن محمد الكازروني ، سكن آمد. قال الذهبي في ترجمة الفارقي أن الكازروني أخذ عن المحاملي . أخذ عنه الشيخ نصر المقدسي وأبو بكر الشاشي وأبو على الفارقي وأبو المحاسن الروياني وصنف كتاباً في الفقه سماه «الإبانة» . مات سنة خمس وخمسين وأربعهائة.

#### ٧- الفَنَّاكِي: (٣)

أحمد بن الحسين أبو الحسين ، الرازي الفَنَّاكِي ، بفاء مفتوحه ونون مشددة وكاف مكسورة . ولد بالرى

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات الشافعية للإسنوي ص٣١٥، وطبقات الشافعية للسبكي ٣/٣٤ ومرآة الجنان ٣/ ١٨، ووفيات الأعيان ٣/ ٣٥٦ وشذرات الذهب ٣/ ٣٠٦ والأنساب للسمعاني ٩/ ١٧٣ وكتاب العبر للذهبي ٣/ ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في طبقات الشافعية الوسطي ق٦٨/ ب وطبقات الشافعية للإسنوي ٣٩٦ وهدية العارفين ٢ / ٧١ وطبقات الشافعية للسبكي ٣ / ٥٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر ترجمنه في طبقات الشافعية للإسنوي ص٥٥٥ وطبقات الشافعية للسبكي ٣/ ٧ وهدية
 العارفين ١ / ٧٧ ومعجم المؤلفين ١ / ٢٠٧ .

#### ٨- أبو عبدالله الوتّي: (١)

الحسين بن محمد بن عبدالواحد، أبو عبدالله الوني – بواو مفتوحة ونون مشددة الفرضي ، الضرير . كان متقدماً في علم الفرائض .

قال الذهبي: وكان أحد الأذكياء المذكورين ، وله يد في علوم متعددة . توفي شهيداً ببغداد في أواخر سنة خمسين وأربعائة .

#### ثناء العلماء عليه:

قال ابن خيرون <sup>(٢)</sup>: كان رجلا عظيم القدر متققدماً عند السلطان ، أحد الأئمة له التصانيف الحسان في كل من العلم.

قال الخطيب البغدادي (٣): كان ثقة من وجوه الفقهاء الشافعيين ...

وقال ابن الجوزي: كان ثقة صالحاً.

وقال الشيخ أبو إسحاق (١): كان حافظاً للمذهب.

وقال الداؤدي: أحد أئمة أصحاب الوجوه.

وقال ياقوت في معجم الأدباء <sup>(ه)</sup>: وكان عالمًا بارعًا متفنناً شافعياً.

وقال السبكي (٦): الإمام الجليل القدر الرفيع الشأن ...

وقال أيضًا: كان إماماً جليلاً رفيع الشأن، وله اليد الباسطة في المذهب، والتفنن التام في سائر العلوم.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمت في وفيات الأعيان ١ / ٤٠٣ وطبقات الشافعية للسبكي ٣/ ١٦٣ ونكت الهميان ١٤٥ والبداية والنهاية ١٢ / ٧٩ – ٨٥.

<sup>(</sup>۲) ابن قاضي شبهة ۱ / ۲۳۱.

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد ۱۲ / ۱۰۲.

<sup>(</sup>٤) الطبقات ١٣١.

<sup>.07/18 (0)</sup> 

<sup>(</sup>r) 0 / Vrr, Arr.

وذكره أبو حامد فقال: كان حافظًا (١).

#### قول ورَدُّ

قيل: إنه لم يُظْهِر شيئًا من تصانيفه في حياته ، وجمعها في موضع فلها دنت وفاته قال لمن يثق به : الكتب التي في المكان الفاني كلها تصنيفي، وإنها لم أظهرها لأني لم أجد نية خالصة، فإذا عاينت الموت ووقعت في النزع ، فاجعل يدك في دي فإن قبضت عليها وعصرتها فاعلم إنه لم يقبل مني شيء منها ، فاعمد إلى الكتب وألقِها في دجلة، وإن بسطت يدي ولم أقبض على يدك ، فاعلم أنها قد قبلت ، وأني قد ظفرت بها كنت أرجوه من النية.

قال ذلك الشخص: فلما قارب الموت وضعت يدي في يده فبسطها ولم يقبض على يدي فعلمت أنها علامة القبول. فأظهرت كتبه بعده.

قال ابن خيرون: لعل هذا بالنسبة إلى «الحاوي» وإلا فقد رأيت من مصنفاته غيره كثيرًا ، وعليه خطه، ومنه ما أكملت قراءته عليه في حياته.

#### تصانیفه:

قال ابن خيرون: له التصانيف الحسان في كل فن من العلم ، فنوردها حتى يعلم قدر هذا الإمام المبجل.

وقال الزركلي في الأعلام: .. من العلماء الباحثين أصحاب التصانيف الكثيرة النافعة منها:

١ – الحاوي: وهو أحد شروح مختصر المزني.

الأحكام السلطانية: وهو من أقدم ما طبع من مؤلفاته ، وهو متداول بين أهل العلم.

٢- أدب الوزير: طبع بهذا العنوان سنة ١٣٤٨هـ في القاهرة ، وعنوان الكتاب الأصلي هو «قوانين الوزارة وسياسة الملك».

<sup>(</sup>١) لسان الميزان ٤ / ٦٠.

٣- الإقناع:

كتاب البيوع (١): ذكره في كتاب «أدب الدنيا والدين» . فقال: «وما أنذرك من حالي أني صنفت كتاباً في البيوع جمعت فيع ما استطعت من كتب الناس» . .

«الكافي» في شرح مختصر المزني (٢)

٤ - النكت والعيون: وهو مطبوع

٥- الأمثال والحكم (٣): توجد نسخة منه في مكتبة ليدن برقم (٣٨٢)، وقد طبع بدار الجامعات المصرية بالإسكندرية وطبع كذلك بدار الوطن للنشر بالرياض عام ١٤٢٠هـ. (\*) وهو غير كتابنا.

٦ - كتاب في النحو: ذكره ياقوت الحموي (٤) وقال: رأيته في حجم الإيضاح أو أكبر.

٧- أدب الدنيا والدين: والاسم الأصلي : «النهضة العليا في أدب الدين والدنيا» وهو مطبوع أكثر من طبعة ، وعليه شروح وحواش.

٨- المقترن: ذكره ابن الجوزي في المنتظم (٥)، ولعل ذلك تحريف عن العيون،
 لأنه قال: إن للماوردي «المقترن» و «النكت» في التفسير.

٩- أعلام النبوة: وهو مطبوع ومتداول بين أهل العلم.

١٠ - تسهيل النظر وتعجيل الظفر: ويوجد منه نسخة بمكتبة جوته بألمانيا
 الشرقية رقم ١٨٨٢ ونسخة أخرى في كلية الآداب بطهران برقم ٩٠ دس.

<sup>(</sup>١) أدب الدنيا والدين ٦٥.

<sup>(</sup>٢) طبقات السبكي ٥/ ٩.

<sup>(</sup>٣) هدية العارفين ١/ ٦٨٩.

<sup>(\*)</sup> وقد أهدى إلي نسخة الدكتور/ أبو دجانة صاحب مكتبة العلوم والحكم بالمدينة المنورة في معرض القاهرة لعام ١٤٢٦هـ فجزاه الله خيرًا.

<sup>.08 / 10 (8)</sup> 

<sup>. 199 /</sup> A (0)

۱۱ – نصيحة الملوك: وهو بالمكتبة الوطنية بباريس ضمن مجموعة برقم (۱٤٤٧).

١٢ - الرتبة في طلب الحسبة (١).

صفات الماوردي وأخلاقه:

لا شك أن الناظر في كتب الماوردي يرى فيها التواضع العلمي، وشدة تحرزه وأدبه، فها هو ابن الجوزي يقول: كان وقوراً متأدباً لا يرى أصحابه ذراعه ...

وابن كثير يصفه فيقول: «كان حليهاً وقوراً أديباً لم ير أصحابه ذراعه يوماً من الدهر من شدة تحرزه وأدبه».

وابن السبكي يقول في كتابه الطبقات (٢): ومن كلام الماوردي الدال على دينه ومجاهدته لنفسه ما ذكره في كتاب «أدب الدين والدنيا» فقال: «ومما أنذرك به من حالي أني صنفت في البيوع «كتاباً» جمعته ما استطعت من كتب الناس وأجهدت فيه نفسي ، وكدت في خاطري ، حتى إذا تهذب واستكمل وكدت أعجب به، وتصورت أني أشد الناس اطلاعا بعمله، حضرني وأنا في مجلسي أعرابيان ، فسألاني عن بيع عقداه في الباديه على شروط تضمنت أربع مسائل، ولم أعرف لشيء منها جواباً، فأطرقت مفكراً ، وبحالي وحالها معتبراً ، فقالا : أما عندك فيها سألناك جواب، وأنت زعيم هذه الجهاعة ؟

فقلت: لا.

فقالا: إيهًا لك. وانصر فا ثم أتيا من قد يتقدمه في العلم كثير من أصحابي، فسألاه، فأجابها مسرعًا بها أقنعها، فانصر فا عنه راضيين بجوابه، حامدين لعلمه.

إلى أن قال: فكان ذلك زاجر نصيحه ونذير عظة تذلل لهما قياد النفس، وانخفض لهما جناح العجب».

<sup>(</sup>١) مقدمة أدب القاضي لسرحان.

<sup>(</sup>Y) 0 \ PFY.

#### مناصبه:

تقلد الإمام أبو الحسن الماوردي القضاء في بلدان متعددة كـ «البصرة» و «بغداد» ووصل إلى قاضي القضاة ، وعمل هذا المنصب التحدث في الأحكام الشرعية ، والفصل بين الخصومات الشرعية ، والفصل بين الخصومات ، ونصب النواب للتحدث فيها عسر مباشرته بنفسه ، وهي أرفع الوظائف الدينية وأعلاخا قدراً وأجلها رتبة.

#### الماوردي السفير:

قال ياقوت الحموي: وكان ذا منزلة من ملوك بني بويه يرسلونه في التوسطات بينهم وبين من يناوئهم ويرتضون بوساطته ويقفون يتقريراته (١).

فقد بعثه الخليفة القائم بأمر الله إلى جلال الدولة سنة ٤٢٤هـ عندما استولى جلال الدولة على نصيب الخليفه من الهدايا، وكانت الشحناء قد دبت بين جلال الدولة وابن أخيه سنة ٤٢٨هـ فأرسله جلال الدولة فأصلح بينها وبعثه الخليفة القائم بأمر الله سفيرًا إلى السلاجقة.

قال ابن الأثير: قال الماوردي: لما أرسلني القائم بأمر الله إلى طغرل بك سنة ٤٤٣ هـ كتبت كتاباً إلى بغداد أاكر فيه سيرته وخراب بلاده ، وأطعن عليه بكل وجه، فوقع الكتاب من غلامي فحمل إليه ، فوقف عليه وكتمه ولم يحدثني فيه بشيء ولا تغير عما عليه من إكرامي.

#### وفاتــه:

توفي أبو الحسن -عليه رحمة الله- في ربيع الأول سنة خمسين وأربعهائة بعد وفاة أبي الطيب بأحد عشر يومًا عن ست وثهانين سنة (٢).

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١٥ / ٥٣

<sup>(</sup>٢) انظر مصادر الترجمة، والترجمة مستقاة من مقدمة كتابه «النكت والعيون».

#### وصف الخطوط

قد اعتمد في إخراج هذا الكتاب وتحقيقه على نُسخة فَريدة، أصلها بالمكتبة الوطنية بباريس، رقمها (٩٦٢٨).

قال المستشار الدكتور/ فؤاد عبدالمنعم أحمد: وقد أفرد هذا الكتاب لأمثال القرآن بالشرح والبيان والإيضاح والتبيين، وتوجد منه نسخة في تركيا «نوادر المخطوطات في مكتبات تركيا» (٢/ ٤٠)(١).

قال أبو عمرو: لها صورة بمعهد المخطوطات، بالقاهرة رقم (١٠٠٨ أدب).

يقع المخطوط في تسعة وأربعين لوحاً.

واللوح وجهان،

الوجه به عشرين سطرًا،

والسطر به عشر كلمات تقريبًا.

قد كُتب المخطوط بخط قديم،

خال من النقط في مواضع غير قليلة،

بيد أن الناسخ قد اهتم بالتشكيل.

وقد جاء في طرة الأخرى:

۱ - كتاب «لغات القرآن» «للفراء»

٧- كتاب (النكت في إعجاز القرآن)

٣- كتاب «المجاز في كلام العرب لشواهد القرآن» «لقطرب»

٤ - من أمثال القرآن الكريم نظائر ما وقف من أمثال العرب.

٥- كتاب «الأبواب المؤلفة في معاني كلام العرب» «للأصبهاني»

٦- كتاب (ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن)
 «للمبرد»

٧- كتاب (أحكام الهمز وصفاته) ﴿ لاَّ بِي زيدٌ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر «الأمثال والحكم» للماوردي تحقيق الدكتور/ فؤاد عبدالمنعم طبعة دار الوطن (ص١٥)

#### وصف طرة المخطوط

والمخطوط يقع ضمن مجموع، وقد جاء على طرته:

١ - أمثال القرآن .

٢- وصية الإمام الأعظم.

٣- رسالة في قضية العلم.

٤- مجمع العقائد.

٥- منظومة في ذكر مشروط تكبيرة الإحرام وشرحها.

٦- رسالة في الفقه.

٧- رسالة في تعارض البيانات.

٨- قصيده في كمال العرفان.

٩ - كتاب آداب المفتي.

\* \* \* \* \*

#### توثيق نسبة الكتاب لمصنفه

١ - قد عُلم من طرة المخطوط - فيما سبق - أن الكتاب لمصنفه، وهذا دليل قوي (١)

السيوطى تعتنه ينسب الكتاب للمصنف

٢ - وأزيد على ذلك، أن الإمام السيوطي تَعْلَقُهُ، قد نسبه له، وذاك وهو يتكلم
 عن الكتب المتعلقه بالإعجاز وفنون البلاغة، ثم ذكر بعض الكتب، وقال: ومن
 الكتب فيها سوى ذلك من الأنواع:

أمثال القرآن للماوردي (٢)

٣- وقال يَخلَلْنُهُ

النوع السادس والستون، في «أمثال القرآن» أفرده بالتصنيف الإمام أبو الحسن الماوردي، من كبار أصحابنا (٣)

٤ - ما سطره الدكتور/ عبدالمنعم أحمد أثناء تحقيقه لـ «الأمثال والحكم» أن الكتاب له وعزاه كذلك الشيخ/ سعيد محمد نمر الخطيب، أثناء تحقيقه لكتاب الأمثال في القرآن لابن القيم (ص٣٣) فذكره ضمن الكتب المؤلفة في الباب فقال: منها «الأمثال القرآنية» لعلي بن محمد الماوردي

نقل الإمام السيوطي يَخلَلهُ من الكتاب

قال تَعَنَّهُ: قال الماوردي: «من أعظم علم القرآن علم أمثاله، والناس في غفلة عنه لاشتغالهم بالأمثال، وإغفالهم الممثلات، والمثل بلا ممثل كالفرس بلا لجام، الناقة بلا زمام» (٤).

 <sup>(</sup>١) بيد أن الناسخ قد أخطأ في كنيته، وهذا وارد ، وقد أصلحت ما أخطأ فيه، والله أأله
 أن يغفر لنا ذلاتنا.

<sup>(</sup>٢) انظر الإتقان في علوم القرآن (١/ ٣٨)

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق

<sup>(</sup>٤) انظر الإتقان (١١/ ٣٨)

وهذا المقطع في نسختنا ﷺ.

وقال كذلك:

قال الماوردي: «سمعت أبا إسحاق إبراهيم بن مضارب بن إبراهيم يقول سمعت أبي يقول: سألت الحسين بن الفضل فقلت: إنك تخرج أمثال العرب والعجم من القرآن، فهل تجد في كتاب الله خير الأمور أوساطها؟

قال: نعم، في أربعة مواضع ... ثم ذكرها. ١١٠٠٠

وهذا المقطع في نسختنا ﷺ

وأخيرا فقد نقل المصنف بعض الفقرات من هذه الرسالة في تفسيره «النكت والعيون» وقد أحلت ذاك في الحاشية أثناء التحقيق.

والله أعلم

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان (١/ ٣٨)

#### ميزات الأمثال للماوردي رحمه الله

امتاز كتاب الماوردي بأمور منها:

جمعه لأقوال السلف والخلف التي قيلت في تفسير الآية.

تحليلاته اللغوية الدقيقة في بيان مفردات الآية.

منهجة الدقيق في حصر الأقوال.

أنه لم يقتصر على المأثور فحسب، بل جمع فيه إلى المأثور ذكر الوجوه والقراءات، والأحكام الفقهيات.

مصادر الماوردي في كتابه:

(أ) القراءات:

اعتمد رحمه الله على كتب القراءات التي كانت موجودة في عصره ككتاب «القراءات الساع» لأبي «القراءات السافة» لابن خالويه، وكتاب «الحجة في علل القراءات السبع» لأبي على الحسن بن أحمد الفارسي، وكتاب المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات، والإيضاح عنها ، لأبي الفتح عثمان بن جني ، ولقد استفاد أيضًا من كتب مكي ابن أبي طالب القيسي ، وكتب أبي عمرو عثمان بن سعيد الداني.

(ب) في التفسير المأثور:

يعتبر كتاب الطبري «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» من أهم مصادره في التفسير بالمأثور.

َ كذلك فقد نقل كثيراً عن مقاتل بن حيان ، ومحمد بن إسحاق بن يسار، صاحب السيرة.

(جـ) مصادره اللغوية والنحوية:

استمد الماوردي مادته اللغوية والنحوية من مصادر كثيرة ومتنوعة فنقل عن الكسائي، والفراء، والأخفش، وثعلب، والمبرد، والزجاج، من مؤلفاتهم في القرآن.

وعن أبي عبيدة من «مجاز القرآن» وعن الرماني

كما نقل عن الخليل بن أحمد ، وسيبويه، وعمرو بن العلاء .

### عملي في الكتاب

يتلخص عملي في الكتاب على ما يلي:

قمت بنسخ المخطوط الفريد ثم مطابقته بها نسخته.

تحقيق الأحاديث تحقيقًا علميًا، مع تقديم درجة الحديث قبل الكلام عليه.

تحقيق الآثار الواردة عن الصحابة هيئه، وتقديم درجة الأثر قبل الكلام

عزو الأقوال الواردة عن السلف، إلى مصادرها.

شرح غريب الحديث.

شرح غريب الألفاظ.

عمل مقدمة بها ترجمة المصنف.

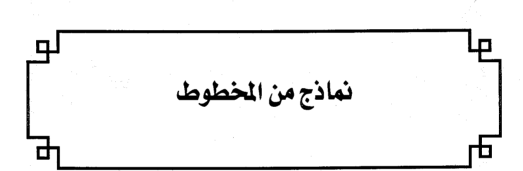
عمل نبذة عن الأمثال.

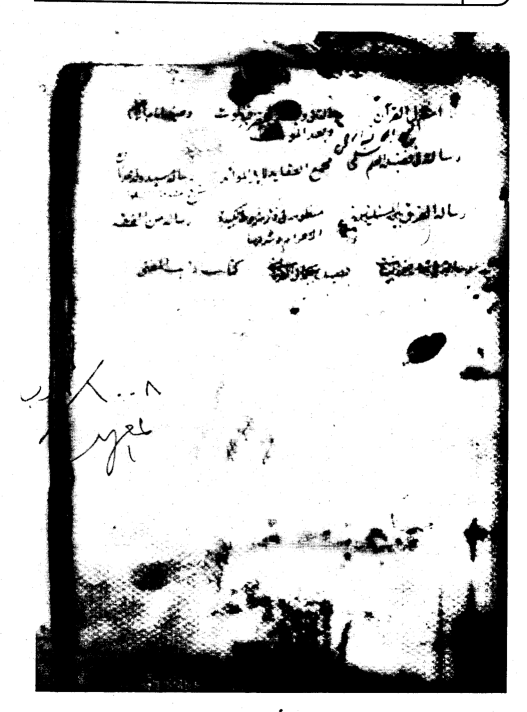
عمل فهارس خاصة للآيات والأحاديث والآثار.

عمل فهرس عام للكتاب.

\*\*\*



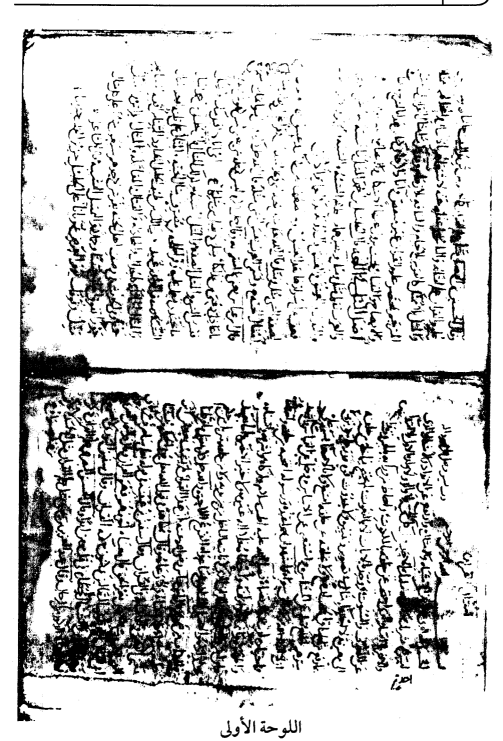


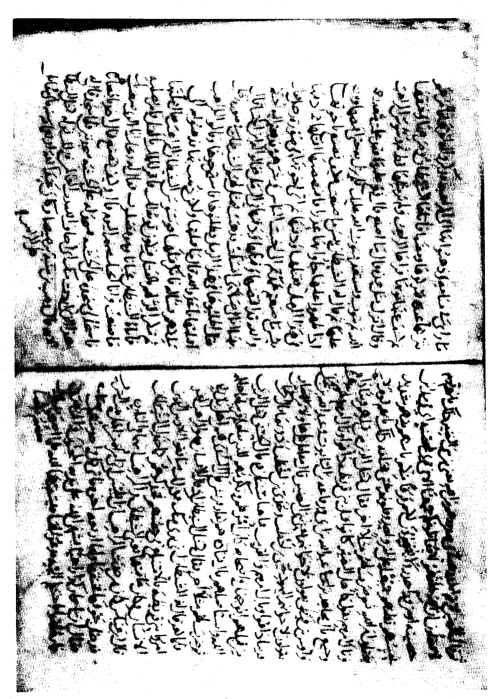


طرة المخطوط

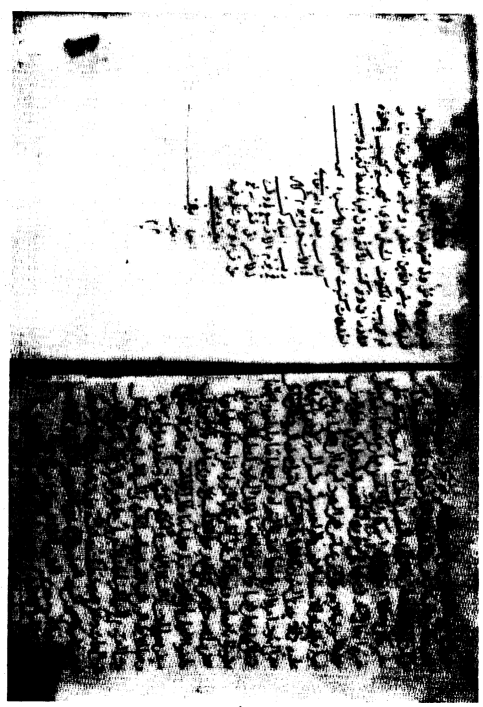


طرة المخطوط





اللوحة قبل الأخيرة



اللوحة الأخيرة

### بسم الله الرحمن الرحيم

رَبِّ يَسر وصلُّ عَلى محمدٍ وآلهِ ..

الحمد لله الذي تعالى (١) عن الأشبَاهِ (٢) والأمثالِ (٣).

(١) أي: تنزه عن الأشباه والأمثال.

ومثال ذلك في كتابه جل وعلا قوله : ﴿ قُللَّو كَانَ مَعَهُۥ ءَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَاَبْنَغَوَّا إِلَىٰ ذِى ٱلْمَرْشِ سَبِيلًا ﴿ سُبْحَنَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَا يَقُولُونَ عُلُوّا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٢-٢٣] .

قال إمام المفسرين محمد بن جرير الطبري علم:

«وهذا تنزيه من الله تعالى ذكره نفسه عها وصفه به المشركون، الجاعلون معه آلهة غيره، المضيفون إليه البنات؛ فقال تنزيهًا لله وعلوًا له عها تقولون : أيها القوم من الفرية والكذب، فإن ما تضيفون إليه من هذه الأمور ليس من صفته، ولا ينبغي أن يكون له صفة، انظر : (جامع البيان) (١٥ / ٦٢)

فائدة : كلمة (تعالى) ذكرت في القرآن أربعة عشر مرة .

(٢) الأشباه: جمع شبه.

قال الفيروز أبادي : « الشبه : بالكسر والتحريك،، وكأمير، المثلج : أشباه، وشابهه وأشبهه، ماثله، وتشابها واشتبها، أشبه كل منهما الآخر حتى التبسا ، انظر : (القاموس المحيط) (مادة : شبه)

وقال العلامة بن منظور : « الشُّبهُ والشَّبهُ والشَّبيهُ : المثل، والجمع : أشباه، وأشبه الشيءُ الشيءَ : ماثله، وفي المثل : من أشبه أباه فها ظلم ٤، انظر : لسان العرب (مادة : شبه)

(٣) الأمثال : جمع مثل .

قال العلامة الفيروزأبادي : « المثل : بالكسر والتحريك، وكأمير الشبه، ج : أمثال » .

وقال العلامة ابن منظور : « مثل : كلمة تسوية، يقال : هذا مِثْله ومَثَله، كها يقال : شِبْهه وشَبَهُه؛ بمعنى، والمثل : الشبه » .

وقوله ﷺ : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ. شَحَى ۗ ﴾ [النورى:١١] أراد ليس مِثْلَه لا يكون إلا ذلك؛ لأنه إن لم يَقُل هذا أثبت له مِثلًا تعالى الله عن ذلك »، انظر القاموس المحيط (مادة : مثل) قال الإمام الطبري ﴿ فِلْهِ : ﴿ وقوله : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَحَى ۗ ۖ ﴾؛ فيه وجهان :

أحدهما: أن يكون معناه: ليس هو كشيء، وأدخل المثل في الكلام توكيدًا للكلام إذا =

## وارتفع عن الأنداد (١) والأشكال، الذي ليس له شريك، ولا فوقه

اختلف اللفظ به وبالكاف، وهما بمعنى واحد .

كما قيل: ما إن نديت بشيء أنت تكرهه.

فأدخل على (ما) وهي حرف جحد (إن) وهي أيضًا حرف جحد، لاختلاف اللفظ بهما وإن اتفق معناهما توكيدًا للكلام.

وكها قال أوس بن جحر : وقــــلى كمثل جُــــذوع النخيل تغشاهم مسبل منهمر ومعنى ذلك : كجذوع النخيل .

وكما قال الآخر:

ما إن كمثلهم في الناس من أحد سعد بن زيد إذا أبصرت فضلهم والآخر: أن يكون معناه: ليس مثل شيء، وتكون الكاف هي المدخلة في الكلام، كقول الراجز: وصالبات كلها يُؤتَفين

فأدخل على الكاف كافًا توكيدًا للتشبيه .

كما قال الآخر.:

قلُّص عن كبيضة في نيق تنقى الغياديق على الطريق فأدخل الكاف مع (عن) وقد بنا هذا في موضع غير هذا المكان بشرح هو أبلغ من هذا الشرح، فلذلك تجوزنا في البيان عنه في هذا الموضع.

انظر (جامع البيان) (٢٥ / ١٤).

قال الإمام الطحاوي ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَنَّ اللهِ لَيْسَ كَمَثْلُهُ شَيَّءٌ، لا في ذاته و لا في صفاته و لا في أفعاله » .

ولكن لفظ التشبيه قد صار في كلام الناس لفظًا مجملًا يرادبه المعنى الصحيح، وهو: ما نفاه القرآن ودل عليه العقل، من أن خصائص الرب تعالى لا يوصف بهاشيء من المخلوقات، و لا يماثله شيء من المخلوقات في شيء من صفاته؛ ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ ـ شَيْ أَنَّ ﴾ [الشورى: ١١] ردعلي المثلة المشبهة، ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى : ١١ ] رد على النفاة المعطلة .

شرح العقيدة الطحاوية (٩٨-٩٩).

(١) الأنداد: جمع (ند).

قال الأصبهاني : نديد الشيء، مشاركه في جوهره، وذلك ضربٌ من الماثلة فإن المثل يقال في أي مشاركة كانت، فكل ندُّ مِثلُ، وليس كل مثل ندًا . مليك (١)، الأحد قبل كل [ أحد ] (٢)، الحي بلا والد ولا ولد، الأول بلا ابتداء والأخر بلا انتهاء (٣).

الذي أحتجب عن خلقه بالملكوت، وأحاط من ورائه بالجبروت، واستغنى عن اللغوب (١) والسبوت، ووحد بالآيات لا بالنعوت (٥).

لم يحتج فيها خلق من خلقه إلى مُعين، ولا احتذاء مثَال في تَصوير، وتَبين، ولا بحدُوثِ قُوة، قدرَ على تَكُوين، ولا بها رفع من أَطبًاق الحُجُب ارتفع، ولا بخلقه عن خلقه امتنع، ولا بالإصغاء بَسْمع على سِرهم اطلع، تعلى على المساس (1).

ويقال: ند ونديده ونديدته قال: ﴿ فَكَلاَ جَعَم لُوا لِللهِ أَندادًا ﴾ [ البقرة: ٢٢]، ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَلّغِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندادًا ﴾ [ البقرة: ١٦٥]، ﴿ وَجَعَلُونَ لَهُ وَالْدَادًا ﴾ [ فصلت: ٩]، انظر: المفردات في غريب القرآن، مادة (ند).

<sup>(</sup>١) (مليك) بمعنى: مَلكْ.

قال الليث: اللَّكُ هو الله تعالى وتقدس، ملك الملوك له الملك، وهو مالك يوم الدين وهو (مليك الخلق)، أي: رجم ومالكهم، وجمع الملِّك: أملاك، وجمع الملِّيك: ملكاء »، انظر (لسان العرب) مادة (ملك)

<sup>(</sup>٢) كبتت بهامش الأصل.

 <sup>(</sup>٣) وهو مسقاه من الحديث الصحيح الذي أخرجه مسلم (٨ / ٧٨- ٧٩) وغيره، وفيه « اللهم
 أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء » .

<sup>(</sup>٤) اللغوب: التعب والإعياء، انظر لسان العرب (٨ / ٩٣). والسبت: الراحة، وانظر لسان العرب (٤ / ٤٦٢).

<sup>(</sup>٥) نعت : النَّعْتُ : وصفك الشيء، تنعته بها فيه، وتبالغ في وصفه، والنعت : ما نُعِت به . نعته ينعته نعتًا، وصفه، ونعت الشيء، وتنعته : إذا وصفته، انظر لسان العرب (٨/ ٦١١) .

<sup>(</sup>٦) المساس، قد ورد في قوله تعالى : ﴿ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْمَيْوَةِ أَن تَقُولَ لَامِسَاسَ ﴾ [طه: ٩٧]، أي : لا تخالط أحدًا، حرم مخالطة السامري عقوبة له، ومعناه : أي لا أُمَسُّ ولا أَمِسُّ، ويكني بالمساس، عن الجماع، قال تعالى : ﴿ مِن قَبِّلِ أَن يَتَمَاّسَنَا ﴾ [المجادلة : ٣، ٤].

واستغنى على الإيناس (١)، وجل عن القياس.

وأشهدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَ الله، ولا خالق سواه، وأشهد أَنَّ محمدًا عبدُه ورَسُوله، انتَخَبَهُ من خَلقهِ واصطفاهُ (١)، واختاره لدينهِ وارتضاه، فصلى الله عليه أطيب سلام وأزكاه وأشرفه وأسناه (١)، وأطهره وأنهاه،

- = قال الليث: لا مساس لا مُماسة، أي: لا يمس بعضنا بعضًا؛ انظر: (لسان العرب)، و (تهذيب اللغة) مادة (مسس).
  - (١) أي: من الأنس، والاصطفاء.
- (۲) وهذا معلوم لدى الناس جميعًا، حتى أهل الكتاب من اليهود والنصارى، فهم يعرفونه كما
   يعرفون أبنائهم .

فقال: ﴿ أَجِلَ، والله إنه لموصوف في التوراة، وصفته في القرآن ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلنَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدَا وَمُبَثِّرًا وَنَدْدِيرًا ﴾ [ الأحزاب: ٤٥]، وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ و لا غليظ، و لا سخّاب في الأسواق، و لا يدفع بالسيئة السيئة، و لكن يعفوا ويصفح، ولن يقضبه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا: ﴿ لا إله إلا الله، ويفتح بها أعينًا عميًا، و آذانًا صاً، وقلوبًا غلفًا ﴾.

صحيح : أخرجه البخاري (٢١٢٥، ٤٨٣٨) وفي الأدب المفرد (٢٤٦، ٢٤٧) والبيهقي في (الدلائل) (١ / ٣٧٤).

(٣) أي : رفعه، قال ابن منظور : ﴿ السناء : من الرفعة ممدود ﴾ .

والسني : الرفيع، وأسناه : أي رفعه، وأنشد ابن بري : وهـــم قـــوم كـــرام الحـــي طــرًا فــم حـــولُ إذا ذكــر السناء وفي الحديث : « بشر أمتي بالسناء »، أي : بارتفاع المنزلة والقدر عند الله .

انظر لسان العرب مادة (سنا).

قال أبو عمرو: وهو قطعة من حديث أبي بن كعب وسي عن النبي عَن قال: « بشر هذه الأمة بالسناء والرفعة والدين والنصر والتمكين في الأرض »

حديث صحيح: أخرجه أحمد (٥/ ١٣٤) والحاكم (٤/ ٣١٨، ٣١٨) والبيهقي في (شعب الإيهان) (٢٨٣، ٣١٨، ٥٣٥) .

وأزلفه (١) وأحظاه (٢)، فلا إله غيره، ولا خير إلا خيره.

أما بعد؛

فإن أشرف العلم عِلمُ القرآن الذي : ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنْ خَلْفِهِ ۚ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [ فصلت : ٤٢ ] .

إذ هُو الأصل السابق وما عداه الفرع اللاحق، والله جل ذكره يقول:

﴿ مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِكْتَابِ مِن شَيْءٍ ﴾ [ الأنعام : ٣٨ ]، وقال ابن عباس عليت :

« إِنَّ هذا القرآنَ لم يشب بعد، فمن أثر عليه سواه فلا سقاهُ و لا رعاهُ » (٣) .

وقال مجاهد في قوله تعالى : ﴿ يُؤَتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ ﴾ [البقرة : ٢٦٩]، يعنى : الفهم والإصابة في القرآن (١٠) .

<sup>(</sup>١) قال العلامة ابن منظور : « الزلف، والزلفة، والزلفى، القربة و الدرجة والمنزلة . وأزلف الشيء، قربه، وفي التنزيل العزيز : ﴿ وَأَزْلِفَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [النعراء: ٩٠]، أي : قربت . انظر : (لسان العرب) مادة (زلف) .

<sup>(</sup>٢) قال الليث : الخطوة المكانة والمنزلة للرجل من ذي سلطان ونحوه، تقول : حظي عنده يحظى خطوة.

وجمعه : حظًا وخطاء .

انظر : (تهذيب اللغة) لسان العرب مادة (حظا) .

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير الطبري بإسناده إلى مجاهد في قوله تعالى : ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآهُ ﴾ [ البقرة : ٢٦٩ ]، قال : « ليست بالنبوة، ولكنه القرآن والعلم والفقه » .

أخرجه الطبري في تفسيره (٣/ ٩٣) بإسناد ضعيف.

فيه ليث وهو بن أبي سليم، قال الحافظ على : « صدوق اختلط جدًا، ولم يتميز حديثه فترك ». وأخرجه كذلك عن مجاهد قال : الإصابة، وإسناده صحيح .

وقال سفيان بن عيينة (۱) في قوله تعالى: ﴿ سَأَصَرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأعراف: ١٤٦]، قال: «معناه أحْرمهُم فَهمَ القرآن (٢٠)».

وقال ذو النون المصري علم ("): « أبى الله أن يكرم قلوب البطالين بمكنون حكمة القرآن ».

وقال سفيان الثوري(١): « لا يجتمع فَهم القرآن والاشتغال بالحطام في

أبو محمد الهلالي الكوفي ثم المكي، مولده: بالكوفة، في سنة سبع ومائة وطلب الحديث وهو حدث، بل غلام، ولقي الكبار، وحمل عنهم علمًا جمًا، وأتقن وجود وجمع وصنف، وعمر دهرًا، وازدحم الخلق عليه، وانتهى إليه علو الإسناد، وألحق الأحفاد بالأجداد.

قال الإمام الشافعي : لولا مالك وسفيان بن عيينة لذهب علم الحجاز .

قال الإمام الذهبي: «عاش إحدى وتسعين سنة ».

انظر ترجمته : الطبقات لابن سعد (٥ / ٤٩٧) وتاريخ بغداد، (٩ / ١٧٤) والحلية (٧ / ٢٧٠)، وصفه الصفوة بتحقيقنا (٢ / ١٣٠) والسير (٨ / ٤٥٤).

(٢) إسناده حسن : أخرجه الطبراني في تفسيره (٩ / ٦٥) وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ كما في (الدر المنثور) (٣/ ٢٣٤) .

(٣) ذو النون المصري ﴿ عُلْمُ .

قال أبو نعيم هله: « ومنهم العَلَم المضيّ، والحكم المرضي الناطق بالحقائق، الفائق للطرائق له العبارات الوثيقة، والإشارات الدقيقة، نظر فعبر وذكر فازدجر أبو الفيض ذو النون بن إبراهيم المصري هله»، ثم ذكر شيء من ترجمته، انظر حلية الأولياء (٩ / ٣٣١– ٣٩٥)، وصفة الصفوة لابن الجوزي بتحقيقنا.

(٤) هو الإمام، شيخ الإسلام، سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، قال الذهبي : هو شيخ الإسلام، إمام الحفاظ، سيد العلماء العاملين في زمانه، أبو عبدالله الثوري الكوفي المجتهد، قال أبو عمرو : له ترجمة عاطرة انظرها : الطبقات لابن سعد (٦/ ٣٧١- ٣٧٤) وحلية الأولياء (٦/ ٣٥٦- ١٤٤) والسبر (٧/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>١) سفيان بن عيينة بن أبي عمران، الإمام الكبير حافظ العصر، شيخ الإسلام.

قلب مؤمن أبدًا » .

وقال الحسن البصري<sup>(۱)</sup>: علم القرآن ذكرٌ، لا يعلمه إلا الذكور من الرجال.

وقال عبد العزيز بن يحيى (٢): « مثل علم القرآن مثل الأسد لا يمكن من غيله سواه » ./

وقال الحسين بن الفضل<sup>(٣)</sup>: مثل علم القرآن كالعروسِ، تريد البيت خاليًا.

ومِنْ أَغْمضِ عُلوم القرآنِ عِلمُ أمثالِه ....

<sup>(</sup>١) هو الإمام الحسن بن أبي الحسن يسار، أبو سعيد، المشهور والمعروف بـ (الحسن البصري) كان سيد أهل زمانه علمًا وعملًا .

انظر ترجمته (الطبقات) لابن سعد (۷ / ۱۵٦) و (الزهد) لأحمد بتحقیقنا، والحلیة (۲ / ۱۳۱) و (السیر) (٤ / ۵۲۳).

<sup>(</sup>٢) الشيخ المعمر مسند بغداد في وقته، أبو نصر عبد العزيز بن يحيى بن المبارك ابن محمد ابن الزبيدي الربعي ثم البغدادي .

ولد سنة ستين وخمس مائة، وتفي في سالم جماد الأولي سنة تسع وأربعين وستهائة . له ترجمة : (العبر) (٥ / ٢٠٣) و(السير) (٢٣ / ٢٥١) كلاهما للذهبي .

<sup>(</sup>٣) الحسين بن الفضل بن عمير العلامة المفسر بالإمام اللغوي المحدث أبو علي البجلي الكوفي، ثم النيسابوري عالم عصره، ولد قبل الثهانية ومائة، قال الحاكم: « إمام عصره في معاني القرآن».

العسابوري عام طعره، ونه قبل الهايه وهانه، قال الحاجم عضره في معاني القران . « قال محمد بن أبي القاسم المذكر سمعت أبي يقول : « لو كان الحسين بن الفضل في بني إسرائيل لكان عمن يذكر في عجائبهم » .

قال محمد بن صالح بن هانئ: توفي الحسين في شعبان سنة اثنتين وثمانين ومائتين، وهو ابن مائة وأربع سنين، وصلى عليه محمد بن النضر الجارودي.

له ترجمة أنظرها: (طبقات المفسرين) (١ / ١٥٦) و(السير) (١٣ / ٤١٤).

والناسُ في غفلة عَنْه لاشتغالهم بالأمثالِ، وإغفالهم الممثلات (١). والمثلُ بلا مُمثل، كالفَرَس بلا لِجام، والناقةُ بلا زمام (١).

وقد ذكرت أمثال القرآن في التفسير المترجم بمختصر علوم القرآن، غير مقتص وأنا ذاكرها في كتابي هذا بالشرح والبيان والإيضاح والتبيان، بحيث يزول عنها الإشكال والإغفال، والله الموفق والمعين.

# أصل المّثلُ في اللغة:

قال الخليل بن أحمد (٣):

« المثل ما يشبه به الشيء ليفهم » .

والعرب تقول: مثلٌ، ومِثل ونظيرهما من الكلام الشُّبهُ والشبَه، والإِثْر والأَثَر، والبدل، والعشقُ والعشَقْ .

قال رُؤية (١) .....

- (١) نعم، ولواستمسكوابكلام الله، وماضربه في القرآن بالأمثال لوجدوا فيه خيرًا كثيرًا؛ إذ لا يوجد بعد كلام الله على كلام، ولا بعد وصفه وصف، فهذا كلام ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ [ فصلت : ٤٢ ]، فكيف بكلام غيره، ولكن أكثر الناس لا يفقهون .
- (۲) من قول المصنف: (ومن أغمض علوم القرآن ...) إلى قوله (والناقة بلا زمام) نقله السيوطي في الإتقان (٤ / ٣٨)، وعزاه للمصنف.
  - (٣) انظر لسان العرب (٨/ ٢٠٠- ٢٠١) والقاموس المحيط (٤/ ٥٥ وما بعدها).
    - (٤) البيت في ديوانه (١٠٤) .

ورُوبة؛ هو : رُوبة بن العجاج، التميمي الراجز، من أعراب البصرة، وسمع أباه والنسابة البكرى .

وروى عنه يحيى القطان، والنَّضْر بن شُميل، وأبو عبيدة وأبو زيد النحوي وطائفة، وكان رأسًا في اللغة، توفي سنة خمس وأربعين ومائة .

وله ترجمة انظرها : (البيان والتبيين) (١/ ٣٧، ٤٠، ٦٨) (٢/ ٩، ١٣، ٩٧)،

ويَذْكُرُ الحِمار والأُتُن (١):

فَعَفُّ عَن أَسْرارِها بعد العَسَقْ ولم يُضعها بين قِرك وعَشَق

ويقال لصفة الشيء: مُثل ومَثَل.

قال الله تعالى ﴿ مَّنُلُ الْمِنَّةِ اللِّي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ ﴾ [محمد: ١٥]، وقرأ علي بن أبي طالب عليه السلام (أَمثَال الجنَّة) (٢).

وتسمي العرب نفس الشيء مِثلَهُ (°)، قال الله جل ذكره ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآءَامَنتُم بِهِۦ ﴾ [ البقرة : ١٣٧ ]، قال ابن عباس ﴿ يُكُ : « يعني بما أمنتم به » (٤).

و (الشعر والشعراء) (٤٩)، و (المؤتلف والمختلف) (١٧٥)، (معجم الأدباء) (٨/ ١٤٩ - ١٤٩)، و (وفيات الأعيان) (٢/ ٣٠٣)، و (السير) ( / ١٦٢).

فائدة: قال الإمام الذهبي علام:

«ورُؤبة بالهمز : قطعة من خشب يُشعب بها الإناء، جمعها رئاب، والرؤبة بالواو : خميرة اللبن، والرؤبة أيضًا : قطعة من الليل » .

- (۱) قال العلامة منظور: « الأتان: الحمارة والجمع: أَتُنُ، مثل: عناق وأعنق، وأثنٌ وأتن، وأتان: الحمار بقع على الذر والأنثى، والأتان والحمارة الأنثى خاصة »، انظر (لسان العرب) مادة (أتن)
- (۲) انظر (المحرر الوجيز) لابن عطية (۳۹/۱۳)، و (الجامع لأحكام القرآن) للقرطبي (۲) ۱۹/۲۰)، و(تأويل مشكل القرآن) (۸۳).
  - (٣) انظر (تهذيب اللغة) و(لسان العرب) و(القاموس المحيط) مادة (نفس).
- (٤) قال الطبري ولله : وقد رُوي عن ابن عباس في ذلك قراءة جاءت مصاحف المسلمين بخلافها، وأجمعت قراء القرآن على تركها وذلك ما حدثنا به محمد بن المثني قال ثنا محمد بن جعفر قال : ثنا شعبة عن عن حمزة قال ابن عباس : لا تقولوا : ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِدِ، فَقَدِ اهْتَدُوا ﴾ أو البقرة : ١٣٧ ]، فإنه ليس لله مثل، ولكن قولوا : ﴿ فإن آمنوا بالذي آمنتم به فقد اهتدوا ﴾، أو قال : ﴿ فإن آمنوا بها آمنتم به ﴾ .

فكأن ابن عباس في هذه الرواية إن كانت صحيحة عنه يوجه تأويل قراءة من قرأ :

وقال جل ذكره ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ ـ شَيَّ ﴾ [ الشورى : ١١ ]، يعني : ليس كهو شيء (١) لأنه لا مثلَ (له .

قال الشاعر) (٢):

يا عاذلي دعني من عذلكا مِثلي لا يقبل مِنْ مِثلِكَ (٣) ]

أي : أنا لا أقبل منك، فالمثل : نفس الشيء، والمثل : الصفة والمثل : الشبه، وكذلك المثال .

ولكن تأويل ذلك على غير المعنى الذي وجه إليه تأويله، وإنها معناه ما وصفنا وهو: فإن صدقوا مثل تصديقكم بها صدقتم به من جميع ما عددنا عليكم من كتب الله وأنبيائه، فقد اهتدوا، فالتشبيه إنها وقع بين التصديقين والإقرارين اللذين هما إيهان هؤلاء وإيهان هؤلاء.

كقول القائل: مر عمرو بأخيك مثلها مررت به، يعني بذلك مر عمرو بأخيك مثل مروري به، فالتمثيل إنها دخل تمثيلًا بين المرورين، لا بين عمرو وبين المتكلم فكذلك قوله ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ وِبِينِ المتكلم فكذلك قوله ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ وِبِينِ المؤمنِ به .

قال أبو عمرو : والأثر لم يصح عن ابن عباس .

في إسناده : عمران بن أبي عطاء الأسدي، أبو حمزة القصاب الواسطي، قال أبو حاتم والنسائي : : ليس بالقوي، وضعفه أبو داود، ولخص حاله الحافظ بقوله : صدوق له أو هام .

وهذا كله يرجحه قول الطبري على في أثناء الكلام على الأثر : إن كانت صحيحة عنه، وتصدره الأثر بقوله وقد رُوي عن ابن عباس .. .

وهذه عند علماء الحديث لا تقال إلا لما ضعف وليس لما صح .

- (١) تقدم الكلام على الآية.
  - (٢) كتبت بهامش الأصل.
- (٣) انظر (تفسير الوسيط) للواحدي (١/ ٥٠٢).

إِذَا عَامَنُوا بِمِثْلِ مَا عَامَنتُم بِهِ ﴾ فإن آمنوا بمثل الله، وبمثل ما أنزل على إبراهيم وإسماعيل، وذلك إذا صرف إلى هذا الوجه شرك لا شك بالله العظيم، لأنه لا مثل لله تعالى ذكره، فنؤمن أو نكفر به .

قال الخليل بن أحمد (١): المثال: ما يحتذى فيعمل عليه.

# وقرأ طلحة بن مصرف (٢) : .......

(۱) هو الإمام، صاحب العربية، ومنشئ علم العَروض، أبو عبد الرحمن، الخليل بن أحمد الفراهيدي، البصري، أحد الأعلام، كان رأسًا في لسان العرب، دينًا، ورعًا، قانعًا، متواضعًا، كبير الشأن يقال: إنه دعا الله أن يرزقه علمًا لا يسبقه إليه، ففتح له بالعروض، وله كتاب (العين) في اللغة.

وكان رحمه الله مفرط الذكاء، وهو معدود في الزهاد، كان يقول: إني لأغلق علي بابي، فما يجاوزه همي. وقال: أكمل ما يكون الإنسان عقلًا وذهنًا عند الأربعين.

وقال أيضًا: لا يعرف الرجل خطأ معلمه حتى يجالس غيره.

قال أيوب بن المتوكل : كان الخليل إذا أفاد إنسانًا شيئًا، لم يره بأنه أفاده، وإن استفاد من أحد شيئًا، أراه بأنه استفاد منه .

قلت الذهبي على صار طوائف في زماننا بالعكس.

قلت أبو عمرو عفا الله عنه: وهذا في زمن الذهبي، وقد مُلئ بالعلم والعلماء وكفى بهذا الزمان أن يكون فيه شيوخ الإسلام في الفقه مثل ابن تيمية وفي الحديث مثل المزي وغيره، وفي التاريخ مثل الذهبي وابن كثير، وفي الزهد مثل ابن القيم، وأمثالهم كثير وكثير، فهذا زمان الذهبي، ولا شك أنه يتكلم على عالم يمن بالمعلومة والمسألة.

أما في زماننا فالجاهل يمن بالعلم - لا العالم - فالأمور معكوسة، والناس منكوسة، إلا من رحم ربي والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله .

عود على بدء: ولد سنة مائة ومات سنة بضع وستين ومائة .

وقيل بقى إلى سنة سبعين ومائة .

انظر ترجمة : (طبقات النحويين) للزبيدي (٤٧ – ٥١) و (الكامل) لابن الأثير (٦ / ٥٠) و (الكامل) لابن الأثير (٦ / ٥٠) و (السير) (٧ / ٤٢٩ – ١٦٢) وتهذيب الكمال وتهذيبه وتذهيبه .

(٢) شيخ الإسلام، أبو محمد الباقي الهمداني الكوفي : طلحة بن مصرف بن عمرو بن كعب الإمام الحافظ المقرئ المجود، كان من أئمة القراء، وثقه أئمة الجرح والتعديل .

قال عبدالله بن إدريس : « كانوا يسمونه سيد القراء » .

وقال العجلي : « كان يحرم النبيذ، وكان عثمانيًا يفضل عثمان علي علي، وكان من أقرأ أهل =

(مثَال الجَنَّة) (١) والمثَال : على ثلاثة أوجه :

المثال الشبه، ومنه قول الوليد بن عبيد (٢):

مثالك من طيف الغليل المعاود ألم بنا من أُفقهِ المتبَاعِدِ(٣)

والمثال: المهاثلة، كالجدال، والمجادلة، والقتال والمقاتلة.

والمثال: الفراش، والمثل: جمعٌ (٤)، وفي الحديث في وصف أهل الجنة «يُفُرشُ

وقال ابن المبرد: ﴿ أنشدنا شاعر دهره ونسيج وحده، أبو عبادة البحتري ؟ .

وقيل : سُئل أبو العلاء المعري : من أشعر الثلاثة : أبو تمام، والبحتري، والمتنبي ؟

فقال: ﴿ حكيمان، والشاعر : البُحتري ٠ .

مات بمنجح، وقيل بحلب، سنة ثلاثة أو أربع وثهانين وماثنين .

وله أملاك بمنبج، وحفيدان، هما : أبو عُبادة وعبيد الله أبنا يحيى بن البحتري اللذان مدحهما المتنبي، وكانا رئيسين في زمانهما .

قال أبو عمرو: ومنبج : مدينة شمال حلب، بينها وبيت الفرات ثلاثة فراسخ، وبينها وبين حلب عشرة فراسخ، انظر معجم البلدان .

انظر ترجمته: (الأغاني) (۲۱/ ۳۹-۵۷) و (تاريخ بغداد) (۱۳/ ۲۷۱- ٤٨١) و (معجم الأدباء) (۹/ ۲۲۸- ۲۵۸) و (السير) (۱۳/ ۶۸۲) و (البداية والنهاية) (۱۱/ ۲۷) .

(٣) انظر ديوان البحتري (٢٢٦/١).

الكوفة وخيارهم، فعلق الذهبي على هذا بقوله: فهاتان خصلتان عزيزتان في الرجل الكوفي.
 له ترجمة في التهذيب والسير وغيرهما.

<sup>(</sup>١) وعزا صاحب (البحر المحيط) هذه القراءة لعلي بن أبي طالب وعبد الله بن مسعود عليت ، انظر البحر المحيط (٥/ ٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) هو الشاعر الكبير شاعر الوقت، وصاحب الديوان المشهور، أبو عبادة، الوليد بن عبيد بن يحيى بن عبيد الطائي البُحتري المنبجي، مدح الخلفاء والوزراء وصاحب مصر خُمارويه، عاش نيفًا وسبعين سنة، ونظمه في أعلى الذروة، وقد اجتمع بأبي تمام الطائي، وأراه شعره، فأعجب به، وقال: أنت أمير الشعر بعدي؛ قال: و فسررت بقوله ).

<sup>(</sup>٤) انظر: (تهذيب اللغة) مادة (مثل) (١٥ / ٧٢).

لأحدهم سبعون مُثلًا، على كلِّ مثال حوراء تفوق الخلق حُسنًا وجمالا »(١).

والتمثيل: التشبيه، قال الشاعر:

عَلَى الْجَليل حَزينَ القَلب حيرانًا/ مَثْلُ وقوفُكَ يوم العَرض عُريانًا

والتمثيل أيضًا التصوير، قال الوليد بن عُبيد: رَبِّ النَّاظِرُ لَا مَا تِامَّلُهُ النَّاظِرُ لَا مَا تِامَّلُهُ النَّاظِرُ لَلَمْ اللَّهُ السَّاطُ اللَّهُ السَّامُ اللَّهُ السَّامُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللَّهُ اللَّهُ فلو كانَ للشكر شَخْصٌ يُرى لمثلثُه لكَ حتى تراهُ

أي : صورته .

سمعت أبا الحسن عيسى بن زيد العقيلي يقول سمع علي ابن عبدالعزيز بمكة يقول سمعتُ أبا عبيد القاسم بن سلام (٢):

(١) لم أقف عليه.

(٢) الإمام الحافظ المجتهد ذو الفنون: أبو عبيد، القاسم بن سلام بن عبد الله، كان أبوه مملوكًا روميًا لرجل هروي، مولده : سنة سبع وخمسين ومائة .

صنف التصانيف المونقة التي سارت بها الركبان، قال أحمد بن يوسف : لما عمل أبو عبيد كتاب (غريب الحديث) عُرض على عبد الله بن طاهر، فاستحسنه وقال: إن عقلًا بعث صاحبه على عمل مثل هذا الكتاب لحقيق أن لا يحوج على طلب المعاش، فأجرى له عشرة آلاف درهم في الشهر.

قال أبو عمرو : فواعجبًا من قومنا، قد تركوا أهل العلم وطلابه سُدى هملًا، ألا يتقون الله ! وقد كان سمت الصدر الأول موالاة العلم وأهله وطلبته، والاعتناء بهم، وما قصة عفان بن مسلم شيخ الإمام أحمد منا ببعيد.

أما قومنا فصمٌّ بكمٌ عميٌ إلا من رحم ربي، فأين وصية نبيكم عَيُّكُم، ألا تعلموا أنه أوصى بطلبة العلم، فاسمتعوا إلى صفوان بن عسال المرادي عليك فيحكي قائلًا: أتيت النبي علي وهو في المسجد متكئ على بُردٍ له أحمر فقال له : يا رسول الله إني جئت أطلب العلم .

فقال : « مرحبًا بطالب العلم، إن طالب العلم تحفه الملائكة، وتظله بأجنحتها ثم يركب بعضهم بعضًا حتى يبلغوا السماء الدنيا من محبتهم لما يطلب ».

حديث صحيح : أخرجه ابن ماجه (٢٢٦)، وأحمد (٤/ ٢٢٩)، والحاكم (١/ ١٨٠) وقال : صحيح الإسناد. قول: خرج من خُراسان رَجلان أحدهما شَبَّه حتى مَثَّل؛ وهو: مقاتل ابن سليمان (۱)، في الأخر حتى عَطل؛ .....

#### فأين وصية رسول الله عَلَيْكُ أيها الناس ؟!

ومما يفري الكبد ويكدر المشرب ويَهم ويَغُمّ ما تراه من تشييد في المساجد الخاوية على عروشها، أو ارتفاع في البنيان، واستعمال أحدث الآلات وإلى الله المشتكى .

لكن أقول: أيها الطالب عليك بالصبر والاحتساب، وليكن دليلك حال نبيك عَلَيْ وأصحابه وليكن دليلك حال نبيك عَلَيْ وأصحابه ويغضه فقد كانوا يطووا، ويأكلوا أوراق الشجر، ويدخل الرجل منهم البيت فلا يجد ما يأكله، فلا يُثنيك هذا عن الطلب، وأعلم أن الحياة الدنيا إنها هي حلم يوشك أن تستيقظ منه، وليكن شعارك ودثارك التعفف والاستغناء عن الناس، واعلم أن الله جل وعلا عليم بعبده إذا أبقاه في موضع فهو خير له، والله الموفق.

قال أبو بكربن الأنباري: كان أبو عبيد وض يُقَسِّم الليل ثلاثًا فَيُصل ثلثه وينام ثلثه ويصنف الكتب ثلثه.

قال البخاري وغيره : مات سنة أربع وعشرين ومائتين بمكة .

قال الخطيب : وبلغني أنه بلغ سبعًا وستين سنة ﴿ عُلِّمُ .

انظر ترجمته : طبقات ابن سعد (۷/ ۳۵۵) (تاریخ بغداد) (۱۲/ ۴۰۳–۴۱۶)، (طبقات الخنابلة) (۱/ ۲۰۹)، (تاریخ بن عساکر) (۳۵/ ۸۲–۱۱۰)، (صفة الصفوة) (٤/ ۱۳۰) بتحقیقنا، و (السیر) (۱۰/ ۴۹۰).

#### فائدة نادرة:

كتاب (غريب الحديث) كتاب لم يُنسج على منواله، زكاه أهل العلم ورغبوا فيه وأثنوا عليه، بيد أن العبد لابد له من نقص، حتى لو قل .

عن حماد بن إسحاق بن إبراهيم: قال لي أبو عبيد: عَرضتُ كتابي في الغريب المصنف على أبيك؟ قلت : نعم، وقال لي : فيه تصحيف مائتي حرف .

فقال أبو عبيد : كتاب مثل هذا يكون فيه تصحيف ماثتي حرف قليل .

انظر : (الفهرست)، (ص : ۱۰۷) .

(١) هو مقاتل بن سليهان البلخي أبو الحسن الأزدي الخرساني صاحب التفسير .

قال أبو حنيفة : أتانا من المشرق رأيان خبيثان جهم معطل ومقاتل مشبه .

وقال محمد بن سماعة عن أبي يوسف عن أبي حنيفة : أفرط جهم في النفي حتى قال أنه ليس بشيء، وأفرط مقاتل في الإثبات حتى جعل الله تعالى مثل خلقه .

وهو: جهم بن صفوان (١).

# والتمثيل، من المثلة (٢)، وهو: جَدع الأنف والأذن، وجَبُّ (٦) المذَاكر.

= وقال إسحاق بن إبراهيم الحنظلي : أخرجت خراسان ثلاثة لم يكن لهم في الدنيا نظير يعني في البدعة والكذب، هم ومقاتل وعمر بن صبح .

وقال خارجة بن مصعب : كان جهم ومقاتل عندنا فاسقين فاجرين .

قال أبو عمرو: الرجل صاحب بدعة، بل إمامها، ذمه أهل العلم بل كذبوه وكفاه شرًا، نعوذ بالله من الخذلان وقد توسعت في ترجمته أثناء تحقيقي لكتاب «السنة» لعبدالله بن إمامنا أحمد بن حنبل.

انظر ترجمته : طبقات ابن سعد (۷ / ۳۷۳)، و (المجروحين) (۳ / ۱۶–۱۲)، و(تهذيب الكمال) و (تهذيبه)، و (تاريخ الإسلام) (٦ / ٣٠٢–٣٠٧)، و (السير) (٧ / ٢٠١).

### (١) قال الإمام الذهبي علمه الله المام الذهبي المام الم

جهم بن صفوان، أبو محرز الراسبي، مولاهم، السمرقندي، الكاتب المتكلم، أُسُ الضلالة، ورأس الجهمية، كان صاحب ذكاء وجدال، كتب للأمرين شريج التميمي، وكان ينكر الصفات، وينزه الباري عنها بزعمه، ويقول بخلق القرآن، ويقول: إن الله في الأمكنة كلها.

قال ابن حزم: كان يخالف مقاتلًا في التجسيم.

وكان يقول: الإيهان عقد بالقلب، وإن تلفظ بالكفر.

قيل : إن سلم بن أحوز قتل الجهم، لإنكاره أن الله كلم موسى .

وله ترجمة صفحات سود انظرها : (تاريخ الطبراني) (۷ / ۲۲۰) (۲۲۱، ۲۳۲، ۲۳۷) و (الملل والنحل) (۱ / ۲۰۹ – ۲۰۰) و (الفصل) (٤ / ۲۰۶) و (الكامل) لابن الأثير (٥ / ۳۱۲ – ۳۶۶) و (السير) (٦ / ۲۲ – ۲۷) و (السنة لعبد الله بن أحمد –بتحقيقنا) .

### (٢) قال العلامة ابن منظور عشم :

مثلت بالحيوان: أمثُل به مثلًا، إذا قطعت أطرافه وشوهت به، ومثلت بالقتيل: إذا جدعت أنفه وأذنه وشوهت به، ومثلت بالقتيل: إذا جدعت انفه وأذنه أو مذاكيره أو شيئًا من أطرافه. وللمزيد:

انظر (تهذيب اللغة) المعجم الوسيط، مادة (مثل) .

(٣) جَبَّ: قال أبو منصور الأزهري ﴿ مُنْ :

قال الليث: الجبُّ: استئصال السنام من أصله، وبعير أجب.

ومنه حديث عمران بن حصين : ما قام رسول الله عَلَيْكُ فينا خطيبًا إلا أمر بالصدقة، نهي عن المثلة (١).

= وأنشد: ونَاخِذْ بعدهُ بذناب عيش أجبِّ الظهر ليس له سَنَامُ انظر : تهذيب اللغة و(لسان العرب)، و(القاموس المحيط) مادة (جَبُّ).

#### (١) صحيح:

أما لفظ المصنف فقد أخرجه أحمد (٤ / ٤٢٩) والطيالسي (٨٣٦) والبزار (٣٥٦٦، ٣٥٦٧)، والحاكم (٤ / ٣٠٥) والطبراني (١٨ / ٣٤٥) والبيهقي (١٠ / ٨٠) من طرق عن صالح ابن رستم أبو عامر الخزاز حدثني كثير بن شِنظير عن الحسن عن عمران بن حُصين قال : (الحديث).

قال البيهقي : لا يصح سباع الحسن من عمران ومع ذلك صحح إسناده الحاكم !! قال أبو عمرو: وقد نص أثمتنا على ذلك، قال على بن المديني: سمعت يحيى وقيل له: كان الحسن يقول: سمعت عمران بن حصين؛ فقال: أما عن ثقة فلا.

وقال أيضًا : ولم يسمع أي الحسن البصري من عمران بن حُصين شيئًا، وليس بصحيح، لم يصح عن الحسن عن عمران سهاع من وجه صحيح ثبت.

وقال صالح بن إمام أهل السنة والجماعة أحمد بن حنبل علم : قال أبي : الحسن قال بعضهم حدثني عمران بن حصين.

يعني : إنكارًا عليه أنه لم يسمع عن عمران بن حصين .

وقال ابن أبي حاتم : سمعت أبي يقول : لم يسمع الحسن من عمران، وليس يصح من وجه

وقال محمد بن سعيد بن بلج : سمعت عبدلرحمن بن الحكم يقول : سمت جَريرًا يسأل بهزًا عن الحسن: من لقى من أصحاب النبي عَلَيْكُ ؟

قال : سمع من ابن عمر حديثًا، ولم يسمع من عمران بن حصين شيئًا .

وقال أبو حاتم : الحسن لا يصح له سياع عن عمران بن حصين، يُدخل قتادة عن الحسن، هياج بن عمران البُرجي، عن عمران بن حصين، وسمرة .

انظر : (العلل) لعلي بن الديني (٨٢- ٨٣)، و(المراسيل) لابن أبي حاتم (٩٢١ ٩، و(الجرح والتعديل) (٣/ ٤١) و (العلل) لعبد الله بن أحمد بن حنبل. وتقول العرب: النُّقُلة (مُثلة)، وبجمع (مَثُلات) (١) وقد قال الله عَلى : ﴿ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِ مُ ٱلْمَثُلَاتُ ﴾ [الرعد: ٦]، يعني العقوبات (١). والمثول (القيام) (١)، وفي الحديث « مَنْ أحب أن يَمْثُل له الرجال صُفوفًا،

قال أبو عمرو: وهذا ما وقع !! فقد أخرجه أبو داود (٢٦٦٧)، أحمد (٤ / ٤٢٨) والدارمي
 (١٦٥٦) وعبد الرزاق (١٥٨١٩) ومن طريقه الطبراني (١٨ / ٥٤١) وابن أبي شيبة
 (٩ / ٤٢٣) من طرق عن قتادة عن الحسن أن هياج بن عمران أبي عمران بن حُصين فقال:
 إن أبي قد نذر: لئن قدر علي غلامه ليقطعن منه طابقًا، أو ليقطعن يده.

فقال : قل لأبيك يُكفر عن يمينه، ولا يقطع منه طابقًا، فإن رسول الله ﷺ كان يحث في خطبته على الصدقة وينهى عن المثلة .

وإسناده حسن .

هياج بن عمران، قال ابن سعد : كان ثقة قليل الحديث، وذكره ابن حبان في ثقاته .

وفي الباب عن المغيرة بن شعبة، وعبدالله بن يزيد الأنصاري.

نعم !! قد أخرجه أحمد (٤ / ٤٤٠) من طريق المبارك عن الحسن أخبرني عمران بن حصين قال: الحديث، فاسقط هياجًا من الإسناد، وزاد تصريح الحسن بالسماع من عمران.

وهذا إسناد ظاهره الصحة، ولكنه معلول.

المبارك هو: ابن فضالة وهو مدلس وقد عنعن.

(١) قال الأزهري : والعرب تقول : للعقوبة : مَثُله، و مُثْلَة، فمن قال : (مَثُلة) جمعها على : مَثُلات، ومثلات، بإسكان الثاء .

هذا ما وقفت عليه في (تهذيب اللغة) ؟!

أما قول المصنف (النُقلة) فلم أقف عليها، والعبد ملازم له الخطأ والسهو والنسيان، نسال الله السلامة!!

 (۲) هذا القول قول قتادة بن دعامة، الإمام المفسر المعروف أخرجه الطبري في (جامع البيان في تأويل القرآن) (۱۰ / ۱۰۸).

وقد اعتمد الطبري هذا القول حيث قال في تفسير الآية (والمثلات) العقوبات المنكلات، انظر المصدر السابق.

(٣) انظر (تهذيب اللغة) و (القاموس المحيط) و (لسان العرب) مادة : (مَثَلَ).

### فليتبوأ مقعده من النار (١)».

صُفوفًا يعني : قيامًا .

قال القُتيبي: و (الماثل) القائم، و (الماثل) اللاطئ بالأرض (٢).

#### (١) حديث صحيح:

أخرجه البخاري في (الأدب المفرد) (٩٧٧) وأبو داود (٥٢٢٩) والترمذي بإثر الحديث رقم (٥٧٧) وأحمد (٤ / ٩١) وابن أبي شيبة (٨ / ٥٨٦) وعبد بن حميد في (المنتخب) (٤١٣) والطبراني في (الكبير) (١٩ / ٨ / ٨ / ٨ / ٨ / ٨) من طرق عن أبي مجلز قال: دخل معاوية على عبدلله بن الزبير وابن عامر قال: فقام ابن عامر ولم يَقُم ابن الزبير، قال: وكان الشيخ أوزنها.

قال: فقال: مَهْ، قال رسول الله عَيْكُ : « من أحب أن يَمْثُل له عباد الله قيامًا، فليتبوأ مقعده من النار».

أما لفظ المصنف، فهو عند الطبري في (تهذيب الآثار) (٨٣٨) لكن أخره (وجبت له النار). نعم! قد أُعل الحديث بعلة حسمها الحافظ في (الفتح) (١١/ ٥٠) بقوله: قد اتفقوا على أن ابن الزبير لم يقم، وأما إبدال ابن عامر بابن صفوان فسهل، لاحتمال الجمع بأن يكونا معًا وقع لهما ذلك، ويؤيده الإتيان فيه بصيغة الجمع في رواية مروان بن معاوية المذكورة.

#### فائدة :

قال الإمام السندي علم : قوله (أن يمثل) لينصر أي (ينتصب) .

(٢) قال العلامة أبو منصور الأزهري ﴿ ثَلِهُ : أبو عبيد عن أبي عمرو (الماثل) : القائم، (والماثل) اللاطئ بالأرض، قال : وسمعته يقول : كان فلان عندنا ثم مثل، أي : ذَهَب .

وقال لبيد في (الماثل) بمعنى القائم المنتصب:

ئے اُصَٰدُرْنِ اهما في وارد صادر وهم صُواه كالمَالُ أي: انتصب.

انظر : (تهذيب اللغة)، مادة (مثل) .

أما العلامة بن منظور ولله فقد قال: المَاثِلُ: القائم، والماثلُ: اللاطئ بالأرض، بدون عزوه إلى قائله.

انظر (لسان العرب) مادة (مثل).

قال الشاعر (١):

.... فمنها مستبين وماثلُ (٢) .

وتماثل فُلانٌ مِنْ مرضهِ: إذا أفاق، والأمثلُ: الأشبَهُ (٣).

وفي الحديث « أشدُّ النَّاس بلاءً الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل (١) » .

(١) الشاعر هو: زهير بن أبي سلمي.

(٢) البيت في ديوانه وأوله . تحمير المستقبل منها أهما وخمارت لها وخمار المستقبل ومسائل ومسائل

انظر (صنعة ثعلب) (٢٩٣)، وصنعة الأعلم، (٢٦٣) وقد أورده العلامة ابن منظور في (لسان العرب) ونسبه له انظر مادة (مثل).

(٣) قال العلامة ابن منظور علا : « شبه، الشَّبهُ، والشَّبهُ، والشَّبيهُ، المثلُ، والجمع : أشباه، وأشبه الشيء الشيء الشيء، ماثله، وفي المثل : من أشبه أباه فها ظلم، وأشبه الرجل أمه، وذلك إذا عجز وضعف » .

انظر (لسان العرب) مادة (شبه).

### (٤) حديث صحيح:

أما لفظ المصنف فقد أخرجه الطحاوي في (مشكل الآثار) (٣/ ٦٢) من طريق المنجاب بن الحارث عن شريك عن سماك عن مُصعب بن سعد عن أبيه عن النبي ﷺ قال: « أشد الناس بلاءً الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل.

وهذا إسناد ضعيف، لضعف شريك.

والصحيح ما أخرجه: الترمذي (٢٣٩٨) وابن ماجة (٤٠٢٣) وأحمد (١/ ١٨٥) ابن حبان (٢٩٠١) وأبو يعلى (٨٣٠) والبزار (١٤٣٤) والحاكم (١/ ٤١) وعنه البيهقي في (الشعب) (٩٧٧٥) من طرق عن حماد بن زيد حدثنا عاصم بن بهدلة حدثني مُصعب بن سعد عن أبيه قال: قلت: لرسول الله ﷺ: أي الناس أشد بلاء ؟

قال: فقال: الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان دينه صُلبًا، أُشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة، ابتلي على حسبت دينه، فها يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الأرض ما عليه خطيئة.

وهذا إسناد حسن؛ من أجل عاصم بن بهدلة، فقد لخص حاله الحافظ بقوله: صدوق، =

وأماثل البلدة: أعيانها وفقؤها (١).

والطريقة المثلى: المستقيمة (٢)، ومنه قوله ﷺ: ﴿ وَبَيْدَ هَبَابِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثَلَى ﴾ [طه: ٦٣].

له أوهام حجة في القراءة وحديثه في الصحيحين مقرون .

وأخرجه أحمد (١ / ١٧٣ – ١٧٤) والطيالسي (٢١٥) والبيهقي في (السنن) (٣/ ٣٧٢) وفي (شعب الإيهان) (٩٧٧٥) عن شعبة عن عاصم بن بهدلة .... به .

وهذا إسناد حسن كذلك من أُجل بهدلة .

أخرجه أحمد (٢ / ١٧٢، ١٨٠)، والطيالسي (٢١٥) وابن أبي شيبة (٣ / ٢٣٣) وعبد بن حيد (١٤٦) والحاكم ميد (١٤٦) والدارمي (٢ ٧٨٣) والبزار (١١٥٥) وابن حبان (٢٩٢١، ٢٩٢١) والحاكم (١ / ٤١) والبيهقي في (السنن) (٣ / ٣٧٣–٣٧٣) من طرق عن عاصم ... به .

قال أبو عمرو :

فالحديث صحيح، فقد رواه جبال عن عاصم ... به، منهم سفيان الثوري وحماد بن زيد، وهشام الدستوائي ثلاثتهم عن عاصم ... به .

فائدة :

قوله: الأمثل فالأمثل.

قال ابن الأثير في «النهاية» (٤ / ٢٩٦).

أي: الأشرف فالأشرف، والأعلى فالأعلى في الرتبة والمنزلة .

يقال : هذا أمثل من هذاء أي : أفضل وأدنى إلى الخير .

وأماثلُ الناس : خيارهم .

(١) قال العلامة ابن منظور عطه.

وهو من قولهم : هو أمّثل قومه، أي : أفضل قومه .

الجوهري : فلان أمثل بني فلان، أي : أدناهم للخير، وهؤلاء أماثل القوم أي : خيارهم، انظر (لسان العرب) مادة (مثل) (٨/ ٢٠١).

وقال الراغب الأصبهاني .

(وأماثل القوم) كناية عن خيارهم، وعلى هذا قوله : ﴿إِذْ يَقُولُ آمَنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَِيْتُمْ إِلَا يَوْمًا ﴾ [ طه : ٦٣ ]، أي الأشبه بالفضيلة، وهي : تأنيث الأمثل .

(٢) انظر : تفسير البغوي المسمى بـ (معالم التنزيل) (٣/ ٢٢٣) .

قال الشاعر:

فكم متفرَّغين مُننوا بجهل وزيخ بهم عن المثلى فَتاهواً فـزلـت فيه أقــدام فصارت

جرى بهمُ إلى زَيغ فَزَاغُوا وأورطهم مع الوَحَلُ الرَّدَاغُ<sup>(١)</sup> إلى نارٍ غَلَي منها الدماغُ

أنشدنيه أبي، قال: أنشدني أبو محمد القُشاني المؤدب، عن أبي سعيد الضرير.

و (التمثال) الصورة، و (التماثيل) جَمعٌ (١)، قال الله تعالى : ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ, مَا يَشَاءُ مِن تَحَرِيبَ وَتَمَاثِيلَ ... ﴾ [ سبأ : ١٣ ] (٣) .

قال:

# كَـــأنَّ تمـاثـيـلَ أرسـاغِـهِ رقـابُ وعـولِ على مَـشرَب

(١) الرّدَغَةُ: محركة ، وتسكن ، الماء والطين والوحل الشديد ، ج : كصحب وخدم وجبال ومكان ردغ ككتف : كثيرة .

ورَدْغةُ الخبال : ويحرك : عصارة أهل النار ، انظر القاموس (المحيط) مادة (الراء مع الغين).

قال أبو عمرو: ولهذا قد فسر العلماء الحديث الصحيح الذي أخرجه مسلم (٢٠٠٢) وفيه:

«إن على الله عهدًا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال .

قيل يا رسول الله وما طينة الخبال ؟

قال : عرق أهل النار ، أو عصارة أهل النار».

نسأل الله السلامة

(٢) قال العلامة الفيروز أبادي : (التَّمْثيلُ)، وبالكسر : الصورة .

وقال العلامة ابن المنظور : والتمثال : الصورة، والجمع التهاثيل، ومثل له الشيء : صورة حتى كأنه ينظر إليه، وامتثله، هو : تصورة .

وقال الراغب الأصبهاني : و(التَّمثال) الشيء المصور .

انظر (القاموس المحيط) و (لسان العرب) و (المفردات) مادة (مثل).

(٣) عن الضحال في قوله : وتماثيل : قال : الصور .

أخرجه الطبري في (جامع البيان) (٢٢ / ٧٥).

/£)

### أمثسال القسرآن (١)

#### سورة البقرة

قال تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱلَّذِى ٱسْتُوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ صُمْ اَبُكُمْ عُمَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فَيْ اَلْسَمَاةِ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدُ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوَعِقِ الْحَصَيْبِ مِنَ السَمَاةِ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدُ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوَعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَالله مُحِيطًا بِالْكَفِرِينَ ﴿ اللهُ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَلُوهُمْ كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم حَذَرَ الْمَوْتِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللهَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللهُ اللهُ لَذَهُ بَا يَسَمْعِهُمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللهُ اللهُ لَذَهُ مَن يُسَمّعِهُمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللهُ اللهُ لَذَهُ بَا يَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللّهُ اللهُ لَذَهُ مَن السَمْعِهُمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِلَى اللّهُ اللهُ لَذَهُ مَا يُسَمّعِهُمْ وَأَبْصَلُوهُمْ إِلَى اللهُ اللهُ لَهُمْ عَلَيْهُمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللهُ لَذَهُ مَن يُسَمّعِهُمْ وَأَبْصَلُوهُمْ إِلَى اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَالْمَا عَلَيْهُمُ قَامُوا وَلُوسَاءَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَقُلُولُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

اختلف أهل التأويل في حكم هذه الآيات، فقال ابن عباس وقتادة والضحاك ومقاتل والسدي والحسن: / إنها في المنافقين (٢).

(١) تبويب المصنف.

(٢) أما ما ورد عن عبدالله بن عباس ﴿ ثُلُثُ .

فقد أخرج الطبري (١ / ٢٠٨) قال: حدثني به محمد بن حميد قال: حدثنا سلمة عن ابن إسحاق عن محمد بن أبي محمد عن عكرمة أو عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: ضرب الله للمنافقين مثلًا فقال: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلُهُ، ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَرَرَّكُهُمْ فِي ظُلُمَتُ لِلَا يُشِعِرُونَ ﴾ [ البقرة: ١٧].

أي : يبصرون الحق ويقولون به، حتى إذا خرجوا به من ظلمة الكفر أطفئوه بكفرهم به ونفاقهم فيه فتركهم في ظلمات الكفر فهم لا يبصرون هدى ولا يستقيمون على حق . وهذا إسناد ضعيف، وإليك بيانه .

محمد بن حميد الرازي، قال فيه البخاري : فيه نظر، وضعفه غيره، بل قد رمي بالكذب . وثم علة أخرى :

محمد بن إسحاق مدلس، وقد قال (عن).

وعلة ثالثة : محمد بن أبي محمد مولي زيد بن ثابت، مجهول، لم يرو عنه غير محمد بن إسحاق . وأخرج الطبري قال : حدثنا به المثنى بن إبراهيم قال : حدثنا أبو صالح قال حدثني معاوية بن=

#### وهذا إسناد ضعيف أيضًا:

على بن أبي طلحة واسمه: سالم بن المخارق الهاشمي لم يسمع من عبدالله بن عباس والله عنه عليه عليه عليه عليه عليه عليه المنها مجاهد، قال ابن حبان: روي عن ابن عباس ولم يره.

ومن ثم، قال الميموني عن أحمد عليه : « له أشياء منكرات وهو من أهل حمص» .

وأخرج الطبري كذلك عن محمد بن سعد قال حدثني أبي سعد بن محمد قال حدثني عمي عن أبيه عن جده عن ابن عباس والله عن قوله ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْفَدَ نَارًا ﴾ إلى قوله ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ .

ضرب الله مثلًا للمنافق، وقوله ﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ ﴾ قال: أما النور فهو إيمانهم الذي يتكلمون به وأما الظلمة: فهي ضلالتهم وكفرهم، الذي يتكلمون به وهم قوم كانوا على هدى ثم نزع منهم فعتوا بعد ذلك.

إسناده ضعيف؛ وقد حقق إسناده الشيخ أحمد شاكر على تحقيقه «تفسير الطبري»؛ وأنا ناقله كما سطّره :

#### قال الشيخ أحمد شاكر:

« محمد بن سعد؛ الذي يروى عنه الطبري : هو محمد بن سعد بن محمد بن الحسن بن عطية بن سعد بن جنادة العوفي، من (بني عوف بن سعد) فخذ من (بني عمرو بن عياذ بن يشكر بن بكر بن وائل).

وهو لين في الحديث؛ كما قال الخطيب.

وقال الدارقطني : « لا بأس به » .

مات في آخر ربيع الآخر سنة ٢٧٦، ترجمه الخطيب في (تاريخ بغداد) (٥/ ٣٢٣–٣٢٣)، والحافظ في (لسان الميزان) (٥/ ١٧٤).

وهو غير (محمد بن سعد بن منيع) كاتب الواقدي، وصاحب كتاب (الطبقات الكبير)، فهذا أحد الحفاظ الكبار الثقات المتحرين، قديم الوفاة، مات في جمادي الآخرة سنة ٢٣٠ . أبوه: (سعد بن محمد بن الحسن العوفي): ضعيف جدًّا .

 سُئل عنه الإمام أحمد، فقال: « ذاك جهمي »، ثم لم يره موضعًا للرواية ولو لم يكن، فقال: « لو لم يكن هذا أيضًا لم يكن ممن يستأهل أن يكتب عنه، ولا كان موضعًا لذاك ».

وترجمته عند الخطيب (٩/ ١٣٦ - ١٢٧)، و (لسان الميزان) (٣/ ١٨ - ١٩).

عن عمه : أي عم سعد، وهو (الحسين بن الحسن بن عطية العوفي) : كان على قضاء بغداد . قال ابن معين : « كان ضعيفًا في القضاء، ضعيفًا في الحديث » .

وقال ابن سعد في الطبقات : « وقد سمع سهاعًا كثيرًا، وكان ضعيفًا في الحديث »، وضعفه أيضًا أبو حاتم والنسائي .

وقال ابن حبان في المجروحين: ﴿ منكر الحديث، ولا يجوز الاحتجاج بخبره ﴾.

وكان طويل اللحية جدًّا، روى الخطيب من أخبارها طرائف، مات سنة ٢٠١.

مترجم في (الطبقات) (٧/ ٢/ ٤٧)، و (الجرح والتعديل) (١/ ٢/ ٤٨)، وكتاب (المجروحين) لابن حبان، (رقم: ٢٢٨) (ص: ١٦٧)، و (تاريخ بغداد) (٨/ ٢٩–٣٣)، و (لسان الميزان) (٢/ ٢٧٨).

عن أبيه : وهو (الحسن بن عطية بن سعد العوفي) : وهو ضعيف أيضًا .

قال البخاري في الكبير: « ليس بذاك ».

وقال أبو حاتم: « ضعيف الحديث » .

وقال ابن حبان: « يروى عن أبيه، روى عنه ابنه محمد بن الحسن: منكر الحديث؛ فلا أدري: البلية في أحاديثه منه، أو من أبيه، أو منهما معًا؛ لأن أباه ليس بشيء في الحديث، وأكثر روايته عن أبيه، فمن هنا اشتبه أمره، ووجب تركه ».

مترجم في (التاريخ الكبير) (١/ ٢/ ٢٩٩)، وابن أبي حاتم (١/ ٢/ ٢٦)، و (المجروحين) لابن حبان (رقم : ٢١٠) (ص : ١٥٨)، و (التهذيب) .

عن جده : وهو (عطية بن سعد بن جنادة العوفي) : وهو ضعيف أيضًا، ولكنه مختلف فيه . فقال ابن سعد : « كان ثقة إن شاء الله، وله أحاديث صالحة، ومن الناس من لا يحتج به » .

وقال أحمد : « هو ضعيف الحديث؛ بلغني أن عطية كان يأتي الكلبي فيأخذ عنه التفسير، وكان الثورى وهشيم يضعفان حديث عطية »، قال : « صالح » .

وقد رجحنا ضعفه في شرح حديث المسند (٣٠١٠)، وشرح حديث الترمذي (٥٥١) . وإنها حسن الترمذي ذاك الحديث لمتابعات، ليس من أجل عطية .

وقد ضعفه النسائي أيضًا في (الضعفاء) (٢٤) .

= وضعفه ابن حبان جدًّا في كتاب (المجروحين)؛ قال : « .. فلا يحل كتابة حديثه إلا على وجه التعجب » (الورقة : ١٧٨).

وانظر أيضًا : (ابن سعد) (٦/ ٢١٢ - ٢١٣)، و (الكبير) للبخاري (٤/ ١/ ٨-٩)، و (الصغير) (١٢٦)، وابن أبي حاتم (٣/ ١/ ٣٨٣-٣٨٣)، والتهذيب .

والخبر نقله ابن كثير (١/ ٨٥)، والسيوطي في (الدر المنثور) (١/ ٢٩) وزاد نسبته لابن أبي حاتم، وكذلك صنع الشوكاني (١/ ٢٨) » انتهى كلام الشيخ أحمد شاكر هلير .

أما قول قتادة، فقد أخرجه الطبري (١/ ٢٠٩) فقال : حدثني به بشر بن معاذ قال : حدثنا يزيد بن بزيع عن سعيد عن قتادة قوله : ﴿ مَثَلَهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَاآهَتْ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكّهُمْ فِي ظُلْمُنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] .

وإن المنافق تكلم بلا إله إلا الله فأضاءت له في الدنيا فناكح بها المسلمين وعاد بهاالمسلمين ووارث بها المسلمين وحقن بها دمه وماله .

فلم كان عند الموت سلبها المنافقين؛ لأنه لم يكن لها أصل في قلبه ولا حقيقة في علمه.

#### إسناد صحيح:

سعيد هو : ابن أبي عروبة .

#### وإسناده صحيح.

وأما قول الضحاك، فقد أخرجه الطبري (١ / ٢٠٩) عن القاسم بن الحسن قال : حدثنا الحسين قال حدثني أبو تميلة عن عبيد بن سليهان عن الضحاك بن مزاحم قوله : ﴿كَمَثَلِ الَّذِي الْحَسِينَ قَالَ حدثنا أَصَارَا فَلَمُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّاللَّاللَّالِيلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَّةُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا ا

#### وإسناده صحيح.

وأما قول مقاتل فانظر (تفسيره) (١ / ٢٤).

وأما قوله السدى، فانظره عند الطبري (٣٨٨) وابن أبي حاتم (١٧٠).

قوله (فكانت الظلمة نفاقهم).

=

وروي عطاء عن ابن عباس : إنها في اليهود (١).

وكذلك قال محمد بن كعب ومجاهد في إحدى رواياته، وسعيد بن جبير ويهان بن رئاب: أنها في اليهود، وقالوا: « مثلهم في انتظارهم خروج النبي عَمَالَةُ كالمستوقد نارًا، فلم خرج كفروا به كها أذهب نور من أضاءت ما حوله (۲) ».

ومن قال: إن حكم الآية في المنافقين، قال: أمنوا بلسانهم فشاركوا المسلمين في أحكامهم، ومشوا أمنين فيها بينهم (٢).

﴿ كُلُّمَاۤ أَضَآءَ لَهُم مَّشَوَا فِيهِ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] تفسيره قوله تعالى في سورة الحج : ﴿ فَإِنْ أَصَابَهُۥ خَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ ۖ وَإِنْ أَصَابَهُ وَنْنَةُ ٱنْقَلَبَ

أما قول الحسن فقد أخرجه ابن أبي حاتم (١٧١) عن الحسن البصري، ﴿ وَرَكَمُهُمْ فِي ظُلْمَنتُولًا
 يُبْصِرُونَ ﴾، فذلك حين يموت المنافق، فيظلم عليه عمله عمل السوء فلا يجد له عملًا من خير
 عَمِلَ به يُصدق به قول لا إله إلا الله، وإسناده ضعيف .

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن كثير علم ٪

والصواب أن هذا إخبارٌ عنهم في حال نفاقهم وكُفرهم، وهذا لا ينفي أنه كان حصل لهم إيمان قبل ذلك ثم سلبوه، وطبع على قلوبهم .

ولم يستحضر ابن جرير على هذه الآية ها هنا وهي قوله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطَيْعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمَّ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [ المنافقون : ٣ ] فلهذا وجه هذا المثل بأنهم استضاءوا بها أظهروه من كلمة الإيبان أي في الدنيا، ثم أعقبهم ظلمات يوم القيامة .

قال : وصح ضرب مثل الجهاعة بالواحد، كها قال : ﴿ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُودُ أَعَيْنُهُمْ كَالَّذِى يُعْشَى عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ [ الأحزاب : ١٩ ] أي : كدوران الذي يغشى عليه من الموت .

وقال تعالى : ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلا بَعْثُكُمْ إِلَا كَنفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [لقمان : ٢٨]، وقال تعالى : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُيِلُوا النَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَتْحِيلُوهَا كَمَثَلِ الْحِسَارِ يَتَّحِيلُ أَسْفَازًا ﴾ [الجمعة : ٥].

عَلَى وَجَهِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى فَرَبِهِ اللهِ تعالى في المنافقين الذين تكلموا بالإيهان فناكحو المسلمين ووارثوهم وقاسموهم الفيء (١).

يقول الله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ ﴾ أي: شبههم (١)، ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ الله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ ﴾ أي: شبههم (١)، ﴿ كَمثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ الرَّا فَلَمَّا أَضَاءَتُ مَا حَوْلَه طَفَتْت نارُه وَذَهب بنوره فلم يُبصر ما حوله، فكذلك المنافق لما تكلم بالإيهان مُراءاة الناس كان له نُور يهتدي به كمنزلة المستوقد نارًا يمشي في ضوئها مادامت ناره تَتَقد، فإذا ترك الإيهان ذهبَ نورُه فصار في ظُلمة، كظلمة من طفيت ناره، وذهب نوره، فقام في ظُلمة لا يهتدي الطريق.

وعن ابن عباس هِيَنِ في رواية أخرى ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَنتِ ﴾ أي في عذاب إذا ماتوا (٣) .

قال قتادة (٤): «هذا مثل في المنافقين » ﴿فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ. ﴾ (هي) (٥) لا إله إلا الله، أضاءت لهم فأكلوا بها وشربوا، وآمنوا في الدنيا، ونكحوا النساء، وحقنوا دمائهم حتى ماتوا (إذا) (١) اذهب الله نورهم وتركهم في

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه والكلام عليه أنفًا .

<sup>(</sup>٢) تقدم ذلك في مقدمة المصنف المعمد المعامد ال

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في (جامع البيان) (١ / ٢٠٨) وابن المنذر وابن أبي حاتم والصابوني كها في (الدر المنثور) (١ / ٧٧) وإسناده ضعيف تقدم الكلام عليه أنقًا .

<sup>(</sup>٤) صحيح .

أخرجه الطبري (١ / ٢٠٩) وعبد بن حميد كها في (الدر المنثور) (١ / ٧٧) .

<sup>(</sup>٥) زيادة من جامع البيان للطبري .

<sup>(</sup>٦) زيادة من (جامع البيان).

ظلمات لا يبصرون.

قال مجاهد: « إضاءة النار إقبالها إلى المسلمين والهدى، وذهاب نورهم إقبالهم إلى الكافرين والضلالة (۱) ». قال الكلبي (۱) عن أبي صالح (۱): ﴿ حَوْلَهُ وَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة: ١٧]: فكذلك اليهود وغيرهم من أهل الأديان، إذا تركوا ما أمر الله به وأخذوا بغيره ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات يتحيرون لا يبصرون الهدى (١) ».

وروي حبان عن الكلبي ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة : ١٧ ] كذلك من عمل بكتاب الله مُراءاة الناس، فهو في نور ما أخذ به فإذا/ ترك كان في ظلمةٍ، كمثل مستوقدٍ نارًا، إذا خمدت ناره ذهب نوره، فصار في ظلمة .

(١) صحيح.

أخرجه الطبري (١ / ٢٠٩) وابن أبي حاتم في (تفسيره) (١٦١).

وإسناده صحيح.

(٢) الكُلبي هو:

محمد بن السائب بن بشر بن عمرو بن عبدالحارث بن عبدالعزي الكلبي أبو النضر الكوفي النسابة المفسر .

قال معتمر بن سلمان عن أبيه: كان بالكوفة كذابان أحدهما الكلبي.

وقال البخاري : تركه يحيى وابن مهدي، وقال أبو حاتم : الناس مجمعون على ترك حديثه هو ذاهب الحديث لا يشتغل به .

(٣) أما شيخه فهو :

باذام ويقال: باذان أبو صالح مولى أم هانئ بنت أبي طالب، قال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: ليس به بأس، وإذا روي عنه الكلبي فليس بشيء.

(٤) إسناده ضعيف.

انظر ما قبله.

قال أبو روق (١) عن الضحاك : « هذا مثل المنافق إذا تكلم بالإيمان كان له نور، وإذا رجع عن إيمانه طفئ نوره، وتركهم الله في الظلمات لا يبصُرون الحق (٢) » .

قال الحُسين بن الفضل (٣): « إن المنافق لما تكلم بالإيهان، أبصر الحق وعرفه، فذهب الله بنورهم، بعدما أبصروه، وتركهم في ظلمات منافقين لا يبصرون للحق، والظلمة إذا كانت بعد النور كانت أوحش، كذلك الكفر بعد الإيهان ونظيره ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ [ المنافقون : ٣]، ﴿ ثُمَّ انصَرَفُوا صَرَفَكَ اللّهُ قُلُوبَهُم ﴾ [ التوبة : ١٢٧] (١).

قال عطاء عن ابن عباس عَنْ : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾، يريد أن الذي استوقد نارًا على جبل، أبصرَهُ الخلق حوله، وذلك إن قريظة

عطية بن الحارث أبو روق الهمداني الكوفي، قال فيه أحمد والنسائي : « ليس به بأس »، وقال يحيى ابن معين : « صالح »، وذكره ابن سعد في الطبقة الخامسة وقال : « هو صاحب التفسير ».

(٢) صحيح.

أخرجه الطبري (١ / ٢٠٨) من طريق عبيد بن سليهان عن الضحاك ... بنحوه .

(٣) الحسين بن الفضل بن عمير العلامة المفسر الإمام اللغوي، المحدث أبو علي البجلي الكوفي، ثم النيسابوري عالم عصره.

قال الحاكم : الحسين بن الفضل بن عمير بن قاسم بن كيسان البجلي المفسر إمام عصره في معاني القرآن، أقدمه ابن طاهر معه نيسابور، وابتاع له دار عزرة، فسكنها، وهذا في سنة سبع عشرة ومائتين، فبقي يعلم الناس ويفتي في تلك الدار إلى أن توفي، ودفن في مقبرة الحسين بن مُعاذ، في سنة اثنتين وثمانية ومائتين، وهو ابن مائة وأربع سنين .

انظر ترجمته : (السير) (۱۶ / ۱۱۶) ولسان الميزان (۲ / ۳۰۷) وطبقات المفسرين (۱ / ۱۵۲) و (شذرات الذهب) (۲ / ۱۷۸) .

(٤) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>١) أبو روق هو :

والنضير وبني قينقاع قدموا من الشام إلى يثرب، حين انقطعت النبوة من بني إسرائيل، وأفضت إلى العرب، فدخلوا المدينة يشهدون لمحمد على بالنبوة، وأن أمته خير الأمم، وكان يغشاهم رجل من بني إسرائيل يقال له عبد الله ابن هيبان أبو هيبان قبل أن يوحى إلى رسول الله على كُلَ سنة فيحضهم على طاعة الله وإقامة التوراة والإنجيل والإيهان بمحمد على إذا خرج ويقول: لا تفرقوا عنه وانصروه، وقد كنت أطمع أن أدركه ... فهات .

فقبلوا عنه، ثم لما خرج رسول الله عَيْنَاتُهُ كفروا به فضرب الله مثلهم فقال عَلَيْ: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة : ١٧ ] .

قال الحسن عضم: «هم المنافقون، أعطوا كلمة التوحيد وأصابوا بها نورًا من نور الإسلام وحقنوا بها دمائهم، وأموالهم، وأخذوا بها الحقوق، فأكلوا وشربوا».

بمنزلة هذا الذي استوقد نارًا فأضاء ما حوله، فلما طفئت النار بقي القوم في ظلمة، وذلك أن نورهم يُطفأ إذا ماتوا وكان النور قائمًا فيها بينهم وبين الله تعالى إذ هم في الدنيا فذهب الله بنورهم وتركهم في ظلماتٍ لا يبصرون.

قال ابن كيسان : ﴿ ﴿ فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُۥ ﴾ [ البقرة : ١٧ ]، يعني : حول المستوقد » .

وقوله ﴿ فَلَمَّا ﴾ صلة للكلام يقول: فكذلك المنافق الإيهان، وتسمي به، فأضاء له بذلك نور في الناس، وزين به ظاهره، كما أضاءت النار للمستوقد ما حوله .

ثم قال : ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] يعني في الآخرة .

قال: ويقال: ذهب الله بالنور الذي أظهروا للنبي ﷺ / والمؤمنين (ه/أ فذهب ذلك النور من قلوبهم وتركهم في ظلمات الكفر لا يبصرون حجته.

وقرأه العامة: في ظُلُهات بضمتين ولم يصح التخفيف عن الحسن.

قال أبو عبيد (١) عن الفراء (٢): يقال: ضاء القمر، يَضُوء ضَوءًا، وأضاء يضىء إضاءةً، وهو: الضوَّء والضُّوء (٣).

قال العباس بن عبدالمطلب للنبي عَنْظَة : « وأنت لما ظهرت أشرقت الأرض وضاءت بنورك الأفق (١) » .

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٢) هو العلامة صاحب التصانيف، أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبدالله بن منظور الأسدي الكوفي النحوي، صاحب الكسائي .

ورد عن ثعلب أنه قال : لولا الفراء، لما كانت عربية ولسقطت؛ لأنه خلصها، ولأنها كانت تُتنازعُ ويدعيها كلا أحد .

وكان المأمون قد وكل بالفراء ولديه يلقنهما النحو، فأراد القيام، فابتدر إلى نعله، فقدم كل واحد فردةً .

فبلغ ذلك المأمون، فقال: « لن يكبر الرجل عن تواضعه لسلطانه وأبيه ومعلمه ».

قال ثُهامة بن أشرس: رأيت الفراء، ففاتشته عن اللغة، فوجدته بحرًا، وعن النحو فشاهدته نسيج وحده، وعن الفقه فوجدته عارفًا باختلاف القوم وبالطب خبيرًا، وبأيام العرب والشعر والنجوم، فأعلمت به أمير المؤمنين فطلبه.

مات الفراء بطريق الحج سنة سبع وماثتين، له ثلاث وستون سنة علمه .

انظر ترجمته : (مراتب النحويين) لأبي الطيب اللغوي (٨٦) و (أخبار النحويين البحريين) للسيرافي (٥١) و (وتاريخ بغداد) (١٤ / ١٤٦) و (معجم الأدباء) (٢٠ / ٩) و (السير) (١٠ / ١١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر (معاني القرآن) (للفراء) (١ / ١٨).

 <sup>(</sup>٤) انظر : (أدب الكاتب) لابن قتيبة (ص : ١٩٧) نقلًا عن الفراء، وكذلك (روح المعاني)
 (١٦٦/١) تحت آية (٣) من البقرة .

قال السدى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة: ١٧] وذلك أن ناسًا دخلوا في الإسلام فقدم رسول الله عَيْظُةُ المدينة، ثم إنهم نافقوا، فكان مثلهم كمثل رجل كان في ظلمة الشرك فأوقد نارًا فأضاءت ما حوله من الأذي فأبصر حتى عَرف ما ينتقى من الأذى، وكذلك المنافق كان في ظلمة الشرك، وعَرف الحلال والحرام والإسلام والخير والشر، فبينها هو كذلك إذ كفر، كأن لا يعرف الحلال من الحرام والخير من الشر (١).

﴿ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة: ١٧] يعني: الإيهان الذي جاء به محمد عَمَّاتُ : ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَت لِلْايُبْصِرُونَ ﴾ [ البقرة: ١٧]، قال أبو الحسن (٢): « ورأيت في بعض التفاسير (٣): أن الله تعالى ضرب هذه الأمثال للأفعال لا لأعيان الرجال »، وهو كقوله تعالى: ﴿ تَدُورُ أَعَيْنُهُمْ كَالَّذِى يُغْتَنَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمُوتِ ﴾ [الأحزاب: ١٩].

﴿ مَّاخَلَقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّاكَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [لقمان: ٢٨]، فالمعنى: إلا كبعث نفس واحدة، ولو كان التشبيه للرجال كان مجموعًا كما قال تعالى ﴿ كَأَنَهُمْ خُشُبُ مُسَنَدَةٌ ﴾ [المنافقون: ٤]، أراد الأجسام.

وقوله تعالى : ﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾ [ الحاقة : ٧ ]، وإنها قال : ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [البقرة:١٧] جميعًا لأنه ذهب إلى المنافقين ولو وجد لكان صوالًا(٤).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه والكلام عليه .

<sup>(</sup>٢) أي: المصنف علا.

<sup>(</sup>٣) انظر (جامع البيان في تأويل القرآن) للطبري (١ / ٢٠٦–٢٠٧) فقد نقل المصنف عنه بعض فقراته بالنص .

<sup>(</sup>٤) انظر (معانى القرآن) للفراء (١ / ١٥ – ١٦).

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ اللَّا الْأَشِمِ ﴾ كَالْمُهْلِ يَغْلِى فِي ٱلْبُطُونِ ﴾ [ الدخان: ٤٣ – ٤٥ ] قرئ بالتاء والياء (١).

فمن أنث ذهب إلى الشجرة، ومن ذكرها ذهب إلى المهل (٢)، قال القتيبي: الذي ها هنا بمعنى الذين، نظيره ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ \* ثَمُ قَال ﴿ أُولَيْنٍكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [ الزمر: ٣٣].

قال الشاعر (٣):

فإن الذي حانت بفلج دماؤهم هُمُ القومُ كلُّ القوميَا أمَّ خَالدِ (١٠) وقوله تعالى : ﴿ فِي ظُلْمَت لِلَّا يُنْصِرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] قال : يعني :

(١) قال أبو عمرو الداني في : جامع البيان في القراءات السبع (٤ / ١٥٨):

قرأ ابن كثير وابن عامر في رواية التغلبي عن ابن ذكوان وعاصم في رواية حفص : (يغلي في البطون) بالياء .... وهو وهم .

واختلف عن أبي بكر عن عاصم فروي موسى بن إسحاق عن هارون عن حسين عنه والمنذر بن محمد عن هارون عن أبي بكر نفسه (بالتاء) .

قال محققه : وجه من قرأ (بالياء)، أي : بياء التذكير، وفاعله يعود إلى الطعام .

وقرأ الباقون : بتاء التأنيث، والضمير للشجرة .

ولا يقرأ لابن عامر برواية التغلبي هذا .

انظر (إتحاف الفضلاء) (٣٨٨) و (الإعراب) للنحاس (٣/ ١١٦) و (الإملاء) للعكبري (٢/ ١١٤)، (الغيث) للصفاقسي (٣٥٠).

(٢) انظر في تقدم من مصادر .

(٣) الشاعر هو: الأشهب بن رُميلة.

(٤) قال الإمام الطبري متعقبًا .

وقد زعم بعض أهل العربية من أهل البصرة أن ﴿الَّذِي ﴾ في قوله ﴿كَمَثَلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ بمعنى ( الذين ) .

كها قال جل ثناؤه : ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَدَّقَ بِهِ ۚ أُوْلَئَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣]. وكها قال الشاعر : ماداموا على هذه الحال غير راجعين ولا تائبين (١).

والظلمة: الكفر، والنور: الإيهان (٢)، كها قال تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] وفي بدر قول حسان بن

فإن الذي حانت بفلج دماؤهم هم القوم كل القوم يا أم خالد قال أبو جعفر : « والقول الأول هو القول لما وصفنا من العلة ، وقد أغفل قائل ذلك فرق ما بين الذي في الآيتين وفي البيت » .

لأن ( الذي ) في قوله : ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ ﴾ قد جاءت للدلالة على أن معناها الجمع وهو قوله ﴿ أَوْلَكَيْكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ وكذلك الذي البيت وهو قوله : دماؤهم .

وليست هذه الدلالة في قوله : ﴿كُمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتُوْقَدَ نَارًا ﴾ .

فذلك فرق ما بين ﴿ الَّذِي ﴾ في قوله: ﴿ كَمَثَلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ وسائر شواهده التي استشهد بها على أن معنى ﴿ الَّذِي ﴾ في قوله ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ بمعنى الجمع.

وغير جائز لأحد نقل الكلمة التي الأغلب في استعمال العرب على معنى إلى غيره إلا بحجة يجب التسليم لها .

انظر ( جامع البيان في تأويل القرآن ) ( ١ / ٧٠٢– ٨٠٢ ) . .

(١) انظر (تأويل مشكل القرآن) (٣٦١) وكذلك ما تقدم عند الطبري .

(٢) قال الإمام الطبري:

حدثني المثنى قال ثنا إسحاق قال ثنا أبو زهير عن جويبر عن النَّصْحِاكُ ﴿ اللَّهُ وَلِيُ الَّذِيرَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِينَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧ ] .

الظلمات: الكفر، والنور: الإيمان.

﴿ وَٱلَّذِيرَ كَفَرُوٓا أَوْلِيآ وُهُمُ الطَّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَنتِ ﴾ [ البقرة: ٢٥٧] تخرجهم من الإيهان إلى الكفر.

وهذا إسناد ضعيف.

في إسناده (جويبر) وهو : جويبر بن سعيد الأزدي أبو القاسم البلخي، عداده في الكوفيين، ويقال : اسمه جابر وجويبر لقب .

قال يحيى بن معين : ليس بشيء، وقال عبدالله بن علي بن المديني : سألته - يعني أباه - عن =

(٥/ د

## ثابت خيست (١)./

= جويبر فضعفه جدًا.

قال : وسمعت أبي يقول : جويبر أكثر على الضحاك روي عنه أشياء مناكير ابن وقال ابن حبان: يروي عن الضحك أشياء مقلوبة .

## قال أبو عمرو:

« بيد أن الإمام الضري قد اعتمد هذا التفسير » فقال :

﴿ يُخْرِجُهُ مِنَ ٱلظُّلُمَن إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧ ] يعني بذلك : يخرجهم من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان .

وإنها عني بالظلمات في هذا الموضع : الكفر، وإنها جعل الظلمات للكفر مثلًا، لأن الظلمات حاجبة للأبصار عن إدراك الأشياء وإثباتها .

وكذلك الكفر حاجب أبصار القلوب عن إدراك حقائق الإيهان والعلم بصحته وصحة أسبابه.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيا آَوُهُمُ الطَّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النَّورِ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧ ] يعني بالنور : الإيهان على نحو ما بينا، ﴿ إِلَى الظَّلُمَاتِ ﴾ ويعني بالظلمات : ظلمات الكفر وشكوكه، الحائلة دون إبصار القلوب ورؤية ضياء الإيهان وحقائق أدلته وسبله .

انظر (جامع البيان) (٣/ ٢٣).

(۱) حسان بن ثابت بن المنذر بن حرام بن عمرو بن زيد مناة بن عدي بن عمرو بن مالك ابن النجار .

سيد الشعراء المؤمنين، المؤيد بروح القدس، أبو الوليد، ويقال: أبو الحسام، الأنصاري الخزرجي النجاري المدني، ابن الفريعة.

شاعر رسول الله عَنْظُمْ وصاحبه.

قال ابن سعد : عاش ستين سنة في الجاهلية، وستين في الإسلام .

وقال ابن سعد عن الواقدي : لم يشهد مع النبي ﷺ مشهدًا، كان يَجبُن، وأمه الفُريعة بينت خُنيس .

قال ابن إسحاق : سألت سعيد بن عبدالرحمن بن حسان : ابن كم كان حسان وقت الهجرة ؟ قال : ابن سنين سنة، وهاجر رسول الله ابن ثلاث وخمسين .

وقال ابن المسيب : كان حسان في حلقة فيهم أبو هريرة فقال : أنشدك الله يا أبا هريرة، =

بالحق والنور بعد الظلم غداة أتانا من أرض الحرم هلم الينا وفينا أقم أرسلت نورًا بدا من قتم (١)

فلم أتانا رسول المليك ركنا إليه ولم نعصه وقلنا صدقت رسول الله فنشهد أنك عبد المليك

أراد بالنور: الإسلام، وبالظلم: الجهالات والكفر.

وقال كعب بن زهير (٢):

وصارم من سيوف الله مسلول (٣)

إن الرسول لنور يستضاء به

هل سمعت رسول الله ﷺ يقول: أجب عني، أيدك الله بروح القدس.
 فقال: اللهم نعم.

حديث صحيح أخرجه البخاري (٦ / ٢٢١) ومسلم (٢٤٨٥).

وعن البراء أن رسول الله عَيْظُ قال لحسان : ﴿ اهجهم وهاجمهم وجبريل معك » .

حديث صحيح أخرجه البخاري (٦ / ٢٢١) ومسلم (٢٤٨٦).

قال ابن إسحاق: توفي حسان هجيست سنة أربع وخمسين، وقال ابن سعد توفي زمن معاوية. وللمزيد راجع: (السيرة) لابن هشام (٢/ ٢٢٨) و (التاريخ) لابن معين (١٠٧) و (الأغاني) (٤/ ١٣٤ – ١٦٩) و تاريخ الإسلام (٢/ ٧٧٧) والاستيعاب (١/ ٢٤١) و (أسد الغابة) (٢/ ٥) و (السر) (٢/ ٢٥).

- (١) انظر ديوان حسان بن ثابت ﴿ ١ / ٨٥ ) الأبيات ( ١٢ ٤٢ ) .
  - (٢) هو : كعب بن زهير .
- (٣) البيت في ديوانه ، انظر ( شرح ديوان كعب بن زهير) ( ٣٢ ) وفيه (مهندٌ) بدلاً من (صارمٌ)
- (٤) هو : ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى بن قصي القرشي الأسدي ابن عم خديجة زوج النبي ﷺ ، ذكره الطبري والبغوي وابن قانع وابن السكن وغيرهم في الصحابة .

وأوردوا كلهم من طريق: روح بن مسافر - أحد الضعفاء - عن الأعمش عن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله عن سعيد بن جُبير عن ابن عباس عن ورقة بن نوفل قال: قلت: يا محمد، كيف يأتيك الذي يأتيك ؟

قال: يأتيني من السماء جناحاه لؤلؤ، وباطن قدميه أخضر.

إسناده ضعيف.

أخرجه الطبراني في (الكبير) (٢٢ / ١٥٣) وفي (الأوسط) (٣١٤) مجمع البحرين، قال الهيثمي في (المجمع) (٨/ ٢٥٦): شيخه أي الطبراني المقداد بن داود ضعيف، ومن ثم ما ذكره الحافظ كما أوردته أنفًا

> قال ابن عساكر، لم يسمع ابن عباس من ورقة ولا أعرف أحدًا قال : إنه أسلم . انظر (مختصر تاريخ دمشق) (٢٦ / ٢٧١) .

وقال الحافظ: وفي إثبات الصحبة له نظر، ثم ذكر الحافظ فقال : لكن في زيادات المغازي، من رواية يونس بن بكير، عن ابن إسحاق .... عن أبي ميسرة، واسمه عمرو بن شرحبيل وهو من كبار التابعين أن رسول الله يَتَلِيَّة قال لخديجة عليها : « إذا خلوت وحدي سمعت نداءً، فقد والله خشيت على نفسى » .

فقالت : معاذ الله، ما كان الله ليفعل بك، فوالله إنك لتؤدي الأمانة ... الحديث .

فقال ورقة : أبشر ثم أبشر؛ فأنا أشهد أنك الذي بشر به ابن مريم وأنك على مثل ناموس موسى، وأنك نبي مرسل، وأنك سوف تؤمر بالجهاد بعد يومك هذا، وإن يدركني ذلك لأجاهدن معك .

فلما توفي قال رسول الله ﷺ «لقد رأيت القس في الجنة، عليه ثياب الحرير، لأنه آمن بي وصدقني».

حديث ضعيف .

أخرجه البيهقي في (الدلائل) (٢ / ١٥٨) وقال : فهذا منقطع، فإن كان محفوظًا فيحتمل أن يكون خبرًا عن نزولها بعد ما نزلت عليه ﴿ ٱقْرَأْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ﴾ و ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرَ ﴾، والله أعلم .

وأورده ابن كثير في (البداية والنهاية) (٣/ ٩) وقال : هذا لفظ البيهقي، وهو مرسل، وفيه غرابة وهو : كون الفاتحة أول ما نزل .

وقد أخرجه البيهقي في (الدلائل) من هذا الوجه، وقال : هذا منقطع .

ثم علق الحافظ ابن كثير قائلًا: « وقد قدمنا من شعره ما يدل على إضهاره الإيهان، وعَقْده عليه، وتأكده عنده، وذلك: حين أخبرته خديجة ما كان من أمره مع غلامها ميسرة، وكيف كانت العهامة في هجير القيظ، فقال ورقة في ذلك أشعارًا قد مناها قبل هذا ».

قال أبو عمرو : فتحير فؤادي، وشرد ذهني، ووقفت حائرًا، لا أدري أيهما الأصح

في النبي ﷺ ]:(١)

ويظهر في البلاد ضياء نور يقيم به البرية أن تموجا فيلقى من يحاربه خسارًا ويلقى من يسالمه فلوجًا (٢)

والنار والنور : واحد، إلا أنهم فرقوا بينهما فجعلوا النار للوضوء مع الحرارة، وجعلوا النور للضوء الخالص .

= وكنت أسأل نفسي الفينة بعد الفينة، لو أقف على كلام لشيخنا العلامة الألباني ولله يشفي غليلي، لا سيها وقد سمعت شيخنا العلامة الحويني حفظه الله يذكره على المنبر، ثم قال: عليه الرحمة، لكن ليس عندي ما أتكأ عليه!.

حتى وقفت على حديث عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة ﴿ عَن النبي عَيْكُ قال : ﴿ لَا تَسْبُوا وَرَقَةَ فَإِنِي رأيت له جنة أو جنتين ﴾ .

حديث صحيح : أخرجه الحاكم (٢ / ٢٠٩) وقال : صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي وشيخنا العلامة الألباني علم كها في (الصحيحة) (٤٠٥).

قال الحافظ العراقي : هذا شاهد لما ذهب إليه جمع من أن ورقة أسلم عند ابتداء الوحي.

ويؤيده خبر البزار وغيره عن جابر أن النبي ﷺ سُئل عنه فقال: أبصرته في بطنان الجنة على سندس.

قال أبو عمرو: إسناده ضعيف.

أخرجه أبو يعلى الموصلي في (مسنده) (٢٠٤٧) وفي إسناده مجالد بن سعيد ضعيف .

قال : والظاهر أنه لم يكن متمسكًا بالمبدل من النصر انية، بل بالصحيح منها الذي هو الحق . انظر (فيض القدير) (٦ / ٥٢٢) .

وللمزيد انظر ترجمته: انظر (الإنابة على معرفة المختلف فيهم من الصحابة) لمغلطاي (٢ / ٢٣٦) و (أُسد الغابة) لابن الأثير (٥ / ٣٩٣ – ٣٩٥) و (تجريد أسهاء الصحابة) (٢ / ٢٣٨) و (البداية والنهاية) (٣ / ٩) و (الإصابة في تمييز الصحابة) (٥ / ٤٤٦ – ٤٤٩)

(١) كتبت بهامش النسخة (أ).

(۲) انظر ( السيرة ) لابن هشام (۱/ ٣٠٢) ، و ( السيرة النبوية ) لابن كثير (١/ ٨٦٢ ، ٩٩٣)
 و( البداية والنهاية ) (٣/ ٩) .

والظلمات: تكون بمعنى: الأهوال (١)، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُمُ مِن طُلُمُنِ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى مَن يُنَجِيكُمُ مِن طُلُمُنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ [ الأنعام: ٦٣ ] (٢).

وتكون بمعنى: الكفر والشرك (")، وبيانه قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [ البقرة: ٢٥٧ ] (١) وتكون بمعنى: سواد الليل، بيانه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورُ ﴾ [ الأنعام: ١ ] (٥) على وجوه (٢):

يكون بمعنى : الإيهان (٧)، بيانه ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِعُوا نُورَ اللّهِ اللّهُ نُورُ اللّهِ اللّهُ نُورُ إِللّهُ نُورُ اللّهُ نُورُ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [ النور : ٣٥ ] يعني : السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ - كَمِشْكُوقِ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [ النور : ٣٥ ] يعني :

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور : ظُلُمات البحر (شدائده) انظر (لسان العرب) (٦ / ٢٧) مادة (ظلم)، و (الأشباه والنظائر) (١١٦–١١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرج الطبري (٧ / ٢٣٠) وعبد الله حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ كما في (١) أخرج الطبري (٣ / ٣١) عن قتادة قال : من كرب البر والبحر .

<sup>(</sup>٣) قال المصنف في (تفسيره) ﴿ يُخْرِجُهُ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧ ] فيه وجهان : أحدهما : من ظلمات الضلالة إلى نور الهدى، انظر (النكت والعيون) (١ / ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (٣ / ٢٤) عن الضحاك قال : الظلمات : الكفر، والنور : الإيهان، وإسناده ضعيف كما بيناه من قبل .

وأخرج أبو الشيخ كما في (الدر المنثور) عن ابن عباس، قال : الكفر والإيهان .

<sup>(</sup>٥) أخرج الطبري (٧ / ١٥٤) عن السُّدي في قوله : ﴿ وَجَعَلَٱلظُّلُمَنْتِوَٱلنُّورَ ﴾ [ الأنعام : ١ ] قال: الظلمات : ظلمة الليل، والنور، نور النهار .

<sup>(</sup>٦) انظر (الأشباه والنظائر) لمقاتل (٣٠٣– ٣٠٥) .

<sup>(</sup>٧) أخرج ابن أبي حاتم كما في (الدر المنثور) والطبري (١٢٢ ١٠) عن السدي ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفَوَهِ مِهِمٌ ﴾ [ التوبة : ٣٣ ] يقول : يريدون أن يطفئوا الإسلام بكلامهم . تنبيه : لم يعز السيوطى للطبري فليستدرك .

هادي أهل السموات والأرض(١).

ويكون بمعنى: الضوء، بيانه ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَٰتِ وَالنُّورَ ﴾ [الأنعام: ١] (٢) ويكون بمعنى: الحلال والحرام، والأحكام، بيانه ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا التَّوْرَئةَ فِيهَا هُدُى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤] ويكون بمعنى القرآن، بيانه ﴿ وَاتَبَعُوا النُّورَ اللَّذِى أَنْزِلَ مَعَ ثُمُّ أَوْلَتَهِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] (٣)، وقوله: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلْيَكُمْ نُورًا ثَبِينًا ﴾ [النساء: ١٧٤] (١).

(١) أخرج ابن مردويه كما في (الدر المنثور) والطبري (١٨ / ١٤٤) عن ابن عباس قوله : ﴿ أَللَّهُ نُورُ اَلسَّمَنُوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [ النور : ٣٥ ] يقول الله سبحانه هادي أهل السهاوات والأرض . وإسناده ضعيف منقطع

علي بن أبي طلحة لم يسمع من أبن عباس كها تقدم.

تنبيه : لم يعزو السيوطي للطبري فليستدرك .

(٢) قال السدي : النور : نور النهار .

انظر تفسير الطبري (٧ / ١٥٤) وقد ذكر المصنف في (النكت والعيون) (٢ / ٩٢) فقال : والمراد بالظلمات والنور هنا ثلاثة أوجه :

أحدها : وهو المشهور من قول قتادة، قدم الظلمات على النور لأنه قدم خلق الظلمة على خلق النور، وجمع الظلمات ووحد النور لأن الظلمات أعم من النور.

والثاني: أن الظلمات: الليل، والنور: النهار.

والثالث: أن الظلمات: الكفر، والنور: الإيمان، قاله السدي.

(٣) قال المصنف في (النكت والعيون) (٢ / ٢٦٩) : ﴿ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِيَّ أُنزِلَ مَعَهُم ﴾ [الأعراف: الإعراف: المحني القرآن .

وقال الطبري : يعني القرآن والإسلام، انظر (جامع البيان) (٩ / ٩٣) .

(٤) قال المصنف في (النكت والعيون) (١/ ٥٤٧): ﴿ وَأَنْزَلْنَاۤ إِلْيَكُمْ نُورًا تَمْبِينَ ﴾ [النساء: ١٧٤] يعني : القرآن، سُمي نورًا : لأنه يظهر به الحق، كما تظهر المرثيات بالنور.

وقال قتادة : وهو هذا القرآن .

وقال الطبري : وذلك النور المبين هو القرآن الذي أنزله الله على محمد ﷺ، انظر (جامع البيان) (٦/ ٤٢). قال الأخفش : (۱) « ﴿ اَسْتَوْقَدَ ﴾ بمعنى أوقد، كما يقال : أجاب واستجاب» وأنشد:

وداع دعایا من یجیب إلی الندی فلم یستجبه عند ذاك مجیب (۱) أي لم یجبه .

وقوله: ﴿ فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُۥ ﴾ [البقرة: ١٧] انتصب (حوله) على الظرف ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِى ظُلُمَتِ لَا يُنْصِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧] جعلها جميعًا لأن الذي في معنى الخمع كما يكون الإنسان في معنى الناس، بيانه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسِّرٍ ﴾ [العصر: ٢] (٣).

وقوله ﴿ صُمَّابُكُمُّ عُمَّىٰ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [ البقرة : ١٨ ] .

قال ابن عباس ويسك : ﴿ صُمُّ ﴾ لا يسمعون الخير و لا يعقلونه ، ﴿ بُكُمُ ﴾ خُرس لا يتكلمون بخير ، ﴿ عُمْنُ ﴾ لا يبصرون الهدى حين ذهب الله بنورهم ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ (١) الهدى (٥) .

قال قتادة : ﴿ صُمُ ﴾ عن الحق فلا يسمعون / ، ﴿ بُكُمُ ﴾ عن الحق فلا ينطقون به ﴿ بُكُمُ ﴾ عن الحق فلا ينطقون به ﴿ عُمْنُ ﴾ عن الحق فلا يبصرونه، يقول الله : ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر معاني القرآن له (١ / ٥٣).

 <sup>(</sup>۲) الأبيات لكعب بن سعيد الغنوي ، انظر ( معاني القرآن ) للأخفش ( ۱ / ۳۵ ) و ( جامع البيان ) للطبري ( ۱ / ۲۳ ) و ( مجاز القرآن ) لأبي عبيدة ( ۱ / ۷۲ ).

<sup>(</sup>٣) انظر (معاني القرآن) للأحفش (١ / ٥٤) .

<sup>(</sup>٤) في النسخة (أ) (يبصرون) وهذا تصحيف بين .

<sup>(</sup>٥) إسناده ضعيف

أخرجه الطبري في (جامع البيان) (١ / ٢١٣) وابن المنذر وابن أبي حاتم والصابوني في (المائتين) كما في (الدر المنثور) بإسناد ضعيف، علي بن أبي طلحة عن ابن عباس عضي ، منقطع كما تقدم

أي : لا يتوبون ولا يذكرون (١) .

قال السدي: لا يرجعون إلى الإسلام (٢).

قال الحسن: يقول ﴿ صُمُ ﴾ عن هذا الحديث فلا يعقلونه ﴿ بُكُمُ ﴾ فيه فلا ينطقون بحجته، ﴿ عُمَى ﴾ عنه فلا يبصرونه لأنهم عنه معرضون (٣).

قال ابن كيسان : ﴿ صُمُمُ ﴾ عما جاء به محمد ﷺ بُغضًا له، ﴿ بُكُمُ ﴾ لا ينطقون بحجته، ﴿ عُمَى ﴾ لا يبصرون بيانه (١) .

قال عطاء عن ابن عباس عين ﴿ صُمْ ﴾ لا يسمعون القرآن، ﴿ بُكُمْ ﴾ لا يشهدون أن محمدًا عَلَيْ رسول الله .

﴿ عُمَٰیٌ ﴾ عن الهدى فهم لا يرجعون، يريد لا يعقلون الذي يجدونه في التوراة في صفته (٥).

قرأ ابن السميفع : ﴿ فلما أضاءت أذهب الله نورهم وتركهم في ظلمة لا يبصرون، صماً بكماً عميًا ﴾ (١) .

(١) إسناد صحيح.

أخرجه الطبري (١ / ٢١٣) أورده المصنف في (النكت والعيون) (١ / ٨١) عن قتادة كذلك .

- (٢) أخرج الطبري (١ / ٢١٣) بإسناده عن السدي في خبر ذكره عن أبي مالك وأبي صالح عن ابن عباس، وعن مُرة وعن ابن مسعود وعن ناس من أصحاب النبي ﷺ ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ إلى الإسلام .
  - (٣) لم أقف على من أخرجه .
  - (٤) لم أقف على من أخرجه .
    - (٥) انظر ما قبله.
- (٦) هذه القراءة قرأ بها : عبد الله بن مسعود، وحفصة أم المؤمنين ﴿ الظر (إعراب القرآن) للنحاس (١ / ١٩٣ ١٩٤)، و (المحرر الوجيز) لابن عطية (١ / ١٨٧)، و (القراءات الشاذة) لابن خالويه (ص٢ ٣).

قال أبو الحسن ﴿ من رفع الصُم والبكم أضمر له مرافعًا، ومن نصبه جعله حالًا، قال المؤرج: ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ تم الكلام».

ثم استأنف فقال: ﴿ صُمُّ ابُكُمُ عُنيٌ ﴾.

= قال الإمام أبو عبد الله القرطبي علم :

« فيجوز النصب على الذم »، كما قال تعالى : ﴿ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا ﴾ [ الأحزاب : ٦١ ]
 وكما قال : ﴿ وَامْرَأَتُـهُ حَمَّالُهَ ٱلْحَطَبِ ﴾ [ المسد : ٤ ] .

وكما قال الشاعر:

سَــقَــوْنِي آلخــمــر كـــم تـكـنَّـفوني

فنصب عُداةً الله على الذم.

فالوقف على يُبصرون على هذا المذهب صوابٌ حسن .

والبيت لعروة بن الورد، وهو في ديوانه (ق ٥٨) وفيه (النسء) بدل (الخمر) وهو شراب بمعنى الخمر في إزالته للعقل.

ويجوز أن ينصب صُماً بـ ﴿ وَتَرَكَّهُمْ ﴾ كأنه قال : « وتركهم صُمَّا بكمَّا عُميًا »، فعلى هذا المذهب لا يحسنُ الوقف على يبصرون .

انظر (الجامع لأحكام القرآن) (١ / ٣٢٣).

وقال الإمام محمد بن جرير الطبري علمه : « وأما النصب فقد يجوز فيه من وجهين :

أحدهما : الذم، والآخر : القطع من الهاء والميم اللتين في ﴿ وَتَرَكَّهُمْ ﴾ أو من ذكرهم في ﴿ وَتَرَّكُهُمْ ﴾ أو من ذكرهم في ﴿ لَا يُسْعِبُونَ ﴾.

والقراءة التي هي القراءة الرفع دون النصب، لأنه ليس لأحد خلاف رسوم مصاحف المسلمين.

وإذا قرء نصبًا كنت قراءة مخالفة رسم مصاحفهم.

انظر (جامع البيان) (١ / ٢١٢).

أنشد للنابغة (١):

اسدسبد توهمت أيساتٍ لها فعرفتها لستة أعوامٍ وذا العامُ سابعُ (۱)

ثم انقطع النصب واستأنف فقال:

رماً ذُ ككحل العين ما إن تُبينه

- .. ونؤي كجذم الحوض اثلم خاشع<sup>(۱)</sup>

قال المبرد (١): ﴿ صُمُّ أَبُكُمُ عُنَى ﴾ مستأنف، نظيره ﴿ جَزَآهُ مِن رَّبِكَ عَطَآهُ

(١) النابغة هو : زياد بن معاوية بن ضباب الذبياني الغطفاني المعزي، أبو أمامة، شاعر جاهلي معروف، من الطبقة الأولى من أهل الحجاز .

كانت تضرب له قبة من جلد أجر بسوق عكاظ، فتقصده الشعراء، فتعرض عليه أشعارها. وكان الأعمش وحسان والخنساء بمن يعرض شعره على النابغة .

وكان أحد الأشراف في الجاهلية، وكان حظيًا عند النعمان بن المنذر، حتى شبب في قصيدة له بالمتجردة ( زوجة النعمان) فغضب النعمان، ففر النابغة ووفد على الغسانيين بالشام، وغاب زمنًا، ثم رضي عنه النعمان، فعاد إليه، وشعره كثير، وكان أحسن شعراء العرب ديباجة، لا تكلف في شعره ولا حشو، عاش عمرًا طويلًا وتوفي سنة (١٨ ق هـ) الموافق (٢٠٤ م).

قال السمعاني الله : وسمي النابغة بقوله : وحسلست في بسنسي السقسين بسن جسر

فسقد نبيغت لينيا منههم شيئون

انظر (نهاية الأدب) (٣/ ٥٩) و (الشعر والشعراء) (٣٨) و (الأعلام) (٣/ ٥٤).

- (٢) انظر ( ديوانه ) (٣٠) .
- (٣) انظر ( مجاز القرآن ) لأبي عبيدة ( ١ / ٣٣ ) . .
- (٤) المبرد هو : محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الأزدي، البصري، النحوي، الأخباري، صاحب (الكامل) أبو العباس، إمام النحو.

كان إمامًا، علامة، جميلًا، وسيمًا، فصيحًا، مفوهًا، موثقًا، صاحب نوادر وطرف، كان آية في النحو .

قال إسهاعيل القاضي: ما رأي المبرد مثل نفسه.

حِسَابًا ﴿ لَيْ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّحْمَنِّ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ [النبأ: ٣٦ - ٣٦].

على قراءة من رفع (ربُّ).

ومثله ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ وَيُقَائُلُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ كَفَا اللَّهِ فَيَقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي اللَّهِ فَيَقَا فِي اللَّهِ وَاللَّهِ فَاللَّهُ اللَّوْرَائِةِ وَاللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ ا

وأما عن سبب لقبه، والسر في ذلك؛ حكى الإمام الذهبي على عن المازني أنه أعجبه جوابه،
 فقال له: قم فأنت المبرد، أي: المثبت للحق، ثم غلب عليه.

وحكي ابن خلكان في (الوفيات) عن ابن الجوزي في (الألقاب) أنه قال : سُئل المبرد : لم لقبت جذا اللقب ؟

فقال: كان سبب ذلك أن صاحب الشرطة طلبني للمنادمة والمذاكرة، فكرهت الذهاب إليه. فدخلت إلى أبي حاتم السجستاني، فجاء رسول الوالي يطلبني، فقال لى أبو حاتم: ادخل في هذا يعني: غلاف مزملة فارغًا فدخلت فيه، وغطى رأسه.

ثم خرج إلى الرسول، وقال : « ليس هو عندي » !!

فقال: أخبرت أنه دخل إليك!

فقال : ادخل الدار وفتشها، فدخل، فطاف كل موضع في الدار، ولم يفطن لغلاف المزملة، ثم خرج .

فجعل أبو حاتم يصفق وينادي على المُزملة: المبرد المبرد، وتسامع الناس بذلك، فلهجوا به . اهـ والمُزملة: بضم الميم، وفتح الزاي، والميم المشددة، جرة خضراء يبرد فيها الماء .

وللمزيد انظر : (طبقات النحويين واللغويين) (۱۰۱– ۱۱۰)، و (تاريخ بغداد) (۳/ ۳۸۰–۳۸۷)، و (السير) (۳/ ۳۸۰–۷۷۰).

وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَٱلْحَدَفِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهِ وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة: ١١٢].

والنصب من وجهين إن شئت على معنى : تركهم صمًا بكمًا، وإن شئت على الذم، نحو قوله : ﴿ مَّلْعُونِينَ ۖ أَيْنَمَا ثُقِفُوا ﴾ [ الأحزاب : ٦١ ] .

ومن أهل المعاني من يريد التصام عن الحق، والتباكي والتعامي عنه .

قال : وذلك وجود في كلام العرب، قال قعنب بن أم صاحب (١) يذم قومًا:

إن يسمعوا ريبةً طاروا بها فرحًا

مني (۲) وما سمعوا من صالح دفنوا صلً (۳) إذا سمعوا خيرًا ذكرتُ به وإن ذكرت بسوء عندهم أذنوا (١)

وقال مسكين بن عارم الدارمي (٥):

إن يسمعوا ريبة طياروا بها فرحًا

مني وما سمعوا من صالح دفنوا

انظر (سمط اللآلئ) (٣٦٢) والتبريزي (٤ / ١٢) (ونوادر المخطوطات) (١ / ٩٢).

- (٢) في ديوان الحماسة ( عني ) . .
- (٣) في ديوان الحماسة (صُمُّم ) بالرفع .
- (٤) انظر ( ديوان الحماسة ) ، وانظر : ( المحرر الوجيز ) سورة ( التوبة ) و ( الانشقاق ) . .
- (٥) هو : ربيعة بن عامر، يلقب بـ (المسكين)، ودارم : بطن من تميم، كان شاعرًا مجيدًا سيدًا شريفًا، وكانت بينه وبين الفرزدق مهاجاة ثم تكافا، توفي سنة ٨٩ هـ .

انظر (معجم الأدباء) (١١/ ١٢٦).

<sup>(</sup>١) هو قعنب بن ضمرة، من بني عبد الله بن غطفان، من شعراء العصر الأموي، يقال له: ابن أم صاحب، كان في أيام الوليد بن عبد الملك، وله هجاء فيه .

من شعره الأبيات التي أولها:

/٦)

مَا ضَرّ لِي جَارًا أُجَارِهُ أَلَا يَهِ وَنَ لِبَابِهِ سِترُ الْحَارِ واحدةٌ والحدةٌ وإليه قبلي تُسترُّكُ القِدُرُ الحارِ واحدةٌ وإليه قبلي تُسترُّكُ القِدرُ العامى إذا ما جاري بَسرزَتُ حتى يسواري جاري خِدرُ وتَسمَ عَساكان بينها وَقُدرُ (۱) أُذُني، وما في سمعها وَقُدرُ (۱)

وقوله تعالى: ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] القراءة بفتح الياء وكسر الجيم في هذه الآية (٢٠)، وكل رجوع لازم / من فعل العباد.

والياء فيه أبدًا مفتوحة، والجيم مكسورة نحو قوله تعالى في آل عمران.

﴿ وَأَكْفُرُواْ ءَاخِرَهُۥلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٢]، وفي الأعراف ﴿ وَبَلَوْنَهُم بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٨]، وفي طه ﴿ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَامُوسَىٰ ﴾ [طه: ٩١]، وفي الزخرف ﴿ وَأَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الزخرف: ٤٨] "، وكل ما كان بخلاف ذلك، أو على

وقوله: ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [ البقرة: ١٨ ] إخبار من الله جل ثناؤه عن هؤلاء المنافقين الذين بعثهم الله باشترائهم الضلالة بالهدى، وصممهم عن سماع الخير والحق، وبكهم عن القيل بهما، وعماهم عن إبصارهم أنهم لا يرجعون إلى الإقلاع عن ضلالتهم ولا ثيوبون على الإنابة من نفاقهم، فأيس المؤمنين من أن يبصر هؤلاء رشدًا، ويقولوا حقًا، أو يسمعوا داعيًا إلى =

<sup>(</sup>۱) انظر ( الشعر والشعراء ) ( ۱ / ٥٤٥ ) و ( أمالي المرتضى ) ( ۱ / ٤٤ ) و ( خزانة الأدب ) ( ٣ / ٢٧ ) و(معجم الأدباء ) ( ۱۱ / ٣٣ ) و ( الأغاني ) ( ۲۱ ، ۲۰ ) .

وقد ذكر البغدادي في (خزانة الأدب) أنهم اختلفوا في نسبة الشعر وإلى قائله

<sup>(</sup>٢) انظر (البدور الزاهرة) (٢٣).

<sup>(</sup>٣) قال إمام المفسرين محمد بن جرير الطبري تتنته:

مجاز تضطرون أو تصرفون فالقراءة فيها ﴿ يَرْجِعُونَ ﴾ بضم الياء ورفع الجيم نحو قوله ﷺ في البقرة : ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرَجَعُونَ فِيدِ إِلَى اللّهِ ﴾ [البقرة : ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرَجَعُونَ فِيدِ إِلَى اللّهِ ﴾ [البقرة : ٢٨]، وفي الأنعام ﴿ وَالْمَوْقَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ثُمَّ إِلَيْدِرُرْجَعُونَ ﴾ [ الأنعام : ٣٦]، وفي يونس ﴿ يُحِيء وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [ يونس : ٥٦]، وفي القصص ﴿ لَهُ اَلَهُ كُرُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القصص : ٨٨].

قِسْ على هذا ما ورد عليك من هذا الباب.

قال الحسن بن يحيى بن نصر (١)، صاحب كتاب (النظم)، في قوله

الهدى، أو أن يذكروا فيتوبوا من ضلالتهم، كما أيس من توبة كفار أهل الكتاب والمشركين
 وأحبارهم الذي وصفهم بأنه قد ختم على قلوبهم وعلى سمعهم وغشي على أبصارهم، وبمثل
 الذي قلنا في تأويل ذلك قال أهل التأويل .

وأورد عن قتادة قوله ﴿ فَهُمْ لَا يُرْجِعُونَ ﴾ : أي لا يتوبون ولا يذكرون .

وقولًا آخر عن أبي مالك وأبي صالح وابن عباس ومُرة وابن مسعود وعن ناس من أصحاب النبي ﷺ ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ إلى الإسلام .

وقد روي عن ابن عباس قول يخالف معناه معنى هذا الخبر وهو ... ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ أي : فلا يرجعون إلى الهدى ولا إلى خير فلا يصيبون نجاة ما كانوا على ما هم عليه .

وقال هطع: وهذا تأويل ظاهر التلاوة بخلافه، وذلك أن الله جل ثناؤه أخبر عن القوم أنهم لا يرجعون عن اشترائهم الضلالة بالهدى إلى ابتغاء الهدى وإبصار الحق من غير حصر منه جل ذكره ذلك من حالهم على وقت دون وقت وحال دون حال .

وهذا الخبر الذي ذكرناه عن ابن عباس هجيئ ينبئ عن أن ذلك من صفتهم محصور على وقت وهو ما كانوا على أمرهم مقيمين، وأن لهم السبيل إلى الرجوع عنه، وذلك من التأويل دعوى باطلة لا دلالة عليها من ظاهر ولا من خبر تقوم بمثله الحجة فيسلم لها .

انظر (جامع البيان) (١ / ٢١٣ - ٢١٤).

(١) أبو الحسن يحيى بن نصر الجرجاني، له من التصانيف عدة منها في نظم القرآن في مجلدين .
 انظر (تاريخ جرجان) (١ / ١٨٧) .

وكتاب (نظم القرآن) استفاد منه الثعلبي أيها استفادة، انظر تفسيره (١ / ٨٤).

تعالى: ﴿كُمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة : ١٧ ] فوحد الفعل في قوله : ﴿ اَسْتَوْقَدَ ﴾ وجمع في قوله: ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [ البقرة: ١٧ ] وهما جميعًا راجعان إلى (الذي).

والعلة في ذلك أن في (الذي) لغتين : أحدهما :

(الذي) بياء مرسلة، والأخرى (واللذ) بحذف الياء، وجزم الذال.

قال الشاعر (١):

قال الشاعر '' : فَظَلْت فِي شَرِّ من اللَّذْ كِيدا كاللَّذْ تَرَبَّي زُبْيَةٌ فاصْطِيدا ('')

فمن قال : « الذي » بإثبات (الياء)، قال في التثنية : « اللذان »، وفي الجمع (الذين) بنصب النون على هجاء واحد.

ومن العرب من يقول على هجاءين : في الرفع (الواو)، وفي النصب والخفض (الياء) وهي قليلة .

ومن قال : (اللذ) بحذف الياء ووقف الذال، قال في التثنية : (اللذا) . قال الأخطل (٣):

انظر (شرح أشعار الهذليين) (٢ / ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) ( الزبية ) هي : بئراً وحفرة تحفر للأسد ، وقد زباها ، وتزباها ، قال : ... ثم أورد بيت الشعر ليستشهد به ، ولم يعزه لقائل .

انظر (لسان العرب) مادة (زبي).

<sup>(</sup>٣) الأخطل هو : غياث بن غوث التغلبي النصراني، شاعر زمانه .

قيل للفرزدق: من أشعر الناس؟

قال : كفاك بي إذا افتخرت، وبجرير إذا هجا، وبابن النصرانية إذا امتدح، وكان عبد الملك بن مروان يجزل عطاء الأخطل، ويفضله في الشعر على غيره .

## أبني كليب إن عمّي اللذ

قتلا الملوك وفككا الأغلال (١)

وقال في الجميع بإرسال (الياء)، كما قال:

إن الــذي حـانـت بفلج دمـاؤهـم هم القوم كل القوم يا أم خالد (۱)

وقال غيره بجمع بين اللغتين على مجاز: قومي السَّلْـذُوا بعكاظ طــيروا شررًا

من روس قومك ضربًا بالمصاقيل (٣)

وقالوا : « إنه لما احتمل المعنيين جميعًا باللغتين حمله مرة على لغة وفي الثانية : على أخرى » .

وقالوا : « هذا شبيه بمن لأنه يكون واحدًا واثنين وجميعًا » .

وقيل: إذا الأحطل قيده الأسقف وأهانه، فليم في صبره له، فقال: إنه الدين، إنه الدين.
 وقد حصل أمولًا جزيلة من بني أمية، ومات قبل الفرزدق بسنوات.

ومن عيون شعره .

والنساس همهم الحساة ولا أرى طسول الحسيساة غسير خسال طسول الحسيساة غسير خسال وإذا افتقرت إلى الذخائر لم تجد ذخسرًا يحون كمالح الأعسال

وللمزيد انظر: (الشعر والشعراء) (٣٩٣) و(طبقات ابن سلام) (١/ ٤٥١) و(الأغاني) (٧/ ١٦٩) و(سمط اللألي) (٤٤) و(تاريخ ابن عساكر) (٧٣/١٤)، و(خزانة الأدب) (١/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>١) انظر ( ديوان الأخطل ) ( ١ / ٨٠١ ) . .

<sup>(</sup>٢) تقدم ذكره.

<sup>(</sup>٣) البيت في ( خزانة الأدب للبغدادي ) ونسبه إلى أمية بن الإسكندر الكتاني . .

وقرأ الحسن: ﴿ إِلَّامَنْ هُوَصَالِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ [ الصافات: ١٦٣ ] (١).

ومثله قول الله تعالى : [﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ. وَيَعْمَلُونَ عَمَلُونَ عَمَلُونَ وَيُعْمَلُونَ عَمَلُونَ ذَالِكٌ وَكُنَّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٢].

(١) قال إمام المفسرين يَعَلَمُهُ:

وقد ذكر عن الحسن أنه قرأ: ﴿ إِلَّامَنْ هُوَصَالِ ٱلْجَمِيمِ ﴾ [الصافات:١٦٣] برفع اللام من ﴿صَالِ﴾. فإن كان أراد بذلك الجمع كما قال الشاعر .

إذا ما حاتم وجد ابن عمي

## مجدنا مسن تكلم أجمعينا

فقال: أجميعنا، ولم يقل: تكلموا، أو كما يقال في الرجال: من هو إخوتك؟

يذهب به إلى الإسم المجهول، ويخرج فعله على الجمع، فذلك وجه وإن كان غيره أفصح منه، وإن كان أراد بذلك واحدًا فهو عند أهل العربية لحن .

لأنه لحن عندهم أن يقال: هذا رام وقاض، إلا أن يكون سمع في ذلك من العرب بالغه مقلوبة، مثل قولهم: شاك السلاح، وشاكي السلاح وعاث، وعثًا، وعاق وعقًا، فيكون لغة، ولم أسمع أحدًا يذكر سماع ذلك من العرب.

انظر (جامع البيان في تأويل القرآن) (٢٣ / ١١٤) وأما قراءة الحسن تعلله تجدها في (القراءات الشاذة) (ص ١٢٨).

قال الإمام القرطبي عطه:

رُوي عن الحسن أنه قرأ: ﴿ إِلَّامَنْ هُوَصَالِ ٱلْحَجِيمِ ﴾ بضم اللام.

قال النحاس : وجماعة أهل التفسير يقولون : إنه لحن، لأنه لا يجوز : هذا قاضُ المدينة .

انظر (إعراب القرآن) (٣/ ٤٤٥ - ٤٤٦).

ومن أحسن ما قيل فيه ما سمعت على بن سليمان يقوله، قال : هو محمول على المعنى، لأن معنى (من) جماعة : فالتقدير : صالون، فحذفت النون للإضافة، وحُذفت الواو الالتقاء الساكنين .

وقيل : أصله فاعل إلا أنه قلب من صال إلى صايل، وحذفت الياء وبقيت اللام مضمومة، فهو مثل ﴿ شَفَاجُرُنِي هَارِ ﴾ [ التوبة : ١٠٩ ] .

انظر (الجامع الأحكام القرآن) (١٨ / ١١٢ - ١١٣).

/: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ (٧/ بجمع، وقال [لقهان:٦].

> قال الفرزدق (٢) في الذئب: تَعالَ فَإِن عَاهدتَني لا

ونَنِي نكن مِثل مَنْ يا ذئب يصطحبانِ (۳)

قال أبو الحسن : ورأيت في بعض التفاسير أن قوله تعالى

(١) كتبت بهامش الأصل.

(٢) الفرزدق هو: همام بن غالب بن صعصعة بن ناحية بن عقال بن محمد بن سفيان بن مجاشع بن دارم، كان جده صعصعة بن ناحية عظيم القدر في الجاهلية، اشترى ثلاثين موءودة إلى أن جاء الله عَلَقُ بالإسلام، منهم بنت لقيس بن عاصم المنقري، ثم أتى النبي عَيْكُ وأسلم.

وأم صعصعة قفيرة بنت سكين، من عبدالله بن دارم، وكانت أمها أمةً وهبها كسرى لزرارة، فرهنها زرارة لهنك بنت يثربي بن عدس فوثب أخو زوجها، واسمه سكين بن حارثة بن زيد بن عبد الله بن دارم، على الأمة فأحبلها فولدت له قفيرة أم صعصعة، فكان جرير يعيب الفرزدق بها.

والعلاء بن قرظة الضبي، حال الفرزدق، وكان شاعرًا، وكان الفرزدق يقول : ﴿ إِنَّهَا أَتَانَ

والمعر من قبل حالي ا، وخالي الذي يقول: الشعر من قبل حالي ا، وخالي الذي يقول: إذا ما المدهر جر على أنساس حسوادثه أنساخ بآخرينا

فسقسل لسلشساميتين بسنسا انسيبة لَّقَى السَّامِــَـون كــها لقينا

توفي عام (١١٠ هـ).

وللمزيد انظر: (الشعر والشعراء) (١/ ٤٧١) و (معجم الأدباء) (١٩/ ٢٩٧) رقم (١١٧).

(٣) انظر (ديوانه) (٢ / ٣٢٩) والكتاب (٢ / ٤١٦) و (المحرر الوجيز) (١ / ١٥٨).

وأورده الطبري (١ / ٣٩٦) وقال : فإن قال قائل : وكيف قال : ﴿ فَكُهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهُمْ ﴾ [البقرة: ٦٢] وإنها لفظ ﴿ مَنْ ﴾ لفظ واحد والفعل معه موحد؟

قيل ﴿ مَنْ ﴾ وإن كان الذي يليه من الفعل موحدًا، فإن معنى الواحد والاثنين والجمع والتذكير والتأنيث، لانه في كل هذه الأحوال على هيئة واحدة وصورة واحدة لا يتغير . ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧] أُنزلت في أهل الكتاب الذين لا يعرفون الحق ولا يؤمنون، ﴿ وَتَرَّكُهُمْ فِي ظُلُمَنتِ ﴾ [ البقرة: ١٧] أي في جهالات (١).

قال عبد العزيز بن يحيى: ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَنتِ ﴾ أقول لم يمنعهم من كفرهم بالقهر منه لهم، وقد كان قادرًا على ذلك، ولكنه أراد أن يكونوا هم المختارين لأفعالهم المحمودة والمذمومة (٢).

ثم ضرب لهم مثلًا آخر، فقال: ﴿ أَوْكُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآ ، ﴿ [ البقرة: ١٩]،

فجمع مرة مع ﴿ مَنْ ﴾ الفعل لمعناه، ووحد أخرى معه الفعل، لأنه في لفظ واحد .

كها قال الشاعر: المسلمى عنكها إن عرضتها

وقسولا لهما عموجسي عملي ممن تخلفوا

فقال: تخلفوا، فجمع وجعل ﴿ مَنْ ﴾ بمنزلة الذين، وقال الفرزدق: .... فثني (يصطحبان) لمعنى ﴿ مَنْ ﴾ فكذلك قوله: ﴿ مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَيْوِرِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَنلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [ البقرة: ٦٢ ] وحد (آمن وعمل صالحًا) للفظ ﴿ مَنْ ﴾ وجمع ذكرهم في قوله ﴿ فَلَهُمْ آَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ لمعناه، لأنه في معنى جمع.

وأما قوله : ﴿ وَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [ البقرة : ٦٢ ] فإنه يعني به جل ذكره : ﴿ وَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ ﴾ فيها قدموا عليه من أهوال القيامة، ولا هم يحزنون على ما خلفوا وراءهم من الدنيا وعيشها عند معاينتهم ما أعدالله لهم من الثواب والنعيم المقيم عنده .

فالعرب توحد معه الفعل، وإن كان في معنى جمع للفظه، وتجمع أخرى معه الفعل لمعناه،
 كما قال جل ثناؤه: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ يَسْتَكِعُونَ إِلَيْكُ أَفَائَتَ ثُسِّعِهُ الصُّمَّ وَلَوْكَانُواْ لَا يَمْقِلُونَ ﴿ وَمِنْهُم مَنَ الْعُمْنَى وَلَوْكَانُواْ لَا يُبْقِيرُونَ ﴾ [ يونس: ٤٦ – ٤٣].

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه .

قال ابن عباس هين (۱)، والحسن (۲)، والضحاك (۳)، وعطاء (١)، وقتادة (٥) والشعبي (١) رحمة الله عليهم: الصيب: المطر، وقالوا: ضرب الله تعالى للمنافقين مثلًا آخر، ليثبت عليهم الحجة، فجعل مثلهم ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ اللّه اللّه وهو المطر يصيب البلاد، فتحيى به.

قال المؤرِّخ: الصيب: المطر، وأنشد: سَيبك في القوم حين تذكره

كَصَيبٍ بَاتَ ليلةَ هَطْلُ

السيب: العطاء.

قال أبو عبيدة : تقول العرب : صاب السهم يصوب، إذا ذهب في انحطاط، وصابت السهاء تصوب، [ إذا مطرت .

<sup>(</sup>١) أثر حسن : أخرجه الطبري (١ / ٢١٤) وابن المنذر وابن أبي حاتم والصابوني في (المائتين)كما في (الدر المنثور) للسيوطي .

<sup>(</sup>٢) انظر (تفسير القرآن العظيم) لابن أبي حاتم (١ / ٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم في (تفسير القرآن العظيم) (١ / ٥٤) عن الضحاك قوله: «هو السحاب» والإسناد ضعيف، فيه جويبر وهو ضعيف.

وأخرجه الطبري (١ / ٢١٥) عن الضحاك عن ابن عباس قوله : الصيب : المطر، ولعل ذكر ابن عباس مقحم في الإسناد، والله أعلم .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) لم أقف عليه .

قال علقمة بن عَبَدةً (١) ] (٢):

فلا تفسدي بيني وبين ابن مَعمَر (٦)

سقَّتك روايَـا الْمـزن حين تصوبُ (١)

والمثل ضرب للنفاق، فقال ﴿ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ﴾ [ البقرة : ١٩]

- (١) هو: علقمة بن عبدة الملقب بالفحل؛ ذكره ابن سلام (١/ ١٣٩) في الطبقة الرابعة من طبقات فحول الجاهلية.
  - (٢) كتبت بهامش الأصل.
  - (٣) كذا بالمخطوط، وفي المصادر الأخرى، بين مغمَّر ...

و (غمر) في اللسان: صبي مغَمَّر: لم يجرب الأمور و (المغمّر) من الرجال إذا استجهله الناس

(٤) البيت في (ديوانه) (ص ٣٤) ونقله أهل التفسير منهم (الطبري) (١ / ٢١٤) (المصنف) (١ / ٢٠٤) (المصنف) (١ / ٢٠٠) ابن عطية (١ / ١٨٩) والقرطبي (١ / ٣٢٦).

قال الإمام الطبري على : « وتأويل ذلك : مثل استضاءة المنافقين بضوء إقرارهم بالإسلام مع استسر ارهم الكفر، مثل استضاءة موقد نار بضوء ناره على ما وصف جل ثناؤه من صفته، أو كمثل مطر مظلم ودقه تحدر من السهاء تحمله مزنة ظلهاء في ليلة مظلمة، وذلك هو الظلهات التي أخبر الله جل ثناؤه فيه .

فإن قال لنا قائل : أخبرنا عن هذين المثلين، أهما مثلان للمنافقين، أو أحدهما ؟

فإن يكونا مثلين للمنافقين فكيف قيل ﴿ أَوْكُصَيِّبِ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] و ﴿ أَوْ ﴾ تأتي بمعنى الشك في الكلام، ولم يقل : وكصيب بالواو التي تلحق المثل بالمثل الأول ؟

أو يكون مثل القوم أحدهما، فما وجه ذكر الآخر بـ ﴿ أَوْ ﴾ وقد علمت أن ﴿ أَوْ ﴾ إذا كانت في الكلام فإنها تدخل في على وجه الشك من الخبر فيها أخبر عنه، كقول القائل: لقيني أخوك أو أبوك.

وإنها لقيه أحدهما، ولكنه جهل عين الذي لقبه منهها، مع علمه أن أحدهما قد لقيه، وغير جائز فيه الله جل ثناؤه أن يضاف إليه الشك في شيء أو عزوب علم شيء عنه فيها أخبر أو ترك الخبر عنه . قيل له : إن الأمر في ذلك بخلاف الذي ذهب إليه، و ﴿ أَوْ ﴾ وإن كانت في بعض الكلام تأتي بمعنى الشك، فإنها قد تأتي دالة على مثل ما تدل عليه الواو إما بسابق من الكلام قبلها، وإما بها يأتي بعدها كقول توبة بن الحمير :

فشبه الظلمات بكفرهم، والبرق إذا أضاء لهم بإيهانهم، والرعد ما أنالهم في القرآن من التخويف.

قال أبو الحسن: ورأيت في بعض التفاسير: أن الرعد، إنها ذُكر مثلًا لهم لخوفهم من القتال حين دعوا إليه (١)؛ كما قال تعالى: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ

وقسد زعسمت ليسلى بسأني فساجس

لنفسي تقاها أو عليها فجورها ومعلوم أن ذلك من توبة على غير وجه الشك فيها قال، ولكن لما كانت ﴿ أَوْ ﴾ في هذا الموضع دالة على مثل الذي كانت تدل عليه الواو لو كانت مكانها، وضعها موضعها.

وكذلك قول جرير:

نسال الخسلانسة وكسانست لسه قسدرا

كسها أتسبى ربسه مسوسسى عسلى قسدر

وكما قال الآخر :

فسلسو كسسان السبسكساء يسسرد شيء

بكيت على جبير أو عناق على المسر أيسن مضياجيعًا

لسشأنها بسحزن واشتياق

فقد دل بقوله: ﴿ على المر أين إذ مضيا جميعًا ﴾ أن بكاءه الذي أراد أن يُبكيه لم يرد أن يقصد به أحدهما دون الآخر، بل أراد أن يبكيهها جميعًا، فكذلك ذلك في قوله الله جل ثناؤه: ﴿ أَوْ كُمُ يَبِّ مِنْ اللَّهِ عَلَى مثل الذي كُمُيِّبِ مِّنَ الشَّمَآءِ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] لما كان معلومًا أن ﴿ أَوْ ﴾ دالة في ذلك على مثل الذي كانت تدل عليه الواو لو كانت مكانها كان سواء نطق فيه بـ ﴿ أَوْ ﴾ أو بالواو .

وكذلك وجه حذف المثل من قوله: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ ﴾ لما كان قوله ﴿كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة : ١٧ ] والأعلى أن معناه : كمثل صيب، حذف المثل واكتفى بدلالة ما معنى من الكلام في قوله : ﴿كَمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ على أن معناه : أو كمثل صيب، من إعادة ذكر المثل طلب الإيجاز والاختصار .

(جامع البيان) (١ / ٢١٤ - ٢١٦)، وراجع كذلك (النكت والعيون) (١ / ٨٣ – ٨٣) .

<sup>(</sup>١) هذا المعنى ذكره ابن عطية في (المحرر الوجيز) (١ / ١٩٢).

عَلَيْهِمْ هُرُالْعَدُوُ فَاحَدَرَهُمْ قَنْنَكَهُمُ اللّهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ [المنافقون: ٤] أي: يظنون أنهم أبدًا مغلوبون، ثم قال تعالى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِى ءَاذَانِهِم مِّنَا لَصَوَعِي حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللّهُ مُحِيطًا بِالْكَيْفِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٩] لم يرد يجعلونها حذرًا، فيكون الجعل هو الحذر، إنها هو كقولك: أعطيتك خوفًا وفَرَقًا.

وأنت لم تعطه الخوف والفرق، إنها أعطيته من أجل الخوف منه .

وكقوله: ﴿ وَيَدْعُونَنَكَا رَغَبُكَا وَرَهَبُكَا ﴾ [الأنبياء: ٩٠] (١).

والسماء: كل ما عَلاك فأظلك (٢)، قال الضحاك: « فيه ظلمات ابتلاء، ورعد، وتخويف (٢) ».

وروي أبو صالح عن ابن عباس هِنْكُ : ثم ضرب مثلًا آخر للمنافقين وغيرهم من أهل الضلالات كلها إذا تركوا ما أمر الله به، وأخذوا بغيره، / فقال عز من قائل : ﴿ أَوْكُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ (٤) [ البقرة : ١٩ ] .

وهو المطرينزل ليلًا إلى الأرض ﴿ فِيهِ ظُلُمَتَتُ ﴾ أي ذلك المطل ضلالات، و﴿ وَرَعْدُ ﴾ تخويف ﴿ وَبَرْقُ ﴾ طمع (٥٠).

فمثل المطل مثل القرآن، كما أن المطر فيه حياة للناس، وكذلك القرآن فيه حياة لمن آمن به، ومثل الظلمات: مثل الكفر، ومثل الرعد ما خوفوا

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) للفراء (١ / ١٧).

<sup>(</sup>٢) (لسان العرب) مادة (سما).

 <sup>(</sup>٣) هذا ورد عن ابن عباس عشط أخرجه الطبري (١ / ٢٢٢) عن معاوية بن صالح عن على
 ابن أبي طلحة عن ابن عباس عشط يقول: ﴿ فِيوَظُلْبَتُ ﴾ يقول: ابتلاء، و ﴿ وَرَعْدُ ﴾ يقول تخويف، وهذا إسناد ضعيف؛ تقدم الكلام عليه .

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق.

به من الوعيد في القرآن، ومثل البرق: مثل الإيهان، وهو النور الذي في القرآن (١).

وقوله تعالى : ﴿ يَجَعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَالصَّوَاعِقِ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] هم اليهود و المنافقون، كانوا إذا سمعوا القرآن يجعلون أصابعهم في أذانهم كيلا يسمعوه (٢) .

كما يجعل من يسمع الصواعق أصبعه في أذنيه من صوت الصواعق مخافة الموت (٣)، ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَيفِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٩] يعني اليهود والمنافقين أحاط علمه بهم (١٠).

ثم قال تعالى : ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَنَرُهُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] يقول : يذهب بأبصارهم من شدة نوره، كمثل الإيهان إذا تكلم به المنافق، مثل نور البرق، الذي كان يذهب بأبصارهم، كلما أضاء لهم مشوا فيه، يقول : كلما

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير مقاتل ابن حيان) (١ / ٢٥).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي حاتم في (تفسيره) عن السدي بنحوه (۱ / ٥٦) رقم (١٩٥) وانظر للمزيد
 (تفسير مجاهد) (۱ / ۷۰).

<sup>(</sup>٣) قال الإمام الطبري على : « تأويل قوله جل ثناؤه : ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّزَالَّهَوَعِيَ حَذَرَ الله الذي أنزله في كتابه على لسان رسوله على المان رسوله الله الذي أنزله في كتابه على لسان رسوله الله المتوت بالسنتهم من ظاهر الإقرار، كما يتقي الخائف أصوات الصواعق بتغطية أذنيه وتصيير أصابعه فيهم حذرًا على نفسه منها » .

انظر (جامع البيان) (١ / ٢٢٤).

وقال الإمام القرطبي على : « قوله تعالى : ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَكُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ جعلهم أصابعهم في آذانهم لثلا يسمعوا القرآن فيؤمنوا به، وبمحمد؛، وذلك عندهم كفر والكفر موتٌ » (الجامع لأحكام القرآن) (١/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٤) لم أقف على قائله، إلا أن القرطبي ﴿ قَالَ : ﴿ وَقَيْلَ : ﴿ وَٱللَّهُ يُحِيطُ ۚ إِلَكَ فِرِينَ ﴾، أي : عالم بهم، دليله ... » (١/ ٣٣٤).

تكلموا بالإيهان مضوا فيه، فكان لهم نور يهتدون به في الضلالة، وإذا أظلم عليهم البرق فذهب ضوئه قاموا في الظلمة متحيرين لا يبصرون .

فكذلك المنافق إذا ترك الإيهان قام في الضلالة لا يُبصر الهدى ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم، بالبرق فلا يسمعون شيئًا ولا يبصرونه عقوبة لهم، إن الله على كل شيء قدير من العقوبة .

قال ابن عباس وينتف : وهذه الآية نزلت في قوم مَضوا، ومنهم من قد بقي إلى قيام الساعة (١).

قال قتادة : البرق : الإسلام، والرعد : البلاء والفتنة (٢) .

قال أبو روق عن الضحاك : الصَيِّب : المطر (٣)، والظلمات : الفتن، والرعد: الوعيد، والبرق : الإيمان (١).

وروي شيبان عن قتادة : الصيب : المطر (٥)، والرعد : الوعيد .

﴿ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَغَدُ وَرَقُ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] يقول : هم أجبن قوم لإ يسمعون شيئًا إلا ظنوا أنهم هالكون فيه حَذرًا من الموت (١) .

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير كما في (الدر المنثور) (١ / ٧٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرج الطبري (١ / ٢٢٣) وابن أبي حاتم في (تفسيره) (١ / ٢٥٤)، الصيب: السحاب.

<sup>(</sup>٤) أخرج الطبري (١/ ٢٢٣) وابن أبي حاتم في (تفسيره) (١/ ٥٤) عن الضحاك: فيه ظلمات، أما الظلمة: فالضلالة، وزاد الطبري: والبرق: الإيمان وأخرج ابن أبي حاتم (١/ ٥٦) عنه: في قوله: ﴿ فِيهِ ظُلُبَتُ وَرَعَدٌ وَبَرَقٌ ﴾ [ البقرة: ١٩] فأما البرق: فالإيمان، عني بذلك أهل الكتاب.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه بمعناه الطبري (١ / ٢١٥) وعبد بن حميد كها في (الدر المنثور) (١ / ٧٧) .

ثم ضرب لهم مثلًا آخر فقال: ﴿ يَكَادُ الْبَرَّقُ يَخْطَفُ أَبْصَـٰزُهُمُّ كُلُمَاۤ أَضَآهُ لَهُم مَّ مَّشَوْاْ فِيهِ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] يقول هذا المنافق إذا كثر ماله وكثرت ماشيته / وعُوفي في بدنه قال: لم يصبني منذ دخلت في الإسلام إلا خير .

﴿ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] يقول : إذا ذهبت أموالهم، وهلكت مواشيهم، وأصابهم البلاء قاموا متحيرين (١).

قال مجاهد: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ١٩] المطر (٢).

وقال في قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَيْفِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] أي : جامعهم (٣).

قال مقاتل: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ [البقرة: ١٩] يقول: مثل المنافق إذا سمع القرآن ضم على أذنيه كراهة للقرآن، بمنزلة الذي يجعل أصبعيه في أذنيه من شدة الصاعقة، ﴿ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ [البقرة: ١٩] يعني مخافة الموت، يقول: كما يكره الموت من الصاعقة كذلك يكره المنافق وعيد القرآن.

قال علي بن الحسين بن واقد: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَالْضَوَعِي ﴾ هي النار التي تكون في السحاب، ﴿ وَاللَّهُ نُحِيطٌ بِالْكَنْفِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩] يقول أحاط علمه بأعمالهم، نظيره ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ [ آل عمران : ١٢٠].

وقال في قوله: ﴿ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٠] أي يذهب بأبصارهم،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١ / ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١ / ٢٢٥).

نظيره ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرُقِهِ مِنْذُهُ ثُ بِٱلْأَبْصُدِ ﴾ [ النور : ٤٣ ] .

وقال في الأنفال ﴿ تَخَافُونَ أَن يَنَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ [ الأنفال : ٢٦]، وفي القصص ﴿ وَقَالُوٓ الْإِن نَتَبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفُ مِن أَرْضِنَا ﴾ [ القصص : ٧٥]، وفي العنكبوت : ٣٠]، وفي العنكبوت ﴿ وَيُنْخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ [ العنكبوت : ٣٧].

وروي أبو الضحى عن ابن عباس قال: كان عُلماء التوراة يقرئونها، ولا يأخذون بها أمروا فيها، وكان يرون الناس أنهم على الحق، فضرب الله مثلهم، فقال: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [ البقرة: ١٧ ].

قال ابن كيسان: ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [ البقرة: ١٨ ] أخبر عن المنافقين أنهم لا يرجعون إلى الإيهان، كها أخبر عن قادة المشركين فقال: ﴿ سَوَآهُ عَلَيْهِمْ اللهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [ البقرة: ٦ ]، ثم رجع إلى ضرب الأمثال فقال: ﴿ كَصَيِّبِ مِنَ السَّمَآءِ ﴾ [ البقرة: ١٩ ]، يعني: مثلهم فيها تدعوهم إليه من الإسلام، والهدى ﴿ فِيهِ ظُلْمُنتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ﴾ [ البقرة: ١٩] فشبه الدين بالمطر، وشبه ما يكون فيه من الشدائد بالظلهات والرعد، وشبه غنيمته بالبرق الذي يكون في المطر.

ثم قال : ﴿ يَجَعَلُونَ / أَصَنْبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَالْضَوَاعِقِ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] (٨/بَ يعني: المنافقين، يقول : لا يسمعون إلى ما يبلغهم من الشدائد الكائنة في الإسلام.

ويكون ذكرها على أسهاعهم كالصواعق، ﴿ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ أي : حذر القتل الذي فيه موتهم .

ثُم قال : ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطُا بِٱلْكَلْفِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] أي بها يُسر الكافرون،

فيظهر الله تعالى سرائرهم للنبي يَتَلَيْكُم، ثم قال: ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَغْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٠] فشبه البرق بالرخاء والغنيمة في الإسلام.

يقول: يكاد الرخاء في الإسلام يغلب عليهم لسرعتهم إلى كل غنيمة، ﴿ كُلَّمَا آضَاءَ لَهُم ﴾ [ البقرة: ٢٠] يقول: كلما دعوا على رخاء وغنيمة مشوا فيه وأجابوا إليه ﴿ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِم ﴾ [ البقرة: ٢٠] يقول: إذا نزل بهم أهوال وشدائد قاموا، يعني: اعتلوا وقعدوا عن نصر النبي عَيِّكُ ونصر الدين ﴿ وَلُوْشَاءَ اللهُ لَذَهَبَ مِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَنْرِهِمْ ﴾ [ البقرة: ٢٠] يقول: لوشاء الله لأعمى أبصارهم، وأصم أسماعهم.

قال الحسن: ثم ضرب للمنافقين مثلًا آخر فقال: ﴿ أَوْكُصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَآهِ ﴾ يقول: فكما أن الحياة من المطر الذي فيه الرزق لا يوصل إليه غلا وبين ظهريه الرعد والبرق والظلمات، كذلك الإسلام لا يوصل إلى الحياة فيه إلا وبين ظهرية الزلازل والأهوال والشدائد.

فأما المؤمنون فيصبرون على ذلك، ويحتملونه لله ﷺ، وأما المنافقون فإنه إذا كانت مخافة من عدو فروا منها، فقاموا فيتبين نفاقهم .

وكما أن الرعد إذا جاء فُزع منه ومن أصواته، كذلك المنافقون يفزعون من الشدائد إذا جاءت في الإسلام حذر الموت لأنه لا نسبة لهم في الشهادة والجهاد.

﴿ وَٱللَّهُ مُحِيطًا بِٱلْكَنِفِرِينَ ﴾ من ورائهم يجزيهم بكفره نظيره ﴿ وَٱللَّهُ مِن وَرَآيِهِم مُحْفِره نظيره ﴿ وَٱللَّهُ مِن وَرَآيِهِم مُحْفِطًا ﴾ [ البروج: ٢٠].

وأما قوله ﷺ : ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَغْطَفُ أَبْصَـٰرَهُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] فمن لم يتعلق من البرق إلا بالضوء كان ما يظلم عليه أكثر مما يضيء له فكذلك المنافق إذا كان الرخاء في الإسلام يمضي عليه حتى يظن المؤمنون أنهم على الإيمان، فإذا جاءت شديدة ومخافة لم يمضوا/ وظهر نفاقهم.

قال السُدِّي: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ وهو المطر(١).

كان رجل من المنافقين من أهل المدينة ورجل آخر هربا من النبي عَلَيْكُم إلى المشركين فأصابها من المطر الذي ذكر الله فيه رعد وبرق وصواعق، فلما أصابهما الصواعق جعلا أصابعهما في آذانهما من البرق حذر أن تدخل الصاعقة في مسامعهما فيقتلهما، فإذا المع البرق مشيا في ضوئه، وإذا لم يلمع لم يبصرا، فقاما في مكانهما لا يمشيان فجعلا يقولان: يا ليتنا قد أصبحنا فنأتي عمدًا فنضع أيدينا في يده.

فأصبحا فأتيا رسول الله عَيَّكَةِ، فأسلما وحسن إسلامهما فضرب الله تعالى شانهما مثلًا للمنافقين الذين بالمدينة؛ لأن المنافقين كانوا إذا حضروا مجلس رسول لله عَيَّكَةً [ جعلوا أصابعهم في أذانهم فرقًا من كلام النبي عَيَّكَةً ] (٢)، وأن ينزل فيهم شيء كما كان الرجلان يجعلان أصابعهم في آذانهم (٣).

ثنا أبو القاسم الحسن إملاءً : قال : قال قتادة : هذا مثل آخر للمنافق

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام عليه .

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٣) أثر حسن: أخرجه الطبري (١/ ٢١٩- ٢٢٠) عن السدي في خبر ذكره عن أبي مالك، وعن أبي صالح عن ابن عباس وعن مرة، عن ابن مسعود، وعن ناس من أصحاب النبي ، ﴿ أَوْ كَصَيِبِ مِنَ السَّمَاةِ فِيهِ ظُلُبُتُ وَرَعَدُ وَرَقُ يَجْعَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوَعِيَ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللّهُ نُحِيطًا كُصَيِب مِنَ السَّمَاةِ فِيهِ ظُلُبُتُ وَرَعَدُ وَرَقُ يَجْعَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوَعِيَ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللّهُ نُحِيطًا كُصَيْب مِن السَّمَةِ فِيهِ طُلُبُت وَرَعَدُ وَرَقَ مُنْ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ وَلِدَنّ أَلْهُمُ مَشَوّاً فِيهِ وَإِذَا أَظُلَمُ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لَا مَعْتَم وَقَدِينٌ ﴾ [ البقرة: ١٩ - ٢٠ ] أما الصيب: فالمطر، كان رجلان ...

تنبيه : كتب بالهامش (أول الجزء الثاني) .

إذا رأي في الإسلام طمأنينة أو سلوةً من عيش، قال: أنا معكم ومنكم، فإذا أصابته سنة حقق عندها، فانقطع به ولم يصبر على بلائها ولم يحتسب أجرها (١).

قال قتادة: ﴿ يَجَعَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ « هذا في الآخرة على الصراط؛ شبه إعراضهم عن القرآن وشدة نبوتهم عن استهاعه وكراهتهم له بالسّاد أذنه من الصواعق ﴿ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ ».

قال عكرمة: الرعد، ملك يزجر السحاب كما يسوق راعي الإبل إبله (٢).

قال مجاهد: الرعد، ملك يسبح بحمد الله (٣).

والبرق: ملك يسوق السحاب (١).

قال علي بن أبي طالب كرم الله وجهه: البرق: مخاريق من نار بأيدي ملائكة السحاب يزجرون بها السحاب (٥).

قال أبو الدرداء: الرَّعدُ: التسبيح، والبرقُ: للخوفِ والطَّمع، والبردُ: عقوبةٌ، والصواعق: بالخطيئة، والجراد: رزق لقوم ورجز لآخرين، والبحر: بمكيال والجبال بميزان (٦٠).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه، وللمزيد على ما ذكرت : انظر (تفسير الثعلبي) (١ / ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في (جامع البيان) (١ / ٢١٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١ / ٢١٨) البرق: ملك.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (١ / ٢١٩) بنحوه، وابن أبي حاتم في (تفسيره) (١ / ٥٥) رقم (١٩٠) .

<sup>(</sup>٦) انظر (تفسير الثعلبي) (١ / ١٦٤).

وسئل وهب بن منبه (١) عن الصاعقة ؟! فقال : ثلاثة ما أظن أن أحدًا يعلمهن إلا الله على : الرعد، والبرق، والغيث (٢) ./

مولده في زمن عثمان سنة أربع وثلاثين، ورحل وحج .

أخذ عن ابن عباس وأبي سعيد والنعمان بن بشير وجابر هين وغيرهم، وروايته للمسند قليلة، وإنها غزارة علمه في الإسرائيليات، ومن صحائف أهل الكتاب.

قال أحمد : كان من أنباء فارس، له شرف، قال : وكل من كان من أهل اليمن له (ذي) هو شريف .

قال أحمد بن محمد بن الأزهر: سمعت مسلمة بن همام بن مسلمة بن همام يذكر عن أبنائه: أن همامًا ووهبًا وعبد الله ومعقلًا ومسلمة بنو منبه، أصلهم من خراسان، من هراة، فمنبه من أهل هراة، خرج أيام كسرى، وكسرى أخرجه من هراة، ثم إنه أسلم على عهد النبي عَمَالًا فحسُن إسلامه، ومسكنهم باليمن، وكان وهب بن منبه يختلف إلى هراة، ويتفقد أمر هَراة.

قال مسلم الزنجي : لبث وهب ابن منبه أربعين سنة لا يرقد على فراش، وعشرين سنة لم يجعل بين العتمة والصبح وضوءًا .

من عيون أقواله :

المؤمن يخالط ليعلم، ويسكت ليسلم، ويتكلم ليفهم، ويخلو ليغنم.

وقال: الأحمق إذا تكلم فضحه مُمقه، وإذا سكت فضحه عِيه، وإذا عمل أفسد، وإذا ترك أضاع، لا علمه يعنيه، ولا علم غيره ينفعه، تود أمه أنها ثكلته، وامرأته لوعدته ويتمنى جاره منه الوحدة، ويجد جليسه منه الوحشة.

مات سنة عشرِ ومائة، وقيل : أربع عشرة وماثة في الحرم .

للمزيد انظر : (طبقات) ابن سعد (٥/ ٥٤٣)، و(طبقات خليفة) (٢٦٥٢)، و (وفيات الأعيان) (٦/ ٣٤)، و(تاريخ الإسلام) (٥/ ١٤)، و(السير) (٤/ ٤٤)، و(البداية والنهاية) (٩/ ٢٧٦).

(٢) أخرجه أبو الشيخ في (العظمة).

<sup>(</sup>١) الإمام العلامة الإخباري القصصي، أبو عبدالله الأنباوي، وهب بن مُنَبَّه اليهاني الذماري الصنعاني، أخو همام بن منبه، ومعقل بن منبه، وغيلان بن منبه.

قال أبو الجلد (١): الرعدُ: الرِّيح، والبرقُ: الماء (١).

قال محمد بن إسحاق بن يسار (٣): ﴿ يَكَادُ ٱلْبَرَّقُ يَغُطَفُ أَبْصَلَرُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٠] لشدة ضوء الحق.

﴿ كُلَّمَا آضَاءَ لَهُم مَّشَوَا فِيهِ وَإِذَا أَظَلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] أي يعرفون الحق ويتكلمون به، فهم من قولهم في استقامةٍ، فإذا ارتكسُوا منه إلى الكفر قاموا متحيرين (٤٠).

قال عطاء عن ابن عباس : ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَلْفِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] أحاط بقتل بني قُريظة وإجلاء بني النَّضير، كما قال تعالى في سورة الفتح :

(١) هو : أبو الجلد الجوني جيلان بن فروة ويقال : ابن أبي فروة الأسدي البصري، الجوني حي من الأزد كان ممن يقرأ كتب الأوائل، وكان من العباد .

له ترجمة في (الطبقات) لابن سعد، و (الجرح والتعديل)، و (الثقات) لابن حبان .

(٢) أثر حسن: أخرجه الطبري (١ / ٢١٨ - ٢١٩).

(٣) هو العلامة : محمد بن إسحاق بن يسار بن خيار الحافظ الإخباري أبو بكر .
 وقيل أبو عبد الله القرشي المطلبي مولاهم، المدنى، صاحب السيرة النبوية .

وكان جده يسار من سبي عين التمر، في دولة خليفة رسول الله ﷺ.

ولد ابن إسحاق سنة ثمانين، ورأي أنس بن مالك بالمدينة، وسعيد أبن المسيب أثنى عليه علماء عصره، وأطنبوا في الثناء عليه، مات ابن إسحاق سنة خمسين ومائة، وقيل إحدى وخمسين ومائة.

وللمزيد أنظر (طبقات ابن سعد) (٧/ ٣٢١)، (طبقات خليفة) (٢٧١) و(التاريخ الكبير) (١/ ٤٠)، و(مشاهير علماء الأمصار) (١٣٩ - ١٤٠)، (وفيات الأعيان) (٤ / ٢٧٦) و(السير) (٧/ ٣٣).

(٤) أخرجه ابن هشام في ( السيرة ) ( ٢ / ٧٦١ ) عن ابن إسحاق ، وقد استقاه ابن إسحاق عن ابن عباس عن عمد بن أبي ابن عباس عن عمد بن أبي عمد بن عكرمة أو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس عباس عبست ... به ، وإسناده ضعيف ، محمد بن إسحاق مدلس وقد عنعن .

﴿ وَأُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُواْ عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطُ ٱللَّهُ بِهِمَا ﴾ [الفتح: ٢١].

﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَرَهُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٠ ] يريد يكاد الإيمان يدخل في قلوبهم، إذا قرئ عليه شيء من القرآن مما يحبون صدَّقوا، وإذا سمعوا من الشرائع ما يكرهون وقفوا عنه، وذلك قوله : ﴿ وَإِذَاۤ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠ ].

قال أبو عبيدة: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ ﴾ معناه: وكصيب، على معنى واو النسق. وأنشد:

وأنشد الفراء: وقــدزعــمــتْ سَــلْـمـى بِـــأني فَـاجِـر لنفسى تُقاها أو عليها فُجُورها (٢)

قال سيبويه: الصيب المطر الذي يصوب، وأنشد: بصيب راح يُسروي المنع المنطر المناسب والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة والمن

قال أبو الحسن : واختلفوا في تقدير (الصيب) من اللغة .

فقال البصريون : على وزن (فَيْعِل)، ولا يوجد هذا المثل إلا في المعتل نحو : سيد وطيب وميت .

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) للأخفش (١ / ٣٤) وهو : لأخطل بن حماد بن الأخطل بن ربيعة بن النمر بن تولب . .

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري (١ / ٢١٦) وعزاه لـ (توبة بن الحُميِّر) . .

قال الفراء: ليس في الكلام (فَيْعِلِ)، إنها هو (فَيْعَل)، نحو: خَيْفَق، وصيْرَف وضَيْعَم (١).

فأما (أو) فلها ثلاثة مواضع : تكون بمعنى : الشك، والتخيير، وتكون بمعنى الإباحة، وتكون بمعنى الواو .

كما قال تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ [ الصافات : 12٧].

و (أو) ها هنا للإباحة، لأن الله سبحانه لا يشك في شيء .

والسماء كل ما علاك وأظلك، وأصله: سما، لأنه من: سَمَا يَسمُو، فقُلِبَت الواو همزة؛ لأن الألف لا تخلو من مدة، وتلك المدة كالحركة، والسماء: من أسماء الأجناس، تكون واحدة وجمعًا.

قال الله تعالى ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانُ ﴾ [ فصلت: ١١]، ثم قال: ﴿ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتِ ﴾ [ البقرة: ٢٩]، ويقال لواحدتها، سهاوة (٢).

أل العجاج :/

طسي السلسيسالي زُلسفًسا فرزلفا

سَــاوة الهِــلال حتى احقوقفا (٣)

وقوله تعالى : ﴿ فِيهِ ظُلُمُنتُ ﴾ تعود الهاء على الصيب، وتعود على السماء

<sup>(</sup>١) انظر مادة (حب) في قاموس اللغة .

<sup>(</sup>٢) انظر مادة (سها) في قاموس اللغة.

<sup>(</sup>٣) انظر (ديوان العجاج) (ص ٤٢٦)، وأورده المصنف (النكت والعيون) (٢ / ٥٠٩) سورة (هود) آية (١١٤)، وكذلك الطبري (١٢ / ١٣٥) .

وللمزيد راجع (مجاز القرآن) (١ / ٣٠٠) و (الكامل) للمبرد (١ / ١٢٩،٣/ ٨٢٤) . .

إذا أردت بها السحاب، وتعود على الليل، وتعود على السماء نفسها على لغة من يُذكرها كما قال:

فلورفع السساء إلىه قومًا

لحقنا بالسماء مع السحاب (١)

وظلمات جمع: ظُلْمةَ، وضم اللام على الإتباع لضمة الظاء، وقرأ الأعمش بسكون اللام على أصل الكلام لأنها ساكنة في التوحيد كما قال: أبَــت ذِكـر عــودن أحـشـاء قلبِه

خُفُوقًا ورقْصَاتُ الهوى في المفاصل (١)

فترك القاف في الجمع على سكونها في التوحيدِ، وقرأ أشهب العقيلي (ظُلَهات) بفتح اللام .

وذلك لما أراد تحريك اللام حركها إلى اخف الحركات كما قال الشاعر: فسلساً رأويسا بساديسا ركباتنا

على موطن لا نخلِطُ الجدُّ بالهزل (٣)

وأصل الرعد: من الصوت، وأصل البرق: من الضوء، والصواعق جمع صاعقة، وفيها لغة أخرى: صاقعة مقلوبة.

<sup>(</sup>١) البيت للفرزدق، وروايته في (ديوانه) (ص ٣٣)، وهو من شواهد الفراء في (معاني القرآن) وكذلك، (مجاز القرآن) لأبي عبيدة، والطبري (٢٩ / ١٤٧) والقرطبي (٢١ / ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) البيت لذي الرومة، وهو في ديوانه (٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر (معاني القرآن) للزجاج (١ / ٢٤١).

ومن قوله تعالى «فيه ظلمات. تعود الهاء ....... إلى قوله ..... الجد بالهزل» نقلها الثعلبي في (التفسير) (١/ ١٦٣).

قال الخليل بن أحمد: الصَّاعقة والصَّعقة، أن يغشي على الإنسان من هول أو فزع، وقوله: ﴿ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ نصب على المصدر، وإن شئت بنزع الصفة.

وقرأ قتادة : (حِذَارَ الْمُوْتِ) (١) .

﴿ وَاللَّهُ مُحِيطُ إِلَكَنِفِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩ ] الإحاطة على وجهين : إحاطة علم، وإحاطة قدرة وهو أن يُحدق بالشيء من جميع أكنافه، ومنه سمي الجدار حائطًا .

وكان أبو عمرو الكسائي يميلان الكافرين في حال الخفض والنصب، لكسرة الفاء والراء (٢).

وقوله سبحانه ﴿ يَكَادُ اَلْبَرَقُ ﴾ يعني: قَرُبَ ولم يفعل، ولا مصدر له من جنس صدره، والعرب تقول: كاد يفعل كذا بغير أن، فإذا شبهوه بعسى قالوا: كاد [ أن يفعل، وأنشد ] (٣):

قد كاد من طول البلي أن يمحصا (١)

وقوله سبحانه ﴿ يَخْطَفُ ﴾ أي يلتمع، والخطفة : استلاب الشيء واختلاسه (٥).

<sup>(</sup>١) نقل ابن سيد الناس في (إعراب القرآن) عن قتادة والضحاك بن مزاحم وابن أبي ليلي قراءتهم (حِذَارَ المَوْتِ)، وانظر كذلك (المحرر الوجيز) (١ / ١٩٢).

<sup>(</sup>۲) انظر (تفسير الثعلبي) (۱ / ۱٦٤).

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٤) انظر ( ديوان رؤبة ) ( ٩٩١ ) ، و ( تأويل مشكل القرآن ) ( ٤٣٥ ) ..

<sup>(</sup>٥) انظر قواميس اللغة، مادة (خطف)، وكذلك (جامع البيان) للطبري (١ / ٢٢٦).

قرأت العامة/ وأهل العراق ﴿ يَغْطَفُ ﴾ بالتخفيف و فتح الطاء (١٠)، وكذلك (١٠/ ﴿ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ ﴾ [ الحج: ٣١]، واختاره أبو عبيدة وأبو حاتم لقوله تعالى ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ (٥٠﴾ [ الصافات: ١٠].

وقرأ الحسن (يَخطِّف) بكسر الطاء مع التشديد (٦).

قال أبو عبيد: يريك (يختطف) ثم أدغم التاء في الطاء (٧)، وقرأ ابن أبي

<sup>(</sup>١) (المحرر الوجيز) (١ / ١٠٣) و (الكشاف) (١ / ٢١٩).

<sup>(</sup>٢) (الجامع لأحكام القرآن) (١/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) (معاني القرآن) ( ١ / ٩٠٢ ) و (إعراب القرآن) (١/ ٩٩١ – ٦٩١) و ( المحرر الوجيز ) (١ / ٣٩١ )، و (المحتسب) (١ / ٢٦ ).

<sup>(</sup>٤) (معاني القرآن) (١ / ١٨).

<sup>(</sup>٥) (المحتسب) (١ / ٦٢).

<sup>(</sup>٦) (معاني القرآن) للفراء (١ / ١٨) و (معاني القرآن) للأخفش (١ / ٢١٠).

<sup>(</sup>٧) قال القرطبي علم : «وزعم سيبويه والكسائي أن من قرأ (يَغطَفُ) بكسر الخاء والطاء، فالأصل عنده يَغْتَطِفُ، ثم أدغم التاء في الطاء، فالتقى ساكنان، فكُسرت الخاء لالتقاء الساكنين.

قال سيبويه : ومن فتح الخاء ألقى حركة التاء عليها، وقال الكسائي : ومن كسر الياء فلأن الألف في ( اختطف) مكسورة .

فأما ما حكاه الفراء عن أهل المدينة من إسكان الخاء والإدغام، فلا يعرف ولا يجوز، لأنه جمع بين ساكنين، قاله النحاس وغيره ».

وللمزيد انظر (إعراب القرآن) (۱ / ۱۹۳) و (المحرر الوجيز) (۱ / ۳) و (الكشاف) (۱ / ۲۱۹).

إسحاق، (يُخطِّفُ) بنصب الفاء (١).

قال الأخفش : منهم من قال بكسر الطاء من : خَطِفَ يَخْطَف، وهي قليلة رديئة لا تعرف .

ومن قرأ (يَخْطَف) فهي الجيدة، ومن قرأ يَخَطِّف (بكسر الخاء وثقَّل) أراد يَختطفُ، ومنهم من كسر الياء والخاء والطاء فأتبع الكسرة الكسرة. وأنشد:

# تَدافَعَ السَّيلُ ولم يقتِل (")

وقوله سبحانه: ﴿ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم ﴾ (كل) حرف جملة ضم إلى ما في الجزاء فصار أداة للتكرار، وهي منصوبة بالظرف، ومعنى: متى ما، وفي حرف عبد الله: ﴿ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَضَوْا فِيهِ ﴾ (١)، وفي حرف أبَيٍّ: ﴿ مروا فيه ﴾ (١).

وقوله سبحانه ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ ﴾ : (لو) حرف شك، يمنع الشك لوقوع غيره، وفيه معنى الجزاء، وليس يلي غَير الفعل، وكان

<sup>(</sup>١) (تفسير الثعلبي) (١ / ١٦٤).

 <sup>(</sup>٢) قاله الأخفش في كتابه ( معاني القرآن ) ( ١ / ٤٥ – ٥٥ ) مع تغاير الألفاظ ، والبيت في كتابه
 ( تدافعُ الشُيب ) بضم الفاء والشين .

<sup>(</sup>٣) انظر ( ديوان عدي بن زيد ) (٤٦) ، وعند المصنف ( في الملك ) ، وفي ( الإتقان ) للسيوطي ، و( الدر المنثور ) له كذلك ، وفي الديوان ( في ذاك ) .

<sup>(</sup>٤) أي عبد الله بن مسعود خيشت الصحابي المعروف المشهور، وأما عن قراءته فانظر : (المحرر الوجيز) (١/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٥) (المحرر الوجيز) (١/ ١٩٤).

حمزة (١) يكسر الشين؛ لأنه من (شِئت) .

قال أبو عبيدة : ﴿ وَلُوْشَاءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَـُ رِهِمْ ﴾، ولم يقل بأسهاعهم وأبصارهم، ومثله : ﴿ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْتِدَنُّهُمْ هَوَآءٌ ﴾ [إبراهيم:٤٣]، ولم يقل (طروفهم)، وقوله : ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا﴾ [النساء: ٤]، ولم يقل (نفوسًا).

ومما أشبهها من القرآن، فإن ذلك إنها كان لما استغنى بعلم المخاطب، ألا

تري أن العرب تقول: لهم عقل أو بصر، قال الشاعر: كلُوا فِي نِصفِ بَطنكُمُ تَعِيشُوا فَانِ زمانكُمُ زمنٌ خَميصٌ

أرادٍ : بطونكم، وقالٍ جرير :

تَدعوك تيمٌ وتَيم في قَرى سَبَإ

قَدْعَضَّ أعناقَهَا جلَدالجوَامِيس (٢)

أراد: جلودها.

(١) هو : حمزة بن حبيب بن عُمارة بن إسماعيل الإمام القدوة شيخ القراء، أبو عمارة التيمي، مولاهم الكوفي الزيات، مولى عكرمة بن ربعي .

سبب تسميته بالزيات: كان يجلب الزيت من الكوفة إلى حلوان، ثم يجلب منها الجبن والجوز. وكان إمامًا قيمًا لكتاب الله، قانتًا لله، ثخين الورع، رفيع الذكر عالمًا بالحديث والفرائض أصله فارسي . قال النووي ﴿ فَكُنُّهُ : ﴿ مَا قَرَأَ حَمْزَةَ حَرَفًا إِلَّا بِأَثْرِ ﴾ .

وقال حسين الجعفي : « ربها عطش حمزة، فلا يستسقى كراهية أن يُصادف من قرأ عليه » . قال الذهبي ﴿ لَكُوهُ طَائِفَةُ مِن العلماء قراءة حمزة لما فيها من السكت، وفرط المد، واتباع الرسم، والإضجاع، وأشياء، ثم استقر اليوم الاتفاق على قبولها، وبعضٌ كان حمزة لا يراه » . توفي سنة ثمان وخمسين ومائة، وله ثمان وسبعون سنة .

وللمزيد انظر : (الطبقات الكبرى) لابن سعد (٦/ ٣٨٥)، و(التاريخ الكبير) (٣/ ٥٢)، و(وفيات الأعيان) (٢/ ٢١٦)، و(تاريخ الإسلام) (٦/ ١٧٤) و(السير) (٧/ ٩٠) .

(٢) انظر : ( معاني القرآن ) للفراء (١/ ٧٠٣) ، و( النكت والعيون ) للمصنف (١/ ٣٨) ، و( جامع البيان ) (١/ ٧٢٢) .

قال الحسن: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَكَرِهِمْ ﴾ عقوبة لهم حين أظهروا الإيهان، وأسروا الشرك.

﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ لا يعجزه شيء (١).

قال الشعبي: / ولو شاء الله لأماتهم عند أول ذلة كانت منهم، ولم (١١/ يُمتعهم في الدنيا بالنعم التي أنعم بها عليهم مع كفرهم.

ومنها قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ ۚ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا ﴾ الآية [البقرة:٢٦].

قال أبو الحسن ﴿ إِنَّ نحرج القول فيه على مجاز مفهوم، وله نظائر من القرآن، فمنها قوله تعالى : ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ [الشورى:٢٦]، ﴿ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف : ١٢٩]، والعرب تقول : حييت الحياء حياء، واستحييتُ أستحيي استحياء، قال الشاعر :

ألا تُحيونَ من تكثير قوم لعلات وأمكم رقوب (۱)

وربها خرج الاستحياء في [ موضع الأنفة كها قال ] (٣):

وإني لأستحي أخي أن أرى له على من الحق الذي لا يرى ليا

فأما قوله ﴿ أَن يَضْرِبَ مَشَلًا ﴾ فإن معناه : يبين، ومنه قوله سبحانه ﴿ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالِ لِلنَّاسِ ﴾ [إبراهيم : ٢٥]، [النور : ٣٥]، ﴿ وَلَقَدَّ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ [الزمر : ٢٧]، [الروم : ٥٨] .

<sup>(</sup>١) انظر : (ديوانه) (١)، و(معاني القرآن) للفراء (١/ ٣٠٨)، و(جامع البيان) (١١٧/١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر (لسان العرب) مادة (حيي)..

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

والضرب في اللغة على وجوه: فمنها التبيين، ومنها النوع، تقول العرب: أخذ فُلان في ضَرب من الكلام، أي: نوع منه، ومنها السير، قال الله تعالى: ﴿ وَءَاخَرُونَ يَضَرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَاضَرَبَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النساء: ١٠١].

قال الشاعر (١):

خَفظ المالِ أيسسُر مِن بُغاه وضرب في البلادِ بغيرِ زادٍ (١)

ومنها الرجل الخفيف اللحم، [قال طرفة] (٣):

أنا الرجل الضربُ الذي تَعرفُونه خَشاشٌ كرأسِ الحيةِ المتوقدِ

ومنها الضرب المعروف باليد وغيرها، قال الله تعالى لأيوب؛ : ﴿ وَخُذَ بِيَدِكَ ضِغْثَا فَأُضْرِب بِهِ عَ اللهُ عَن فلان صفحًا: إذا لم تذكره .

ومنها الإلزام، نحو قوله تعالى: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ ﴾ [آل عمران: ١١٢]. والأمثال في اللغة: الأشباه والنظائر والصفات، ويحتاج كل مثل لي ممثل

<sup>(</sup>۱) هو : المتلمس الضبعي، واسمه : جريج بن عبد المسيح الضبعي، الشاعر الجاهلي، وسمي المتلمس، ببيت قاله هو وطرفة في عمرو بن هند ملك الحيرة، فكتب إلى عامله له ولطرفة بن العبد كتابين، وأوهمهما أنه أمر لهما بجوائز، وكتب فيه يأمره بقتلهما، والقصة مشهورة عند العرب.

وأن المتلمس لما علم بها فيها رمى بها وهرب، فضربت العرب المثل بصحيفته بعد، ولما وافى طرفة بصحيفته قتل.

انظر (تاريخ الأدب العربي) و(معجم الشعراء الجاهليين والمخضر مين) (ص: ٣١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر (ديوانه) (٢٧١).

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

حتى [ يتم، قال الشاعر ] (١):

مَتى تَبعثُوهَا تَبعثوها ذميمةً

فتعركُكُم عَـرْكَ الرَّحا بثفالهَا

فَتَغْلِل لكم مالاً تُغِلَّ لأهلها

مَثَلُ الفَتَى مثلُ الهلال إذا تَنقصُه اكتَتَامُهُ حَتَّى إِذَا خَرَجَتْ جَوَارَحُهُ وَعَادَلَهُ تَمَّامُهُ انسَلَ مِنْ نُقصانِهِ عَنه فزايَلَهُ نظَامُهُ

فذكر المثل والممثل جمعًا، قال كعب بن زهير:

وما مواعيده إلا الأباطيل (١) كانت مَواعيدُ عَرقوب لها مثلاً

فمن الأمثال ما يخرج على جهة الإطناب والإكثار، نحو قول زهير: وما الحرب إلا ما علمتم وذَقتمُ

وما هو عنها بالحديث المرجّم/ وتضر إذا ضريتموها فتضرُّم

وتلقحُ كشافًا ثم تُنتج ِ فَتُثْئِمُ

كأحمر عاد ثم تُرْضع فَتَفْطِمُ فتنتج لكم غلمان أشيام كلهم قرىً بِالعراق من قفِيز ودرهم <sup>(1)</sup>

ومن هذا النوع في كتاب الله تعالى : ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبَيَةُ كَانَتُ ءَامِنَةُ مُّطْمَيِنَّةً ﴾ الآية [النحل: ١١٢]، [ ومنه قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلَارَّجُلَا ﴾ الآية [الزمر: ٢٩] (١٠).

ومنها ما يخرج على الإيجاز والاختصار، نحو قول العرب: وقع فلان في

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) انظر ( ديوانه ) ( بانت سعاد ) (٨) ، و( جامع البيان ) للطبري (١/ ٣٠٤) .

<sup>(</sup>٣) وهي من معلقاته .

<sup>(</sup>٤) كتبت بهامش الأصل.

سَلَى جَمَل (۱)، و رماه بثالثة الأثافي (۲)، وطلب الأبلق العقوق (۳)، وإن كنت ريحًا فقد لاقيت إعصارًا (۱).

ومن هذا النوع في كتاب الله تعالى : ﴿ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَنْ أَوْ تَـنَّرُكُهُ يَلْهَث ﴾ [الأعراف : ١٧٦]، وقوله : ﴿كَمَثَلِ ٱلْعَنكِبُوتِٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ﴾ [العنكبوت : ٤١].

قالت اليهود: وما هذا من ضرب الأمثال، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَكُ اللَّهَ لَكُ اللَّهَ لَكُ اللَّهَ لَا يَنْزِلُ أَنْ يَضْرِبُ لَلْحَقُّ مَثْلًا، لَا يَنْزِلُ أَنْ يَضْرِبُ لِلْحَقِّ مَثْلًا، يعني أَنْ يَصْفُ لَلْخُلْقُ شَبِهًا (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر (المستقصى) للزمخشري (٢/ ٣٧٧).

 <sup>(</sup>٢) الأثافي هي: ثلاث قطع من الحجارة، توضع فينصب عليها القدر، والمعنى: رماه بالشر.
 انظر (المصدر السابق) (٢/ ٢ / ١).

<sup>(</sup>٣) انظر (تاج العروس) (٢٥/ ٩) مادة (بلق) .

<sup>(</sup>٤) انظر (المستقصى) (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٥) انظر (تفسير الثعلبي) (١/ ١٧٢)، و(أسباب النزول) للواحدي (ص : ٢٣)، و(معالم التنزيل) للبغوي (١/ ٧٦) .

#### ﴿ مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾، يعني : الذباب والعنكبوت . (١)

قال أبو عبيدة: أراد فها دونها (٢).

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني: صدقوا، وهم أصحاب محمد عَيَّا (٣) ﴿ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَبِهِم (١)،

(۱) أخرج الطبري (۱/ ۲٤٦)، وعبد الرزاق في (تفسيره) (۱/) وابن أبي حاتم (۱/ ٦٩)، وعبد بن حميد، وابن المنذر كما في (الدر المنثور) (۸۸/۱) عن قتادة قال : لما ذكر الله العنكبوت والذباب يذكران ؟!

فأنزل الله ع الله عَلْقَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْي، أَن يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦].

(٢) انظر (مجاز القرآن) (١/ ٣٥).

قال الإمام القرطبي على: « وأما تأويل قوله : ﴿ فَمَافَوْقَهَا ﴾ فهو : ما هو أعظم منها عندي لما ذكرنا قبل من قول قتادة وابن جريج أن البعوضة أضعف خلق الله، فإذا كانت أضعف خلق الله فهي نهاية في القلة والضعف .

وإذا كانت كذلك فلا شك أن ما فوق أضعف الأشياء لا يكون إلا أقوى منه، فقد يجب أن يكون المعنى على ما قالاه : فها فوقها العظم والكبر، إذا كانت البعوضة نهاية في الضعف والقلة.

وقيل في تأويل ﴿ فَمَافَوْقَهَا ﴾ : في الصغر والقلة، كها يقال في الرجل بذكره الذاكر فيصفه باللؤم والشح، فيقول السامع : نعم، وفوق ذلك، يعني به : فوق الذي وصفت في الشح واللؤم.

وهذا قول خلاف تأويل أهل العلم الذين ترتضي معرفتهم بتأويل القراء، فقد تبين إذًا بها وصفنا أن معنى الكلام: إن الله لا يستحيي أن يصف شبهًا لما شبه به الذي هو ما بين البعوضة إلى ما فوق البعوضة، فأما تأويل الكلام لو رفعت البعوضة فغير جائز في « ما » إلا ما قلنا من أن تكون اسمًا لا صلة بمعنى التطويل.

نقلًا من (جامع البيان) (١/ ٢٤٨).

- (٣) انظر (جامع البيان) (١/ ٢٤٨).
- (٤) قال الربيع بن أنس: أن هذا المثل الحق من ربهم وأنه كلام الله ومن عند الله، وقال قتادة: أي
   يعلمون أنه كلام الرحمن وأنه الحق من الله . انظر المصدر السابق (١/ ٢٤٩) .

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا ﴾ يعني: اليهود، ﴿ فَيَقُولُونَ مَاذَآ آرَادَ ٱللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا ﴾ أي شبهًا، يعني: البعُوضة، يقول الله تعالى: ﴿ يُضِلُ بِهِ ، ﴾ يعني: بالمثل، ويقال بالقرآن ﴿ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ ، كَثِيرًا ﴾ الآية، ﴿ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ المثل، ويقال بالقرآن ﴿ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ ، كَثِيرًا ﴾ الآية، ﴿ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ الليهود. (١)

قال مجاهد: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسَتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَـ لَا ﴾ من الأمثال صغيرها وكبيرها، يؤمن بها المؤمنون ويعلمون أنها الحق، ويعرفها الكافرون فيكفرون بها (٢)./

قال سعيد بن جبير: إن الله تعالى ﴿ لَا يَسْتَحْي ٤ ﴾، أي لا يمنعه الحياء.

قال مقاتل: «إن الله تعالى ذكر الذباب والعنكبوت في القرآن، فضحكت اليهود، وقالوا: ما يشبه هذا من الأمثال أن تضرب، وما أرد الله بذكر الذباب والعنكبوت ؟

فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَسْتَحِي ۗ ﴾ يعني: لا يستحي أن يضرب للحق صغيرًا أو كبيرًا مثلًا، أي: شبهًا، ﴿ بَعُوضَةُ فَمَافَوْقَهَا ﴾، فأما الذين آمنوا فيعلمون أن هذا المثل (هو الحق من رجم)، ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بالقرآن، يعني اليهود فيقولون: ﴿ مَاذَاۤ أَرَادَ ٱللّهُ بِهَنذَا مَثَلًا ﴾، إنها يقوله محمد من تلقاء نفسه، وليس من الله (٣) ».

قال على بن الحسين بن واقد: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْي مَ ﴾ أي: لا يَكُفه الحياء، نظيره في الأحزاب: ﴿ وَأَللَّهُ لَا يَسْتَحْي مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأحزاب: ٥٣]،

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير القرآن العظيم) لابن كثير (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر (جامع البيان) (١/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) انظر (تفسيره) (١/ ٩٤).

أي لا يمنعه الحياء من قول الحق.

والمثل: الشبه، نظيره في النحل ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾ [النحل: ١١٢]، وفي الروم ﴿ ضَرَبَ لَكُم مَّشَلًا ﴾ [الروم: ٢٨]، وفي الزخرف: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَكِمَ مَشَلًا ﴾ [الزخرف: ٥٧].

قال الكسائي: ﴿ مَّا بَعُوضَةً ﴾ ما: صلة، ونظيره ﴿ فَبِمَا نَقَضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ ﴾ [النساء: ١٥٥] [المائدة: ١٥٩]، ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ أَلَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

قال الفراء: ﴿ مَاذَآ أَرَادَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا ﴾ أي ماذا أراد بالمثل، أليس يعرفه كل أحد (١) ؟

قال قتادة : إن الله لا يستحيي من الحق أن يذكر منه ما شاء ما قلَّ وماكثر<sup>(٢)</sup>.

وروى معمر عنه، أن المشركين قالوا : ما بالهما، يذكران، فأنزل الله تعالى الآية<sup>(٣)</sup>.

قال عطاء عن ابن عباس ﴿ يُضِلُّ بِهِ عَكِيْرًا ﴾ يعني: من المنافقين، ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ يعني: الكاذبين من أهل النفاق (٤).

قَالَ الحَسن : ﴿ يُضِلُّ بِهِ عَكِيْدًا ﴾ يعني من جَحَدَهُ وَكَفَرَ بَه

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) للفراء (١/ ٢٣).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١/ ٢٤٦) بلفظ: أي: إن الله لا يستحيي من الحق أن يذكر منه شيئًا ما قل
 منه أو كثر، إن الله لما ذكر في كتابه الذباب والعنكبوت ...

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أثر حسن، أخرجه الطبري (١/ ٢٤٩).

﴿وَيَهْدِي بِهِ - كَثِيرًا ﴾ من آمن وآخذ به (١).

قال الحسين بن الفضل: ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ يعني الناقضين العهد (٢).

قال ابن كيسان: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِيء ﴾ الآية [البقرة: ٢٦]، هذا جواب المشركين، قالوا ما يصنع ربُّ محمد بذكر الذباب والعنكبوت، وذلك حين ضربها مثلا فيا رضوا لأنفسهم من عبادة دون الله، فأجابهم الله تعالى، فقال: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَحِيء أَن يَضْرِبَ مَثَلًا ﴾ إذا كان المثل صوابًا، موافقًا لما مثله به، ﴿ يُضِلُ بِيهِ عني بالمثل، ﴿ كَثِيرًا ﴾ لأنهم ازدادوا كفرًا / حين مثل أربابهم في ضعفها بالذباب والعنكبوت، وشبههم في جهلهم بالأنعام، فازدادوا بذلك تكذيبًا وبعدًا، ﴿ يُضِلُ بِدِ عَكِيرًا وَيَهْدِى بِدِ عَكَثِيرًا وَمَا بَعْنَ مَن فسق عَن أمر ربه .

قال أبو الحسن: قوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَخِي ۗ ﴾ جواب قوم أنكروا أمثال القرآن، وزعموا أن الله يستحي من ضرب الأمثال في الذباب والعنكبوت والبعوض، فردَّ عليهم وقال ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَخِي ۗ ﴾ فخرج الكلام على جواب لفظهم، كما قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنهُ ﴾ [السجدة: ٣]، جواب لفظهم، كما قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنهُ ﴾ [السجدة: ٣]، [الأحقاف: ٨]، فردَّ عليهم فقال: ﴿ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَينتِ ﴾ [هود: ١٣] ولو دُعوا إلى الافتراء لما اعتاص عليهم، ولكن لما قالوا: ﴿ أَفْتَرَنهُ ﴾ قبل « افتروا »، لأنَّ الحياء عارض، والله تعالى ليس بمحل للأعراض.

<sup>(</sup>١) عزاه ابن كثير في (تفسير القرآن العظيم) (١/ ٩٠) للسدي .

<sup>(</sup>٢) انظر ما قبله .

وروى محمد بن جرير الطبري: في كتابه عن بعض المفسرين، أنه أوَّل قول الله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحِيءَ ﴾ أي لا يخشى، واعتبره يقول من تأوَّل قوله سبحانه: ﴿ وَتَخَشَى النَّاسَ ﴾ [الأحزاب: ٣٧]، أي: تستحييهم، وقال: لمَّا كان في الخشية والحياء طرف من العلم، جاز أن يوضع أحداهما موضع الآخر (١).

وقرأه العامة : ﴿ يَسْتَحِي ﴾ بياءين؛ لأنه يستفعل، وإذا اعتلت العين واللام لم تعل العين (٢)، قال الراجز:

#### ألِيسٌ يَسْتَحيي من الفِرَار

الأليس: الشجاع.

وروى ابن مجاهد عن ابن كثير وابن محيصن وشبل أنهم قرؤوا (يستحي) بياء واحدة (٣)، وهو من استخاف تميم بالإعلال، قال الراجز (٤):

### لا أستحي القُرَّاء أن أميسا (٥)

وقوله سبحانه : ﴿ مَّا بَعُوضَةُ ﴾، فالبعوضة واحدة البعوض، و (ما) صلة، وهي منصوبة على البدل من المثل، قال الكسائي والفراء (٢٠): هي نصب بانتزاع (بين) كما تقول : مُطرنا ما زبالة فالثعلبية وله عشرون

<sup>(</sup>١) (جامع البيان) (١/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر (المحرر الوجيز) (١/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) انظر (القراءات الشاذة) لابن خالويه (ص: ٤).

<sup>(</sup>٤) هو : رؤبة بن العجاج .

<sup>(</sup>٥) انظر ( ديوانه ) (٧٠) .

<sup>(</sup>٦) انظر (الوقف والابتداء) لأبن الأنباري (١/ ٣٥٤)، و(معاني القرآن) للفراء (١/ ٢٢).

ما ناقة فجملًا (١).

قال الشاعر:

يا أحسن الناس ما قرنا إلى قدم ومَا حبَال مُحبِ وامق تَصل (٢)

[ وروى عن رُؤبة بن العجاج أنه قرأ ﴿ بَعُوضَةً ﴾ رفعًا (٣) ] (١) وأصخر

لها اسمًا يعني: الذي هو بعوضة، كما قال الشاعر: لل مثل الفتيان في غير الأيام ينسون ما عواقبها (٥)

أي ما هو عَواقِبُها .

فأما قوله: ﴿ فَمَافَوْقَهَا ﴾ أي ما أعظم منها .

قال أبو عبيدة: فهادونها (١٠٠ ونظيره ﴿ وَمِن وَرَآبِهِ مِرْزَنَعُ ﴾ [المؤمنون: ١٠٠]،

﴿ وَكَانَ وَرَآءَ هُم مَّلِكُ ﴾ [الكهف: ٧٩]، أي: قُدَّامَهُم.

وقوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ فأجيب بالفاء لدخول معنى

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) للفراء (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر ( الوقف والابتداء ) (١/ ٤٥٣) . .

<sup>(</sup>٣) انظر (المحتسب) (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٥) انظر ( ديوان عدي بن زيد ) (٥٤) ، و( معاني القرآن ) للفراء (١/ ٥٤٢) ، و( أمالي ابن الشجري ) (١/ ١١١) .

تنويه: وقع في (الحماسة البصرية) (٤/ ٦٧٣)، و(إيضاح الوقف والابتداء) (١/ ٣٥٦) (غبن) بالغين المعجمة، فالباء الموحدة التحتية، فالنون الموحدة من فوق، وانظر ما سطره ابن الشجري في أماليه (١/ ١١١) حول هذه اللفظة.

<sup>(</sup>٦) انظر (مجاز القرآن) (١/ ٣٥).

الجزاء فيه، كما قال (١):

فأمَّا تميم تميم بن مرِّ فألفاهُم القوم روبي (٢) نِيَاما (١٣)

وهي أداة رافعة للأسماء، قال أهل البصرة : ما بعدها مرفوع بالابتداء؛ لأنها لا تعمل شيئًا .

وقوله سبحانه: ﴿ مَاذَآ أَرَادَ أَللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا ﴾ ما: حرف استفهام، وذا إشارة، ومحلها رفع بالابتداء.

والمعنى : أي شيء أراد الله، وانتصابُ المثل مَثلًا .

قول سبحانه: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ .

قال قتادة: فَسَقُوا فأضلهم الله على فسقهم (١)، والفاسق: الخارج عن الطاعة (٥)، [قال الشاعر] (١):

يَهوِين فِي نجد وغورًا غائرًا فُواسقًا عن قصدها جَوَائرا (٧)

وقرأ عبيد بن عمير : « يُضِلَّ بِهِ كَثِيرٌ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرٌ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقُونِ» فجعلهم فاعلين . <sup>(۸)</sup>

 <sup>(</sup>١) هو : بشر بن أبي حازم الأسدي، شارع جاهلي، له ترجمة انظرها في (الشعر والشعراء) (٢٢٧)،
 و(الخزانة) (٢/ ٢٦١) .

<sup>(</sup>٢) الروبي : الذين ثقل بهم النوم .

<sup>(</sup>٣) انظر ( معاني القرآن ) للأخفش (٥٨) ، و( أمالي ابن الشجري ) (٣/ ١٣١) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٥) انظر (المحرر الوجيز) (١١٢/١).

<sup>(</sup>٦) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>۷) انظر ( ديوان رؤبة ) (۱۹۰) .

<sup>(</sup>٨) قال ابن عطية عليه ع

<sup>«</sup> وقراءة جمهور الأمة في هذه الآية « يُضِلَّ » بضم الياء فيهما، وروى عن إبراهيم بن أبي عبلة أنه قراً « يَضِلُّ » بفتح الياء « كثيرٌ » بالرفع « ويهدي به كثيرٌ ، وما يضل به إلا الفاسقون » بالرفع . =

ورُويَ عن ابن مسعود، وعطاء، والحسن، ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ \* على لفظ ما لم يسم فاعله (إلا الفاسقين) فانتصب (١).

قال ابن مجاهد: أسانيد هذه القراءة مُنكرةٌ جدًّا، فإن صَحَت فطريقُها من اللغة أن يضمُر لها اسمٌ، ويكون ما ظهر خبرًا له وتقديره: وما يضل به إلا أفسق الفاسقين كقول الشاعر:

وَلُـو وَلُـدت قُفَيرَة جَرو كُلُب كسبٌ بذلك الجرو الكلابًا

قال الأخفش: ﴿ فَمَافَوْقَهَا ﴾ قالوا أعظم منها، وقالوا أصغر، كما يقال فلان صغير، فيقول: وفوق ذاك، أي أصغر من ذلك (٢)، وقوله تعالى: ﴿مَاذَاۤ أَرَادَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا ﴾ تكون ذا بمنزلة الذي، وتكون (ما) و(ذا) شيئًا واحدًا، كما قال: ﴿ مَاذَآ أَنَزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا ﴾ [النحل: ٣٠] (٣).

قال الفراء (٤): (ما بعوضة) نُصبتْ (ما)، وأردت: ما بين بعوضة، وإن شئت جعلت (ما) اسمًا تامًّا كما قال حسان:

فكفَى بِنَا فضلاً على مَن غيرنا حُبُّ النبيِّ محمد إيانا (٥٠)

<sup>=</sup> قال أبو عمرو الداني: هذه قراءة القدرية، وابن أبي عبلة من ثقات الشاميين ومن أهل السنة، ولا تصح هذه القراءة عنه مع أنها مخالفة خط المصحف. (المحرر الوجيز) (١/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>۱) وقال كذلك: وروى عن ابن مسعود وفيك أنه قرأ في الأولى « يُضل » بضم الياء، وفي الثانية « وما يَضِلُ » بفتح الياء، « به إلا الفاسقون » وهذه القراءة متجهة لولا مخالفتها خط المصحف المجمع عليه .

المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للأخفش (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) في (معاني القرآن) (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، و (جامع البيان ) للطبري (١/ ٨٤٢).

فجعل (من) اسمًا تامًّا، وجعل (غيرنا) نعتًا له .

قال أبو عبيدة : سَأَل يُونس بن حبيب رُؤبة بن العجاج عن هذه الآية

فقرأها بالرفع (ما بعوضَةٌ)، ثم أنشد بيت النابغة : قالت فيا ليتَ ما هذا الجامُ لنا إلى حَمَامَتِنَا أو نِصفَه فَقَدى (١)

بالرفع فأعمل (غير) ولم يعمل (ليت) وهي لغة تميم يُعْمِلُون آخر الأداتين وآخر الفعلين .

قال الحسين بن الفضل : / ضرب الله الأمثال رحمةً منه لخلقه، إذ شبه (١٣/ لهم الشيء بنظيره، ليقرب من فهمهم ويكون أثبت للحجة عليهم، ولا يقولوا كما قال قوم شعيب؛ : ﴿ مَانَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ ﴾ [هود: ٩١]، ولو شاء أن يُفهمَهُم من غير أن يضرب لهم المثل لفعل، ولكن يخاطبهم بلغتهم حتى إن عمى على أحد معرفة شيء، عند مخاطبته إياه ضرب لهُ المثل، وشبَّه له الشيء بنظيره .

وقد كان رسول الله عَيْظُة يفعل ذلك بأصحابه هِشِعْه، ويضرب لهم الأمثال، وكذلك الأنبياء عليهم السلام يضربون لقومهم الأمثال.

فالمثل: صفة، والمثل: مساواة الموصوف من جميع الجهات أو من بعض الجهات، يساويه فيكون مثله فيها .

وروى ابن مسعود أن النبي عَيَّالَةٍ خط خطًا فقال : هذا ابن آدم، ثم خط خطًا آخر فقال : هذا أمله، ثم خطًا آخر، فقال : وهذا أجله، والموت يختلسه دون الأجل والأمل (٢).

<sup>(</sup>١) انظر ( ديوان النابغة ) (٤٣) ، و( مجاز القرآن ) (١/ ٥٣) .

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح: أخرجه البخاري (٧/ ٦٤)، والترمذي (٢٤٥٤)، وابن ماجة (٢٣١) =

#### قال الحسين : وحدثنا هَوذةُ بن خَليفَة قال: حدثنا عوف عن الحسن، قال

وأحمد (١/ ٨)، والدارمي (٢/ ٤٠٤)، وأبو يعلى في (مسنده) (٥٢ ٤٣)، وأبو نعيم في (الحلية) (٢/ ١٦ - ١١٧)، من طرق عن يحيى القطان عن سفيان الثوري حدثني أبي عن أبي يعلي عن ربيع بن خُثيم عن عبد الله بن مسعود والشخف، قال: خط النبي على خطًا مربعًا، وخط خطًا في الوسط خارجًا منه، وخط خططًا صغارًا إلى هذا الذي في الوسط من جانبه الذي في الوسط، وقال:

هذا الإنسان، وهذا أجله محيط به أو قد أحاط به وهذا الذي هو خارج أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض، فإن أخطأه نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا .

قال أبو عمرو: أما والد سفيان فهو: سعيد بن مسروق الثوري، وأبو يعلى هو: المنذر بن يعلى الثوري ومن الثوري فصاعدًا كوفيون.

قال الحافظ عُلِيمً : قيل صفة الخط:

وقيل صفته: وقيل صفته:

وقيل صفته:

ورسمه ابن التين هكذا:

والأول المعتمد، وسياق الحديث يتنزل عليه، فالإشارة بقوله: هذا الإنسان » إلى النقطة الداخلة، وبقوله: « وهذا أجله محيط به » إلى المربع، وبقوله: « وهذا الذي هو خارج أمله» إلى الخطوط » وهي مذكورة على سبيل المثال لا أن المراد انحصارها في عدد معين، ويؤيده قوله في حديث أنس « إذا جاءه الخط الأقرب » فإنه أشار به إلى الخط المحيط به، ولا شك أن الذي يحيط به أقرب إليه من الخارج عنه، وقوله: « خططًا » بضم المعجمة والطاء الأولى: للأكثر، ويجوز فتح الطاء، وقوله: « هذا إنسان » مبتدأ وخبر، أي: هذا الخط هو الإنسان على التمثيل.

والأعراض : جمع : عرض بفتحتين، وهو ما ينتفع به في الدنيا في الخير والشر « نهشه » بالنون والشين المعجمة أي : أصابه .

والمراد بالأعراض الآفات العارضة له فإن سلم من هذا لم يسلم من هذا، وإن سلم من الجميع ولم تصبه آفة من مرض أو فقد مال أو غير ذلك، بغته الأجل.

وفي الحديث : إشارة إلى الحض على قصر الأمل والاستعداد لبغته الأجل، عبر بالنهش، =

#### رسول الله عَلَيْكُ : « مثل أمتي مثل المطر لا يُدري أوَّله خير أم آخره » (١).

وهو لدغ ذات السم مبالغة في الإصابة والإهلال .

قال أبو عمرو : وفي الباب عن أنس عند البخاري (٦٤١٨) وكذلك أخرجه الترمذي (٢٣٣٤) وابن ماجه (٤٢٣٢) وأحمد (٢/ ١٢٣)، وابن المبارك في (الزهد) (٢٥٢) .

وأبي سعيد عند أحمد (٣/ ١٨)، وأبو نعم في (الحلية) (٦/ ٣١١)، والبغوي في (شرح السنة) (٤٠٩١)، وبريدة عند الترمذي (٢٨٧١) وحسنه .

#### (١) الإسناد ضعيف، والمتن صحيح .

أخرجه أحمد (٣/ ١٤٤)، قال : حدثنا حسن بن موسى حدثنا حماد بن سلمة عن ثابت وحميد ويونس عن الحسن أن رسول الله ﷺ قال : « ... الحديث »، وهذا إسناد ضعيف .

ثابت : هو البناني، وحميد : هو الطويل، ويونس : هو ابن عبيد، وعلته : معلوم أن الحسن تابعي معروف مشهور، بيد أنه لم يدرك زمن النبي ﷺ .

وقد رُويَ عن الحسن عن عمار بن ياسر علين أخرجه أحمد (٣١٩/٤)، بإسناد ضعيف؛ الحسن لم يسمع من عمار بن ياسر.

ورُوىَ عن الحسن عن أنس بن مالك، أخرجه ابن عدي في (الكامل) (١٦٣٨/٤)، بإسناد ضعيف، فيه : عبيد الملك بن تمام ضعيف .

ورُويَ كذلك عن الحسن عن عمران بن حصين، بإسناد يحتمل التحسين.

وللحديث شواهد منها: عن أنس، أخرجه الترمذي (٢٨٦٩)، وأحمد (٣/ ١٣٠) (٣/ ١٤٤)، والطيالسي (٢٠٢٣)، وابن عدي في (الكامل) (٣/ ٦٦٣)، والبيهقي في (الزهد الكبير) (٤٠٠)، وإسناده حسن .

وعن عبد الله بن عمر، أخرجه ابن الأعرابي في (المعجم) (١١٢٢)، وأبو نعيم في (الحلية) (٢٣١) بإسناد ضعيف، فيه: عيس بن ميمون التيمي الرقاشي، ضعفه العلماء.

وعن عبد الله بن عمرو أخرجه الطبراني في (الكبير) وابن عبد البر في (التمهيد) (٢٠ ٢٥٣)، وإسناده ضعيف، فيه : عبد الرحمن بن زياد الإفريقي، وهو ضعيف .

فبمجموع ما تقدم يصح الحديث، والله أعلم.

قال الإمام السندي علم : « قوله : « مثل المطر » أي : المطر كله خير، أوله ينبت وآخره يربي، كذلك هذه الأمة المرحومة المباركة كلها خير، ولم يرد الشك، وإنها أراد أنهم في كثرة الخير تشابه أمرهم وكاد لا يتميز أولهم من آخرهم؛ وهذا لا ينافي أن أولهم خير في الواقع كها جاء =

قال: ومعنى آخر في ضرب المثل أن الله تعالى ذمَّ من جحده وكفر به، فضرب لهم الأمثال السيئة، فقال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَيْلَةَ ﴾ [المجمعة: ٥]، وقال: ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلِبِ ﴾ [الأعراف: ١٧٦].

ومعنى آخر في المثل: أن يكون امتحانًا لخلقه مع علم منه بهم قبل أن يخلقهم ليعذر إليهم، ويثبت الحجة عليهم في قبول أمره ونهيه وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا ﴾ الآية [البقرة: ٢٦].

وسُئل سعيد بن جبير عن قوله : ﴿ مَّا بَعُوضَةً ﴾ .

فقيل: ما الفائدة في ذكر البعوضة؟

تحيا ما جاعت، فإذا سمنت هلكت، كذلك ابن آدم إذا امتلأ من الدنيا ريًّا هلك (۱).

قال النضر بن شميل : ﴿ مَّا بَعُوضَةُ ﴾، هذا : (ما) التقدير، ونظيره في قصة هارون ﴿ مَاۤ إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَنَـ نُوَأُ بِٱلْعُصِبَةِ ﴾ [القصص : ٧٦] .

ومنها قوله تعالى : ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كُمَثَلِٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ ﴾ [البقرة: ١٧١].

هذا مثل ضربه الله تعالى لأهل الكفر فجعل مثلهم كمثل راع بنعق

<sup>= «</sup>خير القرون قرني ... » الحديث .

قيل: الأولون أقاموا الدين والآخرين مهدوا قواعده.

وقيل : بل الآخرون أهل زمان عيسى على نبينا وعليه الصلاة والسلام، فإنهم يعودون في الصلاح والخير إلى حال الأولين، والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١/ ٢٤٥) عن الربيع بن أنس !!، وأخرجه ابن أبي حاتم (٦٨/١) عن الربيع عن أبي العالية .

أي / يصوت بها لا يسمع ولا يعقل ولا يفهم معنى النداء، وهي الشاةُ ( والبعير والبقرة، غير أنها تسمع الصوت ولا تعقل إن قال : كُلي واشرَبي .

فكذلك الكافر لا يعقل الموعظة ولا يفهمها إلا أنه يسمع الصوت.

ويقول الله سبحانه ﴿ صُمُمُ ﴾ أي عن الخير فلا يسمعونه، خُرسٌ لا يتكلمون به، عُميٌ لا يبصرون الخير والهدى، فهم لا يعقلون أنه من الله.

قال ابن عباس (١) ومجاهد (٢): أراد به البهائم.

قال ابن جريج، قلت لعطاء: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ عِالَمَ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَامَ وَنِدَآءً ﴾، قال: البهيمة لا تعقل إلا أنها تسمع، فالكفار كذلك لا يعقلون وهم يسمعون. (٣)

قال أبو الحسن: هذا مثل ضُرب لعابدِ غير الله، من جَماد وموات فشُبه بمتكلم إليهم وهي لا تعقل، وفي الكلام اختصار، وتقديره: مثل وعظ الكافرين كمثل الراعي نعق بالغنم فلا تفهم الغنم عنه سوى الصوت.

قال الشاعر:

حَسبتَ بُغَامَ راحلتي عَنَاقًا وما هِي ويبَ غيرك بالعناق (١)

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف : أخرجه الطبري (٢/ ٨٦)، وابن أبي حاتم (١/ ٢٨٢)، إسناده منقطع .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٢/ ٨٦): قال ابن أبي حاتم: وروى عن أبي العالية ومجاهد وعكرمة وعطاء
 بن أبي رباح والحسن وقتادة وعطاء الخرساني والربيع بن أنس نحو ذلك . (١/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٤) انظر ( معاني القرآن ) للفراء (١٦/١٦–٢٦) ، و( تفسير الثعلبي ) (٢/ ١٤) .

قال العلامة أحمد شاكر رحمه الله: «البيت لذي الخرق الطهوي، من أبيات يقولها لذئب تبعه في طريقه، وهي أبيات ساخرة، جياد، والعناق: أنثى الماعز، البغام: صوت الظبية، أو الناقة واستعارة – هنا للمعز» انظر (حاشيته على جامع البيان) (٢/ ١٠٣).

(۱٤/ ب

يعني: حسبت بغام راحلتي بغام عناق.

وإن أجريت على الظاهر لم تحتج إلى الضمير، فيقول: ومثل الكافرين في قلة فهمهم كمثل الرعاة يكلمون البَهْم، والبَهْمُ لا تعقل شيئًا (١).

وكان عبد الرحمن بن زيد بن أسلم يقول: هو الكافر يُنادي بما لا يسمع من جوابه إلا صوتًا كالصائح بين جبلين يجاوبه الصدى (٢).

والنَعقُ والنَعيق صوت الراعي [ والغراب، قال الشاعر ] (٣) : نَعقَ الغُرابُ ولات حينَ يعيق فَتيَقنُوا عِلمًا ببين رفيق قال أبو عبيدة : النعيق، الصوت، وأنشد للأخطل :

فانعق بِضأنك يا جَرير فإنها منتك نفسك ضلةً وخسارًا (<sup>1)</sup> ويروى: منتك نفسك في الخلاء ضلالًا (<sup>0)</sup> .

وقوله سبحانه: ﴿ إِلَّا دُعَآهُ وَنِدَآهُ ﴾ ممدودان؛ لأن أصل الدعاء دعاو، وأصل « النداء » «نداي» والياء والواو لام من هذا البناء فقلبتا همزة بعد ألف ساكنة، وكذلك كل ممدود في نفسه فهذا علته.

وروى ابن الأنباري عن ثعلب بيتًا:/

إذا ما الشيخ صَمَّ ولم يَعُوّج ولم يَكُ سَمعُه إلا ندايا (١) قال الفراء: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ ﴾ أضاف المثل إلى

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير الثعلبي) (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٢/ ٨٨)، وقال : والعرب تسمي ذلك الصدى .

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٤) انظر ( مجاز القرآن ) (١/ ٤٦) ، والطبري (١/ ٩٨) .

<sup>(</sup>٥) انظر (مجاز القرآن) (١/ ٦٤)، و(تفسير الثعلبي) (٢/ ٤١) .

<sup>(</sup>٦) انظر ( فحول الشعراء ) (١/ ٣٣) .

الذين كفروا ثم شبههم بالراعي ولم يقل بالغنم (١).

والمعنى والله أعلم: ومثل الذين كفروا كالبهائم التي لا تفهم مما يقول الراعي أكثر من الصوت. كذلك مثل الذين كفروا فيها يأتيهم من القرآن، وأضيف التشبيه إلى الراعي، والمعنى في المرعى، وهو ظاهر في كلام العرب أن يقولوا: « فلان يخافك كخوف الأسد » يعني: كخوفه الأسد لأن الأسد معروف بأنه مخوف (٢).

قال : وفيها وجه آخر، يُضيف المثل إلى الذين كفروا وداعيهم كمثل الناعق، كما تقول إذا لقيت فلانًا فسلَّم عليه تسليم الأمير، وإنها تريد كما تسلم على الأمير، قال الشاعر :

وليستُ مُسلَّمًا ما دمتُ حيًّا على زيد بتسليم الأميرُ (١)

وقوله سبحانه: ﴿ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً ﴾ ثم قال: ﴿ صُمُّمُ بُكُمُ ﴾ فرفع وهو وجه الكلام لأنه خبر مستأنف يدلُّ عليه قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾، وهو كما تقول في الكلام: هو أصم فلا يسمع، وهو أخرس فلا يتكلم، ولو نصب على الشتم على ما في قراءة أبي . صمًّا بكمًّا عميًّا، لجاز (١٠).

قال أبو عبيدة: نَعَقَ، ينعِقُ، وينعَقُ، والنعق: الصِّياح، وإنها الراعي الذي ينعقُ فوقع المعنى : كالغنم التي لا ينعقُ فوقع المعنى : كالغنم التي لا تسمع، ينعقُ بها راعيها وهو من المقلوب، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَكَنُواً إِلَّا مُفَاتِحَهُ لَكَنُواً العصبة تنوء بالمفاتيح، والعرب تقول:

<sup>(</sup>١) في (معاني القرآن) للفراء (كالغنم).

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للفراء (١/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ١٠٠) و( جامع البيان ) (٢/ ١٦٥) ، و( البيان والتبين ) (٤/ ٥١) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

أعرض الناقة على الحوض، ومعناه : أعرض الحوض على الناقة (١).

قال الفراء: نَعَقَ يَنْعِقُ نَعِيقًا وَنُعَاقًا وَنَعْقًا .

قال الزجاج: معناه: مثلك يا محمد (٢) كمثل الناعق، والمنعوق به مما لا يسمع؛ لأن سمعهم لم ينفعهم فكانوا في تركهم (٦) / قبول ما يسمعون بمنزلة من لم يسمع، والعرب تقول لمن يسمع ولا يعمل على ما يسمع كأنه أصم، كما قال:

## أَصَمُّ عمَّا سَاءه سَمِيع (١)

قال ابن عباس (٥): هذا مثل ضربه الله لأهل الكفر، مثلهم مثل الراعي (ينعق) ينادي مالاً تسمع، يعني لا يعقل، وهي الشاة والبعير والبقر، غير أنها تسمع الصوت ولا تعقل، والذي يَنعقُ الراعي (ما لا تسمع) وهي البهائم ﴿ إِلَّا دُعَآةٌ وَنِدَآةٌ صُمُّمٌ ﴾ عن الخير فلا يعقلون، خرس لا يتكلمون بخير، عميٌ لا يبصرون الهدى، فهم لا يعقلون أنه من الله .

قال مجاهد: البهائم تسمع ما يقال لها، ولا تعقل، والذي ينعق الراعي بها لا تسمع الصوت ولا تعقل ما يقال لها (٦).

قال عوف عن الحسن: يُصوتُ بها ولا تعقل.

<sup>(</sup>١) انظر (مجاز القرآن) (١/ ٦٣).

<sup>(</sup>٢) في (معاني القرآن) المطبوع (١/ ٢٤٢)، « مثلك يا محمد ومثلهم » .

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: « شركهم وعدم قبول » .

<sup>(</sup>٤) انظر : ( معاني القرآن ) للزجاج (١/ ٢٤٢) ، وكذلك ( تفسير الثعلبي ) (٢/ ٢٤) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (٢/ ٨٦) بنحوه، وقد تقدم.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه انظر (معاني القرآن) للزجاج (١/ ٢٤٢)، و (تفسير الثعلبي) (٢/ ٤٢).
 وقد تقدم هذا كله فيها مضى، فالمؤلف يكرر الفقرة أكثر من مرة.

قال عكرمة: ﴿ يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ ﴾ مثل الكافر كمثل البهيمة التي لا تسمع الدعاء، والنداء والصوت (١).

قال الأخفش: معناه: مثلك ومثل الذين كفروا كمثل الناعق والمنعوق به، فحذف الكلام ودل ما بقي على معناه، ومثل هذا في القرآن كثير، نحو قوله سبحانه: ﴿ وَسَّئُلِ ٱلْقَرِّيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ﴾ [يوسف: ٨٦]، يعني أهل القرية وأصحاب العير (٢).

وقال بعضهم: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ يقول: مثلهم في دعائهم الآلهة كمثل الذي ينعق بالغنم، لأن آلهتهم لا تَسمع ولا تَعقل كما لا تعقل الغنم، ونظيرها في هذا القول: ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآ ءَكُرُ ﴾ [فاطر: ١٤].

قال الحسن: «يقول مثلهم فيها قبلوا عن آبائهم، وفيها أتيتم به حيث لا يسمعونه ولا يعقلونه، كمثل راعي الغنم الذي ينعق بها، وإذا سمعت الصوت رفعت رؤوسها واستمعت إلى الصوت والدعاء والنداء ولا تعقل منها شيئًا، ثم تعود بعد إلى مراتعها لم تفقه ما ناداها به (٣).

وأخبر الله تعالى أنهم ﴿ صُمُّمُ ﴾ عن هذا الحديث، فلا يعقلونه، ﴿ بُكُمُ ﴾ عنه فلا ينطقون به، ﴿ عُمْمٌ ﴾ عنه فلا يبصرونه، وهذا مثل قوله تعالى : ﴿ وَتَرَبُّهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف : ١٩٨].

قال عطاء: / هذا مثل البهيمة لا تعقل ما يقال لها إن أمرتها أو نهيتها غير (١٥) أنها تسمع صوتك، فكذلك الكفار ﴿ صُمُّ أَبُكُمُ عُمِّيٌ ﴾ عن الخير لا تعقل عن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١/ ٨٦)، عن من قول (مجاهد)!!

<sup>(</sup>٢) (معاني القرآن) له (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) (تفسير الثعلبي) (٢/ ٤١).

الله ثوابًا، ولا يخشون عقابًا، ﴿ صُمُّم ﴾ عن الإيهان، ﴿ بُكُم ﴾ بكم عن القرآن، ﴿ بُكُم ﴾ بكم عن القرآن، ﴿ عُمْنَ ﴾ عن معرفة المنان، ﴿ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ شيئًا مما جئت به، ولا مما يراد بهم.

قال ابن كيسان: يقول: مثلك في دعائك إياهم كراع ينعق بها لا يسمع، وهي الشاء تسمع الدعاء فلا تعقل ما دعيت إليه، ﴿مُمُمُ ﴾ وإن سمعوا نداءك، فهم عن بيانه بمنزلة الأصم الذي لا يسمع، ﴿مُمُمُ ﴾ منطقهم في سوء البيان وقلة الصواب، كالأخرس الذي لا يُبين ما يقول، ﴿عُمَّى ﴾ نظرهم فيها تدعوهم إليه بالإعراض عنه والاستكبار بمنزلة الأعمى الذي لا يرى ما يتجلّى له شيئًا، ولا يهتدون.

قال السدي : ﴿كُمَثُلِ اللَّذِي يَنْعِقُ عِمَا لَا يَسْمَعُ ﴾ الآية [البقرة: ١٧١]، فكذلك رسول الله عَنْكُ يدعوا من لا يسمع ولا يعقل ما يقال له إلا أن يدعا فيأتي، أو ينادي فيذهب، ﴿ صُمُ البُكُمُ عُمْنٌ ﴾ عن الهدى (١).

قال مقاتل: يعني مثل الكافر كمثل البهيمة إن أُمرت أن تأكل وتشرب سمعت الصوت ولا تدري ما يقال لها، كذلك الكافر يسمع الهدى والموعظة إذا دعى إليها ولا يعقل ولا يفهم (٢).

ومنها قوله جل ذكره : ﴿ مَّشَلُ (٣) ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَّشَلِ حَبَّةٍ ٱنْكِبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ [البقرة : ٢٦١].

إن شئت أضمرت في الأول اسمًا انتظم له آخره بلا ضمير، وإن شئت أضمرت في الآخر فاتسق لك أوله، وذلك أن تقول: مثل صدقات

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) انظر (تفسيره) (١/٥٥١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل بزيادة « واو » وهذا خطأ .

﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾؛ لأن التشبيه وقع في المال بالمال، أو تقول: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ ﴾ [البقرة: ٢٦١]، حتى اللّهِ كَمَثُلِ ﴾ [البقرة: ٢٦١]، حتى يستقيم التشبيه في المنطق والزارع.

وقوله: ﴿ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ من أدغم؛ فلأن التاء والسين مهموستان، ألا تراهما يتعاقبان (١).

وأنِشد أبو عمرو :/

يَا لَعَنَ الله بني السَّيعلات عَمرُو بن ميمُون لئام النات (١)

أراد لئامَ الناس، فحوَّل السين تاء، ومن أبرز فلأنها من كلمتين وهو الأصل واللغة الفاشية (٣).

و(سنابل) لا ينصرف لأنه بلغ أقصى مبالغ الأسهاء، وقوله سبحانه: ﴿ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ ﴾ ولم يقل (مائي)، كما تقول: عشرة نسوة؛ لأن (مائة) اسم ناقص زيدت الهاء فيه لنقصانه.

ورَوى الحضرمي عن بعضهم أنه قرأه: (مُئةَ حَبَّة) نصبًا على معنى: أنبتت مائة حبة، وكذلك: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَّنَمَ ﴾ [الملك: ٦]، أي: أعتدنا لهم عذاب جهنم.

وكان الأعمشي (١) يترك همز (مائة) استخفافًا، والله يضاعف لمن يشاء

(17)

<sup>(</sup>١) أنظر (البدور الزاهرة).

<sup>(</sup>۲) انظر (تفسير الثعلبي) (۱/ ۲۵۸).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) بالأصل : (الأعشى)، ولعل الصواب ما أثبتناه، وهو : الإمام الحافظ الثبت المصنف، أبو حامد، أحمد بن حمدون بن أحمد بن عمارة النيسابوري الأعمشي لُقب ببغداد لحفظه حديث =

إلى ما لا يعلمه أحدٌ إلا هو .

(وضاعف)، و(ضعَّف) لغتان .

وقوله: ﴿ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ [ مَآ أَنفَقُواْ ] (١) مَنَّا وَلَآ أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٦٢]، حث الله عباده على مكارم الأخلاق؛ فحظر عليهم المنَّ بالصنيعة، واختصّ به صفةً لنفسه، لأن من العباد تكدير وتصبير، ومن الله إفضال وإنعام. ألا تسمع إلى قول طرفة:

وإن كانت النعمى عليهم جزوابها وإن أنعموا لاكدروها ولاكدوا

قال أبو الحسن: أنشدنا أبو الحسن عيسى بن زيد العقيلي، قال: أنشدنا معاذ بن المثنى العنبري، عن أبيه محمود بن الحسن الورّاق [ (٢) : ما تم معروفك عندامرئ كلفته للعُرف إعظامكا إن من البر فلا تُكذّبَنْ إكرامُ من أظهر إكرامكا والمن للمنعم نقص فلا تستفسدن بالمن إنعامكا والعزُّ في الجود وبخلُ الفتى مذلةُ أحببتَ إعلامكا

الأعمش واعتنائه به .

كان من كبار الحفاظ، قال أبو أحمد الحافظ: حضرت ابن خزيمة يسأل أبا حامد الأعمشي: كم روى الأعمش عن أبي صالح، عن أبي سعيد؟

فأخذ أبو حامد يسرد الترجمة، حتى فرغ منها، وأبو بكر يتعجب منه .

مات أبو حامد في ربيع الأول سنة إحدى وعشرين وثلاث مائة، وقد قارب التسعين.

وللمزيد انظر : (الوافي بالوفيات) (٦/ ٣٦١)، و(النجوم الزاهرة) (٣/ ٢٤١)، و(السيرة) (١٤/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

[ وقال آخر ] <sup>(۱)</sup> :

أفسدت بالمنّ ما أوليت من نعم ليس الكريم إذا أسدى بمنَّان (١)

قال أبو الحسن: أنشدنا أبو نصر منصور بن عبد الله بهراء: يُورُبُّ الله الله الله عن الخير إنَّه إذا فعل المعروف زاد وتَمَّا/ (٣)

قال أبو الحسن: سمعت الفقيه أبا على زاهر بن أحمد بن حسن يقول: سمعت أبا ذر الكراطيسي يقول: سأل رجل ابن شُبْرُمَة أن يكتب رُقعة إلى بعض الأغنياء ليعطيه شيئًا، قأعطاه مئتي درهم وأنشأ يقول:

وما شيء بأثقل وهـو خِفَ على الأعنَاقِ مِن مَنِ الرجالِ ولا تَسفرحُ بـمالٍ تشتريهِ بوجهكَ إنه بالوجهِ غالِ

قال أبو القاسم: أنشدنا أبو سعيد أحمد بن محمد بن رُميح الزيدي لمحمود الوراق:

> أحسسنُ مسن كه حسن في كه وقست وزَمسن صنيعة مسربوبة خالية مسن المنسن (1)

[قال أبو الحسن] (٥): سمعت منصور بن عبدالله الأصبهاني يقول: سمعت

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) انظر ( تفسير الطبري ) (٣/١١) .

<sup>(</sup>٣) انظر (تاج العروس) (٢/ ٢٦٤)، و(لسان العرب) (١/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) أورده القرطبي في ( الجامع لأحكام القرآن ) (٤/ ٣٣٠) بدون نسبة ، وذكره ابن حبان في ( روضة العقلاء ) (١/ ٧٥٢) ونسبه لمحمد بن عبد الهادي البغدادي .

<sup>(</sup>٥) كتبت بهامش الأصل.

أبا القسم بن لبح الإسكندراني يقول: سمعت أبا حعفر الملطي يقول: سمعت على بن موسى الرضا يقول: قال جعفر بن محمد الصادق عليهم السلام (۱): لا يتم المعروف إلا بثلاث: تعجيله، وتصغيره، وترك المنّ به . فإنك إذا عجّلته فقد هنّأته، وإذا صغّرته فقد عظمته، وإذا تركت المن به [ فقد أتممته، ثم أنشأ يقول](۲):

يَـــرُبُ معروف ويُكمله وإنها العُرف بالربابات

قال أبو الحسن : وأصل المنة : (النعمة)، و(منّ عليه) إذا أنعم عليه، (يَمُنُّ مَنَّا وَمِنَّة، ومنينًا) كقولك رمي رميًا .

و(الصدقة): اسم من اسم العطايا، وهو ما يخرجه الإنسان من غير رجوع فيه ولا انتظار ثواب عليه .

قال الكسائي: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَ لِ حَبَّةٍ ﴾ ضربها مثلًا في النهاء والزكاة، أي ينمي عمله كها ينمي هذا.

قال أبو الحسن: قال الكلبي: أمر الله المؤمنين بالصدقة ورَغبهُم فيها قبل أن تنزل الزكاة المفروضة، فقال: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ ﴾ أي يتصدقون، ﴿ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: في طاعة الله.

﴿كُمْثُلِ حَبِّةٍ أَنْكِتَتْ سَبِّعَ سَنَابِلَ ﴾ يقول: أخرجت سبع سنابل، في كل سنبلة مائة حبة كما أن الله يضاعف له من صدقته ما شاء/ سبعًا إلى سبعين إلى اسبعمائة ضعف إلى ما شاء الله من الأضعاف، ﴿ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ ﴾ لمن يتقبله

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

منه ما بين سبعهائة ضعف إلى ألفي ألف إلى ما شاء الله من الأضعاف.

﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ ﴾ لتلك الأضعاف، ﴿ عَلِيكُ ﴾ بها ينفقون من الصدقة وما لووا منها، ثم نزلت الفرائض فنسخت ما أمروا من الصدقة .

ثم قال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ في طاعة الله، ﴿ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلا آذَى ﴾ على المعطي، نزلت هذه الآية في عبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفّان رضي الله عنهما، أما عبد الرحمن فإنه جاء إلى رسول الله عَنْ بأربعة آلاف درهم صدقة، وقال: كانت عندي ثمانية آلاف، فأمسكت لنفسي وعيالي أربعة آلاف وأقرضتُ ربي على أربعة آلاف، فقال له رسول الله عَنْ أربعة آلاف، فقال له رسول الله عَنْ أربعة الله فيها أمسكت وفيها أعطيت » (۱).

 <sup>(</sup>١) حديث ضعيف، أخرجه الطبري (٢٠٣/١٠)، قال: حدثني محمد بن سعد قال ثنى أبي قال ثنى عمد بن سعد قال ثنى عمد بن صعيف أبي عن أبيه عن ابن عباس رضي الله عنها قوله: ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِن الْمُقَوِّعِينَ مِن الْمُقَوِّعِينَ أَلْمُ وَله قصة طويلة ...

وهذا إسناد ضعيف تقدم الكلام عليه.

ثم أخرجه (١٠/ ٢٠٤) قال : حدثني المثنى قال ثنا الحجاج بن المنهال الأنهاطي، قال ثنا أبو عوانة عن عمر بن أبي سلمة عن أبيه أن رسول الله ﷺ قال : « تصدقوا ... » الحديث .

وهذا إسناد ضعيف أيضًا، أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف لم يدرك النبي عَنَّكُ .

ثم أخرجه كذلك (١٠/ ٢٠٦) قال: حدثني المثنى قال ثنا محمد بن رجاء أبو سهل العباداني، قال ثنا عامر ابن يساف اليهامي عن يحيى بن أبي كثير اليهامي قال جاء عبد الرحمن بن عوف بأربعة آلاف درهم .. الحديث .

وهذا إسناد ضعيف، يحيى بن أبي كثير، يدلس ويرسل .

وقد أخرجه كذلك (٢٠٦/١٠) قال : حدثنا القاسم قال ثنا الحسين قال ثنى حجاج عن ابن جريج عن مجاج عن ابن جريج عن مجاهد قال ابن عباس : أمر النبي ﷺ المسلمين أن يجمعوا صدقاتهم .. الحديث . وهذا إسناد ضعيف، ابن جريج مدلس، وقد عنعن .

وله طريق آخر عن أبي هريرة، أخرجه البزار، (٢٢١٦) (كشف الأستار) فقال : حدثنا

وأما عثمان فقال: «عليَّ جهازُ من لا جهاز له » في غزوة تبوك؛ جهز المسلمين بألف دابة (١) وتصدق برومة (١) ركِيَّة له (١) على المسلمين فنزلت

= طالوت ابن عباد حدثنا أبو عوانة عن عمر بن أبي سلمة عن أبيه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على الله

وقال : لم نسمع أحدًا أسنده من حديث عمر بن أبي سلمة إلا طالوت بن عباد، وفيه عمر بن أبي سلمة، وعمر تركه شعبة، وضعفه غيره .

وقال : وحدثناه عن أبي كامل عن أبي عوانة عن عمر بن أبي سلمة عن أبيه .. مرسلًا .

قال الحافظ في (الفتح) (٨/ ١٨٣): وكذلك أخرجه عبد بن حميد عن يونس بن محمد عن أبي عوانة.

وأخرجه ابن أبي حاتم والطبري وابن مردويه من طرق أخرى عن أبي عوانة مرسلًا، وذكره ابن إسحاق في المغازي بغير إسناد، وأخرجه الطبري من طريق يحيى بن أبي كثير، ومن طريق

ابن إستحق في المعاري بعير إستاد، والحرجة الطبري من طريق يحيى بن أبي كنير، ومن طر سعيد عن قتادة وابن أبي حاتم من طريق الحكم بن أبان عن عكرمة والمعنى واحد ...

ثم ساق طرق الطبري المتقدم الكلام عليها.

قال أبو عمرو: وأزيد على الحافظ، فقد ذكره الواحدي في (أسباب النزول) (ص: ٨٧)، فقال: قال الكلبي: نزلت في عثمان بن عفان، عبد الرحمن بن عوف فإنه جاء إلى النبى ﷺ .. الحديث .

قال أبو عمرو، والكلبي هو محمد بن السائب، متهم بالكذب .

وإن يعجب، فعجب ما صنعه، محقق (الجامع لأحكام القرآن) طبعة الرسالة (٤/ ٣١٨)، حيث قال : ذكره البغوي في (تفسيره) (١/ ٢٤٩- ٢٥٠) وعزاه للكلبي، ولم يكلف نفسه بالبحث! فائدة: ذكر المصنف الحديث وقصته في كتابه (النكت والعيون) (٢/ ٨٠) تحت سورة التوبة آية ٨٠.

(١) هذا الخبر أخرجه الترمذي (٣٤٨٥)، وأحمد (٥/ ٦٣) وابن أبي عاصم في (السنة) (١٢٧٩) والحاكم (٣/ ٣٢) وصححه وأقره الذهبي، والبيهقي في (الدلائل) (٥/ ٢١٥) .

(۲) « رُومة » بضم الراء، وسكون الواو، بئر عظيم، شهالي مسجد القبلتين بوادي العقيق ماؤه عذب في غاية العذوبة، وكان رومة ليهودي يبيع للمسلمين ماءها، فاشتراها منه عثهان بعشرين ألف درهم .

والعامة الآن تسميها بثر الجنة لترتب دخول الجنة لعثمان بن عفان خيشت على شرائها، والحديث عند ابن أبي شيبة في (المصنف) (٧/ ٤٨٦) وابن أبي عاصم في (السنة) (١٣٠٣) وهو صحيح. (٣) أي: البئر.

فيهم هذه الآية<sup>(١)</sup>.

﴿ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ فيها يستقبلون من العذاب ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ على ما خلَّفوا .

﴿ قَوْلٌ مَعْرُونٌ ﴾ : يقول كلام حسن يدعوا الرجل لأخيه بظهر الغيب، ﴿ وَمَغْفِرَةً ﴾ : تجاوز عن مظلمة، ﴿ خَيْرٌ ﴾ ثوابًا عند الله ﴿ مِن صَدَقَةِ ﴾ يعطيها إياه ثم ﴿ يَتْبَعُهَا آذَى ﴾، يعني المن، ﴿ وَاللَّهُ عَنِيُ ﴾ عن صدقة العباد، ﴿ حَلِيمٌ ﴾ حين يعجل عليهم بالعقوبة .

قال الضحاك: المن: ما يُمَنّ به، والأذى: الذي يُعيِّره و يعيبه ﴿قَوْلُ مَعْرُوفُ ﴾ يعني هذه حسنة ومغفرة تجاوز منه، مثل ما يتجاوز عن أخيه إذا استطال عليه، وعن زوجته وغلمانه، ﴿ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَاۤ أَذَى ﴾ يريد عيبه وتعبيره، ﴿وَاللّهُ غَنِيُ ﴾ عن صدقاتكم، ﴿ حَلِيمٌ ﴾ عن عقابكم ./

قال قتادة : علم الله سبحانه أن ناسًا يمنون بعطاياهم (٢) فكره ذلك لهم، وقدَّم فيه فقال : ﴿ قُولُ مُعْرُوفُ ﴾ [البقرة : ٢٦٣] (٣).

قال الزجَّاج: ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعُ ﴾، أي جواد لا ينقصه ما يتفضل به من الصدقة ﴿ عَكِلِيمُ ﴾ حيث يضعه (٤).

ومنها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانْبُطِلُواْصَدَقَاتِكُم ﴾ [البقرة: ٢٦٤].

- (١) أورده الواحدي في (أسباب النزول) (ص: ٨٧)، وقال: قال الكلبي: نزلت في عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف رضي الله عنهما ....، وذكر الحديث بطوله، والكلبي لم يدرك زمن الصحابة هيشخه، وهو متروك كذلك، كما تقدم .
  - (٢) عند الطبري ( بعطيتهم ) .
  - (٣) أخرجه الطبري (٤/ ٦٥).
  - (٤) انظر (معاني القرآن) له (١٨ ٣٥) .

قال قتادة: هذا مثل ضربه الله لأعمال الكفاريوم القيامة، لا يقدرون على شيء مما كسبوا، كما ترك هذا الوابل الصفا صَلدًا نقيًا ليس عليه بشيء (١).

قال مقاتل بن حَيَّان : ﴿ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُمْ بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ ﴾ هو الرجل يمن بصدقته، ويُؤذي الذي يتصدق عليه، فهو بمنزلة ﴿ كَٱلَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْرِ ﴾، يعنى به المنافق .

فضرب الله لتلك الصدقة عمل المنافق مثلًا، وضرب الله لهما مثلًا أيضًا فقال: مثلهم ﴿ كَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ ﴾ يعني الحجر ﴿ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ ﴾ يعني المطر الشديد، ﴿ فَتَرَكَ لَهُ صَلَدًا ﴾، يعني المطر ترك الحجر نقيًّا من التراب.

﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَاكَسَبُوا ﴾ يعني بذلك نفقاتهم أنهم لا يؤجرون عليها ولا تنفعهم يوم القيامة ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ ﴾ .

قال ابن عباس «الصفوان» الحجر (۱)، ﴿ فَتَرَكَهُ صَلَدًا ﴾ ليس عليه شيء (۳).

ورُوى عن الكلبي نحو هذا إلا أنه جعل بدل المنافق المشرك وقال: ﴿فَتَرَكَهُ صَلْدًا ﴾ نقيًّا أجرد.

قال أبو صالح : كذلك المنافق يُنفق ماله رئاء الناس، لا يقدر منه على

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٤/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١/ ٧٠) قال : حدثني المثنى قال : ثنا أبو صالح، قال ثنى معاوية عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس رضي الله عنهما .. الحديث، وهذا إسناد ضعيف منقطع .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١/ ٧٠-٧١) من أكثر من طريق، ولكن لا تخلو من مقال .

شيء يوم القيامة، ولا يبقى له إلا كما يبقى التراب على الصفا إذا أصابه المطر الشديد.

قال مقاتل: كل صدقة يَمُنّ صاحبها على المُعطي فإنه يُبطلها المنّ فضَرب الله مثله كمثل الذي ينفق ماله رئاء الناس، فهذا مشرك أنفق ماله في غير إيهان وأبطل بشركه صدقته، كما أبطل المن صدقة المؤمن.

ثم ضرب مثلًا آخر فقال: ﴿فَمَثَلُهُ,كَمَثَلِ صَفْوَانٍ ﴾ / يعني الصفاعليه تراب فكذلك المشرك الذي ينفق ماله في غير إيهان أو ينفق رئاء الناس، ومثله صدقة المؤمن إذا من بها، وذلك قوله: ﴿لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَاسَبُوا ﴾ أي على ثواب ما أنفقوا يوم القيامة كما لم يبق على الصفاشيء من التراب (۱).

قال عطاء: ﴿لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم ﴾ تعني: أجوركم وثواب أعمالكم ﴿كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِبَاءَ النَّاسِ ﴾ كالذي يتصدق ولا يرجو لها ثوابًا ولا يخشى من منعها عقابًا، فمثله كمثل صفوان كُبِسَ عليه التراب، فلا يرى أحد بياض الصفا لكثرة ما عليه من التراب، فأصابه مطر جود فغسله فلم يبق عليه شيء، فكذلك ثواب المرائي إذا قَدِمَ على ربه لم يجد شيئًا.

قال الزجاج: ﴿لَانُبْطِلُواْصَدَقَنِكُم بِالْمَنِ ﴾ إن الذي يمن كأنه إنها يقصد به في الأذى أن يوبِّخ المعطي فأعلم الله تعالى أن المن والأذى يبطلان الصدقة كما تبطل نفقة المرائي الذي يعطي ولا يريد بذلك العطاء ما عند الله، وإنها يعطي لئوهم أنه مؤمن، فأعلم الله تعالى أن المنّ والأذى يبطلان الصدقة كما يبطل نفاق المنافق عطاءه.

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير مقاتل) (١/ ٢٢٠).

قال (۱): والصفوان: الحجر الأملس، وكذلك الصفا، والوابل المطر العظيم القطر، فإذا أصاب الحجر لم يُبق عليه شيئًا، فكذلك نفقة المنافق والمنان والمؤذي، ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ ﴾ أي لا يجعلهم بكفرهم مهتدين » (۱).

وتعالى لا يجعل جزاءهم على كفرهم أن يهديهم .

قال قطرب : الصَّلد : الصَّلب، وهو الأخلق الأملس، وأنشد :

برَّاق أصلادِ الجبين الأجلة (٦)

قال الحسين بن الفضل: ﴿ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ خاص في المراد، يعني هداية الثواب والتوفيق والكرامة؛ لأنه لا يستحقها بكفره كما يستحقها المؤمن بإيهانه، فأما هداية التصريف، والبيان فقد يناله لسابق علمه ووعده وقوله: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَاللَّهُ دَىٰ ﴾ [الليل: ١٢].

قال أبو الحسن ﴿ أَنُّهُ : ...(١)

غيرها في سنتين:

(۱۸/ د

<sup>(</sup>١) أي الزجاج .

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للزجاج (١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) قال الإمام الطبري على:

قوله ﴿ فَتَرَكَمُهُ صَلَدًا ﴾ يقول: فترك الوابل الصفوان صلدًا، والصلد من الحجارة: الصلب الذي لا شيء عليه من نبات ولا غيره، وهو من الأرضين: ما لا ينبت فيه شيء وكذلك من الرؤس كها قال رؤبة:

لَمُسَا رَأَتُ نَسَيَ خَمَلَتَ الْمَسُوهِ بِسِرَاقَ أَصِلَادَ الْجَبِينِ الْجَلَةُ (جَامِعِ البِيانِ) (٤/ ٦٨) والبت في ديوانه (١٦٥).

<sup>(</sup>٤) لعل هنا سقط ما يقرب من صفحة، والله أعلم.

قال عكرمة: حملَتْ في السنة مرتين، فإن لم يصبها الغزير من المطر أصابها الطلّ، وهو أضعف المطر يَبُلُّ وجه الأرض (١).

قال مُقاتل بن حَيّان : الطّلُ، الرذاذ من المطر مثل النّدى، وهذا مثل المؤمن لا ينفق ماله رياءًا ولا سمعة، ولا يمنّ على المعطي .

قال مجاهد: ﴿ بِرَبُّومٍ ﴾ المكان الظاهر المستوي (٢).

قال قتادة: بنشر من الأرض، والطل الطشّ، وهذا مثل ضربه الله لعمل المؤمن (٣).

قال زيد بن أسلم: هي أرض مصر إذا أصابها مطر أضعفت، وإن أصابها وابل أخرجت نباتها (٤).

قال الحسن: هي الأرض المستوية التي لا تعلو فوق الماء (٥).

قال قتادة: الطل: الندى.

قال الكلبي : ﴿ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ ﴾ يتصدقون طلب مرضاة الله وتثبيتًا من أنفسهم، تصديقًا .

قال أبو جعفر: ﴿ فَعَانَتْ أُكُلَهَا ﴾ بالتثقيل، وكذلك كل شيء في القرآن: « الأُكل، السُحت، والرُّعب، والعُسر، واليُسر، والعُمر، والنُكر ».

وكان نافع يخففهن كلهن إلا «العُمر» و «إلى شيء نكر»، فإنه كان يثقلها.

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير الثعلبي) (٢/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٤/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد بن حميد وابن أبي حاتم كها في (الدر المنثور) (١/ ٢٠٢) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبرى (٤/ ٧٥).

وكان أبو عمرو يثقلها ما لم تأت الإضافة إلى حرفين، مثل قوله: ﴿ فَكَانَتْ أُكُلُهَا ﴾ و «رسلنا ورسلهم» فإنه كان يخففها .

وكان الكسائي يُثَقِّلُ كلها المضاف وغير المضاف.

قال الأخفش: الأكل ما تأكل، والأكل الفعل (١١).

قال الكسائي: «وطل» أي أصابها طل.

قال المؤرج: «الوابل» الشديد العظام القطر، يقال: وَبَلت، تَبِل.

قال الشاعر:

أنا الجواد ابن الجواد ابن سبل إن ديَّموا جادواو إن جادواو بل (۱) يريد أنه يزيد عليهم في كل حال .

قرأ أبو عبيدة : كل مكان مرتفع ربوة .

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٦٦] إلى قوله تعالى: ﴿ فَأَحْتَرُقَتْ ﴾ .

عطف بالماضي على المستقبل (٣)، وإنها يجوز هذا في وددت لأن العرب

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) له (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر (لسان العرب) مادة «سيل » .ف

<sup>(</sup>٣) قال إمام المفسرين الطبري والله :

فإن قال قائل، وكيف قيل : ﴿ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ ﴾ وهو فعل ماضي فعطف به على قوله ﴿ أَيُودُ ۗ أَحَدُكُمُ ﴾ ؟

قيل: إن ذلك قيل: كذلك، لأن قوله: ﴿ أَيُودُ ﴾ يصلح أن يوضع فيه « لو » مكان « أن » فلما صلحت بـ « لو » و « أن » ومعناهما جميعًا الاستقبال، استجازت العرب أن يردوا « فعل » بتأويل « لو » على « يفعل » مع « أن » فلذلك قال: فأصابها، وهو في مذهبه بمنزلة « لو » إذا ضارعت « إن » في معنى الجزاء، فوضعت في مواضعها . =

تلفظ بها مرة بأن ومرة بلو، فتقول:

وددت لو تذهب عنا ووددت أن تذهب عنا، و « لو » تضارع « أن » في المعنى / يقول الله تعالى : ﴿ وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأُوهُ مُضْفَرًا لَّظَلُواْ ﴾ [الروم: ٥٠]. فأجاب « إن » بجواب « لو »؛ لأن معناها الاستقبال (١٠).

والإعصار: الريح الشديدة، وفي مثل: « إن كنت ريحًا فقد لاقيت إعصارًا »، وهذا مثل ضُرِب للمانّ بصدقته في بُطلان ثوابها، فينفق نَادِمًا كندم الشيخ ذي العيال والأطفال في احتياج ضيعته المعدة ثُمُرها لولده .

قال ابن عباس: هذا مثل من أعطى الدنيا والقوة والشباب فلم يعمل حتى انزوت عنه.

قال عُبيد بن عُمير: سأل عُمَر بن الخطاب عَلَيْكُ: فيها ترون هذه الآية نزلت ؟

فقالوا: الله أعلم.

<sup>=</sup> وأجيبت «إن » بجواب «لو » و «لو » بجواب «إن » فكأنه قيل : أيود أحدكم لو كانت له جنة من نخيل وأعناب، تجري من تحتها الأنهار، له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر .

فإن قيل : وكيف قيل هاهنا، وله ذرية ضعفاء؟، وقال في النساء ﴿ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْتَرَّكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةٌ ضِعَافًا﴾ [النساء: ٩] .

قيل : لأن « فعيلا » يجمع عليّ فعلاء، و « فعال »، فيقال : رجل كريم وقوم كرام وكرماء، ورجل طريف، من قوم ظرفاء وطراف .

وأما الإعصار: فإنه الريح العاصف، تهب من الأرض إلى السهاء كأنها عمود، تجمع أعاصير، ومنه قول بزيد بن مفرع الحميدي.

ومنه قول يزيد بن مفرع الحميدي . أنساس أجسارونا فكان جوارهم أعاصير من سوء العسراق المنذر (جامع البيان) (٣/ ٨٠) .

<sup>(</sup>١) انظر (تفسير الثعلبي) (١/ ٢٦٥).

فغضب عمر فقال: قولوا: « نعلم » أو « لا نعلم » .

فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء!

فقال عمر : قل يا ابن أخي و لا تحقر نفسك .

فقال ابن عباس: ضرب مثل لعمل.

قال: لأي عمل؟

قال: لرجل غني يعمل الحسنات ثم بعث الله تعالى إليه الشيطان، فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله كلها (١)، فوقع ذلك على قلب عمر وأعجبه (١).

قال مجاهد: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ بَخَتُ ثُمِن نَخِيلِ وَأَعْنَابٍ ﴾ مثل المفرّط في طاعة الله حتى يموت، يقول: أيود أحدكم أن تكون له دنيا لا يعمل فيها بطاعة الله، كمثل هذا الذي له جناتٌ من نخيل وأعناب فاحترقت بعد موته، فمثله كمثل هذا حين احترقت جنته وهو كبير لا يُغني عنها شيئًا، وأولاده صنغار لا يغنون عنها شيئًا، كذلك المفرّط كلُّ شيءٍ عليه حسرة (٣).

قال أبو الحسن: فعلى هذا التفسير كأن «الجنة» ضُربت مثلًا للدنيا والعُمر والمال والصحة والفراغ، ﴿ لَهُ, فِيهَا مِن كُلِّ الشَّمَرَتِ ﴾، وقوله: ﴿ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبَرُ ﴾ كأنه ضرب مثلًا للموت، كما أن الكبير لا يقدر على إصلاح جنته كذلك الميت لا يقدر على إصلاح عمله بعد الموت، وقوله سبحانه: ﴿ وَلَهُ, ذُرِيّةٌ ضُعَفَاتُهُ ﴾ كأنه ضرب مثلًا لعمله الذي هو حسرة عليه سبحانه: ﴿ وَلَهُ, ذُرِيّةٌ ضُعَفَاتُهُ ﴾ كأنه ضرب مثلًا لعمله الذي هو حسرة عليه

<sup>(</sup>١) في الأصل « ماله ».

<sup>(</sup>٢) أثر صحيح، أخرجه البخاري (٤٥٣٨)، والطبري (٣/ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٣/ ٧٧).

كما أن الذرية للضعفاء كلُّ على هذا الكبير.

وأما مذهب عمر بن الخطاب ﴿ فَكُ فَكَانَ الْجَنَةَ ضَرَبَتَ مَثَلًا لأَعَمَالُهُ الصَّالِحَةَ فَي أُولَ عمره ﴿ وَأَصَابَهُ الصَّالَةُ الصَّابَةُ صَارَعَلَى آخر عمره ./

﴿ فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارُ ﴾ ضرب مثلًا لمعاصيه في آخر عمره التي أفسدت صالح عمله، كما أحرقت النار هذه الجنة .

قال قتادة : هذا رجل كبرت سنه، وكثر عياله، ثم أحرقت جنته على ذلك أحوج ما كان إليها، أيود أحدكم أن يضلَّ عمله يوم القيامة أحوج ما كان إليه .

قال الربيع بن أنس: ﴿فَأَحَرَّقَتُ ﴾ يقول: ذهبت أحوج ما كان إليها حين كبر سنه، وضعَّفه عن الكسب، ﴿وَلَهُ, ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَآهُ ﴾ لا ينفعونه، فأصابت جنته ريح فيها سموم.

قال الحسن: صرّ (١)، وبَرد (٢).

قال الكلبي: هذا مثل ضربه الله للكافر، كرجل غرس بستانًا وأكثر فيه من الثمر، وكانت معيشته ومعيشة عياله من ذلك البستان فأصابه الكبر، وله ذرية ضعفاء، أي عجزة عن الحيلة، و ﴿ فَأَصَابَهَا ﴾ يعني الجنة: ﴿إغْصَارُ فِيهِ فَارِّهُ فَاحترقت الجنة، فلم تكن عنده قوةٌ فيغرس مثل بستانه، ولم يُقدّم خَيرًا فيعود عليه كما لم يجد هذا الكبير عند ولده خيرًا، فيعود على أبيهم، فكذلك الكافر إذا ارد إلى الله تعالى يوم القيامة لا كَرَّة له فيستَعتبُ، كما أنه

<sup>(</sup>١) في الأصل « صير » والتصحيح من « جامع البيان » .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبرى (٣/ ٨٢).

ليس عند هذا الكبير قوة غرس بستانه، وحرم أجره أفقر ما كان إليه كما حُرِمَ هذا نفعُ بُستانه أحوج ما كان إليه حين كبر سنه .

قال الله تعالى: ﴿كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَنَ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]، في أمثال الله فتعتبرون.

قال القتيبي: هذا مثل ضربه الله للمنافقين والمرائين بأعمالهم، يقول: يردون يوم القيامة على أعمال قد محقها الله، وأبطلها، ووكلهم في ثوابها إلى من عملوا لا أحوج ما كانوا إلى أعمالهم، وقد ضرب لهم مثلًا في هذا المعنى بعينه فقال: ﴿ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢٦٤]، ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ ﴾ [البقرة: ٢٦٤]، ﴿ فَمَثَلُهُ كُمُ ثَلُهُ مَرْضَاتِ اللهِ فَرَبَ مَرْبَ مثلًا للمخلصين: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ آمُولَهُمُ اللّهِ فَا اللّهِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

قال الفراء: جمعت العرب بين « لو » و « أن » جميعًا، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا عَمِلَتَ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ ﴾ [آل عمران: ٣٠]، وهذا مثل العرب جمع/ بين «إن» و «ما» الجحد؛ يقولون ما إن رأينا مثله .

وكذلك قالوا: وددت أن يكون، وددت لو يكون .

قال الأخفش: ﴿وَلَهُ, ذُرِيَّةٌ مُنْعَفَآهُ ﴾ وفي موضع آخر: ﴿ذُرِيَّةُ ضِعَافًا﴾ [النساء: ٩]، وكلَّ سواء؛ لأنك تقول: ظريف وظراف، وظرفاء، وفي حرف عبد الله: (وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضِعَافٌ) (٢).

قال مقاتل : كما أن الشيخ لم تكن له قوة من كبره أن يدفع عن جنته، ولم تستطيع ذريته الصغار ذلك، ولم تكن للشيخ قوة أن يغرس مثل جنته، ولا

<sup>(</sup>١) انظر (تأويل مشكل القرآن) (٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للأخفش (١/ ٢٠١).

لذريته أن يعودُوا على أبيهم .

كذلك الكافر إذا لقي ربَّه غدًا لا يجد خيرًا، ولا يدفع عن نفسه عذاب الله(۱).

قال الحسن: هذا مثل قَلَّ والله من يَعقله من الناس، شيخ حين كبر سنه، وضعف جسمه، وكثر عياله، أفقر ما كان إلى جنته، وإن أحدكم والله أفقرُ ما يكون إلى عمله إذا انقطعت الدنيا عنه ومضت حال بالها .

قال ابن عباس عَيْنَ : ﴿فَأَصَابَهَآ إِعْصَارُ ﴾ نار السموم الحارة التي تقتل، ثم قرأ ﴿ وَٱلْجَآنَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: ٢٧] (٢).

قال ابن جريج: هذا مثل ضرب للعمل، أن الإنسان يعمل عملًا صالحًا؛ فيكون مثلًا للجنة، ثم يُسيء في آخر عمره، ويتبادى في الإساة حتى يموت على ذلك؛ فيكون الإعصارُ الذي فيه النّار المحرقة مثلًا لإساءته التي مات عليها.

قال ابن عباس عيض : وكانت الجنة عيشه وعيش وَلده فأحرقت فلم يقدر أن يدفع عن جنته ولا ذريته من أجل صغرهم حتى احترقت، فهذا مثل الكافر يلقى ربه أفقر ما كان إليه، ولا يجد عنده شيئًا، ولا يدفع عن نفسه (٣).

قال الزجاج: هذا مثل ضربه الله لهم وللآخرة، وأعلمهم أن حاجتهم إلى الأعمال الصالحة كحاجة هذا الكبير الذي له ذرية ضُعفاء فاحترقت

<sup>(</sup>۱) انظر (تفسير مقاتل) (۱/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) أثر صحيح، أخرجه الطبري (٣/ ٨١).

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف: أخرجه الطبري (٣/ ٧٨) وابن جريج تقدم حاله.

جنته؛ فانقطع؛ فكذلك من لم يكن له في الآخرة عمل صالح يدخله الجنة فحسرته في الآخرة كحسرة الكبير المنقطع به في الدنيا (١).

والإعصار : الريح الشديدة التي تنبت في الأرض/كالعمود في الهواء، (٢١/ب وهي التي يُسميها الناس الزوبعة، ولا يقال لها إعصار حتى تهب .

﴿ كَنَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللهُ لَكُمُ ٱلْآيَنتِ ﴾ في الصدقة وجميع ما سلف ﴿ لَمَلَّكُمُ مَا تَنَفَّكُمُ وَنَ ﴾ .

ومنها قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمَمَا الْخَرَجْنَالَكُم ﴾ الآية [البقرة : ٢٦٧] .

قال أبو الحسن على : هذا دليل على وجوب الزكاة في التجارة والزرع على العموم إلا ما خَصته الدلالة، وهو مثل مختص يقول : لو كان لكم الحق عند أحد ما كنتم ترضون عنه بدُون حَقكم، إلا على إغماض وتجويز، كذلك الزكاة حق الله عليك فلا تَبْخسُوهُ حَقَّه .

وقوله: «منه» الهاء عائدة على المال المكتسب المحترث، وإنها ذكر للتبعيض في «من» و ﴿ تُنفِقُونَ ﴾ حال للفعل، أي منفقين له .

وقوله: ﴿وَلَا تَيَمُّمُوا ٱلْخَبِيثَ ﴾ يعني الردئ، ويقال: الحرام.

والتيمم: القصد للشيء، يقال: تيممته وتأممته وأممته: إذا قصدته.

قال الأعشى:

تَيمَّمتُ قَيسًا وكم دُونه على الأرض من مَهمة ذي شَزَنْ (۱)

<sup>(</sup>١) انظر (معاني القرآن) له (١/ ٣٤٨) .

<sup>(</sup>٢) أورده الطبري (٣/ ٤٨) وعزاه لـ « ميمون بن قيس الأعشى » وهو في ديوانه (٧٠٢) .

وقرأ ابن كثير (ولا تَّيمَّموا) بتشديد التاء، رد الساقط وأدغم، لأنه في الأصل تاءان، تاء المخاطبة وتاء الفعل، وذلك في نيف وثلاثين موضعًا من القرآن، مثل قوله: ﴿ وَلَا نَنَابَرُوا ﴾ [الحجرات: ١١]، ﴿ وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ ﴾ [المائدة: ٢].

وقرأ ابن عباس وابن جندب: (ولا تُيمَّموا) بضم التاء يعني: لا تُوجهوا (١٠).

قال مقاتل بن حيان: لمّا حثهم رسول الله عَيْنَ على الصدقة جاء شيخ بحشف من تمر فوضعه في المسجد، فأمر به رسول الله عَيْنَ فعلَّق حتى جعل كل من ينظر إليه يقول: بئس ما فعل هذا الرجل، ونزلت ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَيِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾.

قوله سبحانه: ﴿ وَلَسَّتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ الهاء تعود إلى المال، ويقال إلى ذكر الحق المختصر، وكذلك الثانية من قوله ﴿ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ و «أن» في محل النصب ينزع الخافض.

وذكر الفراء (٢) أنه جزاء وإنها نصب لوقوع إلا عليه/، وتأويله: إن أغمضتم بعض الإغماض أخذتموه ومثله في القرآن: ﴿ إِلَّا أَن يَعَافَا أَلَّا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، ﴿ وَأَن تَعَفُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، ﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، كل هذا جزاء.

وقرأ الزهري: (إلا أن تَغْمُضُوا) بفتح التاء وضم الميم (٣).

وعن الحسن: بفتح التاء وكسر الميم.

<sup>(</sup>١) انظر (المحتسب) (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للفراء (١٧٨/١).

<sup>(</sup>٣) نظر (المحتسب) (١/ ١٣٩).

تقول العرب: غَمَض يَغْمُض وَيغْمضُ، والإغمَاض: غض البصر، والمرادها هنا الترخيص والتجويز ﴿ وَأَعَلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيُ حَكِيدُ ﴾ عن وصول شيء من صدقاتكم إليه، ومعنى الغناء غناؤه، الذي به يَستغنى عن العباد.

وقيل: غني عن صدقاتكم الخبيثة الممنون بها .

وقرأ قتادة (إلا أن تُغمضوا) وقرأ أبو مجلز : (تُغْمَضوا) بفتح الميم على المجهول (١)، يقال : إلا أن تُهضَم لكم .

قال الكسائي: وفي حرف عبد الله ولا تأتَّموا بالألف.

وقال المؤرج : ﴿ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ ترخصوا فيه لأنفسكم مثل إغماض العين .

قال القتبي: مثل هذا أن يصرف الرجل بصره عن الشيء ويغمضه، فَسُمى الترخص إغماضًا على الاستعارة، ومنه قول الناس للبائع: أُغْمِض وَغَمِّض، يُريدون لا تستقص، وكن كأنك لا تبصر (٢).

قال ابن عباس على : ﴿ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ يقول : تصدقوا من أطيب أموالكم، ﴿ وَلَسَّتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا آَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ لوكان لأحدكم على أحد حق لجاءكم بحق دون حقكم لم تأخذوه بحساب الجيِّد حتى تَنْقصُوه فذلك قوله : ﴿ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ فكيف ترضون لي مالا ترضون لأنفسكم وحقي عليكم من أطيب أموالكم (٣).

<sup>(</sup>١) انظر (المحتسب) (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر (تأويل مشكل القرآن) (١٤١).

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف، أخرجه الطبري (٣/ ٨٧) بإسناد ضعيف، علي بن أبي طلحة لم يسمع عن ابن عباس رضي الله عنهما .

قال السدي على القيامة واحتاج إلى نفقته وَجَدها قد أحرقها الرياء، ماله عنه، فإذا كان يوم القيامة واحتاج إلى نفقته وَجَدها قد أحرقها الرياء، كما أنفق هذا الرجل على جنته حتى كبر وكثر عياله واحتاج إلى جنته جاءت ريح فيها سموم فأحرقتها، فلم يجد شيئًا فكذلك المنفق رياءً.

قال الحسن ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ هذا من الثمر (٢٢ هذا من الذهب والفضة، ﴿ وَمِمَّاۤ أَخْرَجْنَالَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ / هذا من الثمر (٢٢ والحبوب.

قال البراء بن عازب على : نزلت في الأنصار، كانوا إذا كان وقت جداد النخل وأزهى البُسر، يعلقونه على حبل بين اسطوانتين في المسجد فيأكل فقراء المهاجرين، فكان يعمد بعضهم فيدخل القنو الحَشَفَ فيعلِّق، فنزلت بفعل ذلك ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَيِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ ولو أهدي لكم ما قبلتموه ﴿ إِلّا آن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ على استحياء من صاحبه (١).

قال مجاهد عله : ﴿أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ يعني التجارة (٢)، ﴿وَمِمَّا آخْرُجْنَالَكُم ﴾ من ثمر النخل (٣).

كانوا يتصدقون بحَشَفه وشرَاره، فنهوا عن ذلك، وأمروا أن يتصدقوا

<sup>(</sup>۱) صحيح : أخرجه الترمذي (۲۹۸۷)، وابن ماجة (۱۸۲۲)، والحاكم (۲/ ۳۱۳)، والطبري (۲/ ۸۲) .

قوله: « الحشف » : بفتح الحاء المهملة والشين المعجمة، هو أردأ التمر أو الضعيف لا نوى له أو اليابس الفاسد .

وللمزيد: انظر (النكت والعيون) للمصنف (١/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبرى (٣/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٣/ ٨٤).

بطيّبه (۱)، ﴿ إِلَّا آَن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ يقول لا تأخذونه من غرمائكم، ولا في بيوعكم إلا بزيادة على الكيل الطيب، وهذا غير جائز (۲).

قال قتادة ﴿ عَنْ الرجل يكون له الحيطان من النخل فيعمد إلى حشفها وأرداها فيتصدق به، فعاب الله تعالى عليهم، فقال: ﴿ وَلَسَّتُم بِعَاخِذِيهِ ﴾ يعني بآخذي هذا الرديء بسعر الطيب إلا أن يُهضم لكم منه (٣).

قال عبد الله بن مغفَّل على الله الله الله الله الله الله عبيث، يقول الله تنفقوا من رذالة أموالكم، الحشف أو الدرهم القسيّ، ﴿وَلَسَتُم بِعَاخِذِيهِ ﴾ يقول الوكان لكم على رجل حق لم تأخذوا منه درهما قسيًّا ولا حشفًا إلا أن تجاوزوا له عنه فتغمضوا فيه (٤٠).

قال الحسن على : يقول، لو وجدتموه يُباع في السوق لم تشتروه حتى يهضم لكم من الثمن . (٥)

قال ابن سيرين : ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَيِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ ذاك في الزكاة والدرهم الزيف، وهو أحب إلي من الثمرة (١٠).

قال أبو الحسن: وقول عبد الله بن مغفَّل أعجب إليَّ وهو أشبه بظاهر العربية، لقوله سبحانه ﴿إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ فجعل الإغماض للآخذين، ومن فسَّره على أنكم لا تأخذون الرديء بسعر الجيد إلا أن يُهضم لكم منه لم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٣/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ٨٧) وفيه ( إلا بزيادة على الطيب في الكيل ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٣/ ٨٦).

<sup>(</sup>٤) انظر (غريب الحديث) (٣/ ٢٣٣)للخطابي، وتفسيره لكلمة (القسي).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (٣/ ٨٨).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٣/ ٩٠).

يُؤدِّ معناه كما ينبغي؛ لأن الرجل ربما أخذ أردًا من حقه بطيبة نفسه، من غير أن يُهضَم له فيه، وربما أخذ الرديء بحساب الجيد، وقد قال تعالى : ﴿وَلَسَتُم بِعَاخِذِيدِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيدِ ﴾؛ فكيف يكون هذا ؟

قال عطاء: علَّق إنسان حَشَفًا في الأقناء التي كان تُعلَق في المسجد، فقال النبي عَلَيْ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ (١).

وروى أبو صالح عن ابن عباس عن : ﴿أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَكَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ يقول إن لله في أموالكم حقًّا، فأنفقوا من طيبات ما كسبتم من الذهب والفضة، ومما أخرجنا لكم من الأرض، ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾، يقول: إن كان لأحدكم على أحد حق فأعطاه دون حقّه لم يأخذه منه، إلا أن يغمض فيه (٢).

قال مقاتل: بلغنا أن النبي يَرَاكُ أمر بالصدقة، فانطلق أناس من أصحابه إلى الحشف من التمر، والزوان من الطعام، فجاءوا به إلى النبي يَرَاكُ ، فأبرزه النبي يَرَاكُ الله تعالى هذه الآية (٣).

قال ابن مسعود وفين : من طيبات ما كسبتم ﴿وَلَسَّتُم بِعَاخِذِيهِ ﴾ بقابليه: إلا أن تهضموا من حقكم، فكذلك الله لا يترحم عليكم، ولا تستكملون الأجر إلا أن يتغمدكم برحمته .

قال البراء بن عازب علين : ﴿ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ إلا أن تروا وأنكم

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف، أخرجه الطبري (٣/ ٨٦)، وعطاء لم يدرك زمن النبي ﷺ .

 <sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف، أخرجه الطبري (٣/ ٨٧) عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس رضي الله
 عنهها، وهذا إسناد ضعيف منقطع .

<sup>(</sup>٣) انظر (تفسير مقاتل) (١/ ٢٢٢) ومعلوم أنه بينه وبين زمن النبي ﷺ مفاوز تنقطع فيها أعناق الإبل.

قد نقصتم، والإغماض أن تغمض وتعلم أنه دون حقك (١).

قال الضحاك: يقول: لا ترضوا لله ما لا ترضون لأنفسكم (٢).

وقال رجل لأبي هريرة هيك : إن فلانًا يتصدق اليوم بهال، فقال أبو هريرة: لدرهم طيبٌ أحبُّ إليَّ من كل ما تصدق به، ألم يسمع الله يقول: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيتَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ (٣).

وروى ابن مسعود هيئ أن النبي عَيْنَ قال: «إن الله قسم بينكم أخلاقكم، كما قسم أرزاقكم، لا يكسب عبد مالاً من حرام فيتصدق به فيقبل منه ولا ينفق منه فيبارك له فيه، ولا يتركه خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار، وإن الله لا يمحو السيئ بالسيئ، ولكن يمحو السيء بأحسن منه، وإن الخبيث لا يمحو الخبيث» (١).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٣/ ٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر كها في (الدر المنثور) (١/ ٦١٣) .

<sup>(</sup>٤) إسناده ضعيف، أخرجه أحمد (١/ ٣٨٧)، والبخاري في (التاريخ الكبير) (٣١٣/٤) والبزار (٤) إسناده ضعيف، أخرجه أحمد (١/ ٣٨٧)، والبخاري في (الشعب) (٣١٣/٤) والبغوي (الشعب) (٣٠٣٠) والبغوي في (السعب) (٣٠٣٠)، وأبو نعيم في الحلية (١٦٦/٤) من طرق عن أبان بن إسحاق عن الصباح بن محمد عن مُرَّة الهمداني عن عبد الله بن مسعود والشيف ... به .

والحديث صححه الحاكم ووافقه الذهبي!!

وقال البزار : أبان كوفي، والصَبَّاح ليس بالمشهور، وإنها ذكرناه مع علته لأنا لم نحفظه عن النبي ﷺ إلا بهذا الإسناد .

قال أبو عمرو : والصباح هو : ابن محمد بن أبي حازم البجلي، قال العقيلي : في حديث وهم، ويرفع الموقوف .

وقال الذهبي الذي وافق الحاكم في تصحيحه الحديث : رفع حديثين هما من قول عبد الله . قال أبو عمرو : وحديث الباب أحدهما .

قال أبو أمامة بن سهل بن حنيف: كان ناس من يتلومون شرَّ ثمارهم في الصدقة، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ فنهى رسول الله عَلَيْكُ عن لونين من التمر: عن الجُعْرُور وعن الجشُو، وهما من أردى التمر/ (١).

وروى إسماعيل بن عبيد بن رفاعة عن أبيه، قال: خرج رسول الله عَلَيْكُ إِلَى الناس، فقال: «يا معشر التجّار، إن الله بعث التجاريوم القيامة فُجّارًا إلا من اتّقى وبرّ وصدق» (٢).

وقال قيس بن أبي غرزة الغفاري: كُنَّا على عهد رسول الله عَيْكُ بالمدينة

والصحيح الوقف، فقد أخرجه مختصرًا ابن المبارك في (الزهد) (١١٣٤) والطبراني في (الكبير)
 (٨٩٩٠)، وأبو نعيم في (الحلية) (٤/ ١٦٥) من طرق عن محمد بن طلحة عن زبيد عن مرة عن عبد الله .. موقوفًا .

قال الدارقطني في (العلل) (٥/ ٢٧١) والصحيح موقوف.

(۱) صحيح : أخرجه النسائي (٥/ ٣٢)، وأبو داود (١٦٠٧)، والحاكم (١/ ٥٥٩) وابن خزيمة في (صحيحه) (٤/ ٣٩).

#### (٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الترمذي (١٢١٠)، وابن ماجه (٢١٤٦)، وابن حبان (١١/ ٢٧٦)، والحاكم (١/ ٨)، والحاكم (١/ ٨)، والبيهقي في (السنن الكبرى) (٥/ ٢٦٦)؛ بإسناد ضعيف؛ فيه: إسهاعيل بن عُبيد ويقال: ابن عُبيد الله بن رفاعة العجلان الزرقي: قال الحافظ: «روى عن أبيه عن جده حديث: «إن التجار يُبعثون فجّارًا إلا من اتقى الله ».

قال فيه البخاري في (التاريخ) : لم يرو عنه غير ابن خُثيم .

وقال الحافظان الذهبي وابن حجر : « مقبول، على شرطهما » .

وله شاهد: أخرجه الطبراني في (الكبير) (٦٨/١٢) رقم (١٢٤٩٩)، عن عَبدان بن أحمد، ثنا عمرو بن عثمان بن خثيم، عن سعيد بن عمرو بن عثمان بن خثيم، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس، أن رسول الله عَنْ ... الحديث .

قال الهيثمي في (المجمع) (٤/ ٧٢)، وفيه الحارث بن عبيدة : وهو ضعيف » .



#### (١) حديث صحيح:

أخرجه أبو داود (٣٣٢٧)، والنسائي في (المجتبى) (٧/ ١٤ – ١٥)، والترمذي بنحوه (١٢٠٨)، وأخرجه أبو داود (٣٣٢٧)، والطبراني في وأحمد (٦/٤)، والحاكم (٢/٥)، والطبراني في (السنن الكبرى) (٥١٥)، وفي (الصغير) (١٣٠)، وفي (الكبرى) (٤٧٤٠)، من طرق عن جامع ابن أبي راشد وعاصم، عن أبي وائل، عن قيس والله عن الحديث .

قال الترمذي : حديث حسن صحيح، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وفي الباب عن البراء بن عازب عليك :

عند ابن أبي شيبة (٧/ ٢١)، والطحاوي في (مشكل الآثار) (٢١/ ٢٠)، والبيهقي في (الشعب) (٤٨٤٨) .

وكذلك عن رفاعة:

عند الترمذي (١٢١٠)، والطحاوي في (شرح مشكل الآثار) (٢٠٨٣) .

قوله : السماسرة بفتح السين الأولى، وكسر الثانية : جمع سِمسار بكسر السن، وهو : القيم بأمر البيع، والحافظ له .

الحلف بفتح حاء مهملة، وكسر لام : اليمين الكاذبة .

فشوبوه بضم الشين: أمر من الشُّوب، بمعنى: الخلط.

أمرهم بذلك ليكون كفارة لما يجري بينهم من الكذب وغيره .

والمراد بها صدقة غير معينة حسب تضاعيف الآثام.

### سورة آل عمران

قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَ لَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩].

ومنها في سورة آل عمران، قوله تعالى : ﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰعِندَاُللَّهِ .. ﴾ الآية [آل عمران : ٥٩] .

قوله: ﴿ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ﴾: من صلة آدم على الانقطاع والتفسير، وذلك أنه فسر أمر آدم حين ضرب به المثل، وتأويله: كمثل رجل خلقه من تراب.

ومثله : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِلُواْ ٱلنَّوْرَىٰةَ ﴾ [الجمعة : ٥]؛ أي : كمثل حمار يحلم أسفارًا .

والصلاتُ إنها تكون في النكراتِ والأسهاء التي هي غير مؤقتة؛ كالمعارف بالألف واللام، وإنها هو: كرجل خلقه من تراب، وإني لا أمر إلا بالرجل، تقول ذلك تريد: بالذي يقول ذلك.

وفي الآية دليل على جواز التمثيل، ورد الشيء إلى نظيره في القياس، وإن قل التشابه بينهما .

وقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ قَالَ لَهُ مُكُن فَيَكُونُ ﴾، ليس بجواب (قال)؛ لأنك لا تقول: قلت لزيد قم فقام .

وإنها هو خبر عن خلق آدم لما أراد خلقه، كيف خاطبه، وكيف كان؛ كقوله: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَوْبِ ۚ وَلَا أَرَدْنَكُ أَن نَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل: ٤٠].

وإن قلت : تم الكلام عند قوله : (كن)، ثم ابتدأ يخبره عن كون غيره إذا

1/4 ()

أمر؛ فيكون كل مأمور كها كان آدم؛ لكان وجهًا (١).

قال أبو الحسن : شُبَّهَ الله عيسى بآدم الله عيسى بآدم التشبيه، وهو الكاف، ولم يشبه به إلا لوفاق بينهما، فنظرنا فإذا عيسى شبيه آدم في خمس عشرة خصلة :

من التكوين؛ كانا بعد أن لم يكونا ./

وفي العناصر؛ وذلك لأن آدم خلق من التراب، وهو أحد العناصر التي ركب الله عليها الدنيا والخلق، ثم قال له (كن)، وخلق عيسى الطيخ من الريح، وهو العنصر الثاني، (كن).

# (١) قال الإمام الطبري علم :

« فإن قال قائل : فكيف قال : ﴿ كُمَثُلِ ءَادَمَّ خَلَقَكُهُ. ﴾ وآدم معرفة، والمعارف لا توصل ؟ قيل : إن قوله : ﴿ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ﴾ غير صلة لآدم، وإنها هو بيان عن أمر على وجه التفسير عن المثل الذي ضربه، وكيف كان .

وأما قوله : ﴿ ثُمَّ قَالَلَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾؛ فإنها قال : ﴿ فَيَكُونُ ﴾ وقد ابتدأ الخبر عن خلق آدم، وذلك خبر عن أمر قد تقضّى .

وقد أخبر الخبر عنه مخرج الخبر عما قد مضى، فقال جل ثناؤه : ﴿ خَلَقَــُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَلَهُ مُنَ فَيَكُونُ ﴾؛ لأنه بمعنى الإعلام من الله نبيه أن تكون فيه الأشياء بقوله : ﴿ كُن ﴾، ثم قال : ﴿ فَيَكُونُ ﴾ خبر مبتدأ، وقد تناهى الخبر عن أمر آدم عند قوله : ﴿ كُن ﴾ .

فتأويل الكلام إذن: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن ﴾، واعلم يا محمد أن ما قال له ربك: كن، فهو كاثن.

فلما كان في قوله: ﴿ كَمَشَلِ مَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَلَهُ مُنْ فَيَكُونُ ﴾ دلالة على أن الكلام يراد به إعلام نبي الله عَلَيْ وسائر خلقه أنه كائن ما كونه ابتداء من غير أصل ولا أول ولا عنصر، استغنى بدلالة الكلام عن المعنى .

وقيل : ﴿ فَيَكُونُ ﴾، فعطف بالمستقبل على الماضي على ذلك المعنى، وقد قال أهل العربية : فيكون على الابتداء، ومعناه : كن فكان؛ فكأنه قال : فإذا هو كائن » .

انظر (جامع البيان) (٣/ ٣٢١).

وتساويا في فقدان الأب .

وتساويا في العبودية .

وتساويا في النبوة؛ ألا ترى أن عيسى الطَّيْكِ قال: ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٣٠].

وتساويا في المحنة؛ وذلك أن آدم الطَّيْلا قاسي من إبليس ما قاسي، وعاني عيسى الطِّيلاً من اليهود ما عاني .

وكان آدم الطَّيِّلَا يأكل ويشرب وكذلك عيسى الطِّيَّلا؛ بيانه قوله سبحانه لعيسى ابن مريم: ﴿كَانَا يَأْكُلَانِ ٱلطَّعَامَ ﴾ [المائدة: ٧٥].

قال القتيبي: أخبر عن الحدث بألطف ما يكون من الكناية والخبر، وتساويا في الفقر والفاقة إلى الله تعالى، وتساويا في الصورة، وتساويا في التركيب والتأليف، وتساويا في الأجزاء والأبعاض، وتساويا في الرفع إلى السهاء والإنزال؛ وذلك أن آدم رفع إلى الجنة ثم أهبط إلى الأرض، ورفع عيسى الطيخة إلى السهاء الرابعة ثم ينزل إلى الأرض؛ فيقتل الخنازير، ويخرب البيع، ويكسر الصليب، ونزوله من أشراط الساعة (١).

وسُئل الحسين بن الفضل: هل تجد في كتاب الله تعالى نزول عيسى، قال: «نعم؛ قوله تعالى: ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهَّدِ وَكَمَّلًا ﴾ [آل عمران: ٤٦] فلا خلاف بين الجميع أن عيسى رُفع وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة، ولم يدخل في حد الكهولية، وأنه إذا نزل يكون كهلًا » (٢).

قال ابن عباس مسنه : «ينزل على جبل ببيت المقدس يُقال له: أفيق، عليه

 <sup>(</sup>١) أحاديث نزول المسيح؛ أحاديث متواترة، وتجدها مجموعة في كتابي : (الصحيح من كتب السنة في العقيدة)، يسر الله إتمامه على خير .

<sup>(</sup>٢) أنظر تفسير الثعلبي (٣/ ٨٢).

ثوبان معصفران وبيده حَربة؛ فينزله الملائكة في مسجد بيت القدس والناس يصلون العصر، فينادى : جاء عيسى، فيتأخر الإمام ليتقدم عيسى الطلائلة فيصلي بالناس، فيضع عيسى يده على ظهر الإمام فيقدمه، ويصلي خلفه العصر على شريعة محمد عَمَالِيَّة، وناهيك به شرفًا للنبي عَمَالِيَّة (۱).

وتساویا فی الخلقة؛ لأنها خلقا بلا أطوار؛ وبیانه: ﴿وَقَدْ خَلَقَكُو أَطُوارًا ﴾ [نوح: ۱٤]، وتساویا فی الإلهام؛ حین قال آدم النظامًا عطس: الحمد لله، وقال عیسی النظام لما خرج من بطن أمه: ﴿قَالَ إِنِي عَبْدُ اللهِ ﴾ [مریم: ٣٠]، وقال عیسی النظام بیانه: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَهَا ﴾ [البقرة: ٣١]، (الموق لعیسی النظام بیانه: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَهَا ﴾ [البقرة: ٣١]، (الموق له لعیسی النظام بیانه: ﴿ وَعَلَمَ الْمَحْتَمَةَ ﴾ [آل عمران: ٤٨]، وقوله لعیسی النظام بیانه: ﴿ إِنِّ خَلِقًا بَشَرًا مِن طِینِ ﴿ فَا سَوَیْتُهُ وَالْمَحْتُ فِیهِمِن رُّوحِی ﴾ [ص: ٧١-٧١]، وقال فی عیسی النظام : ﴿ فَا شَوْتُ الله وَ فَا الله وَ عَلَمَ الله وَ اله وَ الله وَ الله

قال أبو الحسن : وبلغني أن بعض العلماء أُسر بالروم، فقال لهم : لم تعبدون عيسى الطِّيِّلاً ؟

قالوا: لأنه كان يحيي الموتى، قال: فحِزقِيَا النبي أولى بالعبادة؛ لأن عيسى أحيى أربعة أنفس على ما نطقت به الأخبار، وأحيى الله تعالى بدعاء حزقيا

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق؛ بإضافة إلى (قصة المسيح الدجال ونزول عيسى؛ وقتله إياه) لشيخنا الألباني على .

ثهانية آلاف؛ بيانه: ﴿ أَلَمْ تَكَرِإِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكَرِهِمْ وَهُمْ ٱلُوثُ ﴾ [البقرة: ٢٤٣].

قالوا: لأنه كان يُبرئ الأكمه والأبرص، قال: فجِرجيس أولى به؛ لأنه طبخ وأُحرق ثم حيى بإذن الله تعالى (١).

وسأل بعض النصارى أبا بكر محمد بن عمر الوراق: ثم جَاز أن يتخذ الله إبراهيم خليلًا، ولم يجز أن يتخذ عيسى ابنًا ؟

فقال: لأن الابن متجانس، والخليل ليس بمتجانس؛ تفسيره: أن الابن يجب أن يكون من جنس الأب، ولا جنس لله؛ لأنّه مُجنّسُ الأجناس، والمحبة تقع على غير الجنس، كالإنسان يجب ثوبًا أو دابةً أو ضيعةً، ولا يجوز أن يتخذ دابة أو ضيعة ابنًا؛ فأسلم النصراني.

قال الزجاج: « (عيسى) اسمٌ عُدّلَ عن لفظ الأعجمية إلى هذا البناء، وهو غير مصروف في المعرفة؛ لاجتهاع العجمة والتعريف فيه، ومثاله من الكلام (فعْلَى)، ويكون اشتقاقه من شيئين: من (العيس): وهي الإبل البيض، أو من (العوس): وهي السياسة؛ فقلبت الواو ياءً لانكسار ما قبلها، وهو معدول عن أيشوع بلسان السريانية (٢).

ويُروي في التفسير : أن قومًا من نصارى نجران أتوا النبي ﷺ؛ فقالوا له : إنك سببت صاحبنا.

قال: ومن صاحبكم؟ قالوا: عيسى/، قال: وكيف سببتُه؟ قال: قلت (٥٠ إنه عبد، قال: وما ذلك بعار على أخي ولا نقيصة، وهو عبد وأنا عبد، قالوا:

<sup>(</sup>١) انظر: (هداية الحيارى) لشيخ الإسلام ابن القيم.

<sup>(</sup>٢) انظر (معاني القرآن) للزجاج (١/ ١٩ ٤-٤٢٠).

فأرنا مثله، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَ لُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩] (١).

قال مقاتل (٢): ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَاللَّهِ ﴾، وذلك أن وفد نجران من النصارى قدموا على النبي عَلَيْكُ المدينة؛ السيد، والعاقب، والأسقف وهو الرأس، والحارث، وزيد، وقيس، وخويلد، وخالد، وعمرو؛ فقال السيد والعاقب: يا محمد، لم تشتم صاحبنا وتعيبه وتسميه عبدًا.

قال : أجل؛ هو عبد الله ورسوله وروحه وكلمته ألقاها إلى مريم العذراء البتول .

قالوا: فأرنا في العباد مثله يُحيي الموتى ويُبرئ الأكمه والأبرص، ويخلق من الطين طيرًا وكل آدمي له أب، وعيسى لا أب له، فتابعنا أن عيسى من الله فتابعك؛ فإما أن تجعل عيسى ولدًا، وإما أن تجعله إلهًا.

فقال النبي عَنَيْكُ: «معاذالله أن يكون له ولد أو معه إله»، فقالا: فإنا نسأل عن أشياء، فقال: «لا أخبركم حتى تسلموا وتبايعوني».

قالا: إنا أسلمنا قبلك، قال: « إنكما لم تسلما، وإنما حجزكما عن الإسلام ثلاثة: أكلكما لحم الخنزير، وشربكما الخمر، وقولكما لله ولد »، فغضبا عند ذلك وقالا: هو أب عيسى؛ ائتنا بمثل، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ ﴾ الآية، فقالا: ليس كما تقول، ليس هذا بمثل؛ فأنزل الله: ﴿ فَمَنْ مَآجَكَ فِيهِ ﴾ [آل عمران: ٦١](٣).

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٣/ ٣٢٠) بإسناد ضعيف، وأورده الواحدي في (أسباب النزول) (١٠٤) بدون إسناد .

<sup>(</sup>٢) انظر تفسيره (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٢/ ٣٢٠)، عن ابن عباس نحوه، وإسناده ضعيف.

قال الكلبي (۱): « قدم أربعة عشر من نجران على رسول الله عَلَيْكُ، فقرأ رسول الله عَلَيْكُ هذه الأيات في أمر عيسى، فقالوا: لا نعرف ما تقول، فنزل: ﴿ وَلا يَحْدُو أَهْلَ الصِحَدَ اللّهِ عِلَا اللّهِ عَلَى الْحَسَنُ ﴾ [العنكبوت: ٢٤]، يقول: بالقرآن والملاعنة، ونزل: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ ﴾، أي: جادلك في أمر عيسى من بعدما جاءك من العلم في القرآن، ﴿ فَقُلْ تَعَالَوا ﴾ الآية [آل عمران: ٦١].

روى أبو ظبيان، عن ابن عباس ﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰ ﴾ [آل عمر ان: ٩٥]، يعني أن عيسى كآدم .

وروى أبو روق، عن الضحاك، قال: قدم وفد نجران على رسول الله عَلَيْكُ / (٢٥ المدينة، وهم يقولون: إن الله ثالث ثلاثة؛ أب وأم وابن، وهم اثنا عشر رجلًا من أشرافهم في ستين راكبًا، فأنزل الله سبحانه: ﴿ الْمَرَ اللهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ وَ ﴾ [آل عمران: ١ - ٢]، أي: ليس كما يقولون ثالث ثلاثة.

﴿ ٱلْعَیُّ ٱلْقَیْوُمُ ﴾ الذي لا یموت ولا یزول، ولیس بلحم ودم، وعیسی لحم ودم، قُضي علیه بالموت وزال عن مكانه الذي كان به، حتى بلغ قوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَعِیسَیٰ ﴾، حتى یعرفوا أنه یخلق في بطن أمه من غیر أب، كذلك خلق آدم من غیر أب وأم (۲).

قال تعالى: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثَلِ رِبِجِ فِهَاصِرُّ أَصَابَتَ حَرَّثَ قَوْمِ ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ وَمَا ظُلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١١٧].

<sup>(</sup>١) تقدم ذكر حاله.

<sup>(</sup>٢) انظر : (جامع البيان) للطبري، و (أسباب النزول) للواحدي .

ومنهاقوله تعالى: ﴿مَثُلُمَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ الْحَيَوْةِ الدُّنيَا ﴾ [آل عمران: ١١]، يقول: مثل نفقاتهم في بطلانها وتلاشيها كاصطلام حرث أصابه ريح باردة فأحرقته واجتاحته، فالمثل الأول واقع على ذهاب النفقة لا على النفقة، والثاني صلة كقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى \* ﴾ [الشورى: ١١]؛ لأنك إذا قلت: مثل زيد كعمرو، فإنك شبهت زيدًا بشبيه عمرو لا بعمرو نفسه، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِ التَّوْرَكِيَّةً وَمَثَلُهُمْ فِ الْإِنجِيلِكَرْرَعٍ ﴾ [الفتح: ٢٩].

قال أبو الحسن: ورأيت في بعض التفاسير إنه في ذكر أصحاب ضروان حيث يقول في سورة ﴿نَ وَٱلْقَلَمِ ﴾ : ﴿ إِنَّا بَلَوْنَكُمْ كُمَّا بَلَوْنَا أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ﴾ [القلم: ١٧]، وضروان ضيعة على فرسخين من صنعاء.

قال مقاتل: «ثم ذكر نفقة سفلة اليهود من الطعام والشراب على رؤسائهم كعب وأصحابه، فضرب الله مثلًا لنفقاتهم، فقال: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَلَاهِ وَعَبِ وَأَصحابه، فضرب الله مثلًا لنفقاتهم، فقال: ﴿ مَثُلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَلَاهِ وَلَمْ يَكُو وَاللّهُ اللّهُ وَهِم سفلة اليهود، ﴿ كَمَثُلِ رِبِيجٍ فِهَاصِرٌ ﴾ برد شديد، ﴿ أَصَابَتْ حَرَّثَ قَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ ﴾ ولم تبق منه شيئًا، كذلك أهلك الله نفقة سفلة اليهود، ﴿ وَمَاظَلَمَهُمُ اللّهُ ﴾ [آل عمران: ١١٧] (١).

قال ابن عباس عضن : ﴿ ﴿ فِهَاصِرُ ﴾ السموم الحارة التي تقتل، وخلق الله منها الجان، »، ثم قرأ : ﴿ وَلَلْجَانَ خَلَقَنَهُ ﴾ [الحجر : ٢٧] (٢).

قال قتادة : « ﴿ فِيهَاصِرُ ﴾ برد شديد » .

قال ابن كيسان : « (الصِّرّ) ريح فيها صوت ونار » (٢٠) .

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الثعلبي (٣/ ١٣٣).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الثعلبي (٣/ ١٣٣).

قال مجاهد: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ نفقة التكاثر في الدنيا».

قال يهان بن رئاب/: « يعني أبا سفيان بن حرب؛ نفقاته في بدر على (٢٦ عداوة رسول الله ﷺ » (١٠).

قال الكلبي: ﴿ ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ ﴾ من الأموال، ﴿ فِي هَلَذِهِ الْحَيَوْةِ اللهُ اللهُ فَي عَيْرِ طَاعة الله، ﴿ كَمَثُلِ رِبِحِ فِيهَاصِرُ ﴾ برد، ﴿ أَصَابَتْ حَرَّثَ وَوَ مِنَا لَهُ مَنَا وَبِحِ فِيهَاصِرُ ﴾ برد، ﴿ أَصَابَتْ حَرَّثَ وَوَ مِنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله وَ عَيْرُ طَاعة الله؛ لا ينفعه في فلم ينتفعوا منها بشيء، كذلك من أنفق ماله في غير طاعة الله؛ لا ينفعه في الآخرة كها لا ينفقع هذا زرعه في الدنيا ».

قال المبرد: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ ﴾ أي: قل لهم يا محمد: مثل ما ينفقون».



<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

## سورة الأعراف

قال تعالى: ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُ، بِإِذْنِ رَبِّهِ- وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَغْرُجُ إِلَّا نَكِدُأَ كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٨] ..

ومنها الأعراف قوله تعالى: ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطّيبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُ ، ﴾ الآية [الأعراف: ٥٨]، يعني المكان الطيب الزاكي من الأرض، ﴿ يَغَرُجُ نَبَاتُهُ ، ﴾ يعني ريعه في غير كد ولا عناء، ﴿ وَٱلَّذِى خَبُثَ ﴾ يعني الأرض السبخة لا يخرج ريعها إلا في كد وعناء ومشقة، كذلك المؤمن والكافر ضرب الله مَثَلَهُما، فمثل المؤمن كمثل الأرض الزكية ؛ تخرج ريعها في غير كد وعناء، ومثل الكافر كالأرض السبخة لا تخرج ريعها إلا في كل مشقة ؛ كذلك الكافر لا يعمل عَمَله إلا في كد وشدة لغير الله .

﴿ كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنَتِ ﴾ يُبين الله آيات القرآن، ﴿ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٨]، أي يؤمنون.

قال مجاهد: هذا مثل آدم وذريته كلهم، منهم الخبيث والطيب (١).

قال المبرد: النكد: القليل.

قال ثعلب : النكد : الرديء، ويقال لكل ما يُتشاءم به نكد [ وناكد .

قال الشاعر <sup>(۲)</sup> ] <sup>(۳)</sup> :

لا خير في المنكود ولا الناكد

فأعط ما أعطيته طيبًا

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٨/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) هو: أعشى همدان.

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

والنكد في الفعل (١)، قال الشاعر (٢):

ومن نكد الدنيا على الحر أن يرى عدوًا له ما من صداقته بدُّ

قال تعالى: ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِى ءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَأَنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيَطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْفَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَالَوْفَعْنَهُ بِهَا وَلَنكِنَّهُۥ أَخْلَدَ إِلَى الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْفَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَالَوْفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُۥ أَخْلَدَ إِلَى الشَّيْطِ وَأَتَبَعَ هُونَهُ فَمَنَكُ أَنْ كَمْثُلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَعْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُ هُ الْأَرْضِ وَأَتَّبَعَ هُونَةً فَمَ اللّهُ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلّذِينَ كَذَّبُوا بِنَايَئِنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلّهُمْ يَلْهُمْ ذَاكِ مَثَلُ ٱلْقُومِ ٱلّذِينَ كَذَّبُوا بِنَايَئِنا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلّهُمْ يَتُفَاتُ وَلَا عَرَافَ ١٧٦ - ١٧٦]

قال أبو الحسن : ومنها في الأعراف: ﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِيَّ ءَاتَيْنَهُ عَالَيْنِنَهُ إِلَا عَراف : ١٧٥-١٧٦] . عَايَنِنَا ﴾ إلى قوله : ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف : ١٧٥-١٧٦] .

قال أبو الحسن ﴿ : اختُلف الناس في المعني بقوله: ﴿ الَّذِي ٓ ءَاتَيْنَكُ مَاتَيْنَكُ مَاتَيْنَكُ مَاتَيْنَكُ

فقال ابن عباس (٣)، وابن مسعود (١)، ومقاتل، ووهب بن منبه، وعطاء،

- (١) كلمة لم أستطع قراءتها، ولعل ما أثبته هو الصواب، والله أعلم .
  - (۲) ديوان المتنبي (۱/ ٩٣) .

# (٣) أثر صحيح :

أخرجه الطبري (٩/ ١٢٩)، حدثنا ابن وكيع، قال : ثنا عمران بن عيينة، عن حصين، عن عمران بن الحارث، عن ابن عباس، قال : هو بلعم بن باعرا .

ثم أخرجه من طريق آخر : حدثني الحارث، قال : ثنا عبد العزيز، قال : ثنا إسرائيل، عن مغيرة، عن مجاهد، عن ابن عباس هيئت ، قال : هو بلعم .

وهذا إسناده ثقات.

وأخرجه أيضًا، قال : حدثني محمد بن سعد، قال : ثني أبي، قال : ثني عمي، قال : ثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس هِينظ، قال : هو بلعم .

وهذا إسناد ضعيف؛ لكن بمجموع هذه الطرق يرتقي الأثر إلى الحسن .

(٤) إسناده صحيح:

(۲۲/ ر

والضحاك، وعبد الكريم بن أبي المخارق: هو بلعام بن باعور.

واختلفوا في اسم أبيه :/

فقال ابن عباس عيسه ، والكلبي (باعوراء)، وقال ابن مسعود ومجاهد (بلعام بن أبره)، قال عطاء: (باعر)، قال أبو العالية: هو (بلعم) بلا ألف.

قال ابن عباس ويسط هو من مدينة الجبّارين (١)، قال مقاتل: هو من مدينة (بلقاء)؛ سميت بلقاء لأن ملكها كان يُسمى (بالقا) (٢).

قال عبد الله بن عمرو هينف ، وزيد بن أسهاء، وسعيد بن المسيب : هو أمية بن الصلت (٣) .

قال يهان بن رئاب: نزلت في راهب بن صيفي (١).

وروى أبو الجوزاء عن ابن عباس هين ، قال: نزلت في البسوس (٥٠).

قال عكرمة : نزلت في اليهود والنصارى ومن آتاه الله آياته وكتابه فانسلخ منها .

واختلفوا في القصة حسب اختلافهم في مَن نَزلت فيه الآية .

<sup>=</sup> أخرجه الطبري (٩/ ١٢٨)، والفريابي وعبد الرزاق وعبد بن حميد والنسائي وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ والطبراني وابن مردويه .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم، وابن المنذر، كما في (الدر المنثور) للسيوطي (٣/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) أثر صحيح:

أخرجه الطبري (٩/ ١٣٠، ١٣١)، وعبد بن حميد والنسائي وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ والطبراني وابن مردويه، كما في (الدر المنثور) (٣/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم، كمال في (الدر المنثور)، عن ابن عباس، قال : هو صيفي بن الراهب .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ، كما في (الدر المنثور).

/YV)

فقال الذين قالوا إنها نولت في (بلعام) أن موسى الطّيّين؛ أراد أن يغزو ملكًا، فقال الملك لبلعام: إن موسى رجل حديد ومعه جند كثير، فإن ظهر علينا أهلكنا فادع الله أن يردعه عنا، فقال: إن فعلت ذلك ذهبت دنياي وآخري، فلم يزالوا به حتى دعا عليهم، قالوا: فوقع موسى الطّيّين وبنو إسرائيل في التيه بدعائه، فلما انقضت المحنة، قال موسى الطّيّين : يا رب، بأي ذنب وقعنا في التيه ؟!

قال: بدعاء (بلعام).

قال: فكما سمعت دعاءه على فاسمع دعائي عليه، فدعا موسى فسلخه الله مما كان عليه ونزع منه معرفته، فخرجت من صدره كحمامة بيضاء؛ فذلك قوله: ﴿ فَٱنْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ (١).

قال مقاتل: هو (بلعام بن باعور بن مأرب بن لوط) (۱)، قال له ملك (بلقاء): ادع الله على موسى، فقال: إنه من أهل ديني، لا أدعو عليه، فنحت خشبة ليصلبه، فلما رأى ذلك خرج على أتان له ليدعو عليه، فلما عاين عسكرهم قامت به الأتان فوقف فضربها، فقالت: لم تضربني وهذه نار قد منعتني أن أمشي، فرجع فأخبر الملك، فقال: لتدعون عليه أو لأصلبنك، فدعا على موسى بالاسم الأعظم أن لا يدخل المدينة فاستجيب منه، وبلغ ذلك موسى المنطق الله أن ينزع منه الاسم الأعظم (۱).

وقال وهب بن منبه نحو هذه القصة، وزاد فيها أن (بالق) ملك

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرى (٩/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر (تفسير مقاتل) (٢/ ٧٤)، وفيه (بلعام بن باعور بن ماث بن حراز بن أزر).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ٧٥).

(البلقاء) أرسل إلى (بلعام) يسأله أن يقدم عليه، فأبى وكانت له امرأة أشب منه، وكان يحبها، فحملته على القدوم عليه، فركب الأتان فأبت أن تتقدم فضربها، فكلمته، فقالت: إني مأمورة فلا تظلمني، انظر أمامك فنظر، فإذا بملك قد قطع الطريق عليه، فخر ساجدًا حتى انكشف عنه الملك، فانطلق لوجهه حتى قدم على القوم، فقرّب قربانًا، فتقبل الله منه وأعلمه أن موسى خيري، فانصرف وهو يصلي على موسى، في زالوا به حتى فتنوه، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَباً ٱلَّذِيّ ءَاتَيَّنَهُ ءَايَئِنا ﴾.

والآيات أولهن : الدعاء على موسى، فعزم الله له على الرشد [حتى أبي](١)، والآية الثانية : كلام الأتان، والثالثة : مقام الملك، والرابعة : تقبل القربان، والخامسة: إعلام الله إياه خبر موسى الطَّيِّة وقومه، فانسلخ من هذا كله وتركه عيانًا.

ومن قال : إنها نزلت في أمية بن أبي الصلت، قال : كان ابتداء أمره أنه كان قرأ الكتب، وعلم أن الله تعالى مرسل رسولًا في ذلك الوقت وظن أنه يكون ذلك الرسول، فلما أُرسل رسول الله عَنْ حسده، وكان قصد بعض الملوك، فلما رجع مر على قتلى بدر، فسأل عنهم، فقيل : قتلهم محمد .

فقال: لو كان نبيًا ما قتل أقرباءه، فلما مات أمية أتت أخته الفارعة رسول الله عَلَيْكُم، فسألها عن وفاة أخيها، فقالت: بينها هو راقد أتاه آتيان، فقعد أحدهما عند رأسه والآخر عند رجله، فقال الذي عند رجله للذي عند رأسه: أوعى ؟

قال : وعي .

قال : أزكي ؟ قال : أبي .

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

قالت: فقلت له: أريد بك خير فصر ف عنك، فلما أفاق، قال:

صائرٌ مرةً إلى أن يَرُولا كل عيش وإن تطاول دهـرًا ليتني كنتُ قبلَ ما قد بدا لي في قلال الجبال أرعى الوعولا/ (٢٧/ شاب فيه الصغير يومًا ثقيلا (١) إن يـوم الحساب يـوم عظيم

ثم قال لها رسول الله ﷺ أنشديني شعر أخيك قصيدته:

ولا شيء أعلى منك جدًا وأمجدُ لعزته تعنو الوجوه وتَسّجدُ وأنهـــار نــور حوله تَتَوقَّدُ ودون حجاب النور خلق مُؤَيَّدُ

لك الحمد والنعماء والفضل ربنا مليك على عرش السياء مهيمن عليه حجاب النور والنور حوله فلا بصر يسمو إليه بطرفه

وأعناقهم فوق السهاوات صَعَّدُ فرائصهم من شدة الخوف تَرعدُ مصيخون للأسهاع للوحي ركد وميكالذوالروحالقويالمسَدَّدُ<sup>(٢)</sup> ملائكة أقدامهم تحت أرضه قِيامٌ على الأقدام عَانُون تحته وسبط صفوف ينظرُون ورَاءه أميناهُ روحُ القدس جِبريل فيهم

وهذه قصيدة حتى أتت على آخرها، وأنشدته قصيدته الأخرى: فشقي معذب وسعيدٌ (٦)

يُوقَّفُ الناسُ للحساب جميعًا

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف مرسل:

أخرجه ابن عساكر في ( تاريخ دمشق ) (٩/ ٤٣٢) ؛ عن إسحاق بن بشر ، عن محمد بن إسحاق، عن الزهري ، عن سعيد بن المسيب ، وعن عثمان بن عبد الرحمن ، عن الزهري ، عن سعيد بن المسيب . . به .

وهذا إسناد ضعيف مرسل.

والأبيات في ديوانه (٥٤ - ٣٥٤) . .

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ، و ( البداية والنهاية ) للحافظ ابن كثير (٢/ ٨٤٢-٩٤٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر ديوانه (٩٧٣)، و ( نهاية الإرب ) (٣/ ٢٧٢)، و ( تفسير الثعلبي ) (٤/ ٦٠٣).

ثم أنشدته قصيدته التي يقول فيها:

عند ذي العرش يعرضون عليه يسوم يأي الرحمن وهو رحيم يسوم نأتيه مثل ما قال فردًا أسَعيدًا سَعادةً كنت أرجو أو تؤاخذ بها اجترمت فإني رب إن تعفُ فالمعافاة ظني

يعلم الجهر والسرار الخَفيّا إنه كان وعددُه مأتيًا ثم لابد راشدًا أو غويًّا أو مُهانًا مما اكتسبت شقيًا سوف ألقى من العذاب فَريًا أو تعاقب بريًّا ] (١)

فقال لها رسول الله ﷺ : « آمن لسانه وكفر قلبه » (٢) .

وقال عمرو بن الشريد [عن أبيه] (٣) صاحب رسول الله عَيْظَة : كنت مع رسول الله عَيْظَة : كنت مع رسول الله عَيْظَة في بعض المغازي، فقال لي : هل تروي من شعر أمية بن أبي الصلت ؟

قلت: نعم، فأردفني فركبت الناقة، فجعلت أنشده وهو يقول: «هيه»، حتى أنشدته أكثر من مائة بيت، فقال: «آمن لسانه وكفر قلبه» (٤٠٠.

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) انظر ما تقدم من المصادر، و (تفسير الثعلبي) (٤/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) في الأصل عمرو بن الشريد فقط، ولعل هناك سقط؛ فإن عمرو بن الشريد تابعي، وأبوه صحابي.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح، دون المقطع الأخير:

أخرجه البخاري في (الأدب المفرد) (۷۹۹)، ومسلم (۲۲۵۵)، والحميدي (۸۰۹)، وابن حبان (۵۷۸۲)، والطبراني (۷/ ۳۱۵) رقم (۷۲۳۸)، والبيهقي (۱۰/ ۲۲۲، ۲۲۷) عن سفيان بن عيينة .

وأخرجه أحمد (٤/ ٣٨٩) عن زكريا بن إسحاق.

وأخرجه الطبراني (٧/ ٣١٥) رقم (٧٢٣٩) عن روح بن القاسم.

ومن قال إنها نزلت في البسوس.

قال سعيد بن المسيب: كان رجل أعطي ثلاث دعوات مُستجابات وكانت له امرأة يقال لها: البسوس، وكان له منها ولد، فقالت له: اجعل لي منها ولو دعوة واحدة، فقال: لك منها واحدة، فها تريدين؟ قالت: ادع الله أن يجعلني أجمل امرأة في بني إسرائيل، فدعا لها فجعلت أجمل امرأة في بني إسرائيل، فدعا لها فجعلت اجمل امرأة في بني إسرائيل، فلها علمت أنه ليس فيهم مثلها رغبت عنه فغضب الرجل بني إسرائيل، فلها علمت أنه ليس فيهم مثلها رغبت عنه فغضب الرجل ودعا عليها فصارت كلبة نبّاحة، فذهب فيها دعوتان، فجاء/ بنوها، وقالوا : ليس لنا على هذا قرار، قد صارت أمنا كلبة نبّاحة والناس يعيروننا بها، ادع الله أن يردها إلى الحال التي كانت عليها.

فدعا فعادت كما كانت، فذهب الدعوات الثلاث فيها (١)، وهي الآيات، فهي البسوس .

وقال شداد بن أوس: سُئل عبادة بن الصامت عن هذه الآية، فقال: يُقال أنها نزلت في بلعام، ويقال في أمية، وليس كذلك، ولكن الله تعالى آتى قُريشًا آياته فانسلخوا منها ولم يقبلوا، فضرب الله لهم مثل القوم قبلهم؛ آتاهم الله آياته فلم يقبلوها؛ فأهلكهم الله، فحذر هؤلاء أن يكونوا مثلهم (٢).

ومن قال أنها نزلت في راهب بن صيفي، قال سعيد بن المسيب : كان أبو عامر بن النعمان الراهب، الذي سماه رسول الله عَيْكُمُ الفاسق، ترهب في الجاهلية، ولبس المسوح، فقدم المدينة، فقال لرسول الله عَيْكُمُ : ما هذا الذي جئت به ؟

(۸۲

جميعًا عن إبراهيم بن ميسرة، عن عمرو بن الشريد، عن أبيه ن قال: ردفت رسول الله على الله على الله الله الله الله المحديث، دون المقطع الأخير.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٢) انظر (الجامع لأحكام القرآن) للقرطبي (٩/ ٣٨٥).

قال: «جئت بالحنيفية دين إبراهيم»، قال: أنا عليها، فقال النبي عَلَيْكُم: «لست عليها، ولكنك أدخلت فيها من ليس منها»، فقال أبو عامر: أمات الله الكاذب طريدًا وحيدًا، فخرج إلى الشام وأرسل إلى المنافقين: استعدوا القوة والسلاح، وابنوا لي مسجدًا؛ فإني ذاهب إلى قيصر وآت بجند نخرج محمدًا وأصحابه من المدينة، فذلك قوله: ﴿ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَالتوبة: ٧٠١]، يعني انتظارًا لمجيئه، فهات بالشام طريدًا وحيدًا، واستجاب الله دعاء الرسول فيه.

قال عمرو بن دينار : سُئل عكرمة عن هذه الآية، فقال : « هذا وهذا »، يريد أنها ليست في خاصة (١) .

قال قتادة: هذا مثل لمن عرض عليه الهدى فلا يقبله (٢).

قال الحسن: هو المنافق دُعي إلى الحق أو لم يدع، وعظ أو لم يوعظ؛ كالكلب يلهث طرد أو ترك (٣).

قال ابن كيسان: نزلت في منافقي أهل الكتاب الذين كانوا يعرفون النبي عَمَالِهُ كما يعرفون أبناءهم (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: (تفسير الثعلبي) (٢٠٨/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٩/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: (تفسير الثعلبي) (٤/ ٣٠٨).

قال إمام المفسرين الطبري عظم :

<sup>«</sup>وأولى التأويلين في ذلك بالصواب تأويل من قال: إنها هو مثل لتركه العمل بآيات الله التي آتاها إياه، وأن معناه: سواء وعظ أو لم يوعظ في أنه لا يترك ما هو عليه من خلافه أمر ربه، كها سواء حمل على الكلب وطرد أو ترك فلم يطرد في أنه لا يدع اللهث في كلتا حالتيه.

واختلفوا في الآيات التي أوتي، فقال مجاهد : أوتي النبوة (١)، وقال : كان نبيًا في زمن موسى فحمله قومه (٢) ./

وروى منصور عن مجاهد، قال: هذا مثل الذي يقرأ القرآن و لا ينتفع بها فيه، فأتبعه الشيطان، أي: اقتصه وغره (٣).

وإنها قلنا ذلك أولى التأويلين بالصواب لدلالة قوله تعالى : ﴿ ذَالِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَئِنَا ﴾ ، فجعل ذلك مثل المكذبين بآياته، وقد علمنا أن اللهاث ليس في خلقة كل مكذب كتب عليه ترك الإنابة من تكذيب بآيات الله، وأن ذلك إنها هو مثل ضرب الله لهم، فكان معلومًا بذلك أنه للذي وصف الله صفته في هذه الآية، كها هو لسائر المكذبين بآيات الله مثل».

(جامع البيان) (٩/ ١٣٩).

(١) قال المصنف ﴿ فَ : وفي الآيات التي أوتيها ثلاثة أقوال :

أحدها : أنه اسم الله الأعظم، الذي تجاب به الدعوات، قاله السدي وابن زيد .

والثاني : أنها كتاب من كتب الله، قاله ابن عباس .

والثالث : أنه أوتي النبوة فرشاه قومه على أن يسكت، ففعل وتركهم على ما هم عليه، قاله مجاهد.

وهو غير صحيح؛ لأن الله لا يصطفي لنبوته إلا من يعلم أنه لا يخرج عن طاعته إلى معصيته . انظر : (النكت والعيون) (٢/ ٢٧٩) .

وقال ابن عطية ﴿ لَهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مُجَاهِدٍ ﴾ .

انظر : (المحرر الوجيز) (٢/ ٢٧٤).

(٢) انظر : (تفسير الثعلبي) (٤/ ٣٠٨) .

تنبيه : ترقيم الأصل (٢٧)، وبعده (٢٩)؛ فلعل هذا تصحيف أو سقط، والله أعلم .

(٣) قال الإمام الطبرى واله :

والصواب من القول في ذلك أن يقال: إن الله تعالى ذكره أمر نبيه ﷺ أن يتلو على قومه خبر
 رجل كان الله آتاه حججه وأدلته، وهي الآيات.

وقد دللنا على أن معنى الآيات الأدلة والأعلام فيها مضى، بها أغنى عن إعادته، وجائز أن يكون الذي كان آتاه ذلك (بلعم)، وجائز أن يكون أمية .

وكذلك الآيات إن كانت بمعنى الحجة التي هي بعض كتب الله التي أنزلها على بعض

وتبع واتبع واحد.

قرأ طلحة بن مصرّف : ﴿ فَاتَّبَعَهُ الشَّيْطَانُ ﴾ بالتشديد، وروي عن أبي عمرو مثله، قال الأخفش : ﴿ أَتَبِعه ﴾ : صار معه، واتّبعه : أخذ في إثره أدركه أو لم يدركه.

قال ابن كيسان: مثله كمثل الكلب؛ لأن الكلب أذل ما يكون إذا لهث، ومثل هذا الذي يكفر كالكلب؛ ﴿ ذَالِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَئِنا ﴾ لا يضرونك شيئًا، ﴿ فَأُقْصُصِ الْقَصَصَ ﴾ يعني بين لهم ما أنبأتك فيهم، ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٦].

وروى شيبان عن قتادة، يقول : اقرأ عليهم القرآن لعلهم يتفكرون في أمثال القرآن فيؤمنوا .

قوله سبحانه: ﴿ سَآءَ مَثَلًا ٱلْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْبِعَايَئِنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٧]، نصب على التمييز والحال، أي ساء المثل مثلًا، فقوله ﴿ مَثَلًا ﴾ حال من المثل المضمر، كما قال جرير:

أنبيائه فتعلمها الذي ذكره الله في هذه الآية، وعناه بها، فجائز أن يكون الذي كان أوتيها
 (بلعم)، وجائز أن يكون أمية؛ لأن أمية كان فيها يقال: قد قرأ من كتب أهل الكتاب.

وإن كانت بمعنى كتاب أنزله الله على من أمر نبي الله عليه الصلاة والسلام أن يتلو على قومه نبأه أو بمعنى السه الله الأعظم أو بمعنى النبوة، فغير جائز أن يكون معنيًا به أمية؛ لأن أمية لا تختلف الأمة في أنه لم يكن أوق شيئًا من ذلك .

ولا خبر بأي ذلك المراد وأي الرجلين المعني، يوجب الحجة ولا في العقل دلالة على أن ذلك المعني به من أي .

فالصواب أن يقال فيه ما قال الله، ويقر بظاهر التنزيل على ما جاء به الوحي من الله .

وأما قوله: ﴿فَآنْسَلَخَ مِنْهَا ﴾؛ فإنه يعني خرج من الآيات التي كان الله آتاها إياه، فتبرأ منها.

44)

## فنعم الزاد زاد أبيك زاد (١)

هذا إن جعلت ساء من فعل المثل، ورفعت القوم بدلًا من المضمر فيه، وإن حوّلت فعله إلى القوم ورفعتهم به كان انتصابه على التمييز، يريد ساء مثل القوم، فلما حولته إليهم خرج المثل مفسرًا كما تقول: قرّبه عينا، وضاق به ذرعًا، ومتى ما سقط التنوين من المميز انخفض بالإضافة، ويدلك عليه قراءة عاصم الجحدري والأعمش: (ساء مثل القوم) (٢).

قال الكلبي: بئس المثل ضرب للقوم ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنْنِنَا ﴾ بمحمد والقرآن، ﴿ وَأَنفُسَهُمْ كَانُواْ يَظْلِمُونَ ﴾ يضرون، ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ ﴾ لدينه؛ ﴿ فَهُو ٱلْمُهْتَدِى ﴾، ﴿ وَمَن يُضْلِلُ ﴾ عن دينه، ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْحَاسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٨] الذين خسروا الدنيا والآخرة.

قال ابن كيسان: من يتولى الله أمره وتنبيهه وإرشاده، فهو المهتدي، ومن يضلل يتولى الله ذمه؛ ﴿ فَأُوْلَكِكَ هُمُ الْخَيْسِرُونَ ﴾، قال أبو حاتم: يريد ساء مثلًا مثل القوم، فحذف، وأقام (القوم) مقامه، فرفعهم وكذلك، ﴿ وَسَعَلِ الْفَرْيَةَ ﴾ [يوسف: ٨٢]، يريد أهل القرية، فحذف الأهل، وأقام القرية مقامها/ في الإعراب.

قال أبو حاتم: وقرأ ﴿ ٱلْمُهْتَدِى ﴾ بالياء في هذا الموضع وفي جميع القرآن أبو جعفر ونافع، وكذلك نقرؤه بالياء في الوصل والوقف، بخبر الحذف في رؤوس الآي خاصة.



<sup>(</sup>١) انظر ( تفسير الثعلبي ) (٤/ ٩٠٣) ، والبيت في شرح ديوان جرير (٥٣١) .

<sup>(</sup>٢) انظر (إعراب القرآن) للنحاس (٢/ ١٦٤)، وقراءة عاصم الجحدري في القراءات الشاذة (ص: ٤٧).

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ ۚ لَهُمْ قُلُوبُ لَآ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَيُنُ لَآ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَآيسَمْعُونَ بِهَا أَوْلَتِهِكَ كَأَلْأَنْعُمِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

ومنها في الأعراف أيضًا قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّهَ كَثِيرًا مِنَ الْحِينَ وَٱلْإِنسِ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

هذه اللام تُسمى لام العاقبة، كقوله: ﴿ فَالنَّفَطَ مُوَ عَالُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَيَكُونَ لَهُ مَدُواً وَحَزَنًا ﴾ [القصص: ٨] فأخبر الله تعالى عما خلقهم له بعدما علم كفرهم.

البدو [ تنشد هذا البيت ] (١) :

أموالنا لذوي الميراث نجمعها ودورنا لخراب الدهر نبنيها (١)

وقال آخر:

ألا كل مولد فللموت يولد ولستُ أرى حيًا بحي يخلد (۱) وقال أبو العتاهية:

لدوا للموت وابنوا للخراب فكلكم يصير إلى الـتراب (١) وروي عن سعيد بن جبير أنه قال: هم أولاد الزنا، والله أعلم (٥).

قال الكلبي : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ ﴾ أي : خلقنا لجهنم خلقًا كثيرًا من

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) البيت في ديوان علي بن أبي طالب علين (٣٢١) ، شرح د/ يوسف فرحات ، وانظر (تفسير الثعلبي ) (١٣/٤) .

<sup>(</sup>٣) البيت لأبي العتاهية ، وهو في ديوانه (٨٢١) .

<sup>(</sup>٤) انظر ديوانه (٦٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (٩/ ١٤١).

الجن والإنس، ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ أي: لا يعقلون بها الخير والهدى، ﴿ وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ الخير والهدى، ﴿ وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ الخير والهدى، ﴿ وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ الخير والهدى، ﴿ أُولَيْهِكَ كَأَلْأَنْعَلِم ﴾ شبههم بالأنعام في المأكل والمشرب لا يعقلون شيئًا، ثم قال: ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُ ﴾ من الأنعام؛ لأن الأنعام مطيعة لله، والكافر غير مُطيع لله، ﴿ أُولَيْهِكَ هُمُ أَلْفَكُولُونَ ﴾ عن أمر الآخرة، وما فيها من العذاب.

وقال مقاتل: ﴿ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ الآية: يقول: ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم؛ فمن ثم لم تفقه قلوبهم ولم تبصر أعينهم ولم تسمع آذانهم، ثم ضرب لهم مثلا، فقال: ﴿ أُولَتَهِكَ كَالْأَنْعَنِمِ ﴾ يأكلون ويشربون ولا يلتفتون إلى الآخرة، كما تأكل الأنعام وتشرب ولا هم لها إلا الأكل والشرب، فهي لا تسمع ولا تعقل، كذلك الكافر، ثم قال يعني به كفار مكة: ﴿ بَلَ هُمُ أَضَلُ ﴾ يعني أخطأ طريقًا من الأنعام، ثم قال: ﴿ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴾ /؛ (٢٩ لأن الأنعام تعرف ربها وتذكره، وهم لا يذكرونه ولا يعرفونه (١).

قال عطاء: ﴿ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ يريد لا ترجو ثوابًا ولا تخشى عقابًا، ﴿ وَلَهُمْ أَعَيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا ﴾ سبيل الهدى، ﴿ وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ مواعظ الله والقرآن، ﴿ أُولَتِهِكَ كَالْأَنْعَلِمِ ﴾ يريد البقر والإبل والغنم، ﴿ بَلَ هُمْ أَضَلُ ﴾ يريد أن الأنعام تعرف ربها وتحذر الموت وليس عليها حساب، ﴿ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنْفِلُونَ ﴾ عما أعد الله لأوليائه من الثواب، وما أعد الله لأعدائه من العقاب.



<sup>(</sup>١) انظر (تفسير مقاتل) (٧٦/٢).

#### سورة يونس

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا كُمْآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلُطَ بِهِ عَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَلَمُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتَ وَظَلَ الْأَرْضُ رَخْرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتَ وَظَلَ الْأَرْضُ الْخَرُونَ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ الْمَالُ الْمَالُ الْيَلَا أَوْ نَهَازًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن الْمَلُهَ الْمَنْ مَنْ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَلِةِ الْمَوْمِ يَنْفَكَ رُونَ ﴾ [يونس: ٢٤]. لَمْ تَغْرَى إِلَّا لَمْشِ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَنْفَكَ رُونَ ﴾ [يونس: ٢٤].

ومنها في سورة يونس قوله جل ذكره: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ الآية [يونس:٢٤].

قال ابن عباس: ﴿إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ في بقائها وفنائها ﴿كُمَآهٍ ﴾ وهو المطر، ﴿ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ ﴾ فأنبت ما يأكل الناس والأنعام، فأما ما يأكل الناس فالبر وأشباهه، وما تأكل الأنعام فالحشيش وأشباهه، ﴿حَتَى إِنَا آخَدَتِ ٱلأَرْضُ رُخَوُفَهَا ﴾ زينتها من النبات وكان ذلك زينة الأرض، ﴿ وَأَزَّيَّنَتُ ﴾ تعني بنباتها وحرثها، ﴿ وَظَرَبَ آهَلُهَا ﴾ أهل الزرع والثهار، ﴿ أَنَّهُمْ قَنْدِرُونَ عَلَيْهَا ﴾ يعني على الغلة وأنها ستتم لهم، ﴿ أَتَهُمْ أَنْ لَيْلًا أَوْنَهَا رُكُ أَي عذابنا، ﴿ فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا ﴾ كحصيد السيف، ﴿ كَأَن لَمْ تَغْرُ ﴾ تَعْمُر؛ كذلك مثل الدنيا وما فيها لا يبقى كها يبقى هذا الزرعُ ، ﴿ كَذَلِكَ مُثْلُ الدنيا وما فيها لا يبقى كها يبقى هذا الزرعُ ، ﴿ وَكُذَلِكَ نُفَصِلُ ٱلْآئِينَ ﴾ القرآن، ﴿ لِقَوْمِ ينَفَكَرُونَ ﴾ في الدنيا والآخرة (١٠).

قال قتادة : ﴿ وَأَزَّيَّنَتُ ﴾ أَنْبَتَتْ وحَسُنَتْ ('')، ﴿ كَأَن لَمْ نَغْنَ ﴾ تنعم بالأمس، وقال : ﴿ زُخْرُفَهَا ﴾ بهجتها (").

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٩/ ١١٤-١١٥)، عن عطاء، عن ابن عباس عبيض بنحوه، وإسناده ضعيف منقطع .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري (۹/ ۱۱۵)، وعبد الرزاق، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ؛ كما في
 (الدر المنثور) (۲/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

قال الضحاك: حُسنها.

قال أبو العالية : جَمَالُها .

﴿ وَٱزَّيَّنَتَ ﴾ تَزينت، ﴿ وَظَلَ آهَلُهَا ﴾ يعني أرباب الأرض، ﴿ وَظَلَ آهُلُهَا ﴾ يعني أرباب الأرض، ﴿ أَنَهُمُ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا حَصِيدًا ﴾ ﴿ أَنَهُمُ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَا حَصِيدًا ﴾ يعني المحصود حُطامًا هشيًا، ﴿ كَأَن لَمْ تَغْنَ ﴾ تكن بالأمس.

قرأ عاصم وأبو عمرو وحمزة والكسائي (وازَّيَّنْت)/مُشَدَّدةُ الزاي، وذكره أبو حاتم عن مجاهد وأهل المدينة واختاره أبو عبيد وابو حاتم، وتصديقها في قراءة ابن مسعود (وتزيَّنت).

قال أبو عُبيد : وكذلك أصلها في العربية إلا أنها كتبت على الإدغام، فجرت القرءاة عليها .

وقال أبو عُبيد: ورُويت عن أبي العالية وأبي حازم والأعرج (وأزينَت) مقطوعة الألف ساكنة الزاي، وكذلك ذكر أبو حاتم عن الشعبي والحسن وجماعة.

وقال عوف بن أبي جميلة: كان أشياخنا يقرؤونها: (وازّيأنت)، كقولنا: «ادهأم الفرس»، وكذلك قرأ الضحاك على وزن: الحمارَّت (١).

قال أبو حاتم: وذكر لي أن مروان بن الحكم قرأ على المنبر: ﴿ فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْرَ بِأَلاَمُسِ ﴾، وما كان الله ليهلكها إلا بذنوب أهلها (٢٠).

ثم قال : قد قرأها، وما هي في المصحف، فقال عباس بن عبد الله بن

<sup>(</sup>۱) ينظر: القراءات الشاذة (ص: ٥٦)، و(المحتسب) (١/ ٣١١)، و (المحرر الوجيز) (٣/ ١١٤)، و (الدر المصون) (٦/ ١٧٨ – ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) هذه القراءة أنكرها الإمام ابن كثير على في (تفسير القرآن العظيم)، وقال: «هذه قراءة غريبة، وكأنها زيادة للتفسير ».

عباس: كان ابن عباس يقرؤها هكذا، فأرسل مروان إلى ابن عباس فسأله، فقال: أقرأنيها أبي هكذا.

قال الأخفش: ﴿ وَٱزَّيَّنَتُ ﴾ يريد تزينت؛ فأدغم التاء في الزاي لقرب المخرجين، فلم سكن أولها زيد فيها ألف (١).

قال أبو عبيدة : (الحصيد) : المستأصل.

قال قطرب: قرأ أبو العالية (وأزينت)؛ فقطع الألف، أي: أتت بالزينة، كقولهم: أحمد، وآدم، وأذكرت المرأة وآنثت.

[ وقالت امرأة من العرب ] <sup>(۲)</sup>:

وما أبالي أن أكون محمقه إذا رأيت خصيه معلقه

﴿ فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا ﴾، أي : مجذوذة مستأصلة من الأرض، ﴿ كَأَن لَمْ لَغَنَ بِاللَّهُ مَنِ اللَّهُ اللَّهُ ا تَغْنَ بِاللَّمْسِ ﴾، والقراءة بالتاء لتأنيث الأرض، وقرأها قتادة بالياء : ذهب إلى الزخرف.

ولمَّا قرأ قتادة هذه الآية، قال : « إي والله، لمن تشبث بالدنيا وقرب، توشك الدنيا أن تلفظه وتفضى منه وتفارقه، أعجب ما تكون إليه » (٣) .



<sup>(</sup>١) انظر معاني القرآن للأخفش (١/ ٣٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٣) ينظر : (المحرر الوجيز) (٣/ ١١٤)، و (الدر المصون) (٦/ ١٧٨).

#### سورة الرعد

قال تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةُ إِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبُدُ ارَّابِيَا وَمِمَّا يُوفِيدُ إِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلُ ٱلسَّيْلُ زَبُدُ ارَّابِيا أَقَا يُوفِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِثْكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَالَةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [الرعد: ١٧].

ومنها في سورة الرعد؛ قوله تعالى: ﴿ أَنزُلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءٌ ﴾ [الرعد:١٧].

قال أبو الحسن علم الله عنه الله الله الله الله والمخرج؛ لغموضه، ( لأنه أمثال متداخلة بعضها في بعض، وأنا أشرحها بحيث يزول الشك عنها إن شاء الله .

قوله: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الرعد: ١٦]؛ فإن أجابوك فقالوا: الله، وإلا فقل أنت: الله خالقها، قل لهم: ﴿ أَفَا تَغَذَّتُم مِن دُونِهِ اَوْلِيا آه ﴾ يعني من دون الله ﴿ أَوْلِيا آه ﴾ في العبادة، يعني الأصنام، ﴿ لا يَمْلِكُونَ ﴾ لا يقدرون لأنفسهم، ﴿ نَفْعًا ﴾ خيرًا، ﴿ وَلا ضَرًا ﴾ سوءًا، ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ أي، لا يستوي المؤمن والكافر، ﴿ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلظُّلُمُ اللّهُ مَعْلُوا يَلَهِ شُرِكا مَ خَلَقُوا كَخَلَقِهِ وَنَشَبُه ٱلْخَلُقُ عَلَيْهِم ﴾، فقالوا: هذا من خلق الله وهذا من خلق الأصنام، وهل كان هذا قط، ﴿ قُلِ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ منشئه وموجده ومخترعه، ﴿ وَهُو ٱلْوَعِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ فهر الخلق بالفناء والموت.

وهذا مثل ضربه الله لآلهتهم؛ فلما ضربه لهم سكتوا ولم يجيبوا، فقال الله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّـٰرُ ﴾ [الرعد: ١٦]؛ قهر خلقه بالموت.

﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾؛ قال ابن عباس: هذا مثل ضربه الله للحق

والباطل، يقول: أنزل الحق من السماء ماء، فسالت أو دية بقدرها.

يقول: احتملته القلوب بأهوائها (۱)، واحتمل السيل زبدًا رابيًا، يقول: احتمل الهوى باطلًا كثيرًا، ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية، يقول: ومن جواهر الأرض: الذهب والفضة والصُفر وَالشبه التي تَلبسُ، وتتخذ منها الأواني لها خَبثُ مثل زبد الماء، فكما لا يُنتفع بالزبد والخبث كذلك لا ينتفع بالباطل، وكما ينتفع بالحلو والماء الصافي تحت الزبد كذلك ينتفع بالحق، وأما الزبد فيذهب جفاء، أي: يذهب كما جاء وأما ما ينفع الناس من الماء فيمكث في الأرض، أي: يبقى فيها.

قال حمزة بن عبد المطلب عيش :

ذهب الكفر جفاء فاعلموا إنها الكفر ضلال يمحق قال مقاتل بن سليمان (٢): ﴿ أَنزَلَ مِن السَّمَاءِ مَا مُ فَسَالَتَ أَوْدِيَهُ إِقَدَرِهَا ﴾ قال مقاتل بن سليمان (٢): ﴿ أَنزَلَ مِن السَّمَاءِ مَا مُ فَسَالَتَ أَوْدِيهُ إِقَدَرِهَا ﴾ الصغير على قد صغره، والكبير على قدر كبره، ﴿ فَأَحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدُارًابِيا ﴾، (٣١/أي: عاليًا، ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّادِ ﴾ الذهب والفضة والرصاص والحديد والصَّفر والشبه، لها خبث مثل زبد الماء، لا ينتفع به، فمثل الأودية مثل القلوب، ومثل السيل مثل الأهواء، ومثل الحلي الذي يبقى في الكير، والماء الصافي الذي يبقى في الأرض مثل الحق، ومثل الخبث الذي ينفيه الكير

<sup>(</sup>۱) انظر: (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ١٠٦)، وقد أنكر الإمام ابن عطية هذا القول، فقال في (المحرر الوجيز) (٣/ ٣٠٨): « وهذا قول لا يصح والله أعلم عن ابن عباس هيئينه؛ لأنه ينحو إلى أقوال أصحاب الرموز، ولا وجه لإخراج اللفظ عن مفهوم كلام العرب لغير علة تدعو لذلك ».

<sup>(</sup>٢) انظر : (تفسيره) (٢/ ٣٧٤) لكنه باختصار ! وما أدري أبه سقط ؟ أم المصنف ينقل بالمعنى ؟

مثل الباطل، فكما لا ينفع الزبد والخبث أهلهما في الدنيا، كذلك لا ينفع الباطل أهله في الآخرة، وكما ينفع الماء الصافي (١) من الجواهر في الكير أهلها في الدنيا، فكذلك الحق ينفع أهله في الآخرة، ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ﴾ يابسًا لا يُنتفع به، ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُ فِ ٱلأَرْضِ ﴾: يعني الماء الصافي يُشرب ويُستقى منه ونسقي الزروع والكروم والدواب.

قال المبرد: فيذهب جُفاء، أي: ملقى مطروحًا من قول العرب: أجفأت القدر: إذا رمت بزبدها، وجفأت الرجل إذا صرعته (٢).

قال قتادة: هذه ثلاثة أمثال في مثل واحد، فقوله: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ فَسَالَتُ آوَدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ الصغير منها والكبير، فشبه نزول القرآن بالماء ينزل من السهاء، وشبه القلوب بالأودية والأنهار، فذو العلم على قدر علمه، وذو الجهل على قدر جهله؛ فهذا مثل.

ثم شبه وساوس الشيطان ومخايل النفس والخطرات الفاسدة بالزبد يعلو الماء، فها يقع في النفس من الوهم والفُضول فمن ذاتها لا من ذات الحق، يقول: فكما يذهب الزبد باطلًا ويبقى صفو الماء، كذلك تذهب مخايل النفس ووساوس الشيطان ويبقى الحق كما هو، فهذا مثل ثان.

والمثل الثالث: قوله ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ ﴾ له خبث مثل زبد الماء فكذلك يذهب خبث الجواهر وتبقى خلاصتها وصفوتها كذلك يذهب الجهل والوهم ويبقى العلم والفهم، فهذا المثل الثالث (٣).

<sup>(</sup>١) في الأصل كلمتان لم أستطع قراءتهما .

<sup>(</sup>٢) انظر مادة (برد) في القواميس.

<sup>(</sup>٣) ذكره المصنف في (النكت والعيون) (٣/ ١٠٦) بدون عزو، وأخرجه الطبري (١٣/ ١٤٠) عن قتادة .

[ قال السدي : هذا ] (١) في الشك واليقين، فقال في الشك ما قيل في الخبث/ والزبد، ويقال في اليقين ما قيل في الخبث/ والزبد، ويقال في اليقين ما قيل في الحلي والماء الصافي .

قال القتيبي: يقول: إذا ظهر الباطل على الحق في بعض الأحوال، فإن الله تعالى سيمحقه ويبطله، ويجعل العاقبة للحق وأهله، ومثل ذلك مطرٌ جَود أسال الأودية بقدرها الصغير والكبير.

قوله: ﴿ فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدُا رَّابِيًا ﴾ على الماء، ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ﴾ يعني الفلز وجواهر الأرض التي تدخل الكير ويوقد عليها النار، لها خبث يعلوها كزبد الماء.

أما الزبد فيلقيه الماء فيتعلق بالشجر وجنبات الوادي، كذلك خبث الفلز يقذفه الكير، فهذا مثل الباطل، وأما الماء الصافي الذي ينفع أهله، فهو مثل للحق (٢).

وقرأ رؤبة بن العجاج: (جفالًا) من قول العرب: جفلت الريح السحاب: إذا ذهبت فيه، وأجفل الظليم عدوه: إذا أسرع فهو إجفيل، وهذا غريب في الأفعال، ونظيره: أصلت السيف فهو إصليت: إذا مضى، قال الشاعر:

# كأنني سيف به إصليت

وقوله سبحانه : ﴿ كُذَٰلِكَ يَضَرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِمُ ﴾ [الرعد: ١٧ - ١٨] يعني للذين قاموا على الإيهان .

وقوله: ﴿ ٱلْحُسِّنَىٰ ﴾ يعني: الشهادة .

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل، ثم نضد مكانها.

<sup>(</sup>٢) انظر : تأويل مشكل القرآن (٣٢٦) .

قال أبو الحسن : واختلفت الناس في الآية؛ فمنهم من يجعل الذين استجابوا من صلة ما مضى من الآية، وتقديره : كذلك يضرب الله الأمثال للمستجيبين لرجم .

وقال آخرون : تم الكلام عند قوله : ﴿ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ ثم استأنف، فقال : ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ ﴾ يعني الثواب في الجنة .

وهذا القول أعجب إلى ونظيره: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ ويؤيد هذا قوله في عقبه: ﴿ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَبِيعًا ﴾ إذا رأوا ثواب المستجيبين ﴿ وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَاَفْتَدَوْا بِلِي ﴾ الله أَوْلَيْكَ لَمُمْ سُوّة الْجِسَابِ ﴾ يعني شدة الحساب، ﴿ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنّم ﴾ مصيرهم إليها، ﴿ وَيِشْسَ اللّهادُ ﴾ يعني الفراش فرشوا لأنفسهم.

قال الحسن: ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنَى ﴾، يعني: الجنة للمسلمين (١).

﴿ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ ﴾ يعني : الكفار، ﴿ لَوَ أَنَ لَهُم مَّا فِ ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُۥ ﴾ ضعفه، ﴿ مَعَهُۥ ﴾ ليفتدوا به، ليفادوا به أنفسهم، ﴿ أُولَئِكَ لَمُمْ ﴾ شدة الحساب في الآخرة .

فهذا ما حفظنا من أقوال المفسرين في الآية، ولم يشرحوها متقصاة، وأنا بحمد الله أشرحها بحيث لا مُستزاد إن شاء الله .

فيقول سبحانه: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتَ أَوْدِيَةُ بِقَدَرِهَا ﴾، أي : سال في كل واد من السيل بقدر سعته، والرابي : العالي، ﴿ كَلَالِكَ يَضَرِبُ ٱللَّهُ اللَّحَقَ وَٱلْبَاطِلَ ﴾، يعني : أهل الحق والباطل، ويُقال : محكم القرآن ومتشابهه، (١) أورده المصنف في (النكت والعيون) (٢/ ٤٣٢)، ولم يعزه للحسن عِلى .

ويقال الحقائق والمجازات .

وفي هذه الآية مثلان مَثَّل الله بهما ثلاثة أشياء:

القرآن والنبي والعلم؛ فأما مثل القرآن: فإن الله تعالى ضرب مثل: نزول جبريل؛ بالقرآن بنزول الملائكة بالمطر، وشَبّه القرآن بالمطر، فقال: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السّمَاءَ مَآ اللّهُ عَني أَنزِل الملائكة من السّماء بالماء كذلك أنزل جبريل بالقرآن، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ الآية.

﴿ فَسَالَتُ أَوْدِيَةً بِقَدَرِهَا ﴾ أي : في كل واد بقدر سعته، شبه الوادي بالقلب، يعني : وانتفع واتعظ كل قلب بقدر عقله والمعرفة به، وبقدر تفكره واستدلاله، والاحتجاج إلى نفعه، والحِسبةُ في استهاعه، فكها أن كل واد زادتْ سعته زاد الماء فيه، كذلك كل قلب زاد عقله وفكرته ومعرفته وحسبته زاد الانتفاع بالقرآن ولمواعظه.

﴿ فَأَحْتَمَلُ السَّيْلُ زَبِدًا رَّابِيًا ﴾ معناه أن السيل يعلوه، كذلك القرآن فيه آيات متشابهات ظاهرها خلاف باطنها، وكها أن الزبد على السيل ظاهر مخالف ظاهره خلاف باطنها، وهي مخالف ظاهره خلاف باطنها، وهي المتشابهات، ومثل المتشابه مثل السيل الذي على رأسه الزبد (۱)، وكها أن الماء/كان تحت الزبد وإن علاه الزبد ظاهرًا، كذلك باطن القرآن والمتشابه (٣٢/ بالفعه، وإن كان ظاهره خلاف ذلك، وكها أن من اكتفى بالزبد الظاهر على

<sup>(</sup>۱) انظر : (النكت والعيون) (۱۰٦/۳)، و (الجامع لأحكام القرآن) (۱۲/ ٥٠)؛ فقد أشار لبعض ما سطره المصنف .

بيد أن ما يدندن إليه المصنف إشارة إلى تفسير القرآن بالباطن مما قد يخل بالمعنى، ومن ثم التكلف الزائد من أجل إتمام المعنى، وهذا قد نهى الشرع عنه كها هو معلوم .

فلو اكتفى بها ورد عن النبي عَيْكُ وأصحابه ﴿ فَهُ وَتَلاَّمُيذُهُمْ رَحْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ لَكُفَّى .

الماء لا يصل إليه من نفع الماء شيء، ويبقى العطش فيه، فيهلك، كذلك من اتبع ظاهر القرآن لا يصل إليه نفعه ومواعظه، وتبقى الضلالة فيه فيهلك، وكما أن من اعتبر بالزبد الظاهر ولا يعتبر بالماء الباطن تحت الزبد، لا يصل إلى نفع الماء والزبد حائل بين الماء وطالبه، كذلك المتشابهات حائلة بين القرآن ومستمعه، وإنها ضرب الله هذا المثل ليعلم العباد أن القرآن يدل على الامتحان، وأن الاعتبار بباطنه واجب (۱).

وقوله : ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنِعِ زَيَدٌ مِثْلُهُ ﴾ هي الجواهر (٢).

معناه: أن القرآن أُنزل من السهاء كالجواهر التي أخرجت من الأرض، فكها أن الذهب والفضة كامنان في الجوهر، والخبث والنخالة حائلان بينها وبين طالبهها، كذلك دلائل بعض آي القرآن وأحكامه باطنه وظاهره حائل بينهها وبين طالبهها، وإذا أُدخل النار استخرج الذهب والفضة من الخبث والنخالة، كذلك إذا تفكر في القرآن ونظر بالتدبر استخرج الحجج والمنافع منه، وكها أن الناظر الجاهل بالجواهر ينظر إلى ظاهر الجواهر فلا يشتريها بثمنها، كذلك الناظر الجاهل بالقرآن ينظر إلى ظاهر بعض آي القرآن فلا تنفعه، وكها أن الذهب والفضة لا يستخرجان من الجواهر إلا بعد الامتحان الشديد، كذلك لا يستنبط علم بعض القرآن إلا بنظر ثاقب وفكرة لطيفة.

وقوله سبحانه : ﴿ كُنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ ﴾ يعني : يُبين الله

<sup>(</sup>۱) ليس كذلك، وقد ذم أهل العلم من سلك هذا المسلك ذمًا شديدًا، وإذا أردت المزيد فعليك بـ (عجموع الفتاوى) لشيخ الإسلام على (١٣/ ٢٣٢-٢٦)، فقد أفاد وأجاد، فدونك البحر فاغترف لكن على مهل حتى تنتفع، والله الهادي إلى سواء السبيل.

<sup>(</sup>٢) قال المصنف في (النكت والعيون) : « الذهب والفضة المعنى واحد » .

الاعتبار بباطن آي القرآن، والاعتبار بظاهرها: ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَّكُ فِي القرآن يقرأ وَأَمَّا مَا يَنفعُ النَّاسَ فَيَمَّكُ فِي الْأَرْضِ ﴾، يعني: أن ظاهر بعض آي القرآن يقرأ كما هو فيترك، ويعتبر بباطنها لينتفع بحقائقها، ﴿ كَنَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ ﴾ يصفُ الله الأمثال للذين أجابوا الله فيها/ دعاهم إليه من التصديق لكتابه، والبحث عن أحكامه (١).

وأما مثل النبي عَيْنِ في هذه الآية، قال الله تعالى: شبه إرسال محمد عَيْنِ الله بالملائكة كذلك أرسل محمدًا عَيْنَ الله بإرسال المطر، فكما أن الله تعالى أنزل المطر بالملائكة كذلك أرسل محمدًا عَيْنَ إلى الخلق بإرسال جبريل عَلِيَكُم إليه .

وشبه المطر بالنبي عَنْ فَكَمَا أَن الأرض ميتة إذا منع المطر عنها، فإذا مطرت صارت حية، كذلك أهل الأرض أموات في الديانة في حال فقدان الرسل فإذا أرسل إليهم الرسل صاروا أحياء، وكما أن أهل الأرض لا يصلون إلى نفع الأرض إلا بالغيث، فكذلك لا يصلون إلى صلاح أنفسهم في الديانة والشريعة إلا بالرسل.

قوله تعالى: ﴿ فَسَالَتَ أَوْدِيَةً بِقَدَرِهَا ﴾ أي بقدر سعتها، فشبه الوادي بالناس، يعني فانتفع به وبمواعظه كل إنسان بقدر همته والنظر إلى دلائله، وكما أن الماء يزيد في الوادي بزيادة الوادي في السعة، كذلك نفع النبي عَمَالِلَهُ يزيد في الناس لزيادة هممهم، وكما أن الوادي إذا كان غير واسع لا يجري فيه كثير من الماء كذلك الإنسان إذا لم تكن له همة وحاجة يصل إليه نفع النبي عَمَالِكُ .

وقوله تعالى : ﴿ فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ﴾ معناه أن السيل ظاهره زبد غير نافع وبأطنه ماء نافع، كذلك النبي عَيْلِكُ ظاهره صورة الإنسان غير دال

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم على (التفسير بالباطن).

على صدقه ونبوته، ودلائله أول شيء على صدقه ونبوته، وكما أن الماء صاف تحت الزبد وإن كان ظاهره غير ما كذلك احتجاجه ودلائله أدل شيء على صدقه وإن كانت صورته لا تدل.

وإنها ضرب الله هذا المثل ليُعلم أن صُورَة الرسل غير دالة على صدقهم في قوله تعالى: ﴿ وَمِمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النّادِ ﴾ الآية، / شبه الجواهر بالنبي عَلَيْكُم، (٣٣) وشبه الأحجار بالخلق، ومعناه أن النبي عَلَيْكُم فيها بين الخلق كالجواهر فيها بين الأحجار، وكها أن الذهب والفضة كامنان في الأحجار، والخبث والنخالة حائلة بينها وبين طالبها؛ لأن ظاهرهما غير ذهب وفضة، كذلك دلائل النبي عَلَيْكُم باطنة في أحواله وصورته حائلة بينها وبين طالبها، فإذا أدخل الجواهر في النار استخرج الذهب والفضة منها، كذلك إذا اعتبر بدلائله عرف بها صدقه ونبوته، وكها أن الناظر الجاهل بأمر الجواهر إذا اعتبر بظاهرها لم يشترها بثمنها كذلك الناظر الجاهل بأمر النبوة ينظر إلى صورة النبي عَلَيْكُم وجدها وهي لا تدل، فيمتنع عن قبوله والإقرار به .

قوله تعالى : ﴿ كُذَاكِ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقُّ وَٱلْبَطِلَ ﴾ يعني : الاعتبار بصورة محمد يَنْ الله واحتجاجه .

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآ ا ﴾ يعني أن ظاهر صورة النبي علي الله عتبر به ويعتبر بباطنه، وهو احتجاجه ودلائله، وكما أن الماء باق نفعه في الأرض لا يضره الزبد فوقه كذلك دلائل محمد عَلَيْكُ نافعة لمن اعتبر بها؛ لأنها توجب صدقه ونبوته، ﴿كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللهُ ٱلأَمْثَالَ ﴾ للذين استجابوا لله فيها دعاهم إليه من التصديق بمحمد عَلَيْكُ والاعتبار بدلائله.

وأما مثل العلم في هذه الآية؛ فإن الله تعالى شبه المطر النازل من السماء

بالعلم الذي يعلم عباده، فكما أن المطر لا ينزل إلا من السماء كذلك العلم لا يحدث في الأرض إلا بوحي من السماء، وكما أن المطر به صلاح الأرض كذلك العلم به صلاح الخلق، وكما أن الزرع لا ينبت إذا فقد المطر كذلك الخيرات/ لا توجد مع فقد العلم، وكما أن المطر لا يُطلب إلا من السماء، كذلك العلم لا يكون إلا من قبل الخالق، وكما أن في نزول المطر إفراغًا من الرعد والبرق، وفرجًا من الراحة والفرج، كذلك في العلم مخافة ورغبة بالوعد والوعيد، وكما أن المطر بعضه أنفع من بعض كذلك العلوم بعضها أنفع من بعض، وكما أن المطر إذا كان في غير أوانه لا ينفع كذلك العلم إذا طلب من غير أهله لا ينفع .

قوله تعالى : ﴿ فَسَالَتُ أُودِيَةً بِقَدَرِهَا ﴾ يعني فاحتمل كل إنسان بقدر طلبته وعنايته، وكمال أن جري الماء في الوادي لا ينفعه إذا لم يبق الماء فيه، كذلك جري العلم على لسان العالم لا ينفعه إذا لم يعمل به .

قوله سبحانه: ﴿ فَاحْتَمَلُ السَّيْلُ زَبَدُا رَّابِيًا ﴾، معناه أن الزبد يعلو الماء فيحول بينه وبين وارده، كذلك شهوات النفوس تحول بين العلم وطالبه، وكما أن من اكتفى بالزبد الكدر ولا يبحث عن الماء الصافي لا يصل إلى نفع الماء، كذلك من اكتفى بظاهر ما سمع من العلوم ولا يبحث عن حقائقها لا يصل إليه من نفع العلم شيء، وإنها ضرب الله هذا المثل لِيُعلم الناس كيفية طلب العلم.

قوله سبحانه: ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ ﴾ الآية، معناه أن العلم والحكمة يُطلبان من أهلهما كما أن الذهب والفضة يطلبان من حجارة الجوهر، شبه العلم بالذهب والفضة، وشبه العلماء بالجواهر فكما أن في الذهب والفضة

تفاوتًا بعضهما أنقى من بعض كذلك في العلماء تفاوت، بعضهم أكثر علمًا وأصفى، وكما أن في إخراج الذهب والفضة من الأحجار مشقة، كذلك العلم والحكمة في طلبهما تعب ومشقة، وكما أن الجواهر تستخرج المنافع منها بامتحانها/ وإحراقها، كذلك تستخرج العلوم بالسؤال، وكما أن الذهب (٣٤ والفضة أفضل من سائر الجواهر، كذلك علم التفسير والدين والشريعة أفضل من سائر العلوم.

﴿كَذَٰلِكَ يَضۡرِبُ ٱللَّهُ ٱلۡحَقَّ وَٱلۡبَطِلَ ﴾ يعني الاحتجاج والدلائل والقصص والأخبار .

﴿ فَأَمَّا ٱلرَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءَ ﴾ يعني: أن طلب الأحاديث والأقاصيص والأسمار يترك ويطلب أحكامها؛ لأن نفعها أعم وأكثر، وكما أن الماء نفعه باق وزبده كذلك علم الدلائل باق، وطلب الأقاصيص ذاهب.

﴿ كَذَٰلِكَ يَضَرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴿ لَا لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ﴾ كذلك يعني فيما ندبهم إليه من طلب العلوم والدلائل والذين لم يستجيبوا له فيما دعاهم إليه (١)



<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم على مسألة (تفسير القرآن بالباطن).

### «سورة إبراهيم»

قال تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَتِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادِ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيعُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٌ ذَالِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ [إبراهيم:١٨]

ومنها في سورة إبراهيم؛ قوله تعالى : ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ ﴾ [إبراهيم : ١٨] الآية .

قال الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس (۱): هذا مثل ضربه الله للذين كفروا، يقول: صفة أعمال الذين كفروا في الآخرة كرماد اشتدت به الريح فذرته في يوم عاصف شديد ريحها، ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ﴾ من هذا الرماد الذي ذرته الريح، ذلك هو الضلال البعيد: الخطأ الطويل (۲).

قال الضحاك: شبه الله أعمال الكفار بالرماد الذي أصابته الريح.

قال أبو عبيدة : العاصف والقاصف : الريح الشديدة .

قال الفراء: أضاف المثل إلى الكافرين، والمثل للأعمال دونهم، ومجازه: مثل أعمال الذين كفروا بربهم كرماد، ونظيره: ﴿ اللَّذِي ٓ [أَعُطَى ] (٣) كُلَّ شَيْءٍ خُلْقَهُ, ﴾ [طه: ٥٠]، معناه: أحسن خلق كل شيء ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودًةً ﴾ [الزمر: ٦٠] معناه:

<sup>(</sup>١) أورده المصنف بمعناه في (النكت والعيون) (٣/ ١٢٨) بدون عزو .

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

إسناد المصنف فيه الكلبي، وتقدم ذكر حاله، وأخرجه الطبري (١٣/ ٢٠٢) وإسناده ضعيف منقطع .

<sup>(</sup>٣) بالأصل (أحسن)، وهذا خطأ فاحش.

ويوم القيامة ترى وجوه الذين كفروا مسودة، قال: وإن شئت جعلت المثل صلة فقلت: الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد (١).

قال سيبويه <sup>(۲)</sup> : فيه/ إضهار : (ومما نقص عليك مثل الذين كفروا (۳۵ بربهم)، ثم ابتدأ وقال : (أعمالهم كرماد) .

قال أبو الحسن : والحاصل من الآية أن الكافر لا ينتفع بعمله كما أن الرماد الذي ذرته الريح لا ينتفع به .

وقوله: ﴿ أَشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيمُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ ﴾ والعاصف: ليس من نعت اليوم، ولكنه وصف اليوم به للجوار، قال الفراء والقتيبي: إن شئت قلت في يوم ذي عصوف، وإن شئت قلت: في يوم عاصف الريح (٣).

قال أبو حاتم سهل بن محمد: هذا من كلام العرب، قال الله تعالى: ﴿ بَلۡ مَكُرُ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ [سبأ: ٣٣]، والليل والنهار لا يمكران، وقال: ﴿ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ [يونس: ٦٧]، وإنها يمكر ويبصر فيه، والعرب تقول: يوم ماطر ومغيم، وليل فلان نائم، ونهاره صائم، وهذه الأفعال إنها تكون في النهار والليل؛ فأضيفت للمجاورة إليهها، قال الشاعر:

## يومين غيمين ويومًا شمسًا (٤)

يعني أن الغيم والشمس في اليوم، وكذلك يُضيف العرب الشجاعة والجبن والفجور إلى اليوم، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) انظر معاني القرآن للفراء (٢/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) الكلام بمعناه لا بمبناه، انظر (الكتاب) (١٤٣/١).

<sup>(</sup>٣) انظر : معاني القرآن للفراء (٢/ ٧٣) .

<sup>(</sup>٤) البيت في ( معاني القرآن ) بدون نسبة .

ولما رأيتُ القوم تترى أثائجًا علمتُ بأن اليوم أحمس فاجر (۱) ومعناه: مفجور فيه، والأثائج: الجهاعات.

وقوله سبحانه: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾؛ لأن كسبهم في غير إيمان، ﴿ ذَلِكَ هُو ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ الخطأ الطويل.

قال أبو عبيد عن الكسائي: إنها ارتفعت الأعمال بالخير الذي بعدها، وهو قوله تعالى: ﴿كُرَمَادٍ أَشْتَدَّتَ بِدِ ٱلرِّيحُ ﴾ فصارت رفعًا بالاستئناف ولم تنخفض بمثل.

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةُ طَيِّبَةً ﴾ [إبراهيم: ٢٤] الآية .

قال ابن عباس ﴿ عَفُ : يقول : ألم تخبر كيف يبين الله مثلا ﴿ كَلِمَةُ طَيِّبَةُ ﴾ هي شهادة أن لا إله إلا الله، نظيره : ﴿ وَهُ دُوّا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [الحج : ٢٤]، و ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكِارُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [فاطر ١٠]، ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾، وهو المؤمن، ﴿ أَصَلُهَا ثَابِتُ ﴾ يعني أن/ المعرفة ثابتة في قلب (٣٥/ بالمؤمن، كما أن أصل الشجرة ثابت في الأرض (١٠).

﴿ وَفَرُعُهَا فِي ٱلسَّكُمَآءِ ﴾ يعني أغصان الشجرة عالية في السهاء، وهو الهواء، كذلك الشهادة يرفعها العمل الصالح.

﴿ تُؤْتِيَ أُكُلُّهَا كُلُّ مِينٍ ﴾ يعني المؤمن لا يخلو وقتًا من خير، كما أن

<sup>(</sup>١) البيت في ( تأويل مشكل القرآن ) (٩٦٢) لوعلة الجرمي .

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٢٠٨/١٣) بإسناد ضعيف مرسل.

تنبيه: المصنف روى ما قاله ابن عباس هين بمعناه، وقد زاد فيه بعض الكلمات.

النخلة لا تخلو حينًا من نفع، وهو قول النبي عَلَيْكُم : « عجبًا لأمر المؤمن، وإن أمره كله خير؛ إن أصابه ما يحب حمد الله فكان له خير، وإن أصابه ما يكره صد فكان له خير، وليس أحد كله خير إلا المؤمن » (١).

قال مقاتل: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً ﴾ وهي كلمة الإخلاص، شهادة ألا إله إلا الله، ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ يعني النخلة، ومعنى ﴿ طَيِّبَةٍ ﴾ حسنة، فكما أنه ليست كلمة أفضل من كلمة الإخلاص، كذلك ليست ثمرة أفضل من الرطب ولا أطيب منها، وكما أن النخلة ﴿ أَصَلُهَا ثَابِتُ وَوَيَعُهَا ﴾ غصنها، ﴿ فِي ٱلسَّكُمآ عِ كذلك الإخلاص ثابت في قلب المؤمن، والشهادة تصعد إلى السماء (٢).

وروى ابن عمر أن النبي ﷺ قال ذات يوم لأصحابه: « إن الله ضرب مثل المؤمن كشجرة، فأخبروني ما هي؟ »، فوقع الناس في شجر البوادي .

قال ابن عمر: وكنت صبيًا فوقع في قلبي أنها النخلة، فهِبتُ رسول الله عَلَيْ أن أقولها، فوصفت ذلك لأبي، فقال: «يا بني، لو كنت قلتها كانت أحب إلى من حمر النعم ».

فقال رسول الله عَلَيْكَ : « هي النخلة » (٣) .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح:

خرجته وشرحته في كتابي (بذل الجهد في جمع ما صح من كتب الزهد).

<sup>(</sup>٢) انظر : (تفسير مقاتل) (٢/ ٤٠٤) .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح:

أخرجه البخاري (۲۱، ۲۲، ۷۳)، وفي (الأدب المفرد) (۳۲۰)، ومسلم (۱/ ۲۸)، والنسائي في (الكبرى) (۱۱۲۲۱)، والترمذي (۲۸۲۷)، وأحمد (۱/ ۲۱، ۱۱۵، ۱۲۳، ۱۵۷)، والحميدي (۲۷۲)، وعبد بن حميد (۷۹۲)، والدارمي (۲۸۲)، وابن حبان (۲٤۳)،

قال أبو الحسن: اختلف الناس في العلة التي شبه الله المؤمن بالنخلة؛ فمن قائل: إن العلة التي فيه تسوية حال المؤمن والنخلة في قطع الناس، وذلك أن كل شجرة سوى النخلة إذا قطع رأسها تشعبت الغصون من جوانبها، والنخلة إذا قطع رأسها ذهبت أصلًا.

ومن قائل: إن النخلة تساوت حالها مع المؤمن في الإلقاح، وبيان ذلك الخبر المروي أن النبي عَيِّكُ | قال ذات يوم لأصحابه: « أكرموا عمتكم (٣٦/ النخلة »، [قالوا: يا رسول الله، ومن عمتنا؟] (١)، قال: « النخلة » .

قالوا: وكيف؟

قال : « ألا ترونها لا تحمل حتى تلقح » (٢) .

أخرجه أبو يعلى (800)، والعقيلي في (الضعفاء) (٢٥٦/٤)، وابن حبان في (المجروحين) (٣/٤٤)، والرامهرمزي (٣٥١)، وابن عدي (٢/٢٤٢)، وابن الجوزي في (الموضوعات) (٢/٣٢٣)، وأبو نعيم في (الحلية) (١/٣/١-١٨٤)، من طريق مسرور بن سعيد عن الأوزاعي، عن عروة بن رويم، عن علي بيشك، قال: قال رسول الله تَمَلِيكُ : « أكرموا عمتكم النخلة؛ فإنها خلقت من فضلة طين آدم، وليس من الشجر شجرة أكرم على الله من شجرة ولدت تحتها مريم بنت عمران؛ فأطعموا نسائكم الولد الرطب، فإن لم يكن رطبًا فتمرًا». =

<sup>=</sup> والطبراني (٢١/ ٢١) رقم (١٣٥١٣)، من طرق عن عبد الله بن دينار، أنه سمع عبد الله بن عمر يقول: قال رسول الله ﷺ: « إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وإنها مثل المسلم، فحدثوني ما هي ؟ »، فوقع الناس في شجر البوادي، قال عبد الله : ووقع في نفسي أنها النخلة، فاستحييت، ثم قالوا: حدثنا ما هي يا رسول الله .

قال: فقال: « هي النخلة ».

قال : فذكرت ذلك لعمر، قال : لأن تكون قلت : هي النخلة، أحب إلي من كذا وكذا، لفظ مسلم .

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل، ثم نضد مكانها.

<sup>(</sup>٢) حديث موضوع:

قال أبو الحسن : وذلك الإلقاح يسمى التأبير، ومنه قوله ﷺ : « خير المال سكة مأبورة »، يعني : الملقحة، « ومُهْرةٌ مأمورةٌ » يعني الكثيرة النتاج (١).

= وهذا حديث موضوع.

قال أبو نعيم : غريب من حديث الأوزاعي، عن عروة، تفرد به مسرور بن سعيد .

وقال العقيلي : حديث غير محفوظ، ولا يعرف إلا به .

وقال ابن الجوزي : هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﷺ، أما حديث علي تفرد به مسرور. قال ابن عدي : مسرور غير معروف، وهو منكر الحديث .

قال ابن حبان : يروي عن الأوزاعي المناكير التي لا يجوز الاحتجاج بمن يرويها، ومنها هذا الحديث .

قال أبو عمرو : وله شاهد عن ابن عمر ﴿ شِنْكُ .

أخرجه ابن عدي (٢/ ٥٧٨)، وابن الجوزي في (الموضوعات)، عن جعفر بن أحمد بن علي الغافلي، حدثنا أبو صالح كاتب الليث، حدثنا وكيع، عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عمر هجينه ، عن النبي على قال: « أحسنوا إلى عمتكم النخلة؛ فإن الله تعالى خلق آدم ففضل من طينتها فخلق منها النخلة » .

قال ابن عدي : وهذا الحديث موضوع ولا شك أن جعفر وضعه .

وقال ابن الجوزي : لا يصح، وجعفر وضاع .

وأقره الحافظ في (اللسان) .

قال أبو عمرو: أما المقطع الأخير فلم أقف عليه، وما وقفت عليه، إنها كلام من يشرح الحديث، فيذكر أن النخلة لا تحمل حتى تلقح، ولم يذكروا أنه من حديث النبي عَيْظُيْهُ، انظر (تفسير البغوي) (٣/ ٣٣)، والقرطبي (١٣٤ / ١٣٤).

#### (١) حديث ضعيف:

أخرجه البخاري في (التاريخ الكبير) (١/ ٤٣٩)، وابن سعد (٧/ ٧٩)، وأحمد (٣/ ٤٦٨)، والطبراني في (الكبير) (١٤/ ٤٣٧)، والبيهقي في (السنن الكبرى) (١٠/ ٦٤)، والبغوي في (شرح السنة) (٢٦٤٧)، عن روح، حدثنا أبو نعامة العدوي، عن مسلم بن بُديل، عن إياس بن زهير، عن سويد بن هُبيرة، عن النبي ﷺ: «خير مال المرء له: مهرة مأمورة، أو سكة مأبورة». =

ومن قائل: إن النخل من فضل تربة آدم لذلك شبهت بالمؤمن، ورووا عن النبي عَلَيْكُ أنه قال: « النخل من فضل تربة آدم » (١).

ومن قائل أنها ساوت المؤمن في كثرة المنافع .

قال أبو بكر الوراق محمد بن عمر: سمّي الله المؤمن في هذه الآية شجرة

### = وهذا إسناد ضعيف.

إياس بن زهير: لم يذكروا في الرواة عنه غير مسلم بن بديل، ولم يوثقه سوى ابن حبان . والإسناد مرسل .

وقال أبو حاتم: سُويد بن هبيرة العدوي البصري: تابعي ليست له صحبة، وغلط روح بن عبادة، فروى عن أبي نعامة، عن إياس بن زهير، عن سويد بن هبيرة، قال: سمعت النبي على انظر: (الجرح والتعديل) (٤/ ٢٣٣).

وقال الحافظ: لم يقل سمعت النبي عَلَيْ إلا روح بن عبادة، عن أبي نعامة، عن مسلم، وقد رواه مروان بن معاوية، عن أبي نعامة ... فقال: رفع الحديث .

## غريب الحديث:

قال الإمام السندي وطه :

« قوله : (مهرة مأمورة) ولد الفرس، مأمورة : كثيرة النسل والنتاج بأمر كوني، كثيرة النتاج، أي بأمر التكوين، لا بأمر التكليف، فكانت .

أو سكة هي الطريقة المصطفة من النخل، مأبورة : ملقحة .

### (١) حديث ضعيف جدًا:

أخرجه المحاملي في (الثالث من الأمالي) (٣٨/ ٢)، وعنه ابن عساكر (٢/٣٠٩/٢)، عن الحاكم بن عبد الله الكلبي أبي سالم من أهل قزوين، عن يحيى بن سعيد البحراني من أهل غطيف، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، قال: سألنا رسول الله عَلَيْكُ : من ماذا خلقت النخلة ؟

فقال: خلقت النخلة والرمان والعنب من فضل طينة آدم ﷺ.

وهذا إسناد ضعيف جدًا.

أبو هارون العبدي اسمه : عمارة بن جوين، وهو متروك، ومنهم من كذبه، كما في (التقريب). وللمزيد انظر (الضعيفة) (٢٦٢) . ولها عرق وساق وغصون، فعرقها المعرفة في القلب، وساقها الطاعة، ولها غضون ثمانية لكل غصن منها ثمرة، فغصن منها لبيانه؛ وثمرته صدق المقالات، وغصن منها عينه؛ وثمرته النظر بالعبرات، وغصن منها أذنه؛ وثمرته الركوات والصدقات، وغصن منها يداه؛ وثمرته الركوات والصدقات، وغصن منها رجلاه؛ وثمرته الجمعة والجماعات، وغصن منها قلبه؛ وثمرته ترك الهوى والشهوات، وغصن منها بطنه؛ وثمره أكل الطيبات والحلالات، وغصن منها فرجه؛ وثمره ترك الريب والخبيثات.

وقال بسام بن عبد الله العراقي: المؤمن شجرة، ولها أربعة غصون: الغضن الأول ينتهي إلى إخلاص العمل، والغصن الثاني ينتهي إلى ارتقاب الأجل، والغصن الرابع ينتهي إلى أقصر الأمل، والغصن الرابع ينتهي إلى تدارك الخلل.

قال أبو الحسن: لا شيء أشبه بالمؤمن من النخلة؛ لذلك شبهه الله بها؛ فللنخلة من حين تطلع إلى أن ترطب عشر أحوال، وعشرة أسهاء؛ فأول حمل النخلة الطلع، وذلك أول ما يبدو، فإذا انشق فهو الضحك والإغريض، فإذا صلب فهو البلح، / فإذا عظم فهو البسر، ثم هو السياب، فإذا لانت فهي (٣٦/ الثعدة، فإذا احمرت فهي الزهو، فإذا بلغ الإرطاب نصفها فهي مجزعة، فإذا بلغ ثلثيها فهي حلقانة، فإذا عمها الإرطاب فهي منتسبة، ولا يتم إرطابها ما لم تحل بها هذه الأحوال (١).

وكذلك المؤمن له عشرة أحوال من حيث يتوب إلى أن يصل إلى الله تعالى؛ فأول أحوال المؤمن التوبة، ثم الصلاح، ثم الاجتهاد، ثم الخوف، ثم

<sup>(</sup>١) انظر: (القاموس المحيط)، و (الوسيط) للواحدي (٣٠/٣).

الرجاء، ثم الإرادة، ثم المحبة، ثم الرضا، ثم المعرفة، ثم يصل إلى الله على، كما أن الرطبة إذا صارت منسبة تمت أحوالها وصلحت للأكل.

واختلف الناس في (الحين)؛ فقال الحسن<sup>(۱)</sup>، ومقاتل، ومجاهد<sup>(۲)</sup>، وقتادة<sup>(۳)</sup>، هو من ستة أشهر إلى سبعة .

قال سعيد بن جبير: من حين تطلع إلى أن ترطب، فهي ستة أشهر (١٠). قال سعيد بن المسيب: الحين شهران من وقت تصرم إلى أن تطلع (٥٠). قال قتادة في رواية معمر: وهي تؤكل في الشتاء والصيف (٢٠).

قال عكرمة: الحين حينان، حين يُعرف وحين لا يُعرف؛ فأما الذي يُعرف، فقوله فقوله سبحانه: ﴿ تُوَتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ ﴾، وأما الذي لا يُعرف فقوله سبحانه: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَا أَهُ بَعْدَحِينٍ ﴾ [ص: ٨٨] (٧).

وروى مسروق عن ابن مسعود، قال: الحين غدوة وعشية، وهو قوله تعالى: ﴿ فَسُبَحَنَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِيحُونَ ﴾ [الروم: ١٧]، قال الضحاك: ﴿ تُوَقِينَ أَكُمُ لَهَا كُلّ حِينٍ ﴾ كل ساعة (٨)، وروى ليث عن مجاهد: كل حين كل سنة (٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٤)، بلفظ: كل سنة .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٣/٢١٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبرى (١٣/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٤) بإسناده، عن عكرمة، عن ابن عباس عيسه على

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق (١٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٩) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٤) عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد.

قال ابن كيسان : الحين على وجوه؛ فمنها أربعون سنة، قال الله تعالى : ﴿ هَلْ أَنَّى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾ [الإنسان : ١].

يعني أتى على آدم أربعون سنة كان مطروحًا بين مكة والطائف لا يدري ما اسمه ولا ما يراد به (١).

واختلف الفقهاء (٢) في قول الرجل لامرأته : والله لا أكلمك حينًا، حسب الاختلاف في كمية الحين وأكثرهم على ستة أشهر .

قُوله سبحانه/: ﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ ﴾ يعني يبين لهم الأشكال ( والأشباه، ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ يتعظون .

قوله سبحانه: ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾، قال أنس بن مالك عيشك : يعني : الشريان (٣)، وهي الحنظل (١)، فكما أنها أخبث

## (١) قال الإمام الطبري عطه :

 وأولى الأقوال في ذلك عندي بالصواب قول من قال : عني بالحين في هذا الموضع غدوة وعشية، وكل ساعة؛ لأن الله تعالى ذكره ضرب ما تؤتي هذه الشجرة كل حين من الأكل لعمل المؤمن وكلامه مثلًا .

ولا شك أن المؤمن يرتفع له إلى الله في كل يوم صالح من العمل والقول، لا في كل سنة أو في كل سنة أو في كل سنة أو في كل سنة أو في كل شهرين، فإذا كان ذلك كذلك، فلا شك أن المثل لا يكون خلافًا للممثل به في المعنى، وإذا كان ذلك كذلك بينا صحة ما قلنا .

فإن قال قائل : فأي نخلة تؤتي في كل وقت أكلًا صيفًا وشتاء ؟

قيل : أما في الشتاء؛ فإن الطلع من أكلها، وأما في الصيف فالبلح والبسر والرطب والتمر، وذلك كله من أكلها ».

- (٢) انظر (الجامع لأحكام القرآن) (١/ ٤٧٧-٤٨٠)، وانظر (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ١٣٣).
  - (٣) في الأصل: الشريانة، وما أثبتاه من (جامع البيان) للطبري.
    - (٤) أثر صحيح:

الأشجار كذلك الشرك أخبث الكلمات، وكما أنها لا تنفع ولا يجدي، بهذا كذلك الشرك لا ينفع صاحبه.

وقوله تعالى: ﴿ ٱجۡتُلَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ ﴾؛ قال ابن عباس: اقتلعت (١)، قال الضحاك: استؤصلت، قال السدي: انتزعت، قال المؤرج: أخذت حُشها وهي نفسها، وأنشد للبيد:

واجُتثت كلماهم عَشية هزمهم حي بمنعرج المسيل مقيم (٢) وروى أبو الجوزاء عن ابن عباس (٣)، قال: الشجرة الخبيثة الكافر، ﴿مَا لَهَامِن قَرَارٍ ﴾ أي من أصل في الأرض، وكذلك الشرك لا أصل له.

قال الربيع بن أنس: ﴿ مَا لَهَا مِن قَرَادٍ ﴾، أي: ليس لها أصل في الأرض كما أن الكافر ليس لعمله أصل يرفع إلى السماء (٤٠).



<sup>=</sup> أخرجه الطبري (٢١٦/١٣)، والبخاري في (التاريخ الكبير) (٢١٦/٤)، وابن مردويه كما في (الدر المنثور) (١٤٦/٤).

<sup>(</sup>١) انظر: (الجامع لأحكام القرآن) (١٢/ ١٣٧)، و (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) في ديوانه ، انظر : (شرح ديوان لبيد ) (٦٣١) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٧) بإسناد ضعيف منقطع، وأروده المصنف في (النكت والعيون) (٣/ ١٣٥) بدون نسبة .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٣/ ٢١٨).

#### سورة النحـــل

قال تعالى : ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْنَى ظَلَّ وَجْهُهُ. مُسْوَدًا وَهُوَكَظِيمٌ ۗ ۞ يَنُوَرَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَّهِ مَا بُشِّرَ بِهِ ۚ أَيُمْسِكُهُ عَلَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ وَفِ ٱلنَّرَابِ ۖ أَلَا سَآهَ مَا يَخَكُمُونَ ﴾ [النحل: ٥٨ - ٥٩] ..

ومنها في سورة النحل قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنثَىٰ ظَلَّ ﴾ [النحل:٥٨].

يعني: مغمومًا من الحزن، يتردد حزنه في جوفه: ﴿ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَّهِ مَا بُشِّرَ بِهِ ۚ اَيُكُو بُشِّرَ بِهِ ۚ اَيُمْسِكُهُ, عَلَىٰ هُونٍ ﴾، أي : على هوان، ﴿ أَمْ يَدُسُّهُ, فِي ٱلتُّرَابِ ﴾، وإنها ذكر هذه الكنايات؛ لأنها عائدة على (ما) في قوله : ﴿ مِن سُوَّهِ مَا بُشِّرَ بِهِ ۦ ﴾ ونظيره، ﴿ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَكُ ﴾ [الزخرف : ١٧].

يقول الله جل ذكره: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ۗ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَغْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠]، يعني: الصفة العليا: شهادة أن لا إله إلا الله، وهو ﴿ ٱلْعَنزِيزُ ﴾ المنيع بالنقمة، ﴿ ٱلْحَكِيمُ ﴾ في أمره.

﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ يعني: البنات، ﴿ وَتَصِفُ ٱلسِنَتُهُمُ الْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ ٱلنَّارَ ﴾، أي: الذكور، ﴿ لَا جَكَرَمَ أَنَّ لَمُمُ ٱلنَّارَ ﴾، أي: حقًّا، ويقال: نعم، ﴿ وَأَنَّهُم مُقْرَطُونَ ﴾ [النحل: ٦٢]، متروكون في النار.

قال سعيد بن جبير : مبعدون (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٤/ ١٣٣)، وسعيد بن منصور، وابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم؛ كما في (الدر المنثور) (٢٢٨/٤)، وكذلك المصنف في (النكت والعيون) (٣/ ١٩٦).

قال قتادة : معجلون إلى النار (۱)، قال الفراء : مقدمون (۲)، ويقال : منسيون (۳).

قرأ نافع بكسر الراء: أي مسرفون <sup>(١)</sup>، وقرأ أبو جعفر بالتشديد، أي : مضيعون <sup>(٥)</sup> ./

فائدة: قال الإمام الطبري عظم :

« وأولى الأقوال في ذلك بالصواب القول الذي اخترناه، وذلك أن الإفراط الذي هو بمعنى التقديم، إنها يقال فيمن قدم مقدمًا لإصلاح ما يقدم إليه إلى وقت ورود من قدمه عليه، وليس بمقدم من قدم إلى النار من أهلها لإصلاح شيء فيها لوارد يرد عليها فيها فيوافقه مصلحًا، وإنها يقدم من قدم إليه لعذاب يعجل له.

فإذا كان ذلك معنى الإفراط الذي هو تأويل التعجيل، ففسد أن يكون له وجه في النصحة، صح المعنى الآخر، وهو: الإفراط الذي بمعنى التخليف والترك، وذلك أن يحكى عن العرب ما أفرطت ورائي أحدًا: أي ما خلفته، وما فرطته: أي لم أخلفه ».

(جامع البيان) (١٣٤/ ١٣٤ - ١٣٥).

(٤) أخرجه الطبري (١٤/ ١٣٥).

(٥) المصدر السابق.

قال الإمام الطبري عظم:

« والذي هو أولى القراءات في ذلك الصواب قراءة الذي ذكرنا قراءتهم من أهل العراق لموافقتها تأويل أهل التأويل الذي ذكرنا قبل، وخروج القراءات الآخر عن تأويلهم » . قال أبو عمرو: قال الطبري علم عن قراءة أهل العراق، واختلفت القراءة في قراءة ذلك، فقرأته عامة قراء المصرين؛ الكوفة والبصرة، (وأنهم مُفرَطون) بتخفيف الراء وفتحها، على معنى ما لم يسم فاعله من أُفرط؛ فهو مُفْرَط .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري (۱۶/ ۱۳۳)، وعبد الرزاق، وابن المنذر؛ كمال في (الدر المنثور) (۳/ ۲۲۸)، والمصنف في (النكت والعيون) (۳/ ۱۹٦).

<sup>(</sup>٢) ليس في المطبوع؛ فليستدرك، إنها نقله عنه الثعلبي (٦/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) وهو قول سعيد بن جبير، ومجاهد، وداود بن أبي هند؛ كما عند الطبري .

قال ابن عباس: نزلت هذه الآية (١) في نَصارى نَجران، قالوا: عيسى ابن الله، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزِقِ فَمَا ابن الله، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزِقِ فَمَا ٱلنَّكِ فُضِلُوا ﴾ [النحل: ٧١]، يعني بالخدم والمال، ﴿ مِرَادِي رِزْقِهِ مَ عَلَى مَا مَلَكَ أَيْمَنَهُمْ ﴾ يقول: لا يكون المملوك والمولى في المال شرعًا، وأنتم لا ترضون ذلك، ولا تجعلونه فيها بينكم وبين خدمكم؛ فكيف تشركون عبدي عيسى وتجعلونه لي، ولدًا والملائكة والأصنام (١).

ثم ضرب مثلًا آخر، فقال: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ ﴾ أي: وصف لكم، ﴿ مَّشَلًا مِنْ أَنفُ مِكُمْ اللّهُ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُم ] (٣) ﴿ بعني: الخدم، ﴿ مِن شُرَكَ آءَ فَهِ مَل كُمُ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُم ] (٣) ﴿ بعني: الخدم، فأنتم وهم فيه شركاء في مَا رَزَقَنكُم ﴾ [الروم: ٢٨] من المال والخدم، فأنتم وهم فيه شركاء ﴿ سَوَآةٌ ﴾ شرع، ﴿ تَعَافُونَهُم ﴾ أي تخافون لائمتهم إذا لم تشركوهم فيهارزقناكم ﴿ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُكُمْ ﴾ ، يقول: كخيفة لائمة آبائكم وأبنائكم وإخوانكم، قالوا: لا، قال: كيف ترضون أن تشركوا بي عبيدي، ولا ترضون أن تشاركوا عبيدكم ه إماءكم فيها رزقناكم، قال: فسكتوا ولم يجيبوا يقول الله تعالى: عبيدكم ه إماءكم فيها رزقناكم، قال: فسكتوا ولم يجيبوا يقول الله تعالى: ﴿ أَفَهِنِعْمَةِ ٱللّهِ يَجِّدُونَ ﴾ [النحل: ٢١] أي يكفرون.

 <sup>(</sup>١) يشير إلى قول الله جل وعلا : ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ فِي الرِّزْقِ ْ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآذِي
 رِزْقِهِ مْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ أَفَينِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ [النحل: ٧١] .

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٤/ ١٤٧ - ١٤٨)، وابن أبي حاتم كها في (الدر المنثور) (٢ ٢٣٢- ٢٣٣)، عن القاسم، ثنا الحسين، قال ثني الحجاج، عن ابن جريج، قال: قال ابن عباس هيئ هذه الآية في شأن عيسى ابن مريم، يعني بذلك نفسه، إنها عيسى عبد، فيقول الله: والله ما تشركون عبيدكم في الذي لكم فتكونوا أنتم وهم سواء، فكيف ترضون لي بهال لا ترضون لأنفسكم. وهذا إسناد ضعيف منقطع؛ ابن جريج لم يدرك ابن عباس هيئ .

<sup>(</sup>٣) كتبت بهامش الأصل.

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْلِكُ ﴾ [النحل: ٧٣] أي: يقدر، وهم الأصنام، رزقًا من السهاوات يعني المطر، ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يعني البنات، ﴿ وَالْأَرْضِ ﴾ يعني البنات، ﴿ وَالْأَمْثَالَ ﴾ يقول لا تجعلوا له أشباهًا وشركاء، ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ ﴾ ضرب المثل، ﴿ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤] ذلك.

قال قتادة: ﴿وَلِلّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ يعني الإخلاص (١)، قال القتيبي: المثل ها هنا يعني: الصفة، أي لا تجوز هذه الصفة إلا له، قال مقاتل (١): مثل السوء، شبه السوء، ﴿وَلِلّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ الشبه الأعلى، ويقال: ﴿مَثَلُ السّوّهِ ﴾ ما ضرب الله للأصنام وغيرها من الأمثال مثل العنكبوت والذباب وما ضاهاها، فهي مثل السوء؛ لأنها منوطة بالذباب والعنكبوت، ﴿وَلِلّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ نحو قوله ﴿اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية [النور: ٣٥]، وهو العزيز فلا يوجد مثله، الحكيم أحكم ضرب الأمثال.

قال الأخفش (٣): جعل الشيء بدلًا من الرزق، وهو في معنى لا يملكون شيئًا قليلًا ولا كثيرًا ./

ومنها في هذه السورة أيضًا قوله تعالى : ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلَّا عَبْدُا مَّمْلُوكًا ﴾ [النحل: ٧٥] الآية .

يعني : يُبين الله شبهًا، قال قتادة : مثل ضربه الله للكافر والمؤمن؛ فقوله : ﴿ عَلَى شَيْءٍ ﴾ يعني الكافر، ﴿ وَمَن رَزَقَن كُ مِنّا رِزْقًا

/**\***A)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرى (١٤/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر (تفسيره) (٢/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) انظر : (معاني القرآن) له (٢/ ٤١٨) .

حَسَنًا ﴾ يعني المؤمن، ﴿فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا ﴾ يبتغي به مرضاة الله تعالى (١).

قال ابن عباس : ﴿ لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾، قال : ينفقه في طاعة الله، ﴿ وَمَن زَرَقَنْ لَهُ مِنّا رِزْقًا حَسَنَا ﴾ يعني مالًا حلالًا، ﴿ وَهُو يُنفِقُ مِنْ هُ سِرًا وَجَهَّرًا ﴾ خُفية وعَلانية، وهو المؤمن، ﴿ هَلْ يَسْتَوُبُ كَ ﴾ في الطاعة والثواب، ثم حمد نفسه فقال : ﴿ أَلْحَمْدُ لِللَّهِ بَلْ أَكْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ضرب المثل.

ثم ضرب لهم مثلًا آخر لنفسه وللآلهة، فقال: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُ لَيْنِ اَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَتْءٍ ﴾ [النحل: ٧٦]، يعني: على نفقة في الطاعة، ﴿ وَهُو كَلُ عَلَى مَوْلَىٰ كُهُ ، أي: عيال على أوليائه الذين يعبدونه، ﴿ لَا يَأْتِ بِحَنْيِرٍ ﴾ فهذا مثل آلهتهم، ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُ رُ بِالْعَدْلِ ﴾ وهو, شهادة أن لا إله إلا الله، ﴿ وَهُو عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يعني القائم بالإسلام، وهو الله تعالى يرزق الخلق ويحيي ويميت.

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يريد: ما غاب عن العباد، ﴿ وَمَآ أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ ﴾ كطرف البصر، ﴿ أَوْهُوَ أَقَرَبُ ﴾ يقول: أسرع من الطرف؛ ﴿ إِنَ ٱللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

قال مجاهد: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَآ أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٤/ ١٥٤) حدثني محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثني عمي، قال: ثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس هيشك .. الأثر .

وهذا إسناد ضعيف، كما تقدم.

هذا مثل إله الحق، وآلهة الباطل (۱)، واختار القتيبي هذا القول، وقال: لأن المثل توسط كلامين كلاهما لله؛ أحدهما ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [النحل: ٧٣]، والآخر بعدانقضاء المثل ﴿ اَلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلْ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٥](٢).

قال الكلبي: هذا مثل الأوثان: ﴿وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ ﴾ يعني الله؛ يأمر بشهادة أن لا إله إلا الله، ﴿وَهُو عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ أي: وهو يدلكم على صراط مستقيم،/نظيره: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ (٣٨/ و [النحل: ٩٠](٣).

قال مقاتل بن حيان : ﴿أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيءٍ ﴾ يعني الوثن، وروى ابن جريج عن عطاء : ﴿عَبْدُامَّمُلُوكًا ﴾ هو أبو جهل بن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٤/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: (تأويل مشكل القرآن) (٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر : (تفسير الثعلبي) (٦/ ٣٢).

<sup>(</sup>٤) في الأصل (هاشم)، وما أثبتناه من (تفسير مقاتل) (٢/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٥) كتبت بهامش الأصل.

هشام، ﴿ وَمَن رَّزَقْنَكُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا ﴾ هو أبو بكر الصديق هيئك (١).

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ ﴾ يعني: أُبِيّ بن خلف الجمحي، ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ ﴾ يعني: حمزة وعثمان بن مظعون هِين (٢).

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يعني : علم غيب السهاوات وما غاب عن العباد، ﴿ وَمَآ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ في قرب كونها وسرعة قيامها ﴿إِلَّا كُلَمْتِعِ الْعَبَاد، ﴿ وَمَآ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ في قرب كونها وسرعة قيامها ﴿إِلَّا كُلَمْتِعِ الْمَصَرِ ﴾؛ قال ابن عباس : كرجوع الطرف، ﴿ أَوْ هُو أَقْرَبُ ﴾ بل هو أقرب؛ قال المبرد : وهو كل : ثقل، وأنشد :

أنت غاوٍ من غواة جهّل وعلى الأصحاب كل في السفر

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَ قَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]..

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبَيَةً ﴾ [النحل: ١١٢].

قال ابن عباس: يعني مكة (٣)، ﴿ ءَامِنَةَ ﴾ من العدو أن يغزو أهلها، ﴿ مُطْمَيِنَّةً ﴾ أهلها مقيمون بها، ﴿ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا ﴾ يُحمل إليها رزق أهلها

<sup>(</sup>١) انظر: (تفسير الثعلبي) (٦/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٤/ ١٩١)، عن محمد بن سعد، ثني أبي، ثني عمي، ثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس على المنطق .. الأثر .

وهذا إسناد ضعيف كها تقدم.

من كل الثهار والطعام، وهم مشركون، يعني: بمحمد عَنَالَةُ والإسلام، ﴿فَأَذَاقَهَا اللهُ ﴾ يقول: عاقبهم الله بالجوع سبع سنين، حتى أكلوا العظام المحرقة والجيف والكلاب، ﴿ وَٱلْخَوْفِ ﴾ بعث رسول الله عَنَالَةُ إليهم، ﴿ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) انظر : (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ٢١٧)، و (الجامع لأحكام القرآن) (١٢/ ٢٥٢).

#### سورة الإسسراء

قال تعالى: ﴿ نَحْنُ أَعَلَوُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عَإِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ إِذْ يَقُولُ الظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٧]..

ومنها في سورة بني إسرائيل قوله جل ذكره ﴿ نَحِنُ أَعْلَوُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۗ ﴾ الآية [الإسراء: ٤٧].

قال ابن عباس : ﴿ وَإِذْ هُمْ نَحُوكَ ﴾ متناجون، إذ يقول أبو جهل إنك مجنون، ويقول النضر بن الحارث إنك/ كاهن، ويقول أبو لهب : تبًا لك، ويقول الوليد بن المغيرة : إنك ساحر، فهذا نجواهم بينهم، ﴿ إِذْ يَقُولُ الظّلِالْمُونَ ﴾ يعني هؤلاء، ﴿ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ﴾ أي مخدوعًا .

قال أبو عبيدة: يعنون رجلًا له سحر أي رئة (١)، قال الضحاك: أمر رسول الله عَلَيْكُ علي بن أبي طالب كرم الله وجهه أن يتخذ طعامًا، فيدعو المشركين إليه، ففعل، فدخل عليهم رسول الله عَلَيْكُ فقال: «قولوا: لا إله إلا الله، لتطيعكم العرب وتدين لكم العجم »، فخرجوا، فقال النضر: ما أرى محمدًا يقول شيئًا إلا أنه يحرك شفتيه، وقال أبو جهل: هو مجنون، قال حويطب: هو كاهن، وقال زمعة: هو شاعر، وقال الوليد بن المغيرة: هو ساحر، فأنزل الله تعالى: ﴿ غَنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عِلَا يُسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ فَي : متناجون (٢).

<sup>(</sup>١) انظر (مجاز القرآن) (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

الضحاك بن مزاحم لم يدرك النبي ﷺ، والحديث في (الوسيط) للواحدي (٣/ ١١١)، و (زاد المسير) لابن الجوزي (٥/ ٤٢)، وتفسير الرازي (٢٠ / ١٢٣).

والنجوى: مصدر، ويكون اسمًا للجميع، فيقال: ناجيت نجوى، وقوم نجوى، كقولك: ركعت ركوعًا، وسجدت سجودًا، وقوم ركوع وسجود<sup>(۱)</sup>، ﴿ إِن تَنْبِعُونَ ﴾ أي ما تتبعون، ﴿ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ أي : مخدوعًا، قال المبرد: يقال: رجل مسحور ومسحر أي ذو خوف [ وسحر، قال لبيد] (۱):

فإن تسألينا فيم نحن فإننا عصافير من هذا الأنام المسحر (٦)

﴿ ٱنظُرَ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ حين سموك كاهنًا وساحرًا وشاعرًا ومجنونًا، ﴿ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ أي لا يستطيعون أن يأتوا بحجة على ما قالوا (١٠).



<sup>(</sup>١) انظر : (معاني القرآن) للزجاج (٣/ ٢٤٣)، وللنحاس (٤/ ١٦١) .

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوانه (ص: ٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر : (مجمع البيان) (١٥/ ١٥٧)، و (المحرر الوجيز) (٣/ ٤٦٢).

#### سورة الكهسف

قال تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُهُمْ مَّشَلَا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بِلِأَصَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴾ [الكهف: ٣٢] ..

ومنها في سورة الكهف قوله تعالى: ﴿وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾ [الكهف:٣٢] الآية .

قال أنس قال رسول الله عَلَيْكَ : « الحمد لله الذي جعل في أمتي أخوين كأخوي بني إسرائيل » (٢) .

ثم ضرب مثلهما برجلين من بني إسرائيل أخوين أحدهما مؤمن، قال ابن عباس: « هو يهوذا »، والآخر كافر وهو قطروس (٣)، مات أبوهما فورث

<sup>(</sup>۱) انظر (تفسير الثعلبي) (٦/ ١٦٩)، وقال القرطبي ﴿ فقال الكلبي نزلت في أخوين ... والكلبي متهم كها تقدم »، وعزاه للقشيري، انظر (الجامع لأحكام القرآن) (٢١٩ / ٢٦٩)، وانظر (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) انظر : (بحر العلوم) (٢/ ٩٨)، و (معاني القرآن) للزجاج (٣/ ٢٨٤)، و (المحرر الوجيز) =

كل واحد من أبيه أربعة آلاف دينار، فأما المؤمن فأنفق ماله على الفقراء والمساكين، وأما الكافر فاتخذ العقد والضياع والبساتين، وافتقر المؤمن ورثت خاله، فأتى أخاه يتعرض لمعروفه، فقال له: أنا أخوك، فقال: إن كنت أخي، فأين مالك الذي ورثت من أبيك ؟

قال : أقرضته ربي .

قال: وأنت تؤمن بأنك تبعث وتجزي، هيهات ما أبعدك، فذلك قوله: ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ ﴾، يعني: قطروس، ﴿ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَحْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴾ يعني جعلنا حول الأعناب النخل ووسط الأعناب الزرع (۱).

﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ ءَانَتُ أَكُلُهَا ﴾ يعني: أعطت ثمرتها، ﴿ وَلَمْ تَظْلِومِنْهُ شَيْعًا ﴾ أي لم تنقص، ﴿ وَفَجَرْنَا خِلْلَهُمَا ﴾ يعني: شققنا وسطهما ﴿ نَهُرًا ﴾، ﴿ وَكَانَ لَهُ وَتَمَرُ ﴾ قال ابن عباس: يعني كان لقطروس مال (٢)، قال مجاهد: يعني الذهب والفضة (٢)، وقال قتادة: كانت له أموالًا كثيرة (٤)، ﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ ﴾ يعني: لأخيه يهوذا، ﴿ أَنَا أَكُثَرُ مِنكَ مَا لَا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ يعني خدمًا وحشمًا.

قال مقاتل: نزلت في أخوين؛ [مؤمن وكافر](٥)، فاسم المؤمن يملخيا،

قال ابن عطية: (واقتصرت على معناه لقلة صحته، ولأن في هذا ما يفي بفهم الآية ».

<sup>(</sup>١) انظر : (تفسير مقاتل) (٢/ ٥٨٤)، والثعلبي (٦/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٤/ ٢٤٥)، بإسناد ضعيف، علي بن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس عبي .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٤/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) كتبت بهامش الأصل.

والكافر قطروس (١)، قال وهب بن منبه: اسم الكافر قطفر (٢)، قال : وهما الأخوان اللذان وصفهما الله تعالى في سورة الصافات بقوله: ﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ ﴾ الآيات [الصافات: ٥١] .

قال أبو الحسن: قوله تعالى: ﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ ءَانَتُ أَكُلَهَا ﴾ وكان حقه أن يقول آتتا أكلها (٣)، ولكن المعنى: كلتا الجنتين آتت كل واحدة منها أكلها/، و ونظيره: ﴿ وَجَعَلْنَا آبَنَ مَرْيَمَ وَأُمَّكُ ءَايَةً ﴾ [المؤمنون: ٥٠]، أي : جعلنا كل واحد منهما آية، قال الشاعر:

لا شيء أحسن من علم يزينه حلم ومن ناله قد فاز بالفرح أي من نال كل واحد منهما، وقال الآخر:

لكل هم من الهموم سَعة والمسى والصبح لا بقاء معه (١) أي مع كل واحد منها.

قوله سبحانه: ﴿وَهُوَ يُحَاوِرُهُو ﴾، قال ابن عباس: يراجعه الكلام، قال أحمد ابن يحيى: (الحُوار) بالكسر: المجاوبة، تقول العرب: فلان حسن الجوار، يعني: حسن الجواب.

وقوله سبحانه: ﴿وَدَخَلَجَنَّ تَهُۥ ﴾ يعني قطروس، ﴿ وَهُو ظَالِمُ لِنَفْسِهِ . ﴾ بشركه وكفره، ﴿ قَالَ مَاۤ أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴾ يعني: أن تهلك هذه الجنة، ﴿ وَمَاۤ أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَ آبِمَةً ﴾ كائنة، ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ ﴾ أي صرفت

<sup>(</sup>١) انظر : (تفسيره) (٢/ ٥٨٤)، وفيه (فرطس) .

<sup>(</sup>٢) انظر : (تفسير الثعلبي) (٦/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٣) انظر : (معانى القرآن) للأخفش (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>٤) البيت للأضبط بن قريع السعدي، شاعر جاهلي، انظر (الحماسة) (٢٨٨١٢) و(لسان العرب) مادة (مسا).

إليه في المعاد، ﴿ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ أي منزلًا ومرجعًا، نظيره في حم السجدة : ﴿ وَلَمِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّيٓ إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسِّنَى ﴾ [فصلت : ٥٠] .

وفي سورة مريم حكاية عن العاص بن وائل : ﴿ لَأُونَيَنَ مَالًا وَوَلَدًا ﴾ [مريم: ٧٧] (١) .

﴿ قَالَ لَهُ مَا حِبُهُ ﴾ يعني يهوذا أو يملخيا، ﴿ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ﴾ يجاوبه: ﴿ أَكَفَرْتَ بِاللَّهِ مَا لَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّكَ رَجُلًا ﴾، ﴿ لَلَكِنَا هُوَ اللّهُ وَ اللّهُ مَن رَبِّكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ هُو ربي ﴾ (٢)؛ قال الكسائي: فيه تقديم وتأخير ومحاورة، لكن الله هو ربي (٣).

<sup>(</sup>۱) يشير إلى ما أخرجه البخاري (۲۹۰، ۲۷۷۰، ۲۲۷، ۲۷۳۵)، ومسلم (۲۷۹۵)، والترمذي (۲۲۹۰)، وأحمد (۲۷۹۰)، والطبراني (۲۰۱۳)، وأحمد (۲۱۰، ۱۱۱)، والطبراني (۲۰۱۳)، وأبن حبان (۲۰۱۰)، والطبراني في (الكبير) (۲۲/۶) رقم (۳۲۰، ۳۲۰)، من طرق عن الأعمش، عن أبي الضحى، عن مسروق، عن خباب، قال: كان لي على العاص بن وائل دينٌ، فأتيته أتقاضاه، فقال لي: لن أقضيك حتى تكفر بمحمد، قال: فقلت له: إني لن أكفر بمحمد حتى تموت ثم تبعث! قال: وإني لمبعوث من بعد الموت؟! فسوف أقضيك إذا رجعت إلى مال وولد.

قال : فنزلت هذه الآية : ﴿ أَفَرَءَيْتَ اَلَّذِى كَفَرَ بِنَايَنِيَنَا وَقَالَ لَأُوتَيَكَ مَالَا وَوَلَدًا ﴿ الْمَالَمَ الْطَلَمَ الْفَيْبَ أَمِ اَتَّخَذَ عِندَ الرَّمْنِنِ عَلَمْدًا ۞ كَذَا ۞ اَلْفَيْبَ أَمِ اَيْقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ. مِنَ اَلْعَذَابِ مَدًّا ۞ وَنَمُدُّ لَهُ. مِنَ اَلْعَذَابِ مَدًّا ۞ وَنَرِثُهُ.مَايَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴾ [مريم : ٧٧-٨] .

<sup>(</sup>٢) لم أقف على مصدر قد عزا هذه القراءة لابن كثير، والذي وقفت عليه ما قاله الزجاج في (معاني القرآن) (٣/ ٢٨٦)، قال: «يقرأ (لكن هُوَ الله رَبِّي) بسكون النون، ويجوز ولا أعلم أحدًا قرأبه ». وذكر ابن جني في (المحتسب) (٢/ ٢٩) أنها قراءة عيسى الثقفي، فلعل ما أورده المصنف إما من الوهم أو صُحِّف.

 <sup>(</sup>۳) انظر : (تفسير الثعلبي) (٦/ ١٧١)، و (معاني القرآن) للزجاج (٣/ ٢٨٦)، و (السبعة)
 (ص : ٣٩١)، و (التيسير) (ص : ٣٤٣) .

قال الفراء: من قرأ ﴿ لَكِنّا هُو اللهُ رَبِي ﴾ أصله لكن أنا هُو الله ربي (١)، ﴿ وَلَا أَشْرِكُ بِرَقِيٓ أَحَدًا ﴿ وَلَوَلَاۤ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللهُ ﴾ يعني: هذه الجنة مما شاء الله، ويقال: قلت: ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن.

﴿ إِن تَسَرِنِ أَنَّا أَقَلَ مِنكَ مَا لا وَوَلِدَا (الله فَعَسَىٰ رَقِّ أَن يُؤْتِينِ ﴾ (١) يعطيني ﴿ خَيرًا مِن جَنَا فَي مُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسِّبَانًا مِن السَّمَآءِ ﴾ قال ابن عباس: يعني نارًا (١) قال مجاهد وقتادة: يعني عذابًا (١) قال الأخفش: الحسبان المرامي، واحدتها حسبانة (٥) ﴿ فَنُصِّيحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾ أي: فتصير / ترابًا، قال قتادة : أي حصيدًا أملس لا نبات عليه (١) قال مجاهد: رملًا هائلًا أو ترابًا، ﴿ أَو يُصِّيحَ مَآوُهُا غَوْرًا ﴾ أي داخلًا في الأرض لا تناله الأيدي والدلاء، يُقال: ماء غور وماءان غور ومياه غور (٧) ومنه قوله ﷺ : ﴿ قُلْ أَرَ مَيْتُمْ إِنْ أَصَبَحَ مَآؤُكُو عَوْرٍ وماءان غور ومياه غور (٧) ومنه قوله أَلَى : ﴿ قُلْ أَرَ مَيْتُمْ إِنْ أَصَبَحَ مَآؤُكُو مصدره، كما يقال: رجل زور وفطر وصوم، أي: زائر ومفطر وصائم (٨) قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) انظر : (معاني القرآن) له (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل (يؤتيني)، وللمزيد انظر : (البدور الزاهرة) (٢٣٥١) .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في (الدر المنثور) (٣/ ٤٠٦) للطستي، والأثر في (مسائل نافع بن الأزرق) (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٥/ ٢٤٨)، وعبد الرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم؛ كما في (الدر المنثور) (٣/ ٤٠٧) من قول قتادة .

<sup>(</sup>٥) انظر : (معاني القرآن) للأخفش (٢/ ٥٣٠)، (مجاز القرآن) لأبي عبيد (١/ ٤٠٣)، و (لسان العرب) مادة (حسب)؛ فقد عزاه إلى ثعلب .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبرى (١٥/ ٢٤٨) بلفظ: أي قد حصل فيها فلم يترك فيها شيء.

<sup>(</sup>٧) انظر : (النكت والعيون) للمصنف (٣/ ٣٠٧)، و (معاني القرآن) للفراء (٢/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٨) انظر : (تفسير غريب القرآن) لابن قتيبة (ص : ٢٦٧)، و (المحرر الوجيز)(٣/٨٥).

# كأنهـن فتيــــات زور

أي : زائرات .

﴿ فَكُن تَسْتَطِيعَ لَدُر ﴾ أي للماء ﴿ طَلَبُ ا ﴾ .

قال تعالى: ﴿ وَأُحِيطَ بِشَمَرِهِ ، قال الشيخ (١): هذا من فُصيحات القرآن التي عجزت عنها العرب، والمعنى: أحاط الهلاك بثمره، ﴿ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كُفَّيِهِ ﴾ أسفًا وندمًا، ﴿ عَلَىٰ مَآ أَنفَقَ فِيهَا ﴾ أي عليها، ونظيره: ﴿ وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١] أي عليها، قال الشاعر (٢):

هم صلبوا العبدي في جذع نخلة فلاعطست شيبان إلا بأجدعا<sup>(٣)</sup>

يعني: على جِذع نخلة، والأجدع الأنف المقطوع.

﴿ وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا ﴾ أي ساقطة على سقوفها، ﴿ وَيَقُولُ يَلْيَنَنِي ﴾ يعني الكافر : ﴿ يَلَيَنَنِي لَمُ أُشْرِكَ بِرَيِّ أَحَدًا ﴾ .

قال الله تعالى : ﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةٌ ﴾ أي جماعة، ﴿ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنكَصِرًا ﴾ أي منتقمًا من الله .



<sup>(</sup>١) أي : المصنف رحمة الله عليه وعلينا .

<sup>(</sup>٢) هو : قراد بن حنش الصاردي .

<sup>(</sup>٣) انظر ( الحماسة البصرية ) (١/ ٨٥٢) .

قوله : أجدعا ، الجدع : القطع ، وقيل : هو القطع البائن من الأنف والأذن والشفة واليد ونحوها، انظر : ( لسان العرب ) مادة ( جدع) .

#### سورة النسسور

قال تعالى : ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَيِشْكُوْقِ فِهَا مِصْبَاحٌ اللَّهِ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ كَيِشْكُوْقِ فِهَا مِصْبَاحٌ اللَّهُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبْرَكَةٍ لَا الْمِصْبَاحُ فِي زُجِاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا يُضِيَّةً وَلَا تَرْسُلُ اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءً وَلَا غَرْبِيَّةً يَكُادُ زَيْتُهَا يُضِيَّةً وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَادُّ نُورُ عَلَى نُورِ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءً وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَلُ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٣٥] ..

ومنها في سورة النور قوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَـُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية [النور:٣٥].

قال أبو الحسن: هذه آية صعبة المسلك، شَاقَ المخرج منها، وقد اختلف الناس في أصولها وفروعها، وتفسيرها وتأويلها، وقراءاتها وإعرابها، وأحكامها من وجوه (١)، ونحن نذكر فضلًا من كل وجه منها؛ ليكون أقرب إلى الفهم.

قال ابن عباس: معناه الله هادي أهل السموات والأرض (٢)، لا هادي

<sup>(</sup>١) وقد فصلها المصنف في (النكت والعيون) (٤/ ١٠١-١٠٦).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٤)، والبيهقي في (الأسهاء والصفات) (١٣٧)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، كما في (الدر المنثور) (٥/ ٨٧)، من طريق عبد الله بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن على بن أبي طلحة، عن ابن عباس هيئ ... الأثر .

قال الإمام شيخ الإسلام ابن القيم علم ا

<sup>«</sup>أما حكاية ابن عباس أنه بمعنى: هاد، فعمدته على التفسير الذي رواه الناس عن عبد الله بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن على بن أبي طلحة الوالبي، عن ابن عباس ..، وفي ثبوت ألفاظه عن ابن عباس نظر؛ لأن الوالبي لم يسمعها من ابن عباس؛ فهو منقطع، وأحسن أحواله أن يكون منقولًا عن ابن عباس بالمعنى .

ولو صح ذلك عن ابن عباس؛ فليس مقصوده به نفي حقيقة النور عن الله، وأنه ليس

فيهما غيره، فليس يهدي ملك مقرب ولا نبي مرسل إلا بهدى منه .

قوله: ﴿ مَثَلُ نُورِهِ عَكَمِشْكُوقِ ﴾ أضاف نور قلب المؤمن إلى نفسه لشرفها وفضلها (١) ، كما أضاف كلمة المؤمن إلى نفسه لشرفها؛ فقال: ﴿ وَجَعَكَ لَ وَفَضَلُهَا اللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ فَلَ وَكَلِّمَةُ ٱللَّهِ هِمَ ٱلْعُلِّيكَ ﴾ كَلِمَةُ ٱللَّهِ هِمَ ٱلْعُلِّيكَ ﴾ [التوبة: ٤٠].

والمشكاة: الكوة غير نافذة (٢).

وقوله: ﴿ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ فيه تقديم وتأخير، ومجازه: مثل نور قلب المؤمن كمشكاة في زجاجة في مصباح، فالمشكاة نفس المؤمن، والزجاجة

بنور، ولا نور له، كيف وابن عباس هو الذي سمع من النبي عَيْثُة قوله في صلة الليل: « اللهم
 لك الحمد؛ أنت نور السهاوات والأرض ومن فيهن » ؟!

وهو الذي قاله لعكرمة، لما سأله عن قوله : ﴿ لَا تُدّرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰنَرُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، قال : « ويحك ذاك نور، إذا تجلى بنوره لم يدركه شيء » .

كيف ولفظ الآية والحديث ينبو عن تفسير النور بالهادي؛ لأن الهداية تختص بالحيران، وأما الأرض نفسها والسماء فلا توصف بهدى، والقرآن والحديث وأقوال الصحابة صريح بأنه نور السماوات والأرض.

ولكن عادة السلف أن يذكر أحدهم في تفسير اللفظة بعض معانيها ولازمًا من لوازمها أو الغاية المقصودة منها أو مثالًا ينبه السامع على نظيره، وهذا كثير في كلامهم لمن تأمله، فكونه سبحانه هاديًا لا ينفي كونه نورًا.

انظر : (محتصر الصواعق المرسلة) (ص : ٥٠٥)، وكذلك : (مجموع الفتاوى) لشيخ الإسلام ابن تيمية هلا (٦/ ٣٠٩-٣٩٢).

<sup>(</sup>١) انظر : (جامع البيان) للطبري (١٨/ ١٤٦ -١٤٧) .

 <sup>(</sup>۲) ورد عن ابن عباس هيشه؛ أخرجه الطبري (۱۹/۱۶۱–۱٤۷)، والفريابي؛ كما في (الدر المنثور) (٥/ ٨٦).

وورد كذلك عن الحسن بن علي، وعبد الله بن عمر رضي الله عنهم جميعًا، انظر (جامع البيان).

قلبه، والمصباح المعرفة في قلبه، وكما أن المشكاة نور، والزجاجة أنور منها؛ والزجاجة نور والمصباح أنور منها، فكذلك نفس المؤمن نور، وقلبه أنور منها، وقلبه نور والمعرفة أنور منها.

وقوله تعالى : ﴿ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِّئُ ﴾ قال ابن عباس : يعني عظيمًا (١)، قال أهل المعاني : نسب إلى الدر لبياضه، قال الشاعر زهير (٢) :

فانصاع كالكوكب الدري منصلتًا يفري الحزون ويفري البيدوالأكما

قال قتادة : ﴿ كُأْنَّهَا كُونَكُ دُرِّيٌّ ﴾ منير ضخم (٣) .

قال النضر بن شميل: سألت عنه الخليل؛ فقال: مضيء.

قرأ علي بن أبي طالب عين : ﴿ الله نور السهاوات والأرض ﴾ منصوبة الأنها مفعولة .

وقرأ نصر بن عاصم : ﴿ فِي زَجاجة ﴾ (١) بفتح الزاي، قال الأخفش فيها ثلاث لغات : زُجاجة، وزَجاجة وزجاجة (٥) .

قرأ أهل المدينة وأهل مكة والحسن ﴿ دُرِي ﴾ مضمومة الدال غير مهموز، وكان أبو عمرو والكسائي يقرآنها بكسر الدال مع الهمز، وكان حزة يقرأها مضمومة الدال مع الهمز، قال أبو حاتم: هذا منكر (١)؛ لأنه

<sup>(</sup>١) أخرج ابن أبي حاتم (٨/ ٩٨ ٢)، عن قتادة، قال : « كوكب دري، قال : ضخم » .

<sup>(</sup>٢) ليس في ديوانه !

<sup>(</sup>٣) تقدم آنفًا .

<sup>(</sup>٤) انظر : (المحتسب) (٢/ ٩٠٩).

<sup>(</sup>٥) لم أقف عليه في كتابه، وهو عند الأخفش في (معاني القرآن) (٢/ ٢٥٢)، والزجاج كذلك (٤/ ٤٤)، وانظر : (المحتسب) (٢/ ١٠٩) .

<sup>(</sup>٦) انظر: (تفسير الثعلبي) (٧/ ١٠٢).

ليس في كلام العرب فُعيل، وقرأ سعيد بن المسيب وأبو رجاء العطاردي بفتح الدال والهمز (١)، قال أبو حاتم: هو خطأ أيضًا؛ لأنه ليس في كلام العرب فَعيل.

واختار أبو عبيد وأبو حاتم القراءة الأولى؛ أعني قراءة أهل الحرمين، قال أبو عبيد: وإنها اخترنا هذه القراءة لعلل ثلاث: إحداها: ما جاء في التفسير: نُسب إلى الدر لبياضه، والثانية: الخبر عن النبي عَيَّالِكُم : « إن أهل الجنة ليتراءون أهل عليين كها ترون الكوكب الدري في أفق السهاء، وإن أبا بكر وعمر منهم (٢) وأنعها»، يعني: زادا على ذلك، والثالثة: / إجماع أهل (٤١/ الحرمين عليهها.

قال أبو عبيدة : ومن ضم وهمز؛ فإن النحويين قالوا : ليس في الكلام

<sup>(</sup>١) (المحتسب) (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح:

أخرجه البخاري (٣٢٥٦)، ومسلم (٢٨٣١)، والترمذي (٢٥٥٦)، وابن حبان (٣٣٩٧)، وأخرجه البخاري (٣٣٥٠)، عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدري وسيح أن رسول الله على قال : « إن أهل الجنة ليتراءون الكوكب الدري الغابر من الأفق من المشرق أو المغرب؛ لتفاضل ما بينهم » قالوا : يا رسول الله، تلك منازل الأنبياء لا يبلغها غيرهم، قال : « بلى، والذي نفسي بيده، رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين » .

وله شاهد عند مسلم (۲۸۳۰)، وأحمد (۲، ۲۶۰)، وأبو يعلى في (مسنده) (۷۰۲۸)، والطبراني في (الكبير) (۲، ۲۸۳۰) رقم (۱۸۵۰) رقم (۱۸۵۰)، (۲، ۲۰۰۱) رقم (۱۸۵۰)، (۲، ۲۰۰۱) رقم (۱۸۵۰)، عن أبي حازم، عن سهل بن سعد وسيح أن رسول الله تَمَا قال : « إن أهل الجنة ليتراءون الغرفة في الجنة كها تراءون الكوكب في السهاء».

وأما قول المصنف: « وإن أبا بكر وعمر منهم »؛ فليس في لفظ الحديث، ولعل المصنف هم أخذها وفهمها من قوله تَمَلِيكُ : « رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين » .. والله أعلم .

فعّيل<sup>(۱)</sup>، قال أبو عبيد : وأنا أرى لها وجهّا، وذلك أنه فعّول لا فُعّيل، كها يقال : لآري الدابة <sup>(۲)</sup>، إذا رُدَّ إلى الفعل (فاعُول)؛ فاستثقلُوا التشديد مع كثرة الضهات، فرد بعضها إلى الكسرة .

وقوله: سبحانه ﴿ تُوقد ﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر بفتح التاء والتشديد، والنصب على معنى الماضي واختاره أبو عبيد وأبو حاتم، وقرأ ابن محيصن (تَوَقَّد) بالتاء المفتوحة مع التشديد والرفع على معنى تَتَوقد، نظيره: ﴿ نَنَزَّلُ ٱلْمَلَيِكَةُ ﴾ [القدر: ٤].

قال لبيد:

فالعين ساكنة على أطلائها عُوذًا تأجيل بالفضاء بهامها (") العين: بقر الوحش، والأطلاء: الأولاد، [وتأجل: تصير أجلًا إجلانا)، والبهائم جمع بهم (٥٠](١).

" وأولى الأقوال في ذلك الصواب قول من قال: ذلك مثل ضربه الله للقرآن في قلب أهل الإيهان به، فقال: مثل نور الله الذي أنار به لعباده سبيل الرشاد، الذي أنزله إليهم فآمنوا به وصدقوا بها فيه، في قلوب المؤمنين، مثل مشكاة، وهي عمود القنديل الذي فيه الفتيلة، وذلك هو نظير الكوة التي تكون في الحيطان التي لا منفذ لها، إنها جعل ذلك العمود مشكاة؛ لأنه غير نافذ، وهو أجوف مفتوح الأعلى، فهو كالكوة التي في الحائط التي لا تنفذ، ثم قال: ﴿ فِيهَا مِصَبَاحٌ ﴾ وهو السراج، وجعل الهسراج وهو المصباح، مثلًا لما في قلب المؤمن والآيات المبينات، ثم قال: ﴿ ٱلْمِصَبَاحُ فِي نُهَاجَةٍ ﴾ يعني أن السراج الذي في المشكاة في القنديل،

<sup>(</sup>١)) معاني القرآن) للفراء (٢/ ٢٥٢)، وللزجاج (٤/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: (لسان العرب) مادة (أرى)، ومعناها: المكان الذي تحبس فيه الدابة.

<sup>(</sup>٣) انظر : ( شرح ديوان لبيد ) (٩٩٢) .

<sup>(</sup>٤) الإجل : قطع البقر الوحشي .

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين كتب بهامش الأصل. .

<sup>(</sup>٦) قال الإمام الطبري عطم:

وهو الزجاجة، وذلك مثل القرآن، يقول: القرآن الذي في قلب المؤمن الذي أنار الله به قلبه في صدره، ثم مثل الصدر في خلوصه من الكفر بالله والشك فيه واستنارته بنور القرآن واستضاءته بآيات ربه المبينات ومواعظه فيها بالكوكب الدري، فقال: ﴿ ٱلزَّجَاجَةُ ﴾، وذلك صدر المؤمن الذي فيه قلبه ﴿ كَأَنَّهَا كُوْرَكُ \* رُبِّي \* .

واختلفت القرّاء في قراءة قوله: (دُرِّيِّ)، فقرأته عامة قراء الحجاز: (دُرِّيِّ) بضم الدال وترك الهمزة، وقرأ بعض قرّاء الهمزة، وقرأ بعض قرّاء المحفة وقرأ بعض قرّاء الكوفة (دُرِّيء) بكسر الدال وهمزة، وقرأ بعض قرّاء الكوفة (دُرِّيء) بضم الدال وهمزة، وكأن الذين ضموا داله وتركوا الهمزة وجهوا معناه إلى ما قاله أهل التفسير الذي ذكرنا عنهم من أن الزجاجة في صفائها وحسنها كالدرّ، وأنها منسوبة إليه لذلك من نعتها وصفتها .

ووجه الذين قرءوا ذلك بكسر داله وهمزه إلى أنه فعيل من درِّيء الكوكب: أي دُفع ورجم به الشيطان من قوله: (وَيَدْرَأُ عَنْهَا الْعَذَابَ): أي يدفع، والعرب تسمي الكواكب العظام التي لا تعرف أسهاءها الدراري بغير همز.

وكان بعض أهل العلم بكلام العرب من أهل البصرة يقول: هي الدرارئ بالهمز، من يدرأن. وأما الذين قرءوه بضمّ داله وهمزه، فإن كانوا أرادوا به درّوء مثل سبوح وقدوس من درأت، ثم استثقلوا كثرة الضمَّات فيه، فصر فوا بعضها إلى الكسرة، فقالوا دِرِّيء، كما قيل: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِعِتِينًا ﴾ [مريم: ٨].

وهو فعول من عتوت عتوّا، ثم حوّلت بعض ضهاتها إلى الكسر، فقيل: عتيّا، فهو مذهب، وإلا فلا أعرف لصحة قراءتهم ذلك كذلك وجها، وذلك أنه لا يُعرف في كلام العرب فعيل، وقد كان بعض أهل العربية يقول: هو لحن .

والذي هو أولى القراءات عندي في ذلك بالصواب، قراءة من قرأ (دُرِّيٌّ) بضمّ داله، وترك همزه، على النسبة إلى الدرّ، لأن أهل التأويل بتأويل ذلك جاءوا .

وقد ذكرنا أقوالهم في ذلك قبل، ففي ذلك مكتفى عن الاستشهاد على صحتها بغيره، فتأويل الكلام: ﴿ الزَّبَاحَةُ ﴾ : وهي صدر المؤمن، ﴿ كَأَنَّهَا ﴾ : يعني كأن الزجاجة وذلك مثل لصدر المؤمن، ﴿ كَوَيَّكُ ﴾ : يقول في صفائها وضيائها وحسنها . وإنها يصف صدره بالنقاء من كلّ ريب وشكّ في أسباب الإيهان بالله وبعده من دنس المعاصي، كالكوكب الذي يُشبه الدرّ في الصفاء والحسن .

واختلفوا أيضا في قراءة قوله : ﴿ يُوَقَدُمِن شَجَرَةٍ مُّبَكَرَكَ مِ ﴾ فقرأ ذلك بعض المكيين

وقرأ أهل الكوفة ﴿ توقّد ﴾ بالتاء مع التخفيف والضم على معنى: توقد الزجاجة والمصباح، وقرأ شيبة ونافع ﴿ يُوقد ﴾ بالياء مع التخفيف والضم، قال الحسن: يعني توقد الزجاجة، قال ابن كيسان: سواء قُرأت بالياء والتاء؛ لأن الفعل إذا تقدم الاسم الذي لا يستحق التأنيث، فأنت فيه

وقد ذكرنا بعض ما رُوي عن بعضهم من الاختلاف في ذلك فيها قد مضى، ونذكر باقي ما حضرنا بما لم نذكره قبل، فقال بعضهم: إنها قيل لهذه الشجرة: لا شرقية ولا غربية: أي ليست شرقية وحدها حتى لا تصيبها الشمس إذا غربت، وإنها لها نصيبها من الشمس بالغداة ما دامت بالجانب الذي يلي الشرق، ثم لا يكون لها نصيب منها إذا مالت إلى جانب الغرب، ولا هي غربية وحدها، فتصيبها الشمس بالعشيّ إذا مالت إلى جانب الغرب، ولا تصيبها بالغداة، ولكنها شرقية غربية، تطلع عليه الشمس بالغداة، وتغرب عليها، فيصيبها حرّ الشمس بالغداة والعشيّ، قالوا: إذا كانت كذلك، كان أجود لزيتها ».

انظر (جامع البيان) (١٨/ ١٤٩ - ١٥١).

والمدنين وبعض البصريين: ﴿ توقد من شجرة ﴾ بالتاء وفتحها وتشديد القاف وفتح الدال، وكأنهم وجهوا معنى ذلك إلى توقد المصباح من شجرة مباركة. وقرأه بعض عامة قرّاء المدنيين (يُوقَدُ) بالياء وتخفيف القاف ورفع الدال، بمعنى: يوقد المصباح، موقده من شجرة، ثم لم يسمّ فاعله. وقرأ ذلك عامة قرّاء الكوفة (تُوقَدُ) بضم التاء وتخفيف القاف ورفع الدال، بمعنى: يوقد الزجاجة موقدها من شجرة مباركة، ثم لما لم يسمّ فاعله، فقيل: توقد . وقرأه بعض أهل مكة (تَوقدُ الزجاجة من شجرة، ثم الدال، بمعنى: تتوقد الزجاجة من شجرة، ثم أسقطت إحدى التاءين اكتفاء بالباقية من الذاهبة، وهذه القراءات متقاربات المعاني وإن المتلفت الألفاظ بها، وذلك أن الزجاجة إذا وصفت بالتوقد، أو بأنها تَوقد، فمعلوم معنى ذلك، فإن المرادبه تَوقد فيها المصباح، أو يوقد فيها المصباح، ولكن وجَّهوا الخبر إلى أن وصفها بذلك أقرب في الكلام منها، وفهم السامعين معناه . والمراد منه، فإذا كان ذلك كذلك، فبأيّ القراءات قرأ القان وفتح الدال، بمعنى وصف المصباح بالتوقد; لأن التوقد والاتقاد لا شك التاء، وتشديد القاف وفتح الدال، بمعنى وصف المصباح بالتوقد; لأن التوقد والاتقاد لا شك أنها من صفته دون الزجاجة، فمعنى الكلام إذن : كمشكاة فيها مصباح، المصباح من دهن شجرة مباركة، زيتونة، لا شرقية ولا غربية .

بالخيار إن شئت أنثت وإن شئت ذكرت (١).

قال الحسن: (تُوقد من شجرة) إنها ليست من شجر الدنيا ولو كانت من شجر الدنيا لكانت شرقية أو غربية (٢).

قال عطاء: توقد من شجرة مباركة زيتونة، قال النبي عَلَيْكَ : « بارك فيها سبعون نبيًا » (٣) .

قال ابن عباس: المشكاة: الكوة غير النافذة (١)، وكذلك قال السدي، والحسن (٥)، والضحاك (٦)، وأبو إسحاق السبيعي (٧)، وابن عمر (٨).

قال أبو موسى الأشعري : المشكاة : القائم في وسط القنديل، وبه قال على ابن أبي طلحة، قال مجاهد : هي حدائد القنديل، قال أبي بن كعب : هي

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي (٧/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه فيها تحت يدي من مصادر، أما وقفت عليه هو نقل العلماء هذا المقطع، ومسبوق بـ (قيل) .. وهذا ما صنعه صاحب (تحفة الأحوذي) (٥/ ٤٧٥) وغيره .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٦)، وابن أبي حاتم (٨/ ٢٥٦٩) بإسناد ضعيف، شمر بن عطية لم يدرك عبد الله بن عباس عشنه .

وأخرجه الطبري كذلك (١٨/ ١٤٨)، بإسناد ضعيف فيه مجاهيل.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد بن حميد كما في (الدر المنثور) (٥/ ٨٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري (١٨/ ٢٤٨)، وعبد بن حميد كما في (الدر المنثور) (٥٨ /٥٨).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٩)، عنه، عن سعيد بن عياض، قال : الكوة .

<sup>(</sup>۸) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٩)، بإسناد ضعيف، شمر بن عطية لم يدرك عبدالله بن عمر هيشه بيد أن الطبراني وابن عدي وابن مردويه وابن عساكر أخرجوا عنه، كيا في (الدر المنثور) (٨٨/٥)، في قوله : ﴿كَيِشْكُوْقِ فِهَا مِصَّبَاعٌ ﴾، قال : المشكاة جوف محمد عَمَّاتُهُ، والزجاجة : قلبه .

صدر المؤمن (١).

قال أهل النظر: المعنى بذلك الإيهان والمؤمن، والقول والعمل، والمصباح الإيهان، والزجاجة القلب، والمشكاة الصدر.

وقال قوم : إنها جعله في كوة؛ لأن ذلك أجمع لضوئه، وأحرَى أن يُرى من بعد، وإذا كان في فضاء تفرق شعاعه فعلًا تارة وانخفض أخرى ./

قال عبد العزيز بن يحيى : عني بالمشكاة صدر المؤمن وبالزجاجة قلبه، وبالمصباح القرآن والإيهان، وقال : هذا مثل ضربه الله للمؤمن .

قال أبو العالية : مثل المؤمن الذي جعل الله الإيهان والقرآن في صدره كمشكاة (٢) .

وقال عبد الوهاب بن مجاهد عن أبيه: المشكاة: القنديل، ثم العمود الذي فيه الفتيل (٦٠).

وروى شيبان عن قتادة: المشكاة الصفر الذي في جوف القنديل (١٠).

وقال سعيد بن المسيب: المشكاة: الحديد الذي يعلق به القنديل (٥٠).

## (١) إسناده حسن:

أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٨)، وابن أبي حاتم (٨/ ٢٥٩٥)، وعبد بن حميد وابن المنذر وابن مردويه والحاكم وصححه، كما في (الدر المنثور) (٥/ ٨٧) .

- (٢) تقدم تخريجه عنه عن أبي بن كعب عين ك.
- (٣) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٩)، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد.
- (٤) أخرجه الطبري (١٤٩/١٨) عن ابن أبي نجيح، عنه ... ورواية شيبان عن ابن أبي حاتم (١٨/ ٢٥٩٥).

قوله: الصفر، هو: النحاس.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٩) من قول مجاهد .

قال أبو الحسن: وأولى الأقاويل بالصواب قول من قال: ذلك مثل ضربه الله للقرآن في قلب أهل الإيهان، أي مثل نوره الذي أنار الله تعالى لعباده سبيل الرشاد، والذي أنزله إليهم فآمنوا به مثل المشكاة، وهي عمود القنديل الذي فيه الفتيلة، وذلك هو الكوة التي تكون في الحيطان التي لا منفذ لها، وإنها جعل ذلك العمود مشكاة لأنه غير نافذ وهو جوف مفتوح الأعلى، وهو كالكوة التي في حائط لا منفذ له.

وقوله: ﴿ فِهَا مِصَّبَاحُ ﴾ وهو السراج (١)، وجعله مثلًا لما في قلب المؤمن من القرآن والآيات والبينات، ثم قال: ﴿ ٱلْمِصَّبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ يعني: أن السراج الذي في المشكاة في القنديل وهو الزجاجة، وذلك مثل القرآن، يقول: القرآن في قلب هذا المؤمن الذي أنار الله به قلبه في صدره، قال أكثر المفسرين هو السراج.

قال الحسن وقتادة: هو نور الله في قلب المؤمن (٢).

قال السدي : هو النور والإيمان والقرآن (٣) .

في تفسير الدمياطي : المصباح قلب النبي ﷺ شبهه بالمصباح في الضياء والنور لما فيه من النبوة والحكمة .

وقال قوم: الزجاجة القرآن، والمصباح القرآن، وقال قوم: هو النور الله به قلب المؤمن.

<sup>(</sup>١) انظر : (جامع البيان) للطبري، وقد تقدم آنفًا ما نص عليه إمام المفسرين من الراجح من الأقوال في الآية، فراجعه إن شئت .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد، كما في (الدر المنثور) (٥/ ٨٩) .

<sup>(</sup>٣) أخره ابن أبي حاتم (٨/ ٢٥٩١).

قال أبو الحسن: وأولى الأقاويل بالصواب قول من قال هو القرآن الذي نور الله به قلب المؤمن (١).

وقوله تعالى : ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُبِهَاجَةٍ ﴾، / قال أبي بن كعب والحسن (٤٢ / والسدي: الزجاجة قلب المؤمن لما فيه من القرآن والإيهان (٢٠).

وفي تفسير الدمياطي: الزجاجة صدر النبي ﷺ جعله كالزجاجة في الصفاء والنقاء.

قال مجاهد: الزجاجة القنديل (٣).

وقال قوم : إنها قال : ﴿ فِي زُجَاجَةٍ ﴾؛ لأن السراج إذا كان في زجاجة بيضاء صافية كان أضوأ أو أنور من أن يكون في صفر أو خزفة .

وقال قوم : إنها قال ذلك لأن النار في الزجاجة أبين منه في كل شيء (١).

قال أبو الحسن : وأولى الأقاويل بالصواب قول من قال : الزجاجة صدر المؤمن الذي فيه قلبه (٥) .

وقوله: ﴿ كَأُنَّهَا كُوكَبُّ دُرِّيٌّ ﴾ قال أبي بن كعب: هو المضيء، قال الحسن: ذو ضوء، قال قتادة: هو المنير، قال ابن عباس: هو العظيم مثل الزهرة، قال الضحاك: الذي يُضيء بالليل ويهتدي به الناس في البر والبحر (١٦).

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم من ترجيح الإمام الطبري.

<sup>(</sup>٢) تقدم آنفًا .

<sup>(</sup>٣) تقدم آنفًا .

<sup>(</sup>٤) انظر : (معاني القرآن) للزجاج (٤/٤٤).

<sup>(</sup>٥) تقدم نقلًا عن الطبري في الراجح من المعنى في الآية .

<sup>(</sup>٦) تقدم آنفًا .

قال الفراء: نسب إلى الدر لبياضه، قال سعيد بن جبير: هو الأبيض.

وقد ذكرنا القراءات فيها (۱)، وأولاها بالصواب قراءة من قرأ بالضم وترك الهمز، على النسبة إلى الدر؛ لأن التأويل بذلك جاء، أي: كأن الزجاجة وهي صدر المؤمن كوكب في الصفاء والنقاوة والحسن، وإنها يصف صدره بالنقاوة من كل ريب وشك في أسباب الإيهان بالله، وبعده من دنس المعاصي كالكوكب الذي يشبه الدر في الصفاء والضياء والحسن (۲).

وقوله: ﴿ يُوقَدُّمِن شَجَرَةٍ مُّبَدَرَكَةِ زَيْتُونَةٍ ﴾ قال ابن عباس: هي التي بارك فيها سبعون نبيًا (٣).

وعنه في رواية أخرى (١) هي شجرة وسط الشجر ليست من الشرق ولا من الغرب .

قال زيد بن أسلم: هي شامية (٥)، قال الحسن: والله لو كانت من شجر الأرض لكانت شرقية أو غربية، ولكنها مثل ضربه الله لنوره (٦).

وقد ذكرنا اللغات والقراءة في (تَوقد) وأولاها بالصواب (تُوقد) بضم التاء والتخفيف.

فمن قرأها بالتاء فهو للزجاجة ومن قرأها بالياء فهو للمصباح (٧).

<sup>(</sup>١) انظر : (النكت والعيون) للمصنف (٤/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) انظر ما رجحه الطبري فيها تقدم.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٢)، وأخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٠)، عن سعيد بن جبير .

<sup>(</sup>٥) أحرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٢) بلفظ (الشام).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه، وأزيد: فقد أخرجه كذلك ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠-٢٦٠).

 <sup>(</sup>٧) تقدم ما رجحه الطبري ﷺ .

وقوله تعالى: ﴿ لَا شَرَقِيَّةِ وَلَا غَرْبِيَّةِ ﴾، قال أبيّ بن كعب: كزيتونة التفت بها الشجر في خضراء ناعمة، لا يصيبها الشجر على أي حال كانت لا إذا طلعت ولا إذا غربت (١).

قال ابن عباس: هي شجرة وسط الشجر/ لا تعد من المشرق ولا من (٢٣ المغرب، يريد أن الشمس لا تُصيبها فزيتها أضوأ (٢٠).

والمعنى أن نور محمد عَيِّكُ استنار من نور إبراهيم؛، وشبه إبراهيم بزيتونة لا شرقية ولا غربية، أي لم يكن يهوديًا ولا نصرانيًا.

قال سعيد بن جبير : إذا طلعت الشمس أضاءتها، وإذا غربت أضاءتها، وهو أجود لزيتها (٣) .

قال مجاهد: هي التي في الشمس من حين تطلع إلى أن تغرب ليس لها ظل، وذلك أضوأ لزيته.

قال عكرمة : مصحرة، لا تظلها شجرة، ثم قال : ألم تروا إلى الوحش ما أخلدها (٤) .

قال أبو الحسن: أخبر أنها شجرة بارزة من خلال الآكام والجبال، متعالية عن أودية المضار والتلال، شامخة لشعاع الشمس غير كامنة؛ فهي ﴿ لَا شَرْقِيَّةٍ ﴾ غير غربية، ﴿ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ غير شرقية، بل هي شرقية غربية تصيبها الشمس إذا شرقت، وتصيبها إذا غربت، فهي في ضياء من جانب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٠)

المغرب وفي نور من جانب المشرق، وذلك أضوأ لزيتها، فكذلك العارف بربه على منسلخ من التباس التخاليط، متنزه عن اعوجاج الأغاليط، راغب في الحور، ناهض إلى معالى الأمور، مستقيمة أحواله، معتدلة أقواله، زاده تقواه ومجلسه (۱)، ورغبته أخراه، وبغيضه دنياه، وحبيبه مولاه.

قال أبو العالية : هي التي تنبت في فلاة من الأرض، لا يُظلها شجر ولا جبل ولا بنيان .

قال قتادة : هي التي لا يفيء عليها ظل شرق ولا ظل غرب.

وقال قوم: إنها خرجت من طور سيناء، فهي كريمة على ربها، منع منها الشمس كما منعها من أصحاب الكهف، فقال: ﴿ تَرْوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ﴾ الآية [الكهف: ١٧]، قال زيد بن أسلم: هي شامية، والشام ليست بشرق ولا غرب(٢).

وقوله تعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ أَللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ [النور : ٣٦]، قال ابن عباس: هي المساجد، أمر الله تعالى أن تبني (٣) .

قال الحسن : يعني تعظم وتوقر (١)، ﴿ وَيُذِّكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾ كما قال

<sup>(</sup>١) كلمة مطموسة بالأصل.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج هذه الآثار.

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٨/ ١٥٤)، من طريقين؛ الأول فيه : علي بن أبي طلحة عن ابن عباس هجيئه ، وهذا إسناد منقطع .

والثاني من طريق : محمد بن سعد عن أبيه عن عمه عن أبي عن أبيه عن ابن عباس ميسك، وهذا إسناد ضعيف كها تقدم .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (١٨/ ١٥٥).

تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَهِ ﴾ [الجن: ١٨]، وقال النبي عَلَيْكُ للرجل الذي نشد الناقة في المسجد: « أيها الناشد غيرك الواجد،/ إنها بُنيت هذه المساجد (٤٣/ لذكر الله وقراءة القرآن » (١٠).

قال عكرمة: هي البيوت كلها (٢).

قال الربيع بن أنس والسدي: هي بيوت رسول الله ﷺ وحجر أزواجه.

قال مجاهد: ترفع تعظم (٣).

قال أبو العالية : تطهر .

قال الربيع بن أنس: تُطيب، قال سعيد بن جبير: تصان أن تعمل فيها بالمعاصي، ﴿ وَنُذِكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾ أي: يوحد.

قال الضحاك: أن ترفع: أي يُصلى فيه.

قال الحسين بن الفضل: في الآية تقديم وتأخير وليس يريد ضرب الله الأمثال في هذه البيوت، وإنها هو رد على المشكاة والمصباح (١٠).

قوله سبحانه : ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِٱلْفُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴾ أي يُسبح رجال، وقال قوم : في البيوت رجال، وقرأ عاصم بفتح الباء، وهو يريد هذا القول، مجازه : يسبَّح له فيها بالغدو والأصال، والمسبحون رجال، ويقال

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح : وقد خرجته أثناء تحقيقي لـ (التوحيد) لابن خزيمة (۱۳۰۲)، فانظره غير مأمور .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري (۱۸/ ۱۰۵)، وابن أبي حاتم (۸/ ۲۲۰۵)، و(النكت والعيون) للمصنف (۱۰۲/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٥).

<sup>(</sup>٤) كتبت بهامش الأصل (أول الجزء السادس).

ﻟﻤـُـُـلُ هـٰـذَا (التفسير) (١) .

وقوله سبحانه : ﴿ لَا نُلْهِيمِ مُ تِجَدَرَةً ۗ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ قال ابن حيان : أي لا تشغلهم .

قال أبو الحسن: قوله (بالغدو والآصال): وحد وجمع كل ما مضى من أشكاله في قوله: ﴿ اَلظُّالُمَاتِ وَالنَّورَ ﴾ [الأنعام: ١] و ﴿ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمُ وَعَلَىٰ اللَّمَعِهِمُ وَعَلَىٰ اللَّمَعِهِمُ وَعَلَىٰ اللَّمَعِهِمُ وَعَلَىٰ اللَّمَعِهِمُ وَعَلَىٰ اللَّهِمِ إلى أَبْصَدُوهِمُ ﴾ [البقرة: ١٧]، والآصال: جمع الأصيل، وهو بعد العصر إلى جنح الليل، قال أبو نعامة:

قربًا مربط النعامة مني في السرى بالغدو والآصال (١)

وقوله سبحانه: ﴿ عَن ذِكْرِ ٱللّهِ ﴾ قال ابن عباس: يعني عن الصلاة (٣) ، قال ابن حيان: لم يكونوا يرجعون إلى بيع وشراء وتجارة، قال مجاهد: هم التجار الذين إذا سمعوا المؤذن يقيم الصلاة تركوا بياعاتهم وتجاراتهم واشتغلوا بآداء الفرائض (١) ، قال عكرمة: هم أهل الصُّفة وذووهم، قال الحين: حضروا الصلاة فإذا فرغوا عادوا إلى تجاراتهم.

وقوله سبحانه: ﴿ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ يعني إدامتها، ﴿ وَإِينَآمِ ٱلزَّكَوٰةِ ﴾ إعطاؤها، ﴿ يَخَافُونَ يَوْمَا نَنَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴾ يعني تتحير فيه وتحزن، نظيره: ﴿ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَكَاجِرَ ﴾ [الأحزاب: ١٠]، ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى / ٱلْحَنَاجِرِ (٤٤) كَنْظِمِينَ ﴾ [غافر: ٨]، وقوله: ﴿ نَنْقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر (جامع البيان) للطبري.

 <sup>(</sup>۲) الآصال : هو الوقت بين العصر وقبل المغرب ، انظر : ( لسان العرب ) (۱/ ٦٥١) ،
 و ( الأغاني ) (٥/ ٣٥) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٨).

<sup>(</sup>٤) انظر : (جامع البيان) للطبري (٨/ ١٤٦) بنحوه .

يعني حالًا بعد حال متحيرين، قال الضحاك: تشخص إلى الداعي الذي يدعوهم من قبورهم، قال عبد العزيز بن يحيى: يعني أن القلوب خائفة راجية.

وقوله سبحانه: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا ﴾ قال أهل المعاني: إنها ضرب الأمثال وبين الأشكال، ليعتبروا بها ويعرفوا ما في ضمنها، ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا ﴾ وهو لام (كي)، قال أبو حاتم: مجازه ليجزيهم الله، كأنه يقول: والله ليجزينهم، فأدخل نون التوكيد كقوله: ﴿ لَتُسَبّلُونَ فِي كَانُه يقول : والله ليجزينهم، فأدخل نون التوكيد كقوله: ﴿ لَتُسَبّلُونَ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قوله سبحانه: ﴿ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَلِهِ ۚ وَاللّهُ يَرُرُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ قال ابن عباس: يعني بغير قله؛ ابن عباس: يعني بغير قله؛ لأن ما دخله الحساب كان قبليلا.

قال أبو العالية: يعني يرزقهم كثيرًا، قال الحسين بن الفضل: ﴿ وَاللَّهُ يَرُونُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ من غير أن يحاسبه أحد، قال الضحاك: ﴿ وَاللَّهُ يَرُونُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ في الدنيا، ولا يحاسبه في العقبي .

وروى الربيع بن أنس عن أبي العالية : هذا مثل المؤمن : ذكر الله في الآية نور قلبه .

وفي مصحف أُبي عليُنخ : (مثل نور من آمن) .

قال أبو الحسن: قد ذكرنا أقوال المفسرين في الآية، وبقيت لأهل المعاني أقوال؛ قال سيبويه: من همز قوله: (دريء) فهو من دراً، يدراً: أي دفع شعاعه أبصارهم.

قال تعلب : هو من درأ، أي دفع من قوله سبحانه : ﴿ وَيَدْرَؤُا عَنَّهَا ٱلْعَذَابَ ﴾

<sup>(</sup>١) لم أستطع قراءة هذه الكلمة، وكتبتها كما هي .

[النور : ٨]، والمعنى أن الملائكة يدفعون الشياطين إذا رجموا .

قال الدريدي في كتاب (الجمهرة)، هو من [درأيدرأإذا بسط، وأنشد] (۱): تقول إذا درأت لها وضيني أهذا دينه أبدًا وديني

أي: بسطت.

قال قطرب: هو من ظهوره، أي هو أظهر من جميع الكواكب، تقول العرب: درأ البعير، إذا ظهرت غدته، وأنشد:

## يا أيها الدارئ كالمنكوف (١)

قال المبرد: دُري ودِرى، كقولك: سُخري وسِخرى.

فأما قوله : ﴿نُورِ عَلَىٰ نُورِ ﴾/ فاختلفوا فيه، فقال قوم : نور المؤمن، ونور (٤٤/ م صدره، ونور قلبه .

وعن ابن عباس عيس الله الله المشكاة ونور الزجاجة ونور المصباح (٣).

قال أبيّ بن كعب ولين : كلام المؤمن نور، وعمله نور، ومدخله نور، ومدخله نور، وخرجه نور، ومصيره إلى النوريوم القيامة (١٠).

قال السدي : نور النار ونور الزيت، إذا اجتمعا أضاءا، كذلك نور الإيهان ونور القرآن إذا اجتمعا (٥) .

قال الحسن : الزيت الذي كاد يُضيء من نوره إذا نظرت إليه من غير أن

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين كتب بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) البيت في (لسان العرب) (٤/ ٦١٣) منسوب إلى رؤبة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/ ٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

تمسه النار، فإذا مسته نار ازداد ضوءًا؛ كذلك المؤمن يزداد إيهانًا ونورًا إلى نور، وهذا مثل ضربه الله للقرآن.

قال عبد العزيز بن يحيى : نُور المشكاة، ونور الزجاجة، ونور المصباح، ونور المؤمن، ونور صدره، ونور قلبه، ونور استدلاله .

قال الحُسين بن الفضل زيادة على ما قال عبد العزيز: نور نفس المؤمن وقلبه ومعرفته، ونور الشجرة ونور الثمرة ونور الدهن، ونور الشمس ونور القمر ونور الكواكب، ونور إبراهيم ونور إسماعيل ونور محمد عَلَيْكُ ونور الأنبياء صلوات الله عليهم والعلماء والمؤمنين في القلب نور، ونور الرب يتخذه نور على النور دلائل على الصمد.

وقوله سبحانه: ﴿ يَهْدِى ٱللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ يعني إلى نوره، ونظيره: ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أُوْحَى لَهَا ﴾ [الزلزلة: ٥] أي إليها، وقوله: ﴿ هُمُ لِلْكُفْرِ يَوْمَ لِلْكُفْرِ وَإِلَى الإيهان؛ يَوْمَ لِلْهِ يَمُن بُهُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ [آل عمران: ١٦٧] أي إلى الكفر وإلى الإيهان؛ قال الأعشى:

لبيتك إذ بعضهم بيته من الشر ما فيه من مستكن (۱)

أي : إلى بيتك .



<sup>(</sup>١) انظر: (ديوان الأعشى) (ص: ٩٩١)، وهو في مدح قيس بن معديكرب.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءً حَتَىٰ إِذَا جَآءَهُ، لَوْ يَجِدْهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندَهُ، فَوَقَىنَهُ حِسَابَهُ، وَٱللّهُ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ [النور: ٣٩]..

ومنها في هذه السورة قوله كان ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِمِ ﴾ [النور: ٣٩].

قال ابن عباس: هذا مثل الكافر ضربه الله لعمله فجعله في الآخرة كسراب بقاع من الأرض، يحسبه العطشان ماء إذا رآه من بعيد.

فإذا أراد شربه لم يجده شيئًا، فكذلك الكافريوم القيامة يغتر بعمله ويحسبُ أنه على شيء حتى إذا جاءه لم يجد عمله شيئًا إلا كما وجد العطشان/ السراب، (١/٤٥) وقدم على الله، ﴿فَوَفَكُ لُهُ حِسَابُهُۥ ﴾ عمله .

قال مجاهد: إتيانه إياه موته (١).



<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٨/ ١٤٩)، وابن أبي حاتم (٨/ ٢٦١٠) بنحوه .

### سورة السروم

قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلَ لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مِن شُرَكَآء فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُدْ فِيهِ سَوَآةٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَالَةُ نَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [الروم: ٢٨].

ومنها في سورة الروم قوله تعالى : ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَلًا مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٨].

يعني : بَيَّن لكم فانظروا واعتبروا، هل تشركون عبيدكم ومواليكم فيها تملكونه حتى يكونوا مثلكم في الحكم سواء تخافونهم أن يقاسموكم كها يخاف الرجل أخاه وأباه وابنه في المال الذي بينهم، يقول : فإذا كرهتم هذه الحال لأنفسكم مع عبيدكم فلم تشركون عبيدي معي، وهذا حجاج على عبدة الملائكة وعيسى وعُزير .

قال مقاتل: تخافون الأحرار أن يرثوكم (١)، وقال: نزلت في مشركي قريش: يا أيها الأحرار، هل يفعلون مثل هذا عبيدكم ؟ (١).

• قال قتادة: هذا مثل ضربه الله لمن عدل به شيئًا من خلقه، يقول: فهل يشرك أحدكم عبده في فراشه وزوجه، فكما كرهتم هذا لأنفسكم فكذلك لا تعدلوا بي شيئًا من خلقي (٣).

قال القتيبي: يقول: هل لكم من عبيدكم يحكمون كحكمكم ويأمرون كأمركم، ﴿ تَخَافُونَهُمُ كَخِيفَتِكُمُ أَنفُكُمُ ﴾ هو كالرجل له شريك في ماله فلا يستبد بشيء دون شريكه، ﴿كَنْالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ أمر الله، ويقال: تعلمون الأمثال.

<sup>(</sup>١) انظر: (تفسيره) (٣/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، كما في (الدر المنثور) (٤/ ٢٩٨).

### سورة يــــس

قال تعالى: ﴿ وَٱضْرِبْ لَمُم مَّنَلًا أَصْعَابَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [يس:١٣].

ومنها في سورة يس قوله تعالى : ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلًا ﴾ الآية [يس:١٣].

أجمع أهل التفسير على أن القرية أنطاكية (١)، واختلفوا في المرسلين، فقال محمد بن إسحاق بن يسار: كانوا عَبدة الأوثان فأرسل إليهم عيسى المسالين أحدهما تاروص والآخر ماروص.

قال مقاتل ين سليهان: أحدهما تُومَان والآخر ماروص (٢).

قال وهب بن منبه: أحدهما يُوحنا والآخر يونس.

قال ابن عباس ومقاتل : وجّه عيسىﷺ/ رسولين، فلما قربا من المدينة (٤٥/ ر رأيا شيخًا يرعى غُنيهات له، فقال لهما : من أنتها ؟

قال: أمعكما آية؟ قالا: نعم، نحن نشفي المرضى، ونبرئ الأكمه والأبرص.

فقال لي ابن صاحب فراش منذ سنين، قالا: وأين هو ؟ فأراهما الابن، فمسحاه فقام في الوقت وشفاه الله، ففشا الخبر في البلدة وشفى الله على يديهما كثيرًا من الناس، فرفع الخبر إلى ملكهم شلاحين فدعاهما، وقال لهما: من أنتها ؟ قالا: رسولا عيسى عليتها.

<sup>(</sup>١) انظر : (جامع البيان) للطبري، و (الدر المنثور) للسيوطي، تحت الآية .

<sup>(</sup>٢) في (تفسيره) : تومان ويوبس.

(73

قال: وما آيتكما ؟ قالا نشفي المرضى ونبرئ الأكمه والأبرص.

قال: ففيم جئتها ؟ قالا: جئنا ندعوك من عبادة ما لا يسمع ولا يُبصر إلى عبادة من يسمع ويبصر.

قال شلاحين : أولنا إله سوى آلهتنا ؟ قالا : نعم، من أوجدك وآلهتك .

قال: قوما حتى أنظر في أمركها، فأخذهما الناس فضربوهما في السوق، وكان اسم الشيخ الذي ذهب بهما إلى منزله حبيب بن إسرائيل النجار، وكان آمن بالنبي عَلَيْكُ؛ لأن الأنبياء لم يؤمن بهم أحد إلا بعد الدعوة، وآمن بالنبي عَلَيْكُ تبع الأكبر ملك اليمن، وورقة بن نوفل، وزيد بن عمر بن نفيل وغيرهم.

قال مقاتل: فلما أخذوا الرسولين وضربوهما بعث عيسى رسولًا ثالثًا؛ قال محمد بن إسحاق: اسمه شمعون الصفا، وكان من الحواريين.

قال مقاتل : اسمه شمعان، وهو الذي قال الله تعالى : ﴿فَعَزَّزْنَا بِثَالِثِ ﴾ أي قوينا (١) .

فجاء حبيب النجار من أقصى المدينة، وهو قوله: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ ﴾ يعني حبيبًا، ﴿قَالَ يَنَقَوْمِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِلِينَ ﴾ يعني الرسل الثلاثة، وقال للرسولين: أوتسألان أجرًا على ما جئتها به ؟ قالا: لا والله، فذلك قوله حكاية عنهم /: ﴿ أَتَبِعُوا مَن لَا يَسْتَلُكُمْ آجُوا وَهُم مُهْمَدُونَ ﴾، قالوا له: أتعبد غير إلهنا ؟ قال: ﴿ وَمَا لِي لَا آعَبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَفِي وَلِيدِهُ مَا لِي الله عَلَى وَلَا تسمع وَالله وَلا تسمع ولا تبصر، ﴿ إِن يُرِدِنِ ٱلرَّمْنَ فَنِهِ عَالِهِ الله عَنه فخرقوا خرقًا في حلقه فعلقوه ولا تبصر، ﴿ إِن يُرِدِنِ ٱلرَّمْنَ فِضَرِ ﴾ الآية، فخرقوا خرقًا في حلقه فعلقوه (١) انظر: (تفسير مقاتل) (٣/ ١٥٧٧)، وعنده (شمعون) بدلًا من (شمعان).

في سور المدينة، وقبره في سوق أنطاكية، فأوجب الله له الجنة، ﴿ قِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْجَنَّةَ ﴾ الآية (١).

﴿ أَوَلَدْيَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُّبِينٌ ﴾ [يس:٧٧]. ومنها في هذه السورة أيضًا قوله جل ذكره: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ الآيات [يس: ٧٧].

قال ابن عباس هين يعني: أُبيّ بن خلف بن حُذَافة السهمي، وذلك أنه أتى أبا جهل وعُتبة وشيبة والوليد بن المغيرة، والعاص (٢) بن وائل السهمي، فقال لهم: ألا ترون إلى ما يقوله محمد ؟ قالوا: وما يقول ؟

قال: يقول أَنَّ الله يبعث الأموات، وأخذ عَظمًا باليًا، فقال: واللات والعزى لأسرن إليه ولأخصمنه، فأتى النبي عَلَيْ وبيده ذلك العظم، فقال: يا محمد، أترى الله يحيي هذا بعدما رَمَّ ؟ قال: نعم، ويبعثك ويدخلك النار، فأنزل الله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَا لَإِنسَكُنُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ (أَ يُ جدل ظاهر.

<sup>(</sup>١) انظر : (تفسير الثعلبي) (٨/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) بالأصل (أبا العاص) بزيادة (أبا)، وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن مردويه؛ كما في (الدر المنثور) للسيوطي (٥/٧٠٥) .

قال أبو عمرو : وقد اختلف أهل التفسير في سبب نزول الآية، فقد ورد أن سبب نزولها عبد الله بن أبي، وكذلك : العاص بن واثل وأمية بن خلف .

قال الإمام ابن كثير متعقبًا:

<sup>«</sup> وعلى كل تقدير سواء كانت هذه الآيات قد نزلت في أبي بن خلف أو العاص بن وائل أو فيها، فهي عامة في كل من أنكر البعث، والألف واللام في قوله تعالى : ﴿ أَوَلَمْ يَرَا لَإِنسَانُ ﴾ للجنس؛ يعم كل منكر للبعث، ﴿ أَنَا خَلَقْتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾، أي : أولم يستدل من أنكر البعث بالبدء على الإعادة فإن الله ابتدأ خلق الإنسان من سلالة من ماء مهين، فخلقه من شيء حقير ضعيف مهين، كما قال على : ﴿ أَلْرَ غَنْلُقَكُم مِن مَا وَهَمِينِ أَنَ فَعَلَمْ مَن مَا وَهَمِينِ اللهِ وَالرَسَانُ مَن اللهِ اللهُ اللهِ الله

سمعت أبا زكريا يحيى بن محمد بن عبد الله العنبري، سمعت أبا العباس أحمد بن محمد بن الأزهر السجزي، سمعت سهل بن محمد يقول: الخصم في الحق، والخصيم في الباطل، واحتج بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُن لِلَّخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴾ [النساء: ١٠٥].

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خَلْقَهُ. ﴾ يعني : ابتداء أمره، ﴿ قَالَ مَن يُحْيِ الْعِظْهُمَ وَهِيَ رَمِيعَ ﴾ أي بال، وكان حقه أن يقول رميمة، وإنها ذكر لأنه معزول عن فاعله، وكل ما عزل بخس حظه من الإعراب، ونظيره : ﴿ وَمَا كَانَتْ أُمَّكِ بَغِيًا ﴾ [مريم : ٢٨] أي باغية (١).

﴿ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِى آنَسَاهَا آوَلَ مَرَّةٍ ﴾ وكانت ماء، ﴿ وَهُوبِكُلِ خَلْقٍ عَلِيهُ ﴾ ثم عظم نفسه واحتج على المشركين بقوله جل ذكره: ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُر مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا ﴾ [يس: ٨٠]، قال الأخفش: الشجر جمع شجرة، إنها قال الأخضر/ وكان حقه (الخضر) لأنه رده إلى اللفظ، ونظيره: (٤٦/ ﴿ اللّهَ مَا نَاهُ مُنفَطِرٌ بِهِ عَهِ [المزمل: ١٨] والسهاء مؤنثة.

قال ابن عباس: هما شجرتان؛ يقال لأحدهما المرخ وهي ذكر، والأخرى العقار وهي أنثى، فمن أراد منها النار قطع منها مثل السواكين وهما خضراوان فسحق المرخ على العقار، فخرجت منها نار بإذن الله تعالى (٢)، فذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ النَّارَ اللَّهِ كَانُهُ أَنْكُمُ أَنْكُمُ أَنْ تَقدحون، ﴿ ءَأَنتُمُ أَنشَأَتُمُ

وقال تعالى : ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ ٱمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ ﴾ [الإنسان: ٢١]، أي : من نطفة من أخلاط متفرقة، فالذي خلقه من هذه النطفة الضعيفة؛ أليس بقادر على إعادته بعد موته » .
 تفسير القرآن العظيم، تحت الآية .

<sup>(</sup>١) انظر: (تفسير الثعلبي) (٨/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، و (تفسير القرآن العظيم) لابن كثير؛ فقد عزاه له .

شَجْرَتُهَا آمَرْ نَحْنُ ٱلْمُنشِئُونَ ﴾ [الواقعة: ٧١-٧١] يعني الخالقون.

يعني المرخ والعقار، تقول العرب (١): كل شجر فيه نار، واستمجد المرخ والعقار، يعني النار أكثر فيهما من الأشجار الأخر، وقد أجمع الناس على أن كل شجر فيه نار، إلا العناب (٢)، قال الأعشى يمدح قيس بن معديكرب: زنداد الملوك خارًا (٣)



<sup>(</sup>۱) (لسان العرب) مادة (مرخ)، و (جمرة الأمثال) (۲/ ۹۲)، و (مجمع الأمثال) (۲/ ۷۶)، و (المستقصى) (۲/ ۱۸۳)، و (الكشاف) (۳/ ۳۳۲).

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير: قال الحكماء: في كل شجر نار إلا الغاب.

<sup>(</sup>٣) ( ديوانه ) (٤٨) .

# سورة الزمسر

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدَّ ضَرَبْنَ اللَّنَاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونَ ﴾ [الزمر: ٢٧]

ومنها في سورة الزمر قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَيْنَ الِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ ﴾ [الزمر: ٢٧]، أي بينا في كل شبه من العلوم، ﴿ لَعَلَّهُمْ يَئَذَكُّرُونَ ﴾ فيتعظون ويعتبرون .

﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ روى عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس عَيْضِك : قال : غير مختلف (١١) .

قال عثمان بن عفان ﴿ فَيُ عَيْرُ ذِي عَوْجٍ : غير متضاد، وقال بكر بن عبد الله المزني : ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرُ ذِي عِوْجٍ ﴾ غير ذي لحن .

قال السدي: غير مخلوق (٢).

قال الحسين بن الفضل: غير محدث، قال عبد العزيز بن يحيى: غير متفاوت، ﴿ لَعَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ قال الضحاك: لعلهم يتقون الكفر والشرك، قال السدي: لعلهم يتقون التكذيب بالقرآن (٣).

## (١) إسناده ضعيف:

على بن أبي طلحة لم يدرك ابن عباس هِينه ، وأخرجه الآجري في (الشريعة) (١٧٢)، والبيهقي في (الأسياء والصفات) (٥٢٤)، واللالكائي في (شرح أصول الاعتقاد) (٣٥٥، ٣٥٥)، عن معاوية بن صالح، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس هِينه في قوله : ﴿ قُرِّءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عَوْجٍ ﴾ قال : غير مختلف .

وهذا إسناد ضعيف كها تقدم.

<sup>(</sup>٢) انظر : (النكت والعيون) للمصنف (٥/ ١٢٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر : (المحرر الوجيز) لابن عطية (١٢/ ٥٣٠).

قوله تعالى : ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَآهُ مُتَشَكِسُونَ ﴾ قال ابن عباس ويضف : مثلًا شبهًا، ومتشاكسون مختلفون، وهي الأصنام التي كانوا يعبدونها؛ كلهم يدّعيها ويزعم أنه أولى بها (١١) .

قال كيسان : زعموا أنهم هم الذين ابتدأوها ونحتوها وصنعوها .

قال مجاهد: هذا مثل آلهة السوء وإله الحق، قال قتادة: هو المشرك ينازعه الشيطان (۲)، قال الكسائي (۳): ضرب الله مثلًا رجلًا ترجمة للمثل (٤٧) وتفسير له، وإن شئت نصبته بنزع الخافض، فقلت: ضرب الله مثلًا لرجل فيه شركاء ورجل سلمًا لرجل.

قال ابن عباس: هو المؤمن، سلَّم دينه لله وحده، هل يستويان في الطاعة مثلاً (٤).

قال قتادة : ﴿ وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾ ، هو المؤمن المخلص؛ أخلص الدعوة والعبادة (٥) .

قال الضحاك : ﴿ مُتَشَكِمِسُونَ ﴾: متشاحون ورجلًا سلمًا لرجل : أي خالصًا، هذا مثل من يعبد آلهة شتى، ومن يعبد الله وحده .

قال مقاتل : وذلك أن المشركين دعوا رسول الله عَيْكُ إلى ملة آبائهم

### (١) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٢١٦/٢٤)، عن محمد بن سعد، ثني أبي .. إلى ابن عباس عضله بنحوه، وهذا إسناد ضعيف، تكلمنا عليه من قبل.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٤/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٣) انظر : (تفسير الثعلبي) (٨/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٤) تقدم آنفًا .

<sup>(</sup>٥) أُخرجه الطبري (٢٤/ ٢١٦)، وأورده المصنف في (النكت والعيون) (٥/ ١٢٤) ولم يعزه .

وعبادة اللات والعزى، فضرب الله تعالى لهم ولآلهتهم مثلًا، فقال عز من قائل : ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلَا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَآهُ مُتَشَكِسُونَ ﴾ أي متنازعون، ﴿ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾ لا شركة لأحد فيه، ﴿ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ﴾ أي هل يستوي عبد يشرك فيه نفر مختلفون يملكونه جميعًا مع عبد لا شركة لأحد فيه، هل يستويان في الشبه؟

قال مقاتل بن حيان : فخصمهم الله بهذا فقال : ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِللَّهِ بِلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ توحيد ربهم (١) .

قال المؤرج: ﴿ مُتَشَكِمِسُونَ ﴾ أي متهاسكون، يقال: شاكسني فلان وماكسني أن مثلًا ﴾: ولم يقل مثلين؛ وماكسني أن مُثَلًا ﴾: ولم يقل مثلين؛ لأنهها ضربا مثلًا واحدًا، ومثله: ﴿ وَجَعَلْنَاأَتِنَ مَرْيَمَ وَأُمَّلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا وَاحد (٣).

قال أبو الحسن : وأصل الشكاسة سوء الخلق، يقال : رجل شكس، شرس ضرس خبس، إذا كان يخالف الناس وينازعهم، أنشدني أبو سعيد [أحمد بن محمد بن رميح ] (1) :

أراك موافقًا حينًا وحينًا تكون مخالفًا شكسًا أبيًّا فأحيانًا تكون أخًا وخلا وأحيانًا تصادف أجنبيًّا

قال ابن عباس : متشاكسون مخالفون، وقرأ (ورجلًا سالمًا) بالألف وبه

<sup>(</sup>۱) انظر : (تفسير مقاتل) (۳/ ۲۷۲-۷۷۲).

<sup>(</sup>۲) (تفسير الثعلبي) (۸/ ۲۳۳).

<sup>(</sup>٣) (معاني القرآن) للفراء (٢/ ٤١٩).

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين كتب بهامش الأصل.

قرأ الحسن وابن كثير وأبو عمرو وفسروه خالصًا، واختاره أبو عبيد (١٠)/ (٤٧/ب وقال: إنها اخترناه لصحة التفسير فيه، ذلك أن السلم الخالص، وهو ضد المشرك، والسلم ضد المحارب ولا موضع للحرب هاهنا (٢).

وقرأ سعيد بن جبير: (ورجلًا سلّمًا) بسكون اللام وكسر السين.



<sup>(</sup>١) انظر : (السبعة) (ص : ٥٦٢)، و (التيسير) (ص : ١٨٩)، و (النشر) (٢/ ٣٦٢).

 <sup>(</sup>۲) (الجامع لأحكام القرآن) للقرطبي (۱۸/ ۲۷٤)، و (تفسير الثعلبي) (۸/ ۲۳۳)، و(المحرر الوجيز) (٤/ ٥٣٠).

### سورة الزخسرف

قال تعالى: ﴿ وَلِمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾ [الزخرف: ٥٧]..

ومنها في الزخرف قوله تعالى:﴿وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَكِمَ مَثَلًا﴾ الآية [الزخرف:٥٧].

قال مقاتل (۱): كان العاص بن وائل، والحارث بن قيس، وعدي بن قيس قعدوا في المسجد فأتاهم النبي عَنْ فقرأ عليهم : ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونِ مِن دُونِ اللَّهِ الآية [الأنبياء: ٩٨]، ثم قام عنهم فخاضوا في أمر الآلهة، فأتاهم عبد الله بن الزبعري، فقال لهم: فيم أنتم ؟ فقصوا عليه القصة .

فقال: والله لئن لقيته لأخصمنه، فدخل رسول الله عَيَّكَةِ، فقال له عبد الله: من عنيت بقولك: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَاتَعْ بُدُونَ مِن دُونِ الله عبد ورَا الله شيئًا؟ ورَا عابد يعبد من دون الله شيئًا؟

فقال النبي ﷺ : « عنيتكم وإياهم » .

فقال: خصمتك ورب الكعبة، أليست النصارى يعبدون عيسى وأمه، وكثير من الناس يعبدون الملائكة فإن كان عيسى وأمه والملائكة في النار فقد رضينا أن نكون معهم؛ فأنزل الله على: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسِّنَى أَوْلَكِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١] (٢)، يعنى عيسى وعزيرًا

<sup>(</sup>۱) (تفسیره) (۳/ ۹۸۷–۹۹۹) .

<sup>(</sup>٢) حسن:

أخرجه أحمد (١/ ٣١٧-٣١٨)، وابن حبان (٧/ ٦٨)، عن شيبان بن عبد الرحمن، عن عاصم، =

والملائكة.

و (إنّ) ها هنا بمعنى (إلا)، وقوله: ﴿ مُبْعَدُونَ ﴾ أي عن النار، وأنزل الله: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرّيكَ مَثَلًا ﴾، أي لما ذكر حين ذُكرت الآلهة (١٠).

﴿إِذَا قُومُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾، قال ابن عباس وسعيد بن جبير وعكرمة وعاصم الجحدري والأعمش وحمزة وأبو عمرو: ﴿ يَصِدُونَ ﴾ بكسر الصاد، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم (٢).

وقرأ إبراهيم النخعي والكسائي ويحيى بن وثاب الضم (٣)، ورووا عن على كرم الله وجهه قال الفراء: من كسر أراد الضجيج والصياح، ومن ضم أراد يُعرضُون عن الإيهان والاعتبار (١).

قال ابن عباس ومجاهد: ﴿ يَصِدُّونَ ﴾ يضجون (٥)، قالت قريش: إنها يريد محمد ﷺ أن يعبد كها عبد قوم عيسى عيسى، قال الضحاك: ﴿ يَصِدُّونَ ﴾ يعجون (١)،/ قال قتادة: يجزعون (٧)، قال سعبا

1/27

عن أبي رزين، عن أبي يحيى مولى ابن عقيل، عن ابن عباس .. بنحوه . وأخرجه الواحدي في (أسباب النزول) (ص: ٣٠٥) رقم (١٠١)، والطبراني في (لكبير) (م ١٥٣/١) رقم (١٢٧٣٩)، والحاكم (٢/ ٣٨٥) وصححه، ووافقه الذهبي، عن عاصم به. وانظر كذلك (النكت والعيون) للمصنف (٥/ ٢٣٣) .

<sup>(</sup>١) انظر : (تفسير مقاتل) (٣/ ٧٩٨) .

<sup>(</sup>٢) انظر: (السبعة) (ص: ٥٨٧)، و (التيسير) (ص: ١٩٧)، و (جامع البيان) للطبري (٢٥/ ٨٨-٨٨).

<sup>(</sup>٣) (الجامع لأحكام القرآن) (١٩/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) هذا القول ليس في المطبوع، ولعل الكلمة (القراء) بالقاف، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (٢٥/ ٨٨)، والمصنف في (النكت والعيون) (٥/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري (٥٦/ ٨٩) (يضجون).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق، و(النكت والعيون) (٥/ ٢٣٣).

المسيب: يصيحون (١)، قال محمد بن كعب: يضجرون (٢)، قال أبو حاتم: ﴿ يَصِدُونَ ﴾ يعرضون، ويصدون يلفظون.

قال الكسائي: هما واحد، وهما لغتان، ونظيرهما من الكلام يعرشون ويعرشون، ويعتلون، وَدَرَّتِ الشَّاةُ تَدِرُّ وتَدُرُّ (٣).

﴿ وَقَالُواْ ءَالِهَتُنَا خَيْرُا مُو ﴾ يعني: عيسى (٤) على الاستفهام، كان حكمًا منهم بأن آلهتهم خير من عيسى، قال الله تعالى: ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلّاجَدَلًا ﴾ أي ما أرادوا بضربهم هذا المثل إلا مخاصمتك، قال أهل المعاني: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَعَ مَشَلًا ﴾ أي لما جعل خلق عيسى بلا أب دلالة على ابتداء الخلق، وعلى هذا القول كان ضرب المثل من الله تعالى (٥)، ﴿ بَلْ هُرْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ جَدلون بالباطل، ﴿ إِنْ هُو إِلّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ أي ما عيسى إلا عبد أنعمنا عليه بالنبوة، بالباطل، ﴿ إِنْ هُو إِلّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ أي ما عيسى إلا عبد أنعمنا عليه بالنبوة، ﴿ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبُنِي إِسْرَةٍ يِلَ ﴾ حيث كَوَّنَاه بلا أب.

﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَجُعَلْنَامِنكُم مَّلَيْكُهُ ﴾ الآية، قال ابن عباس هيئ : فيكونون خلفًا منكم (١)، قال مجاهد : يعمرون الأرض كما تعمرون (٧)، قال الضحاك : يكونون بدلًا منكم، قال الحسن : يخلف بعضكم عن بعض .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد، كما في (الدر المنثور) (٦/ ٧٢٨)، قوله : (يضجون) .

<sup>(</sup>٢) (تفسير الثعلبي) (٨/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ورد عن السدي وابن زيد كها في (جامع البيان) (٢٥/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) كلمة لم أستطع قراءتها .

<sup>(</sup>٦) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٢٥/ ٩١)، وإسناده ضعيف؛ علي بن أبي طلحة لم يدرك ابن عباس هيئ . (٧) أخرجه الطبري (٢٥/ ٩١)، وأورده المصنف عنه في (النكت والعيون) (٥/ ٢٣٥).

ثم أخبر عن نزول عيسى، فقال : وإنه لعلم للساعة، يعني نزول عيسى من أشراط الساعة .

واختار أبو عبيد وأبو حاتم كسر العين وسكون اللام، وقرأ ابن عباس وأبو هريرة وقتادة ومالك بن دينار (لَعَلَم) بفتح العين واللام (١)، يعنون نزول عيسى أمارة وعلامة، ودلالة على قرب الساعة.

قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس هيئه: إن عيسى ينزل ببيت المقدس والناس في صلاة العصر، والإمام يؤتم بهم فينزل فيتأخر الإمام فيقدمه عيسى؛ ويصلي معه صلاة العصر على هذه الشريعة (٢).

قال مقاتل: ينزل على ثَنِيّة، وهي جبل صغير بالأرض المقدسة يقال له: أفيق وعليه ممصرتان دهين شعر رأسه/ وبيده حربة، وهي التي يقتل بها (٤٨/ د الدجال (٣)، قال السدي: ينزل عيسى فيقتل الخنازير، ويخرب البيع والكنائس، ويقتل النصارى إلا من آمن به.

<sup>(</sup>١) انظر: (القراءات الشاذة) (ص: ١٣٥-١٣٦)، و (المحرر الوجيز) (٥/ ٦١).

قال الإمام الطبري عظم:

<sup>«</sup> واجتمعت قراء الأمصار في قراءة، قوله: ﴿ وَإِنَّهُ الْمِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ على كسر العين من العلم، وروى عن ابن عباس وشيخ ما ذكرت عنه في فتحها، وعن قتادة والضحاك.

والصواب من القراءة في ذلك الكسر في العين، لإجماع الحجة من القراء عليه، وقد ذكر أن ذلك في قراءة أبي، ﴿ وَإِنَّهُ لَكِمَا لَكُمْ لِلسَّاعَةِ ﴾؛ فذلك مصحح قراءة الذين قرءوا بكسر العين من قوله : ﴿ لَمِلْمٌ ﴾ » .

<sup>(</sup>جامع البيان) (٩٣/٣٥).

<sup>(</sup>٢) إسناده صعيف:

تقدم الكلام عليه، أما نزول عيسى؛ فانظره في كتابنا (الصحيح من كتب السنة في العقيدة)، باب ( نزول عيسى؛)، يسر الله إتمامه على خير .

<sup>(</sup>٣) انظر : (تفسيره) (٣٠/ ٨٠٠).

# سورة الفتسح

قال تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَا أَهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا أَ بَيْنَهُمْ تَرَبَهُمْ وَكُوهِ هِ مَنْ أَثَرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثُلُهُمْ فِي وَجُوهِ هِ مِنْ أَثَرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثُلُهُمْ فِي التَّوْرَانَةُ وَمَثُلُهُمْ فِي السِّجُودُ فَالنَّدَ وَمَثُلُهُمْ فِي التَّوْرَانَةُ وَمَثُلُهُمْ فِي الْإِنِي لِكَزَرَعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَالسَّتَغَلَظَ فَاسْتَوَى مَثُلُهُمْ فِي التَّوْرَانَةِ وَمَثُلُهُمْ فِي الْإِنِي لِكَزَرَعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَالسَّتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى شُوقِهِ وَيُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩]..

ومنها في سورة الفتح قوله جل ذكره : ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ ﴾ إلى آخر السورة [الفتح : ٢٩] .

وهذا من الجواب المفصول، وابتداءه ما حكى الله عن المشركين: ﴿ وَيَقُولُ اللّهِ عَنَا المُشْرِكِينِ: ﴿ وَيَقُولُ اللّهِ عَالَى قولُم بقوله: ﴿ يَسَ اللّهِ عَالَى قولُم بقوله: ﴿ يَسَ اللّهِ عَالْفَوْ لَم بَعْ اللّه بَعْ اللّه عَالَى قوله في القصص: ﴿ وَرَبُكَ يَغُلُقُ مَا يَشَكَآءُ وَيَخْتَكَارُ ﴾ [القصص: ٦٨]، وبقوله في الأحزاب: ﴿ يَتَأَيّّهُ النّبِي إِنّا آرْسَلْنَكَ شَنْهِ دَا ﴾ [الأحزاب: ٤٥]، وبقوله: ﴿ تُحَمّدُ رَسُولُ اللّهِ ﴾؛ فهذه أجوبة متفرقة في سور مختلفة لابتداء واحد.

ومعنى (محمد) من أكثر حمده؛ لأن التفعيل تكثير الفعل، نحو قوله: ﴿ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُونَ ﴾ [يوسف: ٢٣]، ﴿ وَيُذَيِّحُونَ أَبْنَاءَكُمُ ﴾ [إبراهيم: ٦] أن أماسمه كرامة، واسم سائر الأنبياء علامة، وفيه يقول العباس بن عبد المطلب:

ببرهانه والله أعلا وأمجدا فذوالعرش محمود[وهذا محمد](١) ألم تر أن الله فضل أحمدًا وشق له من اسمه لمحله

<sup>(</sup>١) في الأصل : (أبنائهم)، وهذا وهم واصح جلي .

<sup>(</sup>٢) هذا البيت لحسان بن ثابت ﴿ عُنْكُ ، وهو في ( ديوانه ) (١٠٣/١) .

قال ابن عباس: اسمه في السماء (أحمد) وفي الأرض (محمد)، وأما (أحمد)؛ فإن الحسين بن الفضل، قال: الأنبياء كلهم حامدون ونبينا عَيْنَا أَمُد منهم، أي أكثر حمدًا كما يقول رجل عالم، وهذا أعلم منه.

قال أبوحاتم: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ ﴾ ابتداء وخبره: ذلك مثلهم، وإن جعلت قوله: ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُم ﴾ ابتداء كان الخبر قوله: ﴿ أَشِدَّا مُعَلَى الْكُفَارِ ﴾ (١)، قال ابن عباس عبيض : ﴿ أَشِدَّا مُعَلَى الْكُفَارِ ﴾ ، أي : فيهم الغلظة والعنف على الكفار، ﴿ رُحَمَا مُ بَيْنَهُم ﴾ ، متوادون (٢)، قال قتادة : يرحم بعضهم بعضًا (٣)، قال السدي: يتعاطفون فيها بنهم بالبر والصلة .

﴿ تَرَنَهُمْ رُكُعًا سُجَدًا ﴾، أي: تراهم حراصًا على الصلوات ليلًا ونهارًا، ﴿ يَبْتَغُونَ ﴾ : يطلبون، ﴿ فَضَلَا مِنَ اللّهِ وَرِضُونَا ﴾، ﴿ سِيمَاهُمْ ﴾ أي : علامتهم، قال ابن عباس بين : يعني أثر السهر والصُفرة في الوجه (١٠) قال الحسن : يحسبهم مرضى وما هم مرضى (٥)، قال مجاهد : هي الخشوع والتواضع (١)، قال عكرمة : هي ما أخذت الجبهة من التراب (٧) ./

- (١) انظر: (الجامع لأحكام القرآن) للقرطبي (١٩/ ٣٤٠).
  - (٢) (الوسيط) للواحدي (٤/ ١٤٦).
    - (٣) أخرجه الطبري (٢٦/ ١١٢).
- (٤) أخرجه ابن نصر وابن المنذر؛ كما في (الدر المنثور) (٦/ ٨٢)، عن مجاهِد .
  - (٥) انظر : (الجامع لأحكام القرآن) للقرطبي (١٩/ ٣٤٣) .
    - (٦) أخرجه الطبري (٢٦/ ١١٣).
    - (٧) المصدر السابق (٢٦/ ١١٤).

قال الإمام الطبري عطع:

« وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إن الله تعالى ذكره أخبرنا أن سيها هؤلاء القوم الذين وصف صفتهم في وجوههم من أثر السجود، ولم يخص ذلك على وقت دون وقت، وإذا كان ذلك كذلك، فذلك على كل الأوقات.

قال أبو العالية: يسجدون على التراب لا على الأثواب، قال أنس بن مالك هيئ : يعرفون يوم القيامة غُرَّا محجلين، قال عطاء: استنارت وجوههم من طول ما صلوا، قال الربيع بن أنس: حَسَنت وجوههم من كثرة الصلاة، واحتج بحديث النبي عَمَالَةُ : « من كثر صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار » (١).

# (١) حديث موضوع:

أخرجه ابن ماجه (١٩٣٣)، والأصبهاني في (تاريخ أصبهان) (١/٣٥٣)، والعقيلي في (الضعفاء) (١/٣٣) ترجمة (٢٢١)، وابن حبان في (المجروحين) (١/٣٣)، والخطيب في (تاريخ بغداد) (١/ ٣٤)، (٣١/ ٣٨)، وابن الجوزي في (الموضوعات) (١/ ٣٤١)، من طرق عن ثابت بن موسى الزاهد، حدثنا شريك، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر بيك مرفوعًا ... الحديث .

وهذا حديث موضوع .

قال ابن أبي حاتم: « سمعت أبي يقول: كتبت عن ثابت بن موسى عن شريك عن الأعمش عن أبي شفيان عن جابر عن النبي عَيِّكُ ... الحديث.

قال أبي : فذكرته لابن نمير، فقال : الشيخ لا بأس به، والحديث منكر .

قال أبي : الحديث موضوع » العلل (١/ ٥٩٢) رقم (٦٩١).

وقال العقيلي : « باطل ليس له أصل، ولا يتابعه عليه ثقة » .

وقال ابن الجوزي على بعدما ساق روايات مختلفة وشواهد للحديث: « هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﷺ.

فأما رواية جابر ففي الطريق الأول منها عبد الحميد بن بحر؛ قال ابن حبان: يسرق الحديث ويحدث عن الثقاة بها ليس من حديثهم، لا يصح الاحتجاج به بحال.

وفي الطرق البواقي ضعاف وعجاهيل كذابون؛ فمن الضعاف محمد بن أيوب،

فكان سيهاهم الذي كانوا يعرفون به في الدنيا أثر الإسلام، وذلك خشوعه وهديه وزهده وسمته، وآثار أداء فرائضه وتطوعه، وفي الآخرة ما أخبر أنهم يعرفون به، وذلك الغرة في الوجه والتحجيل في الأيدي والأرجل من أثر الوضوء، وبياض الوجوه من أثر السجود .
 (جامع البيان) (٢٦/ ١١٤).

ومن المجاهيل محمد بن ضرار وأبوه، ومن الكذابين العدوي .

وأما حديث أنس ففيه عثمان بن دينار؛ قال العقيلي : تروى عنه ابنته حكامة أحاديث بواطيل ليس لها أصل، قال : وهذا الحديث باطل لا أصل له .

قال ابن عدى: هذا الحديث لا يعرف إلا بثابت، وقد سرقه منه جماعة من الضعفاء منهم عبد الحميد بن عبد الله بن شبرمة وإسحاق بن بشر الكاهلي وموسى بن محمد أبو الطامر المقدسي. قال: وبان [ ورواه ] بعض الضعاف عن رحمويه وكذب؛ فإن رحمويه نفسه [ قال ] : بلغني عن محمد بن عبد الله بن نمير أنه ذكر له الحديث عن ثابت فقال: باطل شبه على ثابت، وذلك أن شريكًا كان مزّاحًا وكان ثابت رجلًا صالحًا، فيشتبه أن يكون ثابت دخل على شريك وهو يقول حدثنا الأعمش عن أبى سفيان عن جابر عن النبي على فالتفت فرأى ثابتًا فقال يهازحه: «من صلى بالليل حسن وجهه بالنهار »، فظن ثابت لغفلته أن هذا الكلام الذي قال شريك هو من الإسناد ».

قال أبو عمرو: أما القول ببطلانه فلا نخالف فيه، ولكن الأولى أن يحكم عليه بالوضع، كما نص على ذلك إمام الجرح والتعديل فيها نقله عنه ابنه عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي.

نص على دلك إمام الجرح والتعديل فيها نقله عنه ابنه عبد الرحمن بن ابي حادم الراري . وأزيد على ذلك : قال الحافظ السيوطي على في كتابه (أعذب المناهل)؛ فيها نقله عنه المناوي في (فيض القدر) (٦/ ٢٨٢، ٢٨٣) رقم (٨٩٨٩) : « ومن العجب العجاب أن المؤلف أي السيوطي قال في كتابه (أعذب المناهل) أن الحُفاظ حكموا على هذا الحديث بالوضع، وأطبقوا على أنه موضوع، وهذه عبارته؛ فكيف يورده في كتاب ادعى أنه صانه عها تفرد به وضاع ؟! قال أبو عمرو: وعلة الحديث هو ثابت بن موسى، وقد وسموه بالوضع من أجل ذاك الحديث.

وللحديث قصة قصها الحاكم علم في (المدخل) (ص: ٢٧)، فقال:

ورووه عن شريك.

قال أبو عمرو: وقد اتفق أهل الحديث على أنه لم يتعمد الكذب، إنها هي غفلة، ومع هذا وذاك قد حكم أهل الشأن على الحديث بالوضع، كما تقدم آنفًا .

وانظر كذلك : (التقييد والإيضاح) (ص : ١١٠)، و (فتح المغيث) (١/ ١٣٤) .

وقد سبكه الحافظ العراقي في ألفيته نموذجًا لمن وضع الحديث على غفلةٍ وسهو، فقال علم في

من عِند نفسه وبعضٌ وضَعا

(فتح المغيث) (١/ ٣٠) أبيات (٢٣٦–٢٣٨) ط. السنة : والواضعون بَعضهم قد صَنعا من عِند كـــلامَ بعض الحكما في المسند وفيه نـــوعٌ وضعه لم يُقصد نحو حديثِ ثابتِ من كثرْتَ صَلاَّتُه الحديثُ وهلةً سَرتْ

ولعل قائلًا يقول: وهل يحكم على الحديث بالوضع وليس في إسناده كذاب أو متهم ؟! أقول: نعم، ولا يعرف ذاك إلا أهل الشأن، وإليك أمثلة على ما قلت ممانص عليه أئمتنا رحمة الله علينا وعليهم بالحكم بالوضع مع نصهم أن ليس في الإسناد من اتُّهم، أو كان من الكذابين الوضاعين. \* قال ابن أبي حاتم: « سألت أبي عن حديث رواه بقية، عن أبي سفيان الأنهاري، عن يحيى بن سعيد الأنصاري، عن سعيد بن المسيب، عن عثمان ﴿ أَنَّ الَّذِي يَرَّكُ لِلَّهِ تُوضاً وخلل لحيته . فقال : هذا حديث موضوع، وأبو سفيان الأنهاري مجهول » العلل (١/ ٢٨٧) رقم (١٨٠) . وقال: ﴿ وَسَأَلُتَ أَبِي عَنَ حَدِيثٍ؟ رَوَّاهُ بَشَّرُ بِنَ المُنذَرِ الرَّمَلِّي، عَنْ مُحَمَّدُ بن مسلم الطائفي، عن عمرو بن دينار، عن جابر بن عبد الله، عن النبي يَتَلِيُّهُ، قال : « العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة »، قيل : وما بره يا رسول الله ؟ قال : « إطعام الطعام، وطيب الكلام ».

فسمعت أبي يقول : هذا حديث منكر، شبه الموضوع، وبشر بن المنذر كان صدوقا » (العلل) (١/ ٦٢٩) رقم (٨٩٢)، وانظر كذلك (المعجم الأوسط) للطبراني (٨/ ٢٠٣).

\* وقال : « وسألت أبي عن حديث؛ رواه عبد الكريم بن عبد الكريم الناجي، عن الحسن بن مسلم، عن الحسين بن واقد، عن ابن بريدة، عن أبيه، عن النبي ﷺ، قال : « من حبس العنب أيام القطاف ليبيع من يهودي، أو نصراني، كان له من الله مقت » .

قال أبي: هذا حديث كذب باطل.

قلت: تعرف عبد الكريم هذا ؟ قال: لا.

قلت : فتعرف الحسن بن مسلم ؟ قال : لا، ولكن تدل روايتهم على الكذب » (العلل) (٢/ ٦١) رقم (١١٦٥)، و (المجروحين) (١/ ٢٨٦)، و (المعجم الأوسط) (٥/ ٢٩٤). = \* وقال : « وسألت أبي عن حديث؛ رواه عبيد بن إسحاق، عن سنان بن هارون، عن حميد، عن أنس، قال : قالت أم حبيبة : يا رسول الله، المرأة منا يكون لها زوجان في الدنيا، ثم تموت، فتدخل الجنة هي وزوجاها، لأيها تكون، للأول أو للآخر ؟ قال : « تخير أحسنهما خُلقًا كان معها في الدنيا، فيكون زوجها في الجنة »، قالت أم حبيبة : ذهب حسن الخلق بخير الدنيا والآخرة.

قال أبي: هذا حديث موضوع لا أصل له، وسنان عندنا مستور » (العلل) (۲/ ۱۰۱-۱۰۲) رقم (۲۲ (۱۲۲)، و (مكارم الأخلاق) للخرائطي (ص: ۳۷)، و (المعجم الكبير) (۲۲۲/۲۳).

\* وقال : « وسمعت أبي، وحدثنا : عن يحيى بن عثمان بن صالح المصري، عن أبيه، عن ابن لله عَمَّالُهُ : « لو لله عَمَّالُهُ : « لو كان فيكم موسى وعصيتمونى دخلتم النار » .

قال أبي: هذا حديث كذب، قال أبو محمد: أبو عشانة ثقة» (العلل)(٢/ ٤٣٥)رقم (١٩٤٥). وما تقدم قطرة من يَمّ مما حكم عليه إمام الجرح والتعديل على أحاديث بالوضع وليس في الإسناد كذاب ولا متهم، ولا يقتصر الأمر على أبي حاتم الرازي عظم، وإليك أمثلة عن غيره.

\*قال الإمام ابن الجوزي: «أنبأنا عبد الوهاب بن المبارك، أنبأنا محمد بن المظفر، أنبأنا العتيقي، أنبأنا يوسف بن أحمد، حدثنا على بن عبد العزيز، حدثنا عارم، حدثنا حماد بن سلمة، عن على بن زيد، عن زيد ابن عياض، عن عيسى بن حطان الرقاشى، عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله عَيْنِ قال: «أولاد الزنا يحشرون يوم القيامة في صورة الخنازير».

هذا حديث موضوع لا أصل له .

قال العقيلي: لا يحفظ من وجه يثبت.

قال المصنف ابن الجوزي قلت : وزيد بن عياض قد طعن فيه أيوب السختياني، وعلى بن زيد قال فيه أحمد ويحيى: ليس بشيء » (الموضوعات) (٣/ ١٠٩) .

وحال زيد: قال الذهبي: تكلم فيه أيوب السختياني، وقد ذكر ابن أبي حاتم زيدًا مختصرًا ولم يضعفه.

\* وقال أيضًا: « أنبأنا أبو منصور القزاز، أنبأنا أبو بكر أحمد بن على الخطيب، حدثنى عبد العزيز بن على، حدثنا أبو القاسم الحسين بن أحمد بن محمد بن دينار الوراق، حدثنا محمد بن العباس بن سهيل، حدثنا أبو بكر بن زنجويه، عن عبد الله بن بكر السهمى، عن حميد عن أنس، قال: قال رسول الله على العباس اللوطي بهاء البحار لم يجئ يوم القيامة إلا جنبًا». =

- = قال الخطيب : الرجال المذكورون في إسناد هذا الحديث كلهم ثقاة غير أبي سهيل وهو الذي ضعفه » (الموضوعات) (٣/ ١١٢) .
- \* وقال: «أنبأنا ابن الحصين، أنبأنا ابن المذهب، أنبأنا أحمد بن جعفر، حدثنا عبد الله بن أحمد، حدثني أبى، حدثنا موسى بن داود، حدثنا محمد بن جابر، عن عمرو بن مرة، عن أبي البختري، عن حذيفة قال: كنا مع النبي عَلَيْكُ في جنازة، فلما انتهينا إلى القبر قعد على شقته فجعل يردد بصره، ثم قال: «يضغط المؤمن فيه ضغطة تزول منها حمائله ويملأ على الكافر نارًا».

هذا حديث لا يصح.

قال يحيى : محمد بن جابر ليس بشيء، وقال أحمد : لا يحدث عنه إلا من هو شر منه » (الموضوعات) (٣/ ٢٣١) .

\* قال : « حُدثت عن على بن محمد بن عبد الحميد، أنبأنا أحمد بن على بن لال، حدثنا أبو الحسن على بن محمد بن عامر النهاوندي، حدثنا بكر بن سهل، حدثنا محمد بن أبي السري، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثنا عتبة بن ضمرة بن حبيب بن صهيب، عن أبيه، قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : « فتانو القبر أربعة: منكر ونكير وناكور، وسيدهم دومان » .

هذا حديث موضوع لا أصل له، وهو مقطوع لأن ضمرة من التابعين، وقد روى لنا عن ضمرة نفسه ... ٩ وساق بإسناده، (الموضوعات) (٣/ ٢٣٤-٢٣٥) .

### \* وهذا مثال آخر وبه أختم:

قال الحاكم: «حدثنا أبو العباس أحمد بن سعيد المعداني ببخارى، ثنا عبد الله بن محمود، ثنا عبدالله بن محمود، ثنا عبدان بن سيار، ثنا أحمد بن عبدالله البرقي، ثنا يزيد بن يزيد البلوي، ثنا أبو إسحاق الفزاري، عن الأوزاعي، عن مكحول، عن أنس بن مالك عليه قال: كنا مع رسول الله تشكيله في سفر فنزلنا منزلا، فإذا رجل في الوادي يقول: اللهم اجعلني من أمة محمد المرحومة المغفور المثاب لها.

قال : فأشرقت على الوادي؛ فإذا رجل طوله أكثر من ثلاثهائة ذراع، فقال لي : من أنت ؟ قال : قلت : أنس بن مالك خادم رسول الله ﷺ، قال : أين هو ؟

قلت: هو ذا يسمع كلامك، قال: فأته واقرئه مني السلام، وقل له: أخوك إلياس يقرئك السلام، فأتيت النبي عَلَيْكُ فأخبرته فجاء حتى لقيه فعانقه وسلم عليه، ثم قعدا يتحدثان. فقال له: يا رسول الله، إني إنها آكل في كل سنة يومًا، وهذا يوم فطري، فآكل أنا وأنت، فنزلت عليها من السهاء عليها خبز وحوت وكرفس فأكلا وأطعهان، وصلينا العصر، ثم ودعه =

وسئل جعفر بن محمد: ما بال المتهجدين أحسن الناس وجوهًا ؟ قال: لأنهم خلوا بالله فكساهم من نوره .

وروى خصيف عن عكرمة: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ يَعني أَبوبكر الصديق ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

﴿ ذَالِكَ مَثَلُهُم فِ ٱلتَّوْرَائِةً وَمَثَلُهُم فِ ٱلْإِنجِيلِ ﴾ قال مجاهد: مثلهم في التوراة والإنجيل والفرقان واحد (٣).

ثم رأيته مر على السحاب نحو الساء » .

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

فتعقبه الذهبي قائلًا: بل موضوع، قبح الله من وضعه، وما كنت أحسب ولا أجوِّز أن الجهل يبلغ بالحاكم إلى أن يصحح هذا وإسناده .

وقال في (الميزان) (٤٤١/٤): « فها استحيى الحاكم من الله يصحح مثل هذا؟».

قال أبو عمرو: وإذا أردت المزيد تجده في كتابي (النكت على المراسيل) ابن أبي حاتم، يسر الله إتمامه على خير، والحمد لله رب العالمين .

عود على بدء، أما من جهة حديث الباب؛ قال الحافظ في (الكاف الشاف) (ص: ١٥٤):

<sup>«</sup> اتفق أئمة الحديث وابن عدي والدارقطني والعقيلي وابن حبان والحاكم على أنه من قول شريك، قاله لثابت لما دخل.

وقال ابن عدي : سرقه جماعة من ثابت كعبد الله بن شبرمة الشريكي وعبد الحميد بن بحر وغيرهما » .

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) هذا من التفسير بالباطن وقد تقدم الكلام عليه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٢٦/٢٦).

قال الضحاك: هما مثلان؛ أحدهما إلى قوله: ﴿ مِّنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾، والثاني قوله: ﴿ كَزَرَعِ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلزُّرَاعَ ﴾ (١).

قال أبو حاتم والقتبي: هما على ما قال الضحاك، والمثل هاهنا يعني الصفة (٢).

وقوله: ﴿كَزَرَعٍ ﴾ قال قتادة: هو بعث النبي عَيِّكُ وأصحابه، وذلك أن الله تعالى ذكرهم في الإنجيل، قوم يخرجون وينبتون نبات الزرع، يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر (٣).

قال مجاهد: ﴿ كُزَرِعٍ أَخْرَجَ شَطَّعُهُ ﴾ وهو ما ينبت بجنب الجنة .

قال الضحاك : هو ما ينبت بجنب الحقلة (١)، فينمو ويتم (٥).

قال عطاء: ﴿ أَخْرَجَ شَطْءُهُ ﴾ جوانبه، قال الكسائي: طرفه.

قال مقاتل : هو نبت واحد .

فأما ﴿ شَطْكَهُ ، ﴾ فها يخرج بعده (١) ، قال الفراء: شطؤ الزرع أن ينبت سبعًا وثهانيًا وعشرًا (٧) ، قال الأخفش: شطؤ الزرع فراخه ن يقال: أشطأ الزرع إذا أفرخ (٨) ، قال القتيبي: هذا مثل ضربه الله تعالى للنبي عَمَالِيَةٍ وأصحابه إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرى (٢٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر : (تأويل مشكل القرآن) لابن قتيبة (٨٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٢٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) أي : الحقل، (القاموس) مادة (حقل) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (٢٦/ ١١٥)، من قول مجاهد .

<sup>(</sup>٦) (تفسير مقاتل) (٤/ ٧٨) بالمعنى .

<sup>(</sup>٧) انظر : (معاني القرآن) (٣/ ٦٩).

<sup>(</sup>۸) انظر : (تفسير الثعلبي) (۹/ ٦٦).

خرج وحده فآزره <sup>(۱)</sup>.

قال مقاتل : فأعانه (۲)، قال الأخفش : جعل له أزرًا (۳)،/ قال المؤرج : (٤٩/ب قوّاه، قال الخليل بن أحمد : ساواه حتى صار مثل أمته .

قوله : ﴿ فَاسْتَغَلَظَ ﴾ أي غلظ، وهو سين الفعل لا سين السؤال .

قوله: ﴿ يُعَجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ قال عكرمة: الكفار الزراع، سمّواكفارًا لأنهم يكفرون البذر تحت الأرض أي يسترونه، قال الحسن وأجاز: ﴿ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ وهو قول عمر ﴿ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ وهو قول عمر ﴿ لِيغِيظَ بِهِمُ اللهُ بعد هذا اليوم سرَّا، قال عكرمة: كزرع وهو محمد عَنَظِهُ، ﴿ أَخْرَجَ شَطَّعَهُ، ﴾ بأبي بكر، ﴿ فَالسَّتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقَهُ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُولَ اللهُ عنهم أَجْعِينَ (١٤).

قال أبو الحسن: وسألني بعض الملحدة في دار السلطان في مجلس غاص بأهله: ألستم تقولون أن محمدًا كان أفضل الخلق وأشرفهم ؟

قلت : بلي .

قال: فلم شبهه الله بأضعف شيء في الدنيا، هلا شبهه بالنخل وشجر الجوز والأشجار الباسقات؟

فكان من جوابي: أنه عَلَيْكُ لم يكن بشيء أشبه مما شبهه الله به، وذلك أن

<sup>(</sup>١) انظر (القرطين) لابن مطرف (٢/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) (تفسيره) (٤/ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) (معاني القرآن) له (٢/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن مردويه والقلظي وأحمد بن محمد الزهري في (فضائل الخلفاء الأربعة)، والشيرازي في (الألقاب) عن ابن عباس عيسته؛ كما في (الدر المنثور) للسيوطي (٦/ ٨٣).

الزرع إذا كان خامة غضة كان بغاية الضعف، والشمس عدوه إذا احتمت والبرد عدوه، والريح العاصفة عدوه، وكثرة الماء عدوه، وكثرة الرمكال والسرجين عدوه، فجعله الله مع ضعفه وكثرة أعدائه أعز الأشياء وغذاء النفوس والأشباح.

كذلك كان حال رسول الله عَنْ في أشد أمره، كان يتياً قليل الأعوان، وأهل الأرض جميعًا له أعداء، وأهل بلده له أعداء، وكذلك أعهامه وأخواله؛ فجعله الله في ضعفه وقلة أنصاره أشرف خلقه وأفضلهم، وجعله غذاء القلوب والأرواح، فهل شيء في الدنيا يشبه بشيء أحسن من هذا التشبيه (۱) ؟

قال عبد العزيز بن يحيى: المثلان جميعًا في النبي ﷺ والعشرة من أصحابه الذين بايعوه تحت الشجرة، والمثل الأول إلى قوله: ﴿ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾، ثم ذكر/ (٥٠ أن مثلهم في الإنجيل كزرع إلى آخره.

قوله سبحانه: ﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ .

قال الكلبي: الطاعات فيها بينهم وبين ربهم، قال عثمان بن عفان: أخلصوا العمل لله.

قال علي بن أبي طالب : أدوا الفرائض .

<sup>(</sup>١) قال المصنف على:

<sup>﴿</sup> وَوَجِهُ الْمُثَلِّ بَهِذَا الزَرَعِ الذِي أَخْرَجِ شَطَأَهُ هُو أَنَّ النَّبِي ﷺ حَيْنَ بَدَأُ بِالدَّعَاء إلى دينه كان ضعيفًا، فأجابه الواحد بعد الواحد حتى كثر جمعه وقوي أمره .

كالزرع يبدو بعد البذر ضعيفًا فيقوى حالًا بعد حال، حتى يغلظ ساقه وأفراخه؛ فكان هذا من أصح مثل وأوضح بيان، والله أعلم ».

قال سهل بن عبد الله: أقاموا على السنة والجماعة.

قال أبو العالية : ﴿ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ أحبوا المذكورين في المثلين يَعْنِي النبي يَرِّالِيَّةِ وأصحابه، فعرض قوله على الحسن البصري فارتضاه واستصوبه.

وفي ظاهر الآية دليل على أن من أبغض الصحابة لم يأمن من الكفر (١)، لقوله: ﴿ لِيَغِيظُ بِهِمُ ٱلْكُفّارَ ﴾؛ أنشدنا أبو بكر محمد بن المنذر الضرير، قال: أنشدنا أبو سلمة المؤدب، وأنشدنا أبو منصور مهلهل [ بن علي العنزي،

قال: أنشدن أبي فيهم ] (٢):

تُبغضْ أَخَاه أَبا بكر فقد نَصَرَهُ كها بحبِّ أبي حفصٌ فلن أذرهُ فَرضٌ وحبٌ علي قاتِل الكفَرهُ فَكلهم طائعٌ لله قد شَكَرَهُ يا صاح إن كنت أحببتَ النبيَّ فلا إني بحبِّ أبي بكر أديسُن به وحبُّ عثمان ذي النورين يا سكني أكرِمْ بِطلحةَ شيخًا والزبيرَ معه

« ومن هذه الآية انتزع الإمام مالك على الله واية عنه بتكفير الروافض الذين يبغضون الصحابة، قال : لأنهم يغيظونهم، ومن غاظ الصحابة فهو كافر لهذه الآية، ووافقه طائفة من العلماء على ذلك، والأحاديث في فضائل الصحابة والنهي عن التعرض لهم بمساءة كثيرة، ويكفيهم ثناء الله عليهم، ورضاه عنهم.

<sup>(</sup>١) قال الإمام ابن كثير عطم:

ثم قال: ﴿ وَعَدَاللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا المَّلِحَنِ مِنهُم ﴾ (من) هذه لبيان الجنس، ﴿ مَّغْفِرةً ﴾ أي: لذنوبهم، ﴿ وَلَجَرًا عَظِيمًا ﴾ أي: ثوابا جزيلًا ورزقًا كريبًا، ووعد الله حق وصدق، لا يخلف ولا يبدل، وكل من اقتفى أثر الصحابة فهو في حكمهم، ولهم الفضل والسبق والكهال الذي لا يلحقهم فيه أحد من هذه الأمة، رضي الله عنهم وأرضاهم، وجعل جنات الفردوس مأواهم، وقد فعل » (تفسير القرآن العظيم) (٤/ ٢٦٦٠).

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

قد عظَّم الله في أصحابه خَطَرهُ عبيدة ذا النهى واعرف له أَثَرَهُ فبايعوه على نصح لدى الشَّجَرةُ بجنة هيئتْ للسادة البررَهُ تسمعْ بفضلهمُ والله قد ذَكَرهُ صلى الإلهُ على من يُبغِضُ العَشَرهُ

واذكر سعيدًا وسعدًا في فعالها واذكر فعال ابن عوف والتقي أبا مَدُّوا إلى أحمد بالسَّمع أيديهُمْ إن النَّبيَّ رسولَ الله بَشرَهم السادة القادةُ الغرُّ الكرامُ ألم صلى الإلهُ على روح النَّبِي ولا



# سورة الحشـــر

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَالِى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَنِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْلِ لَهِنَ أَخْرِجْتُ مَلَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُرُ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ [الحشر: ١١]..

ومنها في سورة الحشر قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَالِكَ ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ ﴾ الآية [الحشر: ١١] .

ثم قال للمؤمنين : ﴿ لَأَنتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ يعني من بني النضير .

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفَقَهُونَ ﴾ أن الله خلقهم، ﴿ لَا يُقَائِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ ﴾ أي في مدائن محصنة، ﴿ أَوْ مِن وَرَآءِ جُدُرٍ ﴾ ولا يصحرون لكم فرقًا منكم، ﴿ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ ﴾ تظنهم جميعًا

<sup>(</sup>١) أخرج ابن أبي حاتم، كما في (الدر المنثور) (٦/ ٢٩٥)، عن السدي، قال : قد أسلم ناس من أهل قريظة، وكان منهم منافقون، وكانوا يقولون لأهل النضير : لئن أخرجتم لنخرجن معكم، فنزلت فيهم هذه الآية : ﴿ أَلَمْ تَرَالِى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ ﴾ الآية .

<sup>(</sup>٢) كتبت بهامش الأصل.

على أمر واحد، ﴿ وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ﴾ مختلفة، ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أمر الله .

ثم ضرب لهم مثلًا آخر؛ فقال: ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ قَرِيبًا ۚ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ ﴾ يقول: كأهل النضير كانوا قبل بني قريظة ذاقوا وبال أمرهم، ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهِ ﴾ للجميع.

قال مجاهد: نزلت في عبد الله بن أبي، ورفاعة بن التابوت، وعبد الله بن نبتل، وأوس بن قيظي، يقولون لإخوانهم يعني: بني النضير (١١).

قال مقاتل : كل هؤلاء من الأنصار يقولون لإخوانهم اليهود حيي بن أخطب، ودونهما (٢) .

قال ابن عباس : ﴿ قَرِيبًا ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ ﴾ والقريب هاهنا سنتان، قال الحسن : ﴿ كَمَثُلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أبو جهل وأصحابه كان أمرهم وتكذيبهم للنبي عَنِيلًا قريبًا، فأهلكهم الله واستأصلهم .

قال قتادة: هم كفار قريش، قال السدي: هم أهل بدر (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر؛ كها في (الدر المنثور) (٦/ ٢٩٥) .

<sup>(</sup>٢) (تفسير مقاتل) (٤/ ٢٨٠).

قال الإمام الطبري عطيم:

<sup>\*</sup> وأولى الأقوال بالصواب إن يقال: إن الله على مثل هؤلاء الكفار من أهل الكتاب مما هو مذيقهم من نكاله بالذين من قبلهم من مكذبي رسوله عَيْنَة، الذين أهلكهم بسخطه، وأمر بني قينقاع ووقعة بدر كانا قبل، جلاء بني النضير، وكل أولئك قد ذاقوا وبال أمرهم، ولم يخصص الله عَنَى منهم بعضًا في تمثيل هؤلاء بهم دون بعض، وكل ذائق وبال أمره، فمن قربت مدته منهم قبلهم، فهم ممثلون بهم فيما عنوا به من المثل » (جامع البيان) (٢٩/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر : (تفسير ابن كثير) (٤/ ٢٨٤٤).

ثم ضرب لهم مثلاً آخر فقال: ﴿ كَمَثُلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْقَالَ لِلْإِنسَنِ ﴾ هو الراهب، ﴿ أَكُمُ فَلَكُ فَكُذَلك ﴿ أَكُمُ فَلَكَ هُ فَكَذَلك منافقو الأوس الذين أمروا بني قريظة بالامتناع في حصنهم فخذلوهم كما خذل الشيطان الإنسان، ﴿ فَكَانَ عَنِقِبَتُهُما ٓ ﴾ يعني الشيطان والراهب أنها في النار.

قال ابن عباس: كان من حديث الراهب أن إبليس أتى امرأة من أهل بيت الشرف، فدخل جوفها فخنقها ولها أربعة أخوة، فأتى كل واحد منهم في منامه، فقال: إن في مكان كذا راهبًا يشفي الله على يديه المجنون والمريض، فانطلقوا بأختكم إليه، يدعو لها فيشفيها الله، فلما أصبحوا حدث بعضهم بعضًا/ بها رأى في منامه، وذهبوا إلى الراهب، فذكروا له أمرها، فأمرهم بتركها عنده فتركوها، ومضوا، فأتاها الشيطان وصرعها وخنقها، ثم كشف عنها ثوبها، فرآها الراهب ولم ير مثلها قط، ثم وسوس الراهب، وقال: أتترك مثل هذه ؟ قال: ما أصنع ؟ قال: قع عليها فقد علمت سعة رحمة الله، ثم تتوب وتستغفر، فيتوب الله عليك، فلم يزل به حتى اقتضها ووقع عليها.

ثم قال له الشيطان: بئس ما صنعت، فكيف تصنع بإخوتها إذا ظهروا عليها، جاءوا بها عذراء فاقتضضتها، اقتلها ثم ادفنها في هذا الرمل، فقتلها ودفنها.

ثم أتى إخوتها في صورة رجل، فقال: بئس ما صنعتم، عمدتم إلى أخبث الناس وشرهم فدفعتم إليه أختكم، والله قد اقتضها وقتلها ودفنها في الرمل، فقالوا له: أين أختنا ؟

قال: بينها أنا في صلاتي انسلت فذهبت، فتمثل لهم الشيطان في صورة رجل، فقال: اطلبوها في هذا الرمل، فطلبوها فاستخرجوها، وقالوا للراهب: أقتلتها يا عدو الله؟

قال: ما قتلتها، ولكن ذهب بها، فذهبوا به إلى مَلِكهم فسأله فأنكر قتلها، فوسوس الشيطان للراهب، فقال: قتلتها ثم تنكر، أقر لهم بالقتل فيكون توبة لك، فأقر للملك بالقتل فأمر بصلبه، فأتاه الشيطان عيانًا وهو مصلوب، فقال له: ويحك، أنا صنعت بك ما صنعت، وأنا أنجيك منهم اليوم، قال: وكيف تصنع ؟ قال: آخذ بأبصارهم، فاسجد لي سجدة على الخشبة، فسجد له على الخشبة سجدتين، فلما سجد قال له: هذا الذي أردت منك، ﴿ إِنِّ آَخَافُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾، فذلك قوله: ﴿ كَمَثُلِ الشَّيطَانِ ﴾ الآية، فقال وهب بن منبه: [كان الراهب] (١) (برصيصا) وكان عبد الله أربعهائة سنة (١).

قال مقاتل :/ فكذلك صنع المنافقين ببني النضير؛ غروهم ثم تبرءوا (١٥ منهم، حتى أهلكهم الله، فكان عُاقبة الراهب والشيطان النار، فكذلك عاقبة اليهود والمنافقين (٣٠).

<sup>(</sup>١) كتبت بهامش الأصل.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (۲۹/ ۵۲) عن محمد بن سعد بإسناده، وهذا إسناد ضعيف تكلمنا عليه من قبل .= وأخرجه البن أبي حاتم (۲۱/ ۸۲۳) (۱۸۸۲۰)، والبغوي في (معالم التنزيل) (٤/ ٣٢٢– ٣٢٤)، من طريق عطية العوفي عنه، والإسناد ضعيف كذلك، وانظر كذلك : (النكت والعيون) للمصنف (٥٩ ٩ ٥٠).

<sup>(</sup>٣) (تفسيره) (٤/ ٢٨١).

قرأت العامة : ﴿ فَكَانَ عَنِقِبَتُهُمَا ﴾ بالنصب، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم على خبر كان وجعلا ﴿ أَنَهُمَا فِي ٱلنَّارِ ﴾ اسم كان، وقرأ الحسن (فكان عاقبَتُهما) رفعًا، وجعل خبره أنهما في النار (١١) .

eGÝD.

<sup>(</sup>۱) انظر : (إعراب القرآن) للنحاس (٤٠١/٤)، و (معاني القرآن) للفراء (٣/١٤٦)، و (القراءات الشاذة) (ص: ١٥٤).

### سورة الجمعسة

قال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُوا أَسْفَارًا بِنْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٥] ..

ومنها في سورة الجمعة قوله جل ذكره : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَيْــَةَ ﴾ الآية [الجمعة : ٥] .

قال ابن عباس: هم اليهود (١)، أمروا أن يعملوا بها في التوراة، ثم لم يعملوا، والأسفار: الكتب، والواحد: سِفْر بكسر السين، لا يدري الحمار ما عليه كها لا يدري اليهود ما حملوا.

قال الضحاك: يقول في صفة اليهود، قال مقاتل: يعني اليهود أمروا أن يأخذوا بحقوق التوراة، فلم يعملوا بها ولم يأخذوا بحقها، كمثل الحمار يحمل كتبًا، ولا يدري ما عليها، كذلك اليهود أعطوا التوراة فلم يقوموا بها فيها، وروى حبان عن الكلبي: حمّلوا التوراة فقرؤها فلم يعملوا بها؛ فضرب الله مثلهم كمثل الحمار يحمل الكتاب ولا يدري ما هو.

قال أبو رَوق: كلفوا العمل بها في التوراة ثم لم يعملوا بها (٢).

قال أبو الحسن على : الأسفار : جمع سفر، وهي الكتب، والسافر : الكاتب، والجمع سفرة .

ومنه وقوله تعالى : ﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ [عبس : ١٥]، وهم الملائكة الذين

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر، من طريق الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس هيئ، وهذا إسناد ضعيف، الكلبي تقدم ذكر حاله .

<sup>(</sup>٢) في (تفسيره) (٤/ ٣٢٥).

كتبوا القرآن في بيت العزة في السماء السادسة .

قال مقاتل: بيت العزة في السهاء الدنيا، فأملى جبريل عليهم القرآن فكتبوه (١).

تقول العرب: كتبت الكتاب وسَفَرته وخططته ونمقته وزبرته ودبرته: إذا كتبته.

أنشدنا أبو بكر محمد بن المنذر الضرير، قال أنشدنا أبو محمد القُشاني المؤدب، قال: أنشدنا أبو سعيد الضرير لشاعر يهجو قومًا: زوامل للأشعار لا علم عندهم بجيدها إلا كعلم الأباعر لعمرك ما يدري المطي إذا غدا بأسفاره أوراح ما في الغرائر (٢)/ المعمرك ما يدري المطي إذا غدا



<sup>(</sup>١) (تفسير مقاتل) (٤/ ٩١٥).

<sup>(</sup>٢) وبهذا ينتهي تحقيق كتاب «أمثال القرآن» للإمام الماوردي رحمه الله، فها كان من صواب فالمنة لله وحده، وإن كانت الأخرى فمني ومن الشيطان، والله ورسوله براء، وأستغفر ربي منه، وأسأله أن يتقبل عملي، ويجعله له خالصًا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وكتبه أبو عمرو الأثري عفا الله عنه



# الأَمْثَالُ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ

تاليف شيخ الإسلام مُحَمَّدُ بْنِ أَبِي بَكرِ الذَرعِيَّ الدِمَشقِيَّ المعروف بابن قَيِّمِ الجُوزِيةِ المعروف بابن قَيِّمِ الجُوزِيةِ

ضَبَطَهُ حَقَّقَهُ وخَرَّجَ أَحَادِيثِهِ وَعَلَّقَ عَلَيْهِ أَبُو عَمرُ و الأَثْرَيِّ عَفًا الله عَنهُ



### ترجمة الإمام المؤلف

# أبو عبد الله، ابن قيم الجوزية ﴿ مُلَّمُ:

هو الإمام العلامة القدوة، المفسر المجتهد المطلق، المحقق الأصولي النحوي، صاحب التصانيف النافعة والأقوال الجامعة المانعة والمواعظ الجامعة، وصاحب القلم السيال والذهن الوقاد.

شمس الدين أبو عبد الله، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد ابن حريز، الزرعي الدمشقي الحنبلي، المشهور بابن قيم الجوزية .

# سبب تسميته بلقب (ابن قيم الجوزية):

وسبب هذا اللقب أن أباه على كان قيمًا (١) للمدرسة التي أنشأها محيي الدين أبو المحاسن يوسف بن عبد الرحمن بن على ابن الجوزي (٢).

## مولده:

<sup>(</sup>١) القيم: هو الذي ينتقد أحوال الطلبة ويتفقد الشيوخ الموكلين بالدروس العلمية بتلك المدرسة.

<sup>(</sup>٢) فُرِغ من بنائها سنة (٢٥٢ هـ)، وممن درس فيها من العلماء ابن النجا، والجمال المرداوي، وابن قاضي الجبل، والبرهان ابن مفلح، وغيرهم .

وأمّ بها ابن القيم، ووصفها الحافظ ابن كثير بأنها من أحسن المدارس، وقد احترقت سنة (٠ ٨٢ هـ) على ما ذكره ابن القاضي شهبة، ثم أعاد عهارتها شمس الدين النابلسي .

وكانت في أول سوق البزورية بدمشق المسمى قديهًا سوق القمح، وقد اختلس جيرانها معظمها، وبقى منها بقية صارت محكمة سنة (١٣٢٧ هـ).

ثم أُقفلت مدة إلى أن افتتحتها جمعية الإسعاف الخيري، وجعلتها مدرسة لتعليم الأطفال، وقد احترقت أول الثورة السُورية، ولم تزل كذلك حتى أعمرت حوانيت، وجعل فوقها مسجد صغير تقام فيه بعض الصلوات.

ولد ابن القيم سنة: إحدى وتسعين وستهائة هجرية، في بيت علم وفضل.

### شيوخه:

سمع من الشهاب النابلسي العابر، والقاضي تقي الدين سليمان، وفاطمة بنت جوهر، وعيسى المطعم، وأبو بكر بن عبد الدايم، وابن الشيرازي، وإسماعيل بن مكتوم.

وقرأ العربية على ابن أبي الفتح، والمجد التونسي .

وقرأ الفقه على الجد الحيراني، وابن تيمية .

ودرس بالصدرية، وكان لأبيه في الفرائض يد فأخذ عنه.

وقرأ الأصول على الصفي الهندي، وابن تيمية .

# تأثره بشيخه شيخ الإسلام ابن تيمية:

القارئ لكتب ابن القيم بجده متأثرًا جدًّا بشيخه ابن تيمية ؛ ولذلك نورد بعض ما يدل على ذلك من أقوال العلماء من أقرانه وغيرهم .

قال ابن كثير عُطِّم: « لَمَّا عاد الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى أن مات الشيخ سنة ثنتي عشرة وسبعهائة لازمه إلى أن مات الشيخ ؛ فأخذ عنه علمًا ﴿ مَّا ﴾ .

ثم قال على: « وقد كان متصديًا للإفتاء بمسألة الطلاق التي اختارها الشيخ تقي الدين ابن تيمية، وجرت بسببها فصول يطول بسطها مع قاضي القضاة تقي الدين السبكي وغيره ».

وقال ابن العماد الحنبلي ﴿ فَا لَا ذِم الشَّيْخِ تَقِي الدِّينِ، وأَخذُ عنه » .

وقال الحافظ شمس الدين الداودي هش: « لزم الشيخ الإمام تقي الدين ابن تيمية، وأخد عنه الفقه والفرائض والأصلين » .

وقال ابن حجر ﷺ: «غلب عليه حُب ابن تيمية، حتى كان لا يخرج عن شيء من أقواله ؛ بل ينتصر له في جميع ذلك، وهو الذي هَذّب كتبه، ونشر علومه».

قال أبو عمرو: وكانت هذه الملازمة منذ عودته من مصر سنة (٧١٧ هـ)، إلى وفاته سنة (٧٢٨ هـ)، وهو إذ ذاك في ريعان شبابه، وذروة قوته، واكتمال مداركه؛ فنهل من فيض علمه الواسع، واستمع إلى آرائه الناضجة السديدة، وغلب عليه حبه ؛ حتى كان يأخذ بأكثر اجتهاداته، وينتصر لها، ويتوسع في التدليل على صحتها، وضعف ما يخالفها.

وأهم ما استفاده منه: دعوته إلى الأخذ بكتاب الله تعالى، وسنة رسوله على النحو الذي فهمه السلف الصحيحة، والاعتصام بهما، وفهمهما على النحو الذي فهمه السلف الصالح، وطرح ما يخالفهما، وتجديد ما درس من معالم الدين الصحيح، وتنقيته مما ابتدعه المسلمون من مناهج زائفة من تلقاء أنفسهم خلال القرون السابقة ؛ قرون الانحطاط والجمود والتقليد الأعمى، وتحذير المسلمين مما تسرب إلى الفكر الإسلامي من خرافات التصوف، ومنطق اليونان، وزهد الهند.

## تلاميذه:

أخذ عنه من العلماء جم غفير ؟ منهم: الإمام الحافظ ابن رجب الحنبلي

المتوفّى سنة (٩٧٥هـ)، والعلامة المفسر بن كثير المتوفّى سنة (٤٧٧هـ)، وعميد المحدثين والحفاظ بن عبد الهادي المتوفّى سنة (٤٤٧هـ)، ومنهم شمس الدين محمد بن عبد القادر النابلسي المتوفّى سنة (٧٩٧هـ)، وولده إبر اهيم ؛ تفقه بأبيه وشارك بالعربية وسمع وقرأ واستغل بالعلم، وولده شرف الدين عبد الله، وغيرهم كثير.

## عبادته وزهده وأخلاقه:

قال ابن رجب على: «كان رحمه الله ذا عبادة وتهجد، وطول صلاة إلى الغاية القصوى، ولَهْج بالذكر، وشغف بالمحبة والإنابة والاستغفار والافتقار إلى الله والانكسار له والانطراح بين يدي عتبة عبوديته، لم أشاهد مثله في ذلك، وحَجَّ مرات كثيرة، وجاور بمكة، وكان أهل مكة يذكرون عنه شدة عبادته وكثرة الطواف أمرًا يتعجب منه ».

قال ابن كثير وكان حسن القراءة والخلق، كثير التودد، لا يحسد أحدًا ولا يؤذيه ولا يستعتبه، ولا يحقد على أحد، وكنت من أصحب الناس له وأحب الناس إليه، وكان له طريقة في الصلاة يطيلها جدًّا ويمد ركوعها وسجودها، ويلومه كثير من أصحابه في بعض الأحيان فلا يرجع ولا ينزع عن ذلك ؟ رحمه الله ».

## أقوال العلماء فيه:

قال الحافظ الذهبي على: «عُنِي بالحديث وبعض رجاله، وكان يشتغل في الفقه ويجيد تقريره، وبالنحو ويدريه، وفي الأصلين، وتصدر للاشتغال ونشر العلم ».

وقال الحافظ ابن رجب علم: «كان عارفًا بالتفسير ؛ لا يجاري فيه،

وبأصول الدين ؛ وإليه فيهما المنتهى، وبالحديث ومعانيه وفقهه ودقائق الاستنباط منه ؛ لا يُلحق في ذلك، وبالفقه وأصوله، وبالعربية ؛ وله فيه اليد الطولى، وبعلم الكلام، وبكلام أهل التصوف وإشاراتهم ودقائقهم .

وكان رحمه الله ذا عبادة وتهجد، وطول صلاة إلى الغاية القصوى، وتَألَّه ولَمْج بالذكر، وشغف بالمحبة والإنابة والافتقار إلى الله تعالى والانكسار له والأطراح بين يديه على عتبة عبوديته ؛ لم أشاهد مثله في ذلك، ولا رأيت أوسع منه علمًا، ولا أعرف بمعاني القرآن والسنة وحقائق الإيمان أوليس هو بالمعصوم، ولكن لم أر في معناه مثله ».

قال الحافظ ابن كثير على البرع في علوم متعددة ؛ لا سيّما علم التفسير والحديث والأصلين، ولمّا عاد ابن تيمية من مصر سنة (٧١٢هـ) لازمه إلى أن مات ؛ فأخذ عنه علمًا جمًّا، مع ما سلف له من الاشتغال ؛ فصار فريدًا في بابه في فنون كثيرة، مع كثرة الطلب ليلًا ونهارًا، وكثرة الابتهال، وكان حسن القراءة والخلق، كثير التودد، لا يحسد أحدًا ولا يؤذيه، ولا يحقد على أحد، ولا أعرف في هذا العالم في زماننا أكثر عبادة منه ».

وقال ابن نصر الدمشقي ﴿ فَانَ ذَا فَنُونَ مِنَ الْعُلُومُ ؛ وَخَاصَةُ الْتَفْسِيرِ وَالْأُصُولُ مِنَ المُنطوقُ وَالْمُفَهُومُ » .

وقال القاضي برهان الدين الزرعي ﴿ مَا تَحْتَ أَدِيمُ السَّهَاءُ أُوسِعُ مَنْهُ عَلَمًا ؛ درس بالصدرية، وأمَّ بالجوزية، وكتب بخطه ما لا يوصف كثرة، وضنّف تصانيف كثيرة جدًّا في أنواع العلوم، وكان شديد المحبة للعلم وكتابته، ومطالعته وتصنيفه، واقتناء كتبه، واقتنى من الكتب ما لم يحصل لغيره ».

وقال ابن حجر علم: «كان جريء الجنان، واسع العلم، عارفًا بالخلاف ومذاهب السلف ».

#### محنته:

العلماء كثير ما يبتلُوا، وإذا فتشنا وجدنا أن عماد ذلك هم المبتدعة ؛ فهم في كل مكان وزمان أصحاب طامات .

قال الذهبي علمه: « وحُبِس مدة ؛ لإنكار شد الرحال إلى قبر الخليل » . قال ابن رجب علمه: « وقد امتحن مرة، أو ذي مرات » .

وقال ابن حجر طهم: « واعتقل مع ابن تيمية بالقلعة بعد أن أهين، وطيف به على جمل ؛ مضروبًا بالدرة، فلم مات أُفرِج عنه، وامتُحِن مرة أخرى بسبب فتاوى ابن تيمية، وكان ينال من علماء عصره وينالون منه » .

وقال هضم: « وجرت له محن مع القضاة منها في ربيع الأول ؛ طلبه السبكي بسب فتواه بجواز المسابقة بغير محلل ؛ فأنكر عليه وآل الأمر إلى أن رجع عها كان يفتي به من ذلك ».

## أقو السه:

القارئ لكتب ابن القيم يجده عالم بالقلوب، وعارفًا بأسباب الذنوب. وأنقل لك أخي القارئ بعض كلهاته من بطون كتبه ؛ لتعلم صدق ما لت:

« الذنوب جراحات، ورُبَّ جُرح جاء مقتل » [الفوائد: ٦٦].

« إذا اشتد قرب الملك من العبد تكلم على لسانه، وألقى على لسانه

القول السديد، وإذا بعد منه وقرب الشيطان من العبد تكلم على لسانه قول الزور والفحش ؛ حتى يُرى الرجل يتكلم على لسان الملك، والرجل يتكلم على لسان الشيطان » [الداء والدواء: ١١١].

« صاحب السنة حيُّ القلب مستنيره، وصاحب البدعة ميت القلب مظلمة» [اجتهاع الجيوش الإسلامية: ٤].

« ومن أراد السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء ؛ فإنه يبلغ بهارفقتهم إلى قصده، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين هم في الناس أموات ؛ فإنهم يقطعون عليه طريقه، فليس لهذا السالك أنفع من تلك المرافقة، وأوفق له من هذه المفارقة ؛ فقد قال بعض السلف: شتان بن أقوام موتى تحيا القلوب بذكرهم، وبين أقوام أحياء تموت القلوب بمخالطتهم، فها على العبد أضر من عشائره وأبناء جنسه، فنظره قاصر، وهمته واقفة عند التشبه بهم، ومباهاتهم والسلوك أين سلكوا، حتى لو دخلوا جحر ضب لأحب أن يدخله معهم » [الرسالة التبوكية: ٨٢].

« الناس قسمان ؛ عِلْيَةٌ وسِفْلَةٌ ؛ فالعلية من عرف الطريق إلى ربه، وسلكها قاصدًا الوصول إليه ؛ وهذا هو الكريم على ربه، والسفلة من لم يعرف الطريق إلى ربه، ولم يتعرفها ؛ فهذا هو اللئيم الذي قال فيه: ﴿ وَمَن يُمْوِنُ اللَّهُ فَمَالُهُ، مِن مُكْرِمٍ ﴾ [الحج: ١٦٨] » [طريق الهجرتين: ١٦٨].

« للعبد ستر بينه وبين الله، وستر بينه وبين الناس ؛ فمن هتك الستر الذي بينه وبين الله هتك الله الست الذي بينه وبين الناس » [الفوائد: ٥٥، ٥٥] .

### مؤلفات شيخ الإسلام ابن القيم كنلثه

مؤلفاته في العلوم الإسلامية:

ألف في الفقه والأصول: «أعلام الموقعين عن رب العالمين» في ثلاث أجزاء. «والطرق الحكمية في السياسة الشرعية»، «والصلاة وأحكام تاركها».

وفي التصوف: «مدارج السالكين شرح منازل السائرين» «وعدة الصابرين وذخيرة الشاكرين». «حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح».

وفي علم الكلام والجدل: «شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر، والحكمة والتعليل». «الصواعق المرسلة علي الجهمية المعطلة»، «واجتماع الجيوش الإسلامية علي غزو المعطلة والجهمية». «الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية».

وفي الفقه والسيرة: «زاد المعاد في هدي خير العباد» وهو سيرة الرسول الأكرم على وغزواته، وفيه إلى جانب ذلك أبحاث فقهية.

وفي التاريخ والاجتهاع: «أخبار النساء» وهو يمثل جانبًا من الجوانب المجتمع. فهو إذن قفيه متكلم محدث مفسر.

مؤلفاته المطبوعة والمخطوطة والمحفوظه في المكاتب العامة والخاصة وما وصل إلينا اسمه، ولم نر له عينًا ولا أثرًا.

المؤلفات المطبوعة:

«اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو الفرقة الجهمية»، طبع في أمر تسر الهند سنة ١٣١٤هـ.

«أخبار النساء» في مصر سنة ١٣٠٧ وسنة ١٣١٩هـ.

«أعلام الموقعين عن رب العالمين». طبع في دلهي الهند سنة ١٣١٣ وفي مصر سنة ١٣٢٥ وطبع مرة أخرى في مصر بلا تاريخ.

«إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان» طبع في مصر سنة ١٣٣٢هـ.

«إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان»، طبع في مصر سنة ١٣٢٠هـ.

«بدائع الفوائد». طبع في المطبعة المنيرية في مصر.

«التبيان في أقسام القرآن». طبع في مكة المكرمة سنة ١٣٢١هـ.

«تحفة المودود في أحكام المولود». طبع في لاهور الهند سنة ١٣٣٩.

«تفسير سورة الفاتحة والمعوذتين» ، طبع في مصر.

«جلاء الأفهام في ذكر الصلاة على خير الأنام»، طبع في الهند، وقد قمت يتحقيقه وطبعه «دار اليقين»

«الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي» ويسمى الداء والدواء طبع في مصر سنة (١٣٤٦)هـ وفي الهند سنة (١٣٠٧).

«حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح». طبع مع «أعلام الموقعين» في مصر سنة ١٣٢٥هـ. وطبع - وحده - منفردًا.

«حكم ترك الصلاة». طبع مع كتاب الصلاة ومن يلزم فيها للإمام أحمد. باسم الصلاة وأحكام تاركها سنة ١٣٢٣هـ.

«الروح» طُبع في حيدر آباد الدكن – الهند – سنة ١٣١٨ وسنة ١٣٢٤، وقد اختصره برهان الدين البقاعي. «روضة المحبين ونزهة المشتاقين» . طبع في دمشق سنة ١٣٤٩ .

«زاد المعاد خفي هدى خير العباد». طبع في كالبور الهند سنة ١٣٩٨ وطبع في مصر سنة ١٣٢٤ وسنة ١٣٤٧ وطبعة كذلك مؤسسة الرسالة.

«شفاء العليل في القضاء والقدر والحكمة والتعليل»، طبع في مصر سنة ١٣٢٣.

«الطرق الحكمية في السياسة الشرعية». طبع في مصر سنة ١٣١٧هـ.

«طريق الهجرتين وباب السعادتين». طبع في مصر سنة ١٣٤١ و١٣٤٩هـ.

«الفروسية المحمدية» ، طبع في مصر.

«الفوائد». طبع في مصر.

«الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان» ، طبع في مصر سنة ١٣٢٧هـ.

«الكافية الشافية» في الانتصار للفرقة الناجية ، طبع في الهند ثم في مصر سنة ١٣١٩هـ.

«مدارج السالكين بيان منازل إياك نعبد وإياك نستعين» طبع في مصر سنة ١٣٢٣هـ.

«مفتاح باب السعادة ومشوار لواء العلم والإرادة»، طبع في مصر سنة ١٣٢٣.

«مصايد الشيطان»، طبع سنة ١٣٢٠، وفي المكتبة الظاهرية بدمشق

نسخة بخط المؤلف ..

«هداية الحيارى من اليهود والنصارى»، طبع في مصر سنة ١٣٢٣ وطبع حفي مصر مع كتاب الفارق بين المخلوق والخالق سنة ١٣٢٢.

«الوابل الصيب من الكلم الطيب» طبع في الهند، ثم في مصر، ثم في دمشق.

«تهذيب مختصر سنن أبي داود وإيضاح مشكلاته والكلام على وفاته وما فيه من الأحاديث المعلولة». والمختصر للحافظ المنذري.

هذا ما وصل إلينا من كتبه المطبوعة، ولعل هناك من الكتب ما لم نطلع عليه.

أما كتبه المخطوطة المحفوظة في المكتبات العامة والخاصة والتي تنتظر اليد الكريمة لتخرجها من الظلمات إلى النور، فإليك جدولاً بأسماء ما عثرنا عليه. ما ذكرها له المؤرخون:

- ١ «بطلان الكيمياء من أربعين وجهًا».
- ٢- «التحرير فيها يحل ويحرم من لباس الحرير».
  - ٣- «التحفة المكية».
  - ٤ «تفضيل مكه على المدينة» .
- ٥- «جوابات عابدي الصلبان وإن ما هم عليه دين الشيطان».
  - 7- «حرمة السياع».
  - ٧- «حكم اغهاء هلال رمضان».

- ٨- «الرسالة الجليلة في الطريقة المحمدية» . نظم .
  - ٩- «رفع التنزيل».
  - ١ «رفع اليدين في الصلاة».
  - 11 «شرح الأسماء الحسني».
  - ١٢ «شرح أسهاء الكتاب العزيز».
    - ۱۳ «الصبر والسكن».
- ١٤ «الصراط المستقيم في أحكام أهل الجحيم».
  - ١٥ «الطاعون».
- ١٦ «طب القلوب» (ذكر الأستاذ المعلوف أن في مكتبة برلين نسخة منه).
- ۱۷ «عقد محكم الأحياء بين الكلم الطيب والعمل الصالح المرفوع إلى رب السهاء». ذكر في كشف الظنون أنه شرح الكلم الطيب لشيخه ابن تيمية.
  - ۱۸ «الفتح القدسي».
  - ١٩ «الفرق بين الخِلة والمحبة ومناظرة الخليل لقومه».
    - · ٢ «فضل العلم».
- ٢١ «الكافية الشافية في النحو» (ذكرها في كشف الظنون، قال: وله الكافية في الانتصار للفرقة الناجية) وهو المطبوع في الهند ومصر سنة ١٣١٩ كما سرد ذكر أسماء كتبه المطبوعة.

٢٢- «الكبائر» (نقل عن النقشبندي في صلح الإخوان).

٢٣- «الكلم الطيب والعمل الصالح».

٢٤ - «المسائل الطرابلسية».

٢٥- «معاني الأدوات والحروف».

۲۲- «المهدي».

۲۷ «الهذب».

٢٨ «نقد المنقول والمحك بين المردود والمقبول».

٢٩- «نكاح المحرم».

• ٣- «نور المؤمن وحياته».

الهدي السوي (هكذا ذكره في كشف الظنون – ولعله الهدي النبوي أو زاد المعاد).

## وفاتــه:

قال ابن رجب طلع: « وكان قد رأى قبل موته بمدة الشيخ تقي الدين طلع في النوم، وسأله عن منزلته فأشار إلى علوها فوق بعض الأكابر، ثم قال له: وأنت كدت تلحق بنا، ولكن أنت الآن في طبقة ابن خزيمة طلع».

وفي ليلة الخميس، ثالث عشر رجب، وقت أذان العشاء تُوُفِّي، رحمه الله رحمة واسعة، وغفر لنا وله وللمسلمين أجمعين .

وصُلِّي عليه بعد صلاة الظهر من الغد بالجامع الأموي، ودفن عند

والدته بمقابر الباب الصغير، رحمه الله .

وقدكانت جنازته حافلة، رحمه الله، شهدها القضاة والأعيان والصالحون من الخاصة والعامة، وتزاحم الناس على حمل نعشه، وكمل له من العمر ستون سنة، رحمه الله.

# مراجع الترجمة:

| (1/ 433, 703)  | ابن رجب الحنبلي  | ذيل طبقات الحنابلة |
|----------------|------------------|--------------------|
| (31/171,077)   | ابن کثیر         | البداية والنهاية   |
| (3/17،77)      | الحافظ ابن حجر   | الدرر الكامنة      |
| (۲/ ۰۷۲، ۲۷۲)  | الصفدي           | الوافي بالوفيات    |
| (1/ 1/1/1/1)   | ابن العماد       | شذرات الذهب        |
| (ص: ۲۸، ۲۹)    | ابن ناصر الدمشقي | الرد الوافر        |
| (1/75,75)      | السيوطي          | بغية الوعاة        |
| (127/7)        | الشوكاني         | البدر الطالع       |
| (٢٤٩/١٠)       |                  | النجوم الزاهرة     |
| (179,170,149)  | حاجي خليفة       | كشف الظنون         |
| ۸۲۱، ۲۰۲، ۳۳۰، |                  |                    |
| 077, 177, 137) |                  |                    |
| ((/ (۷٤) ۲۲3)) |                  | إيضاح الكنون       |
| (08./4)        |                  |                    |

| (1/09,104/۲)                             |         | هدية العارفين |
|------------------------------------------|---------|---------------|
| (1/ • 1/ • 1/ • 1/ • 1/ • 1/ • 1/ • 1/ • | الزركلي | الأعلام       |
| (1·Y/Y)                                  | كحالة   | معجم المؤلفين |

\*\*\*\*

### وصف النسخ المعتمدة

قد تم إخراج هذا السفر عن نسخة خطية وثلاث مطبوعات.

### وصف المخطوط

أما النسخة المخطوطة فهي ضمن مجموع جاء على طرة المخطوط كتاب الأمثال للعلامة ابن القيم.

- ١- «شرح حديث» لابن رجب.
- ٢ كتاب «في صحة مذهب أهل المدينة» للعلامة ابن تيمية.
- ٣- كتاب «غُوو الجيوش الإسلامية في الرد على المعطلة والجهمية» لابن قيم.
  - ٤- كتاب «كشف الكربة» لابن رجب.
  - ٥ كتاب «الفوائد العذاب» للشيخ أحمد بن ناصر.
  - 7- كتاب «السياسة الشرعية» لشيخ الإسلام ابن تيمية.
  - ٧- «جواب سؤال ورد من» ...... (كلمة مطموسة).
    - فكان ترتيب رسالتنا الأولى.

وهي كما ذكرت محفوظه في «مكتبة الأوقاف العامة» ببغداد.

رقم المخطوط (٦٦٨٥)، ولها صورة بالمركز العلمي وإحياء التراث تحت رقم «تفسير ٢٩» ثم ترتيب الرسالة في المجموعة (الأولى) وقد رمزت له بـ (أ) أو الأصل.

عدد الألواح (ثمانية) في كل لوح (وجهان).

اللوح به (خمس وعشرون سطراً)

السطر به (أربع عشرة كلمة تقريباً)

اسم الناسخ: عبدالعزيز بن محمد بن قاسم

عام النسخ: (١٢٨٥هـ).

### وصف المطبوع

وقد اعتمدت كذلك في إخراج هذا السفر القيم على مطبوع مستقل طبعة «دار المعرفة للطباعة والنشر» عام (١٩٨١م) تحقيق الشيخ سعيد محمد نمر الخطيب، ورمزت لها برمز (ب)، وقد اعتمد محققها على ثلاثة مخطوطات، منها مخطوطة الأصل التي اعتمدتُ عليها، وقد استفدت من مقدمته للكتاب ونقلت بعض ما سطر فيها والنسخة الثانية طبعة «دار الصحابة» بطنطا عام ١٤٠٦هـ – ١٩٨٦م.

وقد رمزت لها بـ (ص)

ثم الفصل المودع في كتابه «إعلام الموقعين» وقد رمزت لها بـ (ط)

<sup>\* \* \* \* \*</sup> 

## توثيق نسبة الكتاب

### إلى ابن القيم كَمَلَّهُ

ذكره الحافظ ابن رجب في ترجمة العلامة ابن القيم يَعَلَمْهُ ضمن مصنفاته والحافظ ابن رجب من تلاميذ ابن القيم، ذيل طبقات الحنابلة (٢ / ٤٥٠)

وذكره ابن العماد الحنبلي في مصنفا ابن القيم، شذرات الذهب (٦/ ١٧٠) وذكره صاحب كشف الظنون (١ / ١٦٨).

وأيضًا أدخل ابن القيم الكتاب بكاملة ضمن فصل قياس الشبه في كتابه إعلام الموقعين عن رب العالمين.

### تنبيـــه:

بعض من ترجموا لابن القيم تعلله ذكروا أن كتاب «الأمثال في القرآن» مُستل من كتاب «إعلام الموقعين» وهذا يُشعر أن ابن القيم تعلله لم يصنفه مفردًا، أو أن أحدًا غيره استل الكتاب من «إعلام الموقعين» ثم أخرجه مفردًا، والتحرير العلمي يشهد بأن ذلكم القول مجانب للصواب، وتقرير ذلك من أوجه:

الأول: أن ابن القيم تعلق في مقدمة «القصيدة النونية»: فصل: وهذه الأمثال حسان مضروبة للمعطل والمشبه والموحد ذكرتها قبل الشروع في المقصود، فإن ضرب الأمثال مما يأنس به العقل لتقريبها من المشهود وقد قال تعالى وكلامه المشتمل على أعظم الحجج والبراهين: (وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون) [العنكبوت: ٤٣].

وقد اشتمل منها على بضعة وأربعين مثلاً وكان بعض السلف إذا قرأ مثلاً لم يفهمه يشتد بكاؤه ويقول: لست من العالمين وسنفرد لها إن شاء الله كتاباً مستقلاً متضمنًا لأسرارها ومعانيها وما تتضمنه من كنوز العلم وحقائق الإيهان وبالله المستعان وعليه التكلان. أهـ.

انظر توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في «شرح قصيدة الإمام ابن القيم» (١ / ٣٣) ط. المكتب الإسلامي .

الوجه الثاني: ذكر الحافظ ابن رجب تعلله كتاب «أمثال القرآن» ضمن مصنفات ابن القيم يحلله وجعله مصنفًا مفردًا،

وسبق التنبيه على أن الحافظ ابن رجب تلميذ لابن القيم فهو إذن أعلم بمصنفات شيخه وصنيع الحافظ ابن رجب تعتله يؤكد أن ابن القيم تعتله أملاه مفردًا،

الوجه الثالث: أن الكتاب له عدة نسخ خطية وهاك ذكرها:

- ١ في مكتبة بالي كسير باغشلر بمدينة بالي كسير بتركيا بدون رقم، في
   (٤٠) ورقة ضمن مجموع من (١٣٨ ١٧٨) مكتوب سنة (٨١٨هـ).
- ٢- ونسخة في مكتبة الأوقاف العامة برقم (٦٦٨٥ / ١) مجاميع في
   (٢٨) ورقة، بخط علي ابن آل بليس سنة (٢٧٦هـ)، ولها صورة بالجامعة الإسلامية برقم (١١٣٥ / ١).
- ٣- ونسخة من «أمثال القرآن» في مجموع في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد برقم (٦٦٨٥) ورقم الرسالة (١)، بخط عبدالعزيز بن محمد بن قاسم سنة (١٢٨٥هـ) وهي نسختنا.

٤- ونسخة في مكتبة الجامع الكبير بعنيزة في (٧٠) صفحة و(٢٤)
 سطرًا، كاملة بخط معتاد.

 ٥- ونسخة لدى الشيخ علي بن عبدالعزيز بن علي الشبل بالرياض ضمن مجموع في (٢٠) ورقة (٢٣٦ – ٢٥٥)، من خطوط القرن الثالث عشر الهجري.

\* \* \* \* \*

### عملي في الكتاب

يتلخص عملي في الكتاب على ما يلي:

١ - قمت بنسخ المخطوط ومطابقته بالنسخة (أ)

٢- وكذلك مطابقته بالنسخة (ص)

٣- تم مطابقته بالنسخة (ط)

٤- إثبات فروق النسخ بالهامش.

٥- عمل مقدمة عامة للكتابين.

٦- عمل ترجمة للمصنف.

٧- تحقيق الأحاديث تحقيقًا علميًا، مع تقديم درجة الحديث قبل الكلام لله.

٨- شرح غريب الحديث.

٩- عمل فهارس خاصة للآيات والأحاديث والآثار.

١٠ - عمل فهرس عام للكتاب.

# وأخيراً:

إني لأرجوا أن يرفع الله منار هذا الكتاب، وأن يثيبني به جميل الذكر في الدنيا وجزيل الأجر في الآخرة، وأن يكون من الثلاث التي ينقطع عمل ابن آدم إذا مات إلا منها، وأن أنا به الدرجات بعد الوفاة بانتفاع كل من عمل بعلومه أو نقل عنها ضارعًا إلى من ينظر من عالم في عملي أن يستر عثاري

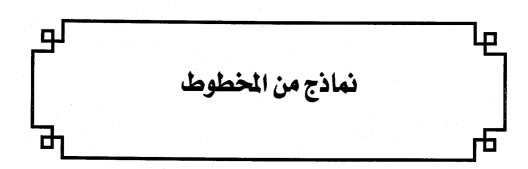
وزللي، ويسد بسداد فضله ذللي

والله أسأل أن يجعله زادًا إلى حسن المصير إليه، وعتادًا إلى يمن القدوم عليه إنه بكل جميل كفيل وهو حسبنا ونعم الوكيل.

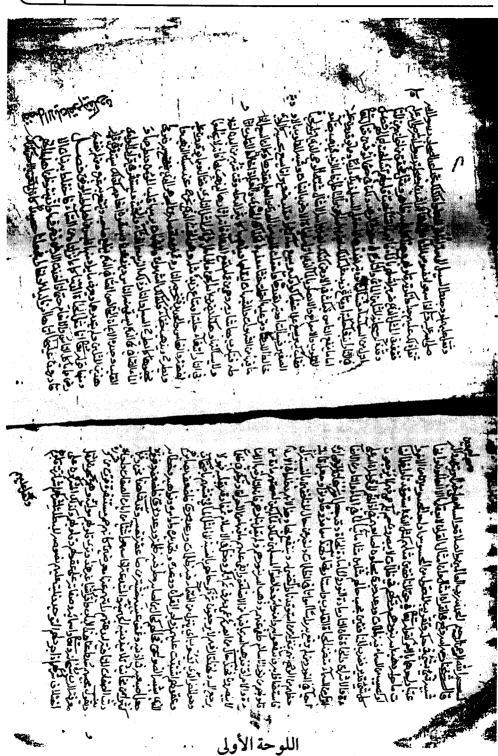
وصلى الله علي سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. (١)

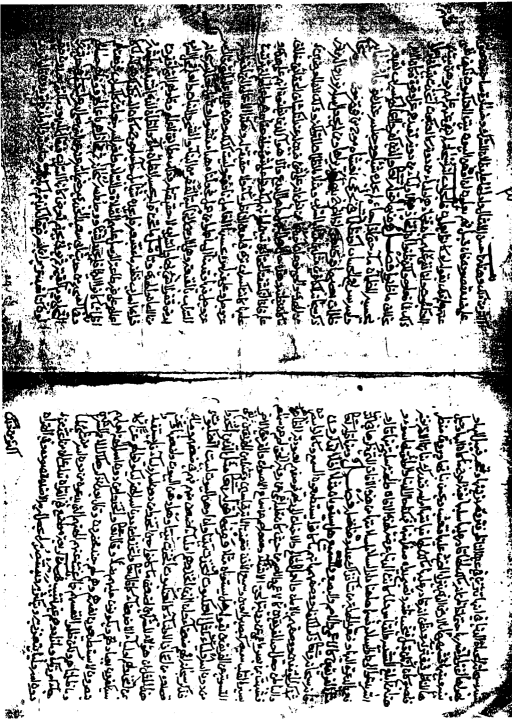
\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) مستفادة من مقدمة شيخنا حفظه الله في كتاب «بذل الإحسان بتقريب سنن النسائي» أبي عبدالرحمن الجزء الثاني، وقد أهداه لي جزاه الله خيراً.





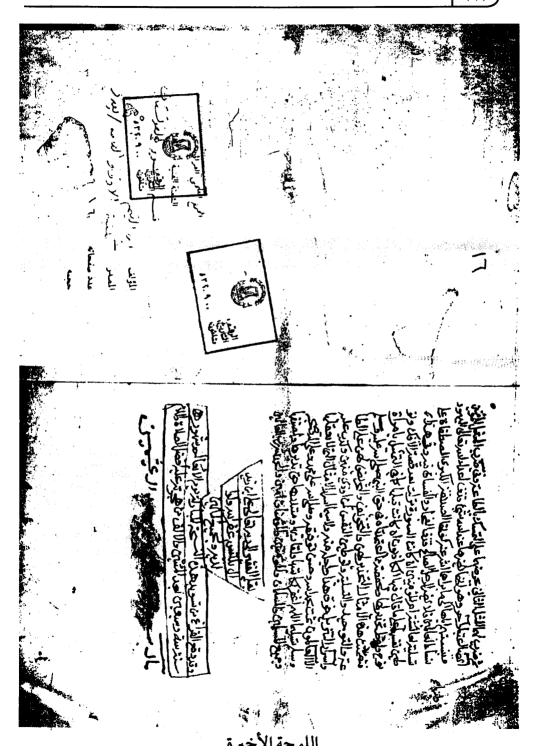




اللوحة الثانية

من المناه المنا

اللوحة قبل الأخيرة



## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير البرية محمد وآله وصحبه أجمعين ..

«مثل المنافقين في كتاب الله جل وعلا (١)

قال شيخنا على (٢) ..

[ ومن هذا ما ] (٣) وقع في القرآن أمثال، وأن أمثال القرآن لا يعقلها إلا العالمون، [ وأنها ] (١) شبيه شيء بشيء في حكمه وتقريب المعقول من المحسوس أو أحد المحسوسين من الآخر، واعتبار أحدهما بالآخر؛ كقوله تعالى في حق المنافقين: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ الّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ، ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمُتُ لِلا يُبْصِرُونَ ﴿ مُمُ بُكُمُ عُمَّى فَهُمْ كَوْلَهُ، ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمُتُ وَرَعْدٌ وَرَقَدٌ وَبَرَقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٧-٢٠]؛ فضرب للمنافقين بحسب حالهم مثلين: مثلًا [ ناريًّا، و ] (٥) مثلًا مائيًّا؛ لما فضرب للمنافقين بحسب حالهم مثلين: مثلًا [ ناريًّا، و ] (١٥) مثلًا مائيًّا؛ لما في الماء والنار من الإضاءة والإشراق والحياة، فإن النار مادة النور، والماء متضمنًا مادة الحياة، وقد جعل الله سبحانه الوحي الذي أنزل من السماء متضمنًا

تنبيه: كل آية ذكر فيها المنافقون فهي مدنية - إذ لم يعرف النفاق في مكة وكل آية فيها نداء لأهل الكتاب فهي أيضًا مدنية.

<sup>(</sup>١) من صنع المحقق، وكذلك ما بعده من عناوين .

<sup>(</sup>٢) من كلام أحد تلامذة شيخ الإسلام ابن القيم وهله .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة من (ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): (فإنها).

<sup>(</sup>٥) زيادة من النسخة (ص).

لحياة القلوب واستنارتها، ولهذا سهاه روحًا ونورًا (١١)، وجعل قابليه أحياءً في النور ومن لم يرفع به رأسًا أمواتًا في الظلهات.

وأخبر عن حال المنافقين بالنسبة إلى حظهم من الوحي أنّهم بمنزلة من الستوقد نارًا لتضيء له وينتفع بها ؛ وهذا لأنهم دخلوا في الإسلام، فاستضاءوا به وانتفعوا به وآمنوا به وخالطوا المسلمين، ولكن لما لم يكن لصحبتهم مادة من قلوبهم من نور الإسلام طغى عنهم وذهب (لصحبتهم) (٢) الله بنورهم، ولم يقل بنارهم ؛ فإن النار فيها الإضاءة والإحراق، فذهب الله بها فيها من الإضاءة وأبقى عليهم ما فيها من الإحراق، ﴿ وَتَرَكّهُمْ فِي ظُلْمَت لِلاَيْسِمُونَ ﴾ الإضاءة وأبقى عليهم ما فيها من الإحراق، ﴿ وَتَرّكُهُمْ فِي ظُلْمَت لِلاَيْسِمُونَ ﴾ فهذا حال من أبصر ثم عمي، وعرف ثم أنكر، ودخل في الإسلام ثم فارقه بقلبه، لا يرجع إليه ؛ ولهذا قال: ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ .

ثم ذكر حالهم بالنسبة إلى المثل المائي ؛ فشبههم بأصحاب صَيِّب، وهو المطر الذي يصوب، أي: ينزل من السهاء (٣)، ﴿ فِيهِ ظُلُبُتَ وَرَعَدُ وَبَرَقُ ﴾؛ فلضعف بصائرهم وعقولهم اشتدت عليهم زواجر القرآن ووعيده وتهديده وأوامره ونواهيه وخطابه الذي يُشبه الصواعق، فحالهم كحال من أصابه مطر فيه ظلمة ورعد وبرق، فلضعفه وخوفه جعل أصبعيه في أذنيه [ وغمض عينيه ] (١) خشية من صاعقة تصيبه.

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ نَدْرِى مَا ٱلْكِئنْ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَئِكِن جَعَلْنَهُ
 ثُورًا نَهْدى بِهِ مَن نَشَآة مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

<sup>(</sup>٢) زيادة من النسخة (ب)

<sup>(</sup>٣) انظر: ( المفردات ) للأصبهاني (٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من (ص).

# وقد شاهدنا نحن وغيرنا كثيرًا من مخانيث(١) تلاميذ الجهمية (٢) والمبتدعة

(١) مفرده: مُختّث.

(٢) قال أبو عمرو: وهذه بعض أسطر سوداء في ذكر الجهمية وبعض مواردهم:

الجهمية: إحدى الفرق الكلامية التي تُنسب إلى الإسلام، قامت على البدع الكلامية والآراء المخالفة لعقيدة أهل السنة والجماعة، متأثرة بعقائد اليهود والصابئة والمشركين والفلاسفة والضالين.

قال أبو عمرو: ولأصل الكلمة يُرجع إلى فعل ( جهم ) .

قال الأزهري في ( تهذيب اللغة ): « قال الليث: رجل جهم الوجه: غليظه، وفيه جهومة: غلَظ»، قال: « وتجهمت لفلان: إذا استقبلته بوجه كريه » .

وقال الفيروزآبادي في ( القاموس المحيط ): « الوجه الغليظ المجتمع السمج ».

وقال ابن منظور في (لسان العرب): «الجهم والجهيم من الوجوه: الغليظ المجتمع في سهاجة، وتجهمه وتجهم له كجهمه: إذا استقبله بوجه كريه، ورجل جهم الوجه: أي كالح الوجه، ورجل جهم الوجه وجهمه: غليظه».

قال الجرجاني في ( التعريفات ): « الجهمية: هم أصحاب جهم بن صفوان، قالوا:

لا قدرة للعبد أصلًا، لا مؤثرة ولا كاسبة، بل هو بمنزلة الجهادات، والجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلها حتى لا يبقى موجود سوى الله تعالى ».

## أول من أظهر معتقد الجهمية

تشير المصادر إلى أن أول من تكلم بهذا المعتقد هو الضال: الجعد بن درهم .

قال اللالكائي ولله: « أخبار الجعد بن درهم لعنه الله \_:

ذكره عبد الرحمن بن أبي حاتم، قال: سمعت أبي يقول: أول من أتى بخلق القرآن جعد بن درهم، وقاله في سنة نيف وعشرين ومئة ».

قال ابن كثير طلع: « الجعد بن درهم هو أول من قال بخلق القرآن » .

وقال الذهبي ﴿ هُو أُولُ مَن ابتدع بأن الله ما اتخذ إبراهيم خليلًا، ولا كلم موسى » .

### شيء من سيرته السيئة

قال ابن كثير على: هو الذي يُنسب إليه مروان الجعدي، وهو مروان الحبّار آخر خلفاء بني أمية، كان شيخه الجعد بن درهم أصله من حران، ويقال: إنه من موالي بني مروان، سكن الجعد دمشق وكانت له بها دار بالقرب من القلانسيين إلى جانب الكنيسة، ذكراه ابن عساكر. قلت ابن كثير: وهي محلة بالقرب من الخواصبين اليوم، غربيها عند حمام القطانين، يقال له: حمام قلنيس.

## إذا سمعوا شيئا من آيات الصفات وأحاديث الصفات المنافية لبدعتهم رأيتهم

## عقيدته أو قل: فضائحه

قال الإمام ابن حزم عله: ﴿ فمن فضائح الجهمية وشنعهم، قولهم:

بأن علم الله مُحدث مخلوق، وأنه تعالى لم يكن يعلم شيئًا حتى أحدث لنفسه علمًا علم به، وكذلك قولهم في القدرة، وقالوا أيضًا: إن الجنة والنار تفنيان ويفنى كل من فيهما، وهذا خلاف القرآن والثابت عن رسول الله عَيِّكُ وخلاف إجماع أهل الإسلام المتقين ».

قال الحافظ ﷺ: « وللجعد أخبار كثيرة في الزندقة ؛ منها: أنه جعل في قارورة ترابًا وماء فاستحال دودًا وهوام، فقال: أنا خلقت هذا ؛ لأنى كنت سببًا كونه .

فبلغ ذلك جعفر بن محمد ؛ فقال: ليقل، كم هو ؟ وكم الذكران منه والإناث ؟ إن كان خلقه. وليأمر الذي يسعى إلى هذا أن يرجع إلى غيره فبلغه ذلك فرجع .

### أقسام الجهمية

قسّم شيخ الإسلام طلم الجهمية إلى درجات ثلاث:

الأولى: وهم الجهمية الغالية النافون لأسهاء الله تعالى وصفاته، وإن سموه بشيء من الأسهاء الحسنى، قالوا: هي مجاز .

الثانية: وهم المعتزلة ونحوهم، الذين يقرون بأسهاء الله تعالى الحسني، لكنهم ينفون صفاته جل وعلا .. ولا يعني ذلك أنهم جبرية في القول بالقدر .

الثالثة: وهم الكثير من الفرق الكلامية وطائفة من أهل الحديث، لمحمد بن كلاب ومن اتبعه، وأبي الحسن والأشعري وطوائف من أهل الفقه والتصوف، وهم يقرون بأسهاء الله تعالى وصفاته في الجملة، ولكنهم يردون طائفة من الأسهاء والصفات الخبرية وغير الخبرية، ويؤولونها.

#### موارد عقيدتهم

وإن تعجب فعجب عقيدتهم، فقد استمدوها من اليهود والنصاري .

قال ابن عساكر وغيره: وقد أخذ بدعته عن بيان بن سمعان، وأخذها بيان عن طالوت بن أخت لبيد بن أعصم، وزوج ابنته، عن لبيد بن أعصم الساحر لعنه الله .

ولبيد هو اليهودي المعروف الذي سحر نبينا عَيُّكُ .

قال شيخ الإسلام هُمُهُ: « أسانيد جهم ترجع إلى اليهود والصابئين والمشركين » .

#### قتل الجعد

أخرج البخاري في ( التاريخ الكبير ) (١/ ٦٤)، وخلق أفعال العباد (٧)، والدارمي في =

# عنها معرضين، ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةً ﴿ فَأَنَّ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾ [المدثر: ٥٠-٥١]

(الرد على الجهمية) (١٣/ ٣٨٨)، وفي (الرد على المريسي) (١/ ٥٨٠)، والخلّال في (السنة) (الرد على الجهمية) وغيرهم قصة قتل الجعد، وقد حكاه ابن كثير قائلًا: وأما الجعد لعنه الله م، فإنه أقام بدمشق حتى أظهر القول بخلق القرآن، فطلبه بنو أمية، فهرب منهم، فسكن الكوفة، فلقيه بها الجهم بن صفوان، فتقلد هذا القول لعنها الله م، ثم قتله خالد بن عبد الله القسري يوم الأضحى بالكوفة، وذلك أن خالدًا خطب الناس، فقال في خطبته تلك: أيها الناس، ضحوا، تقبل الله ضحاياكم، فإني مضح بالجعد بن درهم، إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلًا ولم يكلم موسى تكلياً، تعالى الله عما يقول الجعد علوًا كبيرًا.

ثم نزل فذبحه في أصل المنبر بيده، أثابه الله تعالى، وتقبل منه، وذلك في أيام هشام بن عبد الملك، وقد كان هشام طلبه بدمشق حين أظهر ما أظهر، ثم إنه هرب بعد ذلك، فكتب إلى نائبه خالد بن عبد الله القسري أن يقتله، فقتله كها ذكرنا .

وقال الذهبي في ( الميزان ): والقصة مشهورة .

وذكرها غير ما ذكرنا كثير جدًا .

قال شيخ الإسلام في ( الفتاوى ) (٢١/ ٣٥٠): « فضحى بالجعد خالدٌ القسري بواسط على عهد علماء التابعين وغيرهم من علماء المسلمين، وهم بقايا التابعين في وقته، في مثل الحسن البصري وغيره وحمدوه على ما فعل » .

## تلميذه وناشر مذهبه الجهم بن صفوان

ذكرنا آنفًا أن الجعد قد بث سمومه للجهم بن صفوان، وقد شرب هذا المعتقد ونشره ودافع عنه . قال الذهبي عليم: «جهم بن صفوان، أبو محرز الراسبي، مو لاهم السمر قندي، الكاتب المتكلم، أسُّ الضلالة ورأس الجهمية، كان صاحب ذكاء وجدال » .

#### مقتل جهم

قال ابن كثير: « دخلت سنة ثهان وعشرين ومئة، فيها كان مقتل الحارث بن سريج، وكان سبب ذلك أن يزيد بن الوليد الناقص كان قد كتب إليه كتاب أمان، حتى خرج من بلاد الترك، وصار إلى بلاد المسلمين، ورجع عن موالاة المشركين إلى نصرة الإسلام وأهله، وأنه وقع بينه وبين ابن سيّار نائب خراسان وحشة ومنافسات كثيرة يطول شرحها، فلما صارت مروان بن محمد استوحش الحارث بن سريج من ذلك، وتولى ابن هبيرة نيابة العراق، وجاءت البيعة لمروان، فامتنع الحارث من قبولها، وتكلم في مروان وجاءه مسلم بن أحوز أمير الشرطة، وجماعة من رؤوس الأجناد والأمراء، وطلبوا منه أن يكف لسانه ويده، فأبى، وبرز نصر =

من موافقته، واستمر هو على خروجه على الإسلام، وأمر الجهم بن صفوان مولى بني راسب، ويكنى بأبي محرز وهو الذي تنسب إليه الفرقة الجهمية أن يقرأ كتابًا في سيرة الحارث على الناس، وكان الحارث يقول: أنا صاحب الرايات السود، فبعث إليه نصر، يقول: إن كنت ذاك، فلعمري إنكم الذين تخربون سور دمشق، فخذ مني خس مئة رأس ومئتي بعير وما شئت من الأموال، وإن كنت غيره فقد أهلكت عشيرتك ؛ فبعث إليه الحارث يقول: لعمري إن هذا لكائن، ثم سر إلى الري، وأنا في طاعتك إذا وصلتها، ثم تناظر نصر والحارث ورضيا أن يحكم بينهما مقاتل بن حيان والجهم بن صفوان، فحكها أن يعزل نصر ويكون الأمر شورى، فامتنع نصر من قبول ذلك، ولزم الجهم بن صفوان وغيره قراءة سيرة الحارث على الناس في المجامع والطرق، فاستجاب له خلق كثير وجم غفير، فعند ذلك انتدب لقتاله جماعات من الجيوش عن أمر نصر بن سيّار، فقصدوه فحاجف دونه أصحابه، فقتل منهم طائفة كثيرة، منهم الجهم بن صفوان، طعنه رجل في فيه فقتله .

ويقال: بل أسر الجهم، فأوقف بين سلم بن أحوز، فأمر بقتله، فقال: إن لي أمانًا من ابنك، فقال: ما كان له أن يؤمنك، ولو فعل ما أمنتك، ولو ملأت هذه الملاءة كواكب، ولو أنزلت إلى عيسى ابن مريم ما نجوت، والله لو كنت في بطني لشققت بطني حتى أقتلك، وأمر عبد ربه بن سيسن فقتله.

### بشر بن غياث المريسي

المتكلم المناظر البارع، أبو عبد الرحمن، كان بشر من كبار الفقهاء، ونظر في الكلام فغلب عليه،
 وانسلخ من الورع والتقوى، وجرد القول بخلق القرآن ودعا إليه، حتى كان عين الجهمية في عهده وعالمهم ؛ فمقته أهل العلم، وكفره عدة، ولم يدرك جهم بن صفوان، بل تلقف مقالاته من أتباعه » .

قال أبو عمرو: هكذا بدأ الذهبي ، الله ترجمته في ( السير ) .

وقال الخطيب هطه: «بشر بن غياث بن أبي كريمة، أبو عبد الرحمن المريسي، كان يسكن الدرب المعروف، ويسمى درب المريسي، وهو بين نهر الدجاج ونهر البزازين، وبشر من أصحاب الرأي، أخذ الفقه عن أبي يوسف القاضي، إلا أنه اشتعل بالكلام، وجرد القول بخلق القرآن، وحكي عنه أقوال شنيعة، ومذاهب مستنكرة أساء أهل العلم قولهم فيه بسببها، وكفره أكثرهم لأجلها.

ويقول مخنثهم: سدوا عنا هذا الباب، واقرأوا شيئًا غير هذا، وترى قلوبهم مولِّيَة وهم (يجمحون ؛ لثقل معرفة الرب)(١) وأسمائه وصفاته على عقولهم وقلوبهم.

وكذلك المشركون على اختلاف شركهم إذا جُرِّد لهم التوحيد وتُلِيَت عليهم نصوصه المبطلة لشركهم اشمأزت قلوبهم/ وثقل عليهم، لو وجدوا السبيل إلى سد آذانهم لفعلوا، وكذلك نجد أعداء أصحاب رسول الله عَيِّلِيَّة [ إذا سمعوا نصوص الثناء على الخلفاء الراشدين وصحابة رسول الله عَيِّلِيَّة ] (٢) ثقل ذلك عليهم جدًّا فأنكرته قلوبهم، وهذا كله شَبه ظاهر ومثل محقق من إخوانهم من المنافقين في المثل الذي ضربه الله لهم بالماء ؛ فإنهم لما تشابهت قلوبهم تشابهت أعماهم .

### موارد عقيدته

قال أبو بكر المروزي: سمعت أبا عبدالله ذكر بشرًا المريسي، فقال: « من كان أبوه يهوديًا، أيش تراه يكون؟ ».

وقال أبو النضر: «كان أبو بشر المريسي يهوديًا، قصّارًا وصبّاغًا في وسيقة نضر بن مالك » . قال أبو عمرو: وللمزيد انظر: ( خلق أفعال العباد ) (١٢) ، و ( مسائل أبي داود ) (٢٧٠)، و ( الإبانة ) لابن بطة (٣٤٤)، و ( تاريخ بغداد ) (٧/ ٦١) .

#### صفته الخلقية

قال العجلي هطه: « رأيت بشر المريسي عليه لعنة الله مرة واحدة، شيخًا قصيرًا دميم المنظر، وسخ الثياب، وافر الشعر، أشبه شيء باليهود، وكان أبوه يهوديًا صبّاغًا بالكوفة في سوق المراضع»، ثم قال: « لا يرحمه الله، ولقد كان فاسقًا » .

#### وفاتـــه

قال الخطيب علم: « مات بشر المريسي في ذي الحجة سنة ثهان عشرة وماثتين، ويقال سنة تسع عشرة وماثتين ».

- (١) في النسخة (ب) «محجوبوا العقل عن معرفة الرب سبحانه وتعالى».
  - (٢) ما بين قوسين ساقط من النسخة (ص) و (ط).

#### فصــل

### (المثل المائي والناري)

وقد ذكر سبحانه المثلين، المائي والناري، في سورة الرعد، ولكن في حق المؤمنين ؛ فقال تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا فَٱحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيُّ أَوَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآهَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدٌ مِثْلَةُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاَّةٌ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِ ٱلْأَرْضِ كَنَاكِ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [الرعد: ١٧]، شبه الوحي الذي أنزله لحياة القلوب والأسماع والأبصار بالماء الذي أنزله لحياة الأرض بالنبات وشبه القلوب بالأودية فقلب كبير يسع علمًا عظيمًا كوادٍ كبير يسع ماءً كثيرًا، وقلبٌ صغيرٌ إنها يسع بحسبه كالوادي الصغير ؛ ﴿ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ (واحتملت قلوُّب من الهدى والعلم بقدرها)، كما أن السيل إذا خالط الأرض ومر عليها احتملت غُثاء وزَبدًا؛ فكذلك الهدى والعلم إذا خالط القلوب أثار ما فيها من الشهوات والشبهات ليقلعها ويُذهبها، كما يثير الدواء وقت شربه من البدن أخلاطه [فتكرب](١) بها شاربه، وهي من تمام نفع الدواء ؛ فانه أثارها ليذهب بها، فإنه لا يجامعها ولا يساكنها وهكذا ﴿ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقُّ وَٱلۡبَطِلَ ﴾ .

ثم ذكر المثل النَّاري فقال: ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآهَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنِع زَيَدُّ مِثْلُهُ ﴾، وهو الخبث الذي يخرج عند سبك الذهب والفضة والنحاس والحديد (٢)؛ فتخرجه النار وتميزه وتفصله عن الجوهر الذي ينتفع به، فيرمى

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب) «فينكرب».

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه، وهو عند الطبري (١٤/ ١٣٦).

ويطرح ويذهب جُفاءً.

فكذلك الشهوات والشبهات يرميها قلب المؤمن ويطرحها ويجفوها كما يطرح السيل والنار ذلك الزبد والغثاء والخبث ويستقر في قرار الوادي الماء الصافي [النقي](١) الذي يسقي منه الناس ويزرعون ويسقون أنعامهم؛ كذلك يستقر في قرار القلب وجدره الإيهان الخالص الصافي الذي ينفع صاحبه وينتفع به غيره(٢)، ومن لم يفقه هذين المثلين ولم يتدبرهما ويعرف ما يراد منهما فليس من أهلهما، والله الموفق.

### فصل

# (مثل الحياة الدنيا)

<sup>(</sup>١) زيادة من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر: ( تفسير القرآن العظيم ) لابن كثير (٢/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين كتب بهامش (أ).

الآفة بغتة فتصبح كأن لم تكن قبل، فيخيب ظنه وتصبح يداه صِفرًا منهما ؟ فهكذا حال الدنيا والواثق بها سواء، وهذا من أبلغ التشبيه والقياس.

فلما كانت الدنيا عرضة لهذه الآفات والجنة سليمة منها قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوۤا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَمِ وَيَهۡدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِمٍ ﴾ [يونس: ٢٥] ؛ فسماها هنا دار السلام لسلامتها من هذه الآفات التي ذكرها في الدنيا، فعم بالدعوة إليها وخص بالهداية من شاء ؛ فذلك عدله وهذا فضله (۱).

## فصل

# (مثل المؤمن والكافر)

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَةِ وَٱلْبَصِيمِ وَالسَّمِيعِ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلَا لَذَكَرُونَ ﴾ [هود: ٢٤] ؛ فإنه سبحانه وتعالى ذكر الكفار ووصفهم بأنهم ما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يبصرون، ثم ذكر المؤمنين ووصفهم بالإيهان والعمل الصالح والإخبات (٢٠) إلى ربهم ؛ فوصفهم بعبودية الظاهر، وبالباطن جعل أحد الفريقين كالأعمى والأصم من حيث كان قلبه أعمى عن رؤية الحق أصم عن سهاعه، [ فشبهت ] (٣) بمن بصره أعمى عن رؤية أحق الأشياء وسمعه أصم عن سهاع الأصوات، والفريق الآخر بصير القلب سميعه كبصير العين وسميع الأذن ؛ فتضمنت والفريق الآخر بصير القلب سميعه كبصير العين وسميع الأذن ؛ فتضمنت الآية قياسين وتمثيلين للفريقين، ثم نفى التسوية عن الفريقين بقوله ﴿ هَلَ يَسَتَوْيَانِ مَثَلًا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) (تفسير القرآن العظيم) لابن كثير (٢/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) الإخبات، أي: الخشوع والخضوع .

<sup>(</sup>٣) في (ط): (فشبهه).

<sup>(</sup>٤) انظر: (غرائب القرآن) (١١/١١).

(1/T)

# فصل (۱)

# (مثل الكافر كمثل العنكبوت)

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَثُلُ الَّذِيكَ اَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيكَ اَ كُمْثَلِ الْعَنكَبُوتِ اللَّهِ الْوَلِيكَ الْمُنُونِ اللَّهِ الْوَلِيكَ الْعَنكَبُوتِ لَوَ الْعَنكَبُوتِ اللَّهُ الْعَنكَبُوتِ لَوَ الْعَنكَبُوتِ اللَّهُ الْعَنكَبُوتِ اللَّهُ الْعَنكَبُوتِ اللَّهُ الْعَنكَبُوتِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَعْفاء وأن الذين اتخذوهم أولياء أضعف منهم، فهم في ضعفهم وما قصدوه من اتخاذ الأولياء كالعنكبوت؛ اتخذت بيتًا وهو أوهن البيوت وأضعفها.

وتحت هذا المثل أن هؤلاء المشركين أضعف ما كانوا حيث اتخذوا من دون الله أولياء، فلم يستفيدوا بمن اتخذوهم أولياء إلَّا ضعفًا كما قال تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَلَيْكُونُواْ لَهُمْ عِزَا ﴿ كَالْاَسْيَكُفُرُونَ بِعِبَادَ بَهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴾ [مريم: ١٨-٨]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴾ [مريم: ١٨-١٨]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَلَيْهُمْ أَلَهُمْ مُنَمَّ مُخذَدُ مُحْمَرُونَ ﴾ عَالِهَةً لَعَلَهُمْ مُخدُدُ مُحْمَرُونَ ﴾ وقال بعد أن ذكر هلاك الأمم المشركين: ﴿ وَمَا ظَلَمَنَهُمْ وَلَكِن ظَلَمُواْ النّفُسُهُمُ فَمَا أَغْنَت عَنْهُمْ عَالِهَهُمُ اللّهِ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ مِن شَيْءِ وَلَكِن ظَلَمُواْ النّفُسُهُمُ فَمَا أَغْنَت عَنْهُمْ عَيْرَ تَلِيبٍ ﴾ [هود: ١٠١] ؛ فهذه أربعة مواضع في القرآن تدل على أن من اتخذ من دون الله وليّا يتعزز به [ ويتكثّر ] (٢) به في القرآن تدل على أن من اتخذ من دون الله وليّا يتعزز به [ ويتكثّر ] (٢) به ويستنصر به لم يحصل له به إلا ضد مقصوده، وفي/ القرآن أكثر من ذلك، وهذا من أحسن الأمثال وأدلها على بطلان الشرك وخسارة صاحبه وحصوله على ضد مقصوده.

<sup>(</sup>١) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٢) في (ط): (يتكبر).

فإن قيل: فهم يعلمون أن أوهن البيوت بيت العنكبوت، فكيف نفى عنهم علم ذلك بقوله: ﴿ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ ؟!

فالجواب: أنه سبحانه لم ينف عنهم علمهم بوهن بيت العنكبوت، وإنها نفى علمهم بأن اتخاذهم أولياء من دونه ك ﴿ ٱلْعَنكَ بُوتِ ٱتَّخَذَتَ بَيْتًا ﴾؛ فلو علموا ذلك لما فعلوه، ولكن ظنُّوا أن اتخاذهم الأولياء من دونه يفيدهم عزًّا وقوةً، فكان الأمر بخلاف ما ظنّوا (١).

### فصل

## (مثل السراب والظلمات)

ذكر سبحانه للكافرين مثلين: مثلًا بالسراب، ومثلًا بالظلمات المتراكمة.

وذلك لأن المعرضين عن الهدى والحق نوعان:

أحدهما: من يظن أنه على شيء فيتبين له عند انكشاف الحقائق خلاف ما كان يظنه ؛ وهذه حال أهل الجهل وأهل البدع والأهواء الذين يظنون أنَّهم على هدى وعلم، فإذا انكشفت الحقائق تبين لهم أنهم لم يكونوا على

<sup>(</sup>١) انظر: (الجمان) (١٨٦) و(تفسير القرآن العظيم) لابن كثير (٣/ ١١٣).

شيء، وأن عقائدهم وأعمالهم التي ترتبت عليها كانت كسراب يُرَى في أعين الناظرين ماء ولا حقيقة له ؛ وهكذا الأعمال التي لغير الله على وعلى غير أمره يحسبها العامل نافعة له وليست كذلك، وهذه هي الأعمال التي قال الله على فيها: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبِكَا وَمُدَا الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وتأمل جعل الله سبحانه السراب بالقيعة، وهي الأرض الخالية القفر من البناء والشجر والنبات والعالم ؛ فمحل السراب أرض قفر لا شيء بها والسراب لا حقيقة له وذلك مطابق لأعمالهم وقلوبهم التي أقفرت من الإيمان والهدى .

وتأمل ما تحت قوله: ﴿ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْانُ مَآءً ﴾، والظمآن الذي اشتد عطشه فرأى السراب فظنّه ماء فتبعه فلم يجده [شيئًا بل خانه أحوج ما كان إليه ؛ فكذلك هؤلاء لما كانت أعالهم على غير طاعة الرسل عليهم الصلاة والسلام ] (۱) ولغير الله جعلت كالسراب ؛ فرفعت لهم أظمأ ما كانوا إليها فلم يجدوا شيئًا ووجدوا الله سبحانه ثمّ، فجازاهم بأعالهم ووفاهم حسابهم.

وفي الصحيح من حديث أبي سعيد الخدري وفي عن النبي عَلَيْكُ في حديث أبي سعيد الخدري وفي عن النبي عَلَيْكُ في حديث التجلي يوم القيامة: « ثم يُؤتى بجهنم تعرض كأنّها السراب، فيقال الميهود: وما كُنتم تعبدون؟

فيقولون: كُنّا نعيد عزيرًا ابنَ الله .

فيقال: كذبهم ؟ لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فها تريدون ؟

قالوا: نريد أن/ تسقينا، فيقال: اشربوا؛ فيتساقطون في جهنم.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ط).

ثم يقال للنصارى: ما كُنتم تعبدون ؟

فيقولون: كُنا نعبد المسيحَ ابنَ الله .

فيقال: كذبتم ؛ لم يكن لله صاحبة و لا ولد، فها تريدون ؟

فيقولون: أن تسقينا فيقال لهم: اشربوا ؛ فيتساقطون .. »، وذكر الحديث (۱).

وهذه حال كل صاحب باطل ؛ فإنه يخونه باطله أحوج ما كان إليه، فإن الباطل لا حقيقة له وهو كاسمه باطل ؛ فإذا كان الاعتقاد غير مطابق ولا حقّ كان متعلقه باطلًا .

وكذلك إذا كانت غاية العمل باطلة كالعمل لغير الله على أو على غير أمره بطل العمل ببطلان غايته وتضرر عامله ببطلانه وبحصول ضد ما كان يؤمله، فلم يذهب عليه عمله واعتقاده لا له ولا عليه، بل صار معذّبًا بفوات نفعه وبحصول ضد النفع ؛ فلهذا قال تعالى: ﴿ وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندُهُ مُوفَنَّ لَهُ حِسَابَهُ مُ وَاللّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ ؛ فهذا مثل الضال الذي يحسب أنه على هدى .

### فصــــل

## (مثل أصحاب الظلمات)

النوع الثاني: أصحاب مثل الظلمات المتراكمة ؛ وهم الذين عرفوا الحق والهدى وآثروا عليه ظلمات الباطل والضلال، [فتراكمت](٢) عليه ظلمة

## (۱) حديث صحيح:

خرجته وشرحته في كتابي ( الدرر المبهية شرح الأحاديث القدسية )، وللمزيد فقد أخرجه البخاري (٤/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب) «متراكمة عليه ظلمة الطبع».

الطبع وظلمة النفوس وظلمة الجهل، حيث لم يعملوا بعلمهم فصاروا جاهلين وظلمة اتباع الغي والهوى ؛ فحالهم كحال من كان في بحر لجيّ لا ساحل له، وقد غشيه موج ومن فوق ذلك الموج موج ومن فوقه سحاب مظلم ؛ فهو في ظلمة البحر وظلمة الموج وظلمة السحاب، وهذا نظير ما هو فيه من الظلمات التي لم يخرجه الله منها إلى نور الإيهان .

وهذان المثلان بالسراب الذي ظنه مادة الحياة وهو الماء، والظلمات المضادة للنور نظير المثلين اللذين ضربها للمنافقين والمؤمنين وهما المثل المائي والمثل الناري، (۱) وجعل حظ المؤمنين منها الحياة والإشراق وحظ المنافقين منها الظلمة المضادة للنور والموت المضاد للحياة ؛ فكذلك الكفار في هذين المثلين حظهم من الماء السراب الذي يغرر الناظر فيه ولا حقيقة له، وحظهم المثلين حظهم من الماء السراب الذي يغرر الناظر فيه ولا حقيقة له، وحظهم المثليات المتراكمة، وهذا يجوز أن يكون المراد به حال كل طائفة من طوائف الكفار وأنهم عدموا مادة الحياة والإضاءة بإعراضهم عن الوحي فيكون المثلان صفتين لموصوف واحد.

ويجوز أن يكون المراد به تنويع أحوال الكفار وأن أصحاب المثل الأول هم الذين [ عملوا على غير علم ولا بصيرة بل على جهل وحسن ظن بالأسلاف؛ فكانوا يحسبون أنهم يحسنون صنعًا، وأصحاب المثل الثاني هم الذين ] (٢) استحبوا الضلالة على الهدى وآثروا الباطل على الحق وعمُوا عنه بعد إذ أبصروه وجحدوه بعد أن عرفوه.

فهذا حال المغضوب عليهم، والأول حال الضالين، وحال الطائفتين

<sup>(</sup>١) انظر «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٣/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (ط).

خالف لحال المنعم عليهم المذكورين في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ كَمِشْكُوة فِهَا / مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَاللّهُ يَرُزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [النور: ٣٥-٣٨]؛ فتضمنت الآيات أوصاف الفرق الثلاثة: المنعم عليهم ؛ وهم أهل النور، والضالين ؛ وهم أصحاب السراب، والمغضوب عليهم ؛ وهم أهل الظلمات المتراكمة، والله أعلم.

فالمثل الأول من المثلين: لأصحاب العمل الباطل الذي لا ينفع.

[ والمثل الثاني: لأصحاب العلوم ( والنظر والأبحاث التي لا تنفع )(1)؛ فأولئك أصحاب العمل الباطل، وهؤلاء أصحاب العمل ] (٢) الذي لا ينفع والاعتقادات الباطلة، وكلاهما مضاد للهدى ودين الحق؛ ولهذا مثّل حال الفريق الثاني في تلاطم أمواج الشكوك والشبهات والعلوم الفاسدة في قلوبهم بتلاطم أمواج البحر فيه، وأنها أمواج متراكمة من فوقها سحاب مظلم.

وهكذا أمواج الشكوك والشَّبَه في قلوبهم المظلمة التي قد تراكمت عليها سحب الغيّ والهوى والباطل.

فليتدبر اللبيب أحوال الفريقين وليطابق بينهما وبين المثلين يعرف عظمة القرآن وجلاله وأنه ﴿ تَنزِيلُ مِن حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ .

وأخبر سبحانه أن الموجب لذلك أنه لم يجعل لهم نورًا(")، بل تركهم على

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين () ساقط من (ص).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين [] ساقط من (ط).

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» (٣/ ١١٧).

الظلمة التي خُلقوا فيها فلم يخرجهم منها إلى النور ؛ فإنه سبحانه ﴿ وَلِيُّ النَّورِ ﴾ . الذين عَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ .

وفي المسند (١) من حديث عبد الله بن عمر هيئ أن النبي عَلَيْهُ قال: « إن الله خَلقِ خَلقَهُ فِي ظُلمة وألقى عليهم مِن نُورِهِ ؛ فَمنْ أَصَابِه مِن ذَلك النورِ الله خَلق خَلقهُ فِي ظُلمة وألقى عليهم مِن نُورِهِ ؛ فَمنْ أَصَابِه مِن ذَلك النورِ الله خَلق أَصَابِه مِن أَخطأهُ ضَل ؛ فلذلك أقولُ جَفّ القَلم عَلى عِلم الله » (٢).

فالله سبحانه خلق الخلق في ظلمة فمن أراد هدايته جعل له نورًا وجوديًّا يحيى به قلبه وروحه كما يحيى بدنه بالروح التي ينفخها فيه ؛ فهي حياتان: حياة البدن بالروح، وحياة الروح والقلب بالنور.

ولهذا سمَّى الله الوحي رُوحًا لتوقَّف الحياة الحقيقية عليه، كما قال تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِالرُّوجِ مِنْ آمَرِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [النحل: ٢]، وقال: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ آمَرِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [غافر: ١٥]، وقال: ﴿ وَكَذَالِكَ الْمَوْعَ مِنْ آمَرِهَ مَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ مَا ٱلْكِنَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا وَوَرًا، وَعَلَى مَن غَبَادِهَ ﴾ [الشورى: ٥٦]؛ فجعل وحيه روحًا ونورًا، فمن لم يجيه بهذا الروح فهو ميت، ومن لم يجعل له نورًا منه فهو في الظلمات ماله من نور (٣).

<sup>(</sup>١) (المسند) للإمام أحمد بن حنبل فيلى (٢/ ١٧٦)، (٢/ ١٩٧) .

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح:

أخرجه الترمذي (٢٦٢٤)، وابن أبي عاصم في ( السنة ) (٢٤١–٢٤٤)، والآجرّي في ( الشريعة ) (١٠٧٩)، من طرق عن عبد ( الشريعة ) (١٠٧٩)، من طرق عن عبد الله بن الديلمي، قال: دخلت على عبد الله بن عمرو ﴿ الله بن الديلمي، قال: دخلت على عبد الله بن عمرو ﴿ الله بن الديلمي، قال: دخلت على عبد الله بن عمرو ﴿ الله بن الديلمي، قال: دخلت على عبد الله بن عمرو ﴿ الله بن الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو ﴿ الله بن الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو اله

قال الهيثمي في ( مجمع الزوائد ) (٧/ ١٩٣ – ١٩٤): « رواه أحمد بإسنادين، والبزار والطبراني، ورجال أحمد إسنادي أحمد ثقات » .

<sup>(</sup>٣) انظر (الجمان) (١٧٧ -١٨٠).

### فصــــل

# (أكثر الناس كالأنعام)

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ الْأَنْعَام، ومنها قوله مُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤]؛ فشبه أكثر الناس بالأنعام، والجامع بين النوعين التساوي في عدم قبول الهدى والانقياد له، وجعل الأكثرين أضلَّ سبيلًا من الأنعام؛ لأن البهيمة يهديها سائقها فتهتدي وتتبع الطريق فلا تحيد عنها يمينًا ولا شهالًا، والأكثرون يدعونهم الرسل ويهدونهم السبيل فلا يستجيبون ولا يهتدون ولا يفرقون بين ما يضرهم وبين ما ينفعهم.

والأنعام تفرق بين ما يضرها/ من النبات والطريق فتجتنبه وما ينفعها (٤/ فتؤثره، والله تعالى لم يخلق للأنعام قلوبًا تعقل بها ولا ألسنة تنطق بها وأعطى ذلك لهؤلاء ثم لم ينتفعوا بها جعل لهم من العقول والقلوب والألسنة والأسماع والأبصار ؛ فهم أضلُّ [ من البهائم، فإن من لا يهتدي إلى الرشد وإلى الطريق مع الدليل له أضلُّ ] (١) وأسوأ حالًا ممن لا يهتدي حيث لا دليل معه .

### فصـــل

ومنها قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلَ لَكُمْ مِّن مَّا مَثَ لَا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُمْ مِّن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مِن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقَنكَمُ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآءٌ تَخَافُونَهُمْ كَاخُدِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَكِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [الروم: كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَذَالِكَ نُفصِّلُ ٱلْآيَكِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [الروم: ٢٨]؛ وهذا دليل قياسي احتج الله سبحانه به على المشركين، حيث جعلوا

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ط).

له من عبيده وملكه شركاء، فأقام عليهم حجة يعرفون صحتها من نفوسهم ولا يحتاجون فيها إلى غيرهم، ومن أبلغ الحِجَاج أن يأخذ الإنسان من نفسه ويُحتجَّ عليه بها هو في نفسه مقرر عندهم معلوم لها ؛ فقال: ﴿ هَلَ لَكُمْ مِن مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن ﴾ [عبيدكم وإمائكم، ﴿ شُرَكَاءَ ﴾ في المال والأهل](١)، أي: هل يشارككم عبيدكم في أموالكم وأهليكم ؟

فأنتم وهم في ذلك سواء، تخافون أن يقاسموكم أموالكم ويشاطروكم إياها ويستأثرون ببعضها عليكم كها يخاف الشريك شريكه ؟

وقال ابن عباس: « تخافون أن يرثوكم كها يرث بعضكم بعضًا » (٢)، والمعنى: هل يرضى أحد منكم أن يكون عبده شريكه في ماله وأهله حتى يساويه في التصرف في ذلك فهو يخاف أن ينفرد في ماله بأمر يتصرف فيه كها يخاف غيره من الشركاء والأحرار ؟

فإذا لم ترضوا ذلك لأنفسكم فلم عدلتم بي من خلقي من هو مملوك لي؟

فإن كان هذا الحكم باطلًا في فطركم وعقولكم مع أنه جائز عليكم ممكنٌ في حقكم ؟ إذ ليس عبيدكم ملكًا لكم حقيقة وإنها هم إخوانكم جعلهم الله

<sup>(</sup>١) ساقطة من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٢٢/ ٥٠)، عن حجاج، عن ابن جريج، عن عطاء الخراساني، عن ابن عباس هيئت وهذا إسناد ضعيف ؛ رواية ابن جريج عن عطاء ضعيفة، كما في ( جامع التحصيل ) للعلائي ( / ٣٢٩) .

تحت أيديكم (١) وأنتم وهم [عبادي ] (٢) [ فكيف ] (٣) تستجيزون مثل هذا الحكم في حقي، مع أن من جعلتموهم لي شركاء عبيدي وملكي وخلقي ؟ فهكذا يكون تفصيل الآيات لأولي العقول (١).

(۱) يشير إلى حديث أبي ذر هيئ ، ويرويه لنا المعرور، قال: لقيت أبا ذر بالربذة، وعليه حلة وعلى غلامه حلة، فسألته عن ذلك، فقال: إني ساببت رجلًا فعيرته بأمه، فقال لي النبي عَلَيْكَة: «يا أبا ذر، أعيرته بأمه ؟! إنك امروٌ فيك جاهلية، إخوانكم خولكم، جعلهم الله تحت أيديكم ؟ فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا تكلفوهم ما يغلبهم ؟ فإن كلفتموهم فأعينوهم ».

### حديث صحيح:

أخرجه البخاري (۳۰، ۲۰۵۰)، ومسلم (۱۲۲۱)، وأبو داود (۱۵۷)، والترمذي (۱۹۲۵)، وأحمد (٥/ ۱۲۱).

#### فائدة:

ذكر الشيخ المطيعي وطلا في شرح هذا الحديث أن بعض الملاحدة ذكر أنه لا يوجد في الإسلام وقت إضافي في العمل، وقال بزعمه: تقولون أن الإسلام دين شامل يصلح لكل زمان ومكان؟! فأجابه الشيخ وطلا بهذا الحديث، الذي فيه: « .. ولا تكلفوهم ما يغلبهم ؛ فإن كلفتموهم فأعينوهم »، فألقمه حجرًا، فبهت الذي كفر، والحمد لله رب العالمين .

- (٢) في (ط): (عبيدٌ لي).
- (٣) زيادة من النسخة (ط).
- (٤) قال الإمام الطبري عطف:

\* وأولى القولين بالصواب في تأويل ذلك القول الثاني تخافون هؤلاء الشركاء مما ملكت أيهانكم أن يقاسموكم أموالكم كها يقاسم بعضكم بعضًا ؛ لأنه أشبههها بها دلّ عليه ظاهر الكلام، وذلك أن الله جلّ ثناؤه وبَّخ هؤلاء المشركين الذين يجعلون له من خلقه آلهة يعبدونها وأشركوهم في عبادتهم إياه، وهم مع ذلك يقرّون بأنها خلقه وهم عبيده، وعيرهم بفعلهم ذلك .

فقال لهم: هل لكم من عبيدكم شركاء فيها خوّلناكم من نعمنا ؛ فهم سواء وأنتم في ذلك، تخافون أن يقاسموكم ذلك المال الذي هو بينكم وبينهم كخيفة بعضكم بعضًا أن يقاسمه ما بينه وبينه من المال شركة ؛ فالخيفة التي ذكرها تعالى ذكره بأن تكون خيفة مما يخاف الشريك =

### فصـــــل

# (عبد مملوك وعبد أبكم)

ومنها قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبْدُا مَّمُلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءِ وَمَن رَزَقْنَهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُرَ كَ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَحَءِ وَهُو كَلَ عَلَى مَوْلَى لهُ أَيْنَمَا يُوجِههُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتُوى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٧٥-٧٦].

هذان مثلان متضمنان قياسين من قياس العكس ؛ وهو نفى الحكم لنفي علته وموجبه، فإن القياس نوعان: قياس طرد يقتضي إثبات/الحكم في الفرع لثبوت علة الأصل فيه، وقياس عكس يقتضي نفي الحكم عن الفرع لنفي علة الحكم فيه ؛ فالمثل الأول ما ضربه الله سبحانه لنفسه وللأوثان، فالله سبحانه هو المالك لكل شيء ينفق كيف يشاء على عبيده سرًّا وجهرًا ليلًا ونهارًا يمينه ملأى لا تغضيها نفقة [سحاء](۱) الليل والنهار (۲).

من مقاسمة شريكه المال الذي بينها إياه أشبه من أن تكون خيفة منه بأن يرثه ؛ لأن ذكر الشركة
 لا يدل على خيفة الوراثة، وقد يدل على خيفة الفراق والمقاسمة .

وقوله: ﴿ كَنَاكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ .

يقول تعالى ذكره: كما بيَّنا لكم أيها القوم حججنا في هذه الآيات من هذه السورة على قدرتنا على على ما نشاء من إنشاء ما نشاء، وإفناء ما نحب، وإعادة ما نريد إعادته بعد فنائه، ودللنا على أنه لا تصلح العبادة إلا للواحد القهار، الذي بيده ملكوت كل شيء كذلك نبين حججنا في كل حقّ لقوم يعقلون ؟ فيتدبرونها إذا سمعوها، ويعتبرون فيتعظون بها » (جامع البيان) ( (٢١/ ٥٠).

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب) (سبحانه) وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٢) كها ورد في الحديث، عن أبي هريرة ﴿ ثَنْ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَيْكُ قال: ﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَىٰ:

والأوثان مملوكة عاجزة لا تقدر على شيء ؛ فكيف تجعلونها شركاء لي وتعبدونها من دوني مع هذا التفاوت العظيم والفرق المبين، هذا قول مجاهد وغيره (١)، وقال ابن عباس (١): وهو مثل ضربه الله تعالى للمؤمن والكافر، ومثل المؤمن في الخير الذي عنده ثم رزقه منه رزقًا حسنًا فهو ينفق منه على نفسه وعلى غيره سرًّا وجهرًا، والكافر بمنزلة عبد مملوك [عاجز] (١) لا يقدر على شيء ؛ لأنه لا خير عنده فهل يستوي الرجلان عند أحد من العقلاء ؟

ثم قال: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدُا مَّمْلُوكًا لَّا يَقْدِرُ ﴾ .

ومن لوازم هذا المثل وأحكامه أن يكون المؤمن الموحد كمن رزقه منه رزقًا حسنًا والكافر المشرك كالعبد المملوك الذي لا يقدر على شيء ؛ فهذا عمًّا نبه عليه المثل وأرشد إليه، فذكره ابن عباس منبهًا على إرادته ؛ لأن الآية اختصت به، فتأمله فإنك تجده كثيرًا في كلام ابن عباس وغيره من السلف في

خرجته وشرحته في كتابي ( الدرر البهية ) .

أنفِق أَنفِق عليك، وقال: يدالله ملآى لا تغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار ».

حديث صحيح:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٤/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٤/ ١٥٤)، من طريق محمد بن سعد، عن أبيه ..

وهذا إسناد ضعيف، تقدم الكلام عليه .

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ص).

فهم القرآن، فيظن الظانَّ أن ذلك معنى الآية التي لا معنى لها غيره فيحكيه قوله (۱).

### فص\_\_\_ل

# (مثل ضربه الله سبحانه وتعالى لنفسه ولما يُعبد من دونه)

وأما المثل الثاني ؛ فهو مثل ضربه الله سبحانه لنفسه ولما يعبدون من دونه أيضا، فالصنم الذي يُعبد من دونه بمنزلة رجل أبكم لا يعقل ولا ينطق، بل هو أبكم القلب واللسان قد عدم النطق القلبي واللساني، ومع هذا فهو عاجز لا يقدر على شيء البتة، ومع هذا فأينها أرسلته لا يأتيك بخير ولا يقضي لك حاجة، [والله](٢) سبحانه حيٌ قادرٌ متكلمٌ، يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم، وهذا وصف له بغاية الكهال والحمد ؛ فإنَّ أمره بالعدل وهو الحق يتضمن أنه سبحانه عالم به معلم له راض به آمرٌ لعباده به محبٌ لأهله لا يأمر بسواه، بل ينزه عن ضده الذي هو الجور والظلم والسفه والباطل، بل أمره وشرعه عدل كله، وأهل العدل هم أولياؤه وأحباؤه وهم المجاوروه فيه عن يمينه على منابر من نور(٢)، وأمره بالعدل يتناول الأمر الشرعي الديني والأمر القدري الكوني ؛ وكلاهما عدل لا جور فيه/ بوجه ما، كها في الحديث (٥/ ما الصحيح: « اللهم إني عبدك ابن عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك ماض في حكمك، عدلٌ في قضاؤك » (١٠) ؛ فقضاؤه هو أمره الكوني، فإنها أمره إذا أراد

<sup>(</sup>١) وللمزيد راجع: ( جامع البيان ) للطبري .(١٤٨/١٤ – ١٥١)

<sup>(</sup>٢) في (ب) (وأنه).

<sup>(</sup>٣) جعلنا الله منهم . بمنه وكرمه

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح: خرجته في كتابي ( صحيح الأذكار ) .

شيئًا فإنها يقول له: كن فيكون، فلا يأمر [ إلا ] (١) بحق وعدل، وقضاؤه وقدره القائم به حقٌّ وعدلٌ، وإن كان في المقضي المقدر ما هو جورٌ وظلمٌ فإنَّ القضاء غير المقضي والقدر غير المقدَّر.

ثم أخبر سبحانه أنه ﴿ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾، وهذا نظير قول رسوله هود (٢) عليه الصلاة والسلام : ﴿ إِنِّ تَوَكَّلَتُ عَلَى اللّهِ رَبِي وَرَبِّكُمْ مَّامِن دَابَّةٍ إِلّا هُو مَاضِئهِا ۚ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هود: ٥٦] ؛ فقوله: ﴿ مَّا مِن دَابَّةٍ إِلّا هُو مَاخِذُ إِنَاصِينِهَا ﴾ نظير قوله: « ناصيتي بيدك » (٣)، وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ نظير قوله: « عدل في قضاؤك » ؛ فالأول ملكه، والثاني حمده، وهو سبحانه له الملك وله الحمد، وكونه سبحانه على صراط مستقيم يقتضي أنه لا يقول إلا الحق ولا يأمر إلا بالعدل ولا يفعل إلا ما هو مصلحة [ ورحمة ] (٤) وحكمة وعدل ؛ فهو على حق في أقواله وأفعاله فلا يقضي على العبد ما يكون ظالًا له به، ولا يأخذه بغير ذنبه، ولا ينقصه من عسناته شيئًا، ولا يحمل عليه من سيئات غيره التي لم يعملها ولم يتسبب حسناته شيئًا، ولا يحمل عليه من سيئات غيره التي لم يعملها ولم يتسبب

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها النص زدناها من النسخة (ط).

<sup>(</sup>٢) بالأصل، وكذلك (ص): (شعيب)، وما أثبتناه هو الصواب ونبه على ذلك كذلك الشيخ الخطيب (٣) قال الإمام الطبرى علا:

٧٠ فان قال قائل ند كرف قا

قال قائل: وكيف قيل: ﴿ هُو ءَاخِذُ إِنَاصِينِهَا ﴾، فخص بالأخذ (الناصية) دون سائر أماكن
 الجسد .

قيل: لأن العرب كانت تستعمل ذلك في وصفها من وصفته بالذلة والخضوع ؛ فتقول: ما ناصية فلان إلا بيد فلان، أي: أنه له مطيع يصرفه كيف شاء .

وكانوا إذا أسروا الأسير فأرادوا إطلاقه والمنّ عليه جزُّوا ناصيته ؛ ليعتدّوا بذلك عليه فخرًا عند المفاخرة، فخاطبهم الله بها يعرفون في كلامهم، والمعنى ما ذكرت » ( جامع البيان ) ( ٢٤/١٤).

<sup>(</sup>٤) زيادة من النسخة (ط).

إليها شيئًا، ولا يؤاخِذ أحدًا بذنب غيره، ولا يفعل قط ما لا يُحمد عليه ويُثنى به عليه ويكون له فيه العواقب الحميدة والغايات المطلوبة ؛ فإن كونه على صراط مستقيم يأبى ذلك كله .

قال محمد بن جرير الطبري: « وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ .

يقول إن ربي على طريق الحق ؛ يجازي المحسن من خلقه بإحسانه والمسيء بإساءته، لا يظلم أحدًا منهم شيئًا ولا يقبل منهم إلا الإسلام والإيهان به »(١).

ثم حكى عن مجاهد من طريق شبل عن ابن أبي نجيح عنه: ﴿إِنَّ رَبِّ عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾، قال: « الحق » (٢)، وكذلك رواه ابن جريج عنه (٣).

وقالت فرقة: هي مثل قوله ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ١٤] (١٠)، وهذا اختلاف عبارة ؛ فإن كونه بالمرصاد هو مجازاة المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

وقالت فرقة (٥): في الكلام حذف تقديره: إن ربي يحثكم على صراط مستقيم ويحضكم عليه، وهؤلاء إن أرادوا أن هذا معنى الآية التي أريد بها، فليس كها زعموا ولا دليل على هذا المقدَّر، وقد فرق سبحانه بين كونه آمرًا بالعدل وبين كونه على صراط مستقيم، وإن أرادوا أن حثه على الصراط المستقيم من جملة كونه على صراط مستقيم فقد أصابوا.

<sup>(</sup>١) ( جامع البيان) (١٤/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٤/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: (زاد المسير) لابن الجوزي (٤/ ٤٠١)، و(غرائب القرآن) (١٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: (معالم التنزيل) للبغوي (٣/ ٢٣٨).

وقالت فرقة أخرى: معنى كونه على صراط مستقيم أن مرد العباد والأمور كلها إلى الله لا يفوته شيء منها، وهؤلاء إن أرادوا أن هذا معني الآية، فليس كذلك، وإن أرادوا أن هذا من لوازم كونه على صراط مستقيم ومن مقتضاه وموجبه فهو حق .

وقالت فرقة/أخرى: معناه كل شيء تحت قدرته وقهره وفي ملكه وقبضته (۱)، وهذا وإن كان حقًا فليس هو معنى الآية، وقد فرق هود (۲) عليه الصلاة والسلام بين قوله: ﴿ مَّامِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ بِنَاصِيَئِهَا ﴾، وبين قوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ؛ فهما معنيان مستقلان .

فالقول قول مجاهد (٣)، وهو قول أئمة التفسير ولا تحتمل العربية غيره إلا على استكراه (١).

قال جرير (٥) يمدح عمر بن عبد العزيز:

أمسير المؤمنين على صراط إذا اعسوج الموارد مستقيم

وقد قال تعالى: ﴿ مَن يَشَا الله يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَا يَجْعَلَهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، وإذا كان الله تعالى هو الذي جعل رسله عليهم الصلاة والسلام وأتباعهم على الصراط المستقيم في أقوالهم وأفعالهم ؛ فهو سبحانه أحق أن يكون على صراط مستقيم في قوله وفعله، وإن كان صراط الرسل وأتباعهم هو موافقة أمره ؛ فصراطه الذي هو سبحانه عليه هو ما يقتضيه وأتباعهم هو موافقة أمره ؛ فصراطه الذي هو سبحانه عليه هو ما يقتضيه

<sup>(</sup>١) انظر: ( تفسير القرآن العظيم ) (٢/ ٤٥٠) .

<sup>(</sup>٢) في (أ): (شعيب)، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٤) انظر: ( معاني القرآن ) (٣/ ٣٥٩)، و ( إعراب القرآن ) للنحاس (٢/ ٢٨٨) .

<sup>(</sup>٥) وهو في ( ديوانه ) (١/ ٢١٨) .

حمده وكماله ومجده من قول الحق وفعله، وبالله التوفيق.

### فصـــل

وفي الآية قول ثان مثل الآية الأولى سواء، أنه مثل ضربه الله للمؤمن والكافر، وقد تقدم ما في معنى هذا القول، والله الموفق.

### فصل

# (مثل المعرضين عن كلام الله)

شبههم في إعراضهم ونفورهم عن القرآن بحمر (۱) رأت الأسد والرماة (۲) ففرت منه، وهذا من بديع التمثيل ؛ فإن القوم من جهلهم بها بعث الله سبحانه رسوله عَلَيْكُ كالحمر فهي لا تعقل شيئًا، فإذا سمعت صوت الأسد أو الرامي نفرت منه أشد النفور، وهذا غاية الذم لهؤلاء ؛ فإنهم نفروا عن الهدى الذي فيه سعادتهم وحياتهم كنفور الحمر عها يهلكها ويعقرها، وتحت المستنفرة معنى أبلغ من النافرة ؛ فإنها لشدة نفورها قد

<sup>(</sup>١) الحمر: النَّتَقُ، والحمار: النَّهاقُ، من ذوات الأربع، أهليًّا كان أو وحشيًّا، وجمعه: أَحْمِرَة، وَمُحُمر، وَحَمِير، ومُحُور، ومُحرات جمع الجمع، والأنثى حمارة .

انظر: (لسان العرب) مادة (حمر).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام القرطبي عله:

لا كان هؤلاء الكفار في فرارهم من محمد ﷺ ﴿ حُمُرٌ مُّستَنفِرَةٌ ﴿ فَمُرَّ مُّستَنفِرَةٌ ﴿ فَرَتْ مِن فَسْوَرَةٍ ﴾،
 أي: نفرت وهربت من ﴿ فَسُورَةٍ ﴾، أي: من رُماة يرمونها »، ( الجامع لأحكام القرآن )
 (١٢/ ٣٩٩-٤٠).

استنفر بعضها بعضًا وحضَّه على النفور، فإن في الاستفعال من الطلب قدرًا زائدًا على الفعل المجرد، فكأنها [تواصت] (١) بالنفور وتواطأت عليه، ومن قرأها بفتح الفاء فالمعنى: أن القسورة استنفرها وحملها على النفور ببأسه وشدته (٢).

### فصل

# (مثل حامل الكتاب ولم يقم به كمثل الحمار)

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمْثَلِ ٱلْجِمَارِ يَحْمِلُ ٱسْفَارًا بِنْسَ مَثُلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِعَاينَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمِ ٱللَّيْنِ كَذَبُواْ بِعَاينَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمِ الْطَلِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٥]، فقاس سبحانه من حمَّله كتابه ليؤمن به ويتدبره ويعمل به ويدعو إليه ثم خالف ذلك، ولم يحمله إلا على ظهر قلب [فيعمل به ويدعو إليه ثم خالف ذلك، ولم يحمله إلا على ظهر قلب [فقرأته] (٣) بغير تدبر ولا تفهم ولا اتباع له ولا تحكيم له وعمل بموجبه كحمار على ظهره زاملة أسفار لا يدري ما فيها، وحظه منها حملها على ظهره ليس إلّا (١٠) ؛ فحظه من كتاب الله كحظ هذا الحار/ من الكتب التي على ظهره .

فهذا المثل وإن كان قد ضُرِبَ لليهود فهو متناول من حيث المعنى لمن حمل القرآن فترك العمل به ولم يؤد حقه ولم يرعه حق رعايته (٥).

<sup>(</sup>١) في (ب) (تواصف) وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٢) انظر: ( معاني القرآن ) (٣/ ٢٠٦)، و ( تفسير النسفي ) (٤/ ٣١٢) .

<sup>(</sup>٣) في (أ) و (ب): ( فقرأبه )، وما أثبتناه من (ط).

<sup>(</sup>٤) بياض في (أ) .

<sup>(</sup>٥) انظر ( الجمان ) (٣١٢).

## فصل

# (مثل العالم الذي لاط بالأرض)

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبْعَهُ ٱلشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَةُ وَأَتَبْعَهُ ٱلشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَةُ وَأَنْهُ لَكُمْ لِللّهِ وَلَا شِئْنَا لَلْكَ الْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَنَهُ فَمَنْ لَهُ مُكَلّهُ كَمْثُلِ ٱلْكَلْمِ اللّهِ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُ لُوا بِنَايَئِنا فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَيْهِ يَلْهُمْ يَتَفَكُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٥-١٧٦].

فشبه سبحانه من آتاه كتابه وعلمه العلم الذي منعه غيره فترك العمل به واتبع هواه وآثر سخط الله على رضاه ودنياه على آخرته والمخلوق على الخالق بالكلب الذي هو من أخبث الحيوانات وأوضعها قدرًا وأخبثها نفسًا، وهمته لا تتعدى بطنه وأشدها شرهًا وحرصًا، ومن حرصه أنه لا يمشي إلا وخطمه في الأرض يتشمم ويتروح حرصًا وشرهًا، ولا يزال يشم دبره دون سائر أجزائه، وإذا رميت له بحجر رجع إليه ليعضه من فرط نهمته (۱) وهو من أمهن الحيوانات وأحملها للهوان وأرضاها بالدنايا، والجيف القذرة المروحة (۱) أحب إليه من اللحم الطري، والعذرة (۱) أحب إليه من الحلوى، وإذا ظفر بميتة تكفي مائة كلب لم يدع كلبًا يتناول معه منه شيء إلا هرً عليه (۱) وقهره لحرصه وبخله وشرهه، ومن عجيب أمره وحرصه أنه عليه (۱) وقهره لحرصه وبخله وشركه، ومن عجيب أمره وحرصه أنه الأرأى ذا هيئة رثة وثياب دنية وحال رُؤية نبحه وحمل عليه كأنه يتصور

<sup>(</sup>١) أي: شدة شهوته، ورغبته في الطعام .

<sup>(</sup>٢) أروح الشيء: أنتن .

<sup>(</sup>٣) العذرة: الغائط وفي النسخة (ب) (المقذرة).

<sup>(</sup>٤) هر عليه: نبح عليه وكشر عن أنيابه .

مشاركته له ومنازعته في قوته، وإذا رأى ذا هيئة حسنة وثياب جميلة ورئاسة وضع له خطمه بالأرض وخضع له ولم يرفع إليه رأسه.

# (تشبيه الذين لا يعملون بعلمهم بالكلب)

وفي تشبيه من آثر الدنيا وعاجلها على الله والدار الآخرة مع وفور علمه بالكلب في حال لهثه سرٌّ بديع (۱)، وهو أن هذا الذي حاله ما ذكره الله تعالى من انسلاخه من آياته واتباعه هواه إنها كان لشدة لهفه على الدنيا لانقطاع قلبه عن الله تعالى والدار الآخرة فهو شديد اللهف عليها، ولهفه نظير لهف الكلب الدائم في حال إزعاجه وتركه، واللهف واللهث شقيقان وأخوان في اللفظ والمعنى، قال ابن جريج: « الكلب منقطع الفؤاد لا فؤاد له،

# (١) قال الإمام الطبري علمه:

« فمثل هذا الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها، مثلُ الكلب الذي يلهث، طردْته أو تركته . ثم اختلف أهل التأويل في السبب الذي من أجله جَعَل الله مثله كمثل الكلب .

فقال بعضهم: مثَّله به في اللهث ؛ لتركه العمل بكتاب الله وآياته التي آتاها إياه، وإعراضه عن مواعظ الله التي فيها إعراض من لم يؤته الله شيئًا من ذلك، فقال جل ثناؤه فيه: إذْ كان سواء أمرُه، وُعِظَ بآيات الله التي آتاها إياه أو لم يوعظ، في أنه لا يتَّعظ بها، ولا يترك الكفر به ؛ فمثله مثل الكلب الذي سواءٌ أمره في لهثه، طرد أو لم يطرد، إذ كان لا يتركُ اللهث بحال .

وقال آخرون: إنها مثّله جل ثناؤه بالكلب ؛ لأنه كان يلهث كما يلهثُ الكلب.

وأولى التأويلين في ذلك بالصواب، تأويلُ من قال: إنها هو مثلٌ لتركه العمل بآيات الله التي آتاها إياه، وأنّ معناه: سواء وعظ أو لم يوعظ، في أنه لا يترك ما هو عليه من خلافه أمر ربّه، كها سواءٌ حمل على الكلب وطُرد أو ترك فلم يطرد، في أنه لا يدَع اللهث في كلتا حالتيه .

وإنها قلنا ذلك أولى القولينَ بالصواب؛ لدلالة قُوله تعالى: ﴿ ذَّالِكَ مَثَـُلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَشِنَا ﴾، فجعل ذلك مثلَ المكذِّبين بآياته .

وقد علمنا أن اللَّهَاث ليس في خِلقة كل مكذّب كُتب عليه ترك الإنابة من تكذيبه بآيات الله، وأن ذلك إنها هو مثل ضربه الله لهم، فكان معلومًا بذلك أنه للذي وصف الله صفته في هذه الآية، كها هو لسائر المكذبين بآيات الله مثلٌ » (جامع البيان) (٩/ ١٣٨ - ١٣٩).

﴿ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكُهُ يَلْهَث ﴾ (١) ؛ فهو مثل الذي يترك الهدى لا فؤاد له إنها فؤاده ينقطع » .

قلت: مراده بانقطاع فؤاده أنه ليس له فؤاد يحمله على الصبر وترك اللهث، وهكذا الذي انسلخ من آيات الله لم يبق معه فؤاد يحمله على الصبر عن الدنيا وترك اللهف عليها ؛ فهذا يلهف على الدنيا من قلة صبره عليها وهذا يلهث من قلة صبره على الماء، فالكلب من أقل الحيوانات صبرًا عن الماء، وإذا عطش أكل الثرى من العطش، وإن كان [ فيه ] (٢) صبر عن الجوع، وعلى كل حال فهو من أشد الحيوانات لهثًا/ يلهث قائمًا وقاعدًا وماشيًا وواقفًا ؛ ذلك لشدة حرصه، فحرارة الحرص في كبده توجب له دوام اللهث، فهكذا مشبهه ؟ شدة حرارة الشهوة في قلبه توجب له دوام اللهث، فإن حملت عليه بالموعظة والنصيحة فهو يلهث، وإن تركته ولم تعظه فهو يلهف .

قال مجاهد: « وذلك مثال الذي [ أوتي ] (٣) الكتاب ولم يعمل به » (٤) . وقال ابن عباس: « إن تحمل عليه الكلمة لم يحملها وإن تركته لم يهتد إلى

وقال ابن عباس: « إِلْ تَحْمَلُ عَلَيْهُ الْكُلَمَهُ لَمْ يُحْمَلُهُ أَوْلُ تُرَكَّتُهُ لَمْ يَهْتُدُ إِلَّهِ الخير، كالكلب إن كان رابضًا لهث وإن طرد لهث » (٥٠).

<sup>(</sup>۱) عند الطبري في المطبوع: «قال ابن جريج: الكلب منقطع الفؤاد، لا فؤاد له، إن حملت عليه يلهث، أو تتركه يلهث، قال: مثل الذي يترك الهدى لا فؤاد له، إنها فؤاده منقطع » (جامع البيان) (۹/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ط).

<sup>(</sup>٣) عند الطبري (يقرأ).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (٩/ ١٣٨)، وانظر: ( تفسير مجاهد ) (١/ ٢٥١)، و ( معالم التنزيل ) (٢/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٥) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (١٣٨/٩)، بإسناد ضعيف، من طريق علي بن ابي طلحة، عن ابن عباس هينه ، وتقدم الكلام على هذا الإسناد .

وقال الحسن: « وهو المنافق ؛ لا يثبت على الحق، دُعي أو لم يُدع، وعظ أم لم يوعظ ؛ كالكلب يلهث طُرد أو تُرك » (١).

وقال عطاء: « ينبح إن حملت عليه أو لم تحمل [عليه] (٢) » (٣).

وقال أبو محمد بن قتيبة: «كل شيء يلهث إنها يلهث من إعياء أو عطش إلا الكلب ؛ فإنه يلهث في حال الكلال أو حال الراحة، وحال الصحة وحال المرض والعطش ؛ فضربه الله مثلا لمن كذب بآياته » (٤) .

وقال ابن عطية: « [ إن وعظته ] (٥) فهو ضال (٢)، وإن تركته فهو ضال ؟ كالكلب إن طردته لهث، وإن تركته على حاله لهث » .

ونظيره قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمُ ۚ سَوَآهُ عَلَيْكُورُ الْمُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمُ ۚ سَوَآهُ عَلَيْكُورُ أَدَعُوتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُدُ صَامِتُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٣].

وتأمل ما في هذا المثل من الحكم والمعنى .

قمنها قوله: ﴿ ءَاتَيْنَكُ ءَايَئِنَا ﴾، فأخبر سبحانه وتعالى أنه هو الذي آتاه آياته ؛ فإنها نعمة، والله هو الذي أنعم بها عليه فأضافها إلى نفسه .

ثم قال: ﴿ فَأَنسَلَخَ مِنْهَا ﴾، أي: خرج منها كما تنسلخ الحية من جلدها، وفارقها فراق الجلد ينسلخ عن اللحم، ولم يقل: فسلخناه منها ؛ لأنه هو

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر: (الكشف والبيان) (١٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر: ( تأويل مشكل القرآن ) (٣٦٥) و(الجامع لأحكام القرآن) (٧/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٥) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب) «فهو ضال كالكلب إن طردته لهث، وإن تركته على حاله لهث، ونظيره قوله ...»

الذي تسبب إلى انسلاخه منها باتباع هواه .

ومنها قوله سبحانه: ﴿ فَأَتَبَعَهُ ٱلشَّيْطِنُ ﴾، أي: لحقه وأدركه كما قال تعالى في قوم فرعون: ﴿ فَأَتَبَعُوهُم مُشْرِقِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٠]، فكان محفوظًا محروسًا بآيات الله محمي الجانب بها من الشيطان، لا يُنال منه شيئًا إلا على غرة وخطفة، فلما انسلخ من آيات الله ظفر به الشيطان ظفر الأسد بفريسته، فكان من العاملين بخلاف علمهم الذين يعرفون الحق ويعملون بخلافه كعلماء السوء.

ومنها أنه سبحانه قال: ﴿ وَلَوْ شِنْنَالَرَفَعَنَهُ بِهَا ﴾، فأخبر سبحانه أن الرفعة عنده ليست بمجرد العلم ؛ [ فإن هذا كان من العلماء ] (١)، وإنها هي باتباع الحق وإيثاره وقصد مرضاة الله تعالى ؛ فإن هذا كان من أعلم أهل زمانه ولم يرفعه الله بعلمه ولم ينفعه به، فنعوذ بالله من علم لا ينفع (١).

وأخبر سبحانه أنه هو الذي يرفع عبده إذا شاء بها آتاه الله من العلم، وإن لم يرفعه الله فهو موضوع لا يرفع أحد به رأسًا؛ فإن الخافض الرافع الله سبحانه خفضه ولم يرفعه.

والمعنى: ولو شئنا فضلناه وشرفناه ورفعنا قدره ومنزلته بالآيات التي آتيناه، قال ابن عباس هيئنك: « ولو شئنا لرفعناه بعلمه بها » (٣).

<sup>(</sup>١) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٢) انظر: ( جامع البيان ) (٩/ ١٢٧)، و ( معالم التنزيل ) (٢/ ٣١٥) .

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٩/ ١٣٦)، والبغوي (٢/ ٣١٥)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ كما في ( الدر المنثور ) (٣/ ٢٦٧) ، عن ابن جريج، عن ابن عباس عبيضه .

وهذا إسناد ضعيف منقطع.

وقالت طائفة (١): الضمير في قوله ﴿ لَرَفَعَنَهُ ﴾ عائد على الكفر، والمعنى / : (٧/ ولو شئنا لرفعناه عن الكفر بها معه من آياتنا .

قال مجاهد وعطاء: « لرفعنا عنه الكفر بالإيمان وعصمناه » (٢)، وهذا المعنى حق والأول مراد الآية، وهذا من لوازم المراد.

وقد تقدم أنَّ السلف كثيرًا ما ينبهون على لازم معنى الآية فيظن الظانُّ أن ذلك هو المراد منها، وقوله: ﴿ وَلَكِنَّهُ وَأَخَلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾، قال سعيد بن جبير: « ركن إلى الأرض » (٣).

وقال مجاهد: « سكن » (٤).

وقال مقاتل: « رضي بالدنيا » (°).

قال الطبري عطة:

﴿ وأولى الأقوال في تأويل ذلك بالصواب أن يقال: إن الله عمّ الخبر بقوله: ﴿ وَلَوْ شِنْنَالَرَفَعَنَهُ عِهَا ﴾، أنه لو شاء رفعه بآياته التي آتاه إياها، والرفع يَعمُّ معاني كثيرة ؛ منها: الرفع في المنزلة عنده، ومنها: الرفع في الذكر الجميل والثناء الرفيع . وجائزٌ أن يكون الله عنى كلَّ ذلك: أنه لو شاء لرفعه فأعطاه كل ذلك، بتوفيقه للعمل بآياته التي كان آتاها إياه .

وإذ كان ذلك جائزًا ؛ فالصواب من القول فيه أن لا يخصُّ منه شيء، إذ كان لا دلالة على خصوصه من خبر ولا عقل » .

- (٣) أخرجه الطبريّ (٩/١٣٧)، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم كما في ( الدر المنثور ) (٣/٢٦٧).
- (٤) أخرجه الطبري (٩/ ١٣٧)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ، كما في ( الدر المنثور ) (٣/ ٢٧٦) .
- (٥) في ( تفسيره )، وانظر كذلك: ( البرهان ) للزركشي (٢/ ١٥٨)، و ( غرائب القرآن )
   (٩/ ٨٥).

<sup>(</sup>١) انظر: (زاد المسير) (٣/ ٢٩٠)، و (روح المعاني) (٣/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٩/ ١٣٦).

وقال أبو عبيدة: « لزمها وأبطأ، والمخلد من الرجال هو الذي تبطئ مشيته، ومن الدواب الذي تبقى ثناياه إلى أن تخرج رباعيته » (١).

وقال الزجاج: « خلد وأخلد واحد، وأصله من الخلود: وهو الدوام والبقاء؛ يقال: فلان أخلد [ ولاذ ] (٢) بالمكان: إذا أقام به » (٣).

قال مالك بن نويرة:

بأبناء حي من قبائل مالك وعمرو بن يربوع أقاموا وأخلدوا (١)

قلت: ومنه قوله تعالى: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ مُّخَلَدُونَ ﴾ [الواقعة: ١٧]، أي: قد خُلقوا للبقاء لذلك لا يتغيرون ولا يكبرون، وهم على سن واحد أبدًا (٥)، وقيل: المقرَّطون في آذانهم والمسوَّرون في أيديهم (١)، وأصحاب هذا القول فسروا اللفظ ببعض لوازمه وذلك إشارة إلى التخليد على ذلك السن فلا ينافي القولين.

وقوله: ﴿ وَأَتَّبَّعَ هَوَنَّهُ ﴾ .

قال الكلبي: « اتبع مسافل الأمور وترك معاليها » (٧٠).

وقال أبو روق: « اختار الدنيا على الآخرة » (^).

<sup>(</sup>١) انظر: ( مجاز القرآن ) (٩/ ٨٥) .

<sup>(</sup>٢) ليست في (أ)، وفي (ط): ( فلان ) .

<sup>(</sup>٣) انظر: ( معاني القرآن ) له، وكذلك: ( زاد المسير ) (٣/ ٢٩٠) .

<sup>(</sup>٤) ( جامع البيان ) (٩/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: (زاد المسير) (٨/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) انظر (الكشف والبيان) (١٣١).

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق.

وقال عطاء: « أراد الدنيا وأطاع شيطانه » (١).

وقال ابن زيد: « كان هواه مع القوم » (٢)، يعني: الذين حاربوا موسى عليه الصلاة والسلام وقومه .

وقال يهان: « اتبع امرأته ؛ لأنها هي التي حملته على ما فعله » (٣) .

فإن قيل: الاستدراك بـ (لكن) يقتضي أن يثبت بعدها نفي ما قبلها أو ينفي ما أثبت كها تقول: لو شئت لأعطيته لكنّي لم أعطه، ولو شئت (لما فعلت كذا) (أ) لكني فعلته ؛ فالاستدراك يقتضي: ( ﴿ وَلَوَشِئْنَالَرَفَعْنَهُ مِهَا ﴾ ولكنّا لم نشأ)، أو (فلم نرفع [ ﴿ وَلَكِكنَّهُ وَأَخَلَدَ ﴾ ] (٥) ؛ فكيف استدرك بقوله: ﴿ وَلَكِكنَّهُ وَأَخَلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَلَوَشِئْنَا لَمُ فَنَهُ مِهَا ﴾ ؟

قيل: هذا من الكلام الملحوظ فيه المعنى المعدول فيه عن مراعاة الألفاظ إلى المعاني، وذلك أن مضمون قوله: ﴿ وَلَوَ شِنْكَالَرَفَعْنَهُ بِهَا ﴾ أنه لم يتعاط الأسباب التي تقتضي رفعه بالآيات من إيثار الله ومرضاته على هواه، ولكنه آثر الدنيا وأخلد إلى الأرض واتبع هواه.

وقال الزمخشري <sup>(١)</sup>: « المعنى: ولو لزم آياتنا لرفعناه بها ؛ فذكر المشيئة

<sup>(</sup>١) (معالم التنزيل) (٢/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) ( جامع البيان ) (١٣٨/٩)، و ( معالم التنزيل ) للبغوي (٢/ ٣١٥)، ووقع في (ط): ( ابن دُريد )، وهذا تصحيف بيّن .

<sup>(</sup>٣) (زاد المسير) (٣/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ب).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٦) (الكشاف) (٢/ ١٣١).

والمراد ما هي تابعة له ومسببة عنه » .

[كأنه قيل: ولو لزمها لرفعناه بها] (١).

قال: « ألا ترى إلى قوله: ﴿ وَلَكِكَنَّهُۥ أَخَلَدَ ﴾ فاستدرك المشيئة بإخلاده الذي هو فعله فوجب أن تكون ﴿ وَلَوْشِئْنَا ﴾ في معنى ما هو فعله، ولو كان الكلام على ظاهره لوجب أن يقال: ( ولو شئنا لرفعناه ولكنَّا لم نشأ ) ».

فهذا منه شنشنة نعرفها من قَدَرِيِّ نافِ للمشيئة العامة مبعدٌ للنجعة في جعل كلام الله معتزليًّا قدريًّا ؟ فأين قوله: ﴿ وَلَوْشِتْنَا ﴾ من قوله: ﴿ ولو لزمها ﴾ ؟

ثم إذا كان/ الملزوم لها [ موقوعًا ] (٢) على مشيئة الله، وهو الحق، بطل (١/٨) أصله.

وقوله إن مشيئة الله تابعة للزومه [ الآيات من أفسد الكلام وأبطله ؛ بل لزومه ] (٣) لآياته تابعة لمشيئة الله ﷺ، فمشيئة الله سبحانه متبوعة لا تابعة .

وقال: وسبب لا مسبب وموجب مقتضي لا مقتضى، فها شاء الله وجب وجوده وما لم يشأ امتنع وجوده .

<sup>(</sup>١) زيادة من (ط) وليست في (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ص) و (ط): (موقوفًا).

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (ص) و (ب).

### فصلل

# (مثل الغيبة مثل تمزيق الجسد)

ومنها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثْرٌ وَلَا جَسَسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَالْقَوْاْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١٢].

وهذا من أحسن القياس التمثيلي (١) ؛ فإنه شبه تمزيق عرض الأخ بتمزيق لحمه، ولما كان المغتاب يمزق عرض أخيه في غيبته كان بمنزلة من يقطع لحمه في حال غيبة روحه عنه بالموت .

لًا كان المغتاب عاجزًا عن دفعه بنفسه بكونه غائبًا عن ذمّه كان بمنزلة الميت الذي يقطع لحمه ولا يستطيع أن يدفع عن نفسه .

ولما كان مقتضى الأخوة التراحم (والتواصل) (٢) والتناصر فعلق عليها المغتاب ضد مقتضاها من الذم والعيب والطعن كان ذلك نظير تقطيعه لحم أخيه والأخوة تقتضي حفظه وصيانته والذب عنه، ولما كان المغتاب [متمتعًا بعرض أخيه ] (٣) متفكها بغيبته وذمه متحليًا بذلك شبّه بأكل لحم أخيه بعد تقطيعه، ولما كان المغتاب محبًّا لذلك معجبًا به شُبه بمن يجب أكل لحم أخيه ميتًا ومحبته لذلك قدر زائد على مجرد أكله كما أن أكله قدر زائد على تمزيقه .

فتأمل هذا التشبيه و التمثيل وحسن موقعه و مطابقة المعقول فيه للمحسوس و تأمل أخباره عنهم بكراهة أكل لحم الأخ ميتًا، ووصفهم بذلك في آخر الآية

<sup>(</sup>١) انظر: (الكشاف) (٣/ ٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ب)

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ط) وليست في (ب).

والإنكار عليهم في أولها أن يجب أحدهم ذلك، فكما أن هذا مكروه في طباعهم فكيف يحبون ما هو مثله ونظيره ؛ فاحتج عليهم بها كرهوه على ما أحبوه، وشبه لهم ما يحبونه بها هو أكره شيء إليهم وهم أشد شيء نفرة عنه ؛ فلهذا يوجب العقل والفطرة والحكمة أن يكونوا أشد شيء نفرة عها هو نظيره ومشبهه، وبالله التوفيق.

### فصل

# (مثل أعمال الذين كفروا كالرماد)

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادٍ أَشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيعُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءً ذَالِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ الْبَعِيدُ ﴾ [الرعد: ١٨].

فشبه تعالى أعمال الكفار في بطلانها وعدم الانتفاع بها برماد مرت عليه ريح شديدة في يوم عاصف (۱) فشبه سبحانه أعمالهم في حُبُوطها وذهابها باطلا (كالهباء)(۲) المنثور لكونها/ على غير أساس من الإيمان والإحسان، وكونها (۸/ بلغير الله ﷺ وعلى غير أمره برماد طيرته الريح العاصف ؛ فلا يقدر صاحبه على شيء منه وقت شدة حاجته إليه، فلذلك ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمّا كَسَبُوا عَلَى شَيء ؛ فلا يرون لها شيء ﴾ لا يقدرون يوم القيامة مما كسبوا من أعمالهم على شيء ؛ فلا يرون لها أثرًا من ثواب ولا فائدة نافعة، فإن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا لوجهه موافقًا لشرعه.

والأعمال أربعة: فواحد مقبول، وثلاثة مردودة ؛ فالمقبول: الخالص

<sup>(</sup>١) انظر: (الكشاف) (٢/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب) (كالرماد).

الصواب، فالخالص أن يكون لله لا لغيره، والصواب أن يكون مما شرعه على لسان رسوله على الله المرادودة: ما خالف ذلك .

وفي تشبيهها بالرماد سرٌّ بديع، وذلك للتشابه الذي بين أعالهم وبين الرماد في إحراق النار وإذهابها لأصل هذا وهذا، فكانت الأعمال التي لغير الله على أصحابها وينشئ الله على أصحابها وينشئ الله سبحانه لهم من أعالهم الباطلة نارًا وعذابًا كما ينشئ لأهل الأعمال الموافقة لأمره التي هي خالصة لوجهه من أعمالهم نعياً وروحًا ؛ فأثرت النّار في أعمال أولئك حتى جعلتها رمادًا، فهم وما يعبدون من دون الله وقود النار (۱).

## فصل

# (مثل الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة)

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ۞ تُوْقِيَ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ مُ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٢٤-٢٥].

فشبه سبحانه الكلمة الطيبة بالشجرة الطيبة ؛ لأن الكلمة الطيبة تثمر العمل الصالح والشجرة الطيبة تثمر الثمر النافع .

وهذا ظاهر على قول جمهور المفسرين الذين يقولون: « الكلمة الطيبة هي: شهادة أن لا إله إلا الله » (٢) ؛ فإنها تثمر جميع الأعمال الصالحة الظاهرة والباطنة، فكل عمل صالح مرضي لله كال ثمرة هذه الكلمة .

<sup>(</sup>١) انظر: ( جامع البيان ) (١٣/ ١٩٦)، و ( معالم التنزيل ) (٤/ ٣٧) .

<sup>(</sup>٢) تقدم الكلام عليها .

وفي تفسير علي بن أبي طلحة عن ابن عباس عضف، قال: [ ﴿ كُلِمَةُ طَيِّبَةٍ ﴾ وهو المؤمن ] (١)، طَيِّبَةً ﴾ شهادة أن لا إله إلا الله، ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ وهو المؤمن ] (١)، ﴿ أَصْلُهَا ثَابِتُ ﴾ قول: لا إله إلا الله في قلب المؤمن، ﴿ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ يقول: يرفع بها عمل المؤمن إلى السهاء » (١).

وقال الربيع بن أنس: « كلمة طيبة هذا مثل الإيهان، والإيهان الشجرة الطيبة، وأصلها الثابت الذي لا يزول الإخلاص فيه، وفرعه في السهاء خشية الله » (٣).

والتشبيه على هذا القول أصح وأظهر وأحسن؛ فإنه سبحانه شبه شجرة التوحيد في القلب بالشجرة الطيبة الثابتة الأصل الباسقة الفرع في السهاء علوًّا، التي لا/ تزال تؤتي ثمرتها كل حين.

وإذا تأملت هذا التشبيه رأيته مطابقًا لشجرة التوحيد الثابتة الراسخة في القلب التي فروعها من الأعمال الصالحة صاعدة إلى السماء.

ولا تزال هذه الشجرة تثمر الأعمال الصالحة كل وقت بحسب ثباتها في القلب ومحبة القلب لها وإخلاصه فيها ومعرفته بحقيقتها وقيامه بحقها ومراعاتها حق رعايتها ؟ فمن رسخت هذه الكلمة في قلبه بحقيقتها التي هي حقيقتها واتصف قلبه بها وانصبغ بها بصبغة الله التي لا أحسن صبغة منها، فيعرف حقيقة الهيئة التي يثبتها قلبه لله ويشهد بها لسانه وتصدقها

(1/4)

<sup>(</sup>١) ما بين قوسين ساقط من (ص).

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف:

أخرجه الطبري (٢٠٣/١٣)، تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٢٠٣/١٣).

جوارحه، ونفى تلك الحقيقة ولوازمها عن كل ما سوى الله على وواطأ قلبه لسانه في هذا النفي والإثبات وانقادت جوارحه لمن شهد له بالوحدانية، طائعة سالكة سبل ربّه ذللًا غير ناكبة عنها ولا باغية سواها بدلًا، كما لا ريبتغي القلب) (۱) سوى معبوده الحق بدلًا ؛ فلا ريب أن هذه الكلمة من هذا القلب على هذا اللسان لا تزال تؤتي ثمرتها من العمل الصالح الصاعد إلى [ الله كل وقت ؛ فهذه الكلمة هي التي رفعت هذا العمل الصالح إلى (۱) الرب تعالى وهذه الكلمة الطيبة تثمر كثيرًا طيبًا كلما يقارنه عمل صالح ؛ فيرفع العمل الصالح الكلم الطيب كما قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكِلُمُ الطّيبُ وَالْعَمَلُ الصّالِح الكلم الطيب كما قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكِلُمُ الطّيبُ واللّه عمل الصالح عمل الصالح الكلم الطيب، وأخبر أن الكلمة الطيبة تثمر لقائلها كل وقت عملا يرفع الكلم الطيب، وأخبر أن الكلمة الطيبة تثمر لقائلها كل وقت عملا عرفع الكل وقت .

والمقصود أن كلمة التوحيد إذا شهد المؤمن بها عارفًا بمعناها وحقيقتها نفيًا وإثباتًا متصفًا بموجبها قائمًا قلبه ولسانه وجوارحه بشهادته ؛ فهذه الكلمة [ هي التي رفعت هذا العمل ] (٣) من هذا الشاهد أصلها ثبات راسخ في قلبه وفروعها متصلة بالسهاء، وهي مخرجة لثمرتها كل وقت .

ومن السلف من قال: إن الشجرة الطيبة هي النخلة (١)، ويدل عليه عديث ابن عمر الصحيح (٥).

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب) (لا ينبغي سوى معبوده) .

<sup>(</sup>٢) ما بين قوسين ساقط من (ص).

<sup>(</sup>٣) ما بين قوسين زيادة من (ط) .

<sup>(</sup>٤) انظر (جامع البيان) (١٣/ ٢٠٤)، و(معالم التنزيل) (٤/ ٤٠) و(زاد المسير) (٤/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح: خرجناه من قبل.

ومنهم من قال: هي المؤمن نفسه، كما قال محمد بن سعد: حدثني أبي، حدثني عمي، حدثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس، قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةُ طَيِّبَةُ كَشَكَرَ وَطَيِّبَةٍ ﴾؛ يعني بالشجرة الطيبة المؤمن، ويعني بالأصل الثابت في الأرض والفرع في السماء يكون المؤمن يعمل في الأرض ويتكلم فيبلغ قوله وعمله السماء وهو في الأرض (1).

وقال عطية العوفي في: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةَ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾، قال: « ذلك/ مثل المؤمن ؛ لا يزال يخرج منه كلام طيب وعمل صالح يصعد (٩/ب) إلى الله » (٢).

وقال الربيع بن أنس: ﴿ أَصَّلُهَا ثَابِتُ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكُمَآءِ ﴾ قال: « ذلك المؤمن ؛ ضرب مثله في الإخلاص لله وحده وعبادته وحده لا شريك له، قال: ﴿ أَصَّلُهَا ثَابِتُ ﴾ أصلها ثابت، قال: أصل عمله ثابت في الأرض، ﴿ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكُمَآءِ ﴾ قال: ذكره في السهاء » (٣)، ولا اختلاف بين القولين.

فالمقصود بالمثل المؤمن والنخلة مشبهة به، وهو مشبه بها، وإذا كانت النخلة شجرة طيبة فالمؤمن المشبه بها أولى أن يكون كذلك، ومن قال من السلف إنها شجرة في الجنة (٤) ؛ فالنخلة من أشرف أشجار الجنة .

وفي هذا المثل من الأسرار والعلوم والمعارف ما يليق به ويقتضيه علم الذي تكلم به سبحانه وحكمته .

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف: تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: ( زاد المسير ) (٤/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٤) انظر (معالم التنزيل) (٤/ ٤٠).

فمن ذلك أن الشجرة لابد لها من عروق [ وساق وفروع ] (۱) وورق وثمر، فكذلك شجرة الإيهان والإسلام ليطابق المشبه المشبه به ؛ فعروقها العلم والمعرفة واليقين، وساقها الإخلاص، وفروعها الأعهال، وثمرتها ما توجبه الأعهال الصالحة من الآثار الحميدة والصفات الممدوحة والأخلاق الزكية والسمت الصالح والهدى [ والدل ] (۱) المرضي ؛ فيستدل على غرس هذه الشجرة في القلب وثبوتها فيه بهذه الأمور، فإذا كان العلم صحيحًا مطابقًا لمعلومه الذي أنزل الله كتابه به، والاعتقاد مطابقًا لما أخبر به عن نفسه وأخبرت به عنه رسله صلوات الله وسلامه عليهم، والإخلاص قائم في القلب، والأعهال موافقة للأمر، والهدى والدلّ والسمت مشابه لهذه الأصول مناسب لها ؛ علم أن شجرة الإيهان في القلب أصلها ثابت وفرعها في السهاء، وإذا كان الأمر بالعكس علم أن القائم بالقلب إنها هو الشجرة الخبيثة التي ﴿ اَجْتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ﴾ .

ومنها أن الشجرة لا تبقى حية إلا بهادة تسقيها وتنميها، فإذا انقطع عنها السقي أوشك أن تيبس ؛ فهكذا شجرة الإسلام في القلب إن لم يتعاهدها صاحبها بسقيها كل وقت بالعمل النافع والعمل الصالح والعود بالتذكر على التفكر والتفكر على التذكر وإلا أوشك أن تيبس، وفي مسند الإمام أحمد من حديث أبي هريرة والنف ، قال: قال رسول الله عَمَالُهُ: «إنّ الإيمان يَخْلُق في القلب كَما يَخْلُق الثوب ؛ فَجَدّدوا إيمانكم » (٣).

<sup>(</sup>١) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٢) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٣) أما ما أخرجه أحمد عن أي هريرة هين ؛ فهو بلفظ:

قال رسول اله عَنْ : « جددوا إينانكم »، قيل: يا رسول الله، وكيف نجدد إيهاننا ؟ قال: « أكثروا من قول: ( لا إله إلا الله ) »، وهذا حديث ضعيف .

وبالجملة ؛ فالغرس إن لم يتعاهده صاحبه أوشك أن يهلك، ومن هنا يعلم شدة حاجة العباد إلى ما أمر الله به من العبادات على تعاقب الأوقات وعظيم رحمته وتمام نعمته وإحسانه إلى عباده بأن وضعها عليهم وجعلها مادة لسقي غراس التوحيد الذي غرسه في قلوبهم .

ومنها: أن الغرس والزرع النافع قد أجرى الله سبحانه العادة أنه لابد أن يخالطه دغل ونبت غريب ليس من جنسه، فإن تعاهده ربه ونقاه وقلمه كمل الغرس والزرع واستوى وتمَّ نباته/ وكان أوفر لثمرته وأطيب وأزكى . (١٠/ أ

وإن تركه أوشك أن يغلب على الغرس والزرع ويكون الحكم له أو يضعف الأصل ويجعل الثمرة ذميمة ناقصة بحسب كثرته وقلته، ومن لم

<sup>=</sup> أخرجه أحمد (٢/ ٣٥٩)، وعبد بن حميد في ( مسنده ) (١٤٢٤)، والبزار (٦٦٤ - كشف الأستار)، والحاكم في ( المستدرك ) (٢/ ٢٥٦)، وأبو نعيم في ( حلية الأولياء ) (٢/ ٣٥٧)، من طرق عن أبي داود الطيالسي، حدثنا صدقة بن موسى السلمي، حدثنا محمد بن واسع، عن سُمير بن نهار، عن أبي هريرة .. به .

وهذا إسناد ضعيف:

صدقة: ليس بالقوي، كما قال أبو حاتم الرازي.

وسُمير: قال عنه الذهبي: ضعفوه .

قال ابو عمرو: وقد ضعفه ابن معين وأبو داود والنسائي .

وأما لفظ الباب؛ فقد أخرجه الحاكم (١/ ٤)، من طريق ابن وهب، أخبرني عبد الرحمن بن ميسرة، عن أبي هانئ الخولاني حميد بن هانئ، عن أبي عبد الرحمن الحبلي، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: قال رسول الله ﷺ: « إن الإيان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب، فاسألوا الله أن يجدد الإيان في قلوبكم ».

قال الحاكم: رواته مصريون ثقات، ووافقه الذهبي .

وقال الهيثمي في ( المجمع ) (١/ ٥٢): « رواه الطبراني في ( الكبير )، وإسناده حسن » .

يكن له فقه (يقيس) (١) في هذا ومعرفته به فإنه يفوته ربح كثير وهو لا يشعر؛ فالمؤمن دائم سعيه في شيئين: سقي هذه الشجرة، وتنقية ما حولها ؛ فبسقيها تبقى وتدوم، وبتنقية ما حولها تكمل وتتم، والله المستعان وعليه التكلان.

فهذا بعض ما تضمنه هذا المثل العظيم الجليل من الأسرار والحكم، ولعلها قطرة من بحر بحسب أذهاننا الواقعة وقلوبنا المخبطة وعلومنا القاصرة وأعمالنا التي توجب التوبة والاستغفار، وإلا فلو طهرت منا القلوب وصفت الأذهان وزكت النفوس وخلصت الأعمال وتجردت الهمم للتلقي عن الله تعالى ورسوله لشاهدنا من معاني كلام الله على (٢٠) وأسراره وحكمه ما تضمحل عنده العلوم، وتتلاشى عنده معارف الحق، وأسراره وحكمه ما تضمحل عنده العلوم، وتتلاشى عنده معارف الحق، وبهذا يعرف قدر علوم الصحابة ومعارفهم هيئهم، وأن التفاوت الذي بين علومهم وعلوم من بعدهم كالتفاوت الذي بينهم في الفضل، والله أعلم حيث يجعل مواقع فضله ومن يختص برحمته.

### فصــــــل

## (مثل الكلمة الخبيثة كالشجرة الخبيثة)

ثم ذكر سبحانه مثل الكلمة الخبيثة، فشبهها بالشجرة الخبيثة التي اجتثت من فوق الأرض ما لها من قرار ؛ فلا عرق ثابت، ولا فرع عال، ولا ثمرة زاكية، ولا ظلّ، ولا جنى، ولا ساق قائم، ولا عرق في الأرض ثّابت ؛ [ فلا أسفلُها ] (٣) مغدق، ولا أعلاها مونق، ولا جنى لها، ولا تعلو بلى تُعْلَى .

<sup>(</sup>١) في (ب) (نفيس).

<sup>(</sup>٢) ولهذا قال عثمان عليك: « لو طهرت قلوبنا ما شبعنا من كلام ربنا » .

أثر صحيح: خرجته في (تحقيق فضائل القرآن) للفريابي، يسر الله أمره.

<sup>(</sup>٣) ما بين قوسين ساقط من (ص).

وإذا تأمل اللبيب أكثر كلام هذا الخلق في خطابهم وكتبهم وجده كذلك؛ فالخسران كل الخسران الوقوف معه والاشتغال به عن أفضل الكلام وأنفعه .

قال الضحاك: «ضرب الله مثلًا للكافر بشجرة ﴿ اَجْتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارِ ﴾، يقول: ليس لها أصل ولا فرع، وليس لها ثمرة ولا فيها منفعة؛ كذلك الكافر ليس يعمل خيرًا ولا يقوله، ولا يجعل الله فيه بركة ولا منفعة » (١).

وقال ابن عباس: « [ ﴿ وَمَثَلُ كَامَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ وهي الشرك ] (٢)، ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ وهي الشرك ] (٢)، ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ يعني الكافر، ﴿ اَجْتُلَّتُ مِن فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَادٍ ﴾، يقول: الشرك ليس له أصل يأخذ به الكافر ولا برهان، ولا يقبل الله عمل المشرك ولا يصعد إلى الله ؛ فليس له أصل ثابت في الأرض، ولا فرع في السماء، ولا في الآخرة » (٣).

وقال الربيع بن أنس: «مثل الشجرة الخبيثة مثل الكافر ؛ ليس لقوله و لا لعمله أصل و لا فرع، و لا يستقر قوله و لا عمله على الأرض، و لا يصعد إلى السياء » (١٠).

وقال/سعيد عن قتادة في هذه الآية أن رجلًا لقي رجلًا من أهل العلم، (١٠/ب فقال له: ما تقول في الكلمة الخبيثة ؟

<sup>(</sup>١) تُقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (ص) و (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ط): ( ولا في الأرض )، وانظره فيها تقدم ( سورة إبراهيم ) .

<sup>(</sup>٤) تقدم الكلام عليه .

قال: لا أعلم لها في الأرض مستقرًا ولا في السهاء مصعدًا إلا أن تلزم عنق صاحبها حتى يوافي بها يوم القيامة .

وقوله: ﴿ اَجْتُثُتُ ﴾، أي: استؤصلت من فوق الأرض، ثم أخبر سبحانه عن فضله وعدله في الفريقين أصحاب الكلم الطيب والكلم الخبيث، فأخبر أنه يُثبّت الذين آمنوا بالقول الثابت أحوج ما يكونون إليه في الدنيا والآخرة، وأنه يضل الظالمين وهم المشركون عن القول الثابت ؛ فأضل هؤلاء بعدله لظلمهم وثبت المؤمنين بفضله لإيهانهم.

#### فصـــــل

## (تثبيت الله كنزعظيم)

وتحت قوله: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِى ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] (كنز عظيم)(١) من وقف عليه لظنته وأحسن استخراجه واقتناءه وأنفق منه فقد غنم، ومن حرمه فقد حُرمَ،

وذلك أن العبد لا يستغني عن تثبيت الله طرفة عين ؛ فإن لم يثبته وإلا زالت سهاء إيهانه وأرضه عن مكانهها، وقد قال تعالى لأكرم خلقه عليه عبده ورسوله: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّلْنَاكَ لَقَدْكِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٤] (٢)،

<sup>(</sup>١) ليست في (ب).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام ابن كثير علم:

<sup>«</sup> يخبر تعالى عن تأييد رسوله صلوات الله عليه وسلامه وتثبيته وعصمته وسلامته من شر الأشرار وكيد الفجار، وأنه تعالى هو المتولي أمره ونصره، وأنه لا يكله إلى أحد من خلقه ؛ بل هو وليه وخافظه وناصره ومؤيده ومظفره، ومظهر دينه على من عاداه وخالفه وناوأه في مشارق الأرض ومغاربها، صلى الله عليه وسلم تسليبًا كثيرًا إلى يوم الدين » ( تفسير القرآن العظيم ) (٢/ ١٧٢٩).

وقال تعالى [ لأكرم خلقه](١): ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَكِيكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَثَيِّتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [الأنفال: ١٢] (٢)، وفي الصحيحين من حديث البجلي، قال: (وهو يسألهم ويثبتهم » (٣)، وقال تعالى لرسوله: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ عَفْوَادَكَ ﴾ [هود: ١٢٠].

فالخلق كلهم قسمان: موفق بالتثبيت، ومخذول بترك التثبيت، ومادة التثبيت وأصله ومنشأه من القول الثابت وفعل ما أمر به العبد؛ فبهما يثبت الله عبده؛ فكل ما كان أثبت قولًا وأحسن فعلًا كان أعظم تثبيتًا؛ قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عِلَى اللهُ عَبْدَهُ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا ﴾ [النساء: ٦٦].

فأثبت الناس قلبًا أثبتهم قولًا، والقول الثابت هو القول الحق والصدق، وهو ضد القول الباطل الكذب.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ط) .

<sup>(</sup>٢) قال الإمام الطبري عله:

 <sup>«</sup> وأما قوله: ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَئِمِكَةِ أَنِّى مَعَكُمْ ﴾ انصركم ؛ ﴿ فَثَيِّتُوا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ،
 يقول: قوُّوا عزمهم، وصححوا نياتهم في قتال عدوهم من المشركين .

وقد قيل: إن تثبيتِ الملائكة المؤمنين كان حضورهم حربهم معهم .

وقيل: كان ذلك معونتهم إياهم بقتال أعدائهم .

وقيل: كان ذلك بأن الملك يأتي الرجلَ من أصحاب النبي ﷺ يقول: سمعت هؤلاء القوم، يعني: المشركين، يقولون: والله لئن حملوا علينا لننكشفن ؛ فيحدِّث المسلمون بعضهم بعضًا بذلك، فتقوى أنفسهم .

قالوا: وذلك كان وحي الله إلى ملائكته » ( جامع البيان ) (٩/ ٢١٠ ) .

أخرجه الترمذي (٢٥٥٧)، وأحمد (٢/٣٦٧)، وللمزيد انظر: ( التوحيد ) لابن خزيمة بتحقيقنا .

فالقول نوعان: ثابت له حقيقة، وباطل لا حقيقة له، وأثبت القول كلمة التوحيد ولوازمها؛ فهي أعظم ما يثبت الله بها عباده في الدنيا والآخرة؛ ولهذا ترى الصادق من أثبت الناس وأشجعهم قلبًا، والكاذب من أمهن الناس وأخبثهم وأكثرهم تلويًا وأقلهم ثباتًا، وأهل الفراسة يعرفون صدق الصادق ومنابته عليه وقت الاختبار وشجاعته ومهابته ] (١)، ويعرفون كذب الكاذب بضد ذلك، ولا يخفى ذلك إلا على ضعيف البصيرة.

وسُئِلَ بعضهم عن كلام سمعه من متكلم به، فقال: والله ما فهمت منه شيئًا إلا أني سمعت لكلامه صولة (ليست بصولة)(٢) مبطل،

فها مُنح العبد منحة أفضل من منحة القول الثابت، ويجد أهل القول الثابت ثمرته أحوج ما يكونون إليه في قبورهم ويوم معادهم كها في صحيح مسلم من حديث البراء بن عازب عن النبي أن هذه الآية نزلت في عذاب القبر.

وقد جاء هذا مبينًا في أحاديث صحاح ؛ فمنها ما في المسند من حديث داود ابن أبي هند عن أبي نضرة عن أبي سعيد، قال: كنا مع النبي في جنازة، فقال: «يا أيها الناس إن هذه الأمة تُبتلى في قبورها ؛ فإذا الإنسان دُفن وتفرق عنه أصحابه جاءه ملك بيده مطراق فأقعده، فقال: ما تقول في هذا الرجل ؟ فإن كان مؤمنا قال: أشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: له صدقت ؛ فيفتح له باب إلى النار، فيقال له: هذا منزلك لو كفرت بربك ؛ فأما إذ آمنت فإن الله أبدلك به هذا، ثم يفتح له

<sup>(</sup>١) ليست في (أ).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ب) مما يحرف المعنى.

باب إلى الجنة فيريد أن ينهض له، فيقال: اسكن ثم يفسح له في قبره .

وأما الكافر والمنافق فيقال له ما تقول في هذا الرجل ؟

فيقول: لا أدري، فيقال: لا دريت ولا اهتديت، ثم يفتح له باب إلى الجنة، فيقال له: هذا منزلك لو آمنت بربك ؛ فأما إذ كفرت فإن الله أبدلك به هذا، ثم يفتح له باب إلى النار، ثم يقمعه الملك بالمطراق قمعة يسمعه خلق الله كلهم إلا الثقلين ».

قال بعض أصحابه: يا رسول الله، ما منا من أحد يقوم على رأسه ملك بيده مطراق إلا هيل عند ذلك، فقال رسول الله: « ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱلظَّلِمِينَ وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱلظَّلِمِينَ وَفِي الْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاهُ أَلْظَلِمِينَ وَفِي الْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاهُ أَلَا اللَّهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ أَلَا اللَّهُ مَا يَشَاهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ مَا يَشَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَسْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَسْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَسْمُ اللّهُ ا

### (١) حديث صحيح:

أخرِجه أحمد (٣/ ٣-٤)، وابن أبي عاصم في ( السنة ) (٨٦٥)، والطبري (١٣/ ٢١٤). قال الهيثمي في ( المجمع ) (٣/ ٤٧-٤٨): « رواه أحمد والبزار، ورجاله رجال الصحيح » . قال أبو عمرو: أما قوله: « إن هذه الأمة تُبتلي في قبورها » ؛ فقد أخرجه مسلم (٢٨٦٧) .

قال أبو عمرو: أما قوله: « إن هذه الأمه تبتلي في فبورها » ؛ فقد الخرجه مسلم (١٧ وله شاهد عن أنس عند البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠) .

وكذلك عن أسهاء بنت أبي بكر هِيْنُ عند البخاري (٨٦)، (١٨٤).

وله شاهد آخر عن البراء عليت ، وهو الآتي .

غريب الحديث:

قال السندي على:

« قوله: « إن هذه الأمة »، أي: نوع الإنسان، أو نوع المكلف، قاله احترازًا عن أنواع البهائم، أو المراد أمته، وتخصيصهم بالذكر ؛ لأن المقصود بيان حالهم، ويحتمل أن يكون لاختصاص سؤال الملكين بهم، ولا يضره ما جاء من عذاب اليهود في القبور ؛ لأنه يمكن أن يكون بلا سبق سؤال، والله تعالى أعلم .

تُبتلى: على بناء المفعول، أي: بسؤال الملكين.

وفي المسند من حديث البراء بن عازب.

وروى المنهال [بن] (١) عمرو، وعن زاذان عن البراء، قال: قال رسول الله وذكر قبض روح المؤمن ؛ فقال: « .. يأتيه آت يعني: في قبره ؛ فيقول: من ربك؟ وما دينك ؟ ومن نبيك ؟

فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد ﷺ » .

قال « [ فينتهره فيقول ] (٢) فيقول له: ما ربك ؟ وما دينك ؟ وهي آخر فتنة تعرض على المؤمن ؛ فذلك حين يقول الله: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ

فإذا الإنسان دُفن: يؤيد الوجه الأول، وهو أن المراد بالأمة نوع الإنسان، لكن السؤال والجواب
 يؤيدان الاختصاص، وحينتذ فالمراد بقوله: ﴿ فإذا الإنسان ﴾، أي: منهم دُفن .

ملك: أي: هذا النوع، وإذا فقد ثبت أنهما ملكان .

مطراق بكسر الميم -: آلة يضرب بها .

في هذا الرجل: المشتهر بينكم بدعوى الرسالة.

فأمّا إذ آمنت فهذا منزلك، أي: فهذا الذي يظهر بفتح باب إلى الجنة منزلك .

فيريد أن ينهض: يقوم .

اسكن: محلك، حتى يجيء وقت دخولك في ذاك المنزل.

سمعت الناس يقولون شيئًا، أي: فتبعتهم، يريد أنه مقلد لغيره، فلا يسأل عن حقيقة الأمر، ثم إنه قد قلد غالب الناس أو كلهم، ولا يظن الخطأ بهم كلهم .

ولا تَلَيْتَ، أي: ولا قرأت، أصله: تلوت، قلبت الواوياء للازدواج، أو: ولا اتبعت أهل الحق، أي: ما كنت محققًا للأمر، ولا مقلدًا لأهله، ولا مهتديًا إلى معرفتهم، فضلًا عن تقليدهم.

ثم يقمعه: قَمَعَه كمنعه: ضربه بالمِقْمَعة كمِكْنَسة: مِحْجَن من حديد يضرب به رأس الفيل، وخشبة يضرب بها الإنسان على رأسه، جمعه: مقامع .

يسمعها، أي: يسمع صوتها .

إلا هيلَ عندُ ذلك، أي: أوقع في الهول والفزع، على بناء المفعول، من هاله هولًا: إذا أفزعه .

(١) في (أ) و (ب) و (ص): (عن )، وهذا خطأ فادح، وما أثبتناه هو الصحيح بلا ريب .

(٢) ما بين قوسين زيادة من (ط) .

بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾، فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمدﷺ.

فيقال له: صدقت » (١)، وهذا حديث صحيح.

## (۱) حديث صحيح:

أخرجه أبو داود (٢١ ٣٦، ٣٧٥٣، ٤٧٥٤)، والنسائي (٤/ ٧٨)، أحمد (٤/ ٢٨٧)، والطيالسي (ص: ١٠٢)، وابن أبي شيبة (١/ ١٢٣)، والحاكم (١/ ٣٧، ٣٨)، من طرق عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن زاذان، عن البراء .. الحديث .

قال الحاكم: « هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، فقد احتجا جميعًا بالمنهال بن عمرو». وزاذان أبي عمر الكندي .

وفي هذا الحديث فوائد كثيرة لأهل السنة وقمع البدعة، ولم يخرجاه بطوله » .

وقال الهيثمي في ( المجمع ) (٣/ ٥٠): « رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح » .

وقال أبو عمرو: والرواية التي أسوقها هنا هي تأليف الشيخ العلامة شيخنا الألباني هله، فقد قال:

« وقد سقته سياقًا واحدًا ضامًّا إليه جميع الزوائد والفوائد التي وردت في شيء من طرقه الثابتة عند هؤلاء وغيرهم، بصورة لا يجدها في غيره، والحمد لله على توفيقه ».

عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ يَتَظِيُّهُ فِي جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنْ الْأَنْصَارِ فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ وَكَمَّا يُلْحَدْ.

فَجَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مستقبل القبلة وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ وَكَأَنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ.

فجعلٍ يَنظر إلى السهاءِ وينظر إلى الأرض وجعلِ يرفع بصره ويخفضه ثلاثًا.

ثم قَالَ: اسْتَعِيذُوا باللَّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا.

ثم قال: اللهم إني أعوذ بك من عذابَ القبر ثلاثًا ثُمَّ قَالَ:

إِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنْ الدُّنْيَا وَإِقْبَالِ مِنْ الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مَلَاثِكَةٌ مِنْ السَّمَاءِ بِيضُ الْوُجُوهِ كَأَنَّ وُجُوهَهُمْ الشَّمْسُ مَعَهُمْ كَفَنٌ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الْجَنَّة حَتَّى يَجْلِسُ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ آيَتُهَا يَجْلِسُوا مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمُوتِ عَلَيْهِ السَّلَام حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ آيَتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ اخْرُجِي إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ اللَّهِ وَرِضْوَانٍ.

قَالَ: فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَمَا تَسِيلُ الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ فَيَا خُذُهَا.

وفي رواية: حتى إذا خرجت روحه صلى عليه كل ملك بين السهاء والأرض وكل ملك في السهاء، وفتحت له أبواب السهاء، ليس من أهل باب إلا وهم ويدعون الله أن يعرج بروحه من قبلهم.

فَإِذَا أُخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْن حَتَّى يَأْخُذُوهَا فَيَجْعَلُوهَا فِي ذَلِكَ الْكَفَنِ وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ فذلكِ قوله تعالى: ﴿ قَوَفَتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾

وَيَغْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَةٍ مِسْكِ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الأَرْض.

قَالَ: فَيَضْعَدُونَ بِهَا فَلَا يَمُرُّونَ يُعْنِيَ بِهَا عَلَى مَلَا مِنْ الْلَاثِكَةِ إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيِّبُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَان بِأَحْسَنِ أَسْهَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا حَتَّى يَنْتَهُوا بِهَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا فَيَسْتَفْتَحُونَ لَهُ فَيُفْتَحُ لَهُمْ.

فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَمَاءٍ مُقَرَّبُوهَا إِلَى السَّمَاءِ الَّتِي تَلِيهَا حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ فَيَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ اكْتُبُوا كِتَابَ عَبْدِي فِي عِلِيِّينَ ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَاعِلِيُّونَ ﴿ اللَّهَ مَرْقُومٌ ﴿ اللَّهَ مَا عَلَيْنَ مَا عَبْدِي فِي عِلِينَ مَ قَال: فيكتب كتابه في عليين ثم قال:

وَأَعِيدُوهُ إِلَى الْأَرْضِ فَإِنِّي وعدتهم أني مِنْهَا خَلَقْتُهُمْ وَفِيهَا أُعِيدُهُمْ وَمِنْهَا أُخْرِجُهُمْ تَارَةً أُخْرَى.

قَالَ: فيرد إلى الأرض فَتُعَادُ رُوحُهُ في جَسَدِهِ .

قال: فإنه يسمع خفق نعال أصحابه إذا ولوا عنه مدبرين.

فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ شديدا الانتهار فينتهرانه فَيُجْلِسَانِهِ فَيَقُولَانِ لَهُ:

مَنْ رَبُّكَ؟!

فَيَقُولُ: رَبِّيَ اللَّهُ.

فَيَقُولَان: ومَا دينُك؟!

فَيَقُولُ: وِينِيَ الْإِسْلَامُ.

فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟!

فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ اللَّهِ يَظُّهُ.

فَيَقُولَان لَهُ: وَمَا عِلْمُكَ؟!

فَيَقُولُ: ۚ قَرَأْتُ كِتَابَ اللَّهِ فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ.

فينتهره فيقول: من ربك؟ وما دينك؟ وما نبيك؟

وهي آخر فتنة تعرض على المؤمن، فذلك حين يقول الله ﷺ:

﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّياً ﴾

فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبي محمد ﷺ.

فَيُنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ أَنْ صَدَقَ عَبْدِيَّ فَأَفْرِشُوهُ مِنْ الْجَنَّةِ وَأَلْبِسُوهُ مِنْ الْجَنَّةِ وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجِنَّةِ.

قَالَ: فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبهَا وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ.

قَالَ: وَيَأْتِيَهَ َ.. وَفِي رَواية: يَمثل لَه رَجُلٌ خَسَنُ ٱلْوَجْهِ خَسَنُ النِّيَابِ طَيِّبُ الرِّيحِ فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بالَّذِي يَسُرُّكَ أَبشر برضوان من الله وجنات فيها نعيم مقيم هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ. نَجُو لَ أَنْ مِن مِن هِ هِ إِنْ مِن مِنْ أَنْ يَهِ مَنْ أَنْ يَا مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مُن

فَيَقُولُ لَهُ: وأنت، فبشرك الله بخير مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الْوَجْهُ يَجِيءُ بِالْخَيْرِ. فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالحُ، فوالله ما علمتك إلا كنت سريعًا في إطاعة الله بطيئًا في •

فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ، فوالله ما علمتك إلا كنت سريعًا في إطاعة الله بطيئًا في معصية الله فجزاك الله خيرًا.

ثم يفتح له باب من الجنة وباب من النار.

فيقال: هذا منزلك لو عصيت الله، أبدلك الله به هذا.

فإذا رأى ما في الجنة قال: فَيَقُولُ رَبِّ عجل قيام السَّاعَةَ كيها أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي وَمَالِي فيقال له: أسكن

قَالَ: وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ وفي رواية: الفاجر إِذَا كَانَ فِي انْقطَاعِ مِنْ الدُّنْيَا وَإِقْبَالِ مِنْ الْآخِرَة نَزَلَ إِلَيْهِ مِنْ السَّمَاءِ مَلَاثِكَةٌ غلاظ شداد سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُمْ اَلْسُوحُ مِن النارِ يَجْلِسُونَ مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمُوْتِ حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ اخْرُجِي إِلَى سَخَطٍ مِنْ الله وَغَضَب.

قَالَ: فَتُفَرَّقُ فِي جَسَدِهِ فَيَنْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُّودُ الكثير الشعب مِنْ الصُّوفِ الْمَبُلُولِ فتقطع معها العروق والعصب فيلعنه كل ملك بين السهاء والأرض، وكل ملك في السهاء فتغلق أبواب السهاء ليس من أهل باب إلا وهم يدعون الله ألا تعرج روحه قبلهم.

فَيَاْ نُحَدُهَا فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِه طَرْفَةَ عَيْن حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تِلْكَ الْسُوحِ وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَانَتُن رِيحَ جِيفَة وُجِدَتْ عَلَى وَجُه الْأَرْضِ فَيَصْعَدُونَ بَهَا فَلَا يَمُرُّونَ بَهَا عَلَى مَلا مِنْ الْمَلَائِكَة إِلَّا قَالُوا مَا هَذَا الرُّوحُ الْخَبِيثُ فَيَقُولُونَ فُلَانُ بُنُ فُلَانِ بِأَقْبِحِ أَسْهَا ثِهِ النَّي كَانَ يُسَمَّى بَهَا فِي الدَّنْيَا وَياتِيه ملكان شديدا الانتهار فينتهرانه ويُجلسانه فَيَقُولًانِ لَهُ مَنْ رَبُّكَ فَيَقُولُ هَاهْ هَاهُ لَا أَدْرِي فَيَقُولَانِ لَهُ مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِتَ فِيكُمْ = فَيَقُولُانِ لَهُ مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِتَ فِيكُمْ =

فلا يهتدي لاسمه فيقال: محمد فَيَقُولُ هَاهُ هَاهُ لَا أَدْرِي سمعت الناس يقولون ذاك قال: فيقال لا دريت ولا تلوت.

فَيُنَادِي مُنَادِ مِنْ السَّمَاءِ أَنْ كَذَبَ فَافْرِشُوا لَهُ مِنْ النَّارِ وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومِهَا وَيُضَيَّقُ عَلَيْهِ فِي قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَضْلَاعُهُ وَيَأْتِيهِ - وفي رواية: يمثل له - رَجُلٌ قَبِيحُ الْوَجْهِ قَبِيحُ الْقَيَابِ مُنْتِنُ الرِّيحِ فَيَقُولُ أَبْشُرْ بِالَّذِي يَسُوءُكَ هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ فَيَعُولُ وَأَنتَ فَبِيحُ الْقَيَابِ مُنْتِنُ الرِّيحِ فَيَقُولُ أَبْشُرْ بِالَّذِي يَسُوءُكَ هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ فَيَقُولُ وَأَنتَ فَبِيمُ اللَّهِ مَا عَلَمَت إلا كنت بطيئًا عن طاعة سريعًا إلى معصية الله فجزاك الله شرًا ثم يقيض له أعمى أصم أبكم في يده مرزبة لو ضرب بها جمل كان ترابًا فيضربه ضربة حتى يصير بها ترابًا ثم يعيده الله كما كان، فيضربه ضربة أخرى فيصيح صيحة يسمعه كل شيء إلا الثقلين، ثم يفتح له يعيده الله كما كان، ويمهد من فرش النار.

فَيَقُولُ رَبِّ لَا تُقمْ السَّاعَةَ.

### غريب الحديث:

الحنوط بفتح المهلمة \_: ما يخلط من الطيب لأكفان الموتى، وأجسامهم خاصة .

ملك الموت: قلت أي: العلامة الألباني هله \_: « هذا هو اسمه في الكتاب والسنة ( ملك الموت)، وأما تسميته ( عزرائيل ) فمها لا أصل له، خلافًا لما هو المشهور عند الناس، ولعله من الإسرائيليات».

المسوح، جمع المسح بكسر الميم: وهو ما يلبس من نسيج الشعر على البدن تقشفًا وقهرًا للبدن. أي: ثقب الإبرة، والجمل هو الحيوان المعروف، وهو ما أتى عليه تسع سنوات.

هي كلمة تقال في الضحك وفي الإيعاد، وقد تقال للتوجع وهو أليق بمعنى الحديث، والله أعلم ؛ كذا في الترغيب، انظر: ( أحكام الجنائز ) (ص: ١٥٨–١٥٩) .

قال أبو عمرو: نعم! أعل الحديث بعلل واهية، أجاب عنها العلماء؛ منهم ابن القيم هله ؟ حيث قال: « وقال أبو حاتم البستي: خبر الأعمش عن المنهال بن عمرو عن زاذان عن البراء، سمعه الأعمش عن الحسن ابن عمارة عن المنهال بن عمرو، وزاذان لم يسمع من البراء ؛ فلذلك لم أخرجه .

فذكر له علتين: انقطاعه بين زاذان والبراء، ودخول الحسن بن عهارة بين الأعمش والمنهال ». وقال أبو محمد ابن حزم: ولم يرو أحد في عذاب القبر أن الروح ترد إلى الجسد إلا المنهال بن عمرو، وليس بالقوي .

وقد قال تعالى: ﴿ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَعْيَكُم ثُمَّ يُعِيتُكُم ثُمَّ يُعِييكُم ﴾ [البقرة: ٢٨]، فصح أنها حياتان وموتتان فقط، ولا ترد الروح إلا لمن كان ذلك أية له، كمن أحياه عيسى عليته، وكل من جاء فيه نص بذلك، ولم أعلم أحدًا طعن في هذا الحديث إلا أبا حاتم البستي وابن حزم وجموع ما ذكراه ثلاث: إحداها ضعف المنهال .

الثانية: أن الأعمش لم يسمعه من المنهال.

والثالثة: أنَّ زاذان لم يسمعه من البراء.

وهذه علل واهية جدًا .

فأما المنهال بن عمرو: فروى له البخاري في صحيحه .

وقال يحيى بن معين والنسائي: « المنهال ثقة » .

قال أبو عمرو: وكذلك العجلي .

قال ابن القيم هي : « والذي اعتمده أبو محمد بن حزم في تضعيفه: أن ابن أبي حاتم حكى عن شعبة أنه تركه، وحكاه أحمد عن شعبة » .

قال أبو عمرو: هذا ما حكاه ابن أبي حاتم في ( الجرح والتعديل ) (٨/ ٣٥٧)، حيث قال: أنا عبد الله بن أحمد بن محمد بن حنبل فيها كتب إليَّ ، قال: سمعت أبي يقول: ترك شعبة المنهال بن عمرو وعلى عمدة .

فتعقبه ابن القيم قائلًا: « وهذا لو لم نذكر سبب تركه لم يكن موجبًا لتضعيفه ؛ لأن مجرد ترك شعبة له لا يدل على تضعيفه ؛ فكيف ؟ وقد قال ابن أبي حاتم: إنها تركه شعبة لأنه سمع في داره صوت قراءة بالتطريب .

وروى عن شعبة، قال: أتيت منزل المنهال، فسمعت صوت الطنبور فرجعت.

فهذا سبب جرحه .

قال أبو عمرو: وتعقبه الناس على هذا الجرح.

فقال ابن القيم: « ومعلوم أن شيئًا من هذا لا يقدح في روايته ؛ لأن غايته أن يكون عالمًا به مختار له، ولعله متأول فيه .

فكيف، وقد يمكن أن لا يكون بحضوره، ولا إذنه ولا علمه .

وبالجملة: فلا يرد حديث الثقات بهذا وأمثاله » .

وقال الذهبي في ( الميزان ) (٤/ ١٩٢): « وهذا لا يوجب غمز الشيخ » .

وقال الحافظ في ( هدي الساري ) (ص: ٤٦٨): « والذي رواه وهب بن جرير، عن شعبة، =

= أنه قال: أتيت منزل المنهال فسمعت منه صوت الطنبور فرجعت ولم أسأله » .

قلت أي: وهب ـ: فهلا سألته عسى كان لا يعلم !!

قلت أي: الحافظ \_: وهذا اعتراض صحيح ؛ فإن هذا لا يوجب قدحًا في المنهال .

قال أبو عمرو: بل قد روى شعبة الحديث وسيأتي ذكره .

قال أبو عمرو: ومعلوم أن شعبة كان من المتشددين، وهو صاحب القول المشهور: « لأن أشرب بول حمار خير من أن أدلس »، وغير هذه الأقوال المشهورة عنه .

ولو أننا أخذنا بغمز كل رجل في راو ما سلم لنا أحدٌ .

وللذهبي كلام رائق يوزن بالذهب في ( الميزان )، في ترجمة هشام بن حسان صاحب الحسن وابن سيرين ؛ حيث أورد كلام شعبة كذلك فيه، فقال شعبة: لو حابيت أحدًا لحابيت هشام ابن حسان، كان ختني، ولم يكن يحفظ، وقال يحيى بن آدم: ثنا أبو شهاب، قال لي شعبة: عليك بحجاج ومحمد بن إسحاق ؛ فإنها حافظان، واكتم علي عند البصريين في خالد وهشام .

فتعقبه الذهبي قائلًا: « هذا قول مطروح، وليس شعبة بمعصوم من الخطإ في اجتهاده، وهذه زلة من عالم ؛ فإن خالدًا الحذاء وهشام بن حسان ثقتان ثبتان، والآخران فالجمهور على أنه لا يحتج بها .

فهذا هُدبة بن خالد يقول عنك يا شعبة أنك ترى الإرجاء، نسأل الله التوبة ».

قال أبو عمرو: وقد تكلم كذلك في المنهال المغيرة بن مقسم.

فقد نقل الحافظ عن ابن أبي خيثمة أنه أسند عن المغيرة بن مقسم أنه كان ينهى الأعمش عن الرواية عن المنهال، وأنه قال ليزيد بن أبي زياد: نشدتك بالله، هل كانت تجوز شهادة المنهال على درهمين ؟ قال: اللهم لا .

قلت أي: الحافظ: وهذه الحكاية لا تصح ؛ لأن راويها محمد بن عمر الحنفي لا يعرف، ولو صحت فإنها كره منه مغيرة ما كره شعبة من القراءة بالتطريب ؛ لأن جريرًا حكى عن مغيرة أنه قال: كان المنهال حسن الصوت، وكان له لحن يقال له: وزن سبعة، وبهذا لا يجرح الثقة . وذكر الحاكم أن يحيى القطان غَمزه .

وحكى المفضل العلائي أن ابن معين كان يضع من شأنه .

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي يقول: أبو بشر أحب إلي من المنهال بن عمرو، وأبو بشر أوثق .

وقال الجوزجاني: كان سيء المذهب، وقد جرى حديثه .

= قال أبو عمر: وقد أجاب الحافظ عن كل هذه الشبهات بقوله:

فأما حكاية العلائي ؛ فلعل ابن معين كان يضع منه بالنسبة إلى غيره كالحكاية عن أحمد، ويدل على ذلك أن أبا حاتم حكى عن ابن معين أنه وثقه .

وأما الجوزجاني، فقد قلنا غير مرة أن جرحه لا يقبل في أهل الكوفة لشدة انحرافه ونصبه، وحكاية الحاكم عن القطان غير مفسرة.

قال أبو عمرو: وبهذا وذاك تنتفي العلة الأولى، والحمد لله رب العالمين.

قال ابن القيم علم:

« وأما العلة الثانية: وهي أن بين الأعمش فيه وبين المنهال: الحسن بن عمارة .

فجوابها: أنه قد رواه عن المنهال جماعة، كما قاله ابن عدي .

فرواه عبد الرزاق، عن معمر، عن يونس بن خباب، عن المنهال .

ورواه حماد بن سلمة، عن يونس، عن المنهال.

فبطلت العلة من جهة الحسن بن عهارة، ولم يضر دخول الحسن شيئًا » .

قال أبو عمرو: أولًا: قد جمعت طرق الحديث وإليك بيانها .

١ - الأعمش عن المنهال به .

رواه عن الأعمش كلًا من:

عبد الله بن نمير، وأبو معاوية الضرير، عنه به

أخرجه أحمد (٤/ ٢٨٨)، وابن أبي شيبة (٢٠٣١، ٢٩١٣٩)، والحاكم (١/ ٣٧).

عبد الله بن نمير عنه

أخرجه أبو عوانة في ( الجنائز )، كما في ( إتحاف المهرة ) (٢/ ٥٩ ٤)، والحاكم (١/ ٣٧) .

أبو معاوية عنه

أخرجه أبو داود (٤٧٥٣)، وابن أبي شيبة (١٢٠٥٨)، وابن خزيمة في ( التوحيد ) (١/ ٢٧٤)، والحاكم (١/ ٣٧)، والآجري في ( الشريعة ) (ص: ٣٦٧، ٣٧٠) .

أبو عوانة عنه

أخرجه الطيالسي (ص: ١٠٢).

سفيان الثوري عنه

أخرجه أحمد (٤/ ٢٩٧)، والحاكم (١/ ٣٨).

شعبة عنه

أخرجه الحاكم (١/ ٣٩).

معاوية بن عمرو عنه

أخرجه أحمد (٤/ ٢٨٨).

محمد بن فضيل عنه

أخرجه ابن خزيمة في ( التوحيد ) (١/ ٢٧٤)، والحاكم (٣٨/١) .

جرير عنه

أخرجه أبو داود (٣٢١٢)، وابن خزيمة في (التوحيد) (١/ ٢٧٤).

زائدة عنه

قال الحاكم بعد ما ذكر رواية عبد الله بن نمير وأبو معاوية ومحمد بن فضيل ثلاثتهم عن الأعمش به، قال: « وقد رواه سفيان بن سعيد، وشعبة بن الحجاج، وزائدة بن قدامة، وهم من الأثمة عن الأعمش ».

ثم ذكر روايتهم، ثم قال: « هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ؛ فقد احتجا جميعًا بالمنهال بن عمرو، وزاذان أبي عمر الكندي، وفي هذا الحديث فوائد كثيرة لأهل السنة وقمع للمبتدعة، ولم يخرجاه » .

قال أبو عمرو: وله طرق عن الأعمش أخرجه أبو عوانة في ( الجنائز ) كما في ( إتحاف المهرة ) (٢/ ٤٥٩).

قال الحافظ على: « وعن عباس الدوري، ثنا أبو يحيى الحماني، وعن أبي بكر الجعفي، ثنا أبو أسهاء، وعن أبي قلابة، ثنا أبو عاصم، ثنا سفيان، عن أبي بكر ابن ابنة معاوية بن عمرو، ثنا معاوية بن عمرو، ثنا إسحاق بن معاوية بن عمرو، ثنا زائدة، وعن محمد بن علي بن داود بن أحمد بن عراك، ثنا إسحاق بن إبراهيم الهروي، ثنا عبد الله بن عبد القدوس، كلهم عن الأعمش.

قال أبو عمرو: وقد تابع الأعمش ثُلة من العلماء نسوق ذكرهم ؛ فنقول:

تابعه عمرو بن قيس، عن المنهال، به

أخرجه النسائي (٤/ ٧٨)، وابن ماجه (٩٤٥١)، والحاكم (١/ ١٤٠) .

الحسن بن عبيد الله، عن المنهال، به

أخرجا الحاكم (١/ ١٤٠).

زيد بن أبي أنيسة أخرجه أبو عوانة في ( الجنائز ) كها في ( إتحاف المهرة ) (٢/ ٤٥٩).

### يونس بن خباب

أخرجه أحمد (٤/ ٢٩٦)، وابن ماجه (١٥٤٨)، وعبد الرزاق (٦٧٦٦)، والحاكم (١/ ١٤٠)، وابن خزيمة في ( التوحيد ) (١/ ٢٧٥) .

وأبو خالد الدالاني، واسمه يزيد بن عبد الرحمن

أخرجه الحاكم (١/ ١٤٠).

هذا ما وقفت عليه بالنسبة لطرق الحديث.

فإن كنت قد وفقت ؛ فالمنة والحمد لله على توفيقه .

وإن كنت قد أخطأت وعدلت عن الصواب، فهذه طبيعة بني آدم، وأتوب إلى الله وأرجع على الفور، وأستغفره من زللي وخطئي .

عود على بدء:

ومما تقدم، تعلم أخي القارئ أنه قدر واه عن الأعمش أثمة ثقات ؛ منهم شعبة نفسه والثوري.

ثم الأعمش متابع كما تقدم.

نعم، أعلم أن فيهم ضعفاء، وبعضهم يدلس، لكنه متابع لثقة .

قال ابن القيم هيم الله: « أما العلة الثالثة: وهي أن زاذان لم يسمعه من البراء .

فجوابها من وجهين أحدهما: أن أبا عوانة الإسفرايني رواه في صحيحه .

وصرح فيه بسماع زاذان له من البراء، فقال: سمعت البراء بن عازب .. فذكره ، .

قال أبو عمرو: « وأزيد:

وأخرجه أبو داود (٤٧٣٩–عون)، وأحمد في ( مسنده ) (٢٨٨/٤)، قال: ثنا ابن نمير، ثنا الأعمش، ثنا المنهال بن عمرو، عن أبي عمر زاذان، قال: سمعت البراء بن عازب، قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ .. الحديث .

وابن نمير هو عبد الله بن نمير ؛ قال: الحافظ: ثقة صاحب حديث من أهل السنة .

قال أبو عمرو: فهذه تثبت سياع زاذان من البراء عليت .

وهناك علة أخرى لم يذكرها ابن القيم هله نبه عليها الحاكم هله، حيث قال بعد ما ذكر الثقات الذين رووه عن الأعمش، ثم ذكر شاهدًا للحديث ...

« فقد بان بالأصل والشاهد صحة هذا الحديث، ولعل متوهمًا يتوهم أن الحديث الذي حدثناه أبو الحسن عبد الصمد بن على بن مكرم البزار، ثنا جعفر بن محمد بن كزال، ثنا أبو إبراهيم الترجماني، ثنا شعيب بن صفوان، ثنا يونس بن خباب، عن المنهال بن عمرو،
 عن زاذان، عن أبي البختري الطائي: سمعت البراء بن عازب، أنه قال: خرجنا مع رسول
 الله عَمَالِين .. الحديث.

قال الحاكم: يعلل به هذا الحديث، وليس كذلك .

فإن ذكر أبي الختري في هذا الحديث، وهم من شُعيب بن صفوان لإجماع الأئمة الثقات على روايته، عن يونس بن خباب، عن المنهال بن عمرو، عن زاذان أنه سمع البراء، حدثنا بصحة ما ذكرته جعفر بن محمد بن نصر الخلدي إملاء ببغداد، ثنا علي بن عبد العزيز، ثنا إبراهيم بن زياد سيلان، ثنا عباد بن عباد، قال: أتيت يونس ابن خباب بمنى عند المنارة، وهو يقص، فسألته عن حديث عذاب القبر، فحدثني به ثم ساق بإسناده عن مهدي بن ميمون عن يونس ومعمر عن يونس به .

ثم قال: هذا هو الصحيح المحفوظ من حديث يونس بن خباب، وهكذا رواه أبو خالد الدالاني، وعمرو بن قيس الملائي، والحسن بن عبيد الله النخعي، عن المنهال بن عمرو، ثم ساق بإسناده إليهم، وقد تقدم ذكرهم .

قال أبو عمرو: وقد وافقه الحافظ حيث ذكر ما قاله الحاكم في إتحاف المهرة .

قال أبو عمرو: نعم، قد اختلف أهل العلم في حال شعيب، فقال أحمد: لا بأس به، وذكره ابن حبان في ( الثقات )، وقال أبو حاتم: يكتب حديث ولا يحتج به .

لكن جرحه ابن معين حيث قال: ليس حديثه بشيء، قال: وأيش كان عنده، كان عنده سمر . وقال أيضًا: ليس بشيء، الترجماني يروي وليس يبالي عمن روى .

قال أبو عمرو: فهذه من ناحية الرواية، أما من ناحية الخلاف فقد بته ابن عدي كما في (الضعفاء) له بعدما ذكر أحاديث له عديث قال: ولشعيب غير ما ذكرت من حديث، وليس بالكثير، وعامة ما يرويه لا يتابع عليه .

ثم أعود فأقول:

قال ابن القيم علم:

والثاني: أن ابن منده رواه عن الأصم، حدثنا الصنعاني، أخبرنا أبو النضر عيسى بن المسيب، عن عدي بن ثابت، عن البراء .. فذكره .

فهذا عدي بن ثابت قد تابع زاذان .

قال ابن منده: ورواه أحمد بن حنبل، ومحمود بن غيلان وغيرهما عن أبي النضر.

وقال حماد بن سلمة، عن محمد بن عمرو، وعن أبي سلمة، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾، قال: « إذا قيل له في القبر: من ربك ؟ وما دينك ؟

فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد ؛ جاء بالبينات من عند الله فآمنت وصدقت .

فيقال له: صدقت ؛ على هذا عشتَ وعليه متَّ وعليه تُبعثُ » (١).

وقال الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن زاذان، عن البراء بن عازب، قال: « فترجع روحه في قال: « فترجع روحه في

### (۱) صحيح:

ورواه ابن منده أيضًا من طريق محمد بن سلمة، عن خصيف الجزري، عن مجاهد، عن البراء.
 قال أبو موسى الأصبهاني: هذا حديث حسن مشهور بالمنهال عن زاذان .

وشجعه أبو نعيم والحاكم وغيرهما .

قال ابن القيم عله:

وأما ما ظنه أبو محمد بن حزم من معارضة هذا الحديث لقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَأَمَا مَا ظنه أبو محمد بن حزم من معارضة هذا الحديث لقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَالْمَاتِهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

وأنهها حياتان وموتتان لا غير .

فجوابه: أنه ليس في الحديث أنه يحيا حياة مستقرة في قبره .

والحياتان المذكورتان في الآية هما اللتان ذُكرا في قُوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا آمَّتَنَا ٱثْنَنَيْنِ وَأَحْيَيْتَـنَا ٱثْنَتَيْنِ ﴾ [غافر: ١١].

وهاتان حياتان مستقرتان، وأما رد الروح إليه في البرزخ للسؤال فرد عارض لا يتصل به حياة ثالثة، فلا معارضة بين الحديث والقرآن بوجه من الوجوه، وبالله التوفيق.

أخرجه الطبري (٢٢١/١٤)، وعبد الرزاق في ( المصنف ) (٣/ ٦٧٠)، وابن أبي شيبة (٣/ ٢٥٨، ٢٥٩).

جسده، ويبعث إليه ملكان [ شديدان ] (١) ؛ فيجلسانه وينهرانه، ويقولان: من ربك ؟

فيقول: الله، وما دينك ؟ فيقول: الإسلام .

فيقولان: ما هذا الرجل الذي بُعث فيكم ؟ فيقول: محمد رسول الله » .

قال: « فيقولان له: وما يدريك ؟ »، قال: « يقول: قرأت كتاب الله ؟ فآمنت به وصدقت، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللَّذِينَ اللهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللهُ اللَّذِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفي صحيحه (٣) أيضًا من حديث أبي هريرة، يرفعه، قال: « إن الميت ليسمع خفق نعالهم يولون عنه مدبرين ؛ فإذا كان مؤمنًا كانت الصلاة عند رأسه، والزكاة عن يمينه، وكان الصيام عن يساره، وكان فعل الخيرات من الصدقة والصلة والمعروف والإحسان إلى الناس عند رجليه ؛ فيُؤتَى من عند رأسه ؛ فتقول الصلاة ما قبلي مدخل، فيؤتى عن يمينه ؛ فتقول الزكاة ما قبلي مدخل، فيؤتى عن يمينه ؛ فتقول الزكاة ما قبلي مدخل، فيؤتى عن يساره ؛ فيقول الصيام ما قبلي مدخل، فيؤتى من عند رجليه ؛ فتقول فعل الخيرات من الصدقة والصلة والمعروف والإحسان إلى الناس ما قبلي مدخل.

<sup>(</sup>١) في (ب) و (ط): (شديدا الانتهار).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح:

تقدم تخريجه والكلام على هذه الرواية .

<sup>(</sup>٣) أي: ابن حبان.

فيقال له: اجلس، فيجلس قد مثلت له الشمس قد [قدمت] (۱) للغروب؛ فيقال له: أخبرنا عها نسألك عنه، [فيقول: وعَمَّ تسألوني؟] (۲)، فيقول: دعوني حتى أصلي.

فيقال: إنك ستفعل ؛ فأخبرنا عما نسألك .

فيقول: وعمَّ تسألون ؟ فيقال له: أرأيت هذا الرجل الذي بعث فيكم، ماذا تقول فيه ؟ وماذا تشهد به عليه ؟

ولا تستطل هذا الفصل المعترض ؛ فالمفتي والشاهد والحاكم، بل وكل مسلم أشد ضرورة إليه من الطعام والشراب والنفس، وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>١) في (ب) و (ط): ( دنت ) .

<sup>(</sup>٢) ليست في (أ)

<sup>(</sup>٣) تقدم الكلام على هذه الرواية آنفًا .

#### 

## (مثل الأوثان)

ومنها قوله تعالى: ﴿ فَٱجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْشَنِ وَٱجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْشَنِ وَٱجْتَكِنِبُواْ فَوَلَكَ اللَّهُ اللَّهِ عَبْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِتِ ﴾ خَرَ مِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِتِ ﴾ [الحج: ٣٠-٣١].

فتأمل هذا المثل ومطابقته لحال من أشرك بالله وتعلق بغيره، (ويجوز لك) (١) في هذا التشبيه أمران:

أحدهما: أن تجعله تشبيها مركبًا ويكون قد شبه من أشرك بالله وعبد معه غيره برجل قد تسبب إلى هلاك نفسه هلاكًا لا يرجى معه نجاة ؛ فصور حاله بصورة من خرَّ من السهاء فاختطفه الطير في الهوى فتمزق مزعًا في حواصلها، أو عصفت به الريح حتى هوت في بعض المطارح البعيدة ؛ وعلى هذا لا ينظر إلى كل فرد من أفراد الشبه ومقابلته من المشبه به .

والثاني: أن يكون من التشبيه المفرق، فيقابل كل واحد من أجزاء الممثل به ؛ وعلى هذا فيكون قد شبه الإيهان والتوحيد في علوه وسعته وشرفه بالسماء التي هي مصعده ومهبطه، فمنها يهبط إلى الأرض وإليها يصعد منها، وشبه تارك الإيهان والتوحيد بالساقط من السماء إلى أسفل سافلين من حيث التضييق الشديد والآلام المتراكمة والطير الذي يخطف أعضاءه ويمزقه كل مخرق بالشياطين التي يرسلها الله عليه تؤزه أزًّا وتزعجه وتقلقه إلى مظانً هلاكه، فكل شيطان له مزعة من دينه وقلبه كها أن لكل طير مزعة من لحمه

<sup>(</sup>١) في (ب) (ونحو ذلك).

وأعضائه، والريح التي تهوي به في مكان سحيق هو هواه الذي يحمله إلقاء نفسه في أسفل مكان، وأبعده من السهاء (١) .

### فص\_\_\_ل

## (مثل حقيقٌ سماعه)

ومنها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَعِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ اللَّهِ النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَعِعُواْ لَهُ ۚ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلْذَيْبَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۚ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلْذَبِابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْ لَهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهُ مَا قَدَرُواْ اللَّهُ مَا قَدَرُواْ اللَّهُ حَقَّ قَدْرِقِّةً إِنَّ ٱللَّهَ لَقُويَ عَنِهِ يَ ﴾ [الحج: ٧٧-٤٧].

حقيق على كل عبد أن يستمع لهذا المثل ويتدبره حق تدبره ؟ فإنّه يقطع موارد الشرك من قلبه، وذلك أن المعبود أقل درجاته أن يقدر على إيجاد ما ينفع عابده وإعدام ما يضره، والآلهة التي يعبدها المشركون من دون الله لن تقدر على خلق ذباب ولو اجتمعوا كلهم لخلقه ؟ فكيف ما هو أكبر منه ! ولا يقدرون على الانتصار من الذباب إذا سلبهم شيئًا مما عليهم من طيب ونحوه فيستنقذونه منه، فلا هم قادرون على خلق الذباب الذي هو من أضعف الحيوان، ولا على الانتصار منه واسترجاع ما سلبهم إياه ؟ فلا أعجز من هذه الآلهة ولا أضعف منها، فكيف يستحسن عاقل عبادتها من دون الله تعالى ؟!

وهذا المثل من أبلغ ما أنزل الله سبحانه في بطلان/الشرك وتجهيل(١٢/ب أهله وتقبيح عقولهم، والشهادة على أن الشياطين قد تتلاعب بهم أعظم من تلاعب الصبيان بالكرة ؛ حيث أعطوا الإلهية التي من بعض لوازمها

<sup>(</sup>١) انظر: (الكشاف) (٣/ ١٢).

القدرة على جميع المقدورات والإحاطة بجميع المعلومات والغنى عن جميع المخلوقات وأن يعمد إلى الرب في جميع الحاجات وتفريج الكربات وإغاثة اللهفات وإجابة الدعوات، فأعطوها صورًا وتماثيل تمتنع عليها القدرة على مخلوقات الآلهة الحق وأذلها وأصغرها وأحقرها، ولو اجتمعوا لذلك وتعاونوا عليه (۱).

وأدل من ذلك على عجزهم وانتفاء آلهتهم أن هذا الخلق الأقل الأذل العاجز الضعيف لو اختطف منهم شيئًا واستلبه فاجتمعوا على أن يستنقذوه منه لعجزوا عن ذلك ولم يقدروا عليه، ثم سوى بين العابد والمعبود في الضعف والعجز بقوله: ﴿ ضَعُفَ الطَّ الِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾.

قيل: الطالب العابد، والمطلوب المعبود (١) ؛ فهو عاجز متعلق بعاجز .

وقيل: هو تسوية بين السالب والمسلوب، وهو تسوية بين الإله والذباب في الضعف والعجز ؛ وعلى هذا فالطالب الإله الباطل والمطلوب الذباب يطلب منه ما استنقذه منه .

وقيل: الطالب الذباب والمطلوب الآلهة، فالذباب يطلب منه ما يأخذه مما عليه.

والصحيح أن اللفظ يتناول الجميع ؛ فضعف العابد والمعبود والمستلِب والمستلَب ؛ فمن جعل هذا الآلهة مع القوي العزيز فها قدره حق قدره ولا عرفه حق عظمته (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: ( جامع البيان ) للطبري (١٨/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: (زاد المسير) (٥/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٣) قال الإمام الطبري على:

#### فصلل

## (مثل الكفار كمثل الناعق)

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآةً وَنِدَآءً صُمُّ ابْكُمُ عُمِّى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١].

= ( واختُلف في معنى قوله: ﴿ ضَمُعَكَ ٱلطَّـالِبُ وَٱلْمَطَّـلُوبُ ﴾ .

فقال بعضهم: عني بالطالب: الآلهة، وبالمطلوب: الذباب ، .

ثم أورد بإسناد ضعيف عن ابن عباس هِنه ، في قوله: ﴿ ٱلطَّـالِبُ ﴾، قال: « آلهتهم »، ﴿ وَٱلۡمَطْلُوبُ ﴾: « الذباب »، وإسناده ضعيف مرسل .

ثم قال: « وكان بعضهم يقول: معنى ذلك: ﴿ مَهَعُفَ ٱلطَّالِبُ ﴾ من بني آدم إلى الصنم حاجته، ﴿ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾ إليه الصنم أن يعطي سائله من بني آدم ما سأله، يقول: ضعف عن ذلك وعجز.

والصواب من القول في ذلك عندنا ما ذكرته عن ابن عباس من أن معناه: عجز الطالب، وهو الألحة، أن تستنقذ من الذباب ما سلبها إياه، وهو الطيب وما أشبهه، والمطلوب: الذباب.

وإنها قلت هذا القول أولى بتأويل ذلك ؛ لأن ذلك في سياق الخبر عن الآلهة والذباب، فأن يكون ذلك خبرًا عها هو عنه منقطع، وإنها أخبر جلّ ثناؤه عن الآلهة بها أخبر به عنها في هذه الآية من ضعفها ومهانتها تقريعًا منه بذلك عَبَدتها من مشركي قريش.

يقول تعالى ذكره: كيف يجعل مثل في العبادة ويشرك فيها معي ما لا قدرة له على خلق ذباب، وإن أخذ له الذباب فسلبه شيئًا عليه لم يقدر أن يمتنع منه ولا ينتصر، وأنا الخالق ما في السهاوات والأرض ومالكٌ جميع ذلك والمحيي من أردت، والمميت ما أردت ومن أردت، إن فاعل ذلك لا شك أنه في غاية الجهل.

وقوله: ﴿ مَاقَكَدُرُواْ ٱللَّهُ حَقَّ قَكَدْرِهِ ۗ ﴾ .

يقول: ما عظّم هؤلاء الذين جعلوا الآلهة لله شريكًا في العبادة حق عظمته حين أشركوا به غيره، فلم يخلصوا له العبادة ولا عرفوه حق معرفته ؛ من قولهم: ما عرفت لفلان قدره إذا خاطبوا بذلك من قَصَّر بحقه، وهم يريدون تعظيمه » .

فتضمن هذا المثل ناعقًا، أي: مصوتًا بالغنم وغيرها، ومنعوقًا به وهو الدواب؛ فقيل: الناعق العابد؛ وهو الداعي للصنم، والصنم: هو المنعوق به المدعو، وإن حال الكافر في دعائه كحال من ينعق بها لا يسمعه، هذا قول طائفة؛ منهم عبد الرحمن بن زيد وغيره (١).

واستشكل صاحب الكشاف (٢) وجماعة معه هذا القول، وقالوا: قوله: ﴿ إِلَّا دُعَاءً وَلِا نَدَاءً، وَلَا نَدَاءً، وَلَا نَدَاءً، وقد أُجيب عن هذا الإشكال بثلاثة أجوبة:

أحدها: أن ( إلا ) (٣) زائدة، والمعنى: بها لا يسمع دعاء ونداء، قالوا: وقد ذكر الأصمعي في قول الشاعر (٤):

## جراجيج لاتنفك إلامناخة

أي، ما تنفك مناخة .

وهذا جواب فاسد؛ فإن ( إلا ) لا تزاد في الكلام .

الجواب الثاني: أن التشبيه وقع في مطلق الدعاء، لا في خصوصات المدعو .

الجواب الثالث: أن المعنى أن مثل هؤلاء في دعائهم آلهتهم التي لا تفقه

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٢/ ٨٨)، وقال ظهر:

وأولى الأقوال عندي بالآية التأويل الأول، وهو: أن معنى الآية: ومثل وعظ الكافر وواعظه
 كمثل الناعق بغنمه ونعيقه ؛ فإنه يسمع نعقه ولا يعقل كلامه على ما قد بينا من قبل » .

<sup>(</sup>٢) أي: الزمخشري، (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (ب) و (ص).

<sup>(</sup>٤) انظر: (ديوان ذي الرقة) (٣/ ١٤١٩) و( الموشح ) (١٨٢) .

دعاءهم كمثل الناعق بغنمه، فلا ينتفع بنعقته شيئًا غير أنه في دعاء ونداء، وكذا المشرك ليس له من دعائه وعبادته إلا العناء.

وقيل المعنى: ومثل الذين كفروا كالبهائم التي لا تفقه مما يقول الراعي أكثر من الصوت (١)؛ فالراعي هو داعي الكفار والكفار هم البهائم المنعوق بها .

قال سيبويه: « المعنى: ومثلك يا محمد ومثل الذين كفروا كمثل الناعق والمنعوق به »(۲).

وعلى قوله فيكون المعنى: ومثل الذين كفروا وداعيهم كمثل الغنم والناعق بها، ذلك أن تجعل هذا من التشبيه المركب وأن تجعله من التشبيه المفرق ؛ فإن جعلته من المركب كان تشبيهًا للكفار في عدم فقههم وانتفاعهم بالغنم التي يَنعق بها الراعي فلا تفقه من قوله شيئًا غير الصوت المجرد الذي هو الدعاء والنداء.

وإن جعلته من التشبيه المفرق فالذين كفروا بمنزلة البهائم، ودعاؤهم إلى الطريق والهدى بمنزلة النعيق، وإدراكهم مجرد الدعاء والنداء كإدراك البهائم مجرد صوت الناعق، والله أعلم.

### فصــــــل

## (مثل المنفق في سبيل الله)

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَـلِ حَبَّـةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاآهُ وَاللَّهُ وَسِيعُ عَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٦١].

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٢/ ٨٦)، عن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) انظر (الكتاب) (١٠٨/١).

شبه سبحانه نفقة المنفق في سبيله ؛ سواء كان المراد به الجهاد أو جميع سبل الخير من كل بر، بمن بَذر بَذرًا فأنبتت كل حبة سبع سنابل، اشتملت كل سنبلة على مائة حبة، والله يضاعف [ لمن يشاء فوق ذلك ] (۱) بحسب حال المنفق وإيهانه وإخلاصه وإحسانه ونفع نفقته وقدرها ووقوعها موقعها ؛ فإن ثواب الإنفاق يتفاوت بحسب ما يقوم بالقلب من الإيهان والإخلاص والتثبت عند النفقة، وهو إخراج المال بقلب ثابت قد انشرح صدره بإخراجه وسمحت به نفسه، وخرج من قلبه قبل خروجه من يده ؛ فهو ثابت القلب عند إخراجه غير جزع ولا هلع، ولا متبعه نفسه ترجف يده وفؤاده، ويتفاوت بحسب نفع الإنفاق ومصارفه بمواقعه، وبحسب طيب المنفق وزكائه .

# وتحت هذا المثل من الفقه:

أنه سبحانه شبه الإنفاق بالبذر؛ فالمنفق ماله الطيب لله لا لغيره باذر ماله في أرض زكية فمغلة بحسب بذره وطيب أرضه وتعاهد البذر بالسقي ونفي الدغل والنبات الغريب عنه، فإذا اجتمعت هذه الأمور ولم تحرق الزرع نار ولا لحقته جائحة جاء أمثال الجبال، وكان مثله كمثل جنة بربوة، وهي المكان [المرتفع] (٢) الذي تكون الحبة فيه نصب الشمس والرياح، فتربى الأشجار هناك أتم تربية فنزل عليها من السهاء مطر عظيم القطر متتابع، فرواها ونها فاتت أكلها ضعفي ما تؤتيه غيرها بسبب ذلك الوابل، ﴿ فَإِن لَّمْ يُصِبّها فَاتِت أَكلها ضعفي ما تؤتيه غيرها بسبب ذلك الوابل، ﴿ فَإِن لَّمْ يُصِبّها وَاللّه فَاللّهُ فَاللّه عَلَى الطل والطل إشارة إلى نوعي الإنفاق وتنمي عليه، مع أن في ذكر نوعي الوابل والطل إشارة إلى نوعي الإنفاق

<sup>(</sup>١) زيادة من (ط).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ط).

الكثير والقليل.

فمن الناس من يكون إنفاقه وابلًا، ومنهم من يكون إنفاقه طلاً، والله لا يضيع مثقال ذرة .

فإن عرض لهذا العامل ما يغرق أعماله ويبطل بها حسناته كان بمنزلة رجل ﴿ لَهُ. جَنَّةٌ مِن نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ. فِيهَا مِن كُلِّ اللَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبُرُ وَلَهُ, ذُرِّيَّةٌ شُعَفَاتُهُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارُ فَأَحَرَقَت ﴾ الشَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبُرُ وَلَهُ, ذُرِّيَّةٌ شُعَفَاتُهُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارُ فَأَحَرَقَت ﴾ [البقرة: ٢٦١].

فإذا كان يوم استيفاء الأعمال وإحراز الأجور وجد العامل عمله قد أصابه ما أصاب صاحب هذه الجنة فحسرته، حينئذ أشد من حسرة هذا على جنته ؟ فهذا مثل ضربه الله سبحانه في الحسرة لسلب النعمة عند شدة الحاجة إليها مع عظم قدرها ومنفعتها، والذي ذهبت عنه قد أصابه الكبر والضعف فهو أحوج ما كان إلى نعمته، ومع هذا فله ذرية ضعفاء لا يقدرون على نفعه والقيام بمصالحه بل هم في عياله، فحاجته إلى نعمته حينئذ أشد ما كانت لضعفه وضعف ذريته؛ فكيف يكون حال هذا إذا كان له بستان عظيم فيه من جميع الفواكه والثمر وسلطان ثمره أجل الفواكه وأنفعها، وهو ثمر النخيل والأعناب فنخله يقوم بكفايته وكفاية ذريته، فأصبح يومًا وقد وجده محترقًا كله كالصريم، فأي حسرة أعظم من حسرته ؟!

قال ابن عباس: « هذا مثل الذي يختم له بالفساد في آخر عمره » (۱). وقال مجاهد: « هذا مثل المفرط في طاعة الله حتى يموت » (۲).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٣/ ٧٧).

وقال السدي: « هذا مثل للمرائي في نفقته الذي ينفق لغير الله ؛ ينقطع عنه نفعها أحوج ما يكون إليها » (١) .

وسأل عمر بن الخطاب الصحابة على عن هذه الآية، فقالوا: الله أعلم، فغضب عمر، وقال: قولوا نعلم أو لا نعلم!

فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء يا أمير المؤمنين، قال: قل يا ابن أخى ولا [تحصر](٢) نفسك.

قال: ضرب مثل لعمل، قال: لأي عمل ؟ قال: لرجل غنى يعمل بالحسنات، ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى أحرق أعماله كلها (٣)

وقال الحسن: «هذا مثل قلَّ والله أعلم من يعقله من الناس ؟ شيخ كبير، ضعُف جسمه وكثُرَ صبيانه أفقر ما كان إلى جنته، وإن أحدكم والله أفقر ما يكون إلى عمله إذا انقطعت عنه الدنيا » (٤).

#### فصــــل

## (ما يبطل الأعمال من المن والأذى والرياء)

فإن عرض لهذه الأعمال من الصدقات ما يبطلها من المن والأذى والرياء؛ فالرياء يمنع انعقادها سببًا للثواب، والمن والأذى يبطل الثواب الذي كان سببًا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في (أ): (تحرق).

<sup>(</sup>٣) أثر صحيح:

تقدم تخريجه في أول الكتاب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري (٣/ ٧٧).

له، فمثل صاحبها وبطلان عمله ﴿كُمَثَلِ صَفُوانٍ ﴾، وهو: الحجر الأملس، ﴿ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ ﴾، وهو: المطر الشديد ؛ ﴿ فَتَرَكَهُ صَلَدًا ﴾ لا شيء عليه .

وتأمل أجزاء هذا المثل البليغ وانطباقها على أجزاء الممثل به تعرف عظمة القرآن وجلالته ؛ فإن الحجر في مقابلة قلب هذا المرائي والمان والمؤذي، فقلبه في قسوته عن الإيهان والإخلاص والإحسان بمنزلة الحجر، والعمل الذي لغير الله بمنزلة التراب الذي على ذلك الحجر فقوة ما تحته وصلابته تمنعه من الثبات والنبات عند نزول الوابل، فليس له مادة متصلة بالذي يقبل الماء وينبت الكلأ، وكذلك قلب المرائي ليس له ثبات عند وابل الأمر والنهي والقضاء والقدر، فإذا نزل عليه وابل الوحي انكشف عنه ذلك التراب اليسير الذي كان عليه فبرز ما تحته حجرًا صلدًا لا نبات فيه، وهذا مثل ضربه الله سبحانه لعمل المرائي ونفقته؛ لا يقدر يوم القيامة على ثواب شيء منه أحوج ما كان إليه، وبالله التوفيق.

### فصلل

## (المنفق في غيرطاعة الله)

هذا مثل ضربه الله تعالى لمن أنفق ماله في غير طاعته ومرضاته، فشبه

سبحانه ما ينفقه هؤلاء من أموالهم في المكارم والمفاخر وكسب الثناء وحسن الذكر لا يبتغون به وجه الله وما ينفقونه ليصدوا به عن سبيل الله واتباع رسله عليهم الصلاة والسلام بالزرع الذي زرعه صاحبه يرجو نفعه وخيره فأصابته ريح شديدة البرد جدًا يحرق بردها ما يمر عليه من الزرع والثار، فأهلكت ذلك الزرع وأيبسته.

واختُلف في الصِّرِّ، فقيل: البرد الشديد.

وقيل: النار، قاله ابن عباس (١).

وقال الأنباري: وإنها وصفت النار أنها صَرٌّ لتصريتها عند الالتهاب، وقيل: الصر الصوت الذي يضحب الريح من شدة هبوبها (٢).

والأقوال الثلاثة متلازمة فهو برد شديد محرق بيبسه للحرث كما تحرق النار، وفيه صوت شديد.

وفي قوله: ﴿ أَصَابَتْ حَرَّثَ قَوْمِ ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ تنبيه على أن سبب إصابتها لحرثهم هو ظلمهم، فهو الذي سلط عليهم الريح المذكورة حتى أهلكت زرعهم وأيبسته، فظلمهم هو الريح التي أهلكت أعمالهم ونفقاتهم وأتلفتها.

### فصـــل

ومنها قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَآءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٩].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٤/ ٦٢) عن ابن زيد نحوه، وانظر ( فتح القدير ) (١/ ٣٧٤) .

هذا مثل ضربه الله سبحانه للمشرك والموحد ؛ فالمشرك بمنزلة عبد تملكه جماعة [ متنازعون مختلفون متشاحنون، والرجل المتشاكس: الضيق الخلق ؛ فالمشرك لما كان يعبد آلهة شتى شبه بعبد يملكه جماعة متنافسون ] (١) في خدمته لا يمكنه رضاهم أجمعين، والموحد لما كان يعبد الله وحده فمثله كمثل عبد رجل واحد قد سلم له وعلم مقاصده وعرف الطريق إلى رضاد، فهو في راحة من تشاحن الخلطاء فيه، بل هو سالم لمالكه من غير منازع فيه مع رأفة مالكه به ورحمته له وشفقته عليه وإحسانه إليه وتوليته بمصالحه، فهل يستوي هذان العبدان ؟!

وهذا منه أبلغ الأمثال ؛ فإن الخالص لمالك واحد مستحق من معونته وإحسانه والتفاته إليه وقيامه بمصالحه ما لا يستحقه صاحب الشركاء المتشاكسين، ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ّبَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

### فصيل

## (امرأة نوح وامرأة لوط)

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من (ط).

فاشتملت هذه الآيات على ثلاثة أمثال ؛ مثل للكافر، ومثلين للمؤمنين.

فتضمن مثل الكفار أن الكافر يعاتب على كفره وعداوته لله تعالى ورسوله وأوليائه ولا ينفعه مع كفره ما كان بينه وبين المؤمنين من لحمة نسب أو صلة صهر أو سبب من سبب الاتصال، فإن الأسباب كلها تنقطع يوم القيامة إلا ما كان منها متصلًا بالله وحده على أيدي رسله عليهم الصلاة والسلام م، فلو نفعت وصلة القرابة والمصاهرة والنكاح مع عدم الإيهان لنفعت الصلة التي كانت بين نوح ولوط عليهما الصلاة والسلام وامرأتيهما، فلما لم يغنيا عنهما من الله شيئًا، وقيل لهما ادخلا النار مع الداخلين، فقطعت الآية حينئذ طمع من ارتكب معصية الله تعالى وخالف أمره ورجا أن ينفعه صلاح غيره من قريب أو أجنبي ولو كان بينهما في الدنيا أشد الاتصال، فلا اتصال فوق اتصال النبوة والأبوة والزوجية، ولم يغن نوح عليه الصلاة و السلام عن ابنه (۱۰)، ولا إبراهيم عليه الصلاة والسلام عن

<sup>(</sup>١) قال تعالى:

<sup>﴿</sup> وَأُوحِ إِلَىٰ نُصِ أَنَّهُ لَن يُؤْمِ بِ مِن قَوْمِكَ إِلّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلا بَسْمِ مِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ وَحَلْمَا الْفُلْكَ بِأَعْيُونَا وَوَحِينَا وَلَا تُحْتَطِبْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ﴿ وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَحَلْمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن قَوْمِهِ مَسْخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَا فَإِنَا مَسْخُرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخُرُونَ ﴿ فَا مَسَوْفَ مَلَا مَن عَلَيْهِ مَلَا مِن عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ وَمَنْ عَامَنُ وَمَا مَا مَن مَعْمُ إِلّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَمَنْ عَامَنُ وَمَا مَامَن مَعْمُ اللّا مَعْمُ اللّهِ اللّهُ وَمَل الرّحَبُوا فِيهَا بِسِمِ اللّهِ بَعْرِيهُا وَمُرْسَنَهَا إِنَّا رَبِي لَنَعُورٌ رَحِمٌ ﴿ اللّهُ وَمَا مَا مَن مَعْمُ اللّهُ وَمَل الرّحَبُوا فِيهَا بِسِمِ اللّهِ بَعْرِيهُا وَمُرْسَنَها إِنَّا رَبِي لَنَعُورُ رَحِمٌ ﴿ اللّهُ وَمَا مَا مَن مَعْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُو اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا لَا اللّهُ وَمُحْلُولُ وَمَن عَالَ وَلَا مَن رَحِمُ اللّهُ وَمَا لَا اللّهُ وَمُ وَمَا لَا عَاصِمُ اللّهُ مَن اللّهُ وَاللّهُ مَا الْمَعْمُ وَمَا لَا اللّهُ وَمَى اللّهُ مَا اللّهُ وَمُ وَمَا لَا اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُ وَمَا لَلْمُودُ وَيْ وَمِيل اللّهُ وَمَا لَا مَا مُعْلَى وَعَلْمَ اللّهُ مَن اللّهُ وَلَا مَن رَحِمُ اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ مَن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُن الْمَوْمُ وَمَا لَمَا اللّهُ وَمُ وَمَالًا لِللّهُ مِن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُعْمَى الْمَالُ وَمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مِن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُ وَمَا لَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَى مَا اللّهُ وَلَا مُن رَحِي إِلَا اللّهُ مِن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَمُعْلُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الل

# أبيه (١)، ولا نوح ولوط عليهما الصلاة و السلام عن امرأتيهما من الله شيئًا.

وَعْدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْمُنكِينَ ﴿ قَالَ يَنْهُ إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ مَلِكَ فَلَ تَتَعَلَيْ مَالِيْسَ لَكَ بِهِ،عِلْمُ ۚ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ ﴿ فَالَ رَبِّ إِنِّ آعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَالَيْسَ لِي بِهِ،عِلْمُ ۗ وَإِلَّا تَغْيِفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيّ أَكْنُ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [هود: ٣٧-٤٧].

(١) وقد وردت قصته في القرآن الكريم والسنة الشريفة .

فأما القرآن ؛ فقال تعالى:

﴿ وَاَذَكُرُ فِي الْكِنْبِ إِنْهِمْ أَيْهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًا ﴿ إِذَ قَالَ لِأَبِهِ يَتَأْبَتِ لِمَ نَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنَكَ شَيْئًا ﴿ يَعْنَى الْمَ يَأْتِكَ فَاتَبِعِيْ اَهْدِكَ صِرَطاً سَوِيًا ﴿ يَعْنَى الْمَعْنَى الْمَعْنَى الْمَعْنَى الْمَلِكَ عِمْ اللّهِ يَعْنَى الْمَعْنِي اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

وأما في السنة ؛ فقد وردت عن أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْكُ ، عن النبي عَلَيْكُ ، قال:

« يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة، وعلى وجه آزر قترة وغبرة، فيقول له إبراهيم: ألم أقل لك: لا تعصيني ؟

فيقول أبوه: فاليوم لا أعصيك .

فيقول إبراهيم: يا رب، إنك وعدتني أن لا تخزني يوم يبعثون، فأي خزي أخزى من أبي الأسعد؟!

فيقول الله تعالى: إني حرمت الجنة على الكافرين.

ثم يقال: يا إبراهيم، ما تحت رجليك ؟

فينظر فإذا هو بذِيخ ملتطخ، فيؤخذ بقوائمه، فيلقى في النار » .

تخريج الحديث:

صحيح: أخرجه البخاري (٣٣٥٠، ٣٧٦٨)، والنسائي في الكبرى (١١٣١١)، والحاكم (٢/ ٢٣٨، ٤/ ٥٨٩).

يستفاد من الحديث:

= ١ - أن اسم أباه آزر كها نص عليه القرآن الكريم .

 ٢- أن آزر من أهل النار، وعما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُقِخَ فِ ٱلصُّورِ فَلا آنسَابَ يَيْنَهُمْر وَمَهـذِ وَلاَيْتَسَآمَالُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠١].

٣- لا شفاعة لكافر.

٤- تحريم الجنة على الكافرين .

٥- شفقة إبراهيم ؛ على أبيه .

٦- تغير آزر إلى ذيخ ملتطخ بالدم.

والذيخ: هو ذكر الضباع، ملتطخ: أي في رجيع أو دم أو طين .

#### فائدة:

لعل قائلًا يقول: لم مسخ إلى ذيخ ؟!

قيل: الحكمة في مسخه لتنفر نفس إبراهيم منه، ولئلا يبقى في النار على صورته فيكون فيه غضاضة على إبراهيم ؟ .

وقيل: الحكمة في مسخه ضبعًا أن الضبع من أحمق الحيوان، وآزر كان من أحمق البشر ؟ لأنه بعد أن ظهر من ولده من الآيات البينات أصر على الكفر حتى مات .

واقتصر في مسخه على هذا الحيوان ؛ لأنه وسط في التشويه بالنسة إلى ما دونه كالكلب والخنزير، وإلى ما فوقه كالأسد مثلاً.

وعن حذيفة بن اليمان عشف، قال: قال رسول الله عَنْكُ:

« يقول إبراهيم: يا رباه ! يوم القيامة، فيقول له الرب: يا لبيكاه .

فيقول: أحرقت بنيّ .

فيقول: أخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال برة من إيهان، مثقال شعيرة من إيهان » . تخريج الحديث:

صحيح: أخرجه أبو عوانة (١/ ١٧٥)، وابن حبان (١٦ / ٣٨٣/ ٧٣٧٨).

قال المنذري في الترغيب والترهيب: « ولا أعلم في إسناده مطعنًا » .

يقول نبى الله إبراهيم عَلِيُّكُلا:

يا رباه: نداء من صاحب القلب السليم إلى رب العالمين، وذلك يوم القيامة .

فيقوله له الرب: يا لبيكاه: إجابة بعد إجابة .

فيقول إبراهيم عليه الحرقت بنيّ، فيقول الله علما: أخرجوا من النار من كان في قلبه

قال الله تعالى: ﴿ لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُو وَلا آَوْلَاكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ يَقْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾ [الممتحنة: ٣].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئًا ۚ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَ بِذِ يَلَّهِ ﴾ [الانفطار: ١٩].

وقال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا ﴾ [البقرة: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدْعَن وَلَدِهِ - وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَاذٍ عَن وَالِدِهِ - شَيْئًا ﴾ [لقهان: ٣٣].

وهذا كله تكذيب لأطماع المشركين الباطلة أن من تعلقوا به من دون الله من قرابة أو صهر أو نكاح أو صحبة تنفعهم يوم القيامة أو تجيرهم من عذاب الله تعالى أو تشفع لهم عند الله تعالى، وهذا أصل ضلال بني آدم وشركهم، وهو الشرك الذي لا يغفره الله، وهو الذي بعث الله تعالى جميع رسله عليهم الصلاة والسلام وأنزل جميع كتبه بإبطاله ومحاربة أهله ومعاداتهم.

#### فصل

## (مثل امرأة فرعون ومريم)

وأما المثلان اللذان للمؤمنين ؛ فأحدهما: امرأة فرعون .

ووجه المثل أن اتصال المؤمن بالكافر لا يضره شيئا إذا فارقه في كفره وعمله، فمعصية العاصي لا تضر المطيع شيئًا في الآخرة وإن تضرر بها في الدنيا بسبب العقوبة التي تحل بأهل الأرض إذا أضاعوا أمر الله كال فتأتي عامة فلم يضر امرأة فرعون اتصالها به وهو من أكفر الكافرين، ولم ينفع

مثقال برة من إيان، مثقال شعيرة من إيان ؛ لأن الخلود في النار ليس لأحد من المؤمنين .

امرأة نوح ولوط اتصالهما بهما وهما رسولا رب العالمين .

المثل الثاني للمؤمنين: مريم التي لا زوج لها لا مؤمن ولا كافر.

فذكر ثلاثة أصناف النساء: المرأة الكافرة التي لها وصلة بالرجل الصالح، والمرأة الصالحة التي لها وصلة بالرجل الكافر، والمرأة العزبة التي لا وصلة بينها وبين أحد ؛ فالأولى لا تنفعها وصلتها وسببها، والثانية لا تضرها وصلتها وسببها، والثالثة لا يضرها عدم الصلة شيئًا .

ثم في هذه الأمثال من الأسرار البديعة ما يناسب سياق السورة ؛ فإنها سيقت في ذكر أزواج النبي والتحذير من تظاهرهن عليه (١)، وأنهن إن لم

(١) وذلك فيها يسميه أهل العلم بقصة المغافير.

فعن عائشة وضي أنها قالت:

كان رسول الله عَلَيْكُ يجب العسل والحلوى، وكان إذا انصرف من العصر دخل على نسائه، فيدنو من إحداهن، فدخل على حفصة بنت عمر فاحتبس أكثر مما كان يحتبس، فغرت فسألت عن ذلك، فقيل: أهدت لها امرأة من قومها عكة عسل، فسقت النبي عَلَيْكُ منه شربة، فقلت: أما والله لنحتالن له، فقلت لسودة بنت زمعة: إنه سيدنو منك ؛ فإنه يقول لك سقتني حفصة شربة عسل، فقولي له: جرست نحلة العرفط، وسأقول ذلك، وقولي أنت يا صفية ذلك . وكان رسول الله عَمَيْكُ يشتد عليه أن يوجد منه الربح .

قالت: تقول سودة: فوالله ما هو إلا أن قام على الباب فأردت أن أبادئه بها أمرتني به فرقًا منك.

فلما دنا منها قالت له سودة: يا رسول الله، أكلت مغافير؟

فقال على: ﴿ لا ، .

قالت: فها هذه الريح التي أجد منك.

قال عَمِّالِينِهِ: « سقتني حفصة شربة عسل » .

فلها دخل علي قلت له مثل ذلك، ثم دخل على صفية فقالت له مثل ذلك.

فلما دخل على حفصة قالت له: يا رسول الله، ألا أسقيك منه ؟

فقال ﷺ: « لا حاجة لي فيه » .

يطعن الله ورسوله ويردن الدار الآخرة لم ينفعهن اتصالهن برسول الله كما لم ينفع امرأة نوح ولوط اتصالهما بهما، ولهذا ضرب لهما في هذه السورة مثل اتصال النكاح دون القرابة .

قال يحيى بن سلام: « ضرب الله المثل الأول يحذر عائشة وحفصة، ثم ضرب لهما المثل الثاني يحرضهما على التمسك بالطاعة ».

وفي ضرب المثل للمؤمنين بمريم أيضا اعتبارًا آخر وهو أنها لم يضرها عند الله شيئًا قذفُ أعداء الله تعالى اليهود لها ونسبتهم إياها وابنها إلى ما برأهما الله عنه مع كونها الصديقة الكبرى المصطفاة على نساء العالمين فلا يضر الرجل الصالح قذف الفجار والفساق فيه، وفي هذا تسلية لعائشة أم المؤمنين إن كانت السورة نزلت بعد قصة الإفك (۱) وتوطين نفسها على ما

<sup>=</sup> قالت: تقول سودة: سبحان الله، والله لقد حرمناه.

قالت: قلت لها: اسكتى.

تخريج الحديث:

صحيح: أخرجه البخاري (٥٢٦٨)، ومسلم (١٤٧٤)، وأبو داود (٣٧٠٩).

غريب الحديث:

جرست بفتح الجيم والراء ..: أي أكلت العرفط ليصير منه العسل، وأصل الجرس: الصوت الخفي، ولا يقال: جرس بمعنى أكل أو رعى إلا للنحل.

العرفط بضم الفاء وسكون الراء ..: هو الشجر الذي صمغه المغافير، وهو نبات له ورقة عريضة تفرش بالأرض، وله شوكة وثمرة بيضاء مثل زر القميص.

الريح، وهو الرائحة: أي غير الطيب.

فرقًا: خوفًا .

المغافيه، جمع مغفور: وهو صمع حلو وله رائحة كريهة .

حرمناه: منعناه.

<sup>(</sup>١) وقصة الإفك قصة مشهورة ..

رواها ابن شهاب، قال: حدثني عروة بن الزبير وسعيد بن المسيب وعلقمة ابن وقاص وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود، عن عائشة على النبي عَلَيْ حين قال لها أهل الإفك ما قالوا وكلهم حدثني طائفة من حديثها، وبعضهم كان أوعى لحديثها من بعض وأثبت له اقتصاصًا، وقد وعيت عن كل رجل منهم الحديث الذي حدثني عن عائشة وبعض حديثهم يصدق بعضًا، وإن كان بعضهم أوعى له من بعض، قالوا: قالت عائشة:

كان رسول الله ﷺ إذا أراد سفرًا أقرع بين أزواجه فأيهن خرج سهمها خرج بها رسول الله ﷺ معه قالت عائشة فأقرع بيننا في غزوة غزاها فخرج فيها سهمي فخرجت مع رسول الله ﷺ بعد ما أنزل الحجاب فكنت أحمل في هودجي وأنزل فيه فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله ﷺ من غزوته تلك وقفل دنونا من المدينة قافلين آذن ليلة بالرحيل فقمت حين آذنوا بالرحيل فمشيت حتى جاوزت الجيش فلها قضيت شأني أقبلت إلى رحلي فلمست صدري فإذا عقد لي من جزع ظفار قد انقطع فرجعت فالتمست عقدي فحبسني ابتغاؤه قالت وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلوني فاحتملوا هودجي فرحلوه على بعيري الذي كنت أركب عليه وهم يحسبون أني فيه وكان النساء إذ ذاك خفافًا لم يهبلن ولم يغشهن اللحم إنها يأكلن العلقة من الطعام فلم يستنكر القوم خفة الهودج حين رفعوه وحملوه وكنت جارية حديثة السن فبعثوا الجمل فساروا ووجدت عقدي بعد ما استمر الجيش فجئت منازلهم وليس بها منهم داع ولا مجيب فتيممت منزلي الذي كنت به وظننت أنهم سيفقدوني فيرجعون إلى فبينا أنا جالسة في منزلي غلبتني عيني فنمت وكان صفوان بن المعطل السلمي ثم الذكواني من وراء الجيش فأصبح عندمنزلي فرأى سواد إنسان نائم فعرفني حين رآني وكان رآني قبل الحجاب فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني فخمرت وجهي بجلبابي ووالله ما تكلمنا بكلمة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه وهوى حتى أناخ راحلته فوطئ على يدها فقمت إليها فركبتها فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش موغرين في نحر الظهيرة وهم نزول قالت فهلك من هلك وكان الذي تولى كبر الإفك عبد الله بن أبي ابن سلول قال عروة أخبرت أنه كان يشاع ويتحدث به عنده فيقره ويستمعه ويستوشيه ٤ .

وقال عروة أيضا: « لم يسم من أهل الإفك أيضا إلا حسان بن ثابت ومسطح بن أثاثة وحمنة بنت جحش في ناس آخرين لا علم لي بهم غير أنهم عصبة كها قال الله تعالى وإن كبر ذلك = يقال له عبد الله بن أبي ابن سلول قال عروة كانت عائشة تكره أن يسب عندها حسان وتقول إنه الذي قال فإن أبي ووالده وعرضي لعرض محمد منكم وقاء.

#### قالت عائشة:

« فقدمنا المدينة فاشتكيت حين قدمت شهرًا والناس يفيضون في قول أصحاب الإفك لا أشعر بشيء من ذلك وهو يريبني في وجعي أني لا أعرف من رسول الله ﷺ اللطف الذي كنت أرى يريبني ولا أشعر بالشر حتى خرجت حين نقهت فخرجت مع أم مسطح قبل المناصع وكان متبرزنا وكنا لا نخرج إلا ليلا إلى ليل وذلك قبل أن نتخذ الكنف قريبًا من بيوتنا قالت وأمرنا أمر العرب الأول في البرية قبل الغائط، وكنا نتأذى بالكنف أن نتخذها عند بيوتنا، قالت: فانطلقت أنا وأم مسطح وهي ابنة أي رهم بن المطلب بن عبد مناف وأمها بنت صخر بن عامر خالة أبي بكر الصديق وابنها مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب، فأقبلت أنا وأم مسطح قبل بيتى حين فرغنا من شأننا فعثرت أم مسطح في مرطها، فقالت: تعس مسطح، فقلت لها: بئس ما قلت أتسبين رجلًا شهد بدرًا، فقالت: أي هنتاه ولم تسمعي ما قال، قالت: وقلت ما قال: فأخبرتني بقول أهل الإفك، قالت فازددت مرضًا على مرضى فلما رجعت إلى بيتي دخل عليّ رسول الله عَيْكُ فسلم ثم قال: «كيف تيكم »، فقلت له: أتأذن لي أن آتي أبوي ؟

« وأريد أن أستيقن الخبر من قبلهما، قالت: فأذن لي رسول الله عليه فقلت الأمي يا أمتاه ماذا يتحدث الناس، قالت: يا بنية هوني عليك فوالله لقلما كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبها لها ضرائر إلا كثرن عليها، قالت: فقلت سبحان الله، أوقد تحدث الناس بهذا، قالت فبكيت تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم ثم أصبحت أبكي، قالت: ودعا رسول الله ﷺ على بن أبي طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحي يسألهما ويستشيرهما في فراق أهله، قالت: فأما أسامة فأشار على رسول الله يَتَلَطُّهُ بالذي يعلم من براءة أهله وبالذي يعلم لهم في نفسه، فقال أسامة: أهلك ولا نعلم إلا خيرًا وأما علي فقال: يا رسول الله لم يضيق الله عليك والنساء سواها كثير وسل الجارية تصدقك، قالت فدعا رسول الله عَنْ بالله بريرة، فقال: اي بريرة، هل رأيت من شيء يريبك ؟ »، قالت له: بريرة والذي بعثك بالحق ما رأيت

عليها أمرًا قط أغمصه غير أنها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها فتأتي الداجن فتأكله، قالت: فقام رسول الله عَلَيْكُ من يومه فاستعذر من عبد الله بن أبي وهو على المنبر، فقال: يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني عنه أذاه في أهلي والله ما علمت على أهلي إلا خيرًا ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيرًا وما يدخل على أهلي إلا معي، قالت:

فقام سعد بن معاذ أخو بني عبد الأشهل فقال: أنا يا رسول الله أعذرك فإن كان من الأوس ضربت عنقه وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك، قالت: فقام رجل من الخزرج وكانت أم حسان بنت عمه من فخذه وهو سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج، قالت: وكان قبل ذلك رجلًا صالحًا ولكن احتملته الحمية فقال لسعد: كذبت لعمر الله لا تقتله ولا تقدر على قتله ولو كان من رهطك ما أحببت أن يقتل فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد فقال لسعد بن عبادة كذبت لعمر الله لنقتلنه فإنك منافق تجادل عن المنافقين، قالت: فثار الحيان الأوس والخزرج حتى هموا أن يقتتلوا ورسول الله عَيْكُمْ قائم على المنبر، قالت: فلم يزل رسول الله عَيْكُمْ يخفضهم حتى سكتوا وسكت، قالت: فبكيت يومي ذلك كله لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم، قالت: وأصبح أبواي عندي وقد بكيت ليلتين ويومًا لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم حتى إني لأظن أن البكاء فالق كبدي فبينا أبواي جالسان عندي وأنا أبكي فاستأذنت علي امرأة من الأنصار فأذنت لها فجلست تبكي معي قالت فبينا نحن على ذلك دخل رسول الله عليه الله علينا فسلم ثم جلس قالت ولم يجلس عندي منذ قيل ما قيل قبلها وقد لبث شهرًا لا يوحى إليه في شأني بشيء قالت فتشهد رسول الله عَيِّكُ حين جلس ثم قال أما بعد يا عائشة إنه بلغني عنك كذا وكذا فإن كنت بريئة فسيبرئك الله وإن كنت ألممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه فإن العبد إذا اعترف ثم تاب تاب الله عليه قالت فلما قضى رسول الله على مقالته قلص دمعى حتى ما أحس منه قطرة فقلت لأبي أجب رسول الله تَظِيُّة عني فيها قال فقال أبي والله ما أدري ما أقول لرسول الله ﷺ فقلت لأمي أجيبي رسول الله ﷺ فيها قال قالت أمي والله ما أدري ما أقول لرسول الله ﷺ فقلت وأنا جارية حديثة السن لا أقرأ من القرآن كثيرًا إني والله لقد علمت لقد سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم وصدقتم به فلئن قلت لكم إني بريئة لا تصدقوني ولئن اعترفت لكم بأمر والله يعلم أني منه بريئة لتصدقني فوالله لا أجد لي ولكم مثلا إلا أبا يوسف حين قال: ﴿ فَصَبْرٌ جَيِيلٌ وَاللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِيفُونَ ﴾، ثم تحولت قال فيها الكاذبون إن كانت قبلها، كما في التمثيل بامرأة نوح ولوط تحذير لها ولحفصة مما اعتمدتاه في حق النبي عَيِّكُ .

فتضمنت هذه الأمثال التحذير لهن والتخويف والتحريض لهن على

واضطجعت على فراشي والله يعلم أني حينئذ بريئة وأن الله مبرئي ببراءتي ولكن والله ماكنت أظن أن الله منزل في شأني وحيا يتلى لشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم الله في بأمر ولكن كنت أرجو أن يرى رسول الله ﷺ في النوم رؤيا يبرئني الله بها فوالله ما رام رسول الله ﷺ مجلسه ولا خرج أحد من أهل البيت حتى أنزل عليه فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء حتى إنه ليتحدر منه من العرق مثل الجمان وهو في يوم شات من ثقل القول الذي أنزل عليه قالت: فسري عن رسول الله ﷺ وهو يضحك فكانت أول كلمة تكلم بها أن قال يا عائشة أما الله فقد برأك قالت فقالت لي أمي قومي إليه فقلت والله لا أقوم إليه فإني لا أحمد إلا الله ﷺ قالت: وأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِنْكِ عُصْبَةً مِّنكُرُ ﴾، العشر الآيات ثم أنزل الله هذا في براءتي قال أبو بكر الصديق وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره والله لا أنفق على مسطح شيئا أبدًا بعد الذي قال لعائشة ما قال فأنزل الله: ﴿ وَلَا يَأْتُلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْـٰلِ مِنكُرٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، قال أبو بكر الصديق بلي والله إني لأحب أن يغفر الله لي فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه وقال والله لا أنزعها منه أبدًا قالت عائشة وكان رسول الله عَيْظُة سأل زينب بنت جحش عن أمري فقال لزينب ماذا علمت أو رأيت فقالت يا رسول الله أحمي سمعي وبصري والله ما علمت إلا خيرًا قالت عائشة وهي التي كانت تساميني من أزواج النبي عَيْثُ فعصمها الله بالورع قالت وطفقت أختها حمنة تحارب لها فهلكت فيمن هلك. قال ابن شهاب فهذا الذي بلغني من حديث هؤلاء الرهط ثم قال عروة قالت عائشة والله إن الرجل الذي قيل له ما قيل ليقول سبحان الله فوالذي نفسي بيده ما كشفت من كنف أنثى قط قالت ثم قتل بعد ذلك في سبيل الله .

#### تخريج الحديث:

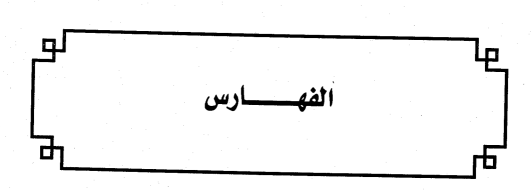
صحيح: أخرجه البخاري (٤١٤١، ٤٧٥٠)، ومسلم (٢٧٧٠)، وأبو داود (٢١٣٨)، والنسائي في الكبرى (٨٩٢٣)، وأحمد (١١٧/٦). الطاعة والتوحيد والتسلية وتوطين النفس لمن أوذي منهن وكذب عليه .

وأسرار التنزيل فوق هذا وأجل منه، ولا سيها أسرار الأمثال التي لا يعقلها إلا العالمون .

تمت بحمد الله وحسن توفيقه وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليها اللهم اغفر لكاتبها ولقارئها ومتدبرها حق تدبرها ولمصنفها وجميع المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات .. آمين والحمد لله رب العالمين بقلم الفقير إلى ربه تعالى علي بن زيد آل بليس غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

وقد وقع الفراغ من تسويد هذه النسخة يوم الأربعاء أحد شهور سنة ستة وسبعين بعد المائتين والألف من هجرته، عليه أفضل الصلاة والسلام





## فهسسرس الفهسارس

| الصفحة | الموضـــوع                                |
|--------|-------------------------------------------|
|        | أمثال القرآن للماوردي                     |
| ٤٠٧    | فهرس الآيات                               |
| 817    | فهرس الأحاديث                             |
| ٤١٤    | فهرس الآثار                               |
| ٤٢٨    | فهرس القوافي                              |
| ٤٣٣    | الفهرس العامالفهرس العام                  |
|        | الأمثال في القرآن الكريم لابن قيم الجوزيه |
| ٤٣٨    | فهرس الآيات                               |
| ٤٤١    | فهرس الأحاديثفهرس الأحاديث                |
| £ £ Y  | فهرس الآثار                               |
| £ £ 0  | فهرس القوافي                              |
| 887    | الفهرس العامالفهرس العام                  |

# أمثال القرآن للماوردي فهرس الأيسات

| مهـــرس ۱ م |             |                                                                          |  |  |  |
|-------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| الصفحة      | رقمها       | الآيـــــة                                                               |  |  |  |
|             | سورة البقرة |                                                                          |  |  |  |
| 17.         | 77          | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَعْيِ * أَن يَضْرِبَ مَشَكًا ﴾                  |  |  |  |
| 1 • •       | 19          | ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾                                        |  |  |  |
| ۸V          | ١٨          | ﴿ صُمْ اِنكُمْ عُمَّى ﴾                                                  |  |  |  |
| 00          | ۱۳۷         | ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِدِ ﴾                         |  |  |  |
| 107         | 777         | ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ ﴾                         |  |  |  |
| ٧٢          | ۲.          | ﴿ كُلِّمَا أَضَاةً لَهُم مَّشَوْا فِيهِ ﴾                                |  |  |  |
| 181         | 771         | ﴿ مَّشَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ آمَوَ لَهُمْ ﴾                            |  |  |  |
| ٩٨          | ۱۷          | ﴿ مَثَلُهُمْ كُمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَازًا ﴾                       |  |  |  |
| 109         | 777         | ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا ﴾                          |  |  |  |
| ۱۰۳         | 1:4         | ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَكُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾                            |  |  |  |
| ٥١          | 779         | ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةُ مَن يَشَآهُ ﴾                                      |  |  |  |
| 1.0         | ۲.          | ﴿ يَكَادُ ٱلْبَرَقُ يَغْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾                             |  |  |  |
| 0           |             | سورة آل عمران                                                            |  |  |  |
| 1786177     | 09          | ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴾                  |  |  |  |
| 178         | 117         | ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثُلِ ربيج |  |  |  |

| الصفحة | رقمها ا | الأبــــة                                                                          |
|--------|---------|------------------------------------------------------------------------------------|
|        | •       | سورة الأعراف                                                                       |
| ۱۸۷    | ۱۷۷     | ﴿ سَآهُ مَثَلًا ٱلْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا ﴾                                    |
| ٥٢     | 187     | ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ﴾                                                      |
| 1      | ٥٨      | ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّلِيِّ يَغَرُجُ نَبَاتُهُۥ ﴾                                     |
| ۱۷۸    | 140     | ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِنَا فَأَنسَ لَحَ مِنْهَا ﴾ |
| ١٨٩    | 179     | ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا ﴾                                        |
|        |         | سورة يونس                                                                          |
| 191    | 3.7     | ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَاكُمَآهِ ﴾                                  |
|        |         | سورة الرعد                                                                         |
| 198    | ١٧      | ﴿ أَنَزُلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتَ أَوْدِيَةً ﴾                            |
| 198    | ١٦      | ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّي شَيْءٍ ﴾                                             |
| 197    | ۱۷      | ﴿ كَنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾                                        |
| ٦٣     | ٦       | ﴿ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ ﴾                                       |
|        | •       | سورة إبراهيم                                                                       |
| 7.7    | 78      | ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾                                       |
| 7.0    | ١٨      | ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَتِهِمْ ﴾                                           |
|        | 6       | سورة النحل                                                                         |
| 717    | ٧٥      | ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَالًا عَبْدُا ﴾                                                |
|        |         |                                                                                    |

| الصفحة      | رقمها إ | الآبـــــة                                                           |
|-------------|---------|----------------------------------------------------------------------|
| 717         | ٦٠      | ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثُلُ ٱلسَّوْءِ ﴾         |
| 719         | ٧٥      | ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا ﴾                       |
| 717         | ٥٨      | ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْثَىٰ ظُلَّ وَجَهُهُۥ مُسْوَدًا ﴾ |
| <b>Y1</b> A | ٧١      | ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ فِي ٱلرِّزْقِ ﴾         |
| 77.         | ٧٦      | ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ ﴾                            |
| 777         | 117     | ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً ﴾                                |
| Y19         | ۷۳      | ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا كَا يَمْلِكُ ﴾                 |
|             |         | سورة الإسراء                                                         |
| 377         | ٧٤      | ﴿ نَعْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ * ﴾                       |
|             |         | أ الكهف                                                              |
| 777         | ٣٢      | ﴿ وَأَضْرِبْ لَمْ مَ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾                           |
|             |         | سورة النور                                                           |
| 777         | ٣٥      | ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾                           |
| 701         | 44      | ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْنَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةِ ﴾          |
|             |         | سورة الروم                                                           |
| 707         | ۲۸      | ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾                           |
|             | •       | سورة يس                                                              |
| 700         | ٧٧      | ﴿ أَوَلَزِيرَ ٱلْإِنسَانُ ﴾                                          |

| الصفحة | رقمها | الآبـــــة                                                                    |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 704    | ١٣    | ﴿ وَأَضْرِبَ لَمُم مَنَلًا أَصْحَبَ الْقَرْيَةِ ﴾                             |
|        | •     | سورة الزمر                                                                    |
| YOA    | ۲٧    | ﴿ وَلَقَدَ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَنَدَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾                     |
|        |       | سورة الزخرف                                                                   |
| 777    | ٥٧    | ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبَّنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا فَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾ |
|        |       | سورة الفتح                                                                    |
| 777    | 79    | ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾                                                 |
|        | •     | سورة محمد                                                                     |
| 00     | 10    | ﴿ مَّثُلُ الْمُنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ ﴾                           |
|        |       | سورة الحشر                                                                    |
| 444    | 11    | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمْ ﴾         |
|        |       | سورة الجمعة                                                                   |
| 3.47   | ٥     | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُـمِّلُوا ٱلنَّوْرَينَةَ ﴾                                |
|        |       | سورة النبأ                                                                    |
| 91     | 77    | ﴿ جَزَآهُ مِن زَيِكَ ﴾                                                        |
|        |       | سورة فصلت                                                                     |
| 01     | 27    | ﴿ لَّا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾                             |

| الصفحة      | رقمها | الآيـــــة                                                                                                      |
|-------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | سورة الأنعام                                                                                                    |
| 01          | ۳۸    | ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءٍ ﴾                                                                    |
|             | :     | سورة الشورى                                                                                                     |
| 07          | 11    | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَن |
|             | :     | سورة المنافقون                                                                                                  |
| 1.4         | ٤     | ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةِ عَلَيْهِمْ ﴾                                                                       |
|             | :     | سورة التوبة                                                                                                     |
| ۹.          | 111   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                 |
|             | :     | سورة الدخان                                                                                                     |
| <b>V9</b>   | ٣3    | ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ ٱلرَّقُومِ ﴾                                                                                   |
|             | :     | سورة الحج                                                                                                       |
| <b>VY</b> . | 11    | ﴿ فَإِنْ أَصَابُهُ خَيْرً أَطْمَأَنَّ بِهِ ٢٠٠٠                                                                 |



# فهرس الأحاديث

| الصفحة      | طرف الحديث                       |
|-------------|----------------------------------|
| ۱۸۳         | آمن لسانه وكفر قلبه              |
| 70          | أشد الناس بلاءًا الأنبياء        |
| 7 • 9       | أكرموا عمتكم النخلة              |
| ۲•۸         | إن الله ضرب مثل المؤمن كشجرة     |
| 170         | إن الله قسم بينكم أخلاقكم        |
| 740         | إن اهل الجنة ليتراؤن             |
| ١٨٢         | أنشديني شعر أخيك                 |
| 780         | أيها الناشد غيرك الواحد          |
| 187         | بارك الله لك فيها أمسكت          |
| 739         | بارك فيها سبعون نبيًا            |
| 110         | جئت بالحنيفيه دين إبراهيم        |
| 777         | الحمد لله الذي جعل في أمتي أخوين |
| ۲۱.         | خير المال سكة مأبورة             |
| Y • A       | عجبًا لأمر المؤمن                |
| 777         | عينتكم وإياهم                    |
| <b>70</b> V | قولوا لا إله إلا الله            |
| 178         | قولوا لا إله إلا الله            |

| الصفحة | طرف الحديث                        |
|--------|-----------------------------------|
| ۱۷۳    | معاذ الله أن يكون له ولد          |
| 74     | من أحب أن يمثل له الرجال          |
| AFY    | من كثرت صلاته بالليل              |
| Y11    | النخل من فضل تربة آدم             |
| 127    | هذا ابن آدم                       |
| ۱۸۷    | هل تروی من شعر أمیه               |
| ۱۷۸    | ومن صاحبكم                        |
| 177    | يا معشر التجار إن الله بعث التجار |
| 177    | يا معشر التجار إن هذا البيع       |
| 09-01  | يفرش لأحدهم سبعون مثلا            |



# فهرس الأثسار

| الصفحة     | قائله            | الأثـــر                       |  |
|------------|------------------|--------------------------------|--|
| «1»        |                  |                                |  |
| ۲۸.        | الحسن            | أبو جهل وأصحابه                |  |
| ٥٢         | ذو النون         | أبى الله أن يكرم قلوب البطالين |  |
| 770        | ابن عباس         | اُبيّ بن خلف                   |  |
| 701        | مجاهد            | إتيانه إياه موته               |  |
| 777        | ابن عباس         | أثر السهر                      |  |
| 10.        | عطاء             | أجوركم                         |  |
| 117        | ابن عباس         | أحاط بقتل بني قريظة            |  |
| ۲٥         | سفيان بن عيينة   | أحرمهم فهم القرآن              |  |
| 777        | علي بن أبي طالب  | أدوا الفرائض                   |  |
| 720        | سعيد بن جبير     | إذا طلعت الشمس أضاءتها         |  |
| ١٣٦        | ابن عباس ، مجاهد | أراد به البهائم                |  |
| 710        | الضحاك           | استؤصلت                        |  |
| 777        | ابن عباس         | اسمه في السماء أحمد            |  |
| <b>٧</b> ٤ | مجاهد            | أضاءة النار إقبالها            |  |
| 377        | سهل بن عبدالله   | أقاموا على السنة               |  |
| 710        | ابن عباس         | اقتلعت                         |  |
| ۱۸۷        | قتادة            | اقرأ عليهم القرآن              |  |
| 371        | البراء           | إلا أن تروا                    |  |

| الصفحة           | قائله              | الأثـــر                                    |
|------------------|--------------------|---------------------------------------------|
| 777              | ابن عباس           | الله هادي أهل السموات                       |
| 7.7              | ابن عباس           | ألم تخبر كيف يبين الله                      |
|                  |                    | إن الله لما أنزل في كتابه ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ |
| ۱۲۳              | ابن عباس           | تَدْعُونَ ﴾ [الحج: ٧٣]                      |
| 177              | قتادة              | إن الله لا يستحيى من الحق                   |
| 170              | سعيد بن جبير       | إن الله لا يستحيى أي لا يمنعه الحياء        |
| ۷٥               | الحسين بن الفضل    | إن المنافق لما تكلم بالإيهان                |
| 787              | الضحاك             | أن ترفع أي يصلى فيها                        |
| 770              | ابن عباس           | إن عيسى ينزل بيت المقدس                     |
| ١٦٤              | ابن عباس           | إن لله في أموالكم حقا                       |
| 01               | ابن عباس           | إن هذا القرآن لم يشب                        |
| 191              | قتادة              | أنبتت وحسنت                                 |
| ٦٨               | ابن عباس، الحسن،   | إنها في المنافقين                           |
|                  | قتادة، الضحاك،     |                                             |
|                  | مقاتل، السدي       |                                             |
| ٧٢               | ابن عباس، محمد بن  | إنها في اليهود                              |
|                  | كعب، سعيد بن جبير، |                                             |
|                  | مجاهد              |                                             |
| 749              | الحسن              | إنها ليست من شجر الدنيا                     |
| 195              | قتادة              | أي والله لمن تشبث بالدنيا                   |
| · <del>-</del> , | (                  | « <b>ب</b>                                  |
| 140              | قتادة              | برد شدید                                    |

| الصفحة          | قائله        | الأثـــر                 |
|-----------------|--------------|--------------------------|
| 107             | قتادة        | بنشر من الأرض            |
| 1.0             | قتادة        | البرق الإسلام            |
| 11.             | علي          | البرق مخاريق             |
| . 11.           | مجاهد        | البرق ملك يسوق           |
| 149             | مجاهد        | البهائم تسمع ما يقال لها |
| 147             | عطاء         | البهيمة لا تعقل          |
|                 | (            | «ت<br>:                  |
| 140             | سعيد بن جبير | تحيا ما جاعت             |
| 787             | مجاهد        | ترفع تعظم                |
| 788             | الضحاك       | تشخص إلى الداعي          |
| 787             | سعيد بن جبير | تصان أن تعمل فيها        |
| 171             | ابن عباس     | تصدقوا من أطيب           |
| 444             | الربيع       | تصيب                     |
| 720             | الحسن        | تعظم وتوقر               |
| <b>۸773 P77</b> | عطاء، الحسن  | توقد من شجرة             |
|                 |              | ث »<br>:                 |
| ١٠٨             | الحسن        | ثم ضرب للمنافقين مثلاً   |
| 1.4             | ابن عباس     | ثم ضرب مثلاً آخر         |
|                 |              | <b>"</b> ح.              |
| 448             | عطا          | جوانبه                   |
| 191             | الحسن        | الجنة للمسلمين           |

| الصفحة    | قائله          | الأثـــر            |  |
|-----------|----------------|---------------------|--|
| «ح.»<br>: |                |                     |  |
| 197       | الضحاك         | حسنها               |  |
| ۲۳.       | قتادة          | حصيدا               |  |
| 107       | عكرمة          | حملت في السنة مرتين |  |
| ¥٦        | ابن کیسان      | حلول المستوقد       |  |
| 717       | عكرمة          | الحين حينان         |  |
| 717       | سعيد بن المسيب | الحسن شهران         |  |
| 717       | ابن مسعود      | الحين غدوة          |  |
|           | •              | "خ.                 |  |
| 19.       | مقاتل          | ختم الله على قلوبهم |  |
| ` ;       |                | (ذ)<br>:            |  |
| ۱٦٣       | ابن سيرين      | ذال في الزكاة       |  |
| 107       | الربيع         | ذهبت أحوج ما كان    |  |
| 181       | الحسن          | ذو وضوء             |  |
| 777       | مجاهد          | الذهب، الفضة        |  |
| 737       | الضحاك         | الذي يضيء بالليل    |  |
| «ر»       |                |                     |  |
| 44.       | مجاهد          | رملاً هائلاً        |  |
| 110       | ابن کیسان      | ريح فيها صوت        |  |
| 11.       | أبو الدرداء    | الرعد التسبيح       |  |
| 117       | أبو الجلد      | الرعد الريح         |  |

| الصفحة | قائله                                           | الأثــر                          |  |
|--------|-------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| 11.    | عكرمة                                           | الرعد ملك يزجر السحاب            |  |
| 11.    | مجاهد                                           | الرعد ملك يسبح                   |  |
|        |                                                 | « ز <sub>:</sub>                 |  |
| 737    | مجاهد                                           | الزجاجة القنديل                  |  |
| VV     | الحسن                                           | الزيت الذي كاد يضيء              |  |
|        |                                                 | « س <u>ي</u>                     |  |
| 108    | عبيد بن عمير                                    | سأل عمربن الخطاب أصحاب رسول الله |  |
| 140    | ابن عباس                                        | السموم الحارة                    |  |
|        | . "                                             | « ش                              |  |
| 7.0    | الضحاك                                          | شبه الله أعمال الكفار بالرماد    |  |
| 710    | ابن عباس                                        | الشجرة الخبيثة الكافر            |  |
| 317    | أنس                                             | الشريان                          |  |
|        | « ص »                                           |                                  |  |
| 107    | الحسن                                           | صر وبرد                          |  |
| ۸٧     | قتادة                                           | «صم» عن الحق                     |  |
| ٨٨     | الحسن                                           | «صم» عن هذا الحديث               |  |
| AV     | ابن عباس                                        | «صم» لا يسمعون الخير             |  |
| ٨٨     | ابن عباس                                        | «صم» لا يسمعون القرآن            |  |
| 181    | ابن عباس                                        | الصفوان الحجر                    |  |
| 6900   | ابن عباس، الحسن، قتادة،<br>مجاهد، الشعبي، عطاء، | الصيب: المطر                     |  |
| 1 • 0  | جاهد، استعبي، طفاع،<br>الضحاك                   |                                  |  |

| الصفحة     | قائله         | الأثـــر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | . "           | ا المالية الما |
| 107        | قتادة         | الطل الندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ,          |               | «ع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 74.        | مجاهد، مقاتل  | عذابًاعذابًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 17.        | الحسن         | عقوبة لهم من أظهروا الإيهان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 371        | عطاء          | علق الإنسان حشفًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٣         | الحسن         | علم القرآن ذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 181        | قتادة         | علم الله سبحانه أن ناسًا يمنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 187        | عثمان         | عليَّ جهاز من لا جهاز له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | (C)           | ( غ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| YOX        | عثمان بن عفان | غير ذي عوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y0X        | ابن عباس      | غير مختلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | . "           | <b>«ن</b><br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 14.        | قتادة         | فسقوا فأضلهم الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>V E</b> | أبو صالح      | فكذلك اليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 75191      | ابن عباس      | في بقائها وفنائها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٣         | ابن عباس      | في عذاب إذا ماتوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 377        | ابن عباس      | فیکونون خلفًا منکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۰۳        | الضحاك        | فيه ظلمات ابتلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥١         | مجاهد         | الفهم والإصابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |               | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة | قائله           | الأثـــر                  |
|--------|-----------------|---------------------------|
| 177    | الضحاك          | قدم وفد نجران             |
| ۲۸۰    | ابن عباس        | القريب هاهنا سنتان        |
| ,      | •               | دك.                       |
| ١٨٤    | سعيد بن المسيب  | کان أبو عامر              |
| 174    | قتادة           | كان الرجل له الحيطان      |
| 188    | سعيد بن المسيب  | كان رجل أعطى ثلاث دعوات   |
| ١٠٧    | ابن عباس        | كان علماء التوراة يقرؤنها |
| 777    | ابن عباس        | كان لقطروس مال            |
| 177    | ابن عباس        | كان من حديث الراهب        |
| 177    | أبو أمامة       | كان ناس من يتلومون        |
| 777    | قتادة           | كانت له أموالاً كثيرة     |
| 777    | ابن عباس        | كرجوع الطرف               |
| 337    | أبي بن كعب      | كزيتونة التفت بها الشجر   |
| 717    | الضحاك          | كل ساعة                   |
| P 3 Y  | أبي بن كعب      | كلام المؤمن نور           |
| 740    | عكرمة           | الكفار الزراع             |
| « ل »  |                 |                           |
| 170    | أبو هريرة       | لدرهم طيب أحب إلى         |
| YOX    | الضحاك          | لعلهم يتقون الكفر         |
| 175    | الحسن           | لو وجدتموه يباع في السوق  |
| ۲۲۳    | عبدالله بن معقل | ليس في أموالكم خبيث       |

| الصفحة                | قائله             | الأثـــر                        |
|-----------------------|-------------------|---------------------------------|
| 710                   | الربيع            | ليس لها أصل في الأرضلا          |
| ing<br>Tigan<br>Tigan |                   |                                 |
| 77                    | عمران بن حصين     | ما قام رسول الله فينا خطيبا إلا |
| 717                   | سعيد بن جبير      | مبعدون                          |
| 709                   | الضحاك            | متشاجون                         |
| 77.                   | ابن عباس          | متشاكسون                        |
| 377                   | ابن عباس          | متناجون                         |
| 719                   | مقاتل             | مثل السوء                       |
| ۱٤٠                   | عكرمة، مقاتل      | مثل الكافر كمثل البهيمة         |
| ۳۸۹                   | مجاهد             | مثل المفرط في طاعة الله         |
| *98                   | قتادة             | مثل ضربه الله للكافر والمؤمن    |
| ٥٣                    | الحسين بن الفضيل  | مثل علم القرآن كمثل العروس      |
| ٥٣                    | عبدالعزيز بن يحيى | مثل علم القرآن مثل الأسد        |
| ۱۸۷                   | ابن کیسان         | مثله كمثل الكلب                 |
| <b>V</b> Y            | ابن عباس، محمد بن | مثلهم في انتظارهم               |
| 709                   | ابن عباس          | مثلاً شبهاً                     |
| <b>Y 1 V</b>          | قتادة             | معجلون إلى النار                |
| ٥٢                    | سفيان بن عيينة    | معناه أحرمهم فهم القرآن         |
| 777                   | ابن عباس          | معناه الله هادي                 |
| 170                   | مجاهد             | من الأمثال الصغيرة              |
| , 1 <b>.77</b>        | ابن عباس          | من المنافقين                    |

| الصفحة  | قائله                                   | الأثــر                   |
|---------|-----------------------------------------|---------------------------|
| 717     | سعيد بن جبير                            | من حين تطلع إلى حين ترطب  |
| ١٢٦     | الحسن                                   | من جحده                   |
| 178     | ابن مسعود                               | من طيبات ما كسبتم         |
| 788     | عكرمة                                   | مصحرة                     |
| ۱۸۸     | ابن کیسان                               | من يتولى الله أمره        |
| 778     | قتادة                                   | منير ضخم                  |
| 78.     | سعيد بن المسيب                          | المشكاة الحديد            |
| 78.     | قتادة                                   | المشكاة الصفر             |
| 78.     | مجاهد                                   | المشكاة القنديل           |
| 744     | أبواسحاق السبيعي،                       | المشكاة الكوة             |
|         | ابن عباس، ابن عمر،<br>أبو موسى الأشعري، |                           |
|         | ابو موسى الضحاك،                        |                           |
|         | السدي                                   |                           |
| 107     | مجاهد                                   | المكان الظاهر             |
| •       | <b>«</b>                                | ن)                        |
| ۸۰۱،۰۳۲ | ابن عباس                                | نار السموم                |
| 179     | ابن عباس                                | نزلت في البسوس            |
| 177     | البراء                                  | نزلت في الأنصار           |
| 179     | عكرمة                                   | نزلت في اليهود والنصاري   |
| ۲۸۰     | مجاهد                                   | نزلت في عبدالله بن أبي    |
| ١٨٩     | ابن کیسان                               | نزلت في منافقي أهل الكتاب |

| الصفحة      | قائله        | الأثـــر                             |
|-------------|--------------|--------------------------------------|
| <b>Y1</b> A | ابن عباس     | نزلت هذه الآية في نصاري نجران        |
| ۱۷٦         | مجاهد        | نفقة التكاثر في الدنيا               |
| 789         | ابن عباس     | نور المشكاة                          |
| 781         | الحسن وقتادة | نور في قلب المؤمن                    |
| :           | (            | _ <b>_</b>                           |
| 107         | قتادة        | هذا رجل کبرت سنه                     |
| 1.0         | قتادة        | هذا مثل آخر للمنافق                  |
| 177         | مجاهد        | هذا مثل آدم                          |
| 18.         | عطاء         | هذا مثل البهيمة                      |
| ١٨٦         | منصور، مجاهد | هذا مثل الذي يقرأ القرآن             |
| 101,721     | ابن عباس     | هذا مثل الكافر                       |
| 177, 007    | مجاهد        | هذا مثل إله الحق                     |
| ٧٥          | الضحاك       | هذا مثل المنافق                      |
| 189         | قتادة        | هذا مثل ضربه الله لأعمال الكفار      |
| 149         | ابن عباس     | هذا مثل ضربه الله لأهل الكفر         |
| 198         | ابن عباس     | هذا مثل ضربه الله للحق               |
| ۲٠٥         | ابن عباس     | هذا مثل ضربه الله للذين كفروا        |
| ٧٣          | ابن عباس     | هذا مثل ضربه الله تعالى في المنافقين |
| 101         | ابن جريج     | هذا مثل ضرب للعمل                    |
| ٧٣          | الضحاك       | هذا مثل في المنافقين                 |
| 101         | الحسن        | هذا مثل قل                           |

| الصفحة    | قائله                              | الأثـــر                     |
|-----------|------------------------------------|------------------------------|
| ١٨٥       | قتادة                              | هذا مثل لمن عرض              |
| 108       | ابن عباس                           | هذا مثل من أعطى الدنيا       |
| 771       | الحسن                              | هذا من الذهب والفضة          |
| 1.0       | ابن عباس                           | هذه الآية نزلت في قوم مضر    |
| 197       | قتادة                              | هذه ثلاثة أمثال              |
| ١٨٩       | سعيد بن جبير                       | هم أولاد الزنا               |
| ٧٦        | الحسن                              | هم المنافقون                 |
| ۸٠        | السدي                              | هو النور والإيهان            |
| 771       | عطاء                               | هو أبو جهل                   |
| 3.47      | ابن عباس                           | هم اليهود                    |
| 110       | الحسن                              | هو المنافق                   |
| 1 🗸 ٩     | عبدالله بن عمرو،<br>سعيد بن المسيب | هو أمية ابن الصلت            |
| 1 V 9     | ابن عباس                           | هو من مدينة الحبارين         |
| 1 🗸 9     | مقاتل                              | هو من مدينة بلقاء            |
| 107       | زيد بن أسلم                        | هي أرض مصر                   |
| 107       | الحسن                              | هي الأرض المستوية            |
| 717       | قتادة                              | هي تؤكل في الشتاء والصيف     |
| 709       | مجاهد                              | هذا مثل إله السوء            |
| 704       | قتادة                              | هذا مثل ضربه الله لمن عدل به |
| <b>78</b> | مجاهد                              | هم التجار                    |

| الصفحة | قائله           | الأثـــر                      |
|--------|-----------------|-------------------------------|
| 7 & A  | عكرمة           | هم أهل الصفة                  |
| ۲۸۰    | قتادة           | هـم كفار قريش                 |
| 707    | ابن عباس        | هما شبجرتان                   |
| 478    | الضحاك          | هما مثلان                     |
| 737    | ابن عباس        | هو العظيم                     |
| 737    | أبي بن كعب      | هو المضيء                     |
| 709    | قتادة           | هو المشرك                     |
| 787    | قتادة           | هو المنبر                     |
| 409    | ابن عباس، قتادة | هو المؤمن                     |
| 777    | قتادة           | هو بعث النبي وأصحابه          |
| 478    | مجاهد، الضحاك   | هو ما ينبت بجنب الجنة         |
| 777    | ابن عباس        | هو يهوذا                      |
| 787    | عكرمة           | هي البيوت نخلها               |
| 757    | ابن عباس        | هي التي بارك فيها سبعون نبيًا |
| 780    | مجاهد           | هي التي في الشمس              |
| 750    | قتادة           | هل التي لا يضيء عليها ظل      |
| 777    | مجاهد           | هي الخشوع                     |
| 787    | الربيع، السدي   | هي بيوت رسول الله             |
| 781    | مجاهد           | هي حدائق القنديل              |
| 737    | زيد بن أسلم     | هي شامية                      |
| 788    | ابن عباس        | هي شجرة وسط الشجر             |

| الصفحة | قائله           | الأثـــر                      |
|--------|-----------------|-------------------------------|
| 777    | عكرمة           | هي ما أخذت الجبهة             |
| 737    | أبي بن كعب      | هي صدر المؤمن                 |
| ;      |                 | (°e.)                         |
| 757    | ابن عباس        | والقريب هاهنا                 |
| 754    | الحسن           | والله لو كانت من شجر الأرض    |
| ٧v     | العباس          | وأنت لما ظهرت أشرقت           |
| 704    | ابن عباس، مقاتل | وَجّه عيسى رسولين             |
| ١٥٨    | ابن عباس        | وكانت الجنة عشية              |
| 1.0    | ابن عباس        | وهذه الآية نزلت في قوم        |
| 717    | معمر            | وهي تؤكل في الشتاء            |
| (Y)    |                 |                               |
| ١٦٥    | الضحاك          | لاً ترضوا لله                 |
| 180    | جعفر الصادق     | لايتم المعروف إلا بثلاث       |
| ٥٢     | الثوري          | لا يجتمع فهم القرآن والاشتغال |
| ۸٧     | ابن عباس        | لا يسمعون الخير               |
| 770    | عمر             | لا يعبد الله بعد هذا اليوم سر |
| ( ي )  |                 |                               |
| 777    | قتادة           | يجزعون                        |
| 777    | الحسن           | يخلف بعضكم بعضا               |
| ٧٥     | ابن عباس        | يريد أن الذي استوقد           |
| 777    | سعيد بن المسيب  | يصيحون                        |

| الصفحة                                  | قائله            | الأثـــر                 |
|-----------------------------------------|------------------|--------------------------|
| 777                                     | ابن عباس، مجاهد، | يصبحون                   |
|                                         | محمد بن كعب      |                          |
| <b>۲</b> ٦٧                             | الحسن            | يحسبهم مرض               |
| 777                                     | مجاهد            | يعجون                    |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | ابن عباس         | يراجعه الكلام            |
| 770                                     | قتادة            | يرحم بعضهم بعضا          |
| ٧٦                                      | ابن عباس         | يريد أن الذي استوقد      |
| 777                                     | مجاهد            | يعمرون                   |
| ۲٧٠                                     | عكرمة            | يضيء أبو بكر الصديق      |
| 17.8                                    | ابن عباس         | يعني أن عيسى كآدم        |
| 719                                     | قتادة            | يعني الإخلاص             |
| 177                                     | مجاهد            | يعني التجارة             |
| ٥١                                      | مجاهد            | يعني الفهم               |
| 777                                     | ابن عباس         | يعني صف لهما شبها رجلين  |
| 00                                      | ابن عباس         | يعني بها أمنتم به        |
| 377                                     | ابن عباس         | يعني عظياً               |
| 787                                     | ابن عباس         | يعني عن الصلاة           |
| 777                                     | ابن عباس         | يعني مكة                 |
| 18.                                     | الحسن            | يقول مثلهم               |
| 357                                     | الضحاك           | يكونون بدلاً منكم        |
| 17.                                     | ابن عباس         | ينزل على جبل ببيت المقدس |
| 77.                                     | ابن عباس         | ينفقة في طاعة الله       |

## فهرس القوافسي

| الصفحة    | قائلــــه           | البيت             |
|-----------|---------------------|-------------------|
| 11.       | زهير                | الأباطل           |
| 77.       | أحمد بن محمد        | أبيًا (بيتان)     |
| 101       | قطرب                | الأجلة            |
| 118       | العجاج              | احقوقفا           |
| 787       | أبو نعامة           | الأصال            |
| 197       | _                   | إصليت             |
| 184       | محمود بن الحسن      | إعطامكا (٤ أبيات) |
| 97        | الأخطل              | الأغلال           |
| 177       | _                   | اكتتامه (٣ أبيات) |
| Y • V     | زهير ،              | الأكها            |
| <b>V9</b> | <del>-</del> .      | أم خالد           |
| 187       | أمية                | أمجد (٨ أبيات)    |
| 777       | العباس بن عبدالمطلب | أمجدا (بيتان)     |
| ۱۳۸       | -                   | الأمير            |
| 121       | حسان                | إيانا             |
| 737       | <del>-</del>        | بأجدعا            |
| 180       | محود الوراق         | بالربابات         |
| 177       | زهير                | بالعناق           |
| 777       | -                   | بالفرح            |
| 97        | -                   | بالمصاّقيل        |

| الصفحة     | قائلــــه               | البيت            |
|------------|-------------------------|------------------|
| 110        | <u> </u>                | بالهزل           |
| ۱۷۸        | <del>-</del> .          | . بد             |
| 1.88       | <del>-</del>            | بمنان            |
| 777        | لبيد                    | بهامها           |
| 119        | أبو العتاهية            | التراب           |
| 179        | <del>-</del>            | تصل              |
| 1.•1       | علقمة                   | تصوب             |
| 118        | الأصمعي                 | التعميرا         |
| 188        | منصور بن عبدالله        | تما              |
| ٨٤         | ورقة بن نوفل            | تموجا (بيتان)    |
| 171        | أمية                    | ثقيلا (٣ أبيات)  |
| 14.        | <del>-</del>            | جوائرا           |
| 119        | جرير                    | الجواميس         |
| 131        | محمود الوراق            | حسن (٤ أبيات)    |
| ١٨٣        | أمية                    | الخفيا (٦ أبيات) |
| <b>0 9</b> | رؤبة                    | حيرانًا          |
| 9.         | النابغة                 | خاشع             |
| ۲۹،۸۸      | _ '                     | خالدخالد         |
| 184        | زهير                    | خسارا            |
| 119        | _                       | خمیص             |
| 97         | قنعب                    | دفنوا (بيتان)    |
| 7 8 9      | <del>-</del> - ,- ,- ,- | ديني             |

| الصفحة | قائلــــه      | البيت           |
|--------|----------------|-----------------|
| 187    | ابن شبرمة      | الرجال (بيتان)  |
| 180    | <del></del>    | رفيق            |
| 17.    | _              | رقوب            |
| 171    | _              | زاد             |
| ١٨٨    | جرير           | زادزاد          |
| 741    | <del>-</del>   | زور             |
| 9.     | النابغة        | سابغ            |
| 94     | مسكين بن عازب  | ستر (٤ أبيات)   |
| 110    | _              | السحاب          |
| 114    | سيبويه         | سرا             |
| 777    | _              | السفر           |
| 149    | -              | سميع            |
| 00     | الوليد بن عبيد | شاكر            |
| 1 8 1  | الأعشى         | شزن             |
| 7 • 7  | _              | شمسًا           |
| ٨٢     | حساب بن ثابت   | الظلم (٤ أبيات) |
| 00     | رؤبة           | عشق             |
| 707    | الأعشى         | عفار            |
| 179    |                | عواقبها         |
| Y . V  | _              | فاجر            |
| 90     | <del>-</del>   | فاصطيدا         |
| 117    | الفواء         | فجورها          |

| الصفحة      | قائلــــه      | البيت            |
|-------------|----------------|------------------|
| ٨٤          | قعنب           | فرحًا (بيتان)    |
| ٦٧          | <del>-</del>   | فزاغوا (٣أبيات)  |
| 127         | النابغة        | فقدي             |
| 184         | طرفة           | كدوا             |
| 171         | _              | الكلاب           |
| 440         | أبو فهيم       | لضره (۱۰ أبيات)  |
| 17.         | · <del>-</del> | لياليا           |
| 70          | الوليد بن عبيد | ماثلماثل         |
| ٥٨          | الوليدبن عبيد  | المتباعد         |
| 171         | · — ,          | المتوقد          |
| ٥٦          | رؤبة           | مثلك             |
| AY          | الأحفش         | مجيب             |
| 177         | زهير           | المرجم (٥ أبيات) |
| 70.         | الأعشى         | مستكنكن          |
| 770         | لبيد           | المسحر           |
| <b>AY</b> . | کعب بن زهیر    | مسلول            |
| 77          | الوليد بن عبيد | مشرب             |
| 198         | - ·            | معلقة            |
| ***         | <del>-</del>   | معه              |
| 710         | بليد           | مقيم             |
| 110         | العجاج         | المفاصل          |
| ***         | ابن علي        | نصره (۱۰ أبيات)  |

| الصفحة | قائلــــه         | البيت           |
|--------|-------------------|-----------------|
| 187    | <br>أبو عمرو      | الناتا          |
| 09     | الوليد بن عبيد    | الناظر          |
| , 177  | _                 | الناكد          |
| 119    | _                 | نبنيها          |
| ۱۳۷    | ثعلب              | ندایا           |
| 75     | الوليد بن عبيد    | نزعوا (٣ أبيات) |
| 117    | النابغة           | نوازع           |
| 14.    | _                 | نياما           |
| 1.     | المؤرخ            | َ هطل           |
| 104    |                   | وابل            |
| 114    | علقمة بن عبده     | يېر             |
| 119    | -                 | بخلد            |
| 117    | _                 | يزولا (٣ أبيات) |
| 9.٨    | الفرزدق           | يصطحبان         |
| 111    | الأخفش            | يقتل            |
| 117    | -                 | يمحصا           |
| 190    | حمزة بن عبدالمطلب | يمحق            |
| 179    | زهير              | يناما           |



À

### الفهسرس العسام

| الصفحة | الموضـــوع                     |
|--------|--------------------------------|
| ٥      | مقدمة التحقيق                  |
| ٦      | فضيلة القرآن على كلُّ المعجزات |
| ٩      | نبذة عن الأمثال                |
| ٩      | المؤلف في الباب                |
| ۱۷     | ترجمة المصنف «الماوردي»        |
| 48     | وصف المخطوط                    |
| 41     | توثيق نسبة الكتاب لمصنفه       |
| 44     | ميزات الكتاب                   |
| ٣٨     | مصادر الماوردي في كتابه        |
| 44     | عملي في الكتاب                 |
| ٤١     | نهاذج من المخطوط               |
| ٤٧     | النص المحققالنص المحقق         |
| ٤٧     | مقدمة المصنف                   |
| ٥١     | أشرف العلوم علم القرآن         |
| ٥٤     | أصل المثل في اللغة             |
| ٥٨     | المثال على ثلاثة أوجه          |

| الصفحة | الموضـــوع                                                           |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| ٦,     | مقاتل بن سلیمان                                                      |
| 71     | الجهم بن صفوان                                                       |
| ٦٨     | أمثال القرآن                                                         |
|        | سورة البقرة                                                          |
| ۸۶     | فمنها قوله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ |
|        | تحقيق إسناد الطبري «محمد بن سعد عن أبيه عن عمه عن أبيه عن            |
| 79     | جده عن ابن عباس رضي الله عنهم]»                                      |
| ٨٤     | ترجمة ورقة بن نوفل رحمة الله عليه – حاشية – .                        |
| ٨٥     | معنى «الظلمات»                                                       |
| AV     | قوله: ﴿ مُمُّ أَبُكُمُ عُمَّى ﴾                                      |
| 97     | قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يَزْجِعُونَ ﴾                                     |
| 99     | قوله: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾                             |
| 1.4    | قوله: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَكُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الصَّوَعِي ﴾ |
| 1 • ٤  | قوله: ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾                   |
| 117    | الإختلاف في قراءة ﴿ يَغْطَفُ ﴾                                       |
| 17.    | ومنها قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِءَ أَن يَضْرِبَ مَثَكَّا ﴾ |
| ۱۳.    | قوله: ﴿ وَمَا يُضِ لُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾                   |
| 181    | ومنها قوله جل ذكره: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦١]   |

| الصفحة | الموضـــوع                                                                       |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 109    | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا ﴾ [البقرة: ٢٦٧] |
|        | سورة آل عمران                                                                    |
| ١٦٨    | ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ ﴾                                           |
| 179    | عيسى شبيه آدم عليهما السلام في خمس عشرة خصلة                                     |
| ۱۷٤    | قال تعالى: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ [١١٧]    |
|        | سورة الأعراف                                                                     |
| 144    | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُۥ ﴾                       |
| 144    | قوله تعالى: ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِيَّ ءَاتَيْنَكُ ءَايَنِيْنَا ﴾    |
| ۱۷۸    | اختلف الناس في معنى قوله: ﴿ أَلَّذِيَّ ءَاتَيْنَكُ ءَايَنِنِنَا ﴾                |
| ١٨٦    | اختلفوا خفي الآيات التي أوتي !!                                                  |
| ١٨٦    | قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ ﴾                                    |
|        | سورة يونس                                                                        |
| 191    | قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمَّآهِ أَنزَلْنَهُ ﴾       |
|        | سورة الرعد                                                                       |
| 198    | قال تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ ﴾                                     |
| 7.1    | شبه إرسال محمد صلى الله عليه وسلم بالمطر                                         |
|        | سورة إبراهيم                                                                     |

| الصفحا | الموضـــوع                                                             |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰٥    | قال تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ ﴾ [إبراهيم: ١٨]   |
| 7 • 9  | اختلف الناس في العلة التي شبه الله المؤمن بالنخلة ؟!                   |
|        | سورة النحل                                                             |
| 717    | ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأُنثَىٰ ﴾ [النحل: ٥٨]                  |
|        | سورة الإسراء                                                           |
| 377    | ﴿ غَنَّ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عِ ﴾ [الإسراء: ٤٧]           |
|        | سورة الكهف                                                             |
| 777    | قوله تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾ [الكهف: ٣٢]       |
|        | سورة النور                                                             |
| 747    | قال تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٢]      |
| 701    | ومنها في هذه السورة قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَكَفَرُوٓاً ﴾[النور: ٣٩]         |
|        | سورة الروم                                                             |
| 707    | قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَكُا مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٨]     |
|        | سورة يس                                                                |
| 704    | قال تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَثَلًا أَصْحَبْ الْقَرْيَةِ ﴾ [يس: ١٣] |
| 700    | ومنها في هذه السورة: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ [يس: ٧٧]            |
|        | سورة الزمر                                                             |

| الصفحة        | الموضـــوع                                                            |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Y 0 A         | ﴿ وَلَقَدَ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ [الزمر: ٢٧] |
|               | سورة الزخرف                                                           |
| · <b>۲</b> ٦٢ | ومنها في الزخرف: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَكَمَ ﴾ [الزخرف: ٥٧].  |
|               | سورة الفتح                                                            |
| 777           | ومنها في سورة الفتح قوله: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩]  |
| AFY           | تحقيق حديث «من كثر صلاته بالليل» تحقيقًا علميًا،                      |
|               | سورة الحشر                                                            |
| 779           | ومنها في سورة الحشر: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ ﴾ [الحشر: ١١]      |
|               | سورة الجمعة                                                           |
| 3.47          | قال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَينةَ ﴾ [الجمعة: ٥]   |
|               |                                                                       |



# الأمشال في القرآن الكريم لابن قيم الجوزيه

#### فهرس الأيسات

| ·         |           |                                                                                      |
|-----------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة    | رقمها     | الأبــــة                                                                            |
|           |           | سورة البقرة                                                                          |
| ٠ ٣٨٩     | 771       | ﴿ لَهُ مَنْ نَا نَضِيلٍ ﴾                                                            |
| 444       | 771       | ﴿ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾                    |
| 717       | ۱۷        | ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾                                   |
| 440       | ۱۷۱       | ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ ﴾                            |
|           |           | سورة آل عمران                                                                        |
| 441       | 117       | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغَنِّفِ عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ ﴾                     |
|           | •         | سورة الأعراف                                                                         |
| 780       | 140       | ﴿ وَأَتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَكُ ءَايَئِنِنَا فَآنسَ لَحَ مِنْهَا ﴾ |
| <b>74</b> | 198       | ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾                                                |
|           |           | سورة يونس                                                                            |
| 440       | 7 8       | ﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمْآءِ ﴾                                   |
| 777       | 70        | ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَىٰ دَارِ ٱلسَّلَامِ ﴾                                       |
|           |           | سورة هود                                                                             |
| 410       | 17.       | ﴿ وَكُلَّا نَّقُصُ عَلَيْكَ ﴾                                                        |
| 477       | 37        | ﴿ مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَدِ ﴾                                  |
| 411       | 1.1       | ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَنكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾                                |
|           |           | سورة النحل                                                                           |
| ٣٣٣       | ۲         | ﴿ يُنْزِلُ ٱلْمَلَتِهِ كُنَّهَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ . ﴾                          |
| 444       | ٧٥        | ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَشَلًا عَبْدُ المَّمْلُوكَا ﴾                                      |
| ۸۳۸       | <b>VY</b> | ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                  |
|           |           |                                                                                      |

|     |            | سورة النساء                                                                                                                            |
|-----|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 470 | 77         | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ ﴾                                                                                          |
|     |            | سورة الأنعام                                                                                                                           |
| 737 | 79         | ﴿ مَن يَشَإِ ٱللَّهُ يُصْلِلُهُ ﴾                                                                                                      |
|     |            | سورة الرعد                                                                                                                             |
| 377 | ۱۷         | ﴿ أَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَاتِهِ مَآةً ﴾                                                                                                    |
|     |            | سورة إبراهيم                                                                                                                           |
| 400 | ١٨         | ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيهِمْ ﴾                                                                                              |
| 401 | 3.7        | ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾                                                                                           |
| 377 | **         | ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمَ ﴾<br>﴿ اَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾<br>﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ |
|     |            | سورة الحج                                                                                                                              |
| ٣٨٢ | . **       | ﴿ فَا حَتَكِنِبُوا ٱلرِّبْفُ كَ مِنَ ٱلْأَوْثُ نِ ﴾                                                                                    |
| ۳۸۳ | ٧٣         | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ ﴾                                                                            |
|     | •          | سورة النور                                                                                                                             |
| ۲۳۲ | 40         | ﴿ اللَّهُ ثُورُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                                                                             |
| ۲۲۸ | 79         | ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾<br>﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسُرِكِمٍ ﴾                                       |
|     |            | سورة الفرقان                                                                                                                           |
| ٣٢٩ | 77         | ﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَاعَمِلُوا ﴾                                                                                                     |
| 277 | <b>£</b> £ | ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ ﴾                                                                                       |
|     | ·<br>0 ø   | سورة العنكبوت                                                                                                                          |
| 441 | ξ \        | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                     |
|     | •          | سورة مريم                                                                                                                              |
| 411 | ٨١         | ﴿ وَأَتَّغَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                   |
|     |            | سورة يس                                                                                                                                |

|                 | <del></del> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777             | ٧٤          | ﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| :               |             | سورة الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 377             | ٧٤          | ﴿ وَلُولَا أَن ثُبَّنَنَك ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| •               |             | سورة الروم<br>نام المركز يام برورة دروري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 377             | 7.7         | ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b></b> !       | <b>V</b> A  | سورة الزمر<br>﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلَارَّهُلَا فِيهِ شُرِّكَاتُهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 797             | 44          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 408             | ١٢          | سورة الحجرات<br>﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱجْمَيْنُوا كَتِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 102             |             | موريه البين عاسو الجنيبو كرين مِن الفني الله الجمعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 788             | ٥           | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّةُ أَالنَّوْرَيْنَةَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ,               |             | سورة التحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 444             | ١.          | ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| •               |             | سورة المدثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٤٣             | ٤٩          | ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 441             | ٥٠          | ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمْرٌ مُسْتَنْفِرَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                 |             | سورة غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٣٣             | 10          | ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ ، ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| :               |             | سورة الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <del>ፖ</del> ፖፖ | ٥٢          | ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                 | }           | سورة الفجر ﴿ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُل |
| 781.            | 1 &         | ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>TO</b> A     | ١.          | سورة فاطر<br>﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 5/1           | 1,          | مواتية تصمد حمر عه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

# فهرس الأحساديث

| الصفحة | طرف الحديث                                 |
|--------|--------------------------------------------|
| 444    | إذا قيل له في القبر: من ربك؟               |
| ٣٣٩    | اللهم إني عبدك                             |
| ٣٣٣    | إن الله خلق خلقه في ظلمة                   |
| ٣٨٠    | إن الميت ليسمع خفق نعالهم                  |
| 41.    | إن الإيمان يخلق في القلب                   |
| 444    | ثم يؤتى بجهنم                              |
| 444    | فترجع روحه في جسده                         |
| 470    | وهو يسألهم ويثبتهم                         |
| ۸۲۳    | يأتيه آنٍ –يعني في القبر –                 |
| 411    | يا أيها الناس إن هذه الامة تبتلي في قبورها |



#### . فهرس الأشسار

| الصفحة | قائله        | الأسير                          |
|--------|--------------|---------------------------------|
|        |              | «Î»                             |
| 401    | یہان         | اتبع امرأته                     |
| 201    | الكلبي       | اتبع مسافل الأمور               |
| 401    | أبو ورق      | اختار الدنيا                    |
| 401    | عطاء         | أراد الدنيا                     |
| 451    | ابن عباس     | إن تحمل الكلمة لم يحملها        |
|        |              | (ت)                             |
| 440    | ابن عباس     | تخافون أن يرثوكم                |
|        |              | <b>"ح</b> "                     |
| 781    | مجاهد        | الحقا                           |
|        |              | (3)                             |
| 409    | عطية العوفي  | ذلك مثل المؤمن                  |
|        |              | (ر) <b>)</b>                    |
| 40.    | مقاتل        | رصى بالدنيا                     |
| 40.    | سعيد بن جبير | ركن إلي الأرض                   |
|        |              | «س»                             |
| 40.    | مجاهد        | سكن                             |
|        |              | «ض»                             |
| 499    | يحي بن سلام  | ضرب الله المثل الأول يجذر عائشه |

| قائله       | الأثــــر                                                                                                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | «ش»                                                                                                                                    |
| ابن عباس    | شهادة أن لا اله الا الله                                                                                                               |
|             | <b>《兰》</b>                                                                                                                             |
| ابن زید     | كان هواه مع القوم                                                                                                                      |
| الربيع      | كلمة طيبة هذا مثل الإيهان                                                                                                              |
| جريح        | الكلب منقطع الفؤاد                                                                                                                     |
|             | <b>«ل</b> »                                                                                                                            |
| مجاهد، عطاء | لرفعنا عنه الكفر                                                                                                                       |
| أبو عبيدة   | لزمها وأبطأ                                                                                                                            |
|             | (م))                                                                                                                                   |
| الربيع      | مثل الشجرة الخبيثة مثل الكافر                                                                                                          |
|             | پ «ف»                                                                                                                                  |
| ابن عباس    | النارا                                                                                                                                 |
| •           | «ق»                                                                                                                                    |
| عمر         | قولوا نعلم أولا نعلم                                                                                                                   |
|             | ((ه_))                                                                                                                                 |
| ابن عباس    | هذا مثل الذي يختم له بالفساد                                                                                                           |
| مجاهد       | هذا مثل المفرط                                                                                                                         |
| السدي       | هذا مثل لمرائي                                                                                                                         |
| للحسن       | هذا مثل قل                                                                                                                             |
|             | ابن عباس ابن زید الربیع جاهد، عطاء أبو عبیدة ابن عباس عمر السدي السدي |

| ·                                       |              |             |
|-----------------------------------------|--------------|-------------|
| الأثـــر قائله                          | قائله الصفح  | الصفحة      |
| (و)                                     |              |             |
| ، مثال الذي أوتي الكتاب                 | مجاهد ٣٤٧    | 787         |
| شنا لرفعناه بعلمه بها ابن عباس          | ابن عباس ٣٤٩ | 454         |
| لمنافقالحسن                             | الحسن ٣٤٨    | <b>78</b> A |
| مثل ضربه الله للمؤمنين والكفار ابن عباس | ابن عباس ٣٦٣ | ٣٦٣         |
| (ی)                                     |              |             |
| ن حملت عليه عطاء                        | عطاء ٣٤٨     | <b>78</b>   |



# فهرس القوافسي

|        | البيت       | قائلــــه     | الصفحة      |
|--------|-------------|---------------|-------------|
| إخلدوا | ••••••••••• | مالك بن نويره | ٣٥١         |
| مستقسم | •••••       | جرير          | 737         |
| مناخه  | •••••       | الأصمعي       | <b>"</b> ለገ |



#### الفهرس العسام

| الصفحة | الموضـــوع                          |
|--------|-------------------------------------|
| 449    | ترجمة شيخ الإسلام ابن القيم رحمهاله |
| P N:Y  | سبب تسميته بلقب ( ابن قيم الجوزية)  |
| PAY    | مولده                               |
| 79.    | شيوخه                               |
| 79.    | نأثره بشيخه شيخ الإسلام ابن تيمة    |
| 191    | تلاميذه                             |
| 797    | عبادته وزهده وأخلاقه                |
| 797    | أقوال العلماء فيه                   |
| 3 P Y  | محنته                               |
| 3 P Y  | أقوالهأ                             |
| 797    | مؤلفاتهم                            |
| ۳•۱    | وفاته                               |
| 4.4    | مصادر الترجمة                       |
| 3.7    | وصف النسخ المعتمدة                  |
| 4.8    | وصف المخطوط                         |
| 4.1    | توثيق نسبة الكتاب لمصنفه            |
| 4.1    | تنبیه                               |

| الصفحة      | الموضـــوع                                                             |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| 711         | نهاذج منالمخطوط                                                        |
| <b>T1V</b>  | النص المحقق                                                            |
| 211         | مثل المنافقين في كتاب الله جل وعلا                                     |
| 419         | ذكر فرقة الجهمية هامش                                                  |
| <b>44</b> • | أقسام الجهمية (هامش)                                                   |
| 377         | فصل: «المثل المائي والناري»                                            |
| 440         | فصل: «مثل الحياة الدنيا»                                               |
| 477         | فصل : «مثل المؤمن والكافر»                                             |
| ٣٢٧         | فصل : «مثل الكافر مثل العنكبوت»                                        |
| 277         | فصل: «مثل السراب والظلمات»                                             |
| ٠ ٣٣        | فصل: «مثل أصحاب الظلمات»                                               |
| 3 77        | فصل: «أكثر الناس كالأنعام»                                             |
| <b>77</b> £ | فصل: «ومنها قوله تعالي ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَنْكُلًا مِّنْ أَنفُسِكُمْ ۗ ﴾ |
| 227         | فصل: «عبد مملوك وعبد أبكم»                                             |
| ٣٣٩         | فصل: «مثل ضربه الله سبحانه وتعالي لنفسه ولما يعبد من دونه              |
| 737         | فصل: «مثل المعرض عن كلام الله                                          |
| 337         | فصل: «مثل حامل الكتاب ولم يقم به كمثل الحمار»                          |
| 780         | فصل: «مثل العالم الذي لاط بالأرض»                                      |
| 787         | تشبيه الذين لا يعلمون بهلمهم بالكلب                                    |
| 408         | فصل: «مثل الغيبة مثل تمزيق الجسد»                                      |

| الصفحة | الموضـــوع                                        |
|--------|---------------------------------------------------|
| 400    | فصل: «مثل مثل أعمال الذين كفروا كرماد»            |
| 401    | فصل: «مثل الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة»          |
| 777    | فصل: «مثل الكلمة الخبيثة كلاشجرة الخبيثة»         |
| 354    | فصل: «تثبيت الله كنز عظيم»                        |
| 419    | بحث حديث في حديث البراء                           |
| 474    | فصل: «مثل الأوثان»                                |
| ۳۸۳    | فصل: «مثل حقيق سماعه»                             |
| 440    | فصل: «مثل الكفار كمثل الناعق»                     |
| ۲۸۷    | فصل: «مثل المنفق في سبيل الله»                    |
| 44.    | فصل: «مثل ما يبطل الأعمال من المن والأذي والرياء» |
| 441    | فصل: «المنفق في غير طاعةالله»                     |
| 494    | فصل                                               |
| 494    | فصل: «مثل امرأة نوح وامرأة لوط»                   |
| 441    | فصل: «مثل امرأة فرعون ومريم»                      |
| ٤٠٤    | الخاتمة                                           |

