# تاريخ نزول القرأن الكريم

الأستاد الدكتور محمد رأفت سعيد

أستاذ الشريعة والدراسات الإسلامية وكيـل كـليـة الأداب\_جامعة المنوفية عضو المجلس الأعلى للشئون الإسلامية



# الفهرس

الصفحة

| الصفحة    | الموضوع                                                                 |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------|
| o         | القدمة                                                                  |
| ٩         | التعريف بالوحى                                                          |
| 18        | صور الوحى وما تحقق منها لرسول الله ﷺ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| \Y        | روية النبى ﷺ للمَلَك                                                    |
| 7.        | صورة مجيء ملك الوحي في هيئة رجل ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| 77"       | النفث في الروع                                                          |
| Y7        | كيفية إتيان الوحى إلى النبى ﷺ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| 79        | ما فرض من الله تعالى ليلة المعراج ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| 78        | تنزلات القرآن الكريم                                                    |
| <b>79</b> | الحكمة من هذه التنزلات ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
|           | حاجة الأمة للنزول المفرق ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| <b>£0</b> | نقل الناس من الضلال إلى الهدى                                           |
| ٤٨        | أول ما نزل من القرآن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
|           | ترتيب الآيات القرآنية                                                   |
| 77        | دليل هذا الإجماع وجمع المصحف                                            |
| 70        | ترتيب السور القرآنية                                                    |
| Y1        | ليلة نزول القرآن الكريم                                                 |
| ۸٥        | تفصيل ما تضمنته سورة ( العلق ) ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |

سورة ﴿ القلم ﴾ ـ سورة ( المزمل ) سورة ﴿ المدثر ﴾ -

| )    | سورة « الفاتحة » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
|------|-----------------------------------------------------------|
| ١٢٨  | سورة « المسد » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
| 177  |                                                           |
| ١٣٨  | سورة « الأعلى » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| 181  | سورة « الليل » ـــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 731  | سورة « الفجر » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
| 101  | سورة « الضحى »                                            |
| 107  |                                                           |
| 17.  | _                                                         |
| 178  | سورة « العاديات » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| \TV  |                                                           |
| ١٧٠  | سورة « التكاثر »                                          |
| 177  | سورة « الماعون » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 177  | سورة « الكافرون » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| 1V9  | سورة « الفيل »                                            |
| 17.7 | سورة « الفلق والناس » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 1À9  | سورة « الإخلاص » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 198  | سورة « النجم » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
|      | سورة « عبس »                                              |
| Y·A  | سورة « القدر » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
| Y11  | سورة « الشمس »                                            |
| Y17" |                                                           |
| 717  | سورة « التين ّ » ــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| YYY  | سورة « قريش » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |
| YY0  | سورة « القارعة » ———————                                  |
| YYA  | سورة « القيامة » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| YYY  | سورة « الهُمَزَة » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
|      | سورة « المرسلات » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| Y50  | ( ( , 3 ) 3 ) A                                           |

| 724  | سورة « البلد »                                       |
|------|------------------------------------------------------|
| 707  | سورة « الطارق »                                      |
| 307  | سورة « القمر »                                       |
| 101  | سورة « ص »                                           |
|      |                                                      |
|      |                                                      |
| 797. | سورة « يس »                                          |
| ٣٠٣  | سورة « الفرقان »                                     |
| ۳۱۳  | سورة « فاطر » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| ۲۲۱  | سورة « مريم »                                        |
| ۳۳.  | سورة « طه » ــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| ٣٣٩  | سورة « الواقعة »                                     |
| 333  | سورة « الشعراء » ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 201  | سورة « النمل »                                       |
| 410  | <br>الفهريب :                                        |



#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة

نحمدك اللهم ونستعينك ونستهديك ، ونصلى ونسلم على خاتم أنبيائك ورسلك سيدنا محمد .

#### وبعد:

فإن مدارسة موضوع تاريخ نزول القرآن الكريم تفتح أمامنا روضات نرتع فيها، يأخذ القلب فيها حظه من ركائز الإيمان وبرد اليقين ، وتأخذ النفس حظها من التزكية والسكينة ، ويأخذ العقل حظه من الصقل ، والانطلاقة الرشيدة إلى الحركة العلمية النشيطة ، والتأمل والتدبر في الأنفس والآفاق . وتأخذ الحياة كلها حظها من الهدى والنور الذي يبدد ظلماتها ويهديها للتي هي أقوم في جوانبها ونظمها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والقضائية وغيرها ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلِّتِي هِي أَقُومُ ﴾ والاقتصادية والسياسية والقضائية وغيرها ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلِّتِي هِي أَقُومُ ﴾

إن مدارسة تاريخ نزول القرآن الكريم حياة في رحابه منذ أن قال جبريل عَلَيْتُكُمْ لرسول الله عَلَيْتُكُمْ : «اقرأ» إلى أن أكمل الله الدين ، وأتم النعمة ، وختم آياته المتلوة المعجزة بآخر آية من كلامه العزيز .

فما أعظمها من حياة ونحن ننصت خاشعين إلى صوت الوحى ، ونتتبع تنزلاته المباركة والتى تنزل ابتداء، أو تجيب عن تساؤل يوجه ، أو تحل مشكلة قائمة ، أو تمنح تجارب الأمم السابقة لهذه الأمة الخاتمة؛ فى قصة قرآنية محكمة، أو تقدم وصايا غالية لا غنى عنها ، أو تجتث عقائد باطلة بالبرهان العقلى القوى ، وتبنى وترسخ العقيدة الصحيحة الصافية النقية بالبرهان العقلى نفسه، والجيشان العاطفى القلبى ، أو تعرفنا معرفة يقينية بأسماء الله تعالى الحسنى وصفاته العلا، أو تقدم لنا الإشباع العقلى عن العالم الذى لا سبيل للعقل فى الوصول إليه بمنهج الاستقراء المادى التجريبي، فتقدم لنا أخباراً هى الحق والصدق واليقين عن عالم الغيب وما فيه ، وعن مصير الإنسان بعد لقاء ربه ، عن قبره وبعثه وجزائه ، وجنته وناره، وما أعد من نعيم لأهل الجنة يأخذ باللب، ويدفع إلى المسارعة فى الخيرات ، وما توعد به أهل الكفر والمعاصى من صنوف العذاب لكى تحجز الكفر وأهله من العبث فى هذه الحياة الدنيا، وإفسادها بالظلم للنفس

وللآخرين من المستضعفين .

أو تقدم لنا ترشيداً وتوجيهاً لأخلاقنا حتى نصل إلى مكارم الأخلاق ، ولعلاقاتنا حتى نصل إلى مجتمع المودة والرحمة ، أو لمكانتنا بين الأمم لنصل إلى مكانة العزة والمنعة والهيبة ، أو لمسيرتنا الاقتصادية حتى لا نأكل أموالنا بيننا بالباطل ، وحتى نسعى جادين في حرث الأرض ، وتطوير الصناعات ، والتعاون على البر والتقوى بتحقيق التكامل الاقتصادي الذي يغني الأمة عن غيرها ويحررها من التبعية أياً كان شكلها ، أو يقدم لنا نظام القسط والعدل في الحكم بين الناس فلا ظلم ولا ميل مع العصبية أو الهوى .

إنها حياة في أرقى صورها: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُم﴾ [الانفال: ٣٤] .

إن العيش في رحاب تاريخ نزول القرآن الكريم نعمة تجمع لنا متعة التدبر لوحى الله في تنزيله القرآني أي في كلامه الكريم المتلو المعجز والذي تعبدنا بتلاوته، وأثابنا على ذلك بوعده الذي جاء في حديث رسوله ﷺ بمنح عشر حسنات على الحرف الواحد من كلامه. « اتلوه فإن الله يأجركم على تلاوته؛ كل حرف حسنة، والحسنة بعشر أمثالها ؛ لا أقول «ألم» حرف ، ولكن «ألف» حرف ، و«لام» حرف ، و«ميم» حرف».

وتجمع لنا كذلك متعة العيش فى ظلال السنة المطهرة، وكيف كان رسول الله يتلقى الآيات القرآنية بترتيب نزولها؟ كيف حفظها؟ وكيف عمل بها؟ وكيف حفظها لأصحابه؟ وكيف دونت؟ وكيف عمل بها أصحابه؟.

إننا بهذه المدارسة لتاريخ نزول القرآن الكريم سنتعرف على مسيرة الوحى المبارك في

ثلاثة وعشرين عاماً ، هي عمر النبي ﷺ منذ أن أوحى إليه إلى أن لحق بالرفيق الأعلى، سنقرأ فيها قصة الوحى ، وصفحة الحياة مرتبطة بالمصدرين العظيمين؛ الكتاب والسنة ، ولا يخفى ما في هذا من خير عظيم لحياتنا المعاصرة ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيُومَ الآخرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا (آ) ﴾ [الاحزاب].

وعلينا في هذه المدارسة إن شاء الله تعالى أن نبدأ ببيان الطريق الذي جاء به القرآن الكريم وهو طريق الوحي لنتعرف عليه .

#### ما معناه لغة واصطلاحا ؟

و ما صور تكليم الله لأحد من خلقه في مثل قوله الكريم: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنَ يُكُلِّمَهُ اللَّهُ إِلاًّ وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكَيمٌ (٥٠) [الشورى] .

وما مراتب الوحى ، وصوره التي تحققت للنبي عليه ؟

وما صور نزول القرآن الكريم عليه؟ والرد على الشبهات في ذلك .

وما تنزلات القرآن الثلاثة ، ونزوله على الرسول ﷺ مفرقاً ؟ وما حكمة ذلك وتحديد أولى الآيات المنزلة ، وختام الآيات المنزلة ، ومتابعة نزول الآيات والسور فيما بين ذلك .

نسأل الله أن يجعل القرآن ربيع قلوبنا ، وشفاء صدورنا، وجلاء همومنا وأحزاننا. . . وصلِّ اللهم على سيدنا محمد.

أ.د. محمد رأفت سعيد



#### التعريف بالوحى

إن كلمة الوحى تطلق في اللغة ويراد بها مجموعة من المعانى نجملها فيما يلى :

الوحى يطلق على الإعلام في خفاء وفي سرعة ، فأما أصل الخفاء والسر فيمثل له بتسمية الإلهام وحياً، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أُولْيَاتُهم ﴾ [الأنعام: ١٢١]. أي يوسوسون في صدورهم ، وهذه الوسوسة من الشيطان تعرف؛ لأن حديث الشيطان وأمره في الصدر قد كشفه القرآن الكريم وبينه، وحذرنا منه، وأعاننا عليه ، فأما الكشف والتحذير فمثاله قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مَمَّا فَي الأَرْضَ حَلالاً طَيّبًا وَلا تَتَّبعُوا خُطُوات الشّيْطَان إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبينٌ (٦٦٠) إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهُ مَا لا تَعْلَمُونَ (١٦٦ ﴾ [البقرة] . فأى حديث في النفس يأمر بالسوء ، أو يأمر بالفحشاء، أو يشكك في عقيدة ، أو يحدثك عن الله بغير ما جاء في كتابه الكريم وسنة رسوله فإنما هو حديث الشيطان ووحيه ووسوسته ، وأما الإعانة عليه فأرشدنا القرآن إلى الاستعادة بالله عندما ينزغ الشيطان: ﴿ فَاسْتَعَدْ بِاللَّهِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٠] «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»، أو «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم»، وأرشدنا إلى أن الشيطان خناس فلا يمكث في مكان يذكر فيه اسم الله ، ولا يقوى على الاستمرار في صدر تقى يعمر بذكر الله. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائفٌ مِّنَ الشَّيْطَان تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ (٢٠٠ ﴾ [الاعراف] ، ﴿قُلْ أَعُوذُ برَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلَكَ النَّاسِ ﴿ ۖ إِلَّه النَّاس ٣ من شَرَّ الْوَسُواس الْخَنَّاس ٤ الَّذي يُوسُوسُ في صَدُورِ النَّاس ۞ منَ الْجنَّة وَالنَّاس ◘ الناس] ، ولا يخفى ما في وسوسة الشيطان بهذا المعنى من خفاء وسرعة تدخل على الغافلين وتدفعهم إلى السوء إن استجابوا لوسوسته ولم يدفعوها باللجوء إلى الله وذكره.

وأصل السرعة في كلمة الوحى لغوياً كذلك جعل تسمية الخط وحياً لسرعة حركة اليدين لكاتبه ، ووحى الحاجب واللحظ سرعة إشارتهما ، ومنه «الوحا» أي السرعة.

ومن المعانى اللغوية كذلك للوحى : الإلهام الفطرى ، والإلهام الغريزى الذى يتضمن معنى التسخير.

ومثال الإلهام الفطرى قوله تعالى : ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمَّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ

فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمْ وَلا تَخَافِي وَلا تَحْزُنِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾ [القصص] فهذه المعانى العظيمة التي تجمع أمرين، ونهيين ، وبشارتين تمت لأم موسى في موقف مخيف عصيب عن طريق الوحى، بمعنى إلقاء هذه المعانى في قلبها ، وتبعها حركة وسلوك وعمل يبين كيف أن هذا الإلقاء في القلب، والإلهام له قوة الأمر الصادر المباشر والمواجه بالمعاينة لأم موسى ، فبمقتضى هذا الإلهام كان ربط الله على قلبها؛ حتى لا يعصف به الخوف من فرعون وعمله في قتل الأطفال، وابنها طفل منهم؛ فلم يظهر عليها ما ينبه إلى وجود طفل تخفيه، وبهذا الإلهام أرضعته كما ترضع الأم طفلها؛ إبقاء على حياته، وهذا أقصى ما تستطيعه أم موسى. وبهذا الوحى تؤمر بما يستوقفنا للتدبر واستخراج العظة والاعتبار. ﴿ فَإِذَا خَفْتَ عَلَيْهِ فَي الْيَمْ ﴾، كنا نتوقع أن يكون الخطاب : إن خفت عليه فابذلى أقصى جهدك في إخفائه، ولكن الإلهام كان إلى غير ذلك: ﴿ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمْ ﴾.

وكان موقف القرآن الكريم \_ هنا \_ يعلمنا أن الإنسان في مواجهته للأمور - مهما كانت شدتها \_ عليه أن يبذل أقصى ما يستطيعه ، مستعيناً ومتوكلاً في بذله هذا على ربه ، دون كسل أو خمول ، وأما ما لا يستطيعه بعد ذلك فإن توكله هذا سيحول مصدر الخطر إلى مصدر أمان ، كما حول الله البحر الهائج المخيف الذي تملأ أمواجه القلوب رعباً إلى حصن دافئ ، ومكان أمين للطفل موسى . فتصنع له الصندوق بمقتضى هذا الإلهام ، وتلقيه في اليم ، وتأمر أخته بأن تقص أثره لتجد أن الصندوق تحمله الأمواج إلى مصدر الحظر نفسه ؛ إلى البيت الذي صدر فيه الأمر بقتل الأطفال ، وموسى طفل ، إذن يعلو صوت فرعون: "اقتلوه" ، ولكن يلقى الله محبة موسى في قلب زوج فرعون فتصدر أمراً آخر: ﴿ قُرْتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لا تَقْتُلُوهُ ﴾ [القصص: ٩] وينتصر أمر الزوجة ، و يبقى موسى ، ولكن كيف يتحقق الإلهام الآخر لأم موسى بالبشرى في رد موسى إلى أمه ؟ تعرض المراضع على موسى فيعرض عنهن ، ويشار على بيت فرعون بأنه بقيت امرأة لم تعرض المراضع على موسى فيعرض عنهن ، ويشار على بيت فرعون بأنه بقيت امرأة لم المكثى في البيت لترضعيه ، فأبت لأنها مطمئنة إلى ما ألهمت به ﴿ إِنّا رَادُوهُ إِلَيْكِ ﴾ ، امكثى في البيت لترضعيه ، فأبت لأنها مطمئنة إلى ما ألهمت به ﴿ إِنّا رَادُوهُ إِلَيْكِ ﴾ ، وتعللت بشغل بيتها، فأخذت طفلها معها وعادت إلى بيتها ﴿ وَلتُصْنَعُ عَلَىٰ عَيْنِي (٢٠٠ ﴾ وتعللت بشغل بيتها، فأخذت طفلها معها وعادت إلى بيتها ﴿ ولتُصْنَعُ عَلَىٰ عَيْنِي (٢٠٠ ﴾

فهذه المعاني تحققت عن طريق هذا المعنى من الوحى .

وأما مثال الإلهام الغريزي الذي يحمل معنى التخيير ففي قوله تعالى : ﴿ وَأُوْحَىٰ

رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمًّا يَعْرِشُونَ ﴿ اَ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سَبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سَبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَةً لَقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴿ آ ﴾ [النحل] .

ومن المعانى اللغوية كذلك الإشارة، وذكر هذا في قوله تعالى: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ۞ [مريم] هذا وقد يطلق لفظ الوحـــى ويقصــد به الموحى به .

وأما معنى الوحى اصطلاحاً فهو: إعلام الله تعالى لنبى من أنبيائه بحكم شرعى ونحوه؛ فالمُوحى هو الله سبحانه ، والموحَى إليه نبى من أنبيائه صلوات الله وسلامه عليهم جميعاً ، والموحى به حكم شرعى من أمر أو نهى ونحو هذا مما يوحى به الله تعالى من أنباء من سبق وما حدث لهم ، وما سيأتى ، وما يبنى عقيدة التوحيد خالصة نقية، وما يؤسس الخلق الكريم ويغرى بالتحلى به ، وما ينفر من رذائل الأخلاق ، وما يقيم مجتمعاً فاضلاً على حسن العبادة لله وحسن التعامل فيما بينهم.

ومن فضل الله على خلقه أن اصطفى منهم من يقوم بتبليغ وحيه إليهم حتى يسيروا فى حياتهم على هدى ، وحتى لا يضلوا : ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَٱلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٣) ﴾ [آل عمران ] .

ويوحى الله إلى خلقه ما يسعدهم فى جميع فتراتهم الزمنية، وما يناسب بيئاتهم المكانية، حتى كان وحيه إلى خاتمهم ﷺ يحمل من خصائص الاستمرار ما يجعله معطاءً لكل الأجيال إلى قيام الساعة.

ويذكرنا الله سبحانه بهدنه المنسة على خلقه جميعاً في خطابه لرسوله ﷺ في قوله الكريم : ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحِ وَالنَّبِيْنِ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطُ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (117) وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكُليمًا (17) ﴾ [النساء].

فهؤلاء بمن اصطفى الله ، وذكر الله تعالى أسماءهم ، وقص علينا من أخبارهم ، وما أوحى به إليهم ، وكيف كان حال أقوامهم معهم، لنفيد من هذه التجارب باعتبارنا الأمة الأخيرة في حياة الأمم . وهذه المجموعة من صفوة البشر ليسوا وحدهم، بل هناك آخرون قاموا بهذه المهمة، وأوحى الله إليهم ولم يقصصهم علينا ربنا .

وما قَصَّهُ علينا فيه الجمع المفيد لكل طبائع البشر وكيف كان حالهم مع الوحى؛ فمنهم من استجاب ونجا ، ومنهم من فتن بماله ، ومنهم من فتن بجاهه، و منهم من فتن بما أوتى من بنين وذرية ، ومنهم من فتن بشهواته المتعددة، وكانت عاقبتهم هلاكأ وخسراناً.

والأمة الخاتمة تقرأ كل هذا في صفحة السابقين فيما أوحى به إلى النبى الخاتم ﷺ: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبِينِ (١٦٠ ﴾ [آل عمران ] .

ولكن كيف كلم الله هؤلاء وهم صفوة البشر؟ .

لقد ذكر القرآن الكريم لنا ثلاثاً من الصور التي يكلم الله بها من شاء من البشر فقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِبشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاًّ وَحْياً أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ۞ ﴾ [الشورى] .

فالصورة الأولى: من تكليم الله لمن شاء من البشر تكون بإلقاء المعنى الذى يريده الله فى نفس من شاء ، وهذا معنى الإلهام، أو الإلقاء فى الرُّوع ، أو النفث فى الرُّوع.

الصورة الثانية: أن يكلم الله نبياً من أنبيائه من وراء حجاب، كما كلم الله موسى عليه السلام وناداه، وسمع موسى نداءه دون أن يراه ؛ لأن الرؤية لا يطيقها البشر، ومن حكمة الله ولطفه بخلقه أنهم لا يرونه في هذه الدنيا، وإلا لأمسكهم الخوف فلا يتحركون لعمل أو أكل أو غير ذلك من مقتضيات البشرية ، ويكفى أن يرى الخلق مظاهر القدرة وآيات الإبداع والنظام في مخلوقاته، فله في كل شيء آية تدل على أنه القادر، وفي أنفسنا وما بث في أرضنا من دابة ، وما خلق في السموات آيات تنطق بالحق: ﴿ رَبّنا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنا عَذَابَ النّارِ (١١١) ﴾ [آل عمران].

على أن المؤمنين سيمتعون إن شاء الله برؤية ربهم في الآخرة : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَعِذِ عَلَى أَن المؤمنين سيمتعون إن شاء الله برؤية الله على أن المؤرّة (٢٣ أَلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (٢٣ ﴾ [القيامة ] .

ولذلك لما طلب موسى عَلَيْكَامِ في تكليم الله له أن يرى ربه وقال: ﴿رَبُّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي﴾ [الأعراف:١٤٣] . وأراه آية العجز البشرى في هذا الجانب وأنه لا يقوى على ذلك، فقال جل شأنه لموسى عليه السلام: ﴿ وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًا وَخَرًّ مُوسَىٰ صَعَقًا ﴾ [الاعراف:١٤٣].

فالجبل لم يقو على تجلى الله سبحانه له وجعله دكاً ، و رؤية موسى عَلَيْتَكْلِم لتجلى

الله للجبل جعلته يخر صعقاً، فكيف لو كان التجلى مباشراً ؟

وأما الصورة الثالثة: في تكليم الله لمن شاء من خلقه فتكون في إرسال ملك الوحى إلى نبى من أنبياء الله، ليلقى إليه ما كلف بتبليغه، وهذا الملك هو الناموس أى صاحب السر، والذى وصف بالقوة والأمانة، وهما صفتان ضروريتان للاطمئنان على مسيرة الوحى إلى أنبياء الله ورسله، فقد وصف جبريل عليته بقول الله سبحانه فيه: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۞ ﴾ [النجم]، ووصفه بقوله الكريم: ﴿ مُطَاعٍ ثُمّ أَمِينِ (آ) ﴾ [التكوير]، كما وصف بقوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (آ؟) ﴾ [الشعراء]. وملك الوحى قد يراه النبى في صورته التي خُلق عليها، وقد يأتيه في صورة رجل يكلمه، وفي هذه الحالة يراه الحاضرون ويسمعون قوله، وقد ينزل خفية فلا يراه الحاضرون، ولكن يشاهدون آثار الوحى على النبي عَيَاهُ وقت نزوله.

هذه صور الوحى الثلاث التى ذُكِرَت فى قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ۞ ﴾ [الشورى]

فماذا تحقق لرسول الله ﷺ منها؟ وما مراتب الوحى معه ؟

## صور الوحــى وما تحقق منها لرسول الله ﷺ

لقد تحقق لرسول الله ﷺ من صور الوحى ومراتبه ماسنذكره تفصيلاً على ما يلى: أولا: الرؤيا الصادقة فى النوم. وهى أول ما بدئ به رسول الله ﷺ من الوحى، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، كما جاء فى رواية أم المؤمنين عائشة خليها، والتى أخرجها البخارى رحمه الله.

و إذا كان ما يراه النائم إدراكاً يقوم بجزء من القلب لا يحله النوم فإن الأنبياء لايستولى النوم على قلوبهم، ولا على جزء منها ، ولذلك فإن الأنبياء تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم، وما يرونه فى نومهم ليس من أضغاث الأحلام ؛ ولا يستطيع الشيطان أن يعبث بقلوبهم، ولا أن يريهم فى نومهم أحلاماً كالتى يمكن أن يقوم بها الشيطان لإزعاج النائمين من البشر، فما يراه الأنبياء فى نومهم حق ووحى يوحى الله به لرسله، وقد حكى لنا القرآن الكريم نماذج من هذه الصورة فهذا خليل الرحمن إبراهيم عليت المنام أنه يذبح أحب الناس إليه إسماعيل ، ويقول لإسماعيل حاكياً له رؤيته: ﴿ إِنّي المنام أنّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى ﴾[الصافات: ١٠٢] ، ولكن قد يسأل سائل إذا كنا نقول إن رؤيا الأنبياء وحى وحى، وإبراهيم أبو الأنبياء يعرف هذا فلماذا يسأل ابنه ويطلب نظره ورؤيته فى وحى واجب التنفيذ ؟

والجواب عن ذلك: إن إبراهيم عليه إلى يرى أن الرؤيا حق وأنه واجب التنفيذ والطاعة ، ولكن التنفيذ والطاعة هنا لا تتعلق به وحده ، وإنما تتعلق بطرف آخر له إرادته وله اختياره وله رأيه ، ولكن هل يتوقع من إسماعيل أن يكون رأيه ونظره مخالفاً لحالة أبيه ؟ إن إسماعيل بن إبراهيم وابن هاجر وهما الوالدان المسلمان التسليم الكامل لأمر الله تبارك وتعالى ؛ فإبراهيم سلم الأمر لله ، وجاء بأحب الناس وأضعف الناس وهما الزوجة هاجر والطفل إسماعيل إلى واد وصفه القرآن الكريم بأنه: ﴿ بِوَاد غَيْر ذِي زَرْع عِندَ بَيْتُكَ الْمُحَرِّم ﴾ [براهيم : ٣٧] تنفيذاً لأمر ربه ، ولما هم بالانصراف سألته وحجه : لمن تتركنا يا إبراهيم؟ وإبراهيم يجد المكان بلا بشر يأنس الإنسان بالإقامة معهم ومشاركتهم حياتهم ، وهذا معنى دعاء إبراهيم : ﴿ رَبّنا إنّي أَسْكَنتُ مِن ذُرّيّتِي بِوَاد غَيْر ذِي زَرْع عِندُ بَيْتُكَ الْمُحَرِّم ﴾ [براهيم : ٣٧] .

وتقطع هاجر صمت إبراهيم وتريحه من مشقة الإجابة وتقول له: آلله أمرك بهذا؟ قال إبراهيم: نعم، قالت: إذن لن يضيعنا، وهذه الكلمة من الأم هاجر قمة الحكمة، و قمة التسليم فلا ضياع لإنسان وهو يطيع أمر ربه، ولا ضياع لمن سلم أمره لخالقه. و هذا ما تحقق، فما ضاعت هاجر، وما ضاع إسماعيل، بل كان في تسليمهما الخير والبركة وعمران المكان عند بيت الله المحرم، فهل يتوقع من إسماعيل أن يكون على خلاف حال أمه، وحال أبيه؟ وعلى ذلك كان قول إسماعيل لإبراهيم: ﴿ يَا أَبَتِ الْفَعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجدُني إِن شَاءَ اللّهُ مِنَ الصّابرينَ (١٠٠٠) [الصافات]. فقول إسماعيل كقول أمه في التسليم: ﴿ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ ﴾ . أي أنه مادام مأموراً فلا مجال للنظر ولا للروية. بل الفعل الفوري والتنفيذ لأمر الله، ويزيد إسماعيل أبيه عوناً على طاعة ربه في أحب الناس لديه: ﴿ سَتَجدُنِي إِنْ شَاءَ اللّهُ مِنَ الصّابرِينَ (١٠٠٠) ﴾. أي لن تسمع منى كلمة تثير فيك عطفك ، ولن ترى منى حركة تثير فيك رحمة الأبوة، وتؤثر في تنفيذك لأمر ربك.

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٠٠) [الصافات] ، و أصبح إسماعيل في موضع الذبح، ووضع إبراهيم السكين نودى أن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا، وفدى الله إسماعيل بالذَّبْح العظيم، فهذا البلاء العظيم، وهذا الأمر الخطير تم عن طريق الرؤيا لإبراهيم عَلَيْتِهِم.

وقد ذكر القرآن الكريم نموذجاً منها مع رسول الله محمد ﷺ فى قولـه تعالى : ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخَافُون ﴾ [النتح: ٢٥] .

ولقد تم الفتح المبين على ما رأى رسول الله على فى رؤياه الحق على الرغم مما سبق الفتح من أحداث، وشروط أوغرت صدور المسلمين وكانت شروطاً فى ظاهرها الظلم ولكنها كانت فتحاً وتمهيداً له أيقن به رسول الله على، فقبل الشروط، ومنها أن يعود المسلمون عام الحديبية دون دخول مكة وزيارة البيت الحرام، وهذا سبّب غضبا شديداً لدى المسلمين، ورغبة فى مقاومة ظلم الكافرين بدخول مكة ولو حرباً، فلم يعطى المسلمون الدنية فى دينهم؟ ولكن اطمئنان رسول الله على لوعد ربه جعله يرضى بما أملاه المشركون من شروط، وأمر أصحابه أن يذبحوا هديهم، ولكن الغضب ما زال مسيطراً، وغضب الرسول قلي ، ولكن أم المؤمنين أم سلمة وطيع تذكر له حب أصحابه مسيطراً، وغضب الرسول قلي ، ولكن أم المؤمنين أم سلمة وطيع تذكر له حب أصحابه

له، وطاعتهم لأمره واقتداءهم به فى فعله، وأشارت بأن يخرج ويذبح هديه، وسيفعلون مثل فعله، وكانت مشورة طيبة؛ ذبح الرسول الكريم هديه، فذبح أصحابه، وحُسم الموقف.

وتحقق وعد الله لرسوله، وصدق الله رسوله الرؤيا بالحق، وتحولت الشروط الظالمة إلى تمهيدات للفتح المبين، ومن نماذج ذلك: أن الشرط الذى قيل فيه من أسلم من أهل مكة وهاجر إلى النبي على فعليه أن يعيده، وأما من جاء من المدينة إلى مكة فلا يرجعونه، فقد تحول إلى صالح المسلمين حيث كان المسلم الذى يهاجر من مكة إلى المدينة ـ بعد الصلح ـ يجد حرص الرسول على الوفاء بالعهد، فلا يستطيع البقاء في المدينة، ولا يحب أن يعود إلى المشركين بمكة، فيذهب إلى مكان آخر اختاره هؤلاء في موقع استراتيجي على طريق تجارة المشركين، وتكونت قوة مسلمة تهدد مصالح المشركين، مما جعلهم يطلبون تغيير هذا الشرط الذي وضعوه بأنفسهم.

إن الرؤيا التي رآها رسول الله ﷺ في دخول المسجد الحرام مع أصحابه آمنين محلقين رؤوسهم ومقصرين كانت وحياً تحقق لرسول الله ﷺ، وهذه هي الصورة الأولى والمرتبة الأولى من مراتب الوحي التي تحققت لرسول الله ﷺ.

#### رؤية النبي على الملك

المرتبة الثانية : التى تناولها تتمثل فى رؤية النبى ﷺ للملك فى صورته التى خلق عليها ، ولقد ذكر القرآن الكريم المرتبتين فى قوله تعالى : ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ۞ مَا ضَلً صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُ شَديدُ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُ شَديدُ الْقُورَىٰ ۞ ذُو مِرَّة فَاسْتَوَىٰ ۞ وَهُو بِالأَفْقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدهِ مَا أَوْحَىٰ ۞ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ۞ ﴿ النجم] . فهذه هي المرة الأولى. وأما الثانية فذكرت في السياق نفسه فقال تعالى: ﴿ أَفْتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞ اللَّهُ وَلَىٰ ۞ وَلَقَدْ رَآهُ نَوْلَةً أُخْرَىٰ ۞ إِذْ يَغْشَى السّدْرَةَ مَا وَلَىٰ ۞ عندَها جَنَّةُ الْمَأُوىٰ ۞ إِذْ يَغْشَى السّدْرَةَ مَا يَعْشَىٰ ۞ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَى السّاق نفسه فقال تعالى: ﴿ أَفْتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞ يَعْشَى السّدْرَةَ مَا يَعْشَىٰ ۞ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُبْرَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا يَرَىٰ ﴾ [النجم] .

فالمرة الأولى كانت في بداية الوحى والتي جاء ذكرها في حديث أم المؤمنين عائشة ولي والتي أخرجها الإمام البخارى رحمه الله. حيث قالت: « أول ما بدئ به رسول الله والتي أخرجها الإمام البخارى رحمه الله والنوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الله والله والله الخلاء ، فكان يخلو بغار حراء ، فيتحنث فيه - وهو التعبد الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ، فيتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لللها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء ، فجاءه الملك فقال: اقرأ ، فقال: ما أنا بقارئ ، قال: فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني ، فقال: اقرأ ، فقلت: ما أنا بقارئ فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ منى أرسلني ، فقال: اقرأ ، فقلت: ما أنا بقارئ فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني ، فقال: فراً أن ألذي خَلق ح خَلق الإنسانَ مِنْ عَلق ح الوراً ورَبّك الأكرم ح الله وقال : ورجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خويلد فقال: زملوني زملوني . فزملوه حتى يرجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خويلد فقال: زملوني زملوني . فزملوه حتى خديجة : «كلا والله لا يخزيك الله أبداً ، إنك تصل الرحم ، وتحمل الكلّ ، وتُكسب خديجة : «كلا والله لا يخزيك الله أبداً ، إنك تصل الرحم ، وتحمل الكلّ ، وتُكسب المعدوم ، وتقرى الضيف ، وتُعين على نوائب الدهر» .

ثم انطلقت به إلى ابن عمها ورقة بن نوفل ، وكان شيخاً قد عمى، وله اطلاع على كتب الأقدمين ، فقالت له خديجة : يابن عم ، اسمع من ابن أخيك ، فأخبره النبى على خبر ما رأى ، فقال له ورقة : قدوس ، هذا هو الناموس ( أى صاحب السر) الذى أنزل على موسى ، ليتنى أكون حياً إذ يخرجك قومك ، قال النبى على أو أو مخرجي هم؟ » ، قال: نعم ، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودى ، وإن يدركنى يومك أنصرك نصراً مؤزراً ، ثم لم يلبث ورقة أن توفى، وفتر الوحى .

هذه هي المرة الأولى التي رأى الرسول ﷺ فيها جبريل ﷺ في هيئته الملكية يملأ الأفق ، ولا شك أن هذه الرؤية الأولى أحدثت في نفس النبي ﷺ الروع، وجعلته يرجع إلى خديجة رَخِالِيهُ يرجف فؤاده ، ويقول: زملوني ، ويغطونه حتى ذهب عنه الروع ، وذهبت خشيته على نفسه ، ولا شك أن رؤية الملك في صورته الملكية لأول مرة تحدث مثل هذا مع رسول الله ﷺ ، ولكن ما ذكر من رجف الفؤاد والروع والخشية على النفس، لا تُذهب وعي رسول الله ﷺ وحفظه لما قال جبريل، ومابلغه، بل وصف ما حدث له بدقة، واتضح ذلك في حكاية ما حدث لخديجة ﴿ فِيْضِّيعُا ، وحَدَاية ذلك أيضاً لورقة بن نوفل؛ حيث أخبره خبر ما رأى، وكيف قال له: اقرأ، وكيف أخذه وضمه ضمة شديدة حتى بلغ منه الجهد، مع ذكر عدد الضمات على شدتها، وكان في هذه المرة تبليغ جبريل لأولى الآيات المنزلة من القرآن الكريم في شهر رمضان، وفي الليلة المباركة التي هي ليلة القدر. قال تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فيه الْقُرْآنُ هُدِّي لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وقال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ٣ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ٤﴾ [الدخان] ، وقال تعالى : ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ۞ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ۞ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ۞ تَنزَلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرِ ﴿ سَلامٌ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ۞ ﴾ [القدر] . وسنحقق إن شاء الله هذه المسألة في تحديد أول ما نزل من القرآن في حينه، غير أن الذي نرى أن نؤكده أن ضبط ما بلغ مع هذا الروع كان في أحسن حالاته: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴿ ﴿ ﴾ [القيامة]، فقراءة النبي، و حفظه لما يوحي إليه، بإذن ربه، وبفضله، وتوفيقه، وقوته : ﴿ اقْرأْ باسْم رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ ۞ ﴾ [العلق] .

و تعليق أم المؤمنين خديجة وَلِيَّتِي على هذه الرؤية الأولى وما صحبها من الروع والخشية والرجفة ليس من قبيل ما اعتاده الناس في مثل هذه الحالات، فمثل النبي رَيَّا اللهِ

وما يتصف به من شمائل لا يخزيه الله أبداً؛ فهو الذى يصل الرحم، ويعين الضعفاء، و يعطى المحتاجين، ويأخذ بأيديهم، ويكرم الضيف، ويعين على المصائب التى تقع على الناس، ومن يفعل هذا صاحب نفس مطمئنة، وقلب سليم، فما يجده إنما يكون من روعة اللقاء الأول مع جبريل في هيئته الملكية.

و أما الرؤية الثانية التي رأى فيها الرسول ﷺ جبريل عليه على هيئته، ففي ليلة المعراج، عند سدرة المنتهي، عندها جنة المأوى، ولم يأت في حديث النبي ﷺ ما يفيد أنه خشى، أو رجف فؤاده، من هذه الرؤية الثانية، وهذا يدعم ما ذهبنا إليه من روعة اللقاء الأول، وعلى الصورة التي فصلناها. وفي الثانية كذلك كانت الرؤية مصحوبة بالوعى التام، ما زاغ البصر من النبي ﷺ، وما مال بصره عن مرئيه المقصود له ولا جاوزه تلك الليلة.

هذه هي المرتبة الثانية من مراتب الوحي وصوره التي تحققت للنبي ﷺ، وهي مجيء ملك الوحي على هيئته الملكية .

### صورة مجيء ملك الوحي في هيئة رجل

وهي صورة أخرى من صور الوحي مع النبي ﷺ ، يتكلم معه الملك في مشهد من أصحاب النبي ﷺ. ويعنى هذا أن الجالسين يرونه ، ويسمعون قوله، يتضح ذلك بتأملنا في الحديث الذي رواه عمر بن الخطاب رَطِيْنِي قال : بينما نحن جلوس عند رسول الله ﷺ ذات يوم إذ طلع علينا رجل، شديد بياض الثياب ، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي ﷺ، فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ، ووضع كفيه على فخذيه، وقال : يا محمد: أخبرني عن الإسلام، فقال رسول الله على : « الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا» ، قال : صدقت، قال : فعجبنا له يسأله ويصدقه ، قال : فأخبرني عن الإيمان ، قال : « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره» ، قال : صدقت ، قال : فأخبرني عن الإحسان ، قال : ﴿ أَن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك " ، قال : فأخبرني عن الساعة، قال : ( ما المسؤول عنها بأعلم من السائل"، قال : فأخبرني عن أماراتها، قال : ﴿ أَنْ تَلَدُ الْأُمَةُ رَبُّهَا ، وأَنْ تَرَى الحَّفَاةَ العراة العالة رعاء الشاة يتطاولون في البنيان» ، قال : ثم انطلق فلبثت ملياً ، ثم قال لى: « يا عمر أتدرى من السائل ؟» قلت : الله ورسول اأعلم ، قال : «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم» (١).

ففى هذا الحديث الجامع الذى قال عنه القاضى عياض رحمه الله فيما حكاه النووى، فى شرحه للحديث فى صحيح مسلم: «وهذا الحديث قد اشتمل على شرح جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة ؛ من عقود الإيمان ، وأعمال الجوارح ، وإخلاص السرائر، والتحفظ من آفات الأعمال، حتى إن علوم الشريعة كلها راجعة إليه، ومتشعبة منه ، قال : و على هذا الحديث وأقسامه الثلاثة ألَّفنا كتابنا الذى سميناه بدالمقاصد الحسان فيما يلزم الإنسان»؛ إذ لا يشذ شىء من الواجبات والسنن والرغائب والمحظورات والمكروهات عن أقسامه الثلاثة، والله أعلم (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱۵۷ \_ ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ١ / ١٥٨ .

ففي هذا الحديث جاء جبريل في صورة رجل يعلم الجالسين على لسان رسول الله عَيَالِيُّهُ أَمُورَ دينهم، في صورة سؤال وجواب، وهي طريقة لطيفة تيسر توصيل المفاهيم وتثبيتها، وتعين على حفظها، كما أن مجيء جبريل في صورة رجل ليعلم الجالسين وغيرهم أدب طلب العلم في حسن الجلوس وحسن المتابعة والإنصات ، وهذه مهمة أساسية في الإسلام فالرسول الكريم بعث معلماً للعالمين ، وهذا العلم الذي يعلمه هو علم النجاة، وأصحابه هم حملة هذا العلم عنه، وهم الملغون له من بعده ، ولأبد من حسن المنهج والسير عليه في تلقيهم لهذا العلم وتبليغه فكانت مهمة جبريل عَلَيْكُمْ في أداء هذا الدرس العملى . والذي يحكى لنا هذا المشهد صحابي جليل من تلاميذ مجالس النبي الكريم العلمية ، إنه عمر بن الخطاب رطيني، ووصفه للمجلس كان دقيقاً، ورؤيته للسائل وطريقة سؤاله كانت دقيقة، أشعرنا فيها منذ قرائتنا الأولى للحديث أن السائل ليس رجلاً عاديا. فالرجل \_ كما جاء في وصف عمر \_ طلع عليهم وهم جلوس عند رسول الله ﷺ، ولا يعرفه من الجالسين أحد، ومعنى ذلك أنه غريب عن المكان، ويقتضى ذلك أنه قادم من سفر، ولكن المدهش أنه لا يرى عليه أثر السفر؛ لا في ثيابه، ولا في شعره؛ فثيابه وصفت بأنها شديدة البياض، وشدة البياض مع السفر تجعل أثر الغبار واضحاً مهما كان يسيراً، فالبياض يظهره، وكذلك الشعر، شديد السواد، لا أثر لغبار الطريق عليه، وبعد وصف عمر للرجل في ذاته، يصفه في هيئته التعليمية؟ حيث جلس إلى النبي عَيْكُ جلسة الأدب، فاقترب من المعلم حيث أسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، كما يضع الإنسان وهو جالس للتشهد، وأخذ يسأل، ويتابعه عمر في أسئلته ليقدم لنا تعجباً آخر يشعرنا به أن شيئاً وراء هذا الرجل، فسأل عن الإسلام، ولما أجابه النبي عَلَيْكُ قال له الرجل: صدقت. وسبب التعجب أن هذا خلاف عادة السائل الجاهل، وإنما هذا كلام خبير بالمسؤول عنه، ولم يكن في ذلك الوقت من يعلم هذا غير النبي ﷺ، ولذلك قال عمر: فعجبنا له يسأله ويصدقه ، وصدق عمر في تعجبه وتوقعه فالرجل ليس عادياً ، فإنه لما انتهى من أسئلته وانصرف وطلب النبي ﷺ أن يردوه لم يجدوا أحداً، أي أنه منذ تركه للمجلس قد اختفي عنهم، فليس غريباً مسافراً، وليس بشراً منهم، بل جاء على صورة بشر ليقوم بهذه المهمة ، قال الرسول لهم : « إنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم» .

ووصف عمر يفيد أن جبريل عليه عندما كان يأتى فى هذه الصورة البشرية ليعلم جديداً، أو ليراجع ما علم، أو غير ذلك كان مشاهداً يسمعه الجالسون ويرونه ، وهذه

صورة من صور الوحى ومرتبة من مراتبه تم فيها بيان معنى الإسلام ، ومعنى الإيمان ومعنى الإيمان ومعنى الإنسان فيما يتعلق بالساعة وعلاماتها .

وإذا كان جبريل قد أتى إلى النبى ﷺ في صورة رجل فإنه قد يلقى ما لديه من معانى في رُوع النبى ﷺ بدون أن يتمثل له رجلاً، وهذه صورة أخرى من صور الوحى.

# النفث في السرُّوع

والنفث لغة: قذف الريق القليل، وهو أقل من التفل، كما ذكر الراغب فى مفرداته، ويرى الإمام البغوى أن النفث شبيه بالنفخ ، والروع: الخلد والنفس، والمعنى هنا أن ملك الوحى \_ وهوالروح الأمين، أو الروح القدس \_ يلقى المعنى من غير أن يراه، ولنتأمل معنى من هذه المعانى التى جاءت عن مثل هذا الطريق ، وهذه المرتبة .

قال النبى على الله وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق على أن تطلبوه رزقها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق على أن تطلبوه بمعصية الله، فإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته». وهذا حديث صحيح بشواهده، أخرجه أبو نعيم في الحلية من حديث أبي أمامة، وفي سنده عفير بن معدان وهو ضعيف وباقي رجاله ثقات، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد، ونسبه للطبراني في الكبير وأعله بعفير بن معدان، لكن له شاهد من حديث ابن مسعود عند الحاكم ، وآخر من حديث جابر عند ابن ماجه وابن حبان والحاكم كذلك، وأبي نعيم في الحلية، وله شاهد ثالث من حديث حذيف عند البزار. فيصح الحديث بها (۱).

وهذا المعنى الذى ألقى فى رُوع النبى ﷺ من المعانى العظيمة التى توجه الإنسان وترشده فى أخطر القضايا التى قد تزعجه وتقلقه ، والتى تقوم الصراعات الدموية حولها نتيجة الجهل بحقيقتها . إنها قضية الرزق وطلبه ، فجبريل عيكم يلقى فى قلب النبى ﷺ بهذه الحقيقة ، فالرزق مقسم ولابد أن تصل إلى كل نفس قسمتها ، ولن تموت حتى توفى مالها من هذه القسمة ، فأما قسمة الرزق فقد جاء ذكرها صريحاً فى قول الله تعالى رداً على من زعم لنفسه جدارة التنزيل عليه \_ أو على عظيم آخر \_ على مقياس العظمة الذى تخيلوه فى المال الكثير والجاه العريض ، حتى يخيل إليهم أن الإنسان لا يكون أهلاً لأى مكرمة إلا على أساس حجم ما يمك من هذه ، ولو كانت هذه المكرمة وحياً من الله ، قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتُنْ وَرَفَعْنا عَظِيم صَى الْحَيَاة الدُنْيَا وَرَفَعْنا عَظِيم صَى الْحَيَاة الدُنْيَا وَرَفَعْنا عَظِيم مَا المُنْ الدُنْيَا وَرَفَعْنا عَظِيم مَا الله ، قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَة وَلَا الله وَوَقَالُوا الْعَلْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الله الدُنْيَا وَرَفَعْنا عَظِيم مَا الله المُنْ وَوَلَا الله الكُنْ وَهُ الله المُنْ الله المَنْ الله الكُنْ الله المَنْ الله المُنْ الله المَنْ الله المُنْ الله المَنْ الله المُنْ المُنْ المُنْ الله المَنْ الله

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١ / ٧٩ .

بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًّا يَجْمَعُونَ (٣٣) ﴾ [الزخرف]

فمسألة الرزق - إذن - بيد الرزاق ذى القوة المتين وحده وقد قسمه بين خلقه فيبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ، وأمرنا بالسعى والحركة والعمل الجاد النافع، ليكون جلب هذه القسمة حلالاً يوافق ما يرضيه سبحانه ، ولن يموت الإنسان إلا وقد استوفى ما كتب الله له من رزق، وما قدر له من مأكول ومشروب وملبوس وغيره.

وهذا الجمع الكثير للمال وبهذه الكيفية؛ أى بغير مبالاة من حرام أم من حلال يدل على حماقة وجهل بحقائق الأمور؛ فإنه بهذا الحب يجمع الكثير ويبخل به فلا ينفق احتساباً فى وجوه البر ، وقد لا ينفق على نفسه، فيصير هذا الجمع لغيره، ويصبح هم الطلب له، والانتفاع بالمال لغيره، وعليه بعد ذلك حمل السؤال عنه، ويتضح لنا هذا المعنى من السؤال النبوى الكريم الذى وجهه الرسول على الصحابه فى قوله: «أيكم ماله أحب إليه من مال وارثه؟» قالوا: يا رسول الله ما منا من أحد إلا ماله أحب إليه من مال وارثه ، قال : « اعلموا ما تقولون » ، قالوا: ما نعلم إلا ذلك يارسول الله ، قال : «ما منكم رجل إلا مال وارثه أحب إليه من ماله » ، قالوا : كيف يارسول الله؟ قال: «إنما مال أحدكم ما قدم ، ومال وارثه ما أخر ». حديث صحيح (٢).

فإذا أدرك الإنسان هذه الحقائق، وعرف قسمته، وأنها بيد خالقه اتقى الله واكتفى

<sup>(</sup>١) انظر : شرح السنة النبوية ١٤/ ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٢) شرح السنة ١٤ / ٢٥٩ ، ٢٦٠ .

بالطلب الحلال الطيب الجميل، وليس عليه حرج في أن يصل بهذا الطريق الحلال إلى ما شاء الله من مال كثير، فهذه قسمته، ولكنه بهذا الطلب الجميل سيعرف الحق ويتجنب المظالم، ويعرف سبل البر وإخراج الحقوق من ماله، فيسعد ويسعد أمته، «فاتقوا الله وأجملوا في الطلب ».

ويحذر الرسول ﷺ في هذا الحديث الشريف من أمر نفسى خطير قد يدفع الإنسان إلى سلوك محرم في الطلب وهو: استبطاء وصول هذا الرزق ، فإنه يأتى بالحجم الذي يقدره الله، و في الوقت الذي يشاء فيه، رحمة بخلقه، وعلماً بما يصلحهم، فلا يحمل التأخير على أن يطلب الإنسان هذا الرزق بمعصيته وارتكاب مخالفة شرعية؛ فإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته، ولا يبارك فيه إلا إذا اكتسب بطرقه المشروعة .

بهذا التوجيه الذي جاء في هذه المرتبة من مراتب الوحى و هي النفث في الروع تُحل قضية الرزق فيقنع المرء بالحلال، ويطلب منه المزيد، ولا يتشوف إلى مال حرام، ولا يسعى إليه، ولا يحقد، ولا يحسد إخوانه على ما آتاهم الله من فضله فلكلًّ قسمته، ولا يتعجل الشيء فتحمله العجلة إلى المخالفة.

### كيفية إتيان الوحى إلى النبي ﷺ

#### صلصلة الجرس:

وصلصلة الجرس صوت الجرس ، والصلصلة في الأصل: صوت وقوع الحديد بعضه على بعض ثم أطلق على كل صوت له طنين، وقيل: هو صوت لا يدرك في أول وهلة (٢).

و هذه المرتبة هي أشد المراتب على رسول الله على كما ذكر على ، ويذكر ابن حجر في شرحه لقول النبي على : "وهو أشده على" أنه يفهم منه أن الوحى كله شديد، ولكن هذه الصفة أشدها، وهو واضح، ويذكر الحكمة في ذلك؛ أن العادة جرت بالمناسبة بين القائل والسامع، وهي هنا إما باتصاف السامع بوصف القائل بغلبة الروحانية، وهو النبوع الأول ، و إما باتصاف القائل بوصف السامع وهو البشرية، وهو النبوع الثاني ، والأول أشد بلا شك ، وقال شيخ الإسلام البلقيني : سبب ذلك أن الكلام العظيم له مقدمات تؤذن بتعظيمه للاهتمام به، وقال بعضهم : و إنما كان شديدا عليه ليستجمع قلبه، فيكون أوعي لما سمع، ومن مظاهر هذه الشدة: أن جبينه عليه يتعصر عرقاً في اليوم الشديد البرد ، ويتفصد مأخوذ من الفصد، وهو قطع العرق يتعصر عرقاً في اليوم الشديد البرد ، ويتفصد مأخوذ من الفصد، وذكر العَرق في اليوم الشديد البرد دليل على كثرة المعانة، والشدة عند نزول الوحي، لما فيه من مخالفة السديد البرد دليل على كثرة العراق في شدة البرد، فينزل من الرسول مثل حبات الفضة من العرق في اليوم الشديد البرد، ومن مظاهر الشدة كذلك : أن راحلته على لتبرك به إلى الأرض في اليوم الشديد البرد، ومن مظاهر الشدة كذلك : أن راحلته على لتبرك به إلى الأرض أذا كان راكبها .

<sup>(</sup>١) فتح البارى ١ / ١٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١ / ٢٠ .

أخرج أحمد من حديث أم المؤمنين عائشة وطليعا أن النبى الله كان إذا أوحى إليه وهو على ناقته وضعت جرانها ، والجران: هو مقدم عنقها من المذبح إلى المنحر (١)، فلم تستطع أن تتحرك . صحّح الحاكم هذه الرواية ووافقه الذهبي (٢) .

ومن مظاهر الشدة كذلك: أن جاءه الوحى مرة وفخذه على فخذ زيد بن ثابت وطيعيه، فثقلت عليه حتى كادت ترضها، فقد أخرج البخارى رحمه الله فى التفسير من حديث زيد بن ثابت أن النبى عليه الملى عليه الايستوى القاعدون من المؤمنين والمجاهدون فى سبيل الله افجاء ابن أم مكتوم وهو يملها، على ، قال : يا رسول الله! والله لو أستطيع الجهاد لجاهدت وكان أعمى ، فأنزل الله على رسوله وفخذه على فخذى ، فثقلت على حتى خفت أن ترض فخذى، ثم سرى عنه، فأنزل الله الفررا .

ولا يفهم من مظاهر هذه الشدة أن رسول الله على كان يغيب عن إحساسه، كلا، بل يظل الوعى حاضراً أثناء نزول الوحى، وبعد أن يذهب ملك الوحى، ولذلك جاءت صيغة الوعى في الروايات بالماضي والحاضر، أى فقال على البناء للمجهول، وتقرأ كذلك بفتح عنه ما قال» ويُفصم : بضم أوله وفتح الصاد على البناء للمجهول، وتقرأ كذلك بفتح أوله وسكون الفاء وكسر الصاد أى يَفْصم بمعنى يقلع ويتجلى ما ينشأ، وأصل الفصم: القطع . وقيل الفصم بالفاء القطع بلا إبانة ، والقاف القطع بإبانة ، فذكر بالفصم إشارة إلى أن الملك فارقه ليعود مرة أخرى. فالوعى حاضر أثناء نزول الوحى بوجود الملك، وموجود بعد أن يفارق رسول الله على الله على بعد تبليغ ما أمر به وقد وعى عنه ما قال وما جاء به .

وأما صيغة الحاضر ففى الرواية نفسها حيث يقول النبى على: ( فيكلمنى فأعى ما يقول » . وفى هذا رد على المغرضين والمشككين الذين يحاولون إثارة الشبهات بلا عقل فتكلموا فى هذه المظاهر على أنها أعراض مرضية ، ويرد عليهم بأن هذه المظاهر لم يكن معها غيبة عن الحس كما يحدث فى الأعراض المرضية ، فقد ثبت فى الصحيحين من حديث أم المؤمنين عائشة والله المناسع لل نزل الحجاب، وأن أم المؤمنين سودة خرجت بعد ذلك إلى المناصع ليلاً (والمناصع: هى المواضع التى يتخلى فيها البول أو حاجة) (٣) فقال عمر : قد عرفناك يا سودة ، فرجعت إلى رسول الله والله وهو جالس يتعشى والعرق فى يده (والعرق العظم، فإذا أكل لحم فعراق، أو كلاهما لكلتيهما) (٤) ، فأوحى الله إليه ليده (والعرق العظم، فإذا أكل لحم فعراق، أو كلاهما لكلتيهما)

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط ٤ / ۲۱۰ . (۲) زاد المعاد ٧٩ / ٠٠ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٣/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط ٣ / ٩٢.

والعرق فى يده ، ثم رفع رأسه فقال : "إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن " فهذا دليل على أنه لم يكن الوحى يغيب عنه إحساسه بدليل أنه جالس، ولم يسقط العرق من يده صلوات الله وسلامه عليه (١) .

و فى مسند أحمد وغيره من حديث ابن لهيعة حدثنى يزيد بن أبى حبيب عن عمرو ابن الوليد عن عبد الله بن عمرو قلت: يا رسول الله هل تحس بالوحى ؟ قال: «نعم أسمع صلاصل ثم أثبت عند ذلك ، وما من مرة يوحى إلى الا ظننت أن نفسى تغيض منه » و تغيض يعنى تقبض، وقال الإمام أحمد \_ أيضاً \_ يرويه عن عبد الله بن عمرو قال: أنزلت على رسول الله على سورة المائدة وهو راكب على راحلته ، فلم تستطع أن تحمله فنزل عنها (٢). فالنزول وهو راكب دليل على الوعى ، و النزول مع ثقل الوحى على الدابة استمرار لهذا الوعى.

ثم نتساءل بعد ذلك، هل تكون هذه المظاهر أعراضاً مرضية \_ كما يزعم الزاعمون \_ وتكون عاقبة هذا الوحى قرآناً معجزاً في أسلوبه وموضوعه وجوانبه العلمية ؟

<sup>(</sup>١، ٢) انظر: الرسول المعلم د. محمد رأفت سعيد ٦٢ ، ٦٣ .

#### ما فرض من الله تعالى ليلة المعراج

ونتناول مرتبة أخرى وهى ما أوحاه الله سبحانه إلى نبيه ﷺ وهو فوق السموات ليلة المعراج من فرض الصلاة وغيرها.

وهذه المرتبة تبين لنا فضل الله على رسوله وعلى وعظيم قدرة الله تبارك وتعالى: وسُبْحان الذي أَسْرَى بِعَبْدهِ لَيْلاً مِن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الّذِي بَاركْنَا حَوْلَهُ لَوْمِهُ مِنْ آيَاتَنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ( ) ﴿ [الإسراء] . وقد تواترت الروايات في حديث الإسراء ووصف ما حدث تفصيلاً عن عمر بن الخطاب وعلى وابن مسعود وأبى ذر ومالك بن صعصعة وأبى هريرة وأبى سعيد وابن عباس وشداد بن أوس وأبى بن كعب وعبد الله بن عمرو وجابر وحذيفة وأبى أيوب وأبى أمامة وسمرة بن جندب وصهيب الرومي وأم هانئ وعائشة وأسماء والله المعين ، منهم من ساقه بطوله، ومنهم من الخصره على ما وقع في المسانيد وإن لم تكن رواية بعضهم على شرط الصحة، فحديث الإسراء أجمع عليه المسلمون، وأعرض عنه الزنادقة والملحدون ، ذكر ذلك الحافظ أبو الخطاب عمر بن وهب بعد ذكره حديث الإسراء من طريق أنس .

ومن مجموع هذه الأحاديث التي جمعها الإمام ابن كثير في تفسيره يحصل مضمون ما اتفقت عليه من مسرى رسول الله على من مكة إلى بيت المقدس، وأنه مرة واحدة قبل الهجرة، وأنه كان يعطيه الزمام راكباً على البراق. فلما انتهى إلى باب المسجد ربط الدابة عند الباب، ودخله فصلى في قبلته تحية المسجد ركعتين، ثم أتى بالمعراج وهو كالسلم ذى درج يرقى فيها، فصعد فيه إلى السماء الدنيا، ثم إلى بقية السموات السبع، فتلقاه من كل سماء مقربوها، وسلم على الأنبياء الذين في السموات بحسب منازلهم ودرجاتهم حتى مر بموسى الكليم في السادسة وإبراهيم الخليل في السابعة، ثم جاوز منزلتيهما صلى الله وسلم عليهما و على سائر الأنبياء، حتى انتهى إلى مستوى يسمع فيه صريف الأقلام بما هو كائن، ورأى سدرة المنتهى وقد غشيها من أمر الله تعالى ما غشيها، ورأى هناك جبريل على صورته، ورأى البيت المعمور، وإبراهيم الخليل ـ بانى الكعبة الأرضية ـ مسنداً ظهره إليه؛ لأنه الكعبة السماوية يدخله كل يوم سبعون ألقاً من الملائكة يتعبدون فيه ثم لا يعودون إليه إلى يوم القيامة، ورأى الجنة والنار وفرض الله عليه هنالك الصلوات خمسين، ثم خففها إلى خمس، رحمة منه ولطفاً بعباده، ثم هبط إلى بيت المقدس، وهبط معه الأنبياء فصلى بهم فيه لما حانت

الصلاة، ومن الناس من يرى أنه أمّهم فى السماء، والذى تظاهرت به الروايات أنه فى بيت المقدس، ولكن فى بعضها أنه كان أول دخوله إليه، والظاهر أنه بعد رجوعه إليه؛ لأنه لما مر بهم فى منازلهم جعل يسأل عنهم جبريل واحداً، واحداً وهو يخبر بهم؛ ويرى ابن كثير أن هذا هو اللائق لأنه كان أولاً مطلوباً إلى الجناب العلوى ليعرض عليه وعلى أمته ما يشاء الله تعالى ، ثم لما فرغ من الذى أريد به اجتمع هو واخوته، ثم أظهر شرفه وفضله عليهم بتقديمه للإمامة، وذلك عن إشارة جبريل عليه لله فى ذلك، ثم خرج من بيت المقدس فركب البراق وعاد إلى مكة. والله سبحانه وتعالى أعلم .

وكان ذلك ببدنه وروحه \_ عليه الصلاة والسلام \_ يقظة وليس \_ كما يزعم البعض \_ بروحه فقط وأنه كان مناماً . والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ سُبْحَانَ اللَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِن الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ [الإسراء: ١]. فالتسبيح إنما يكون عند الأمور العظام، فلو كان مناماً لم يكن فيه كبير شيء، ولم يكن مستعظماً ، ولَما بادرت كفار قريش إلى تكذيبه، وأيضاً فإن العبد عبارة عن مجموع الروح والجسد، وقد قال تعالى : ﴿ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرّوْيَا الَّتِي الرّيَاكُ اللَّهُ لِللَّهُ لِلنَّاسٍ ﴾ [الإسراء: ٢٠]. قال ابن عباس: هي رؤيا عين، أربها رسول الله عليه الدات الذات الدات الدات لا الروح، وأيضاً فإنه حمل على البراق - وهو دابة بيضاء براقة لها لمعان - وإنما يكون هذا للبدن لا للروح ؛ لأنها لا تحتاج في حركتها إلى مركب تركب عليه والله أعلم (١).

وعلى هذا كانت صورة الوحى هنا فوق السموات، وكان مما فرض فيها الصلاة ، وفرضية الصلاة فى هذه المرتبة يدل على شرفها وقدرها ومنزلتها بين الفرائض الأخرى، و كذلك أهميتها فى حياة الإنسان، وثمرتها فى حياته، أما منزلتها من الفرائض الإسلامية فتأتى بعد كلمتى الشهادة، فالإسلام بنى على خمس؛ شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلا.

وهى من الإسلام عماده، قال رسول الله على : «رأس الأمر الإسلام ، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله» ، وهي أول ما يحاسب عليه العبد. قال رسول الله على : « أول ما يحاسب عليه العبد يوم القيامة الصلاة؛ فإن صلحت صلح سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله » (٢). وهي آخر وصية وصي به رسول الله

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤/ ٣٢٤، ط الأندلس .

وَيُظِيُّهُ أَمْتُهُ عَنْدُ مُوتُهُ حَيْثُ جَعْلُ يَقُولُ : ﴿ الصَّلَاةُ ، الصَّلَاةُ وَمَا مَلَكَتُ أَيَانَكُم ﴾ .

وأما أهميتها وثمرتها في حياة الفرد والأمة ، فإنها العمل الذي بإقامته على وجهه الصحيح يذكر بها ربه، فيطمئن قلبه، وتهدأ نفسه، وينشرح صدره، وتسعد بها حياته، ولولا هذه الصلة لضاق الصدر، وضاقت الحياة، ووضع في الضنك، وصار الشيطان قرينه، مفسداً عليه حياته ، وهي التي تنهي عن الفحشاء والمنكر ، وهي التي تجمع المسلم بإخوانه كل يوم خمس مرات في بيت من بيوت الله، فتأتلف قلوبهم، ويعالجون أمور حياتهم، فهذه الفريضة بهذه المكانة العظيمة، وبهذا الأثر العظيم كان إيجابها بمخاطبة الله سبحانه لرسوله على لية المعراج من غير واسطة ، قال أنس : «فرضت الصلاة على النبي على لية أسرى به خمسين، ثم نقصت حتى جعلت حمساً، ثم نودى يا محمد : إنه لا يبدل القول لدى، وإن لك بهذه الخمس خمسين» . رواه أحمد والنسائي والترمذي وصححه (۱) .

هذه هي مرتبة ما أوحاه الله إليه وهو فوق السموات ليلة المعراج .

ومن مراتب الوحى وصوره مع الرسول الكريم والتي ذكرها ابن القيم رحمه الله: كلام الله له كما كلم الله موسى بن عمران، وهذه المرتبة ثابتة لموسى عليه قطعاً بنص القرآن الكريم، وبثبوتها لنبينا عليه وهو في حديث الإسراء، وقد ذكرنا بعضاً من ذلك سابقاً. و يقول ابن القيم: وقد زاد بعضهم مرتبة وهي تكليم الله له كفاحاً من غير حجاب، وهذا على مذهب من يقول: إنه عليه رأى ربه تبارك وتعالى، وهي مسألة خلاف بين السلف والخلف، وإن كان جمهور الصحابة مع أم المؤمنين عائشة في عنها كما حكاه عثمان بن سعيد الدارمي إجماعاً للصحابة (٢).

و بعد تناولنا لهذه المراتب ينبغي أن نبرز ما يلي :

أولاً: رؤي االأنبياء - كما مر بنا - ليست من قبيل أضغاث الأحلام ، فإذا كانت الرؤيا إدراك يقوم بجزء من القلب لا يحله النوم فإن الأنبياء لايستولى النوم على قلوبهم، ولا على جزء منها.

ثانياً: لم ينزل شيء من القرآن على النبي ﷺ في النوم بل نزل كله يقظة ، وأما ما جاء في صحيح الإمام مسلم عن أنس قال : مر بنا رسول الله ﷺ ذات يوم بين أظهرنا في المسجد إذ أغفي إغفاءة ثم رفع رأسه مبتسماً فقلنا : ما أضحكك يا رسول الله ؟ فقال : « أنزل على آنفاً سورة فقرأ : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ

<sup>(</sup>١) فقه السنة ١/ ٩٠ .

<sup>(</sup>٢)زاد المعاد : ١/ ٨٠ .

الْكُوثْرَ (1) فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْعَرْ (7) إِنَّ شَانِئَكَ هُو الْأَبْتُرُ (7) ﴾ [الكوثر]. فقد أجاب الإمام الرافعي رحمه الله في أماليه على الفاتحة بقوله: فهم فاهمون من الحديث أن السورة نزلت في تلك الإغفاءة وقالوا: من الوحي ما كان يأتيه في النهوم لأن رؤيا الأنبياء وحي قال: و هذا صحيح ، لكن الأشبه أن يقال: إن القرآن كله نزل في اليقظة وكأنه خطر له في النوم سورة الكوثر المنزلة في اليقظة، أو عرض عليه الكوثر الذي وردت فيه السورة فقرأها عليهم وفسرها لهم، ويقول الرافعي: وردت في بعض الروايات أنه أغمى عليه، وقد يحمل ذلك على الحالة التي كانت مقترنة عند نزول الوحي ، ويقال لها: برحاء الوحي . . . ويعلق الإمام السيوطي رحمه الله على قول الرافعي بقوله: والذي قاله الرافعي في غاية الاتجاه وهو الذي كنت أميل إليه قبل الوقوف عليه ، والتأويل الأخير أصح من الأول ، لأن قوله: أنزل على آنفاً يدفع كونها نزلت قبل ذلك، بل نقول: نزلت في تلك الحالة وليست الإغفاءة إغفاءة نوم ، بل الحالة التي ذلك، بل نقول: نزلت في قلد ذكر العلماء أنه كان يؤخذ عن الدنيا (١) .

ولا يفهم من الأخذ عن الدنيا أنه كان يغيب عن الوعى . كلا فقد مر بنا ما يفيد الوعى المستمر أثناء نزول الوحى، وبعد أن يفصم عنه على المستمر أثناء نزول الوحى، وبعد أن يفصم عنه على وقد وعيت عنه ما قال ». ذلك : «فيكلمنى فأعى ما يقول» . ويقول : «فيفصم عنى وقد وعيت عنه ما قال ». كما أنه أوحى إليه والعرق في يده كما حكى عمر وطي في الحديث الذي جاء فيه قول النبي على إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن» . وأنزلت على رسول الله على سورة المائدة وهو راكب على راحلته فلم تستطع أن تحمله فنزل عنها ، فالوعى إذا مستمر مع نزول الوحى، وليس عرضاً مرضياً أو عصبياً كما يدعى المغرضون.

و كيف يكون مع المرض إعجاز وعلم وهدى للعالمين؟!

ثالثاً: ليس الوحى اختيارياً، أو تكلفاً، أو طوع أمره ﷺ فقد طلبه فى أشد الأوقات ، وكان يشتاق إلى كثرة نزول جبريل عليه، ولكن لا ينزل الوحى إلا بأمر الله، وفى الوقت الذى يشاء، روى الترمذى عن ابن عباس ، قال : قال رسول الله ﷺ لجبريل : «ما منعك أن تزورنا أكثر مما تزورنا؟ » قال : فنزلت هذه الآية : ﴿ وَمَا نَتَنزُّلُ إِلاً بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا (١٤) ﴾ (٢) [مربم].

ورواه البخارى عن ابن عباس أن النبي ﷺ قال لجبريل: ﴿ مَا يَنعَكُ أَن تَزُورُنَا أَكْثَر مَمَا تَزُورُنَا؟ ﴾ فنزلت: ﴿وَمَا نَتَنَزُّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّك ﴾ الآية، قال : كان هذا الجواب

<sup>(</sup>١) التحبير في علم التفسير للسيوطي ٨٥، ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ١٢٨/١١، وقال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب».

لمحمد ﷺ.

وقال مجاهد وقتادة وعكرمة والضحاك ومقاتل والكلبى: احتبس جبريل عن النبى على النبى حين سأله قومه عن قصة أصحاب الكهف وذى القرنين والروح ولم يدر ما يجيبهم، ورجا أن يأتيه جبريل بجواب ما سألوا عنه، قال عكرمة : فأبطأ عليه أربعين يوماً ، وقال مجاهد : اثنتى عشرة ليلة ، وقيل خمسة عشر يوماً ، وقيل : ثلاثة أيام ، فقال النبى على : « أبطأت حتى ساء ظنى و اشتقت إلبك » فقال جبريل على : إنى كنت أشوق ولكنى عبد مأمور إذا بُعثت نزلت، وإذا حُبست احتبست، فنزلت الآية : ﴿ وَالضَّعَىٰ ١٠ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ١٠ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ١٠ وَالضَّىٰ ١٠ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ٢٠ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ٢٠ ﴾ [الضحى] .

رابعاً: إن أصحاب النبى ﷺ كانوا يشاهدون مظاهر الوحى، وكانوا يشاهدون ملك الوحى جبريل عُلَيْتُكُم عندما كان يأتى فى صورة رجل، ليعلم أصحاب النبى ﷺ أمور دينهم وقد وصفه عمر – كما مر بنا وصفاً دقيقاً.

خامساً: إن وحى الله إلى رسوله ﷺ سار فى طريقين ميسرين للعالمين؛ أولهما: متلو معجز وهو القرآن الكريم، والثانى: سنة النبى ﷺ والتى هى بيان للسبيل الأول الذى نسعد بصحبته ونتتبع تنزلاته.

## تنزلات القرآن الكريم

لقد جاء التعبير بمادة الإنزال وما تصرف منها أو التقى معها تنويها بشرف ذلك الكتاب العزيز، وعلو منزل الكتاب علواً كبيراً ، قال تعالى فى فاتحة سورة الزخرف : ﴿حَمّ الْكُتَابِ الْمُبِينِ آ إِنّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ آ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكَتَابِ لَلْمُبِينِ آ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ آ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيمٌ آ ﴾ .

ومن صيغ التنزيل ما جاء مقترناً بصفات المنزِّل سبحانه ، ومنها ما جاء بوصف المنزَّل، ومنها ما يتعلق بالمنزل عليه عليهم المنزَّل، ومنها ما يتعلق بالمنزل عليه عليهم في هذا التنزيل. فمما جاء فيه صفات المنزِّل سبحانه قوله جل شأنه : ﴿حَمْ اللهُ النَّزِيلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لا إِلَهَ إِلاَّ الْكَتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَلِيزِ الْعَلِيمِ الْعَلَيمِ الْدَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ المُ اللهُ المُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

وأما المنزل عليه فيذكر من صفاته ما جاء في قوله جل شأنه : ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَىٰ قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذرِينَ (١٩٤) بِلسَانَ عَربِي مُبِينَ (١٩٤) ﴾ [الشعراء] . فالذي نزل به أمين، على قلب الرسول الأمين، ليكون من المنذرين . وكذلك ما جاء في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ اللّذِي نَزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ ﴾ [النساء: ١٣٦] .

وجاء الوصف هنا بالرسالة رداً على التصورات الفاسدة في استبعاد أن ينزل الله على بشر مِّن شَيْءٍ قُلْ على بشر مِّن شَيْءٍ قُلْ على بشر قال تعالى : ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَر مِّن شَيْءٍ قُلْ

مَنْ أَنزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ ﴾ [ الانعام: ٩١ ] .

وجاء كذلك قوله تعالى : ﴿ تَبَارَكَ الّذِي نَزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَىٰ عَبْدهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَذِيرًا لَا اللهِ وَهُو النذير للعالمِينَ . وكذلك قوله جَلَ شأنه : ﴿ وَإِن كُنتُم فِي رَيْبٍ مَمّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدُنَا فَأْتُوا بِسُورَة مَّن مَثْله ﴾ [البقرة: ٢٣] ، كما ذكر رسول الله ﷺ مع التنزيل باسمه فقال تعالى ﴿ وَاللّذين آمَنُوا وَعَملُوا الصّالحاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِلٌ عَلَىٰ مُحَمَّدُ وَهُو الْحَقُ مِن رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيَّاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ( ) المحمد].

كما ذكر مع التنزيل وصف للمنزل فقال تعالى : ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشَّراً وَنَذيراً ﴿ وَنَ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَديث كَتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَقَشَّعَرُ مَنَّهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهَ ذَلِكَ هُدَى اللَّهَ يَهُدى به مَن يَشَاءُ وَمَن يُضْلَلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادَ (٣٣) ﴾ [الزمر].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذّكُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿ ﴾ [الحجر] وقال تعالى: ﴿ وَنَنزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تَبِيَانًا لَكُلِّ شَيْء وهَدّى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلَمِينَ ﴿ ﴾ [النحل] وقال تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مَنَ الْقُرْانُ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالَمِينَ إِلاَّ خَسَارِا ﴿ ١٨) وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ اللّهُ وَرَقُلُنَاهُ تَنزِيلاً ﴿ آلَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَقُلُنَاهُ تَرْتِيلاً ﴿ آلَكَ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَعالَى : ﴿ وَقَلْمَ اللّهُ وَرَسُولِهُ وَالنّورِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ وَرَقُلُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تعالَى عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولِهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

واستمتعوا بها في كتاب الله وسعدوا بثمراتها .

وقد اختار الله لإنزال كتابه الوقت الذى جاء وصفه فى قوله تعالى : ﴿حَمّ الْ وَالْكَتَابِ الْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةً مُبَارِكَةً إِنَّا كُنّا مُنذرينَ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةً الْقَدْرِ ﴾ [الدخان] وفي قوله جل شأنه : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةً الْقَدْرِ ﴾ [الدخان] وفي قوله جل شأنه أَنْ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْن رَبِهِم مِن كُلِّ أَمْرِ ﴾ القدر ﴿ وَفَى قوله سبحانه : ﴿ شَهْرُ رَمْضَانَ الّذِي أَنزِلُ فَيها أَنْولُ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لَلنّاسِ وَبَيْنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَان ﴾ [البقرة : ١٨٥] فالليلة التى أنزل فيها القرآن الكريم ليلة مباركة، وهي ليلة القدر، وهي خير من ألف شهر، وهي في شهر رمضان وهو الشهر الكريم المبارك .

إن هذا التنزيل الذي وصف معه المنزل سبحانه بما عرفنا ووصف المنزل عليه، ووصف المنزل، شد انتباه المنزل إليهم ليتدبروا هذا الذكر الذي فيه خيرهم، وفيه سعادتهم وشرفهم. فماذا جاء بشأن المنزل من أجلهم ؟ وما مراحل تنزلات القرآن الكريم حتى وصل إلى قلب النبي عليه ؟

 الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ۞وَأَنَّ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ ﴾ [الإسراء].

ويتضح لنا من هذا العرض القرآنى الكريم للتنزيل وما يتعلق به كيف كانت مسيرة الوحى لهداية العالمين في هذا النور ، وفي الطريق الأمين حتى تنزل على قلب النبى وكيف هيئت النفوس لاستقبال هذا النور والانتفاع به، وجنى ثمراته في النفس والقلب والسلوك وشؤون الحياة جميعاً؟ فماذا بعد ذلك من تنزلات القرآن الكريم ؟.

إن المتأمل في النصوص القرآنية السابقة يرى أن نزول القرآن الكريم عبر عنه في آيات بقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ( ) ﴾ [القدر] ، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ( ) ﴾ [القدر] ، وقوله تعالى: ﴿ فَيهِ الْقُرْانُ ﴾ فِي لَيْلَة مُبَارَكَة ﴾ [الدخان: ٣] وكذلك قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اللّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْانُ ﴾ [البقرة: ١٨٥] فيفهم من ذلك أن القرآن نزل كله في الليلة المباركة وفي الشهر المبارك . فإذا قرأنا قوله تعالى: ﴿ وقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] فإذا قوله تعالى: ﴿ وقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً ﴾ [الفرقان: ٣٣] ثم واقع نزول القرآن على الرسول ﷺ مدة ثلاثة وعشرين عاماً ، دل ذلك على نزول القرآن الكريم على فترات، فكيف يكون التوجيه في ذلك ؟ إن الوقوف على تنزلات القرآن الكريم على فترات، فكيف يكون التوجيه في ذلك ؟ إن الوقوف على تنزلات القرآن الكريم الثلاثة يبين لنا هذا .

التنزل الأول: إلى اللوح المحفوظ ودليل ذلك قوله جل شأنه: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنَ مُجِيدٌ (آ) فِي لَوْحٍ مُّحْفُوظ (آ) ﴾ [البروج]. واللوح المحفوظ هو السجل الجامع لكل ما قضى الله وقدر وكل ما كان وما يكون من عوالم الإيجاد والتكوين، وهذا من مظاهر قدرة الله وعظمته وعلمه وإرادته وحكمته وواسع سلطانه وقدرته ، وهذا يبعث على الرضا ويغرس السكينة في مواجهة ما يصيب الإنسان، قال تعالى : ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةً فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسكُمْ إِلاَّ فِي كَتَابِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرٌ (آ) لكَيْلاً فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسكُمْ إِلاَّ فِي كَتَابِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرٌ (آ) لكَيْلاً فَي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسكُمْ إِلاَّ فِي كَتَابِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرٌ (آ) لكَيْلاً فِي الْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسكُمْ وَلا تَفْرَوا بَمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لا يُحِبُ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ (آ؟) ﴾ [الحديد] .

التنزل الثانى: إلى بيت العزة فى السماء الدنيا والذى جاء فيه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ ( ) ﴿ [القدر] وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ ( ) ﴾ [القدر] وقوله جل شأنه: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وهذا التنزل بهذا المعنى يُذهب التعارض بين النزول جملة والنزول على الرسول مفرقاً، وقد جاءت الروايات بما يؤيد هذا الاتجاه فقد أخرج الحاكم بسنده عن سعيد بن جبير عن ابن عباس

وَلِيْكُ أَنه قَالَ: فَصَلَ القَرآنُ مِنَ الذِّكُرِ فُوضَعَ فِي بَيْتِ الْعَزَةُ مِنَ السَّمَاءُ الدُّنيا فَجعل جبريل يتنزل به على النبي ﷺ .

كما أخرج النسائى و الحاكم والبيهقى من طريق داود بن أبى هند عن عكرمة عن ابن عباس أنه قال : أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا ليلة القدر ، ثم أنزل بعد ذلك فى عشرين سنة ، ثم قرأ : ﴿ وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلاَّ جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ بعد ذلك فى عشرين سنة ، ثم قرأ : ﴿ وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلاَّ جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا (٣٣ ﴾ [الفرتان] . ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَنَزَلْنَاهُ تَنزِيلاً (١٠٠٠) الإسراء]

وأخرج الحاكم والبيهقى وغيرهما من طريق منصور عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا وكان بمواقع النجوم ، وكان الله ينزله على رسول الله ﷺ بعضه في إثر بعض .

فهذه أحاديث مما ذكره السيوطى \_ موقوفة على ابن عباس وللها على الله و معروف من أن قول الصحابى فيما لا مجال للرأى فيه، ولم المرفوع إلى النبى كله لله لله لله الله الله على المرفوع . ونزول القرآن إلى بيت العزة من أنباء الغيب التى لا تعرف إلا من المعصوم كله الله وابن عباس ولله الله يعرف بالاخذ عن الإسرائيليات، وعلى ذلك يثبت الاحتجاج بهذه الروايات.

التنزل الثالث: وهو تنزل النور الذى أضاء الدنيا وأخرج الناس من ظلماتهم ، والذى جاء فى قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣٠) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذرِينَ (١٩٤٠) بِلسَان عَربي مُبِينِ (١٩٥٠) ﴾ [الشعراء]. وهذا التنزل الثالث هو نزول القرآن فيه مفرقاً ومنجماً والذى سنتعرف \_ إن شاء الله \_ بعد ذلك على أول ما نزل وآخر ما نزل بعد مدارستنا لحكمة هذه التنزلات.

### الحكمة من هذه التنزلات

يرى بعض العلماء في تعدد النزول و أماكنه \_ مرة في اللوح المحفوظ ، وأخرى في بيت العزة ، وثالثة على قلب النبي ﷺ \_ تأكيداً على نفي الشك عن القرآن الكريم ، وزيادة للإيمان به، وباعثاً على الثقة فيه ؛ لأن الكلام إذا سجل في سجلات متعددة ، وقسمت له وجودات كثيرة كان ذلك أنفي للريب عنه وأدعى إلى التسليم بثبوته ، وأدنى إلى وفرة الإيقان به مما لو سجل في سجل واحد، أو كان له وجود واحد . وأما نزول القرآن الكريم مفرقاً على رسول الله ﷺ فذلك لحكمة عظيمة يمكن أن نتدارسها لنرد بها على مطلب الكافرين الذين قالوا ما حكاه القرآن الكريم : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاً عَلَى مَلْدُ وَاحِدَة ﴾ [الفرقان: ٣٢].

ولنبين أن الإنزال جملة واحدة على الرسول الكريم ما كان يحقق هذه الغايات وتلك الحكم، وأن الخير كله فيما قدره الله وأنفذه من إنزال كتابه الكريم مفرقاً على رسوله ﷺ ونتعرف على هذه الحكمة في اتجاهات ثلاثة :

الأول: ما يتعلق بالنبي ﷺ .

الثاني: ما يتعلق بالأمة.

الثالث: ما يتعلق بالمنهج.

أما ما يتعلق بالنبى ﷺ فهذا ما ذكره الله سبحانه في قوله الكريم: ﴿كَذَلِكَ لِنُشَبِّتُ اللهُ سِبحانه في قوله الكريم: ﴿كَذَلِكَ لِنُشَبِّتُ اللهُ عِنْنَاكَ مِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿٣٣ ﴾ لِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴿٣٣ وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلاَّ جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿٣٣ ﴾ الفرتان] [الفرتان]

فمن الحكم العظيمة: تثبيت قلب النبى على وشرح صدره، وتدرك هذه الحكمة وهذه الشمرة عندما نطالع صفحة حياة النبى على في دعوته المباركة وما واجهه من تحديات خطيرة تحتاج إلى تثبيت فقد واجهه المشركون، وواجهه أهل الكتاب، وواجهه المنافقون، وكان لكل فريق من هؤلاء صور من التحديات الخطيرة؛ فأما المشركون فواجهوه ومن آمن به بالفتنة في الأبدان والأموال وشمل ذلك النبي على بدءاً بوضع الشوك في طريقه وإلقاء النجاسات والقاذورات عليه وهو ساجد، وانتهاء بالتدبير لقتله،

وشمل ذلك أصحابه تعذيباً وتحريقاً وقتلاً . وواجهوه وأصحابه بالفتنة في الأموال مغالاة ومقاطعة ومصادرة إلى درجة شاقة جعلت خباباً يقول للرسول على الا تدعو لنا؟ ألا تستنصر لنا ؟ ويجيبه الرسول على الرجل عن قبلكم كان يؤخذ فتحفر له الحفرة، ويوضع فيها ويجعل السيف على رأسه فيشتَ نصفين، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه ما يزيده ذلك إلا تمسكاً بدينه، والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله، والذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون » .

كما واجهوه وأصحابه بالسخرية والاستهزاء، والمساومة والإغراء، والقتال المنظم وكان ذلك شاقاً، ويحتاج إلى تثبيت قلب النبى ﷺ وأصحابه، وأن يشعروا دائماً أن الله معهم، والوحى يؤيدهم ويوجههم.

كما واجهه ﷺ أهل الكتاب من اليهود والنصارى بعداءات انطلقت من حقد قلوب عرفت الحق فجحدته ، ووجهت تحدياتهم بعلم مصحوب بتحريف وتغيير وتبديل ، فبعد أن ذهب حُيى بن أخطب وأخوه أبو ياسر إلى النبي ﷺ وعادا كالين كسلانين ساقطين، سمعت السيدة صفية عمها أبا ياسر يقول لأخيه حُيى : أهو هو؟ ، قال : نعم، والله إنه هو . قال : أتعرفه وتثبته ، قال : نعم . قال فما في نفسك منه ؟ قال : عداوته ما بقيت .

وكان في مواجهة هذه العداوة وصورها حاجة إلى تثبيت وتوجيه وبيان للحق الذي يحرف.

وواجه رسول الله ﷺ تحديات أخرى من الفئة الثالثة التى أظهرت الإسلام وأبطنت الكفر وعاشت على النفاق، ووضعت يدها في يد أعداء النبي ﷺ من المشركين وأهل الكتاب، وصاروا الداء الخبيث الذي يعمل داخل الأمة في خفاء، ولا يحجم عن الظهور بالأعمال الصالحة التي يخفي وراءها تدبيراً قاتلاً.

كان الرسول على يواجه كل هؤلاء مجتمعين ومتفرقين، وكان مع هذه المواجهة فى حاجة إلى تثبيت قلبه ليمضى في تبليغ رسالة ربه، ولا يخفى ما فى تكرر نزول جبريل عليه بالقرآن من شد الأزر وتثبيت القلب وتفريج الكرب وإذهاب الحزن ﴿كَذَلِكَ لِنُشِتَ بِهِ فُوَادَكَ الفرآن الكريم مفرقاً يظهر به فُوَادَك الفرآن الكريم مفرقاً يظهر جلياً فى تربية الأمة تعليماً ورعايتها جلياً فى تيسير الحفظ والترتيل ، وتجدد الإعجاز والتدرج فى تربية الأمة تعليماً ورعايتها عملاً وسلوكاً . ولنتدبر إلى بعض هذه التوجيهات القرآنية فى مواقف متكررة من حياة

النبي ﷺ. يحكى القرآن الكريم له قصص الرسل ثم يقول الله : ﴿ وَكُلاً نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُلِ مَا نُشْبَتُ بِهِ فُؤَادَك ﴾ [هود: ١٢]. ومرة يقول له : ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنا ﴾ [المادة: ٢٧]، وفي موقف آخر : ﴿ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وفي موقف موقف مواجهة أخرى يقول له : ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ اللّهُ مَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ وَفي موقف آخر يقول له : ﴿ فَلا تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرات إِنَّ اللّهَ عَلَيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ ﴾ [فاطر] وفي ضيَّق مِما يَصْنَعُونَ ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللّهِ وَلا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْق مِما يَمُكُرُونَ (٢٧٠) ﴾ [النحل] . وفي موقف آخر يخوف عواقب حزنه من كفر أعدائه فيقول : ﴿ لَعَلّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلاً يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [الشعراء] .

و يضعه في مرة أخرى أمام تعرية لنفوس هؤلاء وبيان لنتيجتهم فيقول : ﴿وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِيَ نَفَقًا في الأَرْضِ أَوْ سُلِّمًا فِي السَّمَاء فَتَأْتِيهُم بِآية وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلِينَ ۞ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالْمَوْتَىٰ يَبْعُثُهُمُ اللَّهُ ثُمَّ إِلَيْه يُوجَعُونَ ۞ [الانعام] .

### حاجة الأمة للنزول المفرق

ونتناول وجها آخر يتعلق بالأمة وحاجتها إلى هذا النزول المفرق: ﴿ لَقَدْ مَنَ اللّهُ عَلَى الْمُوْمَنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّن أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ ويَزكِيهِمْ ويُعلّمهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مَبِينَ (١٠٤) ﴾ [آل عمران]. بهذا وصف الناس قبل بعثة النبى كانوا في ضلال مبين، شمل ضلال العقيدة ، والتصورات التي بنيت عليها نحو الكون والإنسان و الحياة، كما تشمل الضلال في السلوك العملي للإنسان والعلاقات بين الناس، ومن مظاهر الضلال في العقيدة: أن يصنع الإنسان إلهه بيده ثم يسجد له ويعلق حياته به رغبة ورهبة، ومن ضلال تصورات الإنسان نحو الحياة أن جعلوها كل شيء ولا حياة بعدها، وهذا التصور يفسد الحياة حيث يتحول في هذا التصور الإنسان إلى حيوان مفترس يريد أن يحظي بكل شيء ، ولو على حساب الآخرين، وأن يشبع شهواته ولو أفسد حياة غيره، فهذا التصور يقيم حياة الناس على أساس الظلم الذي قال عنه زهير الشاعر الجاهلي:

## ومن لا يَظْلِم الناس يُظْلَم

ومن ضلال التصور للإنسان أن الإنسان يقاس بما يملك من مال وما ينتمى إليه من عصبية، فمن ملك ذلك فهو العظيم فى تصورهم، ومن حرم من شىء من ذلك كان وضيعاً، وليس أهلاً للمكرمات، فصارت النظرة قائمة على عنصرية ظالمة لا دخل للإنسان فيها . ومن خلال التصور نحو الكون الذى يعيش فيه وبين آياته أن اتخذت بعض هذه الآيات للتقديس والعبادة من دون الله . ومن مظاهر الضلال فى العلاقات أن النفوس التى بنيت على المعانى الفاسدة السابقة صارت نفوساً ضعيفة وشحنت بالعداوة والبغضاء ، وصار الطيش والسفه من سمات هذه النفوس، وأصبحت الحروب بنشن لأتفه الأسباب، وصار التناصر فى الحروب لا يقوم على الحق وإقامة العدل بل تحكمت فيه العصبية .

لا يسألون أخاهم حين يندبهم للنائبات على ما قال برهانا ومن هذا السفه وهذه الحماقة أخذت هذه الحياة صفة الجاهلية :

ألا لا يجهلن أحـــد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا

ومن مظاهر الضلال المبنى على التصورات السابقة أن أموال الناس صارت تؤكل بالباطل، وأن امتصاص دماء الآخرين عن طريق التعامل بالربا صار متبعاً ، وأما العلاقات الاجتماعية فوجد فيها الضلال في علاقة الزوج بزوجته حيث كانت من سقط المتاع؛ لا يعبأ برأيها زوجة ويتشاءم منها ، وتنشأ بينهما طفلة ، وتورث إذا مات زوجها ، وامتهنت كرامتها فيما شاع من سفاح وفاحشة .

هذه صورة موجزة لحالة الأمة قبل البعثة والتي وصفت بالضلال المبين مرة ووصفت بالجاهلية أخرى ، ووصفت بالظلمات مرة ، وبالموت والخمول أخرى . فكيف يعمل الوحي عمله في هذه الضلالات المتراكمة والمترابطة؟ هل يجدى أن ينزل الوحي جملة واحدة ليعالج مثل هذه الحالات المتشابكة ؟ أم أن ينزل على فترات ليأخذ بيد الناس أخذاً رفيقاً يرتب فيه الأهم فالمهم ، ويقدم العلاج الذي يجتث هذه الأمراض المتمكنة؟ وإن كنا سنتناول ذلك تفصيلاً فيما يتعلق بوجه المنهج إلا أننا نركز هنا أن النزول مفرقاً كان لابد منه لمواجهة هذه الحالات المتشعبة والضاربة في كل اتجاه . فإذا أضفنا إلى ذلك حالة الأمة في كونها أمة أمية وأن عدد الكتاب والقراء في بداية الوحي كان قليلاً ، أدركنا الحكمة من نزول القرآن الكريم مفرقاً ليقرأه الرسول على الناس على مكث وليرتله ترتيلا يسهل معه حفظه وفهمه والعمل به .

و إذا كانت تصورات الناس في الرسل أن يكونوا ملائكة، وأن هذا جعل بعضهم يستبعد أن يرسل الله بشراً رسولا . ونظر بعضهم بالمقاييس السابقة فقالوا : ﴿ لَوْلا نُزِلُ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ( الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ( الله الله على الله الله على مواجهة هذه التصورات الفاسدة نحو النبوة أن يظل اتصال جبريل برسول الله على الله على فترات طويلة ؛ حتى يتأكد لهم الدليل بعد الدليل على نبوته ورسالته، وحتى تؤتى المعجزة ثمارها في قلوب هؤلاء .

وحالة الناس هذه على قدر شدة ضلالها وشدة ظلماتها وخمولها تحتاج إلى زمن وجهد متواصل في نقلهم من الظلمات إلى النور ومن الضلال إلى الهدى ومن الموت والخمول إلى الحياة الطيبة النقية : ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثُ وَنَزَلْنَاهُ لَتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكثُ وَنَزَلْنَاهُ تَنويلاً (١٠٦) الإسراء] .

ومما يتصل بحالة الأمة كذلك أن من آمن منها تعرض لتحديات في حاجة إلى تثبيت مستمر كذلك، وتسليحهم بالصبر وتوجيههم إلى سبيل المواجهة الصحيحة، ومنحهم

آجارب الأمم السابقة مع رسلهم وكيف كانت عاقبة المؤمنين ، وفي الوقت نفسه تعرض أمام المعاندين نتائج عناد من سبقهم ، وهذا لا يتأتى بنزول القرآن جملة واحدة ، فكيف يخاطب قوم بمثل قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَهُمْ في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكّنَنَ لَهُمْ دينَهُمُ الّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيبَدّئَنّهُم مِّنْ في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكّنَنّ لَهُمْ دينَهُمُ اللّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيبَدّئَنّهُم مِّن بَعْد خَوْفِهِمْ أَمنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشرِكُونَ بِي شَيْنًا وَمَن كَفَرَ بَعْد ذَلِكَ فَأُولئيكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ وَقَ الأحزاب بعد خَوْفِهِمْ أَمنًا يعبُدُوننِي لا يُصلون بذلك ولم يدخلوا مثل هذه التجربة؟ وكيف تحكى غزوة الأحزاب ولما تحدث بعد ؟ إن من دلائل الإعجاز أن يكون ولما تحدث بعد ؟ وكيف يحكى يوم حنين ولما يأت بعد ؟ إن من دلائل الإعجاز أن يكون كل هذا مسطوراً في اللوح المحفوظ قبل أن يحدث بين المؤمنين والكافرين، وأن يكون محفوظاً في بيت العزة، وأن ينزل مفرقاً حسب ما شاء الله وعلى ما يناسب وقت محفوظاً في بيت العزة، وأن ينزل مفرقاً حسب ما شاء الله وعلى ما يناسب وقت التنزيل : ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ اللّذِي يَعْلَمُ السّرِ قَي السّمَواتِ وَالأَرْضِ إِنّهُ كَانَ غَفُوراً رّحيمًا [الفرقان] التنزيل : ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ اللّذِي يَعْلَمُ السّر قَي السّمَواتِ وَالأَرْضِ إِنّهُ كَانَ غَفُوراً رّحيمًا [الفرقان]

ويتضح ذلك جلياً عند تمام الحديث عن حكم نزول القرآن مفرقاً في الوجه الثالث الذي يتعلق بمنهج التبليغ للناس.

## نقل الناس من الضلال إلى الهدى

إن تناول المنهج الذى يناسب حالة هؤلاء، وكيف ينقلون من الضلال إلى الهدى ومن الظلمات إلى النور، وهل يناسب هذا المنهج أن ينزل القرآن جملة واحدة أم أن يكون نزوله كما أنزله الحق تبارك وتعالى مفرقاً ؟

﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي اَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩] ، وقد جعل من أسس توجيهاته للناس ألا يتبعوا ما لم يعلموا فقال تعالى : ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦] فالعلم أولاً ثم العمل، فكيف يعلم هؤلاء؟ هل التعليم الذي يكون محتواه متناولاً لجوانب متعددة من عقيدة وأخلاق وأحكام عملية تتمثل في عبادات ومعاملات وما يدورحول هذا المحتوى من المعاني يصلح أن يكون جملة أم أن يعلم بالمنهج الجزئي؟ لقد فهم أحد علماء الأمة الأوائل هذه الحقيقة فصاغها في عبارة تجرى مجرى الأمثال فقال معمر بن راشد الصنعاني وهو أول من جمع العلم باليمن : « من أخذ العلم جملة فهب منه جملة ». وهو يعني بهذا أن المنهج الجزئي الذي تستوعب فيه المسائل الجزئية مسألة مسألة هو الذي يثبت في القلب ثبوتاً مصحوباً بالفهم والحفظ وهو الذي يُثبت مسألة مسألة من العمل المصحوب بالدليل، وهو الذي يعين كذلك على تبليغ هذا العلم للآخرين. هذه الحقيقة تؤكد أن من أجل الحكم أن ينزل القرآن الكريم مفرقاً ليسهل على الناس استقباله بالفهم والحفظ والعمل والتبليغ والتعليم.

الجانب الثانى: من المنهج أن الرسول ﷺ يقوم بهذا الوحى بتزكية الناس وتربيتهم ونقلهم من حالة إلى أخرى وهذا يقتضى منه أمرين :

الأول: هدم السيئ من الماضي.

الثانى : إقامة البناء الجديد بصيغته الربانية .

وهذه التربية بجزئيها تحتاج إلى وقت ، وتحتاج إلى فترات تربوية متكررة تعالج فيها القلوب والنفوس، ويهذب السلوك تدريجياً، ويكون لكل مرحلة ما يلائمها حتى يصل بها إلى الهداية والرشاد ، ولنضرب لذلك بعض الأمثلة . قلنا إن النفوس في الجاهلية كانت نفوساً ضعيفة لا تقوى على مواجهة ما يصيبها من خير أو شر ، فالخير يدفعها إلى الكبر والبطر، والمصيبة تلقى بها في دائرة اليأس. فكيف تعالج هذه النفوس؟ إنها في

حاجة إلى مجموعة من العناصر التى يتم بها العلاج فهى فى حاجة إلى تصحيح نظرتها إلى الحياة وفى حاجة إلى الإيمان بخالق الحياة ، وفى حاجة إلى تخليص هذا الإيمان من مظاهر الشرك وفى حاجة إلى بيان عاقبة الإنسان مع الابتلاء بالشر والخير . وكل هذا لا يتم جملة بل تنزل آيات تفصل فى مفهوم الإيمان وتبينه ، وآيات بعد ذلك تبين حقيقة الابتلاء ومجالاته ، وآيات تقدم نماذج سابقة لمن وقع فى البلاء بنوعيه ، ونماذج ممن نجح فى الابتلاء ، ونماذج لم تُوفق ، وعاقبة النموذجين ، والأخذ بأيدى الناس فى مواقف عملية يعقب عليها بآيات قرآنية لنخرج من هذه العناصر المترابطة ببناء النفسية القوية فى المائها ، والقوية فى مواجهتها . فهذه الخنساء مع قولين لها ندرك كيف تغيرت المفاهيم؟ وكيف تغيرت المواجهة لعنصر من عناصر الابتلاء؟ قالت فى جاهليتها فى رثاء أخيها :

یذکرنی طلوع الشمس صخراً وأذکره لکل غروب شمس ولولا کثرة الباکین حولی علی إخوانهم لقتلت نفسی

وقالت في إسلامها تعقيباً على استشهاد أبنائها الأربعة: الحمد لله الذي شرفني بهتلهم جميعاً، وأرجو من ربى أن يجمعنى بهم في مستقر رحمته. فالنفسية الأولى جزعة يصل بها الجزع إلى الحزن القاتل والتفكير في التخلص من الحياة؛ وذلك لأن مفهوم الحياة مفهوم «جاهلي» كما سبق، وحقيقة الموت غير واضحة، والإيمان بالخالق سبحانه والبعث والجزاء ليس متحققاً في نفوسهم فكم من الوقت، وكم من التوجيهات، وكم من الجهد يبذل لتصل النفس إلى الإيمان الذي يعد صاحبه الموت في سبيل الله شرفاً، وأن الشهادة والموت لا يفرق تفريقاً لا لقاء بعده ، بل هناك الجمع واللقاء، والأمل أن يجمع الله الخنساء بأبنائها في مستقر رحمته.

الجانب الثالث: والمتصل بالتربية: أن تفاعل الناس مع الوحى وظهور مشكلات ذهنية أو اجتماعية أوخصومات فيما بينهم كل ذلك يحتاج إلى تنزلات الوحى ليجيب عن سؤال سائل، أو ليعالج مشكلة وقعت، أو ليبين وجه الحق فى موقف من المواقف، وكل هذه أساليب تربوية تثبت المعانى حيث يعرف السؤال أو الموقف بجوانبه ويعرف الجواب فيعلق ذلك ليستفاد منه وقت النزول وبعده عند حدوث النظير والمشابه من الحوادث، وهذا كله لا يتحقق لو أنزل جملة واحدة.

الجانب الرابع: من المنهج أن التدرج في التربية يقتضى أن ينسخ حكم سابق بحكم لاحق يدرك الناس منه لطف الله بهم، وتيسيره عليهم، ورفع الحرج عنهم، ورحمته بهم، وهذا يوقع في اللبس لو أنزل جملة واحدة فكيف يعرف الناسخ من

#### المنسوخ؟

وإن من دلائل الإعجاز في نزول القرآن الكريم مفرقاً أن يدرك الناس مع هذا التفريق ومع الترتيب الذي رتب عليه القرآن الكريم توقيفاً بما يحقق الوحدة العضوية والترابط الدقيق بين أوائل السور وأوسطها وأواخرها كما سنجده واضحاً بعد ذلك يدل على أنه ﴿كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ① ﴾ [مود] .

## أول ما نزل من القرآن

ونتناول أول ما نزل من القرآن الكريم لنتبعه ببحث آخِرِ ما نزل من القرآن، ثم نعيش بين أول ما نزل ، وآخر ما نزل في صحبة «متدبرة» وننعم فيها بأحسن الحديث وخير الذكر.

وسبيلنا فى تحديد تاريخ نزول الآيات الكريمة، وتحديد ما ينزل من آيات كريمة بعد أخرى، إنماهو سبيل النقل الصحيح، والروايات الموثقة مع تدبرها ، والجمع بين ما يكون من روايات فى ظاهرها التعارض .

فأما أول ما نزل من القرآن الكريم فأمامنا مجموعة من الأقوال المعتمدة على روايات سأذكرها ثم أرجح ما يكون دليله أقوى ؛ فمن هذه الأقوال:

القول الأول: أن أول ما نزل صدر سورة العلق إلى قوله سبحانه: ﴿عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ ودليل هذا القول الروايات الآتية:

الدليل الأول: ما رواه البخارى ومسلم ( واللفظ للبخارى) عن عائشة أم المؤمنين في النوم في النوم الله والله وال

الدليل الثانى: ما صححه الحاكم فى مستدركه والبيهقى فى دلائله عن عائشة أم المؤمنين \_ أيضاً \_ وَلِيُنِيْهِا أَنَهَا قَالَت : أول سورة نزلت من القرآن ﴿اقْرِأْ باسْم رَبُّكَ﴾.

الدليل الثالث: ما صححه الطبرانى فى الكبير بسنده عن أبى رجاء العطاردى ، قال: « كان أبو موسى يقرئنا فيجلسنا حلقاً وعليه ثوبان أبيضان فإذا تلا هذه السورة ﴿ اقْرا أَبِاسُم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ قال: هذه أول سورة نزلت على محمد ﷺ .

كما وردت آثار أخرى بهذا المعنى مثال ذلك ما جاء فى رواية الزهرى: أن النبى عَلَيْ كان بحراء إذ أتى الملك بنمط من ديباج مكتوب فيه: ﴿اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ①﴾ إلى ﴿مَا لَمْ يَعْلَمُ ۚ ۞﴾ [العلن] والنمط: هو الثياب، والديباج: هو الحرير .

فهذا هو القول الأول الذي يرى بهذه الأدلة أن أول ما نزل: ﴿ اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الّذِي خَلَقَ (1) ﴾ ، والأدلة كما نرى قوية فهي روايات وشهادات موثقة وصحيحة فيها التصريح بذلك ونزداد يقيناً بصحة هذا القول عندما نعرض الأقوال الأخرى من باب الأمانة العلمية ، وحتى لا يبقى في النفس شيء.

فأما القول الثانى: فيرى أن أول ما نزل: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِرُ ﴾ ودليل هذا القول ما رواه الشيخان عن أبى سلمة بل عبد الرحمن بن عوف أنه قال: «سألت جابر بن عبد الله: أى القرآن أنزل قبل ؟ فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴾ فقلت: أو ﴿ اقْرأْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾ ، وفى رواية نبئت أنه ﴿ اقْرأْ بِاسْم رَبِّكَ اللّه عَلَى ﴾ فقال: أحدثكم ما حدثنا به رسول الله على الله على الله على فقال: أحدثكم وخلفى وعن عينى وعن فاستبطنت الوادى زاد فى رواية : « فنوديت فنظرت أمامى وخلفى وعن يمينى وعن شمالى، ثم نظرت إلى السماء فإذا هو \_ يعنى جبريل \_ قاعد وفى رواية جالس على عرش بين السماء والأرض فأخذتنى رجفة فأتيت خديجة ، فأمرتهم فدثرونى، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّرُ ( ) قُمْ فَأَنَدُ ( ) ﴾ [الدئر] .

فَكَبِّرْ ٣ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ۞ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ ۞ ﴾ [المدثر] .

والظاهر من هذا أن جابراً ولطني سمع الرسول الكريم وهو يحدث عن فترة الوحى وفاته ما ذكرته أم المؤمنين عائشة ولطني في القول الأول ، وإن كان ذلك اجتهاداً منه ولي في في القول الأول الأول أصح.

وأما القول الثالث: فيرى أصحابه أن أول ما نزل سورة الفاتحة ودليلهم على ذلك ما رواه البيهقى في الدلائل بسنده عن أبى ميسرة عمرو بن شرحبيل أن رسول الله على قال لخديجة: « إنى إذا خلوت وحدى سمعت نداء فقد والله خشيت على نفسى أن يكون هذا أمراً» قالت: معاذ الله ما كان الله ليفعل بك ، إنك لتؤدى الأمانة ، وتصل الرحم ، وتصدق الحديث، فلما دخل أبو بكر ذكرت خديجة حديثه لها وقالت: اذهب مع محمد إلى ورقة فانطلقا فقصا عليه فقال: « إذا خلوت وحدى سمعت نداء خلفى يامحمد يا محمد ، فأنطلق هارباً في الأفق » ، فقال: لا تفعل إذا أتاك فاثبت حتى يامحمد ما يقول . ثم ائتنى فأخبرنى . فلما خلا ناداه يا محمد قل: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ١٠ الْحَمَدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ٢٠ ﴾ وتما بلغ: ﴿ وَلا الضَّالِينَ ٢٠ ﴾ [الفاتحة]. وهذا الرّحيم ١٠ الْحَمَدُ للله رَبِّ الْعَالَمِينَ ٢٠ حتى بلغ: ﴿ وَلا الضَّالِينَ ٢٠ ﴾ [الفاتحة]. وهذا الحديث مرسل سقط من سنده الصحابى فلا تقوى على معارضة حديث أم المؤمنين عائشة وَالْتُهَا في القول الأول وهو مرفوع إلى النبى وَ الله النبي وَ الله الله في القول الأول وهو مرفوع إلى النبي وَ الله النبي والله المؤمنين المؤمنين

ثانياً: ليس فيه ما يتعارض مع القول الأول فإنه يفهم من هذه الرواية أن الفاتحة لم تسبق ﴿ اقْرأْ بِاسْمٍ رَبِّكَ ﴾ لأن ذهاب الرسول مع أم المؤمنين خديجة إلى ورقة كان عقب نزول اقرأ والذهاب هنا مع أبى بكر بعد هذه المرة الأولى وبعد سماع الصوت من الخلف ويبقى القول الأول أصح الأقوال.

القول الرابع: تناولنا فيما سبق ثلاثة أقوال في تحديد أول ما نزل من القرآن الكريم الأول : وهو أصحها ﴿ اقْرأْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ① ﴾ .

الثاني : يا أيها المدثر .

الثالث: سورة الفاتحة .

وناقشنا أول هذه الأقوال ورجحنا أدلة القول الأول، ونتابع الآن القول الرابع فى تحديد لأول ما نزل "بسم الله الرحمن الرحيم" ودليلهم ما أخرجه الواحدى بسنده عن عكرمة والحسن قالا: أول ما نزل من القرآن "بسم الله الرحيم" و أول سورة "اقرأ" ومن وجهة النظر الحديثية نرى

أن الحديث هنا لا يقوى \_ أيضاً \_ على معارضة حديث أم المؤمنين عائشة وَلَيْ الله والمرفوع إلى النبي ﷺ : لأن الحديث هنا مرسل كذلك.

الأمر الثانى: إن البسملة كانت تنزل صدراً لكل سورة إلا ما استثنى كسورة التوبة، وعلى ذلك نقول: إنها نزلت مع ما نزل من صدر سورة « اقرأ » ولا يعد نزولها مستقلاً يقال به ليعارض القول الأول ، وبناء على ذلك نرجح القول الأول الذى يرى بالأدلة الصحيحة أن أول ما نزل هو قوله تعالى : « بسم الله الرحمن الرحيم » ﴿ اقْواْ بِاسْمِ رَبِّكَ الذي خَلَقَ ١ خَلَقَ الإنسانَ مِنْ عَلَقٍ آ اقُواْ وَرَبُكَ الأَكْرَمُ آ اللّهِ عَلَمْ ٥ العلق ] .

وقبل أن نتدبر أول ما نزل نكمل القول في آخر ما نزل ، ثم نتناول ما يتعلق بترتيب الآيات والسور حتى يصبح الأمر واضحاً ، عندما نتبع تاريخ نزول الآيات بعضها إثر بعض، والثمرات التي نجنيها من ذلك، وكيف أن الترتيب الذي تم بتوقيف النبي والذي عليه المصحف الآن مظهر من مظاهر الإعجاز القرآني، حيث بظهر الأحكام والوحدة العضوية مع النزول المفرق والممتد مع حياة النبي والدعوة.

آخر ما نزل : فأما ما قيل في آخر ما نزل فقد وجدنا كذلك مجموعة من الأقوال بأدلتها نذكرها ونناقش أدلتها ونرجح ما نراه قوياً منها.

الأول: يرى أن آخر ما نزل قول الله تعالى فى سورة البقرة: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّه ثُمَّ تُوفَىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ (٢٨٦) ﴾ أخرجه النسائى من طريق عكرمة عن أبن عباس وَلِيَّكُ ، وكذلك أخرج ابن أبى حاتم قال: «آخر ما نزل من القرآن كله: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّه ... ﴾ الآية وعاش النبى عَلَيْ بعد نزولها تسع ليال ، ثم مات لليلتين خلتا من ربيع الأول.

وهذا القول وإن لم يكن مرفوعاً إلى النبى ﷺ إلا أن ما ذكر فيه من الجانب التاريخي والذي يؤكد أن النبي ﷺ عاش بعد نزولها تسع ليال يرجح هذا القول على ما سيأتي من أقوال.

الثانى: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل قول الله تعالى في سورة البقرة كذلك: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنتُم مُوْمِنِينَ (٢٧٨) ﴾ وأخرجه البيهقى عن ابن عمر ظيمياً .

الثالث: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل قوله تعالى من سورة البقرة أيضاً: ﴿ يَا أَيُّهَا اللّٰذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسمَّى فَاكْتُبُوه . . . ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٢٨٣) ﴾ وهي آية الدّيْن ، وهي أطول آية في القرآن الكريم . وأخرج ابن جرير عن سعيد بن المسيب : أنه بلغه أن أحدث القرآن عهداً بالعرش آية الدّين . وأخرج أبو عبيد في الفضائل عن ابن شهاب قال : آخر القرآن عهداً بالعرش آية الربا وآية الدّيْن.

هذه أقوال ثلاثة جمع بينها السيوطى رحمه الله بقوله: إن الظاهر أنها نزلت دفعة واحدة كترتيبها في المصحف؛ لأنها في قصة واحدة فأخبر كلُّ عن بعض ما نزل بأنه آخــر.

ولكن كما ذكر في القول الأول أن آخر هذه الثلاثة نزولاً قول الله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ثُمَّ تُوفَىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ (٢٨٦)﴾ [البقرة] فضلاً عن الجانب التاريخي الذي أشرنا إليه نجد المعنى مع ختام الوحى القرآني في تهيئة الناس للاستعداد لليوم الآخر الذي يرجع فيه الناس إلى الله لتوفي كل نفس ما كسبت بالقسط.

الرابع: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل قوله تعالى فى سورة آل عمران: ١٩٥ ﴿ فَاسْتَجَابُ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنكُم مِن ذَكَر أَوْ أُنثى... ﴾ [آل عمران: ١٩٥] الآية ودليلهم على هذا ما أخرجه ابن مردويه من طريق مجاهد عن أم سلمة ولي أنها قالت: آخر آية نزلت هذه الآية: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مَنكُم... ﴾ إلى آخرها ، وذلك أنها قالت يا رسول الله: أرى الله يذكر الرجال ولا يذكر النساء، فنزلت: ﴿ وَلا تَتَمَنَّواْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا اكْتَسَبُوا وَلاتَسَاء، فنزلت: ﴿ وَلا تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلُ اللَّهُ مِن فَصْلُهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمًا (٣٣) ﴾ اكْتَسَبُوا وَللنساء ونزلت: ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَاسْأَلُوا اللَّهُ مِن فَصْلُهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمًا (٣٣) ﴾ الاساء] ونزلت هذه الآية ، فهى آخر النساء] ونزلت هذه الآية ، فهى آخر الثلاثة نزولاً ، وآخر ما نزل بعد ما كان ينزل فى الرجال خاصة .

و هذا القول لا يفيد أن هذه الآية آخر ما نزل بإطلاق ، وإنما كما هو واضح من الرواية أنها آخر ما نزل في موضوع بعينه، وهو موضوع مخاطبة القرآن الكريم للنساء.

الخامس: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاوُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ( الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ( الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ( الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَلَعَنهُ وَعَيره عن ابن عباس قال : هذه الآية ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنّم ﴿ وهي آخر ما نزل ، وما نسخها شيء ، وواضح من قول ابن عباس فَرِيقِيها : وما نسخها شيء أنه يتحدث عن موضوع معين وهو موضوع من قتل المؤمن عمداً ، وأن هذه الآية آخر ما نزل فيه وليست آخر ما نزل بإطلاق.

السادس: يرى أصحابه أن آخر مانزل قوله تعالى: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلالَةَ﴾ [النساء: ١٧٦]. وهي خاتمة سورة النساء، وأن آخر سورة نزلت سورة: (براءة» ودليل هذا القول ما يرويه البخارى ومسلم عن البراء بن عازب أنه قال: آخر آية نزلت: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلالَة ﴾، و آخر سورة نزلت (براءة».

و يرد على هذا بحمل الخبر المذكور على أن الآية - هنا - آخر ما نزل فى موضوع المواريث وليست آخر ما نزل بإطلاق ، وأن المسورة كذلك آخر ما نزل فى شأن تشريع القتال والجهاد فكلاهما آخر بالنسبة إلى موضوع خاص وليس بإطلاق.

السابع: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل «سورة المائدة» و دليلهم رواية عن أم المؤمنين عائشة وطي أخرجها الترمذى والحاكم ولكنها أيضاً آخر ما نزل في الحلال و الحرام فلم تنسخ فيها أحكام و ليست الآخر بإطلاق.

الثامن : فيرى أصحابه أن آخر ما نزل خاتمة سورة براءة : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [١٢٨] إلى آخر السورة ودليلهم ما رواه الحاكم، وابن مردويه عن أبى بن كعب، ولكن يجاب عن ذلك أيضاً بأنها آخر ما نزل من سورة «براءة» وليس الآخر المطلق . ويؤيد ذلك ما قيل من أن هاتين الآيتين مكيتان بخلاف سائر السورة.

التاسع: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل آخر سورة الكهف: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَحَدًا (١١٠) ﴾ ودليلهم ما أخرجه ابن جرير عن معاوية بن أبى سفيان ﴿ فَيْ وَرِد ابن كثير على ذلك بقوله: هذا أثر مشكل، ولعله أراد أنه لم ينزل بعدها آية تنسخها، ولا غير حكمها، بل هي مثبتة محكمة فهو آخر مُقَيَّد وليس بإطلاق.

العاشر: فيرى أصحابه أن آخر ما نزل سورة : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾

ودليلهم ما رواه مسلم عن ابن عباس وَيُ ولكن يرد على ذلك بأن هذه السورة آخر ما نزل مشعراً بوفاة النبي على ويؤيد هذا ما روى عن أنه على قال حين نزلت: «نعيت إلى نفسى». وفهم بعض كبار الصحابة ذلك كما ورد وأن عمر والله بكى حين سمعها وقال: الكمال دليل الزوال ، كما يحتمل كذلك أنها آخر ما نزل من السور فقط ، ويدل على ذلك رواية ابن عباس : آخر سورة نزلت من القرآن جميعاً : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ الله وَالْفَتْحُ ١٠ ﴾ [النصر] .

الحادي عشر : يرى أصحابه أن آخر ما نزل قوله تعالى : ﴿الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣] من سورة المائدة ودليلهم على ذلك أنها منبئة بكمال الدين وتمام النعمة، ولأن إكمال الدين لا يكون إلا بأن تتم الأحكام والشرائع، ولا يكون هذا إلا بتمام نزول القرآن ، ولكن يجاب عن هذا بأن هذه الآية الكريمة نزلت في يوم عرفة في حجة الوداع بالسنة العاشرة من الهجرة، وتوفي رسول الله ﷺ بعد ذلك ببضع وثمانين ليلة، فإذا تذكرنا ما قلناه سابقاً من أن قول تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلُمُونَ (٢٨١) ﴾ [البقرة] قد عاش النبي ﷺ بعد نزولها تسع ليال ثم مات لليلتين خلتا من ربيع الأول عرفنا أن ﴿الْيُوْمُ أَكُمُلْتَ لَكُمْ دينَكُمْ﴾ ليست آخر ما نزل وترجح أن قوله تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا يُومُا تُرْجَعُونَ فيه إلَى اللَّه ﴾ هي آخر ما نزل ، وأما تأويل إكمال الدين وإتمام النعمة فهو إنجاحه وإقراره وإظهاره على الدين كله ولو كره الكافرون ، ولا شك أن الإسلام في حجة الوداع قد ظهرت شوكته وعلت كلمته على كلمة الشرك وضربه الكفر وجنده، والنفاق وأهله حتى لقد أجلى المشركون عن البلد الحرام ولم يخالطوا المسلمين في الحج والإحرام . قال ابن جرير في تفسير الآية الكريمة : «الأَوْلَى أن يُتَأُوَّل على أنه أكمل لهم دينهم بإقرارهم بالبلد الحرام وإجلاء المشركين عنه حتى حجه المسلمون لا يخالطهم المشركون». وأيد هذا التأويل بما رواه عن ابن عباس : قال : «كان المشركون والمسلمون يحجون جميعاً فلما نزلت سورة «براءة» نفى المشركون عن البيت وحج المسلمون لا يشاركهم في البيت الحرام أحد من المشركين . فكان ذلك من تمام النعمة ". ﴿ وَأَتَّمُمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي ﴾ [المائدة : ٣] .

و بعد تحديد أول ما نزل وآخر ما نزل ، وقبل أن نرتع فى رياض الجنة بتتبع نزول الآيات القرآنية الكريمة من قوله تعالى :بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ اقْرأْ بِاسْمٍ رَبِّكَ الَّذِي

خَلَقَ آ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ آ اقْرَأُ ورَبُكَ الأَكْرَمُ آ اللّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ آ عَلَمَ الإِنسَانَ مَنْ عَلَقِ آ اللهِ قُوله جل شأنه: ﴿ وَاتَقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ثُمّ تُوفَىٰ كُلُ نَفْسٍ مًّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ (٢٨٦) ﴾ [البقرة] نتناول قبل هذا التتبع مسألة جديرة بالذكر والدراسة وهي ما يتعلق بالآيات القرآنية الكريمة والسور من جهة معنى الآية، وطريقة معرفتها، وترتيب الآيات في المصحف، وتقديم الأدلة على كونه توقيفياً ، ودلالة ذلك على الإعجاز القرآني في النزول المفرق والترتيب المعجز، وكذلك نتعرف على معنى السورة، وأقسام السور، وهل هو توقيفي؟ ومناقشة ما يتعلق بذلك من أقوال، وذلك لندرك الغاية من تتبعنا لتاريخ نزول الآيات الكريمة والسور، ومطالعة صفحات التنزيل المشرقة، وكيف عالج القرآن الكريم أمة كانت ضالة فهداها الله ، وكانت جاهلة المشرقة، وكيف عالج القرآن الكريم أمة كانت خالة الذكر فأحياها وجعلها خير أمة أخرجت للناس ؟ و كيف تم هذا خطوة خطوة ؟ وكيف أعطيت التوجيهات، وتفاعل الناس معها في كل الشؤون ؟ كما نقف في الوقت نفسه على الإحكام بعد هذا التنزيل في الترتيب القرآني لآياته وسوره.

## ترتيب الآيات القرآنية

ونتناول فى ذلك مسألة ترتيب الآيات القرآنية الكريمة، وما يتعلق بها بعد أن عرفنا أول ما نزل وآخر ما نزل ، ونرى أن ذلك ضرورى قبل أن نرتع فى روضات الآيات حسب نزولها.

و كلمة «آية» قد جاءت في كتاب الله بمعان نذكر منها ما يلي :

الآية بمعنى: العلامة ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٨]. يعنى علامة ملكه .

و جاءت كذلك بمعنى: العبرة ومن هذا قوله تعالى : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةَ﴾ [الشعراء: ٨] بمعنى عبرة لمن أراد أن يعتبر .

كما جاءت بمعنى الأمر العجيب، وفي هذا قوله جل شأنه: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً ﴾[المؤمنون: ٥٠] أي أمراً عجباً، ودالاً على قدرة الله سبحانه وتعالى.

كما وردت بمعنى البرهان والدليل كما جاء فى قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسَنَتَكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢]. أى من البراهين والأدلة على قدرة الله الخالق البارئ المصور سبحانه ما خلق من السموات والأرض وما فيهما من آيات، ومنها ما تشاهدونه من اختلاف الألسنة والألوان فيكم.

فهذه المعانى التى جاءت فى هذه الآيات القرآنية إطلاقات لغوية مترابطة المعانى، ومناسبة لمعنى الآية القرآنية فى الاصطلاح، والتى تتضمنها السورة القرآنية ، فالآية القرآنية معجزة ، وهى علامة على صدق من أنزلت إليه ﷺ ، وفيها العبرة والعظة والذكرى لمن أراد أن يعتبر ، وهى من الأمور العجيبة لما فيها من السمو والإعجاز ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْأَنًا عَجَبًا ① يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ ﴾ [الجن] .

وفيها معنى البرهان والدليل لما تتضمنه من هداية وعلم، وكذلك دلالتها على قدرة الله سبحانه وعلمه وحكمته وصدق رسوله ﷺ.

و بعد معرفة معنى «الآية» نتساءل ما السبيل إلى معرفة حدود الآية الكريمة؟ هل هو

توقيفي أم اجتهادي؟ ونجد للعلماء في هذا رأيين:

الأول : يرى أنه توقيفى، ويقدمون أدلتهم على ذلك، وسنوردها إن شاء الله تعالى.

الثاني : يرى أن معرفة الآيات منه ما هو توقيفي ومنه ما هو اجتهادي.

والراجح من الرأيين أولهما، وهو الذي يرى أن تحديد الآيات توقيفي وليس للقياس والرأى مجال فيها بدليل أن العلماء عدوا «ألمص» آية ولم يعدوا نظيرها وهو «ألمر» آية، وعدوا «يس» آية، ولم يعدوا نظيرها وهو «طس» آية، وعدوا ﴿حَمّ ۞ عَسَقَ (٢)﴾ [الشوري] آيتين، ولم يعدوا نظيرها وهو ﴿كَهيعَصَ (٢)﴾[مريم] آيتين بل آية واحدة. فلو كان الأمر قائماً على الاجتهاد والقياس لكان حكم النظيرين والمثلين واحداً فيما ذُكر.

ومن أدلة التوقيف في هذا الأمر ما جاء في الأحاديث الآتية والتي يصرح فيها رسولَ الله ﷺ بذكر الآية والآيات وتسميتها .

أخرج البخارى وأبو داود والنسائى عن أبى سعيد بن المعلى : كنت أصلى فى المسجد فدعانى رسول الله على أجبه ثم أتيته فقلت : يارسول الله إنى كنت أصلى: فقال : « ألم يقل الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا أَصلى: فقال : « ألم يقل الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم ﴾ الانفال: ٢٤] ثم قال : «لأعلمنك سورة هى أعظم السور في القرآن قبل أن تخرج من المسجد» . ثم أخذ بيدى فلما أراد أن يخرج قلت له : ألم تقل لأعلمنك سورة هى أعظم سورة في القرآن؟ قال: « ﴿ الْحَمْدُ لِلّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ هى السبع المثانى والقرآن العظيم الذى أوتيته » فهذا الحديث فيه دلالة على أن الفاتحة سبع آيات ، وعلى أنها هى المرادة بالسبع المثانى في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكُ سَبْعًا مِن الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ (١٨) ﴾ [الحج: ٨٧] .

وأخرج الترمذى والحاكم عن أبى هريرة ولطفيع أنه قال : قال النبى عَلَيْكُم : « إن لكل شيء سناماً وإن سنام القرآن سورة البقرة ، وفيها آية هي سيدة آي القرآن : آية الكرسي».

و كذلك أخرج مسلم والترمذي عن أبي بن كعب : قال رسول الله ﷺ : « يا أبا المنذر . أتدرى أي آية من كتاب الله معك أعظم؟» قلت : ﴿اللَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ

الْقَيُّومُ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ، فضرب في صدري وقال: « لِيَهنَك العلم أبا المنذر».

كما أخرج الخمسة إلا النسائى عن أبى مسعود البدرى أنه قال: قال النبى ﷺ: «من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه».

وأخرج الإمام أحمد في مسنده عن ابن مسعود ولا قال : أقرأني رسول الله عليه الله عليه الله والحرم من الثلاثين من آل حم ، قال : يعنى الأحقاف ؛ لأن السورة إذا كانت أكثر من ثلاثين آية سميت الثلاثين، وقال ابن العربي : ذكر النبي عليه أن : « الفاتحة سبع آيات، وسورة الملك ثلاثون آية ».

فإذا قيل: إذا قلنا بالتوقيف فلماذا ترى بعض الخلاف فى هذا؟ فالكوفيون \_ مثلاً \_ يقولون بالتوقيف وعدوا كل فاتحة من فواتح السور التى فيها شىء من حروف الهجاء آية سوى ﴿حَمۡ لَ عَسَقَ لَا﴾ [الشورى] فإنهم عدوها آيتين، وسوى «طس» ولم يعدوا من الآيات ما فيه «ر» وهو «الر» و«المر» وما كان مفردا وهو «ق» و«ص» و«ن» أى لم يعدوا شيئاً منها آية.

وأما غير الكوفيين فلا يعتبرون شيئاً من الفواتح آية إطلاقاً . نقول إن هذا الحلاف لا يتعارض مع القول بالتوقيف، فكلُّ وَقَفَ عند حدود ما بلغه أو علمه.

وإذا تأملنا الرأى الثانى رأيناه لا يخرج كثيراً عن القول بالتوقيف؛ لأنه يجعل القياس مبنياً على الفاصلة والوصل والوقف، وكل هذا فى حق أصحاب النبى عليه قائم على الاتباع والسماع من الرسول الكريم ليس اتباعاً للرأى والهوى.

لقد وقفنا على سبيل معرفة تحديد الآية القرآنية الكريمة، وأنه توقيفي، وأن الاختلاف الذي قد نجده بين العلماء في ذلك يرجع إلى وقوف كلِّ عند حدود ما بلغه أو علمه ، كما يرجع ذلك في عد الآيات إلى أن النبي ﷺ كان يقف على رؤوس الآي؛ تعليماً لأصحابه أنها رؤوس آي ، حتى إذا علموا ذلك وصل ﷺ الآية بما بعدها لاكتمال المعنى وتمامه فيظن بعض الناس أن ما وقف عليه النبي ﷺ ليس فاصلة فيصلها بما بعدها عاداً أن الجميع آية واحدة، والبعض عدها آية مستقلة فلا يصلها بما بعدها ولا يترتب على هذا الخلاف خطورة ، ولا يترتب عليه زيادة ولا نقص في كتاب ربهم تعالى، ولكنها الدقة العلمية والتحرى الدقيق الذي جعل العلماء يقبلون على كتاب ربهم إقبالاً متدبراً في جزئياته وكلياته.

ومما ذكروا في ذلك أيضاً: أن آيات القرآن الكريم مختلفة في الطول والقصر،

فأطول آية هي آية الدَّيْن من سورة البقرة التي هي أطول سورة ، وأقصر آية كلمة «يس» والتي هي في صدر سورة يس.

كما ذكر العلماء من فوائد معرفة الآيات وتحديده ما يلى :

أولاً: العلم بأن كل ثلاث آيات قصار معجزة للنبى ﷺ ، وفي حكمها الآية الطويلة التي تعدل بطولها تلك الثلاث القصار. ووجه ذلك أن الله تعالى أعلن التحدى بالسورة الواحدة فقال سبحانه : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمًا نَزُلْنا عَلَىٰ عَبْدُنا فَأْتُوا بِسُورة مِن مَثْلِه ﴾ [البقرة: ٢٣] . والسورة تصدق بأقصر سورة كما تصدق بأطول سورة ، وأقصر سورة في القرآن هي سورة الكوثر ، وهي ثلاث آيات قصار فثبت أن كل ثلاث آيات قصار معجزة، وفي قوتها الآية الواحدة الطويلة التي تكافئها .

ثانياً: حسن الوقف على رؤوس الآي عند من يرى أن الوقف على الفواصل سُنَّة، بناء على ظاهر الحديث الذى استدلوا به فيما يرويه أبو داود عن أم سلمة وَطَيِّهُا: أن النبى ﷺ كان إذا قرأ قطَّع قراءته آية آية يقول: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ① ﴾ ثم يقف ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة] ثم يقف».

وقال بعض العلماء: و فى الاستدلال بذلك الحديث على ما ذكر نظر، وذلك لأنه حديث غريب غير متصل الإسناد. رواه يحيى بن سعيد الأموى وغيره عن ابن جريج عن ابن أبى مليكة عن أم سلمة ، والأصح ما رواه الليث عن ابن أبى مليكة عن يعلى ابن مالك أنه سأل أم سلمة عن قراءة رسول الله على وصلاته فقالت : ما لكم وصلاته؟ ثم نعتت قراءته مفسرة حرفاً حرفاً . ذكر ذلك الترمذى .

وجمع بعض العلماء بين هذين الحديثين بأن النبي ﷺ كان تارة يقف على كل فاصلة، ولو لم يقم المعنى بياناً لرؤوس الآيات . وكان تارة يتبع فى الوقف تمام المعنى فلا يلتزم أن يقف على رؤوس الآى لتكون قراءته مفسرة حرفاً حرفاً، وعلى هذا يمكن أن يقال : حيثما كان الناس فى حاجة إلى بيان الآيات حَسن الوقف على رؤوس الآى، ولو لم يتم المعنى، وحيثما كان الناس فى غنى عن معرفة رؤوس الآى لم يَحْسن الوقف إلا حيث يتم المعنى .

ويحتمل أن كلمة : «مفسرة حرفاً حرفا» في الحديث السابق يراد بها الترتيل وإخراج الحروف من مخارجها فلا تُعارض الحديث الأول.

ثالثاً: اعتبار الآيات في الصلاة والخطبة، قال السيوطي ما نصه: يترتب على معرفة الآي وعددها وفواصلها أحكام فقهية منها: اعتبارها فيمن جهل الفاتحة، فإنه

يجب عليه بدلها سبع آيات. ومنها اعتبارها في الخطبة فإنه يجب قراءة آية كاملة، ولا يكفى شطرها \_ إن لم تكن طويلة وكذا الطويلة على ما حققه الجمهور \_ ثم قال : ومنها اعتبارها في السورة التي تقرأ في الصلاة أو ما يقوم مقامها ، وفي الصحيح أنه عليه كان يقرأ في الصبح بالستين إلى المائة ، ومنها اعتبارها في قراءة قيام الليل . . . إلى آخر ما قال.

هذا ما يتعلق بتعريف الآيات وتحديدها وعددها، فماذا عن ترتيبها على النمط الذي نراه اليوم في المصاحف ؟

لقد انعقد إجماع الأمة على أن ترتيب آيات القرآن الكريم على هذا النمط الذى و نراه اليوم فى المصاحف كان بتوقيف من النبى ﷺ عن الله تعالى، ولا مجال للرأى و الاجتهاد فيه، فكان جبريل عليه إينزل بالآيات على رسول الله ﷺ ويدله على موضع كل آية من سورتها، ويقرؤها الرسول ﷺ على أصحابه كما علمه جبريل، كما يأمر كتاب الوحى بكتابة الآيات المنزلة فى سورها مبيناً لهم موقع الآيات من هذه السور الكريمة ، وكان يقرأ الآيات بترتيبها فى سورها على المسلمين فى صلواتهم، وفى خطبه ومواعظه .

كما كان جبريل عليه ينزل كل ليلة من ليالى رمضان ليدارس رسول الله القرآن الكريم، فكان يعرض عليه القرآن كل عام مرة، وفي العام الأخير عرضه عليه مرتين، وجاء في صفة النبي عليه القرآن أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل فيدارسه القرآن، فلرسول الله عليه حين يلقاه جبريل أجود بالخير من الريح المرسلة »، وكان هذا على الترتيب الذي بين أيدينا الآن.

وكذلك كان كل من حفظ القرآن أو شيئاً منه من الصحابة حفظه مرتب الآيات على هذا النمط، وشاع ذلك وذاع وملأ الأسماع، ويتدارسونه فيما بينهم فى حلقات علمهم على ذلك، ويأخذ بعضهم عن بعض بالترتيب القائم.

فليس لواحد من الصحابة والخلفاء الراشدين يدٌ ولا تصرفٌ في ترتيب شيء من آيات القرآن الكريم، بل الجمع الذي كان على عهد أبي بكر وطائين لم يتجاوز النقل من

العسب واللخاف وغيرها في مصحف واحد ، والجمع على عهد عثمان ولالتهافي لم يتجاوز نقله من المصحف في مصاحف، وكلا هذين كان وفق الترتيب المحفوظ والمستفيض عن النبي عن الله تعالى ، وعلى ذلك انعقد الإجماع وممن حكى هذا الإجماع، جماعة منهم الزركشي في البرهان وغيره.

وأما دليل هذا الإجماع فنذكره إن شاء الله مستقبلا فيما يلى.

# دليل هذا الإجماع (وجمع المصحف)

يقوم هذا الإجماع على نصوص كثيرة: منها مارواه الإمام أحمد عن عثمان بن أبى العاص قال : كنت جالساً عند رسول الله ﷺ إذ شَخَصَ ببصره ثم صوبه، ثم قال : أتانى جبريل فأمرنى أن أضع هذه الآية هذا الموضع من السورة : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَانَ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى . . . ﴾ إلى آخرها [النحل: ٩٠] .

و منها ما يثبت في السنن الصحيحة من قراءة النبي ﷺ بسور عديدة كسورة البقرة وآل عمران والنساء . ومن قراءته لسورة الأعراف في صلاة المغرب، وسورة «قد أفلح المؤمنون»، وبسورة الروم في صلاة الصبح، وقراءة سورة السجدة، وسورة «هل أتى على الإنسان » في صبح يوم الجمعة، وقراءته سورة الجمعة، والمنافقين في صلاة الجمعة، وقراءته سورة «ق» في الخطبة، وسورة «اقتربت» و« ن » في صلاة العيد، وكان يقرأ ذلك كله مرتب الآيات على النحوالذي في المصحف على مرأى ومسمع من الصحابة.

ومنها ما أخرجه البخارى عن ابن الزبير قال: قلت لعثمان بن عفان: ﴿ وَاللَّذِينَ يُتُوفُونَ مِنكُمْ وَيَدَرُونَ أَزْوَاجًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤] نسختها الآية الأخرى فلم تكتبها أو تدعها (والمعنى لماذا تكتبها؟ أو قال: لماذا تتركها مكتوبة ؟ مع أنها منسوخة) ، قال : يا ابن أخى لا أغير شيئاً من مكانه . فهذا حديث واضح الدلالة في أن إثبات هذه الآية في مكانها مع نسخها توقيفي، لا يستطيع عثمان واضح الدلالة أن يتصرف فيه لأنه لا مجال للرأى في مثله .

ومن ذلك ما رواه مسلم عن عمر قال: ما سألت النبي ﷺ عن شيء أكثر مما سألته عن الكلالة حتى طعن بأصبعه في صدرى وقال: تكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء، فالرسول ﷺ دله على موضع تلك الآية من سورة النساء، وهي قوله سبحانه: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَة ﴾ [النساء: ١٧٦].

هذا ما يتعلق بترتيب الآيات وقد رأينا أنه توقيفي وعرفنا أدلة ذلك، فما القول في السورة القرآنية وما يتعلق بها ؟

إن معنى السورة فى اللغة: المُنزِلة ، وهى فى الاصطلاح قريبة الصلة بهذا المعني اللغوى، فهى فى القرآن منزلة بعد منزلة، ومن معانيها اللغوية كذلك الشرف ،و ما طال من البناء وحسن ، وكذلك العلامة وغير ذلك . وقيل فى وجه العلاقة بين اسم السورة القرآنية وسور المدينة: إن فى سور القرآن وضع كلمة بجانب كلمة، وآية بجانب آية كالسور توضع كل لبنة منه بجانب لبنة، ويقام كل صف منه على صف، ولما فى السورة من معنى العلو والرفعة المعنوية الشبيهة بعلو السور ورفعته الحسية وإما لأنها حصن وحماية لرسول الله والرفعة المعنوية الشبيهة بعلو اللورة ودين الحق الإسلام باعتبار أنها معجزة تخرس كل مكابر، ويحق الله بها الحق ويبطل الباطل ولو كره المجرمون، وهذا أشبه بسور المدينة؛ يحصنها ويحميها غارة الأعداء وسطوة الأشقياء.

وسور القرآن الكريم تختلف طولاً وقصراً؛ فأقصر سورة فيه سورة الكوثر وأطول سورة فيه سورة البقرة، وبين سورة البقرة وسورة الكوثر سور كثيرة تختلف طولاً وتوسطاً وقصراً . ويرجع الطول والقصر والتوسط إلى الذى أنزله وحده جل شأنه لحكم سامية تعلمها ويدركها من رسخ في العلم، وصفت سريرته، ومن هذه الحكم ما أشار إليه المتأملون فيما يلى :

التيسير على الناس وتشويقهم في حسن استقبالهم للقرآن الكريم استقبال الفهم والحفظ والعمل والمدارسة والتدوين والتعليم.

ومن ذلك أيضاً: معالجة الموضوعات معالجة تتلاءم مع حجم الموضوع وأهميته، والدلالة على موضوع الحديث ومحور الكلام، وهذا يتضح بما ورد في سورة البقرة مثلاً من موضوعات، وسورة يوسف وسورة النحل وسورة الجن وهكذا.

ومنها: الإشارة والبينة إلى أن طول السورة ليس شرطاً في إعجازها، بل هي معجزة وإن بلغت الغاية في القصر كسورة الكوثر.

ومنها: أن القارئ إذا أتم سورة أو باباً من الكتاب ثم أخذ في الآخر كان أنشط له وأبعث على التحصيل منه لو استمر على الكتاب بطوله، ومثل هذا كمثل المسافر إذا قطع مسافة معينة نَفَّسَ ذلك عنه ونشط للسير ومن ثم جُزِّئَ القرآن أجزاء وأخماساً.

ومنها: أن الحافظ إذا صدق السورة اعتقد أنه أخذ من كتاب الله طائفة مستقلة بنفسها فيعظم عنده ما حفظه ومن ذلك حديث أنس نطفي : «فإن الرجل إذا قرأ البقرة

وآل عمران جل فينا».

وقسمت سور القرآن إلى أربعة أقسام ، خص كل منها باسم معين وهي: الطوال، والمئين ، والمثانى ، والمفصل .

فالمئون : هي السور التي تزيد آياتها على مائة أوتقاربها .

والمثانى : هى التى تلى المثين في عدد الآيات، وقال الفراء : هى السور التى آيها أقل من مائة آية لأنها تُثَنَّى (أى تُكرر) أكثر مما تُثَنَّى الطوال والمثون.

والمفصل: هو أواخر القرآن وسمى بالمفصل لكثرة الفصل بين سوره بالبسملة، وقيل لقلة المنسوخ منه، ولهذا يسمى المحكم أيضاً كما روى البخارى عن سعيد بن جبير قال: « إن الذى تدعونه المفصل هو المحكم».

والمفصل ثلاثة أقسام: طوال، وأوساط، وقصار ؛ فطواله من أول «الحجرات» إلى سورة «البروج» ، و أوساطه من سورة «الطارق» إلى سورة «لم يكن»، وقصاره من ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾ إلى آخر القرآن .

هذا ما يتعلق بمعنى السورة، وتقسيمات السور القرآنية، أما ما يتعلق بترتيبها فسنوضحه في الصفحات التالية .

## ترتيب السور القرآنية

لقد وجد في ترتيب سور القرآن الكريم ثلاثة أقوال:

الأول: يرى أن ترتيب السور كلها بتوقيف من النبى ﷺ كترتيب الآيات القرآنية تماماً، وأنه لم توضع سورة في مكانها إلا بتوجيه منه \_ مليه الصلاة والسلام \_ ويستدل أصحاب هذا القول بما يلي:

إن الصحابة أجمعوا على المصحف الذي كتب في عهد عثمان ولم يخالف منهم أحد رضوان الله عليهم، وإجماعهم لا يكون إلا إذا كان الترتيب الذي أجمعوا عليه عن توقيف، ولأنه لو كان عن اجتهاد لتمسك أصحاب المصاحف المخالفة بمخالفتهم، لكنهم لم يتمسكوا بترتيبهم بل عدلوا عنه، وأحرقوا الصحف التي كانت معهم، ورجعوا إلى مصحف عثمان وترتيبه.

وذكر أصحاب هذا القول روايات تؤيد هذا الإجماع؛ منها ما رواه الإمام أحمد وأبو داود عن حذيفة الثقفى قال: كنت فى الوفد الذين أسلموا من ثقيف وجاء فى هذه الرواية وقال لنا رسرل الله على الطراعلى حزب من القرآن فأردت ألا أخرج حتى أقضيه فسألنا أصحاب رسول الله على قلنا: كيف تُحزّبون القرآن؟ قالوا نُحزبه ثلاث سور، وخمس سور، وسبع سور، وتسع سور، وإحدى عشرة سورة، وثلاث عشرة، وحُزّب المفصل من "ق» حتى تختم قالوا: فهذا يدل على أن ترتيب السور على ما هو فى المصحف الآن كان على عهد رسول الله على واحتجوا كذلك بأن السور المتجانسة فى القرآن لم يلتزم فيها الترتيب والولاء، و لو كان الأمر بالاجتهاد للوحظ مكان هذا التجانس والتماثل دائمًا، لكن ذلك لم يكن بدليل أن سور المُسبَّحات لم ترتب على التوالى بينما هى متماثلة فى افتتاح كل منها بتسبيح الله . بل فصل بين سورها بسور "قد سمع"، و"المتحنة"، و"المنافقون" ، وبدليل أن " طسم الشعراء" و"طسم القصص" أبو جعفر النحاس فقال: و المختار أن نأليف السور على هذا الترتيب من رسول الله على خديث واثلة: " أعطيت مكان التوراة السبع الطوال"، وكذلك انتصر رسول الله على الذيا ثم فرقه فى بضع رسول الله على الذيا ثم فرقه فى بضع

وعشرين سنة فكانت السورة تنزل لأمر يحدث، والآية جواباً لمستجد، ويوقف جبريلُ النبى ﷺ فمن قدم سورة أو النبى ﷺ فمن قدم سورة أو أخرها أفسد نظم القرآن.

وأخرج ابن أشته فى كتاب المصاحف من طريق ابن وهب عن سليمان بن بلال قال: سمعت ربيعة يسأل: لم قدمت البقرة وآل عمران وقد أُنزل قبلهما بضع وثمانون سورة بمكة وإنما أنزلتا بالمدينة ؟ فقال: قدمتا وألف القرآن على علم من ألفه به إلى أن قال: فهذا مما ينتهى إليه ولايسأل عنه.

كما يناقش أصحابُ هذا القول بأن الإجماع الذى استندوا إليه لا يدل علي توقيف فى ترتيب جميع السور؛ لأنه لا يُشْتَرط أن يُسند الإجماع إلى نص فى ترتيب جميع السور، فَحَسْبُ الصحابة أن يحملهم الاجتهاد الموفقُ على أن يُجمعوا على ترتيب عثمان للسور ويتركوا ترتيب مصاحفهم، توحيداً لكلمة الأمة، وقطعاً لعرق النزاع والفتنة إذا تُرك كُلُّ ورأيه فى هذا الترتيب.

وأما القول الثانى: فيرى أصحابه أن ترتيب بعض السور كان بتوقيف من النبى عَلَيْ وَتَرْتِيب بعضها الآخر كان باجتهاد من الصحابة، وقد ذهب إلى هذا الرأى مجموعة

من العلماء، ويرى بعض المحدثين أنه أمثل الآراء، ويعلل ذلك بأنه وردت أحاديث تفيد ترتيب البعض \_ كما مر بنا في الرأى السابق والقائل بالتوقيف \_ وخلا البعض الآخر مما يفيد التوقيف بل وردت آثار تصرح بأن الترتيب في البعض كان عن اجتهاد، كالحديث السابق المروى عن ابن عباس والتي ولكن المؤيدين الهذا القول اختلفوا في السور التي جاء ترتيبها عن اجتهاد، فقال القاضى أبو محمد ابن عطية: إن كثيراً من السور قد علم ترتيبها في حباة النبي والتي كالسبع الطوال والحواميم والمفصل، وأما سوى ذلك فيمكن أن يكون فُوض الأمر فيه إلى الأمة بعده.

وقال أبو جعفر بن الزبير: الآثار تشهد بأكثر مما نص عليه ابن عطية، ويبقى فيها قليل يمكن أن يجرى فيه الخلاف كقوله ﷺ: اقرؤوا الزهراوين: البقرة وآل عمران، رواه مسلم. وكحديث سعيد بن خالد: قرأ رسول الله ﷺ بالسبع الطوال في ركعة، رواه ابن أبي شيبة في مصنفه وفيه: أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ كان يجمع المفصل في ركعة.

وروى البخارى عن ابن مسعود أنه قال: قال ﷺ في بني إسرائيل والكهف ومريم وطه والأنبياء: « إنهن من العتاق الأول وهن من تلادى » ، والعتاق: جمع عتيق وهو القديم من كل شيء، والمراد بالعتاق \_ هنا: ما نزل أولا ، والتلاد ضد الطارف وهو: المُستحدث من المال ونحوه، والمراد بالتلاد هنا: ما نزل أولا \_ أيضا \_ وفي الحديث: «هن من تلادى» يعنى: السور أى من الذي أخذته من القرآن قديما . فذكرها نَسَعًا كما استقر ترتيبها .

وفى صحيح البخارى أنه ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ: ﴿ قُل هُو الله أحد، والمُعَوِّذَتِين ﴾.

القول الثالث: فيرى أن ترتيب السور كان باجتهاد من الصحابة رضوان الله عليهم، وينسب هذا القول إلى جمهور من العلماء منهم: مالك والقاضى أبو بكر فيما اعتمده من قوليه، وإلى هذا المذهب يشير ابن فارس فى كتاب المسائل الخمس بقوله: جمع القرآن على ضَرْبين:

أحدهما : تأليف السور كتقديم السبع الطوال، وتعقيبها بالمئين فهذا هو الذي تولَّته الصحابة والله الما الجمع الآخر وهو جمع الآيات في السور فذلك شيء تولاه النبي كما أخبر به جبريل عن أمر ربه عز وجل. ودليلهم على هذا ما يلى :

أولاً: أن مصاحف الصحابة كانت مختلفة في ترتيب السور قبل أن يجمع القرآن في عهد عثمان ، فلو كان هذا الترتيب توقيفياً منقولاً عن النبي ﷺ ما ساغ لهم أن يهملوه، ويتجاوزوه ، ويختلفوا فيه ذلك الاختلاف الذي تصوره الروايات؛ فهذا مصحف أبي بن كعب روى أنه كان مبدوءاً بالفاتحة ثم البقرة ثم النساء ثم آل عمران ثم الأنعام . . إلخ، وهذا مصحف على كان مرتباً على النزول فأوله « اقرأ» ثم «المدثر» ثم «ق» ثم «المزمل» ثم «التكوير» ، وهكذا إلى آخر المكي والمدنى .

ثانياً: ما جاء في المصاحف من طريق إسماعيل بن عباس عن حبان بن يحيى عن أبي محمد القُرَشيِّ قال: أمرهم عثمان أن يتابعوا الطوال فجعل سورة الأنفال وسورة التوبة في السبع، ولم يفصل بينهما ببسم الله الرحمن الرحيم، وهو يشير بهذا إلى ما رواه أحمد والترمذي والنسائي وابن حبان والحاكم عن ابن عباس قال: قلت لعثمان ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال وهي من المثاني، وإلى براءة وهي من المئين فقرنتم بينهما، ولم تكتبوا بينهما سطر بسم الله الرحمن الرحيم ؟ وقد ذكرنا هذه الرواية بتمامها في مناقشة القول الأول.

ويناقش هذا القول وهذا المذهب بالأحاديث الدالة على التوقيف ـ والتى ذكرناها فى القولين السابقين ـ كما يناقش دليلهم الأول باحتمال أن اختلاف من خالف من الصحابة فى الترتيب إنما كان قبل علمهم بالتوقيف ، أو كان فى خصوص ما لم يرد فيه توقيف دون ما ورد فيه . كما يمكن مناقشة دليلهم الثانى بأنه خاص بمحل وروده ، وهو سورة الأنفال والتوبة ويونس فلا يصح أن يصاغ منه حكم عام على القرآن الكريم كله.

وبعد أن عرضنا للأقوال الثلاثة بأدلتها، ومناقشة هذه الأدلة نذكر ما قاله السيوطى رحمه الله في هذا فيقول: والذي ينشرح له الصدر ما ذهب إليه البيهقي وهو أن جميع السور ترتيبها توقيفي إلا براءة والأنفال، ولا ينبغي أن يستدل بقراءة سُورٍ أوَّلاً على أن ترتيبها كذلك، وحينئذ فلا يرد حديث قراءة النساء قبل آل عمران، لأن ترتيب السور في القراءة ليس بواجب ولعله فعل ذلك لبيان الجواز.

والإمام الزركشي يرى: أن الخلاف من أساسه لفظي، فقال في البرهان : والخلاف بين الفريقين ـ أى القائلين بأن الترتيب عن اجتهاد، والقائلين بأنه عن توقيف ـ لفظي لأن القائل بالثاني يقول : إنه رمز إليهم ذلك لعلمهم بأسباب نزوله ومواقع كلماته،

ولهذا قال مالك: إنما ألفوا القرآن على ما كانوا يسمعونه من النبى على مع قوله بأن ترتيب السور كان باجتهاد منهم، فآلَ الخلاف إلى أنه هل هو بتوقيف قولى أو بمجرد إسناد فعْلى بحيث يبقى لهم فيه مجال للنظر، وتبعه في ذلك جعفر بن الزبير.

وحتى لو قيل بالاجتهاد من الصحابة في بعض المواضع من الترتيب فقد علمنا من قبل أن اجتهاد الصحابة قائم على الاتباع، وعلى ما ألفوا وسمعوا من رسول الله على وليس اجتهاداً قائماً على الرأى والهوى .

و سواء أكان ترتيب السور توقيفياً أم اجتهادياً ، فإنه ينبغى احترامه، خصوصاً فى كتابة المصاحف؛ لأنه عن إجماع الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ والإجماع حجة، ولأن خلافه يجر إلى الفتنة، ودرء الفتنة وسد ذرائع الفساد واجب.

أما ترتيب السور في التلاوة فليس بواجب ، إنما هو مندوب قال الإمام النووي في كتابه البيان: قال العلماء: الاختيار أن يقرأ على ترتيب المصحف، فيقرأ الفاتحة ثم البقرة ثم آل عمران ، ثم ما بعدها على الترتيب سواء أقرأ في الصلاة أم في غيرها ، حتى قال بعض أصحابنا : إذا قرأ في الركعة الأولى سورة ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النّاسِ ٢﴾ [الناس] يقرأ في الثانية بعد الفاتحة من البقرة، قال بعض أصحابنا : ويستحب إذا قرأ سورة أن يقرأ بعدها التي تليها، ودليل هذا أن ترتيب المصحف إنما جعل هكذا لحكمة، فينبغي أن يحافظ عليها إلا فيما ورد الشرع باستثنائه كصلاة الصبح يوم الجمعة، يقرأ في الأولى "ق» سورة السجدة، وفي الثانية: ﴿ هُلُ أَتَىٰ عَلَى الإنسان ﴾ ، و صلاة العيد في الأولى "ق» وفي الثانية : ﴿ اقْتَرَبَت السّاعَةُ ﴾ وركعت الفجر في الأولى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ٢٠ ﴾، وفي الثالثة: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ٢٠ ﴾، وفي الثالثة: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ٢٠ ﴾، وفي الثالثة: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ٢٠ ﴾، وفي الثالثة: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ٢٠ ﴾، وفي الثالثة: ﴿ قُلْ عَلَ اللّهُ أَحَدٌ ٢٠ ﴾ ولو خالف الموالة فقرأ سورة لا تلى الأولى، أو خالف الترتيب فقرأ بسورة قبلها جاز، فقد جاءت بذلك آثار كثيرة، وقد قرأ عمر بن خالف الترتيب فقرأ بسورة قبلها جاز، فقد جاءت بذلك آثار كثيرة، وقد قرأ عمر بن حماعة مخالفة ترتيب المصحف .

وعن عبد الله بن مسعود وَطَيِّكُ أنه قيل له : إن فلاناً يقرأ القرآن منكوساً فقال : ذلك منكوس القلب .

وأما قراءة السورة من آخرها إلى أولها فممنوع منعاً متأكداً ؛ لأنه يُذْهِب بعض ضروب الإعجاز، ويزيل حكمة ترتيب الآيات.

وأما تعليم الصبيان من آخر المصحف إلى أوله فحسن ، ليس هذا داخلاً في قولنا، وذلك من باب تسهيل الحفظ عليهم.

وننتقل بعد هذا لنرتع فى روضات القرآن الكريم مع آياته الكريمة وسوره المباركة على حسب نزولها.

# ليلة نزول القرآن الكريم

بدأ تنزل النور الذي أضاء الله به الأرض وما عليها في الليلة المباركة، وفي هذا الفت نظر إلى أن هذا التنزيل سيبدد الظلمات بالنور ، وسيفرق فيها بين الحق والباطل ، وسيقيم الناس على المحجة البيضاء، وكانت الليلة المباركة التي هي خير من ألف شهر وسيقيم الناس على المحجة البيضاء، وكانت الليلة المباركة التي هي خير من ألف شهر تنزل أن أنزلناه في ليلة القدر وما أدراك ما ليلة القدر والميلة القدر خير من ألف شهر تنزل المهاائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر والله مي حتى مظلع الفجر والمنزلة الله المراككة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر والله أمر من الله المرحكيم والمعلم اللهاس وبينات من اللهة المباركة في الشهر المبارك وشهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان البيلة المباركة في الشهر المبارك والمعام أن يحون شكر الأمة لله على هذه المنة بنزول القرآن الكريم في هذا الشهر العظيم أن يصومه المسلمون وفمن شهد منكم الشهر فليصمه المسلمون الله بهذا الذكر الحكيم، فكان رسول الله أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، فيدارسه القرآن فلرسول الله المجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، فيدارسه القرآن فلرسول الله المحود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، فيدارسه القرآن فلرسول الله المحود الناس، وكان أجود ما يكون المرسلة .

فى مثل هذا الزمن الفاضل كان نزول أولى الآيات القرآنية الكريمة على رسول الله على مثل هذا الزمن الفاضل كان يتحنث فيه الليالى ذوات العدد، فجاءه الملك «...وقال: اقرأ ، فقال: ما أنا بقارئ ، قال فأخذنى فغطنى حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلنى فقال: اقرأ ، فقلت: ما أنا بقارئ ، فأخذنى فغطنى الثانية حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلنى فقال: اقرأ ، فقلت: ما أنا بقارئ ، فأخذنى فغطنى الثالثة حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلنى فقال: ﴿اقْرأ باسْم رَبِّكَ الّذِي خَلَقَ آ خَلَقَ الإنسانَ مِنْ عَلَقٍ آ الْوَربُكَ أَرسلنى عَلَم الله عَلَم الإنسانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ۞ [العلن] ».

وعندما تكون بداية الوحى أمراً بالقراءة لإمام هذه الأمة ولمن تبعه فإنها بداية موجهة للأمة إلى الوجهة التى شرفها الله بها، وإلى المهمة التى يعدها الله لها، إنها مهمة التعليم والتزكية والتربية والتبليغ والدعوة، بهذه المهمة كانت البعثة: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ

عَلَى الْمُوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمْهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينِ (١٦٠) ﴾ [آل عمران] . وعلى هـذه المهمة تكون أمت ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تُأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] والطريق إلى القيام بهذه المهمة يتضح منذ اللحظة الأولى، ومن التوجيه الأول والأمر الكريم «اقرأ»، وتستطيع بناء على ذلك أن تقرر أن أول مبدأ يقرره الوحى، القراءة والتي هي مفتاح العلم الذي سيرد ذكره بعد قليل . وعلى ذلك يمكن أن نقول أيضاً : إن من بين المقايس بل ومن أهمها في قياس درجة تفاعل الأمة مع إسلامها، ومع وحى ربها مقياس القراءة، فالأمة المسلمة لربها أمة قارئة عالمة .

وتتبع هذا المبدأ ملازمة ومنهج صحيح يرش طريق القراءة، وهو مبدأ القراءة باسم الله الرب الخالق العظيم سبحانه وتعالى، ﴿ اقْرأْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾ .

وللعلماء في توجيه ذلك أقوال منها: ما قاله أبو عبيدة: أن الباء زائدة وعلى ذلك يكون المعنى اقرأ اسم ربك، ومعنى ذلك اذكر اسمه. ولكن يذكر الرازى ضعف هذا الرأى لوجوه يقول فيها: أحدها أنه لو كان معناه اذكر اسم ربك ما حسن منه أن يقول ما أنا بقارئ. أي لا أذكر اسم ربى . وثانيها: أن هذا الأمر لا يليق بالرسول؛ لأنه ما كان له شغل سوى ذكر الله فكيف يأمره بأن يشتغل بما كان مشغولاً به أبداً ، وثالثها: أن فيه تضيع الباء من غير فائدة.

ولكن يمكن أن نناقش رد الرازى لهذا الرأى بقولنا : إن إجابة الرسول عن قول جبريل: « اقرأ » فقط كما جاء فى الرواية التى ذكرناها سابقاً ، فكان يضمه ويقول له : «اقرأ» فيقول : « ما أنا بقارئ» وليست الإجابة إذن كما يذكر الإمام الرازى عن قوله تعالى : ﴿ اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ [العلق: ١] . بل نزلت الآية بعد الضمة الثالثة وإجابة الرسول: «ما أنا بقارئ» ، تقرير للأمية التى هى دليل إعجاز للنبى ﷺ ، حتى لا يقال ما قاله بعض المشركين أنه قرأ كُتُبَ الأولين: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُهُ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُهُ بِيمِينِكَ إِذًا لاَرْتَابَ الْمُبْطِلُونَ (١٤) ﴾ [العنكبوت]. وهذا يناسب أيضاً الآية الكريمة التى تنبهه أن قراءته ستكون باسم الله وتعليمه وقوته وليست من ذاتك أو جهدك الشخصى أو تعلمك السابق.

أما قول الرازى: إن هذا لا يليق بالرسول؛ لأنه ما كان له شغل سوى ذكر الله ،

فإنه يجاب عن هذا بأن هذا الأمر لرسول الله على أمر لأمته، ولا يعنى الأمر بذكر اسم الله عند القراءة، وعند طلب العلم، وعند القيام بالعمل أن الرسول لا يذكر الله فى كل أحيانه، بل هذا تدعيم لما كان عليه من الذكر الدائم، وأمر لأمته بأن يكونوا على ذلك.

والقول الثانى: فى تفسير ذلك أن المراد من قوله: « اقرأ» أى اقرأ القرآن إذ القراءة لا تستعمل إلا فيه ، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْانَهُ ﴿ القيامة] وقال ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثُ وَنَزْلْنَاهُ تَنزِيلاً ﴿ آنَ ﴾ [الإسراء] وقوله ﴿ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ تحتمل وجوها أحدها: أن يكون التقدير: اقرأ القرآن مفتتحاً باسم ربك أى قل: باسم الله ثم «اقرأ» وفى هذا دلالة على أنه يجب قراءة التسمية فى ابتداء كل سورة كما أنزل الله تعالى وأمر به ، وفى هذه الآية رد على من لا يرى ذلك واجباً ولا يبتدئ بها.

وثانيها: أن يكون المعنى: اقرأ القرآن مستعيناً باسم ربك، وتحقيق ذلك أنه لما قال له: «اقرأ» فقال له: «لست بقارئ»، فقال: ﴿ اقْرأْ بِاسْمٍ رَبِّكَ ﴾ ، أى استعن باسم ربك واتخذه معيناً في تحصيل ما تيسر عليك ، وثالثها: أن قوله: ﴿ اقْرأْ بِاسْمٍ رَبِّكَ ﴾ أى اجعل هذا الفعل لله وافعله لأجله كما تقول: بنيت هذه الدار باسم فلان ولأجله فإن العبادة إذا صارت لله تعالى فكيف يجترئ الشيطان أن يتصرف فيما هو لله تعالى ، فإن قيل: كيف يستقيم هذا التأويل في قولك، قبل الأكل: باسم الله، وكذا قبل كل فعل مباح؟ ويجيب الرازى عن هذا بوجهين:

أحدهما : إن الإضافة هنا للفعل إلى العظيم \_ جل جلاله \_ ليقطع الشيطان طمعه عن مشاركتك، فقد روى أن: من لم يذكر اسم الله شاركه الشيطان في ذلك .

والثانى : أنه ربما استعان بذلك المباح على التقوى، وعلى طاعة الله فيصير المباح طاعة، فيصح ذلك التأويل فيه.

إذا كانت الآيات الكريمة الأولى في التنزيل ﴿ اقْرأْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾ تقرر مبدأ القراءة أولاً، ومبدأ أن تكون هي والعمل جميعاً باسم الله استعانة وطلباً لمرضاته ، يبقى أن نتأمل ذكر كلمة «الرب» \_ سبحانه \_ في قوله تعالى: ﴿ بِاسْم رَبِّك ﴾ ، وذلك مناسب غاية المناسبة لموقفين :

أحدهما : مع رسول الله ﷺ والآخر مع الناس؛ أما مع النبي ﷺ فإن الرسول الكريم بلقائه مع جبريل في صورته الملكية والتي خلق عليها فزع وخشي على نفسه،

وذكر كلمة الرب مع هذا تزيل ما فى نفسه من خشية أو فزع، وكأنما يقال للرسول الكريم: هو الذى رباك فكيف يفزعك؟ ومعنى آخر فيه تذكر للنبى على الله به عليه من تربية: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكُ يَتِيمًا فَآوَىٰ آ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ آ وَوَجَدَكَ عَائلاً فَهَدَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَائلاً فَهَدَىٰ ﴾ [ الضحى] ، فالتذكير بهذه النعم التى منحها الرب سبحانه تطمين للنبى على الوقت نفسه تحفيز لهم للقيام بواجب الشكر عليها، وقضاء هذا الدين بلا تكاسل .

والأمر الثانى : أن الشروع ملزم للإتمام، وقد ربى الله رسوله منذ البداية فكيف يضيعه، أى منذ أن كان علقة لم يدعه ، فكيف بعد أن صار خلقاً نفسياً موحداً عارفاً بالله كيف يضيعه ؟

وأما ما يتعلق بالناس فكذلك تذكير لهم بما صنع من آيات يقرون بها تدعو إلى الإيمان بالرب الخالق الرازق المنعم سبحانه، وتؤهلهم بهذا الإيمان إلى الاستجابة لما يوحى به إليهم من أمر أو نهى فناسب ذلك أن يقال : ﴿اقْرأْ بِاسْم رَبّك ﴾ ولذلك جاء عقبها ﴿ الّذِي خَلَق ٢ ﴾ [العلق] ، فكأن العبد يقول: ما الدنيل على أنك ربى ؟ فيقول له : لأنك كنت بذاتك وصفاتك معدوماً ثم صرت موجوداً ، فلابد لك في ذاتك وصفاتك من خالق ، وهذا الخلق والإيجاد تربية يدل ذلك على أنى ربك، وأنت مربوبي، وفي هذا تقرير لمبدأ ثالث وهو الخلق لله وحده : ﴿ أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْر ﴾ [الاعراف : ١٤] فله الخلق الذي يلفت نظرنا إليه بصورة مطلقة تشمل كل مخلوق. «فالذي خلق» الأولى تكون بمعنى أنه الذي جعل منه الخلق واستأثر به لا خالق سواه ، إنه خلق كل شيء .

و ﴿ خَلَق ﴾ الثانية تخصيص للإنسان بالذكر من بين جملة المخلوقات ، وذلك إما لأن التنزيل إليه ، أو لأنه أشرف ما على وجه الأرض باختصاص الله له بوحيه وشرعه وتكريمه ، ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً (٧٠) ﴾ [ الإسراء ] ففي ذلك التخصيص تعميم لخلق الإنسان ودلالة على عجيب قدرته ؛ ولذلك احتج جماعة من العلماء بهذه الآية على أنه لا خالق غير الله تعالى ، قالوا : لأنه سبحانه جعل الخالقية صفة مميزة لذات الله تعالى عن سائر الذوات ، وكل صفة هذا شأنها؛ فإنه يستحيل وقوع الشركة فيها.

فالربوبية إشارة إلى الخالقية . وهذه المعاني التي نقف عليها في هذا التنزيل تضع

أمامنا مبدأ آخر ، وهو : وجوب معرفة الرب الخالق \_ سبحانه وتعالى \_ وهذه المعرفة من أول الواجبات، ومن أهمها وقد بدأ بها القرآن الكريم مع الناس بداية تتلاءم مع ما كانوا عليه من عبادة الأوثان، فالحكيم \_ سبحانه وتعالى \_ لما أراد أن يبعثه رسولاً إلى المشركين لو قال له : اقرأ باسم ربك الذى لا شريك له لأبوا أن يقبلوا ذلك منه، لكنه تعالى قدم لذلك مقدمة تلجئهم إلى الاعتراف به ، فكأن الحق سبحانه يقول : إن هؤلاء عباد الأوثان فاذكر لهم أنهم هم الذين خُلقُوا من العلقة فلا يمكنهم إنكاره، ثم قل: ولا بد للفعل من فاعل فلا يمكنهم أن يضيفوا ذلك إلى الوثن لعلمهم بأنهم نحتوه، فهذا التدريج مقرون بأنى أنا المستحق للثناء دون الأوثان ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَفِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلقَهُمْ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ [ الزخرف : ١٨] فإذا أيقنوا بذلك وصلوا إلى التفريق بين من يَخْلُق ومن لا يَخْلُق ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُق ﴾ [ النحل : ١٧] ووصولا بذلك إلى الإذعان الأمره ونهيه، وحققوا في أنفسهم توحيد الألوهية مع توحيد الربوبية.

و فى ذكر الخلق من علق غير مشاهد للإنسان وقت نزول الوحى وأصبح اليوم معلوماً مشاهداً بالأدوات الطبية والمناظير وأصبحت أطوار خلق الإنسان التى حكى عنها القرآن الكريم تفصيلاً معروفة، دليل واضح على صدق رسول الله على في تبليغه لكلام ربه الذى لا يعلم الغيب إلا هو ولا خالق سواه ، وعلى ذلك يكون الترتيب كما سبق «اقرأ» فالقراءة مفتاح العلم، وإذا كان العلم دليل العمل والعمل باسم الله الرب الخالق الرازق الكريم ، وأول ما ينبغى أن يعلم ويعرف توحيد الله توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، ثم يأتى التكرار المؤكد لما سبق الذى يقدم مع التأكيد مزيداً من المعانى فيقول تعالى: ﴿ اقرأ ورَبُكَ الأكرمُ ثَ اللّه يُعلَمُ بالْقلَمُ ثَ ﴾ [العلق].

ويوجه بعض العلماء هذا الأمر بالقراءة مع الأمر السابق أن الأول لنفسه والثانى للتبليغ . أو الأول للتعلم من جبريل والثانى للتعليم . ﴿ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴾ فَمِنْ كَرَمِهِ للتبليغ . أو الأول للتعلم من جبريل والثانى للتعليم . ﴿ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴾ فَمِنْ كَرَمِهِ تعالى أن خلق ورزق ، وربّى ومنح خلقه بلا عوض، وهذا هو معنى الكريم، فالكرم إفادة ما يبتغى بلا عوض وهو سبحانه أكرم، وفي بيان وجوه بعض أكرميته يقول بعض العلماء: إنه كم من كريم يحلم وقت الجناية، لكن لا يبقى إحسانه على الوجه الذي كان قبل الجناية وهو تعالى أكرم ، لأنه يزيد بإحسانه بعد الجناية، ومنه قول القائل :

متى زدت تقصيراً تزد لى تفضلاً كأنى بالتقصير أستوجب الفضلا

وثانيها : إنك كريم لكن ربك أكرم، وكيف لا وكل كريم ينال بكرمه نفعاً ويدفع ضرراً ،أما الله سبحانه فالأكرم إذ لا يفعله إلا لمحض الكرم.

ثالثها:أنه الأكرم؛ لأن له الابتداء في كل كرم وإحسان، وكرمه غير مشوب بالتقصير.

رابعها: يحتمل أن يكون هذا حثاً على القراءة ، أى هذا الأكرم؛ لأنه يجازيك بكل حرف عشراً، وحثاً على الإخلاص أى اقرأ لأجلى، و دع على المرك فأنا أكرم من أن لا أعطيك مالا يخطر ببالك، ويحتمل أن المعنى تجرد لدعوة الجلق ولا تخف أحداً فأنا أكرم من أن آمرك بهذا التكليف الشاق ثم لا أنصرك.

ومع وصف الله سبحانه لنفسه جل شأنه بأنه خلق الإنسان من علق، وأنه علَّم بالقلم فما المناسبة بين الأمرين ؟

إن الآيات الكريمة تبين مزيد كرم الله الأكرم سبحانه حيث تفضل على الإنسان بخلقه أولاً ، وتفضل عليه ثانياً بنقله من حالة مهينة إلى تشريفه بالعلم و إدراك حقائق الأشياء، وصيره إلى أشرف مراتب المخلوقات و يُذكر ذلك في هذا السياق القرآني الكريم وفي بداية نزول الوحي ليرتبط بقضية التوحيد الكبرى في حياة الإنسان، فهذا التحويل من أحسن المراتب إلى أشرفها يلفت نظر الإنسان إلى وجود المدبر والمقدر فيذعن لأمره ونهيه ، كما أن في هذا تنبيها على أن العلم أشرف الصفات الإنسانية، وكأن الآيات الكريمة تقول لنا الإيجاد والإحياء والأقدار والرزق كرم ربوبيته، أما الأكرم فهو الذي أعطاك العلم؛ لأن العلم هو النهاية في الشرف.

كما أن العلاقة بين المعنى السابق في خلق الإنسان من علق بفضل ربه وكرمه وبين الذي علم بالقلم ، انتقال بالإنسان كذلك من الوقوف على كمال القدرة والحكمة والعلم والرحمة إلى الوقوف على الأحكام التي لا يستقيم الخلق إلا بها، والتي لا سبيل إلى معرفتها إلا بالتعلم والاستماع إلى ما يأتي به رسول الله على من عند ربه، فالحالة الأولى معرفة الربوبية . والثانية : الوقوف على النبوة وتقديم الأولى على الثانية تأهيل للإنسان للإقبال على النبوة وما يتبعها من تكليف إقبالاً صحيحاً مستجيباً ﴿ استَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُم ﴾ [ الانفال : ٢٤ ].

و أما قوله تعالى : ﴿ عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ٤٠﴾ [العلن] فإشارة إلى أهمية هذه الآلة وتلك

الأداة التي يتم بها تقيد العلم فيجتمع للإنسان فضلان عظيمان؛ فضل القراءة وبها يحصل العلم، وفضل تقييد العلم بالكتابة، ولذلك شبه الكلام بالريح الذي لا تبقى وقيده بالكتابة، وشبه العلم بالصياد الذي يصيد العلوم، والبدء بجبدأ الكتابة مع القراءة سبيلاً للعلم النافع في بداية نزول القرآن الكريم نقل للعرب خاصة ، وللعالمين عامة من أمية متفشية، ومن جهالة مطبقة، ومن ضلال مبين ، ومن ظلمات إلى حالة التعلم والتعليم، وإلى الحلم ونور المعرفة، وإلى الهدى والرشاد، إلى النور والوضوح والطريق المستقيم، فالعرب كانوا أميين ، وكان عدد الذين يقرؤون ويكتبون في جزيرة العرب ضئيلاً جداً، وكانت الجهالة عامة فيهم، وأما بقية العالمين فكانت تعيش ما يسمى بعصر الظلمات في جوانب حياتها كلها . ولذلك وجدنا عناية الإسلام من اللحظة الأولى بنقل الإنسان إلى نور العلم وسبيل ذلك القراءة وكذلك الكتابة ، وإذا اجتهد الإنسان وسلك سبيل العلم بالقراءة والكتابة باسم ربه وامتثالاً لأمره وجد المزيد من توفيق الله له فعلمه ما لم يكن يعلم ﴿ وَاتَّقُوا اللّه وَيُعَلّمُكُمُ اللّه ﴾ [البقرة: ٢٨٢] ، فمن علم بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم .

هذه هى الآيات الأولى التى عطرت الدنيا ، فكانت أول ما نزل من وحى ربنا من فضله وكرمه ومنته على العالمين، ورأينا كيف اجتمع فيها من المبادئ ما يمكن أن نقول: إنها المفاتيح لهذه الأمة لتبدأ مكانتها، ولتنقل إلى الرشد والهدى، إن هذه الآيات الكريمات ذكرت الناس بربهم ليستجيبوا، وليمسكوا بمفتاح فلاحهم، وليقرؤوا ما أنزل إليهم من ربهم، وما ينفعهم فى حياتهم، وليكتبوا ما تعلموه حتى يفيد منه أبناؤهم، وحتى يتمكنوا من تبادل معلوماتهم. بهذا أمرهم مَن خلقهم من علق، ومن نقلهم إلى هذا الشرف العلمى، ومن أخرجهم من بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئاً، ومنحهم العيون التى يقرؤون بها، والآذان التى يسمعون بها، والشفاه التى يتكلمون بها، والبيان الذى ينطقون به ، والأيدى التى يكتبون بها، فإذا استجابوا منحهم المزيد من علمه .

إنها ربطت المخلوقين بربهم ، ووضعتهم على سبيل رشادهم، ونلاحظ مع هذه الآيات الكريمة أنها بدأت بأمر «اقرأ» ولكنه أمر ممتزج ببيان ما يتيسر تنفيذه، وما يرشد استعماله ﴿اقْرأْ بِاسْم ربّك ﴾ [العلى: ١] وتلا ذلك الإخبار والتذكر والنظر المتدبر، فأخبرت الآيات عن أن الله سبحانه خلق، وخلق الإنسان من علق؛ ليتأمل السامع والقارئ ذلك وتكون هذه من الأسس والقواعد التي تفصل بعد ذلك في كتاب الله تعالى ؛ لتشتمل

على الأمر والنهى فيما يسمى بالأحكام المتعلقة فيما بين العباد وربهم، وفيما بين العباد وبعضهم، وتشتمل على العقيدة التي هي أساس الأحكام وغيرها، فتربط الناس بربهم سبحانه بتوحيد الربوبية وتوحيد الألوهية ،وتشتمل كذلك على ما تصحب هذا التعلم من معرفة شاملة لما يتحلى به من خُلُق كريم، وما يعرف من أخبار سبقت أو حوادث تجرى، كما تدعو إلى التأمل والتدبر فيما يكون في حياة الإنسان وخلقه، هذه هي البدايات المباركة في آيات الذكر الحكيم، ويبقى بعد ذلك أن نذكر المناسبة بين هذه الآيات الكريمة الأولى والآيات التي تلتها والتي تبذأ بقول الله تعالى : ﴿ كَلاّ إِنْ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ ٢٠ أَن رَآهُ اسْتَغْنَىٰ ٢٠ ﴾ [ العلن ] .

فمتى نزلت وهل هي تالية في نزولها لهذه الآيات الأولى أم لا؟

لقد تتابعت الآيات في السورة الكريمة في قوله تعالى : ﴿كُلاّ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ اَلَ أَن رَّاهُ اسْتَغْنَىٰ اللّ إِنّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرّجْعَىٰ اللّ الله الله الله والتربيب على ترتيب نزولها؟ نقول إن ما تضمنته الآيات الكريمة من معانى تدل على تأخر نزولها، وأنه نزلت آيات أخر بعد الآيات السابقة سنذكرها إن شاء الله في حينها - بعد الإمال سورة العلق ـ ولكن لم يعرف على وجه التحديد الدقيق متى نزلت الآيات الكريمة من قوله تعالى: ﴿كُلاّ إِنَّ الإنسَانَ لَيطْغُيلَ الله إلى قوله جل شأنه: ﴿ لا تُطعّهُ واسْجُدُ والله والله الله والعلق على المائي علما الله على مكانها من ترتيب نزولها إلا أن ما تضمنته من والقتى يجعل وقت نزولها قريباً من هذه الآيات الأولى، كما أن ترتيب هذه الآيات الكريمة بالآيات السابقة ـ وهو ترتيب توقيفي كما مر بنا ـ يجعل المعاني مترابطة ترابطاً الكريمة بالآيات السابقة ـ وهو ترتيب توقيفي كما مر بنا ـ يجعل المعاني مترابطة ترابطاً وثيقاً تتحقق فيه الوحدة العضوية لتكون سورة العلق بمجموعها مشتملة على المبادئ وثيقاً تتحقق فيه الوحدة العضوية لتكون سورة العلق بمجموعها مشتملة على المبادئ الأساسية في حياة الدعوة، وفي حاجة الناس، والتي فصلت بعد ذلك في السور القرآنية والأحاديث النبوية وعلى ذلك ستناول هذه الآيات بالحديث عنها هنا.

ففى قوله تعالى : ﴿ كُلاَّ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ ① ﴾ [العلق] يذكر أكثر المفسرين أن المراد من الإنسان هنا: إنسان واحد هو أبو جهل، ومنهم من قال: نزلت السورة من هنا إلى آخرها فى أبى جهل ، وقيل: نزلت من قوله ﴿ أَرَأَيْتَ اللَّذِي يَنْهَىٰ ① عَبْداً ﴾ إلى آخر السورة فى أبى جهل ، قال ابن عباس : كان النبى على فجاء أبو جهل فقال : ألم السورة فى أبى جهل: قال ابن عباس : كان النبى على فجاء أبو جهل فقال أبو جهل : تالله إنك لتعلم أنى أكثر أهل

الوادى نادياً فأنزل الله تعالى : ﴿فَلْيَدْعُ نَادِيهُ ﴿ سَنَدْعُ الزَّبَانِيةَ ﴿ العلقِ] قال ابن عباس: والله لو دعا ناديه لأخذته زبانية الله، فكأنه تعالى لما عرفه أنه مخلوق من علق، فلا يليق به التكبر فهو عند ذلك ازداد طغياناً وتعززاً بما له ورياسته في مكة ، ويروى أنه قال : ليس بمكة أكرم مني ، ولعله \_ لعنه الله \_ قال ذلك رداً لقوله تعالى : ﴿وَرَبُّكَ الْأَكْرُمُ ٣ ﴾ وعلى ذلك نقول: إن المناسبة بين الآيات قائمة وخاصة عند من يقول: بأن المراد من الإنسان المذكور في هذه الآية جملة الإنسان، فبين الله تعالى أنه خلقه من علقة، وأنعم عليه بالنعم التي قدمنا ذكرها؛ إذ أغناه، وزاد في النعمة عليه فإنه يطغى ويتجاوز الحد في المعاصي واتباع هوى النفس، وذلك وعيد وزجر عن هذه الطريقة هكذا يستمر السياق إلا أن القول الأول أظهر بحسب الروايات وهذا ما يجعلنا نقول : أن هذا يقتضي أن يكون الرسول الكريم قد صدع بأمر ربه، وعرف المؤمنون به والمعارضون له والواقفون في طريق دعوته، والذين تمادوا بعد ذلك في المبالغة والتجاوز في إيذائه وتعذيب أصحابه، وعلى ذلك يكون نزول هذه الآيات الكريمة بعد فترة زمنية ليست بالقصيرة ، نزلت فيها آيات أخرى سنتناولها \_ إن شاء الله \_ في مكانها ، وقد عرفت هذه الفترة بالفترة السرية والتي انتهت بصعود النبي ﷺ على جبل الصفا وندائه على بطون قريش وإعلانه لهم بأنه رسول الله إليهم، وأنه نذير لهم بين يدى عذاب شديد، ومن يومها كانت الشرارة الأولى في التحديات، والتي أطلقها عمه أبو لهب قائلاً : تبا لك سائر اليوم ألهذا جمعتنا؟ ومن هذه الساعة أخذت الفتنة البدنية والمالية طريقها وشملت رسول الله ﷺ وأصحابه، ومن هذه الفتنة التي لحقت رسول الله ﷺ وضع القاذورات والنجاسات عليه وهو ساجد، وكذلك وضع الشوك في طريقه كما كانت تصنع امرأة أبى لهب وابنتها، بالتدبير لقتله ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُشْبُتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكرينَ 📆 ﴾ [الانفال] ، وكانت هذه المحاولات لصرف الرسول عن دعوته وتخويف الناس حتى لا يؤمنوا به ومحاولة التأثير على من آمن به للعودة إلى الكفر .

ولذلك تجد الآيات من سورة العلق تذكر مثل هذه التصرفات الطائشة من المشركين الذين وقفوا في طريق الدعوة؛ لتردعهم ولتزجر غيرهم ؛ ولتعلمهم أنهم بقوتهم ضعفاء أمام قوة الله وقدرته ، وأن الله سينصر رسوله ويعلى كلمته ولو كره المشركون . قال تعالى : ﴿كُلا ﴾ وجاء في معناها أنها للردع والزجر لمن كفر بنعمة الله بطغيانه، والكلام يدل عليه وإن لم يذكروا الوجه الثاني \_ وقال به مقاتل : كلا لا يعلم الإنسان أن الله

هو الذي خلقه من العلقة، وعلمه بعد الجهل؛ وذلك لأنه عن صيرورته غنياً يطغى ويتكبر ويصير مستغرق القلب في حب الدنيا ، فلا يتفكر في هذه الأحوال ولا يتأمل فيها. والوجه الثالث: ذكره الجرجاني صاحب النظم وهو: أن ﴿ كُلا ﴾. هاهنا بمعنى حقاً لأنه ليس قبله ولا بعده شيء تكون ﴿كَلا﴾ رداً له،وهذا كما قالوه في ﴿كَلاَّ وَالْقَمُرِ ٣٣)﴾ [المدثر] فإنهم زعموا أنه بمعنى « إي والقمر» والطغيان هو التكبر والتمرد، وتصبح العلاقة بعد هذا البيان بين الآيات أن الله تعالى لما ذكر في مقدمة السورة دلائل ظاهرة على التوحيد والقدرة والحكمة؛ بحيث بعد من العامل ألا يطلع عليها ولايقف على حقائقها اتبعتها بما هو السبب الأصلى في الغفلة عنها وهو حب الدنيا، والاشتغال بالمال والجاه والثروة والقدرة ، فإنه لا سبب لعمى القلب في الحقيقة إلا ذلك، وخاصة عندما نعلم أن معنى: ﴿ اسْتَغْنَىٰ ﴾ أن الإنسان رأى نفسه إنما نالت الغني؛ لأنها طلبته وبذلت الجهد في الطلب فنالت الثروة والغني بسبب ذلك الجهد لا أنه نالها بإعطاء الله وتوفيقه وهذا من الحماقة والجهل بحقائق الأمور، فكم من باذل وسعه في الحرص والطلب وهو يموت جوعاً . ولذلك فإن الطغيان يأتي نتيجة هذا المفهوم الخاطئ للغني، وأما المفهوم الصحيح الذي يسعى فيه المؤمن سعياً نشيطاً وهو مستعين بالله ومتوكل عليه ويعلم أن رزقه بيديه فإنه يزداد بالغني شكرأ وتواضعأ وهكذا كان حال الأنبياء كسليمان علي الإ

ومن المبادئ والقيم التي أرستها الآيات الأولى من التنزيل والتي تسهم في تأسيس الأفراد والأمم :

المبدأ الأول: أن الأمر لله سبحانه وكان الأمر الأول منه اقرأ ؛ فالقراءة إذن أساس عظيم من أسس البناء الفردى والجماعي .

المبدأ الثانى: أن الخلق له سبحانه فهو الذى خلق وحلق الإنسان من علق، ويرتبط بهذا المبدأ مبدأ آخر وهو النظر والتأمل، فذكر الخلق بصورة عامة والتخصيص في خلق الإنسان من علق ـ دعوة إلى النظر والتأمل فى الخلق والآفاق، وفى النفس، وفى امتزاج الأمر والخلق فى الآيات الكريمة توجيه إلى ضرورة تحقيق الجانبين، ومقتضياتهما فى نفس الإنسان، فنظره وتأمله فى الخلق والنفس يملأ قلبه حباً وتعظيماً للخالق البارئ المصور سبحانه، ويهيئ القلب للاستجابة لأمر الآمر الناهى جل شأنه.

و لذلك نجد المبدأ التالى يدعم ما مضى حيث يقترن الأمر بالقراءة بالتذكير بالرب الأكرم سبحانه؛ فمنه وحده النعم التى يسديها بلامقابل، وهذا يملأ القلوب حباً للمنعم تبارك وتعالى .

المبدأ الثالث في الآيات: أن أجل نعم الله على الإنسان أن علمه وهداه إلى الانتفاع بهذا العلم، فأرشده إلى تقييده بالقلم واستثارته بالقراءة؛ فالعلم إذن منه سبحانه، ولا علم للإنسان إلا من خالقه الأكرم سبحانه، فهو الذي خلقه وأخرجه من بطن أمه لايعلم شيئاً وأمده بأجهزة التعلم فجعل له السمع والأبصار والأفئدة، وعلمه ما لم يكن يعلم.

وذكر العلم في هذا السياق وامتزاجه بالمبادئ السابقة يجعله علماً نافعاً مفيداً للإنسان وللبشرية؛ فهو علم مسبوق ومصحوب بذكر الخالق سبحانه، وذكر آلائه ونعمه، ومسبوق بالتهيئة النفسية للاستجابة لأمر الله، وتحقيق التوحيد في قلب الإنسان؛ توحيد الألوهية والربوبية .

من هذا ، نستنتج تاريخ هذه المبادئ القرآنية ، وأنها تمثل أهمية كبرى حيث بدئ بها وعنيت بها الآيات الأولى من التنزيل الحكيم وهي إذن مفاتيح البناء التى ينبغى أن نعنى بها في تربية أبنائنا ونفوسنا.

و تمضى بنا آیات السورة الكريمة الأولى فى تقریر مجموعة أخرى من المبادئ التى تمثل تحذیراً من الخروج عن المبادئ الأولى السابقة ، فالأول منها التحذیر من الوقوع فى دائرة الطغیان، ویرتبط بذلك بیان عامل هذا الطغیان الأساسى ، وهو أن یتصور الإنسان فى لحظة من اللحظات أنه یمكن أن یستغنى عن خالقه ورازقه وآمره وناهیه ، فینسب ما فیه من رزق إلى مهارته وجهده ناسیاً كیف خلق من علق؟ وكیف رزق وعلم؟ وكیف وجه وأمر من ربه لیرشده إلى فلاحه؟ أو أن یصل إلى الغنى المادى بطریق غیر مشروع فیرى نفسه غنیاً فیدعوه هذا الغنى بالباطل إلى الطغیان، وتجاوز الحد فى البغى والعدوان.

المبدأ الثانى فى هذه التنبيهات والتحذيرات \_ والذى يمثل وقاية للإنسان من هــذا الطغيـان : أن يتــذكر مبـدأ الرجوع إلى الله ﴿ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرَّجْعَى ( ) ﴾، وهذا أول تنبيه من الوحى للإنسان نحو هذه الحقيقة التى نسيها أو تعامى عنها أو أنكرها ، وحول حياته نتيجة لهذا الإنكار أو التغافل إلى حياة ظالمة طاغية عاشت على الظلم واستمرأته ،

ودافعت عنه ووقفت في وجه من أراد أن ينقذ البشرية من هذا الطغيان ، ومن ظلم الإنسان لنفسه ولغيره . فتقرير مبدأ الرجعي والمنتهي والمعاد مبدأ في السورة الأولى ، وهو \_ كما أشرنا \_ أساسي وضروري يعصم الإنسان من الطغيان لنفسه ولغيره، وتقدم لنا الآيات الكريمة في استفهام بلغت للسامع صورة من صور هذا الطغيان المواجه للخير والاستقامة ، والذي يدل على إصرار صاحبه في المحافظة على جو الظلم وظلماته ، فيمنعه أن يسمع كلمة يهدى الحياري، أو أن يرى فعلاً يوقظ في الإنسان معنى العبودية لله تعالى ، إنه لا يحب أن يرى صالحاً في نفسه أو هادياً إلى البر والصلاح والتقوى فيقول الله تعالى ، إنه لا يحب أن يرى صالحاً في نفسه أو هادياً إلى البر والصلاح والتقوى فيقول الله تعالى : ﴿ أَرَأَيْتَ اللَّذِي يَنْهَىٰ ① عَبْداً إِذَا صَلَّىٰ ۞ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ ۞ أَوْ أَمْرَ بِالتَّقُوعُ لَا اللَّهُ تَعْلَىٰ اللَّهُ يَرَىٰ ١٤٠ ﴾ [العلق] .

والذى يلفت نظرنا هنا : أن الآيات الأولى تقرر الحقائق بصورة مجملة ليتبعها التفصيل بعد ذلك، فذكر المعاد يذكر إجمالاً؛ ليفصل بالأدلة والبراهين بعد ذلك لتنتقل بنا الآيات الكريمة إلى معوقات البناء الإنسانى المتمثلة في نماذج الطغاة ، ومنهم الطاغية الذي أشارت إليه الآيات بهذا الاستفهام، وهو أبو جهل ـ لعنه الله .

أخرج ابن المنذر عن أبى هريرة ولطي قال: قال أبو جهل: هل يعفر وجهه بين أظهركم؟ فقيل: نعم، فقال: واللات والعزى لئن رأيته يفعل لأطأن على رقبته، ولأعفرن وجهه في التراب، فأنزل الله: ﴿ كَلاَ إِنّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى [] ... ﴾ الآيات. وأخرج ابن جرير عن ابن عباس ولي قال : كان رسول الله على يسلى فجاءه أبو جهل فنهاه ، فأنزل الله: ﴿ أَرَأَيْتَ اللَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ عَبْدًا إِذَا صَلَّىٰ ﴿ ) إلى قوله تعالى: ﴿ كَاذِبَةً خَاطَعُة [] ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ كَاذِبَةً خَاطَعُة [] ﴾

وفى رواية أنه رأى رسول الله على في الصلاة فنكص على عقبه، فقالوا له: مالك يا أبا الحكم؟ فقال: إن بينى وبينه لخندقاً من نار وهولاً شديدا، وفى هذا الموقف دلالة على أن الآيات الأخيرة من السورة الكريمة نزلت بعد أن انتشر الأمر وعرف الناس الصلاة بالصورة التى بدئت بها فى أول الأمر، ولكن ليس الفارق الزمنى كبيرا.

لقد تعرفنا على مجموعة من المبادئ التى تضمنها القسم الأول من السورة، ثم تعرفنا على المبادئ الضابطة للسلوك الإنسانى ليستقيم على هذه المبادئ؛ ومنها حمايته من الطغيان بتذكره لربه وفقره إليه عدم استغنائه عنه، ثم بتذكر الرجعى، ثم بالوقوف

على نموذج الطغاة متمثلاً في أبي جهل ، وكيف كان حاله ؟ إن حاله يدعو إلى العجب الذي نجده في الخطاب مع الرسول على سبيل التعجب ﴿ أَرَأَيْت ﴾؟ ووجه التعجب في ذلك أمور منها: أن الرسول على سبيل التعجب أعز الإسلام إما بأبي جهل بن هشام أو بعمر فكأنه تعالى قال له : كنت تظن أنه يعز به الإسلام أمثله يعز به الإسلام؟ وهو ينهى عبداً إذا صلى ، ومن وجوه التعجب كذلك: أن أبا جهل كان يلقب بأبي الحكم فكأنه تعالى يقول : كيف يليق به هذا اللقب وهو ينهى العبد عن طاعة ربه؟ أيوصف بالحكمة من يمنع عن طاعة الرحمن ويسجد للأوثان ؟ ومن هذه الوجوه كذلك: أن ذلك الأحمق يأمر وينهى، ويعتقد أنه يجب على الآخرين طاعته مع أنه ليس بخالق ولا رب، ثم إنه ينهى عن طاعة الرب والخالق ألا يكون هذا غاية الحماقة؟

وينهى من؟ ينهى عبداً، والتنكير هنا يفيد أموراً منها: الدلالة على كون العبد كاملاً في العبودية، كأنه يقول: إنه عبد لا يفي العالم بشرح بيانه وصفة إخلاصه في عبوديته، يصدق هذا المعنى ما روى من أن يهودياً من فصحاء اليهود جاء إلى عمر في أيام خلافته فقال : أخبرني عن أخلاق رسولكم ، فقال عمر : اطلبه من بلال فهو أعلم به منى . ثم إن بلالاً دله على فاطمة ثم فاطمة، دلته على على ولي فلما سأل علياً عنه قال : صف لى متاع الدنيا حتى أصف لك أخلاقه، فقال الرجل: هذا لا يتيسر لى ، فقال على: عجزت عن وصف متاع الدنيا، وقد شهد الله على قلته حيث قال : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنيا فَالَ : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدنيا فَالَ الله على قلته حيث قال : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنيا فَالَ الله على قلته حيث قال : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنيا فَلِي الله تعالى بأنه عظيم حيث قال : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظِيمٍ ٤ ﴾ [القلم] ، فكأنه تعالى قال: ينهى أشد الخلق عبودية عن العبودية وذلك عن الجهل الحمق .

كما يدل التنكير على أن هذا النهى كان دأبه وعادته فينهى كل من يرى وهذا أبلغ في الندم .

كما أن هذا له دلالة كذلك في التخويف لكل من نهى عن الصلاة، ويستمر التعجب في خطاب الله سبحانه لرسوله ﷺ: ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ (اللهُ أَمْرَ بِالتَّقْرَى (١) ﴾؟ [العلق] وهذا ينسجم مع الخطاب السابق ﴿ أَرَأَيْتَ اللّذِي يَنْهَى ( ) عَبْدًا ﴾، و ينسجم مع الخطاب اللاحق: ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَذَّب وَتُولِّيْ ( الله ) ؟ ويكون المعنى: أرأيت إن كان هذا الخطاب اللاحق: ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَذَّب وَتُولِّيْ ( الله ) ؟ ويكون المعنى: أرأيت إن كان هذا الكافر على الهدى ، أي صار على الهدى ، واشتغل بأمر نفسه ، أما كان يليق به ذلك

إذ هو رجل له عقل وذو ثروة، فلو اختار الدين والهدى والأمر بالتقوى ، أما كان ذلك خيراً له من الكفر بالله والنهى عن طاعته؟ فكيف فوت على نفسه المراتب العالية ، ووقع بالمراتب الدنيئة؟ وهذا الخطاب المبكر لرسول الله على الآيات الأولى وفى بداية الدعوة ، والمتضمن لما كان ينبغي أن يكون عليه هذا الناهى عن الصلاة ، وهو أن يكون على الهدى أو أن يكون آمراً بالتقوى ، فالذى شق على أبى جهل من الرسول يكون على الهدى أو أن يكون آمراً بالتقوى ، فالذى شق على أبى جهل من الأمرين ويُدعى إلى ذلك كل مؤمن، وهو كذلك سبيل الخروج من الظلمات إلى النور ، ومن ويُدعى إلى ذلك كل مؤمن، وهو كذلك سبيل الخروج من الظلمات إلى النور ، وفى إصلاح الضلال إلى الهدى ، وأن يكون في إصلاح نفسه وذلك بفعل الصلاة ، وفي إصلاح غيره وذلك بالأمر بالتقوى كما كان عليه الصلاة والسلام في صلاته على الهدى وآمراً بالتقوى؛ لأن كل من رآه وهو في الصلاة كان يرق قلبه فيميل إلى الإيمان ، فكان فعل بالصلاة دعوة بلسان الفعل ، وهو أقوى من الدعوة بلسان القول ، وهذا كان يطغى أبا جهل وهذا يدعو إلى العجب .

﴿ أَرَأَيْتَ إِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ١٤ ﴾؟ ويستمر الخطاب مع رسول الله ﷺ لبيان حال هذا المستغنى الطاغى الذى كذب بالدلائل القوية السابقة المذكورة فى الآيات الكريمة من الخلق والرزق والكرم والتعليم وتولى عن طاعة مولاه بل منع غيره عن الطاعة، أيعلم بعقله السليم أنه على الباطل وأنه لا يفعل ذلك إلا عنادا ﴿ أَلَمْ يَعْلَم بِأَنَّ اللَّه يَرَىٰ ١٤ ﴾ يرى منه هذه الأعمال القميئة ويعلمها ، أفلا يزجره ذلك عن هذه الأعمال؟

ولذلك نجد هنا الضابط الآخر والمهم في ضبط السلوك الإنساني ، وهو يعين الإنسان بمراقبة الله له، وأنه يسمعه ويراه فهذا يعصم الإنسان من الطغيان ، ويعصمه من الظلم لنفسه وللناس، وهذا المبدأ العاصم الذي يقرر منذ اللحظات الأولى في عمر الدعوة المباركة يفصل تفصيلاً بعد ذلك في آيات الكتاب العزيز، وفي أحاديث النبي عليه ليجعل من المسلم محسنا في أقواله وأفعاله وأحواله فيعبد الله كأنه يراه فإن لم يكن يراه فإنه يراه، وتختم السورة بمضامين تحتاج إلى تفصيل نذكرها إجمالاً:

أولاً: الذي يقع في دائرة الطغيان لنفسه ولغيره يعرض نفسه للعقوبة التي تلائم طغيانه.

ثانياً: عقوبة تجاوز حدود الله في الدنيا والآخرة .

ثالثاً: التوجيه للمؤمنين بعدم السير في ركاب الطغاة وطاعتهم والاستقامة على وحي الله وهديه.

### تفصيل ما تضمنته سورة العلق

وتأتى الآيات بعد ذلك للردع والزجر لتذكّر بما سيُصيب هؤلاء الطغاة فيقول الله تعالى : ﴿كَلاَّ لَئِن لَمْ يَنتَهِ لَنسْفَعًا بِالنَّاصِيَةِ ۞ نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ۞ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ۞ سَنَدْعُ الزِّبَانِيَةَ ۞ كَلاَّ لا تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ ۞ [ العلن ].

فهذا ردع لأبى جهل ومنع له عن نهيه عن عبادة الله تعالى، وأمره بعبادة اللات وما يفهم من ﴿كُلا ﴾ كذلك: كلا لن يصل أبو جهل إلى ما يقول من أنه يقتل محمداً أو يطأ عنقه بل إن تلميذ محمد هو الذي يقتله ويطأ صدره. ومن المعانى التى قال بها مقاتل كذلك: كلا لا يعلم أن الله يرى وإن كان يعلم لكن إذا كان لا نفع بما يعلم فكأنه لا يعلم. ثم يقول تعالى: ﴿ لَيْن لُمْ يَنته ﴾ أى عما هو فيه مما سبق ذكره ﴿ لَنسْفَعُا النّاصِية ۞ ﴾ والسفع له وجوه من المعانى منها: لنأخذنه بناصية، ولنسحبنه بها إلى النار، فيكون السفع هنا بمعنى القبض على الشيء وجذبه بشدة ، ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ فَيُوْخُذُ بِالنّواصِي وَالأَقْدَام ( 1 ) ﴾ [ الرحمن ] ، ومنها السفع الضرب أى لنلطمن وجهه ومنها: لنسودن وجهه قال الخليل: تقول للشيء إذا لفحته النار لفحاً يسيراً يغير لون البشرة: قد سفعته النار ، قال: والسفع: شواد في الخدين ، وبالجملة فتسويد الوجه علامة الإذلال والإهانة . ومنها : ﴿لَنسْفَعا ﴾ قال ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ سَنسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم ( 1 ) ﴾ [القلم ] إنه أبو جهل ومنها : لنذلنه .

وهذا التهديد لهذا الطاغية من الله \_ جل في علاه \_ جزاء وفاقاً ، ويذيقه للطغاة في الدنيا والآخرة، وإن كانت الآخرة أشد وأبقى ، فالسفع \_ هنا \_ لهذا الطاغية يحتمل أن يكون المراد منه إلى النار في الآخرة، وأن يكون المراد منه في الدنيا وذلك لما يلى :

أولاً : ما روى من أن أبا جهل لما قال : إن رأيته يصلى لأطأن عنقه ، فأنزل الله هذه الآيات ، وأمر جبريل رسول الله ﷺ أن يقرأ على أبى جهل ويخر لله ساجداً فى آخرها ، ففعل فقدم إليه أبو جهل ليطأ عنقه ، فلما دنا منه نكص على عقبيه راجعاً ،

فقيل له: ما لك ؟ قبال : إن بيني وبينه فحلاً فاغراً فاه لو مشيت إليه لالتقَمَني.

ثانياً : إن الله تعالى مكن المسلمين من ناصيته يوم بدر لما لم ينته عن غيه وطغيانه، فروى أنه لما نزلت سورة ﴿ الرَّحْمَنُ ۞ عَلَّمَ الْقُرَّانَ ۞ ﴾ قال عليه الصلاة والسلام لأصحابه: من يقرؤها منكم على رؤساء قريش، فتثاقلوا مخافة أذيتهم فقام ابن مسعود وقال : أنا يا رسول الله فأجَّله الرسول عَلَيْكُ ثم قال : من يقرؤها عليهم ؟ فلم يقم إلا ابن مسعود، ثم ثالثاً كذلك إلى أن أذن له، وكان ﷺ يبقى عليه لما كان يعلم من ضعفه وصغر جسمه، ثم إنه وصل إليهم فرآهم مجتمعين حول الكعبة، فافتتح قراءة السورة فقام أبو جهل فلطمه فشق أذنه ورماه ، فانصرف وعيناه تدمع، فلما رآه النبي \_ عليه الصلاة والسلام ـ رق قلبه ، وأطرق رأسه مغموماً فإذا جبريل عَلَيْظِيم يجيء ضاحكاً مستبشراً فقال: يا جبريل تضحك وابن مسعود يبكى؟ فقال:ستعلم، فلما ظهر المسلمون يوم بدر التمس ابن مسعود أن يكون له حظ في المجاهدين، فأخذ يطالع القتلي، فإذا أبو جهل مصروع يخور ، فخاف أن تكون به قوة فيؤذيه فوضع الرمح في منخره من بعيد فطعنه ، دليل هذا قوله تعالى : ﴿سَنسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم (١٦) ﴾ [ القلم ]، ثم لما عرف عجزه ، ولم يقدر أن يصعد على صدره لضعفه فارتقى إليه بحيلة، فلما رآه أبو جهل قال : لقد ارتقيت مرتقى صعباً ، فقال ابن مسعود : الإسلام يعلو ولا يعلى عليه ، فقال أبو جهل : بلغ صاحبك أنه لم يكن أحد أبغض إلىَّ منه في حياتي، ولا أحد أبغض إلى منه حال مماتى ، فروى أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ لما سمع ذلك قال : «فرعوني أشد من فرعون موسى ، فإنه قال : ﴿ آمَنت ﴾ [يونس : ٩٠] وهو قد زاد عتواً"، ثم قال أبو جهل لابن مسعود: اقطع رأسي بسيفي هذا ؛ لأنه أحد وأقطع، فلما قطع رأسه لم يقدر على حمله فشق أذنه وجعل الخيط فيه وجعل يجره إلى رسول الله عَلَيْكُ ، وجبريل بين يديه يعلمه ويقول : يا محمد أُذُن بأُذُن، ولكن الرأس هاهنا مع الأذن.

ثالثاً : أخرج الترمذى وغيره عن ابن عباس قال : كان النبى على فياءه أبو جهل : إنك أبو جهل ، فقال أبو جهل : إنك أبو جهل ، فقال أنه أنه عن هذا ؟ فزجره النبى على أبو بهل أبو جهل : إنك لتعلم ما بها ناد أكثر منى ، فأنزل الله ﴿فَلْيَدُعُ نَادِيهُ ﴿نَا سَنَدُعُ الزّبَانِيةَ ﴿١٠) ﴿ العلق ] قال الترمذى : حسن صحيح ، وقال ابن عباس وَلَيْفَ : لو دعا ناديه لا خذته الزبانية من الترمذى : وقيل هذا إخبار من الله تعالى بأنه يجر في الدنيا كالكلب ، وقد فعل به

ذلك يوم بدر ، وقيل : بل هذا إخبار بأن الزبانية يجرونه في الآخرة إلى النار.

ويكون التوجيه الأخير في السورة الأولى: ألا يعبأ أهل الطاعة بأهل المعصية ، وألا يخافوهم، وألا يطيعوهم بل عليهم أن يستقيموا على صراط الله المستقيم: ﴿كُلاً لا تُطعّهُ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبُ ١٩ ﴾ [ العلق ] فلا طاعة للكافرين ، وصل واخضع لأمر ربك وابتغ بسجودك قرب المنزلة من ربك ، فأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد ، والله ينصرك ويقويك.

هذه مجموعة المبادئ الأولى فى السورة الأولى، فماذا من آيات كريمة نزلت بعد هذه الآيات؟ وماذا تضمنت من مبادئ وقيم وتوجيهات؟ هذا ما نتناوله إن شاء الله فى الصفحات الآتية .

### سورة «القلم»

ونتدبر روضة ثانية من روضات القرآن الكريم ، مع السورة الثانية من سور التنزيل والتي تلى سورة العلق وهي سورة «ن» أو « القلم» ، والسورة كلها مكية في قول الحسن وعكرمة وجابر(۱) ، وأما ابن عباس وقتادة فيذهبان إلى التفصيل في ذلك فيذكران أن في السورة آيات مكية وآيات مدنية ؛ فمن أولها إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّا بَلُونَاهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَابَ الْجَنَّة ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّا بَلُونَاهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَابَ الْجَنَّة ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ كَذَلِكَ الْعَذَابُ ولَعَذَابُ الآخِرَة أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٣٣) ﴾ مدنى ، ومن قوله تعالى : ﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِن الصَّالِحِينَ هِ وَاللَّهُ اللَّهُ فَجَعَلَهُ مِن الصَّالِحِينَ هِ وَاللَّهُ اللَّهُ مَن عندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٢٣) ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِن الصَّالِحِينَ هِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَن عندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٢٤) ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِن الصَّالِحِينَ هِ ﴾ [ القلم ] مدنى ، وما بقى مكى (٢) .

و أخرج ابن أبي حاتم: أن أبا جهل قال يوم بدر: خذوهم أخذاً فاربطوهم في الحبال، ولا تقتلوا منهم أحداً ، فنزلت : ﴿ إِنَّا بَلُونَاهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَابَ الْجَنَّة ﴾ [القلم: ١٧] (٣) . وهذا ما دعا إلى التفضيل في مكيها ومدنيها من الآيات الكريمة، إلا أن التأمل في مضمون هذه السورة الكريمة يرجح أنها نزلت دفعة واحدة، أو نزلت على دفعات متتابعة بعد سورة العلق على التفصيل الذي ذكر سابقاً في سورة العلق. فبعد إرساء مجموعة من المبادئ في السورة الأولى، وبعد استماع الناس لها ، وبعد رؤيتهم لرسول الله وهو يصلى ونهى أبي جهل له ، وبعد الدعوة إلى التأمل والتعلم لبناء النفس والمجتمع يأتي التنزيل الحكيم بهذه السورة الكريمة التي تدور حول محور «هو وهم» الداعي والمدعو ، رسول الله وبين مضمون سورة العلق ، حيث وجدنا من المبادئ التي القيم، ووفق في الربط بينه وبين مضمون سورة العلق ، حيث وجدنا من المبادئ التي الشيم، ووفق في الربط بينه وبين مضمون سورة العلق ، حيث وجدنا من المبادئ التي الساها مبدأ القراءة والتعلم بالقلم لنجد التنويه بأداة التعلم قراءة وكتابة في سورة القلم»، فيقول الله تعالى : ﴿ نَ وَالْقَلَمُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴿ مَا أَنتَ بِنعْمَة رَبِّكُ الهجاء المنادي الله عالى المحيح أن « ن » و «ق» و «ص» من حروف الهجاء بمَعْدُون ﴿ ٢) مَا أَنتَ بِنعْمَة رَبِّكُ بِمَجْدُون ﴿ ٢) مَا أَنتَ بِنعْمَة رَبِّكُ بِمَحْدُون ﴿ ٢) كا قول ابن القيم : الصحيح أن « ن » و «ق» و «ص» من حروف الهجاء

<sup>(</sup>۱، ۲) القرطبي ۱۸/ ۲۲۲.

<sup>(</sup>٣) لباب النفوس ص ٢١٩ .

التى يفتتح بها الرب سبحانه بعض السور ، وهى أحادية وثنائية وثلاثية ورباعية وخماسية ولم تجاوز الخمسة، ولم تذكر قط فى أول سورة إلا وأعقبها بذكر القرآن؛ إما مقسماً به وإما مخبراً عنه ، ما خلا سورتين سورة «كهيعص» ، و«ن».

وقد جمع سبحانه بين الأمرين - أعنى القرآن ونطق اللسان - وجعل تعليمها من تمام نعمته وامتنانه كما قال تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ ① عَلَّمَ الْقُرْانُ ﴿ كَفَلَ الْإِنسَانُ ﴿ عَلَمَ الْمُرْانُ ﴾ [ الرحمن ] فبهذه الحروف علم القرآن، وبها علم البيان، وبها فضل الإنسان على سائر أنواع الحيوان ، وبها أنزل كتبه ، وبها أرسل رسله ، وبها جمعت العلوم وحفظت ، وبها انتظمت مصالح العباد في المعاش والمعاد ، وبها يتميز الحق من الباطل، والصحيح من الفاسد ، وبها جمعت أشتات العلوم ، وبها أمكن تنقلها في الأذهان ، وكم جلب بها من نعمة ودفع بها من نقمة ، وأقيلت بها من عثرة، وأقيمت بها من حرمة، وهدى بها من ضلالة ، وأقيم بها من حق وهدم بها من باطل، فآياته سبحانه في تعليم البيان كآياته في خلق الإنسان، ولولا عجائب صنع الله ما ثبتت تلك الفضائل في لحم ولا عصب . فسبحان من هذا صنعه في هواء يخرج من قصبة الرئة فينغم في الحلقوم ، وينغرس في أقصى الحلق، ووسطه وآخره وأعلاه وأسفله، وعلى وسط

اللسان وأطرافه، وبين الثنايا، وفي الشفتين والخيشوم، فيسمع له عند كل مقطع من تلك المقاطع صوت غير صوت المقطع المجاور له فإذا هو حرف، فألهم سبحانه الإنسان بضم بعضها إلى بعض، فإذا هي كلمات قائمة بأنفسها، ثم ألهمهم تأليف تلك الكلمات بعضها إلى بعض فإذا هي كلام دال على أنواع المعاني أمراً ونهياً، وخبراً واستخباراً ونفياً وإثباتاً، وإقراراً و إنكاراً، وتصديقا وتكذيباً، وإيجاباً واستحباباً، وسؤالاً وجواباً إلى غير ذلك من أنواع الخطاب؛ نظمه ونثره وموجزه ومطوله على اختلاف لغات الخلائق، كل ذلك صنعته ـ تبارك وتعالى ـ في هواء مجرد خارج من باطن الإنسان إلى ظاهره، في مجار قد هيئت وأعدت لتقطيعه وتفصيله، ثم تأليفه وتوصيله، فتبارك الله طاهره، في مجار قد هيئت وأعدت لتقطيعه وتفصيله، ثم تأليفه وتوصيله، فتبارك الله والعالمين وأحسن الخالقين (۱).

ومِنْ تأمَّل الإمام ابن القيم في شأن الحرف المخلوق، وافتتاح السورة به ، تدرك كيف تكون بدايات التنزيل تحريكاً للعقول البشرية ؛ لتفكر وتتأمل وتنظر وتتعلم ، فالسورة الأولى بدئت بقوله تعالى : ﴿ اقْرأ ﴾ [ العلق : ١] ، ووجهت إلى التعليم ، والسورة الثانية يذكر في بدايتها مع صيغة قسم ما يذكر بالحروف وأداة الكتابة والتعلم.

و يأتى القسم الكريم ، والذى يذكر بالحروف التى هى أوعية المعانى وأبنيتها، وبالقلم الذى هو أداة العلم وتسطيره ، ليؤكد هذا القسم على أهمية العلم الذى ذكره فى السورة الأولى ، وتأتى الآية الكريمة التالية ؛ لتستنبط منها كيف أن الناس قد خاضوا فى شخصية الرسول على أن بعضهم رماه بالجنون ، وهذا يدل على أن حديث الوحى وما نزل من القرآن قد شاع بين الناس وانقسموا تجاهه بين مؤمن وكافر ، وأن الكافرين قد سلكوا مسلك التحدى والعناد والمواجهة، ومن صور ذلك الخوض فى هذه الشخصية الكريمة التى صيغت على عين الله تبارك وتعالى وبفضله : ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا وَوَجَدَكَ عَائلاً فَأَغْنَىٰ هَا ﴾ [ الضحى ] . فقالوا عنه : فقالوا عنه : فقالوا عنه نافكر والتعلم جنوناً ؟ وهل يعدون الذكر المنزل ، والذى يحملهم ويشجعهم على الفكر والتعلم جنوناً ؟ وهل يعدون إنقاذه لهم من الضلال يحملهم ويشجعهم على الفكر والتعلم جنوناً ؟ . وهل يعدون إنقاذه لهم من الضلال المبين الذى شمل عقائدهم وتصوراتهم وسلوكهم جنوناً ؟ . إنَّ الله يقسم ليسمعوا وليعلموا ﴿ مَا أَنتَ بِنعْمَةَ رَبِّكَ بِمَجْنُونُ ؟ وَإِنَّ لَكَ لاَجْواً غَيْرَ مَمْنُونِ ؟ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِي عَلَيْهُ اللهَ عَالِمُ اللهَ عَلَيْهُ وَلَا كَا القلم ] .

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن ص ١٢٦ ـ ١٢٨ .

فهذا هو رسول الله المبرأ من محاولات تشويه أعدائه والذى أعطاه الله أجراً غير مقطوع لصبره عليهم، وشهد له بأنه على خلق عظيم.

أما هم فستعلم ويعلمون من الذى به جنون . إنهم هم الذين فتنوا بالجنون وهم الذين ضلوا عن سبيل الله ، وهم الذين كذبوا، وهم الذين يودون أن تركن إليهم ، وأن تداهنهم على باطلهم . ومنهم الحلاف المهين، والعياب المغتاب، والساعى بالإفساد بين الناس . ومنهم المناع للخير، والبخيل بالمال عن الحقوق، والظالم الآثم، والغليظ الجافى، والدعى فى قريش على ماله الكثير وعلى البنين . إذا تليت عليهم آيات الله نسبها إلى أباطيل الأولين.

تذكر السورة الكريمة هذا لبيان الحالين فيقول تعالى : ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُنْصِرُونَ ۞ بِأَيكُمُ الْمَفْتُونُ ۞ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴿ فَلا تُطِعِ الْمُكَذَّبِينَ ﴾ الْمَفْتُونُ ۞ وَلا تُطِعْ كُلَّ حَلاَف مَّهِين ۞ هَمَّازٍ مَّشَاء بِنَمِيم ۞ مَنَّا لِمُعْتَد أَثِيم ۞ عُتَد أَثِيم ۞ عُتَد أَثِيم ۞ عَتْد أَثِيم ۞ عَتْد أَثِيم ۞ عَتْد أَثِيم ۞ عَد اللهَ وَلا تُطعُ كُلُّ حَلاَف مَال وَبَنِينَ ۞ إِذَا تُتلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ اللهَ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ ۞ سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم ۞ ﴾ [القلم].

وذكر ما كان من حال المشركين في بداية الدعوة مناكبة لطريقها إلى الناس، وتعليما للدعاة في كل عصر أن الأمر لا يقابل بالتسليم المطلق من الجميع، بل يوجد من يقبل عليها طائعاً، ومن يرفضها، بل ومن يواجهها مواجهة المحارب العنيد، كما أن سورة القلم في هذه الآيات الكريمة تحذر من صفات يعيش عليها المشركون، وتدعو إلى التطهر منها ، وعدم الوقوع فيها ، والتشبه بالمشركين في التخلق بها وهي أخلاق ذميمة؛ منها ما يتصل بعقيدة الإنسان، ومنها ما يتصل بشخصه ومنها ما يتصل بعلاقاته الاجتماعية وسلوكه العام.

وإذا انتقلنا إلى الآيات الكريمة التى نزلت بعد ذلك فى السورة نفسها وتركنا قليلاً ما ذكر من أنه مدنى والذى يتمثل فى امتحان أهل مكة ﴿ إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كُمَا بَلُونَا أَصْحَابَ الْجَنَّةَ ﴾ [القلم: ١٧] نجد أن المعنى ينتقل من بيان وصف المشركين ووعيدهم إلى الحديث عن صفة المؤمنين ، وبيان قيم جديدة تستحق الاهتمام والعناية فيقول تعالى : ﴿ إِنَّ للمُتُقِينَ عِندَ رَبِهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٣٤) أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣٥) ﴾ [القلم] فالقيمة الجديدة والتي سبق لها ذكر في السورة الأولى هي قيمة

التقوى فقال تعالى فى سورة العلق: ﴿ أَرَأَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ ١ أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوَىٰ ١٦٠﴾ [ العلق ] و فى سورة القلم – هنا – بيان لمن اتصف وتخلق بها ، وما أعد الله لهم من جنات النعيم.

ويوضع من تخلق بالقيم الجديدة التي جاء بها الإسلام في كفة ميزان، ومن أجرم في حق نفسه وفي حق غيره في كفة أخرى ، فهل يستوى من أسلم مع من أجرم؟.

قال ابن عباس ولي عيره : قالت كفار مكة : إنا نعطى فى الآخرة خيراً مما تعطون فنزلت : ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ۞ ﴾ ، ثم وبخهم فقال : ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ۚ [آ] ﴾ [القلم ] هذا الحكم الأعوج كأن أمر الجزاء مفوض إليكم حتى تحكموا فيه بما شئتم أن لكم من الخير ما للمسلمين ، أم لكم كتاب تجدون فيه المطبع كالعاصى ، وزاد فى التوبيخ فقال: أم لكم عهود ومواثيق مؤكدة علينا أن يدخلكم الله الجنة وليس الأمر كذلك ، وسل يا محمد هؤلاء المتقولين على الله أيهم كفيل بما ذكر ، وأيهم قائم بالحجة والدعوى . أم أن لهم شركاء يشهدون على ما زعموا إن كانوا صادقين في دعواهم فليأتوا بشركائهم إن أمكنهم (١) .

يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ عِندَ رَبِهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴿ آ أَمْ لَكُمْ كَتَابٌ فَيه تَدْرُسُونَ ﴿ آ إِنَّ لَكُمْ فَيه لَمَا تَحْكُمُونَ ﴿ آ أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بَالغَةٌ إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ﴿ آ كَمُ اللّهُمْ أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴿ آ مُ لَهُمْ شُركَاءُ فَلْيَأْتُوا بِشُركَانُهِمْ إِن كَانُوا صَادِقِين ﴾ [القلم] .

وفى هذه الآيات المنزلة فى السورة الثانية إرساء لعقلية جديدة ناجحة ينبغى أن تنظر فى الأمور وأن تزن الأعمال والمواقف ، وأن تلزم فى نظرتها الحجة والبرهان، وليس التخير بالهوى وألا تسلك سبيل الادعاء.

وتستمر الآيات الكريمة المنزلة في السورة الثانية في تقديم الضوابط للسلوك الإنساني حتى يستقيم وينهض من اعوجاجه، فتذكر باليوم الآخر الذي سبق ذكره في السورة الأولى ﴿ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْعَىٰ ۞ ﴿ العلق ] ولكن هنا في السورة الثانية يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ تَ خَاشِعَةً تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ آَنَ خَاشِعَةً

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١٨ / ٢٣٦ ، ٢٣٧ .

أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ (٢٦) [ القلم ].

قال ابن عباس والتفصيل لهول يوم القيامة يوم كرب وشدة (١) . وهذه الآية من بدايات البيان والتفصيل لهول يوم القيامة ، وما يحدث للناس فيه، تقرع به الآذان لتستيقظ من غفلتها، ولتثوب إلى رشدها، ولتكون على يقين الرجعى إلى الله، فينضبط سلوكها في الحياة . فعن أبى بردة عن أبى موسى قال: حدثنى أبى قال : سمعت رسول الله على يقول : «إذا كان يوم القيامة مثل لكل قوم ما كانوا يعبدون في الدنيا فيذهب كل قوم إلى ما كانوا يعبدون ويبقى أهل التوحيد ، فيقال لهم: ما تنتظرون وقد ذهب الناس ، فيقولون: إن لنا رباً كنا نعبده في الدنيا ولم نره ، قال : وتعرفونه إذا رأيتموه فيقولون : نعم ، فيقال : فكيف تعرفونه ولم تروه ، قالوا: إنه لا شبيه له فيكشف لهم الحجاب ،فينظرون إلى الله تعالى، فيخرون له سجداً ، وتبقى أقوام ظهورهم مثل صياصي البقر (يعني قرونها) فينظرون إلى الله تعالى فيريدون السجود فلا يستطيعون فذلك قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُجُودِ فَلا يَسْتَطيعُونَ (١٤) الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكُشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُجُودِ فَلا يَسْتَطيعُونَ (١٤) .

ويأتى التنبيه للربط بين العمل فى الدنيا والجـزاء فى الآخـرة على هذا العمل فى هذا المشهـد الذى يدعى فيه هؤلاء إلى السجـود فى هذا اليوم الشديد فلا يستطيعون ، فإنهم كانوا يدعون فى الدنيا \_ وهى دار الأعمال \_ إلى هذا السجود فلم يستجيبوا من أجل هذا ذلت أبصارهم وذل حالهم فى الدار الآخرة.

وتنتقل الآيات الكريمة لتضع أمام الناس سنة من سنن الله مع خلقه ممن كذب بهذا الحديث، إنها سنة الاستدراج وهي الأخذ قليلاً قليلاً من حيث لايعلمون، فلا يستعجلون وكذلك من سنته سبحانه أن يملي لهم فلا يعاجلهم بل يعطيهم ويمهلهم حتى إذا أخذهم كان أخذ عزيز مقتدر . يقول الله تعالى مسلياً لرسوله عليه وهو يرى موقف من كذب بالوحى المنزل: ﴿فَذَرْنِي وَمَن يُكَذّبُ بِهَذَا الْحَدِيث سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴿نَى الله عَذَابِي لَقَوى شديد فلا يفوتني أحد.

وتستمر الآيات الكريمة في بيان شأن المشركين المعرضين عن الوحى، والمعاندين لرسول الله ﷺ لتتسائل هل تثاقلهم عن الاستجابة نتيجة لطلبك منهم أجراً على ما تقدم

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤٠٧/٤. (٢) الجامع لأحكام القرآن ١٨/ ٢٤٩ . ٢٥٠ .

لهم من خير؟ ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَعْرَم مُثْقَلُون ( عَن ) ﴾. وفي هذا قطع للعوائق فليس رسول الله طالباً للأجر منهم بل هو الذي يبذل من نفسه وماله جهاداً في توصيل الخير إليهم فليطمئنوا إلى ذلك. أم أن هؤلاء ينزل عليهم وحي مما يقولون يخاصمونك به، وأنهم أفضل منكم، وأنهم لا يعاقبون، ويحكمون لأنفسهم بما يريدون؟ ﴿ أَمْ عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُون ( عَن ) ﴾.

فإذا ما انتقلنا إلى الآية الواحدة والخمسين من سورة القلم وتركنا ما قبلها مما ذكر أنه مدنى، رأينا الآية الكريمة تخبر رسول الله ﷺ بشدة عداوة الكافرين له، ومحاولتهم إصابته بعيونهم الحاقدة الحاسدة لما سمعوا النبى يقرأ القرآن، ونسبوه إلى الجنون.

وهكذا تأتى خاتمة السورة لتذكر بأولها فى تناسق بديع، وترابط قوى، ففى أولها القسم : ﴿ نَ وَالْقُلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا أَنتَ بِنِعْمَةً رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ۞ وَإِنَّ لَكَ لأَجْرًا عَيْرَ مَمْنُونَ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞ ﴾ ، وفى ختامها ﴿ وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرً للعَالَمِينَ۞ ﴾ . فالقرآن الكريم ذكر للعالمين، والمنزل عليه القرآن ذكر للعالمين يتذكرونه به (١) ، وقيل: معناه شرف أى القرآن كما قال تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَذَكُرُ لَكَ وَلِقَوْمِك ﴾ الزخرف : ٤٤] ، و النبى ﷺ شرف للعالمين أيضاً شرفوا باتباعه والإيمان به ﷺ .

وأما ما ذكر من أنه مدنى فى آيات السورة الكريمة فإنه يتطابق مع محور السورة الكريمة فى الحديث عن النبى ﷺ والحديث عن المشركين .

وهذه الآيات هي قوله تعالى : ﴿ إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّة إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصْبِحِينَ (آ) فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّن رَبِّكَ وَهُمْ نَائَمُونَ (آ) فَاصَبْحِينَ (آ) أَن اغْدُوا عَلَيْ حَرْثُكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ فَأَصْبُحِينَ (آ) أَن اغْدُوا عَلَيْ حَرْثُكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ فَأَصْبُحِينَ (آ) أَن اغْدُوا عَلَيْكُم مَسْكِينٌ (آ) وَغَدَوا عَلَيْ حَرْثُكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ حَرْدُ فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ (آ) أَن لاَ يَدْخُلُنَهَا الْيُومَ عَلَيْكُم مَسْكِينٌ (آ) وَغَدَوا عَلَيْ حَرْدُ قَادِرِينَ (آ) فَلَمًا رَأُوهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ (آ) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (آ) فَالَ أَوْسَطُهُمْ عَلَىٰ حَرْدُ قَادِرِينَ (آ) فَلَمُ لَوْلا تُسَبِّحُونَ (آ) قَالُوا اللهِ الشَّحَانَ رَبِنَا إِنَّا كُنَا ظَالِمِينَ (آ) فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ الْمُونَ وَآ) كَنَا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدُلَنَا خَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ لِأَنْهَا إِنَّا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبّنَا أَن يُبْدُلَنَا خَيْرًا مَنْهَا إِنَّا إِنَا كُنَّا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبّنَا أَن يُبْدُلَنَا خَيْرًا مَنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبّنَا وَيُلْلَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبّنَا أَن يُبْدُلَنَا خَيْرًا مَنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبّعَ كَانُوا يَعْلَمُونَ (آ) كَنَا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبّنَا أَن يُبْدُلَنَا خَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ كَنَا طَاغِينَ (آ) عَسَىٰ رَبّنَا أَن يُعْلَى وَيَقَالَ أَلَى الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْآخَرَةُ أَكْبُولُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (آ) ﴾

فالصلة بين حديث الآيات السابقة عن المشركين ،وهذه الآيات قوية لدرجة ترجح

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١٨ / ٢٥٦ .

نزول هذه الآيات جميعاً دفعة واحدة ، فالمراد بالابتلاء هنا أهل مكة ، والمعنى : أعطيناهم أموالاً ليشكروا لا ليبطروا فلما بطروا وعادوا محمداً ﷺ ابتليناهم بالجوع والقحط كما بلونا أهل الجنة المعروف خبرها عندهم .

وأما الآيات الأخرى والتى يذكر أنها مدنية في السورة فقوله تعالى: ﴿ فَاصْبُورْ لَكُمْ وَبَكَ وَلَا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ لِحُكْمٍ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴿ اَ لَوْلا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَاللَّالِمُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَا الللَّالِمُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ ا

وفى هذه الآيات تدعيم لشخصية النبى ﷺ وتقويتها بالصبر فى مواجهة كيد المشركين؛ وذلك بتقديم صور من النماذج السابقة لطلب الفائدة منها، وهذا التدعيم سنراه جلياً ومتتابعاً بعد ذلك، ومنه ما جاء فى الآيات التى تلت آيات سورة القلم فى السورة الثالثة وهى سورة «المزمل».

## سورة «المزمل»

ومع روضة جديدة من رياض الذكر الحكيم مع سورة «المزمل» والتي نزلت بعد سورة «القلم» ، وهي مكية كلها في قول الحسن وعكرمة وجابر ، وأما ابن عباس وقتادة فيستثنيان آيتين منها وهما قوله تعالى : ﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُراً جَمِيلاً ۞ وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَة وَمَهّلُهُمْ قَلِيلاً ۞ [ المزمل ].

فهممت أن أقوم ثم بدا لى وتر رسول الله على فقلت: يا أم المؤمنين أنبئينى عن وتر رسول الله على ، قالت: كنا نعد له سواكه وطهوره ، فيبعثه الله لما شاء أن يبعثه من الليل فيتسوك ثم يتوضأ ثم يصلى ثمانى ركعات لا يجلس فيهن إلا عند الثامنة ، فيجلس ويذكر ربه تعالى ويدعو ثم ينهض وما يسلم ، ثم يقوم ليصلى التاسعة ثم يقعد فيذكر الله وحده ثم يدعوه، ثم يسلم تسليماً يسمعنا ، ثم يصلى ركعتين وهو جالس بعد ما يسلم فتلك إحدى عشرة ركعة يا بنى، فلما أسن رسول الله على وكان رسول الله بسبع، ثم صلى ركعتين وهو جالس بعد ما سلم فتلك تسع. يا بنى وكان رسول الله على إذا صلى صلاة أحب أن يداوم عليها، وكان إذا أثقله عن قيام الليل نوم أو وجع أو مرض صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة، ولا أعلم رسول الله على قرأ القرآن كله في ليلة حتى أصبح، ولا صام شهراً كاملاً غير رمضان»(١) . روى ذلك الإمام أحمد بتمامه، وقد أخرجه الإمام مسلم في صحيحه من حديث قتادة نحوه .

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤/٥٣٥، ٤٣٦.

وعلى ذلك يكون بين نزول الآيات الأولى من السورة والآيات الأخيرة فيها عام. ويؤيد ذلك أيضاً ما ذكره ابن أبى حاتم حيث قال: حدثنا أبو سعيد الأشج حدثنا أبو أسامة، عن مسعر، عن سمّاك الحنفى سمعت ابن عباس يقول: أول ما نزل أول «المزمل »، كانوا يقومون نحوا من قيامهم فى شهر رمضان ، وكان بين أولها وآخرها قريب من سنة ، وهكذا رواه ابن جرير وقال الثورى ومحمد بن بشر العيدى كلاهما عن مسعر، عن سماك، عن ابن عباس: كان بينهما سنة ، كما روى ابن جرير عن أبى كريب، عن وكيع، عن إسرائيل، عن سماك، عن عكرمه، عن ابن عباس مثله .

وقال ابن جرير: حدثنا ابن حميد حدثنا مهران عن سفيان عن قيس بن وهب عن أبى عبد الرحمن قال: لما نزلت: ﴿يَا أَيُهَا الْمُزْمِّلُ ﴾ قاموا حولاً حتى ورمت أقدامهم وسوقهم، حتى نزلت ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْه ﴾ [المزمل: ٢٠]، قال: فاستراح الناس، وقال هذا أيضاً الحسن البصرى والسدى (١).

وفى أسباب نزول السورة الكريمة نجد رواية جابر والتى أوردها ابن كثير فى تفسيره وفيها يقول: اجتمعت قريش فى دار الندوة فقالوا: سموا هذا الرجل اسماً يصد الناس عنه. فقالوا: كاهن ، قالوا: ليس بكاهن ، قالوا: مجنون ، قالوا: ليس بمجنون ، قالوا: ليس بمجنون ، قالوا: ليس بمجنون ، قالوا: في المناول النبى عليه وقالوا: ساحر ، قالوا: ليس بساحر، فتفرق المشركون على ذلك فبلغ ذلك النبى تشرق فتزمل فى ثيابه وتدثر فيها. فأتاه جبريل عليه فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾ (٢).

والمزمل هو المتغطى بثيابه كالمدثر ، وهذا الوصف قد حصل لرسول الله على نزول هذه السورة الكريمة في أول لقاء جبريل عليته برسول الله على في غار حراء على التفصيل الذي جاء في رواية الإمام البخاري رحمه الله ، حيث عاد النبي على إلى أم المؤمنين خديجة وليه على يرجف فؤاده ويقول: « زملوني . زملوني » كما أن المزمل تتسع كذلك لتشمل معنى المتزمل للنبوة ؛ أي المستمر المجد في أمرها (٣).

وعلى الأمرين فإن السورة الكريمة تنزل ؛ لتدعم الشخصية المحمدية في مواجهة ما يحيط بالرسول الكريم من تحديات، فالأمر قد انتشر واشتهر وظهرت الأحقاد واشتدت الخصومات ، وظهر الكيد والتدبير من المعاندين، ولابد من تبصير النبي عليه بطبيعة الأمر

(١) اين کثير ٤٣٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن کثیر ٤ / ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٣) التسهيل لعلوم التنزيل ٤ / ٢٩٤.

من كل جوانبه فالمسؤولية كبيرة والمهمة خطيرة، والتحديات كبيرة ومستمرة ، ولابد من تدعيم المؤمنين ليصمدوا وليثبتوا وليكونوا فوق الأحداث وأكبر من التحديات ، وسبل التدعيم في هذه المرحلة المبكرة كما يلى: قيام الليل فهو مدعم للنفس ويقويها، وتوجيه هذا الأمر إلى النبي عليه في معنى آخر في البناء النفسي وهو جانب الأسوة في رسول الله عليه ، فهو يضع أمامهم ما يؤمر به ، وهم يقتدون به ، وبهذا شهد القرآن الكريم لهم، وبدأ قيام الليل بصورة تلائم شدة الموقف ، وتمنح النفس قوة تتجاوز بها المخاطر، وتشد بها العزائم فتهون المحن ، وتذلل الصعاب، فقيام الليل المأمور به أول الأمر يشمل نصف الليل، أو أقل من النصف بقليل أي نحو الثلث، أو يزيد على النصف فيكون نحو الثلث،

وقبل أن نذكر بقية المدعمات نذكر أن قيام الليل سيجمع عدداً من هذه المدعمات الطيبة؛ ولذلك فقيام الليل مع مضمون هذا القيام يكون هذه الشخصية القوية التى تقترب من ربها ، وتنجو من آثار سيئاتها ، وتطرد الأسقام عن البدن . فالقوة - إذن في قيام الليل قوة مادية وقوة معنوية . فعن سلمان والله على الله على الله ومكفرة عليكم بقيام الليل فإنه دأب الصالحين قبلكم ، ومقربة لكم إلى ربكم ومكفرة للسيئات، ومنهاة عن الإثم، ومطردة للداء عن الجسد»، رواه الطبراني في الكبير ورواه السدى في الدعوات من الجزء الأول منه (۱) .

قيام الليل جامع لعناصر أخرى من هذه المدعمات منها: ترتيل القرآن الكريم ، والترتيل هو التمهل والمد وإشباع الحركات وبيان الحروف، وذلك يعين على التفكر في معانى القرآن الكريم (٢). فإذا أضفنا الترتيل إلى قيام الليل، فإن أوقات الليل كما تشهد لها الآيات: ﴿ وَأَقُومُ فِيلاتَ ﴾ [ المزمل ]؛ لخلو الذهن من المشاغل والبعد عن مزعجات الأصوات والحركة ، فالليل مقترن بالسكون والبعد عن الشواغل من بشر أو أعمال . وأما صلة الترتيل بهذه الهيئة وتدعيم النفس فقوية وواضحة؛ فإن الترتيل سيجعل المرتل دائم الاستيعاب لمعانى القرآن الكريم ، وما أنزل من توجيهات ، فيتفاعل معها وتهديه للتي هي أقوم في كل شيء .

وذكر هذا في بدايات التنزيل مع الأمر الأول في قوله تعالى : ﴿ اقْرا ﴾ [ العلق : ١ ]

<sup>(</sup>١) الترتيب ١ / ٥٤٥ ، ٥٤٦ .

<sup>(</sup>٢) التسهيل لعلوم التنزيل ٤ / ٢٩٦.

تربية عملية وتوجيه للنبى عَلَيْ ولأمته أن تكون صلتهم بما نزل إليهم مستمرة فبهذا الذكر حياتهم، وعطاء القرآن الكريم لهم عطاء متجدد ومستمر فعليهم أن يتعاهدوه بالترتيل والتدبر لينتفعوا به ، ولتقوى به نفوسهم .

ومن المدعمات كذلك وضوح الرؤية أمام الإنسان ايقدر الأمور على حقيقتها وليهيئ نفسه على حجمها، ولا يفاجأ بما لم يحسب له حساباً: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً فَهِيلانَ ﴾ وقيل في هذا الوصف خمسة أقوال: أحدها: أنه يسمى ثقيلا لما كان النبي يلقاه من الشدة عند نزول الوحي عليه، حتى أن جبينه ليتفصد عرقا في اليوم الشديد البرد، وقد كان يثقل جسمه عليه الصلاة و السلام - بذلك حتى إذا أوحى إليه وهو على ناقته بركت به ، وأوحى إليه وفخذه على فخذ زيد بن ثابت فكادت أن ترض فخذ زيد . الثانى : أنه ثقيل على الكفار بإعجازه ووعيده . الثالث : أنه ثقيل في الميزان. الرابع : أنه كلام له وزن ورجحان . الخامس : أنه ثقيل لما تضمن من التكاليف والأوامر والنواهي ، وهذا الوجه الأخير اختيار ابن عطية (١) .

ومن دعاثم بناء النفس المسلمة وضع الأمور في مواضعها فالنهار مجال للتصرف في الأشغال ، والليل للسكن والعبادة الصافية.

ومن المدعمات ذكر الله سبحانه ، فبه تطمئن القلوب ، وتقوى العزائم، ويتجدد الأمل ، وفيه التبتل وهو الانقطاع إلى الله، والإنابة إليه أى تخليص القلب من التعلق بالخلائق رغبة ورهبة وعملاً.

وفيها التوكل على الله وتفويض الأمر كله إليه ؛ فهو الحافظ والمدبر للأمور كلها: ﴿ رَّبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً ۞ ﴾.

ومنها الصبر على أذى الأعداء في أقوالهم وأفعالهم ، فلا تتأثر النفس بقول العدو ولا ينبغي أن يؤثر فيها.

ومنها الهجر الجميل للعدو ، حيث اقتضت المصلحة الهجر الذى لا أذية فيه بل يعاملهم بالهجر والإعراض عن أقوالهم التي تؤذيه ، ويستمر في دعوتهم وجدالهم بالتي هي أحسن .

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التنزيل ٤/ ٢٩٦، ٢٩٧.

ومنها اليقين في وعد الله ووعيده فيما يراه المؤمنون من أحوال المسلمين وغيرهم في القبض والبسط في الرزق فإنما هو بتقدير الله وتيسيره فكثرة النعم مع الكفر لا تعني الإهمال ، وقلة النعم مع الإيمان لا تعنى الغضب من الله: ﴿ فَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِلْهُمْ قَلِيلاً ١١٠ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيمًا ١٦٠ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةً وَعَذَابًا أَلِيمًا ١٣٠٠ ﴾ .

وعلى ذلك فإن الجزاء ليس في الدنيا وحدها بل الآخرة هي دار الجزاء وتكرار ذكرها حتى لا تنسى ﴿ يَوْمُ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلا ﴿ ١٢) ﴾ .

وهذا الأمر من الجزاء الدنيوى والجزاء الأخروى ينبغى أن يكون واضحاً لدى الناس جميعاً والصورة التاريخية ينبغى أن يقرأها المعاندون ؛ لأن التجارب التاريخية مكررة ، وما حدث للأولين يحدث للآخرين ، فالله أرسل إليكم رسولاً يشهد عليكم فاقرؤوا ما حدث للرسل وأقوامهم ، فقد أرسل الله رسوله إلى فرعون فعصى فرعون الرسول فأخذ في الدنيا مع عذاب الآخرة: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ وَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فرْعَوْنَ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فرْعَوْنَ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴿ ١٠ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً ﴿ ١٠ إِنَّ هَذَهِ لَذُكِرَةٌ فَمَن شَاءَ اتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ سَبِيلاً ﴿ ١٠ ﴾.

ومنها: تقدير مسؤولية الإنسان عن اختياره ومشيئته فإن الله تعالى أَقْدَرَ العبادَ على أَفعالهم ومكنهم منها (١) ﴿ فَمَن شَاءَ اتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّه سَبيلاً ﴿ آ ﴾ .

ومنها: اليقين في وعد الله لعباده المؤمنين من البشرى على أعمالهم الطيبة ، فقد شهد الله لرسوله وللمؤمنين معه بامتثال ما أمروا به من قيام الليل على مشقته، ووجود الأعذار معهم وخفف عنهم ، وفي هذا توجيه بتقدير العاملين ومكافأتهم حتى يزدادوا نشاطاً: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثَى اللَّيْلِ وَنصْفَهُ وَتُلْتُهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ اللَّيْنِ النَّيْلِ وَنصْفَهُ وَتُلْتَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ اللَّيْنَ اللَّيْنَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلُ وَالنَّهارَ عَلَمَ أَن لَن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مَن الْقُرْآن عَلَم أَن سَيكُونَ مِن فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يَصْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يَصْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مَنْهُ ﴾ .

وفى هذا تبشير للمؤمنين فى تلك الفترة أن العاقبة لهم، وأن النصر حليفهم، وأنهم سيُمنحون الحياة المستقرة ، منهم من يضرب فى الأرض يبتغى من فضل الله ، ومنهم من يخرج مقاتلاً فى سبيل الله ، فمع وجود هذه الأعذار خذوا من الأعمال ما

<sup>(</sup>١) تفسير الكريم الرحمن ٧/ ٥٠٣.

تطيقون : ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدَّمُوا لأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيم ٢٠٠٠ ﴾.

هذه مجموعة المدعمات التي جاءت في سورة المزمل تثبيتاً لفؤاد النبي ﷺ ، وتدعيماً له ولمن معه في مواجهة التحديات .

#### سورة «المدثر»

ومع روضة أخرى من رياض الذكر الحكيم مع سورة "المدثر" ، والتي نزلت بعد سورة "المزمل" وهي مكية في قول الجميع (١) ، وهي ست وخمسون آية ، والمدثر هو: الذي قد تدثر بثيابه ، أي تغشى بها ونام ، وجاء في سبب نزولها ما جاء في صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله ولي وكان يحدث ، فقال : قال رسول الله ولي وهو يحدث عن فترة الوحى: " فبينما أنا أمشى سمعت صوتاً من السماء فرفعت رأسى ، فإذا يحدث عن فترة الوحى: " فبينما أنا أمشى سمعت طوتاً من السماء فرفعت رأسى ، فإذا الملك الذي جاءني بحراء جالساً على كرسى بين السماء والأرض ، قال رسول الله ولي «فجرتُثُ منه فرقا الى ذعرت وخفت (٢) - فرجعت فقلت : زملوني زملوني ، فلروني فأنزل الله تعالى: ﴿ قُمْ فَأَنذِرْ (٢) وَرَبُّكَ فَكَبِّرْ (٣) وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ٤ والرَّجْزَ فَاهُجُرْ (٢) ﴾.

ثم تتابع الوحى والخطاب (٣) فى هذه السورة الكريمة - كما كان فى السورة السابقة سورة المزمل فيه ملاطفة ، إذ ناداه الكريم سبحانه بحاله ، وعبر عنه بصفته ولم يقل : يا محمد ، ويا فلان ؛ ليستشعر اللين ومثل ذلك فى الأساليب قول النبى كالله لعلى وطلق إذ نام فى المسجد : «قم أبا تراب» ، وكان خرج مغاضباً لفاطمة وطلقها الكريم، فسقط رداؤه، وأصابه ترابه ، أخرجه مسلم . وهذه الملاطفة كان لها وقعها الكريم، وهى عنصر من عناصر التكوين النفسى لمواجهة التحديات الخطيرة فى تلك الفترة فالمشركون يكيدون كيداً ، ويقفون فى طريق الدعوة ، ويحاولون تشويه شخصية النبى فلله للدى من لا يعرفه من القادمين إلى مكة ، ويتعرضون بالأذى للنبى على ولمن آمن معه فكان ـ كما سبق أن ذكرنا مع سورة المزمل ـ البناء والتدعيم من الله تعالى لرسوله وللمؤمنين .

ويستمر هذا العطاء الكريم في هذه السورة الكريمة ففي المزمل قال الله لرسوله: «قم»، وفي المدثر قال له أيضاً: «قم»، ولكن القيام السابق في المزمل قيام الليل لبناء النفس وتقويتها في حسن وقوفها بين يدى الله في صلاة خاشعة، وفي المدثر قيام بهذه النفسية القوية لمواجهة الناس بالإنذار مع استمرار التدعيم والتقوية لاستمرار عناد

القرطبي ١٩ / ٥٩.
 القاموس المحيط ١/١٦٩.

<sup>(</sup>۳) القرطبي ۱۹/ ۲۰.

المشركين وتحديهم ، فقد اجتمع أبو لهب وأبو سفيان والوليد بن المغيرة والنضر بن الحارث وأمية بن خلف والعاصى بن وائل ومطعم بن عدى ، وقالوا: قد اجتمعت وفود العرب فى أيام الحج ، وهم يتساءلون عن أمر محمد ، وقد اختلفتم فى الإخبار عنه ، فمن قائل يقول : مجنون ، وآخر يقول : كاهن، وآخر يقول: شاعر، وتعلم العرب أن هذا كله لا يجتمع فى رجل واحد، فسموا محمداً باسم واحد يجتمعون عليه وتسميه العرب به ، فقام منهم رجل فقال: شاعر ، فقال الوليد: سمعت كلام ابن الأبرص ، وأمية بن أبى الصلت ، وما شبه كلام محمد كلام واحد منهما ، فقالوا : كاهن ، فقال : الكاهن يصدق ويكذب وما كذب محمد قط ، فقام آخر فقال: كاهن ، فقال الوليد : المجنون يخنق الناس وما خنق محمد قط . وانصرف الوليد إلى مجنون، فقال الوليد بن المغيرة ، فدخل عليه أبو جهل ، وقال : مالك يا أبا عبد شمس ، هذه قريش تجمع لك شيئاً يعطونك ، زعموا أنك قد أصنجت وصبأت فقال الوليد : ما لى إلى ذلك حاجة ، ولكن فكرت فى محمد ، فقلت : ما يكون من الساحر ؟ فقيل : يفرق بين الأب وابنه ، وبين الأخ وأخيه ، وبين المرأة وزوجها، فقلت : إنه ساحر . شاع هذا فى الناس وصاحوا يقولون : إن محمداً ساحر .

ورجع رسول الله ﷺ إلى بيته محزوناً، فتدثر بقطيفة ونزلت: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَثِّرُ ( ) نزلت بما يقوى نفس النبى ﷺ ونفوس أصحابه ، وبما بين حال هؤلاء المعاندين المشوهين، وما توعدهم الله به من عقاب ، ويذكر الناس باليوم العسير على الكافرين ، ويكون التدعيم والتقوية النفسية بما يلى في هذه السورة الكريمة :

« النشاط في الدعوة والإعلان بها» يتمثل ذلك في قوله تعالى : ﴿ قُمْ فَأَنْدُرْ ﴿ آ﴾ أَى قم بجد ونشاط ، ودع التدثر لتواجه أهل مكة بتخويفهم وتحذيرهم العذاب ـ إن لم يسلموا ـ وهذا يؤكد أن ما نزل سابقاً من القرآن الكريم ، ومن أمر الدعوة قد انتشر بين الناس ، وأن الكافرين يصدون الناس عن اتباع الهدى والحق ، فهم في حاجة إلى الإنذار ، فلا تحزن على ما يفعلون، وواجه هؤلاء بتخويفهم وبيان عاقبة كفرهم وعنادهم.

« التكبير والتقديس والتنزيه لله سبحانه » وذلك يمنح النفس قوة فلا ترى فعلاً إلا له، ولا نعمة إلا منه، ولا تتخذ النفس ولياً غيره، ولا تعبد سواه كما أن وصف الرب سبحانه وتعالى بـ «أكبر» فذلك ـ أيضاً ـ ينبه ويحذر الكافرين من اتخاذ الأنداد والأصنام، ولذلك روى أن أبا سفيان لما قال يوم أحد : أعل هبل ، قال النبي على «قولوا الله أعلى وأجل».

ولذلك لمّا قرأ النبى ﷺ : ﴿ وَرَبُّكَ فَكَبِّرْ ٣ ﴾ قام وقال : الله أكبر ، فكبرت خديجة وعلمت أنه الوحى من الله تعالى وصار هذا اللفظ فى تكبير العبادات كلها أذاناً \_ بعد ذلك \_ وصلاة وذكراً ، وصار من موارده أوقات الإهلال بالذبائح لله تخليصاً له من الشرك وإعلاناً باسمه فى النسك .

"طهارة المظهر" فالدعوة التي جاء بها رسول الله ﷺ إلى الناس لاتفرق بين ظاهر وباطن، بل تجمل الاثنين معاً و ترى أنهما مترابطان وينبغى أن يكونا معاً ظاهرين، فتبنى النفس على الطهر ويجمل الظاهر كذلك بالطهر، فالمسلم جميل نظيف طاهر في مجتمعه وينبغى أن يرى الناس منه ذلك: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهّر ﴿ ٤) ﴾، ولذلك جاء في بيان هذه الآية الكريمة أقوال متضافرة لأداء هذا المعنى، فمنها: تطهير الثياب الظاهرة، ومنها: الأعمال كلها يقصد بتطهيرها؛ تخليصها والنصح بها وإبقائها على أكمل الوجوه وتنقيتها من المبطلات والمفسدات والمنقصات ومن شر ورياء ونفاق وعجب وتكبر وغير ذلك.

ومن مدعمات النفس في سورة « المدثر» ما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَالرُّجْوَ فَاهْجُرْ ۞ ﴾ وجاء في بيان الرجز ما ذكره مجاهد وعكرمة من هجر الأوثان ، ودليله قوله تعالى ﴿ فَاجْتَبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَان ﴾ [ الحج: ٣] وأما ابن عباس يزيد على هذا المعنى هجر المآثم أي تركها ويذكر ذلك أيضاً إبراهيم النخعي حيث يقول : الرجز الإثم، والرِّجز والرُّجز لغتان مثل الذّكر والذّكر ، وأصل الرجز : العذاب ، قال الله تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا ﴾ وقال تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا هَنَ كَشَفْتَ عَنّا الرِّجْز لَنُوْمْنِنَ لَك ﴾ [ الاعراف : ١٣٤ ] ، وقال تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا هَنَ السّمَاء ﴾ [ الاعراف : ١٦٢ ] ، فسميت الأوثان رجزاً لأنها تؤدي إلى العذاب وكذلك من الشرك والتعلق الأثام، وتكون تقوية النفس \_ إذن \_ بهجر أصل الشرور والآثام من الشرك والتعلق بالأوثان ، واقتران الآثام بالبناء المبكر للنفس المسلمة يأخذ بيدها جملة وتصفيتها ظاهراً ،

ثم يأتى توجيه آخر فى تدعيم النفس يتمثل فى قوله تعالى: ﴿وَلا تَمْنُن تَسْتَكُثُرُ ١٠﴾. وهذا بناء قوى تحتاجه النفس المسلمة فى هذا الوقت المبكر ، ورسول الله ﷺ إمام المربين وقدوة المؤمنين فيخاطب فى هذه السورة بجملة هذه الآداب والأخلاق ، فالنعمة عظيمة وهى منة الله على خلقه جميعاً ، والأذى شديد من المشركين ولابد من توجيه النفس حتى تضع كل أمر فى موضعه ، فلا تمنن النفس على الرب سبحانه بما تتحمله من أثقال ، ولا تضعف أن تستكثر من الخير ، ولا تعظم النفس عملها فى عينها، فإنه مما أنعم الله به عليها قال ابن كيسان : لا تستكثر عملك فتراه من

نفسك ، إنما عملك منَّة من الله عليك إذ جعل الله لك سبيلاً إلى عبادته . كما أنه لا ينبغى للنفس أن تمن على الله بالعمل فتستكثره ، وإذا قامت النفس بعمل جليل فليكن تعلقها في طلب الأجر والثواب من الله وليس من الناس.

هذه المعانى وغيرها قيلت فى بيان هذه الآية الكريمة ، وأظهرها ما قاله ابن عباس وليسيطان لا تعط لتأخذ أكثر مما أعطيت من المال، يقال : مننت فلاناً كذا ، أى أعطيته ، ويقال للعطية : المنة ، فكأنه أمر بأن تكون عطاياه لله ، لا ارتقاب ثواب من الخلق عليها ؛ لانه عليه الصلاة والسلام ما كان يجمع الدنيا، ولهذا قال : «ما لى مما أفاء الله عليكم إلا الخمس والخمس مردود عليكم» ، وكان ما يفضل من نفقة عياله مصروفاً إلى مصالح المسلمين ، ولهذا لم يورث ؛ لانه كان لا يملك لنفسه الادخار والاقتناء وقد عصمه الله تعالى عن الرغبة فى شىء من الدنيا، ولذلك حرمت عليه الصدقة وأبيحت له الهدية فكان يقبلها ، ويثيب عليها . وقال : « لو دعيت إلى كراع لا جبت (والكراع مسترق الساق من الرجل ) ولو أهدى إلى قراع لقبلت ».

والنفس تقوى بهذا التوجيه الكريم ، لأنها سترى المنة فى كل شىء لله سبحانه فلن يكون العمل إلا له ، ولن يكون الطمع إلا فى رحمته وثوابه، ولن تستكثر شيئاً من الأعمال التى ترضيه ، فلو أطاع ابن آدم ربه العمر كله من غير فتور لما بلغ لنعم الله بعض الشكر .

ثم نجد التوجيه الكريم المتكرر في بناء النفس ، والذي وجدناه في السور السابقة وهو الأمر بالصبر لله ﴿ وَلِوبِكَ فَاصِبُرِ  $( \mathbf{Y} )$  ﴾ أي ولسيدك ومالكك فاصبر على أداء رسالته وعلى حسن عبادته ، وعلى ما أوذيت في سبيله ، وعلى ما حملت من أمر عظيم ، وعلى مواجهة التحديات الخطيرة من قبل المشركين ، وعلى موارد القضاء ، وعلى البلوى ، وعلى الأوامر والنواهي ، وعلى فراق الأهل والأوطان . وكل ذلك كان يتعرض له المؤمنون في تلك الفترة .

فهذه مجموعة من المدعمات في أول سورة المدثر تتبع ببيان ما ينبغى أن يحسب الناس له حساباً من اليوم العسير على الكافرين : ﴿ فَإِذَا نُقْرَ فِي النَّاقُورِ ﴿ فَذَلُكَ عَرْمُنَهُ يَوْمُ عَسِيرٌ ﴿ عَلَى ذَلُك تعطى الآيات لرسول الله عَلَى الْكَافرين عَيْرُ يَسير ﴿ ٢٠ ﴾ و على ذلك تعطى الآيات لرسول الله عَلَى مادة الإنذار باليوم الآخر ثم تقديم الإنذار في عرض نموذج لرجل من الكافرين خص بكفر النعمة ، وإيذاء الرسول عَلَى وكان يسمى بالوحيد في قومه .

قال ابن عباس و الله على الوليد يقول: أنا الوحيد بن الوحيد ليس لى في العرب نظير ولا لأبى المغيرة نظير وكان يسمى بالوحيد فقال الله تعالى: ﴿ وَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴿ آ آ ﴾ أى وحيداً بزعمه لا أن الله تعالى صدقه بأنه وحيد، وذرنى ومن خلقت وحيداً تهديد ووعيد لهذا المتكبر الذى حمله كبره على الكفر بالنعم والإيذاء لك وللمؤمنين، ويرى مجاهد أن هذه الصفة تعنى كيف خلق وحيداً في بطن أمه لا مال له ولا ولد، فأنعم الله عليه فكفر، وقيل: الوحيد الذي لا يعرف أبوه، وكان الوليد معروفاً بأنه دعى كما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ عَتُلِ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيم ( آ ) ﴾ [ القلم ] فهو في صفة الوليد أيضاً (١).

فالإنذار باليوم الآخر والإنذار بتقديم النماذج البشرية الفاسدة وما توعد الله به هذه النماذج من أساليب التربية المبكرة مع نزول السور الأولى من سور التنزيل الكريم .

لقد أشرنا إلى تقديم سورة المدثر لوجهين من وجوه الإنذار التى ينبغى أن يعرفها الناس ، الأول : التذكير باليوم العسير على الكافرين ، الثانى : تقديم نموذج للبشر يظهر ما منح من نعم كانت تقتضى التعرف على المنعم وتقديم الشكر له والاستجابة لأمره ونهيه ، ولكن حدث غير هذا ففصلت الآيات الكريمة مظاهر هذه النعم ، ومظاهر عناده ورتبت العقوبات الرادعة ، فيكون الإنذار بالخبر ، ويكون كذلك بمعاينة النماذج التى عاصرت نزول الوحى، ويشاهدها الناس ويعرفونها معرفة يقينية فيقول الله تعالى: ﴿ فَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا (١٠) وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا (١٦) وَبَنِينَ شُهُودًا (١٦) وَمَهَدتُ لَهُ تَمْهُودًا (١٦) ﴿ فَهُو الوحيد - كما زَعم - بمعنى ، خلقه الله وحيداً في بطن أمه لا مال له ولا ولد فأنعم الله عليه ، فكفر (٢) .

ومظاهر النعم التى يعرف بها ، المال والبنون ، فالمال جعله الله له ممدوداً أى خوله وأعطاه مالاً ممدوداً يتمثل فيما كان له بين مكة والطائف من الإبل والخيل والنعم والجنان وتشير كلمة «ممدود» إلى ما لاينقطع رزقه، بل يتوالى كالزرع والضرع والتجارة . و أما البنون فجعل الله له البنين شهوداً أى حضوراً لا يغيبون عنه فى تصرف . و فضلاً عن ذلك بسط له فى العيش بسطاً حتى أقام ببلدته مترفاً يرجع إلى رأيه.

وهذا النموذج من البشر لا تجد لأطماعه حد فيطمع دائماً في الزيادة على الرغم من موقفه المعاند للدعوة ، وكفره ، بل يذكر بعض المفسرين أن الطمع قد زاد إلى حد

<sup>(</sup>۲، ۱) القرطبي ۱۹ / ۷۱.

أنه يطمع أن يدخله الله الجنة استمراراً لنعمة المال والبنين ، وما لذ وطاب من النعيم فينسب إلى الوليد قوله : إن كان محمد صادقاً فما خلقت الجنة إلا لى . وقطع الله رجاءه في الجانبين ﴿ كَلاً ﴾ أى لن أزيده ، فلم يزل يرى النقصان في ماله وولده حتى هلك ، كما توعده سبحانه بقوله ﴿ سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا (١٠) ﴾ قال ابن عباس : المعنى: سأكلفه مشقة من العذاب لا راحة له فيه ، وقيل : إنه تَصاعد نفسه للنزع ، وإن لم يعقبه موت ليعذب من داخل جسده كما يعذب من خارجه (١).

وأما وعيد الله سبحانه له في الآخرة فيقول الله تعالى : ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ (٣٣) ﴾ أي سَاهُ وَمَا أَحْرَاكُ مَا سَقَر (٣٧) ﴾ أي وما أعلمك أي شيء هي؟ وهذه كلمة تعظيم ومبالغة في وصفها، ثم فسر حالها ﴿ لا تُبقِي وَلا تَذَرُ (٣٧) ﴾ لا تذر لهم عظاماً ولا لحماً ولا دما إلا أحرقته ثم يعادون خلقاً جديداً ، فلا تزد أن تعاود إحراقهم هكذا أبداً ﴿ لوّاحَةٌ للْبُشُو (٣٦) ﴾ أي مغيرة فتلفح وجوههم لفحة تدعها أشد سواداً من الليل ﴿ عَلَيْهَا تَسْعَةَ عَشَرَ (٣٠) ﴾ وهذا الوعيد بتلك الحالة ينبه أصحاب الأموال الممدودة والبنين الشهود أن العواقب خطيرة ، لاتبقى ولا تذر في الدنيا ولا في الآخرة ، فالذي أعطى هو الذي يمنع في الدنيا ، والكفر والعناد من سبل الحرمان والنقم ، ومن سبل الوصول إلى سقر التي لا تبقى ولا تذر.

وتفصل الآيات بعد مظاهر النعم ومن خلالها مظاهر العناد من هذا البشر العجيب الذي يُمنح الرزق فيكفر بالرازق ويعاند . فمن هذه المظاهر : ﴿ كُلاَّ إِنَّهُ كَانَ لآيَاتِنَا عَنِيدًا (١٦) ﴾ أي معانداً للنبي ﷺ وما جاء به من آيات ربه ، كما يعني العناد مخالفة الحق ورده مع معرفته بأنه حق ، وقيل: يعني المجاهر بعداوته ، وعن مجاهد قال : مجانباً للحق معانداً له معرضاً عنه .

والمعانى كما نرى متقاربة فى بيان هذا النموذج من الناس الذين لم يكتفوا بالإعراض بل عاندوا وجاهروا بالعدوان والصد عن دين الله ، واستمروا على ذلك بتدبر خبيث وإصرار واستمرار لهذه العداوة ، ومن مظاهر ذلك ما ذكر فى حق الوليد هذا من قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَّرَ (١٨) فَقُتلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٦) ثُمَّ قُتلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٦) ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ (٢٢) ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكَبَرَ (٣٣) فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سحْرٌ يُؤثَرُ (٢٢)

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩ / ٧٤ .

# إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ ٢٠٠ ﴾.

وهذا الوصف الدقيق له دلالات متعددة ، إنه وصف لهذا العناد الذي أعمل فيه الوليد فكره، وخالط هذا الفكر نفسه ، وخرج هذا في سلوكه ، في فطرته ، في عيونه، في سواد وجهه حقداً وغيظا، في حركته إدباراً ، واستكباراً ، في قوله وإشاعاته وحُكْمه الباطل على الحق بما ليس فيه . إنه فكر وقدر يعني : في شأن النبي ﷺ والقرآن الذي استمع إليه ونطق لسانه بما عرف فقال : « و الله لقد سمعت منه كلاماً ما هو من كلام الإنس ، ولا من كلام الجن ، وإن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق ، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه، وما يقول هذا بشر» (١) ، وفكّر في موقف زعماء المشركين منه ، ومكانته فيهم فلم تنفعه هذه المعرفة لما سمع ، وغلبه هواه وغلبته عصبيته ، واستكباره فيهم فهيأ الكلام في نفسه ، والعرب تقول: قدّرت الشيء إذا هيأته: ﴿ فَقَتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٩٠٠ أى لعن على أى حال قدر، ﴿ ثُمُّ قَتلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٠٠٠ إنه لأمر مهول أن يغالط الإنسان نفسه ، فيعرف أمرأ على وجهه الصحيح ثم يهيئ في نفسه ما يخالف هذا الأمر ، لعن لعناً بعد لعن كيف يكون هذا حاله ؟ وبدأ أثر التفكير والتقدير يظهر في نظراته الحسية غيظاً، وفي نظره المعنوى بأي شيء يرد هذا الحق ويدفعه ، ويظهر في عبوسه في وجوه المؤمنين عندما دعوه إلى الإسلام ، ويظهر كذلك في كلاحة وجهه وتغير لونه ، ويظهر كذلك في إدباره وإعراضه وذهابه إلى جانب أهله المشركين، وفي استكباره أن يؤمن ويصير مع المؤمنين.

ولكن ماذا يقول فى الرسول ﷺ وفى القرآن الكريم الذى عبر عنه التعبير السابق ولامه عليه المشركون ، ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ يُؤثّرُ (٢٤) إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ (٢٥) لَا للهُ اللهُ اللهُ

ولقد أراد بهذا تشويه شخصية النبى ﷺ عند من لا يعرفه من القادمين إلى مكة ، وأراد أن يقول لهم : إن من يتبعه ليس عن اقتناع منه بل نتيجة سحره ، وبهذا يكون قد طعن في القرآن الكريم \_ أيضاً \_ ولذلك استحق لعناً بعد لعن : ﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٩٠ ثُمُّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١٩٠ .

ومن وجوه الإنذار التي أُمِر النبي ﷺ أن يبلغها الناس في سورة «المدثر» والتي

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩ / ٧٤.

بدأت بقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّئِرُ ۞ قُمْ فَأَنَذُرْ ۞ ﴾ ما يتعلق "بسقر" والتى ذكرنا شيئاً عنها ، ونذكر بقية ذلك الآن، قال تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تَسْعَةَ عَشَرَ ۞ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عَدَّتَهُمْ إِلاَّ فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ وَالْمُؤْمَنُونَ وَلِيقُولَ الْدَينَ فِي وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا وَلاَ يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ وَالْمُؤْمَنُونَ وَلِيقُولَ الَّذِينَ فِي قَلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بَهَذَا مَثَلاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن

فعلى سقر تسعة عشر من الملائكة هم خزنتها ويلقون فيها أهلها، ويذكر القرطبى في تفسير هذه الآية الكريمة قوله: «والصحيح - إن شاء الله - أن هؤلاء التسعة عشر هم الرؤساء و النقباء ، وأما جملتهم فالعبارة تعجز عنها كما قال الله تعالى : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودُ رَبِّكَ إِلاَّ هُو﴾ وقد ثبت في الصحيح عن عبد الله بن مسعود ولي قال : قال رسول الله يَكِيدُ : « يؤتى بجهنم يومئذ لها سبعون ألف زمام ، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها». وقد وصف أصحاب النار من الملائكة بأنهم ﴿ غلاظ شدادٌ لا يعصُونَ الله مَا أَمَرهُم ويَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ آ ﴾ [ التحريم ] وذلك ليقوموا بما أمروا به من بغصون الله ما أمرهم ويفعلون من ذلك فيجتنبوا سبل سقر ، ولا يكون الحال كما كان من أبي جهل ل عنه الله ـ ومن معه من المشركين، قال ابن عباس وقتادة والضحاك : لما نزل ﴿ عَلَيْهَا تَسْعَةُ عَشَرَ آ ﴾ قال أبو جهل لقريش : ثكلتكم أمهاتكم ، أسمع ابن أبي كل عشرة منكم أن نبطشوا بواحد منهم ، قال السدى : فقال أبو الأسود بن كلدة كل عشرة منكم أن يبطشوا بواحد منهم ، قال السدى : فقال أبو الأسود بن كلدة الجمحى : لا يهولنكم التسعة عشر ، أنا أدفع بمنكبي الأيمن عشرة من الملائكة ، وبمنكبي الأيسر التسعة ، ثم تمرون إلى الجنة ، يقولها مستهزئاً .

وقيل: إن أبا جهل قال: أفيعجز كل مائة منكم أن يبطشوا بواحد منهم ، ثم تخرجون من النار ؟ فنزل قول الله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَة ﴾ أى لم يجعلهم رجالاً فتتصورون فعاليتهم ، وقيل كذلك: جعلهم ملائكة لأنهم خلاف جنس المعذبين من الجن والإنس، فلا يأخذهم ما يأخذ المجانس من الرأفة والرقة ولا يستريحون إليهم؛ ولأنهم أقوم خلق الله بحق الله وبالغضب له ، فتؤمن هوادتهم ، ولأنهم أشد خلق الله بأساً وأقواهم بطشاً (١).

وإذا كان من وجوه الإنذار التي جاءت في هذه السورة الكريمة ما يتعلق بالغيب

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩ / ٨١.

كالإنذار بسقر وما فيها ، والإنذار بأصحابها فإن الله تعالى جعل في هذا الإنذار آية اختبار فيما يتعلق بعدة أصحاب النار من الملائكة ، فإن المنتسبين إلى التوارة والإنجيل سيجدون أن عدة خزنة جهنم موافقة لما عندهم، ويكون ذلك مدخلاً لليقين إن كانوا أهلاً لتقبل الحق والتسليم له، وأما المؤمنون المصدقون فيزدادون بهذا إيماناً ، لأنهم يؤمنون بالغيب ، وكل اخبار جديد في آية منزلة تزيدهم إيماناً وتزيدهم معرفة يقينية بعالم الغيب، وأما الذين في قلوبهم مرض من شك وارتياب، وهذا كان الحال في الفترة المكية وفي بدايات التنزيل وذلك ما جعل الحسن بن الفضل يقول:السورة مكية ولم يكن بمكة نفاق، فالمرض في هذه الآية الخلاف (١) ، ولكن أكثر المفسرين يذهبون إلى القول: بأن الذين في قلوبهم مرض هم الذين في صدورهم شك ونفاق من منافقي أهل المدينة الذين ينجمون في مستقبل الزمان بعد الهجرة \_ سيقول هذا الفريق المريض: ﴿ مَاذَا أُرَادَ اللَّهُ بِهَٰذَا مَثَلًا ﴾ أي ماذا أراد بهذا العدد الذي ذكر عن خزنة جهنم ، وهذا موقف المرضى أمام التنزيل، فهم لايريدون العمل به فيكثرون من التساؤلات والتشكيك ويضيعون الوقت في ذلك بدلاً من التلبية والإذعان والعمل، ولقد جمع الله \_ سبحانه وتعالى ـ بين الذين في قلوبهم مرض، وطائفة الكافرين في هذا التساؤل لاتحادهم في الهدف واتحادهم من حيث نفوسهم مع خطورة إخفاء المنافقين لحالهم وإظهارهم الإسلام.

وعلى ذلك تكون هذه السورة الكريمة قد نبهت إلى طوائف التحدى لهذا الدين من وقت مبكر ليكون الرسول الكريم والذين معه على بينة من أمرهم فيتعرفون على أساليب الطوائف التي ظهرت ، والطوائف التي ستظهر بعد ذلك. ولا يعلمها إلا الله : ﴿كَذَلَكَ يُصِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُو وَما هِيَ إِلاَّ هُو كَرَى للبَّسَرِ (آ) وبهذا يعطى القرآن الكريم عظته مع بيان حال الناس منها وقت التنزيل ، وتبقى الآيات وما ذكر منها من المعانى ذكرى للبشر ، ليحسنوا التعامل معها إيماناً وتصديقاً وامتثالاً وعملاً بمقتضى هذه العظة ، ولا يكونوا كالذين حرموا من الانتفاع بهذه الآيات . فالقرآن الكريم للأجيال كلها إلى يوم القيامة ، وما يذكره من وجوه الإنذار يخاطب به الناس إلى يوم القيامة . فبعد هذا الذكر لهذا الإخبار عن أمر وجوه الإنذار يخاطب به الناس إلى يوم القيامة . فبعد هذا الذكر لهذا الإخبار عن أمر عبه في المناس الكريم للأبشر (آ) أي أن هذه النار لإحدى الكبر الدواهي وتكذيبهم لرسول الله علي وما جاء به من الوحي لكبيرة من الكبائر الخطيرة التي تهلك الإنسان في حياته الدنيا والآخرة .

<sup>(</sup>۱) حكى هذا القرطبي ۱۹ / ۸۰.

وهذه النار التي وضعت في هذه السورة نذيرًا للبشر . حتى قال الحسن : والله ما أنذر الخلائق بشيء أدهى منها.

ومن وجوه الإنذار التي أمر النبي عَلَيْ بتوجيهها إلى الناس، الإنذار بوعيد الله بنماذج من البشر كفرت بأنعم الله ، وأنذر بسقر وما يتعلق بها من أخبار غيبية : ﴿ إِنَّهَا لإِحْدَى الْكُبرِ (٣٣) و أكد هذا الإنذار بآيات كونية يلفت القرآن الكريم النظر إليها : ﴿ كُلاَّ وَالْقُمْرِ (٣٣) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ (٣٣) إِنَّهَا لإِحْدى الْكُبرِ (٣٥) نَذيراً للبَشرِ (٣٦) لَمَن شَاء منكُمْ أَن يَتَقَدَّمُ أَوْ يَتَأَخَّر (٣٧) ﴾. فالقسم بآيات كونية هنا ينبه إلى أمور يحتاجها الإنسان في إنذاره وبنائه على العقيدة الصحيحة التي بعث بها النبي نوراً ، والليل الذي ولي بظلامه ، والصبح الذي أضاء ، آيات كونية تنبه الإنسان إلى عظيم خلق الله وقدرته ، وتنبهه إلى منة الله عليه ونعمته ، وكيف سخر له هذه الآيات ليتفع بها ، وإذا كانت هذه الآيات الكونية المذكورة تنكشف بها الأشياء انكشافاً لا خفاء فيه فالقمر بنوره الهادئ والصبح كذلك ، وذهاب ظلمات الليل تجعل الإنسان يبصر فيه فالذي جلي الأشياء ويدرك وجودها فالذي جلي الأشياء للإنسان بهذه الآيات الكونية وكشفها هو يتغبر عن سقر ويقسم : ﴿ إِنَّهَا لإحْدَى الْكُبْرِ (٣٥) نَذيراً لِلْبَشَرِ (٣٦) لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن الذي يخبر عن سقر ويقسم : ﴿ إِنَّهَا لإحْدَى الْكُبْرِ (٣٥) نَذيراً لِلْبَشَرِ (٣٦) لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن الذي يخبر عن سقر ويقسم : ﴿ إِنَّهَا لإحْدَى الْكُبْرِ (٣٥) نَذيراً لِلْبَشَرِ (٣٦) لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن

ومن هنا ندرك من بدايات التنزيل كيف يوجه القرآن الكريم الإنسان إلى النظر والتفكير في آيات الله المبثوثة في هذا الكون، وفي النفس الإنسانية نظرة تأمل واعتبار، ونظرة إدراك تسخير الله سبحانه لهذه الآيات الكونية لانتفاع الإنسان بها ، ونظرة التوافق التي تجعل الإنسان لا يشعر برهبة أمام هذه الآيات الكونية ، لأنها مخلوقة ومسخرة ، ولا حول لها ولا قوة إلا بخالقها ومسيرها سبحانه وتعالى .

ومع وجوه الإنذار في هذه السورة الكريمة يأتي تقرير المسؤولية الفردية والتي تقوم على ما منح الله الإنسان من القدرة على الفعل والترك والتقدم والتأخر والاختيار لما يعمل من خير أو شر، فالنذارة كذلك لمن شاء منكم أن يتقدم إلى الخير والطاعة ، أو يتأخر إلى الشر والمعصية نظيره : ﴿وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُم ﴾ [ الحجر : ٢٤] ، أى في الخير ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأْخِرِين (٢٤) ﴾ [ الحجر ] أي عنه . ويذكر الحسن أن قوله تعالى : ﴿لِمَن شَاءً مِنكُم أَن يَتَقَدَّم أَوْ يَتَأَخَّر (٣٢) ﴾ وعيد وتهديد وإن خرج مخرج الخبر كقوله

تعالى: ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكُفُو﴾ [الكهف: ٢٩]، ويجمع ابن عباس بين المعنيين فيقول: هذا تهديد وإعلام أن من تقدَّم إلى الطاعة والإيمان جوزى بثواب لا ينقطع، ومن تأخر عن الطاعة وكذب محمداً عَلَيْ عوقب عقاباً لا ينقطع، وأما السدى فيقول: ﴿ لَمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ ﴾ \_ إلى النار (المتقدم ذكرها) \_ ﴿ أَوْ يَتَأَخَّرُ (٣٧) ﴾ \_ عنها إلى الجنة.

وعلى كل حال فتقرير المسؤولية عما يكتسب الإنسان تنبيه «مبكر» يجعل الإنسان يسأل نفسه عن الإقدام والإحجام ، ويربى فى النفس هذه الملكة التى تسأل وتراجع وتراقب قبل العمل ، وبعده لنجد النفس المحامية المراقبة اللوامة قال تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَة (٢٦﴾ أى مرتهنة بكسبها ، مأخوذة بعملها ، إما خلصها وإما أوبقها . ﴿ إِلاَّ أَصُحَابَ الْيَمِينِ (٣٦ ﴾ وهذا الاستثناء الحكيم ليس فيه ما قد يفهمه البعض من الخروج عن قاعدة المسؤولية الفردية ، بل هو تدعيم لها فإن أصحاب اليمين لا يرتهنون بذنوبهم ؛ لانهم إما أن يكونوا غير مكتسبين للذنوب ، أو أدوا ما كان عليهم . ولذلك احتلف في تعيينهم ، فابن عباس في الدين يقول: إنهم الملائكة وهؤلاء لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون . وعلى بن أبي طالب راهي يقول: إنهم أولاد المسلمين لم يكتسبوا فيرتهنوا بكسبهم ، وقال الحسن وابن كيسان : هم المسلمون المخلصون ليسوا بمرتهنين لأنهم أدوا ما كان عليهم ، وقيل : هم الذين يعطون كتبهم بأيمانهم . بقيل قولية - إذن - مقررة ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ (٢٦) ﴾.

ويأخذ الإنذار وجهاً آخر في هذه السورة الكريمة المنذرة ، وهو عرض للمقارنة بين تبصير المؤمنين والكافرين، وذكر ما يتصل بالفريقين من أعمال ، ومعنى ذلك أن من فضل الله على خلقه أن تتعدد الأساليب تشجيعاً لأهل الإيمان ، وحفزاً لهممهم للقيام بتبعات الدعوة ومسؤولياتها، وتحذيراً لأهل الشرك حتى يعودوا إلى الحق والرشاد ويتخذوا سبيل المؤمنين وإلا فالمصير أليم ، فالمؤمنون الصالحون أصحاب اليمين في الجنات و ما أعد الله لهم فيها ، والمشركون يوصفون بالإجرام ؛ لأنهم أجرموا في حق أنفسهم ، وفي حق غيرهم بمن وقفوا منهم موقف الإيذاء والتعذيب والسخرية والاستهزاء ، وحال الفريقين مكشوف وظاهر ، أما أهل الإيمان فهم في أمن وسلام ونعيم يسمح لهم بهذا التساؤل عن غيرهم ، والتساؤل – هنا – عن المجرمين ، وعن الأعمال التي أدخلتهم سقر وكانوا بها مجرمين ، وتعرض السورة الكريمة المنذرة أقوال أهل سقر والتي تتضمن

إن أساس الإجرام والفساد عدم الإيمان الذي يجعل المجرم يقطع صلته بربه بترك الصلاة ، ويتبع هذا الفساد قسوة القلب على الضعفاء فلا يطعمون المسكين ولا يتصدقون، ويغذى هذا الفساد مخالطة أهل الباطل في باطلهم ، والخوض في أمر رسول الله على مثل قولهم لله : « كاهن أو مجنون » ، أو « شاعر أو ساحر» ، ومما يزيد من حجم هذا الإجرام التكذيب بيوم الجزاء والحكم . ومما يدل على تعمق الإجرام وتحكمه في هؤلاء الاستمرار على هذا الحال إلى الموت . فهؤلاء بهذا الإجرام محرومون من الشفاعة التي جعلها الله للمذنبين من أهل التوحيد الذين يعذبون بذنوبهم ثم شفع فيهم ، فرحمهم الله بتوحيدهم والشفاعة فأخرجوا من النار وليس للكفار شفيع يشفع فيهم (۱) .

ونتابع القول فى وجوه الإنذار التى جاءت فى سورة المدثر، والتى فصلت فيها من بدايتها إلى آخر السورة الكريمة حيث يقول الله تعالى : ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكُرَةَ مُعْرِضِينَ اللهُ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفرةٌ ۞ فَرَّتْ مِن قَسْورَة ۞ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئَ مَنْهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفًا مُنشَرَّةٌ ۞ كَلاَّ إِنَّهُ تَذْكُرةٌ ۞ فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ ۞ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ هُو أَهْلُ النَّقُونَ وَأَهْلُ الْمَغْفَرَة وَ ۞ .

فالإنذار - هنا - له وجهان عظيمان ، الوجه الأول : التذكرة بالقرآن الكريم ، والوجه الثاني : الإنذار بالآخرة والتخويف بما يكون فيها.

فأما الوجه الأول: فيكون في هذا التساؤل عن إعراض أهل مكة ، وتوليهم عما جاء به رسول الله ﷺ ، وهو إعراض عجيب بني على تصور فاسد ، إنه إعراض عن التذكرة بالقرآن الكريم يتمثل في الجحود والإنكار ، ويتمثل تبعاً لذلك في ترك العمل بما

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩/ ٨٨.

فيه ، وأما فساد التصور الذى قام عليه هذا الإعراض فيتمثل فى فهمهم الفاسد للنبوة ووظيفتها ومهمة الرسل فى تبليغ ما أمروا به ، وأن الله مصطف من عباده من يشاء لهذه المهمة ، ولايخاطب كل فرد من خلقه خطاباً منفرداً كما أراد أبو جهل ، وجماعة من قريش حين قالوا : يا محمد : ائتنا بكتب من رب العالمين مكتوب فيها : إنى قد أرسلت إليكم محمداً عليه (١) ، وقال ابن عباس : كانوا يقولون: إن كان محمد صادقاً فليصبح عند كل رجل منا صحيفة فيها براءته وأمنه من النار. قال مطر الوراق : أرادوا أن يعطوا بغير عمل .

وقال المشركون لرسول الله على : بلغنا أن الرجل من بنى إسرائيل كان يصبح عند رأسه مكتوباً ذنبه وكفارته فأتنا بمثل ذلك ، قال مجاهد: أرادوا أن ينزل على كل واحد منهم كتاب فيه من الله عز وجل : إلى فلانا بن فلان. إنه فساد فى تصور النبوة من جانب وحقد على رسول الله على من جانب آخر لفساد نفوس المشركين ، وفساد مقاييسهم للبشر ، فهم لا يريدون هذا الأمر لمحمد على لأن مقياس العظمة عندهم لم يكن فيما يرزق الإنسان من كمال الأخلاق ومكارمها، بل من كثر ماله وكثر رجاله يعد عظيماً فيهم ، وحصروا بهذا المقياس الأمر فى رجلين ذكر القرآن الكريم قولهم فيهما : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُل مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيم ( الله على الزخرف الردع النهم المؤمن رحمية المؤمن وحميروا بهذا المقياس الأمر فى المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن وحميروا بهذا المؤمن وحمير الله المؤمن المؤم

وأما العجب في هذا الإعراض فإنه يكمن في مظهر هذا الإعراض ، إن الإعراض يكون طبيعياً عندما يكون من شيء يضر الإنسان ، أما الإعراض عما ينفع فهذا يدعو إلى العجب ، ويدل على أسباب فاسدة وراء هذا الإعراض ، وقد ذكرنا بعضها من فساد التصورات والحقد والحسد ، والذي يجعل هذا العجب شديداً أن ترى هذا الإعراض مصحوباً بحركات هستيرية ، كأن الداعي لهم يريد الفتك بهم ، فتراهم يفرون منه يمينا وشمالاً وهم في ذعر وخوف عجيب ، وهذا دليل على أن الجوانب الإنسانية التي تقدر ما يفيدها قد امتهنت فيهم ، وصاروا كما وصفهم القرآن الكريم في هذا الإعراض ما يفيدها قد امتهنت فيهم ، وصاروا كما وصفهم القرآن الكريم في هذا الإعراض حَمُرٌ مُستَنفِرَةٌ . فَرَت مِن قَسُورَة ( الله على أن الحريم التكريم إلى دائرة الإنسان الذي جعله الله في محل التكريم قد يتدني وينزل من دائرة التكريم إلى دائرة الخيوانية المهينة بإعراضه عن وحي ربه ، إن الوحي يحمله ويرقيه ويجعله إنسانا كريماً ،

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۹ / ۹۰ .

وإعراضه بشقه يجعله كالأنعام التي لا تدرى قيمة ما تدعى إليه ، ولا تفرق بين دعوة إلى مرعى ، أو دعوة متربح .

إن صورة فرار الحمر من الرماة - على ما يذكر بعض أهل اللغة من تفسير القسورة بالرامى والصياد ، أو من الأسد على ما ذكر أبو هريرة وابن عباس والشيئ أو من طلبه أول الليل على ما يذكر ابن الأعرابي(۱). صورة ذعر وخوف لا تنسجم أبداً مع الداعى إلى الحق ، والداعى إلى الحير والذى يهدى للتى هى أقوم . ولكن ليس هذا بالمستغرب لمن تساوى بإعراضه مع الحمر وكان هذا شأن المعرضين فى كل عصر كلما دعوا إلى الحق جعلوا أصابعهم فى آذانهم ، واستغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكبارا.

وأما ما يتعلق بالوجه الثانى ، وهو مرتبط بالوجه السابق هو التخويف بالآخرة وما يكون فيها من صنوف العذاب التى لا يقوى عليها الإنسان الضعيف . فهؤلاء لو كانوا يقدرون هذا المصير ما سلكوا سبيل الإعراض ، بل الإعراض بهذه الصورة العجيبة.

إن الفطنة بالقرآن الكريم وما يتضمنه من صور وجوه الإنذار فيه الكفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ﴿ كَلاَّ إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ ﴿ 20 ﴾ . وتختم السورة التى فصلت وجوه الإنذار بتنبيه الإنسان بما منحه الله من القدرة على العقل والترك ، وبما منحه من المشيئة والاختيار تقريراً لهذه المسؤولية التى سبق ذكرها ﴿ فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ ﴿ 20 ﴾ ولكن هذه المشيئة التى منحت من الله للإنسان لا غنى لها عن المشيئة العليا لمن خلق وسير ، ومن بيده ملكوت كل شيء فعليه نتوكل وهو رب العرش العظيم ، ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

فذكر المشيئة في السورة الكريمة في قوله تعالى : ﴿ لَمَن شَاءَ مَنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ الله للإنسان وفي قوله جل شأنه : ﴿ فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ ﴿ ۞ ﴾ تقرير لهذه المشيئة من الله للإنسان في اختيار العمل الذي سيحاسب عليه الإنسان ولا يتعارض ذلك مع الحقيقة الكبرى في مشيئة الله المهيمن القدير الذي أحاط كل شيء علماً ، وأحصى كل شيء عدداً ، والذي خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه ، ويمنحه بما يعلمه من شأنه وحاله ونيته . وعلى ذلك فالمؤمن يشغل بمشيئة الخير وفعله والإقدام عليه وترك المنكر والإحجام عنه ، ولايقع فيما يقع فيه من قصر نظره ، وترك العمل ؛ لأن العبد مأمور ولا يعلم ماذا يشاء الله به . ولكن عليه من حسن ظنه بربه أن يطمئن إلى فضله ورحمته وكرمه ومغفرته الله به . ولكن عليه من حسن ظنه بربه أن يطمئن إلى فضله ورحمته وكرمه ومغفرته

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩ / ٨٦ .

فهو أهل التقوى وأهل المغفرة .

هذه مجموعة المعانى على ترتيبها فى نزولها على البشير النذير ﷺ فى سورة المدثر والتى تتضمن وجوه الإنذار التى أمر بها رسول الله ﷺ فى قوله تعالى فى بداية السورة ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ١ قُمْ فَأَنذِرْ ٢ ﴾.

#### سورة «الفاتحة»

ومع روضة قرآنية كريمة نمتع بها قلوبنا في كل صلاة ، إنها سورة الفاتحة، فاتحة الكتاب . وهي السبع المثاني ، وأم القرآن ، وأم الكتاب ، وقد جاءت السنة الصحيحة بهذه الأسماء ، فأما تسميتها بفاتحة الكتاب فقد جاء في ذلك قول النبي عَلَيْكُ : "لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب، وروى الترمذي عن أبي هريرة ﴿وَلِيَّتِكِ قَالَ : قَالَ رَسُولَ اللَّهُ عَلِيْتُهُ: « الحمد لله . . . أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثاني » قال : هذا حديث حسن صحيح ، وفي البخاري قال : وسميت أم الكتاب لأنه يبتدأ بكتابتها في المصاحف ونبدأ بقراءتها في الصلاة . وقال يحيى بن يعمر : أم القرى : مكة ، وأم خراسان : مرد ، وأم القرآن : سورة الحمد ، وعلى ذلك يكون الفهم الصحيح لمعنى تسميتها بفاتحة الكتاب ، وليس المراد إذن بصفة الفتح للكتاب أنها أول الكتاب الكريم نزولاً ، فهذا رأى ضعيف يعتمد على حديث منقطع لا يقوى في الاحتجاج به ، وقد ذكر هذا الحديث البيهقي في دلائل النبوة عن أبي ميسرة عمرو بن شرحبيل أن رسول الله ﷺ قال لخديجة : «إني إذا خلوت وحدى سمعت نداء وقد \_ والله \_ خشيت أن يكون هذا أمراً "، قالت : معاذ الله ، ما كان الله ليفعل بك ، فوالله إنك لتؤدى الأمانة ، وتصل الرحم ، وتصدق الحديث . فلما دخل أبو بكر - وليس رسول الله ﷺ ثُمَّ (أي هناك) ذكرت خديجة حديثا له ، قالت : يا عتق ، اذهب مع محمد إلى ورقة بن نوفل فلما دخل رسول الله عَلَيْ أخذ أبو بكر بيده ، فقال : انطلق بنا إلى ورقة ، فقال: «ومن أخبرك » ، قال : خديجة ، فانطلقنا إليه فقصا عليه ، فقال : «إذا خلوت وحدى سمعت نداء خلفي يا محمد يا محمد ، فأنطلق هارباً في الأرض»، فقال: لا تفعل ، إذا أتاك فاثبت حتى تسمع ما يقول ثم ائتنى فأخبرنى ، فلما خلا ناداه: يا محمد ، قل: ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۞ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞﴾ حتى بلغ ﴿ وَلا الضَّالِّينُ ٧٧﴾ [الفاتمة] قل: لا إله إلا الله .

فأتى ورقة فذكر ذلك له ، فقال له ورقة: أبشر ثم أبشر ، فأنا أشهد أنك الذى بشر به عيسى ابن مريم ، وأنك على مثل ناموس موسى ، وأنك نبى مرسل ، وأنك سوف تؤمر بالجهاد بعد يومك هذا ، وإن يدركنى ذلك لأجاهدنً معك ، فلما توفى ورقة قال رسول الله ﷺ: «لقد رأيت القس فى الجنة عليه ثياب الحرير لأنه أحسن بى

وصدقنى - يعنى ورقة " قال البيهقى رحمه الله: هذا منقطع يعنى: هذا الحديث ، فإن كان محفوظاً فيحتمل أن يكون خبراً عن نزولها بعد ما نزل عليه ﴿ اقْواْ بِاسْمٍ رَبّك ﴾ و ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثّرُ ﴾ (١) . ولا يفهم من قول الإمام البيهقى رحمه الله أنها السورة الثالثة، ولكن يعنى أن بداية التنزيل كان فى الآيات الأولى من سورة اقرأ باسم ربك ، وأن سورة الفاتحة لم تكن الأولى فى ترتيب النزول ، وإنما كانت بعد ﴿ يَا أَيُّها المُدّتِرُ ﴾ ، وهذا هو الترتيب الراجح وإلا فقد حكى الخلاف فى تحديد زمن نزولها على ما يلى:

وذكر هذا الرأى ابن عباس وقتادة وأبو العالية الرياض – واسمه رفيع – وغيرهم. وأما أبو هريرة ولطنيخ ومجاهد وعطاء بن يسار والزهرى وغيرهم فيرون أنها مدنية.

وجمع بعض العلماء بين القولين بأنها تكرر نزولها فنزلت بمكة ونزلت بالمدينة حين حولت القبلة وحكى أبو الليث السمرقندى أن نصفها نزل بمكة ونصفها الآخر نزل بالمدينة ، ويعلق ابن كثير على هذا بقوله : وهو غير مجاهد نقله القرطبى عنه ، وعلى ذلك نصل إلى تقرير أن سورة الفاتحة في ترتيب نزولها بعد سورة المدثر ، وأنها نزلت كاملة غير منجمة ، وأن المسلمين قرأوا بها في الصلاة عند فرضها ، وأنها فاتحة الكتاب المنزل المتضمنة لمقاصد الكتاب العزيز إجمالا ، فالقرآن الكريم فيه البيان لحقوق الخالق على خلقه ، وحاجة الخلق إلى خالقهم ، وتنظيم الصلة بين الخالق والمخلوق، فهذا من جملة المقاصد التي جاء بها القرآن الكريم ، وقد أشارت إليها الفاتحة – على ما سنفصل إن شاء الله تعالى – فآياتها الأولى بيان لحقوق الله على خلقه ، و إيًاك نعبد و إيًاك نعبد و إيًاك نعبد الله على خلقه ، والصراط المستقيم بيان لحاجة الخلق الى خالقهم ، والصراط المستقيم هو نظام هذه الصلة بين المخلوق والحالق سبحانه، كما تضمنت الفاتحة كذلك الإشارة إلى الرد على كل طوائف المبطلين الخارجين عن الصراط المستقيم ، وبيان أسباب هذا الخروج ، وهي لا تتعدى الغضب عليهم أو الضلال منهم ، وبهذا استحقت الفاتحة أن يطلق عليها أم القرآن (٢) .

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۱ / ۱۱۲ ، وروح المعانی ۱ / ۳۱.

<sup>(</sup>۲) محاسن التأويل ۱ / ۳، ٤، وروح المعانى ۱ / ۳۱ ، ۳۲ ، والدر المنثور فى التفســـير بالمـــأثور ۲/۱ ، وابن كثير ۱۸/۱ ، ۱۹ ، رسالتان فى التفسير :حسن البنا ص٤٥ ، والتحرير والتنوير ١٣٤/١.

ونتابع الحديث في سورة الفاتحة، وقد تناولنا في الجزء السابق تسمية الفاتحة بأم القرآن وخاتمة الكتاب ، وسميت السورة الكريمة بالسبع المثانى ، ففي صحيح البخاري عن أبي سعيد بن المعلى رُطِّينِيك ، قال : كنت أصلى فدعا في رسول الله ﷺ فلم أجبه، حتى صليت ، قال فأتيته . فقال: « ما منعك أن تأتيني؟ » ، قال : قلت : يا رسول الله إنى كنت أصلى قال : « ألم يقل الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا للَّه وَللرَّسُول إِذَا دَعَاكُم لمَا يُحْييكُم ﴾» [ الأنفال : ٢٤ ] ثم قال : « لأعلمنك أعظم سورة في القرآن قبل أن تخرج من المسجد» ، قال : فأخذ بيدى ، فلما أراد أن يخرج من المسجد، قلت: يارسول الله إنك قلت: لأعلمنك أعظم سورة في القرآن ، قال : « نعم «الحمد لله رب العالمين » ، هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أتيته » (١) ، ووجه تسميتها بالسبع المثاني أنها سبع آيات باتفاق القراء والمفسرين، ولم يشذ عن ذلك إلا الحسن البصرى فقال : هي ثمان آيات ، وإلا الحسن الجعفي فقال : هي ست آيات ، ولا يعنى هذا أنهم يزيدون أو ينقصون شيئاً من الفاتحة وإنما يرجع ذلك إلى عد البسملة من الفاتحة ، أو يرجع إلى إدماج آيتين في آية واحدة أو الفصل . فعلى السبع وهو ما عليه الاتفاق تجد حديث الصحيحين عن أبي هريزة فطين أن رسول الله عليه قال: «قال الله عز وجل: قسمت الصلاة نصفين بيني وبين عبدى فنصفها إلى ، ونصفها لعبدى، ولعبدى ما سأل ، يقول العبد ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ٢٦ ﴾ ، فأقول : حمدنى عبدى . . . وإذا قال : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ ، قال الله: هذا بيني وبين عبدى ، وإذا قال: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ٦٦ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرٍ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ٧٧﴾ ، قال الله : هؤلاء لعبدى ولعبدى ما سأل .

فهن ثلاث ثم واحدة ثم ثلاث ، فعند أهل المدينة لا تعد البسملة آية وتعد ﴿أَنْعَمْتُ عَلَيْهِم ﴾ آية ، وعند أهل مكة وأهل الكوفة تعد البسملة آية ، وتعد أنعمت عليهم جزء آية ، والحسن البصرى عد البسملة آية ، وعد أنعمت عليهم آية (٢) .

وأما وصفها بالمثانى فلأنها تثنى فى الصلاة أى تكرر فتكون التثنية بمعنى التكرير، وهذا ما عرف من الأسلوب العربى من استعمال المثنى فى مطلق المكرر نحو ﴿ ثُمُّ ارْجِعِ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده وأبو داود والنسائي وماجه من طرق . تفسير التحرير والتنوير ١٣٤/.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير الشيخ محمد الطاهر بن عاشور ١٣٦/١.

الْبَصَرَ كَرَّتَيْنَ ﴾ [ اللك: ٤] وقولهم: لبيك وسعديك ، وعلى ذلك يكون المراد بالمثانى في وصف الفاتحة مثل المراد بالمثاني في قوله تعالى: ﴿ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ ﴾ [ الزمر: ٣٣] أي مكرر القصص والأغراض (١).

ومن أسمائها كذلك (٢) ما ذكره القرطبى فى تفسيره زيادة على ما ذكر: إنها سميت بالصلاة ، وهذا الاسم مأخوذ من الحديث القدسى الذى يقول الله عز وجل فيه : «قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين » وهذه القسمة تتناول آيات الفاتحة التى يقرأها المصلى فى كل ركعة .

وسميت كذلك سورة الحمد ، لأن فيها ذكر الحمد كما يقال: سورة الأعراف ، والأنفال والتوبة ونحوها .

وسميت كذلك بالشفاء لما جاء في مسند الدارمي عن عبد الله بن عمير قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ في فاتحة الكتاب شفاء من كل داء ﴾. وفي رواية عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ فَاتَّحَة الكتاب شفاء من كل سم».

وسميت كذلك بالرقية لما أخرجه أبو عبيدة وأحمد والبخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجه والحاكم والبيهقى عن أبى سعيد الخدرى ولحي قال: بعثنا رسول الله على سرية : ثلاثين راكباً فنزلنا بقوم من العرب فسألناهم أن يضيفونا فأبوا فلُدغ سيدهم فأتونا فقالوا: فيكم أحد يرقى من العقرب ، فقلت : نعم أنا ، ولكن لا أفعل حتى تعطونا شيئاً ،قالوا : فإنا نعطيكم ثلاثين شاة ، فقال: فقرأنا عليه «الحمد» سبع مرات ، فبرأ فلما قبضنا الغنم عرض في أنفسنا منها فكففنا حتى أتينا النبى فذكرنا ذلك له فقال :

« أما علمت أنها رقية ، اقتسموها واضربوا لي معكم بسهم» (٣) .

فجاء فى هذه الرواية تسمية السورة باسم الحمد على لسان أبى سعيد الخدرى في وجاء تسميتها بالرقية على لسان رسول الله ﷺ، وزادهم اطمئناناً على سلامة ما صنعوا وعدم تحرجهم مما أخذوا بأن قال لهم: « واضربوا لى معكم سهم ».

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/ ١٣٥ ، وروح المعاني ٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ١/١٥ ، التحرير والتنوير ١/ ١٣١ ، والدر المنثور ١/١٤ ، والقرطبي ١١٢، ١١١ .

<sup>(</sup>٣) اللر المنثور ١/٤ ،المطبعة الشعبية ببيروت .

وسميت كذلك بالوافية ذكر ذلك سفيان بن عيينة ، لأنها لا تقبل التنصيف وقال الثعلبى : ألا ترى أن كل سورة من القرآن لو قرئ نصفها فى ركعة والنصف الآخر فى ركعة أخرى لجاز ، وهذا التنصيف غير جائز فى هذه السورة .

وسميت كذلك بالكافية ، جاء ذلك عن عبد الله بن يحيى بن أبى كثير أنه سأله سائل عن قراءة الفاتحة خلف الإمام ، فقال: عن الكافية تسأل؟ قال السائل: وما الكافية؟ قال: الفاتحة ، أما علمت أنها تكفى عن سواها ولا يكفى سواها عنها (١).

بهذه الأسماء والصفات والألقاب سميت الفاتحة ، وسميت ووصفت بغيرها أيضاً، فقد ذكر الإمام السيوطى فى الأنقاض منها أكثر من ذلك بين ألقاب وصفات جرت على ألسنة القراء والعلماء ، وكثرة الأسماء تدل على شرف المسمى.

ونتابع القول فى سورة الفاتحة بعد أن تناولنا نزولها وأسماءها ، بقى أمامنا أمران : الأول : ما قيل فى البسملة وعدِّها من آيات، سورة الفاتحة ، والثانى : يحمل المعانى على ترتيبها من التنزيل الكريم.

فأما الأمر الأول: فإن ذكر البسملة بصيغتها الكاملة «بسم الله الرحمن الرحيم» مع سورة الفاتحة وإن كان معناها تقدم في أولى آيات الكتاب الكريم من سورة العلق في قوله تعالى: ﴿ اقرأ باسم ربّك الّذي خَلق ① ﴾ [ العلق ] وفي هذا توجيه من بداية التنزيل إلى أن يعود الأمر كله لله سبحانه ، فهو رب العالمين ، وهو الله الرحمن الرحيم، فبسم الله أي : بالله، ومعنى بالله أي : بخلقه وتقديره، وكذلك من معانيها باسم الله يعنى: بعون الله وتوفيقه وبركته فيذكر اسم الله تعالى عند افتتاح القراءة وغيرها ؛ حتى يكون الافتتاح ببركة الله ـ عز وجل ـ وعلى هذا جاءت التوجيهات القرآنية لتؤكد هذا المعنى وكذلك وردت أحاديث للنبي على لتأكيده في أول كل فعل كالأكل والشرب والنحر والجماع والطهارة وركوب البحر إلى غير ذلك من الافعال قال كالأكل والشرب والنحر والجماع والطهارة وركوب البحر إلى غير ذلك من الافعال قال الله تعالى : ﴿ وَقَالَ الله تعالى : ﴿ وَقَالَ رسول الله عَليه الله مَعْرَاها وَمُرْساها ﴾ [ مود : ١١ ] ، وقال رسول الله على : ﴿ وَقَالَ الله وَاذِكُر اسم الله ، وأوكئ سقاءك واذكر اسم الله ، وأوكئ سقاءك واذكر اسم الله ، وأوكئ سقاءك واذكر اسم الله ، وقال واذكر اسم الله ، وقال واذكر اسم الله ، وقال واذكر اسم الله ، وأوكئ سقاءك واذكر اسم الله ، وقال واذكر اسم الله ، واذكر اسم الله ، واذكر اسم الله ، واذكر اسم الله ، وقال واذكر اسم الله ، واذكر اسم ال

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١/١٥ ، والقرطبي ١١١١ ، ١١٢ ، والتفسير الكبير للرازي ١٧٣١ – ١٧٧.

أهله قال: بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا ، فإنه إن يُقدّر بينهما ولد في ذلك لم يضره شيطان أبداً ». وقال \_ عليه الصلاة والسلام \_ لعمر بن أبي سلمة: « يا غلام سم الله وكل بيمينك ، وكل مما يليك» وقال عليه : « إن الشيطان لايستحل الطعام الذي يذكر اسم الله عليه » . وقال : « من لم يتربح فليتربح باسم الله » ، وشكا إليه عثمان بن أبي العاص وجعاً يجده في جسده منذ أسلم ، فقال له رسول الله عليه : «ضع يدك على الذي تألم من جسدك وقل: باسم الله ثلاثاً ، وقل سبع مرات : أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر » ، فهذه التوجيهات كلها ثابتة في الصحيح كما روى ابن ماجه والترمذي عن النبي عليه : «ستر ما بين الجن وعورات بني آدم إذا دخل الكنيف أن يقول : بسم الله » ، وروى الدارقطني عن عائشة أم المؤمنين في قالت : كان رسول الله عليه إذا مس طهوره سمى الله تعالى ثم يفرغ الماء على يديه .

فهذا ما وجه الشرع الحنيف إليه نحو البسملة وذكرها في بداية الأقوال والأفعال وما جعل الله في ذكر هامش الخير والبركة، وأما اعتبارها من آيات سورة الفاتحة وغيرها فإن للعلماء أقوالاً في ذلك منها:

أولاً : إنها آية من القرآن الكريم في سورة النمل باتفاق الجميع وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَانَ وَإِنِّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢٠٠٠ ﴾ [ النمل ].

ثانياً: إنها آية من كل سورة ، وهو قول عبد الله بن المبارك .

ثالثاً: إنها آية في الفاتحة ، قال بذلك الشافعي ، أما في سائر السور فتردد قوله ، فمرة قال : هي آية من كل سورة ، ومرة قال : ليست آية إلا في الفاتحة وحدها .

رابعاً: إنها ليست آية من الفاتحة ولا غيرها ، وهو قول مالك

وقدم أصحاب هذه الأقوال حججهم في ذلك ، فأما حجة ابن المبارك وكذلك الحجة لأحد قولى الشافعي ما رواه مسلم عن أنس قال : بينما رسول الله على ذات يوم بين أظهرنا إذ أغفى إغفاءة ثم رفع رأسه متبسماً قلنا : ما أضحكك يا رسول الله ؟ قال : «نزلت على آنفاً سورة فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوثُورُ ۞ قَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ۞ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ أَلْ أَرْشَ ۞ » [ الكوثر ] ، ومعنى ذلك أن البسملة ذكرت فيما أنزل من السور الأخرى كسورة الكوثر (١) .

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۰ / ۲۱۲.

وأما حجة الشافعى فى أنها آية من سورة الفاتحة ففيما رواه الدارقطنى من حديث أبى بكر الحنفى عن عبد الحميد بن صفر عن نوح بن أبى بلال عن سعيد بن أبى سعيد المقبرى عن أبى هريرة عن النبى عليه قال: « إذا قرأتم الحمد لله رب العالمين » فاقرؤوا : « بسم الله الرحمن الرحيم » إنها أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثانى وبسم الله الرحمن الرحيم أحد آياتها».

رفع هذا الحديث عبد الحميد بن جعفر ، وعبد الحميد هذا وثَّقه أحمد بن حنبل ويحيى بن سعيد ويحيى بن معين وأبو حاتم يقول فيه : محله الصدق ، وكان سفيان الثورى مضيفه ويحمل عليه ونوح بن أبى بلال ثقة مشهور.

لقد ذكرنا فى الجزء السابق بعضاً من أقوال العلماء فى اعتبار البسملة من آيات سورة الفاتحة ، ونكمل القول فى ذلك مع ذكر الأدلة . فأما قول مالك: بأنها ليست من الفاتحة ولا غيرها ، فإن القرطبى يصحح هذا القول ، ويذكر أن القرآن لا يثبت بأخبار الآحاد وإنما طريقه التواتر القطعى الذى لا يختلف فيه.

والأخبار الصحاح التى لا مطعن فيها دالة على أن البسملة ليست بآية من الفاتحة ولا غيرها إلا فى النمل وحدها ، ويعنى بذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّه الرَّحْمَن الرَّحيم (٢٠٠٠) [النمل] ويورد القرطبى على ذلك الأدلة الآتية :

ما رواه مسلم عن أبي هريرة وَلَيْكُ قال : سمعت رسول الله عَلَيْ يقول : «قال الله عز وجل : قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين ولعبدى ما سأل ، فإذا قال العبد : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ آ ﴾ ، قال الله تعالى :حمدنى عبدي ، وإذا قال العبد : ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ آ ﴾ قال الله تعالى أثنى على عبدى ، وإذا قال العبد : ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ آ ﴾ قال الله تعالى أثنى على عبدى ، وإذا قال العبد : ﴿ مَالِكَ يَوْمِ الدّينِ آ ﴾ قال : مجدنى عبدى \_ وقال مرة : فوض إلى عبدى - فإذا قال : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ قال :هذا بيني وبين عبدى ولعبدى ما سأل ، فإذا قال : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ قال :هذا بيني وبين عبدى ولعبدى ما سأل ، فإذا قال : ﴿ الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ آ صَرَاطَ اللّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ آ ﴾ قال : هذا لعبدى ولعبدى ما سأل » . فقوله سبحانه : «قسمت الصلاة» يريد الفاتحة ، وسماها الصلاة لأن الصلاة ؛ لا تصح إلا بها ، فجعل الثلاث الآيات يريد الفاتحة ، واختص بها تبارك اسمه ، ولم يختلف المسلمون فيها .

ثم الآية الرابعة جعلها بينه وبين عبده ؛ لأنها تضمنت تذلل العبد وطلب الاستعانة

منه ، وذلك يتضمن تعظيم الله تعالى ، ثم ثلاث آيات تتمة سبع آيات . ومما يدل على أنها ثلاث قوله : هؤلاء لعبدى أخرجه مالك ولم يقل: هاتان ، فهذا يدل على أن ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ آية ، قال ابن بكير قال مالك : ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ آية ثم الآية السابعة إلى آخرها ، فثبت بهذه القسمة التي قسمها الله تعالى ، وبقوله \_ عليه الصلاة والسلام \_ لأبي : «كيف تقرأ إذا افتتحت الصلاة؟ » قال : فقرأت ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ؟ ﴾ لأبي : متى أتيت على آخرها \_ إن البسملة ليست آية منها ، وكذا عد أهل المدينة وأهل الشام وأهل البصرة وأكثر القراء عدوا ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ آية وكذا روى قتادة عن أبي نضرة عن أبي هريرة قال : الآية السادسة : ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ ، وأما أهل الكوفة من القراء والفقهاء فإنهم عدوا فيها «بسم الله الرحمن الرحيم » ولم يعدوا ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ .

وبعد أن يصحح القرطبى قول مالك السابق يورد بعض الاعتراضات ، ويجيب عنها فيقول (۱) : إن قيل : فإنها ثابتة فى المصحف ومكتوبة بخطه ونقلب نقله كما نقلت فى النمل ، وذلك متواتر عنهم . قلنا : ما ذكرتموه صحيح ، ولكن لكونها قرآناً، أو لكونها فاصلة بين السور ، كما روى عن الصحابة \_ رضوان الله عليهم : كنا لا نعرف انقضاء السورة حتى تنزل : "بسم الله الرحمن الرحيم" أخرجه أبو داود ، أو تبركا بها، كما قد اتفقت الأمة على كتابتها فى أوائل الكتب والرسائل ، كل ذلك محتمل . وقد قال الجريرى: سئل الحسن عن "بسم الله الرحمن الرحيم" قال : فى صدور الرسائل ، وقال الجسن أيضاً : لم تنزل "بسم الله الرحمن الرحيم " فى شيء من القرآن إلا فى وقال الحسن أيضاً : لم تنزل "بسم الله الرحمن الرحيم " فى شيء من القرآن إلا فى القرآن لا يثبت بالنظر والاستدلال ، وإنما يثبت بالنقل المتواتر القطعى الاضطرارى ، ثم القرآن لا يثبت بالنظر والاستدلال ، وإنما يثبت بالنقل المتواتر القطعى الاضطرارى ، ثم قد اضطرب قول الشافعى فيها فى أول كل سورة فدل على أنها ليست بآية من كل قد اضطرب قول الشافعى فيها فى أول كل سورة فدل على أنها ليست بآية من كل سورة، والحمد لله .

فإن قيل: فقد روى جماعة قرآنيتها ، وقد تولى الدارقطنى جمع ذلك فى جزء صححه، قلنا: لسنا نفكر الرواية بذلك وقد أشرنا إليه ، ولنا أخبار ثابتة فى مقابلتها رواها الأثمة الثقات والفقهاء الأثبات ، فقد روت عائشة أم المؤمنين وطيع فى صحيح مسلم قالت: كان رسول الله والله والمستفتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله ربالعالمين . الحديث.

<sup>(</sup>١) القرطبي ١/ ٩٤ – ٩٧ .

وروى مسلم أيضاً عن أنس بن مالك قال : صليت خلف النبى ﷺ وأبى بكر وعمر فكانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين ، لا يذكرون «بسم الله الرحمن الرحيم» لا في أول قراءة ولا في آخرها .

يقول القرطبى: ثم إن مذهبنا يترجح فى ذلك بوجه عظيم ، وهو المعقول وذلك أن مسجد النبى عليه الدينة انقضت عليه العصور ، ومرت عليه الأزمنة والدهور ، من لدن رسول الله عليه إلى زمان مالك ، ولم يقرأ أحد فيه قط: «بسم الله الرحمن الرحيم» اتباعاً للسنة ، وهذا يرد أحاديثكم.

بيد أن أصحابنا استحبوا قراءتها في النفل ، وعليه تحمل الآثار الواردة في قراءتها ، أو على السنة في ذلك . قال مالك : ولا بأس أن يقرأ بها في النافلة ، ومن يعرض القرآن الكريم عرضا.

هذه مجموعة الأقوال في البسملة ومنها يتضح لنا أنه لا خلاف بين العلماء في أن «بسم الله الرحمن الرحيم » من القرآن الكريم كما جاء في قوله تعالى من سورة النمل: ﴿إِنَّهُ مِن سُلِّيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢٠) ﴾ [ النمل ] فهي جزء من آية .

وإنما الخلاف في هل هي آية من سورة الفاتحة ، ومن أوائل السور غير براءة أي أن الاختلاف ليس في كونها قرآناً ، ولكنه في تكرر قرآنيتها ، والله الهادي إلى سواء السبيل.

#### \* \* \*

لقد تناولنا في الأجزاء السابقة . ما يتصل بنزول الفاتحة وما يتعلق بآياتها ، ونتناول الآن ترتيب ما تضمنته من المعانى حسب النزول ، لقد جاءت معانى سورة الفاتحة جامعة حتى عدت السورة ولقبت بأم الكتاب ، وكان نزولها بعد السور السابقة ، وما تضمنته من توجيه الخلق إلى الله والقراءة باسمه والعمل له وتدبر آياته ، وأن المصير إليه، وما تضمنت من تدعيم للمؤمنين ، والشد من أزرهم بدءا برسول الله على الطوائف المعادية من المشركين وغيرهم ، والتفصيل في وجوه الإنذار ، وكل هذه المعانى جعلت حركة الدعوة تزداد قوة ونشاطاً وظهوراً كما ازداد عدد المؤمنين ، وأصبح لهم كيان بشرى ملموس أى صاروا جماعة تتكون من الرسول كي والذين معه من المؤمنين والمؤمنات ، وكان نزول الفاتحة لتعليم المؤمنين وتوجيههم إلى أصول عامة وقواعد كلية في علاقتهم بربهم، وفي علاقتهم فيما بينهم ، وفي سلوكهم ، وفي الحذر مما يضرهم،

فهى إذن رعاية من الله تبارك وتعالى لهؤلاء المؤمنين في مسيرتهم ، وهذه الأصول الجامعة فيما يلى:

أولاً: توجيه المؤمنين إلى الحمد أى إلى الثناء الكامل على الله وحده ، فله الثناء الحسن الجميل ، وهو سبحانه يستحق الحمد بأجمعه ، إذ له الأسماء الحسنى والصفات العلى ، ومع بذل غاية الجهد البشرى في الثناء على الله لايصلون إلى ما يستحق الخالق البارئ المصور المنعم \_ جل جلاله \_ ولذلك جاء في دعوات النبي على الله أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك الله الحمد وله الشكر كذلك على ما أولى من الإحسان ؛ ولذلك روى عن ابن عباس والمنها أنه قال : الحمد لله كلمة كل شاكر ، وإن آدم عليه قال حين عطس: الحمد لله ، وقال الله لنوح عليه المحمد لله المحمد لله المؤمنين من المحمد لله المؤمنين من المحمد لله المؤمنين من المحمد لله المؤمنين من على المحمد لله المؤمنين من على المحمد الله المؤمنين من على المحمد الله المؤمنين من عالى المحمد الله المؤمنين من عالى المحمد الله المؤمنين من عالى المؤمنين من عالى المحمد الله المؤمنين من عالى المحمد الله المؤمنين من المؤمنين من المؤمنين عالى المحمد المؤمنين من عالى المحمد المؤمنين من المؤمنين من المؤمنين من المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين من المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين من المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين من المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين المحمد المؤمنين من المحمد الما المحمد المحمد الما المحمد ال

فتوجيه المؤمنين إلى الحمد توجيه إلى ما يرضى الرب سبحانه ، ويربى فى المؤمنين الحس المرهف الذى يقدر النعمة ويقدم الشكر لمسديها ، وأعظم هذه النعم نعمة الإسلام والإيمان والهداية ، فعن أبى هريرة وَلِحَيْثُ وكذلك عن أبى سعيد الخدرى وَلِحَيْثُ عن النبى عن أبى العبد : ﴿ الْحَمْدُ لِلّه ﴾ قال : صدق عبدى ، الحمد لى " وروى مسلم عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله ويها ": "إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها أو يشرب الشربة فيحمده عليها ".

فالحمد لله.

ثانياً: التوجيه الثانى يتضمن الإقرار بالربوبية ، فالله سبحانه الذى يستحق الحمد وحده هو رب العالمين مالكهم ومربيهم . والعالمون جمع عالم وهو كما يقول قتادة : كل موجود سوى الله تعالى (١) فيشمل كل مخلوق وموجود ، وهذا ما ذكر من قوله

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣٩/١.

تعالى : ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ (٢٣) قَالَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما ﴾ [الشعراء].

ثالثاً: التوجيه إلى التعيين في ربكم « رحمن رحيم » ، وعلى ذلك يكون المؤمن دائماً بين الخشية والرغبة فما يستشعره من الربوبية مع الرحمة تجعله خائفاً من غضب الله وعذابه راجياً في رحمته وثوابه ورضاه.

رابعاً: إن الذي بيده الملك في الدنيا هو مالك يوم الدين فدنياكم بيده وأخراكم بيده فلا تجعلوا له أنداداً.

خامساً: التوجيه إلى الشعور بالانتماء إلى جماعة المؤمنين ، والتكلم بلسان هذه الجماعة في بيان منهج حياتها ، وفي بيان صلتها بربها ، وفي طلب الخير والنجاة لها في سلامتها من انحراف الخارجين . ويبدأ هذا التوجيه والإرشاد في قوله تعالى : ﴿ إِيَّاكُ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ فالحديث هنا بلسان الجماعة التي عرفت ربها ، وأيقنت بهيمنته وأنه رحمن رحيم يستحق العبادة وحده ومنه العون والتوفيق.

### سورة «المسد»

فمع روضة جديدة من رياض القرآن الكريم مع سورة «المسد» وقد نزلت بعد سورة الفاتحة التي جمعت الأصول العامة ، ووجهت إلى الثناء الحسن الجميل على الخالق العظيم رب العالمين الرحمن الرحيم من له الآخرة الأولى، وإياه نعبد ، وبه وحده نستعين ،ومنه تطلب الهداية إلى ما عرفنا من طريق مستقيم ، طريق من أنعم الله عليهم وأن يجنبنا طريق من ضل وطريق من غضب الله عليهم ، وعلى ذلك فإن معالم الدعوة صارت واضحة ،وإن أصناف الناس صارت معلومة فمنهم المهتدون ، ومنهم المشركون، ومنهم المسلمون أن يعرفوا من أين يأتيهم الخطر ، وكيف تكون التحديات.

وأبو لهب هذا هو أحد أعمام رسول الله ﷺ واسمه عبد العزى بن عبد المطلب ،

وقيل في تسميته بأبي لهب: لإشراق وجهه ، ولكن لم يكن إشراقه بإيمان بل كان إشراق إحراق فوجه هذا كان يخفي غيظاً وحقداً وبغضاً وازدراء وتنقصاً لرسول الله وكان من مظاهر هذا البغض أن يسير خلف الرسول والله وهو يدعو الناس ليصرف الناس عنه ويحذرهم منه. فهذا ربيعة بن عباد الديلي يقول : إنى لمع أبي؛ رجل شاب أنظر إلى رسول الله والله والله والمائل ووراءه رجل أحوا، وضيء الوجه ذو جمة يقف رسول الله والله على القبيلة فيقول : « يا بنى فلان، إني رسول الله إليكم آمركم أن تعبدوا الله لا تشركوا به شيئاً ، وأن تصدقوني وتمنعوني حتى أنفذ عن الله ما بعثنى به ، وإذا فرغ من مقالته قال الآخر من خلفه : يا بنى فلان هذا يريد منكم أن تسلخوا اللات والعزى وحلفاءكم من الجن من بنى مالك بن أقيس إلى ما جاء به من البدعة والضلالة فلا تسمعوا له ولا تتبعوه ، فقلت لأبى : من هذا ؟ قال : عمه أبو لهب . وواه أحمد والطبراني بهذا اللفظ .

وكان من مظاهر هذا الحقد كذلك أن يستعمل ماله في هذه الحرب . فيقول السهيلي : كانت الصحابة إذا قدمت عير إلى مكة يأتي أحدهم السوق ليشترى شيئاً من الطعام قوتاً لعياله فيقوم أبو لهب فيقول : يا معشر التجار : غالوا على أصحاب محمد حتى لايدركوا معكم شيئاً ، وقد علمتم مالى ووفاء ذمتى ، فأنا هنا من لا كساد عليكم فيزيدون عليهم في السلعة قيمتها أضعافاً ، حتى يرجع أحدهم إلى أطفاله يتضاغون من الجوع ، وليس في يده شيء يطعمهم به ، ويعدو التجار على أبى لهب فيربحهم فيما اشتروا من الطعام واللباس حتى جهد المؤمنون ومن معهم جوعاً وعرياً . فكان عداؤه وحقده في جهده وسعيه وماله .

وكان من مظاهر هذا الحقد وهذه العداوة هذا التظاهر على الأذى من أبى لهب وزوجه أم جميل واسمها أروى بنت حرب ، وكانت عوناً لزوجها على كفره وجحوده وعناده ، وكانت تضع الشوك في طريق رسول الله على الله على النميمة . وكانت تضع السوك في طريق رسول الله على ، وكانت تمشى بالنميمة . جاءت مرة وهو جالس بالمسجد وبيدها حجر تريد أن تضربه به فصرف الله بصرها عنه ، فلا ترى إلا أبا بكر فقالت : يا أبا بكر أين صاحبك ؟ فقد بلغنى أنه يهجوني والله لو وجدته لضربت بهذا الحجر فاه ، أما والله إنى لشاعرة ، ثم قالت شعراً تهجو به الرسول :

مذمماً عصينا وأمره أبينا ودينه قلينـــا ثم انصرفت، وقال أبو بكر يا رسول الله : أما تراها رأتك ؟ فقال ﷺ : « ما رأتنى لقد أخذ الله بصرها عني».

وتشم فى كلام امرأة أبى لهب رائحة الاستعلاء القائم على الحسد فعندما تطرح الشوك على الطريق أمام رسول الله ﷺ حسداً وحقداً فهذا عمل عادى ، لا تلام عليه ، بل لا تريد أن تسمى به أى أحزنها أن تسمى «حمالة الحطب» وناقضت شهادة أهل مكة جميعاً فى رسول الله ﷺ عندما هجت وقالت : «مذبماً» وهو محمد صاحب الخلق العظيم عند من آمن به ، وعند من لم يؤمن به ، ولكنه رفض وكره ما جاء به دون تفكير . قاتل الله الحسد فكم أعمى قلوب البشر فحرمهم مما فيه خيرهم.

لقد تناولنا في الجزء السابق ذكر سورة المسد ونتابع القول فيها وفيما ذكر من أسباب نزولها ، ونبدأ بذكر ما ورد في سبب نزولها بما يتعلق بآية كريمة من سورة الشعراء وهي قول قوله تعالى: ﴿ وَأَنَدْرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرِبِينَ (٢١٤) ﴾ [ الشعراء ] وسورة الشعراء مكية في قول الجمهور ، وقال مقاتل : منها مدنى ، الآية التي يذكر فيها الشعراء وقوله : ﴿ أَوَلَمْ يَكُن لَهُمْ آية أَن يَعْلَمُهُ عُلَماء بني إِسْرَائيلَ (١٩٧٧) ﴾، وقال ابن عباس وقتادة : مكية إلا أربع آيات منها نزلت بالمدينة من قوله تعالى : ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (٢٧٤) ﴾ إلى آخرها (١) .

والذى يرجح نزول الآية الكريمة : ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينِ (٢١٤) ﴾ قبل سورة المسد مجموعة من الروايات الصحيحة منها :

الحديث الأول: قال الإمام أحمد وَ الله عن عبد الله بن نمير عن الأعمش عن عمرو بن مرة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس وَ الله عن الله عن وجل هو أَندُر عشير تَكَ الأَقْر بِين (١٤٠) أَتَى النبي عَلَيْ الصفا فصعد عليه ثم نادى « يا صباحاه» فاجتمع الناس إليه بين رجل يجيء إليه وبين رجل يبعث رسوله فقال رسول الله على الله ويا بني عبد المطلب ، يا بني فهر ، يا بني لؤى ، أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً بسفح هذا الجبل تريد أن تغير عليكم صدقتموني؟ » قالوا: نعم . قال: « فإني نذير لكم بين يدى عذاب شديد» ، فقال أبو لهب: تبا لك سائر اليوم أما دعوتنا إلا لهذا؟ وأنزل الله عناب شديد» ، فقال أبو لهب : تبا لك سائر اليوم أما دعوتنا والنسائي من طرق عن الأعمش به .

الحديث الثانى: قال الإمام أحمد: حدثنا وكيع حدثنا هشام عن أبيه عن عائشة وطيّع قالت: لما نزلت: ﴿ وَأَنذُرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ (٢١٤) ﴾ قام رسول الله ﷺ فقال: «يا فاطمة ابنة محمد ، يا صفية ابنة عبد المطلب ، يابنى عبد المطلب لا أملك لكم من

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۳ /۸۷، ۱۶۳ ، وابن كثير ۳/ ۳٤۹.

الله شيئاً سلوني من مالي ما شئتم » انفرد به مسلم.

ويذكر الإمام ابن كثير مجموعة الروايات الأخرى في تفسيره . فهذه الآية الكريمة إذن يأتى ترتيب نزولها قبل سورة المسد ، وإذا كان النبي ﷺ قد أمر قبل ذلك في سورة المدثر بقوله تعالى : ﴿ قُمْ فَأَنذُو ( ) ﴾ [ المدثر ] ذان الأمر هنا موجه إلى العشيرة الأقربين، ولا يفهم من هذا ما فهمه المغرضون من أن الدعوة إذن خاصة بالأقربين وليست عامة ، وهذا فهم ترده النصوص الصريحة من كتاب الله تعالى ، ومن سنة رسوله ﷺ ، ومن واقع الدعوة ، فالآيات الكريمة تصرح بأن الرسول الكريم أرسل للناس كافة بشيراً ونذيراً، وأنه أرسل رحمة للعالمين ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمة للْعَالَمِينَ ( الله ال

وأما واقع الدعوة فإن الرسول ﷺ خاطب الناس جميعاً وأرسل رسله وكتبه إلى ملوك الأرض دون تفريق وشاء الله أن يشتهر من صحابته .. رضوان الله عليهم - من ينتمون إلى غير العرب فبلال مؤذنه \_ رضوان الله عليه \_ حبشى ، وصهيب الذي ربح في بيعه رومي ، وسلمان الذي قربه رسول ﷺ فارسى ، وهكذا يكون الفهم لهذه الآية الكريمة مع الآيات الكريمة الأخرى؛ أنها تبين مراحل الدعوة واتساعها الطبيعي ، فيبدأ الرسول ﷺ بدعوة زوجه أم المؤمنين خديجة فطيسي ويدعو صديقه أبا بكر وأهل البيت والعشيرة الأقربين وأهل مكة أم القرى ، ثم من حولها ، ثم ترسل الكتب إلى الأمم جميعاً ، وهكذا فهم أصحاب النبي ﷺ وواصلوا مسيرة الدعوة بعد رسول الله عَيْلِهُم . وأشار الإمام ابن كثير ـ رحمه الله ـ إلى هذا عند تفسيره لهذه الآية الكريمة فيقول: وهذه النذارة الخاصة لا تنافى العامة بل هي فرد من أجزائها كما قال تعالى: ﴿لِيُنذِرَ قَوْمًا مَّا أُنذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ ۞ ﴾ [ يس ] ، وقال تعالى : ﴿ لِتُنذِرُ أُمَّ الْقَرَىٰ وَمَنْ حَوْلُهَا﴾ [ الشورى : ٧ ] ، وقال تعالى : ﴿وَأَنَذُرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَىٰ رَبِّهِم ﴾ [الانعام : ٥١] ، وقال تعالى : ﴿ لَتُبَشِّرُ بِهِ الْمُثَّقِينَ وَتُنذَرَ بِهِ قَوْمًا لُّذًا ﴿ ١٧) ﴾ [مريم ] وقال تعالى : ﴿ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغ ﴾ [ الانعام : ١٩ ] كما قال تعالى : ﴿ وَمَن يَكُفُو بِهِ منَ الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُه ﴾ [ مود : ١٧ ] ، وفي صحيح مسلم: «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بي إلا دخل النار" (١) .

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۳ / ۳٤۹ .

وأنذر الرسول الكريم عشيرته الأقربين فآمن من آمن وهلك من أعرض ، وتوعد وخسر في الدنيا والآخرة فلم تنجه قرابته من رسول الله ﷺ ، وفي ذلك تنبيه من اللحظات الأولى في الدعوة أن الأنساب لا تغنى عنهم من الله شيئاً ؛ ولذلك جاء هذا المعنى صريحاً من النبي ﷺ في الحديث السابق ، والذي خاطب فيه فاطمة وصفية وبني عبد المطلب كما أنه لن يغني عن الكافرين أموالهم ولا أولادهم.

ذكر عن ابن مسعود وَعَالَيْكُ أن رسول الله عَلَيْكُ لما دعا قومه إلى الإيمان قال أبو لهب: إن كان ما يقول ابن أخى حقاً فإنى أفتدى نفسى يوم القيامة من العذاب بمالى وولدى فأنزل الله تعالى : ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ٢٠ ﴾

كما ينبه الناس فى هذه السورة الكريمة إلى أن الجزاء من جنس العمل فخسرت يداه وشقى لاستعمال يديه فى أذى رسول الله ﷺ، واللقب الذى لقب به لإشراق وجهه ، واستعمال هذا الوجه فى صد الناس عن رسول الله ﷺ ما يناسبه من نار ذات لهب ، وامرأته التى كانت تحمل الحطب وتسعى بالنميمة سيكون فى عنقها حبل من نار جهنم . نعوذ بالله من النار وما يقربنا إليها.

#### سورة «التكوير»

ومع روضة جديدة من روضات القرآن الكريم مع سورة التكوير ، والتى نزلت بعد سورة المسد وهى مكية كلها بالإجماع . وجاء فى ذكر هذه السورة وما تستعمل عليه ما رواه أبو عبد الله الحاكم فى صحيحه من حديث عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله عبد الله الحاكم فى صحيحه من القيامة فليقرأ قبول الله تعالى : ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ ﴾، وأخرجه أحمد فى مسنده وإسناده صحيح ووافق الذهبى تصحيح الحاكم وأورده السيوطى فى الدر المنثور (١) .

وتأتى هذه السورة لتضع أمام الناس مشاهد كونية تجمع بين العظمة والنعمة ، والناس يشاهدونها وينعمون بها ليلاً ونهاراً ، ولكن استمرارها واستغراق الناس فيها يجعل بعضهم في غفلة منها تنسيه خالقها ومسيرها ، والمتفضل بتسخيرها سبحانه وتعالى؛ ولذلك نجد السورة الكريمة تطرق آذان الناس وأبصارهم وحواسهم ، وتوقفهم على آيات العظمة والنعمة ، وحتى تتبدل وتتغير وتتحول ويحدث فيها تغير هائل ، وفي وسط هذه الآيات الباهرة، وما تحدثه في نفس السامع ينبه إلى خطأ اجتماعى قاتل يدل على قسوة بالغة في القلوب يعالجه القرآن الكريم مع هذه الزلزلة القلبية والعقلية ؛ لأنه خطأ ضخم ضخامة هذه الآيات وضخامة هذا التعبير الكوني.

فإذا أظلمت الشمس بعد ضوئها وحراراتها ، أو ذهبت أو اضمحلت أو غورت أو

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٩/ ٣٧.

فنيت ومحيت ، وكل ذلك جاء في معنى ﴿ كُورَت ﴾ وتؤدى إلى معنى ذهاب هذه النعمة والوقوع في الظلمة وعدم الانتفاع بتسخير الله للشمس وقت النهار . وإظلامها دليل قدرة ودليل ذهاب نعمة نهارية .

وإذا النجوم التي يهتدي بها في ظلمات البر والبحر تناثرت وتهافتت، و تناثرها دليل قدرة وكذلك ذهاب نعمة ليلية.

وإذا الجبال الرواسى الشامخة سيرت عن وجه الأرض فاستوت مع الأرض ، وهذا دليل قدرة وقوة ، وذهاب نعمة ثبات الأرض التي أرسيت بالجبال ، وإذا النواق الحوامل ﴿ الْعِشَارِ ﴾ والتي يتعلق الناس بها للخير الذي أودعه الله فيها فهي أنفس مال العرب عندهم ، لم تجد اهتمام الناس بها فسيبت وأهملت لاشتغال الناس بأهوال القيامة.

وإذا الوحوش ماتت \_ على قول ابن عباس \_ أو جمعت إلى القيامة للقصاص فهى مع توحشها لا تفلت ، وإذا البحار ﴿ سُجِرَت ﴾ فاشتعلت ناراً ، أو يبست أو ملئت بأن صارت بحراً واحداً وكثر ماؤها . وإذا النفوس قرنت بأشكالها الصالح مع الصالح والفاجر مع الفاجر ، أو ردت الأرواح إلى الأحياء فزوجت بها ، أو زوجت أنفس المؤمنين بالحور العين ، وأنفس الكافرين بالشياطين . وإذا البنت التي دفنت وهي حية وكان هذا من فعلهم في الجاهلية ، وفي سؤالها تبكيت لقاتليها في القيامة ، لأن جوابها قتلت بغير ذنب وهذا دليل قسوة قلبية أن تقوم الأم وهي أحن الناس على ولدها بهذا الصنيع ، فيقول ابن عباس والمنه على رأس الحفيرة ، فإن ولدت جارية رمت بها في ولادها حفرت حفرة فمخضت على رأس الحفيرة ، فإن ولدت جارية رمت بها في الحفيرة ، وإن ولدت غلاماً حبسته (۱).

وإذا الصحف نشرت أى صحائف أعمال بنى آدم تنشر للحساب ، وإذا السماء نزعت فطويت أو قلعت كما يقلع السقف ، وإذا الجحيم أوقدت مرة ، بعد مرة وإذا الجنة قربت من المتقين ، وإذا حدثت هذه الأشياء التى تتعلق بآيات كونية تتبدل إلى ما يهول ويعظم ، وتتعلق بنعم لا غنى للإنسان عنها حوله وفي بيته وفي مطعمه ومشربه ، ومنها ما يتصل بسلوكه وحسه وعمله ، ومنها ما يتصل بمصيره ، وكما ذكر ابن عباس وعنها من أول السورة إلى هاهنا اثنتي عشرة خصلة : ستة في الدنيا ، وستة في الآخرة، إذا حدثت هذه علمت نفس ما أحضرت ، أي علمت في ذلك الوقت كل نفس

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ۹ / ٤٠ .

ما أحضرت من عمل فأثيبت على قدر عملها .

لقد مر التذكر ببعض الآيات الكونية في السورة السابقة ولكنها جمعت هنا وفصلت بطريقة تلفت الانتباه وتبين عظيم النعمة وخطورة المسؤولية عما يقدمه الإنسان ويراه ويوم تتبدل هذه الآيات .

كما بدأت السورة بمعالجة وضع المرأة الاجتماعي في أخطر ما كانت تتعرض له من الوأد الذي يدل على قلوب قاسية من ناحية ، وعلى عدم الثقة في رزق الله من ناحية أخرى فهو لفقر أو لخوف عار.

والأمران مرفوضان فالرزاق هو خالق هذه الآيات التي تشاهدونها ، ويحكم إمساكه بها وهو القادر عليها فيغيرها عند القيامة فثقوا برزقه ، ورققوا قلوبكم نحو بناتكم فهن الضعيفات ولا ذنب لهن، وأحسنوا تربيتهن على ما يأتيكم من وحى ربكم.

فإنه عقب استنفار الفكر والقلب للوقوف على آيات القدرة وآيات النعمة السابقة فى مطلع السورة الكريمة ؛ لتهيئة النفوس لتكون على مستوى المسؤولية نحو عملها الذى سيعرض عليها عندما تنشر الصحف ويعلم الإنسان ما قدم ، تعرض آيات كونية أخرى لقضية أخرى ، لها أهميتها القصوى فى حدوث الاطمئنان القلبي إلى ما جاء به الرسول عليه من وحى ربه ، وأنه لا يتطرق إليه أى شك فمسيرة الوحى من الله العزيز العليم إلى رسول الله محمد عليه حفت بالأمانة والقوة فلا يتسرب إليه أى عبث ، ولا تستطيع الشياطين أن تعبث بهذا الوحى لأن حامله قوى يرهب جانبه وأمين لا يفرط فيه.

وأنه ينزل على رسول الله ﷺ وقد عرفته من المرة الأولى فرأت صورته ، وعرفت صوته ، وما يأتى به يأخذ مكانه إلى قلب النبى ﷺ ويخرج إلى الناس بلسان عربى مبين، وبعد هذا التطمين يصبح الإنسان على يقين من سلامة المنهج ولا يكون أمامه إلا الامتثال لما جاء به الوحى إن أراد أن يستقيم فأين يذهب ؟ وما عليه كذلك إلا أن يطلب العون والهداية من رب العالمين فهو الهادى والموفق إلى الصراط المستقيم.

فهذه الحقيقة الكبرى التى تطمئن الإنسان على مسيرة الوحى ، يقدم لها بقسم يلفت الانتباه إلى آيات كونية غاية فى الوضوح والجلاء ، إنها آيات الظلمة والنور ، آيات الوضوح والإيهام حيث يصبح التمييز بين هذه الآيات تمييزاً لا يعجز عنه إنسان فكل آدمى لا يعجزه أن يفرق بين ليل مظلم وصبح مشرق فيقول الله تعالى : ﴿ فَلا أُقْسِمُ

بِالْخُنَسِ ۞ الْجَوَارِ الْكُنَسِ ۞ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ۞ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ۞ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ أَمِين ۞ وَمَا لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ وَلَقَدْ رَآهُ بِالأَّفْقِ الْمُبِينِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينَ ۞ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونَ ۞ وَلَقَدْ رَآهُ بِالأَّفْقِ الْمُبِينِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينَ ۞ وَمَا هُوَ بَقُولُ شَيْطَان رَّجِيمٍ ۞ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۞ إِنَّ إِنْ هُو َ إِلاَّ ذَكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ۞ لَمَن شَاءَ هُوَ بَقُولُ شَيْطَان رَّجِيمٍ ۞ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۞ إِنَّ الْعَالَمِينَ ۞ ﴾ .

فالقسم الذي يؤكد به على المعنى الكبير من سلامة طريق الوحى بالنجوم التي تخنس بالنهار وإذا غربت ، وتكنس في وقت غروبها أي تتأخر عن البصر لخفائها فلا ترى ، والليل إذا عسعس أي: أدبر بظلامه ، أو أقبل بظلامه ، ويرى المبرد أنه من الأضداد والمعنيان يرجعان إلى شيء واحد وهو ابتداء الظلام في أوله وإدباره في آخره . والصبح إذا تنفس أي : امتد حتى يصير نهاراً واضحاً . والتذكير في هذا القسم بهذه الآيات الكونية لوضوح الفرق بينها وبين الظلمة والنور فهي آيات بينة ، ولا يختلط الأمر فيها على أحد.

وكذلك الحال في المقسم عليه فجواب القسم ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ ١٦ ﴾ والرسول الكريم هنا هو جبريل حامل الوحي عن الله ، سبحانه فهو كريم على الله ووصف كذلك بصفتين مناسبتين للاطمئنان فهو ذو قوة ظاهرة ، فروى الضحاك عن ابن عباس فلي قال : من قوته قلعه مدائن قوم لوط بقوادم جناحه ، ومعنى القوة أى: لا يستطيع شيطان أن يسلب منه شيئاً من وحي الله تعالى ، وهو كذلك ذو مكانة ومنزلة ومطاع في السماوات من الملائكة ، والصفة الأساسية كذلك في الاطمئنان على طريق الوحى الأمانة وهو أمين أى مؤتمن على الوحى الذي يجيء به ، وأما رسول الله محمد الوحى الأمانة وهو أمين أى مؤتمن على الوحى يتهم في قوله .

كما أن الرسول على رأى جبريل فى صورته التى خلق عليها بالأفق المبين ، فليس مجهولاً عنده أو يختلط عليه الأمر فيه. فمع هذا الاطمئنان فإن رسول الله على يبلغ إليكم ما يؤمر به فليس هو على الغيب ببخيل بل يعلم الخلق كلام الله وأحكامه ، فالقرآن وصل إذن إليكم بهذا الطريق المأمون. فليس بقول شيطان مرجوم ملعون \_ كما قالت قريش \_ فإلى أين تعدلون عن هذا القول وعن طاعته؟ إن هو \_ أى القرآن الكريم \_ إلا ذكر للعالمين فى الموعظة ، وفيه الهداية للتى هى أقوم لمن أراد اتباع الحق والإقامة

عليه، وقال أبو هريرة وسليمان بن موسى: لما نزلت ﴿ لَمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ (٢٦) وهو قال أبو جهل : الأمر إلينا إن شئنا استقمنا، وإن شئنا لم نستقم، وهذا هو القدر ، وهو إذن رأس القدرية فنزلت: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٢٦) فبين بهذا أنه لا يعمل العبد خيراً إلا بتوفيق الله ، ولا شراً إلا باختياره ، وقال الحسن : والله ما شاءت العرب الإسلام حتى شاء الله لها ، قال تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُّ شَيْء قُبُلاً ما كَانُوا لِيُوْمِنُوا إِلاَّ أَن يَشَاء ﴾ [الانعام: ١١١] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لَنفُس أَن تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٤٥] ، وقال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلْكُ عَلْ اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلْ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

فلا تعارض بين مشيئة الله تعالى ، وما منح الله عبده من حرية الاختيار وأن تكون له مشيئة يحاسب عليها .

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩ / ٢٤٣.

## سورة «الأعلى»

وفتح هذه السورة بالأمر الكريم من الله سبحانه بالتسبيح وسبّع اسم ربك الأعلى ( ) ويأتى هذا التسبيح بعد ذكر الآيات الكونية العظيمة السابقة فى سورة الأعلى ، فهو الرب التكوير ويستمر التذكير بآيات الله سبحانه فى خلقه فى سورة الأعلى ، فهو الرب الأعلى، وهو الذى خلق فأحسن كل شىء خلقه، ويرى الناس هذا جلياً فى الآيات المحيطة بهم ، وكان هدى الرسول و أن يستجيب لهذا الأمر على الفور ، فعن ابن المحيطة بهم ، وكان هدى الرسول كالله كان إذا قرأ : ﴿ سَبّع اسم ربك الأعلى ﴾ قال: هسبحان ربى الأعلى ، وهذا تنبيه صريح مباشر لما ينبغى أن يكون عليه المسلم نحو السبحان ربى الأعلى ، وهذا تنبيه صريح مباشر لما ينبغى أن يكون عليه المسلم نحو آيات الله الكونية ، وأن ينظر فيها نظرة تأمل واعتبار ؛ ليقف فيها على عظيم صنع ربه الأعلى، فيمتلئ القلب خشية وحباً ، ويهتف اللسان بالتسبيح والتنزيه والذكر لله

<sup>(</sup>١) إبن كثير ٧/ ٢٦٧ ط الأندلس.

سبحانه بأسمائه الحسنى وصفاته العلا. وهذا شأن أولى الألباب كما جاء ذكر هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَات وَالأَرْض رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ (١٩٠٠) ﴾ [ آل عمران ] .

فالله سبحانه خلق مخلوقاته دالة على كمال القدرة وأن أتقن كل شيء كان ، وقدر للخلائق ما شاء وهدى إليه كما ثبت في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله رَالله وهدى إليه كما ثبت في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله والله وال

إن هذا الفتح القرآنى لقلوب الناس وعقولها للتأمل في آيات الله الكونية يحرك العقول ويصقل القلوب ، ويجعلها أهلاً للترقى والإقلاع من الجاهلية بعقائدها وسلوكها وأخلاقها ، ومع حرص الرسول على تلقى آيات الله الكريمة التي ينزل بها جبريل على وحفظها ، وخاصة أن السور تتنابع في نزولها المبارك ، يأتي وعد الله سبحانه في منته على رسوله وعلى العالمين في أنه سبحانه سيحفظ رسوله ما يوجه إليه من الكتاب العزيز فلا ينسى منه شيئاً ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلا تَنسَىٰ آ إلاً مَا شَاءَ الله ﴾ واقتضت حكمته ألا ينسيه إياه لحكمة أو تيسير يريده بخلقه فهو يعلم الجهر وما يخفى ، كما تأتي البشائر المفصلة بهذا المعنى ، والتي تعرض للناس في بدايات الوحى خصائص ما أرسل به رسول الله على خلقه من حرج وإنما يوحيه الله من عقائد وعبادات ومعاملات وسلوك ، فما جعل الله على خلقه من حرج وإنما يريد بهم اليسر في الأمر كله .

وهكذا كان شأن رسول الله ﷺ ومنهجه فما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً . ﴿ وَنُيسَرُكُ لِلْيُسْرَىٰ ﴿ ﴿ لَلْيُسْرَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَمِنْ النَّاسُ مِنْ النَّاسُ مِنْ النَّاسُ فَإِنْ اللَّهُ وَمِنْ النَّاسُ مِنْ النَّاسُ مِنْ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ النَّاسُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِيلُ اللَّهُ اللّهُ الل

يستجيب للذكرى، ومنهم من يغلق قلبه وعقله فلا ينتفع بها ﴿ فَذَكُو ۚ إِن نَفْعَتِ اللّهِ اللّهُ عُلَى اللّهُ عُلَى اللّهُ عُلَى اللّهُ عُلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

وفى ختام السورة الكريمة نجد التذكير بحقيقتين : الأولى : ما يكون عليه حال الناس من تقديم العاجل على الآجل واختيار الحياة المحدودة على الحياة الأخرى ، والتى هى خير وأبقى ، وفى ذكر هذه القضية لفت نظر لمن يقع فى هذا الاختيار الذى ليس فى صالح الإنسان فالمؤمن العاقل لا يختار المتاع القليل ويترك النعيم المقيم ، إنه يجنى ثمرة الدارين فى استقامته على الصراط المستقيم.

الحقيقة الثانية : أن هذا الخير المذكور هو فضل الله على خلقه في الأمم جميعاً فإن وحى الله وهدايته قد وجهت إلى البشرية جميعاً منذ آدم عَلَيْتِكُمْ ، وأن هذا المذكور في سورة الأعلى والذي تقرأه: أنه محمد عَلَيْتُمْ : ﴿ لَفِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ (١٦) صُحُفَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ (١٦) ﴾ عليهما السلام .

#### سورة « الليل »

ومع روضة جديدة من روضات القرآن الكريم مع سورة الليل . وهي سورة مكية نزلت بعد سورة الأعلى، والذي يشد انتباهنا في ترتيب هذا التنزيل المبارك تتابع الحديث عن آيات الله سبحانه في هذا الكون الكبير في السور الكريمة السابقة ، وفي هذه السورة وما نزل بعدها من سورة الفجر وسورة الضحى . أنها تبعث الإنسان من نومه ليفكر فيما حوله ، وليتنبه من الاستغراق في هذه النعم ليذوق حلاوتها ، وليستثمرها ويشكر المتفضل بها سبحانه ، فالليل والنهار آيتان عظيمتان جعلهما الله في حياة الإنسان في وكروجَعلنا الليل والنهار آيتان عظيمتان صفحة من كتاب العمر الذي يضم بين دفتيه الأيام والليالي ، والإنسان في الليل والنهار ، بنوعيه الذكر والأنثى ليس على حالة واحدة إنه في تفرقة العقدى وتفرقة الخلقي وتفرقه السلوكي يشبه الليل والنهار في الظلمة والنور ، ولكن الليل مع ظلامه مسخر لسكن هذا الإنسان ونومه ، والنهار كذلك مسخر لحركة الإنسان ومعاشه ونشاطه .

وكذلك للذكورة خصائصها ووظيفتها التى تلائمها وللأنوثة \_ أيضاً \_ خصائصها ووظائفها ، فعلى الرغم من اختلاف هذه الآيات الكونية فى الخلق ، فإن لكل آية بتسخير الله سبحانه لها وظيفة ومهنة ، أما تفرق السلوك الإنسانى والسعى البشرى فهو تفرق لا يتلاءم مع نعمة الله عليه ، فإن من صفت نفسه وسما قلبه ونظر فى آيات ربه سيكون سلوكه سلوك التقى المعطى والمصدق بالحسنى، فيزيده الله توفيقاً وتيسيرا، وأما من لم يفتح لآيات الله قلبه وعقله فسيكون على الطرف الآخر فى سلوكه تكذيباً وبخلاً واستغناءً ، ولا يغنى عنه استغناؤه ويزيده الله من جنس عمله.

قال الله تعالى : ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالأُنفَىٰ ۞ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَىٰ ۞ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسَرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسَرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ۞ وَاللّهُ ونزول السورة الكريمة بهذه المعانى التي للعُسْرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ۞ والتي تحذر الفريق الآخرالمكذب البخيل تدل على تشهد الوحى المستمر لمسيرة الدعوة وتفاعل الناس معها ، قال ابن جرير وذكر أن هذه ترشيد الوحى المستمر لمسيرة الدعوة وتفاعل الناس معها ، قال ابن جرير وذكر أن هذه

الآية نزلت في أبي بكر الصديق ولطي : حدثنا مروان بن إدريس الأصم حدثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي حدثنا محمد بن إسحاق عن محمد بن عبد الله بن محمد ابن عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق وطين عن عامر بن عبد الله بن الزبير قال : كان أبو بكر الصديق وطين يعتق على الإسلام بمكة فكان يعتق عجائز ونساء إذا أسلمن فقال أبو بكر الصديق وطين يعتق على الإسلام بمكة فكان يعتق مجائز ونساء إذا أسلمن فقال له أبوه : أي بني أراك تعتق أناساً ضعفاء ، فلو أنك تعتق رجالاً جلداء يقومون معك ويمنعونك ويدفعون عنك فقال : أي أبت إنما أريد - أظنه قال - ما عند الله ، قال : فحدثني بعض أهل بيتي أن هذه الآية نزلت فيه فأمًا من أعطى واتقى ( و صَدَق فحدثني بعض أهل بيتي أن هذه الآية نزلت فيه فأمًا من أعطى واتقى ( و صَدَق بالحُسنى ( ) فَسنيسَرُهُ لليسْرَى ( ) ﴾ (١)

وترسى هذه السورة الكريمة مجموعة من القيم وتدعمها فمنها: الدعوة إلى العمل الصالح وعدم التعلل بالمكتوب في ترك العمل، فكلُّ ميسرٌ لما خُلِقَ له، فالله سبحانه يجازى من قصد الخير بالتوفيق له ومن قصد الشر بالخذلان، وكلَ ذلك بقدر مقدر.

ومنها كذلك ما روى عن جابر بن عبد الله وَطَيْخَتُهُ أنه قال : يارسول الله : أتعمل لأمر قد فرغ منه ، أو لأمر تستأنفه ؟ فقال : «لأمر قد فرغ منه ، أو لأمر تستأنفه ؟ فقال : «لأمر قد فرغ منه ،

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۱۹/۶ ، ۵۲۰.

<sup>. (</sup>٢) المخصرة : كالسوط وكل ما اختصر الإنسان بيده فأمسكه من عصا ونحوها ،مختار الصحاح ص١٣٨.

العمل إذن ؟ فقال رسول الله ﷺ : « كل عامل ميسر لعمله » رواه ابن جرير ورواه مسلم عن أبي الطاهرة .

ومنها ما رواه ابن جرير كذلك عن بشير بن كعب العدوى قال : سأل غلامان شابان النبى ﷺ فقالا : يا رسول الله أنعمل فيما جفت به الأقلام وجرت به المقادير أو في شيء يستأنف؟ ، فقال : « بل فيما جفت به الأقلام وجرت به المقادير » ، قالا : ففيم العمل إذاً؟ قال : « اعملوا فكل عامل ميسر لعمله الذي خُلق له » ، قالا : نجِد فيمل وهذا الفهم وتلك الاستجابة من الشابين هي المقصودة ، أن نَجِد ونعمل بما أمرنا .

ومن هذه القيم البذل والعطاء حتى يتكافل الناس ولا يقع إنسان في آلامه صريع الحاجة ، روى ابن جرير عن أبى الدرداء وطلقي قال : قال رسول الله رسيل الله ويجنبيها ملكان يناديان يسمعهما خلق الله كلهم إلا الثقلين : ﴿ فَأَمَّا مَنْ اللهم أعط منفقاً خلفاً وأعط ممسكاً تلفاً » ، وأنزل الله في ذلك القرآن : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسَرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّب بِالْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسَرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَرواه ابن أبى حاتم عن أبيه (١) عن ابن أبى كبشة بإسناده مثله.

ونتابع القول فى سورة الليل وما تضمنته من معان وقيم ، يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿ آَلَ لَلْهَا لِللَّهِ وَالْأُولَىٰ ﴿ آَلَ فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ ﴿ آَلَ لَا يَصْلاهَا إِلاَّ الأَشْقَى ﴿ آَلَ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّه

فمن هذه القيم العظيمة التي ترسيها هذه السورة ، الاطمئنان إلى فضل الله بعباده ورحمته بخلقه في هداية الفطرة من ناحية ، فهو الذي خلق فسوى وقدر فهدى ، كما مر بنا في السورة السابقة ، ومن فضله كذلك ما بينه لخلقه من الهداية بإرسال الرسل بالكتب والآيات حتى لا يكون هناك حجة لاحد .

والقيمة الأخرى التى يطمئن بها قلب المؤمن أن الكل لله ، والآخرة والأولى لله فهو المالك والمتصرف فيهما ، وهذا ما أكد عليه فى أكثر من سورة سابقة فهو رب العالمين ومالك يوم الدين ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلآخِرَةَ وَالْأُولَىٰ [17] ﴾ وسيأتى هذا بعد ذلك فى

<sup>(</sup>١) ابن كثير ١٨/٤ ، ١٩٥.

سور كثيرة أخرى : ﴿ أَمْ لِلإِنسَانِ مَا تَمَنَّىٰ ١٤٠ فَلِلَّهِ الآخِرَةُ وَالْأُولَىٰ ٢٠٠﴾ [ النجم ] .

القيمة الأخرى في الإنذار بالنار ، والتخويف بها لينضبط السلوك البشرى وليكون الإنسان على طريق المتقين الذين يؤتون أموالهم ؛ ليزكوا أنفسهم ويجتنوا عذابها ، وأما الذي يصلاها فإنه الأشقى فيدخلها دخولاً يحيط به من جميع جوانبه ، ويكون أهون أهل النار عذاباً يوم القيامة في حالة لا يقوى عليها إنسان ، روى الإمام أحمد عن النعمان بن بشير خُواليني يقول : «إن أهون أهل النار عذاباً يوم القيامة رجل توضع في إخمصى قدميه جمرتان يغلى منهما دماغه » ، رواه البخارى، وقال مسلم في رواية كذلك عن النعمان بن بشير قال : قال رسول الله علي البخارى، وقال مسلم في رواية كذلك عن النعمان من نار يغلى منهما دماغه ، يغلى الرجل ما يرى أن أحداً أشد منه عذاباً وإنه لأهونهم عذاباً». والأشقى الذي يصلى هذه النار هو الذي كذب بقلبه وتولى عن العمل بجوارحه وأركانه.

القيمة الأخرى و المتصلة بما سبق فيه: لا يعرفها الإنسان إلا في ظل الإيمان بالله سبحانه عندما يملأ الإيمان قلبه فلا يطمع إلا في رضاه ولا يريد إلا وجهه سبحانه فلا يكون عمله في انتظار حمد من الناس أو في رد جميل سابق لأحد من إخوانه عليه . إن هذا المعنى لا وجود له إلا في تربية النفوس على منهج الله ليكون عطاؤها له ﴿ إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله لا نُريدُ منكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا ① ﴾ [الإنسان].

قال تعالى : ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى ۞ الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ۞ وَمَا لأَحَد عِندَهُ مِن نَعْمَة تُجْزَىٰ ۞ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞ .

أى سيزحزح عن النار التقى النقى الأتقى الذى يصرف ماله فى طاعة ربه ، ليزكى نفسه وماله ، وما وهبه الله من دين ودنيا ، وليس بذله ماله فى مكافأة من أسدى إليه معروفاً ، فهو يعطى فى مقابلة ذلك ، وإنما سارع إلى ذلك طمعاً فى أن يحصل له رؤيته فى الدار الآخرة فى روضات الجنات.

القيمة الأخيرة : وتمثل ثمرة تسعد الإنسان في حياته إنها ثمرة الرضى التي لا تتحقق إلا لمن اتصف بهذه الصفات.

إنها نعمة كبرى أن يرزق الإنسان الرضى النفسى ، فلا يزعجه شيء ، ويرضى بما منحه الله من شيء فلا يرى إلا منشرح الصدر مطمئن القلب.

وقد ذكر غير واحد من المفسرين أن هذه الآيات نزلت في أبي بكر الصديق ولحظينه حتى أن بعضهم حكى الإجماع من المفسرين على ذلك ، ولا شك أنه داخل فيها وأولى الأمة بعمومها فإن لفظها لفظ العموم ، ولكنه مقدم الأمة، وسابقهم في جميع هذه الأوصاف ، وسائر الصفات الحميدة ؛ لأنه كان صديقاً تقياً كريماً بذالاً لأمواله في طاعة مولاه ونصرة رسول الله على أله عنه دراهم ودنانير بذلها ابتغاء وجه ربه الكريم ، ولم يكن لأحد من الناس عنده منة يحتاج إلى أن يكافئه بها ولكن كان إحسانه على السادات والرؤساء من سائر القبائل ، ولهذا قال له عروة بن مسعود \_ وهو سيد ثقيف يوم صلح الحديبية : أما والله لولا يد لك عندى لم أجزك بها لأجبتك ، وكان الصديق قد أغلظ له في المقالة ، فإذا كان هذا حاله مع سادات العرب ورؤساء القبائل فكيف بمن عداهم ولهذا قال تعالى : ﴿ وَمَا لاَّحَد عِندَهُ مِن نَعْمَة تُحزَىٰ ١٩ إلاَّ ابْتِغَاءَ وَجُهُ رَبِهِ الأَعْلَىٰ ٢٠) وَلَسُوفَ يَوْضَىٰ (٢٠) ﴾.

هذه المجموعة من القيم ترسيها سورة الليل في المجتمع الذي فتح قلبه لوحي ربه، وصار يطارد ظلمات الجاهلية كما يطارد النهار ظلمات الليل ، فالليل لا يبقى مع هذا المنهج بظلماته ، ولكن يكون بسكنه وهدوئه ليجد النائم فيه راحته وسكنه ، وليكون في جزء منه مجال قيام ودعاء واستغفار بالأسماء ؛ لنجد السورة الكريمة التي تنزل بعد ذلك تذكر الناس بجوانب أخرى مع قَسَم جديد بالفجر ﴿ وَالْفَجْرِ ۞ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ۞ وَالشَّعْعِ وَالْوَتْرِ ۞ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ۞ هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لذي حجر ۞ [ الفجر ].

# سورة «الفجر»

فآيات الفجر بنوره وظهوره ووضوحه ، والليالى العشر التى تؤثر كذلك بصنوف من العبادات فهى عشر ذى الحجة على ما ذكر ابن عباس وابن الزبير ومجاهد وغير واحد من السلف والخلف . وقد جاء فى صحيح البخارى عن ابن عباس مرفوعاً : «ما من أيام العمل الصالح أحب إلى الله فيهن من هذه الأيام \_ يعنى ذى الحجة » قالوا : ولا الجهاد فى سبيل الله إلا رجلاً خرج بنفسه ولا الجهاد فى سبيل الله إلا رجلاً خرج بنفسه وماله ثم لم يرجع من ذلك بشىء » (١) ، والشفع والوتر يتصلان بهذا المعنى الزمنى المنير فى قول ابن عباس وعكرمة والضحاك حيث قالوا : إن الوتر يوم عرفة لكونه التاسع وإن الشفع يوم النحر لكونه العاشر .

ثم يأتى ذكر الليل إذا يسر ، أى إذا ذهب، ذكر ذلك العوفى عن ابن عباس والقياء وقال عبد الله بن الزبير حتى يذهب بعضه بعضاً . فالآيات التى ذكرت هنا مقترنة بالوضوح ، والنور الذى تتجلى فيه الرؤية الصائبة للأمور ، إنه النور الحسى فى الفجر وضيائه ، والنور المعنوى فيما يكون مع الفجر والليالى العشر والشفع والوتر من عبادات تنير القلوب ؛ ليأتى بعد القسم بهذه الآيات بيان المقسم عليه ، وتفضله والذى يتمثل فى مجموعة من القضايا المتعلقة بالطغيان والفساد والتظالم بين العباد ، والمتعلقة كذلك بنظرة الإنسان إلى ما يصيبه من حقائق الابتلاء ، وموقفه من البسط والقبض فى الرزق،

<sup>(</sup>١) ابن کثیر ٤/ ٥٠٥.

وكذلك ما يتعلق بالسلوك الاجتماعي مع ضعاف الناس ، وتقويم السلوك الإنساني بتذكر المصير والرجوع إلى الله سبحانه ، وبيان حالة النفس الراضية المرضية.

ويكون التعليم في هذه القضايا بأساليب قرآنية كريمة منها ما يتصل بعرض نماذج الفساد والطغيان السابقة والتي وقعت في الأمم ، وكان مصيرها الهلاك ، ولا يخفى ذلك على ذي لب ، فإن كان المشركون في عنادهم وتحديهم يرون أنهم في قوة فقد كان الطغاة قبلهم أشد منهم قوة ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ (١) ﴾ وهؤلاء كانوا متمردين عصاة جبارين عن طاعة الله مكذبين لرسله، جاحدين لكتبه فانظر كيف أهلكهم الله ودمرهم وجعلهم أحاديث وعبرا . ونجي الله رسوله هوداً من بين أظهرهم ومن آمن معه منهم وأهلك الآخرين بـ ﴿ صَرْصَرِ عَاتِية (٢) سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِية (٧) فَهَلْ تَرَىٰ لَهُم مِّنْ بَاقِيةٍ (١٠) ﴾ [الحاقه ].

﴿إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ (٧) ﴾ لأنهم كانوا يسكنون بيوت الشعر التى ترفع بالأعمدة الشداد ، وقد كانوا أشد الناس فى زمانهم خلقة وأقواهم بطشاً ، ولهذا ذكرهم نبيهم هود بتلك النعمة وأرشدهم إلى أن يستعملوها فى طاعة ربهم الذى خلقهم فقال : ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصْطَةً فَاذْكُرُوا آلاءَ الله لَعَلَكُمْ وَوَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصْطَةً فَاذْكُرُوا آلاءَ الله لَعَلَكُمْ تُقَلِّحُونَ (١٦) ﴾ [الاعراف] وقال تعالى : ﴿ فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ تُقْلَحُونَ (١٩) ﴾ [الاعراف] وقال تعالى : ﴿ فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوةً أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ الّذِي خَلَقَهُمْ هُو أَشَدُ مِنْهُمْ قُوّةً ﴾ [ نصلت : ١٥] والنموذج الآخر من الطغيان يتمثل فى ثمود الذين جابوا الصخر بالواد، يعنى يقطعون الصخر بالوادى، وهذا دليل قوة .

قال تعالى : ﴿ وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا فَارِهِينَ ﴿ الشعراء ] ، والنموذج الثالث: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ ﴿ كَانَ يُوتِدُ النَّاسِ بِالْاُوتَادِ تَعَذَيباً لَهُمْ عَلَى مَا ذَكر مَجَاهِدُ فَهُوْلاء يَثْلُونَ نَعَاذَج مِن ﴿ اللَّذِينَ طَغُواْ فِي الْبِلادِ ﴿ اللَّهُ فَاكْثُرُوا فِيها الْفَسَادَ ﴿ اللَّهُ عَلَيهُم وَجِزاً مِنَ السماء ، وأحل بهم عقوبة لا فانظروا إليهم وانظروا كيف أنزل الله عليهم رجزاً من السماء ، وأحل بهم عقوبة لا يردها عن القوم المجرمين ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَرِهُ عَن اللّهِ عَافل عن المجرمين ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَمِنْ اللّهُ عَافل عن المجرمين ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَمُوصَادِ إِنَّ كَا لِيسَعِيهُ ، في الدنيا والأخرى ، وسيعرض الخلائق كلهم عليه فيحكم فيهم بعدله، ويقابل كلاً بما يستحقه وهو المنزه عن الظلم والجور.

وعلى ذلك يكون تعليم الناس بتقديم النماذج المعاصرة ، والتى تمثل الجوانب المظلمة في حياة الناس وكذلك بعرض النماذج المشرقة كما مر بنا في السورة الكريمة السابقة ، ويكون أيضاً بتقديم النماذج من الأمم السابقة كما رأينا في سورة الفجر ، وذكر النماذج السابقة يفيد أكثر من معنى في التربية والتوجيه، فمن هذه المعانى: ما يتصل بإعجاز ذلك الكتاب حيث يخبر عن أحوال أقوام، وليس من مصدر للمعرفة التعينية عن هؤلاء إلا ما يخبر الله سبحانه وتعالى به وخاصة في هذه الفترة المكية ، ومنها : وقوف الناس على تجارب واقعية للفساد والصلاح؛ لينظروا إليها نظرة الناقد المستعيد ، والذي استعرض ما سبق من أحداث على نفسه ، وهل يرضى أن يكون على حالة من سبق في الفساد أو في الصلاح.

الأمر الأخير في وقوف الناس على نتائج المواقف السابقة والتي تحققت فعلاً في هلاك المفسدين مع قوتهم ، وفي نجاة المؤمنين المطيعين.

فالتعليم \_ إذن \_ أخذ أسلوب تقديم تجارب السابقين في سورة الفجر ونتابع إن شاء الله بقية المعانى على ترتيبها في النزول المبارك في الجزء القادم.

ومن المعانى التى تضمنتها "سورة الفجر" ما جاء فى قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبّي أَهَانَنِ ۞ كَلاً بَل لا تَكْرِمُونَ الْيَتِيمَ ۞ وَلا تَحَاضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ الْمَسْكِينِ ﴿ اللّهِ وَتَعَالَمُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمَسْكِينِ ﴿ اللّهِ وَتَعَالَمُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمَسْكِينِ ﴿ اللّهِ وَتَعَالَمُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمَسْكِينِ ﴿ اللّهُ وَتَأَكُّلُونَ التّرَاثَ أَكُلاً لَمًّا ۞ وَتُحبُّونَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا ﴿ اللّهِ وتعالَج هذه الآيات الكريمة جوانب نفسية فى حياة الإنسان ونظرته إلى مايصيبه فى الحياة من خير أو شر. فتبين الآيات للناس أنهم مبتلون من ربهم ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشّرِ وَالْخَيْرِ فَتْنَةَ ﴾ [ الانبياء : ٣٥ ] فليكن الإنسان على بصيرة من حقيقة الابتلاء حتى يفوز فى جانبيه ﴿ وَلَنَبُلُونَكُم بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالنَّمَرَات ﴾ [ البقرة : ١٥٥ ] فالابتلاء يتعرض له البشر.

والمعنى الثانى: يصحح خطأ يقع فيه الإنسان نتيجة حبه الشديد للمال إذ يعتبره مقياساً لإكرام الله له ، أو إهانته إياه. وهذا غير صحيح فالبسط والقبض للاختبار . قال تعالى في جانب الإمداد بالمال للإنسان: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّما نُمِدُهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ ۞ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَل لا يَشْعُرُونَ ۞ [ المؤمنون ] وكذلك في الجانب الآخر إذا ابتلاه وامتحنه وضيق عليه في الرزق يعتقد أن ذلك من الله سبحانه إهانة له ، قال الله

تعالى : ﴿ كُلا ﴾ أى ليس الأمر كما زعم لا في هذا ولا في ذاك فإن الله تعالى يعطى المال من يحب ومن لا يحب، ويضيق على من يحب ومن لا يحب، وإنما المدار في ذلك على طاعة الله سبحانه في كل من الحالين إذا كان غنياً بأن يشكر الله على ذلك ، وإذا كان فقيراً بأن يصبر . وإكرام الله لعبده يأتى في استجابة العبد لأمر ربه ، فمن جهة المال يكون الإنسان في موضع التكريم عندما يكرم ضعاف الأمة وضعاف الجماعة متمثلين في اليتامى الذين فقدوا آباءهم ، ووقعوا في دائرة الحاجة المالية والعطف النفسى ، ومواجهة السورة الكريمة الناس بالتقصير في هذا الجانب ، وأنهم لا يكرمون اليتيم لشدة تعلقهم بالمال حيث يأكلون التراث أكلاً لما أي: لا يبقون على شيء من ولاثهم يحبون المال حباً شديداً - مواجهتهم بذلك قد تخفف من حدة هذا التعلق فيعرفون واجبهم نحو البتامي، وكذلك نحو الضعاف الآخرين من المساكين فيصلون إلى التكريم إن أرادوا التخلص من أخلاق الجاهلية والتحلي بأخلاق الإسلام، روى عبد الله بن المبارك عن التخلص من أخلاق الجاهلية والتحلي بأخلاق الإسلام، روى عبد الله بن المبارك عن أبي هريرة وظيف عن النبي علي " «خير بيت في المسلمين بيت فيه يتيم يحسن إليه ، أبي هريرة فوفي وواية أبي داود عن سهل يعني ابن سعيد أن رسول الله كيلي قال: "أنا وكافل اليتيم في وكافل اليتيم في وكافل اليتيم في وكافل اليتيم في الجنة هكذا» وفي رواية أبي داود عن سهل يعني ابن سعيد أن رسول الله كيلي قال: "أنا وكافل اليتيم في وكافل اليتيم في الجنة كهاتين » . وقرن بين إصبعيه الوسطى والتي تلي الإبهام.

ولما كان حب المال جماً ، ولما كانوا يأكلون التراث أكلاً ، لما وكانت آثار هذا الحب في عدم إكرام اليتيم ، وعدم الحض على طعام المسكين كان الأسلوب القرآنى الحكيم لمعالجة ذلك في التهديد والوعيد الشديد واستحضار جلال الموقف العظيم فقال تعالى: ﴿كُلَّ إِذَا دُكَّت الأَرْضُ دَكًا دَكًا (٢٢) وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا (٢٣) وَجِيءَ يَوْمَنذ بِجَهَنَّمْ يَوْمَنذ يَتَذَكَّرُ الإنسانُ وأَنَّىٰ لَهُ الذَّكْرَىٰ (٢٣) يَقُولُ يَا لَيْتني قَدَّمْتُ لِحَيَاتي يَوْمَنذ لِا يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَد (٢٠) وَلا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَد (٢٣) يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئنَةُ (٢٢) ارْجِعِي إلَىٰ رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً (٨٢) فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢٦) وَادْخُلِي جَنَّتِي (٢٥) ﴿.

فتخبر السورة الكريمة عما يقع يوم القيامة من الأهوال العظيمة فأمام الناس يوم عظيم وهول جسيم ، تدك فيه الأرض والجبال ، وما عليها يسوى ، ويجىء الله سبحانه لفصل القضاء بين خلقه وذلك بعد ما يستشفعون إليه بسيد ولد آدم على الإطلاق محمد على العزم من الرسل واحداً بعد واحد فكلهم يقول : لست بصاحب ذاكم حتى تنتهى النوبة إلى محمد على يقول : « أنا لها، أنا لها » فيذهب فيشفع عند الله تعالى في أن يأتي لفصل القضاء ، فيشفعه الله تعالى في ذلك ، وهي

أولى الشفاعات وهى المقام المحمود ، فيجىء الرب تبارك وتعالى لفصل القضاء كما يشاء ، والملائكة يجيؤون بين يديه صفوفاً صفوفاً ، ﴿ وَجِيءَ يَوْمَدُ بِجَهَنّم ﴾ قال الإمام مسلم فى صحيحه عن عبد الله بن مسعود رطين قال : قال رسول الله على الله بجهنم يومئذ لها سبعون ألف ملك يجرونها » فهذه الصورة المهيبة التى يطالعها الإنسان فى سورة الفجر وكأنه يشاهدها رأى عين عندها يتذكر الإنسان عمله وما كان أسلفه من خير أو شر ، ولكن يومئذ هل تنفعه الذكرى ؟ ساعتها الإنسان عمله وما كان أسلفا منه من المعاصى إن كان عاصياً ، وسيود - أيضا - لو كان ازداد من الطاعات إن كان طائعاً . كما قال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ فيما يرويه عن محمد بن عمرة (١) ، وكان من أصحاب رسول الله على قال: لو أن عبداً خر على وجهه من يوم ولد إلى أن يموت فى طاعة الله لحقره يوم القيامة ، ولود أنه رد الله الدنيا كيما يزداد من الأجر والثواب.

فيومئذ ليس أحد أشد عذاباً من تعذيب الله سبحانه من عصاه ، وليس أحد أشد قبضاً من الزبانية لمن كفر بربهم عز وجل.

وهذا العرض القرآنى يزجر الناس ويعينهم على الخلاص من أدران الجاهلية ومن الإجرام والظلم والاستقامة على صراط ربهم المستقيم ، وتكتمل هذه الصورة بما يحفز أصحاب النفوس الزكية المطمئنة التى تستقبل وحى ربها لتسير عليه ، وتدور مع الحق حيث دار ، عندما يوجه إليهم هذا الخطاب الكريم الذى يغمر النفس بالسعادة والهناء والرضى : ﴿ يَا أَيُّتُهَا النّفُسُ المُطْمَنَةُ (٢٧) ارْجِعِي إِلَىٰ رَبّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (٢٧) فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢٦) وَدْخُلِي جَنِّي (٣) وهذا يقال لها عند الاحتضار ، وفي يوم القيامة .

وقال ابن أبى حاتم فيما يرويه عن ابن عباس وطين في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ (٢٧) ارْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكَ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (٢٨) ﴾ قال: نزلت وأبو بكر جالس فقال : يا رسول الله ما أحسن هذا ، فقال : «أما إنه سيقال لك هذا» (١) وروى الحافظ ابن عساكر في ترجمة رواحة بنت أبي عمرو الأوزاعي عن أبيها حدثني سليمان ابن حبيب المحاربي حدثني أبو أمامة أن رسول الله عَلَيْ قال لرجل : «قل اللهم إنى أسألك نفساً بك مطمئنة تؤمن بلقائك ، وترضى بقضائك، وتقنع بعطائك».

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۶/ ۵۱۰.

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۶/ ۵۱۰ ، ۵۱۱.

## سورة «الضحى»

ومع روضة جديدة من روضات القرآن الكريم مع سورة الضحى التى نجد فيها الخطاب الرحيم من الله سبحانه لرسوله على بعد فترة للوحى، وانقطاع زاد فيه حنين رسول الله على لنزول جبريل بوحى ربه الذى تشرق به الحياة ، والذى به يخرج الناس من الظلمات إلى النور ، وكان هذا الانقطاع فرصة للمشركين أن يتقولوا على رسول الله على ، وأن يقولوا : إن ربَّ محمد قلاه فنزلت سورة «الضحى» الكريمة بردأ وسلاماً على رسول الله على تخبره وتخبر الناس بما له عند ربه ، وما يدخره له ، وما كان من فضل الله عليه ، والذى لا يحرمه منه أبداً .

ذكر الإمام أحمد فيما يرويه عن جندب قال: اشتكى النبى ﷺ فلم ينم ليلة أو ليلتين فأتت امرأة فقالت: يا محمد ما أرى شيطانك إلا قد تركك فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَالضَّحَىٰ ① وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۞ وَلَآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ۞ أَلَمْ يَجدْكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَعْنَىٰ ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرٌ ۞ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ۞ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرُ ۞ وَأَمَّا السَّائِلَ وَابن أَبِي حاتم وابن بَعْمَة رَبِّكَ فَحَدَّ ۞ وَابن أَبِي حاتم وابن عَبد الله البجلي. وفي رواية سَفيان بن عينة عن الأسود بن قيس سمع جندباً قال : أبطأ جبريل على رسول الله ﷺ فقال المشركون : ودع محمداً ربه فأنزل الله تعالى : ﴿ وَالضَّحَىٰ ۞ وَاللَّهُ لِيلًا إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۞ مَا قَلَىٰ ۞ ﴾ .

وقال العوفى عن ابن عباس ولي الما نزل على رسول الله والمراق المراق المرا

أقوم بما كان ينزل من سورة القرآن الكريم ، وكيف يقع الناس في الظلمات إذا انقطع عنهم وحى الله وحرموا منه . وأما فترة انقطاع الوحى فليست كما زعم المشركون من ترك الله له ، أو إهماله إياه أو بغضه له . بل يتنزل الوحى بأمر الله ﴿ وَمَا نَتَزَلُ إِلاَّ بِأُمْرِ رَبِك ﴾ [ مريم: ٦٤] وفي الوقت الذي يشاء وبالأمر الذي يريد سبحانه : ﴿مَا وَدَّعَك رَبُّك ﴾ أي ما تركك ، ﴿ وَمَا قَلَى ﴾ أي وما أبغضك ، فهذه حال رسول الله ﷺ دائماً، وهذه مكانته عند ربه فهو معه يحفظه ويكلؤه ويحبه دائماً . وهذا رد على المشركين فيما مضى من حياة الرسول ﷺ ، وأما فيما يستقبل فالآخرة خير لك من الأولى ، فكل حالة متأخرة من أحوالك فإن لها الفضل إلى الحالة السابقة فلم يزل رسول الله ﷺ يرتفع في درجات الصعود والتمكين له والنصر على أعداثه حتى لقى ربه.

وكذلك ما يكون من أمر حياته في الآخرة فهي خير له من الأولى ؛ ولهذا كان رسول الله على أزهد الناس في الدنيا وأعظمهم لها إطراحاً كما عرف من سيرته ، ولما خير رسول الله على في آخر عمره بين الخلد في الدنيا إلى آخرها ثم الجنة، وبين الصيرورة إلى الله عز وجل اختار ما عند الله على هذه الدنيا ، روى الإمام أحمد رحمه الله عن عبد الله بن مسعود وظين قال: نام رسول الله على على حصير فأثر في جنبه فلما استيقظ جعلت أمسح جنبه وقلت: يا رسول الله ، ألا آذنتنا حتى نبسط لك على الحصير شيئا؟ ، فقال رسول الله على ورواه الترمذي وابن ماجه من حديث كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها ، ورواه الترمذي وابن ماجه من حديث المسعودي ، وقال الترمذي: حسن صحيح . ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكُ رَبُكَ فَتَرْضَىٰ ① ﴾ وهذا عطاء جامع يشمل كل ما يرضي رسول الله على وهو يرضى الخير لأمته في الدنيا والسعادة لهم في الآخرة ، وفيما أعد له من الكرامة.

ومن دلائل إكرام الله لرسوله ﷺ والتي يشاهدها الناس من المؤمنين ومن المشركين الحاقدين ما ذكره الله سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ① ﴾ فقد توفى أبوه وهو فى بطن أمه ،ثم توفيت أمه آمنة بنت وهب وله من العمر ست سنين، ثم كان فى كفالة جده عبد المطلب إلى أن توفى وله من العمر ثمانى سنين ، فكفله عمه أبوطالب ثم لم يزل يحوطه بنصره ويرفع من قدره ، ويوقره ويكف عنه أذى قومه بعد أن ابتعثه الله على رأس أربعين سنة من عمره المبارك . هذا وأبو طالب على دين قومه ، كل ذلك بقدر الله وتدبره الحسن الجميل ، إلى أن توفى أبو طالب قبل الهجرة بقليل ، فأقدم

عليه سفهاء قريش وجهالهم فاختار الله له الهجرة من بين أظهرهم إلى بلد الأنصار ، إلى المدينة المنورة كما أجرى الله سنته على الوجه الأتم الأكمل فلما وصل إليهم آووه ونصروه وقاتلوا بين يديه رضى الله عنهم أجمعين، وكل هذا من حفظ الله له وكلاءته وعنايته به.

﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ ﴾ وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ عَبَادِنَا ﴾ مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا ﴾ أي كنت فقيراً ذا عيال فأغناك الله عمن سواه، فجمع الله له بين درجتى الفقير الصابر والغنى الشاكر . وفي ذلك قدوة لكل أفراد أمته ممن يكون فقيراً، و ممن يكون غنياً فصلوات الله وسلامه على سيدنا محمد.

ونتابع ما تضمنته سورة الضحى من المعانى الكريمة على ترتيب نزولها ، فبعد أن ذكر الله رسوله على إكرامه له وعنايته به ورعايته له ، وحبه إياه رادًا على قول المشركين وزعمهم أن ربه قلاه . تتناول السورة الكريمة معانى جليلة تتلاءم مع النعم المذكورة من ناحية، ولا غنى للناس عنها من ناحية أخرى فترسيها السورة فى نفوس المؤمنين، ليؤسسوا أمتهم على مكارم الأخلاق وحسن الصفات والتكافل الصحيح فى الجوانب المادية والمعنوية ، وهذا الربط بين ذكرالنعم الخاصة برسول الله على الأوامر الربانية فى السورة من قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ آ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ آ وَأَمًّا بيعْمَة ربّك فَحَدّث ( ) وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ( ) وَأَمًّا بيعْمَة ربّك فَحَدّث ( ) والمناس على على تحقيق هذه الأوامر .

فقد رأوا هذه الحالات مع رسول الله بي فحالة اليتم \_ مثلاً \_ وجدوها مع رسول الله وسلم في نشأته وعرفوا ما من الله به عليه وهو اليتم حتى أصبح قلبه يسع الجميع حباً ورحمة وليناً وعطفاً فلا ينبغى \_ إذن \_ أن يستمر الناس فيما هم عليه من أمرالجاهلية في النظر إلى اليتيم نظرة القهر والازدراء والضعف حتى يشعره الناس بأنه منبوذ وأنه ضعيف وأنه لا مجال له في الحياة بعد أن فقد سنده من الأبوة الحانية . إن تذكير الرسول وسلم اليتم وإيواء الله له ، وهو سيد ولد آدم رفع لمكانة اليتيم في نظر الناس وأنه لا يجوز لهم أن يضعوه موضع الامتهان، أو أن يحتقروه ولا يتوقعوا منه خيراً. وما رآه الناس من هذه النعمة ، وما جعل الله على يد رسوله من الرحمة والخير

للعالمين يؤكد النظرة الجديدة التي ترسيها سورة الضحى ثم يأتى الأمر الملزم والموجه إلى الرسول الكريم والمؤمنين: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرُ ١٠) وهذا النهى عن قهر اليتيم قمة التكافل الاجتماعى الذي يتناول الجوانب المادية الظاهرة والجوانب المعنوية كذلك. فلا يجوز للأمة المسلمة أن تعرض اليتامى الذين حرموا من عطف آبائهم إلى الشعور بالذلة أو الإهانة بسبب يتمهم بل يكونوا لهم آباء حتى إذا حرم اليتيم من أب وَجَد له من أمته آباء رحماء يمسحون على رأسهم عطفاً وحناناً، و يقومون على رعايتهم إنفاقاً و إشباعاً لحاجاتهم المادية. وهذا رفع لِما يمكن أن يقعوا فيه من القهر بسبب اليتم.

وهذا ما فهمه علماؤنا من هذا الأمر الكريم قال قتادة في تفسير ذلك: كن لليتيم كالأب الرحيم. وقال ابن كثير: أي كما كنت يتيماً فآواك الله فلا تقهر اليتيم أي لا تذله وتنهره وتهنه ولكن أحسن إليه وتلطف له (۱). وفي هذا علاج لعدد كبير من أبناء الأمة، وتخفيف من حدة الأثرة وحب الذات التي كانت أبرز سمات الجاهلية، إنها توجيه إلى التفكير في الآخرين وخاصة في الضعفاء منهم، والإحساس بهم والشعور الكريم نحوهم. وفي الوقت نفسه حماية للأمة من فساد يمكن أن تقع فيه بإهمال هذا الأمر حيث أن إهمال أمر اليتيم وقهره يجعل منه عضواً حاقداً على أمته، لم تكتمل فيه معاني العطف والرحمة، إلا من رحمه الله.

ويؤكد هذا المعنى الإيجابى نحو الآخرين فى الأمر الثانى ﴿ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ۞ ﴾ فاليتيم بحاله فى حاجة إلى مد اليد إليه معنوياً و مادياً ، سأل أو لم يسال، وليس اليتيم هو الضعيف الوحيد فى الأمة، بل قد يصل الضعف ببعض حالات الأمة التى بدأ بناؤها منذ نزول الوحى إلى حد رفع الصوت بطلب ما يحتاجه الضعيف من الفقراء والمساكين ، وهؤلاء أيضاً ينبغى أن يكونوا محل عناية الأمة التى تربى على التكافل الصحيح فالأمر بعد الوحى لم يصبح نفسى نفسى ، بل صار الخلق الجديد ﴿ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَر ﴿ ① ﴾ فالمفترض أن السائل لا يسأل إلا عن حاجة وأن المسؤول أما أن يكون مستطيعاً للوفاء بهذه الحاجة وإما أن يكون عاجزاً عن ذلك ، وعلى الحالين يربى الإسلام فى أبنائه الشعور المرهف نحو السائلين فمع القدرة تكفى الحاجات ، ومع العجز تكون الكلمة الطيبة والوعد الحسن حفاظاً على ماء الوجوه وصيانة للروابط بين العجز تكون الكلمة الطيبة والوعد الحسن حفاظاً على ماء الوجوه وصيانة للروابط بين أفراد الأمة، ويأتى هذا الأمر الكريم كذلك فى معرض التذكير بأن الإغناء من الله، وأن

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۶/۲۳.

الناس في حالتي الفقر والغني تحت مشيئة الله وقدره.

وبعد النهيين السابقين ، النهى عن قهر اليتيم ، والنهى عن نهر السائل يأتى الأمر فى قوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةً رَبِّكَ فَحَدِّثْ (١) ﴾ لإشاعة الخير والنعم فى الناس ومنها النعم السابقة والتحدث بنعم الله سبحانه فيه اعتراف بما أنعم الله به على الإنسان وهذا يزيد الإنسان حبأ للمنعم سبحانه ، ورغبة فى طاعة أمره ، وفيه حث على شكر هذه النعمة وتصريفها فى الوجوه التى ترضى من تفضل بها سبحانه، وهذا المعنى يتفق مع الدعاء النبوي المأثور : «واجعلنا شاكرين لنعمتك مثنين بها عليك قابليها وأتمها علينا».

وذكر ابن جرير عن أبى نضرة قال : كان المسلمون يرون أن من شكر النعم أن يحدث بها.

كما يدخل فى هذه النعم ما يوفق الإنسان إليه من فعل الخيرات وأعظمها الدعوة إلى الله سبحانه قال الحسن بن على وَلِيَّيْ : ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةً رَبِّكَ فَحَدِّثْ (١٦) ﴾ قال : ما عملت من خير فحدث إخوانك ، وقال محمد بن إسحاق : ما جاءك من الله من نعمة وكرامة من النبوة فحدث بها واذكرها وادع إليها (١) .

اللهم أعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك .

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۲۳/۶، ۲۴ه.

# سورة «الشرح»

ومع روضة من روضات القرآن الكريم من سورة «الشرح» التى نزلت بعد سورة الضحى فى مكة المكرمة ، وقد مر بنا ما من الله به على رسوله ﷺ فى مواجهة أعدائه وحربهم النفسية حيث جاء فى جواب القسم القرآنى ما يفيد أن الله تعالى ما ودعك وما قلاك كما زعم أعداؤك، وأن العاقبة لك فى الأمور كلها وأن الآخرة خير لك من الأولى ، وأن الله سيرضيك بعطائه الذى لا ينفذ ، وأن مظاهر هذه النعم يشاهدها هؤلاء الأعداء فهم يعرفونك ويعرفون نشأتك، وكيف آواك الله من يُتم، وكيف هداك، وكيف أغناك ، فهذه جملة من النعم والعطايا تستوجب شكر المنعم فى القيام بالأعمال الصالحة التى من جنسها فى المسح على قلوب اليتامى، وعدم قهرهم وتسليمهم لضوائق اليتم المتوقعة ، وفى إشباع حاجات السائلين وعدم نهرهم ، وفى التحدث العام بنعمة الله التى لا تُعد ولا تحصى ، ولا يدرك الإنسان عظيم حجمها وجليل فضلها .

وتنزل سورة الشرح لتفصل مجموعة جليلة أخرى من النعم التى من الله بها على رسوله ﷺ ليرفع عنه المعاناة الشديدة في مواجهة قوم تربصوا به وبدعوته ولم يالوا جهداً في محاولة تعويق تبليغه ، والكيد له. فيقول الله تعالى لرسوله ﷺ في أسئلة سورة الشرح : ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ اللّذي أَنقَضَ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعْنَا لَكَ ذَكْرَكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ وَإِلَىٰ رَبِكَ فَأَرْغَبْ ۞ ﴾ .

فنعمة شرح الصدر من أجَلِّ النعم في مواجهة ما يثقل كاهل الإنسان في هذه الحياة من الناس والأحداث ، فالله شرح لرسوله صدره ونوره وجعله فسيحاً رحيباً واسعاً ، فماذا يصنع الكيد مع من شرح الله صدره؟ وشرح الصدر يشمل الشرح المعنوى، وكذلك الشرح الذي ورد في رواية أبي بن كعب وطي والتي ذكرها عبد الله ابن الإمام أحمد رحمه الله ، وأوردها ابن كثير في تفسيره وفيها: أن أبا هريرة وطي كان جريئاً على أن يسأل رسول الله والله والله والله عنها غيره ، فقال : يارسول الله ما أول ما رأيت من أمر النبوة ؟ فاستوى رسول الله وإذا بكلام فوق رأسى، وإذا رجل يقول لرجل أني في الصحراء ابن عشر سنين وأشهر. وإذا بكلام فوق رأسى، وإذا رجل يقول لرجل

أهو هو ؟ فاستقبلانى بوجوه لم أرها قط، وأرواح لم أجدها من خلق قط، وثياب لم أرها على أحد قط ، فأقبلا إلى يمشيان حتى أخذ كل واحد منهما بعضدى لا أجد لأحدهما مسا، فقال أحدهما لصاحبه: أضجعه فأضجعانى بلا قصر ولا هصر ، فقال أحدهما لصاحبه: أفلق صدره، فهوى أحدهما إلى صدرى ففلقه فيما أرى بلا دم ولا وجع ، فقال له : أخرج الغل والحسد، فأخرج شيئاً كهيئة العلقة ثم نبذها فطرحها ، فقال له : أدخل الرأفة والرحمة ، فإذا مثل الذى أخرج شبه الفضة ثم هز إبهام رجلى اليمنى فقال : أعد واسلم ، فرجعت بها أعدو رقة على الصغير ، ورحمة للكبير».

إن نعمة شرح الصدر، لرسول الله على جعلته أرحب الناس وأوسعهم صدراً لمعانى الإيمان واليقين والثقة في نصر الله وتأييده ، وجعلته أفسح الناس صدراً لوحى الله وأقواهم على تحمل تبعات الدعوة إلى ربه ، وجعلته أرحم الناس بالناس وأرقهم ولذلك تأتى النعمة الثانية في السورة الكريمة لتؤكد أن الله تعالى وضع عنه على ما أثقل ظهره من الأعباء الخطيرة في دعوته للناس على غلظة الكثير منهم وعدائهم وكيدهم ، فالأعباء مع انشراح الصدر يسيرة ، أو كما ذكر بعض المفسرين: ﴿ وَوَضَعْناً عَنكَ وَزُركَ (؟) ﴾ معنى: ﴿ لِيغْفُر لَكَ الله مَا تَقَدَّمُ مِن ذُنْبِكَ وَمَا تَأْخُر ﴾ [الفتح : ٢] وعلى المعنين تكون النعمة جليلة وتخفف الأعباء . وتأتى النعمة الثالثة في رفع ذكره على المعنين وهذا الرفع عطاء عظيم وتشريف وهو في الوقت نفسه إعلاء لدعوته فذكره مرفوع يسمع به الجميع وآثار دعوته مشهودة للجميع . قال قتادة : رفع الله ذكره في الدنيا والآخرة فليس خطيب ولا متشهد ، ولا صاحب صلاة إلا ينادى بها أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول مشهد ، ولا صاحب صلاة إلا ينادى بها أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله على أنه قال : «أتانى جرير حديث أبى سعيد وطي عن رسول الله على أنه قال : «أتانى جريل فقال : إن ربى وربك يقول : كيف رفعت ذكرك؟ ، قال : الله أعلم ، قال : الله أعلم ، قال : الذكرت دكرت معي».

وحكى البغوى عن ابن عباس ومجاهد: أن المراد بذلك الآذان يعنى ذكر فيه وأورد من شعر حسان بن ثابت فرطيني :

أغر عليه للنبوة خاته من الله من نور يلوح ويشهد وضم الإله اسم النبى إلى اسمه إذا قال فى الخمس المؤذن أشهد وَشَقَ له من اسمه ليجله فذو العرش محمود وهذا محمد

وقال آخرون : رفع الله ذكره في الأولين والآخرين ونوه به حين أخذ الميثاق على

جميع النبيين أن يؤمنوا به وأن يأمروا أممهم بالإيمان به ثم شهد ذكره في أمته، فلا يذكر الله إلا ذكر معه (١) .

هذه نعمة شرح الصدر ، ونعمة وضع الوزر الذى يثقل الظهر ، ونعمة رفع الذكر، هذه المجموعة من النعم فى مواجهة ما يضيق الصدر من نكران الكفار للجميل وردهم على الإحسان بالإساءة وإعراضهم وعنادهم لمن يدعوهم إلى نجاتهم، ومحاولتهم إطفاء نور الله بأفواههم .

وانشرح الصدر وخف الحمل ورفع الذكر، ليتأكد معنى الفرج مع العسر.

\* \* \*

ونتابع القول في روضات القرآن الكريم مع سورة الشرح التي تذكر بنعم الله على رسوله ونتابع القول في شرح الصدر ووضع الوزر الذي يثقل الظهر ورفع الذكر ، وكان لهذه النعم أثرها العظيم في مواجهة الشدائد التي أثارها المشركون في طريق رسول الله النجد تأكيد معنى الحروج من الشدة إلى اليسر في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسُوا لله عنى إن مع الضيق والشدة يسرا ، أي سعة وغنى . والتكرار - هنا - يزيد هذا المعنى تأكيداً فإن من عادة العرب إذا ذكروا اسماً معروفاً ثم كرروه فهو هو ، وإذا أنكروه ثم كرروه فهو غيره ، وهما اثنان ليكون أقوى للأمل ، وأبعث على الصبر (٢). قال ابن مسعود وَلِيْ في رواية عن النبي وَلَيْ : "والذي نفسي بيده ، لو كان العسر في حجر ، لطلبه اليسر حتى يدخل عليه ، ولن يغلب عسر يسرين ، وكتب أبو عبيدة بن الجراح الله عمر بن الخطاب يذكر له جموعاً من الروم ، وما يتخوف منهم ، فكتب إليه عمر وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعدا نول بمؤمن من منزل شدة ، يجعل الله بعده فرجاً ، وأنه لن يغلب عسر يسرين ، وأن الله تعالى يقول في كتابه : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمنُوا اصبروا لن يغلب عسر يسرين ، وأن الله تعالى يقول في كتابه : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمنُوا اصبروا وصابروا ورَابِطُوا وَاتَّقُوا اللّه لَعلَكُمْ تُفْلِحُونَ (٢٠٠) ﴾ [آل عمران] (٣).

وبعد هذا التأكيد لتيسير الله سبحانه وبفرجه القريب يأتى الأمر بالنَصَبِ الممتع عندما يكون لله فى صلاة خاشعة بالليل، والناس نيام أو فى مواصلة التبليغ والدَّعوة ، أو فى الجهاد وما يصاحبه ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ۚ ۚ ۚ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ۚ ۗ ﴾ قال

<sup>(</sup>١) انظر : ابن كثير ٤/٤/٤ ، ٥٢٥، والظلال ٨/ ٦٠٥، وتيسير الرحمن للسعدى ٧/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>۲) قاله الثعالبي انظر : القرطبي ۲۰ / ۱۰۷.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٢٠/٢٠ ، ١٠٨.

ابن مسعود: «إذا فرغت من الفرائض فانصب في قيام لله ، وقال الكلبي: إذا فرغت من تبليغ الرسالة «فانصب» أى استغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ، وقال الحسن وقتادة: إذا فرغت من جهادك وعدوك ، فانصب لعبادة ربك ، وعن مجاهد: فإذا فرغت من دنياك فانصب في صلاتك ، ونحوه عن الحسن، وقال الجنيد: إذا فرغت من أمر الخلق فاجتهد في عبادة الحق ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبُ ﴿ آ ﴾ فالذي أنعم بالنعم السابقة هو الذي يرغب فيما عنده لا سواه » (١).

إن سورة الشرح التى نزلت بعد سورة الضحى تؤكد فى النفسية المؤمنة تقدير النعم والتأمل فيها والقيام بواجب شكر المنعم تبارك وتعالى، وخاصة فى القيام بالأعمال الصالحة التى هى من جنس ما أنعم الله به على الإنسان، فهذا أدعى إلى الإقبال على الصالحات برغبة وإتقان، فإن الذى ذاق شدة ثم خرج منها بفضل الله ورحمته هو أعرف الناس بحقيقتها وشدة تأثيرها على الإنسان، وعلى ذلك يكون أسرع الناس بمنطق إيمانه إلى تقديم العون لمن وقع فى مثلها ، فالناس جميعاً معرضون للابتلاء فالذى وقع فيه مبتلى، ومخرجه الصبر والرضا، والذى عوفى مبتلى بموقفه من أهل البلاء ومخرجه شكر الله على نعمه وتقديم العون الإخوانه من أهل الابتلاء . وهذا المخرج للفريضة هو سبيل الفلاح والنجاح للإنسان فى هذه الحياة، والذى فضل فى السورة الكريمة التى نزلت بعد سورة الشرح وهى سورة العصر.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٩/ ٣٢١.

#### سورة «العصر»

فهى مكية إلا ما قال قتادة من أنها مدنية وروى عن ابن عباس كذلك يقول الله تعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَالْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ۞ ﴾.

فالقسم هنا فى السورة الكريمة بالعصر وهو اسم للزمن كله أو جزء منه (١) فقيل: هو الدهر كله أقسم الله عز وجل به لما فيه من العجائب ، ولما فيه من التنبيه بتصرف الأحوال وتبدلها، وما فيها من دلالة على عظيم قدرة الخالق سبحانه، فأمة تذهب وأمة تأتى، وقدر ينفذ وآية تظهر وهو هو لا يتغير ليل يعقبه نهار ، ونهار يعقبه ليل، فهو فى نفسه عجب كما يقول الشيخ الشنقيطى ـ رحمه الله : فهو فى نفسه آية سواء فى ماضيه لا يعلم متى كان ، أو فى حاضره لا يعلم كيف ينقضى،أو فى مستقبله . وكما قيل :

وأرى الزمان سفينة تجرى بنا نحو المنون ولا نرى حركاته

وقيل في معنى العصر \_ أيضاً \_ الليل والنهار ، وقيل : هو صلاة العصر لكونها الوسطى ، وقيل : عصر النبي على أو زمن أمته ، وقيل : عمر الإنسان ومدة حياته الانها كل الكسب والخسران ، وعلى كل حال فالقسم ينبه الإنسان إلى قيمة الزمن وقيمة العمر الذي يقضيه الإنسان في هذه الحياة وأنه أغلى ما يملك وأنه محل لسعادته أو لخسرانه وتبين السورة الكريمة سبيل الفلاح والنجاة من الخسران للإنسان في هذا الزمان والذي يتمثل في الإيمان والعمل الصالح والتواصى بالحق والتواصى بالصبر.

وبعد تناولنا لسورة العصر التي يقسم فيها الحق تبارك وتعالى بالعصر ويأتي جواب القسم في السورة الكريمة في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ (٢) والخسر قيل هو الغَبْن ، وقال الأخفش : هلكة . وقال الفراء : عقوبة (٢) ومنه قوله تعالى : ﴿وَكَانَ عَاقِبَةُ أُمْرِهَا خُسْرًا (١) ﴾ [الطلاق]. وقيل : لفي شر ، وقيل : لفي نقص ، والمعانى المذكورة متقاربة والإطلاق يعم، والأسلوب يشعر أن الإنسان مستغرق في

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٩/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>۲) القرطبي ۲/ ۱۸۰ ـ

الخسران وهو محيط به من كل جهة، حتى يشعر الإنسان بخطورة ما هو فيه، ويتبه إلى سبيل الخروج منه، والذى سيذكر بعد هذا التأكيد والقسم ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصُواْ بِالْحَبِّ وَتَوَاصُواْ بِالْعَبْرِ (٣) ﴾ فمفهوم المستثنى هنا يشتمل أربعة أمور: الأول: عدم الإيمان وهو الكفر، والثانى عدم العمل الصالح وهو العمل الفاسد: والثالث: عدم التواصى بالجق وهو انعدام التواصى كلية أو التواصى بالباطل، والرابع: عدم التواصى بالصبر، وهو إما انعدام التواصى كلية أو الهلع والجزع (١) فيكون الحسران متحققاً للإنسان - إذن- بسبب الكفر، وترك العمل، والتلهى بالباطل، وترك الحق ، وفى الهلع والفزع وكلها أمراض خطيرة ينبه إليها الإنسان فى وقت التنزيل المبكر المعان على الخروج منها واستمر التنزيل المبارك بعد ذلك ينبه إلى خسارة من يقع فيها أو يقيم عليها، فمن هذا قوله تعالى فى الخسران بسبب الخسر: ﴿ لَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبُطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ (١٠) ﴾ [الزمر] وقوله تعالى : ﴿ قَدْ خَسِرَ اللّذِينَ كَذَبُوا بِلِقَاءِ اللّه اللّه الإنعام: ٢١].

ومنه قوله تعالى فى خسران الإنسان بسبب ترك العمل : ﴿ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا الْفَسُهُم ﴾ [الاعراف] لأن الموازين هى معايير الاعمال ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ ۚ ۖ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۚ ۗ الزلزلة] .

وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَتَّخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيًّا مِّن دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُّبِينًا (١٦٦)﴾

لأنه يطيع أمره ويصير من حزبه : ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ (١٦٠) ﴾ [المجادلة] خسروا بطاعتهم للشيطان وعصيانهم لله سبحانه.

ومن قوله تعالى فى الخسران بترك التواصى بالحق : ﴿وَمَن يَنْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٨٠٠) ﴿ [آل عمران] فإن الإسلام هو الحق وليس بعد الحق إلا الضلال .

ومن قوله تعالى في الخسران بترك التواصى بالصبر والوقوع في الهلع والفزع: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَىٰ

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٩/ ٤٩٥.

وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبينُ (١١)﴾ [الحج] .

ونزول سورة العصر مع تزايد عدد الجماعة المسلمة في مكة المكرمة ليرسى دعائم هذه الجماعة على الأسس القويمة من الإيمان الذى هو صلاح الجنان بسلامة الاعتقاد وصلاح اللسان النطق بكلمة التوحيد والطيب من الأقوال، وصلاح للجوارح لسعيها الموافق لما وقر في القلب ونطق به اللسان فالإيمان اعتقاد بالجنان ونطق باللسان وعمل بالجوارح . كما تؤسس الجماعة على العمل الصالح الذى يدخل في هذا الإيمان وبه يزيد وينقص . وهذا التأسيس على الإيمان يجعل العمل الصالح ابتغاء مرضاة الله، يزيد وينقص . وهذا التأسيس على الإيمان يبعل العمل الصالح ابتغاء مرضاة الله . ثم توسس الجماعة هذه بعد ذلك على التواصى بالحق، والتواصى بالصبر ، وإن كان هذا التواصى يدخل في عموم الأعمال الصالحة إلا أنه لأهميته في الجماعة المسلمة يخص بعد العموم ولأن هذه الجماعة في حاجة إلى التواصى بهذا الحق ليزيد تمسكها به وسط المحن والتحديات ولتستمر النفوس المؤمنة على ثباتها فلا تجزع ولا تيأس إذا اشتدت الخطوب فالتواصى أن يوصى بعضهم بعضاً بالحق والحق كلمة جامعة لكل ما كان ضد الباطل؛ ولذلك يعد هذا التواصى أساساً للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الذى لابد الباطل؛ ولذلك يعد هذا التواصى أساساً للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الذى لابد الباطل؛ ولذلك يعد هذا التواصى أساساً للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الذى لابد

وقيل: الحق: هو القرآن لشموله على كل أمر ونهى وكل خير قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ ﴿ وَبِالْحَقِّ الْزَلْنَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُد اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدّينَ (٢) ﴾ [الزمر] .

وقد جاءت آيات في كتاب الله تعالى تدل على أن الوصية بالحق تشمل الشريعة كلها ، أصولها وفروعها ، ماضيها وحاضرها من ذلك ما أوحى الله به إلى الأنبياء عموماً ، من نوح وإبراهيم ومن بعدهم في قوله تعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّيْ بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَقُوا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣] .

وإقامة الدين القيام به جميعاً ، وكانت هذه وصية الرسل لأممهم ومن بعدهم ،

<sup>(</sup>١) انظر : أضواء البيان ٩/ ٥٠٣ \_ ٥٠٥.

فإبراهيم عَلَيْتِهِ يقول الله تعالى فيه : ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ (١٣٠) ﴾ [البقرة] ويعقوب يقول الله تعالى فيه : ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهُ وَإِلَهُ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٣) ﴾ [البقر] .

فالتواصى بأصل الإيمان وعموم الشريعة وكذلك بالعبادة قال تعالى عن نبى الله عيسى عَلَيْكَامٍ: ﴿ وَأَوْصَانِي بِالصَّلاةِ وَالزِّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَ وَبَرًّا بِوَالِدَتِي ﴾ [مريم] وفى الله الوصية بالوالدين ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنسَانَ بِوَالِدَيَّهِ حَمَلَتْهُ أُمَّهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهَنْ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ السَّكُرُ لِي وَلُوالِدَيْكُ إِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴿ إِلَى القمانِ ] .

وفى الأبناء قال تعالى : ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنفَيْنِ ﴾ [النساء: ١١] وهكذا تأتى سورة العصر لترسى هذه الدعائم الجامعة للجماعة المسلمة، والتى تنقذ الإنسان من الخسران، ويرتبط ذلك بالتنبيه على أهمية عمر الإنسان الذي يحياه في خسر أو في صلاح وفلاح.

#### سورة « العاديات»

وهى سورة مكية فى قول ابن مسعود وجابر وعكرمة وعطاء ، ونزلت بعد سورة العصر وأما فى قول ابن عباس وأنس ومالك وقتادة فمدنية.

وبدأ السورة الكريمة بالقسم الذى ينبهنا إلى أهمية المقسم به ، وخطورة المقسم عليه ولكن وقت نزول السورة الكريمة في مكة لم يكن المؤمنون قد أُمروا بقتال ولكن السورة الكريمة تهيئ النفوس بما تقدمه من مشاهد القتال التي ستكون مستقبلاً جهادًا في سبيل الله وإعلاءً لكلمته ، يقول الله تعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا الله وإعلاءً لكلمته ، يقول الله تعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا الله وَالله وَال

فمشهد القتال الذي يُعدُّ له المؤمنون تُرى فيه الأفراسُ تعدو في سبيل الله فتضبَّحُ أي تُحَمْحِمُ (١) ، فالضبحُ صوت أنفاس الخيل إذا عَدَوْن، والعَدْوُ تبَاعدُ الأرجلِ في سرعة المشي ، فالعين تشاهد سرعة الخيل، والأذن تسمع ضبحتها، ويشتد المشهد عندما ترك للخيل نارٌ حين تُورى النارَ بحوافرها وهي: سنابكها، فالخيلُ من شدة عَدُوها تقدح النارَ بحوافرها . والخيلُ هذه تُغير على العدو عند الصبح ، وهذا من التوجيه والبُشريات فلعزِّهم سيغيرون صبحًا ، أى علانية تشبيهًا بظهور الصبح (٢) ، ولقد سار المؤمنون على هذا بعد ذلك فكانوا إذا أرادوا الغارة سَرَوْا ليلاً ، ويأتون العدوَّ صبحًا؛ فكما أنه دليلُ عزَّة المؤمنين فإنه كذلك وقتُ غفلة الناس، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَساءَ صَبَاحُ الْمُنذَرِينَ (٧٧٠) ﴾ [الصافات] والخيل كذلك تثيرالغبار لشدة عَدُوها حتى تتوسط صَبَاحُ المُنذَرِينَ (٧٧٠) ﴾ [الصافات] والخيل كذلك تثيرالغبار لشدة عَدُوها حتى تتوسط الأعداء فتفرقهم وتشتت شملهم . فهذه المشاهد للخيل عندما تذكر للمؤمنين قبل أن يُؤذن لهم بالقتال توجيه لهم وتهيئةٌ للنفوس لتعد نفسها ، ولترتفع النفسية المؤمنة ثقةً بأن العاقبة لها، وأنها ستخوض هذه الغمار، ويكون لخيلها هذا النشاط وهذه الحركة السريعة المتى تربك العدو وتشتته. وأما قول أنس بن مالك وابن عباس وقتادة من أن السورة التي تربك العدو وتشتته. وأما قول أنس بن مالك وابن عباس وقتادة من أن السورة

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠/١٥٣.

مدنية، فتكون هذه المشاهد إخبارًا عما حدث فعلاً ، ولكن الرواية التي ذكرها الواحدي في سبب النزول والتي يذكر فيها أن رسول الله والله على الأرض الواسعة عليها المنذر بن عمرو الأنصاري ، فأسهب (أي أمعنت في سهب وهي الأرض الواسعة) شهرًا وتأخر خبرهم فأرجف المنافقون وقالوا : قتلواجميعًا ، فأخبر الله عنهم بقوله والعاديات ضبعً (١) إعلامًا بأن خيلهم قد فعلت جميع ما في تلك الآيات . فإن في سنده حفص بن جميع وهو ضعيف (١) قال ابن كثير : وقد روى أبو بكر البزار هاهنا حديثًا غريبًا جدًا فذكره ، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد(٢) من رواية البزار وقال : فيه حفص بن جميع ، وهو ضعيف ، وأورده السيوطي في «الدر المنثور»(٣) وزاد نسبته فيه حفص بن جميع ، وهو ضعيف ، وأورده السيوطي في «الدر المنثور»(٣) وزاد نسبته لابن المنذر وابن أبي حاتم والدارقطني في (الأفراد) وابن مردويه عن ابن عباس والتها المنافقة المناف

وعلى ذلك يبقى مُعتمداً قول ابن مسعود وجابر بن زيد وعطاء والحسن وعكرمة: إنها مكيةٌ نزلت بعد سورة العصر وقبل سورة الكوثر. وأما المقسم عليه بعد هذه التهيئة بذكر الخيل على ما سبق فيتمثل في حقائق يشاهدها المؤمنون في الناس، وهذا نوع من بسط الحقائق النفسية التي تفسر للمؤمنين إعراض الإنسان عن ربه وجحوده وعدم الإقرار بما لزمه من شكر خالقه والخضوع له (٤) ﴿ إِنَّ الإنسانَ لَرَبِهِ لَكُنُودٌ ١٠ ﴾ والكنود قيل فيه: إنه الكفور، قاله ابن عباس ومجاهد وقتادة والضحاك.

وقيل: الكنود هوالذي يأكل وحده ويمنع رفده ، ويضرب عبده .

وأما الإنسان فقد ذكر الضحاك أنها نزلت في الوليد بن المغيرة ، وقال مقاتل: نزلت في قُرط بن عبد الله بن عمرو بن نوفل القرشي (٥).

وهو مع هذا الجحود شهيد على نفسه بما يصنع وهذا قول الحسن وقتادة ومحمد بن كعب وروى هذا عن مجاهد أيضًا ، وأماقول ابن عباس رَاهِ الله عن الله عن ابن آدم لشهيد (٦) .

وعلى الوجهين فإن هذا الكشف للنفس الإنسانية أمام المؤمنين يخفف عنهم ما

<sup>(</sup>۱) انظر : زاد المسير لابن الجوزى ۹/ ۲۰۷ ، والتحرير والتنوير لمحمد الطاهر بن عاشور ۳۰/ ٤٩٧، وروح المعانى للألوسى ۳۰/ ۲۷۶.

<sup>.</sup> TAT /7 (T)

<sup>(</sup>٤) تفسيرالمراغى ٣٠/٣٣. (٥) زاد المسير ٢٠٩/٩.

<sup>(</sup>٦) القرطبي ٢٠/ ١٦٢.

يرونه من جحود الكافرين من ناحية، ويُعينهم على النفور من الجحود ومقاومة النفس من الوقوع فيه من ناحية أخرى ، ومع هذا الجحود في الإنسان حب شديد للمال وهذا الحب يجعله متعلقًا به شديد البخل فلاينفق منه . وعلى ذلك تكون التهيئة للبذل من النفس والمال في سبيل الله مبكرة في مشهد الخيل في ساحات الجهاد وفي نزع حب المال من النفس والتنفير من البخل فلا ينفق منه . و أما تسمية المال خيراً فهوما جاء ذكره في قوله تعالى : ﴿إِن تَركَ خَيراً ﴾ [البقرة: ١٨٠] أي مالاً . قال ابن زيد : سمى الله المال خيراً، وعسى أن يكون شراً وحرامًا ، ولكن الناس يعدُّونه خيراً فسماه الله خيراً لذلك(١) . ويُعان الإنسان على هذه التزكية والتهيئة والتنقية النفسية بما تكرر ذكره في الآيات الكريمة سابقًا من تذكر ما يكون في الآخرة من إثارة ما في القبور وقلبه وإخراج ما فيها ، ومن إبراز ما في الصدور وتمييز ما فيها من خير وشر ﴿ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَعْدُ مَا فِيها من خير وشر ﴿ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَعْدُ الْخَبِيرُ (١) ﴾ سبحانه لا تخفي عليه خافية.

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠/ ١٦٢.

# سورة «الكوثر»

وهى مكية فى قول ابن عباس والكلبى ومقاتل نزلت بعد سورة العاديات وأما فى قول الحسن وعكرمة ومجاهد وقتادة فمدنية . ومن دلائل مكيتها ما ذكره ابن كثير رحمه الله من قول ابن عباس ومجاهد وسعيد بن رومان قال : كان العاص بن وائل إذا ذكر وائل، وقال محمد بن إسحاق عن يزيد بن رومان قال : كان العاص بن وائل إذا ذكر رسول الله على يقول : دعوه فإنه رجل أبتر لا عقب له فإذا هلك انقطع ذكره فأنزل الله هذه السورة ، وقال شمر بن عطية : نزلت فى عقبة بن أبى معيط ، وقال ابن عباس أيضًا وعكرمة : نزلت فى كعب بن الاشرف وجماعة من كفار قريش ، وقال البزار: حدثنا زياد بن يحيى الحسانى ، حدثنا ابن عدى عن داود عن عكرمة عن ابن عباس قال : قدم كعب بن الاشرف مكة فقالت له قريش : أنت سيدهم ألا ترى إلى عباس قال : قدم كعب بن الاشرف مكة فقالت له قريش : أنت سيدهم ألا ترى إلى السقاية ، فقال: أنتم خير منه ، قال : فنزلت : ﴿ إِنَّ شَانَتُكَ هُو الأَبْتُر ﴿ ) هكذا لرسول الله وَ الناز وهو إسناد صحيح وعن عطاء : نزلت فى أبى لهب وذلك حين مات ابن لرسول الله وَ فنها أبو لهب إلى المشركين فقال : بُتر محمد الليلة فأنزل الله فى ذلك : ﴿ إِنَّ شَانِتُكَ هُو الأَبْتُر ﴿ ) (١) .

وأما أدلة كونها مدنية فما رواه الإمام أحمد رحمه الله بإسناده الثلاثي عن أنس بن مالك وطني قال : أغفى رسول الله عفاءة فرفع رأسه متبسمًا ، إما قال لهم وإما قالوا له: لم ضحكت ؟ فقال رسول الله على أنولت على آنفًا سورة » فقرأ: بسم الله الله الرحمن الرحيم ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرُ ( ) . . ﴾ حتى ختمها ، فقال : «هل تدرون ما الكوثر؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال : «هو نهر أعطانيه ربى عز وجل فى الجنة عليه خيركثير ترد عليه أمتى يوم القيامة آنيته عدد الكواكب يختلج العبد منهم فأقول : يارب إنه من أمتى ، فيقال : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك ».

وقد روى مسلم رحمه الله كذلك حديث أنس بلفظ: بينا رسول الله ﷺ بين

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٩٥٥.

أظهرنا في المسجد إذ أغفى إغفاءةً ثم رفع رأسه متبسمًا قلنا : ما أضحكك يا رسول الله? . قال : «لقد أنزلت على آنفًا سورة» فقرأ : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرَ ( َ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ( ) إِنَّ شَانِتَكَ هُو الْأَبْتُو ﴾ »، ثم قال : « أنه نهر وعدنيه ربى عز وجل عليه ماالكوثر؟ »، قلنا: الله ورسوله أعلم ، قال : « فإنه نهر وعدنيه ربى عز وجل عليه خير كثير هو حوض ترد عليه أمتى يوم القيامة آنيته عدد النجوم في السماء فيختلج العبد منهم فأقول ربِّ إنه من أمتى ، فيقول: إنك لا تدرى ما أحدث بعدك » (١).

وقول النبي على المنه المرواية: « إنه أنزلت على آنفًا سورة » يُرَجِّح قول من ذكر أنها مكيَّة ، وأنه تكرر حال(٢) نزولها لما فيها من تأكيد العطاء الكثير والخير الوفير من الله لرسوله على تدعيمًا له في مواجهة عداوة قومه وسبهم له وعنادهم . روى البخارى رحمه الله بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال في الكوثر : هو الخير الذي أعطاه الله إياه ، قال أبو بشر: قلت لسعيد بن جبير : فإن ناسًا يزعمون أنه نهر في الجنة ، فقال سعيد : النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه ، وقال الثوري عن عطاء بن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس \_ أيضًا \_ قال : الكوثر: الخير الكثير، وهذا التفسير يعم النهر وغيره لأن الكوثر من الكثرة وهوالخيرالكثير ومن ذلك النهر ، وقال مجاهد : هو الخير الكثير في المدنيا والآخرة ، وقال عكرمة : هوالنبوة والقرآن وثواب الآخرة ، وقد صح عن ابن عباس أنه فسره بالنهر – أيضًا – فروى ابن جرير بسنده عن ابن عباس قال : الكوثر نهر في الجنة حافتاه ذهب وفضة ، يجرى على الياقوت والدر ، ماؤه أبيض من الثلج ، وأحلى من العسل .

كما روى ابن جرير بسنده عن ابن عمر أنه قال : الكوثر نهر فى الجنة حافتاه ذهب وفضة يجرى على الدر والياقوت ماؤه أشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل . وكذا رواه الترمذى بسنده عن ابن السائب موقوقًا ، وقد رُوى مرفوعًا فقال الإمام أحمد: حدثنا على بن حفص حدثنا ورقاء قال : وقال عطاء عن محارب بن دثار عن ابن عمر قال : قال رسول الله علي : « الكوثر نهر فى الجنة حافتاه من ذهب ، والماء يجرى على المؤلؤ ، وماؤه أشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل » وهكذا رواه الترمذى وابن ماجه وابن أبى حاتم وابن جرير من طريق محمد بن فضيل عن عطاء بن السائب

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/٥٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر : قول الإمام الرافعي في توجيه ذلك - الإتقان ١/ ٣١.

مرفوعًا، وقال الترمذي : حسن صحيح.

ويكون مع هذا العطاء العظيم والخير الكثير في الدنيا والآخرة توجيه الأمر كلّه لله سبحانه فالصلاة له والنسك له ، فلاسجود لغيره ولا ذبح بغير اسمه وفي هذا تأصيل لمعنى العبودية لله سبحانه وتغيير مظاهر الشرك الوثنية وجعل الحياة كلها لله سبحانه ، وهذا ما دعم بعد ذلك تفصيلاً ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ (١٦٣) ﴾ [الانعام] .

### سورة «التكاثر»

وهي مكية في قول جميع المفسرين غير أن البخارى رحمه الله روى أنها مدنية (۱). وهذه السورة الكريمة تعالج ظاهرة إنسانية تستبد بالإنسان عندما يغفل وينسى مصيره ، وهي ظاهرة التكاثر، وهذا التفاخر من الأمور التي تقف عقبة في طريق إسلام الناس واتباعهم للهدى . قال ابن عباس ومقاتل والكلبي : «نزلت في حيّين من قريش : بني عبد مناف ، وبني سهم ، تعادوا وتكاثروا بالسادة والأشراف في الإسلام ، فقال كل حيّ منهم: نحن أكثر سيدًا وأعز عزيزاً ، وأعظم نفراً، وأكثر عائذاً ، فكثر بنو عبد مناف سهماً ، ثم تكاثروا بالأموات ، فكثر تهم سهم فنزلت : ﴿ أَلْهَاكُمُ التّكَاثُرُ ١٠ كُنف بعني بأحيائكم فلم ترضوا ﴿ حَتّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرُ ١٠ كُم مفتخرين بالأموات ، وروى سعيد عن قتادة قال : كانوا يقولون : نحن أكثر من بني فلان ، ونحن أعد من بني فلان ، وهم كل يوم يتساقطون إلى آخرهم والله مازالوا كذلك حتى صاروا من أهل القبور وهم كل يوم يتساقطون إلى آخرهم والله مازالوا كذلك حتى صاروا من أهل القبور كلهم ، وعن عمرو بن دينار: حلف أن هذه السورة نزلت في التجار (٢) .

وأما على ما روى البخارى رحمه الله من أنها مدنية فيأتى قول مقاتل وقتادة وغيرهما: نزلت فى اليهود حين قالوا: نحن أكثر من بنى فلان ، وبنو فلان أكثر من بنى فلان ، ألهاهم ذلك حتى ماتوا ضُلاًلا، وقال ابن زيد: نزلت فى فخذ من الأنصار، وعن شيبان عن قتادة قال: نزلت فى أهل الكتاب(٣) ، وعلى ذلك فإن السورة الكريمة مع كونها مكية على قول جميع المفسرين ـ كما سبق ـ فإنها تعم جميع ما ذكر وغيره وتعالج فى الإنسان هذه الظاهرة الخطيرة منذ وقت مبكر ففى صحيح مسلم عن مُطرِّف عن أبيه قال: أتيت النبي على قول أبها إلا ما أكلت فأفنيت ، أو لبست ابن أدم : مالى مالى ، وهل لك يا بن آدم من مالك إلا ما أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت وفى رواية أبى هريرة فى مسند آخر: «وما سوى ذلك فذاهب وتاركه للناس».

وروى البخاري رحمه الله عن ابن شهاب : أخبرني أنس بن مالك أن رسول الله

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲/ ۱۲۸ .

عَلَيْهُ قال : «لو أن لابن آدم واديًا من ذهب ، لأحب أن يكون له واديان ولنْ يملأ فاه إلا الترابُ ويتوب الله على من تاب». وقال ابن عباس في بيان معنى التكاثر : قرأ النبي عَلَيْهُ: «أَلْهَاكُمُ التَكَاثُرُ» قال: «تَكَاثُرُ الأَمُوال، جمعها من غير حقها ، ومنعها من حقها ، وشدَّها في الأوعية». وذكْرُ المقابر مع ظاهرة التكاثر سبيل قوى من سبل معالجة هذه الظاهرة، وما تحدثه في القلب من فتن لا ينزعها من القلب إلا بذكر الموت، وما يتبعه من قبر ، وكما يذكر القرطبي رحمه الله : لم يأت في التنزيل ذكر المقابر إلا في هذه السورة. وزيارتها من أعظم الدواء للقلب القاسى؛ لأنها تذكِّر الموت والآخرة وذلك يحمل على قصر الأمل والزهد في الدنيا ، وترك الرغبة فيها . قال النبي ﷺ : «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروا القبور ؛ فإنها تزهد في الدنيا و تذكر الآخرة» رواه ابن مسعودٍ وأخرجه ابن ماجه ، وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة ﴿ وَلَيْنِكُ : «فإنها تذكِّر الموت، وفي الترمذي عن بُريدة : « فإنها تذكِّر الآخرة». قال : هذا حديث حسن صحيح . وتذكّر المقابر يوقظ الإنسان على حقيقة سعيه وعمله، روى البخاري بسنده عن أنس بن مالك ضِّطَّيْكِ قال : قال رسول الله ﷺ : "يتبع الميت ثلاثة فيرجع اثنان ويبقى معه واحد : يتبعه أهله وماله وعمله فيرجع أهله وماله ويبقى عمله"(١) كما تذكر زيارة المقابر بما يكون بعدها ، يقول ميمون بن مهران : كنت جالسًا عند عمر بن عبد العزيز فقرأ : «ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر» هنيهة ثم قال : يا ميمون، ما أرى المقابر إلا زيارة، وما للزائر بدُّ من أن يرجع إلى منزله : يعني أن يرجع إلى منزله أى إلى الجنة أو إلى النار. فالزائر سيرحل من مكانه ذلك إلى غيره (٢).

إن أمامهم جحيمًا مُروِّعًا ، فالنار إذا زَفَرت زفرة واحدةً خر كلُّ ملك مقرب، ونبيُّ

الرجع السابق ٤/٥٤٥.
 الرجع السابق ٤/٥٤٥.

مرسل على ركبتيه من المهابة والعظمة ومعاينة الأهوال على ما جاء به الأثر المروىً في ذلك (١) .

وأمام الناس السؤال عن النعيم الذى عاشوا فيه بدنياهم قبل أن يزوروا المقابر بالموت فهل قاموا بشكره، وأدَّوا حقه ولم يستعينوا به على معصية المنعم سبحانه فيجزيهم بهذا نعيمًا أفضل منه أم اغتروا به ولم يقوموا بشكره، واستعانوا به على معصية المنعم سبحانه فيعاقبون على ذلك.

إن عقيدة عذاب القبر ونعيمه وما يكون بعده من رؤية الحقائق المرتبطة بالنعيم والعذاب في الجنة والنار ، تغرس في نفوس الناس، ويُذكّرون بهذه الحقائق حتى يتخلصوا من القيم الفاسدة التي عاشوا عليها، ومنها هذا التكاثر الذي عالجته هذه السورة الكريمة علاجًا شاملاً ، حيث ذُكر التكاثر الملهي ولم يُذكر المتكاثرون به ليشمل كلّ ما يتكاثر به المتكاثرون، ويفتخر به المفتخرون في غمرة وغفلة ونسيانهم لربهم.

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٥٤٥ .

# سورة «الماعون»

وهى مكية فى قول عطاء وجابر وأحد قولَى ابن عباس . ومدنية فى قول له آخر ، وهو قول قتادة وغيره (١) ، وقيل الآياتُ الثلاث الأولى مكية والأربع الأخرى مدنية . يقول الله تعالى : بسنم الله الرحمن الرحيم ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدِّينِ ① فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ ۞ وَلا يَحُضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمسْكينِ ۞ فَوَيْلٌ لِلْمُصلِّينَ ۞ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ۞ ﴾.

وهذه السورة الكريمة تنبه الناس بالنظر والرؤية إلى حقيقة ما نُزِّل إلى رسول الله عَيْظِيُّهُ وأنَّه الخير كله ، وأن سعادة الناس فيه ، وأن مقتفى التصديق بما جاء به رسول الله عَيْنِهُ مَن ذكر المعاد والجزاء والثواب، وماجاء به من كل أمر ونهى يجعل الإنسان مستقيمًا في سلوكه مع ربه، وفي سلوكه مع الناس ، وفي استقامته بنفسه وتزكيتها ، والتكذيب بما جاء به رسول الله ﷺ يُبقى على معانى الجاهلية في الناس من قسوة في القلب على الضعفاء من اليتامي والمساكين، ومن وقوع الناس في النفاق والرياء فلا يأتون الصلاة إلا وهم كسالي يراءون الناس ولايذكرون الله إلا قليلا، ويقفون من مجتمعهم موقفًا سلبيًا فلا تعاون ولا بذل لما في أيديهم مما اعتاد الناس أن يتعاونوا فيه. وعلى ذلك يكون الفهم الصحيح لمفهوم الدين الذي جاء به رسول الله ﷺ، إنه لا يمثل جزئية واحدة من جزئيات الحياة ويترك بقية الأجزاء ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوُمُ [الإسراء: ٩] وهذه الهداية في كل شؤون الحياة . وتبدأ السورة الكريمة بهذا التساؤل وهذا الاستفهام «أرأيت يا محمد الذي يكذب بالدين؟» إن هذا الذي يكذب بالدين هو ذلك القاسى الذي يقهر اليتيم ويدفعه بعنف وشدة ، ويظلمه حقه، ولا يطعمه ولا يحسن إليه، وهو الذي لا يعرف قلبه الرحمة فلا يطعم المسكين، ولا يحض غيره على هذا الإطعام، وهذه المظاهر القاسية لها وجودها في الناس ، وتأصَّلها بالتكذيب بالدين ولو استجابوا لتغير الحال وتمضى السورة الكريمة في كشف فساد آخر يقع فيه الإنسان وهو فساد النفاق الذي ظهر بعد هجرة النبي ﷺ إلى المدينة ، وبعد أن قوى شأن المسلمين

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۰/۲۰.

وأصبحت لهم فى نفوس الناس مكانة مهيبة فأظهر بعض الناس الإسلام وأبطنوا غيره. وهذا المعنى ينسجم مع القول بأن الأربع آيات الأخيرة والتى تبدأ بقوله تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ٤٠﴾ مدنية . وأما على أنها مكية فيكون هذا تحذيراً بما سيقع فيه بعض الناس من السهو عن الصلاة ومراءاة الناس ومنع الماعون . قال ابن عباس والنها فى قوله تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ٤٠ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ٤٠ يعنى المنافقين الذين يصلون في العلانية ولا يصلون فى السر (١).

ولهذا قال: ﴿ لَلْمُصَلِّينَ ﴾ الذين هم من أهل الصلاة ، وقد التزموا بها ثم هم عنها ساهون، إما عن فعلها بالكلية - كما قال ابن عباس- وإما عن فعلها في الوقت المقدر لها شرعًا فيخرجها عن وقتها بالكلية كما قاله مسروق وأبو الضحى . وقال عطاء بن دينار : الحمد لله الذي قال : ﴿عُن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ۞﴾ ولم يقل في صلاتهم ساهون . وإما عن وقتها الأول فيؤخرونها إلى آخرة دائمًا أو غالبًا، وإما عن أدائها بأركانها وشروطها على الوجه المأمور به ، وإما عن الخشوع فيها والتدبر لمعانيها ، فاللفظ يشمل ذلك كله ولكل من اتصف بشيء من ذلك قسط من هذه الآية، ومن اتصف بجميع ذلك فقد تم له نصيبه منها وكمله له النفاق العملي، كما ثبت في الصحيحين أن رسول الله عَلَيْ قال : « تلك صلاة المنافق ، تلك صلاة المنافق، تلك صلاة المنافق ، يجلس يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرنى الشيطان قام فنقر أربعًا لا يذكر الله فيها إلا قليلاً " فهذا آخرُ صلاة العصر التي هي الوسطى كما ثبت به النص إلى آخر وقتها وهو وقت كراهة ثُمَّ قام إليها فنقرها نقر الغراب لم يطمئن ولا خشع فيها أيضًا ، ولهذا قال: لا يذكر الله فيها إلا قليلاً ، ولعله إنما حمله على القيام إليها مراءاة الناس لا ابتغاء وجه الله فهو كما لم يصل بالكلية قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاة قَامُوا كُسَالَىٰ يُراءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَليلاً (١١٦) [النساء] وقال الله تعالى ها هنا: ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُوا عُونَ ۞ ﴾ ومما يتعلق بذلك أن من عمل عملاً لله سبحانه فاطلع عليه الناس فأعجبه ذلك لا يُعَدُّ رياءً . فإن العمل مرتبط بنيته وما دامت لله سبحانه فليست من الرياء «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى».

وهؤلاء المراؤون يضافون إلى معنى المكذبين بالدين وتضاف إليهم هذه الصفة

<sup>(</sup>٢) ابن كثير ٤/ ١٥٥.

الذميمة التي تدل على سلبيتهم ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ( ) ﴿ فَهُم كُمَا قَالَ زيد بن أسلم: هم المنافقون ظهرت الصلاة فصلَّوها ، وخفيت الزكاة فمنعوها (١).

وقال الحسن البصرى: « إن صلَّى راءى، وإن فاتته لم يأسَ عليها، ويمنع زكاة ماله \_ وفى لفظ \_ صدقة ماله ». وعلى ذلك لا أحسنوا عبادة ربهم ولا أحسنوا إلى خلقه حتى ولا بإعادة ما يُنتفع به، ويُستعان به مع بقاء عينه، ورجوعه إليهم فهؤلاء لمنع الزكاة وأنواع القربات أولى وأولى.

فالماعون يشمل كل ما ينتفع به، وعلى هذا كان فهم أصحاب النبى ﷺ. فقد سُئل ابن مسعود وَلِحَيْثُ عن الماعون فقال: هو ما يتعاطاه الناس بينهم من الفأس والقدر والدَّلُو وأشباه ذلك.

بهذا التوجيه تم نقل الناس من الجاهلية ومعانيها الفاسدة إلى الإسلام وقيمه الرشيدة.

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٥٥٥.

# سورة «الكافرون»

بعد سورة «الماعون» التي نبهت إلى صفات من يكذب بالدين ، وتنزل سورة «الكافرون» لتعلن في صورة حاسمة البراءة من عمل الكافرين الذين اتخذوا من دون الله أندادًا ، ولتأمر بالإخلاص لله وحده فلا إله إلا هو ، ولتحسم الأمر في المساومة التي حاولها المشركون مع رسول الله ﷺ بعد فشلهم في الفتنة البدنية والمالية ، وفي السخرية والاستهزاء ، وفي محاولات التشويه لشخصية النبي ﷺ والطعن في مضمون دعوته . فلجأ المشركون بعد هذا الفشل إلى أسلوب المساومة على المبادئ ، وإذا ساغ لهم هذا باعتبار أنهم ليسوا على شيء ، وليسوا على مبدأ يقيني ، فإنه لا يجد قبولاً لدى رسول الله ﷺ ، ولدى أصحابه ، فقد استقرت عقيدة التوحيد في القلوب واطمأنت بها فلا تقبل تحويرًا ولا تبديلاً ولا شركًا ، فقد رُوى أن رسول الله ﷺ كان يطوف بالكعبة فاعترضه الأسود بن المطلب بن أسد بن عبد العزى ، والوليد بن المغيرة، وأمية بن خلف، والعاص بن وائل السهمي ، وكانوا ذوى أسنان في قومهم، فقالوا : «يا محمد هلم فلنعبد ما تعبد ، وتعبد ما نعبد ، فنشترك نحن وأنت في الأمر ، فإن كان الذي تعبد خيرًا مما نعبد كنا قد أخذنا بحظنا منه ، وإن كان ما نعبد خيرًا مما تعبد كنت قد أخذت بحظك منه»(١) . فهذا العرض وتلك المساومة، تدل على أنهم ليسوا على شيء ، وكان الجواب الذي لا جواب سواه رفضه هذه المساومة وينزل في ذلك قولُ الله تعالى لرسوله ﷺ : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافرُونَ ۞ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبَدَ ٣ وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُمْ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبَدُ ۞ لَكُمْ دينَكُمْ ولى دين 🗈 ﴾.

ويقول ابن كثير في تفسيره: هذه السورة سورة البراءة من العمل الذي يعمله المشركون وهي أمره بالإخلاص فيه فقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ① ﴾ يشمل كل كافر على وجه الأرض، ولكن المواجهون بهذا الخطاب هم كفار قريش، وقيل إنهم من جهلهم دَعَوا رسول الله ﷺ إلى عبادة أوثانهم سنة، ويعبدون معبوده

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام ٢/ ٣٨٨.

سنة فأنزل الله هذه السورة ، وأمر رسوله على فيها أن يتبرأ من دينهم بالكلية فقال: ﴿ لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ( ) وَ يعنى من الأصنام والانداد ، ﴿ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ( ) وهو الله وحده لا شريك له ، ف «ما» ها هنا بمعنى مَنْ ، ثم قال : ﴿ وَلا أَنا عَابِدٌ مَا عَبْدُتُم نَ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ( ) ﴾ أى ولا أعبد عبادتكم أي لا أسلكها ولا أقتدى بها ، وإنما أعبد الله على الوجه الذي يحبه ويرضاه ولهذا قال: ﴿ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ( ) فَمَ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ( ) فَيْعُونَ إِلاَّ الطَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّن رَبِّهِمُ أَنْسُكُم كما قال تعالى : ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الطَّنَّ وَمَا تَهُوى الأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّن رَبِّهِمُ الله وعادة يسلكها إليه ، فالرسول على وأتباعه يعبدون الله بما شرعه ولهذا كانت كلمة وعبادة يسلكها إليه ، فالرسول على وأتباعه يعبدون الله بما شرعه ولهذا كانت كلمة الإسلام لا إله إلا الله محمد رسول الله أي لا معبود إلا الله ولا طريق إليه إلا بما جاء الرسول على ، والمشركون يعبدون غير الله عبادة لم يأذن بها الله ولهذا قال لهم الرسول عَنْ مَا تُعْمَلُونَ الله عبادة لم يأذن بها الله ولهذا قال لهم وكم أَنتُم بَرِينُونَ مَمًا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مَمًا تَعْمَلُونَ ( ) وقال : ﴿ لَنَا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مَمًا تَعْمَلُونَ ( ) وقال : ﴿ لَنَا أَعْمَلُ وَانَا بَرِيءٌ مَمَا تَعْمَلُونَ ( ) وقال : ﴿ لَنَا أَعْمَالُكُمْ أَنْتُم بَرِينُونَ مَمًا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مَمًا تَعْمَلُونَ ( ) وقال : ﴿ لَنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ ﴾ [الشورى: ١٥].

وهذا التكرار في الآيات الكريمة يوجه إلى واحد من المعانى الآتية: الأول: التأكيد على هذه التفرقة بين الحق الذي عليه رسول الله ﷺ وبين الباطل الذي عليه الكافرون ونقل ابن جرير عن بعض أهل العربية أن ذلك من باب التأكيد كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إلله البخاري وغيره من المفسرين أن المراد: ﴿ لا أَعْبُدُ مَا ابن قتيبة . والثاني: ما حكاه البخاري وغيره من المفسرين أن المراد: ﴿ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ أَي في الماضي ﴿ وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُمْ ۞ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ ﴾ في المستقبل . الثالث : ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية أنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ ﴾ في المستقبل . الثالث : ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله من أن المراد بقوله «لا أعبد ماتعبدون» نَفْيُ الفعلِ لأنها جملةٌ فعليةٌ ، ﴿ وَلا أَنا عَابِدٌ مًا عَبَدتُمْ ۞ ﴾ نَفْيُ قبوله لذلك بالكلية؛ لأن النفي بالجمة الإسمية آكد فكأنّه أَنا عَابِدٌ مًا عَبَدتُمْ ۞ ﴾ نَفْيُ قبوله لذلك بالكلية؛ لأن النفي بالجمة الإسمية آكد فكأنّه نفي الفعل وكونَه قابلاً لذلك ، ومعناه نَفْيُ الوقوع، ونَفْيُ الإمكان الشرعي أيضًا.

وبهذا التأكيد وهذا القطع فى السورة الكريمة يعرفُ المؤمنون والكافرون أن الإيمان والكفر لا يلتقيان ، وأن المساومة من الكافرين على العقيدة والمبادئ مرفوضةٌ، فالمؤمنون بربهم يعبدونه وحده لا شريك له ، مخلصين له الدين ولو كره الكافرون ، والكافرون

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٥٩/٤، ٥٠٠ ، وتفسير السعدى ٧/ ٦٨١، وأسرار ترتيب القرآن للسيوطى ١٥٩.

### سورة «الفيل»

ونزلت بعد سورة «الكافرون». والتي أعلنت البراءة مما يَعْبدُ «الكافرون» وأنه لا مساومة على العقيدة ، نزلت سورة الفيل لتنبه وتذكر المؤمنين ، ولتفتّح أيضًا عيون الكافرين على واقعة تاريخية يعرفونها ولكن لا يُحسنون الانتفاع بها ، نزلت السورة الكريمة يقول الله تعالى فيها: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ۞ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ في تَصْليل ۞ وَأَرْسُلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَرْمِيهِم بِحِجَارَة مِن سِجِيلٍ ۞ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفُ مَا كُولٌ ۞ ﴾.

فبداية السورة بهذا الاستفهام الذي يدعو إلى النظر، والرؤية التاريخية والاعتبار بما حدث قريبًا في العام الذي اتخذوه عامًا للتأريخ فكانوا يقولون : حدث هذا عام الفيل أو قبله أو بعده . ومن ذلك ما عُرِف من مولد النبي ﷺ في عام الفيل على أشهر الأقوال(١).

فأما تذكير المؤمنين وأوّلهم رسول الله والله وانه جاء بعد إعلان البراءة من الكافرين وعبادتهم ومما يعبدون ورفض المساومة ، وهذا التذكير يتصل باليقين الذي ينبغي أن يملأ قلوب المؤمنين في ضعف الكافرين ، وضعف المعتدين على السواء، وأن الله تعالى ناصر بنده ومؤيد لخزبه، ويقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق ، فأما ضعف الكافرين فإنهم هُزموا أمام جيش أبرهة، ولم يستطيعوا مواجهته في طريقه إليهم ، وبعد وصوله إلى ديارهم ، وأما ضعف أصحاب الفيل ، فمع قوتهم وقدومهم بأسلحة لا قبل للعرب المشركين بها، ومنها الفيلة فإن الله تعالى جعل كيدهم في تضليل ، فلم يصلوا إلى ما يريدون من هدم بيت الله الحرام ، وأرسل عليهم طيراً أبابيل ترميهم بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول. وهذا تلقين لسنة من سنن الله تعالى فيما يكون من مواجهة بين أهل الحق وأهل الباطل تُذكّرنا بها سورة الفيل ومن عناصر هذه السنة :

أولاً : أن الحق منتصر دائمًا قال تعالى : ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ [الانبياء : ١٨] .

ثانيًا: أنه إذا كان للحق من ينتسب إليه انتسابًا صحيحًا يعتد به فإنهم يُختبرون في

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ١٤٩/٤.

هذا الانتساب فإن صدقوا ، وكانوا على حالة ترضى الله تبارك وتعالى أيدهم على قلتهم وضعفهم المادى.

ثالثًا: إذا لم يكن للحق من ينتسب إليه انتسابًا صحيحًا كما كان الحال في انتساب المشركين إلى البيت الحرام، حيث عبدوا الأوثان، ووضعوها حوله، فإن الله تعالى يحمى بيته وينصر الحق لا لكرامة هؤلاء المشركين، وإنما لأنه حق بلا أهل يعتد بسبتهم إليه.

وهذه السنة بهذا الإيجاز تطمئن المؤمنين بأن الله ناصرهم ومؤيدهم، وأنه يجبر ضعفهم وقلتهم، وأنه سبحانه سيمكن لهم فلا يرهبون كافرًا ، ولا يخشون معاديًا متربصًا.

وأما التنبيه ولفت النظر للمشركين فإنما يكمن في تجنبهم مخاطر أبرهة وجيشه وكيف أنعم الله عليهم بهذه النجاة حتى حسبوا ذلك نصراً لهم. قال ابن كثير رحمه الله: فهذه من النعم التي امتن الله بها على قريش فيما صرف عنهم من أصحاب الفيل الذين كانوا قد عزموا على هدم الكعبة ، ومحو أثرها من الوجود فأبادهم الله وأرغم آنافهم وخيّب سعيهم وأضل عملهم وردهم بشر خيبة، وكانوا قومًا نصارى، وكان دينهم إذ ذاك أقرب حالاً مما كان عليه قريش من عبادة الأوثان ، ولكن كان هذا من باب الإرهاص والتوطئة لمبعث رسول الله عليهم فإنه في ذلك العام ولد على أشهر الأقوال ولسان حال القدر يقول: لم ينصركم يا معشر قريش على الحبشة لخيريتكم عليهم، ولكن صيانة للبيت العتيق الذي سنشرفه ونعظمه ونوقره ببعثة النبي الأمي محمد صلوات الله وسلامه عليه خاتم الأنبياء.

فكان مقتضى هذا الإنعام أن يفتحوا صدورهم ويقبلوا على رسول الله على مستجيبين طائعين ، وأن يعبدوا رب هذا البيت ، وأن يخلعوا من قلوبهم عبادة الأصنام. فهذا تنبيه لهم يشبه التنبيه في سورة قريش حيث يقول الله تعالى: ﴿ لإيلافِ قُريش ١٠ إيلافِهِمْ رِحْلَةَ الشِّتَاءِ وَالصَيْفِ ٢ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَذَا الْبَيْتِ ٣ الذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَآمَنَهُم مِّن خُوف ١٠٠٠.

إن سورة الفيل تفتح عيون المؤمنين والكافرين كذلك للعبرة التاريخية، فالقرآن الكريم يمنح الناس جميعًا خلاصة تجارب السابقين من المؤمنين والكافرين وكيف كان

حالهم في الإيمان والكفر وما عاقبة الفريقين ، والسعيد من وُعظ بغيره وتدبر صفحة التاريخ وأفاد لحاضره منها.

وسُميت السورة سورة الفيل ، فقد كان الفيل وأصحاب الفيل يمثلون عدوانًا واضحًا على الحق، وكانت نهايتهم أن صاروا كالعصف المأكول، وسُمى عام هذه الحادثة بعام الفيل . وهي حادثة قريبة ، وعلى الرغم من قربها، فالقرآن الكريم يُذكّر بها ، ورسول الله عَلَيْ يُذكّر بها ففي يوم الحديبية لما أطلَّ رسول الله عَلَيْ على الثنية التي تهبط به على قريش بركت ناقته، فقالوا : خلأت القصواء أي حَرَنَت ، فقال رسول الله على قريش بركت ناقته، فقالوا : خلأت القصواء أي حَرَنَت ، فقال رسول الله على قريش بركت القصواء، وما ذاك لها بخلق، ولكن حبسها حابس الفيل - ثم قال والذي نفسي بيده لا يسألوني اليوم حطة يُعظّمون فيها حُرُمات الله إلا أجبتهم إليها»، ثم والذي نفسي بيده لا يسألوني اليوم حطة يُعظّمون فيها حُرُمات الله إلا أجبتهم إليها»، ثم زجرها فقامت.

وفى الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال يوم فتح مكة : « إن الله حبس عن مكة الفيل وسلَّط عليها رسوله والمؤمنين ، وإنه قد عادت حرمتُها اليوم تحرُمتها بالأمس ألا فليبلغ الشاهد الغائب».

## سورة «الفلق» و «الناس»

سورة «الفلق» نزلت بعد سورة الفيل ، ونزل مع سورة الفلق سورة «الناس»، فهما نزلتا معًا كما في الدلائل للبيهقي فلذلك قُرنتا ، مع ما اشتركتا فيه من التسمية بالمعودُّتين، ومن الافتتاح «بقل أعودُ» وهما كما ذكرنا مكيتان غير أن ابن كثير يذكر في تفسيره أنهما مدنيتان.

و روى مسلم فى صحيحه حديث عقبة بن عامرٍ قال : قال رسول الله ﷺ : "ألم تر آيات أنزلت هذه الليلة لم يُر مثلهن قط "قل أعوذ برب الفلق" و"قل أعوذ برب الناس" وهذه الرواية من حديث قتيبة عن جابر عن بيان عن قيس بن أبى حازم عن عقبة. ورواه أحمد ومسلم - أيضًا - والترمذى والنسائى من حديث إسماعيل بن أبى خالد عن قيس بن أبى حازم عن عقبة به، وقال الترمذى : حسن صحيح.

وقال النسائى : أخبرنا محمد بن عبد الأعلى حدثنا المعتمر، وسمعت النعمان عن زياد بن الأسد عن عقبة بن عامر أن رسول الله على قال : "إن الناس لم يتعوذوا بمثل هذين "قل أعوذ برب الفلق» و"قل أعوذ برب الناس» . وقال النسائى - كذلك - : أخبرنا محمود بن خالد حدثنا الوليد حدثنا أبو عمرو الأوزاعى عن يحيى بن أبى كثير عن محمد بن إبراهيم بن الحارث عن أبى عبد الله بن عابس الجهنى أن النبى على قال له: "يا ابن عابس ألا أدلك - أو ألا أخبرك - بأفضل ما يتعوذُ به المتعودُون؟» قال: بلى يا رسول الله، قال : "قل أعوذ برب الفلق - وقل أعوذ برب الناس ، هاتان السورتان» يا رسول الله، قال : "قل أعوذ برب الفلق - وقل أعوذ برب الناس ، هاتان السورتان» يرجل: كنا مع رسول الله على في سفر والناس يَعْتقبون ، وفي الظهر قلة [أي ما يركب قليل](١) فحانت نزلة رسول الله على ونزلت فلحقنى فضرب منكبي فقال : "قل أعوذ برب الناس» فقرأها رسول الله على فقرأتها معه ، ثم قال : "قل أعوذ برب الناس» فقرأها رسول الله على فقرأتها معه فقال: "إذا صليت فاقرأ بهما» يقول ابن كثير رحمه فقرأها رسول الله على فقرأتها معه فقال: "إذا صليت فاقرأ بهما» يقول ابن كثير رحمه فقرأها رسول الله على فقرأتها معه فقال: "إذا صليت فاقرأ بهما» يقول ابن كثير رحمه فقرأها رسول الله على عقبة بن عامر، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) هذا شرح من عندى وليس في النص،انظر: تفسير ابن كثير ٤/ ٥٧١ ، ٥٧٢ ، وأسرار ترتيب القرآن ١٦١.

كما روى النسائى حديثًا لجابر بن عبد الله فطيَّت قال : قال رسول الله ﷺ : «اقرأ يا جابر» قلت : وما أقرأ بأبى أنت وأمى؟قال : «اقرأ قل أعوذ برب الفلق، و«قل أعوذ برب الناس» فقرأتهما فقال: «اقرأ بهما ولن تقرأ بمثلهما».

وأما أم المؤمنين عائشة ولحظيف فتبين كيف كان النبي والله وينفث في كفيه ويسح بهما رأسه ووجهه وما أقبل من جسده ، وقالت أيضًا أن رسول الله والله والله المعوذات، الستكى يقرأ على نفسه بالمعوذتين وينفث فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه بالمعوذات، وأمسح بيده عليه رجاء بركتها روى ذلك الإمام مالك ، عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة ولحظيفا ، ورواه البخارى عن عبد الله بن يوسف. ومسلم عن يحيى بن يحيى وعيسى بن يونس ، وابن ماجه من حديث معن وبشر بن عمر ثمانيتهم جميعهم عن مالك به.

وفى حديث أبى سعيد رَجَاتِيكِ أن رسول الله ﷺ كان يتعوذ من أعين الجان وأعين الإنسان فلما نزلت المعوذنان أخذ بهما وترك ما سواهما ، رواه الترمذى والنسائى وأبس ماجه، وقال الترمذى: حديث حسن صحيح (١) .

ونزول المعوذتين بعد ذكر أصحاب الفيل في سورة الفيل وعداوتهم، وقدومهم لهدم البيت العتيق ، وبعد ذكر الكافرين وعداوتهم الملحوظة والمشاهدة ، ومنها هذه المساومة على العقيدة والمبادئ ، وحسم الأمر فيها في سورة «الكافرون»، يبصر المؤمنين بمصادر أخرى للعداوة والشر ، ولكنها مصادر ضعيفة على خطرها وعلى استعمال شرها، وأن المؤمن يجد في اللجوء إلى ربه والاعتصام به ما يحميه من هذه الشرور. فهذا تنبيه وتعريف بالمخاطر من جهة وحتى يكون المؤمنون على بينة من أمرهم ومعرفة بمصادر الخطر حولهم ، وأن يتعرفوا في الوقت نفسه كيف يسلمون من هذه المخاطر، وكيف يطمئنون إلى حماية الله لهم فهو ربهم ورب الخلق أجمعين، وأنه سبحانه يوجههم إلى طلب هذه الحماية وهذا الاعتصام وينزل من آياته ما يصلون به إلي هذا الأمن من المخاوف . وهذا تأكيد لهذه الحماية حيث عرفهم طريقها بقراءة المعوذتين فهما عودنا المخاوف . وهذا تأكيد لهذه الحماية حيث عرفهم طريقها بقراءة المعوذتين فهما عودتا

فما هذا السوءُ ؟ وما المخاطر الـتي عُرِّف بها المؤمنون في سورة الفلق، وفي

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤/ ٧٧ه ، ٥٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ٤٣٧.

تضمنت المعوذتان التنبيه على مجموعة من المخاطر التى لا سلامة منها إلا باللجوء إلى رب الفلق وربِّ الناس سبحانه وتعالى . وإذا كان الفلق هو الصبح كما يذكر ابن عباس فطيّت وغيره (١) ، ومثل ذلك قوله تعالى : ﴿ فَالِقُ الْإِصْبَاحِ ﴾ [الانعام: ٩٦] أوكان الفلق بمعنى الخلق كما ذكر على بن أبى طلحة عن ابن عباس أيضًا فإنه يذكر للمؤمنين ـ هنا ـ وأمرٌ للنبى ﷺ بأن يتعوذ بفالق الإصباح، فإنه وحده هو الذى يخرج من يقع تحت وطأة ظلمات الليل وما تصحبها من مخاوف وما يكتنفها من توقع للمخاطر، وما يحدث فيه من هجمات الهموم والأحزان ، ومن هجمات اللصوص وقطاع الطرق، وما يثيره لدى ضعاف النفوس من إمكانية إيقاع الشرور في خفاء دون أن يُبصرهم أحد. هذا الليل المشحون يمثل هذه المخاطر والتي عبر عنها شاعر جاهلي بقوله:

وليلٍ كموج البحرِ أرخى سدوله على بأنـــواع الهمـوم ليبتلى فقلت له لما تَمَـطًى بصبه وأردف أعجـازًا وناء بكلكلِ ألا أيُّها الليلُ الطويلُ ألا انجلى بصبح وما الإصباحُ منك بأمثلِ

إن هذا الليل بصورته هذه لا يكشفه إلا فالق الإصباح ، ولا يُذهب همومه ويُبدَّد مخاوفه، ويشيع فيه الأمن إلا اللجوء إلى فالق الإصباح سبحانه، ولا ينجِّى من مخاطر الخلق وشرهم فيه وفي بقية الزمن إلا رب الخلق سبحانه . ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ؟ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿ وَهِنَ شَرِّ عَاسِقٍ إِذَا وَقَبِ ؟ وهذا ما يُرجِّح المعنيين فقد تجاور ذكر الله الاستعادة من شر ما خلق أى: من شر جميع المخلوقات من إنس وجن وحيوانات، وما نجده من تخصيص لدى بعض العلماء، فإنما هو تركيز على ما يرونه أكثر شرًا ، وأجْمَع خطرًا فنجد ثابت البناني والحسن البصرى يقولان: جهنم وإبليس وذريته مما خلق (٢).

﴿ وَمِن شُرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ آ﴾ أى من شرِّ الليل إذا أقبل بظلامه ، قال ذلك مجاهد وحكاه البخاري.

ففى هذا تحصين من الزمان وما يحدث فيه بصدق اللجوء إلى رب الفلق سبحانه، وتنبه سورة الفلق كذلك إلى مصادر أخرى للشَّر تكمن في نفوس مريضة لم تحسن

<sup>(</sup>۱، ۲) تفسير ابن كثير ۲/۵۷۳.

علاقتها بربها فأساءت إلى الناس، وكادت لهم وأخذت تدبر لإيقاع الأذى بهم، وتسعى جاهدة لإزالة النّعم التى يرونها على غيرهم، إنها فئة النفاثات فى العقد، وفئة الحاسدين، وبهما تشقى الأمم. فماذا يفيد السواحر من هذا الشر؟ وماذا يفيد الحسود من حسده لخلق الله. إنهما أشقى فئتين تتخصصان فى أذى الناس بلا عائد يعود عليهما اللهم إلا النار التى تحرق أكبادهم، وأما المؤمنون فلهم الله يلجؤون إليه ويستعيذون به من شر النفاثات فى العقد ومن شر حاسد إذا حسد، فيبطل كيد الساحرين، ويرد بغى الحاسدين، ولا يصيبهم إلا ما كتب الله لهم.

ومعنى ذلك أن المؤمنين وقت التنزيل المبارك للسورتين كانوا قد وصلوا إلى ما يُسرُّ من كثرة عدد وصلابة وقوة وثبات، وعليهم مع هذا أن يعرفوا أعداءهم وأساليبهم ، وأنه لا عاصم لهم من شرورهم إلا الله سبحانه. سواءً كانت هذه الشرور ظاهرة منهم أم خفية ، وما على المؤمنين إلا أن ينتبهوا حتى لا يقعوا تحت تأثير بعض ما خفى ، وهذا المعنى يتأكد كذلك في سورة الناس حيث يقول الله تعالى : ﴿ قُلْ أَعُوذُ برَبِّ النَّاسِ 🕥 مَلِكِ النَّاسِ 🕥 إِلَّهِ النَّاسِ 🖱 مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ 🕥 الَّذي يُوَسُّوسُ في صَدُورِ النَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۞﴾. فهذا بيان للعداوة والخطر والشر في وسوسة الصدر من قبل شياطين الإنس والجن، قال تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [الأنعام: ١١٢] فالوسوسة في الصدر لتحسين الشر والأمر بالسوء والفحشاء والتشكيك في العقيدة وأن يقول الإنسان على الله ما لا يعلم، والتثبيط عن الخير ، من الجنَّة والناس . والناس مشاهدون ويسمعون ، ولكنَّ وسوسة الجن تُعرف بآثارها فإن وجد المرء شيئاً من هذه المنهيات حديثًا في النفس للتشكيك في الغيبيات أو للتثبيط عن الطاعات أو التزيين للشهوات والمحرمات فهذا دليل على وجود وسوسة الشيطان في الصدر. لذلك يلجأ المؤمن مباشرة إذا وجد هذا إلى رب الناس ملك الناس إله الناس سبحانه ليحميه ولينقذه من شر الوسواس الخناس. فإذا قلنا إن الوسوسة من الجن والإنس وذكر صفات الله سبحانه وتعالى في الآيات بأنه رب الناس وملك الناس وإله الناس فهل يدخل في معنى الناس الجن، نقول: قد قال بهذا فعلاً ابن جرير وأنهم دخلوا في الناس تغليبًا، وقد استُعمل فيهم رجال من الجن، فلا بدع في إطلاق الناس عليهم، والتفصيل قد بيَّن ذلك في قوله تعالى: ﴿مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ١٦﴾ فصفات الله سبحانه- هنا - الربوبية والمُلك

والألوهية. فهو رب كل شيء ومليكه وإلهه فجميع الأشياء مخلوقة له مملوكة عبيد له.

فما صلة الموسوسين مع من لجأ إلى الرب الملك الإله سبحانه ؟ ولذلك فإن الوسواس خنَّاساً إذا ذكر العبد ربه واستعان به على دفعه، خنس أي تأخر عن الوسوسة وانصرف.

ففي المعوذتين ما ينبغي أن يكون عليه المؤمنون من الحذر تجاه شياطين الإنس والجن، وأن الملجأ إلى الله وحده فهو الذي ينجي من شرورهم، وهذا التنبيه القرآنيُّ الكريم في المعوِّذتين يدل على الصيانة والحماية المبكرة للمؤمنين حتى يبقى نموَّهم صحيحًا لا تؤثر فيه العداوات المريضة فأما عداوة الجن فعداوة تاريخية تبدأ بآدم عَلَيْظَاهِم وتَـفَصَّلَ هـذه العـداوة بعـد ذلك ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُم مّنَ الْجَنَّة ﴾ [الأعراف: ٢٧] ويقرر القرآن الكريم بعد ذلك أيضًا هذه العداوة ويؤكدها حتى لا يبقى أحد من بنى آدم في شك منها قال تعالى : ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُو حَزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ٦٠ ﴾ [فاطر] وهذه العداوة تأخذ مظاهر شتى من الشيطان من القعود في الصراط المستقيم لينحرف الناس عنه ﴿ لأَقْعَدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقَيمَ ١٦٠﴾ [الاعراف] وكذلك الاحتيال للدخول إلى الإنسان من كل اتجاه وبذل كل حيلة للوقيعة بين آدم. والتعامل مع كل إنسان بما يناسبه فالعابد له أسلوبه، والزاهد له أسلوبه والعالم له أسلوبه وهكذا وغاية الشيطان من هذا واحدةٌ وهي صرف بني آدم عن الصراط المستقيم الذي يؤدي بهم إلى الجنة لينحرفوا إلى طريق الشيطان الذي يصل بأتباعه إلى السعير. ويبدأ في وسوسته للإنسان بالقضية الكبرى في حياته وهي قضية الإيمان فالإيمان يؤدي إلى الجنة «لن تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا». . والكفر يؤدي إلى النار. ولذلك فإن الشيطان شديد الحرص على تزيين الكفر والتشكيك في العقيدة ولا يمل من ذلك للوقيعة بالإنسان وإدخاله في الإلحاد والكفر ولكن من فضل الله على المؤمنين أن يوجههم من اللحظات الأولى إلى طلب الحماية واللجوء إليه فهو الذي يعصم من هذه الوسوسة وذكره يطرد الشيطان . ولا يكون للشيطان بهذا تأثير . فإنه مع حرصه الشديد لم يجعل الله له قوة التنفيذ بل ردَّ كيده إلى هذه الوسوسة وهذا التزيين فحسب. رُوَى الإمام أحمد رحمه الله حديث ابن عباس والنِّيث قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله، إني لأحَدُّثُ نفسي بالشيء لأَنْ أَخرُّ من السماء أحب إلى من أن أتكلم به ، قال فقال النبي عَلَيْهُ : «الله أكبر الله أكبر والحمد لله الذي ردَّ كيده إلى الوسوسة» ورواه أبو داود والنسائي. وعلى ذلك فإن مثل هذه الوسوسة لا يخشى منه المؤمن بل تدلُّ على صريح الإيمان المستهدف من الشيطان ويبقى أن يقاومه المؤمن بذكر الله تعالى والاستعادة به فلا يضرُّه الشيطان بشىء ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشيطان كَانَ ضَعِيفًا (آلا) ﴾ [النساء] وعلى ذلك لايعطيه المؤمن أكبر من حجمه هذا ولا ينسب إليه ما ليس له وقد صحح النبي على لرديف له قال عند تعثر الحمار : تعس الشيطان ، فقال النبي على ذلك تقل تعس الشيطان فإنك إذا قلت تعس الشيطان تعاظم وقال : بقوتى صرعتُه وإذا قلت : باسم الله تصاغر حتى يصير مثل الذباب» تفرد به الإمام أحمد وإسناده جيد قوى وقال ابن كثير: فيه دلالة على أن القلب متى ذكر الله تصاغر الشيطان وغلب وإن لم يُذكر لله تعاظم وغلب.

وإذا عجز الشيطان مع الإنسان في عقبة الكفر استمرت محاولة الشيطان للوقيعة بالإنسان في كبائر الذنوب بتصغيرها في عينه، وبتزيين الفعل مع الأمل في التوبة وغير ذلك من الأساليب الشيطانية ، فإذا عجز زين له صغائر الذنوب ليستمرئها الإنسان ولا يستشعر خطرها ، فإذا عجز زين له من المباحات ما يشغله بها شغلاً كاملاً عن فعل القربات والمسارعة في الخيرات ، وهكذا لا يدع له سبيلاً إلا وقعد فيه ، بل لم يترك كذلك ما يتعلق بالعلاقات بين الناس وما يحدثه من ظن سيئ ووقيعة حدَّر منها النبي من توجيهه الذي رواه الشيخان في الصحيحين عن أنس في قصة زيارة أم المؤمنين صفية للنبي منزلها فلقيه رجلان من الانصار ، فلما رأيا النبي الشيطان في السول الله منزلها فلقيه رجلان من بنت حُبي، فقالا: سبحان الله، يا رسول الله فقال : « إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شيئاً – أو قال شراً».

هذا هو شر الوسواس الخناس من الجنّة - يُحذَّرُ منه المؤمنون في مكة المكرمة، فهو الذي زين للناس اتخاذ الأصنام آلهة من دون الله، وهو الذي زين للناس تعليق حياتهم بها رغبة ورهبة، وهو الذي زين لهم شتى الضلالات ووقعوا فيها وجاء الرسول عَلَيْقُ ليُخرج الناس بإذن ربه من هذه الضلالات إلى الهدى وإلى النور ، ويبقى لاستقامة الناس على الهدى أن يُحذَّروا من معاودة التزيين الشيطاني لهم، فالزرع ينبغى أن يُنمَّى من جهة ، وأن يُحمى من العوادى من جهة أخرى وكان هذا منهج الإسلام في بنائه

لنفوس الناس وقلوبهم. وأما الشر الذى يكمن فى وسوسة الناس بعضهم لبعض فإنه - فعلاً - له تأثير شديدٌ إذ تتغير القلوب به حبًا وكرهًا عندما يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول ويزين بعضهم لبعض الباطل، وبه كذلك تفسد العلاقات عندما يسعى الإنسان بالغيبة والنميمة، وعندما يتحرك قلبه بالحسد، فيحسد المؤمنين على ما آتاهم الله من فضله وعلى آثار الاستقامة فيهم، والحذر من هذا النوع واجبٌ كذلك لاستمرار مسيرة البناء الإيماني . بهذه المعاني نبتهتنا المعودتان من شر ما خلق، ومن شر غاسق إذا وقب، ومن شر النفاثات في العقد، ومن شر حاسد إذا حسد . وكذلك من شر الوسواس الحناس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس .

### سورة « الإخلاص»

تعدل ثلث القرآن كما قال رسول الله ﷺ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۞ اللَّهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلَدْ وَلَمْ يُولَدْ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَد۞ .

والسورة الكريمة نزلت بعد عطاء قرآنى متتابع يحسم الأمر فى سورة «الكافرون» للتفريق بين عبادة الله وعبادة غيره ولا مساومة فى ذلك ، وبعد التذكير بفضل الله الذى غينى الناس من كيد أصحاب الفيل، وهو الذى ينجى وحده من شر ما خلق ومن شر غاسق إذا وقب ومن شر النفاثات فى العقد ومن شر حاسد إذا حسد، وهو الذى يُلجأ إليه وحده، لينجى من شر الوسواس الخناس الذى يوسوس فى صدور الناس من الجنة والناس، فهو ربُّهم وملكُهم وإلهُهُم - سبحانه - وتنزل السورة الكريمة لتعيد الناس إلى الصواب فى وصفهم لله سبحانه ولتنقذهم من الشرك والتوجه إلى غيره سبحانه، وتنزهه عما ادَّعاه الضالون تعالى الله عن قولهم علوًا كبيراً.

فالسورة الكريمة مكية نزلت بعد سورة الناس، وهذا في قول ابن مسعود والحسن وعطاء وعكرمة وجابر . ولكن في أحد قولي ابن عباسٍ وقتادة والضحاك والسُّدى مدنية.

وجاء في سبب نزول السورة الكريمة ما ذكره القرطبي رحمه الله ردّا على من أسقط من السورة "قل هو" وزعم أنه ليس من القرآن "، وغير لفظ "أحد" إلى "واحد" فقال: وقد أسقط من هذه السورة من أبْعده الله وأخزاه، وجعل النار مُقامه ومثواه، وقرأ "اللهُ الواحد الصمد" في الصلاة، والناس يستمعون فأسقط: "قل هو"، وزعم أنه ليس من القرآن. وغير لفظ "أحد" وادّعي أن هذا هو الصواب، والذي عليه الناس هو الباطل والمُحال، فأبطل معنى الآية، لأن أهل التفسير قالوا: نزلت الآية جوابًا لاهل الشرك لمَّا قالوا لرسول الله على أنه لنا ربَّك، أمن ذهب هو أم من نحاس أم من صُفْر؟ فقال الله عز وجل ردًا عليهم : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ( ) ﴿ ففي "هو" دلالة على موضع الردِّ ومكان الجواب، فإذا سقط بَطَلَ معنى الآية ، وصح الافتراء على الله عز وجل ، والتكذيب لرسوله على . وروى الترمذي عن أبي بن كعب : أن المشركين عز وجل ، والتكذيب لرسوله على . وروى الترمذي عن أبي بن كعب : أن المشركين

يقول القرطبى بعد إيراده هذا في سبب النزول: ففي هذا الحديث إثبات لفظ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۞﴾ وتفسير الصمد (١).

وهذا الذى ذُكر فى سبب النزول يقوي مكية السورة ويكون ما ذُكر فى السورة الكريمة من تنزيه الله سبحانه عن ادعاء النصارى واليهود وغيرهم مما عُرف وشاع عنهم وعن غيرهم من الضلالات فى تصورهم للألوهية وصفات الله سبحانه فقد نفى الله سبحانه فى السورة الكريمة عن نفسه أنواع الكثرة بقوله أحد ، ونفى النقص والمغلوبية بلفظ الصمد (على ماسنعرف من معانى «الصمد») ونفى المعلولية والعلية بلم يلد ولم يولد، ونفى الأضداد والأنداد بقول «لم يكن له كفواً أحد» . ولذلك فالسورة تبسط فى مقام الرد أمام الناس جميعاً ما انحرفت فيه البشرية وما وصفت به الطوائف الضالة ربها فأبطلت السورة الكريمة مذهب الثنوية القائلين بالنور والظلمة وعرف هذا لدى الفرس وفى جنوب الجزيرة العربية الذين تبعوا الفرس فى هذا (٢) وأبطلت قول النصارى فى التثليث ، والصابئين فى الأفلاك والنجوم ، وأبطلت السورة الكريمة قول من ادعى خالقاً سوى الله سبحانه لأنه لو وبُحد خالق آخر لما كان الحق مصموداً إليه فى طلب جميع الحاجات . وأبطلت كذلك مذهب اليهود فى عزير والنصارى فى المسيح والمشركين فى أن الملائكة بنات الله . وأبطلت كذلك مذهب المهود فى عزير والنصارى فى المسيح والمشركين فى أن الملائكة بنات الله . وأبطلت كذلك مذهب المشركين فى أن الملائكة بنات الله . وأبطلت كذلك مذهب المشركين فى أن المراه وتعالى عن قولهم وعن فعلهم (٣).

ومما ذكر فى سبب النزول كذلك أن عامر بن الطفيل قال لرسول الله على : إلام تدعونا يا محمد؟ قال : «إلى الله عز وجل» . قال : صفه لى ، أمن ذهب هو ، أو من حديد ، فنزلت هذه السورة ، قاله ابن عباس والمناها ذكر هذا ابن

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠/٢٤٦.

<sup>(</sup>۲) الظلال ۸/۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير للرازى ٣٢/ ١٨٥

الجوزى رحمه الله (۱) ولكن ذكره البغوى والخازن عن ابن عباس بغير سند . كما ذُكر أن الذين قالوا هذا قوم من أحبار اليهود قالوا : من أى جنس هو ، وممن ورث الدنيا، ولمن يُورِّثُها؟ فنزلت هذه السورة ، قاله قتادة والضحاك ولكن ما ذكره الطبرى عن قتادة مرسل(۲) .

وما ذكره السيوطى فى الدر المنثور<sup>(٣)</sup> من رواية الطبرانى فى «السنة»عن الضحاك مرسل<sup>(٤)</sup> ـ أيضًا .

سورة الإخلاص \_ إذن \_ سورة مكية نزلت بعد سورة الناس؛ لترد على المنحرفين في العقيدة انحرافهم، ولتغرس في قلوب الناس العقيدة الصحيحة في أسماء الله الحسنى وصفاته العلا.

وسورة الإخلاص تضمنت من المعانى العظيمة التى غرستها فى وقت مبكر من الفترة المكية لإرساء دعائم العقيدة الصحيحة فى معرفة الله سبحانه وتعالى، وتنزيهه عما وقع فيه المبطلون من انحراف خطير فى الأسماء والصفات والأفعال . والسورة الكريمة على قصر آياتها الأربع جامعة لهذا الإثبات والتنزيه، وفى الوقت نفسه ميسرة فى حفظها، فالمسلم على صلة دائمة بها تدعيمًا لعقيدته، وردًا على خصومه وخاصة بعد ما عرف من فضلها، وهذا ما حدث \_ فعلاً \_ من أصحاب النبي فقد ثبت فى صحيح عرف من فضلها، وهذا ما حدث \_ فعلاً \_ من أصحاب النبي وقل هو الله أحد (١٠) البخارى عن أبى سعيد الخدرى وفي أن رجلاً سمع رجلاً يقرأ: ﴿قُلْ هُو الله أحد (١٠) يعتقد أنها قليلة فى العمل)(٥)؛ فقال رسول الله والذى نفسى بيده إنها لتعدل ثلث القرآن، وعنه قال : قال النبي في لأصحابه : «أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن فى الصمد ثلث القرآن، وفى شرح العينى على البخارى فى فضائل القرآن : قوله «الله الواحد الصمد ثلث القرآن، وفى شرح العينى على البخارى فى فضائل القرآن : قوله «الله الواحد الصمد ثلث السابق، وخرج عن أبى هريرة وفي قال: قال رسول الله وقي «أحددا الماسة» وخرج عن أبى هريرة وفي قال: قال رسول الله وقية : «أحشدوا الواحد السابق، وخرج عن أبى هريرة وفي قال: قال رسول الله وقية : «أحشدوا فإنى سأقرأ عليكم ثلث القرآن» فحشد أبى احشد (أى اجتمع من اجتمع)، ثم خرج نبى

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير ٢٦٦/٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور آ/ ١٠ ٤ .

<sup>(</sup>٥) هذا الشرح ليس في المتن .

 <sup>(</sup>۲) الطبری ۳۶۳/۳۰.
 (٤) زاد المسیر ۹/۲٦٦.

الله ﷺ فقرأ: ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثم دخل فقال بعضنا لبعض: إنى أرى هذا خبرًا جاءه من السماء ، فذاك الذى أدخله ، ثم خرج فقال : "إنى قلت لكم سأقرأ عليكم ثلث القرآن ، ألا إنها تعدل ثلث القرآن" فبهذا التعليم النبوى الذى يُشعر الناس بأهمية ماجُمعوا له فى هذا الحشد الذى لا ينسى يستقر فى نفوس الناس المعنى العظيم الذى تتضمنه سورة الإخلاص، وذكر القرطبى فى معنى الثلث: قول بعض العلماء : إنها عدلت ثلث القرآن لأجل هذا الاسم الذى هو «الصمد»، فإنه لا يوجد فى غيرها من السور وكذلك «أحك».

وقيل: إن القرآن أنزل أثلاثًا ، ثلثًا منه أحكام ، وثلثاً منه وعد ووعيد ، وثلثاً منه أسماء وصفات، وقد جمعت «قل هو الله أحد» أحد الأثلاث ، وهو الأسماء والصفات، ودل على هذا التأويل ما في صحيح مسلم رحمه الله من حديث أبي الدرداء وَطَيْنِه عن النبي عَيِي قال: «إن الله جل وعز جزأ القرآن ثلاثة أجزاء، فجعل فقُل هُو الله أحد () جزءًا من أجزاء القرآن» وهذا نص ، وبهذا المعنى سميت سورة الإخلاص . والله أعلم.

وأما تفاعل الصحابة معها وإدراكهم لمعانيها، والذي وقعهم في حبها والإكثار منها فالشواهد عليه كثيرة ، منها مارواه مسلم رحمه الله عن أم المؤمنين عائشة ولي أن رسول الله على بعث رجلاً على سرية ، وكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم به وقُل هُو الله مَع بعث رجلاً على سرية ، وكان يقرأ الصحابه في صلاتهم فيختم به في الله أَحَد فقال: "سلوه لأي شيء يصنع ذلك؟" فسألوه فقال: لانها صفة الرحمن ، فأنا أحب أن أقرأ بها، فقال رسول الله على المنازعة وروى الترمذي عن أنس بن مالك والله والله والمنازعة والله والمنازعة والله عن وجل يحبه وروى الترمذي عن أنس بن مالك والله والله والمنازعة فقرأ بها، افتتح به وقل مسجد قباء ، وكان كلما افتتح سورة يقرؤها لهم في الصلاة فقرأ بها، افتتح به وقل والله أحد عن يفرغ منها، ثم يقرأ سورة أخرى معها، وكان يصنع ذلك في كل ركعة، فكلمة أصحابه ، فقالوا: إنك تقرأ بهذه السورة، مهورة أخرى؟ قال : ما أنا بتاركها، وإن أحببتم أن أؤمكم بها فعلت ، وإن كرهتم بسورة أخرى؟ قال : ما أنا بتاركها، وإن أحببتم أن أؤمكم بها فعلت ، وإن كرهتم تركتكم ، وكانوا يرونه أفضلهم ، وكرهوا أن يؤمهم غيره ، فلما أتاهم النبي المنورة أخبروه الخبر ، فقال : «يا فلان ما يمنعك عا يأمر به أصحابك؟ وما يحملك أن تقرأ هذه السورة في كل ركعة» ؟ فقال : يا رسول الله ، إني أحبها، فقال رسول الله يه إن خبها ، فقال الله المنازعة حسن غريب صحيح.

فهذا الإقبال العظيم إدراك للمعاني واطمئنان بها وهذه المعاني هي :

معنى الأحدية التى تخلص الإنسان من التعلق بأى شىء إلا بالأحد سبحانه، ولقد فرق أبو سليمان الخطابى بين معنى «الواحد» و «الأحد». فقال: الواحد هو المنفرد بالمعنى فلا يشاركه فيه أحد، والأحد هو المنفرد بالمعنى فلا يشاركه فيه أحد (١).

ومع معنى الأحدية فالله وحده هو الذى يقصد فى جميع الحوائج، فالكل مفتقر إليه فهو السيد الذى يُصمد إليه وحده فى الحوائج، وقال ابن عباس فيما رواه الطبرى: الصمد السيد الذى قد كمل فى سُؤدده، والشريف الذى قد كمل فى شرفه، والعظيم الذى قد كمل فى حظمته، والحليم الذى قد كمل فى حلمه، والغنى الذى قد كمل فى غناه، والجبار الذى قد كمل فى جبروته، والعالم الذى قد كمل فى علمه، والحكيم الذى قد كمل فى حكمته، وهو الذى قد كمل فى أنواع الشرف والسؤدد، وهوالله سبحانه هذه صفة لا تنبغى إلا له (٢).

ومن كماله سبحانه أنه لم يلد ولم يولد لكمال غناه، ولم يكن له كفواً أحد لا في أسمائه ولا في صفاته ولا في أفعاله تبارك وتعالى .

(۲) الطبري ۳۶/۳۶.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٩/٢٦٧.

# سورة «النجم»

نزلت بعد سورة الإخلاص لتجلى حقيقة النبوة والرسالة ولتخلص المفاهيم من الباطل الذى شابها لدى المشركين، ولتطمئن النفوس إلى مسيرة الوحى المبارك من الله جل فى علاه إلى رسوله محمد على ، فالسورة مكية كلها فى قول الحسين وعكرمة وعطاء وجابر . واستنى ابن عباس وقتادة آية منها مدنية وهى قوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يَجْتَبُونَ كَبَائِرَ الإثْم وَالْفُواحشَ إِلاَّ اللّمَم إِنَّ رَبّكَ وَاسعُ الْمَغْفِرَة هُو أَعْلَمُ بِكُم إِذْ أَنشاًكُم مِن الأَرْضِ وَإِذْ أَنشم أَجنّة في بُطُون أُمّهاتكُم فَلا تُزكُوا أَنفُسكُم هُو أَعْلَم بِمنِ اتّقَى ١٦٠﴾ . وقيل إن السورة كلها مدنية . ويقول القرطبى : والصحيح أنها مكية لما روى ابن مسعود أنه قال : هى أول سورة أعلنها رسول الله على على عن ابن عباس : أن النبى على سجد بالنجم ، وسجد معه المسلمون والمشركون والجن والإنس ، وعن أن النبى على قرأ سورة النجم فسجد لها ، فما بقى أحد من القوم إلا سجد ، فأخذ رجل من القوم كفًا من حصباء أو تراب فرفعه إلى وجهه، وقال : يكفينى هذا . فأخذ رجل من القوم كفًا من حصباء أو تراب فرفعه إلى وجهه، وقال : يكفينى هذا . قال عبد الله : فلقد رأيته بعد قبل كافرًا . متفق عليه ، وهذا الرجل يُقال إنه أمية بن خلف (١) وقيل : إنه عتبة بن ربيعة (٢).

وتبدأ سورة النجم بهذا القسم الذي يقرع الأسماع لتكون على يقين من الحقائق التي ستبسط في السورة الكريمة والتي تتعلق بالرسول رها الله وتبصيرهم بمواقف غيرهم مع إليه وحي ربه ، ومكاشفة الناس بما لهم مع وحي الله وتبصيرهم بمواقف غيرهم مع وحي الله. وتأتي هذه الحقائق بعد مدة من الزمن سمع فيها الناس وحي الله، واشتد عناد المعاندين وشرح الله صدور المهتديين فأذعنوا لله مسلمين يقول الله تعالى : ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ آ مَا صَلَّ صَاحِبُكُم وَمَا غَوَىٰ آ وَمَا يَنطقُ عَنِ الْهُوَىٰ آ إِنْ هُو الله والتي تبدأ بلفت النظر إلى النجم وهُوية، والنجم وحركته مشاهد للناس لا ينكرون في تزيينه للسماء ، ولا ينكرونه في ضوئه ونوره ، ولا ينكرون ضوء النهار في إقباله بعد

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٧/ ٨١ .

سقوط النجم فى الأفق فى آخر الليل عند إدباره . والذى أبدع هذه الآيات الكونية المشاهدة هو الذى أرسل صاحبكم إليكم، وهو الذى اختاره، وهو الذى حفظه من الضلالة والغواية . وأنتم قد عايشتموه أربعين عامًا قبل أن يوحى إليه وصحبتموه فيها صحبة قريبة عرفتم فيها صفاته ولقبتموه بالصادق الأمين وكلمتموه فى معضلات أموركم، وعرف فيكم بصفات الإنسان الكامل فلا يليق بعد أن جاءكم برسالة ربه إليكم أن تغالطوا أنفسكم وأن ترموه بالضلال والغواية وهذه شهادة الله فيه مصحوبة بهذا القسم الكريم ما ضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن هوى نفسه . ولا يتبع إلا ما أوحى إليه وما تسمعونه منه فيما يخبركم به عن الله تعالى وعن شرعه فإنه من وحي الله إلله إله.

فهذه هى المسألة الأولى والأساسية والتى يؤسس عليها الدين كله ، إنها التصديق بالوحى فالذى يؤمن بالوحى يؤمن بما يتبعه . والذى يكذب بالوحى فقد هدم أساس الرسالة ولا يرجى منه بعد ذلك خير .

المسألة الثانية : والتي تربَّبُ على التصديق بالوحى . الاطمئنان على مسيرته من الله سبحانه إلى رسول الله محمد على فتذكر سورة النجم في هذه المسألة قوله تعالى : ﴿ عَلَمْهُ شَدِيدُ النَّوْعَىٰ ۞ ذُو مِرُهُ فَاسْتُوَىٰ ۞ وَهُو بِالأُفْقِ الأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ فَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْده مَا أَوْحَىٰ مَا كَذَبَ الْفُوّادُ مَا رَأَىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ فَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ ۞ عَدَد سَدْرة الْمُنتَهَىٰ ۞ كَذَبَ الْفُوّادُ مَا رَأَىٰ ۞ إِلَىٰ عَبْده مَا أَوْحَىٰ مَا كَذَبَ الْفُوّادُ مَا رَأَىٰ ۞ إِلَىٰ المَّوْرة الْمُنتَهَىٰ ۞ كَذَبَ الْفُوّادُ مَا رَأَىٰ ۞ إِلَىٰ صَلَىٰ ۞ إِلَىٰ عَبْدَهُ الْمُنْوَة الْمُنتَهَىٰ ۞ إِلَىٰ اللهُ وَصَلَىٰ اللهُ وَصَلَىٰ وَمَا طَغَىٰ ۞ لَيْ السَّلُونَ السَّلُونَ وَمَا طَغَىٰ ۞ . فالذي يحمل إليه وحي الله وُصف بالقوة، وهذا يطمئن من أن الشياطين وغيرهم لا يستطيعون سلب ما معه من علم ، ولا يستطيعون التأثير عليه لتغيير ما يؤمرون به ، فجبريل الأمين شديد القوى . وقد أيقن الرسول من رؤيته بحالته التي يؤمرون به ، فجبريل الأمين شديد القوى . وقد أيقن الرسول من رؤيته بحالته التي خلقه الله عليها في أول نزول الوحي بحراء، فقد دنا منه فكان في قربه منه قدر قوسين أو أقرب من القوسين . فليس جبريل بعيدًا عنه إنه عرف صورته وعرف صوته وعرف قوته وأمانته . وما يعلمه جبريل الأمين القوى الذي لا يخون والذي لا يجرؤ عليه أحد يجد هذا العلم سبيله إلى فؤاد الرسول وَهِ ورؤيته على الوحي الذي أوحاه الله إليه ، وتواطأ عليه سمعه وبصره وقله ، وهذا دليل على كمال الوحي الذي أوحاه الله إليه ، وتواطأ عليه سمعه وبصره وقله ، وهذا دليل على كمال الوحي الذي أوحاه الله إليه ،

وأن مسيرة الوحى لا شك فيها ولاشبهة(١). وأنه لا يحق لأحد أن يشك في ذلك.

المسألة الثانية في السورة الكريمة: التأكيد على طريق المعرفة الغيبية التي خص الله بها رسوله على فيما يغيب عن الناس علمه، ولا سبيل إلى معرفته إلا عن طريق إخبار الله لرسوله على وقد ذكرت السورة نماذج من ذلك يتضافر فيها علم الغيب مع ما يشاهد رسول الله على فجبريل عليكم الذي رآه بالأفق الأعلى رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى . ومعرفته بما يخبره الله من الغيب يقينية كالمشاهدة تماماً.

فالذى يحمل الوحى إلى رسول الله وَ يَعْشِ يجمع بين صفتى الأمانة والقوة فهو أمين لا يخون ولا يغير ولا يبدل وقوي لا يجرؤ أحد من استلاب شيء منه ﴿ عَلَمهُ شَدِيدُ الْقُونَىٰ ۞ ذُو مِرَةً فَاسْتَوَىٰ ۞ وَهُو بِالأُفْقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدهِ مَا أَوْحَىٰ مَا كَذَبَ الْفُوَادُ مَا رَأَى۞ ﴾ وبهذا ينتفى قوسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدهِ مَا أَوْحَىٰ مَا كَذَبَ الْفُوادُ مَا رَأَى۞ ﴾ وبهذا ينتفى الشك ويتأكد الاطمئنان ويثبت اليقين . وجبريل عَلَيْكُم الذى رآه رسول الله على صورته وسمع صوته، في غار حراء قد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى إذ يغشى السدرة ما يغشى ما زاغ البصر وما طغى لقد رأى من آيات ربه الكبرى، وهنا تعرض السورة مسألة أخرى ينبغى أن يحيط الناس علمًا بها وهي أن ما يتعلق بالغيب الذى لا يشاهدونه، فلا سبيل لهم إلى معرفته إلا عن طريق رسول الله علي فالله سبحانه يطلعه على ما شاء، ويريه من آياته ما يشاء، وقد عرفوا صدقه هو \_ أيضًا \_ فالله سبحانه يطلعه على ما شاء، ويريه من آياته ما يشاء، وقد عرفوا صدقه هو \_ أيضًا \_ فالماته فينبغى أن تفتح له العقول والقلوب؛ لتستقى منه علوم الغيب التي يطلعه الله عليها ويخبره بها.

وذكر المرة الثانية التى رأى فيها رسول الله على جبريل عليه في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ نَزَلَةٌ أُخْرَىٰ (٣) عِندَ سِدْرَةِ الْمُنتَهَىٰ (١٠) ﴿ ترجح ما ذكره جماعة من العلماء من أن الإسراء والمعراج كان قبل الهجرة بأعوام لأن الآيات الكريمة - هنا - تذكر رؤية النبى بيل الإسراء والمعراج كان قبل الهجرة المنتهى أى أنه قد وقع، وتأتى سورة الإسراء بعد على المنت وعشرين سورة كريمة لتذكرنا بالإسراء ، وسورة الإسراء مكية إلا بعض ذلك بعد ست وعشرين سورة كريمة لتذكرنا بالإسراء ، وسورة الإسراء مكية إلا بعض الآيات وسنذكرها ـ إن شاء الله ـ في حينها ـ وقد حكى القرطبى الاختلاف في تاريخ الإسراء فقال : وقد اختلف العلماء في ذلك ـ أيضًا ـ واختُلف في ذلك على ابن

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي ٧/ ٢٠٥.

شهاب؛ فروى عنه موسى بن عقبة أنه أسرى به إلى بيت المقدس قبل خروجه إلى المدينة بسنة ، وروى عنه يونس عن عروة عن عائشة قالت: توفيت خديجة قبل أن تفرض الصلاة . قال ابن شهاب: وذلك بعد مبعث النبي على بسبعة أعوام. وروى عنه الوقاحي قال : أسرى به بعد مبعثه بخمس سنين . قال ابن شهاب: وفُرض الصيام بالمدينة قبل بدر ، وفُرضت الزكاة والحج بالمدينة ، وحُرِّمت الخمر بعد أُحد. وقال ابن إسحاق : أسرى به من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى وهو بيت المقدس، وقد فشا الإسلام بمكة في القبائل ، وروى عنه يونس بن بكير قال : صلَّت خديجة مع النبي الإسلام بمكة في القبائل ، وروى عنه يونس بن بكير قال : صلَّت خديجة مع النبي وقل يونس بن بكير هذا عن قول ابن إسحاق: ثم إن جبريل عليه أتى النبي وتضمض ومسح برأسه وأذنيه ورجليه إلى الكعين ونضح فرجه ، ثم قام يصلى ركعتين بأربع سجدات ، فرجع رسول الله على الكعين ونضح فرجه ، ثم قام يصلى ركعتين من أمر الله تعالى ، فأخذ بيد خديجة ثم أتى بها العين فتوضاً كما توضاً جبريل ثم ركع ركعتين وأربع سجدات هو وخديجة يصليان سواء (٢).

قال أبو عمر: وهذا يدلك على أن الإسراء كان قبل الهجرة بأعوام ؛ لأن خديجة قد توفيت قبل الهجرة بخمس سنين ، وقيل بثلاث وقيل بأربع ، وقول ابن إسحاق مخالف لقول ابن شهاب ، على أن ابن شهاب قد اختلف عنه كما تقدم . وقال الحربى: أسرى به ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الآخرة قبل الهجرة بسنة ، وقال أبو بكر : محمد بن على بن القاسم الذهبى فى تاريخه : أسرى به من مكة إلى بيت المقدس ، وعرج به إلى السماء بعد مبعثه بثمانية عشر شهراً . قال أبو عمر : لا أعلم أحداً من أهل السير قال ما حكاه الذهبى ، ولم يُسند قوله إلى أحد عمن يُضاف إليه هذا العلم منهم ، ولا رفعه إلى من يحتج به عليهم (٣) .

و على كل حال فإن ذكر رؤية الرسول ﷺ لجبريل نزلة أخرى عند سدرة المنتهى تدل على أن الإسراء والمعراج كان قد تم قبل نزول سورة النجم على رسول الله ﷺ . وارتباط المعراج بالإسراء جَلِئٌ فيما ساقه الأثمة من أحاديث صحيحة (٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١٠/ ٢١١، ٢١١.

<sup>(</sup>٤) انظر : صحيح مسلم ١٠٤-٩٩.

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۱۰/۲۱۰. (۳) المرجع السابق ۱۰/۲۱۰

لقد عرضت سورة النجم مسائل أساسية لابد منها في مخاطبة المدعوين: منها الاطمئنان إلى أساس الدين كله والمتمثل في الوحى، والاطمئنان على مسيرة الوحى إلى النبي عَلَيْ وتزكية النبي عَلَيْ وأنه الأمين في تبليغ الناس وتعريفهم بحقائق الغيب التي يُطلعه الله عليها ويأمره بتبليغها. وإذا تم هذا البسط تخاطب السورة الكريمة الناس فيما وقعوا فيه من ضلال نتيجة عدم الإقبال على وحى الله ، وأخذ المعرفة الصحيحة عنه وتصحيح المفاهيم منه، والتحرر من الظن وما تهواه الأنفس مما يخالف الحق فيقول الله تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزِي ﴿ آَلُ وَمَنَاةَ الثَّالَةَ الأُخْرَىٰ ﴿ آَلُكُمُ الذَّكُو وَلَهُ الأَنفَىٰ ﴿ آَلُ تَعْلَىٰ اللهُ بِهَا مِن سُلْطَان وَمَا تَهُونَ إِلاَّ الطَّنَ وَمَا تَهُوى الأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّن رَبِّهِمُ الْهُدَىٰ ﴾.

ثم تعرض السورة الكريمة لمسألة نفسية عظيمة تحسم للإنسان تطلعاته التي تتبعه أحيانًا لتربط هذه التطلعات بقضاء الله وقدره وأن مشيئة الإنسان ورغباته لا سبيل إلى تحقيقها إلا بمشيئة الخالق جل جلاله. فلتكن الأمنيات -إذن- كريمة ، ولتكن التطلعات صالحة ، وليكن هوى الإنسان على ما جاء به رسول الله على . هذا يخاطب به الإنسان في حدود محاولة به الإنسان في حدود أمانيه ، وقدراته ، ويخاطب به كذلك في حدود محاولة الإنسان التعلق بغيره لتحقيق رغباته يقول الله تعالى : ﴿ أَمْ للإنسان مَا تَمنّىٰ (٢٠ فَلله الآخِرَةُ وَالأُولَىٰ (٣٠ وَكُم مِن مُلك فِي السَّمُواتِ لا تُغني شَفَاعَتُهُمْ شَيْنًا إلا مَن بَعْد أَن يَأذَنَ اللهُ لَمَن يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ (٣٠) ﴾.

وتكاشف السورة الكريمة الناس بجرأتهم على عالم الغيب والقول فيه بالظن، والظن لا يغنى في هذا المجال شيئًا . بل سبيله -كما ذكرنا- الوحى وحده، والإخبار الذي يأتيهم عن طريق رسول الله ﷺ وحده يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرةِ لَيْسَمُونَ الْمَلائِكَةَ تَسْمِيةَ الأَنشَىٰ (٢٧) وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْم إِن يَتْبِعُونَ إِلاَّ الطَّنُّ وَإِنَّ الطَّنُّ لا يُغْنَى مِن الْحَقَ شَيْئًا (٢٧) ﴾ .

فكيف يعتقد هؤلاء المشركون أن الملائكة إناثٌ ويزعمون أنهم بنات الله، تعالى الله عن قولهم هذا. فمن الذي أخبرهم بهذا؟ وهل شهدوا خلق الملائكة.

إنها قضية لا تقتصر على تسمية الملائكة، ولا تقتصر على وصف الله سبحانه بما لا يليق بجلاله، وإنما القضية في منهجهم الخاطئ في اقتحام عالم الغيب، والخوض فيه بغير علم والسير فيه بالظن والظن لا يغني من الحق شيئاً. وماذا يصنع الرسول على هؤلاء المتبعين لأهوائهم، والذين فسدت مناهجهم وتولوا وأعرضوا عن الوحى وتعلقوا بدنياهم وساروا على ظنهم ؟!! . إن رسول الله على يحزنه هذا ؛ لانه حريص على

هداية الناس، وإنقاذهم من ضلالهم وحريص على نجاتهم، ولتخفيف هذه المعاناة وهذا الحزن تأتى المعالجة الكريمة والخطاب الرحيم والرفيق بالنبى ﷺ ومن اقتدى به في دعوته في قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَولَىٰ عَن ذَكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلاَّ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (٣٦) ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن الْعَلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن طَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ الْمُتَدَىٰ ٢٦٠).

ولتطمئن قلوب المستجيبين لوحى الله وأن استجابتهم لها جزاؤها عند الله، وليُعان هؤلاء المعرضون على التخلص من إعراضهم والتفكير للخروج من حالهم يأتى قسول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَلَلْهُ مَا فِي السَّمَوَاتُ وَمَا فِي الأَرْضِ لِيجْزِي اللّهِينَ أَسَاوُوا. بِمَا عَملُوا وَيَجْزِي اللّهِينَ أَحْسنُوا بِالْحُسنَى (٣) ﴾ والآية التي تلى هذه الآية مدنية. وترتيبها في السورة الكريمة في بيان وصف هؤلاء الذين أحسنوا. إنهم استقاموا بحسن استجابتهم، وسلم سلوكهم فاجتنبوا كبائر الذنوب ونالوا فضل الله في جبر ضعفهم لما يقع منهم من اللمم قال تعالى: ﴿ اللّهِينَ يَجْتَبُونَ كَبَائرَ الإثم والْفَوَاحِشَ إلاَّ اللَّمَمَ إنَّ رَبّكَ وَاسِعُ المَهْفَرَة هُو اَعْلَمُ بِكُمْ إذْ أَنشَاكُمْ مِنَ الأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمْهَاتِكُمْ فَلا تُزكُوا أَنفُسكُمْ هُو أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ (٣٣) ﴾.

وبعد هذا البسط القرآنى الكريم لهذه الحقائق تختم السورة الكريمة بتساؤل عن طريقة استقبالهم لهذا الحديث، وغفلتهم عنه وما ينبغى أن يكون : ﴿ أَفَمَنْ هَذَا الْحَديثِ تَعْجَبُونَ ۞ وَتَضْحَكُونَ وَلا تَبْكُونَ ۞ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ۞ فَاسْجُدُوا لِلّهِ وَاعْدُوا اللّهِ .

#### سورة « عبس »

وبعد أن تعرفنا على مجموعة المسائل التي عرضتها سورة النجم؛ ومنها ما يتعلق بالوحى وتنزيه النبي على عن الضلال ، والاطمئنان على مسيرة الوحى من الله سبحانه إلى رسوله على أو أن طريق المعرفة اليقينية بعلم الغيب هو ما يخبر به رسول الله على عن ربه ، وتعرفنا على حال الناس مع وحى الله بين مستجيب ومعرض ووصف المستجيبين والمعرضين تثبيتًا لمن استجاب وتوجيهًا وتحريكًا لمن أعرض حتى يفكر في أمر نفسه ونجاتها لعله أن يهتدى. والإعانة على ذلك بتقديم مجموعة من آيات الله سبحانه في الكون وفي النفس وفي سننه مع خلقه وفي المعاش والمعاد.

تستمر سورة «عبس» في مخاطبة المستجيبين والمعرضين لتربية الفرد والجماعة، ولإرساء قيم الإسلام في حياة الناس وسلوكهم . فهي مكية في قول الجميع ، ونزلت بعد سورة «النجم» واسمها من أول كلمة فيها تحكي حدثًا ملفتًا فمن الذي «عبس» أي قبض وجهه تكرهاً - كما يقول الطبري(۱) ؟ إنه صاحب الخلق العظيم والذي عُرف بالرحمة واللين . و لذلك فإن السورة الكريمة تثير الانتباه، وتربى بموقف من مواقف الدعوة يتعرض لقيم عاش عليها الناس قبل الإسلام، وتحكمت في حياتهم وأوقعتهم في كثير من المظالم، فليكن هذا التوجيه بارزًا بهذا الموقف، وليكن الطرف الأهم فيه رسول الله عليه والطرف الثاني رجل من أتباعه أسلم وحسن إسلامه وذاق حلاوة النقلة إلى وحي الله والعيش في ظل طاعته، وطلب المزيد بما يزكي قلبه فجاء يسعى وهو يخشي يطلب الذكري كشأن من ذاق حلاوة الإيمان من المؤمنين فقد سارت الدعوة وجرت في يطلب الذكري كشأن من ذاق حلاوة الإيمان من المؤمنين فقد سارت الدعوة وجرت في دمائهم وصارت حلاوة الإيمان فوق ما يواجهون به من تحديات. وجاء وصف هذا الطرف الثاني للموقف بأنه أعمى . وهذا الوصف يفيد فائدتين: الأولى: التنبيه إلى القيمة الاجتماعية التي تكون لمثله في مجتمع ما قبل الإسلام وقيمه . الفائدة الثانية: بيان ما يمكن أن يكون من نتائج العلاقة بين «عبس» و «الأعمى» فإن الذي لا يرى لن يكون تأثيره بقبض الوجه تكرهًا كتأثير غيره.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۳۰/ ۵۰.

أما الطرف الثالث في هذا الموقف فيتمثل في جماعة من المعرضين عن وحى الله جاء وصفهم بالاستغناء وسواء كان هذا الاستغناء بالثروة والمال، أو الاستغناء عن وحى الله وتوجيهاته والإصرار على ما هم عليه من جاهلية، فإن النتيجة واحدة في انشغالهم وإعراضهم عن وحى الله ودعوة رسوله عليه عن وحى الله ودعوة رسوله عليه عن وحى الله ودعوة رسوله عليه عن وحى الله ودعوة رسوله والمرابعة واعراضهم عن وحى الله ودعوة رسوله والمرابعة المرابعة الله ودعوة رسوله المرابعة الم

أحببت أن أقدم الأطراف الموقف التربوى هذا قبل أن أذكر الموقف بأحداثه الأبرز المعنى الذى قد يُغطَّى عليه فى غمرة ما قبل من أن الموقف عتاب للنبى على ، وهو أن الموقف يُعلى من قيمة جديدة جاء بها الإسلام فى علاقة العبد بربه سبحانه وفى علاقة الناس ببعضهم فيكون قدر الإنسان فى إيمانه وتقواه . ويُبطل الموقف قيمة جاهلية فى وزن الناس بمقدار ما يملكون من مال وما ينتمون إليه من عصبية وهذه القيمة الجاهلية وقفت عقبة أمام الكثير منهم، وحرمتهم من الدخول في دين الله والنجاة به خشية أن يكون بجوار مثل هذا الاعمى فضلاً عن أنها أفسدت علاقة الناس ببعضهم، وما تبع هذا الفساد من مظالم شتى ولما كان هذا متحكماً فى الناس لم يكن تغييره يسيراً . بل احتاج إلى توجيهات متعددة وبأساليب متنوعة وبتطبيقات عملية من رسول الله ويكون أن جاءه الأعمى في قوله تعالى : ﴿ عَبسَ وَتَولَىٰ ١٠ أَن جَاءَهُ الأَعْمَىٰ ٢٠ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكَّىٰ ٣٠ أَوْ يَذَكِّرُ فَتَنفَعَهُ الذَكْرَىٰ ٤٠ أَمّا مَن وَهُو يَخْمَىٰ ٢٠ وَمَا يَدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكَىٰ ٣٠ أَوْ يَذَكَرُهُ قَالَهُ مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ٨٠ أَن جَاءَهُ الأَعْمَىٰ ٢٠ وَمَا عَلَيْكَ أَلا يَزُكَىٰ ٢٠ وَأَمّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ٨٠ أَن مَا مَن مَاءَ ذَكَرَهُ ١٦٠ في صُحُفُ وهُو يَخْشَىٰ ٢٠ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهَىٰ ١٦٠ كَرَام بَرَوَة ١١٥ فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ ١٦٠ في صُحُف مَمُ مَنْ وَعَة مُطَهْرة ١٤٠ بأَيْدِي سَفَرة ١٤٠ كَرَام بَرَرة ١٣٠).

قال المفسرون: أتى رسول الله على ابن أم مكتوم - وأم مكتوم أم أبيه، واسمه عبد الله بن شريح بن مالك بن ربيعة الفهرى من بني عامر بن لؤى - وعنده صناديد قريش عتبة وشيبة ابنا ربيعة وأبو جهل ابن هشام ،والعباس بن عبد المطلب ، وأمية بن خلف، والوليد بن المغيرة يدعوهم إلى الإسلام ، رجاء أن يسلم بإسلامهم غيرهم ، فقال للنبي على الخيرة وعلمنى مما علمك الله ، وكرر ذلك ، فكره رسول الله على قطعة لكلامه ، وعبس وأعرض عنه فنزلت هذه الآيات ، وكان رسول الله على يكرمه ويقول إذا رآه: «مرحبًا بمن عاتبنى فيه ربى» ويقول : «هل لك من حاجة» ، واستخلفه على المدينة بعد ذلك مرتين (١) في غزوتين غزاهما . قال أنس : فرأيته يوم القادسية

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الرازی ۳۱ / ۵۶، والـقرطبی ۲۱۱/۱۹ وما بعدها ، وزاد المسير ۲۹/۲۰، والطبری ۳۰/ ۵۰، ۵۱، وابن کثیر ۶/ ۷۶۰، وفتح القدیر ۵/۳۸۲، ۳۸۲.

راكبًا وعليه درع ومعه راية سوداء.

وبعد أن تناولنا أطراف الموقف التربوى في سبب نزول الآيات الكريمة من سورة عبس، والذي يعالج عقبة من العقبات التي وقفت في وجه الدعوة من ناحية، وأفسدت علاقات الناس بعضهم ببعض من ناحية أخرى . نذكر أنه قد نبه كثير من العلماء الذين فسروا هذه السورة الكريمة إلى هذا الموقف التربوى وأدركوا هذه القيمة التي ترسيها سورة عبس بهذا الموقف، فمما يذكره القرطبي في هذا إبراز الحالة التي كان عليها الموقف من إقبال ابن أم مكتوم، والنبي را عليها عن حضره من وجوه قريش يدعوهم إلى الله تعالى ، وقد قوى طمعه في إسلامهم ، وكان إسلامهم إسلام مَن وراءهم من قومهم فجاء ابن أم مكتوم وهو أعمى فقال : يا رسول الله علمني مما علمك الله ، وجعل يناديه ويكثر النداء ولا يدرى أنه مشتغل بغيره حتى ظهرت الكراهة في وجه رسول الله عليه كلامه(۱).

كما يذكر القرطبى من قول العلماء فى ذلك أن الله تبارك وتعالى عاتب رسوله على حتى لا تنكسر قلوب الفقراء وليعلم الناس أن المؤمن الفقير خير من الغنى الذى أعرض، وكان النظر إلى المؤمن أولى - وإن كان فقيرًا- من النظر إلى غيره من الأغنياء طمعًا فى إيمانهم ، وإن كان ذلك - أيضًا- نوعًا من المصلحة(٢) . وكل هذا يبرز لنا حرص الرسول على هداية الناس وخاصة من كان بعيدًا ، وأما من آمن فإن الوقت متسع له وكان مَنَّ الله عليه بالإسلام.

ويذكر القرطبي كذلك ما جاء نظير هذه الآية في العتاب من قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَلا تَطْرُد اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاة وَالْعَشِي ﴾ [الانعام: ٥٠] وكذلك قوله تعالى في سورة الكهف: ﴿ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [الكهف: ٢٨] (٣) وهذا تأكيد لإبراز هذين النوعين من الناس وأن النوع الأعلى هو المؤمن مع فقره . فالميزان الجديد والمقياس الصحيح الذي يقاس به الإنسان في حكم الإسلام ما يتمتع به من إيمان وتقوى : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّه أَتْقَاكُم ﴾ [الحبرات: ١٣] وأما ما ابتدعه الناس من مقاييس يتفاخرون بها ويعلو بعضهم على بعض من مال وعصبية فلا وزن لها عند الله وبهذا تسعد البشرية.

وأما صاحب التفسير الكبير فيثير مجموعة من التساؤلات ليؤكد - أيضًا- هذا المعنى

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۲۱۲/۱۹ (۳) المرجع السابق ۲۱۲/۱۹.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢١٢/١٩ ، ٢١٣ .

التربوى ، فمما ذكره فى ذلك : أن يقال-مثلاً : إن ابن أم مكتوم وَ وَ عَلَيْ كان يستحق الزجر فكيف عاتب الله رسوله على أن عبس فى وجهه؟ وأما استحقاق الزجر فلوجوه أحدها: أنه وإن كان لفقد بصره لا يرى القوم لكنه لصحة سمعه كان يسمع مخاطبة الرسول على أولئك الكفار، وكان يسمع أصواتهم أيضًا، وكان يعرف بواسطة استماع تلك الكلمات شدة اهتمام النبى على بشأنهم، فكان إقدامه على قطع كلام النبى الله وإلقاء غرض نفسه فى البين قبل تمام غرض النبى اليه النباء . ثانيًا: أن الأهم مقدم على المهم ، وهو كان قد أسلم وتعلم ما كان يحتاج إليه من أمر الدين ، أما أولئك الكفار فما كانوا قد أسلموا وإسلامهم سبب لإسلام جمع عظيم، فإلقاء ابن أم مكتوم ذلك الكلام فى البين كالسبب فى قطع ذلك الخير العظيم لغرض قليل. ومما أجاب به عن هذا التساؤل: أن الأمر وإن كان على ما ذكرتم إلا أن ظاهر الواقعة يوهم تقديم الأغنياء على الفقراء ، وانكسار قلوب الفقراء؛ ولهذا كانت المعاتبة ونظيره قوله تعالى : ﴿ وَلا تَطُرُهُ اللّه اللّه عَلَيْ يَدُونَ رَبّهُم بِالْغَدَاة وَالْعَشِي ﴾ [الانعام: ٢٥] .

ومن هذه التساؤلات: أنه عليه الصلاة والسلام كان مأذونًا في أن يعامل أصحابه على حسب ما يراه مصلحة ، وأنه عليه الصلاة والسلام كثيرًا ما كان يؤدب أصحابه ويزجرهم عن أشياء ، وكيف لا يكون كذلك وهو ـ عليه الصلاة والسلام ـ إنما بعث ليؤدبهم وليعلمهم محاسن الآداب ، وإذا كان كذلك كان ذلك التعبيس داخلاً في إذن الله تعالى إياه في تأديب أصحابه ، وإذا كان ذلك مأذونًا فيه، فكيف وقعت المعاتبة عليه؟ ويجيب عن هذا التساؤل أنه عليه كان مأذونًا في تأديب أصحابه لكن هاهنا لما أوهم تقديم الأغنياء على الفقراء، وكان ذلك عما يوهم ترجيح الدنيا على الدين فلهذا السبب جاءت هذه المعاتبة (١).

بهذا يتضح وضوح فكرة إعلاء القيمة الجديدة في النظرة إلى الإنسان، ووزنه على أساس سليم عادل يقدر فيه الإنسان بما يقدمه نفسه من تقوى، وهذا الأساس يتساوى فيه الناس جميعًا ويكون فيه المجال للتسابق الذي يسعد البشرية، كما يتضح إهدار الأسس الظالمة في تقويم الإنسان بما لا حيلة له فيه من عصبية أو ذرية أو مال أو غيره من مقاييس تثير العداوة والبغضاء بين الناس.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي ۳۱/ ۵۶ ، ۵۰.

فكان الموقف الذى عالجته سورة عبس فى آياتها الأولى فى وضوح لدى المؤمنين ولدى المعرضين فهذا الموقف الاجتماعى يخص الفريقين . وظل هذا الغرس للقيمة الجديدة يجد غذاءه فى الآيات القرآنية الكريمة بعد ذلك، وفى توجيهات الرسول عليه وفى الممارسات العملية التى نتناول بعضًا منها إن شاء الله.

ومما تضمنته سورة "عبس" من الجوانب التربوية والمعانى الكريمة إبراز الجانب التربوى فى موقف الرسول على من ابن أم مكتوم وطي أثناء دعوة جماعة من المشركين وهذا الجانب التربوى الذى أبرزه المفسرون فى تناولهم للسورة الكريمة والذى ركزنا عليه حتى لايغيب فى جو العتاب والتربية الجديدة فى الموقف والتى تعلى الإنسان بتقواه وليس بماله وجاهه وعصبيته . ظل هذا المعنى مرعيًا فيما يتنزل من قرآن كريم وما يقدمه الرسول الكريم من توجيهاته ومواقفه العملية التى يذيب فيها ما اعتاده الناس من قيم جاهلية؛ فساوى على بين أصحابه ولم يقدم أحداً إلا بالمقياس الجديد . فأخى بين المهاجرين والانصار عندما قدم المدينة فجعل عمه حمزة ومولاه زيد بن حارثة والحوين ، وجعل خالد بن رويحة الحثعمى وبلال بن رباح أخوين .

وزوَّج ﷺ بنتَ خالته زينب بنت جحش الأسدية لمولاه زيد بن حارثة . كما بعث زيد بن حارثة أميراً في غزوة مؤتة وجعله الأمير الأول ويليه في الإمارة جعفر بن أبي طالب ، ثم عبد الله بن رواحة الأنصارى ، على ثلاثة آلاف من المهاجرين والأنصار فيهم خالد بن الوليد وللم المنابق .

وفى آخر العمر المبارك للنبى عَلَيْ أمَّر أسامة بن زيد على جيش لغزو الروم يضم عدداً كبيراً من المهاجرين والأنصار فيهم وزيراه أبو بكر وعمر والنبي وفيهم سعد بن أبى وقاص وله قرابته وسبقه إلى الإسلام وولينه ولما طعن بعض الناس فى إمارة أسامة لحداثته كان جواب النبى عَلَيْ فيما حكاه عمر بن الخطاب وليني بقوله: بعث رسول الله على امر عليهم أسامة بن زيد ولينيه فطعن بعض الناس فى إمارته ، فقال النبى عَلَيْ : إن تطعنوا فى إمارته فقد كنتم تطعنون فى إمارة أبيه من قبل . وايم الله إن كان لخليقاً للإمارة ، وإن كان لمن أحب الناس إلى " . وإن هذا لمن أحب الناس إلى " » (۱).

وهوالذي قال عن سلمان الفارسي : «سلمان منا أهل البيت» (٢) تحطيمًا للعصبية

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان والترمذي، وانظر: الظلال ٨/ ٤٦٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني والحاكم.

والقومية الضيقة ودخولاً في رحابة الإسلام وقيمه.

ولما وقع بين أبى ذر الغفارى وبلال بن رباح ولي ما جعل لسان أبى ذر يخاطب بلالاً بقوله: «يا بن السوداء» غضب لذلك رسول الله عضباً شديدًا، وقال: «يا أبا ذر طف الصاع ليس لابن البيضاء على ابن السوداء فضل» (١) وتكون استجابة أبى ذر تكفير لهذه الفلتة أن يضع جبهته على الأرض يُقسم ألا يرفعها حتى يطأها بلال.

وكان ﷺ يقول عن عمار بن ياسر \_ وقد استأذن عليه \_ «ائذنوا له، مرحبًا بالطيب «٢) .

وأما جُليبيب وهو رجل من الموالى وَاللَّهِ فَكَانَ رسول الله ﷺ يخطب له بنفسه ليزوجه امرأة من الأنصار فلما تأبى أبواها قالت هى : أتريدون أن تردوا على رسول الله ﷺ أمره؟ إن كان رضيه لكم فأنكحوه فرضيا وزوجاها (٣) .

وقد افتقده رسول الله ﷺ في الوقعة التي استشهد فيها بعد فترة قصيرة من زواجه. فعن أبي بَرْزَةَ الأسلمي ثولي قال : «كان رسول الله ﷺ في مغزى له فأفاء الله عليه . فقال لأصحابه : « هل تفقدون من أحد؟ » قالوا : نعم فلانًا وفلاناً وفلاناً وفلاناً ثم قال : «هل تفقدون من أحد؟ »، فقالوا: لا . قال : « لكني أفقد جُلَيبيبًا » فطلبوه فوجدوه إلى جنب سيفه قد قتلهم ثم قتلوه ، فأتى النبي النبي الله فوقف عليه ، ثم قال : «قتل سبعة ثم قتلوه هذا مني وأنا منه ». ثم وضعه على ساعديه ، ليس له سرير إلا ساعدا النبي ﷺ وقال : فحفر له ، ووضع قبره ولم يذكر غسلاً . أخرجه مسلم.

و قد أثمرت هذه التربية فى أصحاب النبى ﷺ الذين استجابوا لوحى ربهم، وعلى سبيل المثال فأبو بكر خليفة رسول الله ﷺ يحفظ عن رسول الله ﷺ ما أراده فى أمر أسامة فكان أول عمل له بعد توليه الخلافة، هو إنفاذه بعث أسامة على رأس الجيش الذى أعده رسول الله ﷺ وسار يودعه بنفسه إلى ظاهر المدينة فى مشهد عجيب، أسامة راكب وأبو بكر الخليفة راجل يمشى . فيستحى أسامة أن يركب وهوالفتى وأبوبكر يمشى وهو الخليفة والشيخ: فيقول: ياخليفة رسول الله لتركبن أو لأنزلن ، فيقسم الخليفة : والله لا تنزل . ووالله لا أركب. وما على أن أغبر قدمَى في سبيل الله ساعة .

(٢) أخرجه الترمذي .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في البر والصلة .

<sup>(</sup>۳) مسند أحمد عن أنس.

ولما أراد أن يبقى عمر ليساعده فى شؤون الأمة يقول الخليفة لأسامة قائد الجيش وعمر أحد جنوده : إن رأيت أن تعيننى بعمر فافعل وللجيم أجمعين.

كان التعليم بالموقف مبكرًا وكان التوجيه القولي والعملي مستمرًا .

و بعد هذا العرض يأتى قوله تعالى فى بيان نوعية من الناس تحرم من الخير بعد أن يصل إليها وتنقلب على عقبها فقال تعالى : ﴿ قُتلَ الإنسانُ مَا أَكْفُرهُ (آ) مَنْ أَيْ شَيْء خَلَقَهُ فَقَدَّرهُ (آ) ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرهُ (آ) ثُمَّ اَمَاتَهُ فَاَقْبَرهُ (آ) ثُمَّ إِذَا شَاءً انشَرهُ (آ) ثُمَّ المَاتهُ فَاقْبَرهُ (آ) ثُمَّ إِذَا شَاءً انشَرهُ (آ) كَلاً لَمَا يَقْضِ مَا أَمَرهُ (آ) ﴾ أى لُعن وعُدِّب هذا الإنسان الكافر . روى الضحاك عن ابن عباس قال : نزلت فى عتبة بن أبى لهب وكان قد آمن ، فلما نزلت والنجم ارتد، وقال : آمنت بالقرآن كله إلا النجم ، فأنزل الله جل ثناؤه فيه «قتل الإنسان» أى لُعن عتبة حيث كفر بالقرآن ، ودعا عليه رسول الله على فقال : ﴿ اللهم ابعث عليه كلبك يأكله فخرج من فوره بتجارة إلى الشام فلما انتهى إلى الغاضرة تذكر ابعث عليه كلبك يأكله فخرج من فوره بتجارة إلى الشام فلما انتهى إلى الغاضرة تذكر وجعلوا المتاع حوله ، فبينما هم على ذلك أقبل الأسد ، فلما دنا من الرجال وثب ، وإذا هو فوقه فمزقه ، وقد كان أبوه ندبه وبكى وقال : ما قال محمد شيئا قط إلا كان.

وهذا الفريق الكافر المعاند بكبره . . . ألا ينظر إلى خلقه حتى يستحيى ولا يتكبر إنه خلق من ماء مهين، وفي مكان ضيق، ويسره الله للخروج إلى الحياة ثم أماته وأدخله القبر والإنسان يشاهد كل هذا فلا ينبغى أن يكذب بما يعده من نشور . وإن دخله شك واستبعاد فلينظر إلى من حفظ له حياته ونماءه بعد أن أخرجه من بطن أمه إنه هو الذى أمده بالطعام فلينظر إلى مظاهر قدرة الله في هذا الطعام، وأن الذي أحيا الأرض وأخرج الطعام لكم ولأنعامكم هو الذي سيحييكم فلا مجال للكبر ولا مجال للتفاخر، ولا ينبغى أن يكون الكبر بالمال والعصبية عائقًا عن الهداية فإن هذه المظاهر لا

تغنى عن الإنسان من الله شيئًا يوم يكون لكل امرى ما شغله بنفسه عن أقرب الناس إليه قال تعالى : ﴿ فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴿ آَ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا ﴿ آَ ثُمَّ شَقَقْنَا الْأَرْضَ شَقًّ ﴿ آَ أَنَّا تَعَالَى : ﴿ فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴿ آَ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا ﴿ آَ ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقًا ﴿ آَ الْمَاءَ صَبًا وَقَطْبًا ﴿ آَ اللَّهُ وَلَا نَعْلَا لا آَ صَعَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْلَا لَهُ وَلَا نَعْلَا لا أَنْ اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْلَمُ وَلَا نَعْلَمُ مُو اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

ويجد الناس انفسهم في هذا اليوم فريقين أيضًا فكما كانوا بين مؤمن مستجيب لأمر الله ورسوله ، ومعرض معاند سيكونون يوم القيامة بين ناجين فائزين . وخائبين خاسرين هالكين ، قال تعالى : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئذ مُّسْفِرَةٌ (٣٦) ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشُرَةٌ (٣٦) وَوُجُوهٌ يَوْمَئذ مُسْفِرَةٌ (٣٨) ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشُرَةٌ (٣٦) وَوُجُوهٌ يَوْمَئذ مِّسُفِرَةٌ الْفَجَرَةُ (٤٦) ﴾. نسأل الله العافية .

#### سورة « القدر »

وبعد هذا البيان في سورة عبس والذي تضمن وصف الذكر الحكيم الذي فيه هداية الناس، وأن من شاء ذكره في صحف مكرمة بأيدى سفرة كرام بررة . يأتي مزيد من البيان للناس في جلالة القرآن عند الله تعالى، وقدر الزمن الذي شرف بنزول القرآن فيه في سورة القدر التي نزلت بعد سورة عبس: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ ١٦ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ۞ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مَّنْ أَلْفِ شَهْرِ ۞ تَنزَّلُ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ٦٠ سَلامٌ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَع الْفَجْرِ ۞ ﴿.

م فسورة القدر سورة مكية كما روى ذلك أبو صالح عن ابن عباس رضي الله ، وقال الماوردى : إنه قول الأكثرين كما ذكر ابن الجوزي رحمه الله . وهو الصواب أي أن سورة القدر نزلت بعد سورة عبس . وأما الضحاك ومقاتل فيقولان : إنها مدنية ، وذكر الواقدى أنها أول سورة نزلت بالمدينة ، وقال الثعلبي : إنه قول الأكثرين (١) ولكنَّ الأرجح هو القول الأول وهذا ـ أيضًا ـ ما أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس وابن الزبير وعائشة أنها نزلت بمكة ، وتبين للناس قدر ما نزل إليهم فهو كما وُصف في السورة التي سبقت في صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بأيدي سفرة كرام بررة ، إنه كتاب ذو قدر أنزل على رسول ذي قدر ، على أمة ذات قدر في ليلة مباركة ذات قدر ينزل فيها ملائكة ذووً قدر(٢) . هذا على معنى أن القدر يعنى العظمة ، قال ذلك الزهرى ويشهد له قوله تعالى : ﴿ وَمَا قُدُرُوا اللَّهَ حَقَّ قُدْرِه ﴾ [الانعام: ٩١] وما قيل في معنى القدر من المعانى الأخرى فإنه لا يخرج عن دائرة العظمة والشرف فقد قيل : إنه من الضيق ويفسر الضيق \_ هنا \_ بأن الأرض تضيق فيها عن الملائكة الذين ينزلون ، قاله الخليل بن أحمد، وهذا \_ أيضًا \_ دليل احتفاء بهذه الليلة العظيمة ويشهد له قوله تعالى : ﴿وَمَن قُدرَ عَلَيْهُ رِزْقَهَ ﴾ [الطلاق:٧] . وقيل : إن القدر بمعنى الحكم قاله مجاهد وسميت بذلك لأن الله تعالى يُقدِّر فيها ما يشاء من أمره ، إلى مثلها من السنة القابلة من أمر الموت والأجل والرزق وغيره (٣) . وقيل : لأن من لم يكن له قدر صار بمراعاتها ذا قدر، قاله أبو بكر الوراق . فكما نرى أن المعانى كلها تؤكد فيها معنى العظمة والشرف والقدر لأن القرآن

<sup>(</sup>١) انظر : زاد المسير ٩/ ١٨١ ، والقرطبي ٢٠/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) القرطبي ٢٠/ ١٣١ ، وزاد المسير ٩/ ١٨٢.

وهذا الوصف لهذه الليلة بالقدر، وأنها المباركة من الشهر الكريم المبارك ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لَلنَّاسِ وَبَيْنَاتَ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥] يثير انتباه الناس إلى حقيقة ما هم فيه، ولكى يدركوا حق هذا القدر عليهم أن ينظروا نظرة سريعة إلى صفحة الحياة بعدها ليقفوا على شرف ما وصلت إليه الحياة، وعلى النقلة الكبيرة التى حدثت لهم من صورة مظلمة قاتمة قبل ليلة القدر لا تبصر فيها إلا الضلال المبين في العقيدة، والتصورات للإنسان وللكون وللحياة، وفي النفس، وفي العلاقات السياسية والاجتماعية والاقتصادية إلى صورة مشرقة منيرة عرف الإنسان فيها ربه، واقتدى بنبيه صار في السراء شاكرًا وفي الضراء صابرًا وصار للحياة متفائلاً مؤملاً في رحمة الله الواسعة، صار ذا قلب تقى نقى ونفس مطمئنة يعرف حق الله فيؤديه، وحق إخوانه فيفي به، يرعى من يعول ويحسن إلى الآخرين بل ويعفو عن المسيء ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة.

إنها صورة ترى فيها ملامح الحياة الطيبة العزيزة التى تليق بالإنسان وكرامته إذا أمعن الإنسان النظر في الصورتين؛ صورة الجاهلية بظلماتها وضلالها وخمول الذكر فيها، وصورة ما بعد ليلة القدر التي عاش الناس فيها بالإسلام وهديه ونوره والحق الذي جاء به يدرك قيمة ليلة القدر. وزاد الله هذه الأمة خيراً بليلة القدر ونبههم إليه بقوله الكريم ﴿ وَمَا أَدْراكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرُ ﴾ فجعل الله قيامها الكريم ﴿ وَما أَدْراكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرُ ﴾ فجعل الله قيامها والعمل فيها خيراً من قيام ألف شهر وصيامها ليس فيها ليلة القدر . وهذا قول قتادة واختيارالفراء وابن قتيبة والزجاج (١) وهذا جبر لهذه الأمة التي تطمح في الخير الكثير وعمرها دون طموحها ، قال مالك في الموطأ من رواية ابن القاسم وغيره : سمعت من أثق به يقول : إن رسول الله على أرى أعمار الأمم قبله ، فكأنه تقاصر أعمار أمته ألا يبلغوا من العمل مثل ما بلغ غيرهم في طول العمر ، فأعطاه الله تعالى ليلة القدر ، وجعلها خيراً من ألف شهر (٢) .

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ۹/ ۱۹۱

ومن فضل الله تعالى أن جعلها باقية في زمن النبي ﷺ وبعده (١) ولكي يحرص المسلمون على اغتنام فضلها مع مزيد من القربات التي تنمي الإيمان وتصلح القلوب جعلها محلاً لتحرى المؤمنين في شهر رمضان، وفي العشر الأواخر منه وخاصة في ليالي الوتر منها. روى البخاري في صحيحه من حديث ابن عباس عن النبي ﷺ : «التمسوها في العشر الأواخر من رمضان ، ليلة القدر، في تاسعة تبقى ، في سابعة تبقى ، في خامسة تبقى » في العشر الأواخر من رمضان ، ليلة القدر، في تاسعة تبقى ، في سابعة تبقى ، في العشر وأشهر وأشهر .

و ذكر ابن الجوزى الحكمة فى إخفائها فقال: ليتحقق اجتهاد العباد فى ليالى رمضان طمعًا منهم فى إدراكها ، كما أخفى ساعة الجمعة ، وساعة الليل ، واسمه الأعظم ، والصلاة الوسطى ، والولى فى الناس (٣).

هذه هي ليلة القدر التي جاء التنويه بفضلها في سورة القدر والتي جاء في الاحتفاء بها أيضًا قوله تعالى :

﴿ تَنَزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ۞ سَلامٌ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ۞﴾.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٩/ ١٩١.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخارى ۲۲٦/٤

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١٨٩/٩ ، ١٩٠.

### سورة «الشمس»

وهى مكية بلا خلاف نزلت بعد سورة القدر ، لتفتح النفوس على ما يزكيها، فتبدأ السورة الكريمة بالقسم ، والقسم ـ هنا بآيات كونية باهرة لها صلة وثيقة بما تضمنته السورة من مسألة جديرة بالعناية والاهتمام، إنها مسألة تزكية النفس التى تقترن بفلاح صاحبها ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَاها آ وَقَدْ خَابَ مَن دَسًاها آ ﴾ فالفلاح والخيبة مرتبطان بتزكية النفس ودسها والنجاة من دسها وسبيل تزكيتها في وحى الله الذي جاء ذكره ووصفه في السور القريبة السابقة في سورة النجم وفي سورة عبس وفي سورة القدر ورسول الله عَلَي المُومنين ورسول الله عَلَي المُؤمنين ويُعَلِمهُم الْكِتَابَ وَالْحِكْمة وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ (١٦٤) ﴾ [آل عمران] .

وفى هذا بيان مبكر أيضًا للإنسان بمسؤوليته عن نفسه ، وأنها مهيأة للطريقين ومن فضل الله على الإنسان أن يسر له سبل التزكية وأعان من سلكها ، فالنفس خلقت في

البداية سويَّةً قال ابن كثير رحمه الله في قوله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سُوَّاهَا ٧٠ ﴾ أي خلقها سوية مستقيمة على الفطرة القويمة كما قال تعالى : ﴿ فَأَقَمْ وَجْهَكَ للدِّين حَنيفًا فطْرَتَ اللَّه الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ٣] وقال رسول الله عَلَيْتُم : «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تولد البهمة بهمة جمعاء كل تحسون فيها من جدعاء؟ » أخرجاه من رواية أبي هريرة، وفي صحيح مسلم من رواية عياض بن حمار المجاشعي عن رسول الله ﷺ قال : "يقول الله عز وجل : إنى خلقت عبادى حنفاء فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم ١١) ولكي يعينهم الله على شياطينهم أرسل إليهم رسولاً كريماً يتلو عليهم آياته ويزكيهم وأرشدهم الله وبين لهم الخير والشر ورغبهم في الخير وأثابهم عليه وحذرهم من الشر، وعاقبهم عليه. ومن بين هذه المحاذير التي تعين على سبيل التزكية وتبعد عن طريق الفجور والمعصية أن يقدم الذكر الحكيم، وفي هذه السورة تجارب السابقين، وماصنعوا، ومن هذه التجارب إهمال الناس للعابثين والمفسدين حتى يجر عليهم هؤلاء العابثون الويل والدمار والخراب وهذا المعنى يذكر في هذا الوقت لينبه إلى الزعامات الضالة التي تولت الصدّ عن سبيل الله، وتعذيب المؤمنين والجرأة على أموالهم وأعراضهم ونفوسهم كنموذج الذي تولى في سورة النجم ونموذج من استغنى في سورة عبس. وكيف أن هؤلاء يكونون مصدر بلاء وخطر شديد على أقوامهم يقول الله تعالى : ﴿ كُذَّبُتْ ثُمُودُ بِطَغُواهَا إِذِ انْبَعَثَ أَشْقَاهَا ١٣ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّه نَاقَةَ اللَّه وَسُقْيَاهَا ٣٣ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدُمْدُمْ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذُنِّبِهِمْ فَسَوَّاهَا ١٠ وَلا يَخَافُ عُقْبَاهَا ۞ ﴾ .

فثمود كذبت رسولها بطغيانها وتكبرها وعتوها . ولم يعبؤوا بقوله وتحذيره ، وتجرؤوا على مخالفة أمره، وانتدبوا لهذه الجرأة عزيزاً فيهم فعقر الناقة ، فأطبق عليهم العذاب . يقول ابن كثير رحمه الله في قوله تعالى : ﴿ إِذِ انْبَعَثُ أَشْقَاهَا ﴿ آ ﴾ أى أشقى القبيلة وهو قدار بن سالف عاقر الناقة وهو أحيمر ثمود وهو الذى قال الله تعالى: ﴿ فَنَادُواْ صَاحِبُهُم فَتَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ﴿ آ ﴾ [القمر] الآية وكان هذا الرجل عزيزاً فيهم شريفًا في قومه نسيبًا رئيسًا مطاعًا كما قال الإمام أحمد: حدثنا ابن نمير حدثنا هشامٌ عن أبيه عبد الله بن زمعة قال : خطب رسول الله عليه فذكر الناقة وذكر الذي عقرها فقال: ﴿ إِذْ انْبَعَثُ أَشْقَاهَا ﴿ آ ) ﴾ انبعث لها رجل عارم عزيز منيع في رهطه مثل أبي زمعة ورواه البخاري في التفسير ومسلم في صفة النار والترمذي والنسائي في التفسير من سنهما وكذا ابن جرير وابن أبي حاتم (٢) .

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٥١٥ ، ٥١٦.

# سورة « البروج »

وهى مكية كلها بالإجماع ونزلت بعد سورة «الشمس» وقد عالجت سورة الشمس يحما مر بنا \_ مسألة تزكية النفوس ﴿ قَدْ أَفْلَعَ مَن زَكّاها ( ) وَقَدْ خَابَ مَن دَسَاها ( ) كما نبهت إلى خطورة الطغيان وشؤم الطاغية على قومه حيث يُعرَّضون جميعًا للهلاك، ويستمر في مسيرة الدعوة وجود النوعين من الناس من استجاب لوحى ربه وزكى نفسه، ومن دساها وأعرض عن ذكر ربه ، والمرء عندما ينصرف عن خير دعى إليه ، فذلك حرمان له يصيبه، وعندما يعرض عن إنذار له من شر يقيم عليه فإن الشر سيهلكه ، وذلك الإعراض الذي يخصه يدل على قصور فيه ، وجهل يعميه عن التمييز بين الحق والباطل، الخير والشر، ولكن يبقى ذلك في دائرته ، أما أن تجد المدعو لا يكتفى بهذا والإعراض ، وتمتد يده الآثمة لتؤذى الداعى ، فإن ذلك يدل على حماقة بالغة ، ونفسية خبيثة ، وحقد دفين ، وأثرة مفرطة ، فقد يكون في الدعوة خير ً للآخرين ، وحماية لهم من مظالم هذا الحاقد الحبيث.

وتزداد درجة الحماقة والحقد والحسد فيه عندما نجده لا يكتفى بإيذاء الداعى ، وإنما يغيظه أن يرى إنسانًا آخر في مجتمعه فتح عينيه وأعمل عقله ، وأصغى بقلبه واستجاب بجوارحه للدعوة التى رفضها هذا الحاسد الحاقد، فتمتد يده بالأذى لمن آمن واستجاب ، وأقام من نفسه قيمًا على عقول الناس وتفكيرهم فلا ينبغى أن يَرَوا إلا ما يرى، وينبغى أن يكونوا تبعًا له في جهالته.

وبمثل هؤلاء تُعَوَّق الأمم، وتُشغلُ بسفاهتهم ، وكل هذا وقع مع الداعى الكريم والناصح الأمين رسول الله محمد ﷺ ومع أصحاب النبى ﷺ على اختلاف في درجاتهم من حيث الانتماء إلى قوة عصبية تدفع عنهم بعض الأذى ويُحسب لها حسابٌ من قبَلِ المشركين.

فهذا عمارٌ و أبوه ياسر وأمَّه سُميَّة كان المشركون يخرجونهم إلى الأبطح إذا حميت الرمضاء فيعذبونهم بحرها ، ومر بهم النبى ﷺ وهم يُعَذَّبون فقال: «صبرًا آل ياسر فإن موعدكم الجنة».

ولم يكن التعذيب لفترة زمنية يسيرة ، أو بدرجة معقولة ، وإنما كان يشتد ويستمر

إلى درجة الإتلاف ، فمات ياسر فى العذاب ، وأما سمية فأغلظت القول لأبى جهل بعزة إيمانها ، فتصرف معها تصرفًا لا يليق بالرجال فطعنها فى قبلها بحربة فى يديه فماتت، وهى أول شهيدة فى الإسلام ، وأما عمار فشددوا عليه بالحر تارة وبوضع الصخر على صدره تارة أخرى وكذلك التغريق ، وأما بلال فتعذيبه مشهور فكان أمية ابن خلف إذا حميت الشمس وقت الظهيرة يقلبه على الرمال الملتهبة ظهراً لبطن ويأمر بالصخرة الجسيمة فتلقى على صدره ثم يقول له : لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بالصخرة الجسيمة فتلقى على صدره ثم يقول له : لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بعحمد وتعبد اللات والعزى فما يزيد بلال عن ترديد: أحد احد الد.

واشتدت ضراوة قريش بالمستضعفين وذهب أحلمهم وهو «خباب بن الأرت» إلى رسول الله على وهو متوسد بردة في ظل رسول الله على وهو متوسد بردة في ظل الكعبة ، فقلنا : ألا تستنصر لنا ؟ ألا تدعو لنا؟ فقال : «قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض ، فيجعل فيها ، ثم يؤتي بالمنشار فيوضع على رأسه ، فيجعل نصفين ، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه ما يصده ذلك عن دينه ، والله ليتمن الله هذا الأمر ، حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت فلا يخاف إلا الله ، والذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون».

فالرسول على المورة البروج لتربط على قلوب هؤلاء المؤمنين، ولتنذر وتحذر أولئك السابقة، وتنزل سورة البروج لتربط على قلوب هؤلاء المؤمنين، ولتنذر وتحذر أولئك الطغاة الآثمين الذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات، ولتذكر الجميع بما حدث في الامم السابقة قال تعالى : ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ۞ وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ ۞ وَشَهْ وَمَشْهُودِ ۞ أَذُهُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ۞ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ۞ أَذُهُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ۞ وَهَمْ عَلَيْ مَا يَفْعُلُونَ بِاللّهُ الْمَوْمُنِينَ شُهُودٌ ۞ وَهَمْ عَلَيْ مَا يَفْعُلُونَ بِاللّهُ الْعَزِيزِ الْحَميدِ ﴿ اللّهُ مُلْكُ بَاللّهُ وَمُنْهُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ۞ إِنَّ اللّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ ثُمَّ لَمْ السَّمَواتَ وَالأَرْضِ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيْء شَهِيدٌ ۞ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالَحَاتَ لَهُمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ الْمَوْرُ الْوَدُودُ ۞ أَلْكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ ۞ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالَحَاتَ لَهُمْ عَنَاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ ۞ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالَحَاتَ لَهُمْ بَنُوبُ وَهُو الْفَقُورُ الْوَدُودُ ۞ ذَلْكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ ۞ فَعَالٌ لَمَا يُوبِدُ ۞ وَاللّهُ مِن وَرَائِهِم مُحيطٌ ۞ وَيُعِيدُ ۞ وَاللّهُ مِن وَرَائِهِم مُحيطٌ ۞ وَلُونُ وَتُمُودُ إِنَ فَي وَرَائِهِم مُحيطٌ ۞ وَلَوْدُ ۞ فَوْنَ وَقَمُودُ هَا بَلُ اللّذِينَ كَفْرُوا فِي تَكُذْيِبٍ ۞ وَاللّهُ مِن وَرَائِهِم مُحيطٌ ۞ وَلُونُ وَتُمُودُ هَا فَي وَحْ مَحْفُوظُ ﴿ ٢٣) فِي لَوْحٍ مَحْفُوظُ ﴿ ٢٣) ﴾ .

سورة البروج - إذن - من السور التي تربط على قلوب المؤمنين في مواجهة ما يلاقون من تحديات وآلام نتيجة إيمانهم، ولذلك كان الرسول على قيراً بها في العشاء الآخرة ويأمر بقراءتها . روى الإمام أحمد بسنده عن أبي هريرة أن رسول الله على كان يقرأ في العشاء الآخرة بـ ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾ ، وعنه أيضًا أن رسول الله على أمر أن يُقرأ بالسموات في العشاء ، تفرد به أحمد (١) . وعن جابر ابن سمرة : أن النبي على كان يقرأ في الظهر والعصر ، ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾ أخرجه الطيالسي وابن أبي شيبة في المصنف وأحمد والدارمي وأبو داود والترمذي وحسنه والنسائي وابن حبان والطبراني والبيهقي في سننه .

والقسم بهذه له مناسبته بما تتضمنه السورة الكريمة من فعل الكافرين بالمؤمنين عيانًا ونسوا عقاب الجبار جل جلاله ونسوا اليوم الذي يُجمع فيه العبادُ للحساب، وإذا أمهل الظالمون في هذه الحياة فإن اليوم الموعود آت ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُم لِيَوْم تَشْخُصُ فِيهِ الظَّالمون في هذه الحياة فإن اليوم الموعود آت ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُم لِيَوْم تَشْخُصُ فيهِ الظَّالمُون في السابقين من لعن الله الأصحاب الاخدود الذين عذبوا المؤمنين وحرقوهم بالنار لا لذنب إلا لكونهم مؤمنين . روى الإمام أحمد بسنده عن صهيب أن رسول الله عليه قال : «كان فيمن كان قبلكم ملك وكان له ساحر فلما كبر الساحر قال للملك : إنى قد كبر سنى وحضر أجلى فادفع إلى غلامًا لاعلمه السحر ، وكان بين الساحر وبين

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤٩١/٤.

أخرج الإمام أحمد في المسند ٢/٣٢٧ عن أبي هريرة أن النبي ﷺ أمر أن يقرأ بالسموات في العشاء، يعنى السور الأربع المفتتحة بذكر السماء ، انظر : أسرار ترتيب القرآن للسيوطي ص١٤٩.

الملك راهب فأتى الغلام على الراهب فسمع من كلامه فأعجبه نحوه وكلامه، وكان إذا أتى الساحر ضربه وقال : ما حبسك ؟ وإذا أتى أهله ضربوه وقالوا: ما حبسك، فشكا ذلك إلى الراهب فقال: إذا أراد الساحر أن يضربك فقل: حبسني أهلى، وإذا أراد أهلك أن يضربوك فقل حبسني الساحر . قال : فبينما هو ذات يوم إذ أتى على دابة فظيعة عظيمة قد حبست الناس فلا يستطيعون أن يجوزوا فقال: اليوم أعلم أمر الراهب أحبُّ إلى الله أم أمر الساحر؟ قال: فأخذ حجرًا فقال: اللهم إن كان أمر الراهب أحبُّ إليك وأرضى من أمر الساحر فاقتل هذه الدابة حتى يجوز الناس، ورماها فقتلها ومضى الناس، فأخبر الراهب بذلك فقال : أي بني أنت أفضل منى وإنك ستبتلي فإن ابتليت فلا تدلُّ على ، فكان الغلام يبرئ الأكمه والأبرص وسائر الأدواء ويشفيهم، وكان للملك جليس فعمى فسمع به فأتاه بهدايا كثيرة فقال: اشفني ولك ما ههنا أجمع، فقال: ما أنا أشفى أحدًا إنما يشفى الله عز وجل فإن آمنت به دعوتُ الله فشفاك فآمن فدعا الله فشفاه ، ثم أتى الملك فجلس منه نحو ما كان يجلس فقال له الملك : يا فلان من رد عليك بصرك؟ فقال : ربى ؟ فقال : أنا ؟ قال : لا ، ربى وربك الله ، قال : أو لك رب غيرى؟ قال: نعم ربى وربك الله فلم يزل يعذبه حتى دل على الغلام فبعث إليه فقال : أي بني بلغ من سحرك أن تبرئ الأكمه والأبرص وهذه الأدواء ، قال : ما أشفى أحدًا إنما يشفى الله عز وجل ، قال : أنا ، قال : لا ، قال: أولك رب غيري؟ قال: ربى وربك الله ، فأخذه أيضًا بالعذاب فلم يزل به حتى دل على الراهب، فأتى بالراهب فقال : ارجع عن دينك فأبي فوضع المنشار في مفرق رأسه حتى وقع شقاه ، وقال للأعمى : ارجع عن دينك فأبي فوضع المنشار في مفرق رأسه حتى وقع شقاه إلى الأرض.

وقال للغلام: ارجع عن دينك فأبى فبعث به مع نفر إلى جبل كذا وكذا ، وقال: إذا بلغتم ذروته فإن رجع عن دينه وإلا فدهدهوه فذهبوا به فلما عكوا به الجبل، قال: اللهم اكفنيهم بما شئت ، فرجف بهم الجبل فدُهدهوا أجمعون وجاء الغلام يتلمس حتى دخل على الملك. فقال: ما فعل أصحابك؟ فقال: كفانيهم الله تعالى ، فبعث به مع نفر في قرقور فقال: إذا لججتم به البحر فإن رجع عن دينه وإلا فغرقوه في البحر فلججوا به البحر، فقال الغلام: اللهم اكفنيهم بما شئت فغرقوا أجمعون ، وجاء الغلام حتى دخل على الملك. فقال: ما فعل أصحابك؟ فقال: كفانيهم الله تعالى ثم قال

للملك : إنك لست بقاتلى حتى تفعل ما آمرك به فإن أنت فعلت ما آمرك به قتلتنى ، وإلا فإنك لا تستطيع قتلى ، قال : وما هو؟ قال : تجمع الناس فى صعيد واحد ثم تصلبنى على جذع وتأخذ سهمًا من كنانتى ثم قل : باسم الله رب الغلام فإنك إذا فعلت ذلك قتلتنى . ففعل ووضع السهم فى كبد قوسه ثم رماه وقال : باسم الله رب الغلام فوقع السهم فى صدغه ، فوضع الغلام يده على موضع السهم ومات فقال الغلام فوقع السهم فى صدغه ، فوضع الغلام يده على موضع السهم ومات فقال الناس: آمنا برب الغلام . فقيل للملك : أرأيت ما كنت تحذر؟ فقد والله نزل بك . قد آمن الناس كلهم . فأمر بأفواه السكك فخدًت فيها الأخاديد ، وأحرقت فيها النيران ، وقال : من رجع عن دينه فدعوه ، وإلا فأقحموه فيها ، قال : فكانوا يتعادون فيها ويتدافعون فجاءت امرأة بابن لها ترضعه فكأنها تقاعست أن تقع فى النار ، فقال الصبى : اصبرى يا أماه فإنك على الحق» .

وهكذا رواه مسلم فى آخر الصحيح عن هدبة بن خالد عن حماد بن سلمة به نحوه . ورواه النسائى عن أحمد بن سلمان عن عثمان عن حماد بن سلمة ، ومن طريق حماد بن زيد كلاهما عن ثابت به واختصروا أوله ، وقد جوَّده الإمام أبو عيسى الترمذى فرواه فى تفسير هذه السورة (١) .

ومع ما حدث للمؤمنين من أصحاب الأخدود ، وأن ذنبهم الذي عوقبوا به هو إيمانهم بالله سبحانه . ولكى يكون من التوجيه القرآنى الكريم ما يحذر الكافرين من الاستمرار في تعذيب المؤمنين من أصحاب النبي را النبي المؤمنين المابقين . أن الذي آمن به تذكر السورة الكريمة تعقيبها على ما حدث لهؤلاء المؤمنين السابقين . أن الذي آمن به المؤمنون سبحانه عزيز غالب منيع له العزة التي قهر بها كل شيء، وهو الحميد في صفاته وكلامه وأفعاله والمحمود في كل حال فهل أمن هؤلاء الكافرون المعدنبون للمؤمنين أن يأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر؟ وهل هؤلاء المؤمنون الذين عذبوهم قد تجاوزوا الحق وقد آمنوا بالمحمود في كل حال ، والذي له ملك السموات والأرض ، والذي يعلم أعمال خلقه ولا تخفي عليه خافية، إن هؤلاء المعذبين للمؤمنين والمؤمنات إن لم يتوبوا من قبيح صنيعهم فإن الجبار جل جلاله سيعاقبهم بجنس صنيعهم حيث يُحرقون ويكونون قبيح صنيعهم مع انتقامه منهم في الحياة الدنيا، وأما المؤمنون الصالحون فإنهم فائزون بإيمانهم وصلاحهم، ما هي إلا لحظات يسيرة حين يحرقون بنار الكافرين، ليجدوا ما أعدً

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۴۹۳٪، ۴۹۶.

لهم من نعيم وليصيروا إلى جنات تجرى من تحتها الأنهار ذلك الفوز الكبير.

كما تقدم السورة الكريمة تحذيراً آخر، وربطًا على القلوب المؤمنة عسى أن تفيد الكافرين من التحذير ، وليطمئن المؤمنون على صلة الودود سبحانه بهم . ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَشَدِيدٌ (آ) كَمَا قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ (آ) كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ (آ) ﴾ [هود] وهو الذى خلق خلقه ابتداءً وهو الذى يعيدهم عند البعث ، أو كما قال ابن عباس خليها : يبدئ لهم عذاب الحريق في الدنيا ، ثم يعيده عليهم في الآخرة . وهذا اختيار الطبرى (۱) . وهو سبحانه الغفور الذى يغفر الذنوب لمن تاب ورجع واستغفر وهو المحب الأوليائه ولعباده الصالحين الذين يحبونه قال ابن عباس: المتودد إلى أوليائه بالمغفرة . وذكر الصفتين معاً توجيه إلى قيمة التوبة والمغفرة اوالله لله المتودد إلى أوليائه بالمغفرة . وذكر الصفتين معاً توجيه إلى قيمة التوبة والمغفرة الوالله لله وهو سبحانه ذو العرش المجيد ، فعال لما يريد . ألا يخشى هؤلاء مَنْ هذه صفاته؟ أفرح بتوبة عبده من أحدكم يجد ضالته بفلاة ، وهذا من فضل الله سبحانه على عباده . سبحانه . وإذا كانت قلوبهم قد غُلُقت فلينظروا إلى أمثالهم من المكذبين الذين عذبوا المؤمنين من أمثال فرعون الذى ذبح الأطفال واستحيا النساء وأراد الفتك بالمؤمنين فتبعهم بعيشه وكيف أغرقه الله؟ وكذلك ثمود كيف أهلكهم الله؟ ولكن الكافرين لا ينتفعون بهذه الدروس فلتكن هذه الدروس ربطًا على قلوب المؤمنين أما الكافرون فالله من وبرائهم محيط يقدر على أن ينزل بهم ما أنزل بفرعون وثمود .

وهذا الذى حكى للمؤمنين وللكافرين كلام الله سبحانه عظيم المعانى متناه فى الشرف والبركة كثير الخير والعلم ومكتوب فى اللوح، المحفوظ من وصول الشياطين إليه ومحفوظ من التغيير والتبديل.

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٩٦/١٩.

## سورة «التين»

ومع المعانى التى عالجتها سورة البروج تنزل بعدها سورة «التين»، لتستمر فى بيان الموضوع نفسه مثيرة فى الإنسان جوانب التفكير فى شأن من سبق مع تعدد أماكنهم، وأنهم امتداد بشرى لهولاء السابقين، وأنهم جميعًا تحت سلطان أحكم الحاكمين الذى لا يجور ولا يظلم أحدًا، ومن عدله أن يقيم القيامة فينتصف للمظلوم فى الدنيا ممن ظلمه(۱). وأنه سبحانه لا يجعل المحسنين كالمسيئين كما تنبه السورة الكريمة الإنسان إلى قيمته وكيف يحافظ عليها قال تعالى : ﴿ وَالتّين وَالزّيتُون ① وَطُورِ سينينَ ① وَهَذَا البّله المُمينِ ① لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسان في أَحْسنِ تَقْوِيم ② ثُمّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۞ إلا الدين آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمنُون ① فَمَا يُكذّبُك بَعدُ بِالدّينِ ۞ أَليْسَ اللهُ بِأَحْكَم الْحَاكِمِينَ ۞ بلى وأنا على ذلك من الشاهدين . هكذا روى أبو هريرة خَلَقْ مرفوعًا: ﴿ فَإِذَا قرأ أحدكم ﴿ وَالتّينِ وَالزّيتُون ﴾ فأتى على آخرها ﴿ أَلْيْسَ اللهُ بِأَحْكَم مرفوعًا: ﴿ فَإِذَا قرأ أحدكم ﴿ وَالتّينِ وَالزّيتُون ﴾ فأتى على آخرها ﴿ أَلْيْسَ اللهُ بِأَحْكَم من الشاهدين . هكذا روى أبو هريرة خَلَقْ الْحَاكِمِينَ ۞ ﴾ فليقل : بلى وأنا على ذلك من الشاهدين »

فسورة التين مكية في قول الجمهور ومنهم الحسن وعطاء وهو الصواب، ونزلت بعد سورة البروج ـ كما سبق ـ غير أن الماوردي حكى عن ابن عباس وقتادة أنها مدنية (٢).

وبدأت السورة الكريمة بالقسم بهذه الأشياء الثلاثة بالتين والزيتون وطور سينين يقول ابن كثير رحمه الله : وقال بعض الأثمة : هذه محال ثلاثة بعث الله في كل واحد منها نبيًا مرسلاً من أولى العزم أصحاب الشرائع الكبار، فالأول: محله التين والزيتون وهي بيت المقدس التي بعث الله فيها عيسى ابن مريم عليكم والثاني: طور سينين وهو طور سيناء الذي كلَّم الله عليه موسى بن عمران عليكم والثالث: مكة وهو البلد الأمين الذي من دخله كان آمنًا وهو الذي أرسل فيه محمدًا عليم قلي (٣).

فهذا المعنى يؤكد ما سبق ذكره فى سورة البروج من أخذ الاعتبار عن شواهد التاريخ حتى لا يقع فى ظلم نفسه وظلم غيره ، وحتى يكون من فريق المؤمنين الصالحين .

<sup>(</sup>۲) زاد المسير ۱٦٨/٩ ، والقرطبي ۲۰/١١٠.

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۷۲۷/۶. (۳) ابن کثیر ۷۲۲/۶.

إن السورة الكريمة تنبه الإنسان إلى قيمة نفسه، وما جعله الله عليه من تكريم، ليعرف قدره وليحافظ على هذا التكريم بالمنهج الذى ذكرته السورة والذى فصل فى السور السابقة واللاحقة من الإيمان الصحيح والعمل الصالح وما يتفرع عنهما، فمنذ الآية الأولى فى التنزيل: ﴿اقْواْ بِاسْم رَبِكُ الّذِي خَلَقَ ( خَلَق الإِنسان مِنْ عَلَق ( ) كُلَق الإِنسان مِنْ عَلَق ( ) كَلَق الإِنسان مِنْ عَلَق ( ) كيف يسعد فى العلق والآيات القرآنية تعرف الإنسان بحقيقة نفسه ومقومات وجوده ، و كيف يسعد فى مصيره وتفصيل القول فى الجوانب المتعلقة بالإنسان حتى يصبح الإنسان عارفًا بما ينبغى أن يعلم من أمر نفسه قال تعالى : ﴿ وَفِي أَنفُسكُم أَفَلا تُبصرُونَ ( ) ﴿ الذاريات] وقال أن يعلم من أمر نفسه قال تعالى : هو هذا المخلوق الذى خلقه الله بيده ذلك فإن الإنسان كما جاء فى كتاب الله تعالى : هو هذا المخلوق الذى خلقه الله بيده وهذا شرف للإنسان الأول أبى البشر آدم عليه بهذا التخصص فى الخلق فقال الله تعالى : ﴿ قَالَ يَا إِبلِيسُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ﴾ [ص:٥٧] وهذا تشريف تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبلِيسُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ﴾ [ص:٥٧] وهذا تشريف وتكريم لمن استقام من ذريته . ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته ، وجعله فى أحسن تقويم، وفى أجمل صورة ركّبه.

وهو المخلوق المكلّف ، وهذا التكليف بنى على ما منح الله الإنسان من ملكات ، ومن القدرة على الاختيار وعلى المشيئة ، وهوالإنسان المسؤول عن عمله والمجزى به على الإحسان إحسانًا، وعلى الإساءة عقوبة، وهو بهذا التكليف والوفاء به والقيام بواجب المسؤولية استحق الخلافة في الأرض والقيام بشؤونها يوجّهه وحي الله وهديه وهو الإنسان المكرم والمفضل على كثير مما خلق الله ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزْقْنَاهُم مِّنَ الطّيّباتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مّمِنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ۞ ﴾ [الإسراء]

ولكنَّ هذا التكريم ـ مرتبطٌ بمدى استجابة الإنسان لوحى ربه وامتثاله لأمره ونهيه ، فإذا كان لله طائعًا ظل فى دائرة التكريم، وإن أعرض وتولى خرج من التكريم إلى دوائر أخرى مهينة، وقد خرج القرآن الكريم بذلك وأعطى نماذج تدل عليه، ومن هذا قوله تعالى : ﴿ وَالْعَصْرِ ٢٠ إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ ٣٠ إِلاَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا فِي أَحْسَرِ ٣٠ ﴾[العصر] ومنها ما فى هذه السورة الكريمة من قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۞ إِلاَّ الذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمنُونِ ٢٠ ﴾.

كما يقدم القرآن الكريم لنا - نماذج بشرية آتاها الله الآيات فأعرضت عنها، ولم تنتفع بها فشبهت بحيوانات مهينة كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الّذِي آتَيْنَاهُ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ نَبَا اللّذِي آتَيْنَاهُ اللهُ عَلْهُمْ مَنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ (١٧٥) وَلَوْ شَيْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى اللّهُ وَاتّبَعَ هُوَاهُ فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ [الاعراف] كما أن الأرض واتّبع هُواه فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ [الاعراف] كما أن في التعبير عن هذه الحالة بالانسلاخ دلالةً على أن الاستجابة للآيات تُجمَّل الإنسان وتجعله في موضع الكرامة ، والإعراض عنها يقبِّحه ، كما يكون جميلاً بجلده الحسن ، قبيحًا وهو مسلوخ ، ومنظره تشمئز منه النفس.

كما يعرض لناالقرآن الكريم نماذج أخرى عطلت القلوب فلم تعقل بها وعطلت الآذان فلم تسمع بها الحق، وعطلت العيون فلم تبصر بها فقال عنهم: ﴿ أُولَٰئِكَ كَالْأَنْعَامِ 
 بَلْ هُمْ أَضَلَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩] .

وكذلك مثلُ من أُوتى العلم النافع فلم يستجب له شُبِّه بالحمار يحمل أسفارًا وعلى ذلك نقول: إن بقاء الإنسان في دائرة التكريم مرتبط باستجابته لوحى ربِّه.

# سورة «قريش»

وهى مكية فى قول الجمهور نزلت بعد سورة «التين» وأما فى قول الضحاك والكلبى فمدنية (١) والسورة الكريمة تقرع آذان قريش بما منحوا من نعم تستوجب عبادتهم لربهم الذى مَن عليهم بها قال تعالى : ﴿ لإيلاف قُريش آ إيلافهم رِحُلة الشّتَاء والصّيْف آلَيْعَبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ آ الّذِي أَطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وَأَمّنَهُم مِنْ خُوف آ كُهُ : فهل يليق مع هذه النعمة أن يعبدوا غيره ولذلك قيل فى معنى اللام من ﴿لإيلاف قُريش أنها لام التعجب كأن المعنى: اعجبوا لإيلاف قريش رحلة الشتاء والصيف وتركهم عبادةرب هذا البيت . قاله الأعمش والكسائى . وقيل : إن معناها متصل بما بعدها ويكون المعنى : فليعبدوا ربّ هذا البيت لإيلافهم رحلة الشتاء والصيف لأنهم كانوا فى الرحلتين آمنين ، فإذا عرض لهم عارض قالوا : نحن أهل حرم الله فلا يُتعرّض لهم . وقيل : إن المعنى متصل بما كان من أصحاب الفيل وإهلاك الله لهم لتبقى قريش وما قد ألفوا من رحلة الشتاء والصيف وهذا قول الفراء والجمهور.

وعلى ذلك فإن السورة الكريمة تنبه هؤلاء الذين وقفوا من الدعوة موقفًا متباينًا، فأما من آمن منهم فقد هدى إلى شكر هذه النعمة، وأما من ظل على كفره وعناده وتكذيبه وتعذيبه للمؤمنين فقد غفل عن هذه النعمة التي خص الله بها أهل مكة . فقد جعل فيها أول بيت وضع للناس ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبِكُةَ مُبَارَكًا وَهُدَّى لِلْعَالَمِينَ (٦٠ فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مُقَامٌ إِبْرَاهِيمَ ومَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾ [آل عمران] .

وجعل الله لهذا البيت حرمته، وجعل مكة حرامًا لا يحل لاحد أن يفكر في إحداث أمر فظيع بها وإلا عاقبه الله بالعذاب الأليم ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفُرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فَي بِالْحَادِ بِظُلْمِ نَذَقَهُ مَنْ عَذَابِ أَلِيمٍ (٢٠) ﴾ [الحج] أي من يَهُم فيه بأمر فظيع من المعاصى الكبار عامدًا قاصدًا أنه ظلم ليس بمتاول كما قال ابن جُريج عن ابن عباس . حتى أن ابن مسعود وَلَيْنِ قال : لو أن رجلاً أراد فيه بإلحاد بظلم وهو بعدَن أبين لاذاقه الله من العذكر الناس من أهل مكة هذا، وقد مرت بنا سورة الفيل لتذكر

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۰ ۲۰۰ ، وزاد المسير ۹ / ۲۳۸ .

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر ۳ / ۲۱۶ ، ۲۱۵ .

بهذا فلما هم أصحاب الفيل على تخريب البيت أرسل الله عليهم طيراً أبابيل ترميهم بحجارة من سجيل، فجعلهم كعصف مأكول، ويبين النبي والله أن هذه الحرمة منذ خلق الله السموات والأرض وهي دائمة ومستمرة إلى يوم القيامة فيقول: «إن هذا البلد حرّمه الله يوم خلق السموات والأرض، وهو حرام بحرمة الله تعالى إلى يوم القيامة، وإنه لم يحل القتال فيه لأحد قبلى، ولم يحل لى إلا ساعة من نهار فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة لا يُعضَدُ شوكه ولا يُنقر صيده متفق عليه (١). وثبت في الحديث أيضًا أن رسول الله عليه قال: «يغزو هذا البيت جيش حتى إذا كانوا ببيداء من الأرض خُسف بأولهم وآخرهم الحديث (٢).

ولذلك كان القاتل يمشى فى الحرم مع ولى المقتول ، ويقف السَّبُعُ عن الظَّبى ونحوه من الصيد إذا دخل الحرم وذلك بدعاء إبراهيم عَلَيْتُكُمْ إذ قال ما جاء فى كتاب الله تعالى : ﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَصْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ وَبِفْسَ الْمَصِيرُ (١٢٦) ﴾ [البقرة] .

ولذلك لما تعلل المشركون بأنهم إن اتبعوا رسول الله على الله على المنه الكانة ستضيع كان من رد القرآن الكريم عليهم أن ذكر بهذه النعمة، وأنه سبحانه هو الذى منح المكان حرمة، ومنحه رزقًا عظيمًا قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا إِن نَتَبِعِ الْهُدَىٰ مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضَنَا أَوَ لَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا آمِنًا يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنًا وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ الله القصص] .

فالنعمتان عظيمتان : إطعام من جوع، وأمن من خوف ، و ذلك أن الله تعالى آمنهم بالحرم فلم يُتَعَرَّض لهم في رحلتهم، فكان ذلك سببًا لإطعامهم بعد ما كانوا فيه من الجوع. فالأمن بالحرم إن حضروا حماهم ، وإن سافروا قيل : هؤلاء أهل الحرم فلا يعرض لهم أحد ، قال ابن كثير رحمه الله : ثم أرشدهم إلى شكر هذه النعمة العظيمة فقال : ﴿فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ ٣٠ ﴾ أى فليوحدوه بالعبادة كما جعل لهم حرمًا آمنًا وبيتًا مُحرَّمًا كما قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا أُمرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبًّ هَذِهِ الْبُلْدَةِ الّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ١٠ ﴾ [النمل] . ثم يقول : فليفردوه بالعبادة وحده لا شريك له ولا يعبدوا من دونه صنمًا ولا ندًا ولا وثنًا .قال : ولهذا من وحده لا شريك له ولا يعبدوا من دونه صنمًا ولا ندًا ولا وثنًا .قال : ولهذا من

<sup>(</sup>١) حدائق الأنوار لابن الديبع ١ / ٨٦ .

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر ۳ / ۲۱۵ .

استجاب لهذا الأمر جمع الله له بين أمن الدنيا وأمن الآخرة ، ومن عصاه سلبهما منه كما قال تعالى : ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَان كما قال تعالى : ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بِأَنْعُم اللّه فَأَذَاقَهَا اللّه لَبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ (١١٣) وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رُسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَابُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَالِمُونَ (١١٣) ﴾ [النحل]. نعوذ بالله من الخذلان ونسأله الأمن في الدنيا والآخرة .

### سورة « القارعـة »

وهى سورة مكية بالإجماع نزلت بعد سورة «قريش» وهى امتداد لبيان الصنفين من الناس، والمصير الذى إليه يصيرون فى الآخرة قال تعالى : ﴿ الْقَارِعَةُ ۞ مَا الْقَارِعَةُ ۞ مَا الْقَارِعَةُ ۞ وَتَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثُ ۞ وَتَكُونُ الْجَبَالُ كَالْعَهْنِ الْمَنْفُوشِ ۞ فَأَمًّا مَن ثَقَلَت مَوَازِينهُ ۞ فَهُو فِي عيشَةَ رَّاضيَة ۞ وَأَمَّا مَن خَفَّت مَوَازِينهُ ۞ فَهُو فِي عيشَةَ رَّاضيَة ۞ وَأَمَّا مَن خَفَّت مَوَازِينهُ ۞ فَارًى مَا أَدْرَاكَ مَاهيَهُ ۞ نَارٌ حَاميَةٌ ۞ .

فالسورة الكريمة تقرع آذان الناس بما سيكون من أمر المصير وسميت بالقارعة وهي من أسماء يوم القيامة كالحاقة والطامَّة والصَّاخَّة والغاشية ، وغير ذلك ؛ لأنها تقرع الحلائق بأهوالها وأفزاعها.

ولكى ينتبه الناس إلى حقائق يوم القيامة كان الأسلوب القرآني في السورة الكريمة آخذاً بالقلوب لبيان عظم أمرها وهول ما فيها ، وأن مصير الناس في هذا اليوم مرتبط بحالهم مع وحى الله في هذه الحياة فمن سلك الصراط المستقيم وعاش على قيم الإسلام عقيدة وخلقاً وسلوكاً كان ذا قيمة عند الله وثقل ميزانه، ومن أعرض ولم يستجب خفت موازينه، وهوى في الجحيم والعياذ بالله، روى عن أبي بكر وظي أنه قال : الإنما ثقل ميزان مَن ثقل ميزانه ؛ لأنه وضع فيه الحق ، وحُق لميزان يكون فيه الحق أن يكون فيه الحق أن يكون ثقيلاً ، وإنما خف ميزان مَن خف ميزانه، لأنه وضع فيه الباطل ، وحُق الميزان يكون فيه الباطل أن يكون خفيفًا» (١) . وفي الخبر عن أبي هريرة وظي عن النبي ليزان يكون فيه الموتى يسألون الرجل يأتيهم عن رجل مات قبله ، فيقول : ذلك مات قبلي ، أما مَر بكم؟ فيقولون : لا والله ، فيقول : إنا لله وإنا إليه راجعون ذهب به إلى أمه الهاوية فبنست الأم وبنست المربية»، وقد ذكره القرطبي بكماله في كتابه التذكرة ، وأورد ابن كثير مثله في تفسيره وأورده في كتاب صفة النار (٢).

كما تقدم السورة الكريمة بيانًا للناس في شأن ما يشاهدون في حياتهم الدنيا وكيف يكون حاله في الآخرة . أما الناس الذين ترى فيهم الكبر والغرور والإعراض والتمرد

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۰ / ۱۶۷.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير ٤/ ٥٤٣ .

فى الدنيا، فسيكونون يوم القيامة كالفراش المبثوث فى انتشارهم وتفرقهم وذهابهم ومجيئهم من حيرتهم مما هم فيه كأنهم فراش مبثوث، كما قال تعالى فى الآية الأخرى: ﴿ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَسُرٌ ( ؟ ﴾ [القمر] .

وذكر الماوردى: أن هذا التشبيه للكفار فهم يتهافتون فى النار يوم القيامة تهافت الفراش(۱). وروى مسلم فى صحيحه عن جابر وطي قال : قال رسول الله على الفراش الفراش عنها ومثلكم كمثل رجل أوقد نارًا، فجعل الجنادب (وهى كالجراد) والفراش يقعن. فيها وهو يذبهن عنها ، وأنا آخذ بحجزكم عن النار وأنتم تفلتون من يدى»(۲).

فأول حال الناس كالفراش لا وجه له يتحيّر في كل وجه ، ثم يكونون كالجراد لأن لها وجهًا تقصده.

وأما الجبال التى يشاهدها الناس فى شدة خلقها وضخامتها فتكون يوم القيامة ﴿كَالْعِهْنِ الْمَنفُوشِ ۞﴾ أى الصوف الذى يُنفش باليد أى يصير هباءً وتزول كما قال جل ثناؤه فى آية أخرى: ﴿ هَبَاءً مَّنثُوراً (٣٣) ﴾ [الفرقان] .

فإذا عرف الناس حقائق المصير فقد تكون هذه المعرفة سبيلاً إلى تصحيح مسيرتهم في الدنيا حتى يكونوا بمن ثقلت موازينه أى رجَحَت حسناته على سيئاته - كما يذكر ابن كثير رحمه الله ـ وليكون في عيشة راضية يعنى الجنة وما أعده الله فيها لعباده الصالحين من أنواع النعيم وحتى لا يكونوا بمن ﴿خَفَّتُ مُوازِينَهُ ( ﴿ ) أى رجحت سيئاته على حسناته فيهوى إلى جهنم وسمّاها أمّا لأنه يأوى إليها كما يأوى إلى أمه.

فبئست الأم وبئست المربية : ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَاهِيَهُ ﴿ اَ نَارٌ حَامِيةٌ ﴿ آ ﴾ أى شديدة الحرارة وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة وطي أن النبي على قال : «ناركم هذه التي يوقد ابن آدم جزء من سبعين جزءًا من حرّ جهنم» قالوا: والله إن كانت لكافية يا رسول الله ، قال: «فإنها فُضّلت عليها بتسعة وستين جزءًا كلها مثل حرّها».

وهل يقوى الإنسان على نار الدنيا ؟ إن التفكير في هذا يورث الخشية وكما روى أبو هريرة وَلِيْنِينِ عن النبي عَلَيْنِينُ أنه قال : « إن أهون أهل النار عذابًا من له نعلان يغلى

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٩/ ٢١٤ .

<sup>(</sup>۲) مسلم ٤/ ۱۷۹۰ رقم ( ۲۲۸۵) .

منهما دماغه» رواه أحمد (١) وروى البخارى (٢) ومسلم (٣) عن أبى هريرة وطي قال: قال رسول الله على الشتكت النار إلى ربها ، فقالت : يا رب أكل بعضى بعضًا، فأذن لها بنفسين : نفس فى الشتاء ، ونفس فى الصيف ، فهو أشد ما تجدون من الحر ، وأشد ما تجدون من الزمهرير»، واللفظ لمسلم ، وفى الصحيحين ـ أيضًا ـ من حديث أبى هريرة وأبى سعيد الخدرى والفظ لمسلم ، وفى الصحيحين ـ أيضًا ـ من حديث أبى الصلاة ، فإن شدة الحر من فيح جهنم» وفيح جهنم : سطوع حرِّها وانتشاره وغليانها . نعوذ بالله من النار وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى الجنة وما يقرب إليها من قول أو عمل ونساله تعالى المؤلية والمؤلية وال

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٤٤٥ .

#### سورة «القيامة»

وهى سورة مكية نزلت بعد سورة القارعة فعن ابن عباس رلطيني قال: نزلت سورة القيامة، وفي لفظ سورة «لا أقسم بمكة» (١)، وعن ابن الزبير قال: أنزلت سورة «لا أقسم بمكة» (٢).

ونزول سورة القيامة بعد سورة القارعة يعالج مجموعة من القضايا منها ما يتعلق بأخطرها وهي قضية البعث وموقف الإنسان منه بين مؤمن وكافر، وكيف يُقدّم الإقناع العقلى والإشباع القلبي للانتفاع بركن الإيمان باليوم الآخر، فالسورة السابقة سميت بصفة من صفات هذا اليوم فهي القارعة . وهذه السورة سميت كذلك بما يحدث في هذا اليوم من قيام الناس لرب العالمين، قال تعالى في شأن هذا القيام: ﴿ أَلا يَظُنُ أُولَئِكَ أَنَّهُم مَبْعُوثُونَ ۚ لَيُومُ عَظِيمٍ ۚ يَومُ مَ يَومُ النَّاسُ لِرَبِ الْعَالَمِينَ ۖ لَ ﴾ [المطنفين] فهي سورة من قيام ابيان علاقة النفس بهذا اليوم ومعالجة هذه العلاقة وتحذير الإنسان من عاقبة الإنكار ومن عاقبة التغافل أيضًا وبيان حقيقة المصير الذي إليه يصير الإنسان في هذا اليوم.

ولصلة هذه القضية بالوحى المنزل وما يخبر به عن حقائق هذا اليوم كان البيان القرآنى فى السورة، والذى يطمئن النبى ﷺ والمؤمنين والبيان لغيرهم-أيضًا- فى أن هذا الوحى فى حفظه و بيانه يعود إلى الله وحده.

وتعرض السورة قضية النفس بين العاجلة والآخرة، وحالة الوجوه المتباينة، وأصحابها في الآخرة ، وكيف يساق الإنسان إلى مصيره سوقًا لا يجدى معه عمل بشرى في رقية أو مداواة، وكيف يكون حال المكذب المعرض عندما يجد نفسه أمام هذا المصير، وهل يحسب الإنسان أنه يترك بلا أمر أو نهى بعد أن خلقه الله بهذا الإحكام من نطفة ومرورًا بالأطوار الدالة على كمال القدرة . كل هذه القضايا تبسطها السورة أمام الناس في مكة المكرمة؛ حتى لا يبقى مجالٌ للإنكار، فالحجة واضحة والبرهان جلى والأدلة مقنعة ومشاهدة ، وما حضر يدل على ما غاب وخفى دلالة قوية ، وحتى

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن الضريس والنحاس وابن مردويه والبيهقى فى الدلائل من طرق عن ابن عباس، انظر: فتح القدير / ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجـه ابن مردويه ، انظر : المرجع السابق ، وانظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩١/١٩ .

لا يبقى مجال للنسيان، والغفلة فالتذكير والتفضيل يأخذ باللب من كل جانب ليدرك الإنسان موقعه ولتُصحِّح النفس من حالها ،و لترتقى فى شأنها حتى يكون صاحبها من أصحاب الوجوه الناضرة.

فالمقسم به فى السورة الكريمة على ما أجمع عليه المفسرون يوم القيامة والنفس اللوامة ، وإقسامه سبحانه بيوم القيامة لتعظيمه وتفخيمه ولله أن يقسم بما شاء من مخلوقاته ، وأقسم سبحانه بالنفس اللوامة كما أقسم بيوم القيامة. والنفس اللوامة هى التى تلوم صاحبها على تقصيره ، أو تلوم جميع النفوس على تقصيرها . قال الحسن : هى والله نفس المؤمن لا يُرى المؤمن إلا يلوم نفسه: ما أردت بكذا ما أردت بكذا ، والفاجر لا يعاتب نفسه ، قال مجاهد: هى التى تلوم على ما فات وتندم ، فتلوم نفسها على الشر لم لم تعمله؟ وعلى الخير لم لم تستكثر منه؟ قال الفراء: ليس من نفس برة ولا فاجرة إلا وهى تلوم نفسها إن كانت عملت خيرًا قالت : هلا ازددت ، وإن كانت عملت سوءًا قالت: ليتنى لم أفعل(١).

و على ذلك «فلا أقسم» بمعنى أقسم وهذا ما ذكره أبو عبيدة وجماعة من المفسرين وقال السمرقندى: أجمع المفسرون أن معنى لا أقسم: أقسم واختلفوا في تفسير لا ، فقال بعضهم: هي زائدة وزيادتها جارية في كلام العرب كما في قوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلا تَسْجُد ﴾ [ الاعراف: ١٢ ] - يعنى أن تسجد - وقوله تعالى: ﴿ لِنَلاً يَعْلَمَ أَهْلُ الْكَتَابِ ﴾ [الحديد: ٢٩].

وقال بعضهم: هي ردُّ لكلامهم حيث أنكروا البعث كأنه قال: ليس الأمر كما ذكرتم أقْسِمُ بيوم القيامة، وهذا قول الفراء وكثير من النحويين وقيل: هي للنفي ، لكن لا لنفي الإقسام بل لنفي ما ينبئ عنه من إعظام المقسم به وتفخيمه ، كأن معنى لا أقسم بكذا: لا أعظمه بإقسامه به حق إعظامه ، فإنه حقيق بأكثر من ذلك ، وقيل: إنها لنفي الإقسام لوضوح الأمر . ويرى الشوكاني رحمه الله ترجيح القول الأول (٢).

فالقسم بيوم القيامة وبالنفس اللوامة وذكر الاثنين في موضع واحد يحرك النفس الإنسانية؛ كي تعرف موقعها في هذا اليوم وصلتها به وإعدادها له ، وتجنب ما يعكر صفوها ونضارتها في هذا اليوم.

<sup>(</sup>١، ٢) فتح القدير ٥/ ٣٣٥ .

والسورة الكريمة تبين للناس جُرم ما وقع فيه الإنسان من إنكار البعث: ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَن لَّن نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٣) بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسوِّي بَنَانَه ٤) ويرد عليه بتذكيره بقدرة الله سبحانه وأنه سبحانه قادر على تسوية البنان، ومعنى ذلك أن البعث يرجع إلى قدرة الله في إعادة الأشياء إلى ما كانت عليه بدقتها وتميزها عن غيرها وقد نبه المفسرون على هذا المعنى الدقيق فقال الشوكانى: على أن نجمع بعضها إلى بعض فنردها كما كانت مع لطافتها وصغرها فكيف بكبار الأعضاء فنبه سبحانه بالبنان، وهي الأصابع على بقية الأعضاء، وأن الاقتدار على بعثها وإرجاعها كما كانت أولى في القدرة من إرجاع الأصابع الصغيرة اللطيفة المشتملة على المفاصل والأظافر والعروق اللطاف والعظام الدقاق.

فهذا وجه تخصيصها بالذكر، وبهذا قال الزجاج وابن قتيبة (١)، وفي ختام السورة يستمر التدليل على البعث بالتذكير بقدرة الله سبحانه في خلق الإنسان ؟

ومع معالجة السورة الكريمة لقضية البعث بالتذكير بقدرة الله سبحانه وفي خنام السورة نجد هذا التذكير أيضًا بالنظر إلى خلق الإنسان من نطفة ثم تحول النطفة إلى علقة وكيف سوى خلقه فجعل منه الزوجين الذكر والأنثى . فهل ينكر الإنسان مظاهر هذه القدرة في هذا الخلق؟ أليس من خلق هذا بقادر على أن يبعث الإنسان.

إن بداية السورة ونهايتها في معالجة هذه القضية ؛ لأنها أساس ما بين البداية والنهاية ، وهي التي تؤثر في السلوك الإنساني ، والنفس الإنسانية وهذا ما عُولج في القضايا المبثوثة في السورة الكريمة ، ومنها: ما أخبر عنه الله سبحانه من سوء حال الإنسان وإصراره على المعصية والفجور ، وأنه لا يرعوى ، ولا يخاف يومًا يجمع الله فيه عظامه ويبعثه حيًا ، بل هو مريد للفجور ما عاش ، فيفجر في الحال ويريد الفجور في غد وما بعده ، وهذا ضد الذي يخاف الله والدار الآخرة ، فهذا لا يندم على ما مضى منه ولا يُقلع في الحال ولا يعزم في المستقبل على الترك ، بل هو عازم على الاستمرار ، وهذا ضد التائب المنيب .

ثم نبّه سبحانه على الحامل له على ذلك، وهو استبعاده ليوم القيامة وليس هذا استبعاداً لزمنه مع إقراره بوقوعه ، بل هو استبعاد لوقوعه كما حكى عنه في موضع آخر

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٥/٣٣٦.

قوله: ﴿ ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ٣﴾ [ق] .

أى بعيد وقوعه ، وليس المراد أنه واقع بعيد زمنه. هذا قول جماعة من المفسرين منهم ابن عباس وأصحابه قال ابن عباس : يُقَدَّمُ الذنب ويؤخر التوبة وقال قتادة وعكرمة : قدما قُدما في معاصى الله لا ينزع عن فجوره (١) .

وتنبه السورة المكذبين بالبعث وبيوم القيامة وما يحدث فيه فتذكر حال المكذب إذا شاهد اليوم الذي كذَّب به فقال تعالى : ﴿ فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ۞ وَخَسَفَ الْقَمَرُ ﴿ وَجُمْعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ۞ يَقُولُ الإنسَانُ يَوْمَعَذِ أَيْنَ الْمَفَرُ ۞ فبرق بصره أي يشخص لما يشاهده من العجائب التي كان يكذب بها وخسف القمر ذهب ضوؤه وانمحي، وجُمع الشمس والقمر ولم يجتمعا قبل ذلك بل يجمعهما الذي يجمع عظام الإنسان بعدما فرقها البلي ومزقها ، ويجمع للإنسان يومئذ جميع عمله الذي قدمه وأخّره من خير أو شر ، ويجمع ذلك من جمع القرآن في صدر رسوله، ويجمع المؤمنين في دار الكرامة ، فيكرم وجوههم بالنظر إليه ، ويجمع المكذبين في دار الهوان ، وهو قادر على ذلك كله كما جمع خلق الإنسان من نطفة من منى منى ينم جعله علقة مجتمعة الأجزاء بعد ما كانت نطفة متفرقة في جميع بدن الإنسان ، وكما يجمع بين الإنسان وملك الموت ويجمع بين الساق والساق ، ساق الميت أو ساق من يجهز بدنه من البشر ، ومن يجهز روحه من الملائكة ، أو تجمع عليه شدائد الدنيا والآخرة فكيف أنكر هذا الإنسان أن يُجمع بينه وبين عمله وجزائه، وأن يُجمع مع بني جنسه ليوم الجمع، وأن يجمع عليه بين أمر الله ونهيه ، وعبوديته فلا يُترك سدى مهملاً معطلاً لا يُؤمر ولا يُنهى ، ولا يُثاب ولا يُعاقب فلا يُجمعُ عليه ذلك . يقول ابن القيم : فما أجمع هذه السورة لمعانى الجمع والضم وقد افتتحت بالقسم بيوم القيامة الذى يجمع الله فيه بين الأولين والآخرين ، وبالنفس اللوامة التي اجتمع فيها همومها وعمومها وإرادتها واعتقاداتُها . وتضمنت ذكر المبدأ والمعاد ، والقيامة الصغرى والكبرى ، وأحوال الناس في المعاد ، وانقسام وجوههم إلى ناظرة منعمة وباسرة معذبة وتضمنت وصف الروح بأنها جسم ينتقل من مكان إلى مكان فتُجمع من تفاريق البدن حتى تبلغ التراق ويقول الحاضرون : ﴿ مُنْ رَاقِ (٢٧ ﴾ [ القيامة ] أي من يرقى من هذه العلة التي أعيت

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن لابن قيم الجوزية ص: ٩٤.

على الحاضرين ، أي التمسوا له من يرقيه ، والرقية آخر الطب(١).

ومما يتصل بالإيمان بيوم القيامة أن الملك فيه لله وحده فلا مفر ، ولا ملجأ من الله إلا إليه : ﴿ كَلاً لا وَزَرَ ١٦٠ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمُعُذِ الْمُسْتَقَرُّ ١٣٠ ﴾ . فالمرجع والمنتهى والمصير إليه سبحانه.

ومما يتصل بذلك أيضًا أن الإنسان يخبر يوم القيامة بما عمل من خير وشر ﴿ يُنبَأُ الْإِنسَانُ يَوْمُعُذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ (١٣)﴾ أى بما أسلف من عمل سيئ أو صالح ، أو أخَّر من سنة سيئة أو صالحة يُعْمَلُ بها بعده قاله ابن عباس وابن مسعود (٢).

وفى هذا توجيه إلى مسؤولية الإنسان عن عمله وعن أثر عمله فيمن حوله وفيمن يأتى بعده ، فعن أبى هريرة ولحقيق قال : قال رسول الله ﷺ: ﴿ إِن مما يلْحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علمًا علَّمه ونشره ، وولدًا صالحًا تركه ، أو مصحفًا ورّثه أو مسجدًا بناه ، أو بيتًا لابن السبيل بناه ، أو نهراً أجراه ، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته تلحقه من بعد موته (٣).

وخرَّجه أبو نعيم الحافظ بمعناه من حديث قتادة عن أنس بن مالك مُولِيَّكِ قال : قال رسول الله ﷺ : «سبع يجرى أجرُهن للعبد بعد موته وهو في قبره : من علَّم علمًا أو أجرى نهرًا أو حفر بثرًا أو غرس نخلاً أو بنى مسجدًا أو ورَّث مصحفًا أو ترك ولدًا يستغفر له بعد موته».

وفى الصحيح: ﴿ من سنَّ فى الإسلام سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها بعده ، من غير أن يُنقص من أجورهم شىء ، ومن سنَّ فى الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها بعده من غير أن يُنقص من أوزارهم شىء» (٤) .

ومع ما يتصل بقضية البعث ويوم القيامة ، وما يكون من أمر الإنسان فيه يقول الله تعالى : ﴿ بَلِ الإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ۞ وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ۞ ﴿ التّبامة] وفي

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن لابن قيم الجوزية ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٩٨/١٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في سننه من حديث الزهرى أبو عبد الله الأغر عن أبي هريرة . الجامع لأحكام القرآن ٩٨/١٩.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٩/٩٩.

هذا تنبيه آخر إلى حقيقة يغفل عنها الإنسان الذى يلهو في هذه الحياة ويلعب دون أن يدرى أن الشواهد عليه من نفسه وجوارحه . قال الأخفش : جعله هو البصيرة كما تقول للرجل: أنت حجة على نفسك . وقال ابن عباس: "بصيرة" أى شاهد، وهو شهود جوارحه عليه : يداه بما بطش بهما ، ورجلاه بما مشى عليهما، وعيناه بما أبصر بهما . والبصيرة : الشاهد. ودليل هذا قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ ٱلسِنتُهُمُ وَٱيْدِيهِمُ وَوَرَّرُجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٠) ﴾ [النور] وجاء تأنيث البصيرة لأن المراد بالإنسان ها هنا الجوارح ؛ لأنها شاهدة على نفس الإنسان فكأنه قال : بل الجوارح على نفس الإنسان بصيرة ، ولو اعتذر وقال: لم أفعل شيئًا. وقال مقاتل : لو أدلى بعذر أو حجة لم ينفعه بصيرة ، ولو اعتذر وقال: لم أفعل شيئًا. وقال مقاتل : لو أدلى بعذر أو حجة لم ينفعه ذلك نظيره قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ الظّالِمِينَ مَعْدَرِتُهُمْ ﴾ [غافر: ٥٢] وقوله : ﴿ وَلا يُؤذَنُ لَكُ الْمُ فَيَعْتَدُرُونَ (٢٠) ﴾ [المسلات] (١) .

ومن القضايا التى تعالجها السورة الكريمة وهى من أسس الإيمان بالدين كله قضية الاطمئنان إلى الوحى وحفظه وذكرت فى السورة فى قوله تعالى : ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لَسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ لَلَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَعْدُ وَقُرُانَهُ إِنَّا فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ (١٦) إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ (١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ (١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۰۱/ ۱۰۱، ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) القرطبي ١٠٦/١٩، وانظر: لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي ص٢٢٤، ٢٢٥.

وَحُدُهُ ﴾ [طه: ١١٤] وقال عامر الشعبى: إنما كان يعجل بذكره إذا نزل عليه من حبه له ، وحلاوته فى لسانه، فنهى عن ذلك حتى يجتمع ؛ لأن بعضه مرتبط ببعض . وقيل : كان عَلَيْكُمْ إذا نزل عليه الوحى حرّك لسانه مع الوحى مخافة أن ينساه ، فنزلت: ﴿وَلا تَعْجَلُ بِالْقُرْانُ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾ ونزل : ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلا تَنسَىٰ ١٤﴾ [الاعلى] ونزل : ﴿ لاَ تَحَرّكُ به لسَانَكَ ﴾ قاله ابن عباس . ﴿وَقُرْآنَهُ ﴾ أى وقراءته عليك . وقال قتادة: ﴿فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ أى فاتبع شرائعه وأحكامه ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنًا بَيَانَهُ ﴾ أى تفسير ما فيه من الوعد والوعيد . من الحدود والحلال والحرام قاله قتادة وقيل : ثم إن علينا بيان ما فيه من الوعد والوعيد .

وهذا يطمئن من عُقِل إلى مصدر الوحى، وأنه من عند الله، وأن وعُدَ الله لرسوله ﷺ مبلغ عن الله سبحانه، فلا ريب في الكتاب ولا فيما تضمنه الكتاب العزيز.

ومما يتصل بيوم القيامة والنفس الإنسانية ما تذكره الآيات الكريمة كاشفة ميول النفس التي لم تركن إلى الحق، ولم تؤمن به فأحبت الذيا وتعلقت بها وتركت الآخرة والعمل لها، وهذا من الأسباب القوية في عناد الكافرين واستمساكهم بكفرهم ظنًا منهم أن الإيمان وتبعاته ستذهب عنهم متعة الحياة الدنيا . قال تعالى : ﴿ كَلاّ بِلْ تُحبُونَ الْعَاجِلَةَ (٢٠ وَتَدَرُونَ الآخِرَةُ (٢٠) ﴾ وما علم هؤلاء أن الدنيا عاجلة ولن يطول مكثهم أيعاً وأن الآخرة خير وأبقى لمن آمن وعمل صالحًا ونظير هذا قوله تعالى : ﴿ إِنَّ هَوُلاءِ يُحبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلاً (٢٠) ﴾ [الإنسان].

وعما يتصل بيوم القيامة والنفس الإنسانية انقسام الناس إلى قسمين قسم له الوجوه الناضرة الممتعة بالنظر إلى وجه ربها الكريم، وقسم له وجوه كالحة كاسفة عابسة توقن بالهلاك قال تعالى : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَعُذُ نَاضِرةٌ (٢٣) إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظَرةٌ (٣٣) وَوُجُوهٌ يَوْمَعُذُ بَاسِرةٌ (٢٣) تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرةٌ (٢٥) ﴾ . فوجوه المؤمنين مشرقة حسنة ناعمة تنظر إلى ربها وكان ابن عمر يقول : أكرمُ أهلِ الجنة على الله من ينظر إلى وجهه غدوة وعشية ثم تلا هذه الآية : ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَعُذُ نَاضِرةٌ (٢٣) إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرةٌ (٣٣) ﴾ وكان الحسن يقول: نضرت وجوههم ونظروا إلى ربهم (٢) . ووجوه الكفار كالحة كاسفة عابسة يوم القيامة .

ومما يتصل بيوم القيامة والنفس الإنسانية أنها ستساق سوقًا إلى هذا اليوم ولا يجدى عندئذ أن يلوذ الإنسان برقية أو دواء يؤخر النفس إذا جاء أجلها : ﴿ كُلاًّ إِذَا بَلَغَت

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۰۲/۱۹.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١٠٧/١٩.

التَّرَاقِيَ (٢٦) وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ (٢٧) وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ (٢٨) وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَفِذٍ الْمُسَاقِ (٢٦) ﴾ .

فكيف يكون حالها عندما تأتى إلى هذا المصير وهي مكذبة معرضة: ﴿ فَلا صَدَّقَ وَلا صَلَّىٰ (٣) وَلَكِن كَذَّب وَتَولَّىٰ (٣) ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَهْله يَتَمَطَّىٰ (٣) أَولَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ (٣) ثُمَّ ذَهَب إِلَىٰ أَهْله يَتَمَطَّىٰ (٣) أَولَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ (٣) ثُمَّ فلا صدق بالرسالة ولا بالقرآن ولا صلى لربه . قال قتادة : فلا صدق بكتاب الله ولا صلى لله ، وقيل فلا آمن بقلبه ولا عمل ببدنه (١) ولكن كذب بالرسول وبما جاء به وتولى عن الطاعة والإيمان. وهذا الإنسان الذي كذب وتولى لم يكتف بهذا العمل السيئ بل تفاخر به ، وذهب إلى أهله يتبختر ويختال في مشيته افتخاراً بذلك . قال الواحدى : قال المفسرون : أخذ رسول الله ﷺ بيد أبى جهل ، ثم قال : ﴿ أَولَىٰ لَكَ فَأُولُىٰ (٣) ﴾ فقال أبو جهل : بأى شيء تهددنى لا تستطيع أنت ولا ربك أن تفعلا بي شيئًا، وإنى لأعز أهل هذا الوادي ، فنزلت هذه الآية (٢) .

ومعناه: الويل لك ، وقيل: ومعنى التكرير لهذا اللفظ أربع مرات: الويل لك حيًا والويل لك ميتًا ، والويل لك يوم البعث ، والويل لك يوم تدخل النار. وقيل المعنى: إن الذم لك أولى لك من تركه ، وقيل: المعنى أنت أولى وأجدر بهذا العذاب قاله ثعلب ، وقال الأصمعى: أولى فى كلام العرب معناه مقاربة الهلاك (٤).

ومما يتصل بيوم القيامة والنفس الإنسانية أن يدرك الإنسان أنه مع خلقه قد أُرسل الرسول ﷺ بوحى الله له يأمره وينهاه وأنه سيحاسب ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنسَانُ أَن يُتُركَ سُدى (٣٦ ﴾ [القيامة: ٣٦] أى هملا لا يُؤمر ولا يُنهى ولا يُحاسب ولا يُعاقب.

إن تأمل الإنسان في خلقته من نطفة، وما مرّ به من أطوار يجعله مدركًا لفضل الله

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ٥ / ٣٤١. (٢) المرجع السابق ٥/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ٥/ ٣٤١ ، ٣٤٢.

عليه ومقدرًا لعظمة الله وقدرته ومؤمنًا بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر : ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مَّن مَّنيِّ يُمْنَىٰ ٦٧٠ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ٦٨٠ فَجَعَلَ منْهُ الزُّوْجَيْن الذَّكَرَ وَالْأَنثَىٰ ٢٦٠ أَلَيْسَ ذَلكَ بقادر عَلَىٰ أَن يُحْبِي الْمَوْتَى ٤٠٠ بلى قادر. فهذه الكلمة الأخيرة نتيجة التأمل في هذه الأطوار وفي مظاهر هذه القدرة ولذلك أخرج عبد بن حميد وابن الأنباري عن صالح أبي الخليل قال : كان النبي ﷺ إذا قرأ هذه الآية : ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَحْبِيَ الْمَوْتَى ٤٠ ﴾ قال: ﴿ سبحانك اللهم وبلى ﴾ وأخرج ابن مردويه عن البراء بن عارب قال : لما نزلت هذه الآية : ﴿ أَلِّسَ ذَلِكَ بِقَادِرِ عَلَىٰ أَن يُحْيِي الْمُوتَى ﴿ ﴾ قال رسول الله ﷺ : "سبحانك ربي وبلي" وأخرج ابن النجار في تاريخه عن أبي أمامة أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول عند قراءته لهذه الآية : «بلى وأنا على ذلك من الشاهدين» وأخرج أحمد وأبو داود والترمذي وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ: ﴿ من قرأ منكم ﴿ وَالتِّينِ وَالزُّيُّتُونِ ﴾ فانتهى إلى آخرها ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُم الْحَاكِمِينَ ﴾ فليقل : بلى ، ومن قرأ ﴿وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفًا﴾ فبلغ ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ۞ فليقل: آمنا بالله ، وعلى الرغم من أن في إسناد هذا الحديث رجل مجهول إلا أنه يرشدنا مع غيره من الأحاديث إلى تأمل الآيات وتدبرها والتفاعل مع معانيها . ومنها هذه السور الكريمة التي بدأت بذكر يوم القيامة والنفس اللوامة في أسلوب قسم يبرز المعنى ثم تتابعت الآيات الكريمة ، التي تبين ما يتعلق بيوم القيامة والنفس الإنسانية في حالاتها، وعرض أخطر القضايا في هذه العلاقة وهي قضية البعث والاطمئنان إلى الوحى، والتصديق بما جاء به رسول الله ﷺ وغير ذلك من القضايا التي كانت قريش في أمس الحاجة إليها في الفترة المكية ، وما بعدها .

# سورة «الهُمَزَة»

وتستمر معالجة النفس الإنسانية وعلاقتها بالدنيا والآخرة في السور التي نزلت بعد سورة القيامة وهي سورة «الهمزة» والتي يقول الله تعالى فيها : ﴿ وَيْلٌ لَكُلِّ هُمَزَةَ لُمَزَةً لَمَزَةً لَمَزَةً الله تعالى فيها : ﴿ وَيْلٌ لَكُلِّ هُمَزَةً لُمَزَةً لَمَزَةً الله تعالى فيها : ﴿ وَيْلٌ لَكُلِّ هُمَزَةً لُمَزَةً لَا الله الله وَعَدَّدَهُ ٢ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ٣ كَلاً لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةُ ١ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ١ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ١ التي تَطلِعُ عَلَى الأَفْيَدَةِ ٢ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةٌ ٨ فَي عَمَد مُمَدَّدَةً ١ ﴾ .

وهى سورة مكية بإجماع نزلت بعد سورة القيامة؛ لتعالج مرضًا نفسيًا خطيرًا تصاب به بعض النفوس البشرية ، وبهذا المرض تقع كثير من المشكلات بين الناس، إنه مرض الحب الجمّ للمال والذى يدفع بصاحبه إلى الحرص الشديد على جمعه وتعديده من أى طريق، ليفاخر به ويكاثر ويتصور أنه بهذا المال سيكون من الخالدين ، وأن هذا المال سيحميه من الكوارث التى يتعرض لها من ليس لديه مال وفي غمرة هذه الحالة النفسية وما تبعها من جمع المال وعدّ يتعدى سلوكه البشرى على غيره بهذا المرض الخطير، والذى أبرزته السورة الكريمة في اسمها وهو «الهمز واللمز» . وقد كان من صور التحديات التي واجهت الرسول على والمؤمنين في الفترة المكية من شرار الكفار الذين يسخرون ويعيبون ويعتبون ويطعنون في المؤمنين لمحاولة التأثير فيهم ومن هؤلاء الأخنس ابن شريق فقد روى الضحاك عن ابن عباس أن الآية ﴿ وَيْلٌ لَكُلٌ هُمْزَةُ لَمْزَةً لَمْزَةً لَهُ نزلت في الوليد بن المغيرة ، وكان يلمز الناس ويعيبهم : مقبلين ومدبرين . وقال ابن جريج : في الوليد بن المغيرة ، وكان يغتاب النبي عليه من ورائه ويقدح فيه في وجهه . وقيل : في الوليد بن المغيرة ، وكان يغتاب النبي عليه بن عامر الثقفي (أو الجحمي) (١) .

ومن مظاهر هذا الهمز واللمز والسخرية في تلك الفترة أن هؤلاء المشركين كانوا إذا رأوا أصحاب النبي عَلَيْ يتغامزون بهم ويقولون: قد جاءكم ملوك الأرض الذين سيغلبون غدًا على ملك كسرى وقيصر ، ثم يصفرون ويصفقون ، السخرية ـ هنا ـ من المؤمنين وكذلك من مضمون الدعوة لفساد قلوب المشركين حيث يتهكمون على ما وعد به المؤمنون في ضعفهم هذا ـ من التمكين في الأرض وفتح ملك كسرى وقيصر ، و لذلك

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩/ ١٨٣ ، ولباب النقول في أسباب النزول للسيوطي ٢٣٤ ، ٢٣٥ .

وصف الله عز وجل هؤلاء الساخرين بالإجرام فقال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آجُرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحُكُونَ ٢٦٠ وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ ٣٠ ﴾ [المطنفين] .

وهذا المسلك الساخر إنما يقوم على قصر نظر المشركين وعلى هوائهم واستبعادهم للوصول إلى ملك كسرى وقيصر ، لقوتهم وشدة منعتهم وكبر حجمهم فى نفوس المشركين.

و من نماذج العيب والسخرية بالمبادئ كذلك ماكان من موقف العاصى مع خباب فقد عمل خباب بن الأرت (وكان حدادًا يعمل السيوف بمكة) للعاصى عملاً حتى كان له عليه مال ، فجعل يتقاضاها منه ، فقال العاصى: يا خباب ، أليس يزعم محمد صاحبكم الذى أنت على دينه أن فى الجنة ما ابتغى أهلها من ذهب وفضة وثياب وخدم، قال خباب: بلى ، قال: فأنظرنى إلى يوم القيامة يا خباب، حتى أرجع إلى تلك الدار فأقضيك حقّك هناك فوالله لا تكون أنت وصاحبك يا خباب آثر عند الله منى ولا أعظم حظًا فى ذلك فنزل فيه قوله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتَ اللّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَقَالَ لأُوتَيَنَ مَالاً وَوَلَدًا (٢٧) أَطْلَعَ الْغَيْبَ أَم اتّخذ عند الرّحْمَنِ عَهدًا (١٨) كلاً مَنكُتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِن الْعَذَابِ مَدًا (١٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِنَا فَرْدًا (١٨) ﴾ [مربم] .

فهؤلاء بهمزهم ولمزهم وسخريتهم وإفسادهم واستغنائهم بالمال، وظنهم أن معه الخلود في الدنيا لهم في هذه السورة الكريمة ما يزجرهم، ويوقظهم من غفلتهم وإلا فالويل لهم . والمال الذي جمعوه وعددوه وظنوا معه الخلد فإنه لن يدوم لهم وما أخلد المال أحدًا بل طريق الخلود في النعيم الإيمان والعمل الصالح ، وإذا ركنوا إلى المال وعددوه للحماية فقد أخطؤوا الطريق كذلك ، فعن الحسن أنه عاد موسرًا فقال: ما تقول في ألوف لم أفتد بها من لئيم ، ولا تفضلتُ على كريم؟ قال: ولكن لماذا؟ قال: لنبُوة الزمان وجفوة السلطان ونوائب الدهر ومخافة الفقر ، قال : إذن تدعه لمن لا يعمدك وترد على من لا يَعدرك (١) .

وسيطرح هذا المال فى الحطمة وهى نار الله ؛ سميت بذلك الأنها تُكسِّر كل ما يُلقى فيها وتحطمه وتهشمه ﴿كَلاَّ لَيُنبَذَنَ فِي الْحُطَمَةِ ① وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ۞ نَارُ اللَّهِ الْمُوقَدَةُ ۞ اللَّهِ عَلَى الأَفْتِدَةِ ۞ قال محمد بن كعب : تأكل النار جميع ما فى المُوقَدَةُ ۞ اللهِ عَلَى الأَفْتِدَةِ ۞ قال محمد بن كعب : تأكل النار جميع ما فى

<sup>(</sup>١) الكشاف للزمخشري ٤/ ٢٨٤.

أجسادهم حتى إذا بلغت إلى الفؤاد خُلقوا خلقًا جديدًا فرجعت تأكلهم، وكذا روى خالد بن أبي عمران عن النبي عليه النار تأكل أهلها حتى إذا اطلعت على أفئدتهم انتهت ، ثم إذا صدروا تعود فذلك قوله تعالى : ﴿ نَارُ اللّهِ الْمُوقَدَةُ آ الّتِي تَطّلِعُ عَلَى انتهت ، ثم إذا صدروا تعود فذلك قوله تعالى : ﴿ نَارُ اللّهِ الْمُوقَدَةُ آ الّتِي تَطّلِعُ عَلَى الأَفْدَةِ آ ﴾ وخص الأفئدة لأن الألم إذا صار إلى الفؤاد مات صاحبه. أى أنه في حال من يموت وهم لا يموتون كما قال الله تعالى : ﴿ لا يَمُوتُ فيهَا وَلا يَحْتَىٰ (٢٤) ﴾ [طه] فهم إذا أحياء في معنى الأموات . وقيل : معنى ﴿ تَطّلِعُ عَلَى الأَفْدَةَ (٢) ﴾ أى تعلم مقدار ما يستحقه كل واحد منهم من العذاب ، وذلك بما استبقاه الله تعالى من الأمارة الدالة عليه ويقال : اطلّع فلان على كذا : أى علمه وقد قال الله تعالى : ﴿ تَدْعُو مَنْ أَدْبُرُ وَتُولّي (١٢) ﴾ [المارج] وقال تعالى : ﴿ إذا رَأَتُهُم مِن مَكَان بَعِيد سَمِعُوا لَهَا تَغَيّظًا وَزَفْيرًا (٢١) ﴾ [المارة فوصفها بهذا ، فلا يبعد أن توصف بالعلم (١) .

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩/ ١٨٥.

# سورة «المرسلات»

نزلت بعد سورة «الهمزة» فهي مكية في قول الحسن وعكرمة وعطاء وجابر إلا قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكُعُونَ (١٠) ﴾ فإنها مدنية ذكر ذلك ابن عباس وقتادة(١) وعن ابن عباس ولله على الله على ومسلم وعن ابن عباس ولله على الله عليه وآله وسلم في وغيرهما عن ابن مسعود ولله على الله عليه وآله وسلم في غار بمني إذ نزلت سورة ﴿ وَالْمُرْسَلاتَ عُرْفًا ﴾ فإنه ليتلوها وإني لاتلقاها من فيه، وإن فاه لرطب بها إذ وثبت علينا حيةٌ فقال النبي على الله عليه التدرناها فذهبت ، فقال النبي على النبي على الله عليه الله عليه وأقيت شركم كما وتيتم شرها » (٣).

والسورة الكريمة تقدم للناس تخويفًا ووعيدًا يزجرهم وينذرهم عاقبة التكذيب على الرغم من وضوح الآيات الباهرة فيما يشاهدون وفي عبرة التاريخ وفي أنفسهم ولذلك تكررت الآية الكريمة ﴿ وَيْلٌ يَوْمَعَذُ لِلْمُكَذّبِينَ ① ﴾ والويل الهلاك ، أو هو اسم واد في جهنم، ويرى الشوكاني رحمه الله أن تكرير هذه الآية في هذه السورة، لأنه قُسم الويل بينهم على قدر تكذيبهم، فإن لكل مكذب بشيء عذابًا سوى تكذيبه بشيء آخر، ورب شيء كذّب به هو أعظم جرمًا من التكذيب بغيره فيُقْسَمُ له من الويل على قدر ذلك التكذيب (٤) وقد ذُكر هذا الوعيد وهذا التخويف على المنهج الآتي :

أولا: القسم بمخلوقات له صلة مباشرة بالخلق فيما يسرهم وفيما يسوءُهم، قال تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلات عُرْفًا ۞ فَالْعَاصِفَات عَصْفًا ۞ وَالنَّاشِرَات نَشْرًا ۞ فَالْفَارِقَات فَرْقًا ۞ فَالْمُسْلات على قول ۞ فَالْمُسْلات على أَوْل أَوْ نُدْرًا ۞ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِع ۞ فالمرسلات على قول جمهور المفسرين هي الرياح، والرياح من روح الله تعالى تأتي بالرحمة، وتأتي بالعذاب. و قد جاء ذكر الرياح مع إرسالها في مثل قوله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِح ﴾ بالعذاب. و قد جاء ذكر الرياح مع إرسالها في مثل قوله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ ﴾ [النمل: ٢٣] وغير ذلك وقيل عن الرسل لتبليغ المرسلات ـ أيضًا ـ إنها الملائكة ترسل بأمر الله و نهيه، وقيل: إنها تعنى الرسل لتبليغ

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٥٣/١٩، وفتح القدير ٥/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه النحاس وابن مردويه والبيهقى عن ابن عباس ، فتح القدير ٥/ ٣٥٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ٨/ ٦٨٥ باختلاف يسير في اللفظ ، حديث (٤٩٣٠).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ٥/٣٥٧ .

ما أرسلوا به ، وقيل المرادُ بالمرسلات: السحابُ لما فيها من نعمة ونقمة (١).

و على قول جمهور المفسرين فإن المرسلات عرفاً هي الرياح المتتابعة ليُذْكر بعد ذلك التفصيل في كونها قد تأتي عاصفات وهي الرياح الشديدة الهبوب وفيها إهلاك ، وقد تكون ناشرات وهي رياح تأتي بالمطر وتنشر السحاب نشراً ، وتأتي كذلك فارقات على ما قال مجاهد : هي الريح تفرق بين السحاب فتبدده (٢) . وقيل : يعني الملائكة تأتي بما يفرق بين الحق والباطل والحلال والحرام ثم الملقيات ذكرا وهي الملائكة تلقى الوحي اللي الأنبياء للإعذار والإنذار أي إعذاراً من الله سبحانه إلى خلقه وإنذاراً من عذابه وقيل : عذراً للمحقين ونذراً للمبطلين.

فالقسم بهذه المخلوقات جميعًا يثير انتباه المخاطبين إلى ما يشاهدونه ويجدونه من آثار هذه الآيات مع الجمع بين ما هو حسى منها وبين ما هو معنى وشاهدة على قدرة مسيِّرها سبحانه وتعالى وأنه يحقق وعده فيكون جواب القسم : ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِع ٢٠٠٠ . أى إن الذى توعدونه من مجىء الساعة والبعث كائنٌ لا محالة.

ثانيًا: يأتى بيان متى يقع ما وعد الله به من البعث والساعة فى عرض مظاهر القدرة التى تظهر آيات هى أشد من خلق الإنسان وبعثه فالذى قدر عليها فهل يعجزه أن يبعث الإنسان بعد موته وأن يحاسبه ويثيبه ويعاقبه . قال تعالى : ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمسَتْ يَبعث الإنسان بعد موته وأن يحاسبه ويثيبه ويعاقبه . قال تعالى : ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمسَتْ اللَّهَ وَإِذَا الرَّسُلُ أُقْتَتْ اللَّهُ وَإِذَا الرَّسُلُ أُقَتَتْ اللَّهُ وَإِذَا البَّعُومُ الْمَعَلُ الْجَبالُ نُسفَتْ اللَّهُ وَإِذَا الرَّسُلُ أُقتَتْ اللّهُ وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الفَصلِ الله ويُلا يَوْمَنذ لِلْمُكذّبِينَ الله فالنجوم التى يرونها في نورها وضخامتها سيمحى نورها ويذهب ضووها وثقلها تقلع من مكانها بسرعة كذلك إذا فتحت وشقت، والجبال ـ أيضًا ـ مع ضخامتها وثقلها تقلع من مكانها بسرعة فالنسف الأخذ بسرعة، وقد جُعل للرسل وقت للفصل والقضاء بينهم وبين الأمم، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمُ يَجْمَعُ اللّهُ الرَّسُلُ ﴾ [المائدة: ١٠] . فيوم الدين جُعل لها وقتًا وأي يوم هذا؟ إنه يوم الفصل يفصل فيه هذا؟ إنه يوم عظيم يعجب العباد منه لشدته ومزيد أهواله ، إنه يوم الفصل يفصل فيه بين الناس بأعمالهم إلى الجنة والنار والويل في هذا اليوم لمن كذب ولم ينتفع بالتفكير في هذه الآيات البينات البينات .

ثالثًا: إذا كانت الآيات المذكورة ستقع في مستقبل الآيام فإن السورة الكريمة تحيط

 <sup>(</sup>۱) فتح القدير ٥/ ٣٥٥ ، ٣٥٦ .
 (۲) المرجع السابق ٥/ ٣٥٦ .

فى بيانها بالإنسان حتى لا تدع له فرصة تفيده فى العبرة واليقظة والانتباه فتبصّره السورة بالعبرة التاريخية فى قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الأَوَّلِينَ ١٠٠ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الآخِرِينَ ١٧٠ كَذَلِكَ نَفْعُلُ بِالْمُجْرِمِينَ ١٨٠ وَيْلٌ يَوْمَئِذَ لِلْمُكَذِّبِينَ ١٩٠﴾.

فأخبرهم الله تعالى عن إهلاك الكفار من الأمم الماضية من لدن آدم إلى خاتم المرسلين محمد ﷺ ثم اتباع الآخرين بالأولين. في ذلك . وأن هذه سنة مع المجرمين فما فعلنا بمن تقدَّم نفعل بالمكذبين المشركين فليكن الحذر.

رابعًا: ومع التوجيه الفكرى نحو المستقبل الزمنى ونحو العبرة التاريخية ونحو الآيات المشاهدة يأتى التوجيه إلى الآيات الذاتية أى التى تتعلق بذات الإنسان وخلقه والتى تتكرر فى الأبناء كل يوم قال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقَكُمْ مِن مًاء مَهِين (٢٠ فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَكِن (٢٠) إِلَىٰ قَدَرٍ مَعْلُومٍ (٢٠) فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ (٢٠٠ وَيْلٌ يَوْمَئِذُ لِلْمُكَذِّبِينَ (٢٠٠) ﴾ .

ومع ما قدمته السورة الكريمة من وجوه التذكير والوعيد التي تعين الإنسان للخروج من دائرة الويل والهلاك والتذكير بما يحدث للإنسان نفسه من الخلق من نطفة من ماء مهين، فجعله الله في مكان حريز، وهو الرحم إلى مدة الحمل التي تنطق بآيات القدرة في رعاية هذا الجنين إلى أن يصير خلقًا آخر فتبارك الله أحسن الخالقين، ويل لمن كذّب بعد رؤية هذه الآيات البينات.

وإذا عجز الإنسان عن التفكير في نفسه وخلقه، فإن السورة الكريمة تعرض أمامنا أمراً آخر في شأن هذا الوعيد .

خامسًا: نجد بعد هذا البيان للآيات في خلق الإنسان التوجيه إلى التفكير في الأرض التي نسير عليها ، قال تعالى : ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كَفَاتًا (٢٠ أَحْيَاءً وَأَمْوَاتًا (٢٠ وَيُلَّ يَوْمَعُذَ لِلللهُ كَذَبِينَ (٢٠) ﴾.

فهذه الأرض ألم ير الإنسان كيف تضم وتجمع الأحياء على ظهرها، والأموات فى باطنها ، وكيف يُسقى الإنسان الماء عذبًا فراتًا برحمة الله أليس كل هذا أعجب من البعث، فويل لمن كذب ولم يُفد من هذه الآيات البينات.

سادسًا: ويأتى التخويف بعد هذه الآيات المشاهدة بقرع الآذان بمفاجأة الواقع الذى سيُقبلون عليه، ولكنهم كذبوا به فكيف يكون حالهم ولا يستطيعون له دفعًا وكيف يتبدد

وهمهم فلا ينفعهم توهمهم الظل الظليل وقت اللهب ، قال تعالى : ﴿ انطَلَقُوا إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ آ الطَلَقُوا إِلَىٰ ظل ذي ثَلاث شُعَب آ لا ظَليل وَلا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ آ كُنتُم بِهِ تُكذَّبُونَ آ الطَّلُقُوا إِلَىٰ ظل ذي ثَلاث شُعَب آ لا ظَليل وَلا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ آ اللَّهَبِ آ اللَّهَبِ آ اللَّهَبِ آ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللللِّلُولُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ الْ

سابعًا: كيف يكون حال المكذبين في يوم الفصل عندما ﴿ لا يَنطَقُونَ ﴿ وَ لَا يَنطَقُونَ ﴿ وَ لَا يَنطَقُونَ ﴿ وَ لَكُمْ اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ثامنًا: بيانُ عجْزِهم يومَ الفصلِ ويومَ الجمع ، وأنهم لا يستطيعون حيلة فى الخلاص من الهلاك . قال تعالى : ﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَالأَوَّلِينَ ١٨٠٠ فَإِن كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِيدُون ٣٦٠ وَيْلٌ يَوْمَئذِ لِلْمُكَذّبِينَ ۞﴾.

تاسعًا: بيان حال الفريق الآخر الذى اتقى وأحسن وكيف يكون مصيره فى ظلال وعيون يوم لا يجد المكذبون ظلاً يغنى من اللهب. قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي ظِلال وَعُيُون ﴿ وَعُيُون ﴿ وَهُواكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴿ كَا كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتًا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالْ يَوْمَئِذُ لِلْمُكَذَّبِينَ ۖ وَاللهِ . نَجْزِي الْمُحْسَنِينَ ﴿ وَيْلًا يَوْمَئِذُ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴿ وَ ﴾ .

عاشرًا: الربط بين ما يتصوره المكذبون نعيمًا في الدنيا وأنه لا يساوى شيئًا في نعيم الآخرة فما قيمة تمتع بأكل وغيره ويكون المصيرُ الأبدى بعد ذلك عذاب جهنم قال تعالى: ﴿ كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنْكُم مُجْرِمُونَ ٢٠٠ وَيْلٌ يَوْمَعُذَ لِلْمُكَذّبِينَ ﴿ كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنْكُم مُجْرِمُونَ ٢٠٠ وَيْلٌ يَوْمَعُذَ لِلْمُكَذّبِينَ ﴿ كَا ﴾ .

إن الذين كذبوا ولم يفيدوا من وجوه الوعيد السابقة ستكون نهايتهم أليمة عندما يُطلب منهم أن يركعوا فلا يستطيعون قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ مَنْدَ لِلْمُكَذِّبِينَ ۚ ٢٤٤ ﴾ قال ابن عباس : إنما يقال لهم هذا في الآخرة حين يُدعون

إلى السجود فلا يستطيعون (١).

إنهم إن لم يفيدوا من كل هذا ﴿ فَبَأَيّ حَدِيث بَعْدَهُ يُوْمَنُون َ . ولذلك كان رسول الله على الله يَلِيّ يقرأ بالمرسلات في المغرب أخرج البخاري ومسلم وغيرهما عن ابن عباس وَلِيّ أن أم الفضل سمعته وهو يقرأ ﴿ وَالْمُرْسَلات عُرْفًا ﴾، فقالت: يا بُني لقد ذكّر تنى بقراءتك هذه السورة . إنها آخر ما سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقرأ بها في المغرب (٢).

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱٦٨/۱۹ .

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ٥/ ٣٥٥ .

## سورة «ق»

وقد نزلت بعد سورة المرسلات فهي مكية كلُّها في قول الحسن وعطاء وعكرمة وجابر إلا قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبِ (٣٨)﴾ فإن ابن عباس وقتادة ذكرا أنها آيةٌ مدنية (١).

وبنزول سورة "ق" يتتابع العلاج القرآني للناس في أهم ما ينقذهم من عبث الجاهلية الذي تشبث به الضلال المبين وصار يضرب في كل اتجاه في العقيدة وفي النفوس وفي السلوك وفي العلاقات الاجتماعية ، واختلطت عليهم المفاهيم وواجهوا الوحى مواجهة المتعجب الذي لا يتصور تغييرًا ولا تبديلًا ، ولا يتصور كذلك أن يخص الله رسولاً من أنفسهم بوحيه فيرسله إليهم بشيرًا ونذيرًا وهذا الموقف منهم جعلهم يتعجبون كذلك من كل ما جاء به الرسول الكريم وخاصة ما يتصل بالبعث ولذلك تستمر معالجة التنزيل الحكيم لإنقاذ الناس من هذا الضلال المتراكم فيقول تعالى في هذه السورة: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ۞ بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌّ مَنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ 😙 أَثِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ 🕝 قَدْ عَلمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَعندَنَا كتَابٌ حَفيظٌ ① بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّريجٍ ۞ أَفَلُمْ يَنظَرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ 🕤 وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَٱنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴿ تَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لَكُلِّ عَبْدٍ مُنيب ۞ وَنَزُّلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبُّ الْحَصِيد ﴿ وَالنَّخْلَ بَاسْقَاتِ لَهَا طَلْعٌ نَّضِيدٌ ۞ رزْقًا للْعُبَاد وَأَحْيَيْنَا به بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ۞ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَمُودُ ۞ وَعَادٌّ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطِ ١٣ وَأَصْحَابُ الأَيْكَة وَقَوْمُ تُبْعِ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعيد ١٦ أَفَعَيينَا بِالْخَلْقِ الأُولُ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ (10) ﴾ .

فتكذيب المشركين بما جاء به النبى ﷺ جعلهم فى أمر مريج، وأصل المرج الاضطراب والقلق فيقال: مَرِجَ أَمْرُ الناس وفى الحديث: «كيف بك يا عبد الله (٢) إذا كنت فى قوم قد مرجت عهودهم وأماناتهم، واختلفوا فكانوا هكذا هكذا وشبك بين

<sup>(</sup>١) القرطبي ١/١٧ ، وفتح القدير ٥/ ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عمرو بن العاص كما في مسند أبي داود تفسير القرطبي ١٧/٥.

أصابعه، أخرجه أبو داود (١) فهذا الاضطراب والاختلاط الذي وقع الناس فيه عالجه الذكر الحكيم في سورة «ق» على النحو التالى:

أولاً: مكاشفة الناس بنعمة الله عليهم بنزول القرآن المجيد . وبواقعهم وموقفهم المتعجب من بعثة النبي ﷺ ، ومن البعث.

ثانيًا: إخبارهم بعلم الله سبحانه بما تأكل الأرض من أجسادهم فلا يضل عنه سبحانه شيء حتى تتعذر عليه الإعادة التي يتعجبون منها.

ثالثًا: توجيه النظر إلى السماء وإلى الأرض وإلى ما بينهما.

أما النظر إلى السماء فيقفون فيه على ثلاثة أدلة : الأول: دليل القدرة في قوله تعالى : ﴿وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ٢٠﴾ فالسماء على شدة خلقها زُيِّنت بالنجوم والكواكب التي يشاهدها هؤلاء وأمسكها الله ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَزُولا﴾ [فاطر: ٤١] .

والأرض كذلك مُدَّت وأُلْقيت فيها الرواسى، وأنبت الله فيها من مظاهر الجمال والزينة من كل زوج بهيج ﴿ تَبْصِرَةً وَذَكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنيب ﴿ ﴾.

وأما ما بينهما فإن الله أنزل من السماء ماءً مباركًا فأنبت به مظاهر الجمال والنظام في الجنات، وفي حب الحصيد والنخل الباسقات ذات الطلع النضيد، وفي هذا رزق للعباد يَحْيُون به ويحيى الله به بلدة ميتًا، وفي ذلك من مظاهر البعث المتجدد بتجدد الرزق ما ينقذ هؤلاء من خلطهم واضطرابهم في أمر البعث ففي كل يوم جديد مظاهر بعث لما يشاهدون فلماذا يتعجبون؟!

رابعًا: توجيه النظر إلى العبرة التاريخية في أن المكذبين لم يتركوا وعوقبوا.

خامسًا: الاستدلال العقلى بالقدرة على الخلق الأول في عدم استبعاد الإعادة والبعث.

سادسًا: تجمع الآيات الكريمة بين خلق الإنسان، وأنه تحت سلطان خالقه وعلمه بما توسوس به نفسه، وأنه أقرب إليه من حبل الوريد، وأن أعماله وأقواله مراقبة، وأنه ماض في طريقه إلى ربه رغمًا عنه وأن غفلته لن تغنى عنه، وأنه سيقف على حقائق الأمور بعد الموت والنفخ في الصور، ليرى كيف يكون مصير الكفار المعاندين وكيف

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٧/٥ .

يتلاومون وكيف يصاحبهم الذل والهوان وكيف يكون جزاء المتقين المنعمين بما يشاؤون . قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ قَالَ تعالَى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ آلَ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِيَانَ عَنِ الْيَمْيِنِ وَعَنِ الشَّمَالَ قَعِيدٌ (آ) مَا يَلْفَظُ مِن قَوْلُ إِلاَّ لَدَيْهُ وَلَكِ يَوْمُ الْوَعِيد (آ) وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسَ مَعْهَا سَائِقَّ وَشَهِيدٌ (آ) لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَة مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ عَظَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيُومُ حَديدٌ (آ؟) وقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتيدٌ (آ؟) أَلْقَيا فِي جَهَنَم كُلُّ كَفَارِ عَنيد (آ؟) مَنَّاعِ لَلْخَيْرِ مُعْتَد مُرِيب (۞ اللَّذي جَعَلَ مَعَ اللَّه إِلَهًا آخَرَ فَأَلْقِياهُ فِي الْعَذَابِ الشَّديدُ عَنيد (آ؟) قَالَ قَرِينُهُ رَبِينَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِنَّ كَانَ فِي ضَلال بَعِيد (آ؟) قَالَ لا تَحْتَصَمُوا لَدَي وَقَدْ قَدَّمُ اللَّهُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيد (آ؟) مَا يُبَدِّلُ الْقُولُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظُلَّمُ للْعَبِيد (آ؟) قَالَ لا تَحْتَصَمُوا لَدَي وَقَدْ قَدَّمُ وَلَكُنَ أَوْلُ لَدَي وَمَ اللَّهُ إِلَيْهُ الْعَبِيد (آ؟) يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ الْمَتَلَاثُ وَتَقُولُ هَيْ الْعَذَابِ الشَّديد وَتَهُ لَلْمُ الْعَبِيد (آ؟) قَالَ لا تَحْتَصَمُوا لَدَي وَمَ الْمَالُونِ وَيَهُ اللَّهُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيد (آ؟) مَا يُبَدِّلُ الْقُولُ لَكَ الْقَوْلُ لَكَ اللَّهُ إِنْ بِظُلُمُ مُ الْعَبِيدِ (آ؟) يَوْمَ الْوَلُولُ الْمَالُولُ الْعَبْونَ وَيَهُ اللَّهُ الْمُنْتَقِي الْعَلَامِ وَلَكُنَا مَا تُوعَدُونَ لَكُلُ الْعَبْمُ مَلُ الْعَبْرُ (آ؟) لَهُ مَن مَا يُسَاعُونَ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُودُمُ وَلَكُ مَا اللَّهُ الْعَلَى الْفَالُولُونَ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدَيْنَا مَا يُوجُونُ فَيها وَلَدُونَ لَكُنَ أَوْلُولُ الْمُولُولُ الْمُولِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْقُولُ الْمَالُولُولُ

سابعًا: ذكر المقارنة بين حال المشركين وحال مَنْ قبلهم ممَّن كانوا على شاكلتهم بل كانوا أشدَّ منهم بطشًا فما استطاعوا هَربًا من إهلاك الله لهم.

ثامنًا: بيان أجهزة التفاعل في الإنسان بآيات الله القرآنية وآياته في خلقه عبر التاريخ وهي القلبُ أو العقل والسمع . وهي أجهزة جعلها الله في الإنسان وحمَّله المسؤولية نحوها فبها يُبنى الكيانُ الإنسانيُّ وبها يُهدَمُ كذلك ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً (٣٦) ﴾ [الإسراء] .

قال تعالى فى بيان ذلك من سورة «ق» : ﴿ وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْن هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُوا فِي الْبِلادِ هَلْ مِن مُحِيصٍ (٣٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ (٣٦) ﴾ .

تاسعًا: التذكير بقدرة الله سبحانه في خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام. والتنبيه إلى أن الله سبحانه وتعالى في صفاته ليس كخلقه . فالخلق يعملون ويتعبون ويستريحون . وقد زعم اليهود هذا فقالوا: إن الله تعالى خلق السموات والأرض في ستة أيام أوَّلها يومُ الأحد وآخرُها يومُ الجمعة واستراح يوم السبت فجعلوه

راحةً فأكذبهم الله تعالى فى ذلك (١) ، ولذلك قال ابن عباس وقتادة إن السورة كلها مكية إلا هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ (٢) .

و بعد هذه المعالجة القرآنية الكريمة لما وقع فيه المشركون من الاضطراب والاختلاط يأتي الأمر إلى رسول الله على الصبر على ما يقول هؤلاء وتدعيم النفس وتقويتها في كلِّ الاحوال وفي مواجهتهم وذلك بذكر الله في كل الاحوال وترقب اليوم الموعود وما يحدث فيه من أمر البعث والحشر. قال تعالى: ﴿ فَاصْبرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْد رَبّك قَبْلُ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ آ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السَّجُودِ نَ وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنادِ المُنادِ مِن مَكَان قريب ( وَ ) يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَيْحَة بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ وَ ) إِنَّا نَحْنُ نُحْيى المُنادِ مِن مَكَان قريب ( وَ ) يَوْمَ تَشَقَقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ وَ اللهَ نَحْنُ المَنْ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ وَ الله وَمُ الله لو خوقتنا فنزلت : ﴿ فَذَكُر بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدَ ﴿ وَ ) فَال ابن عباس : قالوا: يا رسول الله لو خوقتنا فنزلت : ﴿ فَذَكُر بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدَ ﴿ وَ ) ﴿ ( ) .

فالتذكير بالقرآن يُفيد أصحاب القلوب السليمة . كما يحرك غيرهم بما يتضمنه من توجيه العقول للنظر والاعتبار.

ولما كان التذكير جليًا في سورة "ق» على نحو ما رأينا وجدنا رسول الله على يقرؤها على الناس يوم الجمعة وفي العيدين وفي الفجر . ففي صحيح مسلم عن أمَّ هشام بنت حارثة بن النعمان قالت : لقد كان تنُّورُنا وتنُّورُ رسول الله على واحدًا سنتين ـ أو سنة وبعض سنة ـ وما أخذت ﴿ قَ وَالْقُرُانِ الْمَجِيد ﴾ إلا عن لسان رسول الله على المنبر إذا خطب الناس. وعن عمر بن الخطاب وَلَيْكُ عن سأل أبا واقد الليثي ما كان يقرأ به رسول الله على في الأضحى والفطر؟ فقال : كان يقرأ فيهما بـ ﴿ قَ وَالْقُرُانِ الْمَجِيد ﴾ وعن جابر بن سمرة أن النبي على كان يقرأ في الفجر بـ ﴿ قَ وَالْقُرُانِ الْمَجِيد ﴾ وكانت صلاته بعد تخفيفًا (٤).

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٤/١٧ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ١/١٧ .

<sup>(</sup>٣) القرطبي١٧/ ٢٨ ، وفتح القدير ٥/ ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) القرطبي١/١٧ .

# سورة «البلد»

وبعد المعالجة السابقة في سورة «ق» تنزل سورة البلد لتذكر الناسَ بنعمة المكان الذي يُقيمون فيه. وموقع الإنسان في هذه الحياة وما يكابده ، وكيف تلعب الظنون بهذا الإنسان فيترك الطريق السوى وينسى نعم الله عليه. وتقدم السورة الكريمة للإنسان طريق اصحاب الميمنة ، وتحذره من طريق أصحاب المشأمة فالسورة كلّها مكية باتفاق ونزلت بعد سورة «ق» قال تعالى : ﴿ لا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبلد ( ) وَأَنْتَ حل بِهَذَا الْبلد ( ) وَوَالد وَمَا وَلَد الله عَلَيْهُ أَحَد الله الله وَمَا وَلَد الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا وَلَد الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَمَا أَد وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَالله وَلَا الله والله المواله والله والله والله والله والله والله والمواله والله وال

وعالجت سورة البلد مجموعة من المسائل والقضايا المتعلقة بالإنسان وما أنعم الله به عليه من نعم كثيرة، منها ما يخص أهل مكة من تمتعهم بأمن الحرم ، فقد مكّن الله لهم حرمًا آمنًا يُجبى إليه ثمرات كلّ شيء، وجعله الله مثابة للناس وأمناً . وشرفهم بحلول الرسول وبعثته في هذا البلد الأمين أفضل البلدان على الإطلاق. روى الإمام أحمد وابن ماجه والترمذي وصححه عن عبد الله بن عدى بن الحمراء أنه سمع رسول الله على يقول : « والله إنك لخير أرض الله وأحب أرض الله إلى الله ، ولولا أني أخرِجت منك ما خرجت » . وروى الترمذي وصححه عن ابن عباس والله على قال: قال رسول الله والله على المكتب أخرجوني أخرجوني منك ما سكنت عيرك » (١) فنعمة الحرم ونعمة حلول الرسول وبعثته في مكة المكرمة ونعمة التوالد والخروج المستمر والذي تعمر به هذه الحياة بدءًا بآدم على المكان وذكر الإنسان وللده وما في هذا التوالد المتنوع من آيات القدرة والإبداع فذكر المكان وذكر الإنسان

<sup>(</sup>١) فقه السنة ١/ ٦٩١ .

المنعم بهذا المكان يقتضى أن يكون هذا الإنسان مُقدراً لحرمة هذا المكان شاكرًا لأنعم الرحمن سبحانه حتى يجد مع الشكر ومع الصبر أي مع الإيمان ما يجعله يتجاوز المتاعب التي سيمر بها رغمًا عنه براحة القلب وطمأنينة النفس وفي هذا إشعار لهذا الإنسان الذي تكبر ونسى نفسه أنه لا حول له ولا قوة إلا بخالقه والمتفضل عليه سبحانه ولهذا قال القرطبي رحمه الله في وصف هذه المكابدة : قال علماؤنا أولُ ما يكابدُ قطعُ سُرَّته ، ثم إذا قُمطَ قماطًا وشَدَّ رباطًا ، يكابد الضيق والتعب ، ثم يكابد الارتضاع ، ولو فاته لضاع ثم يكابد نبت أسنانه وتحرك لسانه ، ثم يكابد الفطام ، الذي هو أشد من اللطام، ثم يكابد الختان ، والأوجاع والأحزان ، ثم يكابد المعلِّم وصولته ، والمؤدِّب وسياسته والأستاذ وهيبته ، ثم يكابد شغل التزويج والتعجيل فيه ، ثم يكابد شغل الأولاد والخدم والأجناد ، ثم يكابد شغل الدور وبناء القصور ثم الكبر والهَرَم، وضعفَ الركبة والقدم، في مصائب يكثر تعدادُها ونوائب يطول إيرادها ، من صداع الرأس ووجع الأضراس ، ورمد العين وغمُّ الدُّين ، ووجع السِنِّ وألم الأذن ويكابد محنًا في المال والنفس مثل الضرب والحبس ، ولا يمضى عليه يوم إلا يقاسى فيه شدَّة ولا يكابد إلا مشقة ، ثم الموت بعد ذلك كله ، ثم مساءلة المَلَك وضغطة القبر وظلمته ثم البعث والعرض على الله إلى أن يستقرُّ به القرار إما في الجنة ، وإما في النار ، قال الله هذا على أن له خالقًا دبَّره وقضى عليه بهذه الأحوال فليمتثل أمره» (١) .

وعلى الرغم من تجسيد هذا الوصف لما يكابده الإنسان، فإن هذا الإنسان عجيب عندما يتصور الأمور على غير حقائقها، فيظن أن قدرته مطلقة، ولن يقدر عليه أحد ويستعمل نعمة الله في المال مثلاً فيما يُغضب الله عليه . ﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَبَدًا ١٠ ﴾ أى كثيرًا مجتمعًا . عن ابن عباس قال : كان أبو الأشدين يقول : أنفقت في عداوة محمد مالاً كثيرًا ، وهو في ذلك كاذب . وقال مقاتل : نزلت في الحارث بن عامر بن نوفل أذنب فاستفتى النبي عَلَيْ ، فأمره أن يكفر فقال: لقد ذهب مالى في الكفارات والنفقات منذ دخلت في دين محمد . وهذا القول منه يحتمل أن يكون استطالة بما أنفق فيكون ندمًا منه .

أيظن هذا الإنسان أن الله سبحانه لا يراه ولا يحاسبه على أعماله ومنها إهلاكه

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۰/ ۲۲ ، ٦٣ .

لنعمة المال فالمال الذي يوجه إلى المعاصى والشهوات أُهْلك وأَهْلَك صاحبه ، وتُقرَّرُ السورة الكريمة هذا الإنسان بنعم الله القريبة منه ، من العينين واللسان والشفتين ومن الدلالة على طريقى الخير والشر. فهلا أقر هذا الإنسان بهذه النعم الظاهرة فأنفق ماله الذي يزعم أنه أنفقه في عداوة محمد، هلا أنفقه لاقتحام العقبة فيأمن، وذلك بعتق الرقاب وتخليصها من الأسر أو من الرق ، وفي حديث البراء «وفك الرقبة أن تعين في ثمنها»(۱).

وفى هذا فتح كبير يقدمه الإسلام للإنسان فى تخليصه من الأسر ومن الرق وهذا الفتح يأتى مبكرًا فى الفترة المكية من نزول القرآن الكريم .

وكذلك يوجه المال إلى الإطعام وخاصة عند الحاجة ﴿ فِي يَوْمْ ذِي مَسْغَبَةً (١) ﴾ وكذلك يوجه المال في هذا المجال إلى صاحب الحاجة القريب فإذا عنى كلَّ بقريبه كُفى المجتمع كله: ﴿ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ (١٠) أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ (١٠) ﴾.

فاقتحام العقبة في الدنيا والآخرة يكمن في هذا السلوك المستقيم الذي يؤدى إلى التراحم بين الناس ، والعناية بضعافهم عمن يقع في الأسر أو الرق أو يقع في الجوع أو اليتم أو شدة الفقر . وهذا السلوك لابد أن يكون منطلقًا من أساس الإيمان الذي تقبل به الأعمال ، ولكي يستمر هذا لابد من التواصى بالصبر والتواصى بالمرحمة.

وهذا مسلك أصحاب الميمنة . أما من وقع في الكفر بآيات ربه فلن يسلك هذا السلوك أولئك أصحاب المشأمة عليهم نار مؤصدة.

لقد نبهت سورة البلد الناسَ إلى نعم الله عليهم فى المكان ، وفى حلول النبى ﷺ فيه وإلى وجود فريقى الخير والشر وبيان سلوك أصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة . وكيف تكون النجاة من العقبة.

<sup>(</sup>١) القرطبي ٢٠/٨٨ .

## سورة «الطارق»

نزلت بعد سورة البلد بمكة المكرمة أخرج البيهقى عن ابن عباس وللقيط قال: نزلت ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾ بمكة. وأخرج أحمد والبخارى فى تاريخه، والطبرانى وابن مردويه عن خالد العدوانى أنه أبصر رسول الله ﷺ فى سوق ثقيف وهو قائم على قوس أو عصى حين أتاهم يبتغى النصر عندهم ، فسمعه يقرأ ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾ حتى ختمها ، قال: فوعيتها فى الجاهلية ، ثم قرأتها فى الإسلام ، قال: فدعتنى ثقيف فقالوا: ماذا سمعت من هذا الرجل ، فقرأتُها فقال من معهم من قريش : نحن أعلم بصاحبنا ، لو كنا نعلم ما يقول حقًا لاتبعناه (١).

وسورة الطارق تأخذ بأبصار الناس إلى السماء ذات النجوم الساطعة التى تطلع ليلاً، ليهتدى بها الناس فى ظلمات البر والبحر. وذات الرجع ترجع بالمطر وترجع أيضًا بالأقدار، وتأخذ السورة أبصارهم كذلك إلى الأرض ذات الصدع فتنصدع الأرض للنبات، وتنصدع الأرض كذلك عن الأموات وتأخذ الأبصار كذلك إلى ما بين السماء والأرض، وما يتعلق بالإنسان نفسه فى خلقته من الماء الدافق الذى يخرج من الموضع الصعب من الصلب والتراثب، تأخذ السورة الناس فى هذه الجولة الفكرية التى يدركون بها مظاهر قدرة الخالق سبحانه ولطفه بعباده ورحمته بهم فالذى صنع هذا هو الذى جعل على كل نفس حفظة يحفظون عليها رزقها وعملها وأجلها (٢).

وهو الذى سيُعيد الإنسان مرة أخرى فهو على رجعه لقادر . وهو الذى سيُبدى يوم القيامة كلَّ سرَّ خفى فيكون زينًا فى الوجوه وشينًا فى الوجوه (٣). وما كان منكتماً فى الدنيا فإنه يظهر عيانًا للناس فيظهر برُّ الأبرار وفجور الفجار وتصير الأمور إلى علانية.

والإنسان في هذا الموقف ليست له من نفسه قوة يدفع بها وليس له ناصرٌ من خارجه ينتصر به . لمن الملك اليوم لله الواحد القهار.

والذى خلق هذا هو سبحانه الذي يقرر أن هذا القرآن هو القول الفصل البين

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٧/١٥ . (٢) القرطبي ٣/٢ . (٢) المرجع السا

الواضح والذى يفصل بين الحق والباطل روى الحارث عن على وَلَحْظِينَ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « كتابٌ فيه خبر ما قبلكم وحكم ما بعدكم ، هو الفصل ، ليس بالهزل ، مَنْ تركه من جبًار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله» .

فإذا كانت الحقائق في هذا الوضوح وظل الكافرون على كيدهم فليعلموا أن الله يكيد كيدًا لإظهار الحق الذي كادوا له، ولدفع ما جاؤوا به من الباطل فكيف يكون كيد المخلوق الضعيف أمام كيد الخالق العظيم، وفي هذا من الربط على قلب النبي وعلى قلوب المؤمنين الذين تعرضوا لكيد الكافرين ما يفتح باب الأمل في النجاة والنصر، والتمكين لدين الله في الأرض ولو كره الكافرون . ولمزيد من الاطمئنان تذكر السورة الكريمة سنة من سنن الله في معاملة الكافرين وهي الإمهال والاستدراج من حيث لا يعلمون فإذا أخذهم أخذ عزيز مقتدر .

قال تعالى فى بيان ذلك كله : ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ① وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ ۞ فَالنَّجْمُ النَّاقِبُ ۞ إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لِمَّا عَلَيْهَا حَافظٌ ۞ فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّاءِ دَافِق ۞ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبُ وَالتَّرَائِبِ ۞ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِه لَقَادِرٌ ۞ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ۞ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةً وَلا نَاصِر ۞ وَالسَّمَاءِ ذَات الرَّجْعِ ۞ وَالأَرْضِ ذَات الصَّدْعِ ۞ إِنَّهُ لَقُولٌ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةً وَلا نَاصِر ۞ وَالسَّمَاءِ ذَات الرَّجْعِ ۞ وَالأَرْضِ ذَات الصَّدْعِ ۞ إِنَّهُ لَقُولٌ فَمَا لَلْ الْكَافِرِينَ فَصْلٌ ۞ وَمَا هُو بِالْهَزُلُ ۞ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ۞ وَأَكِيدُ كَيْدًا ۞ فَمَهِلِ الْكَافِرِينَ أَمْهُلُهُمْ رُويْدًا ۞ .

## سورة «القمر»

وبعد سورة الطارق مع هذا البيان الذي فُصِّل للناس فيها تنزل سورة القمر لتذكر الناس باقتراب الساعة وظهور أدلة صدق النبي ﷺ وإعراض المشركين وتقديم أخبار السابقين من الهالكين حتى يكون لهم في أنبائهم مُزْدَجَر، فالسورة مكية كلُّها في قول الجمهور . وأما مقاتل «فيستثنى ثلاث آيات هي قوله تعالى :﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحْنَ جَمِيعٌ مُنتَصِرٌ ﴿ ٤٤ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ۞ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ۖ ٢٠٠٠﴾ فيقول مقاتل في ذلك: ضرب أبو جهل فرسه يوم بدر فتقدم من الصف وقال: نحن ننتصر اليوم من محمد وأصحابه فأنزل الله تعالى : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحْنَ جَميعٌ مُّنتَصر ﴿ اللهِ عَالَى سَيُهْزُمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ١٠٠ ولكن القرطبي لا يرى صحة هذا (١) ويورد قول سعيد بن جبير قال سعدُ بن أبي وقاص : لما نزل قوله تعالى : ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ (٤٠) كنت لا أدرى أيَّ الجمع ينهزم ، فلما كان يومَ بدر رأيت النبي ﷺ يثب في الدرع ويقول: ﴿ اللهم إن قريشًا جاءتك تُحادُّك وتُحادُّ رسولك بفخرها وخيلائها فَأَخْنهم (٢) الغداة » \_ ثم قال : « ﴿سَيهُزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ( 6) ﴾ فعرفت تأويلها . وهذا من معجزات النبي ﷺ ؛ لأنه أخبر عن غيب فكان كما أخبر. وقال ابن عباس : كان بين نزول هذه الآية وبين بدر سبع سنين فالآية على هذا مكية (٣). وفي البخاري عن عائشة أمُّ المؤمنين وَلِي قالت : لقد أنزل على محمد ﷺ بمكة وإنى لجارية ألعب: ﴿بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴿ ٢٠﴾ ، وعن ابن عباس أن النبي ﷺ قال وهو في قبَّة له يوم بدر: «أنشدك عهدك ووعدك اللهم إن شئت لم تُعبد بعد اليوم أبدًا» فأخذ أبو بكـر رَجْائيُّك بيده وقال : حسـبك يا رســول الله فقـــد ألححت على ربك؛ وهو فى الدُّرع فخرج وهو يقول: ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ۞ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعَدُهُمْ ﴾ يريد القيامة ﴿وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ١٤ ﴾ أي ادهى وامرٌ بما لحقهم يوم بدر(٤).

وفي سبب نزولها أخرج البخاري ومسلم وغيرهما عن أنس : أن أهل مكة سألوا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١٢٥/١٧ ، ١٤٦، وفتح القدير ١١٩/٥ .

<sup>(</sup>٢) أخنى عليه الدهر : أي أتى عليه وأهلكه ومنه قول النابغة :

<sup>(</sup>اخنی علیه الذی اخنی علی لُبد)

تفسير القرطبي ١٤٦/١٧ . (٣، ٤) القرطبي ١٤٦/١٧.

رسول الله على أن يريهم آية فأراهم القمر شقتين حتى رأوا حراء بينهما »، وروى عنه من طريق أخرى عند مسلم والترمذى وغيرهم وقال: فنزلت: ﴿ اقْتُربَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ القَمرِ على الْقَمَرُ ١٠ ﴾ وأخرج البخارى ومسلم وغيرهما عن ابن مسعود قال: انشق القمر على عهد رسول الله على فرقتين: فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه، فقال رسول الله على اشهدوا » وأخرج عبد بن حميد والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقى فى الدلائل عنه قال: رأيت القمر منشقًا شقتين مرّتين: مرّة بمكة قبل أن يخرج النبى على أبى قُبيس، وشقة على السويداء وذكر أن هذا سبب نزول الآية (١) ويعلق القرطبي على الروايات التي وردت فى انشقاق القمر فيقول: «وقد ثبت بنقل الآحاد العدول أن القمر انشق بمكة وهو ظاهر التنزيل، ولا يلزم أن يستوى الناس فيها ؛ لأنها كانت آية ليلية، وأنها كانت باستدعاء النبي على عند التحدى (٢).

فظهور هذه الآية الحسية الباهرة كان كافيًا لتحريك القلوب وتسليم أصحابها وإيمانهم، ولكنَّ كثافة الكفر على القلوب جعلت هؤلاء ينسبون هذه الآية إلى السحر، قال أبن عباس: اجتمع المشركون إلى رسول الله على وقالوا: إن كنت صادقًا فاشقق لنا القمر فرقتين، نصف على أبي قبيس ونصف على قُعيقَعان، فقال لهم رسول الله على: "إن فعلتُ تؤمنون" قالوا: نعم. وكانت ليلة بدر فسأل رسول الله على ربه أن يعطيه ما قالوا؛ فانشق القمر فرقتين، ورسول الله على ينادى المشركين: " يا فلان يافلان اشهدوا"، وفي حديث ابن مسعود: انشق القمر على عهد رسول الله على نقالوا: فقالوا: فقالوا: فقالت قريش: هذا من سحر ابن أبي كبشة؛ سَحَركم فاسألوا السُفَّار فسألوهم فقالوا: إن يروا آية تدل على صدق محمد على أعرضوا عن الإيمان ﴿وَيَقُولُوا سحرٌ مُسْتَمرٌ ٢٠﴾ وأن يروا آية تدل على صدق محمد على أعرضوا عن الإيمان ﴿وَيَقُولُوا سحرٌ مُسْتَمرٌ ٢٠﴾ فالآيات مع أمثال هؤلاء . لا تعنى فالإعراض والتكذيب واتباع الهوى حجب تحول بين الإنسان وبين الإيمان والنظر العقلي. وإذا كانت الآيات الحسية لا تغنى مع هؤلاء فإنهم كذلك لا يعتبرون بالانباء العقلي. وإذا كانت الآيات الحسية لا تغنى مع هؤلاء فإنهم كذلك لا يعتبرون بالانباء التاريخية ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مَنَ الأَنْبَاءِ مَا فِيه مُزْدَجَرٌ ٢٠ حكمةً بَالِغَةً فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ ٢٠٠٠ وأمام التاريخية ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مَنَ الأَنْبَاءِ مَا فِيه مُزْدَجَرٌ ٢٠ حكمةً بَالِغَةً فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ ٢٠٠٠ وأمام التاريخية ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِنَ الأَنْبَاءِ مَا فِيه مُزْدَجَرٌ ٢٠ حكمةً بَالِغَةً فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ ٢٠٠٠ وأمام

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٥/ ١٢٣ . (٢) القرطبي ١٢٦/١٧ .

هذا الإعراض والادعاء والاتهام بالسحر والتكذيب واتباع الهوى وما يتبع ذلك من تحديات كان التخفيف على النبي ﷺ ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ ثم يكون الترهيب بالمصير الذي إليه يصيرون: ﴿ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْء نُكُر ۞ خُشَعًا أَبْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ۞ مُهْطِعِينَ إِلَىٰ الدَّاعِ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسرٌ ۞ .

وتعرض السورة الكريمة أنباء السابقين مع تنوع أحوالهم، ووجوه الشبه في أفعالهم وأفعال هؤلاء المشركين، فهؤلاء قوم نوح كذبوا نوحًا وقالوا مجنون فكانت عاقبتهم الإهلاك غرقًا، ونجَّى الله نوحًا والذين آمنوا معه، ويسر الله القرآن وما تضمنه من المعانى للذكر فهل من متَّعظ معتبر: ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونَ وَازْدُجِرَ ۞ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مَغْلُوبٌ فَانتَصرْ ۞ فَفَتَحْنَا أَبْوابَ السَّمَاء بماء مُنهمر ۞ وَفَجُرْنَا الأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاء عَلَىٰ أَمْر قَدْ قُدر ۞ وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتَ أَلْوَاحُ ودُسُر ۞ تَجْرِي الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاء عَلَىٰ أَمْر قَدْ قُدر ۞ وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتَ أَلْوَاحُ ودُسُر ۞ تَجْرِي بِعَنْنَا جَزَاءً لَمَن كَانَ كُفر ۞ وَلَقَد تُركَنَاهَا آيَةً فَهَلْ مِن مُدُكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ۞ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن مُدُكِرٍ ۞ ﴾ .

كما تذكر السورة تكذيب عاد وكيف أهلكهم الله بريح صرصر في يوم نحس مستمر: ﴿كَذَّبُتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمُ مَسْتَمَرِ ۞ تَنزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِكْرِ فَهَلْ مِن مُدّكِرٍ ﴿٢٣﴾.

وأما ثمود فكذبوا كذلك ونظروا إلى رسولهم نظرة ليست صحيحة، فقالوا: هل نتبع واحدًا منا ، وهل خصّة الله بالذكر من بينهم، وأرسل الله إليهم آية حسية تتمثل في الناقة فعقروها فأهلكهم الله بالصيحة : ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنَّذُرِ ﴿ آَ فَقَالُوا أَبَشَرًا مَنّا وَاحدًا نَتَّبِعُهُ إِنّا إِذًا لَفِي ضَلال وَسُعُر ﴿ آَ أَوُلُقي الذكرُ عَلَيْه مِنْ بَيْنَا بَلْ هُو كَذَّابٌ أَشِر ﴿ آَ أَوُلُقي الذكرُ عَلَيْه مِنْ بَيْنَا بَلْ هُو كَذًابٌ أَشْر ﴿ آَ وَنَبْهُمْ وَاصْطَبِر ﴿ آَ وَنَبْهُمْ وَاصْطَبِر ﴿ آَ وَنَبْهُمْ وَاصْطَبِر ﴿ آَ وَنَبْهُمْ فَنَعَاطَى فَعَقَر ﴿ آَ فَكَيْفَ كَانَ المَاءَ قسْمَةٌ بَينَهُم كُلُّ شَرْب مُحتَّضَر ﴿ آَ فَنَادُوا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَقَر ﴿ آَ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُر ﴿ آَ إِنّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيم الْمُحْتَظِر ﴿ آَ وَلَقَدْ يَسُرْنَا عَلَيْهُم وَاصَلًا إِلّا آلَ اللّهُ مِن مُدَكر ﴾ . كما قدمت السورة الكريمة أنباء قوم لوط وتكذيبهم وأفعالهم وكيف أهلكهم الله ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطَ بِالنّذُر ﴿ آَ إِنّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلا آلَ لَلْكُور فَهَلُ مِسْحَر ﴿ آَ وَلَقَدْ أَنذَو كُونَ مَن شَكَر ﴿ آَ وَلَقَدْ أَنذَرَهُم بَطَشَتَنَا لُوطٍ نَجَيْنَاهُم بِسَحَر ﴿ آَ فَلَهُ أَنذَا كَذَلِكَ نَجْزِي مَن شَكَر ﴿ آَ وَلَقَدْ أَنذَرَهُم بَطَشَتَنَا كُذَلِكَ نَجْزِي مَن شَكَر ﴿ آَ وَلَقَدُ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا كُورَاهُ وَلَيْهُ مَا عَدِينَا كَذَلِكَ نَجْزِي مَن شَكَرَ ﴿ آَ وَلَقَدُ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا وَلَا اللّهُ أَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ أَنْ اللّهُ أَلُولُ اللّهُ اللّه وَلَا لَاكُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ ا

فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ٣٦ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيْفِه فَطَمَسْنَا أَعْيَنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنَذُر ٣٦ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بَكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرُ ١٨ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنَدُرِ ٣٦ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن مُدْكُرِ ٤٦ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن مُدْكُرِ ٤٦ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن مُدْكُرِ ٤٦ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن

ومع ما قدمته السورة الكريمة من أنباء السابقين الذين كذّبوا رسلهم فأهلكهم الله ومن هؤلاء آلُ فرعون الذين كذبوا فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر. وبعد تقديم أنباء هؤلاء تستخلص العبرة فهل الكفار المعاصرون لنزول الذرآن الكريم خير من أولئك أم لهم براءة مكتوبة من الهلاك والعذاب؟ أم يعتدون بقوتهم وجمعهم، فقد كان السابقون أشد منهم قوة؟! إن سنة الله ماضية في أخذ الكافرين بأعمالهم و معاقبة المجرمين بضلالهم قال تعالى : ﴿وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فَرْعَوْنَ النَّذُرُ (١٤ كَذَّبُوا بِآياتنا كُلّها فَأَخَذْنَاهُمْ أَخْذَ عَرِيز مُقْتَدر (١٤ أَكُفًا رُكُمْ خَيْرٌ مَنْ أُولاً تُكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءَةً فِي الزّبُر (١٤ ) أَمْ يَقُولُونَ نَحْن جَميعً مُنتَصِرٌ (١٤ ) سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدّبُر (١٤ ) بَلِ السّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأُمْ لَكُم بَرَاءَةً فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا وَمُسْ سَقَرُ (١٤) فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرُ (١٤) في النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في النّارِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في النّارِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في الله وسُعُر (١٤) يَومَ يُسحَبُونَ فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في النّارِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسْ سَقَرَ (١٤) في النّارِ عَلَى وَجُوهِهِمْ دُوقُوا مَا السّاعَةُ مَوْعَدُهُمْ وَالسّاعَة وَلُونَ الدّبُرُ اللهُ السّاعَة وَلَوا الله والله والله والله والله والله والله والله والله والمؤلّون الله والله وا

وبعد هذا البيان لعاقبة الكافرين في الدنيا وفي الآخرة . يُخاطَبُ الناس بما يذهب الهَمَّ ويُبدِّدُ الحزن إنه الإيمان بالقدر ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ ﴿ وَان قضاء الله في خلقه أسرع من لمح البصر ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ كَلَّمْحِ بِالْبَصَرِ ۞ فهل يعي المشركون ذلك ليحذروا من الاستمرار في غيهم وأما المؤمنون فإنهم يطمئنون إلى نصر الله وفرجه القريب والتمكين لهم في الأرض.

لقد أهلك الله أشباه الكافرين من الأمم الخالية وكل ما فعلوه لا ينسى وإنما هو مسطور . وتبقى العاقبة للمتقين ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنّا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِن مُدَّكِر ۞ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ ۞ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ ۞ إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهُرٍ ۞ فِي مَقْعَدٍ صَدْقَ عِندَ مَليكِ مُقْتَدر ۞ ﴾.

## سورة «ص»

وبعد هذه الآيات الكريمة تنزل سورة (ص) لتستمر في كشف مواقف الكافرين وتهديدهم، وبيان ما حدث لمن كان قبلهم . فهي سورة مكية في قول الجميع، ونزلت بعد القمر، فعن ابن عباس وَلِيَقِي قال : نزلت سورة "ص" بمكة (١) ، وأخرج ابن أبي شيبة وأحمد وعبد بن حميد والترمذي وصححه والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس قال: لما مرض أبو طالب دخل عليه رهط من قريش فيهم أبو جهل، فقال: إن ابن أخيك يشتم آلهتنا ويفعل ويفعل ويقول ويقول ، فلو بعثت إليه فنهيته ، فبعث إليه ، فجاء النبي ﷺ فدخل البيت ، وبينهم وبين أبي طالب قدر مجلس رجل ، فخشى أبو جهل أن يجلس إلى أبى طالب ويكون أرقى عليه فوثب، فجلس في ذلك المجلس، فلم يجد رسول الله عَلِيْهُ مجلسًا قُرب عمه ، فجلس عند الباب ، فقال له أبو طالب: أيْ ابنَ أخى ما بال قومك يشكونك؟ يزعمون أنك تشتم آلهتهم . وتقول وتقول ، قال : وأكثروا عليه من القول ، وتكلم رسول الله ﷺ فقال : ﴿ يَا عَمْ إِنِّي أُرِيدُهُمْ عَلَى كَلُّمَةُ وَاحْدَةً يَقُولُونُهَا تدين لهم بها العرب وتؤدّى إليهم بها العجم الجزية» ، ففزعوا لكلمته ولقوله ، فقال القوم : كلمةً واحدةً نعم وأبيك عشرا ، قالوا : فما هي؟ قال : «لا إله إلا الله» ، فقاموا فزعين ينفضون ثيابهم ، وهم يقولون ـ أجعل الآلهة إلهًا واحدًا إنَّ هذا لشيء كُمْ أَهْلُكُنَّا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْن فَنَادُواْ وَلاتَ حِينَ مَنَاصِ ٣٣ وَعَجْبُوا أَن جَاءَهُم مُنذرٌ مَّنْهُمْ وَقَالَ الْكَافرُونَ هَذَا سَاحرٌ كَذَابٌ ۞ أَجَعَلَ الآلهَةَ إِلَهًا وَاحدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ۞ وَانطَلَقَ الْمَلاُّ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ آلِهَتِكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ ٦ مَا سَمَعْنَا بهَذَا في الْملَّة الآخرةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ اخْتلاق 🕜 أَوُنزِلَ عَلَيْهِ الذَّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ مِّن ذِكْرِي بَل لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ 🔊 ﴾ (٢).

فالسورة الكريمة تُبرز جانبًا من أسباب الكفر والعناد لدى الكفار وذلك لمعرفة حالتهم

<sup>(</sup>١، ٢) فتح القدير ١٨/٤ .

الضالة وتهديدهم ووعيدهم حتى يتمكن من تدبر حاله وخشى العاقبة من تدارك أمره والإذعان لما جاء فى القرآن ذى الذكر، فمن هذه الأسباب: الكبر والاستعلاء فى الأرض بغير الحق والذى يحول بين الإنسان وبين الاستجابة للحق والانقياد له. فالذين كفروا فى عزة وشقاق.

ومن هذه الأسباب: فساد تصور الكافرين عن الألوهبة ، وركونهم إلى تعدد الآلهة فكان تعجبهم من عقيدة التوحيد التي جاء بها رسول الله ﷺ وكان قولهم الذي ذكرته السورة الكريمة : ﴿ أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ۞ .

ومن هذه الأسباب: فساد تصور الكافرين للنبوة فكان عجبهم أن يأتيهم منذر منهم، وكان قولهم الذى ذكرته هذه السورة الكريمة: ﴿ أَوُنُولَ عَلَيْهِ الذَّكُو مِنْ بَيْنَا ﴾ . فقد ربطوا النبوة في أذهانهم بالمقاييس الجاهلية التي تقدر الإنسان بما لديه من مال وبما ينتمي إليه من عصبية، فالنبي في نظرهم لا يخرج عن هذه المقاييس، وهذا جاء على لسان الوليد بن المغيرة حيث قال: أينزل على محمد وأترك؟ وأنا كبير قريش وسيدها ، ويترك أبو مسعود عمرو بن عمير الثقفي سيد ثقيف ونحن عظيما القريتين (١) . كما أنهم لم يتصوروا أن يكون الرسول رجلا بل ينبغي أن يكون ملكاً. وهذا المعنى قد حكاه القرآن الكريم بعد ذلك فوجدناه في مثل قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولاً ۞ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَللبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا لَنْ يَكُونَ أَلُولُ عَلَيْهُم مَّا اللهِم المَّدَيِّنَ عَلَيْهِم مِّنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولاً ۞ والإسراء] .

وفى بيان أسباب إعراض الكافرين وعنادهم نذكر من هذه الأسباب مايقوم به السادة والكبراء من إضلال العامة وتوصيتهم بالاستمساك والصبر على باطلهم : ﴿ وانطَلَقَ الْمَلاُ مِنْهُمْ أَنَ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ آلِهَتَكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُواد ( ) . واعتبار السادة أن هذا شيء يراد يشعر بسبب له تأثيره في الاستمساك بالكفر وهو نظرهم إلى النبي على انه يريد العلو عليهم وليصيروا أتباعًا له، وهذا المعنى جاء على ألسنة كثير منهم من هذا ما قاله أبو سفيان في فتح مكة عندما وقف بمضيق الوادى لتمر به جنود الله، ومعه العباس عم النبي على وبعد أن رأى جند الله قال : ما لأحد بهؤلاء قبل ولاطاقة ، ثم

<sup>(</sup>١) الإسلام في مواجهة التحديات د. محمد رأفت سعيد ص١٢٠ .

قال: والله يا أبا الفضل ، لقد أصبح مُلْكُ ابن أخيك اليوم عظيمًا ، قال العباس : قلت يا أبا سفيان : إنها النبوة ، قال : فنعم إذًا (١) .

فكلمة أبى سفيان تمثّلُ تصور المشركين لبعثة النبى ﷺ ، وأنه سينزع عنهم مكانتهم وسلطانهم وهيبتهم من القبائل، من أجل ذلك ناصبوه العداء، وتفننوا في عدائه وكادوا له كيدًا كبيرًا.

ومما يدُلُّ على ذلك - أيضًا - اجتماعُ وفد من المشركين برسول الله على قالوا فيه النبى على ذريا محمد إنا قد بعثنا إليك لنكلّمك ، وإنا والله ما نعلم رجلاً من العرب أدخل على قومه مثلما أدخلت على قومك، لقد شتمت الآباء ، وعبت الدين، وسببت الآلهة ، وسفّهت الأحلام، وفرقت الجماعة . . . فإن كنتَ إنما جئت بهذا الحديث تطلب مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً ، وإن كنت تطلب به الشرف فينا فنحن نسودك علينا ، وإن كنت تريد به ملكًا ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذى يأتيك رئيًا تراه قد غلب عليك -وكانوا يسمون التابع من الجن رئيًا - بذلنا لك أموالنا في طلب الطب لك حتى نبرئك منه ، فقال على : «ما بي ما تقولون ، ما جئتُ بما جئتكم به أطلب أموالكم ولا الشرف فيكم ، ولا الملك عليكم ولكن الله بعثني إليكم رسولا ، وأنزل على كتابًا ، وأمرني أن أكون لكم بشيرًا ونذيرًا فبلغتكم رسالات ربى ونصحت لكم ، فإن تقبلوا منى ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة ، وإن تردوا على أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم» أو كما قال على الله على قدي يحكم الله بيني وبينكم» أو كما قال المناه على الله على على الله على قليكم الله بيني وبينكم» أو كما قال المناه على الله بيني وبينكم الله على قال الله على الله بيني وبينكم الما قال الله على الله بيني وبينكم اله قال الله على الله بيني وبينكم الله الله على الله بيني وبينكم الله ولما قال الله على الديا والأحدة ، وإن الله على الله بيني وبينكم الله الله الله بيني وبينكم اله وكما قال الله على الديا والأحدة وله الله وين يحكم الله المه الله وين المناه على الديا والمؤلف المناه على الكاله المناه على الديا والمؤلف المناه على الديا والمؤلف المناه على الديا والمؤلف المناه على الديا والمؤلف المناه المؤلف المؤ

فإذا كانت هذه من جملة أسباب عداء المشركين للنبى ﷺ فإن السورة الكريمة تزجرهم وترد عليهم مزاعمهم وتتوعدهم وتعرفهم بحقيقة الأمر، ليصححوا تصوراتهم ويقلعوا عن غيهم وذلك بذكر ما يلى:

أُولاً: لا ينبغى أن يفتر هؤلاء بطول إمهال الله لهم ، لأنهم لو ذاقوا العذاب لزال عنهم ما يجدون من كبر وعناد ، قال تعالى : ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي بَل لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ ﴾ .

ثانيًا: لا يملك هؤلاء من الأمر شيء فرحمة ربُّك العزيز الوهاب يخص بها من

<sup>(</sup>١) جند الله في معارك رمضان د. محمد رأفت سعيد ٣٥، ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الإسلام في مواجهة المخدرات د.محمد رأفت سعيد ٣٠.

يشاء، فهل يملك هؤلاء رحمة ربك ليمنعوا أحداً نعمة الله عز وجل ، قال تعالى : ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَّابِ ﴾.

وكما جاء في قوله تعالى : ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّك ﴾ [الزخرف: ٣٦] .

ثالثًا: هل لهؤلاء ملك السموات والأرض وما بينهما ، إن ادَّعوا ذلك فليصعدوا إلى السموات وليمنعوا الملائكة من إنزال الوحى على محمد والله قال تعالى : ﴿ أَمْ لَهُم مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْيَرْتَقُوا فِي الأَسْبَابِ (11) ﴾.

رابعًا: توعدهم الله بالهزيمة فيما ادَّعوا من ناحية وفي مواجهتهم للنبي ﷺ وللمؤمنين من ناحية أخرى ، قال تعالى : ﴿ جُندٌ مًا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ الأَحْزَابِ (١٦٠).

خامسًا: العبرة التاريخية في عقاب من كان على شاكلتهم في الكفر والمعند والكبر؛ قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفَرْعَوْنُ ذُو الأَوْتَادِ (١٢) وَتَمُودُ وَقَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفَرْعَوْنُ ذُو الأَوْتَادِ (١٢) وَثَمُودُ وَقَوْمُ نُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ أُولَئِكَ (١٣) الأَحْزَابُ إِن كُلًّ إِلاَّ كَذَّبَ الرَّسُلَ فَحَقً عَقَابِ (١٤) ﴾.

ومع ذكْر استهزائهم بالعنذاب ، واستعجالهم له يقول الله تعالى مسليًا لرسوله عَلَيْهِ : ﴿ وَمَا يَنظُرُ هَوُلاءِ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاق ۞ وَقَالُوا رَبَّنَا عَجِّل لَنَا قَطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ۞ اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا الأَيْدِ إِنَّهُ أَوَابٌ ﴿ لَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ويذكّر الله سبحانه رسوله بما كان من أمر مجموعة من رسل الله السابقين مع بعض المواقف التى حدثت معهم وكيف كان تصرفهم وفى هذا تصبير من ناحية ودليل على صدق نبوته ورسالته؛ لأنه لا يعلم هذه الأخبار بصدقها وتفاصيلها أحدٌ فيهم، وأن الله يهب من يشاء من خلقه ما يشاء من مُلك وحكمة ، فهو سبحانه الوهاب فهذا داود يقول الله فى شأنه : ﴿ إِنَّا سَخّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسبّحْنَ بِالْعَشِيّ وَالإِشْرَاقِ (١٨) وَالطّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ (١٦) وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحَكْمَةَ وَفَصْلَ الْخَطَابِ ٢٠٠ ﴾ . ثم تذكر الآيات حادثة مع نبى الله داود لا يعلمها إلا الله قال تعالى : ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ نَبُّ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوّرُوا الْمحْرَابَ (٢٦) إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُودَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لا تَخَفْ خَصْمَان بَعَىٰ بَعْضَنَا عَلَىٰ بَعْض فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِ وَلا تُشْطِطْ وَاهْدُنَا إِلَىٰ سَوَاء الصّرَاطِ (٢٢) إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تَسْعُ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفُلْنِيهَا وَعَزّنِي فِي الْخِطَابِ (٣٢) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ وَتَنْ فَي الْخَطَابِ (٣٢) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفُلْنِيهَا وَعَزّنِي فِي الْخِطَابِ (٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفُلْنِيهَا وَعَزّنِي فِي الْخِطَابِ (٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفُلْنِيهَا وَعَزّنِي فِي الْخِطَابِ (٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوالًا

نَعْجَتِكَ إِلَىٰ نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْخُلَطَاءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴿٢٤ ﴾ .

لقد تابعت السورة الكريمة ما حدث مع داود عليه السلام بعد استغفاره لربه وركوعه وإنابته قال تعالى : ﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَآبِ (٣٠) يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتَبِع الْهَوَىٰ فَيُضلَّكُ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ النَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ مَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ (٢٦) ﴾.

وفي هذا البيان القرآني الكريم عن طريق القصة تؤكد المبادئ الآتية:

- إن من ولى من أمور الناس شيئاً فعليه أن يحكم بين الناس بالحق.

ـ ومن كان الحق رائده فلن يتبع الهوى . فاتباع الهوى فيه الضلالة عن سبيل الله، ونتيجة هذه الضلالة أن ينسى الإنسان يوم الحساب حتى يقع في العذاب الشديد .

- والذي يتبع الهوى لا ينظر إلى الأشياء نظرة صحيحة ولا يتبع في نظرته اليقين، فالسماء والأرض فيهما من آيات الحق ما يجعل المؤمنين في قوة إيمان والتزام بصالح الأعمال، وأما الذين كفروا فلا ينتفعون بهذه الآيات، ويتبعون الظنَّ الذي يحرمهم من الانتفاع بالآيات. وإذا كان هذا شأن الإنسان مع الآيات الكونية فإنه كذلك مع آيات الكتاب العزيز فإن ثمرات الكتاب العزيز تُجنى بالتدبر ، قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ الذينَ كَفَرُوا فَرَيْلٌ للّذينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ (٢٧) أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجًارِ (٢٧) كَتَاب الذينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَات كَالْمُفْسَدينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجًارِ (٢٨) كتَاب الذينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَات كَالْمُفْسَدينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجًارِ (٢٨) كتَاب أَنْ أَوْلُوا الأَلْبابُ (٢٠) ﴾ .

وبعد أن تعطى الآيات ما يُجتنى من القصة السابقة تستأنف عطاءً جديدًا يمنحه الله للداود عَلَيْهِ قال تعالى : ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سَلَيْمَانَ نَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ (٣) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ (٣) فَقَالَ إِنِي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذَكْرِ رَبِي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحجَابِ بِالْعَشِيّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ (٣) فَقَالَ إِنِي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذَكْرِ رَبِي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحجَابِ اللهُوقِ وَالأَعْنَاقِ (٣) وَلَقَدْ فَتَنَا سُلَيْمَانَ وَٱلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ (٣) قَالَ رَبِ اغْفَرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لأَ يَنْبَغِي لأَحَد مِّنْ بَعْدِي إِنِّكَ أَنتَ الْوَهَابُ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ (٣) قَالَ رَبِ اغْفَرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لأَ يَنْبَغِي لأَحَد مِّنْ بَعْدِي إِنِّكَ أَنتَ الْوَهَابُ وَ ﴿ وَ وَاللَّهُ اللهِ عَلْمَ وَاللَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَهُ وَلَا لَهُ اللهُ اللهُ وَعَوْاصِ (٣) وَالشَّيْاطِينَ كُلُّ بَنَاء وَعَوْاصِ (٣) وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ (٣) هَذَا عَطَاوُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حَسَابٍ (٣) وَإِنَّ لَهُ عَندَنَا لَوَاللهُ وَمُسْنَ مَآبٍ وَكُونَ مَا لَهُ إِللْهُ فَالَ وَعُوالُونَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حَسَابٍ (٣) وَإِنَّ لَهُ عَندَنَا لَوْتُونَ مُوسَنَّ مَآبٍ وَكُونَ مَا لَوْكُونَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْرِ حَسَابٍ وَإِنَّ لَهُ عَندَنَا لَوَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ الْمَالِي الللهُ الْمَالِي الللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهِ الللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ال

وتقديم النموذجين الكريمين للناس فى هذه الفترة المكية تهيئة صالحة لما سيقبلون عليه من استقرار الدولة المسلمة التى يقضى فيها بين الناس بالحق، وبيان كذلك للناس أن من عباد الله من أوتى الملك الذى لم يصل إليه واحدٌ ممن يمنعه ماله وجاهه من الإذعان والامتثال لأمر الله ورسوله، والإنسان يُبتلى بألوان من البلاء بالشر والخير، ولكن عاقبة المؤمنين دائمًا أن يتذكروا ، وأن ينيبوا إلى ربهم، وأن يستغفروا ليجدوا مغفرة الله وإكرامه لهم.

ثم تقدم السورة الكريمة نموذجًا آخر من صفوة الناس يُبتلى، وكيف يكون حاله في الابتلاء وكيف تكون عاقبته ، قال تعالى : ﴿ وَاَذْكُرْ عَبْدُنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَنِي الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ (آ) ارْكُضْ برِجْلكَ هَذَا مُغْتَسَلَّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ (آ) وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمَثْلَهُم مَّعَهُم رَحْمَةً مَّنَّا وَذَكْرَىٰ لأُولِي الأَلْبَابِ (آ) وَخُذْ بيدكَ ضغْنًا فَاصْرِب بِه وَلا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ (آ) ﴾ فأيوب عَلَيْكِلا يُبتلى بهذا الابتلاء الشديد في بدنه، ويلجأ إلى الله ويدعوه رغبا ورهبًا ، فيكشف الله ما به من ضر ويؤتيه أهله ومثلهم معهم . وتقص الآيات تفصيلات حدثت مع هذا الابتلاء في كيفية الضرب بالرجل على الأرض ليغتسل وليشرب فيبرأ بإذن الله، وكيف يضرب بالضغث ولا يحنث. وفي هذا تأكيد على صدق رسول الله ﷺ لأنه لا يعلم أحد بهذه التفاصيل الله الذي أنزل الكتاب وما عند أهل الكتاب يكتمونه، وليسوا معه في مكة المكرمة مع ما حرفوه وبدلوه وشوهوا أحداث هؤلاء الصفوة.

وتستمر السورة الكريمة في تقديم هذه النماذج المشرقة، ليقتدى بها فإن مواقفهم قابلة للتكرار، والتحلي بما كانوا عليه من صفات يحقق ما وصلوا إليه من نتائج، وما منحهم الله من عطايا .

يقول الله تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ عَبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ نَ اللهُ اللهُ تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ عَبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ ٤٠٠ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَة ذِكْرَى الدَّارِ ٤٦٠ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الأَخْيَارِ ٤٦٠ وَاذْكُرْ إِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكَفْلُ وَكُلُّ مِنَ الأَخْيَارِ ١٤٠٠ .

وفى الوقت الذى يضع التنزيل المبارك أمام الناس هذه النماذج الكاملة يبشر من اقتدى بهم، واتصف بصفاتهم، ويذكر ما أعد الله لهم من نعيم معنوى وحسى من تفتيح الأبواب والاتكاء والفاكهة الكثيرة والشراب الطهور والحور العين ، قال تعالى :

﴿ هَذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبِ ۞ جَنَّاتِ عَدْنِ مُفَتَّحَةً لِهُمُ الأَبْوَابُ ۞ مُتَّكِئينَ فيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةً كَثِيرَةً وَشَرَابِ ۞ وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَثْرَابٌ ۞ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمُ الْحِسَابِ ۞ إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادُ ۞﴾ .

ومع تقديمها للنماذج الكاملة من صفوة خلق الله، ليقتدى بهم فيما كانوا عليه من كريم الخصال وحميد الصفات ، وحث الناس على اتباع سبيلهم، وبيان ما أُعدَّ من نعيم لمن سار على ذلك . تذكر الآيات بعد هذا البيان ما ينتظر الطغاة الذين انحرفوا عن هذا السبيل، وأصروا على الكفر واستكبروا استكباراً ، وكيف يكون حالهم في جهنم من خزى وعذاب، فبئس المسكن والمستقر وكيف يذوقون الماء الحار الذي يقطع أمعاءهم، وما يشبه ذلك من أنواع وأصناف ، وكيف لا يُرحَّب بهم ويلعن بعضهم بعضاً، ويلقى بعضهم على بعض سبب الوصول إلى هذا المصير.

وتذكر الآيات الكريمة مشهدًا ينبه الساخرين من المؤمنين وأنهم مخطئون في سخريتهم ، قال تعالى : ﴿ هَذَا وَإِنَّ للطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبْسَ الْمهادُ صَحْريتهم ، قال تعالى : ﴿ هَذَا وَإِنَّ للطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبْسَ الْمُهَادُ ۞ هَذَا فَلْرَجَّ مُعْكُمُ لا صَحْبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُواْ النَّارِ ۞ قَالُوا بَلْ أَنتُمْ لا مَرْحَبًا بِكُمْ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبْسَ الْقَرَارُ ۞ مَلْوا بَلْ أَنتُمْ لا مَرْحَبًا بِكُمْ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبْسَ الْقَرَارُ ۞ مَلْوا رَبِّ اللهِمْ إِنَّهُمْ النَّالِ ﴿ وَاللهِ مَنْ النَّالِ ﴿ وَاللهِ اللهِمْ اللهِمُ اللهُمْ مَا لَوْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُمْ مَا اللهُمْ مَا وَاللهُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمْ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُم

وبعد هذا الإنذار وقبله التبشير يُؤمر النبى ﷺ بتقرير مهمته وما جاء به من عند ربه من التوحيد والتذكير بالله سبحانه وبأسمائه الحسنى وصفاته العلا ، وما يقبلون عليه من مصير إذا أعرضوا عنه ، ويقدم لهم أدلة صدقه في إخباره عن أشياء لا سبيل إلى العلم بها إلا عن طريق الوحى ، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ اللهُ الرَّحْ عَنْهُ مَعْنَهُ وَبَّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْعَقَارُ ١٦ قُلْ هُو نَبَا عَظِيمٌ (١٦ أَنتُمْ عَنْهُ مَعْرِضُونَ (١٦ أَن يُوحَى إِلَيَّ إِلاَّ أَنْما أَنَا مَنْدِيرٌ مَّمِينُونَ (١٦ أِن يُوحَى إِلَيَّ إِلاَّ أَنْما أَنَا فَنْدِيرٌ مَعْنِينٌ (١٦ وَلَا يَوْحَى إِلَيَّ إِلاَّ أَنْما أَنَا فَنْدِيرٌ مَعْنِينٌ (١٦ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ بِالْمَلاِ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ (١٦ إِن يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلاَّ أَنْما أَنَا لَيْ اللهُ اللهُ الْمَالُو اللهُ عَلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ (١٦ إِن يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلاَّ أَنْما أَنَا فَنَا لَا اللهُ اللهُ

ومن أخبار هذا الغيب ما يتعلق بخلق آدم عَلَيْتُكُم من طين وكيف سواه الله، ونفخ فيه من روحه وأمر ملائكته بالسجود له، وكيف سجد الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس

استكبر وكان من الكافرين.

وذكر ما حدث من إبليس تنبيه للناس وتذكير لهم بحقائق لها صلة بكفر الكافرين، واستكبارهم وعنادهم، وتبصير لهم كذلك بسبب من أسباب الكفر والعناد، وما يحاوله الشيطان مع الإنسان بمحاولة إقحامه في عقبة الكفر . وهذا ما وقع فيها الكافرون فلما أمروا باتباع رسول الله محمد عليه قالوا: ﴿لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُل مِن الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيم الله عَمد الله عنه ألى من آمن من المستضعفين نظرة احتقار، وأن الكافرين خير منهم. ثم تذكر الآبات الكريمة حرص الشيطان وإصراره على إغواء بنى آدم.

والعاقل مع وضوح هذه الحقائق يحسن السير ويتجنب المخاطر . قال تعالى : ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِن الْعَالِينَ (۞ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ عَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طَين (۞ قَالَ فَاخُرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ (۞ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْم الْوَقْتِ اللّهَ مِن الْمُنظَرِينَ (۞ قَالَ وَبِعَمُونَ (۞ قَالَ فَإِنَّكَ مَن الْمُنظَرِينَ (۞ إِلَىٰ يَوْم الْوَقْتِ اللّهَ عَلَو مَنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ (۞ إِلَىٰ يَوْم الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ (۞ قَالَ فَإِنَّكَ مَنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (۞ إِلَىٰ يَوْم الْوَقْتِ اللّهَ عَبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (۞ ﴾ .

ومع بيان جهد الشيطان ومحاولته في إغواء بني آدم وتحذير الناس من هذه العداوة يأتي الوعيد للشيطان ولمن تبعه قال تعالى : ﴿ قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقُّ أَقُولُ (1) لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ منكَ وَممَّن تَبعَكَ منهُمْ أَجْمَعِينَ (1) ﴾.

وبعد هذا التبشير والإنذار وبيان مصدر من مصادر العداوة للإنسان، وكيف يكون حرص الشيطان على الإغواء يأتى التأكيد على حرص النبى ﷺ على تذكير العالمين دون أجر، وأنه يسلك في هذا سبيل الفطرة دون تكلف في أمره كله فلا تكلف في أى مظهر من مظاهر الاعتقاد أو الاخلاق أو السلوك أو المعاملات . وأن ما جاء به رسول الله على هو الحق الذي سيدرك الناس أجمعون أنه الحق الآتى الذي لا ريب فيه . ﴿ قُلْ مَا أَسُألُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ (١٠) إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ (١٨) وَلَتَعْلَمُنْ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينِ (١٨) .

 وروى الدارقطنى من حديث نافع عن ابن عمر قال : خرج رسول الله على في بعض أسفاره . فسار ليلاً فمروا على رجل جالس عند مقراة له فقال له عمر : يا صاحب المقراة أولَغَت السباع الليلة في مقراتك؟ فقال له النبي على الله والمها المناه في المناه عن يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب: أن عمر بن الخطاب والمنه خرج في ركب فيهم عمرو بن العاص حتى وردوا حوضاً فقال عمرو بن العاص : يا صاحب الحوض ، هل تحرو بن العاص حتى وردوا حوضاً فقال عمرو بن العاص : يا صاحب الحوض ، هل ترد حوضك السباع؟ فقال عمر : يا صاحب الحوض لا تخبرنا ، فإنا نرد على السباع وترد علينا.

## سورة «الأعسراف»

قال ابن عباس: سورة الأعراف نزلت بمكة (١) وأخرج ابن مردويه عن عبد الله ابن الزبير مثله. وأخرج ابن المنذر وأبو الشيخ عن قتادة قال: آية من الأعراف مدنية وهي: ﴿ وَاسْئَلْهُمْ عَنِ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْر...﴾ إلى آخر الآية، وسائرها مكية، وأما القرطبي والشوكاني فقد ذكرا ما جاء عن كونها مكية إلا الايات الثماني التي ذكرناها(٢).

وهى آياتٌ تخاطب رسول الله ﷺ أن يسأل اليهود الذين هم جيرانه ـ ولم يكن ذلك إلا فى المدينة المنورة ـ سؤال تقرير وتوبيخ عن أخبار أسلافهم ، وما مسخ الله منهم قردة وخنازير . وكان هذا من دلائل صدق النبى ﷺ إذا أطلعه الله على تلك الأمور من غير تعلم ، وكانوا يقولون: نحن أبناء الله وأحباؤه . فقال الله عز وجل

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن الضريس والنحاس في ناسخه وابن حزم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل من طرق عن ابن عباس فتح القدير ۱۸۷/۲ .

<sup>(</sup>۲) القرطبي ًا/ ١٦٠ .

لنبيه ﷺ: سلهم يامحمد عن القرية ، أما عذَّبتهم بذنوبهم ؛ وذلك بتغيير فرع من فروع الشريعة واختلف في تعيين هذه القرية فقال ابن عباس وعكرمة والسدِّى: هي أيلة ،وعن ابن عباس \_ أيضاً \_ أنها مدين بين أيلة والطور. وأما الزهرى فيرى أنها طبرية. وأما قتادة وزيد بن أسلم فيذكرون أنها ساحل من سواحل الشام بين مدين وعينون يقال لها : مِقْتاة . وكان اليهود يكتمون هذه القصة لما فيها من السبة عليهم (١) .

وسورة الأعراف أول سورة طويلة تنزل بمكة ، فقد بلغت آياتها مائتين وست آيات بالآيات المدنية الثماني. وقرأ النبي عَلَيْ بهذه السورة على طولها في صلاة المغرب. فقد روى النسائي عن عائشة ولي الله عن عائشة ولي النسائي عن عائشة المعرب سورة الأعراف، فرقها في ركعتين (٢).

وعلى ذلك فإن سورة الاعراف تفصل للناس من المعانى ما يدعم القضايا التى أثيرت فى السور السابقة، ومن هذه القضايا ما يتصل بالكتاب العزيز، ورسول الله على الذى أنزِل إليه الكتاب، واستقبله بشوق وهمة وانذر به الناس وبشر، والناس نحوه على قسمين: قسم مستجيب مؤمن، وقسم معرض معاند. وتبين السورة أمراً جديراً بالعناية نحو الكتاب والذى أنزل إليه وهو أمر الاتباع لما جاء به النبى على فالعلم وحده لا يكفى وإنما يُجمع بين العلم والعمل. وأن عدم الاتباع والوقوع فى الكفر يؤدى إلى التهلكة، ولهم فى القرى السابقة عبرة فقد جاءهم العذاب بغتة ليلا أو نهاراً قال تعالى: التهلكة، ولهم فى القرى السابقة عبرة فقد جاءهم العذاب بغتة ليلا أو نهاراً قال تعالى: في صدرك حرَجٌ منه لتنذر به وَذَكْرَى للمؤمنين آ البَّعُوا مَن دُونه أَوْلياء قليلاً مَا تَذَكَرُونَ آ وكم مِّن وَكمَ مَّن قَرْية المُكناها فَجاءها بأسنا بَيَاتًا أوْ هُمْ قَائِلُونَ أَ فَمَا كَانَ دَعْواًهُمْ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنا إِلاَ أَن قَالُوا إِنَّا فَالمِينَ ۞ ﴾.

ومن القضايا الأساسية في السورة الكريمة ما يتصل بالسؤال الذي سيُوجَّه إلى الجميع: إلى المرسلين ، والذين أُرسلَ إليهم وإخبارهم بما عملوا، فالله أحصى ما صنعوا وما يغيب عنه سبحانه شيءٌ: ﴿ فَلَكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون] قال تعالى: ﴿ فَلَنَ سُعَلَنَ الْمُرسَلِينَ ﴿ فَلَكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَة خَيْرًا وما يُسَجَّلُ على الإنسان أو له فإنما يُسَجَّلُ بدقة بالغة، ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَة خَيْرًا

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲/ ۳۰۵ ، ۳۰۵ .

<sup>(</sup>۲) القرطبي ۷/ ۱٦٠، وفتح القدير ۲/ ۱۸۷ .

يَرَهُ إِنَ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرًا يَرَهُ ( ) وَالزلزلة ] فالوزن يومئذ القسط والذي يثقل ميزانه بصالح عمله وحسن اتباعه فهو من المفلحين، والذي خفَّت موازينه بالسيئات فقد خسر نفسه قال تعالى في هذه السورة: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذَ الْحَقُّ فَمَن ثَقَلَتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ( ) وَمَن خَفَّت مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ اللّذِينَ خُسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَظْلُمُونَ ( ) .

وتأتى السورة الكريمة لتذكر الناس بتمكين الله لهم فى الأرض ، وتهيئة أسباب المعايش لهم فيها ، ولتذكرهم بنعمة الخلق والتصوير والتكريم بأمرالملائكة بالسجود لآدم قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ مَكَنّاكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ۞ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا للْمَلائكة اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ السَّاجِدِينَ وَلَ مَا مَنَعَكَ أَلاً تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ (١٣) ﴾ ومع ذكر هذا التكريم تنبيه لبنى آدم، ليُدركوا عداوة الشيطان لهم، وليقفوا على سوء منطقه وكبره وجزائه وإمهاله ﴿ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنَكَبَّرَ فِيهَا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِن الصَّاغِرِينَ (١٣) قَالَ أَنظُرْنِي إِلَىٰ يَوْم يُنْعَدُونَ ١٤ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ١٤٠٠ ﴾.

تضع السورة الكريمة أمام بنى آدم توعد الشيطان لبنى آدم وحيله معهم من كل طريق لإغوائهم : ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لأَقْعُدَنَ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ١٦٥ ثُمَّ لآتِينَهُم مِّنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ١٧٥ قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَدْحُورًا لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ١٨٠ .

وكانت التجربة الأولى لبنى آدم فى أن يُنهى آدم عَلَيْكُم عن الاقتراب من الشجرة مع وجوده فى نعيم يغنيه عنها، ولكن الشيطان العدو المبين يسلك سبيله فى الوسوسة لآدم وزوجه، وتكون المعصية، ويظهر أثر المعصية على آدم وزوجه ولكن يتوبان إلى الله ويتوب الله عليهما ، قال تعالى : ﴿ وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شَتْما وَلا تَقْرَبا هَذِه الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّالِمِينَ آ اللَّهُ عَلْهُما الشَّيْطانُ ليبدي لَهُما مَا وُورِي عَنْهُما مِن سَوْءَاتِهِما وَقَالَ مَا نَهاكُما رَبُكُما عَنْ هَذِه الشَّجَرة إلا أَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونا مِن الظَّالِمِينَ آ فَا فَدَلاً هُمَا بغُرُورِ فَلَما ذَاقا الشَّجَرة مِن الْخَالِدِينَ آ وَ تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونا مَن النَّاصِحِينَ آ فَا فَدَلاً هُمَا بغُرُورِ فَلَما ذَاقا الشَّجَرة بَدَتْ لَهُما سَوْءَاتُهُما وَطَفَقا يَخْصِفان عَلَيْهِما مِن وَرَق الْجَنَّة وَنَادَاهُما رَبُّهُما أَلُمْ أَنْهَكُما عَن بَدَتْ لَهُما الشَّجَرة وَأَقُل لَكُما إِنَّ الشَّيْطَانُ لَكُما عَنُ وَرَق الْجَنَّة وَنَادَاهُما رَبُهُما أَلُمْ أَنْهَكُما عَن تَلكُما الشَّجَرة وَأَقُل لَكُما إِنَّ الشَيْطَانُ لَكُما عَنُولُ مَيْنَ (٢٢) قَالا رَبَنا ظَلَمْنا أَنفُسَنا وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنا لَنَكُونَوْ مَن الْخَاسِرِينَ (٢٣) ﴾.

واستمرت العداوة واستمر الكيد من الشيطان لبنى آدم وأُهْبِط آدمُ وزوجه إلى الأرض يمارسان الحياة فيها وليكون الموتُ فيها ، ومنها يكون الخروج وخير حال لبنى آدم أن تستر الثياب أجسادهم، وأن يتجملوا بها ظاهرًا ، وأن يلبسوا ثياب التقوى ليتجملوا بها خُلُقًا وسلوكًا وأعمالاً .

وإذا كان الشيطان قد فتن آدم وزوجه لينزع عنهما لباسهما بالمعصية فينبغى ألا يقع بنو آدم تحت تأثير الشيطان نفسه وإغوائه فالسورة الكريمة تربط للناس الحاضر بالماضى ليأخذوا العبرة وليكونوا على حذر قال تعالى : ﴿ قَالَ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي لِيأْخَذُوا العبرة وليكونوا على حذر قال تعالى : ﴿ قَالَ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي اللَّوْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِين (٢٠) قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ (٢٠) يَا بَنِي آدَمَ قَلْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُم مِّنَ الْجَنَّة يَنزعُ عَنَهُما لَكُمُ مِينَ الْجَنَّة يَنزعُ عَنْهُما لَعُلُهُمْ يَذَكُرُونَ (٢٠) يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتَنَكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ الْجَنَّة يَنزعُ عَنْهُما لَعَلَهُمْ يَذَكُرُونَ (٢٠) يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتَنَكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويَكُمْ مِّنَ الْجَنَّة يَنزعُ عَنْهُما لِللهَ يَوْلَى وَلَي اللَّي اللَّي اللَّهُ يَراكُمْ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَيَّاطِينَ أَوْلِياءَ لللَّي يَلِي لا يُؤمِّنُون (٢٧) ﴾ وفي هذا بيان لعمل الشيطان ولطبيعته وصلته ببني آدم حتى يأخذوا حذرهم منه.

وتصحح السورة الكريمة مفاهيم خاطئة لدى الناس من التقليد للآباء فى الفواحش وتبرير هذا التقليد بأن الله أمر بهذا ، كما تصحح جهلاً وقع الناس فيه وتوجه إلى الصواب فى الأمر قال تعالى : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (١٨) قُلْ أَمَرَ رَبِي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِينَ ﴾ .

وتنبه السورة الكريمة الناس إلى البعث وأنهم سيعودون إلى الحياة مرة أخرى للحساب ولكن فريقًا هدى وفريقًا ضل الطريق قال تعالى : ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ (٢٦ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقً عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ (٣٠) ﴾.

وتهيئ السورة النفوس لكى تتحلى بالمظهر الطيب عند لقاء الجماعة المؤمنة فى بيوت أذن الله أن ترفع ، وأن تتحلى كذلك بالتوازن فى حياتها المادية والروحية والعقلية، فعندما تنمى أبدانها بالطعام والشراب ينبغى ألا يكون ذلك على حساب الروح أو العقل فلا إسراف فى مأكل أو مشرب ، فالإسلام جاء ليحقق التوازن فى كل شىء، ويجعل

أتباعه يتمتعون بما أحل الله من الطيبات والزينة ، ويحصنون أنفسهم من الموبقات التى حرمها الله سبحانه قال تعالى : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِد وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ (آ) قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّه الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادَهُ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْق قُلْ هِيَ للَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاة الدُّنْيَا خَالصَةً يَوْمَ الْقَيَامَة كَذَلَكَ نُفُصِّلُ الآيَاتِ لقَوْم يَعْلَمُونَ الرِّق قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإَثْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّه مَا لَمْ يُنزَلْ به سُلُطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ وَالإَثْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا

كما تذكر السورة الكريمة أن للأمم آجالاً كآجال الأفراد ، وأن هذه الأمم يُنُّ الله عليها ببعثة الرسل يتلون عليهم آيات ربهم، والعاقبة لمن استجاب واتقى وأصلح، وأما الذين كذبوا واستكبروا فمصيرهم إلى النار.

وبعد هذا البيان فمن أظلم ممَّن كذَّب بآيات الله إنهم ظلموا أنفسهم ومهدوا لها بظلمهم السبيل إلى النار.

قال تعالى : ﴿ وَلَكُلِّ أُمُة أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدُمُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلا يَبْنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمْ رُسُلٌ مَنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَمَنِ اتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ۚ وَ ۖ وَالّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبُرُوا عَنْهَا أُولَئكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالدُونَ وَ ۖ فَمَن أَظْلَمُ مَمِّن افْتَرَىٰ عَلَى اللّهَ كَذَبًا أَوْ كَذَبُ بِآيَاتِهُ أُولَئكَ يَنالُهُمْ نَصِيبُهُم مِّن الْكَتَابِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتُهُمْ رَسُلُنَا يَتَوَفُّونَهُمْ قَالُوا آيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مَن دُونِ اللّه قَالُوا صَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ اللّهِ قَالُوا صَلّوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ اللّهِ قَالُوا صَلّوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ اللّهِ قَالُوا صَلّوا عَنَا وَسَهُمُ وَالْإِنسِ عَلَىٰ اَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴿ آَ قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُكُم مِّنَ الْحِنِّ وَالإِنسِ عَلَىٰ النَّارِ كُلُوا فَيها جَمِيعًا قَالَتُ أُخْرَاهُمْ لَأُوا كَافُو لَاهُمْ رَبَّا فَي أَمُهم قَدُ خَلَتْ مَن فَرُاهُمْ وَلَاهُمْ وَالْإِنسِ فَي النَّارِ كُلُوا كَافُوا كَافُوا عَنَى إِنَّا الْحَنْ أُكُوا فِيها جَمِيعًا قَالَتُ أُخْرَاهُمْ لَا أَي لَكُم مِن الْحَيْقُول فَي النَّارِ فَالَ لَكُلِ ضَعْفَ وَلَكُوا فَيها جَمِيعًا قَالَتُ أُخْرَاهُمْ وَاللّهُ وَلَاهُمْ وَلَاهُمْ وَلَاهُمْ وَلَكُمُ وَالْمُ وَلَا اللّهُ وَلَهُمْ مَا كُنتُم تَكُسُونَ ﴿ آلَهُمْ مَن جَهَنَمُ مَهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُجْرِمِينَ ﴿ لَكَالُكُ الْمُعْرَامُ مَن النَّالِ فَلَا لَهُ الْمَالُونَ الْحَنْ فَلُهُمْ عَوالُمْ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُجْرِمِينَ ﴿ اللّهُ الْمُعْرَاقُ وَمُن فَوقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْطَأَلُومِينَ ﴿ الْكُولُ الْمُعْرَامُ مَلَا لَاللّهُ الْمُولُ وَلَا السَّامَاءِ وَلَا الْمُؤْلِكُ الْحَلُولُ وَلَا الْمُولُولُ الْفَالِكُ الْمُهُمُ مَن جَهُولُ وَلَو اللّهُ اللّهُ الْحُلُولُ الْمُولُولُولُ عَلَى اللّهُ الْمُعْرَاقُ الْحَلْمُ الْمُولِقُولُ الْفَالِلْ الْمُؤْلِقُ الْمُعُولُولُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ ا

ومن المعانى التى تضمنتها سورة الأعراف بيان منهج المؤمنين الذين يعملون الصالحات فى يُسر العمل، وأخذ ما يستطيعون، وكيف يصيرون إلى الجنة بصدور لا غل فيها ونعيم تطيب به نفوسهم، واعتراف بفضل الله عليهم وهدايتهم، وتوفيقهم فى اتباع

الرسل واستقامتهم على صالح الأعمال ، قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّة هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ وَنَوْعَنَا مَا فِي صُدُورِهِمَ لَا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلاَّ وَسُعْهَا أُولِئُكَ أَصْحَابُ الْجَنَّة هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَنَوَعُنَا مَا فِي صُدُورِهِمَ مِنْ غَلِّ تَعْدِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لَهَذَا وَمَا كُنَا لِنَهْتَدِي لَوْلا أَنْ هَذَانَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ وَنُودُوا أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ٢٠﴾ .

وتعرض سورة الأعراف مشهدًا لفريقين من الناس في الآخرة: فريق الجنة، وفريق النار، وما يكون بين الفريقين من كلام، كما تعرض لفريق ثالث بين الفريقين: ويمثل هذا الفريق رجالاً على الأعرف أى ما يكن من سور أو حجاب يقال له: الأعراف لا من الجنة ولامن النار بل بينهما، ومن يكن عليه ير حال الفريقين الآخرين.

فأما أصحاب الجنة فينادون أصحاب النار بأنهم وجدوا ما وعدهم ربهم حقًا.

وأما أصحاب النار فكانوا فى شك من وعد الله فكفروا فى الدنيا، أما الآن فإنهم يقولون: نعم. ولكن لاينفعهم إيمانهم فى هذا الموقف، وقد ظلموا وصدوا عن السبيل وأرادوها عوجًا وكفروا بالآخرة .

وأصحاب الأعراف يعرفون كلا من أهل الجنة والنار بسيماهم، فإذا نظروا إلى أهل الجنة نادوا سلام عليكم \_ وهم \_ إلى الآن \_ لم يدخلوا الجنة ولكنهم يطمعون فى دخولها، ولم يجعل الله الطمع فى قلوبهم إلا لما يريد بهم من كرامته . وإذا وُجُهت أبصارهم تلقاء أصحاب النار رأوا منظرًا شنيعًا، ودعوا ربَّهم ألا يكونوا مع هؤلاء الظالمين .

ويجد أصحاب الأعراف عند رؤيتهم النار وأهلها رجالاً يعرفونهم وكانوا في الدنيا أصحاب أموال وأولاد وجاه؟ فيقولون لهم: ما أغنى عنكم ما كنتم تحتمون به وتفاخرون به من عصبية وجاه ، لقد ذهب كل هذا ولم يغن عنكم شيئاً. ثم أشاروا لهم إلى أناس من أهل الجنة كانوا في الدنيا فقراء ضعفاء يستهزئ بهم أهل النار فيقولون لهم: أهؤلاء الذين احتقرتموهم وأقسمتم أنهم لا ينالهم الله برحمة . لقد قيل لهؤلاء الضعفاء \_ إكرامًا لهم : ادخلوا الجنة لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون . لقد كان هذا واقعًا من المشركين مع المؤمنين، وقد مر بنا في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الّذِينَ أَجْرَهُوا كَانُوا مِنَ اللّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٣٠ وَإِذَا مَرُوا بهمْ يَتَغَامَزُونَ (٣٠ وَإِذَا انقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ انقَلْبُوا فَكِينَ (٣٠ وَإِذَا انقَلْبُوا إِلَىٰ آهُلُهِمُ انقَلْبُوا فَكِينَ (٣٠ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُلاءِ لَضَالُونَ (٣٠ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ (٣٠ فَالْيَوْمَ فَكُهِينَ (٣٠ وَإِذَا مِنْ الْمُنْوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ (٣٠ فَالُوا إِنَّ هَوُلاءِ لَصَالُونَ عَنْ أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ (٣٠ فَالُوا إِنَّ هَوُلاءِ لَصَالُونَ عَنْ أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ (٣٠ فَالُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ (٣٠ عَلَى الأَرائِكِ يَنظُرُونَ (٥٠ ﴾ [الطفنين].

وأما موقف أصحاب النار فإنه موقف خزى نفسى، وعذاب أليم فهم يُنادون على

أصحاب الجنة سائلين ماءً أو شيئاً مما رزقهم الله ، ولكن الله حرّم هذا على الكافرين اللاهبن اللاعبين الذين جحدوا ونسُوا لقاء يومهم هذا فظلموا وطغوا . قال تعالى فى بيان هذا المشهد من سورة الاعراف : ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْجَنَّةُ أَصْحَابُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدُنْا مَا الشهد من سورة الاعراف : ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْجَنَّةُ أَصْحَابُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدُنا مَا وَعَدَ رَبُكُمْ حَقًا قَالُوا نَعَمْ فَأَذُن مُؤذَنَّ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ الله عَلَى الظَّالمِينَ ﴿ وَاللهِ وَيَنْهُونَهَا عَوجًا وَهُم بِالآخِرَة كَافُرُونَ ﴿ وَبَيْنَهُمَ الله عَلَى حَجَابٌ وَعَلَى الأَعْرَاف رِجَالٌ يَعْرِفُونَ لَهُ أَيْسُماهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ النَّارِ قَالُوا رَبِّنَا لا تَجْعَلْنَا مَع يَذُخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمُعُونَ ﴿ وَا وَذَا صُرِفَت أَبْصَارُهُمْ تَلْقَاءَ أَصْحَابِ النَّارِ قَالُوا رَبِّنَا لا تَجْعَلْنَا مَع يَذُخُلُوهَا وَهُمْ وَلَا أَنتُمْ تَسْتَكُبُرُونَ ﴿ اللهَ عَرْمُهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ وَ اللّهِ مَا اللهُ بَرَحْمَة ادْخُلُوا الْجَنّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَنتُمْ تَحْزُنُونَ ﴿ إِنَ اللّهَ حَرَّمُهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهِ اللهُ بَرَحْمَة ادْخُلُوا الْجَنّةَ لا أَنْهُمُ اللهُ قَالُوا إِنَّ اللّهَ حَرَّمُهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ الْدِينَ النَّخَذُوا دَينَهُمْ لَهُوا وَلَعبًا مَن وَعَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنيَا فَالُوا إِنَّ اللّهَ حَرَّمُهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ الدِينَ النَّعَلَا اللهُ وَلُوا إِنَّ اللّهُ حَرَّمُهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهَ عَلَى الْكَافُولِينَ اللّهُ عَلَى الْكَافُولِ القَاءَ يَوْمُهُمْ هَذَا وَمَا كَانُوا الْآلِهُ وَلُوا الْمَا اللهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وتقدم السورة الكريمة ما يفيد أن أهل النار لم ينتفعوا بالكتاب الذي جاءهم مفصلاً فهل إعراض هؤلاء عن الكتاب يرجع إلى انتظارهم لتحقق ما جاء فيه ، إنه عند وقوع ما أخبروا به لن ينفعهم وقوفهم على هذا الحق يوم القيامة، ولن يجدوا شفعاء ، ولن يُردُّوا إلى الحياة مرة أخرى ، بل تكون عاقبتهم الخسران المبين قال جل شأنه : ﴿ وَلَقَدْ جَنْنَاهُم بِكُتَاب فَصَلْنَاهُ عَلَىٰ عِلْم هُدًى وَرَحْمَةً لَقُوْم يُؤْمِنُونَ ۞ هَلْ يَنظُرُونَ إلاَّ تَأْوِيلَهُ يَوْم يَأْنِي اللهِ يَعْمَلُ عَنْ مَن قَبْلُ قَدْ جَاءَت رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ يُؤُمِنُونَ عَنْهُم مًا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ ٢٥﴾ .

وبعد هذا يأتى التوجيه الكريم فى السورة الكريمة إلى المعرفة الصحيحة بالرب المعبود وحده لا شريك له، فهو الذى خلق السموات والأرض فى ستة أيام فلما قضاهما وأودع فيهما من أمره ما أودع استوى تبارك وتعالى على العرش العظيم استواء يليق بجلاله وعظمته وسلطانه. ومن آياته فى هذا الخلق الليل والنهار فيُغشى الليل المظلم النهار المضىء، فيُظلم ما على وجه الأرض، ويسكن الآدميون، وتأوى المخلوقات إلى مساكنها، ويستريحون من النصب والكد والكدح فى النهار. وكلما جاء الليل والنهار : الشمس النهار، وكلما جاء الليل والنهار : الشمس

والقمر والنجوم وماجعل فيها من آيات ومنافع، وما جعل فيها من إحكام ونظام وإتقان يدل على حكمته وقدرته ورحمته بخُلقه . فله سبحانه الخلق وهذا يتضمن أحكامه الكونية ، وله الأمر وهذا يتضمن أحكامه الشرعية، وله أحكام الجزاء والتي ذكرت من قبل الله رب العالمين ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوات وَالأَرْضَ فِي ستَّة وَلِمُ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلُ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَفِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرات بِأَمْرِهِ أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ (3) .

وفى السورة توجيه إلى المعرفة الصحيحة بالرب المعبود سبحانه ولمًا ذكر من عظمته وجلاله ما يدل ذوى الألباب على أنه وحده المعبود المقصود فى الحوائج كلها أمر بما يترتب على ذلك من دعائه وحده، والاستجابة لأمره ونهيه وعدم الإفساد فى الأرض بالمعاصى بعد إصلاحها بالطاعات، ودعائه سبحانه خوفًا وطمعاً فهو الذى يحقق الرجاء ويدفع الضر، وهو الذى يُرسل الرياح المبشرات بالغيث الذى ترتاح له القلوب، وهو الذى سخر هذه الرياح لتلقّح السحب ولتسوقها إلى أرض لا غنى لها عن الماء لتحيا ويُخرج الله به من كل الثمرات. والذى أحيا الأرض بعد موتها هو الذى سيحيى الإنسان بعد موته.

و إذا كانت الأمَّة كالأفراد صلاحًا وفساداً، فإن القرى التى تضم الأفراد والجماعات كذلك قد تكون بلدًا طيبًا يخرج نباته بإذن ربه، فليست الأسباب وحدها هى التى تُخرج، وإنما تُخرج، وإنما لذى حبث من تُخرج، وإنما تُخرج إلا نباتًا لا نفع فيه ولا بركة، كذلك حال القلوب وأصحابها مع وحى الأرض فلا يُخرج إلا نباتًا لا نفع فيه ولا بركة، كذلك حال القلوب وأصحابها مع وحى الله وآياته منهم: من يكون كالأرض الطيبة التى تستقبل الماء فتنتفع به وتُخرج بإذن ربها للناس من كل زوج بهيج، ومنها : الأرض التى لا تنتفع بالماء ولا تخرج زرعًا . قال تعالى: ﴿ ادْعُوا رَبّكُمْ تَضَرُعًا وَخُفْيةً إِنّهُ لا يُحبُ المُعْتَدين ۞ وَلا تُفسدُوا فِي الأَرْضِ بَعْد إصلاحِها وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَت اللّه قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسنين ۞ وَهُوَ الذي يُرسلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَته حَتَّىٰ إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثَقَالاً سُقْنَاهُ لَبلَد مَّيَّتَ فَأَنزَلْنَا به الْمَاءَ فَأَخْرُجُنَا به مِن كُلِّ الثَّمَرَات كَذَلِكَ نُحْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴿ وَهُ وَالْبَلُدُ الطَّيِّبُ يَحْرُجُ لَا يَخْرُجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴿ وَ وَاللّهِ يَلْكُونَ لَا يَعْرُبُ أَلْكَ نُحْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴿ وَ وَاللّهِ يَعْرَجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنَ رَبّه وَالّذِي خَرْجُ إِلا نَكَدُلُكَ نُحْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴿ وَاللّهِ وَالْبَلُهُ الطّيِّبُ يَخْرُجُ لَا يَخْرُجُ إِلاَ نَكُولُ لَا يَخْرُجُ الْا يَعْرَبُهُ الْكَالُونَ الْقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴿ وَاللّهُ وَالْعَرِبُ الْمَاءَ فَا نَعْرَاتُهُ بِإِذْنَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا يَعْرُبُونَ وَى اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَعْدَيْنَ وَلَا لَعُلُولُ وَلَا الْمَوْتَى لَا عَلَاكُ وَلَو اللّهُ الْوَلُولُ وَلَ وَلَا اللّهُ وَلَو اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الل

وبعد هذا العرض الجامع للقضايا الأساسية في حياة الدعوة ونقل الناس من

الظلمات إلى النور ومن الضلال إلى الهدى يأتى التعليم القرآنيُّ بالقصة المفصَّلة التى تعرض ما حدث مع رسل الله السابقين وأمَمهم.

أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَان فَانتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ (٣) فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةً مِّنَا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَمَا كَانُوا مُؤْمِنِينَ (٣٧)﴾ .

وهذا نبى الله صالح أرسله الله إلى ثمود فدعاهم إلى التوحيد، وقال لهم ما قاله نوح وما قاله هو: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَّه غَيْرُه ﴾ وجاءهم بآية خارقة ﴿ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةٌ﴾ فكان للناقة شربٌ ولهم شربُ يوم معلوم ، فكان عندهم بثر كبيرةٌ يتناوبونها هم والناقة وهي المعروفة ببئر الناقة ، فللناقة يوم تشربها ، ويشربون اللبن من ضرعها ، ولهم يوم يردُونها ، وتُصْدرُ الناقةُ عنهم. وقال لهم نبيهم صالح ﷺ:ذروها تأكل في أرض الله فلا عليكم من مؤونتها شيء، ولاتمسوها بسوء ، وذكَّرهم بنعم الله عليهم حيث مكَّن لهم في الأرض، ويسَّر لهم الأسباب التي توصلهم إلى ما يريدون فاتخذوا القصور ونحتوا الجبال بيوتًا ، وجاؤوا بعد عاد وعرفوا ما حدث لهم ونهاهم عن الفساد. فتصدى له كذلك الملأ الذين استكبروا، وحاول الملأ أن يشككوا المستضعفين ويتنوهم عن الإيمان بنبى الله صالح عليتكم وعقروا الناقة ولم يستجيبوا لأمر ربهم وتعجُّلُوا العذاب فأبادهم الله وقطع دابرهم ، قال تعالى : ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمُ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مَّنْ إِلَه غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِكُمْ هَذه نَاقَةُ اللَّه لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ 📆 وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خَلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادِ وَبَوَأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَخذُونَ من سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحتُونَ الْجبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلاءَ اللَّهِ وَلا تَعْثُواْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ كَا اللَّهَا الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا مِن قَوْمِهِ للَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لِمَنْ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَالِحًا مُّرْسَلٌ مِّن رَّبِّه قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ٧٠٠ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنتُم بِهِ كَافِرُونَ 📆 فَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَعَتَوْا عَنْ أَمْر رَبِّهمْ وقَالُوا يَا صَالِحُ اثْنَنَا بِمَا تَعَدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (٧٧) فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثْمِينَ (٧٠ فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لأ تُحِبُّونَ النَّاصحين 🕎 ﴾.

وقد حذر الرسول الناس من سلوك سبيل هؤلاء، فأخرج أحمد والبزار وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والطبرانى فى الأوسط وأبو الشيخ والحاكم وصححه، وابن مردويه عن جابر بن عبد الله أن رسول الله على المنال الحجر قام فخطب فقال: «يا أيها الناس لا تسألوا نبيكم عن الآيات. فإن قوم صالح سألوا نبيهم أن يبعث إليهم آية فبعث الله لهم الناقة ، فكانت ترد من هذا الفج فتشرب ماءهم يوم وردها، ويحتلبون من لبنها

مثل الذى كانوا يأخذون من مائها يوم غبّها، وتُصدر من هذا الفج فعتوا عن أمر ربهم فعقروها ، فوعدهم الله العذاب بعد ثلاثة أيام ، وكان وعداً من الله غير مكذوب ، ثم جاءتهم الصيحة فأهلك الله من كان منهم تحت مشارق الأرض ومغاربها إلا رجلاً كان في حرم الله فمنعه حرم الله من عذاب الله » ، فقيل: يا رسول الله من هو ؟ فقال : «أبو رغال ؛ فلما خرج من الحرم أصابه ما أصاب قومه قال ابن كثير : هذا الحديث على شرط مسلم وأخرج ابن جرير وأبوالشيخ وابن مردويه من حديث أبى الطفيل مرفوعاً مثله.

وأخرج أحمد من حديث ابن عمر قال : قال رسول الله على وهو بالحِجْر : «لا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلا أن تكونوا باكين . فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم أن يصيبكم مثل ما أصابهم» . وأصل الحديث في الصحيحين من غير وجه ، وفي لفظ لاحمد من هذا الحديث قال : لما نزل رسول الله على تبوك نزل بهم الحجر عند بيوت ثمود .

وجاء بعد ذكر لوط عَلَيْظِم وقومه ذكرُ شعيب وإرساله إلى مدينَ، وأمره لهم بعبادة الله سبحانه وحده وحثُه لهم على الاستقامة في البيع والشراء بإتمام الكيل والميزان، وألاً

ينقصوا الناس أشياءهم، وألا يفسدوا في الأرض، وألا يصدوا الناسَ عن الحق والهدى، وألا يبغوها عوجًا ، وأن يذكروا نعمة الله عليهم، وأن ينتفعوا بعاقبة المفسدين.

وتناولت السورة شعيبًا عَلَيْهِم وَالْاسَانِه الله عَدِه وَالْإِصلاح الاقتصادى، وعدم الإنساد في الأرض، وعدم الصدِّ عن الحق وتَذَكُّر نعم الله عليهم والانتفاع بما وقع لغيرهم قال تعالى : ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعْيبًا قَالَ يَا قَوْمُ الله عليهم والانتفاع بما وقع لغيرهم قال تعالى : ﴿ وَإِلَىٰ مَدْينَ أَخَاهُمْ شُعْيبًا قَالَ يَا قَوْمُ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتُكُم بَينةً مِّن رَبّكُمْ فَاوْقُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْياءَهُمْ وَلا تُفْسَدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِها ذَلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ ۞ وَلا النَّاسَ أَشْياءَهُمْ وَلا تُفْسَدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِها ذَلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ ۞ وَلا تَقْعُدُوا إِذْ كُلُ صِرَاط تُوعِدُونَ وَتَصُدُونَ عَن سَبيلِ اللّه مَنْ آمَنَ بِه وَتَبْغُونَهَا عَوجًا وَاذْكُرُوا إِذْ كُنتُم قَلِيلاً فَكُثْرَكُمْ وَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُفْسَدِينَ ﴿ آلَهُ بَيْنَا وَهُو خَيْرُ الْحَاكُمِينَ ﴿ آمَنُوا بِاللّذِي كُنتُم قَلِيلاً فَكُثْرَكُمْ وَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُفْسَدِينَ آمَنُوا مَعَكُ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَوْ كُنا كَارِهِينَ ( ﴿ كَنَّا مَاللّهُ مَنْ الله مَنْ الله مَنْها وَمَا اللّه مَنْها وَمُو مَنْهُ اللّه مَنْها وَمُ الْفَاتِحِينَ ۞ وَقَالَ الْمَلأُ الّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهُ لَوْنَ اللّهُ مَنْها وَمُ اللّه مَنْها وَمُ اللّه مَنْها وَمَا اللّه مَنْها وَمُ الْفَاتِحِينَ ۞ وَقَالَ الْمَلأُ اللّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِه لَيْنِ اللّهَ مَلْ اللّه مَنْها وَمُ الْمُؤْمِلُونَ اللّهُ مَنْوا فِي وَارِهِمْ جَاثُمُ اللّه وَلَا لَيْ الْمُولِينَ ﴿ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّه وَلَا اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُولِينَ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا عَلْهُمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْعَلْولُولُولُ مَا الْخَاسِرِينَ اللّهُ وَلَا لَكُمْ وَكُنُوا هُمُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَال

ولقد قدَّمت سورة الأعراف نماذج متعددة من سلوك الناس مع رسل الله فى شركهم واستهانتهم بالحق وسخريتهم وفساد تصوراتهم وكبرهم وتكذيبهم، ووقوعهم فى الفاحشة، وسوء معاملاتهم الاقتصادية، وصدَّهم عن سبيل الهدى، وإرادتهم للفساد فى الأرض وعدم انتفاعهم بما حدث لغيرهم، وكل هذا يمثل دروسًا نافعة للناس؛ كى يُفيدوا من أحداث السابقين والسعيد من وعظ بغيره . ولذلك كان التعقيب القرآنى بعد ذكر هذا القصص الحق : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَة مِن نَبِي إِلاَّ أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاء والضَّرَاء لَعَلَهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴿ ثَلَ السَّيِّعَةَ الْحَسَنَةُ حَتَّىٰ عَفُواْ وَقَالُوا قَدْ مَسَ آبَاءَنَا الضَّرَاء والسَّرَاء والسَّرَاء فَاخَذْنَاهُم بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴿ ② ﴾ .

وإذا كان العقلاء هم الذين ينتفعون بما يحدث لغيرهم على مرِّ الأيام والليالي فإن

الغافلين عن سنة الله في خلقه لا يفيدون من حالات البأساء والضراء والتقلب في الغنى والصحة بعد العذاب، ويعد أون هذا من قبيل العادات حتى يُفاجئُهم العذاب.

وبعد هذا البيان الشاني والمبيِّن لسنة الله في خلقه عبْرَ التاريخ يأتي التفصيلَ في سورة الأعراف لما حدث من فرعون الذي يُمثل قمة الطغيان البشري، وكيف واجهه موسى عَلَيْتُكْم بالآيات والبراهين؛ ليرجع عن طغيانه وإفساده ، ولكنه كذَّب وأبى فأغرقه الله وأذاقه وآله العذاب الأليم، وتعرض الآياتُ الكريمةُ تفصيلاً للمواقف التي حدثت مع نبى الله موسى ومن آمن معه من فرعون وملئه ، قال تعالى : ﴿ ثُمُّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدُهُم مُّوسَىٰ بِآيَاتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَتِه فَظَلَمُوا بِهَا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُفْسدينَ (١٠٣٠) وَقَالَ مُوسَىٰ يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٤) حَقيقٌ عَلَىٰ أَن لاَ أَقُولَ عَلَى اللَّه إِلاَّ الْحَقَّ قَدْ جَئْتُكُم ببَيّنَة مّن رَّبّكُمْ فَأَرْسلْ مَعيَ بني إِسْرَاثيلَ 🔞 قَالَ إِن كُنتَ جنْتَ بآيَة فَأْت بهَا إِن كُنتَ من الصَّادقينَ 📆 فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِنُّ 📆 وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ 📶 قَالَ الْمَلاُّ مِن قَوْم فرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرَّ عَلِيمٌ 🔞 يُريدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ (111) قَالُوا أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَائن حَاشِرِينَ (111) يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمِ (111) وَجَاءَ السَّحَرَةُ فرْعَوْنَ قَالُوا إِنَّ لَنَا لأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ الْغَالِينَ (١١٣) قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمنَ الْمُقَرَّبينَ (١١٤) قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ 🔞 قَالَ ٱلْقُوا فَلَمَّا ٱلْقُوا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاس وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بسحْر عَظِيم (١١٦) وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ١١٧) فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُون (١١٨) فَغُلَبُوا هُنَالِكَ وَانقَلَبُوا صَاغرينَ (١١٦) وَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ (١٣٠) قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١٣١) رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ (١٣٢) ﴿ .

ولو كان فرعون على بصيرة الأذعن من رؤيته لموقف سحرته، وأن ما جاء به موسى ليس من قبيل سحرهم، ولكنه لم يُفدْ من هذا، وادعى لنفسه السلطة على عقول الناس وقلوبهم فلا ينبغى أن يرى أحدٌ إلا ما يراه فرعون ، قال جل شأنه : ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ آمَنتُم بِهِ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكْرٌ مُكَرِّتُمُوهُ فِي الْمَدينَة لِتُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (١٢٢) لِهُ قَطِّعَنَ أَيْدَيكُمْ وَأَرْجُلكُم مِّنْ خِلاف ثُمَّ لأُصَلَبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ (١٢٤) قَالُوا إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ (١٢٥) وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنًا بِآياتِ رَبِّنَا لَمَا جَاءَتْنَا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وتَوَقَنَا مُسْلِمِينَ (١٢٥) ﴾ .

ثم تذكر الآيات تسلط فرعون على قومه في عقولهم وقلوبهم، وموقف السحرة بعد إيمانهم بآيات ربهم، واستعلائهم على عذاب فرعون وطلبهم من ربهم ﴿ رَبّنا أَفْرِغُ عَلَيْنا صَبُواً وَتَوَفّنا مُسْلِمِينَ (١٤٦٠) وتذكر الآيات الكريمة بعد ذلك إغراء الملا من قوم فرعون له بموسى ومن آمن معه لإيقاع المزيد من الآذى بهم، واستجابة فرعون لهذا، وموقفه من ضعاف القوم من الابناء والنساء ويأمر موسى قومه بالاستعانة بالله والصبر والأمل في العاقبة الطيبة . وتصريح قوم موسى بوقوع الأذى بهم من قبل أن يأتيهم ومن بعد إيمانهم به وتعقيب موسى عليه بالرجاء في استخلافهم في الأرض، وإهلاك عدوم فماذا سيعمل هؤلاء بعد هذه المئة . وأما آل فرعون فقد أخذهم الله بالقحط فلم يتعظوا، وإذا جاءهم الحدب تشاءموا بموسى مؤمن أمن معه ، وكان بعد ذلك إصرارهم على الكفر، وأنهم مهما جاءهم موسى بآية فلن يؤمنوا فأرسل الله عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم ، وكان منهم فلن يؤمنوا فأرسل الله عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم ، وكان منهم الاستكبار والإجرام، فلما وقع عليهم العذاب بالإضافة إلى ما سبق من الآيات، وقيل في العذاب: إنه الطاعون طلبوا من موسى أن يَدْعُو ربّه إنْ كشف عنهم العذاب أن يُؤمنوا فلما كشف عنهم العذاب إلى أجل نقضوا عهدهم، وأصروا على كفرهم، فأفرقهم الله في البحر بتكذيبهم، وأورث المستضعفين مشارق الأرض ومغاربها.

وفى هذا العرض لما حدث لموسى وقومه وفرعون وقومه بيانٌ للناس؛ حتى يُفيدوا من تجارب السابقين وفى الوقت نفسه بيان لطبيعة بنى إسرائيل ليتهيأ المؤمنون فى معاملتهم بعد تأسيس الدولة بالمدينة المنورة فسيجدون اليهود - هناك - قال تعالى : ﴿وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمٍ فَرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ (١٧٧) قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللّهِ وَاصْبِرُوا

إِنَّ الأَرْضَ لِلله يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِّينَ (١٣٠) قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تُأْتِينَا وَمَن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَىٰ رَبُكُمْ أَن يُهلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ (١٣٠) وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعُونَ بِالسّنِينَ وَنَقْصِ مِن الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ (١٣٠) فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَيْرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ أَلا إِنَّمَا طَائرُهُمْ عِندَ الله وَلَكِنَّ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَيْرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ أَلا إِنَّمَا طَائرُهُمْ عِندَ الله وَلَكِنَّ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا مَلْكُ بَمُوسَىٰ (١٣٠) وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَة لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ (١٣٠) أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ (١٣٠) وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنا بِهِ مِنْ آيَة لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ (١٣٠) فَأَلُوا مَهْمَا تَأْتِنا بِهِ مِنْ آيَة لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ (١٣٠) فَأَلُوا مَهُمَا تَأْتِنا بِهِ مِنْ آيَة لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ وَلَنُوا اللهَ مُنْ أَيُوا يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبُكَ بُمَا عَهِدَ عِندَكَ لَئِن اللهَوْهُ إِذَا هُمْ يَنَكُنُوا لَكَ وَلَنُوسَلَنَ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا مُنْ أَيْوا لِنَا لَكُمْ فَي الْيَقُ وَلَوْمَ اللّذِينَ كَانُوا يُسْتَصْعُفُونَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا التِي بَارَكُنَا فِيها وَمَعْنَى مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا التِي بَارَكُنَا فِيها وَتَمَّ مَنْ اللّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا وَدَمَّرَنَا مَا كَانَ يَصَنَعُ فَرْعُونُ وَقُومُهُ وَاللهُ وَالْولَا يَعْ مِنْ مَنْ فَرَقُولُ اللّهُ وَالْولَا يَاللّهُ عَلَى الْمَلْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَولُوا يُسْتَعُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالَولُوا يُعْمَلُوا اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وبعد هذا الإنعام من الله تعالى على بنى إسرائيل وعبورهم البحر يأتون على قوم يقيمون على عبادة الإصنام فيقولون لموسى عليه النه العبال المهم الهم الهة، وهذا يدل على جهلهم وعدم استيعابهم لدعوة موسى عليه فذكّرهم موسى عليه بنعمة الله عليهم، وضلال أهل الوثنية، وأن المعبود بحق هو الله وحده، وتذكر الآيات ما كان من تهيؤ موسى لميقات ربه، واستخلافه لهارون في قومه ووصيته له بالإصلاح والتحذير من سبيل المفسدين. وهذه الأمور من الغيب الماضى الذي لا يعلمه إلا الله، وهو دليل على أن هذا القرآن كلام الله . وتقص الآيات ما كان من مطلب موسى عليه المورية لموسى عليه النظر إليه سبحانه، وكان بيان الحكمة من عدم تحقيق هذه الرؤية لموسى عليه في النظر إليه سبحانه، وكان بيان الحكمة من عدم تحقيق هذه الرؤية لموسى عليه في الدنيا بتجلى الله سبحانه للجبل، وهو أشد خلقاً من الإنسان فلم يَقُو الجبل على ذلك، فكيف يطيق الإنسان في الدنيا النظر إلى خالقه سبحانه . قال الموسى على أصنام لهم قالوا يا مُوسَى فلم يَقُو الجبل على ذلك، فكيف يطيق الإنسان في الدنيا النظر إلى خالقه سبحانه . قال اجعل أنا إلها كما لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون (١٣٠٠) إن هؤلاء مُتبر ما هم فيه وباطل ما كانوا المعملون (١٤٠٠) قال أغير الله أبغيكم إلها وهو فصلكم على العالمين (١٤٠٠) وإذ أبحيناكم مِن آل إلها كما لهم أله أله أبغيكم إلها وهو فصلكم على العالمين (١٤٠٠) وإذ أبحيناكم مِن آل إله عمالون (١٤٠٠) قال أغير الله أبغيكم إلها وهو فصلكم على العالمين (١٤٠٠) وإذ أبحيناكم مِن آل

فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتَّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاءٌ مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ (١٤) وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لَا يَعْشَرُ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا لَأَخْدِهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدينَ (١٤٦) وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَكَلَّمَهُ رَبُهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا أَقَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ (١٤٣) ﴾ .

ويأتى بعد ذلك ذكر اصطفاء الله سبحانه لموسى عَلَيْكُلِم برسالاته وبكلامه وتوجيه موسى إلى أخذ ما أُوتى والشكر لله عليه : ﴿ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاتِي وَبِكَلامِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ (١٤٤) ﴾ فالذى أوتى موسى نعمة كبرى تستوجب الشكر ففيها الإنقاذ لقومه مما حلَّ بهم من فرعون وملئه ، وفيه الشفاء مما أصاب عقولهم ونفوسهم من الضلال في العقيدة حيث تشوَّفوا إلى عبادة غير الله ، وحيث استبدت بهم الجوانب المادية وملكت نفوسهم فجعلوها محورهم الذي عليه يدورون.

وتبين الآيات الكريمة في سياقها التعليمي للأمة الخاتمة أن الانتفاع بما أُوتي موسى لن يكون إلا بأخذه بقوة وهمة ونشاط وأخذ أحسن ما يُسمع قال تعالى : ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَنْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْء مَوْعظةً وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْء فَخُذْهَا بِقُوَّة وَأَمُوْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِها سَأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ (١٤٥) ﴾ .

وتبين الآيات الكريمة في توجيهاتها الحكيمة الصوارف للناس عن الانتفاع بالآيات، ومن أخطرها الكبر في الأرض بغير الحق مما يدفع المتكبرين إلى عدم الإذعان لوحى الله، والميل والاختيار لطريق الغيِّ في الوقت الذي يرون فيه الطريقين، وهؤلاء الذين لم ينتفعوا بالآيات لتكذيبهم بها وغفلتهم عنها، وعما تضمَّته من الوعد والوعيد في لقاء الآخرة خسروا أعمالهم وسيجدون جزاء موقفهم هذا ، قال تعالى : ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوْا كُلُّ آيَة لاَّ يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخذُوهُ سَبِيلاً ذَلْكَ بِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا الرَّشْد لاَ يَتَخذُوهُ سَبِيلاً ذَلْكَ بِأَنَّهُمْ هَلْ يُجْزُونَ إِلاَ مَا كَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ (١٤٠٠ وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا وَلَقَاء الآخِرَة حَبطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزُونَ إِلاَ مَا كَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ (١٤٠٠ وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا وَلَقَاء الآخِرَة حَبطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزُونَ إِلاَ مَا كَانُوا

يَعْمَلُون (١٤٧) وفي بيان ما ضلَّ فيه بنو إسرائيل من أمر العقيدة تذكر الآياتُ الكريمة صنيع قوم موسى للعجْل من حُلِيَّهم دون أن يُعملوا عقولهم في حالهم، وكيف أنقذهم الله بالتوحيد الذي جاء به موسى ، ولما وقعوا في الضلال استدركوا فلولا رحمة الله ومغفرته لكانوا من الخاسرين ، قال جل شأنه : ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيهِمْ عَجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ أَلَمْ يرَوْا أَنّهُ لا يُكَلِّمُهُمْ وَلا يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً اتّخذُوهُ وَكَانُوا ظَالِمِينَ (١٤٨) وَلَمَا سُقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ وَرَأُوا أَنّهُمْ قَدْ ضَلُوا قَالُوا لَئِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبّنا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنكُونَن مِن النّخاسرين (١٤٦) .

ورجع موسى عَلَيْكِم ليجد هذه الحالة المؤسفة في قومه فيذمهم بغضب على ما صنعوا، وأخذ برأس أخيه ولكن أخاه عبر عن موقفه مع القوم بأنهم استضعفوه وكادوا يقتلونه . ومعنى ذلك أنه قاومهم ولم يَحْدُث منه إقرار لهم على صنيعهم فليس من هؤلاء الظالمين ، فدعا موسى لنفسه ولأخيه بالمغفرة والرحمة . وأما الذين اتخذوا العجل فسينالهم الغضب من ربهم والذلة . وأما الذين عملوا السيئات ثم استدركوا أنفسهم بالتوبة وصدق الإيمان فإن الله غفور رحيم.

قال تعالى فى بيان ذلك من سورة الأعرف : ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ السَّفًا قَالَ بِيْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِكُمْ وَٱلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلا تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلا تَجْعَلْنِي مَعَ

الْقُوْمِ الظَّالِمِينَ (١٠٠٠) إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبٌ مِّن رَبِّهِمْ وَذَلَةً فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُفْتَرِينَ (١٥٠٠) وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيْفَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدَهَا وَآمَنُوا إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعْدَهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٥٠٠) وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الْفَصَٰبُ أَخَذَ الأَلْوَاحَ وَفِي نُسْخَتِهَا هُدَى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لَرَبِهِمْ يَرْهَبُونَ (١٥٠٠) وَاخْتَارَ مُوسَى قُومَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لَمِيقَاتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُمُ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لَرَبِهِمْ يَرْهَبُونَ (١٥٠٠) وَاخْتَارَ مُوسَى قُومَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لَمِيقَاتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُمُ وَرَحْمَةٌ قَالَ رَبِّ لَوْ شَيْتَ أَهْلَكُنَا بِمَا فَعَلَ السَّفَهَاءُ مِنَا إِنْ هِي إِلاَّ فِتْتَكَ السَّفَهَاءُ مِنَا إِنْ هِي إِلاَّ فِتْتَكُ لَكُمْ وَلَكُنَا بِمَا فَعَلَ السَّفَهَاءُ مَنَا إِنْ هِي إِلاَّ فَتَتَكُ لَكُمْ لَكُونَا بِمَا فَعَلَ السَّفَهَاءُ مَنَّا إِنْ هِي إِلاَّ فَتَتَكُ لَكُونَهُ مِنْ تَشَاءُ وَتَهْدِي مَن تَشَاءُ أَنتَ وَلِينًا فَاغُفُرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الْفَافِرِينَ (١٠٠٠) لَتُنَا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ إِنَّا هُدُنَا إِلَيْكَ قَالَ عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ ورَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلً شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُ شَيْء فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا فَوْمُونَ (١٤٠٠) ﴾.

ومع ذكر هذه العبرة التاريخية للأمة الخاتمة في دعاء موسى عليه من أن عذاب الله يصيب به من يشاء، وأن رحمته سبحانه وسعت كلَّ شيء، وأنه سيكتبها لأهل التقوى والزكاة وأهل الإيمان بآياته . يأتي الوصل اللطيف والذي يوجه للناس جميعًا، ومنهم هؤلاء اليهود فالدعوة عامة وذكرهم قد تحقق قبل الهجرة فقد نزل قدر عظيم من القرآن الكريم، فليهيثوا أنفسهم لاستقبال الرسالة الخاتمة، فإن رحمة الله التي وسعت كل شيء، والتي ذكرت بعد دعاء موسى عليك ستكتب لهولاء المتقين ومن أبرز علاماتهم كذلك: ﴿ اللّذِينَ يَتّبِعُونَ الرّسُولَ النّبيّ الأُمّيّ الذي يَجدُونَهُ مَكْتُوبًا عندَهُمْ في التّورَاة وَالإنجيلِ يَأْمُرهُم بِالْمَعْرُوف وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحلُ لَهُمُ الطّيبَات ويُحرَّمُ عَلَيْهِمُ الشّيبَاتُ ويَحرُونُ وَنصرُوهُ النّورَ الذي أنزلَ مَعهُ أُولَئِكَ هُمُ المُفلِحُونَ (عَالله الله وقي مقال الله التي الله الله والنّور الذي أنزلَ مَعهُ أُولَئِكَ هُمُ المُفلِحُونَ (عدرم الخباث، ويحقق للإنسان كرامته يامر بالمعروف وينهي عن المنكر ويحل الطيبات ويحرم الخبائث، ويحقق للإنسان كرامته ويضع عنه الأغلال التي كبّل بها . وأن الواجب على من أراد الفلاح أن يؤمن به، وأن يقف بجانبه مؤيداً ونصيراً وأن يتبع النور الذي انزل معه.

وهذا الحال للناس جميعًا فرسول الله ﷺ إلى الناس أجمعين من المشركين واليهود والنصارى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ

لا إِلَهَ إِلاَّ هُو يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الْذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٥٠) 
فَلَكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٥٠) 
فَالله سَبحانه له ملك السماوات والأرض وهو المعبود بحق وهو يحيى ويميت ومَنَّ على خلقه السابقين والحاضرين برسله وخاتمهم النبي الأميِّ الذي جاء مصدِّقًا بكلمات ربه فليس أمام من يريد الهدى من العالمين إلا أتباعه ﷺ.

وتذكر الآيات المنزلة بعد ذلك ما كان من شأن قوم موسى من وجود أمة يهدون بالحق، وما كان من فضل الله عليهم بموسى وسقيهم بالماء وتظليلهم بالغمام، وإنزال المن والسلوى وطيبات الرزق، وتوجيه القول لهم بسكنى هذه القرية، وماذا يصنعون لتحقيق المغفرة، لكن بدَّل الذين ظلموا منهم قولاً غير الذى قيل لهم فكان العذاب قال تعالى : ﴿وَمِن قَوْم مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبه يَعْدَلُونَ (10) وقَطَّعْنَاهُمُ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَمُما وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبه يَعْدَلُونَ (10) وقَطَّعْنَاهُمُ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا عَيْنًا قَدْ عَلَم كُلُّ أُنَاس مَّشُرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنْ وَالسَّلُوكَىٰ كُلُوا مِن طَيْبَات مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ (17) وَإِذْ قيلَ لَهُمُ اسْكُنُوا مَن الشَّرِيدُ وَكُلُوا مِنهُمْ وَقُلُوا حَطَّةٌ وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجُدًا نَعْفُو لَكُمْ خَطِيثَاتكُمْ سَنَزِيدً السَّمَاء وَلُولَ عَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَجْزًا مِن السَّمَاء الْمُحْسَنِينَ (17) فَبَدُلُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَجْزًا مِن السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَظُلُمُون (17) فَبَدُلُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَجْزًا مِن السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَظُلُمُون (17) فَي

وأما قوله تعالى لرسوله ﷺ : ﴿وَاسْتُلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ ﴾ فقد نزلت بالمدينة على نحو ما فصَّلنا في بداية السورة الكريمة وفيها ذكر صنيع اليهود في التحايل وصولاً إلى ما يريدون : ﴿إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لا يَسْبُونَ لا تَأْتِيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (١٠٢٠) ﴾ وفيها ذكر موقفهم من المواعظ وقسوة قلوبهم ونسيانهم ، مما جعلهم أهلا للعقوبة الشديدة والمسخ وتسليط غيرهم عليهم وتقطيعهم في الأرض ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةٌ مِنْهُمْ لِمَ تَعْطُونَ قَوْمًا اللّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذّبُهُمْ عَذَابًا شَديدًا قَالُوا مَعْدَرَةً إِلَىٰ رَبِكُمْ وَلَعَلَهُمْ يَتَقُونَ (١٠٤٠) فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكُرُوا بِهِ أَنَيْنَا الّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذَنَا الذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَاب بَعِيس بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ وَمُنْ عَلَيْهِمْ وَقَطْعَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أُمَا مَنْهُمُ الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَاهُم بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَ الْعَقَابِ وَإِنَّهُ لَعُفُورٌ رَحِيمٌ (١٦٤) إلَى يَوْمُ الْقَيَامَةُ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبُكَ لَسَرِيعُ الْعَقَابِ وَإِنَّهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَالَ وَالْمَاعُمْ فِي الْأَرْضِ أُمَمًا مَنْهُمُ الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمَاعُمْ بَلْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمَاعُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمَاعِمُ وَالسَّيَعَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَاتُ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْعَاتِ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمَاعُمُ وَالْمُوا عَلَى الْمُقَاتِ وَالْمُوا عَنْهُمُ الْمُ الْمُعْمَلُونُ الْمُ مَنْهُمُ الْمُوالِقُولَ وَمَالَونَاهُمْ وَالْمُلْمُوا بَعْنَالُهُ وَالْمَا عَلَوا الْمَالُولُونَ وَلَالَالْمُ الْمُوالِمُ الْمُعْلِقُ وَلَالَ وَالْمَا مَنْهُ الْمُعْلِقُولُ وَنَهُمْ وَلَوْلَ وَلَالُوا مُعْلَالُمُ الْمُوالِقُولَ الْمَالْمُوالِهُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَوْلُولُوا مَالَعُولُولُ وَلَالَا مُعْلَا

لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ١٦٨ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكَتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الأَدْنَىٰ وَيَقُولُوا وَيَقُولُوا سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مَثْلَهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِيثَاقُ الْكَتَابِ أَن لاَّ يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْحَقَ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَالدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ ١٦٦ وَاللَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ ١٦٦ وَاللَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ ١٦٦ وَاللَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلَّاةَ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِين ﴿ ١٧٠ ﴾ .

وتستمر الآيات الكريمة من سورة الأعراف في بيان ما حدث مع قوم موسى لكشف ما كانوا عليه من ناحية، ولبيان أن رسالة الرسول عليه إلى الناس أجمعين، وأن مسيرة الوحى منذ آدم عليه مستمرة إلى خاتمة الوحى في رسالة رسول الله محمد عليه إلى العالمين، وتؤكد الآيات على معنى الأخذ بهمة وقوة لوحى الله؛ حتى يثمر في الأخذ كما تأخذ الآيات على من يفصل بين العلم والعمل فلا يأخذها للعمل بهمة ونشاط، فلا ينتفع بها، ولا يتجمل بها ويصبح كالإنسان الذي انسلخ من جلده، فصار في منظر كريه تشمئز منه النفس السوية فالجلد يُجمل الإنسان، وبه عناصر الحس الإنساني فمن ينسلخ منه يفقد زينته، ويفقد حسه وكذلك الذي تأتيه الآيات، فلا يُحسن في أخذها والانتفاع بها والعمل بما تضمنته من المعاني.

ويخرج كذلك الإنسان، فهو تكريم مرتبط بمدى استجابة الإنسان لربّه، وإذا لم يستجب خرج الله عليه الإنسان، فهو تكريم مرتبط بمدى استجابة الإنسان لربّه، وإذا لم يستجب خرج من دائرة التكريم إلى دوائر مهينة -كما ذكر في الآيات الكريمة هنا- حيث يكون كالكلب فإن تَحْمِلْ عَلَيْه يَلْهَثْ أَوْ تَعْرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ كما تحذر الآيات من الغفلة والتقليد الأعمى للمبطلين وأن هذا لا يصلح للتبرير يوم الحساب قال تعالى : ﴿ وَإِذْ نَتَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَانّهُ لَم وَلَّةٌ وَظُنُوا أَنّهُ وَاقِع بِهِمْ خُدُوا مَا آتَيْنَاكُم بِقُوةً وَاذْكُرُوا مَا فِيه لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (١٠٠٠) وَإِذْ أَخَذَ رَبّك مِن بني آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ السّتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ القيامَة إِنَا كُنَا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ (١٧٠٠) أَوْ تَقُولُوا إِنْمَا أَشْرَكَ آبَاوُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَلَيْتَ بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ (١٧٠٠) وَكَذَلكَ نَفُصِلُ الآيَات وَلَعَلُهُمْ يَرْجُعُونَ (١٧٠٠) وَاتْلُ بَعْدهِمْ أَنْتَا الْمَا اللهَيْمُ يَرْجُعُونَ (١٧٠٠) وَكَذَلكَ نَفَصِلُ الآيَات وَلَعَلُهُمْ يَرْجُعُونَ (١٧٠٠) وَاتْلُ عَنْهُمْ أَنْ الْفَوْمِ الْذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَاتُبْعَهُ الشَيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ (١٧٥٠) وَلَوْ شَيْنَا لَوَقَعْنَاهُ عَمْلُ الْقَوْمِ الْذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَعُكُونُونَ (١٧٠٠) سَاءَ مَثَلُا الْقَوْمُ الْذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكُّونَ وَ (١٧٠٠) سَاءَ مَثَلاً الْقَوْمُ الْذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكُونُ وَنَ (١٧٠٠) سَاءَ مَثَلاً الْقَوْمُ

الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظْلِمُونَ (٧٧٠) مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِي وَمَن يُضْلِلْ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُون(٧٧٠) ﴾ .

وتستمر الآيات الكريمة في بيان أن الإنسان يبقى في دائرة التكريم الإلهى ما دام مستجيبًا لوحى ربه فإذا لم يكن كذلك خرج من هذه الدائرة إلى دوائر أخرى مهينة فالذى آتاه الله قلبًا ولكن لا يفقه به وآتاه عينًا ولكن لا يبصر بها الحق وآتاه الله أُذْنًا ولكن لا يبصر بها الحق وآتاه الله أُذْنًا ولكن لا يسمع بها . إن الذى أُوتى هذه الأجهزة ، ورُزِقَ هذه النعم فلم يحسن الانتفاع بها في حسن تلقيها لوحى ربها خرج من دائرة التكريم وصار في دائرة الأنعام ، يقول الله تعالى : ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنًا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنًا لا يُسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَوْلَئِكَ كَالاَنْعَام بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْفَافَلُونَ (١٧٦) .

وتقدم الآيات الكريمة بعد ذلك تعريفًا للناس بالله سبحانه فله جل شأنه الأسماء الحسنى ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاتُهِ سَيُجْزَوْن ما كَانُوا يَعْمَلُون (٨٠٠٠) ﴾ .

وتبين الآيات الكريمة انقسام الخلق إلى أمة تهدى بالحق، وإلى المكذبين بالآيات وهؤلاء يُسْتَدْرَجون من حيث لا يعلمون . ثم تنبه المخاطبين بالوحى فى أن يفكروا، لأنهم بالفكر السليم والنظر الثاقب سيُدركون خطورة تكذيبهم وسيعلمون منه الله عليهم فى بعثة الرسول من أنفسهم لينذرهم ، قال تعالى : ﴿ وَمَمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدُلُونَ (١٨٦) وَاللّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ (١٨٦) وَأُمْلِي لَهُمْ إِنْ كَيْدِي مَتَينً (١٨٦) أَولَمْ يَنظُرُوا فَي مَتَينً (١٨٦) أَولَمْ يَنظُرُوا فَي مَلَكُوتِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْء وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَد اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَي حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُومْنُونَ (١٨٦) مَن يُضْلِلِ اللّهُ فَلا هَادِي لَهُ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (١٨٦) .

وتقدم الآيات بعد ذلك جوابًا عن سؤال وُجه إلى رسول الله ﷺ عن الساعة ومتى هي فتبين الآيتان علمها عند الله وأنها ستأتى فجأة . وفي هذا بيان للناس أن ما يتعلق بعلم الغيب فلا أحد يعلم عنه إلا ما شاء الله وأن رسوله ﷺ لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا ولو كان يعلم الغيب لاستكثر من الخير قال تعالى : ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَة أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَ هُو تَقَلَتْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لا تَأْتِيكُمْ

إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عَلْمُهَا عِندَ اللَّه وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ (١٨٧٠ قُلَ لاَّ أَمْلَكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُون (١٨٨٠) ﴿

تأتى بعد ذلك الآيات الكريمة لتنبه الناس إلى حقيقة الخلق وما ينبغي أن يكون الإنسان عليه مع تذكَّره ، قال تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَاحدَة وَجَعَلَ منْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلاً خَفيفًا فَمَرَّتْ به فَلَمَّا أَثْقَلَت دَّعَوَا اللَّهَ رَبَّهُمَا لَتَنْ آتَيْتَنَا صَالَحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (١٨٦) فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلا لَهُ شُركَاءَ فيمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ١٩٠٠ أَيُشْرِكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ١٩٠١ وَلا يَسْتَطيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ (١٩٣) وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَتْبعُوكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَامِتُونَ آآآ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّه عَبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٦٤) أَلَهُمْ أَرْجُلَّ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَيْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيَنُ يَبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُل ادْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كيدُون فَلا تُنظرُون (١٦٥) إِنَّ وَلَيَّيَ اللَّهُ الَّذِي نَزُّلَ الْكُتَابُ وَهُوَ يَتُولِّي الصَّالِحِينَ ﴿١٩٠٠ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِه لا يَسْتَطيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴿١٦٧ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يُصُرُونَ (١١٨٠) فالخالق هو الله سبحانه وتعالى فله الخلق وحده. والناس جميعًا خلقهم الله من نفس واحدة، ومنَّ الله على الإنسان بنعمة السكن النفسي فجعل من آدَمَ عَلَيْتُكُمْ زوجة ليسكن إليها فهذه بداية البشرية . فالكل يعود إلى أصل واحد اكلكم لآدم، وزوجُه منه، وليست من شيء آخر منفصل عنه . فلا تمايز -إذن- بين الناس من ناحية الخلق يجعلهم في تحاسد وتباغض وكبر وأمراض تدفع بهم إلى الصدود عن الهدى، وعدم الاستجابة للداعي إلى الحق والرشاد . والخالق سبحانه الذي أنعم على الإنسان بنعمة الخلق والسكن والذرية من حقه على خلقه أن يُطاع فلا يُعصى وأن يُذكر فلا يُنسى ، وأن يُشْكر فلا يُكفَر ، ولكنَّ البشرية قد نكبت بوقوع الشرك فيها من الشرك في التسمية، كأن يُسمّى الإنسانُ بعبد الحارث وعبد العزى وهكذا ، أو ما حدث من بعض البشر من الشرك في العبادة . وقد نبُّه المفسرون إلى الانتقال من النوع إلى الجنس، فإن أوَّل الكلام في آدم وحواء ثم انتقل الكلام في الجنس أي ما حدث من الذرية.

وتقدم الآياتُ الكريمة ما يعين الإنسان على التخلي عن عبادة غير الله سبحانه والتطهر من الشرك . فإن هؤلاء الشركاء لا يخلقون شيئًا بل هم مخلوقون ولا

يستطيعون دفع مكروه عمن يعبدونهم ولا عن أنفسهم . إنهم لا يسمعون ولا يبصرون . إنهم يشتركون مع عابديهم في أنهم مملوكون لله سبحانه فهي مخلوقة كذلك . بل الإنسان له رجل يمشى عليها وله يد يبطش بها وله عين يبصر بها وله أذن يسمع بها ، أما هؤلاء فحجارة وأخشاب فكيف تُعبَدُ من الإنسان.

وإذا ذَكَّرَت الآياتُ الكريمة الإنسان بهذه الحقائق فإنها توجهه إلى العبودية الحقَّة لله سبحانه وحده ﴿ إِنَّ وَلِيِّيَ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكَتَابَ ﴾ كما ترشد، إلى سبيل الصلاح ﴿ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالَحِينَ (١٩٦) ﴾ .

ومن المعانى التي تذكر في الآيات الكريمة بعد بيان بطلان الشركاء ما يُدَعِّمُ مكارم الأخلاق وحسن المعاملة ، قال تعالى : ﴿خُدُ الْعَفُو وَأَمُر بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهلين ١٩٦١) ونزول الآية الكريمة بهذه المعانى في الفترة المكية تعين الرسول على البيانة على مواجهة الأذى من المشركين، كما تعين المؤمنين على ذلك ، قال جابر بن سليم أبو جُرَى : رَكِبتُ قَعُودى ثم أتيتُ إلى مكة فطلبت رسول الله ﷺ فأنخت قعودى بباب المسجد فدلُّوني على رسول الله ﷺ، فإذا هو جالس عليه بُرُدٌّ من صوف فيه طرائقُ حُمْر ، فقلت: السلام عليك يا رسول الله ، فقال : (وعليك السلام) . فقلت : إنا معشر أهل البادية، قوم فينا الجفاء ؛ فعلَّمني كلمات ينفعني الله بها . قال: «ادناً ثلاثًا، فدنَوْتُ ، فقال : «أعد على العادت على الله ولا تحقرن من المعروف شيئًا ، وأن تَلْقي أخَاك بوجه منبسط ، وأن تُفرغَ من دَلُوك في إناء المستسقى وإن امرؤ سبُّك بمالا يعلم منك فلا تسبه بما تعلم فيه فإن الله جاعل لك أجرًا وعليه وزرًا ولا تسبَّن شيئًا مما خوَّلك الله تعالى ، قال أبو جُرَى : فوالذي نفسي بيده ، ما سببت بعده شاة ولا بعيراً . أخرجه أبو بكر البزار في مسنده بمعناه (١) . فهذه الأخلاق التي تبلغ الذروة من المكارم يُورجه الناس إليها في مواجهة الجاهليين والمسيئين والقاطعين. روى البخاري من حديث هشام بن عروة عن أبيه عن عبد الله بن الزبير في قوله تعالى : ﴿خُذ الْعَفْوَ وَأَمَرْ بِالْعَرْفِ ﴾ قال : ما أنزل الله هذه الآية إلا في أخلاق الناس. وجاء في تفسيرها : «إن الله تعالى يأمرك أن تعفو عمن ظلمك وتعطى من حرمك وتصل من قطعك ١(٢).

وبعد ذكر هذه المكارم الخلقية يأتى التوجيه إلى التحصين من الشيطان إذا استثار الإنسان ليُغضبه أو ليأمره بالسوء والفحشاء أو القول على الله بما لا يعلم الإنسان. وأن

<sup>(</sup>۱) القرطبي ٧/ ٢٣٣ ، ٣٤٥ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ٧ / ٣٤٥ .

المتقين على بصيرة ووعى، لا يستطيع الشيطان أن يدخل إليهم وأما إخوانه الشياطين وأولياؤهم فإنهم إذا اقترفوا الذنوب لا يزالون يمدونهم في الغي ذنبًا بعد ذنب. قال تعالى : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعَدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٠٠٠) إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ (٢٠٠٠) وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيّ ثُمَّ لا يُقْصِرُون (٢٠٠٠) ﴾ .

وتختم سورة الأعراف بذكر قضية كبرى ينبغى أن يعرفها الناس ، وهى أن الوحى يتنزل بأمر ربك وأن مهمة الرسول و التبليغ واتباع الوحى بما فيه من حجج وهدى ورحمة . وأن الواجب مع القرآن الكريم الاستماع والإنصات حتى يؤخذ بهمة ، وينال المتلقى رحمة الله. وأن يتحصن الإنسان بذكر ربه وألا يقع فى دائرة الغفلة ، وأن ما يؤديه المرء من وجوه العبادات ، فإنما هى لخيره وسعادته ، فالناس فى أشد الحاجة إلى عبادتهم لله سبحانه وهو الغنى عنهم ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم بِآية قَالُوا لَوْلا الجَنبَيْتَهَا قُلُ إِنَّما أُتّبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ مِن رّبِي هَذَا بَصَائِرُ مِن رّبِكُمْ وهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُومْنُونَ الجَنبَتُها قُلُ إِنَّما أُتّبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ مِن رّبِي هَذَا بَصَائِرُ مِن رّبِكُمْ وهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُومُنُونَ الْجَبْرُونَ فَاسْتَمعُوا لَهُ وَأَنصَتُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ (١٠٠٠ وَاذْكُر ربّكَ في نَفْسَكَ تَضَرّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُو وَالآصَالِ وَلا تَكُن مِن الْغَافِلِينَ (٢٠٠٠) إِنَّ الْذِينَ عَندَ تَضَرّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُو وَالآصَالِ وَلا تَكُن مِن الْغَافِلِينَ (٢٠٠٠) إِنَّ الْذِينَ عَند رَبِّكَ لا يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عَبَادَتِه ويُسْبَحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ (٢٠٠٠) ﴾

# سورة «الجن»

نزلت بعد سورة « الأعراف » فهى مكية، قال الفرطبى : في قول الجميع وقال ابن عباس وَلِيْقِيمًا : نزلت سورة «الجن» بمكة (١) ، وعن عائشة وَلِيْقِيمًا وابن الزبير مثله(٢).

وقد أخرج أحمد والبخارى ومسلم والترمذى وغيرهم عن ابن عباس والمناه قال: «انطلق النبى والمنه في طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ وقد حيل بين الشياطين وبين خبر السماء وأرسلت عليهم الشهب فرجعت الشياطين إلى قومهم ، فقالوا: مالكم؟ فقالوا: حيل بيننا وبين خبر السماء ، وأرسلت علينا الشهب قالوا: ما حال بينكم وبين خبر السماء إلا شيء حدث ، فاضربوا مشارق الأرض ومغاربها لتعرفوا ما هذا الأمر الذى حال بينكم وبين خبرالسماء ، فانصرف أولئك الذين توجهوا نحو تهامة إلى النبى الله وهو بنخلة عامد إلى سوق عكاظ ، وهو يصلى بأصحابه صلاة الفجر ، فلما سمعوا القرآن استمعوا له وقالوا: هذا والله الذى حال بينكم وبين خبر السماء ، فهنا لك رجعوا إلى قومهم ، فقالوا : « يا قومنا إنا سمعنا قرآنا عجبًا يهدى السماء ، فهنا لك رجعوا إلى قومهم ، فقالوا : « يا قومنا إنا سمعنا قرآنا عجبًا يهدى إلى الرشد فآمنا به ولن نشرك بربنا أحدًا » فأنزل الله على نبيه وقل أوحي إلي أنه المتمع نَفَرٌ مِنَ الْجِنِ ﴾ وإنما أوحي إليه قول الجن » .

وأخرج ابن أبى شيبة وأحمد وعبد بن حميد والترمذى وصححه والنسائى وابن جرير والطبرانى وابن مردويه وأبو نعيم والبيهقى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال : «كانت الشياطين لهم مقاعد فى السماء يسمعون فيها الوحى ، فإذا سمعوا الكلمة زادوا فيها تسعًا، فأما الكلمة فتكون حقًا، وأما ما زادوا فيكون باطلاً ، فلما بعث رسول الله على منعوا مقاعدهم ، فذكروا ذلك لإبليس، ولم تكن النجوم يرمى بها قبل ذلك فقال لهم: ما هذا إلا من أمر قد حدث فى الأرض ، فبعث جنوده فوجدوا رسول الله على الأرض ، فبعث جنوده ألذى حدث فى الأرض ، فبالله عنه الله على المن عمله الله على الأرض ، فبالله عنه الله على الله على الله على المن أمر قد حدث فى الأرض ، فبعث جنوده فوجدوا رسول الله على الأرض ، فبعث ألذى حدث فى الأرض ، فبعث ألم عنه الله على المن أمر قد حدث فى الأرض ، فبعث ألم الله على المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم الله على المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم الله على المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم الله على المن عدل المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم المن عدل المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم المن عدل المن عدل المن عدث فى الأرض ، فبعث ألم المن عدل المن المن عدل المن عدل

وأما ما تضمنته سورة الجن من المعانى على ترتيب نزولها فإنها تعالج معارف الناس عن نوع من مخلوقات الله سبحانه قد اختلط على الناس الفهم لحقيقة هذا النوع المتمثل

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٥/ ٣٠٢ وقد أخرجه ابن الضريس والنحاس وابن مردويه والبيهقي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن مردويه – المرجع السابق ٥/ ٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٥/ ٣٠٦ ، ٣٠٧ .

فى الجن . فنظراً لكون الجن يمثل للإنسان غيبًا مجهولاً فإن نظرة الناس إلى الجن شابها كثيرٌ من الأخطاء حيث تصور البعض من الناس أن الجن يعلم الغيب ، واستعاذ بعض الإنس بالجن، واستعان بعضهم كالشعراء مثلاً بالجن فى قرض الشعر، وهكذا نزلت سورة الجن لتبرز هذه المعانى المتصلة بالجن فهم أمة كالإنس منهم المؤمنون ومنهم غير ذلك ، ومنهم المخدوعون بأكاذيب الإنس والجن عن الله سبحانه و نسبة الصاحب والولد إليه، تعالى عن ذلك علوا كبيراً ، قال تعالى: ﴿ قُلْ أُوحِي إِلَي أَنَّهُ اسْتَمَع نَفَرٌ مَن اللهِ سَمِعْنا قُر أَنَّا عَجَبًا ① يَهْدي إِلَى الرّشد فَآمَنًا به وَلَن نُشْرِكَ برَبّنا أَحَدًا ﴿ وَأَنَّهُ النَّهِ عَدَلًا مَا اتَخَذَ صَاحِبةً وَلا ولَدًا ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطًا ۞ وأَنَّه ظَنَا أَن لَن تَقُولَ الإنسُ والجنُّ عَلَى اللَّه كَذَبًا ۞ .

و تذكر الآيات الكريمة بعد ذلك ما كان من استعادة الإنس بالجن وعاقبة ذلك . قال الحسن وابن زيد وغيرهما :كان العرب إذا نزل الرجل بواد قال :أعوذ بسيد هذا الوادى من شرَّ سفهاء قومه فيبيت في جواره حتى يصبح فنزلت هذه الآية (١) : ﴿ وَأَنّهُ كَانَ رَجَالٌ مِّنَ الإنسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ١٠ ﴾ قال مقاتل : كان أول من تعوذ بالجن قومٌ من أهل اليمن ، ثم من بني حنيفة، ثم فشا ذلك في العرب ، فلما جاء الإسلام عاذوا بالله وتركوهم (٢) ، وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس وَلِيَقِي قال: كان القوم في الجاهلية إذا نزلوا بالوادي قالوا : نعوذ بسيد هذا الوادي من شرَّ ما فيه ، فلا يكون بشيء أشد ولعًا منهم بهم فذلك قوله ﴿ فَرَادُوهُمْ رَهَقًا ١٠ ﴾ (٣) .

كما تذكر الآيات الكريمة بعد ذلك وقوع بعض الجن في التكذيب بالبعث قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُمْ ظُنُوا كُمَا ظُنَنتُمْ أَن لَن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَداً ﴿ ﴾ .

كما تذكرالآيات تحصين السماء من استراق السمع وخاصة بعد بعثة النبي ﷺ قال تعالى : ﴿ وَأَنَّا لَمُسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلْثَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ۞ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ الآنَ يَجِدْ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا ۞ ﴾ .

وقد ذكر الإمام الشوكانى أنهم قد اختلفوا هل كانت الشياطين تُرمى بالشهب قبل المبعث أم لا ؟ فقال قوم : لم يكن ذلك . وحكى الواحدى عن معمر قال : قلت للزهرى : أكان يُرمى بالنجوم فى الجاهلية ؟ قال :نعم ، قلت : أفرأيت قوله: ﴿وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا ...﴾ الآية ، قال : غُلُظت وشُدّ أمرُها حين بُعِثَ محمدٌ ﷺ . قال ابن قتيبة: إن الرجم قد كان قبل مبعثه ولكن لم يكن مثله فى شدة الحراسة بعد مبعثه

<sup>(</sup>۱، ۲) فتح القدير ٥/ ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٥/ ٣٠٧.

وكانوا يسترقون في بعض الأحوال ، فلما بُعث مُنعوا من ذلك أصلاً (١).

وفي مواجهة ظن بعض الناس أن الجن تعلم غيبًا جاء قوله تعالى : ﴿ وَأَنَّا لا نَدْرِي الْمَرْ أُرِيدُ بَمَن في الأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بهمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ۞ .

وعلى ذلك فلا يلجأ إلى الجن لطلب معرفة الغيب فهم لا يعلمون شيئًا.

ثم يأتى بعد ذلك تعريف الناس بحقيقة الجن فى قول الله تعالى فى شأن الجن : ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدًا ﴿ آ﴾ فالجن جماعات متفرقة وأصناف مختلفة ، قال السدى والضحاك : على أديان مختلفة ، وقال قتادة : أهواء متباينة ، وقال سعيد بن المسيب : كانوا مسلمين ويهود ونصارى ومجوس ، وكذا قال مجاهد . وقال الحسن : الجن أمثالكم قدرية ومرجئة ورافضة وشيعة (٢) . وعلى ذلك فليسوا سواء فمنهم الصالحون ومنهم غير الصالحين على اختلاف درجات السوء .

وهؤلاء الذين يعرفون حقيقة أنفسهم ويعترفون بما هم فيه من اختلاف يُقرِّرون كذلك ضعفهم وعجزهم أمام قدرة الخالق جل جلاله قال تعالى : ﴿ وَأَنَا ظَنَنَا أَنَ لَنْ نَعْجِزَ اللّهُ فِي الأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا (١٦) ﴾ . وهذه المجموعة المؤمنة من الجن تحكى كيف آمنت بعد سماعها للهدى كما تذكر الآية الكرية عاقبة هذا الإيمان قال تعالى : ﴿ وَأَنّا لَمّا سَمِعْنَا اللّهُ دَى آمنًا بِهِ فَمَن يُوْمِن بِرَبّهِ فَلا يَخَافُ بَخْسًا وَلا رَهَقًا (١٦) ﴾ بل تذكر الآية الكرية بعد ذلك إدراك هؤلاء الجن لمعنى الإسلام كذلك كما أدركوا من قبل معنى الإيمان كما تنبه الآية الكرية إلى عاقبة الإسلام أيضًا، وعاقبة من حاد عن الطريق الحق . قال تعالى : ﴿ وَأَنّا منا الله الله الله الله الله وهديه هي سبيل لجهَنّم حَطّبًا (١٠) ﴾ وبعد هذا التعريف بالجن وحقيقته حتى لا يضل الناس الفهم لهذا النوع من المخلوقات يأتي تذكير الناس بأن الاستقامة على وحى الله وهديه هي سبيل الرق الحسن الذي يتطلع إليه الناس مع تعريف الناس بأن مايرزق به الإنسان يكون موضع اختبار لهم . وفي مقابل هذه الاستقامة الإعراض عن ذكر الله ، وهذا الإعراض موضع اختبار لهم . وفي مقابل هذه الاستقامة الإعراض عن ذكر الله ، وهذا الإعراض سبيل لدخول الإنسان في العذاب الشاق . قال تعالى : ﴿ وَأَن لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَة سبيل لدخول الإنسان في العذاب الشاق . قال تعالى : ﴿ وَأَن لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَة الله مَاءً غَدَقًا (١٦) لِنَفْتِهُمْ فِيهِ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْر رَبّه يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا (١٧) ﴾ .

وبعد ذكر هذا التوجيه الكريم للإنس وللجن . يقول سعيد بن جبير: قالت الجنُّ: كيف لنا أن نأتي المساجد ونشهد معك الصلاة، ونحن ناؤون عنك؟ فنزلت: ﴿وَأَنْ

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٥/٥ ، ٣٠٦ .

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ٥/٦٠٦.

الْمُسَاجِدَ لِلّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللّهِ أَحَدًا ( ( ) وعلى ذلك يكون ذكر المساجد هنا يعنى المواضع التي بنيت للصلاة فيها ، وقال الحسن : أراد بها كل البقاع ؛ لأن الأرض كلّها مسجد، وقال سعيد بن المسيب : أراد بالمساجد الأعضاء التي يسجد عليها العبد وهي القدمان والركبتان واليدان والجبهة ، يقول هذه أعضاء أنعم الله بها عليك فلا يسجد بها لغيره فتجحد نعمة الله .

أخرِج ابن أبي حاتم عن ابن عباس ولينها في قوله تعالى : ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدُ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ قال : لم يكن يوم نزلت هذه الآية في الأرض مسجدٌ إلا المسجد الحرام، ومسجد إيلياء ببيت المقدس.

وتذكر الآية الكريمة بعد ذلك كيف كان ازدحام الجن على رسول الله ﷺ، وهو يعبد ربَّه ويقرأ القرآن الكريم ، وفي هذا توجيه للإنس للإقبال على القرآن الكريم وسماعه ، قال تعالى : ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ لَهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ لَهُ اللّهِ عَلَيْهِ لَهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

أخرج ابن جرير وابن مردويه عن ابن عباس في الآية قال: لما سمعوا النبي على الله المراق القرآن كادوا يركبونه من الحرص لما سمعوه ، ودنوا منه فلم يعلم بهم حتى آنه الرسول فجعل يُقرئه : ﴿ قُلْ أُوحِي إِلَي أَنّهُ استَمع نَفَرٌ مِنَ الْجِنِ ﴾ وأخرج عبد بن حميد والترمذي وصححه وابن جرير والحاكم وصححه وابن مردويه والضياء في المختارة عنه أيضًا في الآية قال : "لما أتى الجن إلى رسول الله على وهو يصلى بأصحابه يركعون بركوعه ويسجدون بسجوده فعجبوا من طواعية أصحابه ، فقالوا لقومهم : لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبدًا.

ثم تذكر الآية بعد ذلك التأكيد على توحيد الربوبية والألوهية في هذا الأمر الإلهى في قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّهَا أَدْعُو رَبِّي وَلا أَشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾ وأنه لتخليص هذا التوحيد فلا يعتقد أن رسول الله على المحد ضرًا ولا رشداً ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنّي لا أَمْلكُ كُمْ ضَرًّا وَلا رَشَدًا (آ) ﴾ وسبب نزول هذه الآية: أن كفار قريش قالوا للنبي على الله عنه المناس عظيم وقد عاديت الناس كلهم، فارجع عن هذا فنحن نجيرك ﴿ قُلْ إِنِّي لا أَمْلكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا رَسُدًا (آ) ﴾ أى لا أقدر أن أدفع عنكم ضرًا ، ولا أسوق إليكم خيرًا كما تؤكد آيات السورة الكريمة أن الناس جميعًا أمام الله في الطاعة والمعصية سواء، وأن مهمة الرسول على المبلاغ . وعلى ذلك فتكون آيات سورة الجن لتخليص مهمة الرسول على أن يُجيرني من الله أحد والتعلق بغير الله رغبة ورهبة ، المخلوقين: من الجن والإنس من كل شوائب الشرك والتعلق بغير الله رغبة ورهبة ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرني مِن الله أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِه مُلتَحَدًا (آ؟) إلا بَلاغًا مِن الله وَرسَالاتِه وَمَن يَعْصِ اللَّه وَرَسُولُه فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّم خَالدينَ فيها أَبدًا (آ؟) ﴾ .

كما حذرت الآيات من المعصية ببيان عاقبتها ، وأن وعد الله ووعيده يتحققان ، وأن وعيد الله سبحانه لايقربه استعجال أحد ، وإنما يُنزله الله إن شاء ، وأن هذا في الغيب الذي لا يعلمه إلا الله . وأن الله سبحانه لا يطلع على غيبه إلا من شاء من رسله ولا تستطيع أى قوة أن تأخذ من هذا الغيب شيئًا فيتحقق إبلاغ رسالات الله في أمن تام . قال الله تعالى : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَأُواْ مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا ﴿ آَلُ وَ اللهُ عَلَى عَيْبِه أَحَدًا ﴿ آَلُ وَ اللهُ عَلَى عَيْبِه أَحَدًا ﴿ آَلُ وَ اللهُ عَلَى عَيْبِه أَحَدًا ﴿ آَلُ اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْه وَمَنْ خَلْفِه رَصَدًا ﴿ آَلُ لَيْ اللهُ عَلَى عَيْبِه أَحَدًا ﴿ آَلُ اللهُ وَاللهُ عَلَى عَلَيْه وَمَنْ خَلْفِه رَصَدًا ﴿ آلَ لَيْعَلَّم أَن قَدْ أَبْلَغُوا رَسَلات رَبِهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴿ آلَ ﴾ .

#### سورة «يس»

نزلت بعد سورة «الجن» وهي مكية بإجماع إلا أن فرقة قالت: إن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْنِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدْمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْء اَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَام مُبِينِ (١٦) ﴾ نزلت في بني سلمة من الأنصار حين أرادوا أن يتركوا ديارهم وينتقلوا إلى جوار مسجد الرسول بي أي أنها مدنية (١) . أخرج عبد الرزاق والترمذي وحسنه والبزار وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الشُعب عن أبي سعيد الحدري وَ الله عنه قال : «كان بنو سلمة في ناحية من المدينة فأرادوا أن ينتقلوا إلى قرب المسجد فأنزل الله : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْنِي الْمَوْتَيْ وَنَكْتُبُ مَا قَدْمُوا وَآثَارَهُمْ ﴾ فدعاهم رسولُ الله عنه إنه يكتُبُ آثاركم» . ثم قرأ عليهم الآية ، فتركوا (٢) وأخرج الفريابي وابن وأحمد في الزهد وعبد بن حميد وابن ماجه وابن جرير وابن المنذر والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس نحوه . وفي صحيح مسلم وغيره من حديث جابر وَالْتِي قال: إن بني سلمة أرادوا أن يبيعوا ديارهم ويتحولوا قريبًا من المسجد، فقال لهم رسول الله وني سلمة أرادوا أن يبيعوا ديارهم ويتحولوا قريبًا من المسجد، فقال لهم رسول الله في الله بني سلمة دياركم تكتب آثاركم (٣) وعلى ذلك فالآية مدنية وأما بقية السورة فمكية .

أخرج ابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل عن ابن عباس ولي على قال : (كان النبي يعلى السجد فيجهر بالقراءة ، حتى تأذى به ناس من قريش ، حتى قاموا لياخذوه ، وإذا أيديهم مجموعة إلى أعناقهم، وإذا هم عمى لا يبصرون ، فجاءوا إلى النبي على ، فقالوا : ننشدك الله والرحم يامحمد ، قال : ولم يكن بطن من بطون قريش إلا للنبي على فيهم قرابة ، فدعا النبي على حراط مستقيم ت تنزيل الْعَزِيزِ وَ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيم آ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ عَلَىٰ صِراط مُستقيم ت تنزيل الْعَزِيزِ الرَّحِيم و لَنُعْدُر مَ فَهُمْ غَافِلُونَ و لَنَدْ حَقَّ الْقُولُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا الرَّحِيم و قال: فلم يؤمن من ذلك النفر أحدٌ يقول الإمام الشوكاني رحمه الله : وفي الباب روايات في سبب نزول ذلك هذه الرواية أحسنها وأقربها إلى الصحة (٤).

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٥/ ٥، وفتح القدير ٣٦٢/٤، ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢، ٣) فتح القدير ٤/ ٣٦٢ ، ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ٢٦٢/٤ .

وأما الآخرون الذين يفيدون من البشير النذير ﷺ فهم الذين يخشون الرحمن بالغيب وهم الذين يتبعون النبي الكريم وهؤلاء لهم البشرى بالمغفرة والأجر الكريم، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِرْهُ بِمَغْفِرَةً وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ا

تأتى بعد ذلك الآية الكريمة المدنية لتقرر ما سبق تأكيده في السور الكريمة السابقة من إحياء الله سبحانه للموتى وتذكر ما يصحب هذا الإحياء من المحاسبة على ما قدم الإنسان من أعمال وعلى آثار هذه الأعمال . فالمسؤولية ليست عن العمل فحسب وإنما المسؤولية عن العمل وعن أثر هذا العمل. وهذا تنبيه للفريقين معًا فإن من استجاب إلى رسول الله على الله ستكتب استجابته وسيكتب عمله الصالح، فإن دعا غيره إلى الاستجابة والهدى فله من الأجر مثل أجور من اتبعه . ومن أعرض وكذب وعمل سوءا فسيكتب إعراضه وسيكتب عمله . فإذا ما صدًّ عن سبيل الله وآذى غيره فسيكتب أثر عمله فمن دعا إلى ضلالة فعليه مثل آثام من اتبعه . قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا دعا إلى ضلالة فعليه مثل آثام من اتبعه . قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ (١٢) ﴾.

ويضرب المثل لهؤلاء المكذبين بما يشبه حالهم مع رسول الله على وتكذيبهم وكيف كانت عاقبة المكذبين بعد حرص الرسل على هدايتهم ، وفى هذا المثل كشف لفساد تصور المكذبين للرسل، واصطفاء الله لهم من البشر، وبيان مهمة الرسل فى التبليغ. وسوء ظن المكذبين وتطيرهم وإيذائهم للرسل. وموقف بعض العقلاء فى القوم الذين يدركون حقائق الأمور وينصحون أقوامهم ليهتدوا، ويسلكون فى نصحهم الأدلة يدركون حقائق الأمور وينصحون أقوامهم ليهتدوا، ويسلكون فى نصحهم الأدلة

القوية. فهذا رجل يسعى لنصح قومه ويأمرهم باتباع المرسلين ويذكر لهم أن المرسلين لا يريدون منهم مقابل دعوتهم أجرًا وأنهم مهتدون ، وكيف لا يعبد من خلقه ومن إليه المرجع وهو الذى بيده ملكوت كل شىء وليس للشركاء نفعٌ ولا ضر. وعاقبة أمثال هذا الرجل الجنة ويتمنى هؤلاء أن يعرف القوم هذه العاقبة حتى يهتدوا . ولكنَّ المكذبين لا ينتفعون حتى يقع بهم الهلاك ، فليعتبر المخاطبون بالقرآن الكريم بهذا المثل.

وفى قوله تعالى : ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلاً أَصْحَابَ الْقُرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسُلُونَ ﴿ آَ إِذْ الْمَ اللّٰهُ اللّٰهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِث فَقَالُوا إِنّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَّنْكُمْ مَرْسَلُونَ ﴿ اَ قَالُوا رَبّنَا يَعْلَمُ إِنّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴿ آَ مَثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْمَنُ مِن شَيْء إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَكُذبُونَ ﴿ آَ قَالُوا إِنّا تَطَيّرْنَا بِكُمْ لَئِن لَمْ تَنتَهُوا لَنَوْجُمَنّكُمْ وَلَيَمَسَنّكُم مِنّا وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴿ آَ قَالُوا إِنّا تَطَيّرْنَا بِكُمْ لَئِن لَمْ تَنتَهُوا لَنَوْجُمَنّكُمْ وَلَيَمَسَنّكُم مِنّا الْمَدينَة رَجُلٌ يَسْفَلُونَ ﴿ آَلُهُ مُسْرَفُونَ ﴿ آَ وَهُم مُهْتَدُونَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ أَلْكُمْ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ اللّٰمَدينَة رَجُلٌ يَسْفَلُكُمْ أَجُرًا وَهُم مَهْتَدُونَ الرَّحْمَنُ الْمَدينَة رَجُلً يَسْفَى قَالَ يَا قَوْمِ اتّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴿ آَ اتّبُعُوا مَن لاَ يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ آَ وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ اللّٰذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴿ آَ آَ أَتَحْدُ مِن دُونِهِ آلِهَةً إِن يُردُن الرّحْمَنُ السَّمُونَ وَمَا لِي لا أَعْبُدُ اللّٰذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴿ آَ آَ إِنّا لِللّٰ مُنْكُونَ الْمَالُولُ مَن لاَ يُعْدَلُونَ وَ آَ إِنْ كَانَتُ مُن السّمَاءِ وَمَا كُنًا مُنزِلِينَ ﴿ آَ إِنْ كَانَتُ مُن السّمَاءِ وَمَا كُنًا مُنزِلِينَ ﴿ آَ إِنْ كَانَتُ اللّمُونَ وَآكِ وَمَا كُنَا مُنزِلِينَ ﴿ آَ إِنْ كَانَتُ مُنْ السّمَاءِ وَمَا كُنًا مُنزِلِينَ ﴿ آَ إِنْ كَانَتُ الْمُذُونَ وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴿ آَ ﴾ ﴾

إن العباد تدركهم الحسرة في الدنيا والآخرة إن استقبلوا دعوة الرسل بالاستهزاء ، ولم يبصروا عبرة التاريخ وما حدث للسابقين عبر القرون ، قال تعالى : ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُول إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ آ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لا يَرْجَعُونَ آ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ آ ﴾.

وتقدم الآيات الكريمة بعد ذلك آيات بينات تجمع بين دلائل القدرة وتحقيق البعث الذى ينكره المكذبون . فالأرض الميتة يشاهدونها ويشاهدون الحياة تدب فيها، إن الذى أحياها هو الله القادر سبحانه وهوالذى أخرج منها حبًا يأكل منه هؤلاء . أى أنهم يلمسون موتها ويلمسون حياتها بالرؤية والأكل وما يتبعه من حواس . وجعل الله سبحانه فيها ما يجدونه من جنات ومن عيون . ومع الإيمان بقدرة الخالق سبحانه الذى لايعجزه شيء تُنبه الآيات الكريمة إلى مظاهر النعمة في هذه الآيات، فهذه الخيرات التي جعلها الله في الأرض ليأكل منها هؤلاء وليؤدوا حق الشكر للمنعم جل جلاله،

فسبحانه خلق الأزواج كلها مما يعلمه الناس من الأرض ومن أنفسهم وكذلك مما لايعلمون . فهذه مظاهر القدرة والنعمة والإحياء بعد الموت فيما يشاهد الناس في الأرض ، قال تعالى : ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ الأرض ، قال تعالى : ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ وَ وَمَا وَجَعَلْنَا فِيها جَنَات مِن نَحْيل وَأَعْنَاب وَفَجَّرْنَا فِيها مِن الْعُيُون ( ] لَيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمَلَتْهُ أَيْديهِمْ أَفَلا يَشْكُرُونَ ( ] سَبْحَانُ الّذي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلّها مِمّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمَمّا لا يَعْلَمُونَ ( ] ﴾.

ثم تقدم الآيات الكريمة آية أخرى تتصل بالسماء وما فيها من آيتى الشمس والقمر وما يتبع ذلك من آيتى الليل والنهار، وفيها كذلك آيات القدرة والنعمة والإحياء والإحكام، فالليل يُسلخ منه النهار فتكون الظلمة والشمس تجرى فيكون النهار، وتغيب فيكون الليل ومعه القمر بمنازله، والكل يسبح وفق تقدير الخالق سبحانه. قال تعالى: ﴿وَآيَةٌ لَهُمُ اللّيلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النّهارَ فَإِذَا هُم مُظْلُمُونَ ﴿ ٣٠ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرّ لَهَا ذَلِكَ تَقْديرُ الْعَلِيمِ (٣٠ وَالْقَمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرّ لَهَا ذَلِكَ تَقْديرُ الْعَلِيمِ (٣٠ وَالْقَمْرَ وَلا اللّيلُ سَابِقُ النّهارِ وَكُلُّ فِي فَلَك يَسْبَحُونَ الْقَديمِ (٣٠ لا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلا اللّيلُ سَابِقُ النّهارِ وَكُلُّ فِي فَلَك يَسْبَحُونَ (١٠٠) .

ثم تقدم الآيات الكريمة آية أخرى في الفلك المشحون وما يكون من أمر تطورها بفضل الله في تعليم الإنسان وتوجيهه ليصل إلى تسييرها بما يكتشف من قوى حتى يصل بها إلى أقصى سرعة مستطاعة في السير ، ثم ما يكون على شاكلتها من مخترعات أخرى ، فيحمل الإنسان على الماء كما يحمل في الهواء وهذه من الآيات الباهرات كذلك والدالة على قدرة الله سبحانه في تسيير الإنسان في البر والبحر والجو برعايته وعنايته وحفظه ، قال تعالى : ﴿ وَآيَةٌ لَّهُمْ أَنّا حَمَلْنا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (١) وَخَلَقْنا لَهُم مّن منظه مَا يَرْكَبُونَ (١) وَإِن نَشَأَ نُعْرِقْهُمْ فَلا صَرِيخَ لَهُمْ ولا هُمْ يُنقَذُونَ (١) إلاً رَحْمَةً مّنًا وَمَتَاعاً إلَى حين (١) .

وتكشف الآيات الكريمة بعد ذلك لهؤلاء المكذبين حقيقة موقفهم مع هذه الآيات البينة وأن نظرهم إليها لا يُثمر؛ لانهم معرضون ولا تجعلهم كذلك أهلاً للنصح بل يظل هؤلاء في تخبط أفكارهم الباطلة.

فإذا دُعُوا إلى التقوى لا يتقون ، وإذا دُعُوا إلى مل عبطون الجائعين أعماهم فكرهم السقيم . قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفُكُمْ لَعَلَّكُمْ وَكُومَ السقيم . قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اللَّهُ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ آيَة مِنْ آيَات رَبِّهِمْ إِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ

أَنفِقُوا مِمًّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنُطْعِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ فِي ضَلالٍ مُّبِينِ (٤٤٪ ﴾ .

فمن المعانى على ترتيب نزولها ، كَشْفُ الآيات الكريمة لحال المعرضين المكذبين وكيف فسدت تصوراتهم وضلَّ فكرهم ، ومن هذا ما حكاه القرآن الكريم من قولهم: ﴿ أَنَهُم مَن لُو يَشَاءُ اللَّه أَطْعَمهُ إِنْ أَنتُم إِلاَّ فِي ضَلال مَبِين (٤٤) ﴾ قال ابن عباس وَاليه الله عكة زنادقة ؛ فإذا أمروا بالصدقة على المساكين قالواً : لا والله ، أيفقره الله ونطعمه نحن ؟ . وكانوا يسمعون المؤمنين يعلقون أفعال الله تعالى بمشيئة فيقولون : لو شاء الله لأغنى فلانًا ، لو شاء الله لأعز ، ولو شاء الله لكان كذا . فأخرجوا هذا الجواب فخرج الاستهزاء بالمؤمنين ، وبما كانوا يقولون من تعليق الأمور بمشيئة الله تعالى (١) ، وقيل : إن أبا بكر الصديق وَخَيْثِ كان يُطعم مساكين المسلمين فلقيه أبو جهل فقال : يا أبا بكر أن أبا بكر الصديق وَخَيْثِ كان يُطعم مساكين المسلمين فلقيه أبو جهل فقال : يا أبا بكر أتزعم أن الله قادر على إطعام هؤلاء؟ قال : نعم . قال : فما باله لم يُطعمهم؟ قال : ابتلى قومًا بالفقر ، وقومًا بالغنى ، وأمر الفقراء بالصبر ، وأمر الأغنياء بالإعطاء . فقال : الله يا أبا بكر ما أنت إلا في ضلال ، أتزعم أن الله قادر على إطعام هؤلاء وهو لا يُطعمهم ثم تطعمهم أنت؟ فنزلت هذه الآية (٢).

وتذكر الآيات الكريمة بعد ذلك قول المكذبين بالبعث، واستبعادهم وقوعه وأن ذلك قريب وسيجدون أنفسهم مأخذوين فجأة وهم في لهوهم وجدالهم، وسيجدون أنفسهم بعد نفخة الصور مسرعين إلى ربهم للحساب العادل، قال تعالى : ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادقينَ (٤) مَا يَنظُرُونَ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُدُهُمْ وَهُمْ يَخصَّمُونَ (٤) فَلا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادقينَ (٤) مَا يَنظُرُونَ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُدُهُمْ وَهُمْ يَخصَّمُونَ (٤) فَلا يَستُطيعُونَ تَوْصَيةً وَلاَ إِلَىٰ أَهْلِهمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ يَستُطيعُونَ تَوْصَيةً وَلاَ إِلَىٰ أَهْلِهمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ يَستُطيعُونَ وَصَدَقَ الْمُوسَلُونَ (١٠) إِنْ يَستُطيعُونَ وَصَدَقَ الْمُوسَلُونَ (١٠) إِنْ كَنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٠) .

وبعد ذكر الحساب العادل تذكر الآيات الكريمة ما يصير إليه الناس من فريقين : فريق الجنة وما أُعدُّ لهم من نعيم ، وفريق المجرمين الذين اتبعوا الشيطان كفرًا وضلالاً ليجدوا عاقبة كَفرهم جهنم وليجدوا أن جوارحهم تنطق بما صنع هؤلاء في حياتهم . قال تعالى : ﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيُومَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ ۞ هُمْ وَأَزْواَجُهُمْ فِي ظِلالٍ عَلَى

<sup>(</sup>۱، ۲) القرطبي ۲۷/۱۵ .

الأَرَائِكُ مُتَكُتُونَ (۞ لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُم مَّا يَدْعُونَ (۞ سَلامٌ قَوْلاً مِن رُبّ رُحِيم (۞ وَامْتَازُواَ الْيَوْمَ أَيْهَا الْمُجْرِمُونَ (۞ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَّ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مَبِينٌ (۞ وَأَن اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ (۞ وَلَقَدْ أَضلٌ منكُمْ جبلاً كثيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقُلُونَ (۞ هَذَهُ بَعِنَمُ اللَّي كُنتُم تُوعَدُونَ (۞ اصْلُوهَا الْيُومَ بِمَا كُنتُم تَكُفُرُونَ ﴿۞ الْيَوْمَ بَمَا كُنتُم تَكُفُرُونَ ﴿۞ الْيَوْمَ بَمَا كُنتُم تَكُفُرُونَ ﴿۞ الْيَوْمَ بَمَا كُنتُم عَلَىٰ اَفْوَاهِهُم وَتُكَلَّمَنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسَبُونَ ۞ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا الْيَوْمَ بَعْمَوْنَ ﴿۞ وَمِن آياتِ القدرة المشاهدة في خلق الإنسان أن السَّطَاعُوا مُضِيًّا وَلا يَرْجِعُونَ ﴿۞ ﴾ ومن آيات القدرة المشاهدة في خلق الإنسان أن الإنسان إذا بلغ ثمانين سنة ـ مثلاً ـ تغير جسمه وضعفت قوته فطول العمر لا تتبعه زيادة في القوة بل يُصير الشباب هرما ، والقوة ضعفا، والزيادة نقصا . إن الإنسان في هذه السنن يرد إلى أرذل العمر . فالآى تذكر هؤلاء بأن مَنْ فعل هذا بكم قادرٌ على بعثكم . قال تعالى : ﴿وَمَن نُعَمَرُهُ مُنكَسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقُلُونَ ﴿۞ ﴾ .

وتستمر الآيات الكريمة في معالجة البعث والإحياء وإقناع الإنسان عقلاً بالبعث وتحريكه قلبًا ليعمل بمقتضى هذا الاقتناع وتتناول الآيات الذكر المنذر به على ومعجزته، فدليل إعجازه هذا الذكر وهذا القرآن الكريم ، وليس كما ألف الناس الشعر فما علمه ربه الشعر وما ينبغى له . كما تذكر الآيات الكريمة أن من يفيد من الرسول على هو من كان له قلب وفيه حياة، وأما الكافرون فلا ينتفعون وأمرهم عَجَبٌ حيث يعيشون بين مظاهر النعم والقدرة، ولا يهتدون بل يتخذون من دون الله آلهة يستنصرون بها.

فالأنعام نعمة ودليل قدرة لخالقها سبحانه وتذليلها حتى يستطيع الناس جميعًا الانتفاع بها مع قوتها وضخامتها كذلك ، وما جعل فيها من منافع ومشارب كذلك أيضًا فلماذا لا يشكرون ويستجيبون ؟ وإذا كان هذا الموقف العجيب يُحْزِنُ رسول الله عَلَيْنَاهُ اللّهَ عُرُ وَمَا يَنْبَغي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذَكْرٌ وَقُرُانٌ مَبِينً فإن الآيات تسليه ، قال تعالى : ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشّعْرُ وَمَا يَنْبَغي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذَكْرٌ وَقُرُانٌ مَبِينًا اللهِ عَلَيْ اللّهَ عَلَى الْكَافِرِينَ آنَ اللّهَ يَا اللّهُ مَمَّا عَمَلَتْ أَيْدِينا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالكُونَ آنَ وَذَلْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمَنْهَا يَأْكُلُونَ آنَ وَلَهُمْ فَيها مَنافع ومَشَارِبُ أَفَلا يَشْكُرُونَ آنَ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِ اللّه آلهَةً لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ آنَ لا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ وَمُنْهَا وَهُمْ لَهُمْ مُعُدَّدُ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّهُ اللّهَ اللّهَ لَيْحَرُنُكَ قُولُهُمْ إِنَا نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُسْرَقُونَ وَاللّهَ اللّهَ اللّهُ وَلَهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسْرَقُونَ وَمَا لَهُ يَعْمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا لَيْ اللّهَ اللّهُ فَا يُعْلَمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا يُعْلَمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا يَحْرُنُونَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لللّهُ اللّهُ مَا يُسْرِقُونَ وَمَا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وتنبه الآيات الكريمة الإنسان إلى خلقه الأول وأنه من نطفة و نسيان هذا الخلق من أسباب إنكار البعث؛ لأن الإنسان لو تذكر كيف خلق من ماء مهين، ورأى مظاهر قدرة الله فى تحوّل الماء إلى علقة ثم إلى مضغة ثم خلق العظام المتعددة فى أشكالها وطبيعتها

ثم كسو العظام لحمًا . و التصوير في هذا القرار المكين وكيف يُسِّرَ للإنسان سبيل الخروج. إذا تذكر كل هذا الخلق الأول لن يسأل هذا السؤال: من يحيى العظام وهي رميم؟ ولكن الإنسان الكافر سأل بعد نسيانه وتأتى الإجابة القرآنية الكريمة في سورة «يس» لتخاطبه عقلاً في أن الذي خلق أوَّل مرة هو الذي سيعيد الإنسان في المرة الثانية فهل هذا مستحيل عقلاً؟ ثم بعد هذا الإقناع العقلى تأخذ الآيات الكريمة الإنسان في جولة فكرية في السموات والأرض ليرى مظاهر قدرة الخالق سبحانه في السموات كيف رفعت؟ و هل خلق الإنسان وبعثه أشدّ من خلق السموات؟ وفي الأرض كيف سطحت. ثم ما يراه في الأرض فالذي خلق ويبعث خلقه هو الذي جعل من الشجر الأخضر نارًا . إن الإنسان يخرج من هذه الجولة الفكرية بقوله : أعلم أن الله على كل شيء قدير. فإذا أيقن بهذا لم يستبعد أن يعود إلى الحياة مرة أخرى . أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم في معجمه والحاكم وصحّحه وابن مردويه والبيهقي في البعث والضياء في المختارة عن ابن عباس وْلِيَّنْكِيْ قال: جاء العاص بن واثل إلى رسول الله ﷺ بعظم حائل فَفَتَّه بيده، فقال: يا محمد، أيحيى الله هذا بعد ما أرى؟ ، قال : "نعم يَبْعَثُ الله هذا ثم يميتُك ثم يُحْييك ثم يدخلك نارَ جهنَّم" فنزلت الآيات الكريمة: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الْإِنسَانَ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينَ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاَ وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴿ اللَّهِ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ ﴿ ۚ الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي خُلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مثْلَهُم بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلاَقُ الْعَليمُ ﴿ ﴿ إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٨٣ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُو نَ 🗚﴿ .

# سورة «الفرقان»

وبعد سورة «يس» وما قدمته من إحياء القلوب بالقرآن كما تحيا الأرض بالغيث، وإحياء الناس بعد الموت وحال الناس مع هذا الكتاب الحكيم، تنزل سورة الفرقان لتفصل القول في التوحيد فهو الأهم، وهو الأساسي وكذلك تفصل القول في النبوة وتصحح مفهومها للناس ثم في المعاد وما يتعلق به، فسورة الفرقان مكية كلُّها في قول بلحمهور ، وقال ابن عباس وقتادة : إلا ثلاث آيات منها نزلت بالمدينة وهي قوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ الله إِلَها آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّهْسُ التي حَرَّمَ الله إلا بالْحق ولا يَزْنُونَ وَمَن يَهْعَلْ ذَلك يَلْق أَقامًا (١٦) يُضاعف له الْعَذَاب يَوْم القيامة ويَخلد فيه مُهانًا (١٦) إلا مَن تَاب يَهُعَلُ ذَلك يَلق أَقامًا (١٦) إلا مَن تَاب يَوْم القيامة وكان الله عَفُورًا رَحِيمًا (١٠) .

وقد أخرج البخارى ومسلم وغيرهما عن ابن مسعود رَطِيُّتِك قال : سُئل رسول الله عَلَيْهُ أَى الذُّنبِ أَكْبُرِ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَـلَ لَلَّهُ نَدًا وَهُو خَلَقَكُ» . قلت : ثم أَي؟ قال : «أن تزاني حليلة جارك »، فأنزل الله تصديق ذلك: ﴿وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعُ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ ﴾ ، وأخرجا وغيرُهما أيضًا عن ابن عباس ﴿ وَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَ عَلِيْهُ : فقالوا : إن الذي تقول وتدعو إليه لَحَسنٌ لو تخبرنا أنَّ لما عملنا كفارةً، فنزلت ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ ﴾ الآية ، ونزلت : ﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ . . . ﴾ الآية [الزمر: ٥٣] . و أخرج ابن مردويه عن ابن عباس والنَّفِيُّ قال : « لما نزلت ﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ الآية اشتد ذلك على المسلمين ، فقالوا: ما منا أحدُّ إلا أشركَ و قَتَلَ و زَنَى ، فأنزل الله: ﴿ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ...﴾ الآية ، يقول لهؤلاء الذين أصابوا هذا في الشرك ، ثم نزلت هذه الآية : ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولُّكُ يَبُدَّلَ اللَّهُ سَيَّئَاتُهمْ حَسَنَات ﴾ فأبدلهم الله بالكفر الإسلام ، وبالمعصية الطاعة، وبالإنكار المعرفة ، وبالجهالة العلم ، و أخرج ابن المنذر والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس رَطِيُّكُ قال : قرأناها على عهد رسول الله ﷺ سنين : ﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا (١٨) ثم نزلت : ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ ﴾ فما رأيت رسول الله ﷺ فرح بشيء قط فرحه بها وفرحه بـ ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبينًا ﴾.

وتبدأ السورة الكريمة في بيان عظمة الخالق الكاملة وتفرده بالوحدانية وكثرة خيراته وإحسانه ، ومن أعظم هذه الخيرات أن ينزل الفرقان علي عبده ليكون فارقًا بين الحق والباطل في كل شيء، وهاديًا للتي هي أقوم في كل أمر: ﴿ تَبَارُكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَيْ عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ① ﴾.

ثم تذكر الآيات الكريمة بعد ذلك مزاعم الكافرين الذين واجهوا رسول الله عليه وما جاء به من عند ربه . فطعنوا في القرآن الكريم وطعنوا في المنزل عليه عليه مطاعن مزيَّفة قادهم إليها الهوى والحقد والحسد وخشية فوات المغانم المادية، وسوء فهمهم للنبوة واصطفاء الله سبحانه لمن شاء من خلقه ليكون للناس رسولاً.

فوصفوا القرآن وهو أصدق الكلام وأعظمه وأجلّه بأنه كذب وافتراء، ووصفوا الرسول ﷺ وهم الذين لقبوه بالصادق الأمين، وأقروا بصدقه وأمانته نتيجة عشرة ومعرفة بحقيقته أكثر من أربعين سنة ـ بالكذب على الله، وأنه ينسب هذا الكلام إلى الله وقد علّمه إياه قوم آخرون، وترد الآيات عليهم بأنهم ظالمون كاذبون في مطاعنهم هذه . قال تعالى : ﴿وقَالَ الذينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكُ افْتَراهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْه قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَد جَاءُوا ظُلْمًا وَزُورًا ۞ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَولِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَىٰ عَلَيْه بُكْرَةً وَأَصِيلاً ۞ قُلْ أَنزَلَهُ الذي يَعْلَمُ السَّرُ في السَّمَوات والأرض إِنَّهُ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ۞

وتذكر الآيات بعد ذلك فساد تصور هؤلاء عن الرسالة والرسول وصفاته وما يكون

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۰/۳۲۹.

عليه . ذكر ابن إسحاق وغيره أنهم لماعجزوا عن معارضة القرآن ولم يرضوا به معجزة اجتمع رؤساء قريش بعد غروب الشمس عند ظهر الكعبة ثم قال بعضهم لبعض : ابعثوا إلي محمد على فكلموه وخاصموه حتى تُعذروا فيه ، فبعثوا إليه : إن أشراف قومك قد اجتمعوا إليك ليكلموك فآتهم ، فجاءهم رسول الله على وهو يظن أن قد بدا لهم فيما كلمهم فيه بدو وكان رسول الله على حريصا يحب رشدهم ويعز عليه عنتهم حتى جلس إليهم . فكان مما قالوه في هذا المجلس : «سل ربك أن يبعث معك مَلكًا يُصَدُقك بما تقول ويراجعنا عنك ، واسأله فليجعل لك جناناً وقصوراً وكنوزاً من ذهب وفضة عنيك بها عما زاك تبتغى ، فإنك تقوم بالأسواق وتلتمس المعاش كما نلتمسه ، حتى تعرف فضلك ومنزلتك من ربك إن كنت رسولاً كما تزعم . فقال لهم رسول الله على الما الله عنه والله ومنزلتك من ربك إن كنت رسولاً كما تزعم . فقال لهم ولكن بعثنى بشيراً ونا بفاعل وما أنا بالذى يسأل ربه هذا وما بعثت بهذا إليكم ولكن بعثنى بشيراً على أصبر لأمرالله حتى يحكم بينى وبينكم «(۱) .

فهؤلاء عيَّروا الرسول ﷺ بأكل الطعام؛ لأنهم تصوروا أن يكون الرسول ملكًا ، وعيَّروه بالمشى فى الأسواق حين رأوا الأكاسرة والقياصرة يترفعون عن الأسواق وكان عليه الصلاة والسلام \_ يخالطهم فى أسواقهم ويأمرهم وينهاهم فكان ردُّ القرآن الكريم عليه الصلاة والسلام \_ يخالطهم فى أسواقهم ويأمرهم وينهاهم فكان ردُّ القرآن الكريم عليهم مع تسلية الرسول ﷺ فى قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا مَا لَهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَمْشَى فِي الْأَسْوَاقَ لَوْلا أُنزِلَ إِلَيْه مَلَكٌ فَيكُونَ مَعهُ نَذيرًا ﴿ وَقَالُوا مَا لَهُذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَمْشَى فِي الْأَسْوَاقَ لَوْلا أُنزِلَ إِلَيْه مَلَكٌ فَيكُونَ مَعهُ نَذيرًا ﴿ آوَ يُلُقَىٰ إِلَيْه كَنزَ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّا اللَّمْ اللَّهُ عَنْدًا مِنْ ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن فَصَلُوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴿ تَبَارَكَ اللَّذِي إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَيَجْعَل لُكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَيَجْعَل لُكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٨، ٩.

عَلَىٰ رَبِّكَ وَعْدًا مُّسْتُولاً (١٦)

ثم تذكر الآياتُ الكريمة بعد ذلك \_ كيف تتقطع الأسباب بين الضالين المكذبين ومن عبدوهم من دون الله. وكيف يتبرأ هؤلاء المعبودون بالباطل من عابديهم الضالين. وأن السبب في ضلالهم وافتراءاتهم انغماسهم في المتع التي غمرهم الله بها ولكن بدلاً من أن يشكروا ربّهم نسوا الذكر وكانوا من الهالكين. ويقع المكذبون في العذاب ولا يستطيعون أو يستطيع أحد أن يصرفه عنهم ، قال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ أَأْنَتُمْ أَصْلُلُهُمْ عَبَادِي هَوُلاء أَمْ هُمْ صَلُوا السّبِيلَ (١٠) قَالُوا منبحانكَ مَا كَانَ يَبغي لَنا أَن نَتّخذ من دُونكَ من أُولياء ولكين مَتَّعتهم وآباء همْ حَتَّىٰ نسوا الذكر وكانوا قومًا بُورًا يَبغي لَنا أَن نَتّخذ من دُونكَ من أُولياء ولكن مَتْعتهم وآباء همْ حَتَّىٰ نسوا الذكر وكَانُوا قَوْمًا بُورًا لا فَقَدْ كَذَابُوا مَن يَظْلَم مِن نُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَلا نَصْرًا وَمَن يَظْلَم مِنكُم نُذَقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ١٠٠٠).

وتخاطب الآيات بعد ذلك رسول الله ﷺ مُسلِّية له في مواجهة المكذبين وافتراءاتهم وبيان حكمة الله في اختبار خلقه فالكل يبتلي والله بصير بعباده ويعلم من يظفر في الاختبار ومن لا يوفق فيه قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ يَظْفُر فِي الاَحْتَبار ومن لا يوفق فيه قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ يَظْفُر فِي الاَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِينَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُكَ بَعْضٍ أَنِينَةً أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُكَ بَعْسِرًا (٢٠) ﴿

قال ابن عباس : لما عيَّر المشركون رسول الله على بالفاقة وقالوا : ﴿مَا لِهَذَا الرَّسُولِ عَلَيْكُ الطَّعَامُ ... ﴾ الآية حزن النبي عَلَيْ لذلك، فنزلت تعزية له ؛ فقال جبريل عَلَيْكِ : السلام عليك يا رسول الله، الله ربًّك يُقرئك السلام ويقول لك : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مَنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْوَاقِ ﴾ أي يبتغون المعايش في الدنيا(۱). وأما قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لَبعض فَتَنَةً أَتَصْبِرُونَ ﴾ فقد نزلت في أبي جهل ابن هشام والوليد بن المغيرة والعاصى بن وائل ، وعقبة بن أبي معيط وعتبة بن ربيعة والنضر بن الحارث حين رأوا أبا ذر وعبد الله بن مسعود وعماراً وبلالاً وصهيباً وعامر بن فهيرة وسالما مولى أبي حذيفة ومهجعًا مولى عمر بن الخطاب وجبرا مولى الحضرمي ، وذويهم ؛ فقالوا على سبيل الاستهزاء : أنسلم فنكون مثل هؤلاء؟ مولى الحضرمي ، وذويهم ؛ فقالوا على سبيل الاستهزاء : أنسلم فنكون مثل هؤلاء؟ فأنزل الله تعالى يخاطب هؤلاء المؤمنين ﴿ أَتَصْبِرُونَ ﴾ خاص للمؤمنين المحقين من أمة محمد عليه ، كانه جعل إمهال الكفار والتوسعة عليهم فتنة للمؤمنين ، أي اختباراً لهم. ولما صبر المسلمون أنزل الله فيهم : ﴿ إِنّي جَزَيْتُهُمُ الْيُومْ بِمَا صَبَرُوا ﴾ [المؤمنون: ١١١] (٢) .

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٢) القرطبي ١٨/١٣، ١٩.

كما تستمر الآياتُ الكريمة في بيان تصورات الكافرين الفاسدة في أن الرسالة تكون عن طريق الملائكة، أو تشهد الملائكة للرسول بالرسالة، أو أن يكلمهم الله سبحانه ويقول : هذا رسولي فاتبعوه، وهذا منطق الكبر والعُتُوِّ، ويوم يرى هؤلاء المجرمون الملائكة فلن تكون الرؤية البشرى لكفرهم وعنادهم كما أن أعمالهم التي بنيت على الكفر لن ننفعهم شيئًا في الآخرة . في الوقت الذي يُنعم فيه المؤمنون الصالحون بالجنة، قال تعالى : ﴿وَقَالَ اللَّذِينَ لا يَرْجُونَ لقَاءَنَا لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلائكةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا لَقَد اسْتكبرُوا في أَنفُسهم وعَتَوْا عُتُوًا كَبيرًا (آ) يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلائكةَ لا بُشْرَى يَوْمَعَذ للْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ عَمْل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنفُورًا (آ؟) أَصْحَابُ الْجَنَّة يَوْمَعَذ خَيْرٌ مُسْتَقَرًا وَأَحْسَنُ مَقِيلاً (آ؟) وَيَوْمَ تَشَقَقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُزِلَ الْمَلائكةُ تَنزِيلاً (٥٠) يَوْمَ تَشَقَقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُزِلَ الْمَلائِكَةُ تَنزِيلاً (٥٠) يَوْمَ تَشَقَقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَنْزِلَ الْمَلائِكَةُ تَنزِيلاً (٥٠) الْمُلْكُ يَوْمَنذ الْحَقُ للرَّحْمَن وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافرينَ عَسِيرًا (٢٣) ﴾ .

ومن المعانى التي تضمنتها سورة الفرقان على ترتيب نزولها ما جاء في قوله تعالى : ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُزِّلَ الْمَلائكَةُ تَنزِيلاً ۞ الْمُلْكُ يَوْمَتْذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسيرًا (٢٦) بعد ذلك تذكر الآيات نوعًا من الكافرين انظالمين الذين يشتد ندمهم وتشتد حسرتهم لأنهم كفروا بعد إيمانهم وكان كفرهم بسبب سماعهم لخليل السوء الذى يُحرِّض خليله على الضلال وفي هذا تنبيه للناس إلى عداوة شياطين الإنس وشياطين الجن الذين يحرصون على إضلال من آمن واهتدى ، قال تعالى : ﴿ وَيُومُ يَعَضِّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴿٢٧) يَا وَيْلْتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَلِيلاً (٢٨) لَقَدْ أَضَلِّني عَنِ اللَّهَ كُرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنِي وَكَأَنَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولا (٢٦٠) أخرج ابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل بسند قال السيوطي : صحيحٌ من طريق سعيد ابن جبير عن ابن عباس : أن أبا معيط كان يجلس مع النبي ﷺ بمكة لا يؤذيه ، وكان رجلاً حليمًا ، وكان بقية قريش إذا جلسوا معه آذَوْه ، وكان لأبى مُعيط خليل غائبٌ عنه بالشام، فقالت قريش : صبأ أبو معيط ، وقدم خليله من الشام ليلاً فقال لامرأته : ما فعل محمدٌ مما كان عليه؟ فقالت: أشدُّ ما كان أمرًا ، فقال: ما فعل خليلي أبو مُعيط؟ فقالت: صبأ ، فبات بليلة سوء ، فلما أصبح أتاه أبومُعيط فحيًّاه فلم يردّ عليه التحية ، فقال: مالك لاتردُّ علىَّ تحيتي ؟ فقال: كيف أردُّ عليك تحيتك وقد صبوت؟ قال : أو قد فعلتها قريش؟ قال : نعم، قال : مما يُبُّرئُ صدورهم إن أنا فَعَلَّتُه؟ قال : تأتيه في مجلسه فتبزق في وجهه وتشتمه بأخبث ما تعلم من الشتم ، ففعل فلم يرد رسول الله ﷺ على أن مسح وجهه من البزاق ، ثم التفت إليه فقال: ﴿ إِن وجدتك حارجًا من جبال مكة أضرب عُنُقك صبرًا "، فلما كان يومَ بدر وحرج أصحابه أبي أن

يخرج ، فقال له أصحابه : اخْرج معنا، قال: وَعَدَني هذا الرجل أِن وجدني خارجًا من جبال مكة أن يضرب عنقى صبرًا ، فقالوا: لك جمل الحمر لا يُدْرك ، فلو كانت الهزيمة طرت عليه . فخرج معهم ، فلما هَزَمَ الله المشركين وحَمَل به جَملُه في جدود من الأرض ، فأخذه رسول الله عليه السيرًا في سبعين من قريش ، وقُدَّم إليه أبو معيط ، فقال: أتقتلني من بين هؤلاء؟ قال : ﴿ نعم بما بزقت في وجهى » ، وفي رواية قال : ﴿ نعم بكفرك وعتوك (١) فأنزل الله في أبي معيط ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْه ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وَكَانَ الشّيطانُ للإنسان خَذُولا (٢٠) ﴾ (٢) وأخرج أبو نعيم هذه القصة من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس ، وذكر أن خليل أبي معيط هو أبي بن خلف . وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس أيضًا في قوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْه ﴾ وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس أيضًا في قوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْه ﴾ قال : أبي بن خلف وعقبة بن أبي معيط ، وهما الخليلان في جهنم (٣) .

ومع إعراض الكافرين عن وحى ربهم ونكوصهم ، ومع حرص الرسول على هداية الناس أجمعين يأتى ذكر القرآن الكريم لحال رسول الله ﷺ يشكو إلى الله إعراض هؤلاء . ويسلّيه القرآن الكريم بما حدث لكل نبى من وجود هذا الفريق الذي أجرم ولم يهتد ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا صَلَى المُجْرِمِينَ وكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا ونَصِيرًا (٣) ﴾ .

ومع الإعراض من الكافرين يكون التصور الفاسد للأشياء وما يتعلق بالوحى والنبوة ومن هذا نظرهم إلى نزول القرآن الكريم مفرقًا على رسول الله على وعد المساحبة لنزول نوعًا من التعذيب لرسول الله على وغاب عنهم ما يكون من الحكم المصاحبة لنزول القرآن الكريم مفرقًا فمنها: ما يتصل برسول الله على لتثبيت فؤاده وتقويته في مواجهة التحديات الشديدة والمستمرة ، ومنها: ما يتصل بالناس وتلقيهم للقرآن الكريم ليحسنوا سماعه وفهم معانيه وحفظه والعمل به ، ومنها: ما يتصل بالمنهج الذي يتم به نقل هؤلاء الناس من الضلال إلى الهدى ومن الظلمات إلى النور بصورة مناسبة تجعلهم خير أمة أخرجت للناس .

وكان إعراض هؤلاء الكافرين وفساد تصورهم حاجبًا لهم عن رؤية هذه الحكم وغيرها ، وإعراضهم هذا وكفرهم يصل بهم إلى جهنم . أخرج ابن أبى حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والضياء فى المختارة ، عن ابن عباس خُطْشِيْ قال : قال

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني ٤ / ٧٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٤/ ٧٥.

المشركون: لو كان محمد كما يزعم نبيًا فلم يُعذَّبُه ربَّه ؟ ألا يُنزل عليه القرآن جملة واحدة ، يُنزل عليه الآية والآيتين والسورة والسورتين ، فأنزل الله على نبيه جواب ما قالوا : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحدَةً كَذَلكَ لَنُفَبَّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَرَتُلْنَاهُ تَرْتِيلًا (٣٣) وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَل إِلاَّ جَنْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا (٣٣) الَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَىٰ وَجُوهِهِمْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أُولَئِكَ شَرُّ مُكَانًا وَأَضَلُ سَبِيلاً (٣٣) .

ومع سوء فهم الكافرين لحكمة نزول القرآن الكريم مفرقًا وإعراضهم الذى وصل بهم إلى جهنم . تذكر الآيات الكريمة بعد ذلك لرسول الله ﷺ ما حدث مع أنبياء الله ورسله من أقوامهم وكيف كان إعراضهم وعاقبة هذا الإعراض ، وكيف أن هؤلاء الكافرين يرون آثار ما وقع بهؤلاء الكافرين السابقين ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكَافرين يَرَوْن آثار ما وقع بهؤلاء الكافرين السابقين ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكَتَابَ وَجَعَلْنَا مَعُهُ أَخَاهُ هَرُونَ وَزِيرًا ﴿ وَ فَقُلْنَا اذْهَبَا إِلَى الْقُومُ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا فَدَمَّرْنَاهُمْ اللَّيْنَ وَلَيْكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وتذكر الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك أسلوبًا وصورة من صور التحدى التى يُرادُ بها التأثير على رسول الله ﷺ وعلى المؤمنين وهو أسلوب السخرية والاستهزاء . فكان أبوجهل يقول للنبى ﷺ مستهزئا: «أهذا الذي بعث الله رسولا» فنزل فيه قوله تعالى : ﴿وَإِذَا رَأُونُ إِن يَتَّخَذُونَكَ إِلاَّ هُزُواً أَهَذَا الذي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولاً ﴿ ).

كما تذكر الآياتُ ما كان من شأن الكافرين في قلب الحقائق حيث يصفون من يهدى إلى التوحيد وإلى الصراط المستقيم بأنه يضلهم عن آلهتهم، ولكنهم صبروا واستمسكوا بالهتهم، ويكشف القرآن ضلالهم في أنهم يتبعون أهواءهم في عبادتهم لهذه الآلهة المزعومة، ومن هنا يكون العجب من إضمارهم الشرك، وإصرارهم عليه مع إقرارهم بأنه سبحانه خالقهم ورازقهم، ثم يقصدون حجرًا يعبدونه من غير حُجُّة ، قال ابن عباس ولي على الرجل يعبد الحجر الأبيض زمانًا من الدهر في الجاهلية، فإذا وجد حجرًا أحسن منه رمي به وعبد الآخر (۱). قال تعالى : ﴿ إِنْ كَاهَ لَيُصْلَنَا عَنْ الْهَتَا لَوْلا أَنْ صَبَرْنًا عَلَيْها وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَصَلُ سَبِيلاً (١٤) أَرَأَيْتَ مَنِ النَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْه وكيلاً (١٤) .

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٧٨/٤، ٧٩ .

وتبين الآيات الكريمة بعد ذلك ضلال هؤلاء الكافرين الذين لا يسمعون الوحى سماع قبول والذين لا يفكرون فيما يقوله الرسول فيعقلونه فصاروا بمنزلة الانعام فى الأكل والشرب ولا يفكرون فى الآخرة، وفيما ينفعهم بل هم أضل من الانعام إذ لا حساب ولا عقاب على الانعام، والأنعام تمضى فيما سُخِّرت له، وإن لم تعقل صحة التوحيد والنبوة لم تعتقد بطلان ذلك . وعلى ذلك فإن الآيات الكريمة تربط كرامة الإنسان باستجابته لوحى ربَّه وحسن تلقيه له بالسمع والفهم والطاعة وإلا خرج من دائرة الإنسان إلى دوائر الانعام المهينة، قال تعالى : ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْفُلُونَ إِنْ هُمْ إِلاً كَالاً نَعَام بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلاً ﴾.

وللسمو بالعقل الإنساني ليخرج من دائرة الضلال ، وللوقوف به على آيات القدرة والنعمة في هذا الكون الذي يعيش فيه الإنسان، ووصولاً إلى الحب والخشية للمنعم القادر سبحانه تبسط الآيات الكريمة بعد ذلك آية الظل وكيف مده الله سبحانه لينتفع الناس به، وآية الليل ليسكن الناس فيه، وآية النوم ليستريح الناس به، وآية النهار ليسعى الناس فيه، وآية الليل ليسكن الناس فيه، وآية الله بخلقه وآية الماء الطهور الذي تحيا الناس فيه، وآية الرياح وما تحمل من آثار رحمة الله بخلقه وآية الماء الطهور الذي تحيا به البلاد ويشرب منه الناس والانعام ، قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِكَ كَيْفَ مَدَ الظّلُ وَلُو شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكنا أُمّ جَعَلْنَا الشّمس عَلَيْه دَليلاً ۞ ثُمّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضاً يَسيراً ۞ وَهُوَ الذي أَرْسَلَ الرّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ جَعَلَ لَكُمُ اللّيل لَبَاساً وَالنّومَ سُبَاتًا وَجَعَل النّهار نُشُوراً ﴿ لا يَه بَلْدَةً مَيْتًا وَنُسْقيَهُ مَمّا خَلَقْنَا أَنْعَاما وَأَنَاسِي كَثِيراً ۞ وَهُو الذي أَرْسُل الرّياحَ بُشْراً بَيْنَ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّه كُفُوراً ۞ وَلَقَدْ صَرَقْنَاهُ بَيْنَهُم لِيَذَكُرُوا فَأَبَىٰ أَكُثُر النّاسِ إِلاَ كُفُوراً ۞ ﴾.

فهكذا تكون الآيات للتذكير ولكن لا ينتفع بها من الناس إلا من كان له سمع وتدبر وعقل وهؤلاء من الناس قليلون . وإذا كانت هذه الآيات تحمل مظاهر النعمة والقدرة من الله على خلقه فإن أجل هذه النعم من الله على عباده نعمة الوحى لخلقه واختيار المنذرين منهم ليرشدوهم ولو شاء الله لبعث في كل قرية نذيراً منهم ولكن شاء الله أن تكون معية الرسول علي نعمة عامة للناس أجمعين قال تعالى : ﴿ وَلُو شُمْنًا لَبَعْثُنا فِي كُلِّ تَكُونُ معية الرسول عَلَيْ نعمة عامة للناس أجمعين قال تعالى : ﴿ وَلُو شُمْنًا لَبَعْثُنا فِي كُلِّ قَرْيَةً نِنْدِيراً (آ) فَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيراً (آ) .

وتستمر الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك في تذكير الناس بآيات النعم والقدرة فهذان البحران يلتقيان بقدرة الخالق سبحانه، ويحافظ كل منهما على خصائصه لينتفع الناس من كل بحر بماجعل الله فيه من خصائص دون أن يبغى بحر على بحر . وهو سبحانه القادر الذي خلق من الماء البشر على كثرتهم .

وكل هذه الآيات تقتضى من البشر أن يعبدوا الله وحده ، ولكن الكافرين لم

ينتفعوا بالآيات قال تعالى : ﴿وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مَلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَحِجْرًا مَّحْجُورًا ۞ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ۞ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُهُمْ وَلا يَضُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ ظَهيرًا۞ ﴾ .

ومع وقوفنا عند آيات القدرة والنعمة التي يفيد منها المؤمنون ولا ينتفع بها الكافرون فيعبدون من دون الله مالا ينفعهم ولايضرهم وهذا يحزن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الحريص على هداية الناس ، تخاطبه الآيات الكريمة بعد ذلك بما يخفف عنه هذا وبمايوقظ في نفوس الناس رغبة اتباع الرسول الذي لا يطلب منهم على هدايتهم أجرًا . فهو يدعو إلى الله وحده و يتوكل عليه ويسبح بحمده وكل ذلك من أسباب تقوية النف في مواجهة هذه المواقف من الناس ، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَديرا (٥٠ قُلْ مَا أَسُالُكُمْ عَلَيه مِنْ أَجْرِ إِلاَّ مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبّه سَبيلاً (٥٠ وَتَوكُلُ عَلَي الْحَي الَّذي لا يَمُوتُ وَسَبَحْ بحَمْدُه وكَفَىٰ به بذُنُوب عَبَده خَبيراً (٥٠ الَّذي خَلَقَ عَلَي الْحَي الَّذي لا يَمُوتُ وسَبِّحْ بحَمْدُه وكَفَىٰ به بذُنُوب عَبَده خَبيراً (٥٠ الَّذي خَلَقَ السَمُواتُ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سَتَّةً أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتُونَىٰ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسَئُلْ به خَيراً (٥٠) .

وفي هذه الآيات تعريف للناس بكيفية معرفة أسماء الله الحسني وصفاته العلا فليس الأمر فيها على الهوى، وإنما نثبت ما أثبته الله سبحانه لنفسه وما أثبته رسوله ﷺ، وننفى ما نفاه عن نفسه سبحانه من غير تأويل أوتعطيل أو تشبيه . فالله سبحانه الخبير الذي عرفنا بنفسه في كتابه الكريم وفي سنة رسوله ﷺ وأهل العلم النافع هم الذين يلتزمون بهذا ويُسألون من قبل غيرهم ليخبروهم بهذا . وإذا كان هذا منهج سلف الأمة فإن الكافرين المستكبرين الجاحدين يتساءلون كبرًا عن الرحمن سبحانه، وهوالذي خلق ورزق ورحم عباده ببعثه رسوله، وكثُر خيره على خلقه فجعل لهم ما يرونه في السماء من بروج، وجعل فيها شمسًا وقمرًا وجعل لهم الليل والنهار . وإذا كان موقف الكافرين الاستكبار فإن للرحمن عبادًا زانهم إيمانهم بربهم فعاملوا الناس بمكارم الأخلاق، وعبدوا الله بصدق وإخلاص فصلوا بالليل والناس نيام وعرفوا عاقبة الكافرين والمعرضين فاستعاذوا بالله من النار وعرفوا الوسطية في إنفاقهم . قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمَ اسْجَدُوا للرَّحْمَنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنَ أَنَسْجَدَ لمَا تَأْمَرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا 🕤 تُبَارُكُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فيهَا سرَاجًا وَقَمَرًا مُّنيرًا ۞ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خُلْفَةً لَّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكُّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴿٢٣ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴿٣٣﴾ وَالَّذينَ يَبِيتُونَ لَرُبِّهِمْ سُجَّدًا وَقيَامًا ﴿١٤﴾ وَالَّذينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا 🔞 إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمَقَامَا 📆

وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَامًا (١٧) ﴿

وأما الآيات الثلاث التى تلى الآية السابقة فى سورة الفرقان والتى تذكر من صفات عباد الرحمن ، قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّه إِلَهَا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلُّ ذَلكَ يَلْقَ أَثَامًا (١٨) يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخُلُدُ فيه مُهَانًا (١٦) إِلاَّ مَن تَابَ وآمَنَ وَعَملَ عَملاً صَالحًا فَأُولَيْكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّفَاتِهِمْ حَسَنَاتَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (٧٠) فإنها آيات مدنية فى قول ابن عباس وقتادة.

وأما بقية آيات سورة الفرقان فتذكر من صفات عباد الرحمن أنهم لا يشهدون الزور النفعلونه وأنهم الذي يمكن أن يقع فيه غيرهم، ومعنى ذلك أنهم لا يقولون الزور ولايفعلونه وأنهم كرام لا يشهدون لغوًا ولا يأتونه ، وأنهم يحسنون الإقبال على آيات الله بكل ما أوتوا من قدرات . وهم الذين يتوجهون إلى الله بالدعاء أن يهبهم من المحيطين بهم من أزواج وذرية ما تقر به أعينهم ، وأن يجعلهم في الخير أثمة يقتدى بهم، وجملة هذه الصفات تدل على سمو حال هؤلاء وصلاحهم مع ربهم ومع أقرب الناس إليهم ومع الذين يتعاملون معهم، ولذلك استحقوا الجزاء من جنس حالهم فجزاهم الله الغرفة بهذه الخصال التي لا يُنال إلا بالصبر فبمثل هذه الخصال يكون قدر الإنسان عند الله سبحانه وإذا مَرُوا باللَّهُو مَرُوا كرامًا (آ) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتَ رَبِّهِمْ لَمْ يَخرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وعُمْيَانًا وَأَوْاجَنَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعَيْنَ وَاجْعَلْنَا للْمُتَّفِينَ إِمَامًا (آ) أُولَيْكَ وَإِذَا مَرُوا باللَّهُو مَرُوا كرامًا (آ) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتَ رَبِّهِمْ لَمْ يَخرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وعُمْيَانًا يُحرَّونَ النَّهُ بَمَا صَبَرُوا ويَلقَوْنَ فيها تَحيَّةً وَسَلامًا (آ) خَالدينَ فيها حَسَنَتْ مُسْتَقَرًا ومُقَامًا يُعْزُونَ الْقُرْقَ بَمَا صَبَرُوا ويَلقَوْنَ فيها تَحيَّةً وَسَلامًا (آ) خَالدينَ فيها حَسَنَتْ مُسْتَقَرًا ومُقَامًا (آ) قُلْ مَا يَعْبَأُ بكُمْ رَبِّي لَولا دُعَاوُكُمْ فَقَدْ كَذَبَّاتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لَزَامًا (آ) .

#### سورة «فاطر»

نزلت بعد سورة الفرقان ، وهي مكية ، قال القرطبي : في قول الجميع ، وأخرج البخارى وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس ولي قال : أنزلت سورة فاطر بمكة .

وتوجه السورة الكريمة أنظارنا من الآية الأولى فيها إلى جملة من المعانى التى توقظ في القلب الإحساس بالنعم، والعرفان بالجميل من الخيرات التى من الله بها على خلقه والتى تقتضى إفراد الخالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه بالعبودية فلا إله إلا هو سبحانه . فالآية الأولى تعلمنا هذا المعنى من تقدير النعم والثناء على المنعم سبحانه والمُحمّد لله في ، ويقترن الحمد في الآية الأولى وما بعدها من آيات السورة الكريمة بدلائل النعم ودلائل القلرة، لتؤكد معنى الحب والخشية ، وليكون توجه العباد إلى الله وحده رغبة ورهبة . فهو سبحانه فاطر السموات والأرض ، وهوالذى جعل الملائكة بهذا الخلق العظيم وأرسلها لتنفيذ ما أمروا به فهو سبحانه على كل شيء قدير، ولا ينبغى الأحد من خلقه أن يتعلق بغيره سبحانه فرحمته تصل لمن شاء من خلقه لا يقوى على إمساكها أحد، وما يسك فلا قوة تستطيع إرسال ذلك فهو سبحانه القاهر فوق عباده وهوالذى يضع الأشياء في موضعها . فلا عبودية إلا له سبحانه . هذا المعنى الذي وهوالذى يضع الأشياء في موضعها . فلا عبودية إلا له سبحانه . هذا المعنى الذي السموات والأرض جاعل المملائكة رسلا أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في المخلق ما يشك فلا يشعوات والأرض جاعل المملائكة رسلا أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في المخلق ما يشك فلا يشتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا وهو المؤيد أن الله على كل شيء وهو ألمورية ألها وما يمسك فلا

ويأتى بعد ذلك الأمر الصريح بتذكر هذه النعم؛ لأن بعض الناس يُر بالآيات مرور الغافلين اللاهين ، وبعضهم يُغْمَرُ بالنعم فينسى المنعم سبحانه ، ولذلك فإنه بعد ذكرالسموات والأرض وما يتعلق بهما من آيات النعم والقدرة يقول الله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لا إِلهَ إِلاَّ هُو النَّاسُ اذْكُولُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ غيره بالعبودية . فإذا حدث هذا ولم يُفذه مع سبحانه ولا رازق سواه فكيف يُتوجه إلى غيره بالعبودية . فإذا حدث هذا ولم يُفذه مع بعض الناس التصريح بذلك فلا تحزن فقد حدث مثل هذا مع المرسلين قبلك : ﴿وَإِن يُكَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ وَإِلَى اللّه تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿ \* \*\*)

ولكن رحمةً بهذه الأمة فإن الله سبحانه قد ذكر لها من أنباء السابقين ومن سائر صنوف التنبيه ما يعينها على تخطّى العقبات وتجاوز المعوقات التى تقف فى طريقها وتريد فتنتها . فوعد الله حق فلا ينبغى أن تفتن الدنيا الإنسان، لتصرفه عن مصيره ومرجعه إلى ربه ووصوله إلى الآخرة وصولاً حسنًا فتؤخذ بمنهج الله ويسعى فيها الإنسان بما أمر به ونهى عنه ، ولا ينبغى كذلك أن يفتنه الشيطان فهو عدو وغايته واضحة، وهو يريد بمدعويه الوصول إلى السعير . وأمام هذا التنبيه كذلك توقف الآيات المنزلة الناس على حالهم وانقسامهم إلى كافرين لهم عذاب شديد وإلى مؤمنين صالحين لهم المغفرة والأجر الكبير ، وإلى من وقع تحت فتنة تزين الشيطان للسوء فيراه الغافلون حسنًا، وإلى أهل البصيرة الذين لا يقعون تحت تأثيره ولذلك فلا تحزن عليهم قال تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ البَّصِيرة الذين آمنُوا وعَملُوا الصَّالِحَات لَهُم مَعْفرةً وَأَجُرٌ كَبيرٌ ۚ لَ اللَّه اللَّه سُوء عَمله فَراً فَا اللَّه يُعنَّقُونَ آلَه سُوء عَمله فَراً اللَّه يُعنَّقُونَ آلَه سُوء عَمله فَراً اللَّه يَعنُ وَاللَّه اللَّه يُواللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه يُعنَّ لَه سُوء عَمله فَراً اللَّه عَليم حَسَرات إنَّ اللَّه عَليم حَسَرات إنَّ اللَّه عَليم حَسَرات إنَّ اللَّه عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليه عَليم عَليم عَليم عَليم عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليه عَليم عَليم عَليه عَليم عَل

وتُعين الآيات الكريمة المنزلة الناس على حُسن السير في الطريق المستقيم فتمزج بين الآيات الدالة على قدرة الله سبحانه، ليثق الناس بوعد الله وأن مظاهر البعث يشاهدونها في آيات قدرة الخالق سبحانه، وبين آيات النعم السابغة وما يقتضى ذلك من صلاح الكلمة والعمل وتجنب السيئات، فآية الرياح وما تثيره من السحاب والذي يسوقه الله لإحياء البلاد والأرض بعد موتها آية قدرة ودليل على النشور. ومقتضى ذلك أن يسلك الإنسان سبيل الاستقامة في الكلمة والعمل فتكتب له العزة ، لانها لله سبحانه وكتبها لأهل طاعته ، وخلق الإنسان من تراب ثم من ماء ، والزوجية والحمل والوضع والعمر المتعدد طولاً وقصراً للإنسان آيات قدرة قال تعالى : ﴿ وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلَ الرّياحَ فَشُيرُ سَعَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَىٰ بلَد مَيّت فَاحْيَيْنَا به الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها كَذَلكَ النّشُورُ ﴿ مَن كَانَ يُريدُ الْعَرَةُ فَلْلُهُ الْعَزّةُ جَمِيعًا إِلَيْه يُصَعَدُ الْكَلُمُ الطَّيْبُ وَاللّهُ خَلَقَكُم مَن تُرَاب ثُمَّ مَن نُطْفَة ثُمَّ جَعَلَكُم أَزُواجًا فَلْكَ النّهُ وَلَا يَعْمَلُ وَلا يُنقَصُ مَن نُطْفَة ثُمَّ جَعَلَكُم أَزُواجًا فَلكَ عَلَى اللّه عَمَل مَن تُعَمّ وَلا يَنقَصُ مَن عُمُره إلا في كتاب إِنْ فَلكَ عَلَى اللّه يسير (آ) ﴾.

وتستمر الآيات الكريمة المنزلة في بيان هذه الآيات الموجهة إلى مظاهر نعم الله على الإنسان، ومظاهر قدرة الخالق سبحانه في هذه الآيات وما يقتضى ذلك . فهذان بحران أحدهما: عذبٌ فرات، والآخر: ملح أجاج منهما يأكل الناس اللحم الطرى ويستخرجون

مايتحلوا به لبسًا، وفيهما تسير الفلك التي تحمل الناس في أسفارهم، ويقتضي مع هذه النعم ومظاهر قدرة الله فيها أن يعرف الإنسان فضل الله عليه فيشكره . وهذا الإيلاج لليل في النهار وللنهار في الليل وتسخير الشمس والقمر فيهما ، وهذا الجرى للأجل المسمى دليلٌ على قدرة الرب الخالق سبحانه وعظيم نعمه وفضله على خلقه، ومقتضى ذلك التوجه الخالص إليه بالعبادة ، فله الملك والذين يُدعُونَ من دونه لا يملكون شيئا ولا يسمعون دعاء المشركين؛ لأن هؤلاء المدْعُويّين جماداتٌ أو أمواتٌ أو ملائكة مشغولون بطاعة ربهم ، ولو سمع هؤلاء فإنهم لا يملكون شيئاً ولا يرضى أكثرهم بعبادة من عبده، ولذلك سيتبرأون من عابديهم يوم القيامة وبهذا تجتث الآياتُ القرآنية الكريمة ما وقع فيه بعض الناس من الشرك، وتوجه القلوب إلى المعبود بحق سبحانه ولا يستحق سواه شيئًا من العبادة وأن عبادة ماسواه باطلة ومتعلقة بباطل . قال تعالى : ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَاثِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وِتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِن فَضَّلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿٢٦ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلٌّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسمَّى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ (١٣) إِن تَدْعُوهُمْ لا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشُرْكِكُمْ وَلا يُنَبَّئُكَ مِثْلُ خُبيرُ 🕦 ﴾.

وتقرِّرُ الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك مجموعة من المبادئ والحقائق التي لا غنى للناس عنها منها: الافتقار إلى الله سبحانه في كل شيء في الحلق والرزق والهداية والنجاة وغير ذلك فهو الغنى الحميد ، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُو الْغَنيُ الْحَميد (1) وفيها أن الناس لا يملكون وجودهم فالله وحده الذي خلقهم هو الذي يميتهم وهو الذي يحييهم وهوالقادر على أن يُذهبهم - إن شاء وأن يأتي بخلق جديد يكونون أحسن حالاً منهم . قال جل شأنه : ﴿ إِن يَشَأُ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتُ بِخَلِقَ جَديد (1) وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّه بِعَزِيز (١) ﴾. ومنها تقرير المسؤولية الشخصية ، ولا بخلق جديد (1) ومَا ذَلِكَ عَلَى اللّه بِعَزِيز (١) ﴾. ومنها تقرير المسؤولية الشخصية ، ولا تفريط فيها ولو مع الأقربين ، قال تعالى : ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ اللّه الْمَصِيرِ (١٨) ﴾ .

ومن هذه الحقائق: أن الذى ينتفع بوحى الله هو الذى يخشى ربَّه بالغيب ويقيم الصلاة ، ومنها: أن منافع الهداية بوحى الله تعود على النفس فى ذاتها وفى علاقاتها بغيرها، ومنها:اليقين فى أن مصير الناس إلى الله سبحانه الذى خلقهم ورزقهم وأمرهم

ونهاهم وهو سائلهم ومحاسبهم ومجازيهم .

وأمام هذه الحقائق وغيرها بما فُصِّل للناس فمنهم المؤمن ومنهم الكافر ومنهم المستجيب ومنهم المعرض ومنهم السعيد ومنهم الشقى . وإذا كانت الأضداد لا تتساوى فإن هذه المعانى السابقة لا تتساوى كذلك ، قال تعالى : ﴿ وَمَا يَسْتُوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ اللَّمُواتُ إِنَّ وَلا الظَّلُ وَلا الْعَرُورُ (١٠) وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَلا الْأَمْواتُ إِنَّ اللَّهُ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَن فِي الْقُبُورِ (٢٠) إِنْ أَنتَ إِلاَّ نَذِيرٌ (٢٠) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذيرًا (٢٠) ﴾.

وتُعطى الآيات الكريمة ما يُدَعِّم النبى ﷺ في مواجهته لقومه بالتأكيد على بعثته بشيرًا ونذيرًا . وأن سنة الله مع الأمم أن يرسل في كل أمة نذيرًا، وإن وجد الرسول من أمته من يكذّب فإن الأمم السابقة قد حدث فيها هذا أيضًا . وقد أُخذَ الكافرون أخذ عزيز مقتدر ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذيرًا وَإِن مَنْ أُمَّةً إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذيرً (٢٠) وَإِن يُكذّبُوكَ فَقَدْ كَذّبَ اللّه عَلَي وَبِالزّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنيرِ (٢٠) مُ مَّ أَخَذْتُ اللّه يَن كَفَرُوا فَكَيْف كَانَ نَكير (٢٠) .

وتوجّه الآيات الكريمة الانظار بعد ذلك في آيات قدرة الله سبحانه فيما يشاهده الناس فالماء ينزل من السماء بقدرة الله سبحانه فيخرج به ثمرات مختلفة فالمادة واحدة والأصل واحد ويُرى التفاوت واضحًا فيما يخرج من هذا الأصل الواحد ، قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرات مُخْتَلفًا أَلْوَانُها وَمَنَ الْجَالِ جُدد بيضً وَحُمْر مُخْتَلفًا أَلْوَانُها وَمَنَ الْجَالِ جُدد بيضً وَحُمْر مُخْتَلفً أَلْوَانُها وَمَنَ السَّمَاء مَاءً فَأَخْر جَنَا بِهِ ثَمَرات مُخْتَلفًا أَلْوَانُها وَمَنَ الْجَالِ جُدد بيضً وَحُمْر مُخْتَلفً أَلْوَانُها وَعَرَابيبُ مُود (٢٧) وَمَنَ النَّاسِ وَالدُّواَبِ وَالأَنْعَام مُخْتَلفً أَلُوانُهُ كَذَلكَ إِنَّا اللّه مِنْ عَبَادِهِ الْعَلَماء إِنَّ اللّه عَزِيزٌ غَفُور (٢٨) ﴾ . هذه الآيات يقف أمامها العقلاء موقف التأمل والتدبر فتغرس في نفوسهم الخشية وبقدر العلم بالله سبحانه وآيات قدرته تكون الحشية : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّه مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللّه عَزِيزٌ غَفُورٌ (٢٨) ﴾ .

ومع مظاهر قدرة الله سبحانه في تعدد الأشكال والألوان وغيرها والأصل واحد والمادة واحدة وأن أهل العلم هم أهل الخشية الذين ينتفعون بهذه الآيات . بعد ذلك تعرض الآيات تجارة رابحة لمن يقوم بعناصرها المتمثلة في الإقبال على كتاب الله سبحانه تلاوة، وفي إقامة الصلاة ، وفي الإنفاق مما رزقه الله سبحانه سراً وعلانية . وسيجد التاجر مع الله سبحانه الأجر العظيم والفضل الكبير ومغفرة الذنوب . قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَتُلُونَ كَتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنفَقُوا مما رَزَقْنَاهُمْ سراً وعَلانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَن تَبُورَ (٢٦) لِيُوفِيَهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصْلِهِ إِنَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ (٣) ﴾ .

وتذكر الآيات المنزلة بعد ذلك لرسول الله ﷺ ما ينبغى أن يعيه الجميع من أن

المُوحى به من الكتاب هو الحق الذي يوافق ما كان من وحي سابق في كتب سابقة، وجاء به رسل سابقون وقد بُشُر بهذا الحق في هذه الكتب وعلى ألسنة هؤلاء الرسل فمسيرة وحي الله في خلقه سابقة منذ الجماعة البشرية الأولى في آدم وزوجه وخاتمة الوحى في هذا الكتاب العزيز، وعلى لسان رسول الله محمد ﷺ . وضمَّن الله وحيه ما يناسب خلقه وما يسعدهم في شؤون حياتهم ومعادهم، فهو سبحانه الخبير البصير وكان من فضل الله الكبير على هذه الأمة أن اصطفاها واصطفى لها الإسلام دينًا ، وأورثها الكتاب المهيمن والمصدق لما قبله ولكن تعادت أفراد هذه الأمة فمنهم من ظلم نفسه بالمعاصى، ومنهم من اقتصر على أداء الواجبات ومنهم من سارع في الخيرات واجتهد فسبق بتوفيق الله له . وشملهم جميعًا فضل الله فأسكنهم جنات عدن على درجاتهم، وفي هذا حثٌّ لهذه الأمة أن تكون من القسم السابق بالخيرات بإذن الله ، قال تعالى : ﴿ وَالَّذِي أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ مَنَ الْكَتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدَّقًا لَّمَا بَيْنَ يَدَيْه إِنَّ اللَّهُ بعبَاده لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهُ أُورُثُنَا الْكَتَابَ الَّذَينَ اصَّطَفَيْنَا منْ عَبَادنَا فَمنَّهُمْ ظَالمٌ لَنَفْسه وَمنهُم مُقَتَّصَدُّ وَمَنْهُمْ سَابَقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ ﴿٣٣﴾ جَنَّاتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَهَا يُحَلُّونَ فيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُؤاً وَلِبَاسُهُمْ فيهَا حَرِيرٌ ﴿٣٣﴾ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) الَّذِي أَحَلْنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِن فَصْلِهِ لا يَمَسُّنَا فيهَا نصَبّ وَلا يَمَسُّنَا فيهَا لغوب (30) ﴾.

ومع ذكر أهل الجنة مع تفاوت مراتبهم تذكر الآيات الكريمة الكافرين وجزاءهم الذي يصيرون إليه في نار جهنم، وحالتهم الشديدة في هذا العذاب والذي يتفق مع تاديهم في الكفر وإصرارهم عليه، وكيف يطلبون العودة في غير وقتها وتنبه الآيات الناس إلى هذه الحقيقة، وتضع أمامهم مثل هذا المطلب ليكون في أدائه ويتدارك الإنسان موقفه قبل أن تضيع فرصة العمل في هذه الحياة ، قال تعالى : ﴿ وَالّذِينَ كَفُرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنّمَ لا يُقضَىٰ عَلَيهم فَيمُوتُوا وَلا يُخفّفُ عَنهم مِّن عَذَابِها كَذَلِكَ نَجْزِي كُل كَفُور الله وَهُمْ يَصْطُر خُونَ فِيها رَبّنا أَخْرِجْنا نَعْمَلُ صَالحاً غَيْرَ الذي كُنا نَعْمَلُ أَو لَمْ نُعَمِّر كُم مَا يَتَذَكّرُ فيه مَن تَذَكّرُ فيه مَن تَذَكّرُ فيه مَن تَذَكّرُ وَجَاءَكُمُ التَّذيرُ فَلُو أَوْا فَمَا للظَّالَمِينَ مِن نَصِيرُ (٣٣) ه

وتُعين الآيات المنزلة بعد ذلك الناس للنجاة من الكفر وأعماله فإن الكفر لا سند له من العقل أوالنقل، وأنه لا معبود بحق إلا الله . فهو عالم غيب السموات والأرض، وهو الذى خلقهما وخلق ما فيهما وما بينهما، ويعلم ما تكنُّه صدور الناس ويعلم أن الذين يطلبون العودة إلى الدنيا بعد فوات الأوان كاذبون، وأنهم لو رُدُّوا لعادوا لما نهوا عنه . ولذلك فإن من أراد النجاة من الكفر فلينظر إلى حقيقة أمره وكيف كانت مسيرة

الحُلق فقد جعل الله الناس خلائف في الأرض خلفًا بعد خلف، وقرنًا بعد قرن وقد رأى الناس عاقبة من كفر في الدنيا من الضلال والهلاك والمقت والغضب والخسران. ثم لْيَنْظُر الكافر إلى من اتخذه معبوداً له من دون الله هل خلق شيئًا من الأرض أم له مشاركة في خلق السموات وتدبيرها؟. فإن لم يكن هؤلاء المعبودون قد خلقوا بل خُلقوا بأيدى عابديهم من الكافرين فكيف يُعبدون؟ وهل زعم أحد أن الله سبحانه أمر أحداً من خلقه باتخاذ هؤلاء شركاء له في العبادة سبحانه? . الأمر إذن ليس إلا تزيين الشيطان لضعاف العقول باتخاذ هؤلاء شركاء لله سبحانه واستمرار هؤلاء المغرورين بتزيين الشيطان في توارث هذا الضلال والكفر . قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّه عَالَمُ عَيْبِ بَتَرِينِ الشيطان في توارث هذا الضلال والكفر . قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّه عَالَمُ عَيْبِ السَّمَوات وَالأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَات الصَّدُورِ (٢٠) هُو الذي جَعَلَكُمْ خَلائفَ فِي الأَرْضِ فَمَن كَفُرُهُ وَلا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلاَّ خَسَاراً في السَّمَوات أَمْ أَرَايَتُمْ شُركاء كُفُرهُ وَلا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ عِند رَبِهِمْ إِلاَّ مَقْتًا وَلا يَزِيدُ الظَّالِمُونَ بَعْضَهُم بَعْضًا إلاً في السَّمَوات أَمْ آتَينَاهُمْ كَتَابًا فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَةً مِنْهُ بَلْ إِن يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضَهُم بَعْضًا إِلاَ فَي السَّمَوات أَمْ آتَينَاهُمْ كَتَابًا فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَةً مِنْهُ بَلْ إِن يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضَهُم بَعْضًا إِلاَّ غُورُورُاكَ ﴾.

ومع تزيين الشيطان لضعاف العقول باتخاذ الشركاء واستمرار هؤلاء المغرورين في توارث هذا الضلال والكفر ، وأن آلهتهم المزعومة لاتقدر على خلق شيء من السموات والأرض . بعد ذلك تخبر الآيات الكريمة أن خالق السموات والأرض وممسكهما هوالله فلا يوجد حادث إلا بإيجاده ولا يبقى إلا ببقائه ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالْتَا إِنْ أَمْسكَهُما مِنْ أَحَد مِنْ بَعْده إِنَّه كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴿ آَنَ اللَّهُ عَلْمَ الْمَ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ السَّمَواتِ اللَّهُ السَّمَواتِ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ السَّمَواتِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فالآية الكريمة تحرِّك العقول والقلوب أمام هذا الخلق العظيم الذى لا يقدر عليه إلا الله، وهذه النعمة الكبرى فى أنه سبحانه يمسك السموات والأرض عن الزوال ليحصل لخلقه القرار والانتفاع بهما، فيتحقق للناظر المعتبر ما يكون من الإجلال والتعظيم للقادر العظيم جل جلاله، والحب له تبارك وتعالى لعظيم نعمه على خلقه، وليستحى الكافرون من التعلق بالضعفاء العاجزين ولتتوجَّه قلوبهم إلى الخالق المنعم الرحيم بعباده سبحانه من التعلق بالضعفاء العاجزين ولتتوجَّه قلوبهم إلى الخالق المنعم الرحيم بعباده سبحانه كما يمكن أن يفهم السامع لهذا التقرير الكريم شؤم الشرك والمخالفة لأمر الله سبحانه فشركهم يقتضى زوال السموات والأرض كما جاء فى قوله تعالى : ﴿ تَكَادُ السَّمُواتُ وَسُركهم يَقتضى زوال السموات والأرض كما جاء فى قوله تعالى : ﴿ تَكَادُ السَّمُواتُ أَن يَتُخِذُ وَلَدًا ١٤٠٠ وَمَا يَنبغي لِلرَّحْمَنِ ولَدًا ١٤٠٠ وَمَا ينبغي لِلرَّحْمَنِ مَن مَنْ ولَدًا ١٤٠٠ وَمَا ينبغي للرَّحْمَن من المعانى الآتية فى هذه السورة الكريمة . فقد كشفت الآيات المنزلة بعد ذلك حال من المعانى الآتية فى هذه السورة الكريمة . فقد كشفت الآيات المنزلة بعد ذلك حال هؤلاء المشركين، ومنه ما كان من غيهم أن يكون منهم رسولٌ كما كان الرسلُ فى بنى

إسرائيل فلما جاءهم رسول الله محمد على ما ونّوا بما أقسموا عليه بالأيمان الغليظة بل زادهم مجيئه نفوراً وتُوقف الآيات الكريمة الناس على سببين خطيرين لهذا الموقف من المشركين وهما سببان نفسيان خطيران: إنهما الاستكبار في الأرض، والمكر السيئ فالاستكبار جاء من تصورهم الفاسد للنبوة، وأنها تكون لمن كان عظيماً في تصورهم بكثرة المال والعصبة وهذا العتو والاستكبار تبعه السبب الثاني ، وهو المكر وخداع الضعفاء من الناس حتى يتبعوهم ويصدوهم عن الإيمان برسول الله محمد عن المنتقل ومع ذكر السببين تذكر الآيات الكريمة خطورة مسلك هؤلاء المشركين ، وفي الوقت نفسه تُطَهِّرُ المؤمنين من مثل هذه الأخلاق المرذولة ففي الحديث: «المكر والحديمة في النار». وهذا يعني دخول أصحابها في النار لأنها من أخلاق المؤمن المكر والحديمة المؤمنين المكر والحديمة والحيانة» (الخيار ولهذا جاء في سياق هذا الحديث: «وليس من أخلاق المؤمن المكر والحديمة والحيانة» (۱) .

والآية الكريمة تؤكد للناس هذا المعنى فعن ابن عباس وَلِيَّكُ : أن كعبًا قال له : إنى أجد في التوراة : "من حفر لأخيه حفرة وقع فيها" فقال ابن عباس : فإنى أوجدك في القرآن ذلك . قال : وأين ؟ قال : فاقرأ : ﴿وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّيُ إِلاَّ بِأَهْلِه ﴾ (٢) وفي أمثال العرب: "من حفر لأخيه جبًا وقع فيه منكبًا" . وروى الزهرى أن النبي كَنَّ قال : «لا تمكر ولا تُعن ماكرًا فإن الله تعالى يقول : ﴿ وَلا يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّيُ إِلاَّ بِأَهْله ﴾ [فاطر: ٤٣] ولا تبغ ولا تُعنِ باغيًا فإن الله تعالى يقول : ﴿ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾ " [يونس: ٢٣] (٣) .

ومعنى هذا أن الآيات الكريمة ترسى القيم الخلقية المؤسسة على التوحيد الخالص في نفوس الناس. قال تعالى : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَيْنِ جَاءَهُمْ نَذيرٌ لَيْكُونُنُ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأُمَم فَلَمًا جَاءَهُمْ نَذيرٌ مًا زَادَهُمْ إِلاَّ نُفُورًا ﴿ آ َ اسْتَكَبّارًا فِي الأَرْضِ وَمَكْرَ السّيّيُ وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ السّيّيُ إِلاَّ بِأَهْلِه فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ سُنَّتَ الأَولِينَ فَلَن تَجدَ لسنت الله تَحْويلا ( آ ) ﴾ وإذا لم يُجد مع هؤلاء نصح بعد كشف حالهم وكذلك فإن سنة الله ماضية لا تتخلف فقد أنزل العذاب بالكافرين، وجعل ذلك سنة فيهم فهو سبحانه يعذب بمثله من استحق لا يقدر أحد أن يبدل ذلك ولا أن يُحول العذاب عن نفسه إلى غيره.

وهذه السنة الإلهية يراها هؤلاء في الذين منْ قبلهم وعليهم أن يسيروا وينظروا ماذا

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۶/ ۳۲۰.

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۶/ ۳۵۹.

حدث بعاد وثمود وبمدين وأمثالهم لما كذَّبوا الرسل ، وهذه مساكنهم ودورهم وهؤلاء المشركون ليسوا خيرًا من أولئك ولا أقوى ، قال تعالى : ﴿ أَوَ لَمْ يَسيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ إِنّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ إِنّهُ كَانَ اللّهُ لِيعُجْزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ إِنّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ إِنّهُ كَانَ اللّهُ لِيعُجْزَهُ مِن شَيْءٍ

وتختم السور الكريمة ببيان عظيم حلم الله سبحانه بخلقه مع بيان شؤم المعصية والمخالفة لأمر الله سبحانه . ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَابّة ﴾ أما بنو آدم فلذنوبهم وأما غيرهم فلشؤم معاصى بنى آدم ، قال ابن مسعود وطلقتي : كاد الجُعَلُ أن يعذّب فى جحره ، بذنب ابن آدم ، وقال يحيى بن أبى كثير : أمر رجل بالمعروف ونهى عن المنكر ، فقال له رجل : عليك بنفسك ؛ فإن الظالم لا يضر إلا نفسه . فقال أبو هريرة : كذبت؟ والله الذي لا إله إلا هو - ثم قال : والذي نفسى بيده ، إن الحباري لتموت هُزلاً في وكرها بظلم ظالم . وقال الثمالي ويحيى بن سلام في هذه الآية: يَحبس الله المطر فيهلك كل شيء (۱).

قالَ تعالى : ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٌ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بعبَاده بَصيرًا ۞﴾ .

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤/ ٣٦١.

## سورة «مريم»

نزلت بعد فاطر فهي مكيةٌ بإجماع ، ومما يدل على مكيتها ما ذكره أبو داود(١) : لما كانت وقعة بدر ، وقتل الله فيها صناديد الكفار ، قال كفار قريش : "إن ثأركم بأرض الحبشة ، فأهدوا إلى النجاشي ، وابعثوا إليه رجلين من ذوى رأيكم لعله يعطيكم مَنْ عنده من قريش ، فتقتلوهم بمن قُتل منكم ببدر ؛ فبعث كفار قريش عمرو بن العاص وعبد الله بن أبي ربيعة ، فسمع رسول الله ﷺ ببعثهما ، فبعث رسول الله ﷺ عمرو ابن أمية الضَّمْريُّ ، وكتب معه إلى النجاشي فقدم على النجاشي ، فقرأ كتاب رسول الله ﷺ ، ثم دعا جعفر بن أبي طالب والمهاجرين ، وأرسل إلى الرهبان والقسيسين فجمعهم ، ثم أمر جعفر أن يقرأ عليهم القرآن فقرأ سورة مريم: ﴿ كَهيقَصَ ( ) ﴿ وقاموا تفيضِ أعينهم من الدمع فهم الذين أنزل الله تعالى فيهم ﴿لَتَجدَنَّ أَشَدُّ النَّاسِ عَدَاوِةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلَكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لا يُسْتَكْبُرُونَ (٨٦) . وقرأ إلى قوله تعالى : ﴿ فَاكْتَبْنَا مَعَ السَّاهَدِينَ ( ١٨٠ ) . وفي السيرة (٢) فقال النَّجاشيُّ : هل معك مماجاء به عبد الله شيء؟ قال جعفر: نعم ، فقال له النجاشي: اقرأه عليٌّ . قال: فقرأ: ﴿ كَهيتَعَنَّ ١٠٠) فبكي والله النجاشي حتى أخْضَلَ لحيته ، وبكت أساقفتهم حتى أخضلوا لحاهم حين سمعوا ما يتلى عليهم ، فقال النجاشيُّ : إن هذا والذي جاء به موسى ليخرج من مشكاة واحدة انطلقا فوالله لا أسلمهم إليكما أبداً (٣) . فهذا يدل على نزول سورة «مريم» في مكة وحفظ الصحابة لها قبل ذهابهم إلى الحبشة وهجرتهم إليها فكانت قراءة جعفر لها على النجاشي والقسيسين .

وقد قيل: إن قوله تعالى : ﴿ أُولئكَ اللّهِ عَلَيْهِم مَنَ النّبِينَ مِن ذُرِيَّة آدَمَ وَمَمَّنْ حَمَلْنَا مَع نُوح وَمِن ذُرِيَّة إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِم آيَات الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجِّدًا وَبُكيًا (٤٠) ﴾ . آية مدنية ، ذكر ذلك مقاتل (٤) وقيل كذلك : إن قوله تعالى : ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبّكَ حَتْما مُقْضيًا (٢٠) ﴾ آية مدنية . ولكن ليس تعالى : ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاَّ وَارِدُها كَانَ عَلَىٰ رَبّكَ حَتْما مُقْضيًا (٢٠) ﴾ آية مدنية . ولكن ليس مع القولين دليل قوى مما جعل القرطبي يحكي أنها مكية بإجماع دون أن يستثنى وكذلك الشوكاني فذكر ما أخرجه النحاس وابن مردويه عن ابن عباس قال : أنزلت بمكة سورة (٣٠) وأخرج أبن مردويه عن ابن الزبير قال : نزلت سورة مريم بمكة (٥٠).

<sup>(</sup>١) القرطبي ١١/ ٧٢ ، ٣٧ . (٢، ٣) القرطبي ١١/ ٧٣.

<sup>(</sup>٤) قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القسران : مرعى بن يوسف الكرمي ١٣٧.

<sup>(</sup>٥) فتح القدير ٣/ ٣٢٠ .

وتقرر السورة الكريمة في هذه الفترة التوحيد الخالص لله سبحانه، وكمال قدرته وتنزهه جل شأنه عما لا يليق بجلاله مما انحرف فيه وضل أهل الكتاب من نسبة الولد والشريك لله سبحانه وتعالى عن قولهم، وتتناول السورة الكريمة في هذا البيان جانبين الأول: قصص الأنبياء بدءًا بزكريا عليته وما كان من توحيدهم الخالص وما حدث معهم من مظاهر العبودية الصادقة في حسن التوجه إلى الله، والطمع في رحمته مع بيان مظاهر قدرة الله سبحانه في تحقيق ما طلبوا ، وكذلك آيات قدرته في خلقه حتى وجدنا اسم السورة الكريمة مُبرزًا هذا المعنى في «مريم» عليها السلام.

والجانب الثاني: في بيان انحراف الناس وضلالهم في فطرتهم إلى أنبيائهم، ورسل الله إليهم ودعوتهم إلى الصواب الذي يتفق مع ما جاء به هؤلاء الأنبياء . فهذا زكريا عَلَيْسِكُهِم يدعو ربَّه ويذكر حاله ولايستبعد أن يحقق الله له رغبته في الذرية الصالحة على الرغم من حالته وحالة زوجه فيُبشُّر بالغلام ويُسَمَّى ونقف على آيات قدرته سبحانه في هذا الخلق وكيف يكون الإنجاب في مثل هذه الحالة وكيف يكون غلامًا زكيًا ويكون برًا بوالديه ويكون تقيًا ، وهذه عاقبة الاستقامة مع الله سبحانه في الحياة الدنيا وفي الآخرِة قَالَ جَلَ شَأَنَه : ﴿ كَمْ هِيقَصَ ١٠ ذَكْرُ رَحْمَت رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا ١٠ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ نِدَاءً خَفَيًّا ٣ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مَنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبّ شَقيًّا 🕦 وَإِنِّي خِفْتُ الْمَوَالِيَ مِن وَرَاثِي وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضيًّا 🕤 يَا زَكَرِيًّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامِ اسْمُهُ يَحْيَىٰ لَمْ نَجْعَلِ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا قَالَ رَبِّ أَنَىٰ يَكُونُ لِي غُلامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتيًا ( قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ۞ قَالَ رَبِّ اجْعَلَ لَيي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاًّ تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلاثَ لَيَالِ سُوِيًّا ۞ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ۞ يَا يَحْيَىٰ خُذِ الْكَتَابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا ۞ وَحَنَانًا مِن لَّدُنَّا وَزَكَاةً وَكَانَ تَقَيًّا ا وَبَرًّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبًّارًا عَصِيًّا ۞ وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا 🕜 🦫 .

وفى عرض هذه القصة تعليم وتوجيه للناس فى التوجه إلى الله سبحانه لتحقيق المراد، والثقة الكاملة فى فضل الله ورحمته، وكمال قدرته والخضوع والتذلل له، وذكر نعمه وآلائه يصاحب الدعاء والمسألة وفى ذكر القصة بتفصيلاتها وجوانبها الخفية ما يدل على أن هذا كلام الله سبحانه وحده، فلا علم بهذه الجزئيات الخفية لدى الناس.

وبعد ذكر قصة زكريا ويحيى عليهما السلام وما كان من حالهما، وتناول ذكر مريم عليها السلام والتي سُميت السورة الكريمة باسمها، وما كان من شأنها في انقطاعها لعبادة

ربِّها، وكيف جاءها الملك ليبشِّرها بالولد وتتعجب كيف يكون الولد من غير أن يمسسها بشر وهنا يكون الحال مدعِّما لما سبق ذكره مع زكريا عَلَيْكُمْ وزوجه حيث رزقه الله بالغلام وليسا في حالة تسمح بالإنجاب، وكان الغلام مظهراً من مظاهر قدرة الله سبحانه، ويكون الغلام هنا كذلك من مريم آية على قدرة الله جل شأنه وكانت المواجهة بعد أن ظهر الحمل وكان الموقف النفسي شديدًا مع مريم عليها السلام: ويطمئن كذلك من الجانب المعنوى حيث تكون آية القدرة الأخرى بعد الولادة في كلام عيسى عَلَيْكُمْ في المهد، وكلامه يُبرئُ أمه الطاهرة ويُدَعِّم العبودية لله سيحانه، وأنه عبد الله ورسوله والمؤدى لما يطلب منه من صلاة وزكاة ، وبارٌّ بوالدته فهو بشر وُلد وسيموت وسيبعث، فليس كما زعم الضالون ولدًا لله سبحانه فما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه ، قال تعالى في بيان ذلك : ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا [1] فَاتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ۞ قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّك لأَهَبَ لَك غُلامًا زَكيًّا ﴿ اللَّ قَالَتْ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلامٌّ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌّ وَلَمْ أَكُ بَغيًّا ۞ قَالَ كَذَلك قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَيًّ هَيْنٌ وَلنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنًّا وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضيًّا ﴿ اللَّهِ فَحَمَلَتُهُ فَانتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصيًّا ﴿ ٢٣﴾ فَأَجَاءَهَا الْمَخَاضُ إِلَىٰ جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتْ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مُنسيًّا ﴿٣٣ فَنَادَاهَا مِن تَحْتُهَا أَلاً تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّك تَحْتَك سَرِيًّا ﴿٢٤ وَهُزِّي إِلَيْك بجذْع النَّخْلَة تُسَاقطْ عَلَيْك رُطَبًا جَنيًّا 🐨 فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْنًا فَإِمَّا تَرَينً مِنَ الْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكَلِّمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ ٢٦ فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَدْ جَنْت شَيْئًا فَرَيًّا ﴿ ٢٧ يَا أُخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوك امْرَأَ سَوْءٍ وَمَا كَانَتْ أُمُّك بَغيًّا ﴿٢٦ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ في الْمَهْد صَبِيًّا ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهَ آتَانِيَ الْكَتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ۞ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلاة وَالزُّكَاة مَا دُمْتُ حَيًّا ۞ وَبَرًّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقيًّا ۞ وَالسَّلامُ عَلَىَّ يَوْمَ وُلدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيًّا (٣٣ ذَلكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الْحَقّ الَّذي فيه يَمْتَرُونَ ١٤٠ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَتَّخِذَ مِن وَلَد سُبْحَانَهُ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ١٠٠ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ( عَن اللَّهُ .

ومع بيان هذه الحقائق فى شأن عيسى عَلَيْكُلُم وأمه وتصحيح المفاهيم الخاطئة نحوهما وتنزيه الله سبحانه عن افتراء الضالين وكذبهم تكشف الآيات الكريمة بعد ذلك حال الناس بعد هذا البيان وتذكر الوعيد الذي ينتظر الظالمين ، قال تعالى : ﴿ فَاخْتَلُفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن مَّشْهَد يَوْم عَظِيم (٣٣) ﴾ وبعد الوصول إلى الوعيد

مع سمع قوى وبصر قوى يقفون بهما على الحقائق يبقى الظالمون في ضلالهم المبين لا يستطيعون عودة لتصحيح عقيدة أوسلوك: ﴿ أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَاْتُونَنَا لَكُنِ الظَّالْمُونَ الْيُوْمَ فِي ضَلَالُ مُبِينِ (٣٦) وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةَ إِذْ قُضِيَ الأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفَلَةً وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (٣٦) ﴾ وأيُّ حسرة أشد بمن يقع في هذا الوعيد ويفوته رضا الله وجنته وسيتحقق سخطه وعذابه ولا يستطيع الرجوع ليستأنف العمل : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِيَّنَا يُرْجَعُونَ نَوْبُ الأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِيَّا يَرْجُعُونَ نَهِ ﴾ .

وفى تجلية هذه الحقائق للناس تخليص للإيمان من الشوائب التى ضل فيها البشر من اتخاذ الشركاء، أو من نسبة الولد إلى الله سبحانه فأى ضلال أبين من أن يعتقد المرء فى إنسان حمله الرحم وأكل وشرب وأحدث واحتاج أنه إله أو ابن لله ، وينسى أن الله سبحانه قادر يفعل ما يشاء وإذا أراد أمرًا فإنما يقول له كن فيكون .

وبعد وقوفنا عند قصة مريم وابنها عيسى عليهما السلام وتصحيح المفاهيم نحوهما، والوقوف على مظاهر قدرة الله في خلقه وفي كلامه في المهد، وفي تقريره لعبوديته لله سبحانه \_ تذكر الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك قصة إبراهيم علي الم وما كان من موقفه مع أبيه الذي وقع في الشرك، فعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنه شيئًا وكيف تلطف إبراهيم علي الم في دعوته لأبيه فقدمها في رفق وضمنها حُبجَجَه القوية، وحذره من عبادة الشيطان بطاعته كما أنذره وخوفه من عذاب الله، وكان موقف أبيه الإعراض والتهديد لإبراهيم بالرجم، قال تعالى في بيان ذلك لرسوله علي حتى يدرك الناس حرص الإبن على هداية أبيه وكيف يكون الإعراض من الأب، وأن عاقبة الطاعة لله الخير والبركة وعاقبة الكفر العذاب والهلاك: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صَدِيقًا نَبِيًا (نَ إِذْ قَالَ وَعَاقبة الكفر العذاب والهلاك: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صَدِيقًا نَبِيًا (نَ إِنْ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ وَانَ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ الله المَانَ كَانَ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ عَلَا اللهُ عَالَيْ الْكُونُ الشَيْطَانَ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ الشَيْطَانَ كَانَ عَامِيهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَالَهُ عَالَهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اله

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٣/ ٣٣٤ ، ٣٣٥ .

للرَّحْمَنِ عَصِيًّا ﴿ إِنَّ أَبَت إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلَيًّا ۞ قَالَ أَرَاغَبٌ أَنتَ عَنْ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَئِن لَمْ تَنتَه لأَرْجُمَنَكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيًّا ۞ قَالَ سَلامٌ عَلَيْكَ مَا اللَّهُ وَالْمَعْوْرُ لِللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمُعْوَلِيَ مَنَ دُونَ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَىٰ اللَّهُ أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيًّا ﴿ إِنَّهُ فَلَمًا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونَ اللَّه وَهَبَنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاً جَمَلْنَا نَبِيًّا ﴿ إِنَّهُ مَنِ رَحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقَ عَلَيًّا ۞ ﴾ .

وتذكر الآيات الكريمة بعد ذلك مجموعة من أنبياء الله ورسله ، وتبرزُ في الوقت نفسه مجموعة من الصفات والمنح والعطايا من الله سبحانه لهم فموسى عَلَيْتَلَام كان مُخلصًا وكان رسولاً نبيًا وكلَّمه الله ووهب له هارون نبيًا يساعده على أمره قال تعالى : ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ۞ وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا ﴿ وَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَتِنَا أَخَاهُ هَارُونَ نَبِيًّا ۞ .

وهذا إسماعيل عَلَيْكُلِم تُبْرِزُ الآياتُ الكريمة فيه صدق الوعد مع الرسالة والنبوة وأمْرَه لاهله بالصلاة والزكاة وكان عند الله رضيا زاكيًا صالحًا ، قال تعالى : ﴿وَاذْكُو فِي الْكَتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نّبيًّا ۞ وَكَانَ يَامُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عَندَ رَبّه مَرْضيًا ۞ .

فهذه مجموعة من الأخلاق التي تجعل الإنسان صالحًا في حياته مع الله وفي حياته مع الناس .

وهذا إدريس عَلَيْظَامُ يقول الله فيه : ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا (٦٠ وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَليًا ﴿۞﴾ .

وبعد ذكر هؤلاء الصفوة تفصيلاً يذكرون إجمالاً بإنعام الله عليهم: ﴿ أُولَّكُ الَّذِينَ النَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيَّنَ مِن ذُرِيَّة آدَمَ وَمَمَّنْ حَمَلْنَا مَع نُوحٍ وَمِن ذُرِيَّة إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمَمَّنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْناً إِذَا تُتَكَىٰ عَلَيْهِم آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجِدًا وَبُكِيًا ( الله عليه على ذلك أن هؤلاء التقوا بصلاحهم على تباعد ما بينهم من زمن وأنهم جميعًا يشتركون في صدق توجههم إلى ربهم وحُسن تلقيهم لآيات الرحمن بالسجود والبكاء.

وبعد ذكر هؤلاء المخلصين يأتى الإخبار والتحذير من خلف أتى بعدهم، ولم يكن على حالهم فبدَّلوا وغيروا وصاروا إلى فساد يتمثل فى إضاعة الصلاة ومن ضبع الصلاة فهو لما سواها أضيع(١)، واتبعوا شهوات أنفسهم فنفوسهم ليس لها ضابط بتضييعهم للصلاة، واتباع شهوات النفس والإسراف فيها يزيدهم بعدًا، وسيوقعهم فى العذاب

<sup>(</sup>١) قول لعمر، انظر: القرطبي ١٢٢/١١.

الشديد إن لم يتدراكوا أنفسهم بالتوبة الصادقة النصوح والإيمان الصحيح وما يتبعه من عمل صالح فإن تداركوا أنفسهم بذلك وجدوا رحمة الله واسعة، ووجدوا أنفسهم في جنات عدن وعدًا من الله سبحانه لا يتخلف وهذا ما وعد الله به عباده المتقين قال جل شأنه : ﴿ فَخَلَفَ مَنْ بَعْدهمْ خُلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَبَعُوا الشَّهُوَات فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَيًّا ۞ إِلاَّ مَن تَاب وَآمَن وَعَملَ صَالَحًا فَأُولئكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ۞ جَنَّات عَدْن الَّتِي وَعَد الرّحْمَنُ عَبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُهُ مَأْتِيًّا (١٦) لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلاَّ سَلامًا وَلَهُمْ وَزُقُهُمْ فِيهَا الرّحْمَنُ عَبَادَهُ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وبعد ذكر الخلف الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات وما ذكر من وعيدهم، وفتح الباب أمامهم كى يتوبوا ويؤمنوا ويعملوا صالحًا؛ ليجدوا رحمة الله ونعيمه فى جنات عدن.

بعد ذلك نجد الآيات الكريمة تضع الناس أمام مجموعة من الحقائق منها: أن نزول الوحى على رسول الله ﷺ إنما يكون بأمر الله سبحانه في الوقت الذي يريد وبالأمر الذي يريد سبحانه ، ومنها: ارتباط هذا التنزيل بما وصف الله سبحانه به نفسه، فله الأمر كله ماضيًا وحاضرًا ومستقبلاً في الزمان والمكان، وأنه سبحانه لا ينسى شيئًا، وهو رب السموات والأرض وما بينهما خلقًا وتدبيرًا ، وهو وحده المستحق للعبادة ، والعبادة تحتاج إلى صبر ومجاهدة ، وليس لله سبحانه نظير حتى يشاركه في العبادة . ومع هذه الحقائق التي تملأ قلب الإنسان يقينًا في قدرة الخالق الرازق الذي بيده ملكوت كل شيء الحقائق التي تمكثر الإنسان أن يُخرَج حيًا بعد الموت، وقد خلق من قبل ولم يك شيئًا أصلاً فإعادته بعد أن صار شيئًا أيسر وأسهل في حساباته العقلية. فإذا لم يُفد الإنسان من هذه فإعادته بعد أن صار شيئًا أيسر وأسهل في حساباته العقلية. فإذا لم يُفد الإنسان من هذه الآيات الباهرات فأمامه من الوعيد الشديد حيث يُحْضَرُ جاثيًا على ركبتيه من شدة الهول وسينزع من كل طائفة وفرقة من الظالمين أشدهم ظلمًا فهم قادة الظلم والكفر في الدنيا، والمقدمون إلى العذاب يوم القيامة ، و ينجى الله الذين اتقوا من هذا العذاب.

تُبسط هذه الحقائق في قوله تعالى : ﴿ وَمَا نَتَنَزُلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خُلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسيًّا (١٠) رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبَرْ لَعْبَادَتِه هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا (١٠) وَيَقُولُ الإِنسَانُ أَتْذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا (١٦) أَوَلا يَذْكُرُ الإِنسَانُ أَنْذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا (١٦) أَوَلا يَذْكُرُ الإِنسَانُ أَنْذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا (١٦) أَوَلا يَذْكُرُ الإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا (١٦) فَورَبَكَ لَنحْشُرنَهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنَحْضَرَلَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِفِيًا (١٦) ثُمَّ لَنَحْنَ مِن كُلِّ شِيعَة أَيْهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَنِ عِتِيًّا (١٦) ثُمَّ لَنحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۲۸/۱۱، وفتح القدير ۳/ ۳٤٥.

هُمْ أُولَىٰ بِهَا صِليًّا ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَثْمًا مَقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ نُنجِي اللَّذِينَ اللَّهِ وَغِيره عن ابن عباس اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴿ ﴿ ﴾ أخرج البخارى رحمه الله وغيره عن ابن عباس ولا عنه قال: قال رسول الله ﷺ لجبريل: «ما يمنعك أن تزورنا أكثر مما تزورنا»؟ فنزلت: ﴿ وَمَا نَتَنزَلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّك ... ﴾ الآية ، وزاد ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم وكان ذلك الجواب لمحمد(١) .

وبعد بيان هذه الحقائق السابقة وما يتنزل بأمر الله من الوحى، تذكر الآيات الكريمة مقالة الكافرين للذين آمنوا في المقارنة بين فقراء أصحاب النبي على وما كانوا عليه من خشونة في العيش، والمشركين وما كانوا فيه من ترف، وخُدعوا في هذه المقارنة فلم يُبصروا القيم التي تجعل الإنسان إنسانًا كريمًا فرأوا أن أصحابهم أحسن مظهرًا، ونسى هؤلاء سنة الله في الإمهال، وأن من كان في الضلالة مثلهم فليدعه في طغيانه، جهله وكفره، ليجد مصيره الأليم وهذا غاية في التهديد والوعيد ، وهذا المصير قد يكون في الدنيا فيعذبون بالنصر عليهم وقد يكون في الآخرة ، قال تعالى : ﴿وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيهُمْ آيَاتُنا مِنَ قَلُ نَهُمُ أَحْسَنُ لَديًا (آ؟) وَكَمْ أَهَلَكُنَا قَبْلُهُم مَن قَرْن هُمْ أَحْسَنُ لَديًا (آ؟) وكَمْ أَهَلُكُنا قَبْلُهُم مَن قَرْن هُمْ أَحْسَنُ لَديًا (آ؟) وكَمْ أَهَلُكُنا قَبْلَهُم مَن قَرْن هُمْ أَحْسَنُ أَنَانًا وَرَعًا (آ؟) وَيَزيدُ اللّهُ مَن هُو شَرَّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا (آ؟) ويَزيدُ اللّهُ الذِينَ آهندُوا هُدًى وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ مُرَدًا (آ؟) ﴿

وتقدم الآيات الكريمة بعد ذلك صورة من الغرور والجهل الذى كان عليه المشركون فقد روى الأثمة ـ واللفظ لمسلم ـ عن خباب قال : كان لى على العاص بن واثل دين فاتيته أتقاضاه فقال لى : لن أقضيك حتى تكفر بمحمد ، قال : فقلت له : لن أكفر به حتى تموت ثم تبعث ، قال : وإنى لمبعوث من بعد الموت؟ فسوف أقضيك إذا رجعت إلى مال وولد . قال وكيع : كذا قال الأعمش فنزلت هذه الآية : ﴿ أَفَرَءَيْتَ الّذِي كَفَرَ بِهَا اللهِ مَالُ وُولد . قال وكيع : كذا قال الأعمش فنزلت هذه الآية : ﴿ أَفَرَءَيْتَ اللّذِي كَفَرَ بِهَا اللّهُ وَلَدا ( اللهِ عَلَمُ اللّهُ وَلَدا ( الله عَلَمُ اللّهُ وَلَدا اللهِ عَلَمُ اللّهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللّهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللّهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللّهُ وَلَد اللهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَد اللهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَد اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَا عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ واللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَل الله على دين الإسلام مفارق لدينك . قال خباب : إنى كنت على دينك فأما اليوم فأنا على دين الإسلام مفارق لدينك . قال

<sup>(</sup>١) القرطبي ١١/ ١٤٥ ، ١٤٦.

أولستم تزعمون أن فى الجنة ذهبًا وفضة وحريرًا ؟ قال خباب : بلى . قال فأخِّرنى حتى أقضيك في الجنة \_ استهزاءً \_ فوالله لا أقضيك في الجنة \_ استهزاءً \_ فوالله لا تكون أنت يا خباب وأصحابك أولى بها منى فأنزل الله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتَ اللَّهِ يَكُفَرَ إِلَيْاتِنَا ﴾ يعنى العاص بن واثل \_ الآيات ، (١).

ومع ذكر النموذج المغرور الذي كفر بآيات الله، وطمع مع كفره في المال والولد وسخر واستهزأ وتوعّده الله بالعذاب.

تنزل الآيات الكريمة بعد ذلك لتبين سببًا من أسباب اتخاذ الآلهة من دون الله، وذلك لينالوا بها العز ويمتنعوا بها من عذاب الله وأنها ستكون عليهم بلاءً : ﴿ وَاتَّخِذُوا من دُون اللَّه آلهَةً لَيْكُونُوا لَهُمْ عزًّا 🖎 كَلاًّ سَيَكُفْرُونَ بعبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا (٨٢) لقد تُرك هؤلاء الكافرون لأهوائهم كما أرسلت الشياطين عليهم تعرفهم بالكفر والشر، وتقول للواحد منهم: امْض امض في هذا الأمر حتى توقعه في النار. وبقاء الكافرين في الحياة على ما قدَّر الله سبحانه وكل ما يتصل بهم من لحظات وأعمال معدود عليهم عدًا: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَوُزُّهُمْ أَزَّا ﴿ ٢٨ فَلا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّا (11) ، وتقدم الآيات الكريمة هذا المشهد الذي يدعو إلى التفكير كيف يحشر المتقون في صورة كريمة إلى النعيم وكيف يُساق المجرمون إلى المنفكير كيف يُعاق المجرمون إلى المُحيم: ﴿ يَوْمُ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفَدًا (٨٠) وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا (١٨) لا يَمْلِكُونَ الشُّفَاعَةَ إِلاَّ مَنِ اتَّخَذَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا (٨٧) ﴿ وليس للمشركين عهد عند الله، وفي ختام السورة الكريمة تذكير بأهم ما تعالجه سورة مريم من تنزيه الله سبحانه عما لا يليق بجلاله من نسبة الولد إليه سبحانه نتيجة قصور الفهم لدى الضالين الذين لم يدركوا أن الله يخلق ما يشاء، وهوالقادر الذي يقول للشيء كن فيكون، فتعرض الآيات الكريمة لقول هؤلاء الضالين وأنه منكر من القول وزورًا تتفطر منه السموات وتنشق الأرض وتخر الجبال هدًا، والحق أن كلُّ من في السموات والأرض عبد لله من خلقه وتحت قدرته ومشيئته، وسيأتي كل إنسان إلى ربِّه يوم القيامة فردًا ، قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴿ لَهَ لَهُ جَنْتُمْ شَيْئًا إِذًا ۞ تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ منهُ وتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا ۞ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴿ ٢٣ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴿ ٤٠ وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يُوهُ الْقَيَامَة فَرْدًا ﴿ ٩٠ ﴾ .

وبعد ذلك تبين الآيات الكريمة مكانة المؤمنين الذين يعملون الصالحات عند الله

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٣/ ٣٤٥.

سبحانه فى قوله الكريم: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا ( الله الخرج ابن جرير وابن المنذر وابن مردويه عن عبد الرحمن ابن عوف أنه لما هاجر إلى المدينة وجد فى نفسه على فراق أصحابه بمكة منهم شيبة بن ربيعة وعتبة بن ربيعة وأمية بن خلف فأنزل الله : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَات . . ﴾ الآية وهذه الرواية لا تستقيم ولا تصح ، لأن السورة الكريمة كما ذكرنا من قبل مكية كلها ، وقال ابن كثير معلقًا على هذه الرواية : وهو خطأ ، فإن السورة مكية بكمالها لم ينزل شيء منها بعد الهجرة ، ولم يصح سند ذلك (١) .

وأخرج الطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال : نزلت في على بن أبي طالب فإن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا (٢٦) قال : محبة في قلوب المؤمنين. وأخرج ابن مردويه والديلمي عن البراء قال: قال رسول الله على المؤمنين مودة اللهم اجعل لي عندك عهدا واجعل لي عندك ودا واجعل لي في صدور المؤمنين مودة فأنزل الله الآية في على وأخرج عبد الرزاق والفريابي وعبد بن حميد وابن جرير عن ابن عباس: «ودا» قال : محبة في الناس في الدنيا . وأخرج الحكيم الترمذي وابن مردويه عن على قال : سألت رسول الله عن قوله : ﴿ سَيَجعُلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وَدَا آكِ ما هو؟ قال : « المحبة الصادقة في صدور المؤمنين» وثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة في أن رسول الله عليه قال : «إذا أحب الله عبدا الأرض فذلك قوله : ﴿ إنَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات سَيَجعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ ودًا (٢٠) وإذا المناء ، ثم يُنزل له المحبة في أهل الأرض فذلك قوله : ﴿ إنَّ الذين آمنُوا وعملُوا الصالحات سَيَجعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ ودًا (٢٠) وإذا البغضاء في الأرض ، ثم يُنزل له المحبة في أن بعض الله عبداً نادي جبريل إني قد أبغضت فلانًا فينادي في أهل السماء ، ثم يُنزل له المعبة ، ثم يُنزل له المعبة في البغضاء في الأرض فذلك قوله : ﴿ إنَّ الذينَ قد أبغضت فلانًا فينادي في أهل السماء ، ثم يُنزل له البغضاء في الأرض».

وتُجْمل الآيتان الأخيرتان من سورة مريم ما قصَّه الله لرسوله ﷺ في كتابه الكريم من أنباء السابقين عمن اصطفاهم الله من خلقه، وكيف كان صلاحهم، وعمن خالف وكفر وصار ذلك مُيسَّرًا لمن أراده يُبشَّر به المتقون ويُنذَرُ به المبطلون ، كما تُقدَّم عبرة التاريخ التي يجدونها والتي ينبغي أن يفيدوا منها فقد أهلك هؤلاء من قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم من المعاندين المكذبين لما استمروا في طغيانهم فلا صوت لهم ولا حركة، قال تعالى : ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرْنَاهُ بِلسَانِكَ لَتَبشَرَ بِهِ الْمُتَّفِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِنْ أَحَد أَوْ تَسْمَع لَهُمْ رَكْزًا ﴿ ١٠٠ ﴾ .

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٣/ ٣٤٥.

## سورة «طه»

وهى مكية فى قول الجميع نزلت بعد سورة «مريم» ، وكان نزولها قبل إسلام عمر خلي الدارقطنى فى سُننه عن أنس بن مالك ولي الله خلي قال : خرج عمر متقلدًا بسيف فقيل له : إن خَتَنَك وأختَك قد صَبُوا فأتاهما عمر وعندهما رجل من المهاجرين يقال له : خبًاب ، وكانوا يقرؤون «طه» فقال: أعطونى الكتاب الذي عندكم فأقرأه \_ وكان عمر وطي يقد الكتاب الذي عندكم فأقرأه وكان عمر وطي يقرأ الكتب \_ فقالت له أخته : إنك رجْسٌ ولا يمسه إلا المطهرون ، فقم فاغتسل أو توضأ فقام عمر وطي وتوضأ وأخذ الكتاب فقرأ: «طه».

وذكره ابن إسحاق مطولاً: فإن عمر خرج متوشحًا سيفه يريد رسول الله على الله وقتله ، فلقيه نعيم بن عبد الله ، فقال : أين تريد يا عمر؟ فقال : أريد محمدًا هذا الصابئ الذى فرَّق أمر قريش وسفَّه أحلامها ، وعاب دينها ، وسبّ آلهتها فأقتله ، فقال له نعيم : والله لقد غرّتك نفسك من نفسك يا عمر ، أترى بنى عبد مناف تاركيك تمشى على الأرض وقد قتلت محمدًا ؟ أفلا ترجع إلى أهلك فتقيم أمرهم ؟ فقال: وأى أهل بيتى؟ قال: ختّنك وابن عمك سعيد بن زيد، وأختك فاطمة بنت الخطاب، فقد والله أسلما وتابعا محمدًا على دينه فعليك بهما . قال : فرجع عمر عامدًا إلى أخته وختنه وعندهما خبّاب بن الأرت معه صحيفة فيها «طه» يُقرئهما إياها ، فلما سمعوا حسّ عمر تغيب خبّاب في مخدع لهم أو في بعض البيت ، وأخذت فاطمة بنت الخطاب الصحيفة فجعلتها تحت فخذها ، وقد سمع عمر حين دنا إلى البيت قراءة خبّاب عليهما، لما دخل فجعلتها تحت فخذها ، وقد سمع عمر حين دنا إلى البيت قراءة خبّاب عليهما، لما دخل فجعلتها ألى الهينمة التي سمعت ؟ (والهينمة : الكلام الخفي الذي لا يُفهم) قالا له : ما هذه الهينمة التي سمعت أيد والله لقد أُخبرت أنكما تابعتما محمدًا على دينه ، وبطش من بختّنه سعيد بن زيد فقامت إليه أخته فاطمة بنت الخطاب لتكفّه عن زوجها فضربها فضربها .

فلما فعل ذلك قالت له أخته وختنه : نعم قد أسلمنا وآمنا بالله ورسوله فاصنع ما بدا لك . ولما رأى عمر ما بأخته من الدم ندم على ما صنع فارعوى وقال لأخته : أعطنى هذه الصحيفة التي سمعتكم تقرؤونها آنقًا أنظر ما هذا الذي جاء به محمد. وكان عمر كاتبًا فلما قال ذلك قالت له أخته : إنا نخشاك عليها . قال لها : لاتخافى وحلف لها بآلهته ليردنها إذا قرأها ، فلما قال ذلك طمعت في إسلامه ، فقالت له : يا أخى إنك نجس على شركك وأنه لا يمسها إلا الطاهر فقام عمر واغتسل فأعطته الصحيفة وفيها

﴿ طه ﴾ فقرأها فلما قرأ منها صدرًا قال : ما أحسن هذا الكلام وأكرمه ! فلما سمع ذلك خبّاب خرج إليه ، فقال له : يا عمر والله إنى لأرجو أن يكون الله قد خصَّك بدعوة نبيّه فإنى سمعته أمس وهو يقول : « اللهم أيّد الإسلام بأبى الحكم بن هشام أو بعمر بن الخطاب» فالله الله يا عمر . فقال له عند ذلك : فدلنى يا خبّاب على محمد حتى آتيه فأسلم ، وذكر الحديث (١).

و على ذلك فإن سورة «طه» مكيةٌ نزلت قبل إسلام عمر كرطيُّتك وأما ما ذكره بعضُ الناس من أن الآيتين الكريمتين: ﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمَنْ آنَاء اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ (١٣٠) وَلا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ (١٣١) ﴾ . مدنيّتان فليس لهذا القول دليل يُعتَدُّ به ، وقد أشار إلى ذلك القرطبي رحمه الله في مسألة ذكر فيها قولَ ابن عطية فقال القرطبي: «قال بعض الناس: سبب نزول هذه الآية ما رواه أبو رافع مولى رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الصلاة الله عليه الصلاة والسلام إلى رجل من اليهود ، وقال : قل له يقول لك محمد: نزل بنا ضيف ولم يُلْف عندنا بعض الذي يصلحه فبعني كذا وكذا من الدقيق ، أو أسلفني إلى هلال رجب،، فقال : لا ، إلا برهن. قال : فرجعت إلى رسول الله ﷺ فأخبرته فقال: «والله إنى لأمين في السماء ، أمين في الأرض ، ولو أسلفني أو باعني لأدَّيتُ إليه ، اذهب بدرعي إليه » ونزلت الآية تعزية له عن الدنيا ، قال ابن عطية : وهذا مُعْتَرَضُّ أن يكون سببًا؛ لأن السورة مكية والقصة المذكورة مدنية في آخر عمر النبي ﷺ؛ لأنه مات ودرْعُه مرهونة عند يهودي بهذه القصة التي ذكرت وإنما الظاهر أن الآية متناسقة مع ما قبلها ، وذلك أن الله تعالى وبَّخَهم على ترك الاعتبار بالأمم السالفة ثم توعّدهم بالعذاب المؤجّل ، ثم أمر نبيه بالاحتقار بشأنهم والصبر على أقوالهم ، والإعراض عن أموالهم وما في أيديهم من الدنيا ، إذ ذلك منصرم عنهم صائر إلى خزى (Y) .

وعندما نتناول ما تضمنته سورة «طه» من المعانى على ترتيب نزولها فأول ما نظفر به من هذه المعانى، ما خُوطب به النبى ﷺ من بيان خصائص الوحى المنزل عليه، وأنه يرفع الحرج ويدفع المشقة وهو اليسر كله ومع بيان الغاية من تنزيل القرآن الكريم، وأنه تذكرة يأتى البيان بأن أهل التذكرة والانتفاع به هم أهل الخشية . كما يأتى البيان الذى يطمئن الناس على كمال هذا الوحى وشموله وعلاجه لما خفى وما ظهر، وهدايته العامة

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۱/ ۱۲۳ ، ۱۲۶ .

<sup>(</sup>۲) القرطبي ۲۲۲/۱۱.

للتى هى أقوم فى كل شىء تذكر الآيات الكريمة صفات من أنزله سبحانه ، قال جل شأنه : ﴿ طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ ۞ إِلاَّ تَذْكِرَةً لَمَن يَخْشَىٰ ۞ تَنزِيلاً مّمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمَوَاتِ الْعُلَى ۞ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ۞ لَهُ مَا في السَّمَوَات وَمَا في الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ۞ اللَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّهُ وَلَا اللَّهُ لا إِلَهُ اللَّهُ لا إِلَهُ اللَّهُ الأَرْضَ وَمَا الْحُسْنَىٰ ۞ .

وهذا التنزيل المباركُ على رسول الله ﷺ امتدادٌ لفضل الله على عباده منذ آدم عليه على المباركُ على رسول الله على عباده الله على عباده الله على على على على على على على على الله الوحى مع نبى الله موسى على الله وكيف بدأ نزوله معه ، فكما بدأ نزول الوحى على رسول الله على في غار حراء فكانت أولى آيات القرآن الكريم فإنه بدأ مع نبى الله موسى بالواد المقدس طوى وأن ما خوطب به موسى على الله على هو ما خوطب به رسل الله جميعًا عليهم الصلاة والسلام من توحيد الله سبحانه ، وعبادته وحده ، والاستقامة على وحيه ، والاستعداد لليوم الآخر ، والتحذير من المعوقات التي تقف في طريق الدعاة إلى الله من شياطين الإنس والجن ، قال تعالى : ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَديثُ مُوسَىٰ ﴿ وَإَنْ النَّارِ هُدًى ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَديثُ مُوسَىٰ ﴿ وَأَنْ النَّارِ هُدًى ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَديثُ مُوسَىٰ ﴿ وَأَنْ السَّاعَةُ أَنَاهَا لَهُ لَا إِنَّهِ أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلاً أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَالَّ السَّاعَةُ السَّعَمْ لَمَا لَهُ وَمَىٰ اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلاً أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَا إِنَّ السَّاعَةُ السَّاعَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلاً أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَا أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَا أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهُ اللَّهُ لا إِلَّهُ إِلاّ أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ لا إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقَمَ الصَّلاةَ لذكري ﴿ وَا فَلَا يَصَدّنُكُ عَنْهَا مَن لَا يُورَى لَكَ إِنَّا اللَّهُ لا إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقُمُ السَّاعَةُ اللَّهُ وَا لَهُ اللَّهُ لا إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ لا يَصَدّنُكُ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتّبَعَ هُواهُ فَتَرْدَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ وَا فَلا يَصَدُنّكُ عَنْهَا مَن لَا يُرْمَنُ بِهَا وَاتّبَعَ هُواهُ فَتَرْمَى وَالْهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

وبعد هذا تذكر الآيات الكريمة سنة الله مع رسله من تأييدهم بالآيات الدالة على صدقهم ومعرفة رسُل الله بهذه الآيات التى يُجريها الله على أيديهم ومن هذه الآيات هنا- العصا. واليد . ومع هذه الآيات لا غنى للداعى إلى الله من شرح صدر الله له وتيسير أمره . كما تدل الآيات الداعين على أهمية التعاون والتآزر في تبليغ الدعوة وعبادة الله سبحانه قال تعالى لنبيه موسى عَلَيْكُم بعد ذكر اختياره : ﴿ وَمَا تلْكَ بِيمِينكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ آ قَالَ هَي عَصَايَ أَتَوكا عَلَيْها وَأَهُسُ بِها عَلَىٰ غَنَمي وَلِي فيها مآرِبُ أُخْرَىٰ ﴿ آ قَالَ مُوسَىٰ آلَةِها يا مُوسَىٰ ﴿ آ قَالَ مُدْها وَلا تَخَفُ سَنُعِيدُها سيرتَها الأُولَىٰ أَلَقها يا مُوسَىٰ ﴿ آ وَالْمُ الله عَنْ مِن عَيْر سُوء آيَةً أُخْرَىٰ ﴿ آ لَيُويَكُ مِنْ آيَاتِنا الكُبْرى ﴿ آ وَاصْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْر سُوء آيَةً أُخْرَىٰ ﴿ آ لَيُولِكُ مِنْ آيَاتِنا الكُبْرى ﴿ آ لَا مُدْرى ﴿ آ لَا الله سَعْدَها سيرتَها الأُولَىٰ الْكُبْرى ﴿ آ لَ الله سَعْدُها مِنْ أَيْلِ الله عَلَىٰ عَنْمُ لَهُ وَعُونَ إِنّهُ طَغَىٰ ﴿ آ لَ عَلْمُ الله مَنْ عَيْر سُوء آيَةً أُخْرَىٰ ﴿ آ لَا الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ عَنْمُ لِلهَ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَنْمُ لَكَ الله الله عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله وَعُولَ إِنّهُ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله وَالله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله وَالله عَلَىٰ الله عَلَيْ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَمُ الله عَلَىٰ الله عَلَى الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله ع

إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيرًا (٣٥) قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤَّلَكَ يَا مُوسَىٰ (٣٦) .

ومن بيان أن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم يُختارون لتبليغ رسالات الله وتشملهم عنايته ورعايته في جميع أحوالهم، وحياتهم يأتي ذكر منة الله على موسى علي القلا حيث أنقذه من عدو الله فرعون وعدو موسى الذي أراد ذبحه باعتباره طفلاً من أطفال بني إسرائيل، وأما كيف تم الإنقاذ ؟ فإنه توجيه آخر لبيان كيفية إنفاذ الله لما يريد بقدرته وكيف يتم المراد بالإمهال على عكس ما يتصور البشر، فإلقاء الطفل في التابوت ثم إلقاؤه في اليم ثم وصول التابوت إلى مصدر الخطر. كل ذلك في نظر الناس إلى التهلكة ، ولكن مع رعاية الله سبحانه تتحول المخاطر إلى وسائل المنجاة فألقي الله المحبة في قلب زوج فرعون ليُلغى الأمر بالذبح ، وحرم الله عليه المراضع ودلّت أخته على أمّه باعتبارها مرضعة لا تعرفه ليتحقق وعد الله ، ويعود موسى إلى أمه . كما يُذكّر الله سبحانه بما يدل على عنايته به في حياته إذ نجاه من القتل عندما وكز الرجل، وكان فيها القضاء وكيف رعاه وهو في أهل مدين ليجد أهلاً وترجياً وأمناً .

كل هذه النعم دلالة على الاختيار للرسل وفيه ما يطمئن المرسل إليهم إلى اصطفاء الله لرسلهم ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِّكَ مَا يُوحَىٰ ﴿ ﴾ أَن اقْذَفِيه فِي التَّابُوت فَاقْذَفِيه فِي الْيَمْ فَلْيُلْقه الْيَمْ بالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُو لِي وَعَدُو لَهُ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مَنِّي وَلتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴿ ﴾ إِذْ تَمْشِي أَخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ مَن يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَىٰ أَمَّكَ كَيْ تَقَرَّ عَيْنَهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فُتُونًا فَلَبِثْتَ مَنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جَئِتَ عَلَىٰ قَدَرِيَا مُوسَىٰ ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴿ ﴾ .

ومع ذكر مظاهر عناية الله بالمرسلين في حياتهم كلها، وذكَّر الله نبيه موسى عَلَيْكُمْ بذلك . تذكر الآيات الكريمة بعد هذا تكليف موسى وأخيه بالذهاب إلى فرعون، ومداومة ذكر الله سبحانه مع بيان منهج الدعوة الذي ييسر للمدعو سبيل التذكر والحشية، وهو القول الليِّنُ الذي يجعل المستمع في هدوء أما القول المعبر عن الشدة فإنه يشغل المدعو بمواجهة الداعي، ولا يترك له فرصة التفكير فيما يُدعَى إليه.

ولكن قد يحدث أن يكون المدعو في قمة الطغيان التي يتوقع معها أن يفرط على الداعي ، ويكون سبيل الأمان أن يستشعر الداعي إلى الله سبحانه أن الله معه يسمع ويرى ، كما تبين الآيات الكريمة بعد هذا الأهداف التي من أجلها يبعث الرسل والمذكور منها \_ هنا \_ إنقاذ البشر من ظلم الطغاة ، وإشاعة السلام بين الناس باتباع الهدى ، وإنذارهم من التكذيب والإعراض ، ومواجهة المدعوين بالحجة وبيان ماغمض عليهم

وإقحامهم إذا أرادوا الجدل بالباطل ببيان ما ينبغى أن يُشغلَ الإنسان به مما يعود عليه بالمنفعة ، وبعد هذا البيان لكل الدعاة ينبغى أن يعلموا أن من الناس من يُعرض على الرغم من الالتزام بالمنهج الرشيد فى الدعوة فإذا حدث ذلك لرسول الله محمد على الآيات الرغم من الالتزام بالمنهج الرشيد فى الدعوة فإذا حدث ذلك لرسول الله محمد الآيات الآيات الكريمة تذكّره بما حدث من فرعون مع قوة الآيات ووضوحها فلا يحزن قال جل شأنه مخاطبًا موسى عليكم : ﴿ الْهَبُ أَنتَ وَالحُوكَ بَآيَاتِي وَلا تَنيا فِي ذكري عَنَ الْهَبَا إِلَىٰ فرعُونَ إِنَّهُ طَغَىٰ عَنَى فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَينًا لَعلَهُ يَنذكُر أَوْ يَخْشَىٰ اللهَ فَالا رَبّنا إِنّنا رَبّك أَن يَفْرط عَلَينا أَوْ أَن يَطْغَىٰ هِ وَقَالَ لا تَخافَ إِنّني مَعكما أَسْمَعُ وَأَرَىٰ اللهَ فَقُولا إِنّا رَسُولا رَبّك فَرُسُلْ مَعَنا بني إسْرائيل وَلا تَعَلَقُهُ قَدْ جُنناكَ بَايَة مِن رَبّكَ وَالسّلامُ عَلَىٰ مَن اتّبع الهدَىٰ الله فَرُسُلُ مَعَنا بني إسْرائيلَ وَلا يَسَى عَلَى مَن كَذَب وَتَوَكَىٰ مَن وَبُكُما يَا مُوسَىٰ الله عَلَمُها عند رَبي الله يَعْلُ رَبّي أَن الْعَدَابِ عَلَيْ مَن كَذَب وَتَوكَىٰ مَن كَذُب وَتَوكَىٰ مَن وَاللهُ اللهُ وَلَى مَا الله عَلمُ الله عَلمُ عَلَى مَن الله عَلمُها عند رَبي الله يَعْلَى مَن السّمَاء مَاءً فَأَخْرَجْنَا به أَزْواجًا مِن نَبّات شَتَىٰ الله أَنُولُوا وَارْعُوا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلك وَلَى الله النُولِ مَن السَّمَاء مَاءً فَأَخْرَىٰ هَ وَلَيْها نُعِيدُكُمْ وَمِنْها نُعْوِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ هَ وَلَقَدْ وَلَيْنَاكُمُ اللهُ النَّوْلُ اللهُ اللهُ الْعُرْبُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ هَ وَلَيْها أَيْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلك اللهَ اللهُ اللهُ النَّذِي أَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعُرَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُولِى اللهُ المَاكِلُ المَالِى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ اللهُ اللهُ المُولِى اللهُ اللهُ المُولِى اللهُ اللهُ اللهُ المُلهُ المُولِى اللهُ اللهُ اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ اللهُ المُلكِ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولِى اللهُ المُولَى اللهُ المُولِى اللهُ المُ

بل قد لا يكتفى المدعو بالإعراض وإنما يُوجّه التهم إلى الداعى ، ويقلب حقائق الأمور . فرماه بمثل ما عرف من تخييل السحرة ، وأنه سحرهم بهذه الآيات ليخرجهم من الأرض وأيد الله رسوله فى اللقاء الجامع الذى جمع فيه فرعون كيده ثم أتى . وأبطل الله ما صنع السحرة على الرغم من شدة التمويه ، وإحكام الصنعة حتى أوجس فى نفسه خيفة موسى وثبته الله . وأيده بالعصا التى تلقف ما صنع هؤلاء . وأدرك السحرة أن ما جرى على يد موسى ليس من قبيل سحرهم وبضاعتهم ، ولذلك آمنوا برب هارون وموسى .

وهنا يظهر الطغيان في صورته التي لا يقبلها عقل، فإن فرعون بطغيانه تصوَّر أنه علك قلوب الناس وعقولهم، فكيف يؤمن السحرة قبل أن يأذن لهم فرعون بالإيمان ثم أكَّد اتهامه وقواًه بزعم لا سند له من الواقع في أن موسى عَلَيْكُم هو كبيرهم الذي علمهم السحر ثم هدد بالتعذيب البدني، وهذه نهاية الإفلاس لدى الطغاة أن يهددوا بالتعذيب، ولكن صدق إيمان السحرة جعلهم يستهينون بتهديد فرعون ولا يعبؤون به ويرون قصر الحياة الدنيا، ويرجون ربهم أن يغفر لهم ما بدر منهم . ثم تذكر الآيات عاقبة من أجرم، وعاقبة من آمن : قال تعالى في موقف فرعون : ﴿ قَالَ أَجُنْتَنَا لِتَخْوِجَنَا عَنْ مَوْعِدًا لاَ نَخْلِفُهُ نَحْنُ مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَىٰ (٥٠) فَلَنَا تَينَكُ بِسِحْرِ مِنْلِهِ فَاجْعُلْ بَيْنَنَا وبَينَكَ مَوْعِدًا لاَ نَخْلِفُهُ نَحْنُ

وَلا أَنتَ مَكَانًا سُوًى (۞ قَالَ مَوْعدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَة وَأَن يُحْشَرَ النَّاسُ صُحَى ۞ فَتَوَلَّىٰ فرعُونُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَتَىٰ (۞ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيْلَكُمُ لاَ تَفْتَرُوا عَلَى اللَّه كَذَبًا فَيُسْحَتُكُم بِعَذَاب وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَىٰ (۞ فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا النَّجْوَىٰ (۞ قَالُوا إِنْ هَذَان لَسَاحُران يُرْيَدُان أَن يُحْرِجَاكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِما وَيَدْهَبَا بِطَرِيقَتَكُمُ الْمُثْلَىٰ (۞ فَالُوا إِنْ هَذَان لَسَاحُران أَن يُحْرِجَاكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِما وَيَدْهَبَا بِطَرِيقَتَكُمُ الْمُثْلَىٰ (۞ فَالُوا إِنْ هَذَا كَمْ أَنْكُونَ أَوَّلَ مَن السَّعْلَىٰ (۞ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقَى وَإِمَّا أَن نُكُونَ أَوَّلَ مَن الثَّعْلَىٰ (۞ قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حَبَالُهُمْ وَعَصِيلُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَهَا تَسْعَىٰ (۞ فَأَن أَوْلَ مَا فَي يَمِينكَ تَلْقَفْ مَا أَلْقَى وَالَّ مَن السَّعْلَىٰ (۞ فَالَ الْمَنتُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَصِيلُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَهَا تَسْعَىٰ (۞ فَأَلُوا آمَنًا بَرَبُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّحْرِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَهُ مِنَ السَّحْرِ وَاللَهُ مَلَ اللَّهُ مِنَ السَّحْرِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنَ السَّحْرِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ مِنَ السَّحْرِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

ومع بيان نتيجة الإجرام ونتيجة الإيمان تعقيبًا على موقف فرعون من موسى وهارون عليهما السلام والموقف من السحرة الذين آمنوا وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتُ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَمُوتُ فِيهَا وَلا يَحْيَىٰ آلَ وَمَن يَأْتِهِ مُوْمَنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَات فَأُولَّتُكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَىٰ (٢٠) جَنَّاتُ عَدْن تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَن تَرْكَىٰ (٢٠) ﴾.

فإنه قبل أن يَلْقَى فرعون مصيره يرى آية أخرى فى الطريق الذى جعله الله لموسى ومن آمن معه فى البحر، ولكن العمى كان قد تحكم من فرعون فلم ينتفع بالآيات كلّها بل أضل قومه وكان مصيره أن يموت فى البحر. قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أُوحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي الْبحْرِ يَبَسًا لاَّ تَخَافُ دَرَكًا وَلاَ تَخْشَىٰ (٧٧ فَأَتْبَعَهُمْ فَرْعُونُ بِجَنُّودِهِ فَعَشِيهُم مِّنَ الْيَمِّ مَا غَشْيِهُمْ (٨٧ وَأَصَلً فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى (٧٧) .

و إذا كان هذا نذيراً للطغاة في كل عصر فإن الآيات الكريمة بعد ذلك تحكى لرسول الله ﷺ ما حدث من قوم موسى؛ ليقف على ما كان من أمر بنى إسرائيل، وما كان من شأن هذه الأمة . لقد ذكرت الآيات ما من الله به على بنى إسرائيل من النجاة من عدوهم وما نزّل عليهم من المن والسلوى وطيبات الرزق ، ولكن بعد نجاتهم من إضلال فرعون وقعوا تحت تأثير إضلال السامرى لهم ، فلما تركهم موسى أضلهم السامرى بالعجل ونهاهم هارون ولكن لم يستجيبوا له . وعاقب الله المضل وحُرِّق العجْل ونُسِفَ بالعجل ونهاهم هارون ولكن لم يستجيبوا له .

في اليمُّ نسفًا ، قال تعالى : ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائيلَ قَدْ أَنْجَيْنَاكُم مَّنْ عَدُوكُمْ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانبَ الطُّورِ الأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَىٰ ۞ كَلُوا من طَيّبَات مَّا رَزَقْنَاكُمْ وَلا تَطْغَواْ فيه فَيَحَلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي وَمَن يَحْلُلُ عَلَيْه غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ 🖎 وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمُّ اهْتَدَىٰ ﴿٢٨ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمُكَ يَا مُوسَىٰ ﴿٢٦ قَالَ هُمْ أُولَاء عَلَىٰ أَثَرِي وَعَجَلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ (13) قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ من بَعْدكَ وَأَصْلَهُمُ السَّامِرِيُّ (٢٠٠ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمه غَضْبَانَ أَسفًا قَالَ يَا قَوْمُ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدتُمْ أَن يَحِلُّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِن رَّبَّكُمْ فَأَخْلَفْتُمَ مُوعدي (٦٦) قَالُوا مَا أَخْلَفْنَا مَوْعدَكَ بَمَلْكنَا وَلَكنَّا حُمَّلْنَا أَوْزَارًا مِّن زِينَة الْقَوْم فَقَذَفْنَاهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى السَّامِرِيُّ (٨٧) فَأَخْرَجَ لَهُمْ عَجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَّهُكُمْ وَإِلَّهُ مُوسَىٰ فَنَسِي ( ٨٠٠ أَفَلا يَرُونَ أَلاَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً وَلاَ يَمْلكُ لَهُمْ ضَرًّا وَلا نَفْعًا ( ٨٠٠ وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِنْ قَبْلُ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ وَإِنَّ رَبِّكُمُ الرَّحْمَنُ فَأَتَّبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي ۞ قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُوا أَلاَ تَتَّبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي (٣٣) قَالَ يَا بْنَوُمُ لا تَأْخُذْ بِلِحْيتِي وَلا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي ۞ قَالَ فَمَا خَطَّبُكَ يَا سَامِرِيُّ ۞ قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِّنْ أَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لَي نَفْسِي 📆 قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعدًا لَّن تُخْلَفَهُ وَٱنْظُرْ إِلَى إِلَهكَ الَّذي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّنُحَرِّقَنَّهُ ثُمُّ لَنسِفَنَّهُ فِي الْيَمِّ نَسْفًا ﴿ ١٠﴾ .

وبعد هذا تُستَخْلَصُ العبرة وصولاً إلى التوحيد الخالص والتأكيد على أهمية الذكر الحكيم وعدم الإعراض عنه ، والتذكير بيوم القيامة وما يحدث فيه . والعود إلى ذكر التنزيل وغايته، وبيان شوق الرسول ﷺ إليه، وضمان جمعه في صدره تأكيدًا لما ذكر في أول السورة الكريمة ، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللّهُ الّذِي لا إِلهَ إِلاَّ هُو وَسِعَ كُلَّ شَيْء عَلَما ﴿ كَذَلكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكُ مِنْ لَدُنّا ذَكْرًا ﴿ مَنْ أَعْرَضَ عَنهُ فَي عَمْلًا اللهُ اللهُ الذي يَوْمَ القيامَة وِزْرًا سَ خَالَدينَ فيه وَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ اللّهَ عَمْرًا ﴿ اللّهِ يَوْمَ يَنْفَحُ فِي الصّورِ وَنَحْشُرُ المُحْرِمَينَ يَوْمَنذ زُرقًا ﴿ اللّهَ يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبَنْتُمْ إِلاَ عَشْرًا ﴿ اللّهَ يَوْمَ الْقَامَةُ وَرُدًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَشْرًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَشْرًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَشْرًا ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّ

أخرج (١) ابن المنذر وابن جريج قال : قالت قريش : كيف يفعل ربك بهذه الجبال يوم القيامة ؟ فنزلت : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنسفُهَا رَبِّي نَسْفًا (١٠٠٠) فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا (١٠٠٠) لا تَرَىٰ فِيهَا عَوَجًا وَلا أَمْتًا (١٠٠٠) ﴿ . وتستمر الآيات في بيان ما سيحدث يوم القيامة فيقول الله تعالى : ﴿ يَوْمَئِذْ يَتَبِعُونَ الدَّاعِيَ لا عَوْجَ لَهُ وَخَشَعَتِ الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٣/ ٣٨٧.

فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا (١٠٠٠) يَوْمَئَذَ لاَّ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٠٠) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَّ يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا (١٠٠٠) وَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا (١٠٠٠) وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتَ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلاَ يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا (١٠٠٠) وَكَذَلكَ أَنزَلْنَاهُ قُرُّانًا عُربيًّا وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيد لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا (١٠٠٠) فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عَلْمًا (١١٠٠) عَلْمًا اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُ وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عَلْمًا (١١١) عَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عَلْمًا (١١١) عَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عَلْمًا اللهُ الْمَلِكُ اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُ وَلَا تَعْجَلُ بِاللّهُ مِن الْوَلِهِ اللهِ اللّهُ الْمَلِكُ وَحَيْهُ وَقُلُ رَبّ إِن اللهُ الْمَالِكَ اللّهُ الْمَلِكُ الْمَلِكُ الْمَلِكُ الْمَالِكُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَالِكُ الْمَالِكُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَالِكُ الْمَالِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمُلِلُ اللّهُ الْمُولِي اللّهُ الْمِلْكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمُلْكُ اللّهُ وَلَا لَللهُ الْمَالِكُ اللّهُ الْمُلِكُ الْحَلْمُ الْمَلْكُ اللّهُ الْمُلْكُ اللّهُ الْمُلْكُ الْمُلِكُ الْمُ الْمُلِكُ الْمُلِكُ الْمِلْكُ الْمُلِكُ الْمُلْكُ الْمُلِكُ اللّهُ الْمُلْكُ الْمُلِكُ الْمُلْفُلُولُ اللّهُ الْمُلِلْفُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكِ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُ الْمُلِلْ اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُلْكُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ اللهُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ اللهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُ اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُلْكُ اللّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْع

وتستمر الآيات الكريمة لتعطى الأمة الخاتمة خلاصة تجارب السابقين وما كان منهم فتذكر لنا ما كان من أبى البشر آدم عَلَيْكُم حيث عُهدَ إليه وأُمرَ فالتزم وأذعن ومع ذلك نسى وانتقضت عزيمته وتاب وتاب الله عليه كما تُبصَر الآيات الكريمة بنى آدم بتكريم الله لابيهم وعداوة إبليس وإغوائه لآدم عَلَيْكُم وأسلوبه في الإغواء ونزول الوحى والهدى وانقسام الناس في قبول الوحى إلى قسمين . قال تعالى : ﴿وَلَقَدْ عَهدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَيَ وَلَمْ نَجدُ لَهُ عَزْمًا ﴿١٥ وَإِذْ قُلْنَا للْمَلائكَة اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبليسَ أَبِي ﴿١١٥ فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ لَكَ الْإِنَّ لَكَ الْإِنَّ لَكَ الْأَلْ وَلَوْحِكَ فَلا يُخْرِجَنَكُما مِن الْجَنَّة فَتشْقَىٰ ﴿١٣٥ إِلَّ إِبليسَ أَبِي ﴿١١٥ فَقُلْنَا يَا آدَمُ هَلْ فَقُلْنَا يَا آدَمُ هَلْ أَيْكَىٰ ﴿١٣٥ وَأَنُكَ لا تَظْمَأُ فِيهَا وَلا تَصْحَىٰ ﴿١٦٥ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ فَقُلْنَا مِنْهَا مَبْدَتُ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصَفَانِ عَلَىٰ شَجَرَة الْخُلْد وَمُلْك لاَ يَلّىٰ ﴿١٣٥ فَلَا مَنْها فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصَفَانَ عَلَىٰ شَجَرَة الْخُلْد وَمُلْك لاَ يَلَىٰ ﴿١٣٥ فَلَا عَنْهُ أَبْدَتُ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصَفَانَ عَلَىٰ شَجَرَة الْخُلْد وَمُلْك لاَ يَلَىٰ ﴿١٣٠ فَلَى اللهُ فَلَا يَعْلَى عَلَىٰ هَدَى فَمَنِ النَّيَا فَلَى عَلَىٰ فَلا يَضَلُ ولا عَشَلَىٰ وَالله مَنْها مَنْهَا مَنْها وَمَلَوْ وَلا يَضَلَى وَلَا يَعْلَى اللهُ عَنْها مَنْها مَنْها مَنْها مَنْها مَنْها مَنْها وَمَلَى الله وَلَا عَلَى مَنْها مَنْها مَنْها مَنْها وَكُلْك أَلْك أَلُومُ وَلَا عَلَى مَنْها وَكَذَلِك مَا يَسْهَى وَكَذَلِك أَلْك أَلْك آلَيْكُ آلَانًا فَلَسِيتَها وكَذَلِك الْلَك الْمُولَى وَلَالله ولا مَنْ أَلْك آلِك آلَاك آلَاك آلَيْك آلِك آلِك أَلْك آلَاك آلَالَاك آلَاك آلَاك آلَاك آلَاك آلَاك آلَاك آلَاك آلَاك آ

وتذكر الآيات الكريمة بعد ذلك العبرة التاريخية فيما حدث للسابقين وكيف تكون سنة الله في خلقه في الإمهال . قال تعالى : ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لأُولِي النَّهَىٰ (٢٨) وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلَ مُسْمَّى (٢٦) ﴾ .

ثم توجه الآيات الكريمة إلى رسول الله ﷺ لتقويته فى مواجهة التحديات بالصبر على ما يقولون، والتسبيح بحمد الله وصولاً إلى الرضا، والرضا بما قسم الله، وأمر الأهل بالصلاة والاطمئنان على رزق الله، وهذه سبل تدعيم الشخصية لكل مؤمن. قال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَاءِ

اللَّيْلِ فَسَبَّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿٣٦) وَلا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مَنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿٣٦) وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ للتَّقْوَىٰ ﴿٣٣)﴾ .

وتختم السورة الكريمة بذكر مطلب المشركين في أن يأتيهم الرسول ﷺ بآية كالناقة والعصا ، أو أن يأتيهم بالآيات التي يقترحونها كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ النَّا مِنَ الأَرْضِ يَنْبُوعًا ۞ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلٍ وَعنب فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خَلالَهَا تَفْجِيرًا ۞ أَوْ تُسقطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسَفًا أَوْ تَأْتِي بِاللَّهُ وَالْمَلائِكَة قَبِيلاً ۞ أَوْ يُسقطَ السَّمَاء وَلَن نُوْمَن لرقيك حَتَّىٰ تَنْزِل عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْت مِن زُحْرُف أَوْ تَرْقَىٰ في السَّمَاء ولَن نُوْمَن لرقيك حَتَّىٰ تَنْزِل عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ فَلُوا اللَّهُ بَشَوًا إِذْ جَاءَهُمُ الْهَدَىٰ إِلاَّ أَن فَلُ سُبْحَانَ رَبِي هَلْ كُنتُ إِلاَّ أَن يَوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهَدَىٰ إِلاَّ أَن

وهذا مطلب عجيب فقد جاءهم البينات فى هذا الذكر الحكيم فهوكتابٌ معجزٌ وقص عليهم أخبار السابقين وأحوالهم؛ ومنها : ما ذكر فى سورة «طه» من ظهور الآيات أمام فرعون ولم ينتفع بها . فمع التعنت والعناد والظلم لا تغنى الآيات .

لقد أقيمت الحجة عليهم بما جاءهم من الحق والبينات ، وليس لديهم ما يتعللون به حين يرون العذاب والحزى . وإذا كان المشركون يتربصون بالنبي ﷺ فإن العاقبة ستظهر من كان على صراط مستقيم ومن اهتدى ، قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا يَأْتِينَا بِآية مِن رَبّه أَوْلَمْ تَأْتِهِم بَيْنَةُ مَا في الصّحُف الأُولَىٰ (١٣٣) وَلَوْ أَنًا أَهْلَكْنَاهُم بِعَذَاب مِن قَبْلُ لَقَالُوا رَبّناً لَولاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتّبِعَ آيَاتَكَ مِن قَبْلِ أَن تَذْلُ وَنَخْزَىٰ (١٣٤) قُلُ كُلُّ مُتَربِّصٌ فَتَربَّصُوا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصّراط السّوي ومَن اهْتَدَىٰ (١٣٥) ﴾.

## سورة «الواقعة»

نزلت بعد سورة «طه» فهى مكية فى قول الحسن وعكرمة وجابر وعطاء. وأما ابن عباس وقتادة فيستثنيان آية منها نزلت بالمدينة وهى قوله تعالى : ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقُكُمْ أَنَّكُمْ عَباس وقتادة فيستثنيان آية منها نزلت بالمدينة وهى قوله تعالى : ﴿ وَتَجْعَلُونَ نِزلتا في سفره تَكَذَّبُونَ (١٨) ﴿ وَ تَجْعَلُونَ رَزْقُكُمْ أَنَّكُمْ تُكذَّبُونَ (١٨) وَتَجْعَلُونَ رَزْقُكُمْ أَنَّكُمْ تُكذَّبُونَ (١٨) ﴿ وَتَجْعَلُونَ رَزْقُكُمْ أَنَّكُمْ تُكذَّبُونَ (١٨) ﴾ ، وآيتان نزلتا في سفره ﷺ إلى المدينة وهما قوله تعالى : ﴿ ثُلَةً مِنَ الآخِرِينَ ﴿ وَكَالَهُ مَنَ الآخِرِينَ ﴿ وَكَالَهُ مَنَ الآخِرِينَ ﴿ وَكُولَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مَنَ الآخِرِينَ ﴿ وَكُولَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وفى صحيح مسلم عن ابن عباس وَ قَالَ : مُطرَ الناسُ على عهد النبى عَلَيْ قال النبى وَ قَالَ الله الله وقال بعضهم: لقد صدق نَوْءُ كذا وكذا " ، قال : فنزلت هذه الآية : ﴿ فَلا أَقْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُومِ وَ وَ وَانَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ( آ ) إِنَّهُ لَقُرْآنَ كَرِيمٌ ( آ ) في كتاب مَكْنُون ( آ ) النَّجُومِ ( آ ) وَ وَانَّهُ لَقُرْآنَ لَكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وعلى ذلك تكون الآيات المدنية عشر آيات منها: هذه الآيات الثمانية والآيتان : ﴿ ثُلُةٌ مِّنَ الأَوْلِينَ ٣٦ وَثُلُةٌ مِّنَ الآخِرِينَ ۞﴾.

وعن ابن عباس وطني : أن النبى على خرج في سفر فعطشوا ، فقال النبى على خرج في سفر فعطشوا ، فقال النبى على خرج في سفر وعوت الله لكم فسفيتم لعلكم تقولون: هذا المطر بنوء كذا » فقالوا: يا رسول الله ما هذا بحين الأنواء . فصلًى ركعتين ودعا ربّه فهاجت ريح ، ثم هاجت سحابة فمطروا ، فمر النبى على ومعه عصابة من اصحابه برجل يغترف بقدح له وهو يقول : سُقينا بنوء كذا ولم يَقُل: هذا من رزق الله فنزلت : ﴿ وَتَجْعُلُونَ رِزْقَكُمْ أَنّكُمْ تَكَذّبُون (١٨) أي: شكركم لله على رزقه إياكم أنكم تكذبون بالنعمة وتقولون: سُقينا بنوء كذا.

وفى الموطأ عن زيد بن خالد الجُهنى أنه قال : صلى بنا رسول الله على الصبح بالحُديبية على إثر سماء كانت من الليل (أى بعد مطر) فلما انصرف أقبل على

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٧ / ١٩٤ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ١٧ / ٢٢٨ ، ٢٢٩ ، وفتح القدير ٥/ ١٦٣ .

الناس وقال : «أتدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : «أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر بالكوكب. . . فأما من قال : مُطرنا بنَوءِ كذا وكذا فذلك مؤمن بالكوكب كافر بي»(١) .

وعلى ذلك فإن سورة الواقعة تتضمن تصحيح نظرة الإنسان إلى آيات الله الكونية، فإن هذا الكون بما فيه من آيات كونية من خلق الله سبحانه فهو الذى خلقها وهو الذى يُسيرها وفق حكمته ومشيئته فلا يُتوجَّه إلى الآيات ، ولا ينسب إليها فعل ، فلا حول لها ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. ونستطيع أن نجد تأسيس النظرة الصحيحة إلى الكون في سورة الواقعة فيما يلى :

أولاً: نظرة التوافق والانسجام ، فالكون بآياته يسبح لله، طائع له، فإذا كان الإنسان كذلك طائعًا لربه مستجيبًا لأمره ونهيه شعر بالألفة والحب نحو هذا الكون للتوافق فيما بينهما .

ثانيًا: نظرة التأمل والاعتبار فلا يمر المؤمن عليها بغفلة، وإنما يستدل منها على قدرة خالقها سبحانه وعظيم صنعه فيؤمن بقدرة الله سبحانه فلا يستصعب البعث والحساب وما يكون إذا وقعت الواقعة.

ثالثًا: نظرة التسخيروالانتفاع فإن الله سبحانه جعل فى هذه الآيات ما يستمتع به الإنسان وينتفع به فى حياته فيزداد بالتفكير فى آيات النعمة حبًا للمنعم سبحانه والعمل لمرضاته.

نتعلم هذا من سورة الواقعة فيما تثيره من تساؤلات عن النطفة وعن الحرث وعن النار التي ينتفع بها الإنسان وهكذا . فإذا ما استقامت نظرة الإنسان إلى الكون بهذه الصورة تهيأ لما سيكون بعد الموت وما سيكون إذا وقعت الواقعة .

ولذلك سيكون فى حياته عابدًا لربه شاكرًا له فيكافأ بالعطاء فى الدنيا والجزاء العظيم فى الآخرة ؛ لهذا جاء فى فضل تلاوة سورة «الواقعة» ما أخرجه البيهقى فى الشعب عن ابن مسعود وَلِيَّتُ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول : «مَنْ قرأ سورة الواقعة ، كلَّ ليلة لم تُصبه فاقة أبدًا » وذكر ذلك أيضًا ابن عبد البر فى التمهيد كما سميت فى روايات أخرى بأنها سورة الغنى (٢) .

ومما تضمنته سورة «الواقعة» من المعانى على ترتيب نزولها ، بمد أن نزلت آيات كثيرة في السور الكريمة السابقة تذكر يوم القيامة وما يحدث فيه من بعث ونشور وما

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٧/ ٢٢٩.

يكون من حساب وجزاء، وثواب وعقاب، وجنة ونار ، وتخاطب في كل ذلك ما يقنع العقل ويُحرِّك القلب حتى أصبح الأمر لمن أراد الهداية يقينًا لا شك فيه تنزل سورة الواقعة لتُذكِّر بهذا اليقين ، ولتذكر نتيجة وقوع الواقعة من الخفض لقوم والرفع لآخرين وارتباط هذا الخفض والرفع بأعمال المكلَّفين ، ومظاهر هذه الواقعة من الرج والبس وتغيُّر الأحوال وانقسام الناس بأعمالهم إلى ثلاثة أقسام . يقول الله تعالى: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ لَ لَيْسَ لُوقَّعَتِهَا كَاذبَةٌ لَ وَكُنتُمْ أَزْواجًا ثَلاثَةً لَ اللهُ تَذكر الأصناف الثلاثة .

أما المقربون فيُذْكُرون بصفتهم ومصيرهم وحجمهم من الأمة في أوَّلها وآخرها ومن غيرهم ، ومظاهر نعيمهم ، قال تعالى : ﴿ فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةُ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةُ صَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةُ صَا أَصْحَابُ الْمَشْأَمَةُ وَ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (اَ الْمَيْمَنَةُ مَا أَصْحَابُ الْمُشْأَمَةُ وَ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (اَ اللَّهُونَ اللَّهُونَ اللَّهُونَ اللَّهُ مِنَ الْأَخْرِينَ (اَ عَلَى سُرُو مُوْسُونَة (اَ مُتَكَينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (اَ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ ولْدَانٌ مُخَلِّدُونَ (اللَّهُ عَلَى سُرُو مَوْسُونَة (اللَّهُ مُعْنِ اللَّهُ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (اللَّهُ يُونُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَ

غير أن هذا الوصف لحجم المنعمين يأتى مع أصحاب اليمين ، فيُذكرون بمظاهر نعيمهم ، وأنهم ثلة من الأولين ، و ثلة من الآخرين .

فيقول تعالى : ﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴿ ۚ كَا مَضْضُودِ ﴿ ۗ ۗ وَطَلْحٍ مَّنضُود ﴿ ۞ وَظُلِّ مَّمْدُود ۞ وَمَاء مَّسُكُوب ۞ وَفَاكِهَة كَثيرَة ﴿ ۞ لَا مَقْطُوعَة وَلا مَمْنُوعَة ﴿ وَفُرُشِ مَّرْفُوعَة ﴿ ۞ إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَ إِنشَاءً ﴿ ۞ فَجَعَلْنَاهُنَ أَبْكَارًا ﴿ ۞ عُرُبًا أَتْرَابًا لاَّصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ ۞ ثُلَّةٌ مِّنَ الأَولِينَ ۞ وَثُلَّةٌ مِّنَ الآخِرِينَ ۞ ﴾ .

وأما أصحاب الشمال فيذكرون بمصيرهم ومظاهر عذابهم وصور من أعمالهم وسلوكهم ، قال تعالى : ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴿ فَي سَمُومُ وَحَمِيمٍ وَحَمِيمٍ وَظَلِ مِن يَحْمُومُ ﴿ ٤٠ لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ ﴿ ٤٠ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ۞ وَكَانُوا

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٥/ ١٥١.

يُصِرُونَ عَلَى الْحِنثِ الْعَظِيمِ ۞ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَنَا لَمَبْعُوثُونَ ۞ يُصِرُونَ عَلَى الْحِنثِ الْعَظِيمِ ۞ قُلْ إِنَّ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ۞ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ۞ ثُمَّ إِلَىٰ مَيْقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ۞ ثُمَّ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الظَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ ۞ لآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن زَقُومٍ ۞ فَمَالِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ۞ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ ۞ هَذَا نُزْلُهُمْ يَوْمَ الدِّينَ ۗ ۞ .

ولما ذُكر في الآيات السابقة ما كان من أصحاب الشمال من التكذيب بيوم الدين، وما يحدث فيه ، و مايتبع ذلك من عدم استقامة المكذب في التعلق بالدنيا والاشتغال فيها بالباطل وارتكاب كبائر الذنوب، كانت الآيات الكريمة بعد ذلك مُعينة على سبيل الاستقامة وذلك بعرض مجموعة من آيات الله الكونية المشاهدة، والتي تتناول خلق الإنسان وأصله ونهايته ، وما يكون من الزَّرع الذي لا غني له عنه ، و الماء الذي يشربه و كيف يُنزله الخالق المنعم سبحانه عذبًا فراتًا برحمته ، والنار التي تُشاهد وينتفع بها . كل هذه الآيات المشاهدة للإنسان تنطق بعظيم قدرة خالقها جل جلاله فإذا تأملها الإنسان آمَنَ بأنه سبحانه على كل شيء قدير فلا يستكثر الإنسان أن يُعيده الله سبحانه مرة أخرى بعد أن يموت ويكون ترابًا وعظامًا، وأن يحاسبه على ماقدم ، قــال تعالي : ﴿ نَحْنَ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ 🕤 عَلَىٰ أَن نُبَدَّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُنشِئكُمْ فِي مَا لا تَعْلَمُونَ (١) وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَىٰ فَلَوْلاَ تَذَكَّرُونَ (١) أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ (١٣) أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ ﴿ ١٤ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ۞ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ۞ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴿٣﴾ أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ۞ أَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْن أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ 🕦 لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْلا تَشْكُرُونَ 🕥 أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ 🕥 أَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ (٧٣) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ (٧٣) فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظيم (٧٤) ﴾.

وهذا التدبر والتأمل في آيات الله الدالة على قدرته سبحانه، وعلى عظيم نعمه تورث في القلب اليقين، وحسن التلقي لآيات الكتاب العزيز.

ومما تضمنته سورة الواقعة من المعانى على ترتيب نزولها من تقديم الآيات الكريمة ما يعين الإنسان على بلوغ اليقين من تأمله وتدبره فى آيات الله الكونية، والتى يعيش فيها وينعم بها ولا يستطيع الحياة بدونها . فإذا بلغ الإنسان هذا اليقين بهذه المشاهدة وجد القسم الذى يزيده يقينًا فى كتاب الله سبحانه، وأنه كلامه الذى يعتز الإنسان به وأنه محفوظ ممن نزله سبحانه وعلى هذا تكون قوة المؤمنين فى الاعتزاز والجهر به أمام العالمين ، قال تعالى : ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِمَواقِعِ النُّجُومِ (٥٠٠ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لُّو تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٢٠٠ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٢٠٠ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ (٧٠٠ فِي كِتَابٍ مَّكْنُونَ (٨٠٠) لا يَمسُهُ إِلاَّ الْمُطَهَرُونَ (٢٠٠) تَنزِيلٌ مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ (٨٠٠)

أَفَهِهَذَا الْحَدِيثِ أَنتُم مُدْهِنُونَ ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴿ ٨٠﴾ .

فالآيات الكريمة تربط الإنسان بمشاهد الكون الدالة على قدرة الخالق سبحانه وعظمته وأن القرآن الكريم كلامه الذى أنزله وحفظه فلا ينبغى أن يشعر المرء بضعف وهو يحمل كلام القوى العزيز ، ولا ينبغى أن يقابل نعم الله الغامرة بالتكذيب باليقين الذى لا ريب فيه وخاصة عند مواجهة الأعداء، وكما أشرنا أن نزول الآيتين: ﴿ أَفَيِهَذَا الْحَدِيثِ أَنتُم مُدهنُونَ ( ١٠٠٠) وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنّكُمْ تُكَذّبُونَ (١٨) كان في سفر النبي عَلَيْ إلى مكة .

وتقدم الآيات الكريمة - بعد ذلك - مظهرًا من مظاهر قدرة الله سبحانه في وقوع الموت ببنى آدم وعجز الإنسان أمام هذا الحق الذي لا مفر منه ، وإبراز هذا الجانب من مظاهر القدرة المشاهدة في الموت يُسلمُ للحقيقة التي بعده والتي تتعلق بالبعث بعد الموت وانقسام الناس إلى: المنعمين على درجاتهم من المقربين ومن أصحاب اليمين، وإلى: المعذبين من المكذبين الضالين .

وعلى هذا فإن سورة الواقعة تقدم للناس حق اليقين في كل ما أخبر الله عنه من أمور الغيب ودعم هذا اليقين بإثارة الفكر ليتأمل الإنسان آيات القدرة والنعمة في حياته والتي تجعله يسبح باسم ربه العظيم من قلبه ، قال تعالى : ﴿ فَلُولًا إِن كُنتُمْ غَيْر مَدينينَ آلَ تَوْجُعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَادقينَ (١٨) فَأَمًا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (١٨) فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ (١٨) وَأَمًا إِن كَانَ مِن أَصْحَاب الْيَمِينِ (١٠) فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَاب الْيَمِينِ (١١) وَأَمًا إِن كَانَ مِن المُكَذّبينَ الضَّالِينَ (١٦) فَنُزلٌ مِنْ حَمِيمٍ (١٦) وتَصْلِيةُ جَحِيمٍ (١٦) إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُ الْيَقِينِ (١٠٠) فَسَبَّحْ بَاسْم رَبِكَ الْعَظيم (١٦) .

## سورة «الشعراء»

وتبدأ السورة الكريمة بالحديث عن القرآن الكريم، وأنه كتاب مبين ولكن موقف الناس منه عجيب فقد كذّب به - مع وضوحه - فريق منهم ، وهذا الموقف أحزن رسول الله عليه حزنًا شديدًا.

وهم بهذا الإعراض مع التكذيب والاستهزاء يعرِّضون انفسهم لعذاب الله ، قال تعالى : ﴿ طَسَمَ ۞ تلْكُ آيَاتُ الْكَتَابِ الْمُبِينِ ۞ لَعَلْكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلاَ يَكُونُوا مُؤْمِنينَ ۞ إِن نَشَأْ نُنزَلْ عَلَيْهِم مِّنَ السَّمَاء آيَةً فَظَلَتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ۞ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذَكْر مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثُ إِلاَّ كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ ۞ فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ۞ فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ۞ .

فهؤلاء الذين كذبوا بآيات الله مع وضوحها عُمْىٌ عن آيات الله الكونية ، لـم يفتحوا عيونهم ليَرَوا تحت أقدامهم الأرض، وما أنبت الله فيها من كل زوج بهيج ليكون في هذا النظر فتح ٌ لقلوبهم ، قال تعالى : ﴿ أُولَمْ يَرَوْا إِلَى الأَرْضِ كُمْ أَنْبَتَا فِيهَا مِن كُلُّ زُوجٍ كَرِيمٍ ۚ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْمِنِينَ ۚ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمِ ۞ .

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۳/۸۳ ، فتح القدير ۹۲/۶ .

ومع بيان وصف الكتاب العزيز بأنه مبين، ومع هذا كان موقف بعض الناس منه الإعراض والتكذيب، لأنهم لم يفتحوا عيونهم على آيات الله الكونية فعميت قلوبُهم عن آيات الله القرآنية، وتُقَدُّم الآياتُ الكريمة -بعد ذلك- وجهًا من وجوه الإعجاز في هذا الكتاب المبين وهو الإخبار عن السابقين وما كان من موقف الأمم السابقة مع رسلهم، وهي أخبارٌ لا يعلمها إلا الله سبحانه الذي نزُّل الكتاب على عبده . وفي الوقت نفسه يكون في هذه الأخبار ما يُفيد من أراد الهداية والانتفاع من تجارب الآخرين ، والسعيد من وُعظ بغيره فبدأت الآيات بالحديث عن موسى ﷺ ، وقد سبق الحديث عنه في آيات كريمات من سور سابقة ولكن نجد أن تجدَّد ذكر الأنبياء مع أقوامهم في مواضع متعددة يكون مصحوبًا بجوانب تربوية ومواقف تتناسب مع السياق الذي ترد فيه . ففي موضع تذكر جزئياتٌ خاصة وفي موضع آخر يُفَصَّل في غيرها وهكذا فتعرض الآيات الكريمة \_ هنا \_ شيئًا بما يتعلق بنبي الله موسى علي الله وقد ذكر من قبل \_ مثلاً \_ في سورة طه في جوانب من نعم الله عليه منذ ولادته إلى بعثته، وما جرى مع قومه ـ وهنا تأتي جوانب من حياته لتعين الناس على استخلاص العبرة من قصة موسى مع القوم الظالمين وضيق صدره من مواجهة الطاغين، وكيف أيده الله وأعانه وشد أزره بأخيه هارون ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَن اثْت الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ۞ قَوْمَ فرْعَوْنَ أَلا يَتَّقُونَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ ﴿ وَيُضِيقُ صَدْرِي وَلا يَنطُلِقَ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هُرُونَ ﴿ ٢٠٠ وَلَهُمْ عَلَيَّ ذَنْبٌ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُون ۞ قَالَ كَلاً فَاذْهَبَا بِآيَاتَنَا إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمعُونَ ۞ فَأْتَيَا فِرعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْمَالَمِينَ ١٦٦ أَنْ أَرْسُلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَاثِيل ١٧٠٠ .

ثم تبين الآيات بعد ذلك موقف فرعون منهما ومحاولته صرف موسى عن دعوته بذكر ما صنعه معه وليدًا ، وما فعله موسى عندما استغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى ، قال تعالى : ﴿ قَالَ أَلَمْ نُربِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِن عُمُوكَ سنينَ (١٠) وَفَعَلْتَ فَعُلْتَكُ الّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ الْكَافِرِينَ (١٠) ، وكان جواب موسى عَلَيتُكُمْ مُبصّرًا لفرعون ومُبينًا له حقيقة استعباده لشعب بنى إسرائيل في مقابل ما يذكره من صنيعه بموسى عَلَيتُكُمْ فَرَهُ مِن الْمُرْسَلِينَ (١٦) وَتَلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبُدتً بني إِسْرائيل في مقابل ما يذكره من حنيعه بموسى عَلَيتُكُمْ فَرَهُ مِن المُرْسَلِينَ (١٦) وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبُدتً بني إِسْرائيل (٢٢) فَرَرْتُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٦) وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبُدتً بني

ثم تعرض الآيات الكريمة سؤال فرعون لموسى عن ربِّ العالمين، وكان جوابه عليه السلام مصححًا لما أوقعه فرعون في الناس من ضلال فأجابه بأنه سبحانه ربُّ هذا الكون بسمائه وأرضه وما بينهما ، ورب الناس الذين يعيشون في هذا الكون، وربُّ الزمان والمكان ، ولا شريك له في ذلك، وهو الذي يستحق العبادة وحده فلا إله إلاهو ، قال

تعالى : ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿ آَ قَالَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقنينَ ﴿ آَ قَالَ لِمَنْ حَوْلُهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ ﴿ آَ قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴿ آَ قَالَ إِنَّ رَسُوَلَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴿ آَ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغَرِّبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ تَعْقُلُونَ ﴿ آَ اللَّهِ عَالَمُ لَيْنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لأَجْعَلَنَكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴿ آَ ﴾ ﴿

وقدَّم موسى الآيات الدالة على صدقه في العصا واليد ولكنَّ فرعون رماه بالسحر وبالتآمر على الناس ، قال تعالى : ﴿ قَالَ أَو لَوْ جَنْتُكَ بِشَيْء مَّين ﴿ قَالَ قَالَ بِه إِن كُنتَ مِنَ الصَّادَقِينَ ﴿ قَالَ الْمَلَا حَوْلَهُ إِنَّ هَلَا السَّحرِ عَلَيم ﴿ آ ) يُريدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّن أَرْضِكُم بِسِحْرِه فَمَاذَا قَالَ لِلْمَلاَ حَوْلَهُ إِنَّ هَلَا لَسَاحر عَلِيم ﴿ آ ) يُريدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّن أَرْضِكُم بِسِحْرِه فَمَاذَا تَأْمُرُون ﴿ آ ﴾ ولما وجد الناس رمَّى فرعون لموسى عَلَيكِ بالسحر أشاروا عليه بجمع السَحرة ومواجهته بهم ، وتمت المواجهة ووُعد السحرة بالأجر والمكانة وتحرك الباطل، فخدع الناس وخيل إليهم من سحرهم أن عصيهم تسعى ولكن الحق تحرك أيضًا بإلقاء موسى للعصا التي أسكنت بالباطل ودفعته، وأدرك السحرة أنه الحق فآمنوا . قال تعالى : ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَابْعَثُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ ﴿ آ يَا لَعُتُم مُعْتَمَعُونَ ﴿ آ لَكُم النَّي السَّحرَةُ إِنَ كُنَا نَحْنُ الْغَالِينَ ﴿ آ فَالُوا اللهِ عَلَى الْقَالِم الْمَدَائِن حَاشِرِينَ ﴿ آ يَا لَعُلَم اللهِ اللهِ اللهِ وَعَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ولكن شأن الطغاة أن يتصوروا أنهم يملكون الناس ظاهرًا وباطنًا ، وأنه لا ينبغى للإنسان أن يفكر إلا إذا أذن له سيده ، ولا أن يؤمن إلا إذا سمح له فرعون ، وتبع هذا التصور الباطل رَمْى فرعون لموسى عَلَيْكُم بالسحر، وأنه كبير السحرة، وأنهم تعلموا على يديّه ثم اتَّجه إلى السحرة وتوعدهم بالتعذيب ، وقابله السحرة بالإيمان والثبات والتفكير في المصير والطمع في مغفرة الله . قال تعالى : ﴿ قَالَ آمَنتُم لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ وَالشَّكُمُ اللّهِ عَلَمَكُمُ السَّحْرَ فَلسَوْفَ تَعْلَمُونَ لأَقَطَعْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلكُم مَنْ خلاف ولأصلبَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قَالُوا لا صَيْرَ إِنّا إِلَىٰ رَبّنا مُنقَلبُونَ ﴿ وَا يَا نَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لَنَا رَبّنا خَطَايَاناً ولأَكُمْ المُؤْمنين ﴿ وَا اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ويؤمر موسى علي بالسير ليلاً لأنهم متبعون ، ويقوم فرعون بحشد إعلامى ليشتد غيظ الناس على بنى إسرائيل ، وتكون العاقبة فى إخراج الظالمين من النعم الكثيرة وتمكين الضعفاء المستعبدين منها. وتأتى العاقبة فى بيان يشد انتباه السامعين إلى هذا

الموقف الذي يتراءى فيه الجمعان: جمعُ الطغاة، وجمع المؤمنين ويخشى المؤمنون الموقف، ولكن موسى يطمئنهم: ﴿ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيهُدينِ (١٦) ﴾ ، ويكون الأمر بضرب البحر بالعصا لتتحقق هذه الآية العظيمة في وجود الطريق بين جبلين من الماء الجامد لينجو المؤمنون بهذا الطريق ، ويعود البحر إلى حالته الأولى لإغراق الظالمين . قال تعالى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعبَادي إِنْكُم مُّتَبعُونَ (٥٠ فَأَرْسَلَ فَرْعُونُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِينَ (٥٠ إِنَّ هَوُلاء لَشُوذَمَةٌ قَليلُونَ (٥٠ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَعَائِظُونَ (٥٠ وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَاذَرُونَ (٥٠ وَأَرْتُنَاهُمَ مِن جَنَّات وَعُيُونَ (٥٠ وَكُنُوزُ وَمَقَام كَرِيم (٨٠ كَذَلكُ وَأُورُثْنَاهَا بَنِي إِسْرَاثِيلَ (٥٠ فَأَنَّ عُوهُم مُشْرَقِينَ (١٠ فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانُ قَالَ أُصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (١١ قَالَ كَلاً إِنَّ مَعِي رَبِي سَيَهَدينِ (١٦ فَلَمَا تَرَاءَى الْجَمْعَانُ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (١٦ قَالَ كَلاً إِنَّ مَعْمُ رَبِي سَيَهَدينِ (١٦ فَلَمَ الْمَوْسَىٰ أَن اضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فَرْق كَالطُودُ الْعَظِيمَ (١٦ وَأَزْلَفُنَا ثُمَّ الآخَرِينَ (١٤ وَأَخَيْنَا مُوسَىٰ وَمَن مَعَهُ أَجْمَعِينَ (١٥ ثُمَّ أَغُرَقْنَا لَمُ الْآخَرِينَ (١٤ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْمَنِينَ (١٢٠ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ومَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْمِنِينَ (١٦٠ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحَيمُ (١٦٠) .

ثم تقدم الآيات الكريمة المنزلة بعد هذا ما كان من نبأ إبراهيم عَلَيْكُمْ مع أبيه وقومه ومواجهتهم في العبادة ، وبيان بطلان ما هم عليه بيانًا عقليًا ليجدوا أنفسهم في دائرة التقليد الأعمى للآباء فحسب . قال تعالى : ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَباً إِبْراهيمَ ( آ ) إِذْ قَالَ لأَبِيه وقومه مَا تَعْبُدُونَ ( آ ) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَهَا عَاكِفِينَ ( آ ) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ وَ وَاتْلُ عَلْيُهُمْ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

و يُعرِّفُ إبراهيم عَلَيْتِهِ الناس بمجموعة من النعم التي تغمرهم، ويُنبَّه إلى مجموعة من الأمور التي ينبغي أن يحرص الناس عليها وأن يشتغلوا بتحقيقها ، وأن يتضرعوا إلى الله ليُعينَهم على تحقيقها . فهو سبحانه الذي خلق، وهو الذي يهدى، وهو الذي يُطعم ويسقى، وهو الذي يشغى إذا قدّر المرض، وهو الذي يميت ، وهو الذي يُحيى وهوالذي يُرجَى في التطهر من الخطايا لخطورتها في الدنيا وفي يوم الدين . فهذه ينعم بها عباد الله وعليهم أن يجتهدوا فيما يحقق لهم سعادة الدنيا والآخرة من طلب العلم النافع الذي جاء في وحي الله ، وأن يجد نفسه مع الصالحين، وأن تكون آثاره في الناس طيبة ليجد الذكر الحسن، وأن يكون من أهل الجنة ، وأن يدرك واجبه نحو والديه في طلب المغفرة والرحمة لهما ، وكان دعاء إبراهيم بالمغفرة لأبيه عن موعدة وعدها إياه. ومن الأمور التي يُحرصُ عليها كذلك ويدركها الناس من دعاء إبراهيم عليها أن يُجنّب الله الإنسان الخزي يوم يُبعثون وذلك بتجنيب أسباب الخزي وأن هذا اليوم لا

ينفع فيه إلا الذين تعهدوا قلوبهم بالصقل والتنقية بالإيمان الصحيح والاستغفار وذكر الله سبحانه والأعمال الصالحة وتطهيره من الأمراض التي تصيبه ، قال جل شأنه فيما ذكره إبراهيم في مواجهة قومه : ﴿ اللّذِي خَلَقْنِي فَهُو يَهْدِينِ (٨٧) وَالّذِي هُو يُطْعِمني وَيَسْقِينِ (٨٠) وَالّذِي أَطْعُمني ويَسْقِينِ (٨٠) وَالّذِي أَطْعُم أَن يَغْفَر ويَسْقِينِ (٨٠) وَالّذِي أَطْعُم أَن يَغْفَر لي خَطَينتِي يَوْمَ اللّذِينَ (٨٠) رَبّ هَبّ لِي حُكْما وَٱلْحَقْنِي بالصّالحِينَ (٨٠) وَاجْعَلْ لِي لسانَ صِدْقَ فِي الآخِرِينَ (٨٠) وَاجْعَلْنِي مِن وَرَثَة جَنّة النّعيم (٨٥) وَاغْفِرْ لأَبِي إِنّهُ كَانَ مِنَ الضّالَينَ (٨٦) وَلا تُخْزِنِي يَوْمَ يُنْعُونَ (٨٠) يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ (٨٨) إِلاَّ مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمُ (٨٨) ﴾.

و بعد هذا التعريف بالنعم والحض على ما يُغتنم يأتى التنبيه بما سيكون من تقريب الجنة للمتقين، وإظهار الجحيم للغاوين الكافرين الذين يندمون ويتلاومون على اتخاذهم الأنداد من دون الله حيث يدركون في وقت لا ينفعهم فيه الإدراك أنهم كانوا في ضلال، وأنه لا شفيع ولا صديق ويتمنى هؤلاء العودة مرة أخرى ليكونوا من المؤمنين ولكن لا ينفعهم التمنى فتزداد الحسرة . قال تعالى : ﴿وَأُزْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَأُرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَأُرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَأُرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَأَرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَأَرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَهُرُزَتُ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَ ﴾ وقيل لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ وَ أَرْلَفَتِ الْجَنَةُ للْمُتَّقِينَ ﴿ وَ وَلِيلُ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَ كَنَا لَهُمْ وَالْغَاوُونَ ﴿ وَ اللّهِ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَ وَ وَ اللّهُ هَلْ اللّهُ هَلْ يَنصُرُونَ وَ اللّهُ هَلْ اللّهُ إِلّا لَي يَعْمُونَ وَ وَ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ومع التنبيه والتذكير بما سيكون من مصير المتقين ومصير الغاوين الكافرين . تتناول الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك ما كان من قوم نوح من التكذيب وعدم الاستجابة والنظرة المتكبرة إلى المؤمنين ، والاشمئزاز منهم والتهديد والوعيد بالرجم لمن يدعوهم الى الهدى والتقوى ، قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ الْمُوسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوحِ الْمُوسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لَوحَ الْمُوسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُم لُوحِ الْمُوسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُم لُوحِ أَلا تَتَقُونَ ۞ إِنْ الْمَالَمُينَ ۞ فَا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ ۞ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ فَاتَقُوا اللَّهَ وأَطِيعُونَ ۞ قَالُوا أَنُومْنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذُلُونَ ۞ قَالُوا لَيْنِ لَمْ تَنتَهِ يَا نُوحَ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمُومِينَ وَ اللَّهَ وَأَلُوا لَيْنِ لَمْ تَنتَهُ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ ﴿ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُمْ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِي لَوْ تَشْعُرُونَ ۞ اللّهُ اللّهَ وَأَطِيعُونَ لَمْ تَنتَهُ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَ مِن الْمَوْمُونَ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ رَبِي لَوْ تَشْعُرُونَ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ رَبِي لَوْ تَشْعُونَ اللّهُ عَلَىٰ رَبِي لَوْ تَشْعُونَ أَلَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞ قَالُوا لَيْنِ لَمْ تَنتَهُ يَا نُوحُ لَتَكُونَنُ مِن الْمَوْمُومِينَ وَاللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ عَلَىٰ رَبّي لَوْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينً ﴿ إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ لَهُمْ تَنتَهُ يَا نُوحُ لَتَكُونَنُ مِن الْمَالُولُهُمْ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللللللّهُ ا

ولما وصل الأمر إلى هذه النتيجة المؤسفة دعا نوحٌ ربَّه أن يحكم بينه وبينهم، وأن يُنجيه ومن معه ونجّاه الله ومَنْ معه في الفلك ، وأغرق الكافرين . قال تعالى :﴿ قَالَ

رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَبُون (١١٧) فَافْتَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجِّنِي وَمَن مَّعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَأَنَحُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجِّنِي وَمَن مَّعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَأَخَيْنَاهُ وَمَنَ مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (١٦٦) ثُمَّ أَغْرَقْنَا بَعْدُ الْبَاقِينَ (٢٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ (٢٦) وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٢٢)﴾.

وهذا التعقيب الكريم الذى يَذْكُر من صفات الله سبحانه العزة والرحمة تنبيه للمخاطبين بأنه سبحانه لا يُغلب وأنه رحيم بعباده يقص عليهم هذه الأنباء، ليفيدوا منها وليدركوا أنفسهم قبل أن يقع العذاب بهم مثلما وقع بغيرهم.

ثم تذكر الآيات الكريمة \_ بعد ذلك \_ ما كان من ثمود من تكذيب، وقد دعاهم أخوهم صالح إلى تقوى الله والطاعة وأنه لا يريد منهم أجرًا على نصحه ودعوته، فجزاؤه على ربِّ العالمين سبحانه ، وأنهم لن يتركوا في نعيم مع الكفر فإن الكفر عاقبته وخيمة وحذرهم من طاعة المسرفين المفسدين في الأرض فرموه بالسحر، وطلبوا منه آية تدل على صدقه وأيده الله بالآية فكانت الناقة، ولكنهم عقروها فاستحقوا العذاب ووقعوا في الندامة. قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ الْمُرْسَلِينَ (١٤٦) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ الا تَتَّقُونَ (١٤٦) إِنِي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ (١٤٦) فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُون (١٤٦) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٤٦) فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُون (١٤٦) في جَنَّات وَعُيُونَ (١٤٦) وَرُرُوع وَنَخُلُ طَلْعُهَا هَضِيمٌ (١٤٦) وَتَنْحَتُونَ مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتًا فَارِهِينَ (١٤٦) فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُون وَلا يُصْلُحُونَ (١٤٦) فَاللّهَ وَأَطْيعُون (١٤٦) وَاللّهَ وَأَطْيعُون أَبْرَ وَلا يُصْلُحُونَ (١٤٦) قَالُوا إِنَّما وَلَا لَمُسْحُرِينَ (١٥٥) مَا أَنتَ إِلاَ بَشَرٌ مَثْلُنَا فَأْتِ بِآيَة إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٦) قَالَ هَذِهِ أَنْتَ إِلاَّ بَشَرَ مِنَ الْمُسْحُرِينَ (١٥٦) مَا أَنتَ إِلاَّ بَشَرَّ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَة إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٦) قَالَ هَذَهِ الللهُ وَلَا مَنْ الصَّادِقِينَ (١٥٦) قَالَ هَذِهِ الْمُسَحِرِينَ (١٥٦) مَا أَنتَ إِلاَّ بَشَرَّ مِنْلُنَا فَأْتِ بِآيَة إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٦) قَالَ هَذِهِ الْمُسْتُونَ الْسَادُونَ وَلَا اللّهُ وَالْمَادِقِينَ (١٥٦) وَاللّهُ وَلَا عَلْمَ الْمُسْتُونَ الْمَادِقِينَ (١٥٦) قَالَ هَذِهِ الْمُسْتُونِ الْمُسْتُونِ الْمُ الْمُسْتُونَ الْتَ الْمُلْعُلُونَ الْمُسْتُونَ الْتَحَامِ الْمُنْ الْمُسْتُونَ الْمُسْتُونِ الْمَادِقِينَ وَقَالُ اللّهَ الْمُعْتَلِعُ الْمُعْتَوقُ الْمَادِقِينَ وَالْمَادِقِينَ وَالْمَادِقِينَ وَالْمَادِقِينَ الْمُعْتَقَالُوا اللّهَ الْمُنْ الْمُعْرِقُونَ الْمُعْتَلِعُ الْمُولِقُونُ الْمُولُولُونُ الْمُعْتَلِقُونُ الْمُعْلَى الْمُعْرِ

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣ / ١٣٧.

نَاقَةٌ لَهَا شَرْبٌ وَلَكُمْ شَرْبُ يَوْم مَعْلُوم (<u>٥٠</u> وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْم عَظيم (١٥٦ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ (١٥٧ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمَنِينَ (١٥٨ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٩٦)» .

وبعد ذلك تتناول الآيات الكريمة المنزلة ما كان من قوم لوط من تكذيب ودعاهم أخوهم لوط إلى تقوى الله والطاعة، وأنه لا يريد منهم أجراً فأجره على رب العالمين وحذّرهم من سوء الخلق وإتيان الذكران من العالمين، ودعاهم إلى الطُهر والعفة فتوعدوه بالإخراج ، وتبرأ من عملهم وعبر عن كرهه له ودعا ربه لينجيّه وأهله مما يعملون فاستجاب الله له وتحققت النجاة له ولأهله إلا عجوزًا بقيت في العذاب وأهلك الآخرون بالخسف والحصب(١). قال تعالى : ﴿ كَذّبَتْ قُوهُ لُوط الْمُرسَلينَ (١٦٠) وَمَا أَسَالُكُمْ أَخُوهُم لُوطٌ أَلا تَتَقُونَ (١٦٠) إنّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٦٠) فَاتَقُوا الله وأطيعُونَ (١٦٠) ومَا أَسَالُكُمْ عَلَيْه مِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَىٰ رَبَ الْعَالَمِينَ (١٦٠) أَتَأْتُونَ الذُكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ (١٦٠) وَتَذَرُونَ عَلَىٰ مَن الْعَالَمِينَ (١٦٠) وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُكُم مِنْ أَزْواَجِكُم مِنَ الْقَالِينَ (١٦٠) رَبّ نَجْنِي وَأُهلِي مِمَا يَعْمَلُونَ (١٦٠) فَنَجَيْنَاهُ وَأَهلُمُ مَنْ الْعَالَمُينَ (١٦٠) وَمَا اللهُ وَأَهلُمُ مَنْ الْعَالِينَ (١٦٠) رَبّ نَجْنِي وَأَهلِي مِمَا يَعْمَلُونَ (١٦٠) فَنَجَيْنَاهُ وَأَهلُمُ مُومِينَ (١٧٠) إلاَّ عَجُوزًا فِي الْغَالِمِينَ (١٧٠) ثُمَّ مَنْ الْقَالِينَ (١٦٠) رَبّ نَجْنِي وَأَهلِي مَا يَعْمَلُونَ (١٦٠) فَنَجَيْنَاهُ وَاللهَ مَلُو الْمُذرِينَ (١٧٠) إلاَّ عَجُوزًا فِي الْغَالِمِينَ (١٧٠) ثُمَّ وَمُومِينَ (١٧٠) وَآمُطُرُنَا عَلَيْهِم مُطَرأ الْمُذرِينَ (١٧٠) وَآمُولُونَ (١٩٠) وَإِنَّ رَبّكَ لَهُو الْعَزِيزُ فَسَاءَ مَطُرُ الْمُنذرِينَ (١٧٠) إنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ (١٧٤) وَإِنْ رَبُكَ لَهُو الْعَزِيزُ فَسَاءَ مَطُرُ الْمُنْدِينَ (١٧٠) وَأَنْ أَنْوَلُمُ الْمَالِي الْمَلْكُونَ (١٧٠) وَالْمَ أَنْوَلَمُ عَلَى الْكَانَ أَكْثُولُهُم مُؤْمِنِينَ (١٧٤) وَإِنْ رَبّكَ لَهُو الْعَزِيزُ وَلَاكَ الْمَالَالُونَ الْمَالَالُونَ الْكَانَ أَنْوَلُونَ اللهَ الْمَالَالُونَ (١٧٤) وَلَالَونَ المَالَقُولُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَرْبِينَ (١٤٤) وَلَا أَنْ أَكُونَ أَلَالَ الْعَلَى الْعَلَالُمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهَ الْعَلَى

وتتناول الآيات الكريمة بعد ذلك ما كان من أصحاب الأيكة (والأيكُ: الشجر الكثير الملتف ، والواحدة أيكة ، وكانت في البادية) . وقد أُرسل إليهم شعيب عليه الكثير الملتف ، والواحدة أيكة ، وكانت في البادية) . وقد أُرسل إليهم شعيب عليه ودعاهم إلى ودعاهم إلى تقوى الله وأنه لا يريد منهم أجراً فأجره على رب العالمين ، ودعاهم إلى الإصلاح الاقتصادي المتمثل في سلامة الميزان والكيل وعدم البخس والتحذير من الفساد في الأرض بصوره ، فرَمَوْه بالسحر وكذبوه وطلبوا العذاب، فأخذهم عذاب يوم الظلة . قال ابن عباس : أصابهم حرَّ شديدٌ ، فأرسل الله سبحانه سحابة فهربوا إليها ليستظلوا بها ، فلما صاروا تحتها صبح بهم فهلكوا ، وقيل : أقامها الله فوق رؤوسهم وألهبها حرًا حتى ماتوا من الرَّمد ، وكان من أعظم يوم في الدنيا عذابًا (١) ، قال تعالى : هوكذّب أصْحَابُ الأَيْكَة الْمُرْسَلِينَ (١٧٠) إذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ أَلا تَتَقُونَ (١٧٠) إنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينً (١٨٠) فَالَو اللهُ وَأَطيعُونَ (١٧٠) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْه مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِ الْعَالَمِينَ (١٨٠) وأَوقُوا الْدَي خَلَقُكُمْ وَالْجِبُلَة الأَولِينَ (١٨٠) والتَّهُوا الله يَ خَلَقَكُمْ وَالْجِبُلَة الأَولِينَ (١٨٠) والتَّهُوا الله يَ خَلَقَكُمْ وَالْجِبُلَة الأَولِينَ (١٨٠) واتَقُوا الذي خَلَقَكُمْ وَالْجِبُلَة الأَولِينَ (١٨٠) واتَقُوا الذي خَلَقَكُمْ وَالْجِبُلَة الأَولِينَ (١٨٠)

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ١٣٢.

قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ (١٨٥٥) وَمَا أَنتَ إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُنَا وَإِن نَّظُنُكَ لَمِنَ الْكَاذِبِينَ (١٨٥٦) فَأَمُنْقَطْ عَلَيْنَا كَسَفًا مِّنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٥٧) قَالَ رَبِّي أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨٨٨) فَأَمُنْقِطْ عَلَيْنَا كَسَفًا مِّنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٥٧) قَالَ رَبِّي أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨٥٨) فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَّةَ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (١٨٥٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ (١٩٦٠) وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٩٦١) .

إن تقديم هذه الصور للأمم السابقة مع رسلهم وبيان حالة كل أمة، وكيف كانت عاقبتها تعليمٌ وتوجيهٌ وتربية لهذه الأمة الخاتمة ، ففرعون صورة للطغيان والاستبداد والفساد في الأرض وقوم فرعون يمثلون الضلال واتخاذ الأنداد ووُجهوا بالحجة ، وقوم نوح يمثلون نظرة السخرية والتنكير على المؤمنين ، وعادٌ يمثلون العلوُّ والكبر والتعلق بالدنيا ، وكذلك ثمود بإسرافهم وفسادهم وقوم لوط بفاحشتهم وشذوذهم ، وأصحاب الأيكة بفسادهم الاقتصادى . فهذا الفساد المتعدد يتكرر على مرِّ الأيام والناس في حاجة إلى معرفة النتائج لهذه الأعمال الفاسدة، وقد نبأنا الله من أخبار هؤلاء في كتابه الكريم، فمع إمكانية الانتفاع بهذه المواقف بالتدبر والتأمل، واستخلاص العبر تأتى الأوامر المباشرة ليُحْمَلَ الناس على صلاحهم حملاً . تتناول الآيات الكريمة بعد هذا الحديث عن القرآن الكريم وبيان مسيرته الآمنة حيث نزل به الروح الأمين لينزل على أطهر مكان وأحكمه على قلب النبي عَيَالِيُّ . وليس للشياطين عليه من سبيل فلا يستطيعون سرقة شيء منه . وهو في وضوح تام ؛ لأنه بلسان عربي مبين ، وقد تضمُّن كل أسباب الهداية ، فهو يهدى للتي هي أقوم في كل شيء ففيه الدعوة إلى التوحيد والعبودية الخالصة لله وحده ، وفيه خفض الجناح للمؤمنين، وفيه التحذير من المعصية والمخالفة ، قال تعالى : ﴿وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٣) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينَ (١٩٣) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ١٩٤٠ بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُّبِينٍ (١٩٥٠ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَلِينَ (١٩٦٠) ﴿.

وأما الآية التي قال مقاتل إنها مدنية فهى قوله تعالى : ﴿ أُولَمْ يَكُن لَهُمْ آيَةً أَنْ يَعْلَمُهُ عُلَمَهُ عُلَمَاءُ بَني إِسْرَائِيلَ (١٩٧) ﴾. فإن مجاهدًا يقول : يعنى عبد الله بن سلام وسلمان وغيرهما ممّن أسلم، وقال ابن عباس : بعث أهلُ مكة إلى اليهود وهم بالمدينة يسألونهم عن محمد \_ عليه الصلاة والسلام \_ فقالوا: إن هذا لزمانه، وإنا لنجدُ في التوراة نعته وصفته . يقول القرطبي : فيرجع لفظ العلماء إلى كل مَنْ كان له علم بكتبهم أسلم أو لم يسلم على هذا القول ، وإنما صارت شهادة أهل الكتاب حجة على المشركين ؛ لأنهم كانوا يرجعون في أشياء من أمور الدين إلى أهل الكتاب ؛ لأنهم مظنون بهم علم (١).

وتحذِّر الآيات الكريمة من الوقوع فيما وقعت فيه الأمم السابقة من التكذيب بالحق

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣٨/ ١٣٨، ١٣٩.

واستعجال العذاب ، فإن قلوب المجرمين لا تذعن إلا إذا تطهرت، وفي حالة إجرامها فلن تؤمن بالقرآن الكريم وإعجازه ولو أنزله الله على أعجمى ، ولن يؤمنوا به حتى ينزل عليهم العذاب . ولو كان تكذيبهم لانغماسهم في الشهوات فهل المتعة بالشهوات تغنى إذا وقع العذاب? . قال تعالى : ﴿ وَلَوْ نَزْلْنَاهُ عَلَىٰ بَعْضِ الأَعْجَمِينَ (١٩٨٠) فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم تغنى إذا وقع العذاب؟ . قال تعالى : ﴿ وَلَوْ نَزْلْنَاهُ عَلَىٰ بَعْضِ الأَعْجَمِينَ (١٩٨٠) فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَا كَانُوا به مَوْمنينَ (١٩٨٠) كَذَلك سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ (١٩٨٠) لا يُؤمنُونَ به حَتَىٰ يَرَوا الْعَذَابِ الأَلْيم (١٩٨٠) فَيَقُولُوا هَلْ نَحْنُ مُنظَرُونَ (١٩٨٠) الْعَذَابِ اللّه يَشْعُجُلُونَ (١٩٨٠) ، مَا محمد إلى متى المَينَا بَالعذاب ولا تأتى به ؟ فنزلت : ﴿ أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجُلُونَ (١٩٨٠) ، ثم ينزل هذا التساؤل الذي يجعل مُتَع الدنيا لا قيمة لها مع وقوع العذاب فيقول تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتُ إِنْ اللّهُ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٠٠) مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٠٠) مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٠٠) مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَا كَانُوا يُمتَعُونَ (٢٠٠٠) .

وتبين الآيات بعد ذلك سنة الله مع خلقه فى أنه سبحانه ما أهلك قرية من القرى إلا بعد الإنذار إليهم والإعذار بإرسال الرسل وإنزال الكتب ليذَّكرَ هؤلاء قال تعالى : ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَة إِلاَّ لَهَا مُنذَرُونَ (٢٠٨٠ ذَكْرَىٰ وَمَا كُنّا ظَالمينَ (٢٠٠٠).

وتُنبّه الآيات الكريمة بعد ذلك إلى أمور جديرة بالعناية حتى يتخلص الناس من الأوهام والظنون التى شَغَلوا أنفسهم بها نحو وحى الله سبحانه لرسوله على أب نبعد الاطمئنان السابق على تنزيل القرآن الكريم من رب العالمين على قلب رسوله على عن طريق الروح الأمين على التى النفى والرد لما زعمه الكفرة فى القرآن الكريم أنّه من قبيل ما يُلقيه الشياطين على الكهنة . فهذا الزعم مردود لأن الله حفظ كتابه ، قال تعالى : ﴿ وَمَا تَنزَلُتْ بِهِ الشّياطِينُ (١٠٠٠) وَمَا يَنبُغي لَهُمْ وَمَا يَستَطيعُونَ (١٠٠٠) إنّهُمْ عَنِ السّمع لَمَعْرُولُونَ (١٠٠٠) . ولو أن هؤلاء آمنوا وفتحوا قلوبهم للتوحيد لتطهّرت قلوبهم من هذه الأوهام ولذلك يأتى الخطاب إلى النبى عليه بالتوحيد مع كونه منزها عنه معصومًا منه الأوهام ولذلك يأتى الخطاب إلى النبى الشيء الشرك وكأنه قال : أنت أكرم الخلق على العباد على التوحيد ونهيهم عن شوائب الشرك وكأنه قال : أنت أكرم الخلق على وأعزهم عندى، ولو اتخذت معى إلهًا لعذبتك، فكيف بغيرك من العباد (١).

قال تعالى : ﴿ فَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَدَّبِينَ (٣١٣) ﴾ وإذا كان هذا تنبيهًا إلى إقامة الناس على التوحيد، فإن الأمر الذي يلى هذا أن ينذر الرسول ﷺ عشيرته الأقربين ، وإذا كان الرسول ﷺ سينذر عشيرته الأقربين فليس معنى ذلك أن دعوته لهم وحدهم كما تصور بعض الناس ، بل إن ذلك من التدرج الصحيح في الدعوة والتي تبدأ بالداعى ثم الذي يليه فقد ذكرقبلها مباشرة: ﴿ فَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مَنَ تَبدأ بالداعى ثم الذي يليه فقد ذكرقبلها مباشرة:

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١١٩/٤ .

الْمُعُذَّبِينَ (١٣٣) وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِين (١٣٤) . وإذا كان رسول الله يبعث بلسان قومه فرسول الله محمد على بعث كذلك بلسان قومه وأنزل عليه القرآن الكريم بلسان عربى مبين ليفهم عنه مَنْ ستبدأ الدعوة بهم ، ثم يقوم هؤلاء بمهمتهم في دعوة غيرهم ، وهكذا تتسع الدائرة من العشيرة الأقربين إلى أم القرى ثم مَنْ حولها لتشمل العالمين روى مسلم من حديث أبي هريرة وطيع قال : لما نزلت هذه الآية : ﴿ وَأَنذُو عَشيرَتَكَ الْقُوْبِينَ (١٤٤٤) حما رسول الله عليه ويشا فاجتمعوا فعم وخص فقال : لا بني كعب المؤوى أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني مرة بن كعب أقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا فاطمة أنقذى نفسك من النار فإنسي لا أملك لكم من الله شيئاً غير أنَّ لكم رحمًا سأبلُها ببلالها » . أى أصلكم في الدنيا ولا أغنى عنكم من الله شيئاً (١).

ولو فهم الناس أن هذه الدعوة خاصة بعشيرته فحسب لاستجاب له الأقربون بدافع العصبية ولكن الأقربين أنفسهم أدركوا أن الدعوة لهم ولغيرهم أى ليست من قبيل الدعوات العنصرية وإنما تنظر إلى الناس جميعًا نظرة المساواة وتَعُمُّ بخيرها العالمين . ولذلك رأينا من الأقربين المستجيب والمعرض ، قال تعالى : ﴿ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لَمَنِ البَّعِكَ مِنَ الْمُوْمنينَ (١٦٥) فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِي بَرِيءٌ مَمًّا تَعْمَلُونَ (٢١٦) وَتَوَكَلُ عَلَى الْعَرِيزِ الرَّحِيمِ (٢١٧) الذي يَراكَ حِينَ تَقُومُ (٢١٨) وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٦) إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمِ (٢٢٠) .

ولإزالة الوهم ودفعه تنبه الآيات الكريمة بعد ذلك إلى تنزُه القرآن الكريم عن المشابهة لكلام البشر فيما عرفه الناس من كلام الكهان وشعر الشعراء ، وصلة الشياطين بهذين النوعين من الناس ، ورسول الله ﷺ ليس بكاهن وليس بشاعر ، وما أنزل إليه ليس من قبيل سجع الكهان وشعر الشعراء ، قال تعالى : ﴿ هَلْ أُنبَّكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَلُ ليس من قبيل سجع الكهان وشعر الشعراء ، قال تعالى : ﴿ هَلْ أُنبَّكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَلُ اللهَّيَاطِين (٢٢٦) تَنزَلُ عَلَىٰ كُلِّ أَقَاك أَثِيم (٢٢٣) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذبُونَ (٣٢٣) وَالشَّعَرَاء يَتَبعُهُمُ الْفَاوُونَ (٣٢٤) أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَاد يَهِيمُونَ (٣٢٥) وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ (٢٢٦) وَالشَّعَراء لَا اللهُ عَنوا وَعَملُوا الصَّالِحَات وَذَكرُوا اللَّهُ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلُبُونَ (٢٢٧) ﴾ .

ولما كان الشعر يمثل جانبًا كبيرًا وخطيرًا من أساليب العرب في القول وجدنا هذا التفصيل المذكور في الآيات الكريمة بعد نفي المشابهة بين القرآن الكريم والشعر من جهة وبين الرسول عليه والشعراء والكهان من جهة أخرى. وهذا يرجع إلى مكانة الشعر في

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٤٣/١٣.

حياة الناس عند نزول الوحى، وكيف عنى العرب بفن القول، وأجادوا فيه وأنزل الله كلامه الذى أعجزهم بيانه فلم يستطيعوا الإتيان بمثله أو بعشر سور من مثله أو بسورة من مثله ، ولو تظاهر فى ذلك الإنس والجن. فأسلوب المخلوق يستحيل أن يرقى إلى كلام الخالق سبحانه .

ولكن عدم المشابهة بين القرآن الكريم والشعر وغيره من الكلام الفصيح والبليغ لا يُفهم منها محاربة القرآن الكريم للشعر والشعراء بصورة عامة بل إن إعجاز القرآن الكريم في جانبه البياني يكون أكثر وضوحًا عندما يعتاد الناس جيد القول نثرًا وشعرًا ، وعندما يفشو فيهم تذوق الكلمة ، ولذلك فإن هذه السورة الكريمة التي سميت بسورة الشعراء تلفت الانتباه إلى حقيقة التفضيل في أمر الشعر والشعراء . وأن الشعر وإن كان كلامًا موزونًا مقفى، فإنه لا ينبغي أن يخرج عن دائرة الضوابط الشرعية التي ترشد الكلمة، لتكون طيبة نافعة تؤتى ثمارها ، فجيد الشعر كجيد الكلام مقبول ، وقبيح الشعر كقبيح الكلام مذموم ومرفوض ، ويرتبط الكلام بقائله في الحالتين شعرًا ونثرًا .

ولقد وجد الناس هذا المعنى فى نظرة الرسول ﷺ إلى الشعر والشعراء ولا يفهم من هذا أن الإسلام ضيَّق الأمر على الشعراء أو أثَّر على شاعريتهم تأثيرًا سلبيًا كلا ؛ بل إنه أطلق لهم الإبداع فى التعبير عن المعانى المستحسنة شرعًا وطبعًا وفى ظل ضوابطه كان إنتاج الكثير من الشعراء موافقًا لتصور الإسلام للشعر والشعراء.

روى مسلم من حديث عمرو بن الشّريد عن أبيه قال : ردفت رسول الله صلى يومًا فقال: «هل معك من شعر أمية بن أبى الصّلّت شيء؟ ، قلت : نعم. قال : «هيه» فأنشدته بيتًا . فقال : «هيه» حتى أنشدته مائة بيتًا ، فقال : «هيه» حتى أنشدته مائة بيت (۱) . يقول القرطبيُّ : وفي هذا دليل على حفظ الأشعار والاعتناء بها إذا تضمنت الحكم والمعاني المستحسنة شرعًا وطبعًا ، وإنما استكثر النبي عَلَيْ من شعر أمية ؛ لأنه كان حكيمًا ، ألا ترى قوله عليه الصلاة والسلام : «وكاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم».

ولذلك أطلق العلماء على الشعر الأحكام الفقهية من الحل والحرمة والندب والكراهة والإباحة . قال أبو عمر: ولاينكر الحسن من الشعر أحدٌ من أهل العلم ولا من أولى النهى ، وليس أحد من كبار الصحابة وأهل العلم وموضع القدوة إلا وقد قال

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۱۳/ ۱٤٥.

الشعر ، أو تمثل به أو سمعه فرضيه ما كان حكمة أو مباحًا ، ولم يكن فيه فحش ولاخنًا ولا لمسلم أذى ، فإذا كان كذلك فهو والمنثور من القول سواء لا يحل سماعه ولا قوله؛ وروى أبوهريرة قال : سمعت رسول الله على المنبر يقول : «أصدق كلمة - أو أشعر كلمة - قالتها العرب قول لبيد : ألا كل شيء ما خلا الله باطل» أخرجه مسلم وزاد : «وكاد أمية بن أبى الصلت أن يُسلم» وروى عن ابن سيرين أنه أنشد شعرًا فقال له بعض جلسائه : مثلك ينشد الشعر يا أبا بكر. فقال: ويلك يا لُكع، وهل الشعر إلا كلام لا يخالف سائر الكلام إلا في القوافي ، فحسنه حسن وقبيحة قبيح .

وقيل كذلك: إن الذى غلب عليه الشعر وامتلأ صدره منه دون علم سواه، ولا شيء من الذكر ممن يخوض به في الباطل، ويسلك به مسالك لا تحمد له، كالمكثر من اللغط والهذر والغيبة وقبيح القول، ومَنْ كان الغالب عليه الشعر لزمته هذه الأوصاف المذمومة الدنية لحكم العادة الأدبية، وهذا المعنى هو الذى أشار إليه البخارى في صحيحه لما بوب على هذا الحديث: «باب ما يكره أن يكون الغالب على الإنسان الشعر».

وقد ذكرت الآيات الكريمة تعليلاً لمذمة الشعراء الذين يتبعهم الغاوون في أنهم في كل لغو يخوضون، ولا يتبعون سنن الحق لأن مَنْ اتَّبع الحق وعلم أنه يكتب عليه ما

يقوله تثبَّت ، ولم يكن هائمًا يذهب على وجهه لا يبالي ما قال .

والآيات الكريمة تستثنى الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرًا وانتصروا من بعد ما ظلموا ، ولذلك لما نزلت : ﴿ وَالشَّعْرَاءُ ﴾ جاء حسان وكعب بن مالك وابن رواحة يبكون إلى النبي ﷺ ، فقالوا : يا نبى الله ، أنزل الله تعالى هذه الآية وهو تعالى يعلم أنا شعراء ؟ فقال: «اقرأوا ما بعدها : ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ . . ﴾ الآية \_ أنتم ﴿ وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ أنتم » أى بالرد على المشركين. قال النبي ﷺ: « انتصروا ولا تقولوا إلا حقا ولا تذكروا الآباء والأمهات » .

## سورة «النمل»

وهي مكية كلُّها في قول جميع العلماء (١) نزلت بعد سورة الشعراء، وتبدأ السورة الكريمة بالحديث عن القرآن الكريم ، كما بدأت من قبل سورة الشعراء ؛ لأن معالجة هذا الأمر يمثل أساسًا عظيمًا للإيمان وما يتبعه من استجابة لأوامر الله سبحانه ورسوله ويُلِيَّة ، فإذا تجلَّت حقيقة الوحي وعرف الناس قدر نعمة القرآن الكريم، وأنه كتاب الله المبين ، وأنه يهدى للتي هي أقوم ويبشر المؤمنين ويُثمر فيهم صلاحًا مع الله سبحانه في إقامة الصلاة يتبعه صلاحً مع الناس في إيتاء الزكاة مع اليقين في اليوم الآخر، وما يكون فيه من حساب ، إذا عرف الناس ذلك أدركوا سبب الفساد الذي يقع فيه من لا يؤمن ، قلم من حساب ، إذا عرف الناس ذلك أدركوا سبب الفساد الذي يقع فيه من لا يؤمن ، قليمون الصلاة ويُؤثُون الزُكاة وهُم بالآخرة هُمْ يُوقَدُون ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَل

فهذا القرآن الكريم أساسُ كل خير وهو كلام العليم الحكيم سبحانه ، هذه الحقيقة تقدَّم في بداية سورة النمل وقبل أن تُبسط أحوال الأمم السابقة مع رُسُلِ الله عليهم صلوات الله وسلامه ، قال تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ( ) .

وإذا كان موسى عليه قد مرَّ بنا ذكره في مواضع سابقة من القرآن الكريم فكما أشرنا في أن هذا التكرار لذكر اسمه عليه مصحوب بمناسبة الجزئية التي تذكر من حياته ومواقفه مع السياق الذي وردت فيه . وهنا يذكر من هذا الجانب ما يتعلق بموضوع الوحى وما يقترن به من الخير وما يصحب الرسل من آيات تدل على صدقهم . فالقرآن الذي أنزله الله على رسوله محمد عليه فيه آيات إعجازه ومنها هذه القصص التي تُساقُ لتدل على أن الذي أخبر بها رسوله على هذا النحو الدقيق إنما هو الحكيم العليم سبحانه. وهذا الوحى مصدر كل خير فموسى عليه إلى يريد الأهله الخير والدفء فوجد الخير الاعم في وحى الله سبحانه: ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لاَهله إِنِي آنَسْتُ نَاراً سَاتِيكُم مَنْها بِخَبَر أَوْ آتِيكُم بشهاب قَبَسٍ لَّعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿ وَ فَلَ مُوسَىٰ إِنَّه أَنَا الله الْعَزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله العَزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله الله الله وسَعْ إِنَّه أَنَا الله الله الْعَزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله المُعَرِيمُ الله الله الله الله الله العَزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله الله المُعَلِيمُ الله الله الله المُوسَىٰ إِنَّه أَنَا الله الْعَزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله المُعَلِيمِ 1 أَنْ الله الله الله المُعَلِيمِ 1 أَنْ الله الله الله الله المُعَلِيمِ 1 أَنْ الله الله الله المُعَلِيمِ 1 أَنْ الله الله الله المُعَلِيمُ الله الله الله الله المُعْزِيزُ الْحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله الله الله الله الله الحَكِيمِ 1 أَنْ الله الله الله الله المُعْزِيزُ المُعَلِيمِ 1 أَنْ الله الله المؤلِية المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ المؤلِيمُ المؤلِيمُ المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ المؤلِيمُ الله المؤلِيمُ المؤلِيمُ

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٣/ ١٥٤.

ويؤيد الله بها رسولاً من رسله ليست من صنع الرسول، وإنما يُجريها الله سبحانه على يؤيد الله بها رسولاً من رسله ليست من صنع الرسول، وإنما يُجريها الله سبحانه على يديه تأييدًا له ودليلاً على صدقه، والدليل على ذلك أن موسى علي لله أمر بإلقاء العصا ورآها تهتز كأنها جانٌ ولَّى مدبرًا، وطمأنه الله فلو كانت من صنعه لما خاف. قال تعالى: ﴿ وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمّا رَآها تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَىٰ مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبْ يَا مُوسَىٰ لا تَخَفْ إِنِي لا يَخَافُ لَذِي الله عَدُل صُوبًا بَعْد سُوءٍ فَإِنِي غَفُورٌ رَّحِيم ١٠٠).

وأمر الله سبحانه موسى عَلَيْتَكِم بإدخال يده في جيبه ليُريه آية أخرى، ومع كثرة الآيات وقوتها ووضوحها تلقاها القوم الفاسقون بالجحود والكبر مع تيقنهم من أنها من عند الله سبحانه ، قال تعالى : ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيبْكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مَنْ غَيْرٍ سُوء في تَسْع عند الله سبحانه ، قال تعالى : ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيبْكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مَنْ غَيْرٍ سُوء في تَسْع آيَاتُ إِنَى فَرْعَوْنَ وَقَوْمه إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسقينَ (١٦) فَلَمًا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصَرةً قَالُوا هَذَا سَحْرٌ مُبِينٌ (١٦) وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسدينَ (١٦) .

ثم تخبرنا الآيات الكريمة بعد ذلك عن وحي الله ونعمته على داود وسليمان ومقابلة هذه النعم بالحمد ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلْيْمَانَ عَلْما وَقَالا الْحَمْدُ لَلّهِ الّذِي فَصَّلْنَا عَلَىٰ كَثِيرِ مِّنْ عَبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ ۞ وَوَرِثَ سُلْيْمَانُ دَاوُدَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَمْنَا مَن كُلِّ شَيْء إِنَّ هَذَا لَهُو الْفَصْلُ الْمُبِينُ ۞ وَحُشِرَ لسُلْيْمَانَ جُنُودُهُ مِن الْجَنِ وَالإِنسِ وَالطَيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ الْجَنِ وَالإِنسِ وَالطَيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ الْجَنِ وَالْإِنسِ وَالطَيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ الْجَنِ وَالْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ۚ كَا عَلَى اللّه النَّمَلُ وَمَع هذا الملك الكبير والذي كان عليه سليمان عَلَيْكُ ومع هذا الملك يكون الخضوع لأمر الله والثناء عليه وعدم الكبر وعدم البطش بالضعفاء ولذلك سُرَّ عليه سليمان عَلَيْكُمْ من قول النملة : ﴿ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴿ كَا ﴾ أي لن يفعلوا ذلك بعلم منهم لعدلهم ورحمتهم بالنمل وغيره : ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِن قَولُها وَقَالَ رَبِ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُو لَا اللّه وَالْدَيُّ وَالْدَيُّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَآدُخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عَبَادِكَ فِي عَبَادِكَ فَي عَبَادِكَ أَلْ الْحَيْلُ وَلَوْلَ وَالْوَالْحِينَ ﴿ إِنَّ الْحَمْلُ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَآدُخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عَبَادِكَ الْصَالُحِينَ الْعَالَ وَلَالَ مَن قَلْ اللّهِ وَالدّي وَالْدَيُّ وَالْدَيُّ وَالْدَيُ وَالْدَيُ وَالْدَيُ وَالْدَي وَالْدَي وَالْوَلَى مَا لَعَلَى وَالْدَيْ وَالْدَى وَلَوْ الْمُولِ وَالْمَلْ وَالْمُ الْمُولُ وَلَوْمَ اللّهُ وَالْدُولُ وَلَالَاحُونَ وَلَالَالَ وَلَالَاحُونَ وَلَوْلُولُ وَلَالَاتُولُ وَلَوْلَوْلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَوْلَ وَلَالَونَ وَلَا لَكُولُ وَلَوْلَ وَلَوْلَ وَلَوْلُولُ وَلَا لَوْلَالُولُ وَلِلْمُ وَالْمُولُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَلِلْ عَلَى وَلَالْمُولُ وَلَوْلُولُ وَلَوْلُولُولُ وَلَوْلُولُ وَلِلْكُولُ وَلَ

وتذكر الآيات الكريمة بعد ذلك موقفًا لسليمان عَلَيْتَكِم مع الطير وهو موقف تعليمي في العلاقة بين القائد وجنده ، وكيف يكون القائد عارفًا بأحوال جنده، وكيف يعرف الجند النظام والطاعة فسليمان عَلَيْتَكِم يتفقد الطير فلم يجد الهدهد ومعنى ذلك أنه غاب بغير إذن وتكون العقوبة على قدر ما فعل ، فقد تكون تعذيبًا وقد تكون ذبحًا، وقد يأتي بما يرفع عنه العقوبة من عمل عظيم أو عذر مقبول. قال تعالى : ﴿ وَتَفَقّدُ الطّيْرُ فَقَالَ مَا

لِيَ لا أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ ۞ لأُعَذِّبَنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينِي بِسُلْطَانٍ مُبِينُ ۞﴾.

ومع ذكر موقف القائد من جنده في تفقدهم وتعويدهم النظام فيما يعملون وكيف فصل سليمان عليه العقوبة المتوقعة لصنيع الهدهد . ولكن الهدهد جاء بعلم لم يُحط به نبي الله سليمان عليه المعقوبة المتوقعة لصنيع الهدهد وعلى ذلك يدفع الهدهد عن نفسه العقوبة التي فُصلت ﴿ فَمكَثُ غَيْر بَعِيد فَقَالَ أَحَطتُ بِما لَمْ تُحط بِه وَجَتْكُ مِن سَباً بِنَباً يقين العقوبة التي فُصلت ﴿ فَمكَثُ غَيْر بَعِيد فَقَالَ أَحَطتُ بِما لَمْ تُحط بِه وَجَتْكُ مِن سَباً بِنَباً يقين التي مُلكت وآتاها الله من كل شيء ومكن لها . كان الموقف الذي يراه الهدهد ضروريًا ومناسبًا أن تعرف الله وحده وأن تخلص العبودية له ولكنّه وجدها على غير ذلك ﴿ وَجَدتُها وَقُومُها يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ مِن دُونِ الله وزيّنَ لَهُمُ الشَّيْطانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ وَيَعْلَمُ مَا تُخفُونَ وَمَا تُعليُونَ ﴿ آ الله لا إلّه الله يَعْد رَبُ الْعَرشِ الْعَظِيمِ ﴿ آ ) ﴾ . وهذا ويعلم ما تُخفُونَ ومَا تُعليونَ ﴿ آ اللّه لا إِلّه اللّه الله يعرف الله الحق سبحانه ، ومن المخلوق نحو الخالق جل جلاله وأن الهدهد يعرف من حياته كيف يسر الله له ولامثاله من الطيور إخراج الخفي من الأرض ، وأن علم من حياته كيف يسر الله له ولامثاله من الطيور إخراج الخفي من الأرض ، وأن علم الغيب لله وحده ويطلع عليه من شاء من خلقه .

والموقف التعليمي الآخر الذي يتمثل في تلقى القائد للأخبار وأنَّ عليه أن يتثبت من صحة الخبر الذي يلقى إليه ، وأن يسلك السبيل إلى اليقين في الأخبار ولذلك كان موقف سليمان عليه : ﴿ قَالَ سَنَظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ (٢٧) اذْهَب بِكتابي هَذَا فَاللّه مُ أَتُولً عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ (٢٨) ﴾ ، وإذا كان هذا الموقف يمثل الحال في علكة الإيمان والاستقامة على وحى الله فللقائد أن يتفقد وله أن يحاسب، وللجند أن يعبر عن موقفه وأن يدافع عن نفسه، وأن القائد والجند يغارون على دين الله، فإن الحال في المملكة التي لاتعرف التوحيد على غير هذا يتبين ذلك في موقف الملكة مع رعيتها : ﴿ قَالَت يَا أَيُّهَا الْمَلاُ إِنِّي أُلْقِيَ إِلَيّ كَتَابٌ كَرِيمٌ (٢٠) إنّهُ مِن سَلَيْمَانَ وَإِنّهُ بِسْمِ اللهِ الرّحمنِ الرّحيم (٣٠) ألا تَعْلُوا عَلَي وَأَتُونِي مُسْلَمِينَ (٣٠) ﴾ ، بعد أن قرأت الرسالة ووصفت الكتاب بأنه كريم وأنه من سليمان وفيه التصدير بالرحمة والدعوة إلى الله وعدم الكبر طلبت منهم الرأى : ﴿ قَالَت يَا أَيُّهَا الْمَلاُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَة أَمْرا حَتَىٰ تَشْهَدُونِ (٣٣) قَالُوا نَحْنُ أُولُوا قُوةً وأُولُوا بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالاَّمْرُ إلَيْكِ فَانْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِين (٣٣) ﴾ .

وهذا الموقف ليس مستقيمًا ؛ لأنها طلبت رأيهم وماذا تصنع، ولم يُعطوا لها رأيًا

بل سلموا لها الرأى والتفكير، وأما هم فأصحاب قوة وبأس شديد . وكانت نظرتها إلى الأمر بماعرفت عن الملوك الذين لايعرفون الله ولا يلتزمون وحيه وأنهم بهذه الصفة إذا دخلوا قرية أفسدوها . ولم تعرف نموذج الملك الصالح الذي يعرف الله سبحانه : ﴿ قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعَزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ؟ وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ ١٥٠٠ ﴾. ولم تفلح في هذا الرأي فما أوتى سليمان ﷺ من فضل ربه أعظم من هديتهم ومادام الأمر لم يجد معه الخطاب الكريم فَلَيَكُنِ المُوقَفِ الذَّى يَتَلاَءُم مَعَ عَدَمِ الاستجابة للحق ، قال تَعَالَى : ﴿ فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانُ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالِ فَمَا آتَانِيَ اللَّهُ خَيْرٌ مِّمًا آتَاكُم بَلْ أَنتُم بِهَدَيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ (٣٦ ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلْنَاتْيَنَّهُمْ بِجُنُودُ لِأَ قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُحْرِجَنَّهُم مِّنْهَا أَذِلَةً وَهُمْ صَأْغِرُون (٣٧) ﴾. وأراد سليمان عليه السلام أن يريها آية قدرة الله سبحانه وتأييده له: ﴿ قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلُّأُ أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ (٨٠٠ قَالَ عَفْرِيتٌ مَّنَ الْجِنَّ أَنَا آتيكَ بِه قَبْلَ أَن تَقُومَ من مُقَامَكَ وَ إِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ (٣٦ قَالَ الَّذِي عندَهُ عَلْمٌ مَنَ الْكَتَابَ أَنَا آتِيكَ به قَبْلَ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لْنَفْسِهُ وَمَن كُفُرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِي كُرِيم ۞﴾ . ولكى تفكر بالأمر ويُرَى مدى نضجها الفكرى ولتكون النتيجة بعد الفكر قوية الأثر ﴿قَالَ نَكُرُوا لَهَا عُرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهْتَدي أَمْ تَكُونُ منَ الَّذِينَ لا يَهْتَدُونَ ۞ فَلَمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكَ قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا الْعَلْمَ من قَبْلهَا وَكُنَّا مُسَلِّمِينَ ﴿ ٢) وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَّعْبُدُ مِن دُونِ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَافِرِينَ ﴿ ٢٠ ﴾ .

ورأت كيف تكون آيات القدرة والجمال في مملكة الإيمان : ﴿ قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحُ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسَبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ للَّه رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ ٤٤ ﴾ .

 وَمَكَرُوا مَكْرًا وَمَكَرْنَا مَكْرًا وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ۞ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَا دَمَرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ فَتَلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِْقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ۞ وَأَنجَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ۞ ﴾ .

ثم تتناول الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك ما كان من قوم لوط من ارتكاب الفاحشة واستنكار لوط عَلَيْتِهِ لفعلهم هذا ونهيه لهم ، ولكنهم قابلوا هذا بالتآمر لإخراج لوط عَلَيْتِهِ من القرية لطهره ووقع عليهم العذاب ونجى الله لوطا وأهله إلا امرأته ، قال تعالى : ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لَقُومُهُ أَتَاتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴿ وَ اَللَّهُ لُوطًا وَأَهُلُهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

وبعد هذا تذكر الآيات الكريمة ما يعين الناس على استخلاص العبر من قصص السابقين في الثناء على الله سبحانه، والسلام على عباد الله المرسلين والدعوة إلى التوحيد الخالص ونبذ الشرك وتوجيه النظر إلى مظاهر قدرة الله لتدعيم إيمان المؤمنين. وهذه المظاهر في الكون الذي خلقه الله في النفس الإنسانية ، وما تتعرض له من الحاجة ، وأن الله وحده هو الذي يعلم الغيب ، قال تعالى : ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لله وَسَلامٌ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللّه يَعَادِهِ اللّه خَيْرٌ أَمًا يُشْرِكُونَ ۞ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَات والأَرْضَ وأَنزلَ لكُم مَن السَّماء مَاء فَأَنْبَتْنَا بِه حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبتُوا شَجَرَهَا أَإِلَه مَع الله بَلْ هُمْ قُومٌ عَبَدُلُونَ ۞ أَمَّن جَعَلَ اللّه بَلْ هُمْ قَومٌ عَنْ السَّمَاء مَاء فَأَنْبَتْنَا بِه حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبتُوا شَجَرَهَا أَإِلَه مَع الله بَلْ هُمْ قُومٌ عَبَدُلُونَ ۞ أَمَّن جَعَلَ اللّه بَلْ أَكْرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ۞ أَمَّ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشَفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلْفَاءَ الأَرْضِ أَإِلَهٌ مَع الله قَل الله عَل الله قليلاً مَا تَذَكَرُونَ ۞ أَمَّن يَهْديكُمْ في ظُلُمَات البُرِ وَيَحْفَلُكُمْ خُلْفَاءَ الأَرْضِ أَلِكُمْ أَله قُلُ هَا تُونَى الله قَل هَا تُوا بُرهَانكُمْ إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ثَنَ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ الْفَيْبَ إِلاَ الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ إِنَّ قُلُ اللّه وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ لَعُمُونَ أَيَّانَ وَالْمَوْنَ أَلْهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ وَالْمَوْنَ وَالْأَرْضِ الْفَيْبَ إِلاَ اللّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُعْتُونُ وَنَ كَانَاقُ الله وَلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ وَالْمَوْنَ أَيَّانَ الله وَلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ وَالْمَوْنَ وَالْمَوْنَ وَالْمَوْنَ أَلْهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ وَلَا الله وَلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْنَانَ الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ الله وَلَا أَلْهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ الله وَلَا أَنْ الله وَالمَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْنَانَ الله وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَانَ الله وَالْمَاتِهُ الله وَالْمَالُونَ الله وَالْمَاتُونَ الله وَالمَالمُونَ الله وَالمَا الله وَلَا أَلْهُ وَلَا الله وَلَ

ومع هذه الأدلة والبراهين الساطعة على قدرة الله سبحانه ، والتى تجعل المؤمن على يقين من البعث . على الرغم من تكامل هذا العلم فى أمر الآخرة ، فإن هؤلاء الكذبين فى شك منها واستبعدوا أن يعودوا مرة أخرى بعد أن صاروا ترابًا هم وآباؤهم، وخطورة هذا التكذيب تكمن فى الفساد الذى يصحبُه ، لأن المكذب بالبعث ينطلق فى حياته ظلمًا وعلوًا ، لا يحجزهم خوف حساب ولا يمنعهم من الظلم خشية عقاب ، قال

تعالى : ﴿ بَلِ ادَّارَكَ عَلْمُهُمْ فِي الآخرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكَ مَنْهَا بَلْ هُم مِنْهَا عَمُونَ [T] وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَئِذَا كُنَّا تُرابًا وَآبَاؤُنَا أَئِنًا لَمُخْرَجُونَ (T) لَقَدُّ وَعَدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ (10 قُلْ سيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ (10 وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِماً يَمْكُرُونَ (٧) وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٧) قُلْ عَسَىٰ أَن يكُونَ رَدَفَ لَكُم بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجُلُونَ (٣٧) ﴿.

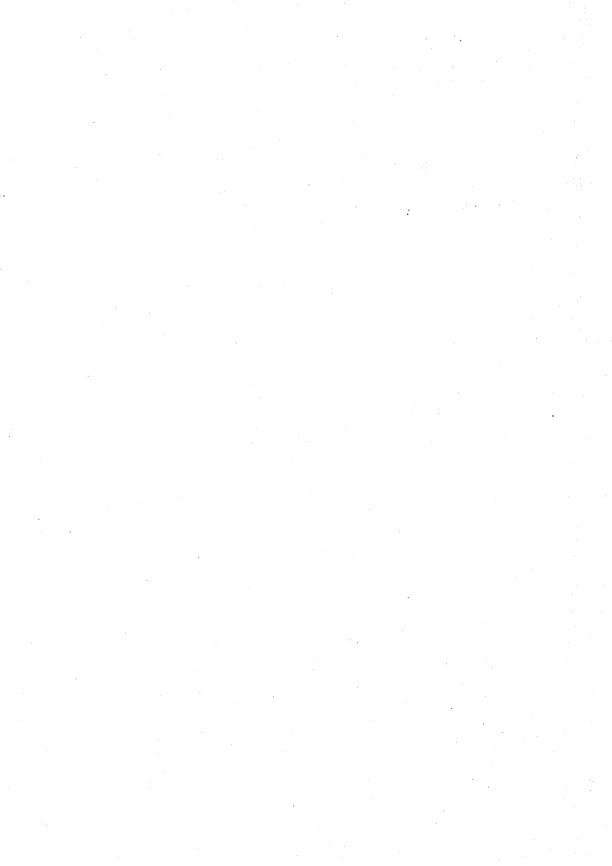
وإذا لم يقع بهم ما استعجلوه فليعلموا أن هذا من فضل الله على عباده أن يُمهلهم حتى يثوبوا إلى رشدهم ، وهو سبحانه أعلم بما في صدورهم ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴿ ﴿ ﴾ .

تُحدثنا الآيات الكريمة بعد ذلك عن نعمة القرآن الكريم وأنه كلام الله سبحانه، وأنَّه من آيات إعجازه أنْ يقصُّ على أهلِ الكتابِ ما اختلفوا فيه من المسائلِ الكثيرة التى تعمَّدوا إخفاءها بعد تحريفها : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَىٰ بنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيه يَخْتَلُفُونَ (٢٦) وَإِنَّهُ لَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ (٧٧) إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ وَهُو الْعَزِيزُ الْعَلَيْمُ (٧٦) ﴾.

وتحدثنا الآيات الكريمة بعد ذلك عن مشاهد يوم القيامة وما يكون من حال الناس معها فمنهم: من جاء بالحسنة ومنهم: من جاء بالسيئة ، قال تعالى : ﴿ وَيَوْمُ يُنفَخُ فِي

الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ وَكُلِّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ ﴿ وَتَرَى الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَابِ صَنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ الْجَبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَعْذَ آمِنُونَ ﴿ أَنَ وَمَن جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَكُبَّتُ ( اللهَ اللهُ ا

وتبين الآيات الكريمة المنزلة بعد ذلك ما أمر الناس به في صورة الأمر والخطاب لرسول الله على من عبادة الله وحده الذي من على الناس بجعل مكة المكرمة بلدًا حرامًا وله كل شيء كما أمر الناس جميعًا باتباع الإسلام دينًا ، وأمر رسول الله على بتلاوة القرآن الكريم على الناس، والذي يهتدي منهم فلنفسه، والذي يضل فعليها ورسول الله على عباده دوام توجيههم إلى النظر في آياته، ليتنفعوا بها وهوالعليم بما يعمله الناس أجمعون . قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا أُمُوثُ أَنْ أَعْبُد رَبُّ هَذه الْبُدَة الذي حَرَّمَها وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وأُمَوثُ أَنْ أَكُونَ مِن الْمُسلمينَ (آ) وَأَنْ أَنْلُو الْقُرْآنَ فَمَن اهَتَدَى فَإِنَّماً يَهْتَدي لنفسه و مَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّما أَنَا مَن المُنذرينَ (آ) وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّه سَيُريكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَها وَمَا رَبُكَ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ (آ) ﴾.



رقسم الإيسداع: ٢٠٠١/١٤١٥٢ I.S.B.N:977-15-0327-8