# أَحَرُالاَخْتِلَافِ في تَفْسِيرِ الآياتِ القُرانِيةِ في تَفْسِيرِ الآياتِ القُرانِيةِ

ياسِرمحمت مُطْرُهُ جِي

دازالبشانر

عليَ إنداع العلوم البيضائية منها للاثة العرس

السيداند الكتررني متمالفة لرا

عران الما تدانا طاف وتعلا فعان ل عية ولمد الذي الذي المام ورم المام الم لا عناع إلى تعمي لأماء للوطاء للوطاالمث مُن المُعَادِ السَّالِ وَفَعَ مِنْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّا رجى المركان - رام رما ترده منا سا الذي الرياد المريد والمريد المريد الم Prece L.

أَصَرُ الْاخْتِ لَافِ الْمُعْمِ في تَفْسِيرُ الْاتِ اللَّهُ الْمَيْسَةِ

#### بسمالله الرحمز الرحيم

الأصل : رسالة أعدَّت لَنَيْل دَرَجَة الْمَاجِسْتير في اللُّغَة العَرَبيَّة وَآدَابهَا بإشراف الأستّاذ الدُّكُتُور: سَامَى عَوَض «وَقَدْ نُوقشَتْ في ٢٠٠٧/٥/١٣ وَمُنحَ البَاحثُ فَيْهَا تَقْليرَ مَمْتَازِ»

الكتب والدراسات التي تصدرها

الدار لا تعني بالضرورة تَبَنّي

الأفكار الواردة فيها ؛ وهي تُعَبِّر

عن آراء أصحابها واجتهاداهم

العنوان : أثر الاختلاف في الأوجه الإعرابية في تفسير الآيات القرآنية

ا تأليف: ياسر مطره جي

عدد الصفحات: ١٩٥ صفحة

قياس الصفحة: ١٧ × ٢٤سم

عدد النسخ: • • • ١ نسخة

موافقة الإعلام: ٢٠١٠/٢/٩ في ٢٠١٠/٢/٩

ISBN: 978-9933-406-20-2

#### حُقُوقِ الْكَانِي تَحَفُّوظَلَة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئى والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطى من المؤلف:



#### دازالبشكاير للطباعة والنشتروالتوزيع

دمشق \_ شارع ٢٩ أيار \_ جادة كرجية حداد

هاتسف: ۲۳۱٦٦٦۸ ــ ۲۳۱۲۲۱۸

ص. ب ٤٩٢٦ سورية \_ فاكس ٢٣١٦١٩٦

www.daralbashaer.net الموقع :

البريد الإلكتروني: info@daralbashaer.net

الطبعة الأولى 1871 -- 11.17

### الإهداء

إِلَى مَنْ لاَ يُنْسَى عَطْفُهُ ، أَوْ يُجْحَدُ فَضْلُهُ ، أَوْ تُمْحَى بَصْمَتُهُ ، وَإِنْ غَابَ ظِلَّهُ . . . مَنْ كَانَ يَحْلُمُ بِهَذَا اليَوْمِ، وَكَذَٰلِكَ كُنْتُ...

مَنْ خَطَّ لِيَ لَوْحَةَ النَّجَاحِ، وَأَضَاءَهَا، وَعَلَى أَلْوَانِها سِرْتُ...

مَنْ أَطْلَبُ لَهُ الرَّحْمَةَ ، وَالْأُنْسَ ، وَالجَنَّةَ ، مَا حَييْتُ ...

وَالِدِي

إَلَى مَنْ لَقَنَتْنِي أَوَّلَ حَرْفٍ، وَأَنْطَقَتْنِي أَوَّلَ كَلِمَةٍ، وَكَتَّبَتْنِي أَوَّلَ سَطْر... مَنْ تَغَرَّبَتْ وَتَعِبَتْ، وَتَحَمَّلَتْ وَسَهِرَتْ، وَكَابَدَتْ وَنَصَحَتْ، وَأَرْشَدَتْ

وَحَضَنَتْ، وَرَبِّتْ وَحَنِّتْ، وَكَبَّرَتْ وَعَلَّمَتْ، وَوَجَّهَتْ وَتَابَعَتْ، وَمَا تَزَالُ

*وَالِدَتِي* 

إِلَى مَنْ أَعْطَى فَأَعْلَى، وَأَجَادَ فَأَجَادَ، وَعَلَّمَ فَأَفْهَمَ، وَزَرَعَ فَأَفْرَعَ...

أُسْتَاذِي

الَى اخْوَتِي، وَأَخَوَاتِي، وَأَقْرَبَائِي، وَأَصْدِقَائِي...

الِّي زُوْجَتِي، وَابْنَتَيَّ الحَبِيْبَتِيْن: سَارِي، وَلِيْن...

إِلَى كُلِّ مَنْ أَسْهَمَ فِي إِتْرَاءِ هَذَا البَحْثِ، وَتَصْوْيبِيهِ، وَإِخْرَاجِهِ...

إِلَى كُلِّ مَنْ أَمَدَّنِي بِحَرْفٍ، أَوْ أَعَانَنِي بِسَطْر، أَوْ أَرْشَدَنِي إِلَى ضَالَّةٍ، أَوْ قَادَنِي

إِلَى دَالَّةٍ، أَوْ زَادَنِي مِنْ مَرْجِعِ أَوْ مَصْدَر أَوْ مَادَّةٍ...

أُقَدُّمُ جَهْدِيَ الْتَوَاضِعَ هَذَا:

عُنْـوَانَ مَحَبَّـةٍ وَامْتِنَـان، وَوَفَاءٍ وَعِرْفَان، وَعَهْدٍ وَإِيْمَان.

کھ یَاسِر

## شُكر وَتَقَدِير

إِنَّهُ لَيُشَرِّفُنِي أَنْ أَتَوَجَّهَ بِجَزِيْلِ الشَّكْرِ، وَعَظِيْمِ الاِمْتِنَانِ، إلِى مَنْ شَمَلَتْنِي أَيَادِیْهِ الدَّمُتُورِ "سَامِي عَوَض" أَيادِیْهِ الكَرْیِمَةُ بِالرِّعَایَةِ وَالعِنَایةِ وَالاِهْتِمَامِ، ذَلِكُمْ هُوَ أُسْتَاذِي الدُّكْتُورِ "سَامِي عَوَض" الَّذِي مَا فَتِئَ يُقَدِّمُ لِيَ الإِرْشَادَ السَّدِیْدَ، وَالعَوْنَ الْمَدِیْدَ، وَالتَّوْجِیْهَ الرَّشِیْدَ، طَوَالَ مُدَّةِ الْذِي مَا فَتِئَ يُقَدِّمُ لِيَ الإِرْشَادَ السَّدِیْدَ، وَالعَوْنَ الْمَدِیْدَ، وَالتَّوْجِیْهَ الرَّشِیْدَ، طَوَالَ مُدَّةِ اعْدَادِ هَذَا البَحْثِ

وَإِنَّهُ لَمِنَ الحَقِّ عَلَيَّ تُجَاهَهُ، أَنْ أَشْهَدَ أَنَّنِي قَدْ أَتُقْلتُ عَلَيْهِ؛ لأَنَّ هَذَا البَحْث قَدِ اسْتَغْرَقَ زَمَنًا لَيْسَ بِالقَصِيْرِ، وَهُو يَلْقَانِي فِي رِعَايَةِ الآبَاءِ، وَتَوَاضُعِ العُلَمَاءِ.

وَاللّهَ أَسْأَلُ أَنْ يَنْفَعَهُ بِعِلْمِهِ، وَيَمُدَّ بِعُمْرِهِ، وَيَجْزِيَهُ عَنِ الْعِلْمِ الَّذِي حَمَلَ أَمَانَتَهُ خَيْرَ الجَزَاءِ.

## كَلِمَةُ الْأُسْتَاذِ الدُّكْتُوْرِ سَامِي عَوَض

لَقَدْ حَرَصَتِ الْأُمَمُ جَمِيْعاً عَلَى العِنَايَةِ بِلُغَتِها، وَدَأَبَتْ عَلَى تَطْوِيْرِ الوَسَائِلِ الَّتِي تُسَاعِدُ عَلَى تَسْهِيْلِ تَعَلَّمِهَا وَنَشْرِهَا، وَإِذَا كَانَتِ اللَّغَةُ أَدَاةَ التَّفَاهُمِ، وَحَاضِنَةَ الفِكْرِ، وَوِعَاءَ العِلْمِ، وَأَقْوَى تَسْهِيْلِ تَعَلَّمِهَا وَنَشْرِهَا، وَإِذَا كَانَتِ اللَّغَةُ أَدَاةَ التَّفَاهُمِ، وَحَاضِنَةَ الفِكْرِ، وَوِعَاءَ العِلْمِ، وَأَقْوَى الرَّوَابِطِ الَّتِي تَجْمَعُ الأَفْرَادَ، وَتُكَوِّنُ مِنْ جَعْمُوعِهِمْ أُمَّةً مُتَمَيِّزَةً قَادِرَةً عَلَى البَقَاءِ وَالنَّمُوِّ، فَإِنَّ لِللَّغَةِ الرَّوَابِطِ الَّتِي تَجْمَعُ الأَفْرَادَ، وَتُكَوِّنُ مِنْ جَعْمُوعِهِمْ أُمَّةً مُتَمَيِّزَةً عَلَى البَقَاءِ وَالنَّمُوِّ، فَإِنَّ لِللَّغَةِ العَلْمِ، وَحَامِيْةِ مَكَانَةً مُتَميِّزَةً بَيْنَ لُغَاتِ العَالِمِ، لاَ لأَنَّا مِنْ أَقْدَمِ اللَّغَاتِ الحَيَّةِ فَقَطْ، بَلْ لأَنَّ تَكُويْنَهَا وَخَصَائِصَهَا يَسَرًا لَمَا القُدْرَةَ عَلَى التَعْبِيْرِ عَنْ مُخْتَلَفِ الأَشْيَاءِ المَادِّيَّةِ، وَأَدَقِّ الأَفْكَارِ المُجَرَّدَةِ، وَتَحَلَ المُعَرِيْمَ نَزَلَ مِهَا.

وَلَمَّا شَرُفَتِ العَرَبِيَّةُ بِنُزُولِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ بِهَا، أَصْبَحَ الإعْتِزَازُ مَنُوْطاً بِتِلْكَ الكَرَامَةِ الإِلْهَيَّةِ، وَبَاعِثاً إِلَى دَرِاسَتِهَا لِفَهْمِ آيَاتِ الذِّكْرِ الحَكِيْمِ، وَإِدْرَاكِ أَسْرَارِ البَلاَغَةِ فَيْهَا، وَعُمْقِ دَلاَلاَتِهَا فِي أَحْكَامِ الشَّرِيْعَةِ، وَفِي آدَابِ السُّلُوكِ، وَحِكْمَةِ الحَيَاةِ، وَقِيْمَتِهَا.

فَالعَرَبِيَّةُ لُغَةُ القُرْآنِ، وَأَسَالِيْهُا هِيَ الأَسَالِيْبُ الَّتِي عَبَّرَتْ عَنِ المَضَامِيْنِ التَّشْرِيْعِيَّةِ لِحِذَا الدِّيْنِ الحَنِيْفِ، وَقَدِ اِكْتَسَبَتِ اللَّغَةُ العَرَبِيَّةُ بِفَضْلِ الإِسْلاَمِ بُعْداً دِيْنِيًّا فَازْدَادَ اِعْتِزَازُ العَرَبِيِّ بِلُغَتِهِ؛ وَلِذَلِكَ كُلِّهِ نَشِطَ عُلَمَاءُ اللَّغَةِ فِي دِرَاسَةِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ مِنْ نَوَاحِيْهَا كَافَّةً، فَوُضِعَتِ الأُسُسُ اللَّغُويَّةُ، وَلِذَلِكَ كُلِّهِ نَشِطَ عُلَمَاءُ اللَّغَةِ فِي دِرَاسَةِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ مِنْ نَوَاحِيْهَا كَافَّةً، فَوُضِعَتِ الأُسُسُ اللَّغُويَّةُ، وَلِذَلِكَ كُلِّهِ نَشِطَ عُلَمَاءُ اللَّغَةِ فِي دِرَاسَةِ اللَّعَرَبِيَّةِ مِنْ نَوَاحِيْهَا كَافَّةً، فَوُضِعَتِ الأُسُسُ اللَّغُويَّةُ، وَلَنَّحُويَّةُ، إضَافَةً إِلَى العِنايَةِ بِدِرَاسَةِ المُعَانِي وَالبَيَانِ وَالبَلاَغَةِ .

وَنَدَبَ كَثِيْرٌ مِنَ العُلَمَاءِ أَنْفُسَهُمْ لِتَفْسِيْرِ كِتَابِ اللهِ - عَزَّ وَجَلَّ - وَتَنَوَّعَتْ إِثْرَ ذَلِكَ التَّفَاسِيْرُ: فَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالْمَسَالِيْبِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالْقَرَاءَاتِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالإَسَالِيْبِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالقَرَاءَاتِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالإِعْجَازِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالْإِعْجَازِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالْإِعْجَازِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالْمَالِيْبِ،

وَالبَحْثُ الَّذِي بَيْنَ أَيْدِيْنَا أَرَادَ فِيْهِ البَاحِثُ يَاسِر مُطْرَهْ جِي أَنْ يَرْسِمَ طَرِيْقَاً جَديداً لِلْبَحْثِ النَّحْوِيِّ، تَجَاوَزَ فِيْهِ أَوَاخِرَ الكَلِمِ وَعَلاَمَاتِ الإِعْرَابِ، مُحَاوِلاً أَنْ يُزَاوِجَ بَيْنَ عِلْمَي النَّحْوِ وَالدَّلاَلَةِ، فِي ضَوْءِ الوُقُوْفِ عَلَى إِخْتِلاَفَاتِ بَعْضِ العُلَمَاءِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، وَمَا يَنْتُجُ عَنْهَا مِنْ تَنَوَّع فِي المَعَانِي، وَتَعَدُّدٍ فِي المَقَاصِدِ وَالأَفْهَامِ لِبَعْضِ الآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ.

ُ فَقَدْ أَوْضَحَ فِي بَحْثِهِ الإرْتِبَاطَ الوَثِيْقَ بَيْنَ المَعْنَى وَالْحَالَةِ الإِعْرَابِيَّةِ، مُنْذُ نشأَةِ النَّحْوِ الأُوْلَى، الأَمْرُ الَّذِي يُؤَكِّدُ السَّبَبَ الرَّئِيْسَ لِنشأَةِ النَّحْوِ، وَهُوَ إِرادةُ الفَهْمِ، لاَ مُجُرَّدُ خَشْيَةِ اللَّحْنِ.

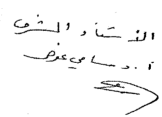
ثُمَّ رَاحَ يُفَنِّدُ الأَسْبَابَ الَّتِي أَدَّتْ إِلَى الإِخْتِلاَفِ بَيْنَ النَّحْوِيِّيْنَ، فِي أَثْنَاءِ دِرَاسَاتِهِمْ وَتَعْلِيْلاَتِهِمْ النَّحْوِيَّةِ، فَأَحْسَنَ جَمْعَهَا وَتَبْوِيبَهَا وَتقسيمَهَا عَلَى الوَضْعِ الَّذِي انتهى إلَيْهِ، كَمَا أَفْرَدَ فَصْلاً خَاصًا لِلْقِرَاءَاتِ، أَظْهَرَ فِيْهِ دَوْرَ التَعَدُّدِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، فَصْلاً خَاصًا لِلْقِرَاءَاتِ، أَظْهَرَ فِيْهِ دَوْرَ التَعَدُّدِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، اللَّذِي يَنتُجُ عَنْهُ تَعَدُّدٌ فِي المَعَانِي وَالأَهْدَافِ وَالغَايَاتِ، رَادًّا عَلَى البَصْرِيِّيْنَ مَنْهَجَهُمْ فِي عَدَمِ الَّذِي يَنتُجُ عَنْهُ تَعَدُّدٌ فِي المَعَانِي وَالأَهْدَافِ وَالغَايَاتِ، رَادًّا عَلَى البَصْرِيِّيْنَ مَنْهَجَهُمْ فِي عَدَمِ اللَّذِي يَنتُجُ عَنْهُ تَعَدُّدُ الشَّاذَةِ التَّتِي لاَ تُوافِقُ أَصُولَ قَوَاعِدِهِمْ، وَكَذَلِكَ أَفْرَدَ فَصْلاً لِلتَّضْمِيْنِ اللَّعْوَاءَةِ الشَّاذَةِ التَّيِي لاَ تُوافِقُ أَصُولَ قَوَاعِدِهِمْ، وَكَذَلِكَ أَفْرَدَ فَصْلاً لِلتَّضْمِيْنِ النَّخُويِّ ، ويَيَّنَ دَوْرَهُ فِي إِعْطَاءِ الكَلِمَةِ سُبُلاً مُتَعَدِّدَةً لِلْمَعَانِي، وَرَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاتٍ التَّوْرَةِ مَنْ المَعْنَى الْمَعَانِي، وَرَفْدِ اللَّعْذَ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاتٍ مُنْ المَعْنَى الْمَعَانِي، وَرَفْدِ اللَّعْذَ العَرْبِيَّةِ بِذَلَالاَتٍ مُنْ المَعْنَى الْمَعَانِي، وَيَثَنْ المَعْنَى الْمَعْرَبِي فِي تَفْسِيْرِ بَعْضِ آيَاتِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ.

وَلاَ بُدَّ مِنَ التَّوْيُهِ إِلَى جَهْدِ البَاحِثِ، وَالإِشَادَةِ بِعَمَلِهِ، فَقَدْ تَنَاوَلَ هَذِهِ المَادَةَ العِلْمِيَّةَ بِالتَّحْلِيْلِ، وَالشَّرْحِ، وَالتَّفْسِيْرِ، وَالتَّوْضِيْحِ، مُتَوَخِّياً العَوْدَةَ إِلَى أَصْلِ الظَّاهِرَةِ اللَّغَوِيَّةِ، مُبَيِّنَا مَوَاقِفَهُمْ حَوْلَ مَوَاقِفَ عُلَمَ عَلَمَاءِ اللَّغَةِ، وَأَصْحَابِ التَّفْسِيْرِ وَالقِرَاءَاتِ حَوْلَ أَهَمٍّ قَضَايَاهَا، عَارِضَا مَوَاقِفَهُمْ حَوْلَ تَوْجِيْهِ هَذِهِ المَسَائِلِ النَّحْوِيَّةِ، وَالظَّوَاهِرِ اللَّغَوِيَّةِ، حَتَّى تَتَضِحَ الظَّهِرَةُ المَدْرُوْسَةُ، وتَسْتَوْفِي حَظَّهَا مَنَ التَّحْلِيْلِ وَالنَّوَاقِمَةِ، نَظَرَاً لِمَا تَنْطَوِي عَلَيْهِ هَذِهِ الآرَاءُ وَالمُناقَشَاتُ مِنْ فَوَائِدَ لُغَوِيَّةٍ، وَالشَّواقِي عَلَيْهِ هَذِهِ الآرَاءُ وَالمُناقَشَاتُ مِنْ فَوَائِدَ لُغَوِيَّةٍ، وَلَا اللَّوَاقِلُ الأَفْذَاذُ فِي إِرْسَاءِ قَوَاعِدِ اللَّغَةِ، وَرَصْدِ ظَوَاهِرِهَا، ثُبَّ وَشَعِ القَوَانِيْنِ الجَامِعَةِ المُرْتَكِزَةِ إِلَى البَحْثِ العَمِيْقِ، وَالتَّقَصِّي الدَّقِيْقِ، وَالإَسْتِيْعَابِ الشَّامِل.

وَلَمْ يَدَّخِرِ البَاحِثُ وَقْتَا أَوْ جَهْداً فِي الإِحَاطَةِ بِآرَاءِ عُلَمَائِنَا، وَتَوَجِيْهَاتِهِم المُخْتَلِفَةِ لِسَائِلِ اللَّغَةِ وَظَوَاهِرِهَا، وَالتَّعَمُّقِ فِي دِرَاسَةِ هَذِهِ الظَّوَاهِرِ، وَبَيَانِ أَحْكَامِهَا المُخْتَلِفَةِ، وَالحَوْضِ فِي اللَّغَةِ وَظَوَاهِرِهَا، وَالتَّعَمُّقِ فِي دِرَاسَةِ هَذِهِ الظَّوَاهِرِ، وَبَيَانِ المَعْنَى المُنْطَوِي عَلَى كُلِّ إِخْتِلاَفٍ تَفْصِيْلاَتِهَا الدَّقِيْقَةِ، وَالمُوَازَنَةِ بَيْنَ الآرَاءِ المُتَعَدِّدَةِ وَالمُتَبايِنَةِ، وَبَيَانِ المَعْنَى المُنْطَوِي عَلَى كُلِّ إِخْتِلاَفٍ بَيْنَ تَوْجِيْهِ نَحْوِيٍّ وَآخَرَ، أَوْ بَيْنَ قِرَاءَةٍ قُرْآنِيَّةٍ وَأُخْرَى، بَاحِثاً وَمُنَقِّبًا فِي كُتُبِ التُّرَاثِ، وَالكُتُبِ بَيْنَ تَوْجِيْهِ نَحْوِيٍّ وَآخَرَ، أَوْ بَيْنَ قِرَاءَةٍ قُرْآنِيَّةٍ وَأُخْرَى، بَاحِثاً وَمُنَقِّبًا فِي كُتُبِ التَّرَاثِ، وَالكُتُبِ الأُخْرَى الَّتِي صَنَّفَهَا المُتَأَخِّرُونَ وَالمُعَاصِرُونَ، مُسْتَعِيْنَا بِهَا، مُسْتَقِياً مِنْهَا العَدِيْدَ مِنْ الشُّرُوحِ، وَالتَّحْرَى التَّيْ صَنَّفَهَا المَعَدِيْدَ مِنْ الشَّرُوحِ، وَالتَّوْرِيَةِ اللَّيْقِةِ وَالمُوضُوعِيَّةِ؛ وَذَلِكَ خِدْمَةً لِمِنْ اللَّيْوَ صِيَاتِ، وَالأَحْكَامِ التَّفْصِيلِيَّةِ، وَالتَّحْلِيلاتِ المُتَسَعَةِ بِالدِّقَةِ وَالمُوضُوعِيَّةِ؛ وَذَلِكَ خِدْمَةً لِمِنْو اللَّعْوِيلِيَّةِ الشَّرِيْفَةِ العَظِيْمَةِ، لُغَةِ كِتَابِ اللله – تَعَالَى – المُنْزَلِ عَلَى نَبِيِّهِ الكَوْيِم عَلَى اللَّهُ المَالِيَّةِ المَطْفِيمَةِ العَظِيْمَةِ، لُغَةِ كِتَابِ الله – تَعَالَى – المُنْزَلِ عَلَى نَبِيهِ الكَوْيم عَلَى اللَّهُ المَوْلِي المَوْمَةِ العَطْفِيمَةِ المَعْفِيةِ العَظِيْمَةِ العَظِيْمَةِ وَلَا لَو المُعْلَى المَوالِي الْتَعْفِيمَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْهُ الْمُؤْمِ الْتُولِي الْمَوْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْعَلِيْمُ الْمُؤْمِ الْمُ

وَقَدْ نَالَ هَذَا البَحْثُ اِسْتِحْسَانَ لِجِنَةِ الْمُنَاقَشَةِ، لِمَا فِيْهِ مِنْ جَهْدٍ فِي الجَمْعِ، وَحُسْنٍ فِي التَّرْتِيْبِ وَالإِسْتِقْرَاءِ، وَحَأْبٍ فِي الإِسْتِنْبَاطِ وَالإِسْتِقْرَاءِ، وَجِدَّةٍ فِي التَّرْضِ وَالإَحْرِيْرِ، وَمَوْضُوعِيَّةٍ فِي اللَّعَرْضِ وَالتَّحْلِيْلِ، وَجُوْدَةٍ فِي اللَّعَةِ وَالأُسْلُوبِ، وَدِقَّةٍ فِي الشَّكْلِ وَالإِحْرَاجِ، فَاسْتَحَقَّ أَنْ يَنَالَ النَّرْضِ وَالتَّحْلِيْلِ، وَجُوْدَةٍ فِي اللَّغَةِ وَالأُسْلُوبِ، وَدِقَّةٍ فِي الشَّكْلِ وَالإِحْرَاجِ، فَاسْتَحَقَّ أَنْ يَنَالَ البَاحِثُ فِيهِ تَقْدِيْرَ (مُمْتَاز)، وَأَنْ يَكُونَ كِتَابَا تَذْخَرُ بِهِ المَكْتَبَةُ العَرَبِيَّةُ وَالإِسْلاَمِيَّةُ عَلَى السَّوَاءِ.

المُشْسِرِفُ العَامُّ عَسلَى البَحْثِ
الأُسْتَاذُ الدُّكْتُور سَامِي عَوَضِ
أُسْتَساذُ النَّحْوِ وَالصَّرْفِ
رَئِيْسُ قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ الأَسْبَقُ
بِكُلِّيَّةِ الآدَابِ فِي جَامِعَة تَشْرِيْنَ



## كَلِمَةُ الْأُسْتَادَ الدُّكْتُوْرِ مُحَمَّد بَصَل

وَمِنْ كُتُبِ التَّفْسِيْرِ مَا اِهْتَمَّ بِالجَوَانِبِ النَّحْوِيَّةِ، وَمِنْهَا مَا اِهْتَمَّ بِالجُوَانِبِ البَلاَغِيَّةِ، وَمِنْهَا مَا اِهْتَمَّ بِالْجُوَانِبِ المَعْنَوِيَّةِ، وَكُلُّهَا تَسْعَى إِلَى بُلُوغِ المَعَانِي الجَلِيْلَةِ الْعَيْنَ بَالْجُوانِبِ المَعْنَوِيَّةِ، وَكُلُّهَا تَسْعَى إِلَى بُلُوغِ المَعَانِي الجَلِيْلَةِ النَّتِي تَنْطَوِي عَلَيْهَا آيَاتُ الكِتَابِ العَزِيْزِ الكَرِيْمَةُ.

وَالبَحْثُ الَّذِي بَيْنَ أَيْدِيْنَا وَاحِدٌ مِنَ البُحُوثِ الَّتِي حَاوَلَ فِيْهَا البَاحِثُ يَاسِر مُطْرَه جِي أَنْ يَفِيْدَ مِنْ أَنْظِمَةِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ (النَّحْوِيَّةِ، وَالصَّرْفِيَّةِ، وَالصَّوْتِيَّةِ، وَالطَّوْتِيَّةِ، وَالطَّوْتِيَّةِ، وَالطَّوْتِيَّةِ، وَالطَّوْتِيَّةِ، وَاللَّالِكَيَّةِ)، وَيُطَوِّعَهَا لِخِدْمَةِ الغَايَةِ الغَرَبِيَةِ (النَّحْوِفِي تَفْسِيْرِ العَدِيْدِ مِنَ الآيَاتِ القُرْآنيَّةِ؛ لأَنَّ بِالإِعْرَابِ التَّيْعِ سَعَى إِلَيْهَا، وَهِيَ إِظْهَارُ دَوْرِ النَّحْوِفِي تَفْسِيْرِ العَدِيْدِ مِنَ الآيَاتِ القُرْآنيَّةِ؛ لأَنَّ بِالإِعْرَابِ تَنْجَلِي المَعَانِي، وَتَظْهَرُ المَقَاصِدُ، وَتَنْكَشِفُ الغَايَاتُ، وَتَتَحَقَّقُ الأَهْدَافُ، فَمَنْ أَحْكَمَ يَدَهُ مِنْ مَعْرِفَةِ أَسْرَارِهِ، فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيْرًا.

وَهَذَا مَا حَاوَلَ البَاحِثُ إِظْهَارَهُ، فِي ضَوْءِ الوُقُوْفِ عَلَى بَعْضٍ مِنْ آيِ الكِتَابِ الكَرِيْمِ، وَذِكْرِ الأَوْجُهِ الإَعْرَابِيَّةِ الَّتِي تَحْتَمِلُهَا، وَإِسْنَادِ كُلِّ وَجْهِ إِلَى صَاحِبِهِ، ثُمَّ إِعْطَاءِ المَعْنَى الَّذِي وَذِكْرِ الأَوْجُهِ الإَعْرَابِيَّةِ الَّتِي تَحْتَمِلُهَا، وَإِسْنَادِ كُلِّ وَجْهِ إِلَى صَاحِبِهِ، ثُمَّ إِعْطَاءِ المَعْنَى الَّذِي يَتَكَاشَى يَنْكُشِفُ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ، وَكَثِيْرًا مَا رَجَّحَ البَاحِثُ بَيْنَ الوُجُوْهِ، وَإِخْتَارَ الوَجْهَ الأَنْسَبَ الَّذِي يَتَكَاشَى مَعَ المَعْنَى العَامِّ لِمِنْهِ الآيَةِ أَوْ تِلَكَ.

وَمِنَ الأُمُوْرِ الَّتِي تُحْسَبُ لِلْبَاحِثِ - وَلاَ بُدَّ مِنَ الإِشَارَةِ إِلَيْهَا، وَالإِشَادَةِ بِها، وَالتَّنُوِيْهِ إِلَى جَهْدِهِ الكَبِيْرِ وَالحَثِيْثِ فِيْهَا - أَنَّهُ جَمَعَ الأَسْبَابَ الَّتِي أَدَّتْ إِلَى الإِخْتِلاَفِ بَيْنَ النَّحْويِّيْنَ، فِي أَثْنَاءِ

تَعْلِيْلاَتِهِمْ وَتَأْوِيْلاَتِهِمْ وَمُنَاقَشَاتِهِمْ، وَلَمْ يَتُرُكْ سَبَبًا مِنْ أَسْبَابِ الخِلاَفِ إِلاَّ ذَكَرَهُ، بَعْدَ اِسْتِقْراءِ مُنَظَم، وَبَحْثٍ عَمِيْقٍ، وَجَهْدٍ مُضَاعَفٍ، وَحَصْرٍ دَقِيْقٍ، فَجَاءَ عَمَلُهُ -فِي هَذَا الْمَجَالِ- غَيْرَ مَسْبُوقٍ فَيُنَا كُتِبَ مِنْ دِرَاسَاتٍ، جَعَلَ مِنْهُ مَرْجِعاً مُهِمَّ اللَّبَاحِثِيْنَ -مُعَلِّمِيْنَ وَمُتَعَلِّمِيْنَ - عَلَى احتلافِ تحصيلهم العِلْمِيِّ.

وَكَذَلِكَ دِرَاسَتُهُ لِلْقِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ عَلَى أَسَاسٍ نَحْوِيِّ، مُحَاوِلاً إِعَادَةَ النَّظَرِ فِي ضَابِطِ الإحْتِجَاجِ بِالقِرَاءَاتِ الشَّاذَّةِ لَدَى النَّحْوِيِّنَ البَصْرِيِّيْنَ، مُخَطِّنًا مَنْهَجَهُمْ فِي ذَلِكَ، مُثْبِتًا -فِي الإحْتِجَاجِ بِالقِرَاءَاتِ الشَّاذَةِ لَدَى النَّحْوِيِّنَ البَصْرِيِّيْنَ، مُخَطِّنًا مَنْهَجَهُمْ فِي ذَلِكَ، مُثْبِتًا -فِي المُقابِلِ - صِحَّةَ مَذْهَبِ الكُوفِيِّيْنَ، مُؤَيِّدًا كُلَّ مَا يَذْهَبُ إِلَيْهِ بِالشَّوَاهِدِ وَالأَدِلَّةِ وَالبَرَاهِيْنَ، وَأَيْضَا ضَبْطُهُ بَحْثَهُ بِالشَّكُل، وَهُو مَا أَضْفَى صِفَةَ الجِدِّيَّةِ عَلَى البَحْثِ.

بِالإِضَافَةِ إِلَى تَنْسِيْقِ البَحْثِ، وَتَرْتِيْبِهِ، وَإِخْرَاجِهِ عَلَى صُوْرَتِهِ النِّهَائِيَّةِ، بِشَكْلِ أَنِيْقٍ، قَلَّمَا نَرَى مِثْلَهُ فِي البُحُوْثِ العِلْمِيَّةِ لِمُثْلِ هَذِهِ الدِّرَاسَاتِ، وَتَرْجَمَتِهِ لِلأَعْلاَمِ الَّتِي تُحَكِّنُ المُتَلَقِّي مِنَ الإِحَاطَةِ بِصَاحِبِ الرَّأْيِ أَوِ القَوْلِ أَوِ المَذْهَبِ أَوِ المَدْرَسَةِ، وَوَضْعِهِ لِلْفَهَارِسِ السَّبْعَةِ الَّتِي تُرِيْحُ الإَحَاطَةِ بِصَاحِبِ الرَّأْيِ أَوِ القَوْلِ أَوِ المَذْهَبِ أَوِ المَدْرَسَةِ، وَوَضْعِهِ لِلْفَهَارِسِ السَّبْعَةِ الَّتِي تُرِيْحُ الإَحَاطَةِ بِصَاحِبِ الرَّأْيِ أَو القَوْلِ أَوِ المَذْهَبِ أَو المَدْرَسَةِ، وَوَضْعِهِ لِلْفَهَارِسِ السَّبْعَةِ الَّتِي تُرِيْحُ اللهِ اللَّرَاسَاتُ الْحَدِيْقَةَ مُمْكِنَةٍ، وَإِثْبَاتِهِ لِحَوَاشِي البَحْثِ بِالطُّرُقِ العِلْمِيَّةِ الصَّحِيْحَةِ الَّتِي إِنْتَهَتْ إِلَيْهَا الدِّرَاسَاتُ الحَدِيْثَةُ.

وَأَخِيْراً فَإِنَّ البَاحِثَ الطَّالِبَ يَاسِر مُطْرَه جِي عَرَفْتُهُ طَالِبًا مُمَيَّزاً وَمُثَابِراً، وَبَاحِثاً مَوْضُوْعِيَّا وَوَاعِياً، وَآمَلُ أَنْ يَكُوْنَ فِي مُسْتَقْبَلِهِ العِلْمِيِّ وَاحِدًا مِنَ البَاحِثِيْنَ الجَيِّدِيْنَ الوَاعِدِيْنَ، وَيُسَخِّرَ قَلَمَهُ لِخَدْمَةِ العِلْمِ، وَنشْرِ الوَعْيِ وَالثَّقَافَةِ، دُوْنَ كَلَلٍ أَوْ مَلَلٍ.

أَحَدُ الأَعْضَاءِ فِي لِجْنَةِ تَحْكِيْمِ البَحْثِ الأَعْضَاءِ فِي لِجْنَةِ تَحْكِيْمِ البَحْثِ الأُمنْتَاذُ الدُّكْتُ ور مُحَمَّد إسْمَاعِيْل بَصَل عَمِيْدُ كُلِّيَةِ الآدَابِ وَالْعُلُومِ الإِنْسَانِيَّةِ فِي جَامِعَةِ تَشْرِيْنَ وَأُسْتَاذُ عِلْمِ اللَّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ وَأُسْتَاذُ عِلْمِ اللَّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ وَأُسْتَادُ عِلْمِ اللَّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ



## كَلِمَةُ الدُّكْتُورِ إِبْرَاهِيْمِ البِبّ

القُرْآنُ الكَرِيْمُ مُعْجِزٌ إِلَهِيُّ، تَتَجَلَّى فِيْهِ رَحْمَةُ الْحَالِقِ عَلَى عِبَادِهِ، وَرَأْفَتُهُ بِالبَشَرِيَّةِ جَمْعَاءَ، وَلِسَانٌ يَعْلُو كُلَّ لِسَانٍ، وَفَهْمٌ فَوْقَ كُلِّ فَهْمٍ.

فِيْهِ اِطْمِئْنَانُ القُلُوبِ، وَإِنْشِرَاحُ النَّفُوْسِ، وَسَلاَمَةُ الأَبْدَانِ، وَاسْتِقَامَةُ الأَنفُسِ، وَتَنْظِيْمُ الأَكْوَانِ، وَالْعَرَبِيَّةِ الَّتِي شَرَّفَهَا اللهُ عَلَى كُلِّ الأَكْوَانِ، وَفَصْلٌ مَا بَيْنَ الحَقِّ وَالْبَاطِلِ، وَالْتِتَامُّ بَيْنَ الدِّيْنِ وَالْعَرَبِيَّةِ الَّتِي شَرَّفَهَا اللهُ عَلَى كُلِّ الأَكْوَانِ، وَفَصْلٌ مَا بَيْنَ الحَقِّ وَالْبَاطِلِ، وَالْبَاطِلِ، وَالْتِتَامُّ بَيْنَ الدِّيْنِ وَالْعَرَبِيَّةِ الَّتِي شَرَّفَهَا اللهُ عَلَى كُلِّ اللَّغَاتِ. وَإِعْرَائِهُ إِفْصَاحٌ وَبَيَانٌ، فَهَا إِتَّفَقَ مِنْ ذَلِكَ إِعْجَازٌ، وَمَا اِخْتَلَفَ مِنْهُ رَحْمَةٌ لِلْعَالَمُيْنَ.

وَالْكُتُبُ الَّتِي تَنَاوَلَتِ الْقُرْآنَ الكَرِيْمَ وَصِلَةَ العَرَبِيَّةِ بِهِ كَثِيْرَةٌ جِدَّاً، مُتَنَاثِرَةٌ مُتَنَالِيَةٌ، مُقَلِّدَةٌ وَمُجَدِّدَةٌ، تَتَبَايَنُ فِيْهَا الْاَوَاءُ، وَتَتَفَاوَتُ فِيْهَا الْمَعْلُوْمَاتُ، وَتَتَشَعَّبُ فِيْهَا الْفَوَائِدُ؛ بَعْضُهَا يُركِّزُ عَلَى الْمَعْنَى، وَآخَرُ عَلَى التَّرْكِيْبِ، وَثَالِثٌ عَلَى القِرَاءَةِ، وَمِنْهَا مَا يَهْتَمُّ بِالتَّفْسِيْرِ، وَقَدْ نَجِدُ قِسْمَا مِنْهَا يُركِّزُ عَلَى الإِعْجَازِ... إِلَخ.

إِلاَّ أَنَّ البَحْثَ الَّذِي بَيْنَ دَفَّتَي هَذَا الكِتَابِ (أَثَرُ الإِخْتِلاَفِ فِي الأَوْجُهِ الإِغْرَابِيَّةِ فِي تَفْسِيْرِ اللَّيَاتِ القُرْآنِيَّةِ) وَاحِدٌ مِنَ الأَبْحَاثِ الَّتِي اِسْتَطَاعَتْ أَنْ تَقِفَ عَلَى دَقَائِقَ نَادِرَةٍ فِي تَفْسِيْرِ كَثِيْرٍ مِنَ الأَيْاتِ القُرْآنِيَّةِ) وَاحِدٌ مِنَ الأَبْحَاثِ التَّيِ اِسْتَطَاعَتْ أَنْ تَقِفَ عَلَى دَقَائِقَ نَادِرَةٍ فِي تَفْسِيْرِ كَثِيْرٍ مِنَ الأَيْاتِ القُرْآنِيَّةِ؛ مُعْتَمِدَةً عَلَى الإِعْرَابِ، وَمَا فِيْهِ مِنْ دَلاَلاَتٍ مُتَجَدِّدَةٍ مِعْطَاءَةٍ ثَرَّةٍ، تُغْنِي البَحْثَ، وَتَكْشِفُ عَنْ ثَرَائِهِ، وَتَزِيْدُ مِنْ تَمَاسُكِهِ.

وَقَدِ اِسْتَطَاعَ البَاحِثُ فِي بَحْثِهِ أَنْ يَفْتَحَ آفَاقًا مُتَعَدِّدَةً كَانَ النِّسْيَانُ كَفِيْلاً بِطَيِّهَا، وَكَانَتِ الْمَصَادِرُ كَافِيَةً لِحِفْظِهَا الضَّائِعِ؛ إِذْ وَقَفَ عَلَى التُّرَاثِ قَارِئًا مُدَقِّقًا وَمُحَلِّلاً، فَجَاءَ بِالدُّرَرِ المُتنَاثِرَةِ مُجْتَمِعَةً، وَبِالقَضَايَا الغَامِضَةِ وَالعَالِقَةِ وَاضِحَةً وَجَلِيَّةً وَسَهْلَةَ المَنَالِ.

أَفَادَ البَاحِثُ مِنَ التُّرَاثِ، فَوَقَفَ عَلَى كُنُوْزِهِ مُجِيْدًا إِعَادَةَ نَثْرِهَا، وَالإِفادةَ مِنْهَا، وَالتَّعَامُلَ مَعَهَا. وَوَقَفَ عِنْدَ اللَّغَةِ مُحْسِناً صِيَاغَةَ عِبَارَاتِهَا، وَاسْتِخْدَامَ أَلْفَاظِهَا وَجُمَلِهَا وَتَرَاكِيْبِهَا.

وَلَمْ تَخُنْهُ ذَاكِرَتُهُ فِي السَّيْرِ نَحْوَ الدَّلاَلَةِ مُوَضِّحاً إِيَّاهَا، مُبَيِّناً تَجَدُّدَهَا وَانفتاحَهَا وَتَعَدُّدَهَا بِهَا يَخْدِمُ

البَحْثَ، مُتَّكِئًا عَلَى التُّرَاثِ، وَمُعْتَمِدًا عَلَى عُلمائِنَا الأَجِلاَّءِ قُدَمَاءَ وَمُحُدُرْثِينَ. فَوَقَفَ فِي ذَلِكَ عِنْدَ المُفَسِّرِيْنَ مُوَضِّحًا سَبَبَ إِخْتِلاَفِهِمْ حِيْناً، وَإِتِّفَاقِهِمْ أَحْيَاناً. وَأَفَادَ مِنَ النَّحَاةِ، فَرَأَى أَنَّ خِلاَفَهُمْ فِي المُفَسِّرِيْنَ مُوضِّحاً سَبَبَ إِخْتِلاَفِهِمْ حِيْناً، وَإِتِفَاقِهِمْ أَحْيَاناً. وَأَفَادَ مِنَ النَّحَاةِ، فَرَأَى أَنَّ خِلاَفَهُمْ فِي تَوْجِيْهِ الإِعْرَابِ فِي عَدَدٍ غَيْرِ قَلِيْلٍ مِنْ آيَاتِ الذِّكْرِ الحَكِيْمِ حَمْداً وَثَنَاءً وَغِنَى وَثَرَاءً، وَمداداً وَعطاءً، وَنُضوجاً وَإِعجازاً وَإِبداعاً. عِلْمًا أَنَّ الإِخْتِلاَفَ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ لَمْ يَكُنْ فِي يَوْمٍ مِنَ الأَيَّامِ -كَمَا يُفْهَمُ مِنْ قِبَلِ بَعْضِهِمْ - قُصُوراً مِنَ القَارِئِ، أَوْ إِضْعَافاً لِلنَّصِّ، أَوْ جَهْلاً مِنَ المُعْرِبِ؛ وَإِنَّهَا كَانَ دَوْمَا تَعْبِيراً عَنِ الثَّرَاءِ وَالإِنْفِتَاحِ وَالتَّجَدُّدِ وَالقُوَّةِ وَالتَّهَاسُكِ وَالعَطَاءِ وَالصَّلاَح....

وَلَمْ يَنْسَ البَاحِثُ أَنْ يَقِفَ عِنْدَ كُلِّ مِنْ: سِيَاقِ الحَالِ، وَالعَامِلِ، وَالمَعْنَى القُرْآنِيِّ، وَالعُرْفِ الدِّيْنِيِّ، وَإِسْتِنْبَاطِ الأَحْكَامِ، وَالعَوْدَةِ إِلَى إِجْتِهَاعِ دَوْرِ النَّحْوِيِّ، وَاللُّغَوِيِّ، وَالمُفْسِّرِ، وَالمُقْرِئِ، وَاللَّغْنِيِّ، وَإِسْتِنْبَاطِ الأَحْكَامِ، وَالعَوْدَةِ إِلَى إِجْتِهَاعٍ دَوْرِ النَّحْوِيِّ، وَاللَّغَوِيِّ، وَالمُفْسِّرِ، وَالمُقْرِئِ، وَالبَلاَغِيِّ فِي ثَجَلِي الدَّلاَلَةِ، وَتَحْدِيْدِ أَبْعَادِهَا، أَوِ اتِّسَاعِ جَالِمِا، أَوْ تَنَامِي تَوَلُّدِهَا، أَوْ أَمْنِ لَبْسِهَا. كَمَا لَمْ وَالبَلاَغِيِّ فِي ثَجَلِي الدَّلاَقِةِ، وَتَحْدِيْدِ أَبْعَادِهَا، أَوِ اتِّسَاعِ جَالِمِا، أَوْ تَنَامِي تَوَلَّدِهَا، أَوْ أَمْنِ لَبْسِهَا. كَمَا لَمْ يَنْ اللَّهُ فِي ثَجَلِي الدَّلاَقِةِ فِي ثُولِيْكَ، وَرُعْنِهِ، وَقَرِيْنَةٍ، وَقَرِيْنَةٍ، وَحَمْلٍ، وَإِخْتِيَارٍ، وَقِيَاسٍ، وَسَهَاعٍ، وَتَعْلِيْلٍ، وَتَأُويْلٍ، وَإِخْتِيَارٍ، وَقِيَاسٍ، وَسَهَاعٍ، وَتَعْلِيْلٍ، وَتَأُويْلٍ، وَإِخْتِجَاجٍ، وَتَضْمِيْنٍ، وَغَيْرِهَا.

وَأَخِيْراً يُمْكِنُ القَوْلُ إِنَّ البَاحِثَ نَظَرَ فَأَدْرَكَ، وَقَراً فَعَبَّر، وَكَتَبَ فَأَجَاد، وَتَعَامَل مَعَ النَّصِّ فَأَحْسَنَ التَّعَامُلَ، وَنَقَّبَ عَنِ المَادَّةِ فَأَحْسَنَ الإِخْتِيَار، وَسَعَى لإِيْصَالِ المَعْلُومَةِ فَتَمَّ لَهُ ذَلِكَ، وَأَرَادَ البَّحْثَ عَنْ دُرَرِ اللَّغَةِ وَدَوْرِهَا فِي البِنَاءِ فَكَانَ أَهْلاً لِذَلِكَ، وَلاَ أَرَى فِيْهِ إِلاَّ قَارِئاً وَاعِياً، وَبَاحِثاً وَاعِداً، وَقَلَمَ عُقَا لاَ يَعْرِفُ حِيَادًا أَو إِنْحِرَافاً أَو إِنْحِيَازًا.

أَحَدُ أَعْضَاءِ لِجْنَةِ التَّحْكِيْمِ
الدُّكْتُ ور إِبْرَاهِيْم البببِ
الدُّكْتُ ور إِبْرَاهِيْم البببُ
أُسْتَاذُ النَّحْوِ المُستَاعِبُ
ورَئِيْسُ قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ السَّابِقِ
في كُلِّيَّة الآدَاب جَامِعَة تَشْرِين عَمِيْدُ كُلِّيَّةِ الآدَابِ وَالعُلُومِ
الإِنْسَانِيَّةِ فِي جَامِعَةٍ طَرطُوس

الاعازال لا



المُقدِّمَةُ:

«هَدَفُ الدِّرَاسَةِ، وَفَرَضِيَّاتُ البَحْثِ، وَاللَّغُويَّةُ»



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

الحَمْدُ للهِ الَّذِي بِالْقُلُوْبِ مَعْرِفَتُهُ بَيْنَ العَالَيْنَ، وَبِالْعُقُوْلِ حُجَّتُهُ بَيْنَ العَالِيْنَ، وَالصَّلاَةُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَإِلْحُوْتِهِ مِنَ الأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ، وَالسَّلاَمُ عَلَى آلِ كُلِّ، وَصَحْبِ كُلِّ، وَتَابِعِ كُلِّ أَجْمَعِيْنَ، وَبَعْدُ:

فَإِنَّ عِلْمَ النَّحْوِ مِنْ أَجَلِّ العُلُومِ فَائِدةً، وَأَكْثِرِها بِالعُلُومِ الشَّرْعِيَّةِ رَابِطَةً، وَأَفْضَلِهَا عَلَيْهَا عَائِدَةً.

وَلَمَّا كَانَ عِلْمُ التَّفْسِيْرِ وَاحِداً مِنَ العُلُوْمِ الشَّرْعِيَّةِ الَّتِي يُفْهَمُ بِهَا القُرْآنُ الكَرِيْمُ، وَتَنْكَشِفُ مَعَانِيْهِ، وَتُسْتَخْرَجُ أَحْكَامُهُ، كَانَ عِلْمُ النَّحْوِ - بِمَفْهُوْمِهِ الوَاسِعِ - وَاحِداً مِنْ أَهَمِّ العُلُومِ الَّتِي تَسَاعِدُ عَلَى ذَلِكَ؛ لأَهَمِّ تَبَاطِهِ الشَّدِيْدِ بِتَوْجِيْهِ المَعَانِي، وَتَنَوُّع الأَفْهَام.

وَلَعَلَّ قَوْلَ ابْنِ عَطِيَّةُ ('): ﴿إِعْرَابُ القُرْآنِ أَصْلُ فِي الشَّرِيْعَةِ ('')، مَا هُوَ إِلاَّ تَرْسِيْخُ لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿أَعْرِبُوا القُرْآنَ، وَالْتَمِسُوا غَرَائِبَهُ ('')؛ لأَنَّهُ بِذَلِكَ تُقَوَّمُ مَعَانِيْهِ الَّتِي يَتَّخِذُهَا الشَّرْعُ دُسْتُوْرَاً، وَالدِّيْنُ مِنْهَا جَاً، وَلاَ يَتَأَتَّى ذَلِكَ إِلاَّ مِنْ دِرَاسَةٍ مُتَعَمِّقَةٍ لأَسْرَارِ هَذِهِ اللَّغَةِ، وَخَفَا يَاهَا، وَقَوَاعِدِهَا، وَأَنْظِمَتِهَا.

وَمِنْ هُنَا فَإِنَّ مُنْطَلَقَ الدِّرَاسَةِ النَّحْوِيَّةِ الَّتِي إعْتَمَدْتُهَا فِي هَذَا البَحْثِ - فِي بَيَانِ أَثْرِ

<sup>(</sup>۱) هُوَ عبدُ الحقّ بن غالب بن عبد الرَّؤُوف، المعروف بابن عَطِيَّة، أبو محمّد، الأندلسيّ، الغرناطيّ ( -٥٤٦هـ)، مفسّرٌ، فقيهٌ، نحْوِيٌّ، له: «المُحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام (قاموس تراجِم لأشهر الرّجال والنّساء مِنَ العَرَبِ وَالمُسْتَعْرِبينَ والمُستشرِقين)، ج٣، ط١٦، دار العلم للملايين، بيروت-لبنان، ٢٨٥م، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ط١، دار ابن حزم، بـيروت-لبـنـان، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) النَّيْسَابُورِيّ، محمّد بن عبد الله الحاكم، المستدرك على الصّحيحين، ج٢، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، ١٤١١هـ-١٩٩٠م، رقم (٣٦٤٤)، ص٤٧٧.

الإختلاف بَيْنَ النَّحْوِيِّيْنَ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَفْسِيْرِ الآياتِ القُرْآنِيَّةِ - إِنَّمَا هُوَ اِكْتِنَاهٌ لِمَعَانِي النَّحْوِفِي الإِفْصَاحِ عَنْ تَفْسِيْرِ العَدِيْدِ مِنْ آيِ الذِّكْرِ الحَكِيْمِ؛ إِذْ لاَ يَخْفَى عَلَى دَارِسِ العَرَبِيَّةِ النَّحْوِفِي الإِفْصَاحِ عَنْ تَفْسِيْرِ العَدِيْدِ مِنْ آيِ الذِّكْرِ الحَكِيْمِ؛ إِذْ لاَ يَخْفَى عَلَى دَارِسِ العَرَبِيَّةِ الإَرْتِبَاطُ الوَثِيْقُ بَيْنَ المَعْنَى وَالحَالَةِ الإِعْرَابِيَّةِ؛ إِذْ كُلَّمَا تَعَدَّدَ إِعْرَابُ الكَلِمَةِ الوَاحِدَةِ، تَعَدَّدَ المَعْنَى الوَاحِدَة، وَالعَكْسُ.

وَلِذَلِكَ كَانَ حَافِزِي إِلَى اِخْتِيَارِ هَذَا البَحْثِ أَهَمِّيَّةَ النَّحْوِ وَمَكَانَتَهُ فِي تَفْسِيْرِ النَّصِّ الدَّيْنِيِّ وَجَلاَءِ أَحْكَامِهِ مِنْ نَاحِيَةٍ، وَحَاجَةَ المُحْتَبَةِ العَربِيَّةِ وَالإِسْلاَمِيَّةِ إِلَى مِثْلِ هَذِهِ الدِّرَاسَةِ مِنْ نَاحِيَةٍ وَجَلاَءِ أَحْكَامِهِ مِنْ نَاحِيَةٍ، وَحَاجَةَ المُحْتَبَةِ العَربِيَّةِ وَالإِسْلاَمِيَّةِ إِلَى مِثْلِ هَذِهِ الدِّرَاسَةِ مِنْ نَاحِيةٍ أُخْرَى؛ لأَنَّ المَصَادِرَ المُتَوَافِرَةَ فِيْهَا تَفْتَقِرُ إِلَى دِرَاسَاتٍ تَتَّبِعُ مَنْهَجَا جَدِيْدَا، يَكْشِفُ أَهميَّةَ النَّحْوِ، وَعَكَلِّلُ اللَّغَةَ بِنَاءً عَلَى أُسُسٍ جَدِيْدَةٍ، تَتَنَاوَلُ الأَحْوَالَ البَلاغِيَّةَ وَالنَّحْوِيَّةَ لِعَنَاصِرِ التَّرْكِيْبِ وَعَلاَقَتِهَا، وَآمَلُ أَنْ يَكُونَ مَا تَوَصَّلْتُ إِلَيْهِ مِنْ نَتَائِجَ، جَدِيْدَاً وَمُفِيْدَاً.

وَهَدَفِي بَيَانُ كَيْفِيَّةِ اسْتِخْدَامِ هَذِهِ اللَّغَةِ لِتَحْقِيْقِ أَهْدَافِ النَّصِّ القُرْآنِ وَغَايَتِهِ، بِدِرَاسَةٍ تَرْبِطُ النَّظَامَ النَّحْوِيَ بِالطَّرِيْقَةِ الَّتِي وُظِّفَ فِيْها هَذَا النَّظَامُ لأَدَاءِ المَعَانِي؛ لذَلِكَ فَقَدْ رَأَيْتُ أَنْ أَخْتَارَ مَوْضُوعًا يُبِرُزُ دَوْرَ النَّحْوِفِي تَنَوِّعِ مَعَانِي آي القُرآنِ الكَرِيْمِ وَاتِّسَاعِهَا، وَاضِعاً فِي حِسْبَانِي أَنَّ النَّحْوَ مَعَانِي آي القُرآنِ الكَرِيْمِ وَاتِّسَاعِهَا، وَاضِعاً فِي حِسْبَانِي أَنَّ النَّحْوَ اسْتِنْطَاقِ وَشَأْنُ العُلُومِ الإِسْلاَمِيَّةِ الأُخْرَى - نَشَأَ لِفَهْمِ القُرْآنِ، وَالبَحْثِ عَنْ كُلِّ مَا يُفيدُ فِي اسْتِنْطَاقِ نُصُومِهِ، بِوصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانٍ، وَأَنَّ النَّصَّ القُرْآنِيَّ نَصُّ تَشْرِيْعِيٌّ نَزَلَ لِيُنظِّمَ شُؤُونَ المُحْتَمَعِ القَيْلِّ، وَيَنْقُلَهُ مِنَ البَدَاوَةِ إِلَى المَدَنِيَّةِ المُتَحَضِّرَةِ؛ وَكَانَ مِنْ أَهمٍ أَسْبَابِ نَجَاحِهِ فِي تَحْقِيْقِ المُجْتَمَعِ القَيْلِيِّ، وَيَنْقُلَهُ مِنَ البَدَاوَةِ إِلَى المَدَنِيَّةِ المُتَحَضِّرَةِ؛ وَكَانَ مِنْ أَهمٍ أَسْبَابِ نَجَاحِهِ فِي تَحْقِيْقِ الْمُجْتَمَعِ القَيْلِيِّ، وَيَنْقُلُهُ مِنَ البَدَاوَةِ إِلَى المَدَنِيَّةِ الْمُتَحَضِّرَةِ؛ وَكَانَ مِنْ أَهمٍ أَسْبَابِ نَجَاحِهِ فِي تَعْقِيْقِ أَعْرَاضِهِ، أَنَّهُ وَظَفَ اللَّهُ العَرَبِيَّةَ تَوْظِيْفًا مُنَاسِبًا لأَدَاءِ غَايَتِهِ، وَمُعْرِفَةٍ قِرَاءَاتِهِ وَلُعَلَمِ مَا يَجِبُ عَلَى طَالِبِ عُلُومٍ القُرْآنِ، الرَّاغِبِ فِي تَجْوِيْدِ أَلْفَاظِهِ، وَفَهُمِ مَعَانِيْهِ، وَمَعْرِفَةٍ قِرَاءَاتِهِ وَلُغَاتِهِ، وَأَفْضَلِ مَا لللّهِ مُلْوَاءِ الللّهِ مُ الْفُرْآنِ، الرَّاغِبِ فِي تَجُويْدِ أَلْفَاظِهِ، وَفَهُم مَعَانِيْهِ، وَمَعْرِفَةٍ قِرَاءَاتِهِ وَلُغَاتِهِ، وَأَفْضَلِ مَا

<sup>(</sup>۱) هو مكّيّ بن أبي طالب، حمّوش، بن محمّد الأندلسيّ، أبو محمّد القيسيّ ( -٤٣٧هـ)، سمع بمكّة ومصر من ابن غلبون، وقرأ عليه القرآن، كانَ أستاذَ القُرَّاء والمُجَدِّدينَ، أقرأ بجامع قرطبة، وهو عالمٌ بالعَربِيَّة والتَّفسير، كثير التَّالِيف، ومن كتبه: «مشكل إعراب القرآن»، و«الكشف عن وجوه القِرَاءَات وعللها». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، تح. د. عليّ محمّد عُمَر، ج٢، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٤٢١هـ - ٢٠٠٥م، ص٢٨٨.

القَارِئُ إِلَيْهِ مُحْتَاجٌ، مَعْرِفَة إِعْرَابِهِ وَالوُقُوفَ عَلَى تَصَرُّفِ حَرَكَاتِهِ وَسَوَاكِنِهِ، لِيَكُوْنَ بِذَلِكَ سَالِمًا مِنَ اللَّحْنِ فِيْهِ، مُسْتَعِيْناً عَلَى إِحْكَامِ اللَّفْظِ بِهِ، مُطَّلِعاً عَلَى المَعانِي الَّتِي قَدْ تَخْتَلِفُ بِاخْتِلاَفِ الحَرَكَاتِ، اللَّحْنِ فِيْهِ، مُسْتَعِيْناً عَلَى إِحْكَامِ اللَّفْظِ بِهِ، مُطَّلِعاً عَلَى المَعانِي الَّتِي قَدْ تَخْتَلِفُ بِاخْتِلاَفِ الحَرَكَاتِ، مُتَفَهِّمًا لِمَا أَرَادَ اللهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى - بِهِ مِنْ عِبَادِهِ؛ إِذْ بِمَعْرِفَةٍ حَقَائِقِ الإِعْرَابِ تُعْرَف أَكْثَرُ المَعَانِي، مُتَعَلِّمُ الْمُوائِدُ، وَيُفْهِمُ الخِطَابُ، وَتَصِحُّ مَعْرِفَةُ حَقِيْقَةِ المُرَادِ»(١).

فَالنَّحْوُ أَخَصُّ مَا يُخْدَمُ بِهِ نَصُّ القُرْآنِ، وَيُحَافَظُ بِهِ عَلَيْهِ، فَلاَ عَجَبَ إِنْ كَانَ هَذَا الكِتَابُ الْخَالِدُ هُوَ البَاعِثَ الأُوَّلَ عَلَى نَشْأَتِهِ، وَأَنْ يُوضَعَ هَذَا العِلْمُ فِي رِحَابِهِ اِبْتِغَاءَ القُدْرَةِ عَلَى النُّطْقِ بِهِ الخَالِدُ هُوَ البَّاعِثَ اللَّهْ بِخِدْمَتِهِ، وَخِدْمَةِ عُلُوْمِهِ. وَابْتِغَاءَ وَجْهِ الله بِخِدْمَتِهِ، وَخِدْمَةٍ عُلُوْمِهِ.

وَمِمَّا تَقَدَّمَ تولَّدَتْ لَدَيَّ فِكْرَةُ البَحْثِ الَّذِي يُكَمِّلُ جُهُوْدَ العُلَهَاءِ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ فِي هَذَا المَجَالِ، وَيُحَقِّقُ الأَغْرَاضَ وَالأَهْدَافَ وَالغَايَاتِ وَالمَقَاصِدَ الَّتِي أَشَرْتُ إِلَيْهَا، وَفِي سَبِيْلِ ذَلِكَ حَصَرْتُ الدِّرَاسَةَ فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ؛ لأَنَّهُ المَصْدَرُ الأَوَّلُ وَالرَّئِيْسُ لِلنَّحْوِ العَرَبِيَّةِ الَّذِي إِشْتَقَ مِنْهُ العُلَهَاءُ عُلُوْمَ العَرَبِيَّةِ كَافَّةً.

وَقَدْ جَعَلْتُ عُنْوَانَهُ: «أَثَرُ الإِخْتِلافِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَفْسِيْرِ الآيَاتِ القُرْ آنِيَّةِ».

وَرَأَيْتُ أَنْ يَكُوْنَ فِي أَرْبَعَةِ فُصُوْلٍ، يَسْبِقُهَا مُقَدِّمَةٌ، وَيَتْلُوْهَا خَاتِمَةٌ، بَعْدَهَا فَهَارِسُ البَحْثِ.

أُمَّا الفَصْلُ الأَوَّلُ: «الإِخْتِلاَفُ فِي التَّوْجِيْهَاتِ النَّحْوِيَّةِ، وَأَثَرُهُ فِي اِتِّسَاعِ المَعَانِي»، فَفِيْهِ مَبْحَثَانِ:

تَنَاوَلْتُ فِي الأَوَّلِ مِنْهُمَا أَهَمَّ الأَسْبَابِ الَّتِي أَدَّتْ إِلَى وَضْعِ النَّحْوِ، وَبَيَّنْتُ اِرْتِبَاطَ هَذِهِ الأَسْبَابِ بِإِرَادَةِ الفَهْمِ، مُتَجَاوِزَاً بِذَلِكَ الإقْتِصَارَ عَلَى مُحَارَبَةِ اللَّحْنِ، وَلاَ سِيَّا أَنَّ أَهَمَّ سَبَبِ الأَسْبَابِ بِإِرَادَةِ الفَهْمِ، مُتَجَاوِزاً بِذَلِكَ الإقْتِصَارَ عَلَى مُحَارَبَةِ اللَّحْنِ، وَلاَ سِيَّا أَنَّ أَهَمَّ سَبَبِ لِوَضْعِ النَّحْوِ هُوَ خِدْمَةُ القُرْآنِ الكَرِيْمِ وَالحِفَاظُ عَلَيْهِ وَحِمَايَتُهُ، مِمَّا يُعَمِّقُ دَوْرَ النَّحْوِ وأَهَمِّيَتَهُ فِي جَلاَءِ المَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ، عَلَى مَرَاحِلِ نُمُوِّهِ وَتَطَوَّرِهِ جَهِيْعِهَا.

وَتَنَاوَلْتُ فِي المُبْحَثِ الثَّانِي أَهَمَّ الأَسْبَابِ الَّتِي أَدَّتْ إِلى إِخْتِلاَفِ النَّحْوِيِّيْنَ، بَعْدَ أَنْ عَرَّفْتُ بِمَفْهُومَيِ الإِخْتِلاَفِ وَالحِلاَفِ، وبنوعَي الاختلاف المحمودِ والمذمومِ، مُبَيِّناً الفَرْقَ بَيْنَ كُلِّ مِنَ

<sup>(</sup>١) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، تح. ياسين محمّد السّواس، ج١، ط٢، دار المأمون للتراث، دمشق، د.ت، ص١-٢.

الإختِلاَفَيْنِ، وَلِمَّا بَحَثْتُ عَنْ مَوَادِّهَ هَذَا النَّحَثِ أَيْقَنْتُ أَنَّهَا غَيْرُ مُجَلاَّةٍ فِي مَظَانِّ النَّحْوِ المُخْتَلِفَةِ - قَدِيْمِهَا، وَحَدِيْثِهَا - فَهِي مُتَفَرِّقَةٌ فِي هَذِهِ الكُتُبِ لَمْ يَحْصُرْها كِتَابٌ وَاحِدٌ حَصْراً دَقِيْقاً، فَنَدَبْتُ نَفْسِي لِذَلِكَ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُوْنَ قَدْ أَصَبْتُ فِي جَمْعِها، وَتَصْنِيْفِهَا، وَتَبْوِيْبِهَا عَلَى الشَّكْلِ الَّذِي اِنْتَهَيْتُ إِلَيْهِ.

فَقَدْ رَأَيْتُ أَنَّ هُنَاكَ أَسْبَاباً لِلإِخْتِلاَفِ تَعُوْدُ إِلَى بِدَايَةِ تَقْعِيْدِ النَّحْوِ وَضَبْطِ القَوَاعِدِ؛ وَذَلِكَ لِإِخْتِلاَفِ المَعَايِيْرِ وَالمَقَايِيْسِ الَّتِي إِعْتَمَدَهَا النَّحْوِيُّونَ عَلَى إِخْتِلاَفِ مَذَاهِبِهِمْ وَمَدَارِسِهِمْ وَمَشَارِسِهِمْ وَمَشَارِسِهِمْ، وَمِنْهَا: «التَّعْلِيْلُ، وَالعَامِلُ، وَالقِيَاسُ، وَالسَّمَاعُ، وَالإِجْتِهَادُ»، فَمَنْ غَلَّبَ مِعْيَارَاً مِنْ هَذِهِ المَعَايِيْرِ عَلَى آخَرَ، وَقَعَ فِي إِخْتِلاَفٍ مَعَ مَنْ غَلَّبَ مِعْيَارَاً غَيْرَهُ، وَهَكَذَا.

وَأَسْبَابَا أُخْرَى تَعُوْدُ إِلَى التَّحَوُّلِ عَنْ ذَلِكَ الأَصْلِ وَتِلْكَ القواعدِ؛ وذَلِكَ لأَسْبَابٍ تَتَعَلَّقُ بِالأَصْوَاتِ وَطَبِيْعَةِ اللَّغَةِ، كَ «التَّنْغِيْمِ، وَكَيْفِيَّةِ الأَدَاءِ، وَالوَصْلِ، وَالوَقْفِ، وَتَعَدُّدِ اللَّهَجَاتِ، وَتَعَذُّرِ فِلْأَصُواتِ وَطَبِيْعَةِ اللَّهَ عَالِهِ، وَكَيْفِيَّةِ الأَدَاءِ، وَالوَصْلِ، وَالوَقْفِ، وَتَعَدُّدِ اللَّهَجَاتِ، وَتَعَذُّرِ ظُهُوْدِ الحَرَكَاتِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ»، وَأَسْبَابٍ أُخْرَى غَيْرِ صَوْتِيَّةٍ، كَه «إطِّرَادِ البَابِ، وَأَمْنِ اللَّبْسِ، وَالمَعْنَى، وَالقِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَالتَّصْمِيْنِ النَّحْوِيِّ، وَالإِجْمَاعِ، وَاسْتِصْحَابِ الحَالِ، وَغَيْرِهَا».

مُبَيِّنَاً فِي ذَلِكَ كُلِّهِ مَدَى رُقِيِّ العَقْلِ العَرَبِيِّ، وَنُمُوِّ طَاقَتِهِ الذِّهْنِيَّةِ نُمُوَّا أَعَدَّهُ لِلنُّهُوضِ وَتَسْجِيْلِ الرُّسُوْمِ النَّحْوِيَّةِ، تَسْجِيْلاً تَطَّرِدُ فِيْهِ القَوَاعِدُ، وَتَنْتَظِمُ الأَقْيِسَةُ انْتِظَامَا ثَهَيِّئُ لِوَضْعِ القَوَانِيْنِ، وَتَصْنِيْفِهَا، وَتَمْحِيْصِهَا، وَالحُحْمِ عَلَيْهَا بِالقَبُوْلِ، أَوْ بِالشَّذُوْذِ، أَوْ بِالرَّفْضِ.

وَأَمَّا الفَصْلُ الثَّانِي: «أَثَرُ تَعَدُّدِ الآرَاءِ النَّحْوِيَّةِ فِي خِدْمَةِ المَعْنَى الدِّيْنِيِّ فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ»، فَفِيْهِ أَيْضًا مَبْحَثَانِ:

تَنَاوَلْتُ فِي الأُوَّلِ مِنْهُمَا دَوْرَ النَّحْوِ، وَمَكَانَتُهُ فِي فَهْمِ التَّرْكِيْبِ القُرْآنِيِّ وَاسْتِنْبَاطِ أَحْكَامِهِ ؟ لأَنَّ صِنَاعَةَ الإِعْرَابِ تَقْتَضِي مِّنْ يَتَصَدَّى لَهَا، أَنْ يَتَدَبَّرَ مَعْنَى النَّصِّ الَّذِي هُوَ بِصَدَدِهِ، وَيُوفِي لأَنَّ صِنَاعَةَ الإِعْرَابِ تَقْتَضِي مِّنْ يَتَصَدَّى لَهَا، أَنْ يَتَدَبَّرَ مَعْنَى النَّصِّ الَّذِي قِيْلَ فِيْهِ النَّصُّ ؛ إِذْ مُجَافَاةُ مَقَامِ النَّحْوِ حَقَّهَا. وَيَدْخُلُ فِي تَدَبُّرِ المَعْنَى الإعْتِدَادُ بِالمَقَامِ الَّذِي قِيْلَ فِيهِ النَّصُّ ؛ إِذْ مُجَافَاةُ مَقَامِ النَّحْوِيَةِ وَسَلاَمَتِهَا وَالنَّعُومِ وَقَهُ، والنَّأَي بِهِ عَنِ المُرَادِ مِنْهُ، هَذَا مَعَ المُحَافَظَةِ عَلَى صِحَّةِ القَاعِدَةِ النَّحُويَّةِ وَسَلاَمَتِهَا وَالرُّجُوعِ إِلَيْهَا، وَتَأْوِيْلِ الكلامِ - إِذَا دَعَتِ الْحَاجَةُ إِلَيْهِ - تَأُويْلاً يَتَفِقُ وَالأُصُولَ النَّحْوِيَّةَ وَصَيَويَتِهَا، وَلاَ يَعْرُجُ عَنْ طَبِيْعَتِهَا وَرَوْنَقِهَا.

وَتَنَاوَلْتُ فِي المَبْحَثِ الثَّانِي دَوْرَ الإخْتِلاَفَاتِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ وَتَعْلِيْلِهَا، وَعَرْضِ أَهَمِّ الآرَاءِ الكَرِيْمِ، فِي ضَوْءِ الإعْتِهَادِ عَلَى دِرَاسَةِ بَعْضِ آيِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ وَتَعْلِيْلِهَا، وَعَرْضِ أَهَمِّ الآرَاءِ النَّحْوِيَّ هَا؛ النَّحْوِيِّ هَا؛ إِذْ إِنَّ الإِخْتِلاَفَ فِي إِعْرَابِ كَلِمَةٍ مَا فِي آيَةٍ مَا، لِنَّحُويَّ هَا؛ أَذْ إِنَّ الإِخْتِلاَفَ فِي إِعْرَابِ كَلِمَةٍ مَا فِي آيَةٍ مَا، يُؤدِّي إِلَى إِخْتِلاَفِ فِي مَعْنَاهَا، وَتَعَرُّم فِي غَايَاتِهَا، وَتَعَدُّدٍ فِي مَقَاصِدِهَا.

مِمَّا يُؤكِّدُ أَنَّ مُرَاعَاةَ الصِّنَاعَةِ النَّحْوِيَّةِ بِمَنْأَى عَنِ المَعْنَى هَدْمٌ لِرُوْحِ النَّصِّ، وَبُعْدٌ بِهِ عَنْ مَعْنَاهُ المَقْصُوْدِ؛ لأَنَّ الإِعْرَابَ تَذَوُّقُ لِلْمَعْنَى، وَحُكْمٌ عَلَيْهِ بِالرِّفْعَةِ أَوِ الضِّعَةِ، وَمِنْ هُنَا تَبْدُو أَهَمِّيَّةُ المَعْنَى فِي تَوَخِّي الوَجْهِ الإِعْرَابِيِّ الَّذِي يُبيِّنُ هَذَا المَعْنَى وَيُوضِّحُهُ.

وَأَمَّا الفَصْلُ الثَّالِثُ: «أَهَمِّيَّةُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّة فِي تَوْظِيْفِ العَنَاصِرِ النَّحْوِيَّةِ لأَدَاءِ مَعَانِيْهَا»، فَفِيْهِ مَبْحَثَانِ كَذَلِكَ:

تَنَاوَلْتُ فِي المَبْحَثِ الأَوَّلِ مَفْهُوْمَ القِرَاءَاتِ، وَالْمَرَاحِلَ الأُوْلَى الَّتِي تَلَقَّى فِيْهَا النَّبِيُّ ﷺ آيَاتِ التَّنْزِيلِ، وَمِنْ ثَمَّ تَبْلِيْعَهَا لِلصَّحَابِةِ ﴿، وَجُهُودهُمْ فِي نَشْرِهَا مَعَ العِنَايَةِ بِلِقَّةِ رِوَايَتِهَا، عَنْ طَرِيْقِ التَّوْاتُرِ، وَبَيَّنْتُ الفَرْقَ بَيْنَ (القِرَاءَاتِ، وَالرِّوايَاتِ، وَالطُّرُقِ، وَالخِلاَفِ الوَاجِبِ وَالجَائِزِ»، وَذَكَرْتُ التَّواتُرِ، وَبَيَّنْتُ الفَرْقَ بَيْنَ (القِرَاءَاتِ، وَالرِّوايَاتِ، وَالطُّرُقِ، وَالخِلاَفِ الوَاجِبِ وَالجَائِزِ»، وَذَكَرْتُ أَقْسَامَ القِرَاءَاتِ مِنْ حَيْثُ السَّنَدُ، وَرَأْيَ العُلَمَاءِ فِي عَدَدِهَا، وَعَرَضْتُ أَقُوالَ العُلَمَاءِ فِي الكَلاَمِ عَلَى الأَحْرُفِ السَّبْعَةِ، وَمَعْنَاهَا المُخْتَارِ، مُوضِّحًا مَفْهُوْمَ الإِخْتِيَارِ، وَالحِكْمَةَ مِنَ الإِخْتِلاَفِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ وَتَعَدُّدِهَا، مُنتَهِيًا إِلَى أَنَّ الخِلافَ هُنَا خِلافُ تَنَوَّعٍ وَتَعَايُرٍ، وَلَيْسَ خِلاَفَ تَضَادً وَتَبَايُنٍ.

وَتَنَاوَلْتُ فِي الْمُحَثِ التَّانِي دَوْرَ القِرَاءَاتِ القُرْ آنِيَّةِ فِي تَنَقُّعِ الْمَانِي، وَتَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، مُشِيْراً إِلَى تَفَاوُتِ الْمَدَاهِ النَّرْوِيَّةِ فِي الإحْتِجَاجِ بِالقِرَاءَاتِ، وَمُبِيِّنَا أَثْرَ القِرَاءَاتِ القُرْ آنِيَّةِ فِي تَعَدُّدِ التَّحْلِيلاَتِ النَّحْوِيَّةِ لَهَا، وَمَا يَسْجُ عَنْهُ مِنْ تَوْجِيْهٍ لِلْمَعَانِي، وَتَنَوُّعٍ فِي الدَّلاَلاَتِ، فِي ضَوْءِ الوُقُوْفِ عَلَى التَّحْلِيلاَتِ النَّحْوِيَّةِ لَهَا، وَمَا يَسْبُلاً مُتَعَدِّدَةً، ثَبِينَ أَعْرَابُهَا، فَاخْتَلَفَ إِعْرَابُهَا، فَانَوْعَتْ مَعَانِيْهَا، تِبْيَاناً لِرَوْعَةِ البَيَانِ القُرْآنِيِّ، وَعَوْمُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْعُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ا

المُخْتَلِفَةِ، مِنْ دِقَّةٍ فِي التَّلَقِّي وَالتَّلْقِيْنِ، وَمِنْ ضَبْطٍ وَإِنْقَانٍ فِي الرِّوَايَةِ.

وَأَمَّا الفَصْلُ الرَّابِعُ: «التَّضْمِينُ النَّحْوِيُّ، وَأَثَرُهُ فِي تَوْصِيْلِ المَعْنَى، وَتَفْعِيْلِ اللُّغَةِ فِي المُّجْتَمَعِ»، فَفِيْهِ ثَلاَثَةُ مَبَاحِثَ:

تَنَاوَلْتُ فِي الأَوَّلِ مِنْهَا تَعْرِيْفَ التَّضْمِيْنِ عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ، وَبَيَّنْتُ آرَاءَ العُلَمَاءِ فِي أَنْوَاعِهِ، وَشُرُوْطِهِ، وَالإِخْتِلاَفَ فِي قِيَاسِيَّتِهِ عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ، وَفَصَّلْتُ الحَدِيْثَ عَنْ إِشْكَالِيَّةِ القَوْلِ بِالتَّضْمِيْنِ فِي الحُرُوْفِ أَوْ فِي الأَفْعَالِ عِنْدَ العُلَمَاءِ.

وَتَنَاوَلْتُ فِي المَبْحَثِ الثَّانِي دَوْرَ التَّضْمِيْنِ فِي إِبْرَازِ المَعْنَى الحَقِيْقِيِّ وَالمَجَازِيِّ وَالجَمْعِ بَيْنَهُمَا، فِي ضَوْءِ الوُقُوْفِ عَلَى بَعْضِ آيِ الذِّكْرِ الكَرِيْمِ؛ لأَنَّهُ لاَ مَعْنَى لإِرَادَةِ مَعْنَيْنِ، إِلاَّ بِطَرِيْقِ الجَمْعِ بَيْنَ الحقِيْقَةِ وَالمَجَازِ، مِمَّا أَثَرَ تَأْثِيْرًا كَبِيْرًا فِي تَنَوُّعِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ وَاتِّسَاعِهَا وَمَمْلِهَا عَلَى غَيْرِ وَجْهٍ مُحْتَمَلِ هَمَا.

وَتَنَاوَلْتُ فِي المُبْحَثِ الثَّالِثِ أَهُمِّيَّةَ التَّضْمِيْنِ النَّحْوِيِّ فِي رَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلَالاَتٍ مُتَنَوِّعَةٍ، مُتَجَدِّدَةٍ، لِلإِحْتِرَازِ عَنِ الحَطَأِ فِي مُطَابَقَةِ الكَلاَمِ لِتَهَامِ المُرَادِ مِنْهُ؛ إِذْ لِلتَّضْمِيْنِ دَلاَلَةٌ كَبِيْرَةٌ عَلَى إِعْطَاءِ الأَلْفَاظِ مَعَانِي مُحْتَلِفَةً، بِاليسِيْرِ مِنَ اللَّفْظِ، عِمَّا يَجْعَلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ عِلْمِ البَلاَغَةِ سَبَبًا، وَبَيْنَهُ وَبَيْنَ عِلْمِ اللَّغَةِ الحَدِيْثَةِ مَعَانِي مُحْتَلِفَةً، بِاليسِيْرِ مِنَ اللَّفْظِ، عِمَّا يَجْعَلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ عِلْمِ البَلاَغَةِ سَبَبًا، وَبَيْنَهُ وَبَيْنَ عِلْمِ اللَّغَةِ الحَدِيْثِ نَسَبًا؛ إِذْ إِنَّ البَلاَغَةَ العَرَبِيَّة، وَاللَّغَوِيَّاتِ الحَدِيثَة، وَالنَّحْوَ العَرَبِيَّ، كُلَّهَا تُعَوِّلُ عَلَى عِلْمِ اللَّعَانِي، وَالوُقُوفِ عَلَى التَّضْمِيْنِ - عَلَى إِخْتِلاَفِ المُصْطَلَحِ الَّذِي تُطْلِقُهُ عَلَيْهِ - فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي، وَالوُقُوفِ عَلَى أَغْرَاضِ المُتَكَلِّمِيْنَ.

وَأَمَّا الْخَاتِمَةُ، فَضَمَّنتُهَا أَهَمَّ مَا انْتَهَيْتُ إِلَيْهِ فِي هَذَا البَحْثِ.

وَأَمَّا فَهَارِسُ البَحْثِ، فَقَدْ قَسَّمْتُهَا إِلَى سَبْعَةٍ: الفَهْرَسُ الأَوَّلُ لِلآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَالثَّانِي لِلْقَوْرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَالثَّالِيعُ لِلأَعْلاَمِ، وَالحَّامِسُ لِلأَبْيَاتِ الشِّعْرِيَّةِ، لِلْقُورَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَالثَّالِيعُ لِلأَعْلاَمِ، وَالحَّامِسُ لِلأَبْيَاتِ الشِّعْرِيَّةِ، وَالسَّادِسُ لِلْمَصَادِرِ وَاللَّرَاجِعِ الَّتِي تَنَوَّعَتْ بِتَنَوُّعِ فُصُولِ البَحْثِ، وَالسَّابِعُ فَهْرَسُ مَوضُوعَاتِ البَحْثِ. البَحْثِ، وَالسَّابِعُ فَهْرَسُ مَوضُوعَاتِ البَحْثِ.

وَإِخْتَرْتُ أَنْ أَعْرِضَ أَسْبَابَ إِخْتِلاَفِ النَّحْوِيِّينَ فِي الفَصْلِ الأَوَّلِ وفقَ مَنْهَجٍ وَصْفِيٍّ، تَارِكَا

الأَحْكَامَ المِعْيَارِيَّةَ الَّتِي تُبَيِّنُ التَّفَاوُتَ بَيْنَ الأَوْجُهِ، وَمَا يَنتجُ عَنْهَا مِنْ تَعَدُّدٍ فِي المَعَانِي، وَتَنَوَّعٍ فِي الدَّلاَلاَتِ؛ لأَتَحَدَّثَ عَنْهَا بِشَيءٍ مِنَ التَّفْصِيْلِ، وَعُمْتِ فِي التَّحْلِيْلِ، فِي فُصُوْلِ البَحْثِ الثَّلاثَةِ اللاَّحِقَةِ.

وَلَقَدْ حَرَصْتُ عَلَى نَقْلِ الآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ بِرَسْمِهَا العُثْمَانِيِّ، تَعْظِيمًا لِلْقُرْآنِ الكَرِيْمِ، وَتلاَفِيَاً لِلأَخْطَاءِ الَّتِي قَدْ تَقَعُ فِي أَثْنَاءِ النَّسْخِ وَالطِّبَاعَةِ.

وَكَذَلِكَ قُمْتُ بِتَرْجَهَةٍ مُقْتَضَبَةٍ لِلأَعْلاَمِ الَّذِيْنَ ذُكِرَتْ أَسْهَاؤُهُمْ فِي البَحْثِ، مِنَ القُدَمَاءِ وَللَّحْدَثِيْنَ - مَا عَدَا المُعاصِرِيْنَ - مُشِيْرًا إِلى تَارِيْخِ وَفِيَّاتِهِمْ، وَأَهَمِّ مَا صَنَّفُوا مِنْ تَآلِيْفَ، بِهَا يَسْمَحُ بِالإِحَاطَةِ بِمَعْرِفَةِ صَاحِبِ القَوْلِ أَوِ الذِّكْرِ، وَمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ مِنْ رَأْيٍ أَوْ قَوْلٍ أَوْ نَقْلٍ أَوْ غَيْرِهَا، وَيُسَاعِدُ عَلَى مُحَاكَمَةِ الأُمُورِ بِفَهْمٍ أَكْثَرَ، وَوَعْي أَكْبَرَ.

وَمِنَ الصُّعُوبَاتِ الَّتِي وَاجَهَتْنِي فِي الفَصْلِ الأَوَّلِ الحَدِيْثُ عَنْ أَسْبَابِ الإخْتِلاَفِ بَيْنَ النَّحْوِيِّنْ؛ لأَنَّهَا لَمُ تَكُنْ بَحُمُوْعَةً فِي كِتَابٍ وَاحِدٍ كَمَا ذَكَرْتُ، وَلأَنَّ مُعْظَمَ الكُتُبِ تَذْكُرُ الخِلافَ فِي النَّحْوِيِّنْ؛ لأَنَّهَا لَمُ تَكُنْ بَحُمُوْعَةً فِي كِتَابٍ وَاحِدٍ كَمَا ذَكَرْتُ، وَلأَنَّ مُعْظَمَ الكُتُبِ تَذْكُرُ الخِلافَ فِي النَّعْرِضُ وَتَعْرِضُ وَتَعْرِضُ وَتُعْدِيْرًا مِنَ البَحْثِ وَالتَّنْسِيْقِ وَالتَّرْقِيْدِ، وَجُرْأَةً فِي الإِخْتِيَارِ وَالعَرْضِ وَالتَّبُويبِ.

وَفِي الفُصُولِ المُتَبقِّيةِ كَانَتِ الصُّعُوبَةُ فِي القِسْمِ العَمَلِيِّ مِنْهَا؛ لأَنَّ مُعْظَمَ الكُتُبِ المُتَوَافِرَةِ تُعْطِي وُجُوهَ إِعْرَابِ الكَلِمَةِ المُخْتلِفَةَ دُوْنَ الوُقُوْفِ عَلَى المَعْنَى المُتَأَتِّي مِنْ كُلِّ وَجْهٍ عَلَى حِدَةٍ، وَهَذَا مَا حَاوَلَتْ هَذِهِ الدِّرَاسَةُ أَنْ تُلْقِيَ الضَّوْءَ عَلَيْهِ، بَعْدَ عَرْضِ الوُجُوهِ الإِعْرَابِيَّةِ، وَنِسْبَةِ كُلِّ مِنْهَا إِلَى مَا حَاوَلَتْ هَذِهِ الدِّرَاسَةُ أَنْ تُلْقِيَ الضَّوْءَ عَلَيْهِ، بَعْدَ عَرْضِ الوُجُوهِ الإِعْرَابِيَّةِ، وَنِسْبَةِ كُلِّ مِنْهَا إِلَى صَاحِبِهِ، وَبَيَانِ حُجَّةِ كُلِّ، ثُمَّ ذِكْرِ المَعَانِي النَّاتِجَةِ عَنْهَا، ثُمَّ اخْتِيَارِ الوَجْهِ الأَنْسَبِ الَّذِي يَتَوَافَقُ مَعَ مَا النَّصِّ، وَيَسْتَنِدُ إِلَى قَاعِدَةٍ مُطَّرَدَةٍ، وَدَلِيْلٍ قَاطِعِ.

وَأُنوِّهُ أَخِيْراً إِلَى أَنَّ هَذَا المَوْضُوْعَ حَسَّاسٌ شَائِكٌ، وَدَقِيْقٌ عَمِيْقٌ، وَوَاسِعٌ مُتَشَعِّبٌ، وَأَنَّنِي لَمْ أَحْصِ شواهدَ الاحتلافِ فِي الإِعْرَابِ، وَالاحتلافِ فِي القِرَاءَاتِ، وَالاحتلافِ فِي التَّضْمِيْنِ جُميعَها، فَإِنَّ هَذَا يَخْتَاجُ إِلى مُجُلَّدَاتٍ، وَمَا زَالَ المَيْدَانُ رَحْبَاً لِلْعُكُوْفِ عَلَى مِثْلِ هَذِهِ الدِّرَاسَاتِ التَّطْبِيْقِيَّةِ العَمَلِيَّةِ، الَّتِي تُوضِّحُ دَوْرَ النَّحْوِ فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ، وَتَنَوُّعِهَا، وَتَعَدُّدِهَا، وَتَعَدُّدِهَا، وَتَفَرُّعِهَا، وَتَعَدُّدِهَا،

وَحَسْبِي مَا ذَكُرْتُ لِلإِبَانَةِ وَالإِفْصَاحِ عَنْ ذَلِكَ مِنْ شَوَاهِدَ مُتَنَوِّعَةٍ، وَمُتَعَدِّدَةٍ، لَعَلَّ فِيْهَا مَا يُشَوِّقُ البَاحِثِيْنَ، وَيَسْتَحِثُّهُمْ لِلْكَشْفِ بِأَنفسِهِمْ عَنْ هَذِهِ الخَصَائِصِ، وَالدَّورِ الَّذِي تُؤَدِّيهِ فِي يُشُوِّقُ البَاحِثِيْنَ، وَيَسْتَحِثُّهُمْ لِلْكَشْفِ بِأَنفسِهِمْ عَنْ هَذِهِ الخَصائِصِ، وَالدَّورِ الَّذِي تُؤَدِّيهِ فِي صِنَاعَةِ الكَلاَمِ، وَأَثْرِهَا فِي بُلُوْغِ المَعْنَى المُرَامِ؛ إِذْ مَا تَزَالُ الكِتَابَاتُ حَوْلَ هَذَا المَوْضُوعِ قَلِيْلَةً، لَمْ تُوفِّهِ حَقَّهُ مِنَ الدِّرَاسَةِ وَالتَّحْلِيْلِ وَالعَرْضِ وَالمُنَاقَشَةِ.

وَمَعَ اخْتِصَارِي لِكَثِيْرِ مِنَ الشَّوَاهِدِ، وَاقْتِصَارِي عَلَى عَدَدِ مِنَهَا، فَإِنِّي لأَرْجُو أَنْ تَكُونَ هَذِهِ اللَّرَاسَةُ قَدْ قَارَبَتِ الشُّمُولِيَّةَ، وَآثَرَتِ المُوضُوعِيَّةَ عُنوانَا هَا، وَإِنْ كُنْتُ قَدْ أَصَبْتُ أَوْ قَارَبْتُ، وَوَعَايَةُ المَوْصُوعِيَّةَ عُنوانَا هَا، وَإِنْ كُنْتُ قَدْ أَسْهَمْتُ - وَلَوْ بِلَبِنَةٍ وَوُفِّقْتُ أَوْ شَارَفْتُ، فَهُو غَايَةُ المَرَامِ، وَنِهَايَةُ المَقْصَدِ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ قَدْ أَسْهَمْتُ - وَلَوْ بِلَبِنَةٍ صَغِيْرَةٍ - فِي خِدْمَةِ هَذِهِ اللَّغَةِ، لُغَةِ القُرْآنِ وَالعَرَبِ، وَبِنَائِهَا وَتَطَوُّرِهَا، فَأَزْدَادَ شَرَفاً وَقُرْبَةً مِنَ اللهِ، وَخِدْمَةً لِلنَّاسِ.

وَلاَ يَسَعُنِي فِي هَذَا الْمَقَامِ، إِلاَّ أَنْ أَشْكُرَ لله تَعَالَى، وَأَحْمَدَهُ، عَلَى إِنْجَازِ هَذَا البَحْثِ، ثُمَّ أَتَقَدَّمَ بِخَالِصِ الشُّكْرِ، وَجَمِيْلِ العِرْفَانِ إِلَى «جَامِعَةِ تَشْرِيْنَ»، أَسَاتِذَةً، وَإِدَارِيِّيْنَ، وَعَامِلِيْنَ.

وَكَذَلِكَ أَشْكُرُ لِعِضْوَي لِحْنَةِ التَّحْكِيْمِ: الأُستاذِ الدُّكتورِ محمَّد بَصَل عَمِيْدِ كُلِّيَةِ الآدَابِ وَالعُلُومِ الإِنْسَانِيَّةِ فِي هَجَامِعَة تَشْرِيْنَ»، وَأُسْتَاذِ عِلْمِ اللَّغَةِ فِي قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ فِيهَا، وَالدُّكْتُورِ إِنْسَانِيَّةِ فِي السَّانِيَّةِ فِي السَّاخِدِ وَرَئِيْسِ قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِكُلِّيَّةِ الآدَابِ وَالعُلُومِ الإِنْسَانِيَّةِ فِي إِبْرَاهِيْمِ البَّنِ أُسْتَاذِ النَّعْوِ المُسَاعِدِ وَرَئِيْسِ قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِكُلِّيَةِ الآدَابِ وَالعُلُومِ الإِنْسَانِيَّةِ فِي الْمَاعِدِ وَرَئِيْسِ قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِكُلِّيَةِ الآدَابِ وَالعُلُومِ الإِنْسَانِيَّةِ فِي الْمُعْرِيقِيقِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا بَذَلَاهُ مِنْ جَهْدٍ مَشْكُورٍ فِي تَقْوِيْمِ هَذَا البَحْثِ، وَالتَّقْدِيْمِ الكَرِيْمِ لَهُ، سَائِلاً اللهُ – تَعَالَى – أَنْ يَجْزِيَهُمَ عَنِ العِلْمِ الَّذِي حَمَلاَ أَمَانَتَهُ خَيْرَ الجَزَاءِ.

كَمَا أَتَوَجَّهُ بِالشُّكْرِ إِلَى كُلِّ مَنْ أَسْهَمَ فِي إِغْنَاءِ هَذَا البَحْثِ، وَكُلِّ مَنْ كَانَتْ لَهُ يَدٌ بَيْضَاءُ فِيْهِ، وَكُلِّ مَنْ أَمَدَّنِي بِهَادَّةٍ، وَأَرْشَدَنِي إِلَى ضَالَّةٍ، وَقَادَنِي إِلَى دَالَّةٍ.

> وَاللهَ أَسْأَلُ أَنْ يُوَفِّقَنَا عَالِمِيْنَ وَمُتَعَلِّمِيْنَ وَالْحَمْدُ لله رَبِّ العَالِمِيْنَ

كاسير تُحَمَّد مُطْرَه جي

## الفَصْلُ الأَوَّلُ

«الإِخْتِلاَفُ فِي التَّوجِيهَاتِ النَّحْوِيَّةِ، وَأَثَرُهُ فِي اتِّسَاعِ المَعَانِي»

الَبْحَثُ الْأَوَّلُ

النَّحْوُ العَرَبِيُّ، أَسْبَابُ وَضْعِهِ، وَتَطَوُّرُهُ، وَأَهَمِّيَّتُهُ فِي جَلاءِ المَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ

المَبْحَثُ الثانِي

أَسْبَابُ الإِخْتِلاَفِ النَّحْوِيِّ، وَدَلالَتُهُ عَلَى رُقِيِّ العَقْلِ العَرَبِيِّ، وَنُمُوِّ طَاقَتِهِ الدِّهْنِيَّةِ



#### المَبْحَثُ الأَوَّلُ:

#### النَّحْقُ الْعَرَبِيُّ، أَسْبَابُ وَضْعِهِ، وَتَطَوُّرُهُ، وَأَهَمِّيَّتُهُ فِي جَلاءِ الْمَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ:

نَزَلَ القُرْآنُ الكَرِيْمُ بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ قَوِيم، وَفِي ذَلِكَ تَشْرِيفٌ لِلُّغَةِ العَرَبِيَّةِ، مِنْ أَعْلَى المَرَاتِبِ العَلِيَّةِ؛ فَقَدْ نُعِتَ القُرْآنُ بِأَنَّهُ عَرَبِيُّ اللِّسَانِ والصِّفَةِ فِي مَقَامِ الثَّنَاءِ والتَّعْظِيمِ، وَالرَّفْعَةِ وَالتَّكْرِيمِ، العَيْقِ؛ فَقَدْ نُعِتَ القُرْآنُ بِأَنَّهُ عَرَبِيُّ اللِّسَانِ والصِّفَةِ فِي مَقَامِ الثَّنَاءِ والتَّعْظِيمِ، وَالرَّفْعَةِ وَالتَّكْرِيمِ، بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَهَلَذَا لِسَانُ عَسَرَفِ ثُمُ اللَّسَانِ وَالسِّعَلَ مِنْ اللَّعَلِيمِ اللَّهُ عَرَبِيلًا فَي اللَّهُ وَلَا يَعْوَلِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ وَلَا الرَّمْوهُ ١٨٥]، وقولِهِ عَزَّ، وَجَلَّ: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا عَرْبَيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [الزّمر ٢٩/ ٢٨]، وقولِهِ عَزَّ، وَجَلَّ: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا

وَإِنَّ نَظْرَةً فَاحِصَةً مَوْضُوعِيَّةً دَقِيقَةً لِتارِيخِ العُلُومِ العَرَبِيَّةِ، تُظْهِرُ لَنَا أَنَّ القُرْآنَ الكَرِيمَ كَانَ لَهُ الأَثْرُ الأَكْبَرُ فِي نَشْأَتِهَا الَّتِي ارْتَبَطَتِ ارْتِبَاطاً وَثِيقاً بِهِ، بُغْيةَ الكَشْفِ عَنْ دَقَائِقِهِ وَجَمَالِيَّاتِهِ، وَالتَّنْقِيبِ عَنْ عَجَائِبِهِ وَأَسْرَارِهِ، وَالوُقُوفِ عَلَى أَحْكَامِهِ وَتَشْرِيعَاتِهِ؛ لِذَلِكَ لَمْ يَكُنْ مُصَادَفَةً أَنْ يَتَنَبَّهُ وَالتَّنْقِيبِ عَنْ عَجَائِبِهِ وَأَسْرَارِهِ، وَالوُقُوفِ عَلَى أَحْكَامِهِ وَتَشْرِيعَاتِهِ؛ لِذَلِكَ لَمْ يَكُنْ مُصَادَفَةً أَنْ يَتَنَبَّهُ إِلَى نَعْرُونَ؛ لِيَنْبَرُوا إِلَى تَعَلَّمِهَا وَالتَّفَقُهِ فِيهَا، فَأَقْبِلُوا عَلَى خِدْمَتِهَا عَلَى نَحْوِ شَامِلٍ، وَأَيْقَنُوا أَنَّ دِرَاسَتَهَا وَالتَّأَلِيْفَ فِيهَا ضَرْبٌ مِنْ ضُرُوبِ العِبَادَةِ، يَتَقَرَّبُونَ بِهِ إِلَى الله، وَيَطْمَعُونَ فِي وَأَيْقَنُوا أَنَّ دِرَاسَتَهَا وَالتَّأَلِيْفَ فِيهَا ضَرْبٌ مِنْ ضُرُوبِ العِبَادَةِ، يَتَقَرَّبُونَ بِهِ إِلَى الله، وَيَطْمَعُونَ فِي الأَجْرِ وَالمُثُوبَةِ، وَيُوضِّحُ السَّيِّدُ القِنَّ جِي الْآلِكَ بِقَوْلِهِ: ﴿إِنَّ عِلْمَ اللَّغَةِ هُوَ الكَافِلُ بِإِبْرَازِ أَسْرَالِ العَرْبِ وَالمَثُوبَةِ، وَيُوضِّحُ السَّيِّدُ القِنَّ جِي الْكَافِ بِعَقِي اللهُ فِي الْقِيْمِ بِعُهُ إِللهُ عَلَى رُوا اللهُ عَلَى رُوام العِلْمِ، وَطُلاَّبِ الْأَثُوبَةِ، وَالْمُومُومِةِ الْمَالِ عَلْمَ الْعَلْمَ وَرُسُومِهَا، وَالوُقُوفِ وَا جُلَّ عِنَايِتِهِمْ فِي ارْتِيَادِهِمْ إِلَى عِلْمِ اللَّيْخَةِ، وَالْمَوْمِهَا، وَالوُقُوفِ عَلَى مُثَلِهَا وَرُسُومِهَا» (١).

<sup>(</sup>۱) هو محمّد صدِّيق خان، بن حسن بن عليّ، الحُسينيّ، البُخاريّ، الهنديّ، أبو الطَّيِّب ( -۱۳۰۷هـ)، عالم الميرّ، مُشارِكٌ في أنواع مِنَ العُلوم، وله تصانيفُ كثيرةٌ، منها: «فتح البيان في مقاصد القرآن»، و«العلم الخفَّاق مِنْ علم الاشتقاق»، و«البلغة في أصول اللّغة». كحَالة، عمر رضا، مُعْجَم المُؤلِّفِين (تراجم مُصَنَّفي الكتُبِ العَرَبِيَّة)، ج٣، ط١، مؤسسة الرّسالة، بيروت - لبنان، ١٤١٤هـ -١٩٩٣م، ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) القِنَّوْجِيّ، محمّد صدِّيق حسن خان، البُلْغَة في أصولِ اللُّغَة، تحد نذير محمَّد مَكتبي، ط١، دار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت – لبنان، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ص٥٥-٥٠.

وَقَدْ كَانَ كِبَارُ عُلَمَاءِ العَرَبِيَّةِ الأَوَائِلِ يَتَبَيَّنُونَ فَصَاحَةَ الرَّجُلِ وَإِتقانَهُ العَرَبِيَّةَ بِحُسْنِ قِرَاءَتِهِ القُرْآنَ، وَأَدَاثِهِ لَهُ الأَداءَ السَّلِيْمَ الوَاجِبَ('')، وَبِنَاءً عَلَى ذَلِكَ كَانَ القُرْآنُ عِنْدَهُمْ المِقْيَاسَ الأَسَاسَ التَّمْبِيْزِ الْحَسَنِ مِنَ الرَّدِيء؛ فَقَدْ رَوَى أَبُو البَرَكَات بنُ الأَنْبَارِيّ('')، بِسَنَدِهِ عَنْ وَهَب بن جرير (''')، التَّمْبِيْزِ الْحَسَنِ مِنَ الرَّدِيء؛ فَقَدْ رَوَى أَبُو البَرَكَات بنُ الأَنْبَارِيّ ('')، بِسَنَدِهِ عَنْ وَهَب بن جرير (''')، أَنَّ أَبَاهُ قَرَأً عَلَى أَبِي عَمْرو بنِ العَلاَءِ ('') القُرْآنَ، فَقَالَ لَهُ: (الأَنْتَ أَفْصَحُ مِنْ مَعْدِ ('') بْنِ عَدْنَانَ ('')، وهَذَا يُنْبَعُ عَنْ غَلَيَةِ الاستحسانِ للأَدَاءِ، وَسَلاَمَةِ النَّطْقِ مِنَ الانحرافِ عَنْ جهتِهِ السَّلِيْمَةِ.

وَلَّا كَانَ القُرْآنُ الكَرَيْمُ أَبْلَغَ كلامٍ وأَفصحَهُ وأَعلاهُ، كانَ بلا ريبٍ المصدرَ الأَوَّلَ لِلْعَرَبِيَّةِ، أَوْ - كَمَا وَصَفَهُ الشَّيْخُ أَمِيْنُ الحُوْلِيُّ ( ) -: «كتاب العَرَبِيَّة الأكبر » ( ) .

<sup>(</sup>١) الزّيديّ، د. كاصد، دراسات نقديّة في اللُّغَة والنَّحْو، ط١، دار أسامة، الأردن-عيّان، ٢٠٠٣م، ص٩.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمن بن أبي الوفاء، المُلقَّب كهال الدِّين، وُلِدَ في بغدادَ ( -٥٧٧هـ)، كان من الأَئِمَّة المُشارِ إليهم في علمِ النَّحْو، وصنّف فيه كتاب «أسرار العَربيَّة»، و«الميزان»، و«الإنصاف»، وله كتاب «طبقات الأدباء». ابن خِلِّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، تحد. د. يوسف عليّ طويل - د. مريم قاسم طويل، ج٣، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، ص ١١٥-١١٦.

<sup>(</sup>٣) هو وهب بن جرير بن حازم بن زيد بن الأزديّ البَصْرِيّ الحافظ ( -٢٠٦هـ)، ذكرهُ ابن حبان في «الثّقات»، وقال العجيليّ: بَصْرِيّ ثقةٌ، وقال النسائيّ: ليس به بأس. العسقلانيّ، ابن حجر، تهذيب التّهذيب، تح. الشَّيْخ خليل مأمون شيحا ـ الشَّيْخ عُمر السّلاميّ ـ الشَّيْخ عليّ بن مسعود، ج٦، ط١، دار المعرفة، بيروت، حليل مأمون شيحا ـ الشَّيْخ عُمر السّلاميّ ـ الشَّيْخ عليّ بن مسعود، ج٦، ط١، دار المعرفة، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ص١٠١-١٠٢.

<sup>(</sup>٤) هو زبَّان بن عبَّار، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) هو معد بن عدنان بن أدّ بن آدر بن الهميع، من أحفاد إسماعيل، جدٌّ جاهليٌّ، من سلسلة النَّسب النَّبُويّ، اشتُهر بفصاحته عند العرب، ولم تُذْكَرْ وفاتُهُ. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٦) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرَكَات، إيضاح الوقف والابتداء، تح. محيي الدّين عبد الرّحمن، ج١، مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة، دمشق، ١٣٩٠هـ-١٩٧١م، ص٤٩.

<sup>(</sup>٧) من أعضاء المجمع اللّغويّ في مصر (١١٨٠ -١٢٥٧هـ)، تعلّم بالأزهر، ونال شهادته من مدرسة القضاء الشرعيّ، له: «البلاغة العَرَبِيَّة»، و«فنّ القول»، و«الأدب المصريّ»، و«مشكلات حياتنا اليوميّة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١٦.

<sup>(</sup>٨) الخوليّ، أمين، مناهج تجديد في النَّحْو والبلاغة والتَّفسير والأدب، ط١، دار المعرفة، القاهرة،١٩٦١م، ص٣٠٤.

وَلَهِذَا، فَإِنَّنَا حِيْنَ نُصَوِّبُ مِنْ أَغْلاَطِنَا اللُّغَوِيَّةِ الَّتِي تَلوكُها أَنْسِنَتُنَا، وتطرقُ أسهاعَنا، مُهْتَدِيْنَ بأنوارِ لُغَةِ القُرْآنِ، فَإِنَّمَا نَرجعُ إِلَى النَّبْعِ الصَّافِي، وَالكَلاَمِ الَّذِي لاَ يَعْلُوهُ كَلاَمٌ؛ إِذْ إِنَّ كَلاَمَ الله - عِنْدَمَا يَكُونُ شَاهِدًاً - نِعْمَ الشَّاهِدُ هُوَ.

لِذَلِكَ، فَلاَ عَجَبَ إِنْ كَانَتْ نَشْأَةُ عُلُومِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ تعودُ إِلَى ذَلِكَ الكتابِ الخالدِ عَلَى مختلفِ أنواعِها وأصولِها وفروعِها؛ مِمَّا يُوَضِّحُ الصِّلَةَ الوثيقةَ بَيْنَ علومِ القُرْآنِ وَعلومِ العَرَبِيَّةِ الَّتِي تَجَلَّتْ فِي تاريخِ تِلْكَ العلومِ وَنشأتِها.

وَمَا يهمُّنَا فِي بَحْثِنَا هُنَا ذَلِكَ الارتباط المُتهاهي بينَ علم النَّحْوِ على اختلافِ أَوْجُهه الإعرابيَّة، وعلم التَّفسير على اختلافِ قِرَاءَاته القُرْآنِيَّة، ممّا يجعلُ النَّحْوَ العربيَّ فِي مَصَافِّ العلومِ الشَّرْعِيَّةِ الَّتِي تُؤَدِّي دورَها فِي خدمةِ النَّصِّ القُرْآنِيِّ وَتَوْجِيْهِ مَعَانِيْهِ الدَّلالِيَّةِ؛ ويجعلُنا ننكبُّ على دراستِهِ وتدبّرِه، مُتلَمِّسِيْنَ أسبابَ وضعِه، وتاريخَهُ، وَتَطَوُّرَهُ، وَأَهَمِّيَّتَهُ فِي جَلاَءِ المَعْنَى الدِّينيِّ وتوضيحِه.

#### أ - أَسْبَابُ وَضْعِ النَّحْوِ، وَالإِخْتِلاَفُ فِي وَاضِعِهِ:

فَهَا أَكْثَرَ الَّذِيْنَ تناولوا البحثَ في تاريخ النَّحْو، وتحدَّثوا عن نشأته الأولى؛ وما أكثرَ الآراءَ الَّتِي ذُكِرَتْ في هَذَا المجال؛ ذَلِكَ أَنَّ الحُلافَ - مُنْذُ القرونِ الأُولى - دَائِرٌ بَيْنَ العُلَهَاءِ فِي هَذَا الموضوع، وَالرِّوايات متباينة فيه (۲).

<sup>(</sup>١) الزّيديّ، د. كاصد، دراسات نقديّة في اللُّغَة والنَّحْو، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) المبارك، د. مازن، النَّحْو العربيّ (العلّة النَّحْوِيّة: نشأتها وتطوّرها)، ط١، المكتبة الحديثة، بيروت-لبنان، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م، ص٧.

فَإِذَا كَان جَمْعُ القرآنِ يُمَثِّلُ الخطوةَ الأُولى في سبيلِ العناية بِهِ، فَإِنَّ وَضْعَ النَّحْوِ يُمَثِّلُ الخطوةَ الثَّانِيةَ فِي سُبُلِ المُحَافَظَةِ عَلَى سَلاَمَةِ أَدَاءِ نُصُوصِهِ، بَعْدَ أَنْ أَخَذَ اللَّحْنُ يشيعُ عَلَى أَلْسِنَةِ النَّاسِ(''.

فَلَمْ يَكُنْ نُزُولُ الوَحْيِ الكَرِيْمِ قَلْبًا لِلْجَوَانِ العَقَدَيَّةِ فِي حَيَاةِ النَّاسِ فحسب، بل كانَ أَيْضاً، قلباً للعادات اللُّغوِيَّة الَّتِي نشؤوا عليها؛ إذ واجه العرب في قراءة القرآن، ظواهر لم يكونوا في سَلائِقهِم الَّتِي فُطِروا عليها مُتَّفِقِيْنَ، وكان مِنْهَا تعدّدُ اللَّهجات، واختلافُها في القربِ من لغةِ القرآن، أو البعد عنها؛ لذَلِكَ كان لا بُدَّ لهم من المرانِ، حَتَّى يألفوا النَّصَّ الجديد (٢٠)، وَمِنْ هُنَا يستطيع الدَّارس - كها يقول الدُّكْتُور أَحمد محمّد قدّور -: «أَنْ يَتفَهَّمَ دَوَافِعَ اللُّغوِيِّيْنَ اللَّذِيْنَ النَّذِينَ الطلقوا إلى جمع اللُّغة، للحفاظِ على الصُّورةِ المُثلى للغتهم، الَّتِي ما استساغوا لها أَنْ تتعرَّضَ للّحنِ والتَّحريفِ؛ وَقَدْ قَرَّ فِي نفوس ذَلِكَ النَّفِر مِنَ اللُّغوِيِّيْنَ الأوائلِ أَنَّ العَرَبِيَّة إرثٌ غالٍ، يجبُ نقلُهُ إلى الأجيالِ التَّاليةِ، صحيحاً لا خللَ فيه ولا نقصَ؛ ومِنَ المُؤكَّدِ أَنَّ كَوْنَ العَرَبِيَّةِ لُغَةٌ لِلْدَيْنِ الجديدِ، الَّذِي أَتَى بِالقُرْآنِ الكَرِيْمِ مُعْجِزَةِ الوَحْي، قَوَّى ذَلِكَ المقصدَ، بل جعلَهُ واجباً دينيًا في معظم الأحوال» (٣).

وَقَدْ أَجْمَعَ الَّذِيْنَ تَصَدَّوا لِنَشْأَةِ علومِ العَرَبِيَّةِ عَلَى أَنَّ القُرْآنَ الكَرِيْمَ كَانَ الدَّافِعَ الرَّئِيْسَ لَعُلَمَ، وقد أَجْمَعَ اللَّوْن، وتفشّيهُ في الكلام، وزحفَهُ إلى لسانِ مَنْ يتلو القرآن، هو الباعثُ على تدوين اللُّغَة واستنباط قواعد النَّحْوِ منها(۱)؛ خشية أَنْ ينغلقَ القرآنُ الكريمُ والحديثُ الشّريفُ على الفهم؛ وذَلِكَ أَنَّ الاختلاط بالأعاجم والمدنيّة من أهم الأسباب الَّتِي ساعدت على البعد عن العَرَبِيَّة الفُصْحَى.

<sup>(</sup>١) ضيف، د. شوقي، المدارس النَّحْوِيَّة، ط٢، دارالمعارف، مصر، د.ت، ص١١.

<sup>(</sup>٢) الحلوانيّ، د. محمّد خير، المفصّل في تاريخ النَّحُو العربيّ، ط١، مؤسّسة الرِّسالة، بيروت - لبنان، د.ت، ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) قدّور، أحمد محمّد، المدخل إلى فقه اللُّغَة العَرَبِيَّة، منشورات جامعة حلب، حلب، ١٤١٢هـ-١٩٩١م، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) الأفغاني، سعيد، من تاريخ النَّحْو، دار الفكر، بيروت، د.ت، ص٨٠

وَبِذَلِكَ يَتَبَيَّنُ أَنَّ التَّفَكِيرَ فِي علمِ النَّحْوِ يعودُ إِلَى ظاهرةِ شيوعِ اللَّحْنِ وَالحشيةِ عَلَى القُرْآنِ مِنْهَا؛ وَذَلِكَ لأَنَّ رَغْبَةَ العَرَبِ الْمُسْلِمِيْنَ فِي نَشْرِ دِيْنِهِمْ إِلَى الأَقْوَامِ المَختلفةِ أَنْشَأَ أَحْوَالاً جديدةً فِي وَاقِعِ اللَّغَةِ مَا كَانَ العَرَبُ يَعْهَدُونَهَا مِنْ قَبْلُ؛ إِذْ كَانَتِ الفطرةُ اللَّغَوِيَّةُ قَبْلَ الإِسْلامِ سليمةً صافيةً.

وَمِنْ هُنَا لاَ بُدَّ مِنَ الإِشَارَةِ إِلَى أَنَّ فُشُوَّ اللَّحْنِ بِفَسَادِ الأَلْسِنَةِ وَاختلالهِا بَدَأَ مُبَكِّراً مِنْ عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ ﴿ النَّبِيِّ ﷺ ﴿ النَّالِمُ النَّاسِ قَرَأَ فَلَحَنَ فِي حضرتِهِ - عَلَيْهِ السَّلامُ - فَقَالَ: «أَرْشِدُوا أَخَاكُمْ » ('').

وَكَذَلِكَ يُوْدِدُ الدَّارِسُونَ بَعْضَ الرِّوَايَاتِ عَلَى تَسَرُّبِ اللَّحْنِ إِلَى أَلْسِنَةِ النَّاسِ فِي عَهْدِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ؛ إِثْرَ اختلاطِ العَرَبِ الفُصَحَاءِ بِغَيْرِهِمْ مِنَ الشُّعُوبِ غَيْرِ العَربِيَّةِ، مِمَّا أَضْعَفَ السَّلِيْقَةَ اللَّغُويَّةَ لَدَيْمِمْ، وَلَعَلَّ هَذَا مَا جَعَلَ السَّلِيْقَةَ اللَّغُويَّةَ لَدَيْمِ، وَلَعَلَّ هَذَا مَا جَعَلَ السَّلِيْقَةَ اللَّغُويَّةَ لَدَيْمِ، وَلَعَلَّ هَنْ المَعْربِيَّةِ الَّتِي تَقِي تِلْكَ الأَلْسِنَةَ مِنَ اللَّحْنِ، بِقَوْلِهِ - فِيها عُمَرَ بنَ الحَطَّابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّحْنِ، بِقَوْلِهِ - فِيها عُمَرَ بنَ الحَطَّابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّحْنِ الْعَربِيَّةِ الَّتِي تَقِي تِلْكَ الأَلْسِنَةَ مِنَ اللَّحْنِ، بِقَوْلِهِ - فِيها عُمَر بنَ الحَطَّابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّحْنِ الْعَربِيَّةِ الَّتِي تَقِي تِلْكَ الأَلْسِنَةَ مِنَ اللَّحْنِ، بِقَوْلِهِ - فِيها رَواهُ الزَّبِيدِيُّ (اللَّهُ العَربِيَّةِ الْتَيْعِقُ اللَّهُ الْعَربِيَّةِ الْقَوْمُ عَلَى أَنَّ خَطَرَ اللَّحْنِ أَخَذَ يَفْسُو وَيُصَلِّ الْقُولُ اللَّوْلِ عَلَى الفُصْحَى وَنَصِّ القُولُ إِنْ الْمَاتِ الْعَربِيَةِ وَاستنباطِهَا لِلنَّطُو الطَّرِيقِ الصَّعِيْعِ.

وَمِنْ ذَلِكَ يَظَهِرُ أَنَّ اللَّحْنَ أَوَّلُ بَدْئِهِ فِي الإِعْرَابِ، يقول أبو الطَّيِّبِ اللُّغَويِّ(١٠): «وَاعْلَمْ أَنَّ

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ص٨.

<sup>(</sup>٢) النِّسَابُورِيّ، محمّد بن عبد الله الحاكم، المستدرك على الصّحيحين، ج٢، رقم (٣٦٤٣)، ص٤٧٧.

<sup>(</sup>٣) تُوُقِّ (٢٣هـ). العسقلانيّ، ابن حجر، الإصابة في تمييز الصّحابة، تحـ. صدّقي جميل العطّار، ج٤، ط١، دار الفكر، بيروت، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م، ص٣.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن الحسن بن عبيد الله الزُّبَيْدِيّ الأندلسيّ الإشبيليّ، أبو بكر (٣١٦-٣٧٩هـ)، عالم باللُّغَة والأدب، شاعر، وَلِيَ قضاءَ إشبيليةَ، وتُوفِيُّ فيها، له: «الواضح»، و«طبقات النَّحْوِيِّيْنَ واللُّعَوِيِّيْنَ»، و«مختصر العين». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٨٢.

<sup>(</sup>٥) الزُّبَيْدِيِّ، أبو بكر، طبقاتُ النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ، تحد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، دار المعارف، مصر، ١٣٧٣هـ-١٩٥٤م، ص٢-٣.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الواحد بن عليّ الحَلَبِيّ ( -٣٥١هـ)، أديبٌ، نزل في حلب، وقُتِلَ فيها، له: «مراتب النَّحْوِيِّيْنَ»، و «المثنّى»، و «الأضداد». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٧٦.

أَوَّلَ مَا اختلَّ من كلامِ العربِ، فَأَحْوَجَ إِلَى التَّعَلُّمِ، الإعرابُ (١٠).

وَالأَمْثِلَةُ عَلَى ذَلِكَ كثيرةٌ عَلَى اختلافِ رِوَاياتِها ورُوَاتِها؛ فَقَدْ رَوَى القُرْطُبِيّ (٢) عن ابنِ أبي مُلَيْكَةَ (٣) أَنَّ أَعْرَابِيًا قدم في زمانِ عمر بنِ الحَطَّابِ ﴿ ، فقالَ: مَنْ يقرئنِي مَّا أُنْزِلَ على عمَّدٍ ﴿ على عمَّدٍ ﴿ وَاللّٰ عَلَى عَمْ اللّٰ عَلَى عَمْ اللّٰ عَلَى عَمْ ورسولِهِ (١٠) بجر «رسولِهِ ، فقال قالَ: فأوقَدْ بَرِئَ اللهُ من رسولِهِ ؟ فَإِنْ يكنْ كَذَلِكَ ، فأنا أبراً منه ؛ فبلغ عمر مقالة الأعرابي الأعرابي : أوقَدْ بَرِئَ اللهُ من رسولِه الله ﴿ وَقَلْ عَلَى اللّٰ عَمْ اللّٰ عَلَى اللّٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ورسولُهُ من الله الله على الله الله الله الله الله ورسولُهُ منه ، فأمر عمر بن المؤمنين ؟ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ منه ، فأمر عمر بن المؤمنين؟ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ منه ، فأمر عمر بن المؤمنين؟ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ منه ، فأمر عمر اللّٰ عالم باللّٰعة الله الله الله ورسولُهُ منه ، فأمر عمر بن المؤمنين؟ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ النَّاسَ ، إِلاّ عالم باللّٰعة » (٥) ، وأمر أبا الأسود (٢) ، فوضع النّحْو .

ُفيها ذهبَ ابنُ الأَنْبَارِيّ مَذْهَبَاً آخَرَ بقولِهِ: «رُوِيَ أَنَّ سببَ وضعِ عليٍّ <sup>(٧)</sup> - كرَّمَ اللهُ وجهَهُ -

<sup>(</sup>١) اللُّغَوِيّ، أبو الطّيّب، مراتب النَّحْوِيِّيْنَ، تحد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، دار النّهضة، مصر، ١٣٩٤ هـ- ١٩٧٤ م، ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) هو محمّد بن أحمد بن أبي بكر الأنَّصَارِيّ الخزرجيّ الأندلسيّ، أبو عبد الله ( - ٦٧١هـ)، من كبار المُفَسِّرِيْنَ، صالحٌ، مُتَعَبِّدٌ، من أهل قرطبة، من كتبه: «الجامع لأحكام القرآن»، و«قمع الحرص بالزهد والقناعة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن عبيد الله، أبو بكر ( -١١٧هـ)، حجّةٌ، حافِظٌ، قُرَشِيٌّ، مكِّيٌّ، تابعيٌّ، حدّث عن عائشة، وابن عبّاس، وابن عمر، وابن الزّبير، وولي القضاء لابن الزّبير. الذّهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، سير أعلام النّبلاء، تحـ. شعيب الأرنؤوط، ج٥، ط١١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٢٢هـ- ٢٠٠١م، ص٨٩-٩٠.

<sup>(</sup>٤) والقراءة الصّحيحة للآية: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِئَةٌ مِّنَ ٱلمُشْرِكِينِّ وَرَسُولُهُ ﴾. [التّوبة ٩ /٣].

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت-لبنان، مـ ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٦) هو ظالم بن عمرو، أبو الأسود الدُّوَلِيّ ( - ٦٩هـ)، قاضي البصرة، عالمٌ، فَاضِل، أحدُ ساداتِ التّابعين والمُحْدَثِيْنَ والفُقَهَاء والشعراء، حدّث عن عمر، وعليّ، وأبيّ بن كعب، وأبي ذرّ ، أُوَّلُ مَنْ وضعَ النَّحْو، وأخذ عنه يحيى بن يعمر. الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تحد. د. عمر فاروق الطبّاع، ج٤، ط١، مؤسّسة المعارف، بيروت - لبنان، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص٣٥٣-٣٥٦.

<sup>(</sup>٧) تُوُقِي (٤٠هـ). ابن عبد البرّ، يوسف بن محمّد، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحـ. عادل مرشد عادل، ط١، دار الأعلام، الأردن، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، ص٥٢٢-٥٤٣.

لهَذَا العلمِ أَنَّهُ سَمِعَ أعرابيّاً يقرأُ: «لا يأكلُهُ إلاّ الخاطئيْنَ»(١)، فوضعَ النَّحْوَ»(١).

وَبِهَذَا يمكنُ القولُ: إِنَّ اللَّمْن كَظاهرةٍ عَامَّة، دعا إلى وضعِ النَّحْوِ للوقايةِ منه، وإلحاقِ الفسادِ الدَّخيلِ على لغةِ العربِ بلغةِ أهلِه، وردِّ الشَّاذِ عنها إليها، وهَذِهِ الظَّاهِرةُ العَامَّة جُعِلتْ في بعض الرّواياتِ السّببَ المباشرَ في وضع النَّحْو، وَمِنْ ذَلِكَ قولُ بنتِ أبي الأسودِ الدُّوَلِيِّ لَهُ، عندما دخلَ عليها في البصرةِ: «يَا أَبْتِ مَا أَشَدُّ الحرِّ!» برفعِها كلمة «أَشَدُّ»؛ فَظَنَّها تَسْأَلُهُ، وتستفهمُ مِنْهُ عَنْ أَيِّ زمانِ الحرِّ أَشد؟ فقال: «شهر ناجر»(ن)، فقالت: «يا أبتِ إِنَّهَا أخبر ثُك، وَلَمُ أَسْأَلكَ»، فأتى أميرَ المؤمنينَ عليَّ بنَ أبي طالبٍ – عليه السّلام – فقال: «يا أميرَ المؤمنينَ، ذهبتْ لغةُ العربِ، فأتى أميرَ المؤمنينَ، ذهبتْ لغةُ العربِ، لل خالطتِ العجم، وأوشك -إِنْ تَطَاوَلَ عَلَيْهَا زَمَانٌ – أَنْ تَضْمَحِلَّ»، فقالَ لَهُ: «وَمَا ذَلِك؟»، فأخبره خبرَ ابنتِهِ، فأمره، فاشترى صحفاً بدرهم، وأملّ عليه: «الكلامُ كُلُّهُ لاَ يَخْرُجُ عَنْ إسْمٍ، فإخبره خبرَ ابنتِهِ، فأمره، فاشترى صحفاً بدرهم، وأملّ عليه: «الكلامُ كُلُّهُ لاَ يَخْرُجُ عَنْ إسْمٍ، وَفِعْلِ، وَحَرْفٍ جَاءَ لَمْغَى».

وَهَذِهِ الوَقَائِعُ عَلَى تَعَدُّدِهَا واختلافِ الرِّواياتِ فيها نهاذجُ واضحةٌ لاتساعِ اللَّحْن، وشمولِهِ جميعَ الطّبقاتِ، وتهديدِهِ سلامةَ اللَّغَة العَرَبِيَّة، حَتَّى أصبح هو الغالبَ المسيطرَ، في المدن والأماكن التَّيى كانت منبتَ النَّحْو، ومهدَ طفولتِهِ المُبكِّرةِ، أواخر الخلافة الرّاشدة، وأوائل دولة بني أُمَيَّةَ الَّتِي قامت سنة إحدى وأربعين للهجرة (١٠).

وَلاَ بُدَّ مِنَ الإِشَارَةِ إِلَى أَنَّ أَكْثَرَ اللَّحْنِ كَانَ فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ؛ وَيُعَلِّلُ الرَّافِعِيّ (" سبب

<sup>(</sup>١) والقراءة الصّحيحة للآية: ﴿ لَّا يَأْكُلُهُ وَ إِلَّا ٱلْخَطِئُونَ ﴾. [الحاقة ٦٩ / ٣٧].

<sup>(</sup>٢) الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ج١، ط٣، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ١٩٥٤م، ص٠٢٤.

<sup>(</sup>٣) الأصفهانيّ، أبو الفرج، الأغاني، ج٢، الهيئة المَصْرِيَّة العَامَّة للكتاب، مصر، ١٩٩٢م، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) يريدُ شهرَ «صفر»؛ فالجاهليّةُ كانتْ تُسمّيه بهَذَا الاسم.

<sup>(</sup>٥) الأصفهانيّ، أبو الفرج، الأغاني، ج١٢، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) رفيدة، د. إِبْرَاهِيم عبد الله، النَّحْو وكتب التَّفسير، ج١، ط٣، الدّار الجماهيريّة للنشر والتّوزيع، ١٩٩٠م، ص٣٥.

<sup>(</sup>٧) هو مصطفى صادق بن عبد الرِّزَاق (١٢٩٨ - ١٣٥٦هـ)، عالم بالأدب، شاعر، من كبار الكتّاب، له: «ديوان شعر»، و «تاريخ آداب العرب»، و «إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة». الزِّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص٢٣٥.

ذَلِكَ، بقوله: ﴿إِنَّ الأَلْسِنَةَ الضَّعِيْفَةَ القَاصِرَةَ لاَ تَستطيعُ الصُّعُودَ إِلَى مُستواه العالي في بلاغته وعلوَّ أسلوبه، والقرآنُ قد انطوى على أسرارٍ من سياسةِ الكلامِ، لا تتعلَّقُ بها إلاّ الطّبيعةُ الكاملةُ، ولهَذَا كان أكثرُ اللَّحْن فيه بَادِئَ بِدْءَ ﴾(١).

وَيَرَى الدُّكْتُور شوقي ضيف (٢٠): «أَنَّ كلَّ ذَلِكَ جعلَ الحاجة تمسُّ في وضوحٍ، إلى وضع رسومٍ يُعْرَفُ بها الصّوابُ من الخطأ في الكلام؛ خشيةَ دخول اللَّحْن وشيوعه في تلاوة آيات الذّكر الحكيم» (٣٠).

وَبِذَلِكَ يتبيّنُ أَنَّ أُوّلَ ما وُضِعَ مِنَ النَّحُو هو ما وقعَ اللَّحْن فيه، أو ما كان أقربَ إلى متناولِ الفكرِ في الاستنباطِ ثُمَّ الاستقراءِ الدَّقِيق لِلنُّهوضِ برصدِ الظَّواهِر اللُّغَوِيَّةِ وتسجيلِ الرِّسومِ النَّحُويَّةِ تسجيلًا تطّرد فيه القواعدُ وتنتظمُ الأقيسةُ انتظاماً يهيئ لنشوء علم النَّحُو ووضع قوانينه الجامعة المشتقة من الاستقصاء المتأتي للعبارات والتَّرَاكِيب الفصيحة، ومن المعرفة التامّة بخواصّها وأوضاعها الإعرابيَّة (٤).

ويتجاوزُ الدُّكْتُور عَبْدُه الرَّاجحيّ في كتابه «النَّحْو العربيّ والدَّرس الحديث» اقتصارَ نشأةِ النَّحْو على محاربةِ اللَّحْن، ويؤكِّدُ على إرادةِ الفهم المنشودةِ مِنْ وراءِ نشأةِ هَذَا العلم الجليل الَّذِي ما انفكَّ عَنِ المعنى، منذُ بدايةِ نشأتِهِ الأولى، مروراً بمراحل نموِّهِ كلِّها، ويعلَّلُ ذَلِكَ بقوله: «إِنَّ اللَّحْن وَحْدَهُ لا يفسّرُ نشأة النَّحْو، وخَاصَّة على أوّلِ صورةٍ وَصَلَ بها إلينا، وهي كتاب «سِيبَوَيْه» (٥٠)، والأقرب عندي أَنَّ النَّحْوَ

<sup>(</sup>١) الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ج١، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) كان مستشاراً لدار المعارف، ومقرّراً للجنة الشعر في مجلس الفنون والآداب، وعضواً مشرفاً للمجمع اللغوي العلمي الأردني، وعضواً مراسلاً للمجمع العلمي العراقي، له: «دراسات في السعر العربي المعاصر»، و«تجديد النّحو»، و«المدارس النَّحْوِيّة». كامبل، رُوبرْت، أعلام الأدب العربي المعاصر (سِيَرٌ وسِيرٌ داتية)، ج٢، ط١، الشّركة المتّحدة للتّوزيع، بيروت - لبنان، ١٩٩٦م، ص ٨٣٠.

<sup>(</sup>٣) ضيف، د. شوقي، المدارس النَّحْوِيَّة، ص١٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص١٢-١٣.

<sup>(</sup>٥) هو عمرو بن عثمان بن قنبر، أبو بشر ( - ١٨٠ه)، كان أَعْلَمَ المتقدّمين والمتأخّرين بالنَّحُو، وَلَمْ يُصَنَّفْ فيه مثلُ كتابِهِ «الكتاب»، طلبَ الفقة والحديثَ مدَّة، ثمّ أقبل على العَرَبيَّة، فبرع وساد أهل العصر، لزم شيخه الخليل، وروى عنه، ويعدّ إمام الطبقة الرَّابِعة من طبقات النّحاة البَصْرِيِّيْنَ، مات ولم يبلغ ثلاثين عاماً، وبمذهبه يأخذ أهل البصرة. ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّين إِسْمَاعِيْل، البداية والنّهاية، تحد. د. عبد الله بن عبد المحسن الرّياض، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٠م، ص٢٠٦ - ٢٠٨.

- شأنَ العلوم الإسلامِيَّةِ الأُخرى - نشأَ لفهم القرآنِ الكريم، والبونُ شاسعٌ بينَ محاربة اللَّحْن، وإرادة الفهم؛ لأَنَّ اللَّحْن ما كانَ يُفضِي بهذَا النَّحْو إلى ما أفضى إليه في هَذِهِ المرحلة الباكرة من حياته، بَلْ إِنَّهُ كان حقيقاً أَنْ يقتصرَ على وضع ضوابط الصَّحّة والخطأ في كلام العرب؛ أمّا الفهم فإنّه يقصد إلى البحث عن كلّ ما يفيد في استنطاق النَصّ، وفي معرفة ما يؤدّيه التَّركيب القرآنيّ على وجه الخصوص، بوصفِه أعلى ما في العَربيّة من بيان، وَمِنْ هُنَا كانَ النّشاط النَّحْوِيّ القديم على الوجه الَّذِي نعرفه من كثرة علمائه، وتفرّع مذاهبه، ووفرة مادّته»(۱).

ويعلِّل ذَلِكَ في كتابه «دروسَ في كتب النَّحْو»، تعليلاً ينحو فيه منحى آخرَ بقوله: «ولو كانتِ الغايةُ منهُ حفظَ النَّصِ مِنَ اللَّحْن، لَمَا أنتجَ العربُ هَذِهِ الثَّروةَ الضَّخمةَ في مجالِ الدَّرْسِ النَّحْويِّ؛ ومحاولةُ «الفهم» هَذِهِ هي الَّتِي حدَّدَتْ مسارَ المنهجِ؛ لأَنَّمَا ربطتْ درسَ النَّحْو بكلِّ المناولات الأخرى الَّتِي تسعى لفهم النَّصِ، وَمِنْ ثَمَّ فَإِنَّ دراسة منهج النَّحْو عند العرب لا تكون صحيحةً إلاّ مع اتَّصالِها بدراسةِ العلومِ العَربِيَّة الأخرى، وَبِخَاصَّة الفقه والكلام»(٢).

وتمتلئ كتبُ الأدبِ والنَّحْو والتّاريخِ بنهاذجَ لرواياتٍ كثيرةٍ، مختلفةٍ ومُتضاربةٍ، في تحديد أوّل مَنْ شرع يُسَجِّلُ بعضَ الظَّواهِر النَّحْوِيَّة، أو يبني شيئاً من الضَّوابِط الأوّليَّة في فهم العلاقات بين عناصر التَّركيب اللّغويّ:

فيرى الزُّبَيْدِيّ: «أَنَّ أُوّلَ مَنْ أَصَّلَ ذَلِكَ وأعملَ فكره فيه أبو الأسود ظالم بن عمرو الدُّوَلِيّ، ونصرُ بنُ عاصم (٣)، وعبدُ الرِّحن بن هُرْمز (١٠)، فوضعوا للنَّحْوِ أبواباً، وأصَّلوا له أصولاً؟ فذكروا عواملَ الرِّفعِ، والنّصبِ، والخفضِ، والجزمِ؛ ووضعوا باب الفاعل، والمفعول،

<sup>(</sup>١) الرّاجحيّ، د. عبده، النَّحْو العربيّ والدَّرس الحديث (بحث في المنهج)، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٩٧٩م، ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٢) الراجحيّ، د. عَبْدُه، دروس في كتب النَّحْو، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٩٧٥م، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) هو نصر بن عاصم اللّيثيّ ( -٩٠٠هـ)، تابعيٌّ، يُقالُ: إنّه أَوَّلُ مَنْ نقّطَ المصاحف، وخَمَّسها، وعشَّرها. ابن الجَزَرِيِّ، محمّد بن محمّد بن محيّد عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، عُنِيَ بنشره ج. برجستراسر، مكتبة المُتنَبِيِّ، القاهرة، د.ت، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرّحن بن هرمز الأعرج المدنيّ ( -١١٧هـ)، عالمٌ بالعَرَبِيَّة والأنساب، أخذ عن ابن عبّاس، وأخذ عنه نافع والزهريّ. السِّيْرَافِيّ، أبو سعيد، أخبار النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ، تح. طه محمّد الزّينيّ ـ محمّد عبد المنعم خفاجيّ، ط١، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م، ص٢١.

والتّعجّب، والمضاف؛ وكان لأبي الأسود في ذَلِكَ فضلُ السّبقِ، وشرفُ التّقدّم »(١).

ومرّ بنا قبل قليل، روايةٌ تُرْجِعُ الأمرَ إلى الخليفةِ عمرَ بنِ الخطّاب ﴿ إِذَ أَمر أَبا الأسودِ بوضع النَّحْو، فَوَضَعَهُ (٢).

كَمَا رُوِيَ عنه أَنَّهُ كتب إلى أبي موسى الأشعريّ (")، ليوجِّه مَنْ يختارُهُ لتعليمِ العَربِيَّة، فَإِنَّهَا تدلُّ على صواب الكلام ('').

ومرّ بنا أيضاً روايةٌ تُرْجِعُ ذَلِكَ إلى الخليفةِ عليّ بنِ أبي طالب - كرّم اللهُ وَجْهَهُ - عندما أشار لأبي الأسود إلى الرّفع، والنّصب، والجرّ، وأقسامِ الكلمةِ (٥٠).

وخلاصةُ القولِ بالمشاكلة في هذهِ المسألة أنَّ أكثرَ الرّواةِ - قدياً، وحديثاً - يذهبونَ إلى أنَّ واضعَ النَّحْو الأوَّل هو أبو الأسود الدُّوَلِيّ، بأمرٍ من الإمام عليِّ بنِ أبي طالب - عليه السّلام - ويبدو ذَلِكَ واضحاً فيها نقله الشَّيْخ محمّد الطَّنْطَاوِيّ، من قول ابن الأَنْبَارِيّ: «إعْلَمْ - أيّدكَ اللهُ تعالى بالتّوفيق، وأرشدَكَ إلى سواء الطّريق - أنَّ أوَّلَ مَنْ وَضَعَ علمَ العَرَبِيَّة، وأسّسَ قواعدَهُ، وحدَّ حدودَهُ، أميرُ المؤمنينَ عليُّ بنُ أبي طالب - عليه السّلام - وأخذ عنه أبو الأسود الدُّوَلِيّ»(١٠).

وهَذَا ما يذهبُ إليه الشَّيْخ محمّد الطَّنْطَاوِيّ، والأستاذ أحمد أمين(٧) مِنَ الْمُحْدَثِيْنَ، يقول

<sup>(</sup>١) الزُّبَيْديِّ، أَبِو بكر، طبقات النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ، ص١١.

<sup>(</sup>۲) انظر ص۳۲.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن قيس ( -٤٤هـ)، حفظ القرآن، وعرضه على النبيّ ، من نجباء الصَّحابة، ومن أطيب النَّاس صوتاً بالقرآن. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محيّد بن عليّ، غاية النِّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٤) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البّركات، إيضاح الوقف والابتداء، ج١، ص٣٠.

<sup>(</sup>٥) انظر ص٣٣.

<sup>(</sup>٦) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، راجعه وعلّق عليه سعيد محمّد اللّحام، ط١، عالم الكتب، بيروت - لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص١٠.

<sup>(</sup>٧) ابن الشَّيْخ إِبْرَاهِيم الطبّاخ (١٢٩٥ - ١٣٧٣ هـ)، عالم بالأدب، غزير الاطّلاع على التّاريخ، من كبار الكُتَّاب، مولدُهُ ووفاتُهُ في القاهرة، له: «فجر الإسلام»، و«ظهر الإسلام»، و«النّقد الأدبيّ»، و«مبادئ الفلسفة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص١٠١.

الشَّيْخ الطَّنْطَاوِيّ: "ولقد اتّفقَ العُلَمَاء – متقدّمين، ومتأخّرين – على أنَّ أبا الأسود هو الَّذِي ابتكر شكلَ المُصحف، فلَعَلَّ ذَلِكَ كان منه تكميلاً لِمَا بدأ به من القيام بِمَا يحفظُ على المسلمين كتابَهم الكريم، ولغتَهم الشّريفة، وما لَنَا نُنكرُ هَذِهِ النّقولَ الصّريحة، وقد وافقَ عليها الخلفُ بعدَ السّلفِ، عصراً بعد آخر، تِلْكَ الأزمنة المُتطاولة، وَلَمْ نَرَ مِنْهُمْ نكيراً؟»(١)، ويقول الأستاذ أمين: "ويظهر أنَّ نسبةَ النَّحُو إلى أبي الأسود لها أساس صحيح؛ وذَلِكَ أنَّ الرّواة يكادون يتفقون على أبي الأسود قام بعملٍ من هَذَا النّمط؛ وهو أنَّهُ ابتكر شكل المصحف...، وواضحٌ أنَّ هَذِهِ الخطوة أوّليّة في سبيل النَّحُو، تتمشّى مع قانون النّشوء "١)؛ فهذَا ما يكاد يجمع عليه علماؤنا القُدَمَاء والمُحْدَثُونَ.

أمّا الأسباب الَّتِي جعلت مولدَ النَّحْو على يد أبي الأسود، فترجع إلى علمه باللُّغَة العَرَبِيَّة وبغريبها، وإلى نضوجِ عقله وقوّة تفكيره، وإلى كثرة رحلاته وتنقّلاته، وإلى إجماع معظم النَّحْوِيُّيْنَ على أَنَّهُ نقّط المصحف تنقيطَ إعراب، وإلى اتّصاله بالإمام عليٍّ - كَرَّمَ اللهُ وَجْهَهُ - الَّذِي تربّى في بيت النّبوّة، وشرب من معينها ما يجعله مضربَ المثل في العلم والمعرفة (٣).

ويلخّص لنا الدُّكْتُور الحلوانيّ آلية وضع أبي الأسود النَّحْو، في قوله: «ترجع قيمةُ أبي الأسود الدُّوَلِيّ في تاريخ النَّحْو، إلى أَنَّهُ هو أوّلُ مَنِ اتّجه بالدِّراسة اللُّعَوِيَّة إلى الاستقراء، والاستنباط، وكانت قبلَهُ تقوم على محاكاة الأعراب والاختلاط بهم، وحفظ الشّعر، والأنساب، فتحوّل بها إلى وضع الضَّوابِط الدَّقِيقة، ورصد الظَّواهِر المتبدّلة في تراكيب العَرَبِيَّة»(١٠).

فقدِ ارتبطتِ المعالمُ النَّحْوِيَّة الَّتِي تَركَها أبو الأسود بواقع الحياة اللَّغَوِيَّة البسيطة في عصره، وقد عُنِيَ في معالمه هَذِهِ بدَفعِ اللَّحْن عن قراءة القرآن؛ حَيْثُ استخرج ضوابط الإعراب، بحسب

<sup>(</sup>١) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص١٨.

<sup>(</sup>٢) أمين، أحمد، ضحى الإسلام، ج٢، ط١، دار الكتاب العربيّ، بيروت، د.ت، ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) مكرم، د. عبد العال سالم، الحلقة المفقودة في تاريخ النَّحُو العربيّ، ط٢، مؤسّسة الرِّسالة، بيروت، ١٤١٣هـ- العربيّ ١٩٩٠م، ص١٩-٢٥.

<sup>(</sup>٤) الحلوانيّ، د. محمّد خير، المفصّل في تاريخ النَّحْو العربيّ، ص١٠١.

ما تَوَافَرَ لديه من قدرات ووسائل (() ولكن بأوّليّات لَم تكن تنضبط بالاصطلاحات المستعملة اليوم، ثمّ تضخّمت واتسعت، إلى أن أصبحتْ عِلْم له قوانينُ ومُصْطلَحاتٌ ومدارسُ، خلّفت ثروة أدبيّة ولغويّة، أمتعتِ الفكرَ، وغذّتِ العقولَ إلى اليوم (())، يقول الأستاذ عَبَّاس حَسَن: «وإنّا لنذكرُ بالخيرِ في هَذِهِ المناسبةِ، تِلْكَ الطّلائعَ العِلمِيَّة من رجالات اللّغة والنّحُو، ونسجّلُ بالإكبارِ وعظيمِ التَّقْدِيْرِ فضلَهُمْ عَلَى اللَّغةِ، بجمعها والعناية بفروعها، وَلاَ سِيَّا تأسيس النَّحُو، ونشيدُ بذكر طائفةٍ كانت في مُقَدِّمة العامِلِيْنَ المُخْلِصِيْنَ، الَّذِيْنَ أسسوا هَذَا العلم على أقوى الدَّعائم؛ وهم: عليُّ بنُ أبي طالب ، وأبو الأسود الدُّوَلِيّ، وعبدُ الله ابن أبي إسحاق (())، وأبو عمرو بن العلاء، والخليلُ بنُ أحمد (())، وسِيْبَوَيْهِ إمامُ النُّحَاةِ البَصْرِيِّيْنَ مؤلّفُ: «الكتاب» مرجعُهم الأوّل والأكبرُ، والكِسَائِيِّ (٥)، والفَرَّاء (١) إمَامَا الكُوفِيِّيْنَ، وغيرُ هَوُلاَءِ مِنَ الرُّوَّاد، والأَئِمَّة الَّذِيْنَ زهت والأَكبرُ، والكِسَائِيِّ (٥)، والفَرَّاء (١) إمَامَا الكُوفِيِّيْنَ، وغيرُ هَوُلاَءِ مِنَ الرُّوَّاد، والأَئِمَّة الَّذِيْنَ زهت

<sup>(</sup>١) ابن خلَّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج٢، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) عبد الله، د. مساعد مسلم آل جعفر، أثر التَّطُوُّر الفكريِّ في التَّفسير في العصر العباسيِّ، ط١، مؤسّسة الرِّسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ ١٩٨٤م، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن أبي إسحاق الزّياديّ الحضرميّ ( -١١٧هـ)، بَصْرِيّ، مِنْ أُوائل مَنْ وَضَعَ النَّحْو، أخذ عنه كبارٌ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ، كأبي عمرو بن العلاء، والأَخْفَش الأكبر، فرّع النَّحْو وقاسَهُ، وكان أَعْلَمَ البَصْرِيِّيْنَ به. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٧١.

<sup>(</sup>٤) هو الخليل بن أحمد بن عمر بن تميم الفراهيديّ ( -١٧٠هـ)، سيِّد الأدباء في علمه وزهده، من أَيْمَّة اللَّغَة والأدب، وواضع علم العروض، وهو أستاذ سِيْبَوَيْهِ النَّحْوِيّ، وُلِدَ وماتَ في البصرة، له: «العين»، و«معاني الحروف»، و«تفسير حروف اللّغة». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٤، ص٢١٧-٢١٩.

<sup>(</sup>٥) هو عليّ بن حمزة، أبو الحسن ( -١٨٩هـ)، فارسيّ الأصل، نشأ بالكوفة، وتعلّم النَّحُو على يد رجال الطّبقة الأولى مِنَ الكُوفِيِّنُ (أبي جعفر الرّؤاسيّ، والهرّاء)، ثمّ رحل إلى البصرة، وتعلّم من الخليل، ثمّ رجع إلى الكوفة ينشر علمه، فتقوّى المذهب الكُوفيّ، وهو أحد القرّاء السّبعةِ المشهورين، وله تصانيفُ كثيرةٌ منها: «معاني القرآن»، و«القِرَاءَات»، و«مختصر النّحو». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) هو يحيى بن زياد بن عبد الله الفَرَّاء، أبو زكريّا ( -٧٠ هـ)، إمام الكُوفِيِّنَ، من الطّبقة الثَّالِثة، فارسيّ الأصل، تبحّر في علوم شتّى، فكان عارفاً بأيّام العرب، والطبّ، والفلسفة، والنّجوم، واللُّغة، والأدب؛ غيرَ أنّه برز في النَّحْو، من كتبه: «الحدود»، و«معاني القرآن»، و«كتاب اللُّغَات». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٧، ص٢٣٩-٢٤٢.

بهم القرونُ الثَّلاثَة الأولى من قرون الهجرة العظيمة، وكان لهم فضلُ السّبق في جمع اللُّغَة، ووضع النّحو »(١).

### ب - نَشْئاَةُ النَّحْوِ، وَمَرَاحِلُ نُمُوِّهِ وَتَطَوُّرهِ:

فَمَعَ هَذِهِ الاختلافاتِ كُلِّهَا حَوْلَ واضعِ النَّحْوِ الأَوَّلِ، فَإِنَّهُ لا خلافَ فِي أَنَّ بداية النَّحْوِ كَانَتْ فِي البَصْرَةِ، وَأَنَّ شجرتَهُ نَمَتْ تربتُها، ولم ينتقلْ مِنْهَا إلى غيرِها إلاّ بعد أَنْ كادَتْ أصولُهُ تتايزُ، وقواعدُهُ تتّحدُ<sup>(۱)</sup>؛ وذَلِكَ بعد ظهور طبقتين من النَّحْوِيِّيْنَ، ونشوء طبقة ثالثة في البصرة؛ لتكونَ الطّبقة الأولى من الكُوفِيِّيْنَ، تقابلُ الطّبقة الثَّالِثة من البَصْرِيِّيْنَ (اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَا

وهكذا تسير المدرستانِ في منهجَيْنِ متقابلَيْنِ حَتَّى تبلغَ البصرةُ الطّبقةَ السَّابِعةَ، الَّتِي انفرد فيها المُبَرِّد (١٠ - وهو آخر مَنْ يُذكر من طبقات البَصْرِيِّيْنَ - الَّذِي حاول الاتّصال ببغداد، كعبة العلم آنذاك، ومقصد العُلَمَاء كَافَّة، لمناظرة ثَعْلَب (٥) فيها (١٦) - آخر مَنْ يُذكر من طبقات الكُوفِيِّيْنَ

<sup>(</sup>١) حسن، عبّاس، اللُّغَة والنَّحْو بين القديم والحديث، ط٢، دار المعارف، مصر، ١٩٧١م، ص١٩-٢٠.

<sup>(</sup>٢) السَّامَّ ائِيِّ، د. فَاضِل صالح، الدِّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمَّ شَرِيِّ، ط١، دار عيّان، الأردن،

<sup>(</sup>٣) الطّبقة الأولى للبَصْرِيِّيْنَ: نصر بن عـاصم ( -٨٩هـ)، وعنبسة بن معـدان الفيل ( -١٠٠٠هـ)، وابـن هرمــز ( -١١٧هـ)، ويحيى بن يعمر ( -١٢٩هـ).

والطّبقة الثَّانِية للبَصْرِيِّيْنَ: ابن أبي إسحاق ( -١١٧هـ)، وعيسى بن عــمر ( -١٤٩هـ)، وأبـو عمـرو بـن العـلاء ( -١٥٤هـ).

والطّبقة الثَّالِثة للبَصْرِيِّيْنَ: الأَخْفَش الأكبر ( -١٧٧هـ)، والخليل بـن أحمد ( -١٧٤هـ)، ويونس بـن حبيب ( -١٨٢هـ)؛ وتقابلها الطّبقة الأولى للكُوفِيِّيْنَ: الرّؤاسيّ ( -١٨٧هـ)، ومعاذ الهرّاء ( -١٨٧هـ). السَّامرَّائِيِّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْويَّة واللُّغَويَّة عند الزَّغُشَريّ، ص٣٢-٣٣.

<sup>(</sup>٤) هو أبو العبّاس، محمّد بن يزيد الأزديّ ( -٢٨٦هـ)، آخر طبقات البَصْرِيّيْنَ، إمام العَرَبِيّة في زمانه، أحد أَثِمَّة الأدب والأخبار، من كتبه: «الكامل»، و«المقتضب». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٧، ص٠٨.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن يحيى، تَعْلَب ( - ٢٩١هـ)، من أَثِمَّة الكُوفِيِّنَ في النَّحْو واللُّغَة، كَان راويةٌ للشّعر، محدَّثًا، ولد ومات في بغداد، له: «الفصيح»، و«معاني القرآن»، و«إعراب القرآن». ابن خلّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّـات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٦) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص٦٧-٦٨.

الخمس (١)، وقد كان ذا مكانة هناك - بعد إخفاق سِيْبَوَيْهِ في محاولته المشهورة الاتّصالَ ببغداد، ومناظرتَهُ الكِسَائِيّ (٢)، الَّذِي كان مُقَرَّباً للرّشيد (٣)، ومن جلسائه المؤانسين؛ ممّا ساعَدَ على انتشارِ

والطّبقة السَّابِعة للبَصْرِيِّيْنَ: الْمَبَرِّد ( -٢٨٥هـ)؛ وتقابلها الطّبقة الخامسة للكُوفِيِّيْنَ: ثَعْلَب ( -٢٩١هـ). الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص٤٧-٢١-٦٦-٦٥-٦٦-٦٧-٧٢-٧٢.

(٢) وذَلِكَ في اختلافها حول ما سُمِّي بالمسألةِ الزِبُوريَّةِ، في مناظرةٍ أمام يحيى بن خالد البرمكيّ وولديه، ومفادها - كها رواها ابن الأَنْبَارِيِّ - أنَّ الكِسَائِيِّ، سأل سِيْبَوَيْهِ: «كيفَ تقولُ: «كنتُ أظنُّ أنَّ العقربَ أشدُّ لسعةً مِنَ الزِنبور، فَإِذَا هو هي، أو فَإِذَا هو إيّاها؟»، فقالَ سِيْبَوَيْهِ: «فَإِذَا هو هي، ولا يجوزُ النّصب»، فقالَ له الكِسَائِيِّ: «كَنْتَ... ليس هَذَا مِنْ كلامِ العربِ، والعربُ ترفعُ ذَلِكَ كلَّهُ وتنصبُهُ»... فقالَ يحيى: «قد الكِسَائِيِّ: «هَذِهِ العربُ ببابِكَ... وهم فصحاء اختلفتها، وأنتها رئيسا بلديكها، فَمَنْ ذا يحكمُ بينكها؟» فقالَ له الكِسَائِيِّ: «هَذِهِ العربُ ببابِكَ... وهم فصحاء النَّاس»، فَذَخَلُوا، فَسُئِلُوا، فوافقوا الكِسَائِيِّ... فخرج - يعني سِيْبَوَيْهِ - وتوجَّه نحو فارس، وأقامَ هناك، ولم يعد إلى البصرة». ابن الأَنْبَارِيّ، كهال الدِّين أبو البَرَكات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ (ومعه كتاب الانتصاف من الإنصاف)، تحد. محمّد محيي الدِّين عبد الحميد، ج١، ط١، المكتبة العصريّة، بيروت - لبنان، ١٤٢٤هـ ٣٠٠ م ٥٠٠ ٥٠٠٥٠٠٠.

وذكر ابن هِشَام أنّه أقام بها حَتَّى مات، وأضاف أنَّه يُقالُ: «إنَّ العربَ قدْ رُشُوا على ذَلِكَ، أو إنَّهم عَلِمُوا منزلة الكِسَائِيّ عند الرّشيد، ويُقالُ: إنَّهم إنَّا قالوا: «القولُ قولُ الكِسَائِيّ، ولَمْ ينطقوا بالنّصبِ»، وإنَّ سِيبَوَيْهِ قالَ ليحيى: «مُرْهُمْ أَنْ ينطقوا بِذَلِكَ، فإنَّ ألسنتهم لا تطوع به». الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُعْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، تحد. مَازِن المُبَارَك عمد عليّ حمد الله، مراجعة سعيد الأفغانيّ، مؤسسة الصّادق، طهران، ١٣٧٨هم، ص١٢٢ - ١٢٣٠.

(٣) هو هارون الرّشيد بن محمّد المهديّ بن المنصور العبّاسيّ، أبو جعفر ( -١٩٣ هـ)، خامس خلفاء الدّولة العبّاسيّة وأشهرهم، ازدهرت الدّولة في أيّامه، وكان عالماً بالأدب، وأخبار العرب، والحديث، والفقه، فصيحاً، له شعر، وله محاضرات مع عُلَمَاء عصره. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٦٢.

<sup>(</sup>١) الطّبقة الرَّابِعة للبَصْرِيِّنَ: سِيْبَوَيْهِ ( -١٨٠هـ)، واليزيديّ ( -٢٠٦هـ)، وأبو زيد ( -٢١٥هـ)؛ وتقابلها الطّبقة الثَّانِية للكُوفِيِّيْنَ: الكِسَائِيّ ( -١٨٩هـ).

والطّبقة الخامسة للبَصْرِيّيْنَ: الأَخْفَش الأوسط (٢٠٨هـ)، وقُطْرُب ( -٢٠٦هـ)؛ وتقابلها الطّبقة الثّالِثة للكُوفِيّيْنَ: الأحمر ( -١٩٤هـ)، والفَرَّاء ( -٢٠٧هـ)، واللّحيانيّ ( -٢٢٠هـ).

والطّبقة السَّادِسة للبَصْرِيِّيْنَ: الجَرْميّ ( -٢٢٥هـ)، والتُّوَّزِيّ ( -٢٣٨هـ)، والمَازِنيّ ( -٢٤٩هـ)، وأبو حاتم السّجستانيّ ( -٢٥٥هـ)، والرِّياشيّ ( -٢٥٧هـ)، وتقابلها الطّبقة الرَّابِعة للكُوفِيِّيْنَ: ابن سَعدان ( -٢٣١هـ)، والطُّوال ( -٢٤٣هـ)، وابن قادم ( -٢٥١هـ).

المذهب الكُوفِيّ، وتكاثُرِ أتباعه، وعزِّ علمائه(١١)، وأسهمَ في توجُّه أنظار البَصْرِيِّيْنَ إلى بغداد؛ كَيْ يُناهِضُوا الكُوفِيِّيْنَ، فقامت المناظرات، وكانت الاختلافات، وزادت الفرقة بين المدرستين.

ورغم هَذِهِ الاختلافات في الآراء والأحكام والأسس والقواعد الَّتِي اعتمدها رجالُ كلِّ من المدرستين، في أَثْنَاءِ تقعيدهم للنَّحْو، ورسمهم لحدوده، ورغم هَذِهِ المناظرات الَّتِي كانت تدور في بغداد عاصمة العلم وكعبة العُلَمَاء، وما سببته مِنْ توسيع دائرة الاختلاف بينهما، إلاَّ أَنَّ تلاقي هَذَيْنِ المَذْهَبَيْنِ فِي بغدادَ، كان له أثرٌ بليغٌ في المدارس الأخرى وعلمائها والعرب قاطبة هناك، ممّا مهد لنشوء المدرسة البَغْدَادِيَّة فيها بعد.

يقولُ الشَّيْخُ الطَّنْطَاوِيّ: "وَطَبَعِيُّ أَنَّ البلادَ الإسلامِيَّةَ الَّتِي كانت مستشرفةً هَذَا العلم، قد تَأَثَّرَتْ بِهَذِهِ النَّزَعاتِ"، ويقول الدُّكْتُور فَاضِل السَّامرَّائِيِّ: "وظهر رجالٌ في بغداد بعدهما، يأخذون بهذَا المذهب أو ذاك، أو يمزجون بين المذهبين، واختلف المترجمون لهم، في عَدِّهم مع البَحْدون بهنَ أو الكُوفِيِّيْنَ، أو يطلقون عليهم أحياناً، اسم البَعْدَادِيِّيْنَ، وأطلقوا على التَّطَوُّر في التَّالِيف النَّحْوِيِّ الَّذِي حدث في بغداد اسم المدرسة البَعْدَادِيَّة "".

ومن أعلام النَّحْوِيِّيْنَ في بغداد، الَّذِيْنَ أخذوا عن هاتين المدرستين بعد انقطاعهما عند المُبرِّد وثَعْلَب، وغلبتْ عليه النَّزْعةُ البَصْرِيَّةُ: أَبُو إِسْحَاق الزَّجَاج (١٠)، وابن السَّرَّاج (٥٠)،

<sup>(</sup>١) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّخَشَرِيّ، ص٣٠-٣١.

<sup>(</sup>٤) هو إِبْرَاهِيم بن السّريّ، أبو إسحق الزَّجَاج ( -٣١١هـ)، عالم بالنَّحْو واللُّغَة، ولـدومات في بغداد، علّمه المُبَرِّد، وكانت له مناقشات مع ثَعْلَب وغيره، من أشهر كتبه: «معاني القرآن». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن السّري بن سهل البغدادي، أبو بكر ( -٣١٦هـ)، نحويّ، لغويّ، قرأ على المبرّد كتاب سيبويه في النحو، أخذ عنه الزجاجي والسّيرافي والرّماني وأبو على الفارسي، له: «شرح كتاب سيبويه»، و«الاشتقاق». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلفين، ج٣، ٣١٢.

وأبو القَاسِم الزَّجَّاجِيِّ (١)، ومَبْرَمَان (٢)، وابن دَرَسْتَوَيْهِ (٦).

وممَّنْ غلبتْ عليه النَّزْعةُ الكُوفِيَّة: أَبو مُوسى الحامض(١٠)، وابن القَاسِم الأَنْبَارِيِّ٥٠).

وممّن جمع بين النَّزْعَتَيْنِ: ابن قُتَيْبَة (٦)، وابن كَيْسَان (٧)، والأَخْفَش الصَّغِيْر (٨)، وابن شُـقَيْر (٩)،

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرّحن بن إسحاق الزَّجَاجيّ، أبو القاسم ( -٣٣٧ه)، مِنَ النَّحْوِيِّنَ، شيخ العَرَبِيَّة في عصره، نشأ في بغداد، وسمع من ابن السَّرَّاج والأخفش، لازمَ الزَّجَاج، فَنُسِبَ إليه، له: «القوافي»، و«الجمل الكبرى»، و«الإيضاح في علل النّحو»، و«الزّاهر». ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ضبط د. يوسف علي طويل، ط ١ ، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، ١ ٤١٦هـ - ١٩٩٦م، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر محمّد بن عليّ العسكريّ ( -٣٤٥هـ)، أخـذ عـن المُبَرِّد، والزَّجَّـاج، بَعُـدَ صـيتُهُ في النَّحْـو، ومـن كتبِـهِ: «شرح شواهد سِيْبَوَيْهِ»، و«شرح كتاب الأخفش». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج١٨، ص٢٥٤-٢٥٥.

 <sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن جعفر بن المرزبان، أبو محمد ( -٣٤٧هـ)، من عُلَيَاء اللَّغَة، فارسيّ الأصل، له: «تصحيح الفصيح»،
 و «الكتّاب»، وغيرهما. ابن خلّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج٥، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) هو سليهان بن محمّد ( -٣٠٥هـ)، نحويّ، من العُلَهَاء باللَّغَة والشّعر، من أهل بغداد، ومن تلاميذ تَعْلَب، من تصانيفه: «غريب الحديث»، و«ما يذكّر ويؤنّث من الإنسان واللّباس». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٥) هو محمّد بن القاسم الأنّبَارِيّ ( -٣٢٧هـ)، أقام مع أبيه في بغداد، وأخذ عنه، وعن ثَعْلَب، وغيرهما، ومن مؤلّفاته في النّحْو: «الكافي»، و «الواضح»، و «الموضّح»، وتُوفِّ في بغداد. الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو و تاريخ أشهر النّحاة، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الله بن مسلم بن قُتيبَة الدينوريّ، أبو محمّد (٢١٣ - ٢٧٦هـ)، من أَثِمَّة الأدب، ومن المُصنّفين المُكثرين، وله: "إعراب القرآن"، و «طبقات الشّعراء"، و «أدب الكاتب»، و «المعاني»، و «الشّعر والشّعراء». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٧) هو ابن كَيْسان، محمّد، أبو الحسن ( -٩٩٦هـ)، عالم بالعَربيّة، نحواً ولغةً، أخذ عن المُبرّد وتَعْلَب، من أهل بغداد، له: «المهذّب»، و «تلقيب القوافي». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٦، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٨) هو أبو الحسن، عليّ بن سليمان ( -٣١٥هـ)، أخذ عن تَعْلَب، والْمَبَرِّد، وله: «شرح الكتاب»، و«الأنواء». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٦١.

<sup>(</sup>٩) هو أحمد بن الحسن بن الفرج، أبو بكر ( -٣٦٠هـ)، عالم بالنحو، بغداديّ، له كتب في «المقصور والممدود»، و«المذكر والمؤنث»، و«مختصر في النحو». الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج١، ص ١١٠.

وابن الخَيَّاط(١١)، ونِفْطَوَيْه(٢).

ومن أعلام النَّحْوِيِّيْنَ المَصْرِيِّيْنَ الَّذِيْنَ نزحوا إلى بغداد ينهلون مِنْهَا هَذَا العلم، ثمّ أخذوا عن البَغْدَادِيِّيْنَ: وَلاَّدُ "، وأبو عليّ الدَّينوريّ (٤)، وابن وَلاَّد مُحَمَّد (٥)، وابن وَلاَّد أَحْمَد (١)، والنَّحَاس (٧).

وقد علّق الشَّيْخ الطَّنْطَاوِيّ عن غياب دور عُلَمَاء الشَّام في بدايات تأسيس هَذَا العلم، بقوله: «وَأَعْجَبُ مِنْ هَذَا، تواني الشَّام عن المشاركة في هَذَا العلم تِلْكَ الأيام السّالفة، فَإِنَّ للسَّام امتيازَها مِنْهَا - يعني مصر - بالقرب من العراق من جهة، واقتراب بادية الشَّام مِنْهَا من جهة أخرى، فكان سهلاً على على عُلَمَاء الشَّام اتصالهم بها عن كثب مِنْهُمْ، من دون اغتراب وعناء»(^).

<sup>(</sup>۱) هو محمّد بن أحمد، أبو بكر ( -٣٢٠هـ)، ناظرَ الزَّجَّاج، أخذ عن أترابِ الْمُبَرِّد، وتَعْلَب، وله: «النَّحْو الكبير»، و«الموجز»، و«المقنع». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج١٧، ص١٤١-١٤٢.

<sup>(</sup>٢) هو إِبْرَاهِيم بن محمّد الأزديّ، إمام في النَّحْو ( -٣٢٣هـ)، كان فقيهاً، مسنداً في الحديث، ثقةً، من مُؤيّدي مذهب سِيْبَوَيْهِ في النَّحْو، فَلَقّبُوهُ نِفْطَوَيْهِ، من كتبه: «غريب القرآن»، و«أمثال القرآن»، و«المقنع». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص٦١.

<sup>(</sup>٣) هو الوليد بن محمّد التّميميّ المشهور بولاّد ( -٢٦٣هـ)، نَحْويٌّ، مُجُوِّدٌ، أخذ عن الخليل، وروى عن القتبيّ، وأبي زُرْعة المُؤذّن، أصله مِنَ البصرة، ونشأ بمصر، ودخل العراق، ولَمْ يكن في مصر شيءٌ مِنْ كتبِ النَّحْو واللَّغَة قبله. السَّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّنُ والنَّحاة، ج٢، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن جعفر ( -٢٨٩هـ)، أخذ عن المازنيّ كتاب سِيْبَوَيْهِ في البصرة، وقرأه على الْمَبَرِّد في بغداد، ثُمّ استوطن مصر، ومات فيها، ومن كتبه: «المهذّب». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٢، ص٣٩-٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) هو محمّد بن الوليد، أبو الحسين التّميميّ ( - ٢٩٨هـ)، أخذ عن الدّينوريّ في مصر، وعن الْمُبَرِّد وتَعْلَب في بغداد، وهو أوّل مَنْ أدخلَ كتاب سِيْبَوَيْهِ البلادَ المَصْرِيَّة. الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج١٩، ص١٠٥ - ١٠٦.

<sup>(</sup>٦) هـو أحمـد بـن محمّـد، أبـو العبّـاس التّميمـيّ ( -٣٣٢هـ)، أخـذ عـن الزَّجَّـاج، نــاظرَ النَّحَّـاس طـويلاً، ولـه: «الانتصار لسِيْبَوَيْهِ»، و«المقصور والممدود». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٤، ص٢٠١–٢٠٢.

<sup>(</sup>۷) أبو جعفر النَّحَّاس، أحمد بن محمّد المُرَادِيّ المصريّ ( -٣٣٨هـ)، مفسّر، أديب، مولده ووفاته في مصر، كـان من نظراء نِفطويه، وابن الأنَّبَارِيّ، صنّف: «تفسير القرآن»، و«تفسير أبيات سِيْبَوَيْهِ»، و«شرح المعلّقات». ابن خلّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج١، ص١١٧.

<sup>(</sup>٨) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص١٠٥.

ثُمَّ بعد ذَلِكَ تتالت العهود بانقضاء زمن المتقدِّمين، وابتداء زمن المتأخّرين، قبل سقوط بغداد، على اختلاف أقطارهم، من أمثال: السِّيْرَافِيَّ(١)، وابن خَالَوَيْهِ(٢)، والفَارِسِيَّ (٦)،

والرُّمَّانِيِّ ('')، وابن جِنِّيِّ ('')، والتَّبْرِيْزِيِّ ('')، والزَّخُشَرِيِّ ('')، وابن الشَّجرِيِّ ('')، وأبو البَرَكات بن الأَثْبَادِيّ، والمُطَرِّزِيِّ ('')، وأَبُو البَهَاء العُكْبَرِيِّ ('')، في العِرَاقِ، وَمَا يُحِيْطُ بِهِ.

(١) الحسن بن عبد الله، أبو سعيد ( -٣٦٨هـ)، أدبي لغويّ، من أهل بغداد، تلقّى عن ابن السَّرَّاج، ومَبْرَمَان، له: «شرح أبيات سِيْبَوَيْهِ»، و «أخبار النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١٩٥-١٩٦.

(٢) هو الحسين بن أحمد، أبو عبد الله ( - ٣٠٠هـ)، لغويّ، من كبار النّحاة، أصله من همذان، عظمت شهرته بحلب، من كتبه: «الحجّة في القِرَاءَات السّبع». الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٢، ص ٢٣١.

(٣) هو الحسن بن أحمد، أبو عليّ ( -٣٧٧هـ)، أحد الأَئِمَّة في علم العَرَبِيَّة، وله شعر قليل، من كتبه: «التّذكرة في علوم العَرَبِيَّة»، و«جواهر النّحو». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١٨٠.

(٤) هو أبو الحسن، عليّ بن عيسى ( - ٣٨٤هـ)، باحثٌ، معتزليٌّ، مفسّرٌ، من كبار النّحاة، أصله من سامرّاء، له نحو (١٠٠) مصنف، منها: «الأكوان»، و «الأسماء والصّفات»، و «التّفسير». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٥، ص٢٢٠.

(٥) هو أبو الفتح، عثمان الموصليّ ( -٣٩٢هـ)، من أئِمَّة الأدب والنَّحْو، وله شعر، من تصانيفه: «المحتسب»، و «الخصائص»، و «سرّ صناعة الإعراب». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٤٠٢.

(٦) هو الخطيب التَّبْرِيْزِيّ، يحيى بن عليّ الشّيبانيّ، أبو زكريّا ( -٥٠١هـ)، من أَثِمَّة اللَّغَة والأدب، من كتبه: «شرح ديوان الحياسة لأبي تمّام، وتهذيب الألفاظ لابن السّكيت». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص١٥٧.

(٧) هو محمود بن عمر بن محمّد الخوارزميّ الزَّمَخْشَرِيّ، جار الله (٤٦٧ -٥٣٨هـ)، أخذ عن النَّيْسَابُورِيّ والحارثيّ، من أَثِمَّة العلمِ بالدِّينِ، والتَّفسير، واللَّغَة، والأدبِ، أشهر كتبه: «الكشّاف»، و «أساس البلاغة»، و «المفصّل»، و «الأنموذج». السَّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَرِيَّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص ٢٧٠-٢٧١.

(٨) هو هبة الله بن عليّ، أبو السّعادات البغداديّ ( -٧٤٦هـ)، أديب، نحويّ، صرفيّ، عالم بأشعار العرب وأيّامها، أخذ النَّحْو عن ابن فضال المجاشعيّ، والخطيب التَّبْرِيْزِيّ، وأخذ عنه ابن الخشّاب، له «الأمالي»، و«مختارات أشعار العرب»، و«شرح التّصريف الملوكي». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٤، ص٥٨-٥٩.

(٩) هو ناصر بن عبد السَّيِّد بن عليّ، المُطرِّزيِّ الخوارزميّ، أبو الفتح ( - ١٦٠هـ)، أديب نَحْويّ، لغويّ، فقيه، له: «المصباح في النَّحْو»، و «الإقناع في اللّغة»، وله شعر. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٤، ص٩.

(١٠) هو أبو البقاء، عبد الله بن الحسين، محبّ الدِّين العُكْبَرِيّ ( -٦١٦هـ)، البغداديّ، الضّرير، النَّحْوِيّ، البارع في فنون العَرَبِيَّة، له: «إعراب القرآن»، و«إعراب الحديث»، و«التبيان»، و«الإملاء». ابن خلّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج١، ص١١٨. وَمِنْ أَمْثَالِ: الْحُوفِيّ<sup>(۱)</sup>، وابن بَرِّيّ<sup>(۲)</sup>، وابن يَعِيْش<sup>(۳)</sup>، والسَّخَاوِيّ<sup>(۱)</sup>، وابن الحَاجِب<sup>(۱)</sup>، فِي مِصْرَ وَالشَّام.

وَمِنْ أَمْثَالِ: الزُّبَيْدِيّ، والأَعْلَم الشَّنتَمْرِيّ (<sup>(1)</sup>، وابن السَّيِّد البَطَلْيُوْسيّ (<sup>(٧)</sup>، وابن الطَّرَاوَة (<sup>(٨)</sup>، واللَّخْمِيّ (<sup>(٩)</sup>،

(١) هو عليّ بن إِبْرَاهِيم، أبو الحسن ( - ٤٣٠هـ)، نحويّ، من العُلَمَاء باللُّغَة والتَّفسير، من كتبه: «البرهـان في تفسير القرآن»، و«الموضّح في النّحو». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٢٥٠.

(٢) هو عبد الله، أبو محمّد بن برّيّ المقدسيّ ( -٥٨٦هـ)، إمامٌ في النَّحْو واللُّغَة، وله: «تعليق على صحاح الجوهريّ» سُمِّيَ بـ «الحواشي». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، تحـ. كمال يوسف الحوت، ج١، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت-لبنان، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص١٢٨-١٢٩.

(٣) هو يعيش بن يعيش، أبو البقاء ( -٦٤٣هـ)، من كبار العُلَمَاء بالعَرَبِيَّة، موصلِّي الأصل، تصدَّر للإقراء بحلب، من كتبه: «المفصّل»، و«شرح التّصريف الملوكيّ». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٢٠٦.

(٤) هو عليّ بن محمّد ( -٦٤٣هـ)، نحويٌّ، مُقرِئٌ، أديبٌ، أخذ عن الشَّاطِبِيّ، وله شرحانِ على «المُفصَّل»، وكتاب «جمال القُرَّاء وكمال الإقراء». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَويِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٨٤ - ١٨٥.

(٥) هو عثمان بن عمر، الكرديّ ( -٤٤٦هـ)، اشتهر بالتّصانيف المختصرة، ومنها: «شرح الكافية»، و«شرح المفصّل». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٢٨-١٢٩.

(٦) هو يوسف بن سليمان ( -٤٧٦هـ)، عالم بالعَربيَّة، واللَّغة، والسَّعر، أخذ عن إِبْرَاهِيم الإفليليِّ، وله: «شرح الجمل»، و «شرح أبيات الجمل». السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنَّحاة، ج٢، ص ٣٤٤.

(٧) هو عبد الله بن محمّد، أبو محمّد ( -٥٢١هـ)، عالم باللُّغَات والآداب، انتصبَ لإقراءِ علومِ النَّحْو، لـه «شرح أدب الكاتب»، و «المُثَلَّث»، و «إصلاح الخلل الواقع في الجمل». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيَّنَ والنَّحاة، ج٢، ص٥٢.

(٨) هو سليمان بن محمّد ( -٥٢٨هـ)، من أهل مالقة، أخذ عن الأَعْلَم، وله: «الإفصاح»، و«التّرشيح». السّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُوِيِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٥٨٢-٥٨٣.

(٩) هو محمّد بن أحمد بن هِشَام، اللَّخْمِيّ، كانَ حيّاً سنة (٥٥٥هـ)، ولم تذكر وفاته، نحْويّ، لغويّ، روى عنه أبو عبد الله ابن الغار، ومن تآليفه: «المُجمل في شرح أبيات الجمل»، و«لحن العَامَّة»، و«شرح الفصيح». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيَّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٤٥. والسُّهَيْلِيّ<sup>(۱)</sup>، وابن مَضَاء<sup>(۱)</sup>، والجُزولِيّ<sup>(۱)</sup>، وابن خَرُوف<sup>(۱)</sup>، والشَّلوبِين<sup>(۱)</sup>، في الأَنْدَلُسِ، وَالمَغْرِبِ. ثُمَّ يَأْتِي دَوْرُ الْمُتَأَخِّرِينَ، بَعْدَ سقوطِ بغدادَ، لِيتابِعُوا بناءَ ذَلِكَ الصَّرِحِ المَتينِ الأَصيلِ، والإِرثِ الثَّمينِ الجليلِ الَّذِي وَصَلَ إِلَيْهِمْ عَنِ العُلَهَاءِ الأَقْدَمِيْنَ:

وَمِنْهُمْ فِي المَشْرِ قِ<sup>(۱)</sup>: ابن إِياز <sup>(۷)</sup>، والأَسْترَابَاذِي <sup>(۱)</sup>، والكَافِيَجِي <sup>(۱)</sup>، والجَامِي <sup>(۱۱)</sup>.

(١) هـو عبد الرّحمن بن عبد الله ( -٥٨١هـ)، أخذ عن ابن الطّراوة، وله: «الرّوض الأنّف»، و «الأمالي». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٧٦-٧٧.

(٢) هو أُحمد بن عبد الرَّحن اللَّخْمِيّ القُرْطُبِيّ ( - ٩٩٥هـ)، عالم بالعَرَبِيَّة، له معرفة بالطّبّ، والهندسة، والحساب، وله شعر، ومن كتبه: «تنزيه القرآن عمّا لا يليق من البيان»، و «الرّدّ على النّحاة» الَّذِي هجم فيه على نحاة المشرق، في توجيه العلل، واعتبار العامل، والقياس، وفي التّعويل على التّمارين الفرضيّة. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص١٤٧.

(٣) هو عيسى بن عبد العزيز الجُزوليّ ( -٦١٠هـ)، نحويّ، لغويّ، أخذ عن ابن بري، وقرأ عليه «جمل الزَّجَاجيّ»، ثمّ كتب تعليقات عليه ضمّنها حصيلة المناقشات الَّتِي أثارها «الجمل» فَعُرِفَتْ بالقانون أو المُقدِّمة الجزوليّة، وأخذ عنه الشّلوبين. كحالة، عمر رضا، معجم المُؤَلِّفين، ج٢، ص٥٩٥.

(٤) هو عليّ بن محمّد، أبو الحسن الإشبيليّ ( -٦٠٩هـ)، إمامٌ في العَرَبيّة، أخذ النَّحْو عن ابن طاهر «الخِدَبّ»، وأقرأه في عدّة بلاد، له: «شرح سِيْبَوَيْهِ»، و«شرح الجمل». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٩٤-١٩٥.

(٥) هـو عَمـر بـن محمّـد ( -٦٤٥هـ)، روى عـن السُّهَيْليّ، ومـن كتبـه: «التّوطئـة» و «شرح الجزوليّـة»، و «شرح الكتاب». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٢١٦.

(٦) والمقصود ببلاد المشرق هنا، بعد انهيار بغداد: خراسان، والهند، والسّند، وإيران، والبلاد العثمانيّة. الطَّنْطَاويّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص١٤٣.

(٧) هو الحسين بن بدر بن إياز ( - ٦٨١هـ)، أوحدُ زمانِهِ في النَّحْو والتَّصريف، قرأ على التّاج الأرمويّ، وقرأ عليه التّاج بن السّبّاك، له «قواعد المطارحة»، و«الإسعاف في الخلاف». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَويِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص١٣٥.

(٨) هو محمّد بن الحسن السّمنائيّ، رضيّ الدِّين ( -٦٨٦هـ)، نحْويّ، صرفيّ، منطقيّ، مُتكلِّم، مِنْ آثاره: «شرح الشّافية لابن الحاجب في التّصريف»، و «شرح الكافية لابن الحاجب في النّحو». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلِّفين، ج٣، ص٢١٣.

(٩) هو محمّد بن سليمان بن سعد الرّوميّ، أبو عبد الله ( -٨٧٩هـ)، فقيه، أصوليّ، مُحدِّث، نحويّ، مُفسِّر، صرفيّ، بيانيّ، منطقيّ، حكيم، رياضيّ، لازمَهُ السِّيُوطِيّ، ومِنْ كتبِهِ: «شرح قواعد الإعراب لابن هِشَام»، و«التَّيسِير في قواعد علم التَّفسير». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلَّفين، ج٣، ص٣٣٢-٣٣٣.

(١٠) هو عَبد الرّحمن بن أحمد بن محمّد الشّيرازيّ، المشهور بالجامي، أبو البَرَكَات ( -٨٩٨هـ)، عالم، مُشارِك في العلوم العقليّة والنّقليّة، له «تفسير القرآن»، و«شرح الكافية لابن الحاجب». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلِّفين، ج٢، ص٧٧. وَمِنْهُمْ فِي الْأَنْدَلُسِ وَالمَغْرِبِ: ابن عَصْفُور (''، وابن مَالِك ('')، وابن الضَّائع (''')، وأَبُو حَيَّان ('')، والشَّاطِبيّ (<sup>(0)</sup>.

وَمِنْهُمْ فَيِي مِصْرَ وَالسَشَّامِ: ابس النَّاظِم (١)، وابس النَّحَاس (٧)، والمُرَادِيِّ (١)،

(١) هو عليّ بن مؤمن بن محمّد بن عليّ، أبو الحسن الإشبيليّ ( -٦٦٣هـ)، نحْويّ، أخذ عن الشّلوبين، والدّبّاج، أشهر عُلَمَاء عصره بالعَرَبِيَّة، ومن كتبه: «المُمتع في التّصريف»، و«المُقرب»، و«شرح الجمل». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٢٠١.

(٢) هو محمّد بن عبد الله الطّائيّ، أبو عبد الله جمال الدّين ( - ٦٧٢هـ)، أحد الأُئِمَّة في علوم العَربِيَّة، أخذ عن السَّخَاوِيّ، له: «الألفيّة في النّحُو»، و «تسهيل الفوائد»، و «الكافية الشّافية». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٣٣.

(٣) هو عليّ بن محمّد الكَتَاميّ، أبو الحسن ( -٦٨٠هـ)، أخذ عن الشّلوبين، وله: «إملاء على الإيضاح»، و«شرح كتاب سِيبْوَيْهِ». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٩٥-١٩٦.

(٤) هو أَبُو حَيَّان النَّحْوِيّ، محمّد بن يوسف الغرناطيّ الأندلسيّ، أثير الدّين (-٧٤٥هـ)، من كبار العُلَمَاء بالعَرَبِيَّة، والتَّفسير، والحديثِ، والتِّراجم، واللُّغات، من كتبه: «البحر المحيط»، و«تحفة الأريب»، و«منهج السّالك في الكلام على ألفيّة ابن مَالِك». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٥٢.

(٥) هو إِبْرَاهِيم بن موسى بن محمّد اللَّخْمِيّ الغرناطيّ، أبو إسحاق ( -٧٩٠هـ)، مُحدِّث، فقيه، أصوليّ، لغويّ، مُفسّر، له: «شرح على خلاصة في النّحو»، و«عنوان الاتّفاق في علم الاشتقاق». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٧٧.

(٦) هو بدر الدِّين، محمّد، بن الإمام جمال الدَّين الطّائيّ "صاحب الألفيّة" ( -٦٨٦هـ)، نحويٌّ ابن نحْويٌّ، عارفٌ بعلم البيان والعروض، والأصول، والمنطق، وضع شرحاً على "غريب التّصريف" لابن الحاجب، وكتاباً في العروض. الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج٢، ص٢٥١.

(٧) هو بهاء الدِّين، أبو عبد الله، محمّد بن إِبْرَاهِيم الحَلَبِيّ ( -٦٩٨هـ)، وُلِدَ في حلب، واشتغل في علوم الأدب، والقِرَاءَات، والخلاف، وسمع الحديث، وله تعليقة على «المقرب». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج٢، ص٢٨٥.

(٨) هو الحسن بن قاسم، بدر الدّين، المعروف بابن أمّ قاسم ( -٧٩٤هـ)، مفسّر، أديب، اشتهر وأقام بالمغرب، مع أنّ ولادته بمصر، من كتبه: "إعراب القرآن"، و «شرح ألفيّة ابن مَالِك». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٢١١.

وابن هِشَام (١)، وابن عَقِيل (١)، وابن جَمَاعَة (٣)، والدَّمَامِيْنِيِّ (١)، والسِّيُوطِيِّ (٥)، والأَشْمُونِيّ

وبعده يأتي عصرُ الترك، ودوره الفعّال في المحافظة على هَذَا الصّرح من السّقوط والانهيار، أمام التّحديات الّتِي مرّت بها اللُّغَة العَرَبِيّة آنذاك، وكان من أشهر علمائه: العبّادِيّ،،

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله، جمال الدّين، ابن هِشَام الأَنْصَارِيّ، أبو محمّد ( -۷۲۱هـ)، من أَثِمَّة الْعَرَبِيَّة، مولده ووفاته في مصر، قال ابن خلدون: «مازلنا - ونحن بالمغرب - نسمع أنّه ظهر بمصر عالم بالعَرَبِيَّة، يقال له ابن هِشَام، أنحى من سِيْبَوَيْهِ»، ومن تصانيفه: «مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب»، و«شرح شذور الذّهب»، و«شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى». الزّركليّ، خير الدين، الأعلام، ج٤، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٢) بهاء الدِّين، عبد الله بن عبد الرّحن، المعروف بابن عَقِيل ( -٧٦٩هـ)، كان إماماً في علم العَرَبِيَّة، وعلمي المعاني والبيان، وعلم التَّفسير، يتكلَّم في الفقه والأصول كلاماً حسناً، قرأ بالسّبع على الصّائغ، وأخذ عن القزوينيِّ، لَهُ شرح «الألفيَّة»، و«التّسهيل». الأسنويِّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيَّة، ج٢، ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن أبي بكر بن عبد العزيز، عزّ الدِّين الكنانيّ، الحَمْويّ الأصل، المصريّ ( -٨١٩هـ)، فقيه، أصوليّ، مُحَدِّث، أديب، نحويّ، لغويّ، مِنْ تصانيفه: «حاشية على شرح بدر الدِّين لألفيّة ابن مَالِك»، و«شرح السّيرة النّبويّة». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص١٦٧-١٦٨.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن أبي بكر بن عمر القرشيّ المخزوميّ الإسكندرانيّ ( -٨٣٧هـ)، نحويّ، أديب، فقيه، أقرأ النَّحُو في الأزهر، له: «شرح التّسهيل»، و«الفواكه البدريّة». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِيُّنَ والنّحاة، ج١، ص٢١-٦٢.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الرّحن بن أبي بكر الخضيريّ السَّيُوطِيّ، جلال الدّين ( -٩١١هـ)، إمامٌ، حافِظٌ، مُفسِّرٌ، مُؤدِّخٌ، لُغَوِيٌّ، نَحْوِيٌّ، أديبٌ، له نحو (٢٠٠) مصنف، منها: «الأشباه والنظائر في النَّحْو، وفي الفقه»، و«المزهر»، و«هم الموامع»، و«الاقتراح»، و«الإتقان»، و«بغية الوعاة»، وله في التَّفسير: «الدرّ المنثور في التَّفسير بالمَاثور». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٢٠١، وانظر كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣،

<sup>(</sup>٦) هو عليّ، نور الدِّين، أبو الحسن الشّافعيّ ( -٩٢٩هـ)، فقيه، أصوليّ، مُقرئ، نحويّ، ناظم، له: «منهاج الدِّين للحليميّ في شعب الإيمان»، و«نظم جمع الجوامع في الأصول». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٧٠٤.

 <sup>(</sup>٧) هو أحمد بن قاسم العبّادي القاهري الشّافعي، شهاب الدِّين ( -٩٩٤هـ)، عالمُ فقيهُ، له: «حاشية على شرح ألفيّة ابن مَالِك في النّحو»، و«غاية الاختصار في فروع الفقه الشّافعيّ». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٢٣٠.

والشَّنوَانِيِّ(١)، والدُّنوشرِيِّ(١)، والحفنِيِّ (١)، والصَّبَّان(١).

ولقد حرصت على ذكر أسهاء هَوُّلاَء العُلَهاء، والتعريف بهم؛ لأَنَّ هَذَا البحث سيقوم في فصوله المتلاحقة على دورهم جميعاً - على تعدّد آرائهم في التَّحلِيل النَّحْوِيّ، واختلافها في كثير من الأحيان - في تخريج الآيات وتحليلها وتأويلها، وما ينتج عنه من تعدّد في معانيها وأغراضها ودلالاتها، لكي يتمكّن القارئ من معرفة العالم الَّذِي يُنسبُ إليه رأيٌ ما، ومعرفة أصله، ومدرسته، والزَّمَن الَّذِي عاش فيه، فيقوى بِذَلِكَ على التمييز بين الآراء وتفاوتها، إلى جانب معرفة كون هَذَا الرَّأي قديماً أو متوسطاً، أو متأخّراً، فيميل إلى ما تطمئن له نفسه، وترضى به روحه، ويتقبّله عقله وفكره.

فبجهدِ هَوُّ لاَءِ العُلَمَاء، وتلامذتهم مِنْ بعدِهم، وباجتهادهم جميعاً، متلاحقينَ، متسلسلينَ، متفانينَ، مخلصينَ، متّفقينَ أو مختلفينَ، أقاموا صرحَ علم من العلومِ الإسلامِيَّة الَّتِي لا يستغني عنها أحدٌ من طلبة العلم، أو دعاة الفهم، أو فُقَهَاء الدِّين، أو عُلَمَاء التَّفسير؛ وَمِنْ هُنَا عَدَّ أَبُو عَمْرِو بْنُ العَلاَء: «عِلْمَ العَرَبِيَّةِ الدِّينَ بِعَيْنِهِ، فَبَلَغَ ذَلِكَ ابْنَ المُبَارَكِ(٥)، فَقَالَ: صَدَقَ»(١).

<sup>(</sup>١) هو أبو بكر بن إسماعيل، شهاب الدِّين، التَّونسيّ الأصل، والمصريّ المولد والدَّار ( -١٠١٩هـ)، عالم بالنَّحُو والصَّرْف، له «حاشية على أوضح المسالك»، و «الدَّرّة الشَّنوانيَّة على شرح الآجروميّة». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عبد الرّحمن الشّافعيّ ( -١٠٢٥هـ)، فقيهٌ، عارفٌ باللُّغَة والنَّحْو، له: «حاشية على شرح التّوضيح للشيخ خالد». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٩٧.

<sup>(</sup>٣) هو يوسف بن سالم، جمال الدِّين أبو الفضل المصريّ ( -١١٧٨هـ)، عالم، أديب، شاعر، له «حاشية على شرح التلخيص»، و «رسالة في معنى لفظي الواحد والأحد»، وديوان شعر. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٤، ص١٦١.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن عليّ، أبو العرفان ( -١٢٠٦هـ)، عالم بالعَرَبيَّة والأدب، مصريّ، له: «حاشية على شرح الأشموني للألفيّة»، و«حاشية على السّعد في المعاني والبيان». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظليّ بالولاء، أبو عبد الرّحن ( -١٨١هـ)، حافظٌ، صاحب كثير من التّصانيف والرّحلات، جمع الحديث، والفقة، والعَربيَّة، وأيّامَ النَّاس، والسّخاء. له كتاب في «الرّقائق»، الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١١٥.

<sup>(</sup>٦) الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج١، ص٥٥.

وكل ذَلِكَ كان سببه كثرة دخول النَّاس في الإسلام، وابتعاد العرب عن عصرِ الرّسالة، واختلاطهم بالنَّاس، ممّا جعلَ مِنْهُمْ جيلاً، لا يفهمُ لغة آبائهم، إلاّ بدراسة هَذِهِ القوانين، وتِلْكَ المصطلحات(١).

## ج - أَهَمِّيَّةُ النَّحْوِ وَالْإِعْرَابِ فِي جَلاَءِ المَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ:

وَمِنْ هُنَا دخلتِ الاصطلاحاتُ النَّحْوِيَّة في فهم القرآن، فظهرتِ الاختلافاتُ النَّحْوِيَّة في تفسير بعضِ الآياتِ القُرْآنِيَّة، وانعكستِ الانقساماتُ في المدرسة النَّحْوِيَّة في التَّفسير، وانتهاء المفسّر إلى مدرسةٍ نحويّة أخرى.

وقد ركّزَ العُلَمَاء القُدامى في دراستهم للنّحو على اختلافِ مدارسهم على الأساليب الرّصينة والعبارات البليغة إلى جانبِ عنايتهم بالإعرابِ والبناء، وكان حدّهم للنّحو وفقَ هَذَا أَنّهُ علمُ المقاييس الدَّقِيقة لصحّة الكلام، وهو الأداة الَّتِي توصلُنا إلى فهم التَّرَاكِيب وتحليلها، وتمكّننا من الحصول على الفائدة منها؛ وهو بهَذِهِ الوظيفة الجليلة يسبق جميع علوم اللّسان العربيّ، رغم الحاجة الشّديدة إليها، وهي مبنيّة عليه، وفي حاجةٍ إليه(٢).

ويوضّح لنا الدُّكُتُور مُحَمَّد عَبْد المُطَّلِب حركةَ تطوّرِ النَّحْو، من الانشغال بالعلل والأقيسة والخلافات والتركيز على أحوال البناء والإعراب عند العُلَمَاء القُدَمَاء، إلى تجاوز أواخر الكلم، والانغماس في الكشف عن المعنى الدّلاليّ النَّحْوِيّ في الخطاب - الَّذِي سعى إليه الإمام الجُرْجَانِيّ(")، في نظريّته «النّظم»، الَّتِي نادى فيها بتوخّي معاني النّحو - بقوله: «لقد نشأ الاهتهامُ

<sup>(</sup>١) عبد الله، د. مساعد مسلم آل جعفر، أثر التَّطَوُّر الفكريّ في التَّفسير في العصر العباسيّ، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) رفيدة، د. إِبْرَاهِيم عبد الله، النَّحْو وكتب التَّفسير، ج١، ص٥١-٥٢.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام عبد القاهر بن عبد الرّحن بن محمّد الجُرْ جَانِيّ، أبو بكر ( -٤٧١هـ)، واضع أصول البلاغة، كان من أَئِمَّة اللَّغَة، مِنْ أَهلِ جرجان (بين طبرستان وخراسان)، له شعرٌ رقيقٌ، من كتبه: «أسرار البلاغة»، و «دلائل الإعجاز»، و «المغني في شرح الإيضاح»، و «العمدة في تصريف الأفعال»، و «إعجاز القرآن»، و «الجمل في النّحو»، و «العوامل المئة»، و «المقتصد في الظّاهِريّة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص ٤٨٥-٤٩.

بالنَّحْو في ظلّ البحث عن الصّواب والخطأ في الأداء اللّغوي عموماً، ثُمَّ تطوّر هَذَا الاهتهامُ إلى محاولة تتبّع خيوط العلاقات النَّحْوِيَّة ودورها في إنتاج المعنى...؛ فالمسألة ليستْ مجرّدَ رصدِ للتغيّرات الَّتِي تطرأ على أواخر الدّوالّ، بل لا بدَّ من رصد العلل والأسباب الَّتِي أدّتْ إلى هَذَا التّغيّر، وهَذَا ما قاد إلى إدراك دور الوظائف النَّحْوِيَّة في النّاتج الدّلاليّ الَّذِي يتفتّق ممّا بين المفردات من علائق»(۱)، مشيراً بعد ذَلِكَ، إلى أنّ: «النَّحْو عند عبد القاهر، أصبحَ الأداةَ الفاعلة في تشكيل الصّياغة من جهة، والكشف عن جماليّاتها من جهة أخرى»(۱).

ولمّا كان القرآنُ الكريمُ أصلَ افتتانِ العربِ بلغتِهم، وأسلوبُهُ مصدرَ معالمِ ميوِهمْ، ومعاني نحوِهم، ودلالة ألفاظهم، كان لا بُدَّ أَنْ أَنَّ يكونَ لكلِّ مستوىً من مستوياتِ اللَّغَة دورٌ ووظيفةٌ، وهَذَا ما نبّه إليه الإمام الجُرْجَانِيّ، بقوله: «إِنَّ الألفاظَ المفردةَ الَّتِي هي أوضاعُ اللُّغَةِ، لَمْ تُوضَعْ لِتُعْرَفَ معانيها في أنفسها، ولكنْ لأَنْ يُضَمَّ بعضُها إلى بعضٍ، فيعْرَف فيها بينها من الفوائد»(٣)؛ فهو يفرِّق بين المعنى المعجميّ للفظ - أو ما يدلُّ عليه الكلام بدلالة اللفظ وحدَه - وبين المعنى النَّحْوِيّ النَّخوِيّ النَّخوِيّ النَّذي يتحقّق من خلال فهم الكلام بضمِّ بعضه إلى بعض، بحسب العلاقات النَّحْوِيّ لنخة.

وَقَدْ تَنَبَّهَ عَدَدٌ من المُحْدَثِيْنَ للطفرة الَّتِي أحدثها الجُرْجَانِيّ في منهج البحث النَّحْوِيّ العربيّ، يقول الدُّكْتُور إِبْرَاهِيم مصطفى(١٠): «وَلَقَدْ آنَ لِذهبِ عبد القاهر أَنْ يحيا، وأَنْ يكونَ هو

<sup>(</sup>١) عبد المطلب، د. محمّد، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجُرْجَانِيّ، ط١، الشّركة المَصْرِيّة العالميّة، لونجمان، ١٩٩٥م، ص٥٥-٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تصحيح السّيد محمّد رشيد رضا، مكتبة القاهرة، مصر، ١٩٦١م، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) من أعضاء مجمع اللُّغة العَربيَّة في القاهرة (١٣٠٥-١٣٨٦هـ)، له تآليف في النَّحْو، مِنْهَا كتاب: "إحياء النّحو"، الَّذِي أودع فيه آراء قامت حولها ضجّةٌ كبيرةٌ، إلا أنّ المجمع أقرّه عليها، وشارك في تأليف كتبٍ عدّةٍ، وفي تحقيق: "سرّ صناعة الإعراب" لابن جنّي، و"إعراب القرآن" للزّجّاج. الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج١، ص٧٤.

سبيلَ البحث النّحوي»(۱)، ويقول الدُّكْتُور عبد المتعال الصّعيديّ (۱): «النَّحْو هو قانون تأليف الكلام، وبيان لكلِّ ما يجب أَنْ تكونَ عليه الكلمةُ في الجملةِ، والجملةُ مع الجمل، حَتَّى تتَّسقَ العبارةُ، ويمكن أَنْ تُؤدِّي معناها»(۱).

ويظهرُ لنا مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ، أَنَّ الإعراب مِنْ أَشدِّ خصائص العَرَبِيَّة وضوحاً، وَأَنَّ مراعاتَهُ في الكلام هي الفارقُ الوحيدُ بينَ المعاني المكتَّفة، وَأَنَّ العرب يفرِّقون بالحركات الإعرابيَّة بينَ المعاني، يقول ابن فَارِس (''): «الإعرابُ الَّذِي هو الفارقُ بينَ المعاني المتكافئة في اللّفظ، وبه يعرفُ الخبر الَّذِي هو أصل الكلام، ولولاه ما مُيِّزَ فاعلٌ من مفعول، ولا مضافٌ من منعوت، ولا تعجّبٌ من استفهام»('').

ولقد عبّر العربُ عن ظاهرة الإعراب بأساليبَ متنوّعة تنطقُ بحَقِيْقَة واحدة، ولَعَلَّ أوفى خلاصةٍ لِتِلْكَ الآراء قول ابن فَارِس: «فأمّا الإعراب، فبه ثُمَّيَّزُ المعاني، ويُوْقَفُ على أغراضِ المُتكلِّمِیْنَ، وذَلِكَ أَنَّ قائلاً – لو قال: «ما أَحْسَنْ زَیْد»، غیرَ معرب؛ أو «ضَرَبَ عَمْرْ زید»، غیرَ معرب – لم یوقف علی مراده؛ فَإِذَا قال: «ما أحسنَ زیداً»، أو «ما أحسنَ زیدی»، أو «ما أحسنَ زیدی»، أو «ما أحسنَ زیدی»، أبانَ بالإعرابِ عن المعنی الَّذِي أراده»(۱).

<sup>(</sup>١) إسهاعيل، د.عبد الله أحمد خليل، إحياء النَّحْو وتجديده بين إِبْرَاهِيم مصطفى وأمين الخوليّ، جامعة عمر المختار، البيضاء – ليبيا، ١٩٩٢م، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) من شيوخ الأزهر في مصر (١٣١٣ - بعد١٣٧٧هـ)، عالم إصلاحيٌّ، وكان أستاذاً بكليّة اللَّغة العَرَبِيَّة فيه، وألّف كتباً كثيرةً، طُبِعَتْ كلُّها، منها: «النَّحْو الجديد»، و«النّظم الفنّي للقرآن»، و«أبو العتاهية الشّاعر». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الصّعيدي، د. عبد المتعال، النَّحْو الجديد، دار الفكر العربيّ، مصر، ١٩٤٧م، ص١٠.

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن فارس بن زكريّا اللّغويّ القزوينيّ، أبو الحسين ( -٣٩٥هـ)، مِنْ أَئِمَّة اللَّغَة والأدب، قرأ عليه البديع الهمذانيّ، وابن عبّاد، وغيرهما، من أعيان البيان، ومن تصنيفه: «مقاييس اللّغة»، و «المُجْمل»، و «الصّاحبيّ». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٢، ص٥٦ -٦٨.

<sup>(</sup>٥) ابن فَارِس، أحمد، الصّاحبي في فقه اللُّغَة وسنن العرب في كلامها، المكتبة السّلفيّة، القاهرة، ١٣٢٨هـ، ص٤٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السّابق، ص١٩٦ -١٩٧.

ولمّا أصابتِ العَرَبِيَّة حظّاً من التَّطَوُّر، أضحى الإعرابُ أقوى عناصرها، وأبرزَ خصائصها، بل سرّ جمالها، وأمست قوانينه وضوابطه هي العاصمة من الزّلل، المعوِّضة عن السّليقة (۱).

وَمِنْ هُنَا، لا نستغرب جواب الزَّجَّاجيّ لَمِنْ يسألُ عن الفائدة مِنْ تعلّم النّحو؟ عندما يقول: «فالجواب في ذَلِكَ أَنْ يُقالَ له: الفائدة فيه للوصول إلى التّكلّم بكلام العربِ على الحَقِيْقَة صواباً، غيرَ مُبَدّلٍ ولا مُغَيّرٍ؛ وتقويم كتاب الله الَّذِي يُعَدُّ أصلَ الدِّين، والدُّنيا، والمعتمد؛ ومعرفة أخبارِ النّبيِّ عُنِّه، وإقامةِ معانيها على الحَقِيْقَة؛ لأَنَّهُ لا يفهمُ معانيها على صحّةٍ، إلا بتوفيتها حقوقَها من الإعراب»(٢).

وبهَذَا كلّه تتبيّن مكانةُ النَّحُو الجليلةُ، ومدى الحاجةِ إليه، وأسبابُ تسارعِ سلفنا الصّالح إلى ابتكاره قبل غيره، لحفظِ اللَّغة العَرَبِيَّة، وصيانةِ الكتابِ العزيزِ مِنَ اللَّحْن، ويكفي النَّحُو فخراً أَنَّهُ نشأ في رحابِه، بدافع حفظِه، وإبعاد الخطر عنه، وإشراع السّبل الصّحيحة للنطقِ به؛ كما يزيده شرفاً أنْ كان التّفكير في نشأته مبكّراً؛ ويرفعه مكانةً حاجة العلوم الأخرى إليه، والضرورة الدّاعية لاستعهاله، ويؤكّد تِلْكَ الحقائق الأستاذ عَبَّاس حَسَن، بقوله: "إنَّ منزلةَ النَّحُو من العلوم اللّسانيّة منزلةُ الدّستور من القوانين الحديثة؛ فهو أصلها الَّذِي تستمدُّ عونَهُ، وتستلهم روحهُ، وترجع إليه في جليل مسائلها، وفروع تشريعها، فلن تجدَ علماً من تِلْكَ العلوم يستقلّ بنفسه عن النَّحُو، أو يستغني عن معونتِه، أو يسترشد بغير نوره وهداه؛ وهَذِهِ العلوم النقليّة - مع عظيم شأنها، وعميق أثرها - لا سبيلَ إلى استخلاص حقائقها والنّفاذ إلى أسرارها، بغير هَذَا العلم الخطير؛ فهل ندركُ كلامَ اللهُ تعالى، ونفهمُ دقائقَ التَّفسير، وأحاديثَ الرَّسُول ﷺ، وأصولَ العقائدِ، وأدلةَ الأحكام، وما يتبع ذَلِكَ من مسائلَ فقهيّةٍ، وبحوثٍ شرعيّةٍ مختلفةٍ، إلاّ بإلهام النَّحُو وإرشاده؟»(٣).

<sup>(</sup>١) الصّالح، د. صبحي، دراسات في فقه اللُّغَة، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ١٣٧٠هـ-١٩٧٠م، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) الزَّجَّاجِيّ، أبو القاسم، الإيضاح في علل النَّحْو، تحد د. مَازِنِ البُّارَك، ط٢، دار النّفائس، بيروت، ١٩٧٣م، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) حسن، عبّاس، اللُّغَة والنَّحْو بين القديم والحديث، ص٦٠.

وَمِنْ هُنَا كَانَتِ المعرفةُ اللَّغَوِيَّةُ العَرَبِيَّةُ مِنَ أَهَمِّ الأَدَوَاتِ الَّتِي استندَ إِلَيْهَا العُلَمَاءُ في تأسيسِ العلومِ الشَّرعِيَّةِ ، واستنباطِ الأَحكامِ الشَّرعِيَّةِ ، والفقهيَّةِ ، واستنباطِ الأَحكامِ الشَّرعِيَّةِ ، والفقهيَّةِ مِنْهَا؛ حَتَّى إِنَّ العلمَ بأسرارِ العَرَبِيَّةِ قَدْ جُعِلَ شرطاً أساساً مِنْ شروطِ الاجتهادِ .

كَمَا كَانَ المنهِ اللَّغَوِيُّ عِنْدَ العَرَبِ مديناً بإِرساءِ قواعدِهِ لأَصالةِ القُرْآنِ، فهَذَا: «الحَلِيْلُ بنُ أَحْمَدَ الفَرَاهِيْدِيُّ، وسِيْبَوَيْهِ، والفَرَّاءُ، وأَبُو عُبَيْدَةَ (١)، وابنُ قُتَيْبَةَ »، إِنَّمَا كتبوا: «العينَ، والكتاب، ومعاني القرآنِ، ومجازَ القرآنِ، وغريبَ القرآنِ»؛ لأَنَّ رائدَهم الحثيثَ إلى هَذَا التَّوَجُّهِ هُوَ العنايةُ بلغةِ القُرْآنِ، فكَانَ مَدَدَهُمْ بمعينِ المفرداتِ وَالصِّيغِ وَالتَّرَاكِيْبِ فِي اللُّغَةِ، وَالحَجَّةِ، وَالنَّحْوِ، وَالطَّرْفِ، وَالقِرَاءَاتِ.

وَإِذَا نظرنا إلى كتب علوم القرآنِ، نجدُ أَنَّ الزّركشيّ (٢) في كتابه «البرهان في علوم القرآن»، يدرسُ ما يراه ضروريّاً لمفسّرِ القرآنِ الكريم من علاقاتِ اللّفظ والمعنى، والحَقِيْقَة والمجاز، والأساليب القُرْآنِيَّة النَّحْوِيَّة، والصَّرْفِيَّة، والبَلاغِيَّة عَامَّة.

ويتعرَّضُ السِّيُوطِيّ في كتابه «الإتقان في علوم القرآن» لمعرفة إعراب القرآن، وكَيْفِيَّة قراءته، ومعاني الألفاظ، والإيجاز، والإطناب، والخبر، والإنشاء، وغيرها من المباحث اللُّغَوِيَّة والبيانيّة. وغيرها من الكتب الَّتِي اعتمدت العَرَبِيَّة منهجاً، فسارت عليه.

وبالنّظر إلى كتبِ التَّفسيرِ نجدُ أَنَّ المُفَسِّرِيْنَ يعتنونَ فيها بتقديراتٍ لغويّةٍ عَامَّة، وبتحاليلَ نظريّةٍ متنوّعةٍ، عندما يواجهونَ بعضَ الآياتِ المتّصلة بالأحكام، أو بنشأةِ الكلامِ، أو بخلقِ الإنسانِ، وكلّما تعدّدتِ الأَوْجُه الإعرابيَّة للكلمةِ المعربةِ، تعدّدتْ معها المعاني الدَّلالِيَّة، وتنوّعت

<sup>(</sup>١) هو معمر بن المُثنَّى، البَصْرِيّ، التميميّ بالولاء ( -٢٠٩هـ)، من أَئِمَّة العلم وَاللُّغَة والأدب والنَّحْو، له نحو مئتي مُؤَلَّف، منها: «مثالب العرب» و «مجاز القرآن»، و «الأمثال». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٧، ص١١٤-١٢٠.

<sup>(</sup>٢) هو بدر الدّين، محمّد بن بهادُر بن عبد الله الزّركشيّ، أبو عبد الله ( -٧٩٤هـ)، عالم بفقهِ الشّافعيّةِ والأصولِ، تركيُّ الأصلِ، مصريُّ المولدِ والوفاةِ، له تصانيفُ كثيرةٌ في فنونِ عدّةٍ، منها: «البرهان في علوم القرآن»، و «الدِّين المولدِ والوفاةِ، له تصانيفُ كثيرةٌ في فنونِ عدّةٍ، منها: «البرهان في علوم القرآن»، و «الدِّين المولدِ والوفاةِ، و «التّنقيح لألفاظ الجامع الصّحيح». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص. ١٠.

معها الأغراضُ والأهدافُ والغاياتُ والمقاصدُ الَّتِي سنحاول الوقوفَ عليها في دراستنا لها في الفصل الثَّانِي والثَّالِث والرَّابِع من هَذَا البحثِ.

هَذَا مع التّأكيد على أَنَّ اقتراح المنهجِيَّة اللَّغُوِيَّة للعلوم الشَّرعِيَّة بالدِّراسة، لا يعني محاولة لإقحام المسائل اللَّغُوِيَّة في غير موضعها(١٠)، ممّا حنّر منه الغزاليّ(١٠)، وَإِنَّمَا القصد هو تأكيد المزاوجة بين المعرفة اللُّغُوِيَّة والمعرفة الشَّرعِيَّة، وتوجيه الدَّرس النَّحْوِيِّ العربيّ إلى مواصلة السّعي إلى تحقيق الهدف الَّذِي نشأ من أجله، ألا وهو خدمة القرآن الكريم، ومحاكاة بيانه، والإسهام في فهم النُّصُوص الشَّرعِيَّة، وفي استثمار المبادئ العقديّة، والأحكام الشَّرعِيَّة العمليّة منها، ومن ثَمَّ تطوير المنهجِيَّة اللّغُوِيَّة للعلوم الشَّرعِيَّة.

<sup>(</sup>١) الغزاليّ، أبو حامد، المُستصفى من علم الأصول، ج١، ط١، المطبعة الأميريّة ببولاق، مصر، ١٣٢٢هـ، ص.١٠.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام محمّد بن محمّد بن محمّد الغزاليّ، أبو حامد ( -٥٠٥هـ)، حجّةُ الإسلام، فيلسوفٌ، مُتصوِّفٌ، له نحو مئتيّ مصنّف، منها: «إحياء علوم الدّين»، و«تهافت الفلاسفة»، و«المُسْتَصْفَى من علم الأصول»، مولده ووفاته في خراسان. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص٢٢.

#### المَبْحَثُ الثَّانِي:

# أَسْبَابُ الإِخْتِلَافِ النَّحْوِيِّ، وَدَلاَلتُهُ عَلَى رُقِيِّ العَقْلِ العَرَبِيِّ، وَنُمُوِّ طَاقَتِهِ الذَّهْنِيَّةِ:

إِنَّ معرفة الإجماعِ واختلافِ العُلَمَاء ضرورةٌ لا بُدَّ مِنْهَا لكلِّ مَنْ قاده بحثُهُ لتدبِّرِ معاني القرآنِ الكريمِ بعلومِهِ كَافَّة؛ أمّا الإجماع فقاعدةٌ من قواعدِ الإسلامِ، لا يجوز نحالفتُهُ على قولِ العُلَمَاء إِذَا قامتِ الحجّةُ بِأَنَّهُ إجماعٌ تامُّ(۱)؛ لأَنَّ الأمّةَ لا تجتمعُ على خطأ؛ لقوله ﷺ: «لا يَجْمَعُ اللهُ هَذِهِ الأُمَّةَ عَلَى ضَلاَلةٍ أَبداً» (۱)؛ وأمّا الخلاف بينَ الأَثِمَّة العُلمَاء، فرحةٌ لهذِهِ الأمّةِ التّبي ما جعلَ اللهُ عليها في الدّينِ من حرجٍ، وهو مضبوطٌ بقواعدَ وأصولٍ ومقايسَ وعللٍ تقوم على المنطق والحجّة والبرهان، ومرسومٌ بشروطٍ علميّة وأخلاقيّةٍ ونفسيّةٍ وجغرافيّةٍ؛ لئلاّ يضرّ بأساس المشروع الاجتماعيّ له المتمثل في بناء المجتمع الإسلاميّ، والمشروع العلميّ والرّوحي المتمثل في عاكماة النّصِّ القرآنيّ واستنباط ما أمكن من معانيه المتنوّعة، ولَعَلَ حديثَ رسولِ الله ﷺ: المُختِلفُ أُمَّتِي رَحْمَةٌ (۱)، وما شابهه من الأحاديث؛ ما دَفَعَ كثيراً من العُلمَاء إلى الاهتمام – منذُ وقتٍ مبكّرٍ – بعلم الاختلافِ، فصنّفوا فيه أقوالَ الأَئِمَّة (۱)، ووضعوا له سنناً وضوابطَ ومبرّراتٍ موضوعيّة، عقليّةً كانت أو نقليّةً.

<sup>(</sup>١) ابن الحسين، أبو عبد الله، رحمة الأمّةِ في اختلافِ الأَئِمَّة، ضبطه محمّد عبد الخالق الزّناتي، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت – لبنان، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م، ص٥.

<sup>(</sup>٢) التِّرْمِذِيّ، محمّد بن عليّ الحكيم، نوادر الأصول في أحاديث الرَّسُول، تح. د. عبد الرّحن عميرة، ج١، ط١، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٢م، ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) لم أَرَ مَنْ خَرَّجَ هَذَا الحديث، وأنقل قول السِّيُوطِيّ فيه، الَّذِي ذكره الإمام الزَّرقانيّ: «لعلّه خُرِّجَ في بعض الكتب الَّتِي لم تصل إلينا؛ لأَنَّهُ عزاه لجمع من الأجلّة، ذكروه في كتبهم بلا إسناد، ولا نسبة لمُخَرِّجٍ كإمام الحرمين». الزّرقانيّ، محمّد ابن عبد الباقي، شرح الزّرقانيّ على موطّأ الإمام مالك، ج٤، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت - لبنان، ١٤١١ه، ص٣١٤.

<sup>(</sup>٤) المرزويّ، أبو عبد الله، اختلاف الفُقَهَاء، تحـ. د. محمّد طاهر حكيم، ط١، مكتبة أضواء السّلف، المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م، ص٥٥.

وقبل الشُّرُوع في أسباب التَّعَدُّد والخلافِ عند الأَئِمَّة النَّحْوِيِّيْنَ لا بُدَّ من الوقوفِ على معنى الاختلافِ والخلافِ، والفرق بينها.

فالخلافُ في اللّغةِ: ضدُّ الموافقةِ، وَمِنْ هُنَا يُقال: «خَالَفَ الرّجُلُ صاحِبَهُ: لم يوافقُهُ»؛ وهـو مأخوذٌ من خالفَ يخالفُ مُخالفةً ‹١٠.

والاختلافُ في اللّغةِ: عدمُ الاتّفاقِ والتّساوي، يقال: «تخالفَ الأمرانِ، واختلفا: لم يتّفقا»(٢)، وجاء في اللّسان: «كلُّ ما لم يتساوَ، فقدِ تَخَالَفَ، وَاخْتَلَفَ»(٢).

وَعَلَيْهِ فَإِنَّ الاختلاف والخلاف، بالمعنى اللّغويّ العامّ: «أَنْ يأخذَ كلُّ واحدٍ من المختلفَيْنِ طريقاً غيرَ طريق الآخر في حاله وقوله»(١٠)؛ لذَلِكَ يجوز استعمال كلِّ من الكلمتينِ مكان الأخرى(٥٠)، في حال التّكلّم بالعموم، في أيِّ بحثٍ من البحوثِ.

أمّا بالمعنى اللّغويّ الخاصّ، ففيها بعض الفروق الملحوظةِ بعد التّأمّل، وَمِنْهَا: «أَنَّ الاختلافَ يستعمل في قولٍ بُنِيَ على دليلٍ؛ والخلافَ فيها لا دليلَ عليه "(')، و: «الاختلافُ أَنْ يكونَ الطّريقُ مختلفاً، والمقصودُ واحداً؛ والخلافُ أَنْ يكونَ كلاهما مختلفاً» ('')، و: «الاحتلافُ ما

<sup>(</sup>١) الفيّوميّ، أحمد بن محمّد، المصباح المنير في غريب الشّرح الكبير للرافعيّ، ج١، دار القلم، بيروت - لبنان، د.ت، (خلف)، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) مَجْمُوعَة مِنَ الْمُؤَلِّفين الفُقَهَاء، موسوعة الفقه الإسلاميّ (موسوعة جمال عبد النّاصر الفقهيّة)، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشّؤون الإسلامِيَّة، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ج١، ص٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن مَنْظُور، مُحمّد بن المُكرَّم، لسان العرب، تحد. عبد الله على الكبير ـ محمّد أحمد حسب الله ـ هاشم محمّد الشَّاذَليِّ، ج٢، دار المعارف، القاهرة، د.ت، (خلف)، ص ١٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) الأصفهانيّ، الحسين بن محمّد الرّاغب، المفردات في غريب القرآن، تقديم واثل أحمد عبد الرّحمن، المكتبة التّوفيقيّة، القاهرة - مصر، د.ت، مادّة(خلف)، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٥) الفنيسان، سعود بن عبد الله، حديث اختلاف أمّتي رحمة (رواية، ودراية)، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص٣٩.

<sup>(</sup>٦) مَجْمُوعَة مِنَ الْمُوَلِّفِين الفُقَهَاء، الموسوعة الفقهيّة، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلامِيَّة الكويتيّة، ج٢، ط٤، دار الصّفوة، مصر، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م، ص٢٩١.

 <sup>(</sup>٧) الرَّازِيّ، أبو بكر، مختصر اختلاف العُلكَاء، تحد. د. عبد الله نذير أحمد، ج١، ط٢، دار البشائر الإسلامِيَّة،
 بيروت - لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ص٧٩.

يحمل التّغاير اللّفظيّ، لا الحقيقيّ؛ والخلافُ ما يحمل في مضمونه النّزاع، والشّقاق، والتّباين الحقيقيّ»(۱)، و: «إِذَا استفحلَ الخلافُ وانتشر بين الجمهور بينَ رادٍّ ومردودٍ سُمِّيَ «خلافاً»، وإلاّ فد «اختلاف»؛ وعَلَيْهِ فالخلاف أعمُّ من الاختلافِ»(۲).

وأمّا المعنى الاصطلاحيّ للاختلافِ أو الخلافِ، فهو «علمٌ يقتدر به على حفظِ أيّ وضعٍ، وهدمٍ أيّ وضعٍ كان، بقدرِ الإمكان»(٣).

ولمّا كانَ كلٌّ من الخلافِ والاختلاف معناه قريبٌ من الآخر - سواءٌ في معناهما اللّفظيّ، أو الاصطلاحيّ - جازَ استخدامُ أحدهما مكان الآخر والعكس، وهَذَا ما سنعتمدُهُ في بحثنا هَذَا في بيان تعدّد وجوه الخلاف أو الاختلاف بين عُلَمَاء العَرَبِيَّة، فِي أَثْنَاءِ توخّيهم معاني النَّحْو في تفسير الآيات القُرْآنِيَّة.

وَلا بُدَّ من الإشارة إلى أَنَّ الاختلافَ نوعانِ:

نوعٌ مذمومٌ: وهو ما كان نتيجةً للهوى، وحبِّ الشّهرةِ، ومجرّدِ المزاحمةِ، بغير منطقٍ ولا حجّةٍ إلاّ واهية؛ وهَذَا ليسَ موضوعَ بحثِنا.

ونوعٌ آخرُ محمودٌ: وهو ما كان نتيجةً للاجتهادِ المنضبط بجميع مستوياته، الموصلِ إلى الحقائقِ المكنونةِ بالحجّةِ الدّامغةِ، والبرهانِ السّاطعِ، والقولِ القاطعِ؛ وهو وجهةُ بحثنا، والطّريقُ الَّذِي نسير عليه للوصولِ إلى المعاني المتعدّدة للآيةِ الواحدة، سواءٌ على اختلافِ وجوهها الإعرابيَّة، أو على اختلافِ قِرَاءَاتها القُرْآنِيَّة، أو على تضمينها بعضَ المعاني الإضافيّة، إرضاءً للرّحن، وخدمةً للقرآن، ونوراً وهدايةً للإنسانِ.

ولعلّنا نلحظُ أَنَّ الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ، كان منذ بداية تقعيدهم للأصول وضبطهم للقواعد؛ لأَنَّ اللَّغَة المنطوقة تنطوي على سلسلة من العمليّات المعقّدة القائِمة على خلفيّات كثيرة، ظاهرة أو خفيّة، ومرتبطة بعواملَ ثقافيّة واجتماعيّة ونفسيّة، ومقيّدة بقدراتٍ خَاصَّة في

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) الفنيسان، سعود بن عبد الله، حديث اختلاف أمّتي رحمة (رواية، ودراية)، ص٠٤.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، أبو بكر، مختصر اختلاف العُلَمَاء، ج١، ص٨٠.

مستوى الأداء الصّويّ، ومستوى القواعد النَّحْوِيَّة والصَّرْفِيَّة، والمستوى الدّلاليّ، والمستوى البلاغيّ، والمستوى البلاغيّ، وغير ذَلِكَ من المؤثّرات والقدرات الكثيرة، الَّتِي قد يؤدّي الخلل أو النقص في شيء مِنْهَا إلى الغموض في التَّركيب الَّذِي ينتهي إلى الإشكال في فهم المعنى، وما الكلام الَّذِي نسمعه أو نقرؤه إلاّ خلاصة لهذِهِ السّلسلة من العمليّات المعقّدة.

وَمِنْ هُنَا انكبّ النَّحْوِيُّونَ على صياغة القواعد وتقنينها وضبطها، لتحقيق أهداف عديدة، مِنْهَا رفع العجمة عن الألسن بالإعراب، وَمِنْهَا رفع الغموض عن التَّرَاكِيب بإبانة مواضع اللَّبْس شكلاً ومضموناً؛ وبالرّغم من جهودهم العظيمة، ومساعيهم الحثيثة في خدمة هذين الهدفين، إلا أنَّ التَّركيب في الجملة العَرَبِيَّة لم يسلم من الغموض في مواضع محدّدة نصّ عليها كثيرٌ من النَّحْوِيِّيْنَ في كتبهم، محدّدين ضوابط، عُرِفَ بعضها به «نَحْو الخروج عن النَّحْو»، وكانوا يبتغون من وراء ذَلِكَ رفع اللَّبْس عن ذهن المتلقي.

وَمِنْ هُنَا كَانَ مِنَ الْسُلَّمِ بِهُ أَنَّهُ مَنْ يتتبعْ نشأة النَّحْوِ الأولى، وتقعيدَ العُلَمَاء له، يلحظْ أَنَّ الاختلاف بين النَّحْوِيِّنَ في تحليل أحدِ العناصر التَّركيبيّة أمرٌ شائعٌ مألوفٌ، وذَلِكَ نابعٌ من المعايير والمقاييس الَّتِي اعتمدها النَّحْوِيُّونَ على اختلاف مدارسهم ومشاربهم وتوجّهاتهم، في أثناء ترسيمهم للقواعد وتأصيلهم للأحكام الَّتِي توجّه اللَّغَة في ضوء التّعاطي معها، والوقوف على نصوصها، إذْ لا بُدّ لكي يُصاغ علمٌ صياغة دقيقة مِنْ أَنْ تطرد قواعده، وتقوم على الاستقراء اللَّقِيق، ويكفل لها التَّعلِيل والقياس (۱)؛ لذَلِكَ تشدّدوا فيه تشدّداً جعلهم يطرحون الشَّاذ، ولا يعوّلون عليه في قليلٍ أو كثير، وكلّم اصطدموا به خطّؤوه وأوّلوه، كمّا اشترطوا صحّة المادّة الَّتِي يشتقّون مِنْهَا قواعدهم، ومن أجل ذَلِكَ رحلوا إلى أعماق نجدٍ وبَوَادي الحجاز وتهامة، يجمعون يشتقّون مِنْهَا قواعدهم، ومن أجل ذَلِكَ رحلوا إلى أعماق نجدٍ وبَوَادي الحجاز وتهامة، يجمعون يلك المادّة من ينابيعها الصّافية الَّتِي لم تفسدها الحضارة؛ وفيها قبائل تميم، وقيس، وأسد، وطيّئ، وهذيل، وبعض عشائر كنانة (۱).

<sup>(</sup>١) ضَيف، د. شوقي، المدارس النَّحْوِيَّة، ص١٨.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، المزهر في علوم اللَّغَة وأنواعها، تح. محمّد أحمد جاد المولى - عليّ محمّد البجاويّ -محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج١، مطبعة البابي الحَلَبِيّ، القاهرة، د.ت، ص٢١١.

فكان إثر ذَلِكَ من البَدَهِيّ والطَّبَعِيّ أَنْ تختلفَ آراؤُهم، وتتشعّبَ مواقفُهم، وتتعدّدَ آراؤُهم، في تدبّرهم لمعاني القرآن وقِرَاءَاته الَّتِي كانت مدداً لا ينضب لقواعدهم (١٠)؛ فانقسموا في تحليلاتهم فريقين: الأوَّل يوجّه في ضوء المطّرد، والآخر يلجأ إلى القياس المعتمد على الأصل، والفرع، والعلّة (٢).

ثمّ لحظوا جميعاً أنَّ هناك شواهد خرجت عن أصول قواعدهم، وكان معظمُها مستعصياً على الفهم، ويقبل غير وجهٍ من وجوه التَّحلِيل والتَّأويل، وكان مردُّها إلى طبيعة اللُّغة الإنسانيّة فهي الحكم عليها والفصل فيها، وكلّ ذَلِكَ في ضوء المعطيات السِّياقيّة الَّتِي يتشكّل مِنْهَا المعنى من جهة، وطبيعة المتلقّي من حَيْثُ التَّكوين الفطريّ والمكتسب من جهة أخرى، ممّا فتح باب الاجتهاد واسعاً أمام أئِمَّة النَّحْو للوصول إلى ضالتهم، مبتعدين عن التَّقْدِيْرات النَّحْوِيَّة المتعسفة التّي تحجب المعنى وتمزّق الجملة (٣)، راسمين للّغة، في ضوء هَذِهِ الاختلافات كلّها، الغناءَ في التّعبير الدّلاليّ.

وَمِمَّا تقدّم، يمكن النَّظُرُ إِلَى الأسباب الَّتِي كانت وراء ظاهرة الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ، من جوانب عدّة، سأعرضها فيها يأتي، وفق منهج وصفيًّ، تاركاً الأحكام المعياريّة الَّتِي تبيّن التَّفاوت بين الأَوْجُه وما ينتج عنها من تعدّدٍ في المعنى، وتنوّعٍ في الدَّلالَة، لأتحدّث عنها بشيءٍ من التّفصيل وعمقٍ في التَّحلِيل، في فصول البحث اللاَّحِقة:

#### أَوَّلاً: تَأْصِيْلُ القَاعِدَةِ النَّحْوِيَّةِ:

إِنَّ الْمُتَأَمِّلَ فِي الدَّرس النَّحْوِيّ العربيّ القديم يلحظ أَنَّ القواعد بمعناها الواسع، هي مجموعةٌ من الأحكام الكليّة المنطبقةِ على جميع جزئيّاتها، يقول ابن السّبكيّ (1): «القاعدة: الأمرُ

<sup>(</sup>١) ضيف، د. شوقي، المدارس النَّحْوِيَّة، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) الخنّ، د. مصطفى سعيد، أثر الاختلاف في القواعد الأصوليّة في اختلاف الفُقَهَاء، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ص٤٧١.

<sup>(</sup>٣) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّبَحْشَرِيّ، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الوهاب بن عليّ، تاج الدين ( - ٧٧١هـ)، قاضي القضاة، المؤرّخ، الباحث، كان طلقَ اللّسان، قويَّ الحُجّةِ، من تصانيفه: «طبقات الشّافعيّة الكبرى»، و «جمع الجوامع»، و «الأشباه والنّظائر». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٨٤.

الكلّيّ الَّذِي ينطبقُ عليه جزئيّاتٌ كثيرةٌ تُفْهَمُ أحكامُها منها» (١)، وقد اختلف النَّحْوِيُّونَ، في أَثْنَاءِ ضبطهم لأصول النَّحْو الأولى، في صِوْغِ قواعد كلّيّةٍ للنّحو، ترجع إليها مسائل النَّحْو في الجملة، ويندرجُ تحتها ما لا ينحصرُ من الصّور الجزئيّة، فظهرت مصطلحات «التَّعلِيل، والعامل، والقياس، والسَّمَاع، والاجتهاد»، وفتحت الباب واسعاً أمام النَّحْوِيِّنُ للاختلاف فيما بينهم في ضوءِ اعتمادهم على هَذِهِ المصطلحات في استنباط القواعد النَّحْوِيَّة للعناصر التَّركيبيّة:

#### أ- التَّعْلِيْلُ:

رافق التَّعلِيل نشأة النَّحْو، وَلَكِنَّهُ كأيِّ علم آخر يبدأ عفويّاً فطريّاً مختلطاً بغيره من العلوم، إلى أَنَّ تثبُت جذوره في الأرض، ويستقلّ عن غيره، ويصبح عِلْماً قائماً بذاته، وَلَعَلَّ سبب وجودِهِ مرتبطٌ بالعلم، والسّؤال، ورغبة الدّارسِ في تعلّم أصولِ لغته وقواعدها، يقول الدُّكْتُور مَازِن المُبَارَك: «مِنْ طبيعةِ الإنسانِ أَنْ يسأَل عَنِ السّببِ، ويستقصيَ العلَّة، وَمِنْ طبيعةِ العقلِ أَنْ يتتبَّعَ الجُزئيَّاتِ، وَيجمعَ ما تشابه مِنْها ليطلقَ عليها حكماً عامّاً، فيصل بالظَّاهِرة إلى القاعدة العلميّة؛ الجُزئيَّاتِ، وَيجمعَ ما تشابه مِنْها ليطلقَ عليها حكماً عامّاً، فيصل بالظَّاهِرة إلى القاعدة العلميّة؛ ولذَلِكَ فليس غريباً أَنْ يكونَ السُّؤالُ عن العلّة قديها، وَأَنْ يكونَ التَّعلِيلُ مرافقاً للحكم النَّحْوِيّ منذ وُجِدَ، وغرض التَّعلِيل هُوَ أَنْ يظهرَ خضوع الظَّاهِرات لقواعد العلم وأحكامه»(٢).

وَيُعَدُّ كِتَابُ سِيْبَوَيْهِ أَوَّلَ بَحْثٍ جَامِعٍ لِلْعِلَلِ النَّحْوِيَّةِ، وَكَذَلِكَ كَانَ بَيْنَ رُوَّادِ النَّحْوِ الأَوَائِلِ النَّحْوِيَّةِ، وَكَذَلِكَ كَانَ بَيْنَ رُوَّادِ النَّحْوِ الأَوَائِلِ النَّحْوِيَّةِ، وَكَذَلِكَ كَانَ بَيْنَ رُوَى عَنْهُمْ هُوَ اللَّذِيْنَ رَوَى عَنْهُمْ هُوَ اللَّذِيْنَ رَوَى عَنْهُمْ هُوَ عَنْهُمْ هُوَ عَنْهُمْ هُوَ عَنْهُمْ اللهِ بْنُ أَبِي إِسْحَاقَ الحَضْرَمِيُّ، وَقَدْ كَانَ اسْمُهُ مَقْرُونَا بِالنَّحْوِ وَقِيَاسِهِ وَعِلَلِهِ، قَالَ الجُمَحِيِّ (\*):

<sup>(</sup>۱) الحصنيّ، تقيّ الدّين، كتاب القواعد، تح. عبد الرّحن بن عبد الله الشّعلان، ج١، ط١، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤١٨ هـ-١٩٩٧م، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) المبارك، د. مازن، النَّحْو العربيّ (العلَّه النَّحْوِيَّة: نشأتها وتطوّرها)، ص٥١.

<sup>(</sup>٣) وَهُمْ، بحسب كثرة الرّواية عنهم: «الخليل بن أحمد، ويونس بن حبيب، والأخفش، وأبو عمرو بن العلاء، وعيسى بن عمر، وأبو زيد الأنّصَارِيّ، وهارون بن موسى، وعبد الله بن أبي إسحاق الحضرميّ. المبارك، د. مازن، النّحُو العربيّ (العلّة النّحُويّة: نشأتها وتطوّرها)، ص٥٢.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن سَلام بن عبيد الله بن سالم البَصْرِيّ الجُمَحِيّ، أبو عبد الله ( -٢٣١هـ)، أديب، لغويّ، إخباريّ، راوية، حافظ، وكانَ له عِلمٌ بالشّعرِ والأخبار، روى عنه ابن أخته أبو خليفة، الفضل بن الحبّاب، وله:

«عَبْدُ الله بْنُ أَبِي إِسْحَاقَ الْحَضْرَمِيُّ كَانَ أَوَّلَ مَنْ بَعَجَ النَّحْوَ، وَمَدَّ القِيَاسَ وَالعِلَلَ ('')، وَقَالَ عَنْهُ ابْنُ الأَنْبَارِيّ: «إِنَّهُ أَوَّلُ مَنْ عَلَّلَ النَّحْوَ» ('').

وكانت العلل في هَذِهِ الفترة بسيطة أوّليّة تناسب الغاية الَّتِي من أجلها كان التَّعلِيل، يقول الدُّكْتُور مَازِن المُبَارَك: «وتتصف هَذِهِ التَّعلِيلات جميعاً بكونها بعيدةً عن الفلسفة، قريبةً من روح اللُّغة، ومن حسّها الَّذِي ينفر من القبح... وَبِأَنَّهَا تلتزم موافقة الإعراب للمعنى»(٣).

وظل وضع العلّة على ما وصفناه إلى أَنْ جاء سِيْبَوَيْه، ليكون كتابه كتاب نحو وقياس وعلّة، يعلّم طريق القياس وأسلوب التَّعلِيل، كما يعلّم الحكم النَّحْوِيّ، وَإِلى أَنْ وقفتِ المدارسُ النَّحْوِيَّةُ على أقدامها، فظهر للنّاس اختلافها في كثير من المسائل، فظهرت الحاجة لكلِّ مدرسةٍ إلى أَنْ تدافع عن وجهة نظرها، وتدعم موقفها بالحجج والبراهين الَّتِي تؤيّد نظرتها، وتدحض موقف خصومها، وكان من أثر ذَلِكَ أَنْ تشعّب التَّعلِيل، وفُتح باب الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْن، والتَّعدُّد في تعليلاتهم للأحكام والقواعد الَّتِي كانوا يضبطونها، حَتَّى ظهر في القرن الثَّالِث مَنْ عُنِيَ بالعلّة من النَّحْوِيِّيْنَ «حَتَّى بات العلّة عنده رديف الحكم النَّحْوِيّ، لا تفارقه ولا ينبغي -في اعتقاده - أَنْ تفارقه، كما هو الأمر عند أبي العبّاس المُبَرِّد».

ثمّ أخذ كلّ نحويّ بنصيبٍ من التَّعليل يتناسب مع مدى قناعته بالحاجة إليه، وكان للدخول المنطق والفلسفة أجواء الحياة العَرَبِيَّة في القرن الرَّابع، أكبر الأثر في اتساع رقعة التَّعليل، وتفرّعه، وخروجه عن بساطته وغايته الأولى الَّتِي من أجلها كان، ممّا دعا إلى الاختلاف في تحليل النُّصُوص، والتَّنوُّع في الأحكام، حَتَّى أضحى التَّعليل من موضوعات الاختلاف في العصور

<sup>«</sup>طبقات الشّعراء الجاهليّين والإسلاميّين»، و «غريب القرآن»، و «طبقات الشّعراء الفرسان». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلِّفين، ج٣، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>١) الجُمَحِيّ، محمّد بن سلاّم، طبقات الشّعراء الجاهليين والإسلاميين، مكتبة الثّقافة العَرَبِيَّة، بيروت، د.ت، ص١١.

<sup>(</sup>٢) المبارك، د. مازن، النَّحْو العربيّ (العلَّة النَّحْوِيَّة: نشأتها وتطوّرها)، ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص٥٧-٥٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص٦٧.

المتأخّرة؛ ففي حين أنكره جماعةٌ من النَّحْوِيِّيْنَ - وَلاَ سِيَّا نحاة المغرب والأندلس الَّذِيْنَ كان للمذهب الظَّاهِرِيِّ في الفقه أثرٌ واضحٌ في مذهبهم النَّحْوِيِّ كابن مَضَاء القُرْطُبِيِّ الَّذِي دعا إلى النَّاء العلل الثّواني والثّوالث(۱)، وأبي حَيَّان النَّحْوِيِّ - عمّق نحاة المشرق خَاصَّة الاتجّاه التَّعلِيلِ كابن يعيش، والفَرَّاء، وَبِذَلِكَ نشأ الجدل حول العلل النَّحْوِيَّة وكان الاختلاف، ممّا دعا بعض أهل اللَّغة والنَّحْو إلى أَنْ يفردوا بحث العلل النَّحْوِيَّة في مصنّفٍ مستقلً عن أصول النَّحْو، وَمِنْهُمُ الزَّجَاجِيِّ الَّذِي ألف كتاباً في علل النَّحْو أسماه «الإيضاح في علل النّحو»، كما كان كتاب «أسرار العَرَبِيَّة» لابن الأَنْبَارِيِّ (۱). «الخصائص» لابن جني مليئاً بالعلل النَّحْويَّة، وكَذَلِكَ كتاب «أسرار العَرَبِيَّة» لابن الأَنْبَارِيِّ (۱).

واستمرَّ اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ حول أَهَمِّيَّة التَّعلِيل، والمستوى المقبول منه، والمستوى المردود، والغاية الَّتِي يحقّقها، وغير ذَلِكَ من مباحث العلل إلى وقتنا الحاضر، ولمّا كان هَذَا البحث مختصًا بالاختلاف بين النَّحْوِيَّة لشدّة ما دار حولها من اختلافات.

فقد ذهب ابن جنّي إلى أنَّ العرب كانت تعلم هَذِهِ العلل، وتراعيها فِي أثْنَاءِ كلامها، وذكر منها: «أمن اللَّبْس، والحفّة، والتّصرّف، والشّبه، ومراعاة المعنى، والقوّة، والضّعف، والإيجاز، والشّذوذ، وعدم نقض الغرض، والاستغناء بالشّيء عن الشّيء، وإصلاح اللفظ، والاحتياط، ومراعاة الأوزان العَرَبِيَّة، والجوار، والضّرورة»(")، ويقول ابن جنّي: «الخلافُ إِذَا بين العُلَهَاء أعمّ منه بين العرب، وذَلِكَ أَنَّ العُلَهَاء اختلفوا في الاعتلال لمّا اتّفقت العرب عليه، كما اختلفوا أيْضَا فيها اختلفت العرب فيه، وكلُّ ذهب مذهباً، وَإِنْ كان بعضه قويّاً، وبعضه ضعيفاً»(1).

ومن التَّعلِيلات الَّتِي سنمثّل لها، واقتضت تعدّداً في التَّحلِيل النَّحْوِيّ إعمال أهل الحجاز «ما» النّافية للحال، وتركُ بني تميم إعمالها، وإجراؤهم إيّاها مجرى «هل» ونحوها ممّا لا يعمل،

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، ابن مَضَاء، الردّ على النّحاة، تح. د. شوقي ضيف، ط٢، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٢م، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) السَّامرَّائِيِّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمُحْشَرِيّ، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، تح. محمّد علي النّجّار، ج١، ط٢، دار الهدى، بيروت - لبنان، د.ت، ص١٦٨.

ويذكر ابن جنّي تعليل أهل الحجاز بقوله: «لمّا رأوها داخلةً على المبتدأ أو الخبر، دخول ليسَ عليهما، ونافية للحال نفيَها إيّاها، أجروها في الرَّفْع والنَّصْب مجراها»(١).

ثمّ نراه يذكر علّة بني تميم بقوله: «لّما رأوها حرفاً داخلاً بمعناه على الجملة المستقلّة بنفسها، ومباشِرَةً لكلّ واحدٍ من جزأيها، كقولك: «ما زيدٌ أخوك»، و«ما قام زيدٌ»، أجروها مجرى «هل»؛ ألا تراها داخلة على الجملة لمعنى النّفي دخول «هل» عليها للاستفهام؛ ولذَلِكَ كانت عند سِيْبَوَيْهِ(٢) لغة التّميميين أقوى قياساً من لغة الحجازيّين»(٣).

ومن الظَّواهِر الَّتِي دعت إلى التَّعلِيل، فاقتضت تعدداً، إعهال «ما»، الَّتِي يدخل عليها حرف الجرّ، أو إهمالها، من مثل قوله تعالى: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُم ﴾ [النِّساء٤/١٥٥]، فذهب جماعةٌ من النَّحُويِّيْنَ إلى أَنَّ ﴿ مَا ﴾ زائدة للتّوكيد، وعلّل ذَلِكَ سِيْبَوَيْهِ بقوله: «لأَنَّهُ ليس لَهُ معنى، سوى ما كان قبل أَنْ تجيءَ إلاّ التَّوْكِيد(،)، فَمِنْ ثَمَّ جازَ ذَلِكَ؛ إذ لم تُرِدْ به أكثر مِنْ هَذَا، وكانا حرفَيْنِ أحدهما في الآخر عامل، ولو كان اسها، أو ظرفاً، أو فعلاً لم يجز (٥٠)، ومثله قوله تعالى: ﴿ فِيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُم ﴾ [آل عمران ١٥٩].

فيها ذهبَ فريقٌ آخرُ إِلى أَنَّهَا غَيْرُ مزيدةٍ، بل هي نكرة (١٠)، وفيها وجهان: أحدُهُما أَنَّهَا موصوفة بد ﴿ رَحْمَةِ ﴾ ؛ أي «فبشيءِ رحمةٍ» (١٠)، والآخر غير موصوفة، و ﴿ رَحْمَةِ ﴾ بدلٌ منها؛ أي

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص١٦٧.

<sup>(</sup>۲) سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثهان، الكتاب، تحد. د. محمّد كاظم البكّاء، ج١، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٤) الزَّغْشَرِيّ، محمّد بَن عمر، الكشّاف عن حقائق التَّنْزِيل وعيون الأقاويل في وجوه التَّأُويل، تحد. عبد الرّزّاق المهدي، ج١، ط٢، دار إحياء التُّرَاث العربي - مؤسّسة التّاريخ العربيّ، بيروت - لبنان، ١٤٢١هـ- ١٨٠٠م، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٥) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدُّرُّ المَصُون في علومِ الكتابِ المَكنُون، تحد. د. أحمد محمّد الخرّاط، ج٣، ط٢، دار القلم، دمشق، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م، ص ٤٦١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السبق، ج٣، ص٤٦١.

كَأَنّهُ قيل: «بشيءٍ أبهم»، ثمَّ أبدل على سبيل التوضيح، فقال: ﴿ رَحْمَةٍ ﴾ (()، وذهب الرَّازِيّ () إلى جواز كون «ما» هنا استفهاماً للتَّعجّب، تقديره: «فبأيِّ رحمةٍ من الله لِنْتَ لهم» (٣)، وهَذَا الَّذِي هو أقوى الوجوه عند الرَّازِيّ، هو نفسه أبعدها عند القُرْطُبِيّ، ويعلّل ذَلِكَ بقوله: «وفيه بعدٌ؛ لأَنّهُ لو كان كَذَلِكَ، لكان «فَبِمَ» بغير ألف (()، وقال مكّيّ القيسيّ: «ويجوز أَنْ ترتفع ﴿ رَحْمَة ﴾ على أَنْ تجعلَ ﴿ مَا ﴾ بمعنى الَّذِي، وتضمر «هو» في الصّلة وتحذفها (()).

ومن التَّعليلات الَّتِي جاوز فيها النَّحْوِيُّونَ حدود المنطقِ ما ذهب إليه بعضُهُم في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَارَجُلَكُمْ ﴾ [المائدة ١٦] بالخفض (١)، وهو أَنَّ ﴿ أَرْجُلِكُمْ ﴾ منصوبٌ في المعنى، عطفاً على الأيدي المغسولة، وإِنَّما خُفِضَ على الجوار (١)، محتجّين بالمثل القائل: «هَذَا جُحْرُ ضبِّ حربٍ»، فيحمل في اللفظ على الأقرب، وهو في المعنى للأوّل (١)، وَرَدَّ ذَلِكَ أَبُو حَبَّان بقوله: «وهو تأويلٌ ضعيفٌ، ولم يرد إلاّ في النَّعْت، حَيْثُ لا يلبس على خلافٍ فيه» (١)، وسيأتي تفصيلُ هَذَا التَّعلِيل في الفصل الثَّالِث من البحث، وإِنَّمَا اكتفَيْتُ هنا بعرضٍ وصفيً

<sup>(</sup>۱) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، تح. د. عبد الرِّزَاق المهدي، ج٣، ط١، دار إحياء التُّرَاث العربي، بيروت - لبنان، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) هو محمّد بن عمر بن الحسن، أبو عبد الله، فخر الدّين الرَّازِيّ ( -٦٠٦هـ)، الإمام المفسّر، أوحد زمانه في المعقول، والمنقول، وعلوم الأوائل، وهو قرشيّ النّسب، من تصانيفه: «معالم أصول الدِّين»، و «المسائل الخمسون في أصول الكلام»، و «التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج٢، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، فخر الْـدّين، التَّفسير الكبير أو مفـاتيح الغيب، مج٥، ج٩، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بـيروت -لبنان، ١٤١١هـ-١٩٩٠م، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٥) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٦) وهي قراءة ابن كَثِيْر، وأبو عمرو بن العلاء. أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٨) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، تح. سعيد الأفغانيّ، ط٥، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٩) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٦١١.

لذَلِكَ تاركاً ما ينتج عن هَذِهِ الاختلافات بين النَّحْوِيِّيْنَ من معانٍ، لأفصّل فيها في الفصول اللاَّحِقة.

#### ب- العَامِلُ:

الظَّاهِر أَنَّ القول بالتَّعلِيل هو الَّذِي جرّ إلى القول بالعامل؛ لأَنَّهُ بحث عن العلّة، والعامل هو علّة أيضاً، والنَّحْوِيُّونَ يقولون بالعامل وبالتَّعلِيل عموماً، على اختلافٍ في مدى القولِ بكلِّ مِنْهُمَا(١).

ومن المعلوم أنَّ النَّحْو قام على أساس نظريّةِ العاملِ، وهَذِهِ النظريّة هي الَّتِي وجَّهتْ مُنذ عهوده الأولى؛ فالنّاظر في كتاب سِيْبَوَيْهِ يلمس بوضوح أثر هَذِهِ النّظريّة فيه، ثمّ أخذت نظريّة العامل توجّه النَّحْو أكثر فأكثر كلّما تقدّم الزَّمَن، حَتَّى أصبح العاملُ في النَّحْو كَأَنَّهُ علّةٌ حقيقيّة تؤثّر وتوجد وتمنع (٢).

وَلَمْ تَحْظُ نظريّةٌ مِنَ النّظريّات بمثل ما حظيت به نظريّة العامل في النَّحْو العربيّ من دراساتٍ وبحوث (٣) واختلافاتٍ بين مؤيّدٍ لها ومعارض، وما يهمّني في هَذَا المقام من ذَلِكَ كلّه، هو أثر اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ فِي أَثْنَاءِ ضبطهم وتقعيدهم لهَذِهِ النّظريّة، في تعدّد الآراء، وتنوّع التَّأوِيلات، وتشعّب التَّقْدِيْرات، وتعقّد التَّحلِيلات؛ لأَنَّ الإعراب عندهم ما يقوم إلاّ عليها، وما الفاعلُ إذَا رُفِعَ، أو المفعولُ إذَا نُصِبَ، أو المضافُ إليه إذَا جُرَّ، إلاّ بسببٍ من العامل.

وخلاصة القول عندهم في هَذِهِ النّظريّة أَنَّ حركات الإعراب ناتجةٌ عن عواملَ سبّبت هَذِهِ الحركات(١٠)، فالفعلُ هو العامل في رفع الفاعل ونصب المفعول، والحرف هو العامل في جرِّ

<sup>(</sup>١) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمُحْشَرِيّ، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، دار المعرفة الجامعيّة، مصر، ٢٠٠٣م، ص٦١.

<sup>(</sup>٤) المُطَرِّزِيّ، ناصر بن أبي المكارم، المِصباح في علمِ النَّحْو، تح. ياسين محمود الخطيب، راجعه د. مَـازِن المُبَـارَك، ط١، دار النّفائس، بيروت - لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص٥٥.

الاسم بعده، فلا نجدُ معمولاً إلاّ يكون له عاملٌ لفظيٌّ أو معنويٌٌ (١)، ولم أشأ التّوسّع في بيان هَذِهِ العوامل ولا ما اختُلِفَ فيه ببعضها عند النَّحْوِيِّيْنَ؛ إِذْ إِنَّهَا مذكورةٌ فِي كتب النَّحْوِ وَاللَّغَةِ.

ولكنّ المفيد ذكرُهُ هنا أنَّ للعوامل قواعد خَاصَّة أحكم وضعَها النَّحْوِيُّونَ، مِنْهَا ألاّ يجتمعَ عاملانِ على معمولٍ واحدٍ - وهَذِهِ القاعدةُ هي الأساس في باب التّنازع - وَمِنْهَا أَيْضًا أَنَّهُ إِذَا وُجِدَ معمولان وعامل واحد، قُدّرَ لأحدِ المعمولين عاملٌ آخر - وهَذِهِ القاعدة هي الأساس في باب الاستغال - وَمِنْهَا أَنَّ الفعل كلّما كان أمكن في باب الفعليّة كان أوفر حظّاً من العمل، وَمِنْهَا أَنَّ العامل لا بُدّ من ذكره، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ مذكوراً وَجَبَ تقديرُهُ (٢).

وقدْ حاولَ كثيرٌ مِنَ العُلَمَاء أَنْ ينضبطوا قواعدَ حذفِ العامل، واختلفت في ذَلِكَ وجهاتهم، وكثرت تخريجاتهم، وسنذكر مِنْهُمْ ما ذهبَ إليه المُطرِّزِيّ، بقولهِ: "وكما يُضْمَرُ المعمولُ، يُضْمَرُ العاملُ، وذَلِكَ في السَّمَاعيّة قليل: منه إضهار «أَنْ» مع الحروف السَّتة (٣)، وَمِنْهُ إضهار «إِنْ» مع فعل الشّرط، فيما يُجابُ بالفاء، إلا ما استثني منه، وَمِنْهُ إضهار «ربّ» بعد «الواو»، و«بل»... ومِنْ ذَلِكَ إضهار «كان»... وأمّا: «الله لأفعلنَّ» فشاذُّ (١٠)؛ والقياسيّة لا تُضْمَرُ إلاّ بدلالة الحال، أو ما سبق مِنَ الكلام: فَمِنَ الأَوَّل قولُكَ لِلمُتَهَيِّئ لِلسَّفَرِ: «مَكَّةَ»، وَلِلْمُستهلِّينَ: «الهلالَ والله»، ما سبق مِنَ الكلام: فَمِنَ الأَوَّل قولُكَ لِلْمُتَهَيِّئ لِلسَّفَرِ: «مَكَّةَ»، وَلِلْمُستهلِّينَ: ﴿ وَالقَوْمَ مَنِينَا ﴾ [البقرة ٢/ ١٣٥]، بإضهار: «يريد، وأبصروا»، ومِنَ الثَّانِي قولُه تعالى: ﴿ بَلُ مِلَةَ إِنْهِمَ مَنِيفًا ﴾ [البقرة ٢/ ١٣٥]، بإضهار «نَتَبع»؛ وقريب مِنْ هَذَا الإضهار على شريطةِ التَّفسير، كما في التَنْزِيل: ﴿ وَالْقَمَرَ قَدَرْنَكُ مَنَاذِلَ ﴾ [سر٣٦/ ٣٩]؛ لأنَّ الدَّالَ عليهِ لفظٌ أيضاً، إلاّ أَنَّهُ يعقبه (٥)»(١).

<sup>(</sup>١) قباوة، د. فخر الدّين، مشكلة العامل النَّحْوِيّ ونظريّة الاقتضاء، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٤٢٤هـ- ٢٠٠٣م، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) وهي: لام التَّعلِيل (جوازاً)، ولام الجحود وحَتَّى وواو المعيّة وفاء السّببيّة وأو (وجوباً)، ولها أحكامٌ خَاصَّة.

<sup>(</sup>٤) والشَّاذَّ هو حذف واو القسم؛ إذِ التَّقْدِيْرِ: «والله لأفعلنَّ».

<sup>(</sup>٥) فالقمرَ: مفعولٌ به لفعلٍ محذوفٍ، يفسّرهُ ما بعدَه، والتَّقْدِيْر: «وقدَّرنا القمرَ قدَّرْناهُ»؛ والفعل الأَوَّل أَضمِرَ لَانَّهُ فُسِّرَ بثانٍ أعقبهُ.

<sup>(</sup>٦) الْمُطَرِّزِيّ، ناصر بن أبي المكارم، المِصباح في علمِ النَّحْو، ص١١٩-١٢١-١٢٢..

وهَذَا ما فتح باب الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ على مصراعَيْه؛ إذ رأى غيرُهُ وجوهاً أخرى، زادها عليه، وغيره كَذَلِكَ، وهكذا تعدّدت التَّأوِيلات، وتنوّعت التَّقْدِيْرات للعامل المحذوف، وكلُّ مِنْهَا يأتي بمعنى جديد للجملة مغاير للمعنى الآخر، ومن ذَلِكَ مثلاً حذفُ الفعلِ وفاعلِهِ، أو حذفُهُ وبقاءُ فاعلِهِ، أو حذفُ حروفِ الخفضِ، أو حذفُ المبتدأ، أو الخبر، أو غيرُ ذَلِكَ من مواضع الحذف الَّتِي تقتضي تعدّداً في التَّحلِيل النَّحْوِيّ، والتَّأوِيل للعامل المحذوف.

ومن أمثلة ذلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَنُ آءِ ذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ [مريم ١٦٦]، قال أبو البقاء: «العامل في ﴿ إِذَا ﴾ فِعْلُ دلّ عليه الكلام؛ أي «أَ أُبْعَثُ إِذَا»، ولا يجوز أَنْ يعمل فيها ﴿ أُخْرَجُ ﴾ ؛ لأَنَّ ما بعد «اللام وسوف» لا يعمل فيها قبلها مثل «إِنَّ» (۱)، فيها ذكر ابن هِ شَام الأَنْصَارِيّ أَنَّ العامل في ﴿ إِذَا ﴾ هو الفعل ﴿ أُخْرَجُ ﴾ ، وعلل ذَلِكَ بقوله: «وَإِنَّمَا جاز تقديم الظَّرْف على «لام» القسم لتوسّعهم في الظَّرْف» (۱)، وقدّر السَّمِيْن الحَلَبِيّ (۱) العامل المحذوف أَيْضَا به ﴿ إِذَا مِتُ أُبْعَثُ أُو أَحِيا»، إلا أَنَّهُ أَجاز أَيْضًا أَنْ يعملَ ما بعد ﴿ سَوْفَ ﴾ فيها قبلها بقوله: «وأ إِذَا مِتُ أَبْعَثُ أُو أحيا»، إلا أَنَّهُ أَجاز أَيْضًا أَنْ يعملَ ما بعد ﴿ سَوْفَ ﴾ فيها قبله، تقول: «وأمّا حرف التّنفيس يعمل ما بعده فيها قبله، تقول: زيداً سأضربُ، وسوفَ أضربُ، ولكنْ فيه خلافٌ ضعيف، والصّحيح الجواز» (۱).

ومن الأمثلة الَّتِي حُذِفَ فيها العامل، فاقتضى تعدُّداً في أَوْجُه التَّحلِيل النَّحْوِيّ، وأحدث اختلافاً متسقعباً بين النَّحْوِيِّيْنَ، قول تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ اختلافاً متسقعباً بين النَّحْوِيِّيْنَ، قول من المضارع ﴿ يُقِيمُواْ ﴾ أقوال متعدّدة، تضاربت فيها [ابراهيم١٤/ ٣١]، ففي حذف النون من المضارع ﴿ يُقِيمُواْ ﴾ أقوال متعدّدة، تضاربت فيها تأويلات النَّحْوِيِّيْنَ، فمنها أنَّ العامل المحذوف عامل جزم، وهو لام أمر مقدّرة؛ أي

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، تحـ. مكتب البحوث والدّراسات، ج٢، دار الفكر، بيروت، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الْأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧٦٩.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن يوسف، أبو العبّاس، شهاب الدّين، المعروف بالسّمِيْن ( -٧٥٦هـ)، مفسّرٌ، عالم بالعَرَبِيّة والقِرَاءَات، من أهل حلب، من كتبه: «تفسير القرآن»، و «الدّرّ المصون». الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج١، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٦١٧.

"ليقيموا" (١) ، فحذفت وبقي عملها، كما يحذفُ الجارّ ويبقى عمله (١) ، وهَذَا ما ذهب إليه النَّجَاج (١) ، ولكنّ سِيْبَوَيْهِ خصّه بالشّعر (١) ، ومنعه المُبَرِّد حَتَّى في الشّعر ، وذكر ابن هِ شَام: «أَنَّ الَّذِي منعه المُبَرِّد في الشّعر ، أجازه الكِسَائِيّ في الكلام ، لكنْ بشرط تقدّم ﴿ قُل ﴾ (٥) ؛ وَمِنْهَا أَنَّ العامل هو ﴿ قُل ﴾ ناسه ، وعَلَيْهِ يكون ﴿ يُقِيمُوا ﴾ مجزوماً بجواب ﴿ قُل ﴾ (١) ، على أَنْ يكونَ معناه «بلّغ ، أو أدّ الشّريعة ، يقيموا الصّلاة » وهو قول ابن عَطِيّة (١) ، وعند المُبَرِّد أَنَّ جواب ﴿ قُل ﴾ محذوف تقديره: «قل لعبادي أقيموا يقيموا » (٥) ، وعند الأخفش (١) هو جواب ﴿ قُل ﴾ من غير تضمين؛ أي: "إنْ تقلْ لهم يقيموا » (١١) ، وَمِنْهَا أَنَّ الأمر معه شرطٌ مقدّر ، وهو مذهب الفَرَّاء على تقدير : «قل لعبادي الَّذِيْنَ آمنوا ، إنْ تقلْ لهم يقيموا » (١١) ، وَمِنْهَا أَنَّ العامل المحذوف هو «أَنْ »؛ أي: «أَنْ أقيموا» ، وهو قول بعض النَّحْوِيِّيْنَ من غير البَصْرِيِّيْنَ (١٢) .

<sup>(</sup>۱) الدَّرَة، محمَّد عليِّ طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٧، منشورات دار الحكمة، دمشق - بيروت، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، قرأه وصحّحه محمّد حسين العرب، مج٨، ج١٣، دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص٣١٩.

<sup>(</sup>٤) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١١٩.

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٢٩٧-٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحتَّى، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٨) الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، تحـ. د. حسن حمد، مراجعة د. إميل يعقوب، ج٢، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت–لبنان، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص٨٤.

<sup>(</sup>٩) هو سعيد بن مسعدة البلخيّ، ثُمَّ البَصْرِيّ، المعروف بالأَخْفَش الأوسط ( -٢٠٨هـ)، نحويّ، عالم باللُّغَة والأدب، أخذ العَرَبِيَّة عن سِيْبَوَيْهِ، وصنّف كتباً منها: «تفسير معاني القرآن»، و«القوافي»، و«الاشتقاق»، وزاد في العروض بحر «الخبّب». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٤، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>١٠) ابن الشَّجرِيّ، هبة الله بن عليّ، الأمالي الشَّجريّة، ج٢، دار المعرفة، بيروت، د.ت. ص١٩٢.

<sup>(</sup>١١) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، تح. أحمد يوسف نجاتي ـ محمّد عليّ النّجّار، ج٢، مطبعة دار الكتب المَصْرِيَّة، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م، ص٧٧.

<sup>(</sup>١٢) المُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٢، ص٨٥.

وَلَيْسَ مَخْفِيًّا على الدّارس والقارئ، أَنَّ هَذِهِ التَّأُويلات النَّحْوِيَّة للعامل المحذوف قد نتج عنها تفريعاتٌ كثيرةٌ للمعاني المستنبطة من هَذِهِ الآية الكريمة، وسأقف عندها بشيءٍ مِنَ التّفصيل في الفصل الثَّانِي من هَذَا البحث (١)، مبرهناً على أَنَّ تعدّد هَذِهِ الأَوْجُه فِي أَثْنَاءِ التَّحليل، يؤدّي إلى تنوّع في المعاني الَّتِي كان سببها في هَذَا المقام حذف العامل النَّحْوِيّ.

#### ج- د- القِيَاسُ، وَالسَّمَاعُ:

سأَتوسَّعُ في الحديث عن القياس والسَّمَاع، في المبحث الثَّانِي من الفصل الثَّالِث، لِمَا تقتضيه الضَّرورة في ذَلِكَ المقام من حَيْثُ تفاوتُ نظرةِ كلِّ من البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ في الاحتجاج بالقِرَاءَات القُرْآنِيَّة، وما يؤثّر ذَلِكَ – سلباً أو إيجاباً – في تقعيد النَّحْو، وتأصيل القاعدة النَّحْوِيّة (٢٠).

وسأتحدّث هنا عن أثر الاعتهاد على القياس - وما ينتج عنه من اختلافاتٍ في تحديده وضبطه وتقنينه - والاعتهاد على السَّهَاع - وما ينتج عنه من اختلافاتٍ في توجيهه وتخريج شواهده - في تنوّع المعاني وتعدّد الأوْجُه الإعرابيَّة في تحليل العناصر التَّركيبيَّة.

فكلُّ حُجَّةٍ عقليَّةٍ اعتمدها النَّحْوِيُّونَ في تأييد آرائهم ودعم أحكامهم، أطلقوا عليها مصطلح «السَّمَاع». مصطلح «القياس»، وكل حُجَّةٍ نقليَّةٍ اعتمدوها في ذَلِكَ أطلقوا عليها مصطلح «السَّمَاع».

فالقياس - كما عرّفه الكرمانيّ(") - هو: «الجمع بين أوّلٍ وثانٍ، يقتضيه في صحّة الأوَّل صحّة الثَّانِي، وفي فساد الثَّانِي فساد الأوّل»(١)، وهو عند الجُرْجَانِيّ(٥) في «التّعريفات»: «إبانة مثل

<sup>(</sup>۱) انظر ص۲۳٦.

<sup>(</sup>۲) انظر ص۳۲۶.

<sup>(</sup>٣) هو محمود بن حمزة الكرمانيّ ( - بعد ٥٠٠هـ)، تاج القرّاء، وهو نحويّ، لـه «لباب التَّفسير»، و «العجائب والغرائب»، و «الإيجاز في النّحو». خليفة، حاجي، كشف الظّنون عن أسامي الكتب والفنون، طهران، ١٣٦٦هـ-١٩٤٧م، ج٤، ص١٨٦.

<sup>(</sup>٤) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّنحُشَرِيّ، ص٧١.

<sup>(</sup>٥) هو أبو الحسن، عليّ بن محمّد بن عليّ الجُرْجَانِيّ، الحُسَينيّ، ويُعرفُ بالسَّيِّد الشَّريف (-٨١٦هـ)، عالم، حكيم، مُشارِك في أنواع مِنَ العلوم، له تصانيفُ كثيرةٌ، منها: «التّعريفات»، و «إعراب العوامل»، و «حاشية على الكشّاف». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٥١٥.

حكم المذكورين بمثل علّته في الآخر "(')، وهو عند الدُّكْتُورة منى إلياس من المُعاصرين: "عمليّة فكريّة يقوم بها الإنسانُ الَّذِي ينتمي إلى جماعةٍ لغويّةٍ، ويجري بمقتضاها على الاستعمال المطّرد في هَذِهِ الجماعة "('')، وقد ظهر القياس في النَّحْو في رجال الطّبقة الثَّانِية ('')، والنَّحْويُّونَ لم يحدّوه، ولاختلافِ صوره لديهم، وتشعّبِ مسالكهم فيه، هو عماد النّحو ('')، حَتَّى إِنَّهُ دخل في تعريفهم للنّحو، فالنَّحْو عندهم - كما ذكرنا -: "علمٌ بالمقاييس المستنبطة من استقراء كلام العرب "('')، ويقول ابن الأنّباريّ: "فَمَنْ أنكر القياس فقد أنكر النَّحْو، ولا نعلمُ أحداً من العُلَهَاء أنكره لثبوته بالدّلائل القاطعة والبراهين السّاطعة "(').

ويذكر الدُّكُتُور السَّامرَّ ائِيَّ سبب الخلاف بين البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ في الأخذ بالقياس، بقوله: «غير أَنَّهُ إِلى أَيِّ مدى يمكن الأخذ بالقياس؟ وكم مقدار النُّصُوص الَّتِي تخول القياس عليها؟ هَذَا ما حصل فيه الخلاف، وانقسم النُّحَاة على أساسه إلى مدرستين، مدرسة البصرة، ومدرسة الكوفة»(۱).

ولمّا كان البَصْرِيُّونَ أشدَّ تمسّكاً بالقياس أُطلِقَ على مدرستهم «مدرسة القياس»، ولمّا كان الكُوفِيُّونَ أكثر اعتهاداً على السَّمَاع أُطْلِقَ على مدرستهم «مدرسة السَّمَاع»، يقول ستتكيفتش صاحب كتاب «العَربِيَّة الفصحى الحديثة»: «أصبح القياسُ السّمةَ الأساسيّةَ لمدرسةِ النُّحَاةِ البَصْرِيِّيْنَ، وقد أصبح أَيْضاً السّمةَ المميّزةَ بين المدرستيْنِ المتنافستَيْنِ مدرسةِ البصرة والكوفة»(^).

<sup>(</sup>١) الجُوْجَانِيّ، عليّ بن محمّد، التّعريفات، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، القاهرة، ١٣٥٧ هـ-١٩٣٨م، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٢) إلياس، د. مني، القياس في النَّحْو، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م، ص٩.

<sup>(</sup>٣) حسن، عبد الحميد، القواعد النَّحْوِيَّة، ط٢، مطبعة العلوم، مصر، ١٩٥٣م، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) إلياس، د. منى، القياس في النَّحْو، ص٩.

<sup>(</sup>٥) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ط٢، حيدر آباد، الهند، ١٣٥٩ هـ، ص٣٨.

<sup>(</sup>٦) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرَكَات، الإغراب في جدل الإعراب مع لمع الأدلّة، تحـ. سعيد الأفغانيّ، مطبعة الجامعة السّوريّة، دمشق، ١٣٧٧هـ-١٩٥٧م، ص٩٥.

<sup>(</sup>٧) السَّامرَّ اثِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّخْشَرِيّ، ص٧٧-٧٣.

<sup>(</sup>٨) ستتكيفتش، العَرَبِيَّة الفصحى الحديثة، تر. د. محمّد حسن عبد العزيزَ، ط١، دار النَّهضة، مصر، ١٩٨٥م، ص٢٥-٢٦.

ويقول دي بور صاحب كتاب «تاريخ الفلسفة الإسلامِيَّة»: «جعلَ نحاةُ البصرةِ للقياس شأناً كبيراً في الأحكام المتعلّقة بالنَّحْو، على حين أنَّ الكوفةَ ترخّصوا في أمورٍ كثيرةٍ تشُذّ عن القياس»(۱).

وذكر الدُّكْتُور تَمَّام حَسَّان أَنَّهُ لَمْ تكن كلُّ من المدرستَيْنِ، متمسِّكةً بالسّمة البارزةِ لها، بل إِنَّ كلاً منها كانت تأخذ بها لم تشتهر به؛ لأنَّ القياس والسَّهَاع أصلانِ من أصول اللُّغَة، والَّذِي لا يجوز لأيٍّ من المدرستين تركُهُ، ولذا قيل إِنَّ الكِسَائِيِّ – وهو أستاذ مدرسة الكوفة – كان يردد(''):

وهَذَا أبو عمرو بن العلاء البَصْرِيّ كان يعتد بالكثير من السَّمَاع، ويسمّي القليل لغات، ثمّ لا يقيس عليه، ويضعه تحت العبارة المشهورة: «يُحْفَظُ، ولا يُقاسُ عليه» (٣)، وَكَذَلِكَ ذكر الدُّكْتُور إبْرَاهِيم السَّامرَّ إبْيَ أَنَّ الحَلِيْل بن أَحْمَد الفَرَاهِيْدِيّ كان يعتمد على السَّمَاع، إلى جانبِ اعتمادِهِ على القياس، شأنهُ شأنُ الكثير مِنَ البَصْرِيِّيْنَ المُتَقَدِّمين (١).

فالقياس الَّذِي هو: «حَمْلُ غَيْرِ المَّنْقُولِ على المَنْقُولِ في حُكْم، لِعِلَّةٍ جَامِعَةٍ» (٥٠)، خيرُ ما يمثّلُ رأيَ البَصْرِيِّيْنَ فيه، ما ذكرَهُ ابن جنّي في الخصائص (٢٠)، ولخّصَهُ الدُّكْتُور فَاضِل السَّامرَّ ائِيّ، بها يأتي (٧٠):

١- مطّرد في القياس والاستعمال جميعاً، نحو: «قام زيدٌ، وضربْتُ عمراً».

٢- مطّرد في القياس، شاذٌّ في الاستعمال، نحو: الماضي من «يذر، ويدع».

<sup>(</sup>١) دي بور، تاريخ الفلسفة الإسلامِيَّة، تر. محمّد أبو ريدة، ط٥، دار النّهضة المَصْرِيَّة، القاهرة، د.ت، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحديثي، خديجة، الشّاهد وأصول النَّحْو في كتاب سِيْبَوَيْهِ، مطبوعات جامعة الكويت، الكويت، ١٩٧٤م، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) حسّان، د. تمّام، الأصول (دراسة إيبستمولوجيّة لأصول الفكر اللغوي العربيّ)، ط١، دار الثّقافة، المغرب،

<sup>(</sup>٤) السَّامرَّ ائِيّ، د. إِبْرَاهِيم، الفعل (زمانه وأبنيته)، ط٣، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٣ هـ-١٩٨٣ م، ص٦٠.

<sup>(</sup>٥) الأفغانيّ، سعيد، في أصول النَّحْو، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٩٦٣م، ص٧٩.

<sup>(</sup>٦) ابن جنّى، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص١١٥-١١٦-١١٧.

<sup>(</sup>٧) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمُخْشَرِيّ، ص٧٣-٧٤.

٣- مطّرد في الاستعمال، شاذً في القياس، نحو قوله تعالى: ﴿ اَسْتَحُوذَ عَلَيْهِمُ الشّيطَنُ ﴾ [المجادلة ٥٨/ ١٩].

٤- شاذ في القياس والاستعمال جميعاً، كتتميم «مَفْعُوْل»، فيما عينه «واو»، نحو: «ثَوْبٌ مَصْوُوْنٌ».

ومرجع الاختلاف في القياس إِنَّمَا هو موضوع الاستشهاد اللَّغَوِيّ، فالبَصْرِيُّونَ وضعوا قيوداً كثيرةً على السَّمَاع الَّذِي هو أساس للقياس، فعندهم قبائل يحتجّون بكلامها ويروون عنها، وهناك بالمقابل قبائل أخرى أقلّ مِنْهَا حظّاً يردّون كلامها ولا يحتجّون به، وهناك رواة ثقات وآخرون متهمون، على عكس الكُوفِيِّيْنَ الَّذِيْنَ يتسامحون كثيراً في القيود الَّتِي وضعها البَصْرِيُّونَ على السَّمَاع، حَتَّى قيل إنّهم يعتدّون بكلِّ مسموع (۱).

وأمّا النادر والشَّاذَ، فقد قالت به المدرستانِ، ولكلِّ منها رأيٌّ في ذَلِكَ، ففي نحو البصرةِ كثيرٌ من الشَّاذّ والنادر والمخالف للقياس؛ لأَنَّ قياسها يقوم على سماعِ الكثير، وعندهم ما يخالفُ الكثير فهو شاذٌٌ، وما يأتي خلاف المتعارفِ عليه فهو نادر، على خلاف أهل الكوفةِ الَّذِيْنَ يقبلُونَ القياسَ ولو على مثالٍ واحد، فقد كانَ حظّ الشَّاذّ والنادرِ قليلاً عندهم (۱).

والقياس الَّذِي نتحدَّثُ عنه تنحصر وظائفه في أمورٍ ثلاثةٍ، حَتَّى يكونَ قياساً صحيحاً، وهي: الاستنباط، والتَّعلِيل، والرفض أو القبول<sup>٣)</sup>:

ويقصدُ بالاستنباطِ استنباطُ القاعدةِ، بعد إجراءِ القياس عليها؛ فمثلاً عندما استنتج النَّحْوِيُّونَ أَنَّ اسم «لا» النَّافية للجنس مبنيُّ، إِنَّهَا قاسوه مع «لا»، على العدد ثلاثة عشرَ، أو خمسةَ عشرَ، ووجدوا أَنَّ «لا» مع اسمها أصبحت كالكلمةِ الواحدةِ قياساً على العدد.

ويقصد بالتَّعلِيل تعليل الظُّواهِر، فمثلاً في قياس الكِسَائِيّ عندما أجاز تعدّي الفعل

<sup>(</sup>١) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيِّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ط١، دار قُتَيْبَة، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩١م، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص١٤٣-١٤٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص١٤٥.

«رضي» بـ «على»(۱) - والأصل أَنْ يتعدّى بحرف الجرّ «عن» - علّل ذَلِكَ بِأَنَّ الشَّيْءَ قَدْ يُقاسُ على ضدِّه، وضد «رضي»: «سخط»، و «سخط» يتعدَّى بالحرف على، وَلَمَّا قاسه عليه أجاز ذَلِك، وهو قياسٌ خاطئ عند البَصْرِيِّيْنَ.

وأمّا رفض الظّاهِرة أو قبولها، فمتوقّف " - كها ذكر الدُّكْتُور إِبْرَاهِيم السَّامرَّائِيّ (") - على مدى تلاؤم الفرع مع الأصل، وتشابه المقيس مع المقيس عليه، ومن أمثلة ذَلِكَ أَنَّ الكُوفِيِّيْنَ يقولون في «إِنَّ»: «لا تعمل بالخبر الرّفع، وَإِنَّهَا حَدُّها نصبُ الاسمِ»، ورفضَ البَصْرِيُّونَ ذَلِك، وعدُّوه فاسداً؛ لأَنَّهُ -كَهَا ذكرَ ابن الأَنبَارِيّ في «الإنصاف» -: «ليس في كلام العرب عاملٌ يعمل في الأسهاء النصب، إلاّ ويعمل الرّفع، فها ذهبوا إليه يؤدي إلى تركِ القياس، ومخالفة الأصول لغير فائدة، فوجبَ أَنَّ تعمل في الخبر الرّفع، كها عملت في الاسم النّصب» (").

وما يعنينا من ذَلِكَ كلّه أَنَّ السّبب الرَّئِس الَّذِي نتج عنه الاختلاف بين المدرستين هو المعيار الَّذِي اتِّخذه نحويّو كلِّ منها للتقعيد، فهناك من تشدّد فيه ولم يقبل التَّقْعِيد إلاّ للمطّرد كالبَصْرِيِّيْنَ، وهناك من توسّع فيه فقبل التَّقْعِيد لما لم يطّرد كالكُوفِيِّيْنَ؛ فما يكون شاذاً أو قليلاً أو نادراً أو رديئاً أو قبيحاً عند البَصْرِيِّيْنَ، قد يكون مطّرداً ومقيساً عند الكُوفِيِّيْنَ، فالمطّرد في الاسم بعد «لولا» عند البَصْرِيِّيْنَ أَنْ يرتفع بالابتداء، فيها ذهب الكُوفِيُّونَ إلى أَنَّهُ مرتفع بالابتداء، فيها ذهب الكُوفِيُّونَ إلى أَنَّهُ مرتفع بالأبكوفِيِّينَ بفعلٍ محذوف (نا)، والمطّرد عند البَصْرِيِّيْنَ نصب خبر «كان» ومفعول «ظنّ» التَّانِي، وعند الكُوفِيِّينَ أنها حالان (٥٠).

وَعَلَيْهِ فالمطّرد من القواعد نوعان:

<sup>(</sup>۱) عبد التّوّاب، د. رمضان، التَّطَوُّر اللغويّ (مظاهره وعلله وقوانينه)، ط٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) السَّامرَّ ائِيِّ، د. إِبْرَاهِيم، الفعل (زمانه وأبنيته)، ص٦.

<sup>(</sup>٣) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٤) الطُّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص٩٤-٩٥.

<sup>(</sup>٥) المرجع السّابق، ص٩٥.

قواعد أصول: كأنْ يُقالُ: "إِنَّ الأَصْلَ فِي الإِعرابِ أَنْ يكونَ بالحركات "() وَكَأَنْ يُقَالَ: "الأصل في البناء السّكون "()، وكأن يذكر قبل "أَنَّ المصدريَّة حرف الجرِّ، وغير ذَلِكَ؛ وَبِذَلِكَ عُبِرَدً قاعدةٌ مبنيَّةٌ على أصل الوضع. وهو متّفقٌ عليه عند الجمهور، وهو المطّرد الَّذِي يرد متكرّراً في القرآن الكريم، وكلام العرب شعراً أو نثراً، والحديث النّبويّ الشّريف، على شكل التّتابع والاستقامة وعدم التخلّف ").

وقواعد فروع: كأن يُقال: «الإعراب بالحروف فرعٌ على الإعراب بالحركات» (أن)، وكأن يُقال: «البناء على الحركة فرعٌ على البناء على السّكون»، يقول السِّيُوطِيّ: «وأمّا البناء على الحركة، فلأحد أربعة أشياء: إمّا لأنَّ له أصلاً في التّمكّن كالمنادى... وإمّا تفضيلاً له على غيره كالماضي، بُنِيَ على حركة تفضيلاً على فعل الأمر، وإمّا للهرب من التقاء السّاكنين، كه «أَيْنَ، وحيْثُ، وأمْسِ»، وإمّا لأنَّ حركتَهُ ضروريّة، وهي الحروف الأحاديّة كه «الباء، واللام»... لأنّه لا يمكن النُطْق بالسّاكن أوّلاً (٥٠)، وكأن يطّرد حذف الجارّ مع «أَنْ» المصدريّة، «إذا أمن اللبس» (١٠)، وَبِذَلِكَ تَجرّد قاعدة مبنيّة على مطّرد، خرج على أصل الوضع، فيقع الاختلاف المشهور.

ومن شواهد حذف الجارِّ مع «أَنَّ» في التَّنْزِيل قوله تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا الْعَكلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [البقرة ٢ / ٢٥]؛ أي: «لأنّ لهرم» (٧)، أو "بِاًنَّ

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج٢، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، د.ت، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيِّ، أبو البقاء، اللباب في علل البناء والإعراب، تحد. د. عبد الإله نبهان، ج٢، دار الفكر، دمشق-سورية، ١٤٢٢هـ-٢٠١م، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) اللّبديّ، د. محمد سمير نجيب، معجم المصطلحات النَّحْوِيّة والصَّرْفِيّة، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت،

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج٢، ص٣١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج٢، ص٣٢-٣٣.

<sup>(</sup>٦) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار (الجامع بين الأخبار والإعراب والأحكام في ضوء المعارف والعلوم الحديثة)، مج١، دار الأنوار، دمشق، ١٩٨٧م، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٧) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص١٦٦.

لهم»(١)، لتعدِّي البشارة بالباء، فحُذِفَ لاطّراد حذف الجارِّ مع «أَنَّ»، وَ«أَنْ» بغير عوضٍ لطولها بالصّلة (٢)، وَيِذَلِكَ حدث الاختلاف المشهور هنا، في محلّ «أَنَّ» مع اسمها وخبرها، على قولين:

أحدهما: في محلّ جرِّ بـ «الباء» المحذوفة، وهو قول الخليل والكِسَائِيّ (٣)؛ لأنَّهُ موضعٌ تُزادُ فيه، فَكَأَنَّهَا ملفوظٌ بها، ولا يجوز ذَلِكَ مع غير «أَنَّ»، ولو قلتَ: «بَشِّرهُ بِأَنَّهُ مُخلِّدٌ في الجنّة» جاز حذف الباء لطول الكلام، ولو قلت: «بشّره الخلود» لم يجز، وهَذَا أصلٌ يتكرّر في القرآن الكريم كثيراً (١).

والوجه الآخر: في محلّ نصب بنزع الخافض، كما هو المعروف في أمثاله (٥٠)، وهو قول الفَرَّاء (١٠)، وسِيْبَوَيْهِ (٧)؛ لأَنَّ الأصل: «وبشّر الَّذِيْنَ آمنوا بِأَنَّ لهم»، فحُذِفَ حرف الجرّ مع «أَنَّ»، وهو حذفٌ مطّردٌ على قاعدة فرعيّة مبنيّة على قاعدة أصليّة - كما مرّ - لأَنَّهُ أمن اللَّبْس، ولمّا حُذِفَ الجارّ هنا وُصِلَ الفعل بنفسه (٨٠)، ولا يجوز الجرّ (١٠).

ولست في هَذَا البحث في صدد الإشارة إلى مواضع الخلاف بين المدرستين، أو حصرها هنا، أو الإشارة إلى الاختلافات الفرديّة بين النَّحْوِيِّيْنَ؛ فكتب النَّحْو تعجّ بِذَلِكَ، وإِنَّهَا هدفي هنا بيان أثر هَذِهِ الاختلافات فيها بينهم، في تنوّع الأَوْجُه الإعرابيَّة والتَّأوِيلات النَّحْوِيَّة، ممّا يجعل المعنى ينفتح في تركيب معيّن على العديد من الدَّلالات الَّتِي توجّهها تِلْكَ الاختلافات النَّحْوِيّة.

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) الحموز، د. عبد الفتاح أحمد، التَّأْوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ط١، مكتبة الرَّشد، الرِّياض – المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٤) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٥) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٦) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٧) الحموز، د. عبد الفتاح أحمد، التَّأوِيلِ النَّحْويِّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٨) عليوي، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٩) وقد توسّعت في تحليل هَذِهِ الآية الكريمة في الفصل الثَّانِي من البحث، ص٢٥٤.

وَمِنَ الشُّوَاهِدِ الَّتِي خَرَّجَهَا النَّحْوِيُّونَ عَلَى القياس وَأَحدثَتْ اختلافاً فيها بَيْنَهُمْ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا ﴾ [البقرة٢/ ٣٥]، ذَهَبَ سِيْبَوَيْهِ إِلَى أَنَّ الأَصْلَ في فعل الأمر «كُلْ» هو «اؤكُلْ»، وهو شاذُّ(١٠؛ عَلَى عَدِّ الهمزة الأُولى همزةَ وصل، والثَّانِية فاء الكلمة، فَلَوْ جَاءَتْ هَذِهِ الكلمةُ عَلَى هَذَا الأَصْل، لَقِيْلَ: «أُوْكُلْ» بإبدال الثَّانِية حرفًا مجانساً لحركة ما قبلها، إلاَّ أَنَّ العَرَبَ حَذَفَتْ فَاءَهُ في الأمر تخفيفاً، فاستغنت حينئذ عن همزة الوصل، فوزنه: «عُلْ»(٢)، ومِثْلُهُ: «قُمْ(٣)، وخُذْ، ومُرْ»، ولا يُقاس على هَذِهِ الأفعال غيرها، لا تقول من «أَجَرَ»: «جُرْ»، ولا ترُدُّ العربُ هَذِهِ الفاء في العطف، بل تقول: «خُذْ، وكُلْ»، إلا «مُرْ»، فَإِنَّ الكثير ردّ فائه بعد الواو والفاء، قال تعالى: ﴿ وَأَمْرَ قَوْمَكَ ﴾ [الأعراف ٧/ ١٤٥]، و﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ ﴾ [طه٢٠/ ١٣٢]، وعدمُ الرَّدِّ قليلٌ (١٠)، وقال ابن عَطِيَّة: «حُذِفَتْ النّون من ﴿ كُلاَ ﴾ للأمر »(٥)، وقال أَبُو حَيَّان: «وهَذَا الَّذِي ذُكِرَ ليسَ على طريقةِ البَصْريِّيْنَ، فَإِنَّ فعل الأمر عندهم، مبنيٌّ على السَّكون، فَإِذَا اتَّصل به ضميرٌ بارزٌ كانت حركةُ آخرهِ مناسبةً للضّمير، فتقول: «كُلِي، وكُلا، وكُلوا»، وفي الإناث يبقى ساكناً، نحو: «كُلْنَ»، وللمعتلّ حكمٌ غيرُ هَذَا، فَإِذَا كانَ هكذا، فقوله: ﴿ وَكُلًا ﴾ لم تكن فيه نونٌ فتُحذَف للأمر، وإنَّهَا يكون ذَكَرَهُ على مذهب الكُوفِيِّينَ ١٠٠، فهَذِهِ العبارة مُوهِمَةٌ لمذهب الكُوفِيِّينَ، مِنْ أَنَّ الأمرَ عندهم مُعْرَبٌ مِجزومٌ (٧)، وَأَنَّ أَصْلَ: «كُلْ» هو «لتأكُلْ»، ثمّ عرض فيه من الحذف بالتّدريج إلى أَنَّ صار «كُلْ»، فأصل ﴿ كُلاَ ﴾ هـو «لتأكلا»،

<sup>(</sup>١) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب، ج١، المطبعة الكبرى الأميريّة ببولاق، مصر، ١٣١٨هـ، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عَصْفُور، عليّ بن مؤمن، الممتع في التَّصريف، تحـ. د. فخر الدّين قباوة، ج١، المكتبة العَرَبِيَّة، حلب،

<sup>(</sup>٣) وَرَدَ الفعل «قُمْ» في قول ابن عطيَّة، وأظنُّه جاء سَهْوَاً منه؛ لأَنَّ وزنَهُ «فُلْ» وليس «عُلْ»، ولا تشمله القاعدة

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في عِلوم الكتاب المكنون، ج١، ص٠٢٨.

<sup>(</sup>٥) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٧٦.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج٢، ص٤٢٧.

وكان قبل دخول «لام» الأمر عليه فيه نونٌ؛ إِذَا كان أصله: «تأكلان»، فعلى قولهم يتمّ قول ابن عَطِيَّة: إِنَّ النَّونَ مِنْ ﴿ كُلاَ ﴾ حُذِفَتْ للأمر(١١)، وهو عند البَصْرِيِّيْنَ محمولٌ على المجزوم، فَإِنْ سُكِّنَ المجزومُ سُكِّنَ الأمرُ منه، وإِنْ حُذف منه حرفٌ، حُذِفَ مِنَ الأمرِ(١).

وَعِمَّا اختُلِفَ فيه في ضوء المطّرد على القياس، أو المطّرد على السَّمَاع، واقتضى تعدّداً في التَّحلِيل النَّحْوِيِّ قول تعالى: ﴿ وَاقَعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ [التوبة ٩/٥]، ففي انتصاب ﴿ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ وجهان:

أحدهما: أنَّهُ منصوبٌ على الظَّرْف المكانيّ، قال الزَّجَّاج: «نحو: ذهبْتُ مذهباً»(")، وقد ردِّ الفَارِسِيّ عليه هَذَا القول من حَيْثُ إِنَّهُ ظرفُ مكانٍ مختصٌّ، والمكان المختصّ لا يصلُ إليه الفعل بنفسه، بل بواسطة «في»، نحو: «صلّيتُ في الطّريق، وفي البيت»، ولا يصل بنفسه إلاّ في ألفاظٍ محصورةٍ بعضها ينقاسُ، وبعضها يُسمع، وجَعَلَ هَذَا نظير ما فعل سِيْبَوَيْهِ، في قول الشّاعر("):

## ٢- لَـ ذُنَّ بِهَـ زِّ الكَـفِّ يَعْسِلُ مَثنُـهُ فِيْ فِيْ هِ كَـا عَـسَلَ الطَّرِيْتَ الثَعْلَبُ

وهو أَنَّهُ جعله ممّا حُذِفَ فيه الحرفُ اتِّساعاً، والتَّقْدِيْر: «عَسَلَ في الطّريق»، وهو شاذٌ؛ لأَنَّهُ ظرفُ مكانٍ مختصٌ، ولا يشبه المبهم (٥)، وهو قولٌ مردودٌ؛ لأَنَّ المختصّ من الأمكنة ما له أقطارٌ تحويه، وحدودٌ تحصره، و «الطّريق» من هَذَا القبيل (١)، وذكر ابن هِشَام أَنَّ ابن الطّراوة هو مَنْ

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٠٢٨.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، تح. د. عبد الجليل عبده شلبي، ج٢، المكتبة العصريّة، صيدا - بيروت، ٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م، ص٤٧٦.

<sup>(</sup>٤) والبيت لساعدة بن جُوَيّة، ذكره سِيْبَوَيْهِ في «الكتاب». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٥٧.

وذكره السّكّريّ في «ديوان الهذليّين». السّكريّ، الحسن بن الحسين، ديوان الهذليّين، ج١، مطبعة دار الكتب المُضريّة، القاهرة، ١٣٦٤هـ-١٩٤٥م، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٥) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٥٦-٥٧.

 <sup>(</sup>٦) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تح. الحاجّ السّيد باشم الرَّسُوليّ المحلاّتيّ،
 مج٣، ج٥، دار إحياء التُّرَاث العربيّ، بيروت - لبنان، ١٣٧٩ هـ، ص٦.

قال: إِنَّ «الطّريق» هنا ظرفٌ، وهو عنده مردودٌ أَيْضًا بِأَنَّهُ غير مهمٌ؛ لأنّ: «انتصاب هَذَا النّوع على الظّرُ فيّة على خلاف القياس لكونه مختصًا، فينبغي ألاّ يتجاوز به محلّ السَّمَاع»(١).

والوجه الثَّانِي: أَنَّهُ منصوبٌ على إسقاط حرف الجرِّ، وهو «على»؛ أي: «على كلّ مرصدٍ»، وهو قول الأخفش (٢)، وهذَا لا ينقاسُ، بل يُقْتَصرُ على السَّمَاع، كقوله تعالى: ﴿ لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [الأعراف ٧/ ١٦]؛ أي: على صراطِكَ (٢)، واتفقوا على أنَّهُ على تقدير «على»، ونقلَ أبو البقاء عن بعضهم أنَّهُ على تقدير الباء؛ أي: «بكلّ مرصدٍ» (٤)، وحينئذٍ تكون الباء بمعنى «في»، فينبغي أنْ تُقدّرَ «في»؛ لأنَّ المعنى عليها.

وأجاز أَبُو حَيَّان انتصابه على الظَّرْف على تضمين قوله: ﴿ وَاتَّعُدُواْ لَهُمْ ﴾ [التوبة ٩/٥]، معنى فعل آخر؛ لأَنَّهُ ليس معناه حَقِيْقَة القعود هنا، بل المعنى: «وارصدوهم في كلِّ مكانٍ يرصدُ فيه» (٥)، وعلل ذَلِكَ بقوله: «ولمّا كان بهَذَا المعنى جاز قياساً أَنْ يحذف منه «في»... فمتى كان العامل في الظَّرْف المختصِّ عاملاً من لفظه، أو من معناه جاز أَنْ يصل إليه بغير واسطة «في»، في الظَّرْف المختصِّ عاملاً من لفظه، أو من معناه جاز أَنْ يصل إليه بغير واسطة «في»، فيجوز: «جلسْتُ مجلسَ زيد، وقعدتُ مجلس زيد»، تريد في مجلس زيد، فكما يتعدّى الفعل إلى المصدر من غير لفظه إذا كان بمعناه، فكَذَلِكَ إلى الظَّرْف» (١٠).

وهكذا عكف النَّحْوِيُّونَ على اللُّغَة ينعمون فيها النظر، يسبرون غورَها، ويرسمون حدودَها، فاستجلوا غوامضها، وأحصوا مسائلها، واستقروا دقائقها، فها جرى من كلام العرب على سننٍ استنبطوا حكمه، وحملوا غير المنقول على المنقول منه، وجعلوه قياساً لنظائره، ومضوا يعلّلون هَذَا القياس ويسبّبونه، فَإِذَا سُمِعَ شيءٌ يأباه قياسهم هَذَا اتَّسَعُوا فيه، وَأَخَذُوا بِهِ إِذَا اشتهر

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي النَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص ٦٨١.

<sup>(</sup>٢) الأَخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، تحد. د. فائز فارس، ج٢، ط٢، الكويت، ١٤٠١هـ- ١٩٨١م، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) الْحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص١٢.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٤٧١.

<sup>(</sup>٥) ذهبَ أَبُو حَيَّان هَذَا المذهب، مع أنّه لا يعدُّ التَّضْمِين قياساً، كما سنرى في الفصل الرَّابع مِنَ البحث.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص١٤.

وشاع، فَإِذَا ندر أغفلوه، وأوجبوا فيه القياس، حملاً على أمثاله، تأصيلاً لما استنوه من حدود وقوانين، وقد عقب البغدادي (() - فيها حكاه السِّيُوطِيّ - على هَذَا، فقال: «إعْلَمْ أَنَّ اللُّغَوِيّ، شأنه أَنْ ينقل ما نطقت به العرب ولا يتعدّاه، وأمّا النَّحْوِيّ فشأنه أَنْ يتصرّف فيها ينقله اللُّغَوِيّ، ويقيس عليه» (٢).

وَعَلَيْهِ فخلاصةُ القاعدة عند النَّحْوِيِّيْنَ أَنَّهُ إِذَا ورد السَّمَاع بطلَ القياس، قال ابن جنّي: "وَاعْلَمْ أَنَّ الشَّيْءَ إِذَا اطّرد في الاستعال، وشد عن القياس، فلا بدّ من اتباع السمع الوارد به فيه نفسه؛ لَكِنَّهُ لا يُتّخَذُ أصلاً يقاسُ عليه غيره "(")، وقال أيضاً: "وَاعْلَمْ أَنَّكَ إِذَا أَدّاك القياسُ إلى شيء، ثمّ سمعت العرب قد نطقتْ فيه بشيء آخر على قياسِ غيره، فدع ما كنت عليه، إلى ما هم عليه "(")، ممّا أدّى إلى نشوب الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ في المعيار الَّذِي يتّخذُهُ كلِّ مِنْهُمْ للتقعيد حكما ذكرنا - وهَذَا ما سيأتي تفصيلُهُ وتحليلُهُ في فصول البحث اللاَّحِقة بدراسةٍ تستنبطُ المعاني النَّعَة عن تِلْكَ الاختلافات، والمتعدّدة بتعدّد الأعاريب المتعدّدة بدورِها بتعدّد الأَوْجُه الَّتِي تتعدّد أَيْضَاً بحسب المقياس والمعيار الَّذِي يرتضيه هَذَا النَّحْوِيّ، والَّذِي قد يخالفُ به ذَلِكَ النَّحْوِيّ، وهكذا.

#### ه - الإجْتِهَادُ:

الاجتهادُ في أدقّ تعريفاته: هو بذلُ الطّاقةِ في تحصيلِ حكمٍ ظنّيِّ (٥)، فلا اجتهادَ فيها عُلِمَ من القواعد المطّردة بالضّرورة، كرفع الفاعل، ونصب المفعول. والاجتهاد أعمُّ من القياس؛ لأنَّهُ

<sup>(</sup>١) هو الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليّ بن ثابت، أبو بكر ( -٤٦٣هـ)، أحد الحفّاظ المؤرّخين المتقـدّمين، كـان فصيح اللَّهجة، عارفاً بالأدب، يقول الشّعر، ولوعاً بالمطالعة والتَّألِيف، مـن أفضل كتبـه: «تـاريخ بغـداد»، و«البخلاء». الذّهبيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، سير أعلام النّبلاء، ج١٨، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، المزهر في علوم اللُّغَة وأنواعها، ج١، ص٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٥) مجموعة من المُؤلِّفين، الموسوعة الفقهيّة الكويتيّة، ج١، ص١٦٣.

يكون في أمرٍ ليس فيه قاعدة، ويكون في إثبات النُّصُوص بمعرفة درجاتها من حَيْثُ القبولُ والرّدُّ، وبمعرفة دلالات تِلْكَ النُّصُوص، ومعرفة الأحكام من أدلّتها الأخرى غير القياس(١)، من قولِ أعرابيٍّ، أو شاعرٍ يُحْتَجُّ بشعره، أو غيرهما.

وَآثَرْتُ أَنْ أَوْخُو الحديث عن «الاجتهاد» - أي بعد الحديث عن «التَّعلِيل، والعامل، والقياس، والسَّمَاع» - لأَنَّهُ لا يكون إلا بعد أَنْ رَسَتْ قواعدُ هَذِهِ النّظريّات جميعها، ما كان بَصْريّاً منها، أو ما كان كُوفيّاً، فيأتي دور الاجتهاد وتبرز أَهمّيّته فيها يولّدُهُ من أَوْجُه جديدة تتفرّع عن تِلْكَ القواعد الأصول، في شبع القاعدة النَّحْوِيّة ويحيطها بأَوْجُه لم تكن من قبل، وذَلِكَ بعد أَنْ أخذ النَّحْوِيُّة و أَسُولُهُ اللَّهُ و اللهُ على مراتب العلوم.

وينبع هَذَا الاجتهاد من آراءٍ لنحويّينَ ينتمونَ إلى مدارسَ مختلفةٍ، أو مِنْ نحويّينَ منفردينَ في آرائهم، إلاّ أنّهم جميعاً ينطلقون في ذَلِكَ من معرفةٍ دقيقةٍ بعلوم العَرَبِيَّة وأنظمتها المختلفة، صرفاً ونحواً وصوتاً ودلالةً، إلى جانب معرفتهم العميقة بأصول الدّين وتعدّد القِرَاءَات وتنوّع اللّهجات، واطّلاعهم على علوم الفقه والحديث والمنطق والفلسفة، ممّا يجعلُ المجتهدَ قادراً على إضافةٍ وجهٍ جديدٍ ينفردُ به، أو على الإتيان بوجهٍ أفضل من وجهٍ سَبقَهُ، أو غير ذَلِكَ.

ومن الاجتهاد ما يكونُ صحيحاً مشهوراً وَمِنْهُ ما يكونُ خاطئاً مهجوراً، وَمِنْهُ ما يكونُ قويّاً يؤخذ به وَمِنْهُ ما يكونُ ضعيفاً لا يُلتفتُ إليه؛ وهَ ذِهِ الاجتهادات على كثرتها تؤدّي إلى تضارب في الأقوال وتنوّع في الآراء واختلاف في الأوْجُه في القضيّة الواحدة، فيطول الجدل، ويزداد الكلام والحوار، ويكثر التّعلِيل والتّأويل، ممّا يُنْتِجُ تشعّباً في الآراء النّحْويّة لدى المجتهدين على اختلاف ثقافاتهم وتنوّع مدارسهم، فيقتضي تنوّعاً في الأوْجُه الإعرابيّة، يتولّد عنه تعدّدٌ في المعاني وتفرّعٌ في الدَّلات، ومن ذَلِكَ ما جرى في توجيه «اللام» الدّاخلة على «ما» في قوله تعالى: ﴿ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ [المؤمنون ٢٣/ ٣٦]:

فقد فسّر الزَّجَّاج قوله عزّ وجلّ ﴿ هَيَهَاتَ ﴾ بالمصدر، والتَّقْدِيْر عنده: «البُعْدُ لما توعدون، أو

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص٢١٦-٣١٧.

بُعْدٌ لما توعدون»(۱) فتكون بِذَلِكَ «اللام» حرف جرِّ، والبُعْدُ «مبتدأ»، والجارّ والمجرور هو الخبر (۱)، وفي هَذَا الاجتهاد يكون الزَّجَاج «قد جعلَ كلامَهُ تفسيرَ معنى، لا تفسيرَ إعرابٍ (۱)؛ لأنَّهُ لم يشبت مصدريّة ﴿ هَيْهَاتَ ﴾ الله عنه أبو البقاء إلى أنَّ هَذَا الاجتهاد اجتهادٌ ضعيف (۱)، ومالَ الزَّخْشَرِيّ إلى ما قاله الزَّجَاج، إِلاَّ أَنَّهُ اشترط تنوين ﴿ هَيْهَاتَ ﴾ ، بقوله: «فيمن نوّن فنزّله منزلة المصدر (۱)، وردّ عليه أبو حَيَّان بقوله: «وقول الزَّخْشَرِيّ... ليس بواضح؛ لأنَّهُمْ قد نوّنوا أسهاء الأفعال، ولا نقول إنَّهَا عليه أَوْ تَن تنزّلت منزلة المصدر الله عطفِ إذَا نوّنت تنزّلت منزلة المصدر (۱۷)، وذهب السَّمِيْن الحَلَبِيّ إلى أنَّ: «ظاهرها أنَّهَا مصدر بدليل عطفِ الفعل عليه، ويمكن أنْ يكون – يعني الزَّجَاج – فسّر المعنى فقط» (۱).

وَمِنْهُمْ من سلك في اجتهاده طريقاً آخر، فقال: ««اللام» زائدة، و «ما» الفاعل»(١٠)،

<sup>(</sup>١) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٤، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللِّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) ولتوضيح هذينِ المصطلحيْنِ اللّذيْنِ يتكرّراً فِي كتبِ النّحْو، واللُّغة، والتّفسير، وغيرها، أنقلُ ما نبّه إليه الزّركشيّ، بقولِهِ: "قَدْ يقعُ في كلامِهم: "هَذَا تفسيرُ معنىٌ، وهَذَا تفسيرُ إعراب، والفرقُ بينها أَنَّ تفسيرَ الإعرابِ لا بدّ فيه مِنْ ملاحظةِ الصّناعةِ النّحْوِيّة؛ وتفسير المعنى لا يضرّ مُخالفة ذَلِكَ، وقَدْ قالَ سِيبَوَيْه، في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَثَلُ اللّذِينَ كَفُرُوا كَمَثُلِ اللّذِي يَعْقُ ﴾ [البقرة ٢/ ١٧١]: "تقديره: مَثلُكَ يا محمّد، ومَثلُ الّذِينَ كفروا، كَمَثلِ النّاعقِ والمنعوق»، واختلف الشّارحون في فهم كلام سِيبَوَيْه، فقيلَ: هو تفسيرُ معنى، وقيلَ: هو تفسير إعراب؛ فيكونُ في الكلام حذفانِ: حذفٌ مِنَ الأوَّل - وهو حذف داعيهم، وقد أثبت نظيره في الثَّانِي - وحذف مِن الثَّانِي - وهو حذف المنعوق، وقد أثبت نظيره في الأوّل - فعلي هذَا يجوز مثل ذَلِكَ في الكلام». الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، تحد محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج١، ط٢، المكتبة العصريّة، صيدا - بيروت، ٢١٥ه هـ ٢٠٥م، ص٢١٣. وانظر سِيبَوَيْه، عمرو بن عثان، الكتاب المكتبة العصريّة، صيدا - بيروت، ٢٥٥ ه. ٢٠٥م، ص٢١٣. وانظر سِيبَوَيْه، عمرو بن عثان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) بكّار، د. عبد الكريم، الصّفوة من القواعد الإعرابيَّة، ط١، دار العلوم، بيروت، ١٤٠٨ هـ-١٩٨٧م، ص١٠٠

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٦) الزَّغُشَريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٩٤-٤٩٥.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٩) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، اللباب في علل البناء والإعراب، ج١، ص٤٥٨.

والتَّقْدِيْر: «بَعُدَ بَعُدَ ما توعدون» (۱) ، وردَّ هَذَا الاجتهادَ الآلوسيّ (۱) بقوله: «وَرُدَّ بِأَنَّهَا لم تُعْهَدْ زيادتُها في الفاعل» (۱) ، وَمِنْهُمْ مَنْ جَعَلَ الفاعلَ مضمراً لدلالةِ الكلام عليه، وقدّرهُ أبو البقاء: «هيهات التصديقُ، أو الصّحّةُ، كِمَا توعدون» (۱) ، وقدّرهُ أبو حَيَّان: «إخراجُكُم» (۱) ، وَعَلَى هَذَا الاجتهاد تكون «اللام» - كها قال ابن عاشور (۱) - للبيان، وعلّل ذَلِكَ بقوله: «وتجعل اللام للتبيين؛ أي إيضاح المراد من الفاعل (۱) ، وقال الزَّغْشَرِيّ: «أَنْ يكونَ «اللام» لبيان المستبعد، ما هو بَعْدَ التّصويت بكلمة الاستبعاد، كها جَاءَت «اللام» في: ﴿ هَيْتَ لَكَ ﴾ [يوسف٢/١٣]، لبيان المهيت به» (۱) ، وقال ابن عَطِيَّة: «طوراً تلي الفاعل دون لام، تقول: «هيهات مجيءُ زيدٍ»؛ أي: «بعُدَ»، وأحياناً يكون الفاعل محذوفاً عند اللام كهذه الآية، والتَّقْدِيْر: «بَعُدَ الوجودُ لَا وعيه أَنَهُ توعدون» (۱) ، ولم يستسغه أبو حَيَّان، فقال: «وهذَا ليس بجيّدٍ؛ لأَنَّ فيه حذفَ الفاعل، وفيه أَنَهُ مصدرٌ حُذِفَ، وأُبقيَ معموله، ولا يُجيز البَصْرِيُّونَ شيئاً من هَذَا» (۱) ، وردّه الآلوسيّ ردّاً قاطعاً مصدرٌ حُذِف، وأُبقيَ معموله، ولا يُجيز البَصْرِيُّونَ شيئاً من هَذَا» (۱) ، وردّه الآلوسيّ ردّاً قاطعاً

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١٢، ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) هو محمود بن عبد الله ، شهاب الدِّين، أبو التَّناء، الآلوسيّ ( -١٢٧٠هـ)، مفسّر، محدِّث، فقيه، أديب، لغويّ، نحويّ، أخذ عن عبد العزيز الشّواف، وأمين الحليّ، وعليّ السّويديّ، وعلاء الدِّين الموصليّ، له: «روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني»، و«دقائق التَّفسير»، وغيرهما. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٥١٨-٨١.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٠، ج١٨، ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٩٤.

<sup>(</sup>٦) هو محمّد الطّاهر، بن محمّد الشَّاذَلِيّ، بن عبد القادر بن محمّد بن عاشور ( -١٢٨٤هـ)، عالمٌ، أديبٌ، تولّى القضاء، والفتيا، ونقابة الأشراف في تونس، له: «حاشية على شرح التّفتازانيّ لتلخيص القزوينيّ»، وحاشية على القطر لابن هِشَام في النَّحْو، سمّاها «هديّة الأريب»، و«التّحرير والتّنوير» في التّفسير. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٨، ج١٨، دار سُحْنُون، تونس، د.ت، ص٥٥.

<sup>(</sup>٨) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٩) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٣٢٩.

<sup>(</sup>١٠) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٩٥.

بقوله: «لا ينبغي أَنْ يُلتفت إليه أصلاً»(١)، وهكذا يحدُثُ التّوليد لـ الآراء، والأَوْجُه، والاَجتهادات، في المسألة المفتوحة على ذَلِكَ لعدم سيطرة القياس، أو التّعلِيل، أو السَّمَاع عليها، فاحتملت التَّعَلِيد.

ومن الاجتهادات ما كان سائغاً مقبولاً، وَمِنْهَا ما كان خاطئاً غير منضبط؛ ذَلِكَ أَنَّ المعيار الَّذِي يستخدمه النَّحْوِيّ في استنباط أحكامه في مثل هَذِهِ المسائل، إِنَّمَا يكون حصيلةً لتفاعلِ أمرين: رصيده النَّحْوِيّ وقوّة الحجّة ونصاعة البرهان من جهة، وإدراك المعنى الَّذِي يباطن السِّياق من جهة أخرى، ولمّا كان هَذَا التّفاعلُ نسبيّاً يتفاوت بين نحويٍّ وآخر تفرّعت أَوْجُه كثيرة، وتشعّبت الآراء في المسألة الواحدة.

ومن الاجتهادات الَّتِي أثمرت النَّحْو، وأغنت القاعدة النَّحْويَّة، ما نجدُهُ عند الأَخْفَش الأوسط الَّذِي لم يكن في وسعِهِ أَنْ يتصدّى لاستبدال الأصول النَّحْوِيَّة الَّتِي وطّدت أركانها مدرسةُ البصرة الَّتِي ينتمي إليها، بأصولِ أخرى؛ لذَلِكَ عمدَ إلى التّفريع على تِلْكَ الأصول باجتهاداتٍ أرادها دعائم لمباشرة عمليّة ترميم وإصلاحٍ في بناء النَّحْو البصريّ(")، ومن ذَلِكَ ما أورده ابن هِشَام من أَنَّ «ما» التّامّة الَّتِي تفيد التّعجّب، نحو: «ما أحسن زيداً» ومعناها: «شيءٌ حسّن زيداً»، قد: «جزم به جميعُ البَصْرِيِّيْنَ إلاّ الأخفش، فجوّزه، وجوّز أَنْ تكون معرفة موصولة، والجملة بعدها صلة لا محل لها، وَأَنْ تكون نكرة موصوفة والجملة بعدها في موضع رفع نعتاً لها، وَعَلَيْهِا فخبر المبتدأ محذوفٌ وجوباً، تقديره: «شيءٌ عظيمٌ»، ونحوه الرّأي الثّاني: التَّقْدِيْر في الرّأي الأوّل: «الَّذِي أحسن زيداً -أي جعله حسناً - شيءٌ عظيمٌ»، وفي الرّأي الثّاني: «أُمرٌ محسنٌ زيداً شيءٌ عظيم».

فقد أشار ابن هِشَام إلى ما مؤدّاه أنَّ «ما» عند جميع البَصْرِيِّيْنَ - وَعَلَى رأسهم سِيْبَوَيْهِ -

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٠١، ج١٨، ص٤٧٠.

<sup>(</sup>۲) دمشقيّة، د. عفيف، خُطَىً مُتعثّرة على طريق تجديد النَّحْو العربيّ (الأخفش– الكُوفِيُّونَ)، ط١، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) الأَنْصَادِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) دمشقيّة، د. عفيف، خُطَيّ مُتعثّرة على طريق تجديد النَّحْو العربيّ، ص١٨٠.

نكرة تامّة بمعنى شيء، موضعها الرَّفْع على الابتداء، والجملة بعدها من فعل التعجّب وفاعله المقدّر خبرها، ويقول الدُّكْتُور دمشقيّة معلّقاً على ما ذهب إليه سِيْبَوَيْه، وما اجتهد به الأَخْفَش بعده: "وَإِذَا كنّا نجهلُ الَّذِي حَمَلَ سِيْبَوَيْهِ على القول إِنَّ "ما" نكرة تامَّة - وهي في اعتقادنا لا تختلفُ عن أيّة نكرة أخرى غير مفيدة - فإنّنا نميل إلى الاعتقاد بِأَنَّ رفض الأَخْفَش الذّهاب إلى أثمّا كذَلِك، ولجوءه إلى القولِ بموصوليّتها تارّةً، وبكونها نكرةً موصوفة طوراً، يظلان أقرب إلى المنطق الَّذِي طبع الدَّرس النَّحْوِيّ، فارضاً عدم جواز الابتداء بنكرة ما لم تفد، فَإِذَا كانت "ما" الما موصولاً فهي معرفة يجوز الابتداء بها، ولا شيء يمنع من عدِّها كذَلِكَ ما دام مبدأ الإسناد سلياً، حينَ يُقال إِنَّ ما بعدها - وهو جملة (أحسن) - صلتها، وَإِنَّ خبرها مقدّر؛ وَإِذَا كانت نكرةً موصوفة - والمنطقُ هنا سليمٌ أيضاً؛ إذ جعلت جملة (أحسن) نعتاً لـ "ما" - فهي معرفة أيضاً، وهي مبتدأٌ خبرهُ مُقَدَّرٌ، ولَعَلَ ما يشفعُ له في ذَلِكَ أَنَّهُ رأى أَنَّ «ما" التّامّة غير ثابتة أو غير فاشية، وحذف الخبر فاشِ، فَتَرَجَّحَ عنده الحمل عليه" (أ.

وفي المقابل نرى ضروباً من الاجتهادات زادت بعض الصّيخ والتَّرَاكِيب تعقيداً فوق تعقيد، فبدلاً مِنْ أَنْ يعيدَ المجتهدُ النّظرَ فيها لإزالة ما لابسها من تعقيدات منطقيّة راح يوغل في استخدام المنطق، ويلبسها حللاً جديدة لأنواع مُحْدَثَة من التعقيد والبعد عن التَّيسِير، الباعث الأوَّل على الاجتهاد، ومن ذَلِكَ ما أجازه الكِسَائِيّ - زعيم الكُوفِيِّيْنَ - في اجتهاده بجواز العطف بالرَّفْع على المفعول الأوَّل لـ «ظنّ»، إِذَا لم يظهر الإعراب - أي النصب - في المفعول الثَّاني، كما في قولك: «أظن عبد الله وزيد قاما» (٢) مع أنَّ إجماع البَصْرِيِّينَ والكُوفِيِّينَ على النصب، فتقول: «أظنُ عبد الله وزيداً قاما»، ولا ندري ما الدّاعي إلى مثل هَذَا الاجتهاد، فَإِذَا كان -كما ذكر الدُّكتُور دمشقيّة -: «إغناءَ اللُّغَة، فَإِنَّ هَذِهِ الصّيغة الجديدة لا تفيد أيّة لطيفة معنويّة، وَإِذَا كان التَّيسِير على المُتكلِّم، والسّاح له بالاختيارِ بينَ نمطيْنِ من أنهاطِ التّعبير، فَإِنَّهَا توقعه أحملى كان التَّيسِير على المُتكلِّم، والسّاح له بالاختيارِ بينَ نمطيْنِ من أنهاطِ التّعبير، فَإِنَّهَا توقعه أحملى

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ص١٨-١٩.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع في علم العَرَبِيَّة، تصحيح السَّيِّد محمَّد بدر الدِّين نعساني، ج٢، دار المعرفة، بيروت، د.ت، ص١٤٥.

العكس من ذَلِكَ- في حيرة وبلبلةٍ هو في غنىً عنها ما دامت الصّيغةُ على قاعدتِها الأصليّةِ، أقربَ إلى المنطقِ والواقعِ اللَّغَوِيِّيْنَ، وأسلمَ في القياسِ»(١).

وَمِمَّا تقدّم نلحظُ أَنَّ الاجتهاد النَّحْوِيِّ - فيما ينتجه من أَوْجُه جديدة - يغني اللُّغَة ويساعد على استنباط المعاني المكتنزة في العبارة، وهو سبب رئيسٌ من أسباب الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ في توجيهاتهم وتحليلاتهم وتأويلاتهم لغير كتاب الله تعالى عَامَّة، وللقرآن الكريم خَاصَّة.

ولَعَلَّ المتأمّلَ في هَذِهِ الجوانب مجتمعة (التَّعلِيل، والعامل، والقياس، والسَّمَاع، والاجتهاد) التَّتِي كانت وراء نشوء ظاهرة الاختلاف بين عُلَمَاء النَّحْو، في أَثْنَاء تقعيدهم للقواعد، واستنباطهم للأحكام، ورسمهم للحدود، يلحظُ مدى رقيِّ العقل العربيّ، ونموِّ طاقته الذّهنيّة (٢)، نموّاً أعدّه للنّهوض برصدِ هَذِهِ الظّواهِر اللُّغَوِيَّة، وتسجيل الرّسوم النَّحْوِيَّة تسجيلاً تطرد فيه القواعد، وتنتظمُ الأقيسة انتظاماً يهيّئ لوضع القوانين، وتصنيفها، وتمحيصها، والحكم عليها بالقبول أو بالشّذوذ أو بالرّفض.

#### ثَانِياً: التَّحَوُّلُ عَنِ الأَصلِ:

بَحَثَ النَّحْوِيُّونَ أسباب التحوّل عن الأصل، الَّذِي يؤدِّي إلى الخروج على القاعدة فيُحدثُ اختلافاً، ويقتضي تعدّداً في أَوْجُه التَّحلِيل النَّحْوِيّ لبعض الصّيغ، وذكروا تِلْكَ الأسباب في أَثْنَاءِ الحديث عن مظاهر التّحوّل وصوره، دونَ أَنْ يفردوا كلَّ موضوع مِنْهَا بحديثٍ مستقلٍّ، بل بحثوا الأمر فيها مجتمعين، وبعد إنعامِي النّظرَ في هَذِهِ الكتب – قديمها، وحديثها - تبيّن لي أَنَّ أَهمَّ أسباب الخروج عن الأصول الَّتِي سنّها النَّحْوِيُّونَ للقواعد النَّحْوِيَّة، تعود إلى ما يتعلّق بالأصوات وطبيعتها المكوّنة لبنية الكلمة من نواحٍ، وإلى ما لا يتعلّق بطبيعة تِلْكَ الأصوات من نواح أخرى.

<sup>(</sup>١) دمشقيّة، د. عفيف، خُطَيّ مُتعثّرة على طريق تجديد النَّحْو العربيّ، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) ضيف، د. شوقي، المدارس النَّحْويَّة، ص١٢.

## أ- الأَسنبَابُ الَّتِي تَتَعَلَّقُ بِالأَصْوَاتِ، وَفِطْرِيَّةِ اللُّغَةِ المُكْتَسَبَةِ:

## ١- التَّنْغِيْمُ، وَكَيْفِيَّةُ النَّطْقِ أَوِ الأَدَاءِ:

إِنَّ لطبيعة أداء العبارة، ولطريقة النُّطْق بها، أثراً واضحاً ومهمًا في صياغة المعنى، وتوجيه الدَّلاَلة، يقول الدُّكْتُور محمّد بصل: «إِنَّ اللُّغَة المنطوقة هي اللُّغَة المثلى للمحاكاة؛ لأَنَّهَا الوحيدة القادرة على حمل التّعابير الَّتِي يريد المتكلم أَنْ يبلّغ عنها»(١)، فَبِتَلَوُّنِ الإيقاع، وَتَعَدُّد الأنغام، تتلوّنُ المعاني، وتتعدّدُ الأغراض، وَمِنْ هُنَا كانَ للأصوات قيمتُها المعنويّة الَّتِي تلعبُ دوراً فَعَالاً في تحديد دلالات الكلمات(٢).

فَالتَّنْغِيمُ - كَمَا عَرَّفَهُ الدُّكْتُور تَمَّام حَسَّان -: «هو الإطارُ الصَّوْتِيُّ الَّذِي تُقالُ به الجملةُ في السِّياقِ» (٣) ، وَإِذَا كان التَّنْغِيم خاصًا باللُّغَة المنطوقة، الَّتِي تتعدّد معانيها بتعدّد نغماتها، فَإِنَّ هناك العديد من الأمثلة المكتوبة الَّتِي يسمح رسمها الكتابيّ أَنْ تُقْرَأُ بعدّة نغماتٍ، وكلّ نغمةٍ تقتضي معنى مغايراً للمعنى الَّذِي تقتضيه نغمةُ أخرى، وهكذا يتوقّفُ المعنى على طريقة النُّطْق، والتّدرّج في النّغم، ومن الشِّواهِد على ذَلِكَ قول الشّاعر (١٠):

٣- ثُمَّ قَالُوا: ثُحِبُّها؟ قُلْتُ: بَهْراً! عَلَدَ الرَّمْلِ وَالْحَصَى والتُّرابِ

يقول ابن هِشَام: «فقيل: «أتحبّها؟»، وقيل: إِنَّهُ خبر؛ أي: أنت تحبّها "٥٠، ويقول الدُّكْتُور

<sup>(</sup>١) بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، دار المُتنَبِيّ، دمشق، د.ت، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج، د. محمّد أحمد، مُقَدِّمة لدراسة فقه اللُّغَة، ط١، دار النَّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٩٦٩م، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَرَبِيَّة معناها ومبناها، ط٢، الهيئة المَصْرِيَّة العَامَّة للكتاب، القالهرة، ١٩٧٩م، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) البيت في «الكتاب»، ولم يذكر سِيبَوَيْهِ قائله، وذكر المحقّق البكّاء أنّه لعمر بن أبي ربيعة. سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٤٠٤.

ورواية الدِّيوان بلفظِ «النَّجْمِ» بدل «الرّملِ». ابن أبي ربيعة، عمر، الدِّيوان، المكتبة التّجاريّة، مصر، ١٩٥٢م، ص٤٣٣. وهو في الخصائص بلفظ «الرّملِ». ابن جنّيّ، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٢٨١.

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٢٠.

عَمَّام حَسَّان: «فقد أغنتِ النَّغمة الاستفهاميّة في قوله: «تحبّها؟» بها لها من صفة وسيلة التّعليق، عن أداة الاستفهام، فحُذِفَتِ الأداة، وبقي معنى الاستفهام مفهوماً من البيت، وإنصافاً للحقِّ هنا لا بُدَّ أَنْ نشيرَ إلى أَنَّهُ يمكنُ في بيت ابن أبي ربيعة (١) هَذَا مع تغيّر النَّغمة أَنْ يفهم منه معنى التّقرير للتّأنيب، أو التّعيير، أو الإلجاء إلى الاعتراف»(١).

ومن أمثلة ذَلِكَ في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَتَلِكَ نِعْمَةٌ تَمُنُهُا عَلَى ﴾ (")؛ حَيْثُ يتوقّف معنى الآية الكريمة، وتأويلها النَّحْوِيّ، على طريقة نطقها؛ فَإِذَا كانت اللَّهجة الخطابيّة مرتفعة فهذَا يعني أَنَّ في الكلام حذفاً لهمزة الاستفهام، والكلامُ بِذَلِكَ إنشائيٌّ بالاستفهام، والتَّقْدِيْر: «أَ وَتِلْكَ نعمةٌ تمنُّها عليّ»، وهَذَا ما لَمْ يُجِزْهُ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ إلاّ الأخفش (أ)، وأمّا غيره فَلَمْ يُجِزْهُ إلاّ قَبْلَ «أَمْ» كقول الشّاعر (٥):

٤- لَعَمْرُكَ مَا أَدْرِي وَإِنْ كُنْتُ دَارِياً بِسَبْع رَمَيْنَ الجَمْر، أَمْ بِشَهَانِ؟

أي: «أبسبع»، وهَذَا ما نصّ عليه سِيْبَوَيْهِ في «الكتاب»(١)، وفي هَذَا اجتهادٌ جديدٌ يطالعنا به الأخفش، يخالفُ فيه القياس الَّذِي اعتمدَتْهُ مدرستُهُ البَصْرِيَّة، وَإِذَا كانت النّغمة منخفضة، هادئة، لا انفعال فيها، كانت الجملة خبريّة يُراد بها التّهكّم والسّخرية؛ أي: «إِنْ كان ثَمَّ نعمةٌ، فليستْ إلاّ أَنَّكَ جَعَلْتَ قومي عبيداً»(١).

<sup>(</sup>١) هو عُمَر بن عبد الله بن أبي ربيعة المخزوميّ القُرَشيّ، أبو الخطّاب ( -٩٣ هـ)، أرقّ شعراء عصره، مِنْ طبقة جرير والفرزدق. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَرَبيَّة معناها ومبناها، ص٢٢٧-٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَىٰٓ أَنْ عَبَدتَ بَنِيٓ إِسْرَتِهِ بِلَ ﴾. [الشّعراء٢٢/٢٦].

<sup>(</sup>٤) الأُخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ج٢، ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٥) البيت في «الكتاب» نسبه سِيْبَوَيْهِ إلى عمر بن أبي ربيعة. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ح٤، ص ٢٥١.

وَكَذَلِكَ في خزانة الأدب. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، تحـ. عبد السّلام محمد هارون، ج٤، ط٤، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م، ص٤٤٧.

وهو في ديوانِهِ، ورواية الدِّيوان: «فوالله ما أدري، وإنّي لحَاسِبٌ». ابن أبي ربيعة، عمر، الدِّيوان، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٦) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسَّسة الرّسالة)، ج٤، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص١٧٥.

وَمِنْ ذَلِكَ أَيْضاً قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِعًا قَالَ هَنذَارَتِى ﴾ [الأنعام ٢/ ٧٧]؟ أي: «أَهَذَا ربّي؟» على مذهب الجمهور، ولَعَلَّ هَذَا ما دفع الدُّكْتُور مَّام حَسَّان للقول: «إِنَّ مُجُرَّدَ قبولِ احتهالٍ من هَذَا النّوع، لَيُبَرِّرُ موقفَ الأقدمينَ حين حافظوا على ذكر الأدوات باطرادٍ؛ لأَنَّ التُّراث مكتوبٌ تتضح فيه العلاقاتُ بالأدواتِ، وليس منطوقاً تتضح فيه العلاقاتُ بالنّعاتِ»(١).

### ٢ - الوَصِيْلُ، وَالوَقْفُ:

يرى الإمام الجُرْجَانِيّ أَنَّهُ لاَ يتمكَّنُ مِنْ هَذَا العلم إِلاَّ عالمُ له ثقافتُهُ وذوقُهُ وتمرُّسُهُ في كثيرٍ مِنَ العلومِ، يقول: «إعْلَمْ أَنَّ العِلْمَ بها ينبغي أَنْ يُصْنَعَ في الجملِ مِنْ عطفِ بعضِها على بعضٍ، أو تركِ العطفِ فيها، والمجيءِ بها منثورةً تُسْتَأْنفُ واحدةً مِنْهَا بعد أخرى، مِنْ أسرارِ البلاغةِ، وَمِمَّا لا يأتي لِتَهَامِ الصَّوابِ فيه، إلاّ الأعرابُ الحُلَّصُ... وقدْ بَلَغَ مِنْ قوّةِ الأمرِ في ذَلِكَ أَنَّهُمْ جعلوه حدّاً للبلاغةِ؛ فقد جاء عنْ بعضِهم أَنَّهُ سُئِلَ عنها، فقالَ: «مَعْرِفَةُ الفَصْلِ مِنَ الوَصْلِ»؛ ذاك لغموضِهِ للبلاغةِ؛ فقد جاء عنْ بعضِهم أَنَّهُ سُئِلَ عنها، فقالَ: «مَعْرِفَةُ الفَصْلِ مِنَ الوَصْلِ»؛ ذاك لغموضِهِ ودقّةِ مسلكِهِ، وأنّه لا يكملُ لإحرازِ الفضيلةِ فيه أحدٌ، إلاّ كمل لسائرِ معاني البلاغةِ»(۱).

ويـذهب الإمـام الزّركسيّ إلى أَنَّ لظاهرتي الوصل والوقف ارتباطاً وثيقاً بالتَّفسير والإعراب والمعنى واللّغة؛ لذَلِكَ لا يتمكّنُ منه إلاّ مَنْ تمكّنَ مِنْهَا مجتمعةً، يقول: "وهَذَا الفنُّ معرفتُهُ تحتاج إلى علوم كثيرة، قال أبو بكر بن مجاهد: لا يقوم بالتَّام في الوقف، إلاّ نَحْوِيٌّ عالمٌ بالقِرَاءَات، عالمٌ بالتَّفسير، والقصص، وتلخيص بعضها من بعض، عالمٌ باللُّغة الَّتِي نزل بها القرآن"، ثمّ يبيّن الزّركشيّ سبب احتياجه إلى النَّحْو، بقوله: "فأمّا احتياجه إلى معرفة النَّحْو وتقديراتِه، فلأنَّ مَنْ قالَ في قوله تعالى: ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ ﴾ (أ): إنَّهُ منصوب بمعنى:

<sup>(</sup>١) حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَرَبِيَّة معناها ومبناها، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص١٧٠–١٧١.

<sup>(</sup>٣) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) ﴿ وَجَنهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ۚ هُوَ ٱجْتَبَنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلَّذِينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ ﴾. الحجّ٢/٧٨].

«كَمِلَّةِ»(١)، أو أَعْمَلَ فيها ما قبلها، لَمْ يقفْ على ما قبلها»(١).

ويعرّف ابن الجَزَرِيّ "الوقف، بقوله: «والوقفُ: عبارةٌ عن قطع الصّوت على الكلمة زمناً ينفّس فيه عادةً، بنيّة استئناف القراءة» (أن) ولأَهَمِّيَّة الوقف، وَلأَنَّهُ يؤثّر في تعدّد الأَوْجُه التَّحلِيليّة للصّيغ النَّحْوِيَّة، وما تقتضيه من تعدّد في المعاني، فإنّنا نجد كثيراً من النَّحْوِيِّنُ قد كتبوا فيه، وبيّنوا أنواعه، وما يترتّب عليه من اختلافٍ في الإعراب والمعاني، فقد ذكر ابن النّديم (أن) حزة (أن) والفرَّاء، وخلفاً (أن) وابن الأنبَارِيّ، وابن كيسان وغيرهم، ونسب لكلِّ مِنْهُمْ كتاباً باسم حزة (أن) والوقف والابتداء (أن)، وكذلك ذكر الزّركشيّ (أن): الزَّجَاج في كتابٍ له اسمه «القطع والاستئناف»، وابن عبّاد (١٠٠)، والدّانيّ (١٠)، والعُمانيّ (١٠) – وهم من النَّحْوِيِّنُ القرّاء – ولكلِّ مِنْهُمْ

<sup>(</sup>١) أي: انتصب على تقدير حذف الكاف، كَأَنَّهُ قال: «كَمِلَّةِ».

<sup>(</sup>٢) الزّركشي، بدر الدِّين محمّد، البررهان في علوم القرآن، ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن محمّد بن محمّد بن عليّ الدّمشقيّ ( - ٨٣٣ه)، المعروف بابن الجَزَرِيّ، شيخ الإقراء في زمانِهِ، مِنْ حُفَّاظِ الحديث، وُلِدَ ونشاً في دمشق، وابتنى فيها مدرسة «دار القرآن»، وتولّى القضاء في شيراز مُكْرَهَاً؛ ثمّ مات فيها، له «النّشر»، و «غاية النّهاية»، و «منجد المقرئين»، و «التّقريب»، وغيرها. الشَّوْكانِيّ، محمّد بن علىّ، البدر الطّالع بمحاسن من بعد القرن السَّابع، ج٢، دار المعرفة، بيروت، د.ت، ص٢٥٧ - ٢٥٩. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص٤٥.

<sup>(</sup>٤) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، صحّحه وراجعه عليّ بن محمّد الضبّاع، ج١، دار الفكر، د.ت، ص٠٤٢.

<sup>(</sup>٥) هو محمّد بن إسحاق بن محمّد، أبو الفرج بن أبي يعقوب ( -٤٣٨هـ)، صاحب كتاب «الفهرست»، من أقدم التّراجم ومن أفضلها، وهو بغداديّ، وله كتاب آخر سيّاه «التّشبيهات». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٩.

<sup>(</sup>٦) هو حمزة بن حبيب الزَّيَّات، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٧) هو خلف بن هِشَام، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٨) ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ص٣٤.

<sup>(</sup>٩) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢٤١.

<sup>(</sup>١٠) هو شبل بن عبّاد ( -١٦٠هـ)، نحْويّ، مقرئ مكّة، عرض على ابن كَثِيْر، وابن محيصن. ابن الجَزَرِيّ، محمّد ابن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرّاء، ج١، ص١١٥.

<sup>(</sup>١١) هو عثمان بن سعيد ( -٤٤٤هـ)، المعروف بابن الصيرفيّ، له: «التَّيسِير»، و«جامع البيـان». ابـن الجَـزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٥٨-٦٠.

<sup>(</sup>١٢) هو الحسن بن عليّ بن سعيد العُمانيّ، أبو محمّد، كانَ حيّاً سنة (٥٠٠هـ)، ولم تذكر وفاته، مُقرئ، مِنْ تصانيفه: «الوقف والابتداء»، و«المرشد». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٥٦٩.

مؤلَّفٌ في هَذَا الفنّ.

وَعِمَّا يدلّ على تأثير الوقف في المعنى أنَّ العُلَمَاء القُدَمَاء كانوا يساوون بين تعلّم الوقف، وتعلّم القرآن نفسه (()؛ ذَلِكَ أَنَّ المعنى متوقّفٌ على الموضع الَّذِي يقفُ عنده القارئ، وَرُبَّمَا يقفُ القارئ على موضع يخلّ بالمعنى، ويؤدّي إلى التّعسّف في الإعراب، يقول في ذَلِكَ ابن الجَزَرِيّ: القارئ على موضع يخلّ بالمعنى، ويؤدّي إلى التّعسّف في الإعراب، يقول في ذَلِكَ ابن الجَزرِيّ بعضُ العربين، أو يتكلّفه بعضُ القرّاء، أو يتأوّله بعضُ أهلِ الأهواء - ممّا الأوجه» (()) ثمّ ما يأت ابن الجَرَريّ بأمثلةٍ من التّعسّف والتمحّل في الوقف اللّذِي يؤدّي إلى تعسّفِ في الإعراب، وتخبّط في التّوجيه، ومن ذَلِكَ أَنْ يقف القارئ على ﴿ أَنْتَ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ وَأَرْصَنَنَا أَنْتَ مَوَلَدِنا فَانُسُرنا ﴾ [البقرة ٢/ ٢٨٦]، فعلى هَذَا الوقف المتعسّف تكون ﴿ أَنْتَ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ يَبُنَى لا نُتُوكِ فلا يصحّ غير ذَلِكَ، وَمِنْ ذَلِكَ أَيْضاً أَنْ يقف على: ﴿ لا نُشْرِكَ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ يَبُنَى لا نُشْرِكَ اللّه عنى القسم، وهَذَا فاسدٌ وتحريفٌ للكلم عن مواضعه (ابن الجَزرِيّ هَذَا النّوع من الوقف بقوله: «كلّه تعسّف، وتمدّل، وتحريفٌ للكلم عن مواضعه (ان).

فهَذَا ممّا يبيّن أَنَّ لكلِّ موضع من مواضع الوقف وجهاً خاصًا من وجوه الإعراب، وَأَنَّ التَّمحّل في هَذِهِ المواضع يؤدّي إلى التَّمحّل في وجوه الإعراب المختلفة، وما يورث ذَلِكَ من عَمَّلٍ في المعاني النَّاتجة عن هَذِهِ الوجوه، وكان حقّ كلِّ من الآيتين السّابقتين الوصل لا الوقف، حَتَّى يكون المعنى في تمامه، والأمثلة على ذَلِكَ في القرآن كثيرة، مِنْهَا قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱللَّهُ عَلَى مَا

<sup>(</sup>١) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٧٠٩.

<sup>(</sup>٢) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السَّابق، ج١، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ج١، ص٢٣٢.

نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ [يوسف٢/١٦]؛ إذ يجب الوقف على ﴿ قَالَ ﴾ وقفةً لطيفةً؛ لئلاّ يتوهم كون ﴿ الله ﴾ فاعلاً للفعل ﴿ قَالَ ﴾ ، وَإِنَّمَا الفاعل «يعقوب» عليه السّلام (١٠)؛ وهَذَا يؤدّي إلى ضياع المعنى والسّير به إلى حَيْثُ لا يُقْصَدُ من السّياق الَّذِي يدلُّ عليه، فيحدثُ الاضطراب، وتتعدّد التّأويلات، وتتخبّط التّعليلات، ومن ذَلِكَ مثلاً قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلّا اللّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِالِو الله وما بعدها في المّالِي الله عليه الواو»، وما بعدها في قوله: ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ ﴾ ، وانقسموا فريقين:

رأى أصحاب المذهب الأوّل، أنَّ «الواو» للعطف، حَيْثُ عطفت ﴿ الرَّاسِخُونَ ﴾ ، على اسم الجلالة؛ لأنَّهَا تفيد الجمع (")، وَعَلَى هَذَا الوجه يكون ﴿ الرَّاسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ داخلين في علم التَّاوِيل (")، وتكون جملة ﴿ يَقُولُونَ ﴾ محتملة وجهين: أحدهما: أنَّهَا حالٌ من الرّاسخين (")؛ أي: علم ون تأويله حال كونهم قائلين ذَلِكَ، والآخر: أنْ تكون خبر مبتدأ مضمرٍ ؛ أي: هم يقولون (")، وهنا تنجلي ظاهرة الوصل لتجعل الكلام ذا سلسلةٍ نطقيةٍ واحدةٍ غير منقطعة ؛ وما ينتج عنها من معنى أشرنا إليه.

ورأى أصحاب المذهب الثَّانِي أَنَّ الواو للاستئناف، والجملة بعدها ابتداء كلامٍ مقطوعٍ ممَّا قبله، وَأَنَّ الكلام تمّ عند قوله: ﴿ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (١)، فوجب عنده الوقف، كما ذكر ابن كَثِيْر (٧)، وَعَلَى

<sup>(</sup>١) فهَذِهِ الآية تصوّر حديثاً دار بينَ والديوسف – يعقوب عليهما السّلام – وبين إخوتِهِ، والقولُ جاء على لسانِ الوالد. ﴿ فَلَمَاۤ ءَاتَوْهُ مَرْثِقَهُمْ قَالَ اللّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِلُّ ﴾.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٢٩.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٣، ج٣، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٢٩.

<sup>(</sup>٦) القُرْ طُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٦.

<sup>(</sup>٧) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، تفسير القرآن العظيم، مؤسّسة الرّيّان، لَم يُذكر على الغلاف بلد النّشر، ولا تاريخ الطبعة، مج١، ص٤٥٣. وابن كَثِيْر: هو إسهاعيل بن عمر بن كثير بن ضوء بن كثير بن زرع البصرويّ، ثُمَّ الدِّمشقيّ، عهاد الدِّين أبو الفداء المعروف بابن كَثِيْر ( -٤٧٧هـ)، مُحدِّث، مؤرِّخ، مُفسِّر، فقيه، له «تفسير القرآن العظيم»، و«البدية والنّهاية». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٣٧٣.

هَذَا الوجه يكون المعنى أنَّ المتشابه من القرآن الكريم قد استأثر الله بعلمه، فلا يعلم تأويله أحدٌ غيره (١) ، ويكون الكلام بِذَلِكَ ذا سلسلتَيْنِ نطقيّتَيْنِ تنتهي الأولى بـ ﴿ إِلَّا اللهُ ﴾ ، وتبدأ التَّانِية بـ ﴿ الرَّاسِخُونَ فِي الْفِصل الثَّانِي من هَذَا البحث ناسباً كل قولٍ إلى صاحبه، مبيّناً أصحاب المذهب الأوَّل والثَّانِي، ومبرزاً الفوارق المعنويّة بين المذهبيْنِ الَّتِي نتجت عن اختلافهما في ظاهرتي الوصل والقطع، والَّتِي قد عرضتها هنا عرضاً وصفيّاً تاركاً الأحكام المعياريّة، مكتفياً بإظهار دور كلِّ من الوصل، والوقف وأهميَّته في توجيه المعاني في القرآن الكريم، وتعدّد الأوْجُه الإعرابيّة في أثناء عمليّة التَّحلِيل النَّحْويّ.

وبقي أَنْ أشير إلى أَنَّ تقسيهات الوقف عند القُرّاء جَاءَت كلّها مقيسةً بمقياس الإعراب، مشفوعةً بأحكامه، وسأكتفي بذكر النّوع، دون الشُّرُوع في الحديث عنه؛ لأَنَّ ذَلِكَ يطول، وليس هدفاً في هَذَا البحث، وهي: «وقفٌ تامُّ مختار، وكافٍ جائز، وحسنٌ مفهوم، وقبيحٌ متروك» (٢٠٠٠).

#### ٣ - فِطْرِيَّةُ اللُّغَةِ المُكْتَسَبَة:

ثمّة اختلافاتٌ عديدةٌ بين النَّحْوِيِّيْنَ، أدّت إليها طبيعة اللَّغَة، بعد أَنْ رسموا للنّحو حدودَهُ، وسنّوا قواعدَهُ، واستنبطوا أحكامَهُ، ومن ذَلِكَ على سبيل الأمثلة، لا على سبيل الحصر:

#### • تَعَذُّرُ الإِبْتِدَاءِ بِالسَّاكِن:

ولَعَلَّ قصّة الخليل مع أصحابه، تدلُّ على تفطّنه لهَذَا الأمر، فقد سألهم: «كيف تلفظون بالحرف السّاكن، نحو: «ياء» غلامي، و«باء» اضرب، و«دال» قد؟ فأجابوا: نقول: «ياء، وباء، ودال»، فقال: أقول: «إبْ، وإيْ، وإدْ»، فألحق ألفاً موصو لاً... كذاك نراهم صنعوا بالسّاكن، ألا تراهم قَالُوا: «ابن، واسم»، حَيْثُ أسكنوا «الباء والسّين»، وَأَنْتَ لا تستطيعُ أَنْ تتكلّم بساكنٍ في أوّل اسم، كما لا تصل إلى اللفظ بها»(")، فطبيعة اللَّغَة الَّتِي اقتضت تعذّر الابتداء بالسّاكن

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٢٦-٢٢٧-٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) النجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ط١، دار البشير، عـمّان – الأردن، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، ص١١١.

وحذف الحرف الأخير في كلمة «اسم» مثلاً، هي الَّتِي أدّت من غير شكِّ إلى نشوب الاختلاف المشهور بين البَصْرِيِّيْنَ من «سما يسمو»، إذا علا، فالمحذوف منه «لامه»؛ وعند الكُوفِيِّنَ من «السّمة» فالمحذوف «فاؤه»(١).

#### • إمْتِنَاعُ تَوَالِي سَاكِنَيْنِ:

تَمْنَعُ اللَّغَةُ التقاءَ السّاكنيْنِ في الإعرابِ والبناءِ، حَتَّى إِنَّ المبنيَّ لَيُحَرَّكُ إِذَا التقى فيه ساكنان، وهنا وقعَ الاختلافُ بسببِ هَذِهِ العلّةِ الصَّوْتِيَّةِ، فمنهم مَنْ ذهبَ إلى أَنَّ الأصلَ تحريكُ السّاكنِ الأُوّلِ؛ لأَنَّ به يُتَوَصَّلُ إلى النُّطْق بالثَّانِي، فهو كهمزة الوصل، وَمِنْهُمْ مَنْ ذهبَ إلى أَنَّ الأصلَ تحريكُ ما هو طرفُ الكلمةِ، أوَّلَ السّاكنين كان أو ثانيها؛ لأَنَّ الأواخرَ مواضِعُ التّغييرِ، ولذَلِكَ كان الإعرابُ آخِراً (1).

وأَوْرَدَ السِّيُوطِيّ قصّة الخصم الَّذِي جاء إلى أبي إسحاق الزَّجَاج منازعاً، فقال له: «زعمتم أَنَّهُ لا يمكنُ الجمعُ بينَ أَلِفَيْنِ، فقال: نعم! فقالَ: أنا أجمعُ، فقالَ: «ما» ومدّ صوتَهُ، فقالَ له الزَّجَاج: حسبُك، ولو مددت صوتَكَ من غدوةٍ إلى العصرِ، لم تكن إلاّ ألفاً واحدةً» "، فهَذَا كلّه متعذّرٌ نطقُهُ في العَربيّة الفُصحى؛ لأسبابِ صوتِيَّة تتعلّق بطبيعة اللُّغَة العَربيَّة، ونظامها الصّوي، وطريقة أدائها.

### • إِحْتِمَالُ اللَّفْظِ غَيْرَ وَجْهِ إِعْرَابِيِّ:

وذَلِكَ لعدم وجودِ قرينةٍ تهدي إلى الجزم بوجهِ دون وجهٍ، أو الحكم عليه بِأَنَّهُ مطّرد أو غير ذَلِكَ، ومن أمثلة ذَلِكَ ما لم تظهرُ عليه الحركاتُ الإعرابيَّة لعللِ اقتضتها طبيعة اللُّغة العَرَبِيَّة، عمّا أدّى إلى تنوّع وجوه الإعراب الَّتِي يتفرّع عنها اختلافٌ في المعنى، ومن ذَلِكَ الجمل الَّتِي لها محلٌ من الإعراب، والمصادر المؤوّلة، وأشباه الجمل، والإعراب التَّقْدِيْريّ، والأسماء المبنيّة.

ومن أمثلة الجمل الَّتِي لها محلٌّ من الإعراب، والَّتِي دار حولها جدلٌ طويلٌ واختلافٌ بين

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، اللّباب في علل البناء والإعراب، ج١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج٢، ص٧٦.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج٢، ص٣٩٧.

النَّحْوِيِّيْنَ في تحليلهم لها، الجملة الواقعة موقع الفاعل، كقوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمُّ كُمُ أَهْلَكُنَا وَقُوعِ النَّاعُويِّةِ إِمَّا لُوقُوعِ اللَّهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ [طه ٢/ ١٢٨]، ففي فاعل ﴿ يَهْدِ ﴾ أَوْجُه اقتضتها الظَّاهِرة اللَّغَوِيَّة إمّا لوقوع اللهم المبني ﴿ كُمْ ﴾ الجملة موقع الفاعل، وهي ممّا لا تظهر عليه العلامة الإعرابيَّة؛ وإمّا لوقوع الاسم المبني ﴿ كُمْ ﴾ موقعه، وهو أيضًا لا تظهر عليه العلامة الإعرابيَّة.

وأحدُ هَذِهِ الأَوْجُه: أَنَّ الفاعل هو ضمير اسم الله تعالى، ذكره أبو البقاء (()، ولكن على تضمين الفعل "يهدي) معنى الفعل "يبيّن)؛ أي: «ألم يبيّنِ اللهُ لهم»، وعلّقت ﴿ كُمُ ﴾ الفعل عن العمل، إِذَا كان الفعل «بيّن» بمعنى «أعلم»، واستساغ هَذَا الوجه أَبُو حَيَّان من جهة المعنى، إِلاَّ أَنَّهُ اعترض على أَنْ تكون: ﴿ كُمُ ﴾ قد علّقت الفعل عن العمل؛ لأَنَّ كم هنا خبريّة، والخبريّة لا تعلّق العامل عنها، وذهب إلى أنَّ مفعول «يبيّن» محذوفٌ؛ أي: «العبر بإهلاك القرون السّابقة» (")، وهَذَا ما أرادَهُ السَّمِيْن الحَلَبِيِّ في تقديره للآية: «أفلم يبيّنِ الله لهم العبر وفِعْلَهُ بالأمم المكذّبة» (").

والوجهُ الثَّانِي: أَنَّ الفاعلَ مضمرٌ، يفسّرُهُ ما دلّ عليه من الكلام بعده ('')؛ أي: «كم أهلكنا» قد دلّ على هلاك القرون؛ وقدّر المعنى الطَّبَرْسِيّ (') بقوله: «أفلم يبيّن لهم طريقُ الاعتبارِ كثرةَ إهلاكنا القرون قبلهم بتكذيبهم رسلنا، فيعتبروا ويؤمنوا» (۱)، وذَلِكَ على تضمين الفعل «يهدي» معنى الفعل «يبيّن» أيضاً، وإنزاله منزلة الفعل اللازم؛ أي: «يحصل لهم التبيينُ» ('')، وعَلَى الوجهين السّابقين تكون جملة ﴿ كُمُ أَهْلَكُنَا ﴾ مفسّرة للفاعل (۱).

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص١١٧.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٥) هو الفضل بن الحسن، أمين الدِّين الطَّبَرْسِيّ الطُّوسِيّ، أبو عليّ ( -٤٥ هـ)، مفسّر محقّق لغويّ، من أجلاً ا الإماميّة، له: «جوامع الجامع»، و«مختصر الكشّاف»، و«مجمع البيان في تفسير القرآن». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٦) الطَّبَرْسِيّ، أبو عَليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٧، ص٣٥.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، تفسير التحرير والتنوير، مج٧، ج١٦، ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٤٠٨.

والوجه الثّالِث: أَنَّ الفاعل هو الجملة بعده، يقول الزَّغْشَرِيّ: «فاعل «لم يهد» الجملة بعده؛ يريد: «ألم يهدِ لهم هَذَا بمعناهُ ومضمونِه»، ونظيرُهُ قوله تعالى: ﴿ وَتَرَكُنَاعَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴿ السّافَاتِ ١٨٠ - ١٩٩]؛ أي: «تركنا عليه هَذَا الكلام» (())، ونقل القُرْطُبِيّ عن النّحَاس قوله: «وهَذَا خطأ؛ لأنّ ﴿ كُمّ ﴾ استفهامٌ، فلا يعمل فيها ما قبلها» (())، وقال أبُو حَيّان: «وكون الجملةِ فاعلاً هو مذهبٌ كُوفِيّ، وأمّا تشبيهه وتنظيره بقوله: ﴿ وَتَرَكّنَاعَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴿ السّالَمُ عَلَى نُوجٍ فِي الْعَلَيْمِينَ ﴾ ، فإنّ مناه معنى القول، فحكيت به الجملة، كَأَنّهُ قيل: «وقلنا عليه، أو أطلقنا عليه هَذَا اللفظ»، والجملة تُحكى بمعنى القول كما تُحكى بلفظه» (())، وذكر الآلوسيّ: «أنّ الجمهورَ على خلافه، لكن رجّح ذَلِكَ هنا بأنّ التّعلِيل فيها بعد يقتضيه» (()).

والوجه الرَّابع: أَنَّهُ ضمير الرَّسُول ؛ لأَنَّهُ هو المُبيّنُ لهم بها يُوْحَى إليه من أخبارِ الأمم السّالفة، والقرون الماضية، ونقله الزَّمُحْشَرِيّ أَيْضًا في كشّافه (٥٠).

والوجه الخامس: أنَّ الفاعل ﴿ كُمْ ﴾ نقله الحوفيّ عن جماعة، وأنكره عليهم؛ لأنَّ ﴿ كُمْ ﴾ استفهام لا يعمل فيها ما قبلها، وقال أَبُو حَيَّان: «وليست ﴿ كُمْ ﴾ هنا استفهاماً بل هي خبريّة»(١٠).

والوجه السَّادِس: أَنَّ الفاعلَ محذوفٌ، وتقديره: «النّظرُ، والاعتبارُ»، ونُسِبَ ذَلِكَ إلى المُبَرِّد، وذكر الآلوسيّ أَنَّ ذَلِكَ «لا يجوز عند البَصْرِيِّيْنَ» (())، وقال ابن عَطِيَّة: «وهَذَا أحسنُ ما يُقَدَّرُ به عندي (()).

فاختلافُ النَّحْوِيِّيْنَ هنا، وتعدّد الوجوه في التَّحلِيل والتَّعلِيل والتَّخرِيج، كانت وليدة

<sup>(</sup>١) الزَّغُشَريَّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّينَ، البحر المحيط، ج٦، ص٣٥٥-٣٥٦.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٨٠٨.

<sup>(</sup>٥) الزَّغُشّرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٩٦.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٥٦ ٣٠.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٧٠٨.

<sup>(</sup>٨) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٢٧١.

اللُّغَة بفطريّتها ووضعيّتها وطبيعتها الَّتِي مَنَعَتْ ظهور الحركات على مثل هَذِهِ الكلمات، فأدَّتْ إلى تنوّع المعاني؛ لأَنَّهَا الغاية المقصودة من هَذَا الاختلافِ على كثرتِهِ.

والأمثلة على ذَلِكَ في التَّنْزِيل كثيرةٌ، يصعبُ حصرُها؛ وهي - في عمومها - تقتضي تعدّداً في التَّحلِيل النَّحْوِيّ، واختلافاً في الأَوْجُه الإعرابيَّة، وتنوّعاً في فهم الخطاب، حَتَّى تصعَّ معرفة حَقِيْقَة المراد، وسأتناول بعضاً مِنْهَا في التَّحلِيل والتَّفسير والدِّراسة في المبحث الثَّانِي من الفصل الثَّانِي من البحث.

## إِحْتِمَالُ الْفِعْلِ غَيْرَ نَوْعِ لِحَذْفٍ أَصَابَهُ:

وهَذَا أَيْضًا نتيجة للّغة وطرق استخدامها، ومن ذَلِكَ ما احتمل أَنْ يكونَ مضارعاً، وأَنْ يكونَ مضارعاً، وأَنْ يكونَ ماضياً، كقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَوْا فَإِنَّ ٱللّهَ عَلِيمُ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) عوض، د. سامي، المُفَصَّل في دراسة الجمل وأشباه الجمل، منشورات جامعة تشرين، اللَّاذقيَّة، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحموز، د. عبد الفتاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١٠٨٩.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٦٧٣.

"يجوز أَنْ يكون اللفظ ماضياً" (()، وقال السَّمِيْن الحَلَبِيّ: "يجوز أَنْ يكون مضارعاً، وحُذِفَتْ منه إحدى التّاءَين تخفيفاً" (())، وذهب الآلوسيّ إلى أَنَّهُ ماضٍ ومنع احتهال كونه مضارعاً، وعلّل ذَلِكَ بقوله: "و ﴿ وَهُوَلُوا ﴾ هنا ماضٍ، ولا يجوز أَنْ يكون التَّقْدِيْر "تتولّوا" لفساد المعنى؛ لأنّ: ﴿ فَقُولُوا ﴾ (())، خطابٌ للنبيّ ﴿ وَلَوْمنين، و "تتولّوا" خطابٌ للمشركين، وعند ذَلِكَ لا يبقى في الكلام جواب (())، وكذَلِكَ ضعّف أبو البقاء كون الفعل هنا مضارعاً، وعلّل ذَلِكَ بأنّ: «حرف المضارعة لا يُحْذَف (())، وردّ عليه ابن هِشَام بقوله: "وهَذَا فاسدٌ؛ لأنّ المحذوف الثّانية (())، وهو قول الجمهور، والمخالف في ذَلِكَ هِشَام الكوفيُّ (())، ثُمَّ إِنَّ التَّنْزِيل مشتملٌ على مواضع كثيرةٍ من ذَلِكَ لا شكّ فيها، نحو: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَوْنَ ٱلمُوتَ ﴾ [اللّبُ ل ١٤/ ١٤]، و: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَوْنَ ٱلْمُوتَ ﴾ [آل

وَمِنْهُ أَيْضًا مَا احتملَ أَنْ يكونَ ماضياً، وأَنْ يكونَ اسهاً، كقولِهِ تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَنُهُ لَغِلَمَ وَمِنْهُ أَيْضًا مَا احتملَ أَنْ يكونَ ماضياً، وأَنْ يَكُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٠٣٣.

<sup>(</sup>٣) ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾. [آل عمران٣/ ٦٤].

<sup>(</sup>٤) الألوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٣، ج٣، ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٦) ويعني التّاء الثَّانِية من «تتولّوا»، فهي المحذوف على مذهب الجمهور، وليست الأولى وهي حرف المضارعة كها ذكر أبو البقاء، وهِشَام الكُوفيّ.

<sup>(</sup>٧) هو هِشَام بن معاوية، عبد الله ( - ٢٠٩هـ)، نحويّ ضرير، مِنْ أهل الكوفة، له: «الحدود»، و «المُختصر»، و «القياس» كلّها في النّحو. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٨٨.

<sup>(</sup>٨) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٨٠٨-٨٠٩.

<sup>(</sup>٩) الزَّغُشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>١٠) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١١٧٩.

منصوبٌ بفعلٍ مُقَدَّرٍ يدلُّ عليه «أفعل» عند الجمهور، وإمَّا منصوبٌ بـ «أفعل» نفسِهِ عند مَنْ يرى ذَلِكَ (١)، وهو مذهب الزَّجَاج (٢)، والتَّبْرِيْزِيّ (٣)، وغيرهما.

وفي هَذِهِ المسألةِ خلافٌ كبيرٌ، لا يسمح ما اخترْتُهُ مِنْ عرضٍ وصفيٍّ في هَذَا المبحثِ مِنَ التّفصيلِ فيه، وتبيينِ الفروقاتِ المعنويّة الناتجةِ عنه، فهَذَا متروكٌ لفصول البحثِ الآتية، وإنَّمَا أكتفي هنا بالإشارةِ إلى أَنَّ هَذَا كلَّهُ كانَ سبباً مِنْ أسبابِ الاختلافِ بين النَّحْوِيِّيْنَ، مردُّهُ إلى طبيعةِ اللُّعَةِ العَرَبِيَّةِ، وَخَوَاصِّهَا النُّطْقيَّةِ وَالكِتَابِيَّةِ.

## ٤ - تَعَدُّدُ اللَّهجَاتِ:

إنّ اللَّغَة هي المرجع الَّذِي يحتكم إليه اللَّغُويُّونَ والنَّعْوِيُّونَ، وكانت المادّة الَّتِي جمعها القُدَمَاء من القبائل المختلفة أحد الأسباب الَّتِي أدّت إلى الاختلاف النّحويّ؛ ذَلِكَ لأَنَّ الرّقعة المكانيَّة الَّتِي انتشرَ فيها العَرَبُ الَّذِيْنَ جُمِعَتْ مِنْهُمُ اللَّغَةُ كَانَتْ بالغة الاتساعِ، إلى جانب التّقتم قبائل كثيرة، مِنْهَا المجاورُ لأمم غير عَربيّةٍ، وَمِنْهَا المجاورُ لقبائل عَربيّةٍ فصيحةٍ، أَنَّا تضمُّ قبائل كثيرة، مِنْهَا المجاورُ لأمم غير عَربيّةٍ، وَمِنْهَا المجاورُ لقبائل عَربيّةٍ فصيحةٍ، وَأَدَّى ذَلِكَ إلى اختلاف اللَّهجات الَّتِي جمعها اللُّغُويُّونَ، واحتج بها النَّحْويُّونَ؛ «فعندما يعدُّ أبو عمرو بن العلاء اللُّغة الفصيحة في عليا هوازن، يراها الفرَّاء في لهجة قريشٍ مثلاً... وسِيبَوَيْهِ أبو عمرو بن العلاء اللُّغة الفصيحة في عليا هوازن، يراها الفرَّاء في لمجة قريشٍ مثلاً... وسِيبَوَيْهِ يميل إلى لهجة الحجاز» ممّا جعل الميدان واسعاً للجدل والحوار والتّعليل بين النَّحْويِّيْنَ فِي أَثْنَاءِ يميل إلى لهجة الحجاز» ممّا حعل الميدان واسعاً للجدل والحوار والتّعليل بين النَّحْويِّيْنَ فِي أَثْنَاء تقعيدهم لأصول النّحو؛ لشدّة ما كان يخرج عن ذَلِكَ الأصل من لهجاتٍ مِنْهَا ما هو فصيحٌ، وهَذَا ما عبر عنه بدقّةِ الدُّكْتُور محمّد بصل ومِنْهَا ما هو أقل فصاحة، وَمِنْهَا ما هو غير فصيح، وهَذَا ما عبر عنه بدقّةِ الدُّكْتُور محمّد بصل بقوله: «لا أحدَ يشكّ في الواقع بِأَنَّ الدَّرس النَّحْوِيِّ العربيِّ – مثل الدَّرس الصوتيّ والصرفيّ – مثل دراسة لغويّة وصفيّة فذّة، قلّم نجد مثيلات لها عند الشّعوب الأخرى، ولكنّ النّغرات يمثل دراسة لغويّة وصفيّة فذّة، قلّم نجد مثيلات لها عند الشّعوب الأخرى، ولكنّ النّغرات

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) الزُّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص٧١.

<sup>(</sup>٣) نقلَهُ عنْهُ السَّمِيْن الْحَلَبِيِّ في تفسيره الدِّرِ المصون. الحَلَبِيِّ، أحمد بن يوسف، الدِّرِ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص٣١٣.

والشّوارد الَّتِي تسرّبت إلى هَذَا الدَّرس عن طريق تشعّباتٍ لهجيّة، هي الَّتِي جعلت بعضَ الدّارسينَ القدامي والمُحْدَثِيْنَ يرونَ خللاً منهجيّاً واضحاً أَفْقَدَ النَّحْوَ موضوعيّته، وشرذم اللُّغَة الفصيحة»(۱)، وَرُبَّا كان لعامل الزَّمَن سببٌ في هَذَا الاضطراب اللُّغَوِيّ، وباعثٌ على الاختلاف النّحويّ؛ فاللُّغة الَّتِي رويت على عهد الفرزدق(۱)، النّحويّ؛ فاللُّغة الَّتِي رويت على عهد الفرزدق(۱)، وجرير(۱)، وابن هرمة(۱۰) – آخر مَنْ يحتجّ بشعره – وَإِذَا صحّ لنا القول: إِنَّ اللُّغة كائنٌ حيٌّ يتطوّر بتطوّر الزَّمَن، نمطاً، وأسلوباً، وبلاغةً، وعمقاً، ومصطلحاً، فَإِنَّ اللُّغة الَّتِي جمعها الخليل وَمَنْ بعده الكِسَائِيّ وَمَنْ بعدَه (۱)، وما وصلَ إلى الخليل لم يصلْ كلّه إلى الكِسَائِيّ بـل إِنَّ اللُّغة الَّتِي جمعها الكيسَائِيّ وَمَنْ بعدَه (۱)، وما وصلَ إلى الخليل لم يصلْ كلّه إلى الكِسَائِيّ بـل إِنَّ اللُّغة نفسها لم يُحْصِها اللُّغويُّونَ، وضاع مِنْهَا شيءٌ غير قليلٍ؛ «لأنّ النُّحَاة واللَّغَويِّينَ لم يقفوا على المادّة المدروسة كلّها»(۱)، يقول الدُّكْتُور أحمد الجنديّ: «ولو أنّهم وسّعوا واللُّغَويِّينَ لم يقفوا على المادّة المدروسة كلّها»(۱)، يقول الدُّكْتُور أحمد الجنديّ: «ولو أنّهم وسّعوا

<sup>(</sup>١) بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، ص٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) هو امرؤ القيس، بن حجر بن الحارث الكنديّ ( - ٠ ٥ق.هـ)، أشهر شعراء العرب، يهانيّ الأصل، كانَ أبوه ملكَ أسد وغطفان، وأمّه أخت المُهلّل، لُقِّبَ بذي القروح، وبالملك الضّلّيل، مِنَ الطّبقة الأولى، أوّل مَنْ وقفَ واستوقفَ، وبكى وأبكى، من شعراء المُعلّقات، وله ديوان شعر. الجُمّحِيّ، محمّد بن سلام، طبقات الشّعراء الجاهلين والإسلامين، ص ٢٥. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص ١١-١٢.

<sup>(</sup>٣) هو همَّام بن غالب بن صعصعة التّميميّ الدّارميّ، أبو فراس ( -١١٠هـ)، شاعر مِنَ النَّبلاء، مِنْ أهل البصرة، عظيم الأثر في اللُّغَة، وقيلَ: لولا شعر الفرزدق لذهب ثلث لغة القرآن، ونصف أخبار النَّاس، مِنَ شعراء الطّبقة الأولى مِنَ الإسلاميّين، ومن شعراء النّقائض، له ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٨، ص٩٣.

<sup>(</sup>٤) هو جرير بن عطيّة بن حُذيفة الخَطَفيّ، بن بدر الكلبيّ، اليربوعيّ ( -١١٠هـ)، من تميم، وهو من أشهر شعراء أهل عصره، وكانَ هجّاءً مُرّاً، من شعراء النّقائض، مع الفرزدق والأخطل، وجمعت نقائضه مع الفرزدق، وله ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١١٩.

 <sup>(</sup>٥) هو إِبْرَاهِيم بن عليّ بن سلمة بن عامر بن هرمة، الكنانيّ القُرَشِيّ، أبو إسحاق ( -١٧٦ هـ)، شاعر غزليّ، مِنْ
 مُخضرَميّ الدولتين الأمويّة والعباسيّة، مدح الوليد بن يزيد الأمويّ في دمشق، وهو آخر الشّعراء الَّذِيْنَ يُحتجّ بشعرهم. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص٠٥.

<sup>(</sup>٦) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٤.

<sup>(</sup>٧) الحلوانيّ، د.محمّد خير، الخلاف النَّحْوِيّ، دار الأصمعيّ، حلب، د.ت، ص٦٢.

الأخذ عن القبائل العَرَبِيَّة، لتفتّحتْ أمامنا طرقٌ جديدةٌ في تاريخ عربيّتنا»(۱)، وما ذَلِكَ إلاّ لأَهُمُ مَ ذَهَبُوا في معظمِهم، إلى أَنَّ لغة قريشٍ هي السّائدة (۱) – عصر ئذ – فوضعوا القواعد طبقاً لما سُمِعَ من هَذِهِ اللَّهجات، عَلَمْ أَعُ اللَّهجات، عَلَمْ يُحاولوا أَنْ يطبِّقوا هَذِهِ القواعدَ على تِلْكَ اللَّهجات، عَمَّا أحوجهم إلى التَقْدِيْر والتَّخْرِيج، حَتَّى يخضعوها لقواعدهم؛ ذَلِكَ أَنَّ تعدّد صور الإعراب في حالة تعدّد اللَّهجات يعني الخلط بين المستويات اللُّغَوِيَّة، وهَذَا الخلط أمرٌ ترفضهُ الدراسات اللُّغَويَّة الحديثة، الإصرار هَذِهِ الدراسات على وجوب تحديد مستوى الكلام المدروس وبيئته منذ بداية الأمر (۱)، ويقول محمّد المبارك: «لا شكّ أَنَّ استقراء الشِّواهِد والأمثلة من لغاتِ عتلفة يفسحُ المجال للموازنة بين هَذِهِ اللَّغَات، ومعرفة ما بينها من تشابه أو اختلافٍ، وما بين خصائصها من اشتراكِ أو تباينٍ، والضَّوابِط والقوانين الَّتِي تنظّمها جمعاً، أو تنظّم بعضها دون بعض (۱)، وكذلك أشار الدُّكْتُور محمّد بصل إلى أَنَّ تحديد فترة زمنيّة للاحتجاج للقاعدة النَّحْوِيَّة قد أَسْهمَ في اضمحلال اللُّغَة، ولعب دوراً في انتشار العاميّة؛ لأَنَّ هَذَا التّحديد قد حال دون تطوّر اللُّغَة، بقوله: "إِنَّ اللُّغَوِيَّيْنَ العربَ لم يضمّنوا شواهدهم بيتاً واحداً لشاعرِ عاش بعد ابن هرمة المُتَوفَّ سنة (۲۷ه)... فَاللُّغَةُ لاَ يُمْكِنُ أَنْ تحيا من دون أَنْ تتطوَّر، والتَّطَوُّر يعيز الانتقال من طور إلى طور، ولكلً طور متطلبّاته، وظروفه، ولغته، ولهجاته"(۱).

فعدمُ التفاتِ النَّحْوِيِّيْنَ إلى اختلاف اللَّهجات أَدَّى بهم إلى الاختلاف في الآراء، والتَّعَدُّد في المذاهب، والانقسام في المدارس في أثناء وقوفهم على شاهدٍ خرجَ في طبيعته النُّطْقيَّة الصَّوْتِيَّة على ما هم يعهدونه في اللَّهجة الَّتِي اتِّخذوها مقياساً لرسم قواعدهم، دون أَنْ يلتفتوا إلى أَنَّ هَذَا

<sup>(</sup>١) الجنديّ، د. أحمد علم الدّين، اللّهجات العَرَبِيَّة في التُّرَاث، ج١، الدّار العَرَبِيَّة للكتاب، طرابلس - تونس، ١٩٨٣م، ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) وذَلِكَ يعود إلى أسباب كثيرة، مذكورة في كتب النَّحْو وَاللُّغَة والتّاريخ، ولا أرى حاجةً إلى ذكرها هنا.

<sup>(</sup>٣) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٤) المبارك، محمّد، فقه اللُّغَة وخصائص العَرَبِيَّة (دراسة تحليليَّة مقارنة للكلمة العَرَبِيَّة وعرض لمنهج العَرَبِيَّة الأصيل في التّجديد والتّوليد)، ط٣، دار الفكر، بيروت، ١٩٦٨م، ص٣١.

<sup>(</sup>٥) بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، ص٠٦-٦١.

الشّاهد جاء على لهجةٍ من لهجات العرب، فيقبلوه، ويدرسوه، ويقيسوا عليه، بل على العكس فقد عدّوه خارجاً على القواعد الَّتِي استنبطوها لتضبط أحكامهم النَّحْوِيّة.

ومن ذَلِكَ ما أورده ابن هِشَام في المغني من اختلافٍ بين النَّحْوِيِّيْنَ في «لعلّ» النَّاتج برمّته عن الاختلاف في اللَّهجات؛ فه «لعلّ»: «حرف ينصب الاسم ويرفع الخبر، وقال بعض أصحاب الفرّاء: وقد ينصبها، وزعم يونس<sup>(۱)</sup> أنّ ذَلِكَ لغةٌ لبعض العرب، وحكى: «لَعَلَّ أباك منطلقاً»، وتأويله عند ابن هِشَام على إضهار «يوجد»، وعند الكِسَائِيِّ على إضهار «يكون»»(۱)، ولغة عُقَيْل في «لَعَلَّ» أَنَّهَا تَخفضُ المبتدأ، كقول الشّاعر (۱):

# ٥ - فَقُلْتُ ادْعُ أُخْرَى وَارْفَعِ الصَّوْتَ جَهْرَةً لَعَلَّ أَبِي الْمِغْوَارِ مِنْكَ قَرِيْبُ

وَزَعَمَ الفَارِسِيّ - فيها نقله ابن هِشَام -: «أنّه لا دليل في ذَلِكَ؛ لأَنّهُ يحتمل أنّ الأصل: «لعلّه لأبي المغوار منك جوابٌ قريب»، فحذف موصوف «قريب»، وضمير الشّأن، ولام «لعلّ» الثّانية تخفيفاً، وأدغم الأولى في لام الجرِّ، ومن ثَمَّ كانت مكسورة، وَمَنْ فتح فهو على لغةِ مَنْ يقول: «المالُ لَزيدٍ» بالفتح، وهَذَا عند ابن هِشَام تكلّفٌ؛ لأَنّهُ لم يثبت تخفيف لعلّ، ثمّ هو محجوجٌ

<sup>(</sup>۱) هو يونس بن حبيب الضّبيّ الولاء، البَصْرِيّ، أبو عبد الرّحمن ( -۱۸۲هـ)، بارعٌ في النَّحْو، مِنْ أصحاب أبي عمرو بن العلاء، سَمِعَ مِنَ العرب، وروى عن سِيْبَوَيْهِ، فأكثر، وله قياسٌ في النَّحْو، ومذاهبُ يتفرّد بها، سمِعَ منه الكِسَائِيّ والفَرَّاء. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَويِّيْنَ والنَّحاة، ج٢، ص٣٥٣.

ذكره ابن عَقِيل في شرحه للألفيّة. ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك (ومعه كتاب منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عَقِيل، تأليف محمّد محيي الدِّين عبد الحميد)، مراجعة وتنقيح د. محمّد أسعد النّادريّ، ج٢، المكتبة العصريّة، صيدا-بيروت، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، ص٨.

وذكرة البغداديّ في خزانته. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٤، ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) البيت لكعب بن سعد الغنويّ في رثاء أخيه أبي المغوار.

ذكره ابن عَقِيل في شرحه للألفيّة. ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج٢، ص٨. وذكره البغداديّ في خزانته. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٤، ص ٢٧٠.

بنقلِ الأَئِمَّة أنَّ الجِرِّ بـ «لعلّ» لغةُ قومٍ بأعيانهم»(١)، ومن النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ سبقوا ابن هِشَام، وقبلوا بهَذَا الشاهد الأَخْفَش الَّذِي خالف بِذَلِكَ أصول مدرسته البَصْرِيَّة مُجْتَهِداً بها يراه قريباً من منطقه، ومتهاشياً مع تكوينه الثقافي، فاحتج بهذا الشّاهد، واستشهد به على عمل «لعلّ» بالجرّ(١)، آخذاً بهذه اللهجة «لغة عُقَيْل».

والشِّواهِد الَّتِي خرجت على القاعدة تبعاً للهجةِ قبيلةٍ ما، ولم يستشهدوا بها لكونها لهجةً شاذةً في نظرهم - وأخصُّ النَّحْوِيِّنَ البَصْرِيِّنُ منهم - أو لغة رديئةً، أو قال بها بعض العرب ممّن لا تتوافر فيهم شروط الفصاحة، كثيرةٌ في القرآن الكريم، وأشعار العرب، ولا يسمح المقام بذكرها، ولا يتسع لذَلِكَ، هَذَا إِنْ أمكن حصرها، وإِنَّهَا سأكتفي بشاهد من التَّنْزِيل الحكيم أستدلُّ به على أَنَّ تأويلات النَّحْوِيِّنَ، وتعليلاتهم، وتقديراتهم على كثرتها - ما كان صواباً منها، أو ما كان متكلفاً وفاسداً - إِنَّها مرده إلى عدم الأخذ بلهجات العرب جميعها أو كثيرها أو حَتَّى قليلها، وهو قوله تعلل: ﴿ وَأَسَرُّوا ٱلنَّجْوَى ٱلَذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَنذآ إِلَّا بَشَدُّ مِنْلُكُمُ ﴾ [الانبياء ٢١/٣]، قمِنَ المعروفِ أَنَّ الفعل يجب أَنْ يبقى مع الفاعل بصيغة الواحد، وَإِنْ كان مثنى أو مجموعاً، فكما تقول: «اجتهد التلميذان، واجتهد التلاميذُ»، إلاّ في لغة فكما تقول: «اجتهد التلميذان، واجتهد التلاميذُ»، إلاّ في لغة واحدة - وهي لغة أزد شنوءة - تجيز تثنية الفعل مع الفاعل، وجمعه معه، وتسمّى لغة: «أكلوني واحدة - وهي لغة أزد شنوءة - تجيز تثنية الفعل مع الفاعل، وجمعه معه، وتسمّى لغة: «أكلوني البراغيث»، وَعَلَى هَذِهِ اللَّهجة جاء قوله تعالى: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجُوى ٱلَذِينَ ظَلَمُواْ ﴾، على عدً

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي النَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) دمشقيّة، د. عفيف، خُطَيّ مُتعثّرة على طريق تجديد النَّحْو العربيّ، ص٩.

<sup>(</sup>٣) هو مصطفى بن محمّد سليم الغلايينيّ ( -١٣٦٤ هـ)، أديبٌ، كاتبٌ، شاعرٌ، خطيبٌ، لغويٌّ، صحافيٌّ، وُلِدَ في بيروت، وتلقّى علومَهُ على محُيي الدِّين الخيّاط، وعبد الباسط الفاخوريّ، وصالح الرّفاعيّ، وغيرهم، ثُمَّ رحل إلى مصر، ودرس في الأزهر، وتتلمذ لمحمّد عبدُه، أصدرَ مجلّة النّبراس في بيروت، واستلمَ القضاء الشرعيّ، له: «جامع الدُّروس العَربِيَّة»، و«نظرات في اللُّغَة والأدب»، وديوان شعر. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٨٨١.

<sup>(</sup>٤) الغلايينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبيَّة، ج٢، المكتبة العصريّة، صيدا – بيروت، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) الطُّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٧، ص٣٨.

﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ فاعلاً لـ ﴿ أَسَرُّواْ ﴾ والواو في ﴿ أَسَرُّواْ ﴾ حرفاً دالاً على جمع الفاعل، وإليه ذهب الأخفش ('' - مخالَفاً البَصْرِيِّيْنَ - وأبو عُبَيْدَة ('')، وجعلا مِنْهَا قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ عَمُواْ وَصَمَّواْ وَصَمَّوا الأخفش ('' - مخالَفا البَصْرِيِّيْنَ - وأبو عُبَيْدَة ('')، وجعلا مِنْهَا قوله تعالى: ﴿ النَائِدة ٥/ ٧١]، وقال ابن عَطِيَّة: «الوقوف على ﴿ النَّجُوى ﴾ في هَذَا القول، لا يحسنُ ('')، وذكر أَبُو حَيَّان أَنَّ بعضهم قال: «هي لغة شاذّة ('')، وقال ابن هِشَام: «وَحَمْلُها على غيرِ هَذِهِ اللَّغَة أَوْلى، لِضَعْفِهَا ('')، فيها ذهب القُرْطُبِيِّ إلى أَنَّ هَذَا التَّخْرِيج «حسنٌ ('')، وَكَذَلِكَ عَلَى الْآلُوسِيِّ: «وهي لغة حسنة، وليست شاذّة كها زعم بعضهم ('').

وَمَنْ ضعّفَ هَذِهِ اللَّغَة من النَّحْوِيِّنَ راح يَتَأَوَّلُ لَمَذِهِ الآية الكريمة تقديراتٍ وتأويلاتٍ، حَتَّى يخرِّجَها على قاعدةٍ مطردةٍ، كان قد رسمَ حدَّها، واستنبطَ حكمَها، في أثْنَاءِ عمليّة استقرائه لقواعد النَّحْو، فتعدّدت الوجوه وتنوّعت التَّخْرِيجات، واقتضت تعدّداً في التَّحليل النَّحْوِيّ الَّذِي اقتضى بدوره تعدّداً في المعاني الَّتِي تنطوي عليها الآية، وقد حصر لنا أبو البقاء هَذِهِ التَّخْرِيجات في كتابه «التّبيان في إعراب القرآن»، وسأعرضها عرضاً وصفيّاً دون الوقوف على المعاني والدَّلالات التّبي تتغيّر بتغيّر الإعراب؛ لأنَّ ذَلِكَ - كيّا أشرْتُ - من اختصاص فصول البحث اللاَّحِقة، يقول أبو البقاء: «قوله تعالى ﴿ ٱلّذِينَ طَلَمُوا ﴾ في موضعه ثلاثة أوجُه:

أحدها: الرّفع، وفيه أربعة أَوْجُه؛ أحدُها أَنْ يكونَ بدلاً من الواو في ﴿ أَسَرُّواْ ﴾، - وهو مذهب سِيْبَوَيْهِ الَّذِي نقله عن يونس (^)، والوقوف هنا على قوله: ﴿ ٱلنَّجْوَى ﴾ (١) - والشَّانِي: أَنْ

<sup>(</sup>١) الأَخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ج٢، ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) أبو عُبَيْدَة، معمر بن المثنّى التّيميّ، مجاز القرآن، تحد. د. محمّد فؤاد سزكين، ج١، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت - لبنان، ١٠١هـ ١٩٨١م، ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُّو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مجر ٢، ج١١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٠١، ج١٧، ص١٣.

<sup>(</sup>٨) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٢، ص١١٤.

<sup>(</sup>٩) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٢٧٤.

يكونَ فاعلاً، والواو حرفٌ للجمع لا اسمٌ - وقد بينّاه في لغة «أكلوني البراغيث» - والثَّالِث: أَنْ يكونَ مبتدأ يكونَ مبتدأً، والخبرُ «هل هَذَا»؛ والتَّقْدِيْر: «يقولون: هل هَذَا؟»، والرَّابِع: أَنْ يكونَ خبرَ مبتدأ محذوفٍ؛ أي: «هُمُ الَّذِيْنَ ظلموا».

> والوجه الثَّانِي: أَنْ يكون منصوباً على إضهار «أعني». والوجه الثَّالِث: أَنْ يكون مجروراً، صفة للنّاس»(١).

وذكر السّمِيْن الحَلَبِيّ أَيْضاً وجهين للرّفع، وهما: «أَنْ يكونَ ﴿ الّذِينَ ﴾ مبتدأ، و﴿ أَسَرُّواْ ﴾ جملة خبريّة قُدِّمتْ على المبتدأ، ويُعزى للكسائيّ، وَأَنْ يكون ﴿ الّذِينَ ﴾ مرفوعاً بفعل مقدّر، فقيل تقديره: «يقولُ الّذِيْنَ»، واختاره النَّحَاس، ويدلّ عليه قوله بعد ذَلِكَ ﴿ هَلْ هَنذَا إِلّا بَشَرُّ مَا اللَّذِيْنَ ظلمُ وا» ""، وقالَ ابن عَطِيَّة: «والوقوف على ﴿ النَّجُونَى ﴾ في هذَا القول أحسن ""، وذكر السَّمِيْن أَيْضاً وجها آخر للنصب وهو الذمّ، ووجها آخر للجرّ وهو البدل من «النَّاس»، وعزاهُ للفرّاء، ورأى فيه السَّمِيْن الحَلَبِيّ بعداً (اللهُمُ وا).

ومن المفيد ذكره في هَذَا السِّياق ما قاله عَبَّاس حَسَن عن مثل هَذِهِ الشِّواهِد: «وهي تيسر لنا سبيل القول إِنَّهُ من المرجِّح أَنْ تكون هَذِهِ الطِّريقةُ في التَّعبير أسبق من القاعدة العَامَّة المعروفة الآن، وهي إفراد الفعل عندما يتقدّم الفاعل الجمع، فالمعقول أَنْ يجمع الفعل مع الجمع، ويفرد مع المفرد» (٥)، فلو سلّم النَّحْوِيُّونَ بضرورة الأخذ بَهَذِهِ اللَّهجة لما اضطرّوا إلى التَّأويل والحذف والتَّقْدِيم والتَّأْخِير.

ومن أمثلة ذَلِكَ في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ [طه٢٠/٦٣]،

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٥) حسن، عبّاس، اللُّغَة والنَّحْو بين القديم والحديث، ص٦٦.

وسأقوم بعرض هَذِهِ الآية عرضاً تحليليّاً (')؛ لأستقرِئ منه الأحكام، وأستنبط المعاني، وأقفَ عند القِرَاءَات واللَّهجات متتبّعاً آراء النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ وَالْفَسِّرِيْنَ فِي ذَلِكَ كلّه، وذَلِكَ في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث بعونه تعالى.

### ب - الأَسْبَابُ غَيْرُ الصَّوْتِيَّةِ لِلتَّحَوُّلِ عَنِ الأَصْلِ:

#### ١ - إطِّرَادُ البَابِ:

كنّا قد تحدَّثنا عن العدول عن أصل الكلمة لعلّة صوتِيَّة، فَإِذَا انتقلنا إلى نوع آخر من أنواع الأبنية الَّتِي تأي عليها الكلمة، يزول فيه سبب العدول عن الأصل لعلَّة صوتِيَّة، فَإِنَّ العَربيَّة في بعض الأحيان تحافظُ على اطرادِ قاعدةِ العدولِ عن الأصل على الرّغم من زوال هَذِهِ العلّة، ويعلّل ذَلِكَ ابن الأنّبَارِيّ بقوله: «مراعاةً لِمَا بَنوا عليه كلامهم، من اعتبار حكم المشاكلة، ويعلّل ذَلِكَ ابن الأنّبَارِيّ بقوله: «مراعاةً لِمَا بَنوا عليه كلامهم، من اعتبار حكم المشاكلة، والمحافظة على أَنْ تجري الأبوابُ على سَننٍ واحدٍ، أَلاَ ترى أنّهم حملوا المضارع على الماضي، إذَا اتصل به ضميرُ جماعةِ النّسوة (١٠)، نحو «تضربنَ» (١٠)؛ فالسّبب في العدول عن الأصل هنا ليس سبباً صوتيّاً، ولا علاقة له ببنية الكلمة ومكوّناتها الصَّوْتِيَّة؛ وإِنَّا هو سبب يتعلّق بميل اللُّغة إلى سبباً عواعدها على أصولٍ عَامَّة مطّردةٍ، ومن الأمثلة الَّتِي أوردها أَيْضَا ابن الأنّبَارِيّ على ذَلِكَ، عندف الهمزة من أخوات «أُكْرِمُ»؛ فقالوا فيها: «نُكْرِمُ، وتُكْرِمُ، ويُكْرِمُ»، والأصل: «نُوَكْرِمُ» وتُوكْرِمُ، ويُؤكْرِمُ»، والأصل: «نُوكُرِمُ» وتُوكْرِمُ، ويُؤكْرِمُ»، والأصل: «نُوكُرِمُ» وتُوكُرِمُ، ويُؤكْرِمُ»، والأصل: «نُوكُرِمُ»؛

<sup>(</sup>۱) انظر ص٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) وَذَلِكَ بِأَنْ جَعَلُوه مَبْنِيًّا، كَبِنَاءِ الْمَاضِي.

<sup>(</sup>٣) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أَبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص١١-١٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) والبيت لرجل اسمه أَبُو حَيَّان الفقعسيّ، وهـو مِنَ الرّجـز المشطور. وذكـره ابـن منظـور دونَ أَنْ يـذكر اسـم الشّاعر. ابن مَنْظُور، مُحُمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (كرم)، ج٥، ص٣٨٦٢.

وذكر اسمه البغداديّ في الخزانة. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج١، ص٣٦٨.

### ٦ - فَإِنَّهُ أَهْلٌ لأَن يُؤَكْرَمَا

وإِنَّمَا حذفت الهمزة من «أُكْرِمُ» لاجتماع همزتَيْنِ متتاليَتَيْنِ؛ إذِ الأصل فيه: «أُأكْرِمُ»، فحذفت إحداهما تخفيفاً، فلمّا انتقلوا إلى سائر حروف المضارعة زال الاستثقال، إلاّ أنّهم لم يعودوا إلى الأصل؛ ليطّرد البابُ في الجميع ('')، وهنا وقع الاختلاف؛ إذ بقي هناك من العرب مَنْ يغفل عن ذَلِكَ كالشّاهد السابق «يُؤكْرَما»، ونظائره كثيرة، فهو مع كونه الأصل، إلاّ أَنَّ ابن جنّي عدّه ممّا لا يقاسُ عليه، وإنَّمَا «خرج هنا تنبيهاً وتصرّفاً واتساعاً» ('')، وذَلِكَ -كما ذكرنا - ليطّرد الباب في الجميع.

### ٢ - أَمْنُ اللَّبْسِ، وَالتَّرَخُّصُ فِي الإعْرَابِ:

لا يكونُ أَمْنُ اللّبُس مِنَ الأسبابِ الَّتِي يُعْدَلُ لأجلِها عَنِ الأَصْلِ المُجَرَّدِ للكلمةِ، إلاّ إِذَا كان الإبقاءُ على الأصل يسبّبُ التباساً بكلمةٍ أخرى، فلتجنّب هَذَا الأمر تلجأ اللُّغة إلى ظاهرة العدول عن الأصل الملبس، واستبدال بنية أخرى به، ومن ذَلِكَ مثلاً قلبُ نون التنوين في كلِّ اسم منصوبٍ في حالة الوقف ألفاً (")، وذَلِكَ كراهية أَنْ يكون التنوين بمنزلة النّون اللازمة للحرف منه أو زيادة فيه لم تجئ علامة للمنصر ف ('')، ومثله أيضاً قلب تاء التّأنيث هاءً في الوقف (")؛ لأَنَّهُمْ أرادوا أَنْ يُفَرِّقوا بين هَنِهِ التّاء، والتّاء الَّتِي هي من الحرف نفسه، (")، وهَذَا مّا وقع فيه اختلافٌ أيضاً، فقد ذكر الشَّيْخُ الغلايينيّ أَنَّ ذَلِكَ يكون في اللَّغَة أفصح، وهي أرجح اللَّغَات وأكثرها، إلاّ أنّ هناك مَنْ يجيز الوقف

وابن الأنَّبَارِيّ في «الإنصاف». ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّينَ البَصْريِّينَ والكُوفِيِّينَ، ج١، ص١٢.

<sup>(</sup>١) النجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٣) الحملاويّ، أحمد بن محمّد، شذا العرْف في فنّ الصّرْف، ط١٦، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٣٨٤هـ-

<sup>(</sup>٤) النِجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ص١١٦.

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى، تحـ. محمّد خير طعمة حلبيّ، ط١، دار المعرفة، بيروت - لبنان، ١٤١٨هـ-١٩٩٧م، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) النجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْ فِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ص١١٦.

على المنوّن المنصوب، كما يوقفُ على المرفوع منه والمجرور(١)، وهناك مَنْ يُجري الوقفَ مجرى الوصلِ، فيقف على تاء التّأنيث تاءً ساكنة، لا هاء، وَكَأَنَّهَا مبسوطة (١).

ولقد جعل النَّحْوِيُّونَ العدول عن أصل وضع الجملة بواسطة الحذف، أو الإضهار، أو الفصل، أو تشويش الرّبة، بالتَّقْدِيم والتَّأْخِير، أو التوسّع في الإعراب من باب الترّخص عند أمن اللبس.

ومن أشكال العدول عن أصلٍ من الأصول، العدول عن الإعراب؛ ذَلِكَ أنّ من الأصول العربيَّة الدَّلالة بالحركات على المعاني، فَإِذَا استهدينا بهَذَا الأصل وجب أن نرى في هَذِهِ العلامات الإعرابيَّة إشارة إلى معانٍ يُقْصَدُ إليها، فتجعل تِلْكَ الحركات دوالَّ عليها، وما كان للعرب أنْ يلتزموا هَذِهِ الحركات، ويحرصوا عليها ذَلِكَ الحرص كلّه، وهي لا تعمل في تصوير المعنى شيئاً، بل لقد كانت حارساً لأمن اللَّبْس في النِّظام والسِّياق معالًا)، ويَرَى السِّيُوطِيِّ أَنَّ الإعراب إِنَّهَا بل لقد كانت حارساً لأمن اللَّبْس الحاصل فيها باعتبار المعاني المختلفة عليها؛ ولذَلِكَ استغني عنه في وضع في الأسهاء ليزيل اللَّبْس الحاصل فيها باعتبار المعاني المختلفة عليها؛ ولذَلِكَ استغني عنه في الأفعال، والحروف، والمضمرات، والإشارات، والموصولات؛ لأنَّبَا دالَّة على معانيها بصيغها المختلفة، فلم يحتج إليه، ولمّا كان الفعل المضارع قد تعتوره معانٍ مختلفة كالاسم، دخل فيه الإعراب ليزيل اللَّبْس عند اعتوارها، وَمِنْهُ رفع الفاعل ونصب المفعول، فَإِنَّ ذَلِكَ لخوف اللَّبْس منها لو استويا في الرّفع، أو في النصب، ثمّ وضع للبس ما يزيله، إذَا خيف واستغني عن لحاق نحوه إذَا أمن (ن).

فالعرب مجمعون على رفع الفاعل ونصب المفعول به إِذَا ذُكِرَ الفاعل، إِلاَّ أَنَّهُ قد جاء

<sup>(</sup>١) الغلايينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبِيَّة، ج٢، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الحافظ، ياسين، إتحاف الطَّرْف في علم الصَّرْف، راجعه د. محمّد عليّ سلطانيّ، ط١، دار العصماء - دار إقبال، سورية - دمشق، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) عرفة، محمّد أحمد، النَّحْو والنَّحاة بين الأزهر والجامعة، مطبعة السّعادة، القاهرة، ١٣٥٦هـ-١٩٣٧م، ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنَّظائر في النَّحْو، ج١، ص٩٠.

الفاعلُ منصوباً، والمفعول مرفوعاً إِذَا أمن اللَّبْس، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ فَلَلَقَى عَادَمَ مِن رَبِّهِ عَلِمَ مُن كَلِمَ مُن كَلِمَ مُن اللَّهُ عَلَى قراءة ابن كَثِيْر ('')، وابن محيصن ('')، فعند الزَّحُ شَرِيّ «أَنَّهَ استقبلته بِأَنْ بلغته، واتصلت به ('')، وعند أبي حَيَّان: «أَنَّ مَنْ تلقّاكَ، فقد تلقيته ('') فتصحّ نسبةُ الفعل إلى كلّ واحدٍ. وقال السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «وقيل: لمّا كانت الكلمات سبباً في توبته جُعِلَتْ فاعِلَة الآلوسيّ: «فَكَأَنَّهَا - يعني الكلمات - مكرِمة له؛ لكونها سبب العفو عنه، وقد يجعل الاستقبال مجازاً عن البلوغ بعلاقة السّببيّة ('').

فحاصلُ الأمر أنّهُ يجافظ على رفع الفاعل، ونصب المفعول إِذَا احتمل كلّ واحدِ منها أنْ يكون فاعلاً، وذَلِكَ نحو: «ضرب زيدٌ عمراً»، فلو لم ترفع «زيداً»، وتنصب «عمراً» لما علم الفاعل من المفعول، وأمّا إِذَا أمِنَ اللّبْس، وفهم المعنى فارفع ما شئت، وانصب ما شئت، وقد أوردت مصادر النّحُو شواهدَ كثيرةً على ذَلِكَ في غير القرآن الكريم، من الأبيات الشّعريّة وغيرها، قد وقع فيها التّرخّص في الإعراب، وقد خصّ ابن هِشَام القاعدة الحادية عشرة، وأسهاها: «من ملح كلامهم تقارضُ اللفظين في الأحكام» (١٠) من الباب الثّامِن «في ذكر أمورٍ كلّيّةٍ وأسهاها: «من ملح كلامهم تقارضُ اللفظين في الأحكام» (١٠) من الباب الثّامِن «في ذكر أمورٍ كلّيّةٍ يتخرّج عليها ما لا ينحصر من الصّور الجزئيّة» (١٠) للحديث عن ذَلِكَ، وأعطى أمثلةً على ذَلِكَ، منها: «إعطاء الفاعل إعرابَ المفعول وعكسه عند أمن اللّبْس، كقولهم: «خَرَقَ الثّوبُ المسارّ»، و«كسر الزّجّاءُ الحجرَ»، وقال الشّاعر (١٠):

<sup>(</sup>١) هو عبد الله أبو معبد المكِّيّ، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث، ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج١، ج١، ط١، دار سعد الدّين، دمشق، ١٤٢٢هـ-٢٠٠٢م، ص٨٥. وابن محيصن هو محمّد بن عبد الرّحمن، وستأتي ترجمته في الفصل الثّالِث من هَذَا البحث، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) الزَّخْشَرِي، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٦) الْإلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٧) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٨٨٤.

<sup>(</sup>٨) المصدر السّابق، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٩) البيت للأخطل من قصيدة يهجو بها جريراً، وهجران وهجر: بلدانِ من أرضِ اليمن، وهو في ديوانه.

نَجْرَانُ أَوْ بُلِّغَتْ سَوْءَاتِهِمْ هَجَرُ

٧- مِثْلُ القَنَافِذِ هَـدَّاجُونَ قَدْ بَلَغَتْ

وسُمِعَ أَيْضًا نصبهما(١)، كقوله(٢):

الأُفْعُ وَانَ والسُّبُّجَاعَ السَّبْعَمَا

٨- قَـدْ سَالَمَ الحَيَّاتِ مِنْـهُ القَدَمَـا

في روايةِ من نصب «الحيّاتِ»، وقيل: «القدما» تثنية حذفت نونه للضّرورة... وسُمِعَ أَيْضًاً رفعها، كقوله (٣٠:

٩- إِنَّ مَـنْ صَـادَ عَقْعَقَاً لَـشُومُ

وهَ ذَا كلّه يعود إلى اضطراب مفهوم المطّرد عند النَّحْوِيِّنَ، وهَ ذَا ما يُسمّى عند بعضهم به «أسلوب القلب»؛ وأحدث اختلافاً كبيراً فيا بينهم؛ فذهب فريقٌ مِنْهُمْ إلى جوازه في الكلام والشّعر اتساعاً وترخّصاً في الإعراب إذَا أمن اللَّبْس، وكانَ مِنْهُمْ أَنْ أسقطوه على القرآن الكريم، وذهب فريقٌ آخر إلى أَنْهُ غيرُ مطّرد، وهو غير جائز في القرآن الكريم، ولا يجوز إلا في الشّعر على شذوذٍ ولا يقاس عليه،

الأخطل، غيّاث ابن غوث، الدِّيوان، شرح راجي الأسمر، ط١، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٩٩٢م، ص٢٠٩.

وهو في «المحتسب». ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القِرَاءَات والإيضاح منها، تحد. د. علي النّجدي ناصف ـ د. عبد الحليم النّجار ـ د. عبد الفتّاح إسهاعيل شلبي، ج٢، المجلس الأعلى للشّؤون الإسلامِيَّة - لجنة إحياء التُّرَاث الإسلاميّ، القاهرة، ١٣٨٦هـ-١٩٦٦م، ص١١٨.

<sup>(</sup>١) والمقصود بقوله: «نصبهما» كلمتا: «نجران»، و«هجر»، على أنّها مفعولانِ، ورفع «سوءاتهُم» على أنّها فاعل.

<sup>(</sup>٢) نسبه سِيْبَوَيْهِ إلى عبد بني شمس. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (المكتبة الأميريّة)، ج١، ص١٤٥.

ونسبه ابن منظور في اللّسان إلى مساور بن هند العبسيّ، ورواه برفع «الحيّاتُ»، ولا شاهد فيه. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (ضرزم)، ج٤، ص٢٥٧٦.

وهو في الخصائص، برفع «الحيّات» أيضاً. ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص ٤٣٠.

وقيل لأبي حنّاك الفقعسيّ «البرّاء بن ربعيّ»، وقيل للعجاج، وقيل لابن جُبابة «المغوار بن الأعنف»، وقيل للدّبيريّ. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٤، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) لم أهتدِ إلى قائله.

<sup>(</sup>٤) الْأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٩١٧-٩١٨.

وما يرد منه في القرآن يحمل على التَّأوِيل، فتتعدّد الآراء وتتشعّب الأحكام نتيجَةً لذَلِكَ.

وكنّا قد أشرنا - وسوف نشير في غير موضع من البحث - إلى أهم المواضع الَّتِي يأمن فيها اللَّبُس فتأذن بالعدول عن أصل الوضع، ومنها: الحذف، والإضهار، والفصل، والتَّقْدِيم والتَّا نُحِير، والتوسّع في الإعراب، وذَلِكَ بوجود دليلٍ على المحذوف، وضرورة التَّفسير عند الإضهار، وما يفرض من شروطٍ على الفصل بين المتلازمين، وَعَلَى التَّقْدِيم والتَّأْخِير، بِحَيْثُ يكون غير مطّرد إِذَا خيف اللَّبْس بانعدام واحدٍ ممّا ذكرناه.

#### ٣ - إشْكَالِيَّةُ المَعْنَى:

يَقُولُ الإِمَامُ الجُرْجَانِيُّ: «وَلَوْ كَانَ الجنسُ الَّذِي يوصفُ من المعاني باللَّطافة، ويُعَدُّ من وسائط العقود(١)، لا يحوجُكَ إلى الفكر، ولا يحرّكُ من حرصِكَ على طلبِهِ... لسقطَ تفاضُلُ السّامعينَ في الفهم، والتّصوّر، والتّبيّن»(٢).

ومن هَذَا القولِ تتوضّح حاجةُ المتلقّي إلى الفكر من أجل إدراك المعنى الَّذِي يسهم في تشكّله عندَه مجموعةٌ من القرائن والرّوابط الَّتِي تهيّئ للتّركيب جاهزيّته وفاعليّته في السّياق الَّذِي تردُ فيه؛ ولمّا كان إدراك المتلقّي مختلفاً بين شخص وآخر، نتيجةً لسعة الاطّلاع والاستعداد الذهنيّ والفطريّ الَّذِي يتفاوت بين الأشخاص، كان التَّعَدُّد في توجيه المعاني وتفاوتها فيها بينهم، من حَيثُ الاعتداد باللفظ وحدَه، أو بالمعنى وحده، أو بتغليب أحدهما على الآخر، أو بالأخذ بها يصلح منها في السِّياق الَّذِي يأتي فيه المقامُ الموجِبُ لأحدهما بتفضيله على الآخر.

وهَذَا كلّه يقوم على ما أسماه الإمام عَبْد القَاهِر الجُرْجَانِيّ - بَعْدَ الجَاحِظ(٣)، والقَاضِي

<sup>(</sup>١) الوسائط: جمع واسطة، وهي الجوهر الَّذِي هو في وسطِها، وهو أجودُها. ابن مَنْظُور، مُحَمَّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (وسط)، ج٦، ص٤٨٣٣.

<sup>(</sup>٢) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، أسرار البلاغة، تعليق السَّيِّد محمّد رشيد رضا، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤٠٩هـ-١٩٨٨م، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) هو عمرو بن بحر اللّيثيّ، أبو عثمان (١٦٣ - ٢٥٥هـ)، كبير أَئِمَّة الأدب، ورئيس الفرقة الجاحظيّة من المعتزلة، له تصانيف كثيرة، منها: «الحيوان»، و«البيان والتّبيان»، و«البخلاء». الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٢، ص٥٦ - ٥٣.

عَبْد الجُبَّاد ('' - بـ «التَّعَلُّقِ» بَيْنَ أنهاطِ الكلامِ الثَّلاثَةِ: «الفعل، والاسم، والحرف» ''، فليس إذا كان الكلام في غاية التبيان، وَعَلَى أبلغ ما يكون من الوضوح، أغناك ذاك عن الفكرة إذا كان المعنى لطيفاً، فَإِنَّ المعاني الشّريفة اللّطيفة - كها يقول الإمام الجُرْجَانِيّ -: «لا بدّ فيها من بناء ثانٍ على أوّل، وردِّ تالٍ على سابق ""، وهَذَا يؤدّي إلى تعدّدها، وهو بدوره يؤدّي إلى اختلافٍ بين النَّحْوِيّيْنَ في الآراء والأحكام.

والأصل في قواعد الإعراب أن يتطابق الحلّ المعنويّ مع الحلّ الإعرابيّ، ولكنّ المعربَ قد يفسّر الكلمة تفسيراً معنويّاً، ولا ينظر إليه من الزّاوية الإعرابيّة؛ لأنّه لو حمّل كلامه على أنّه إعراب لكان غير جائز، فوجب المصير إلى الحلّ المعنويّ، ومن أمثلة ذَلِكَ المسألةُ الَّتِي أوردها ابن هِ أَعراب هُ أَحْوَىٰ ﴾، مِنْ قولِهِ تعالى: ﴿ فَجَعَلَهُ هِشَام في كتابة «ثلاث رسائل في النّحُو»، بقوله: «ما إعراب ﴿ أَحْوَىٰ ﴾، مِنْ قولِهِ تعالى: ﴿ فَجَعَلَهُ عَمَلَهُ أَخْوَىٰ ﴾ [الأعلى ٨٨/٥] ؟ الجوابُ: إِنْ فُسِّرَ بـ «الأخفى» كانَ حالاً مِنَ ﴿ المُزَىٰ ﴾ (١٠)، أو بـ «الأسود» كانَ صفةً لـ «الغثاء» (٥٠)؛ إذِ إِنَّ توجية الآيةِ الكريمةِ إعرابيّاً مُتَوقِّفٌ على معناها ليس غير.

ومن الأمثلةِ الكثيرةِ الَّتِي أحدثتْ اختلافاً بين النَّحْوِيِّيْنَ في ضوءِ ذَلِكَ، قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [البفرة ٢/١٤٣]، ففي قوله: ﴿ جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَآ ﴾ تأويلاتٌ كثيرة في التَّحلِيل النَّحْوِيّ للآية، وما

<sup>(</sup>۱) هو عبد الجبّار بن أحمد الهمذانيّ ( -٤١٥هـ)، قاضي القضاة، أصوليّ، كان شيخ المعتزلة في عصره، له تصانيف كثيرة، منها: «الأمالي»، و«متشابه القرآن»، و«تنزيه القرآن عن المطاعن». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج١، ص١٧٣-١٧٤.

<sup>(</sup>٢) داود، د. محمّد محمّد، القرآن الكريم وتفاعل المعاني (دراسة دلاليَّة لتعلَّق حرف الجرِّ بالفعل وأثره في المعنى في القرآن الكريم)، ج١، دار غريب، القاهرة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، ص٥.

<sup>(</sup>٣) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، أسرار البلاغة، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٤) ﴿ وَالَّذِي آخْرُجُ الْمُرْعَىٰ ﴾. [الأعلى ٨٧/٤].

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، ثلاث رسائل في النَّحْو، تح. نصر الدِّين فارس ، عبد الجليل زكريّا، ط١، دار المعارف، حمص، ١٩٨٧م، ص٣٩.

يعنينا هو قول ابن عبّاس (۱۱: ﴿ الْقِبْلَةَ ﴾ في الآية: «الكعبة»، و﴿ كُنتَ ﴾ بمعنى: «أَنْتُمْ» وَ وَقَال أَبُو حَيَّان: «وهَذَا كقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ [آل عمران / ١١٥]، بمعنى: «أَنْتُمْ» (۱۱ وقال أَبُو حَيَّان: «وهَذَا من ابن عبّاس - إِنْ صَحَّ - تفسيرُ معنى، لا تفسيرُ إعرابٍ (۱۱ لأنّهُ يَوُول لزيادة «كان» الرافعة للاسم والنّاصبة للخبر، وهَذَا لم يذهبْ إليه أحدٌ، وإِنّهَا تفسير الإعراب على هَذَا التّقْدِيْر ما نقله النّحُويُّونَ أَنَّ «كان» تكون بمعنى «صار»، ومَنْ صار إلى شيءٍ واتصف به صحّ من حَيْثُ المعنى نسبةُ ذَلِكَ الشّيء إليه، فَإِذَا قلتَ: «صرت عالمًا»، صحّ أَنْ تقول: «أنت عالم»؛ لأَنْكَ تخبر عنه بشيءٍ هو فيه» (١٤)، فبناءً على عدم جواز ادّعاء زيادة «كان» العاملة في الجزأين (٥٠)، ذهب أَبُو حَيَّان وجمهور النّحُويِّيْنَ إلى أَنَّ تفسير ابن عبّاس هو تفسير معنى لا إعراب.

ومن الشَّوَاهِد على ذَلِكَ، ما ذهب إليه الزَّجَّاج مِنْ تأويلٍ في قوله تعالى: ﴿ هَيَهَاتَ هَيَهَاتَ هَيَهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ [المؤمنون٣٦/٢٣]، فقد جعل ﴿ هَيَهَاتَ ﴾ بمنزلة المصدر، على تقدير: «البُعْدُ لَلِا توعدون، أو بُعْدٌ لَلِا توعدون»، وقد ردّه الجمهور بِأَنَّهُ تفسير معنى لا تفسير إعراب؛ لأَنَّهُ لم يثبتْ عندهم مصدريّة ﴿ هَيْهَاتَ ﴾ ، وقد فَصَّلْتُ الحديث عن ذَلِكَ، ولا أرى حاجةً إلى تكراره هنا(۱)، وأمثلة ذَلِكَ كثيرة في القرآن وغيره.

هَذَا، وفي المقابل نرى بعض الشَّوَاهِد الَّتِي يحظر المعنى وجوهاً من الإعراب فيها مع إباحة صناعة النَّحْو لها، ذَلِكَ أَنَّ الإعراب - كما قالوا قديماً - فرع المعنى (٧)، فوجب على المعرب أَنْ

<sup>(</sup>۱) هو عبدالله بن عبّاس بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مَنَاف، القُرَشِيّ ( - ٦٨ هـ)، ابن عمّ الرَّسُول ﷺ، روى عن النبيِّ ﷺ، وعن عمر، وعليّ رضي الله عنها، وروى عنه ابن عمر، وأنس بن مالك، وابن أبي مُلَكة، وسعيد بن السيّب، وخلقٌ كثيرٌ. ابن الأثيرُ، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، تحد محمّد إِبْرَاهِيم البنّا ومحمّد أحمد عاشور ومحمود عبد الوهاب فايد، مج٣، دار إحياء التُّرَاث العربيّ، بيروت-لبنان، دت، ص ٢٩٢-٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٣) وقد ذكرْتُ الفرقَ بينهما، انظر حاشية (٣)، ص٨٢.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٦٠٦.

<sup>(</sup>٥) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع في علم العَرَبيَّة، ج١، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٦) انظر ص ٨١ – ٨٢.

<sup>(</sup>٧) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البر هان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٢.

يعرف معنى المفردات الَّتِي يريد إعرابها، وجهات تركيبها، والسِّياق العام لها، والمقام الَّذِي قيلت فيه، فَإِذَا اتّضح له ذَلِكَ كلَّه شرع في الإعراب؛ لأَنَّ هناك مواضع وصيغاً وعباراتٍ - ونخصّ ما جاء مِنْها في القرآنِ الكريم، موضوع بحثنا - لا يصحّ حملها على ظاهرها، ولو حُمِلَتْ عليه لفسد المعنى، وعَلَيْهِ فلا بدّ من الاغتراف من إنائه، ممّا يجعل المعنى الدّلاليّ لها محتملاً غيرَ وجه إعرابيّ، فينتج عنه تعدّدٌ في فهم المعاني النَّحْوِيَّة فِي أَثْنَاءِ عمليّة التَّحلِيل، وتكثر الآراء، ويطول الحوار، وتعدّد الأغراض، يقول الزّركشيّ: «قَدْ يتجاذبُ الإعراب والمعنى الشّيء الواحد، وكانَ أبو عليّ الفَارِسِيّ يُلِمُّ به كثيراً؛ وذَلِكَ أَنَّهُ يوجد في الكلامِ كثيراً، أَنَّ المعنى يدعو إلى أمرٍ، والإعرابَ يمنعُ منه، قالوا: «والتّمسّك بصحّةِ المعنى، يؤول لصحّةِ الإعراب» «١٠).

ونقل أَبُو حَيَّان عن الثوريّ (٤) قوله: «المعنى: «علمه معكم»، وهَذِهِ آيةٌ أجمعت الأمّةُ على هَذَا التَّأْوِيل فيها، وَأَنَهَا لا تُحْمَلُ على ظاهرها من المعيّة بالذّات، وهي حجّة على من مَنعَ تأويل ما لا يمكن حمله على ظاهره (٥)، ويكفي دليلاً على ما تؤدّيه إشكاليّة المعنى من اختلافٍ بين النَّحْوِيِّيْنَ قول أَبِي حَيَّان: «وهي حجّة على من مَنعَ تأويل ما لا يمكن حمله على ظاهره»، فهو يشير

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٩، ج١٧، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، مج٩، ج١٧، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) هو الرّبيع بن خُثَيْم الثَّوريّ، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث من هَذَا البحث. انظر ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٨، ص٣٠٧.

إشارة واضحة إلى أَنَّ ذَلِكَ موضعُ اختلافٍ فيما بينهم، وَمِنْ البَدَهِيّ أَنَّ الاختلاف ينبعُ مِنَ الفِكْرِ وَيُتَرْجَمُ بِاللَّغَة، ولمّا تعدّدت الأفكار تعدّدت معها طرق التّعبير عنها، ليثبتَ كلُّ صاحبِ رأي رأية، وهَذَا كلّه يصحب معه تعدّداً في المعاني الدَّلالِيَّة لوجوه الاختلاف الَّتِي تنطوي عليها المحاكمات العقليّة للنّحويِّ أو المفسّر أو اللغويّ أو الفقيه، وعَلَى تأويل القُرْطُبِيّ والنّوريّ تُحمل الآية على حذفِ مضافٍ، أي: «علمه معكم» فيزول بِذَلِكَ التّناقض النّاتج عن ظاهر اللّفظ بعد الرّكون إلى المعنى.

ومن أمثلة ذَلِكَ أَيْضًا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلتَكَاعَةَ ءَالِيَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ [طه٠ ٢ / ٢٥]، فقوله تعالى: ﴿ أُخْفِيهَا ﴾ لا يُحْمَلُ على ظاهره؛ لأنَّ السّاعة آتيةٌ لا ريب فيها، ولمّا كان الإخبار بِأَنَّهَا ستأتي بقوله: ﴿ ءَالِينَةُ ﴾ تحقيقاً اقتضى أَنْ تكون ظاهرة لا مخفيّة؛ لذَلِكَ لا بُدّ من حمل الآية الكريمة على المعنى لا على ظاهر اللّفظ، ولمّا كان الأمر كَذَلِكَ تعدّدت الأراء والتّأويلات، وتنوّعت الأحكام والتّخرِيجات:

أحدها: نقله القُرْطُبِيّ عن بعض اللَّغَوِيِّيْنَ بقوله: «يجوز أَنْ يكون ﴿ أُخْفِيهَا ﴾ بضمّ الهمزة، معناه: ﴿ أُظهرها ﴾ لأَنَهُ يقال: ﴿ خَفيتُ الشّيء، وأخفيتُهُ، إِذَا أظهرتُهُ ﴾ فأخفيته من حروف الأضداد يقع على السّتر والإظهار، وقال أبو عُبَيْدَة: خَفَيْتُ وأخفيْتُ بمعنى واحد ﴾ (١٠).

وَكَذَلِكَ نقل عن الحسن قوله: «وهَذَا حسنٌ؛ وقد حكاه عن أبي الخطّاب (٢)، وهو رئيسٌ من رؤساء اللَّغَة لا يُشكُّ في صدقه، وقد روى عنه سِيْبَوَيْهِ، وأنشد (٢):

<sup>` (</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٢٢-١٢٣.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الحميد، عبد المجيد، الأخْفَش الأكبر ( -١٧٧هـ)، مِنَ الطّبقة البَصْرِيَّة الثَّالِثة، كانَ إماماً في العَرَبِيَّة قديهاً، أخذَ عنِ الأعرابِ، وعن أبي عمرو بن العلاء، وطبقتِه، أخذ عنه سِيْبَوَيْهِ، والكِسَائِيِّ، ويونس، وأبو عُبَيْدَة. السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) البيت لامرئ القيس، وهو في ديوانه. امرؤ القيس، ابن حجر الكنديّ، الدِّيوان، طبع السّندويّ، الاستقامة، مصر، دت، ص١٨٦.

وذكره ابن الأَنْبَارِيّ في «الأضداد». ابن الأَنْبَارِيّ، كهال الدِّين أبو البَرَكَات، الأضداد، تح. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، الكويت، ١٩٦٠م، ص٩٦.

١٠- وَإِنْ تَكْتِمُ وَا الدَّاءَ، لا نَخْفِ هِ

وَإِنْ تَبْعَثُ واالحَرْبَ لانَقْعُ دِ

كذا رواه أبو عُبَيْدَة عن أبي الخطّاب، وقال امرؤ القيس(١٠):

خَفَاهُ ـنَّ وَدْقٌ مِنْ عَشِيٍّ مُجُلِّبِ

١١ - خَفَاهُنَّ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ، كَأَنَّمَا

أي: أظهرْنَ»(٢).

وهَذَا وجهٌ ثانٍ يقوله أَبُو حَيَّان: «والهمزة هنا للإزالة؛ أي: أزلت الخفاء، وهو الظّهور، وَإِذَا أزلت الظّهور صار للسّتر، كقولك: أعجمت الكتاب: أزلت عنه العجمة»(٣).

ووجه ثالثٌ نقله السَّمِيْن الحَلَبِيّ عن ابن جُبَيْر المكيّ (١)، وهو أَنَّ «كاد زائدة، وَأَنْشَدَ غَيْرُهُ شاهداً عليه قول الشّاعر (٥٠):

فَمَا إِنْ يَكَادُ قِرْنُهُ يَتَنَقَّسُ

١٢ - سَرِيْعٌ إِلَى الْهَيْجَاءِ شَاكٍ سِلاحُهُ

وقال آخر(١):

<sup>(</sup>١) امرؤ القيس، ابن حجر الكنديّ، الدِّيوان، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) هو مجاهد بن جُبير المكيّ، أبو الحجّاج ( -١٠٣هه)، تابعيّ، مُفَسِّر، قرأ على عبد الله بن عبّاس، وأخذ عنه ابن كَثِيْر، له «تفسير القرآن». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص١٤.

<sup>(</sup>٥) البيت لزيد الخيل. وذكره ابن الأنَّبَارِيّ في «الأضداد». ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الأضداد، ص٩٧.

وهو في اللّسان، ولم يقفْ على قائلِهِ. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (كيد)، ج٥، ص٣٩٦٦.

<sup>(</sup>٦) ذكره الُقُرْطُبِيّ في «الجامع»، وابن الأنَبَارِيّ في «الأضداد»، ولَم يذكرا قائلُه. القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٢٣. وانظر ابن الأنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الأَضداد، ص٩٧.

وَكَذَلِكَ أَبُو حَيَّان في «الارتشاف»، وفي «البحر». أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، ارتشاف الضرب من لسان العرب، ج٣، ص٢٩٢. وانظر أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٦، ص٢٨٩.

١٣ - وَأَلاَّ أَلُـ ومَ النَّفْسَ فِيهَا أَصَابَنِي

ولا حجّةَ في شيءٍ منه»(١).

ووجةٌ رابعٌ استحسنه النَّحَّاس (٢)، وهو أَنَّ خبرها محذوفٌ تقديره: «أكادُ آتي بـه لقربهـا»، وَمِنْهُ قول الشاعر (٣):

تَرَكْتُ عَلَى عُثْمَانَ تَبْكِي حَلائِكُ

١٤ - هَمَمْتُ وَلَمْ أَفْعَلْ وَكِدْتُ وَلَيْتَنِي

أي: وكدتُ أفعلُ، فالوقف على «أكادُ»، والابتداء بـ «أخفيها»(،).

وهَذَا تَخريجٌ خامسٌ يقوله الزَّغَشَرِيّ: «أي: أكاد أخفيها، فلا أقول هي آتية؛ لفرطِ إرادتي إخفاءها، ولولا ما في الإخبار بإتيانها مع تعميةِ وقتها من اللَّطف لما أخْبَرْتُ به»(٥).

ووجهٌ سادِسٌ ينقله الآلوسيّ بقوله: «وَرُوِيَ عن ابن عبّاس وجعفر الصّادق(١٠) - رضي الله عنها - أنَّ المعنى: «أكاد أخفيها من نفسي»، ويؤيّده أنَّ في مصحف أيّ(١٧) كَذَلِكَ، وروى ابن

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٠٢٠.

<sup>(</sup>٢) النَّحَّاس، أحمد بن محمّد، إعراب القرآن، تحد. د. زهير غازي زاهر، ج٢، مطبعة العاني، بغداد، ١٩٧٧م، ص

<sup>(</sup>٣) البيت لضابئ البرجميّ. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٤، ص٠٨٠. وَكَذَلِكَ نسبه ابن منظور إليه. ابن مَنْظُور، مُحُمّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (قير)، ج٥، ص٣٧٩٣.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٧١.

<sup>(</sup>٥) اَلزَّ نَحْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٥٧-٥٨.

<sup>(</sup>٦) هو جعفر بن محمّد الباقر ، بن عليّ زين العابدين ، بن الحسين ، بن الإمام عليّ كرَّم الله وجهه، أبو عبد الله، المُلقَّب بالصّادق ( -١٤٨هـ)، إمامٌ، مُقرئ، فقيهٌ، مِنْ أجلِّ التّابعين، وسادس الأَئِمَّة الاثني عشر، صاحب مذهب في الفقه الإسلاميّ (المذهب الجعفريّ)، قرأ على آبائه زين العابدين، ومحمّد الباقر، وأخذ عنه الإمامانِ أبو حنيفة، ومالك، له رسائل مجموعة في كتاب ورد ذكرُها في «كشف الظّنون». ابن الجزَرِيّ، محمّد ابن محمّد بن عليّ، عاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج ١، ص١٩٦. وانظر الزِّركشيّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٧) هو أُبَيّ بن كعب الأَنْصَارِيّ ( - ١٩ أو ٣٣هـ)، قرأ على النبيّ ﷺ، وقرأ عليه ابن عبّاس ﷺ. العسقلانيّ، ابـن حجر، الإصابة في تمييز الصّحابة، ج١، ص١٦.

خَالَوَيْهِ عنه ذَلِكَ بزيادة: «فكيف أظهركم عليها»، وفي بعض القِرَاءَات: «فكيف أظهرها لكم»، وفي مصحف عبد الله بزيادة: «فكيف يعلمها مخلوقٌ»، وهَذَا محمولٌ على ما جرتْ به عادة العرب من أَنَّ أحدهم إِذَا أراد المبالغة في كتمان الشّيء، قال: كدتُ أخفيه من نفسي، ومن ذَلِكَ قوله(١٠):

١٥ - أيّامَ تَصْحَبُنِي هِنْـ دُّ وَأُخْبِرُهَـا مَا كِـ دْتُ أَكْتُمُـ هُ عَنِّـي مِـنَ الخَـبَرِ

ونحو هَذَا من المبالغة قوله ﷺ في حديث السّبعة الَّذِيْنَ يظلّهم الله تحت ظلّه: «وَرَجُلٍ تَصَدَّقَةٍ ، فَأَخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِهَاللهُ مَا تُنْفِقُ يَمِيْنُهُ (٢) »، ويجعل ذَلِكَ من باب المبالغة بدفع ما قيل: إِنَّ إِخفاء ذَلِكَ من نفسه – سبحانه – مُحَالٌ، فلا يناسب دخول «كاد» عليه، ولا حاجة لما قيل: إِنَّ معنى: «منْ نفسي: من تلقائي، ومنْ عندي»، والقرينة على هَذَا المحذوف إثباته في المصاحف، وكونه قرينة خارجيّة لا يضرّ؛ إذ لا يلزم في القرينة وجودُها في الكلام، وقيل: الدّليل عليه أنّهُ لا بدّ له ﴿ أَخْفِيهَا ﴾ من متعلّق، وهو: «من يخفي منه» ولا يجوز أَنْ يكون من الخلق؛ لأنّهُ تعالى أخفاها عنهم، لقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ، عِلْمُ السّاعَةِ ﴾ [لقان ٣١/ ٣٤] فيتعيّن ما ذُكِرَ (٢٠٠٠).

وتأويلٌ سابعٌ نسب للأخفش بقوله: «وزعموا أَنَّ تفسير ﴿ أَكَادُ ﴾: «أريد»، وَأَنَّهَا لغة ؟ لأَنَّ «أريد» قد تُجعل مكان ﴿ أَكَادُ ﴾ مثل: «جداراً يريد أَنْ ينقضَّ»؛ أي: «يكاد أَنْ ينقضَّ»، فكذَلِكَ ﴿ أَكَادُ ﴾ إِنَّهَا هي «أريد»(١)»، ورده السَّمِيْن الحَلَبِيّ بقوله: «الكَيْدُوْدَةُ بمعنى الإرادة... لا ينفع فيها قصدوه»(٥).

<sup>(</sup>١) ذكره أَبُو حَيَّان، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ، وغيرهما، ولم يقفْ أحدٌ مِنْهُمْ على صاحبِه. أَبُو حَيَّان، أثير الدَّين، البحر المحيط، ج٦، ص٢٨٩. وانظر الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٢٠.

وَكَذَلِكَ فعل القُرْطُبِيّ، وَرَوى العجز: «ما أكتمُ النَّفْسَ مِنْ حَاجِي وأَسْرَارِي». القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٢٤.

<sup>(</sup>۲) النّووِيّ، يحيى بن شرف، شرح صحيح مُسلم، إعداد مجموعة أساتذة مُختصّين بإشراف عليّ عبد الحميد بلطه جي، ج۷، ط۱، دار الخير، دمشق - بيروت، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، رقم (١٠٣١)، ص٩٩-١٠١.

<sup>(</sup>٣) الألوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص١٥١–٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الأَخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ج٢، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٢١.

وَمِمَّا سَبَقَ يتبيَّنُ لنا أَنَّ استحالة حمل النُّصُوص على ظاهر اللّفظ، الَّتِي أوجبت أَنْ تُحْمَلَ على المعنى، قد جعلت الكلام يحتمله غير معنى، وأسهمت في تعدّد الأَوْجُه الإعرابيَّة الَّتِي انعكست على تفسير الآيات القُرْآنِيَّة، فتعدّدت الاحتمالات، وتشعّبت التَّأوِيلات.

ولقد أفرد ابن هِشَام في كتابه «مغني اللّبيب» باباً خاصّاً لذَلِكَ سمّاه: «ذكر الجهات الَّتِي يدخل الاعتراضُ على المعرب من جهتها»(١) وحصرها في عشْرِ جهاتٍ سأكتفي بذكرها هنا؛ لأنّني سأقوم بتحليل عددٍ من الشّوَاهِد الَّتِي ذكرها في الفصل الثّانِي من البحث بشيءٍ من التّفصيل؛ لأشيرَ إلى الاختلاف، وأبرز المعاني الَّتِي نتجت عنه، فهي غاية البحث الأولى الَّتِي أنشدها مِنْ هَذِهِ الدِّراسة، وهَذِهِ الجهات هي:

الجهة الأولى: «أَنْ يراعيَ ما يقتضيه ظاهر الصّناعةِ، ولا يراعيَ المعني »(١).

والثَّانِية: «أَنْ يراعيَ المعربُ معنيَّ صحيحاً، ولا ينظر في صحَّته في الصَّناعة»(٣).

والثَّالِثة: «أَنْ يخرج على ما لم يثبت في العَرَبِيَّة»(١٠).

والرَّابِعة: «أَنْ يَخرجَ على الأمور البعيدة والأَوْجُه الضّعيفة، ويترك الوجه القريب والقويّ، فَإِنْ لَمْ يظهرْ له إِلاَّ ذاك فله العذر»(٥٠).

والخامسة: «أَنْ يترك بعض ما يحتمل اللَّفظ من الأَوْجُه الظَّاهِرة»(١٠).

وَالسَّادِسة: «أَلاَّ يُرَاعِيَ الشُّرُوطَ المختلفة بحسبِ الأَبوابِ، فَإِنَّ العربَ يشترطون في بابٍ شيئاً، ويشترطون في آخرَ نقيضَ ذَلِكَ الشِّيء، على ما اقتضَتْهُ حكمةُ لغتِهم وصحيحُ أقيستِهم،

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٦٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٦٩٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٧١٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٧٢٢.

فَإِذَا لم يتأمّل المعربُ اختلطت عليه الأبواب والشّرائط»(١).

والسَّابِعة: «أَنْ يحمل كلاماً على شيءٍ، ويشهد استعمال آخر في نظير ذَلِكَ الموضع بخلافه»(۲).

والثَّامِنة: «أَنْ يحمل المعربُ على شيءٍ، وفي ذَلِكَ الموضع ما يدفعه، وهَذَا أصعبُ من الَّذِي قبله»(٣).

والتَّاسِعة: «أَلاَّ يتأمّلَ عند وجود المشتبهات»(١٠).

والأخيرة: «أَنْ يخرج على خلافِ الأصلِ، أو على خلافِ الظَّاهِر لغيرِ مقتضٍ» (٥٠).

فلدى إنعامي النّظر في الأمثلة الّتِي أوردها ابن هِشَام في كلّ جهةٍ من هَذِهِ الجهات العشر، تبيّن لي أنّها جميعها لها صلةٌ وثيقةٌ بالمعنى، فوجدْتُ أنّه من المفيد أنْ أذكر هَذِهِ الصِّفَات؛ إذ بمجرّد النّظر في عناوينها تحصل الفائدة، وَرُبَّهَا أثارت فضول القارئ للاطّلاع عليها؛ لأنّ الواجب معرفتهُ هو أنّ المعنى المعدول عن ظاهره يقع فيه الاختلافُ؛ إذ باب التّأويل غير محصور، والعُلَهَاء متفاوتون في هَذَا، فإنّه قد يأخذ بعضهم وجها ضعيفاً من التّأويل، فيَكسُوهُ بعبارته قوّةً تميّزه عن غيره من الوجوه القويّة؛ لذَلِكَ لا بدّ من إعهال الفكر والتّسلّح بالثقافة النّحْويَّة مِنْهَا والبَلاغِيَّة والصَّرْفِيَّة والدَّلاليَّة؛ لأنَّ التَّأويلات النَّحْويَّة جميعها تفسيرٌ لواقع الجملة، أي للحدث والسّعويّ، فهي بهذَا لا تتصل بعلم النَّحُو الَّذِي هو علم النّاذج التَّركيبيّة وحسب، بل بعلم المعاني اللّذي هو تفسيرٌ لمعاني الأحداثِ اللُّغويَّة الواقعيّة من ناحية، والنّاذج التَّركيبيّة من ناحيةٍ أخرى.

#### الإختِجَاجُ لِلْقِرَاءَاتِ القُزْآنِيَّةِ:

إِنَّ تَعَدُّدَ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، متواترِها، وصحيحِها، وشاذِّها، وغيرِها، يجعلُ من دائرة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٧٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٧٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٧٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٧٨١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٧٨٢.

الاختلاف فضاءً متسعاً، ليس بالمحدود أو المقصور على فهم أو فهوم محددة، وبالتّالي ما سيشكّله من مفاهيم ومعانٍ ومناهج متعدّدة قد تختلف في اللّفظ، مع الاتّفاق في المعنى، وقد تضيف قراءةٌ ما معنى جديداً لا يتعارض مع معنى قراءةٍ أخرى، وَرُبّكا كان الاختلاف بين قراءتَيْنِ في اللّفظ والمعنى، مع امتناعِ جواز اجتماعها في شيءٍ واحدٍ، لكنْ يتّفقانِ من وجهٍ آخر يقتضي التّنوّع والتّغاير، ولا يقتضي التّشاد والتّباين.

وَمِنْ هُنَا كَانَ لَهَذَا التَّنَوُّع فِي القِرَاءَات القُرْآنِيَّة السَّبعيَّة والشَّاذَّة، أثرٌ قويٌ في الإكثار من التَّأويلات والتَّخْرِيجات فِي أَثْنَاءِ عمليّة التَّحلِيل النَّحْوِيّ لها، إمّا لإبعادها عن الضّعف والشّذوذ، وإمّا لإخضاعها للأصول النَّحْوِيَّة خوفاً عليها من الانهيار، أو لوجهة نظر خَاصَّة منها، تتعلّق بقبولها أو رفضها أو الاقتصار عليها كشاهدٍ فقط، لا يقاسُ عليه، ممّا أدّى إلى وقوع الكثير من الاختلافات بين النَّحْوِيِّيْنَ في ضوء ما ذكرنا.

ولن أخوضَ في هَذَا الموضوع الشّائك في هَذَا المكان من البحث؛ لأَنَّنِي سأفصّلُ القول فيه في فصلٍ خاصًّ، هو الفصل الثَّالِث(١)، أفردتُّهُ له لأَهَيِّته البالغة، وصلته الوثيقةِ بعلم النَّحْو، لأَجَنّبَ بِذَلِكَ التّكرار بلا فائدة، وأبتعد عن الإطالة غير المجدية.

#### التَّضْمِيْنُ النَّحْوِيُّ:

لَعَلَّ ظَاهِرةَ التَّضْمِيْنِ فِي العَرَبِيَّةِ تُعَدُّ مِنْ أُوضِحِ الوسائلِ الْمُتَبَعَةِ لِتَأْويلِ معنى الفعْلِ الْمُتَعَدِّي بواسطةِ حرف الجرّ، ففي مثل هَذِهِ التَّرَاكِيب تقعُ المخالفة في المستوى النَّحْوِيّ التَّركيبيّ، وما يُشْتَرطُ فيه من شروطٍ صرفِيَّة وعلائقيَّةٍ مخصوصةٍ، فَيُلْجَأُ إلى تأويل معنى هَذَا الفعل بمعنى فعلٍ آخرٍ يطابق تِلْكَ الشُّرُوط(٢)، وَرُبَّهَا تكون المخالفة في المستوى الدّلاليّ، كأنْ ينْصبَ الفعلُ مفعولاً لا يصحّ أَنْ يقع عليه(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) نجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) عضيمة، محمد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، القسم الثَّالِث، ج٢، دار الحديث، القاهرة، د.ت، ص٤٧.

وَقَدْ يُنْظُرُ إلى التَّضْمِين على أَنَّهُ وسيلة يلجأ إليها المتكلّم لا النَّحْوِي، يقصد مِنْهَا معنى الفعلين معاً(١).

وَكَذَلِكَ لَن أَتوسَع هنا في هَذَا الموضوع، لأَنْنِي سأفرد له فصلاً خاصاً - وهو الفصل الرَّابع (٢) - أفصّلُ القول فيه، وما يهمُّني هُنَا أَنْ أُبيِّنَ أَنَّ التَّضْمِينَ النَّحْوِيَّ على أَنواعِهِ كَافَّة، يبقى وسيلةً مشروعةً يَتَخِذُها النَّحْوِيُّ لِرَدِّ التَّرَاكِيبِ إلى الأُصول الَّتِي ينبغي أَنْ تأيَ عليها، بعد أَنْ خرجت عنها، وفقاً للشّروط الصَّرْفِيَّة والنَّحْوِيَّة فيها، وما يحدثه ذَلِكَ من اختلافاتٍ بين النَّحْوِيِّنْ فِي أَثْنَاءِ التَّاوِيل؛ لأَنَّ التَّأوِيل إِنَّمَا هو وسيلةٌ من وسائل تفسير التّحوّل عن الأصول النَّحْوِيَّة الَّتِي ينبغي للجملِ أَنْ تراعيَها، لذَلِكَ وقع اختلافٌ بين النَّحْوِيِّيْنَ في الاعتهاد على ذَلِكَ النَّويل أصلاً، فيتشعَّبُ بِذَلِكَ الاختلاف فيقتضي اختلافاً في التَّأوِيل نفسه، بين منكر له ومؤيِّد من جهة، وبين مؤيّدي التَّأويل لتعدّد الوجوه الَّتِي يخرّجونها بناءً عليه، من أجل إخضاع المتحوّل عن الأصل له من جهةٍ أخرى.

#### 7 - المَذَاهِبُ الدِّيْنِيَّةُ:

ومن المظاهر الَّتِي أحدثت اختلافاً واضحاً بين النَّحْوِيِّيْنَ، وتعدَّداً بيّناً في أَوْجُه التَّحلِيل النَّحْوِيِّ الاختلافات المذهبيّة، فقد حاولت بعضُ الفرقِ الإسلامِيَّة أَنْ تُؤَوِّلِ النُّصُوص القُرْآنِيَّة التَّبِي لا تتّفقُ وَمعتقداتِهم "".

#### ٧ - الأَهْوَاءُ الشَّخْصِيَّةُ:

وَمِنْهَا الأهواء الشّخصيّة الصّادرة عن تنازعٍ بينَ نحويِّ وآخر، عن عمدٍ وقصدٍ، بغرض النّكاية أو الإغاظةِ(،).

<sup>(</sup>١) نجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر ص٤١٧.

<sup>(</sup>٣) الحمّوز، د.عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) ياقوت، د.أحمد سليهان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص١١١.

#### ٨ - طَلَبُ الرِّزْق:

وَكَذَلِكَ طلب الرّزق؛ فقد كان هناك نفرٌ من النَّحْوِيِّنَ اتِّخذوا من صناعة النَّحْو وسيلةً للرّزق وطلب العيش، وقد تعمّدوا الإغراب والتّعقيد والخروج عن المألوفِ في صناعتهم، حَتَّى يضمنوا حاجة النَّاس إليهم في تفسير ما أغربوا فيه، وتسهيل ما عقّدوه، إذ إنهم لو قالوا السّهل اليسير الواضح ابتداءً، لما احتاج النَّاس إليهم، وانقطع رزقهم(۱).

## ٩ - الإفْتِنَانُ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ:

وَمِنْهَا أَيْضَاً الافتنان في الأَوْجُه الإعرابيَّة، وقد كان له أثرٌ واضحٌ في التَّأوِيل في مسائله المختلفة، كالحذفِ، وما يكون في موضع المفرد من الجمل وأشباهها، والمصادر المؤوّلة، ممّا كانت علامات الإعراب فيه غيرَ ظاهرة (٢٠).

وَمَا لا بُدَّ مِنْ ذِكْرِهِ هُنَا أَنَّ هَذِهِ الظَّواهِرَ الأربعَ الأَحيرةَ إِنَّمَا كانت محدودةً، وَلَمْ ترقَ إلى كونها ظاهرةً حقيقيّةً بنى عليها النَّحْوِيُّونَ الكثيرَ من الأحكام، أو خرَّجَ عليها العديدَ من القواعد، وكانت في مجملها تخرجُ عن اجتهاداتٍ فرديّةٍ، ينفردُ فيها نحويٌّ عن آخر؛ لسببٍ من الأسباب الأربعة الَّتِي ذُكِرَتْ، ممّا يجعلُ رأيهُ ضعيفاً، واجتهادُهُ بعيداً، لا يعتمد على سببٍ قويٍّ أو حُجَّة منطقيّة.

ولأنَّ الأمثلة على هَذِهِ المظاهر مذكورٌ بعضُها في مظانِّ النَّحْو وكتب التَّفسير، قديمها وحديثها، كانَ مِنَ الإجحافِ بالبحثِ تجاهلُ الإشارةِ إليها، وإِنَّمَا ما يمكن تجاهلُهُ هو التّفصيلُ في الحديث عنها؛ إذ لا نرى غايةً تغني البحث من وراء ذَلِكَ؛ فكلّها اختلافاتٌ نابعةٌ من أغراضٍ داخليّةٍ نفسيّةٍ محدودة الغاية، مقصودة الهدف، عقدت النَّحْو، وعمّقت الجدل، وذهبت بالنَّحْو إلى المكانِ الَّذِي لا يريد، وابتعدت به عن السّبب الَّذِي وضع من أجله.

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الجموز، د.عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٢٢.

#### تَالِثاً: الإِجْمَاعُ، وَاسْتِصْحَابُ الحَالِ:

آثرتُ ألا أتحدّثَ عن الإجماع واستصحاب الحال في قسمي هَذَا المبحث السّابقين، وهما: «تأصيل القاعدة النَّحْوِيّة»، و «التحوّل عن الأصل»؛ لكثرة الجدال الَّذِي جرى حولها من قِبَلِ عُلَهَاء النَّحْو واللَّغَة، بين مؤيِّدٍ لهما ومعارضٍ، وبين آخذٍ بهما ومنكر.

#### أ- الإجْمَاعُ:

والمقصود بالإجماع أوضحَهُ ابن جنّي بقوله: «إعْلَمْ أَنَّ إجماعَ أهل البلدين (١٠) إِنَّمَا يكون حُجّةً، إِذَا أعطاكَ خصمُكَ يدَهُ ألاّ يخالفَ المنصوصَ والمقيسَ من النُّصُوص، فَأَمَّا إِنْ لَمْ يعطِ يدَهُ بِذَلِكَ، فلا يكون إجماعهم حجّةً عليه (٢٠)، وهَذَا ما أقرّه السِّيُوطِيّ (٣) عندما نقل هَذَا القول عن ابن جنّي.

وقد ميّز العُلَمَاء بين الإجماع عند الفُقَهَاء، والإجماع عند النَّحْوِيِّنَ؛ فالأَوَّل يُعَدُّ أصلاً من أصول التشريع الإسلاميّ بعد القرآن الكريم والسّنة النبويّة الشّريفة، وقبل القياس (نا) فهو عندهم: «اتفاق مجتهدي أمّة محمّد الله عندهم: «اتفاق مجتهدي أمّة محمّد الله عند وفاته في عصرٍ من العصور على حكم شرعيً اجتهاديًّ (۱۵)؛ وعَلَيْهِ فَإِنَّ الإجماع في الفقه ملزمٌ للفُقَهَاء، مع احتلاف أنظارهم، وتباين بيئاتهم، وتفاوت استعداداتهم، وقدراتهم العلمِيَّة (۱۱).

وأمَّا الإجماع عند النَّحْوِيِّينَ ففيهِ اختلافٌ بينهم، فهناك من يعدُّهُ ملزماً؛ أي أصلاً من

<sup>(</sup>١) ويقصد النَّحْوِيِّينَ البَصْرِيِّينَ والكُوفِيِّينَ.

<sup>(</sup>٢) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ص٨٨.

<sup>(</sup>٤) الخنّ، د. مصطفى سعيد، الكافي الوافي في أصول الفقه الإسلاميّ، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، 1٤٢١ هـ-٢٠٠٠م، ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) شلبي، محمّد مصطفى، أصول الفقه الإسلاميّ، ج١، ط٣، دار النّهضة العَرَبِيَّة بيروت، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م، ص١٥١.

<sup>(</sup>٦) الزّحيليّ، د. وهبة، أصول الفقه، ط١، منشورات كلّيّة الدَّعْوَة، طرابلس، ١٤٠٠هـ-١٩٩٠م، ص٤٨.

أصول النَّحْو، يقول السِّيُوطِيّ: "إجماع النُّحَاة على الأمور اللَّغَوِيَّة مُعْتَبَرُّ، خلافاً لمن تردّد فيه، وخَرقُهُ ممنوعُ "(۱)، وكَذَلِكَ جعل السِّيُوطِيّ الإجماع من أدلّة النَّحْو كالفقه، بقوله: "وكلُّ من الإجماع والقياس لا بُدَّ له من مستندِ من السَّمَاع كما هي في الفقه كَذَلِكَ "(۱)، ونراه ينقل قول ابن الخشّاب (۱): «خالفة المتقدّمين لا تجوز "(۱)، ويقول أبو البقاء: «وخلاف الإجماع مردود "(۱)، ويعدُّ الفرّاء الإجماع أصلاً من أصوله الَّتِي يبني عليها مسائله النَّحْوِيّة (۱)، وهكذا فقد عدّ بعضُ المتأخّرين من النَّحْوِيِّيْنَ الخروج على هَذَا الإجماع عيباً، وإنْ كانوا يعتقدون أنَّهُ لمَ يوثَق بصورة واضحة عند النَّحْوِيِّيْنَ الأوائل.

ولعلّنا نلتمس من أقوال المؤيّدين للإجماع أنفسِهم أَنَّ هناك من ضعَّف الاحتجاج به، ولم يعدَّهُ ذا أَهَمِّيَة في الدِّراسة النَّحْوِيَّة، مثلها كان القياسُ والسَّهَاع؛ لذَلِكَ ما إِنْ وَجَدَ دليلاً في القياس أو السَّهَاع، مَنَعَ التّمسّكَ به.

ومن النَّحْوِيِّيْنَ منْ وقفَ موقفاً وَسَطاً بينَ الْمُؤَيِّدِين والمُعارضين؛ فتارةً يستأنسُ به، ويسعى اليه، ويأخذ به، ويخرِّج عليه؛ وأخرى يبتعدُ عنه، ولا يتقيَّدُ به، ويُؤوِّلُ وَيُخَرِّجُ حَتَّى يصلَ في تحليله إلى الوجه الَّذِي يرتضيه مذهبهُ النَّحْوِيّ، ولعلنا لحظنا ذَلِكَ بوضوحٍ في تعريف ابن جنيّ السّالف الذّكر، الَّذِي علّله بقوله: «وذَلِكَ أَنَّهُ لم يَرِدْ مَّنْ يُطَاعُ أمرُه في قرآنٍ ولا سنّةٍ أنّهم لا يجتمعون على خطأ كما جاء النصّ عن رسول الله على، من قوله: «أُمَّتِي لا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلالَةٍ» (»)،

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ص٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص٤.

<sup>(</sup>٣) هو أبو محمّد، عبد الله بن أحمد الخشّاب ( -٦٧ ه هـ)، نحْويُّ، بغداديُّ، وله رسالة نقد، فيها مقامات الحريريّ، وله «المرتجل». القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحاة، تحد محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج٢، ط١، دار الفكر العربيّ - مؤسّسة الكتب الثقافيّة، القاهرة-بيروت، ١٩٨٦م، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) الحلوانيّ، د. محمّد خير، أصول النَّحْو العربيّ، الأطلسيّ، الرّباط، ١٩٨٣ م، ص١٢٨.

<sup>(</sup>٦) ديره، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٧) «إِنَّ أُمَّتِي لا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلالَةٍ؛ فَإِذَا رَأَيْتُمْ اخْتِلافَاً، فَعَلَيْكُمْ بِالسَّوَادِ الأَعْظَمِ». ابن ماجة، محمّد بن يزيد

وإِنَّهَا هو علمٌ مُنْتَزَعٌ من استقراءِ هَذِهِ اللَّغَة، فكلُّ مَنْ فُرِقَ له عن علّةٍ صحيحةٍ وطريقٍ تَهْجة (''، كان خليلَ نفسِه، وأبا عمرو فكرِهِ»('')، وعقّب الشَّاطِبِيّ على هَذَا القول، بقوله: «فهو قول مردودٌ... بل نقطعُ بِأَنَّ الإجماعَ في كلِّ فنِّ حجّةٌ شرعيَّةٌ»('').

وإنَّي لأتَّفقُ مع الشَّاطِبِيِّ من ثلاثة جوانب:

الأوّل: أَنَّ ابن جنّي قد فَصَلَ في هَذَا القول بين علمي النَّحْو والفقه، مع أَنَّ كليهما نشأ لفهم الدّين، وتوجيه معاني القرآن، وخدمة الإنسان، فغاية كلِّ من العِلْمَيْنِ نبيلةٌ شريفةٌ منذ نشأتها الأولى.

والثَّانِي: أَنَّهُ فَصَلَ عُلَمَاء النَّحْو عن أُمَّةِ النَّبِي اللهِ على على علمٍ كتَب في غير الشَّريعةِ عن هَذِهِ الأُمَّةِ، فجعلَه خارجاً من قول النَّبي اللهِ: «أُمَّتي لا تجتمع على ضلالة» وهَذَا مُحالُ، وفيه بعدٌ وإجحافٌ بحقِّ الأمّةِ، وتأويلٌ للحديثِ على غير ما هو عليه.

والثَّالِث: أَنَّ معظمَ مَنْ كتب في النَّحْو من الأوائلِ كان إمّا صحابيّاً، وإمّا تابعيّاً، وإمّا فقيهاً، وإمّا مُقرِئاً، وإمّا مفسّراً، وهناك مَنْ كتب في العلمين في آنٍ معاً، فكيف يكونُ تخريجُهُ لشاهدِ فقهي معتمداً فيه على الإجماع هداية وهدى فيشمله قول النبي ، وفي المقابل يكون تخريجُهُ لشاهدِ نحوي معتمداً فيه على الإجماع محتملاً أَنْ يكون على ضلالةٍ فلا يشمله قول النبي .

ولم أتّفقْ مع ما ذهب إليه الشَّاطِبِيّ بسبب رأيِ ابن جنّيّ ونظرتِهِ إلى الإجماع؛ لأَنّنِي أعرضُ آراء العُلَمَاء دون أَنْ أميلَ لرأي بعينه، وإِنَّمَا كان ذَلِكَ بسبب التَّعلِيل الَّذِي علّله ابن جنّيّ لصحّة مذهبه.

القزويني، سنن ابن ماجة، تح. محمّد فؤاد عبد الباقي، ج٢، دار الفكر، بيروت، د.ت، رقم (٣٩٥٠)، ص١٣٠٣.

<sup>(</sup>١) أي: بيِّنة واضحة.

<sup>(</sup>٢) ابن جنّى، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص١٨٩ -١٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية المصدر السّابق، ج١، ص١٩٠.

وخلاصة الأمر أنَّ الإجماع شكَّل ملمحاً مهمَّا من ملامح الاختلافِ بين العُلَهَاء، فاقتضى تعدُّداً في التَّخلِيل النَّحْوِيّ، فكثرتْ لأجله التَّأوِيلات، وزادت التَّخْرِيجات، وتشعّبت الآراء والأحكام.

#### ب- إستتصحاب الحال:

واستصحاب الحال أحد المناهج الَّتِي اعتمدَها العربُ في درسهم اللُّغَوِيّ، وهو يتّفق مع الإجماع من جهة أَنَّهُ كان محطّ جدلٍ وحوارٍ كبيرين بين النَّحْوِيِّيْنَ، ويختلف عنه من جهة أَنَّهُ كان أَيْضًا محطّ خلافٍ بين الفُقَهَاء أنفسِهم.

فالفُقَهَاء اختلفوا فيها بينهم في عدِّهِ أصلاً من الأصول الفقهيّة، أو مصدراً من مصادرِ التّشريع، شأنه عندهم شأنُ الاستحسانِ، والاستصلاحِ، والعرفِ، وقول الصّحابيِّ، وسدِّ النّرائعِ، وغيرِها من الأدلّة الَّتِي أطلقوا عليها اسم «الأدلّة التّبعيّة» الَّتِي استدلّ بها بعضهم، وأعرضَ عن الاستدلالِ بها بعضٌ آخر (۱)، وعرّفوه بقولهم: «الحكم ببقاء أمرٍ من الزَّمَن الحاضرِ، بناءً على ثبوته من الزَّمَن الماضي، ولم يُظنَّ عدَمُهُ حَتَّى يقومَ الدّليلُ على تغييره؛ أو هو استدامة إثباتِ ما كان ثابتاً، أو نفي ما كان منفيًا "(۱).

وَكَذَلِكَ كان استصحاب الحالِ موضع اختلافٍ كبير بين النَّحْوِيِّنَ من جهةِ عدِّهِ أصلاً من الأصول النَّحْوِيَّة، ويعرّفه ابن الأنبَارِيّ بقوله: «إعْلَمْ أَنَّ استصحاب الحال من الأدلّة المعتبرة، والمراد به استصحاب حال الأصل في الأسماء وهو الإعراب، واستصحاب حال الأصل في الأفعال وهو البناء»(")، إلاّ أَنَّ هناك أسماء جاءَت مبنيّة خلافاً لهَذَا الأصل لمشابهتها الحروف من جهةٍ ما(")، أو

<sup>(</sup>١) الخنّ، د. مصطفى سعيد، الكافي الوافي في أصول الفقه الإسلامي، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) شلبي، محمّد مصطفى، أصول الفقه الإسلاميّ، ج١، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرَكَات، الإغراب في جدل الإعراب مع لمع الأدلّة، ص١٤١.

<sup>(</sup>٤) كالشّبه الوضعيّ: وهو أنْ يكونَ الاسمُ موضوعاً على حرفٍ، كـ«التاء» من «كتبْتُ»، أو على حرفينِ، كـ«نا» من «كتبْنا».

لتضمُّنها معنىً من معانيه (١)، وَكَذَلِكَ فَإِنَّ هناكُ أفعالاً جَاءَت معربة خلافاً للأصل، لمضارعتها الاسم، كالفعل المضارع عند الجمهور، والفعل الأمر عند الكُوفِيِّيْنَ، فَمَنْ تَكَسَّكَ باستصحابِ الحالِ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ خرِّجَ ذَلِكَ بقوله: «الأصل في الأسهاء الإعراب، وإِنَّمَا يبنى مِنْهَا ما أشبه الحرف أو تضمّن معناه، فكان باقياً على أصله في الإعراب» (١)، وكانَ مِنْ ذَلِكَ أَنِ اختلفَ النَّحْوِيُّونَ في الاستدلالِ به، أو الإعراض عن ذَلِكَ.

وَمِنْ مَلاَمِحِ ذَلِكَ الاختلاف ما نراه من أقسامِ الأصول النَّحْوِيَّة الَّتِي ذهب إليها ابن الأَنْبَارِيّ، جنيّ، واعتدّها ثلاثةً، وهي: «السَّمَاع، والإجماع، والقياس»، والَّتِي ذهب إليها ابن الأَنْبَارِيّ، واعتدّها ثلاثةً أيضاً، إلاَّ أَنَّهُ أَسْقَطَ «الإِجْمَاع»، وَزَادَ «الإِسْتِصْحَاب»، لِتَكُونَ: «السَّمَاع، وَالقِياس، والمتصحاب الحَالِ»، إلى أَنْ جَاءَ السِّيُوطِيّ، وَاعتدَّ بها معاً، جَاعِلاً أُصُولَ النَّحْوِ أَرْبَعَةً: «السَّمَاع، والقياس، والإجماع، والاستصحاب».

وَهَذَا التَّضَارُبُ فِي الأَقْوَالِ بَيْنَ النَّحْوِيِّنَ وَاللَّغَوِيِّنَ خيرُ دليلٍ على ما أحدثه استصحاب الحال من خلافٍ في التَّحلِيل اللَّغَوِيّ، اقتضى معه اللّجوء إلى التَّأوِيل والتَّقْدِيْر فكثر الأخذ والرّد، وطال الجدال، حَتَّى إنّنا لنرى في أقوال ابن الأَنْبَارِيّ نفسِهِ تضارباً حول هَذَا الموضوع، فتارةً يعدُّهُ أصلاً من أصولِ النَّحْو، ويدافعُ عنه بشدّة، ومن ذَلِكَ قوله: «وَمَنْ تمسَّكَ بالأصلِ خَرَجَ عَنْ

والشّبه الافتقاريّ المُلازِم: وهو أنْ يحتاج إلى ما بعده احتياجاً دائهاً، ليتمّم معناه، وذَلِكَ كالأسماء الموصولة، وبعض الظّروف المُلازِمة للإضافة إلى الجملة.

والشّبه الاستعماليّ: وَمِنْهُ ما يشبه الحرف العامل في الاستعمال، كأسماء الأفعال الَّتِي تعمل مؤثِّرةً غيرَ متأثِّرةٍ؟ لاَّتُهَا تعمل عملَ الأفعال؛ وَمِنْهُ ما يشبه الحرفَ العاطل (غير العامل) في الاستعمال، من حَيْثُ إنّه مِثْلُهُ لا يؤثِّرُ ولا يتأثَّر، كأسماء الأصوات؛ فهي كحرفي الاستفهام، وحروفِ التنبيه، والتّحضيض، وغيرِها مِنْ الحروف العواطل، لا تعمل في غيرِها، ولا يعمل غيرُها فيها. الغلايينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبيّة، ج٢، ص٢٠٥-٢٠٦.

<sup>(</sup>١) ويُسَمَّى الشَّبة المعنويَّ: وهو أنْ يشبه الاسمُ الحرفَ في معناه؛ وهو قسمانِ: أحدهما ما أشبهَ حرفاً موجوداً، كأسهاء الشَّرط، وأسهاء الاستفهام؛ والآخر ما أشبهَ حرفاً غيرَ موجودٍ، حقّه أنْ يوضع، فلم يُوضع، كأسهاء الإشارة. الغلايينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبِيَّة، ج٢، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البّرَكات، الإغراب في جدل الإعراب مع لمع الأدلّة، ص١٤١.

عُهْدَةِ المطالبةِ بالدَّليلِ، ومَنْ عَدَلَ عن الأصل افتقرَ إلى إقامةِ الدَّليل؛ لعدولِهِ عن الأصلِ، واستصحابُ الحالِ أحدُ الأدلَّةِ المُعْتَبرة (())، وتارةً أخرى يعده ضعيفاً، بل من أضعف الأدلَّة، بقوله: «وهَذَا تَمَسُّكُ بِاسْتِصْحَابِ الحالِ، وهو مِنْ أضعفِ الأدلَّةِ (()).

وخلاصة الأمرِ أنَّهُ بالرَّغم من ضعف هَذَا الأصل من أصول النَّحْو، عند النَّحْوِيِّيْنَ عَامَّة، إلاَّ أَنَّهُ يكثُرُ العملُ به، وخصوصاً إِذَا لم يقم دليلٌ قويٌّ على تغيير الأصل، أو وجدت بعض الشِّوَاهِد الَّتِي لم تصل إلى حدِّ الاطّرادِ لِيُقَاسَ عليها(٣).

وبعد الاستقراء لبعض النّاذج على مسائل الخلاف بين البَصْرِيّنْ والكُوفِيّنْ نرى أَنَّ البَصْرِيّنْ هم أكثر عملاً بمنهج استصحاب الأصل؛ لأَنَّهُمْ أَقَلُّ جرأةً في اقتحام الحدود اللُّغَوِيّة، والتّوسّع في تأويل الشّاهد، بل كانوا لا يتحرّجون من ردِّ أيِّ قولٍ لا يقفونَ فيه على علّة تقنعُهم، ولا يتكلّفون في تأويله – بعكس أصحابِ المدرسة الكُوفِيَّة – وَبِذَلِكَ أحكموا قواعد النَّحُو، وضبطوها ضبطاً دقيقاً، بِحَيْثُ أصبح علماً واضحَ المعالم بين الحدود والفصول، وجعلهم ذَلِكَ يرفضون ما شذَّ عن قواعدهم ومقاييسهم بسببٍ طَبَعِيّ؛ وهو ما ينبغي للقواعدِ في العلوم من يرفضون ما شذَّ عن قواعدهم ومقاييسهم بسببٍ طَبَعِيّ؛ وهو ما ينبغي للقواعدِ في العلوم من اطرادها، وبسط سلطانها على الجزئيّات المختلفة المتدرّجة فيها، ولم يقفوا عند حدّ الرفضِ أحياناً، إذ وصفوا بعضَ ما شذَّ على قواعدِهم ممّا جرى على ألسنة بعض العرب بِأَنَّهُ غلطٌ ولحنٌ.

وفي الوقتِ نفسِهِ وَقَفَ الكُوفِيُّونَ من ذَلِكَ الاقتصاد في الدَّرس النَّحْوِيّ الَّذِي سعى إليه البَصْرِيُّونَ موقفاً مخالفاً، إذ اعتدوا بأقوالِ المحتضرينَ من العربِ وأشعارهم، كما اعتدوا بالأشعار والأقوال الشَّاذةِ الَّتِي سمعوها على ألسنةِ الفصحاءِ، إلى أَنْ أَدَّى كثرة الشّواذ لديهم إلى قلّة استصحاب حال الأصل؛ لأَنَّ تحديد الأصلِ لديهم مضطرب أصلاً، فهم لم يجمعوا الجزئيّات في كليّاتٍ وأصولٍ معيّنةٍ يسهلُ الإحاطة بها كالبَصْريّينَ.

<sup>(</sup>١) ابن الأَثْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) ديره، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٩٦٠.

ومن الشّوَاهِد الَّتِي ذكرها أبو البقاء في كتابه: «مسائلٌ خلافيّةٌ في النّحو» ذهاب الكُوفِيِّيْنَ إلى أَنَّ «الأمرَ» معربٌ، واحتجّوا بِأَنَّهُ معربٌ بالجزم، كما لو كان فيه حرف المضارعة، كقولك: «لتضربْ يا زيدُ»(۱). وردَّ عليهم أبو البقاء ذَلِكَ مستصحباً حال الأصل، بقوله: «أَمَّا الأَصْلُ، فَلاَنَّهُ لا يحتملُ معاني يفرّقُ الإعرابُ بينها»(۱).

ومن الشِّوَاهِد الَّتِي ذكرها ابن الأَنْبَارِيّ في كتابه: «الإنصاف في مسائل الخلاف»، ذهاب الكُوفِيِّيْنَ إِلَى أَنَّ الظَّرْف يرفعُ الاسم إِذَا تقدّمَ عليه، وذَلِكَ نحو: «أَمَامَكَ زيدٌ»، و«في الدَّارِ عمرٌو»، واحتجّوا بِأَنَّ تقديرَ العبارةِ: «حلَّ أمامك زيدٌ»، و«حلَّ في الدَّارِ عمرٌو»، «فَحَذَفَ الفعلَ واكتفى بالظَّرْف منه، وهو غير مطلوب، فارتفعَ الاسم به كها يرتفع بالفعل»(")، وردّ البَصْرِيُّونَ عليهم ذَلِكَ بِأَنَّ الأصل في الاسم «إذا تعرّى من العواملِ اللفظيّةِ أَنْ يرتفع بالابتداء»(")، مستصحبين حال الأصل في احتجاجهم هَذَا.

والأمثلة على ذَلِكَ كثيرةٌ جدّاً في كتب النَّحْوِيِّيْنَ، والمقام لا يتسع لاستعراضِ المزيد منها، وَمِمَّا دار من نقاشاتِ حولها، وأحسنُ ما قيل في الإجماع واستصحاب الحال أتّهما أصلانِ من الأصولِ النَّحْوِيَّة، إِلاَّ أَنَّهَا لَمْ يَكُنْ لَمَّا نصيبٌ من الاستشهاد كما كان لغيرهما، ولم يرقيا إلى مستوى القياس والسَّمَاع.

وَعِمَّا تقدَّمَ عرضُهُ، نُدْرِكُ أَنَّ دراسة أسباب اختلاف النَّحْوِيِّنَ في التَّحلِيل النَّحْوِيّ، ومعرفة أنواعه، وضوابطه، ومقيسه، وشاذه، وضعيفه، وغير ذَلِكَ، من الأمور الضّر وريّة الَّتِي لا غنى عنها لكلِّ من قادَهُ بحثُهُ إلى تدبّر معاني القرآن الكريم، وتفسير آياته، والوقوفِ على أغراضه

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، مسائل خلافيّة في النَّحْو، تح. د. محمّد خير الحلوانيّ، منشورات مكتبة الشّهباء، حلب، د.ت، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرّكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيّيْنَ البَصْرِيّيْنَ والكُوفِيّيْنَ، ج١، ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص٥٥.

وأحكامه، من أجل معرفة كَيْفِيَّة التّعامل مع كتبِ التَّفسير، وإدراك كَيْفِيَّة التّمييز بين الاختلافِ المحمود، وبينَ الاختلافِ المذموم؛ فيهتدي بفكره، وتحصيله العلميّ، ونبوغه الفكريّ إلى تمييز الرّأي الأصوب من الرّأي المصيب، أو الرّأي الأحسن من الرّأي الحسن، أو الرّأي الأقوى من الرّأي القويّ، أو الرّأي الأصح من الرأي الصحيح، أو الرأي الجيّد من الرّأي الضّعيف، أو الرّأي المقبول من الرّأي المردود، أو الرّأي المطّرد من الرّأي الشّاذ وهكذا.

وأرى من الواجبِ عليّ ذكرُهُ في هَـذَا المقـام، أَنَّ الأسباب الَّتِي ذكرتُهـا، والأمثلة الَّتِي أوردتُها، إِنَّهَا هي على سبيلِ الحصرِ والاستقصاءِ، من أجلِ أَنْ نتعرّفَ من ورائها على طبيعة هَذَا الاختلاف، وحدوده، وغاياته، ومعالمه.

كَمَا لاَ بُدَّ أَنْ أُشِيْرَ إِلَى أَنَّ الخلاف بين النَّحْوِيَّيْنَ لم يكن جماعيًّا فحسب، بل كان في كثيرٍ من مظاهرِه فرديًا؛ فلم يتفق أعلامُ المدرسة جَمِيعُهُمْ أمام منهج المدرسة الأخرى، وَرُبَّمَا وَجَدْنا مَنْ ينضم إلى رأي مدرسةٍ غير مدرستِهِ(۱)؛ فهَذَا الكِسَائِيِّ يوافق البَصْرِيِّيْنَ في أَنَّ: (نِعْمَ، وبِعْسَ» فعلان ماضيان، في حين أَنَّ الكُوفِيِّيْنَ يعدونَهُما إسْمَيْنِ(۱)، ويتفق الكِسَائِيِّ مع الكُوفِيِّيْنَ على أَنَّ فعلان ماضيان، في حين أَنَّ الكُوفِيِّيْنَ يعدونَهُما إسْمَيْنِ اللهِ الفعل المضارع مرفوع بالزّوائد في أوّله، ويخالفهم الفرَّاء بِأَنَّ رفع الفعل المضارع كان لسلامته من النّواصب والجوازم (۱)، وكذَلِكَ يرى الكُوفِيُّونَ جواز تقديم خبر «ما زال وأخواتها» عليها، أمّا الفَرَّاء فيتفق مع البَصْرِيِّيْنَ على أَنَّهُ لا يجوز (۱)، وما أوردناهُ أَيْضَاً مِنْ خروجِ الأَخْفَش الأوسطِ في المَصْرِيَّة.

<sup>(</sup>١) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيِّ من خلال معاني القرآن للفرَّاء، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الأَثْبَارِي، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرَكَات، أسرار العَرَبِيَّة، تحد. بركات يوسف هبّود، ط١، دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت - لبنان، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص٢٩.

<sup>(</sup>٤) ابن الأُنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص١٢٦.

وخلاف الكِسَائِيّ للكُوفِيِّيْنَ، أو موافقة الفَرَّاء للبَصْرِيِّيْنَ والأَخْفَش للكُوفِيِّيْنَ هَهُنَا، لا يعد طعناً في منهج المدرسة الكُوفِيَّة أو البَصْرِيَّة؛ وإِنَّهَا هَذَا دليلٌ على أَنَّ الخلاف النَّحْوِيّ كان في أغلبه مردُّهُ الاجتهاد والرَّأي، لا الاتفاق والتعصب(١).

ثُمَّ أَخذ الخلاف النَّحْوِيّ أبعاداً أخرى - يعود بعضها للموقع الجغرافيّ، أو للوضع السّياسيّ، أو للعصبيّة القبليَّة، أو لمنهجِيَّة البحث، أو لعامل الزَّمَن - عندما أصبح التَّأليف في مسائل الخلاف يضمّ كتباً طرحت مسائل اختلف فيها النَّحْوِيُّونَ فُرَادَى، وَعَلَى مستوى المدرسة (٢).

وَإِذَا ما تَتَبّعنا ذَلِكَ، نجد أَنَّ أَوّل مَنْ أَلّف كتاباً في موضوع الخلاف أحمد بن يحيى ثَعْلَب، وعنوانه «الختلاف النَّحُوِيِّيْنَ» ثُمَّ ابن كيسان، في كتابه «المسائل على مذهب النَّحُوِيِّيْنَ فيها اختلف فيه البَصْرِيُّونَ والكُوفِيُّونَ» (ن)، وقيل: إِنَّهُ ردَّ فيه على كتاب ثَعْلَب (ن)؛ ثُمَّ أبو جعفر النَّحَاس، في كتابه «المقنع في اختلاف البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ» (۱)، وقيل: إِنَّهُ ردّ فيه، أيضاً، على كتاب ثَعْلَب؛ ثُمَّ ابن درستويه (۱۷)، في كتابه «الرّد على ثَعْلَب في اختلاف النَّحُويِيِّيْنَ» (۱۸)؛ ثُمَّ عبيدُ الله الأزديّ (۱۹) النَّحْوِيِّ، في كتابه «الاختلاف» (۱۱)؛ ثُمَّ الزُّبَيْدِيّ، في كتابه: «ائتلاف النصرة في اختلاف الأزديّ (۱۹) النَّحْوِيّ، في كتابه «الاختلاف» (۱۱)؛

<sup>(</sup>١) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص٣١٤-٣١٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٣٠٧-٣١٥.

<sup>(</sup>٣) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص٩٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص٩٢.

<sup>(</sup>٥) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٦) الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٤، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٨) القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحاة، ج٢، ص١١٤.

<sup>(</sup>٩) هو عُبيد الله بن محمّد بن جعفر الأزديّ، أبو القاسم النَّحْوِيّ ( -٣٤٨هـ)، روى عن ابن قُتيْبَة، وابن أبي الدّنيا، وروى عنه ابن زكريًاء، وغيره، له كتاب: «الاختلاف»، و«النُّطْق». السَّيُوطِيّ، جلال الدّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٢٣.

<sup>(</sup>١٠) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص١٢٣.

نحاة الكوفة والبصرة»(١)؛ ثُمَّ الرُّمَّانِيّ، وله كتابان أحدُهما عامّ، وهو «الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ»، والآخرُ خاصُّ، وهو «الخلاف بين سِيْبَوَيْهِ والمُبَرِّد»(٢)؛ ثُمَّ ابن فَارِس، في كتابه «كفاية المتعلّمين في اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ»؛ ثُمَّ أبو البَرَكَات الأَنْبَارِيّ، في كتابه المشهور «الإنصاف في مسائل الخلاف بين البَصْرِيِّيْنَ، والكُوفِيِّيْنَ»، وتذكرُ بعضُ المراجع أَنَّ له كتاباً آخرَ في الخلاف النَّحْوِيّ، اسمه «الواسط»(١)؛ ثُمَّ أبو البقاء العُكْبَرِيّ في كتابيه «مسائل خلافيّة في النَّحْو»(٥)، و «التبيين عن مذاهب النَّحْوِيِّنْ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ»(١)، وقد ذكر السِّيُوطِيّ له كتاباً ثالثاً في الخلاف، اسمه: «التعليق في الخلاف»(١٠)؛ ثُمَّ ابن إياز، في كتابه: «الإسعاف في الخلاف»(٨).

ومن المُحْدَثِيْنَ الدُّكْتُور محمَّد خير الحلوانيّ، في كتابه «الخلاف النَّحْوِيّ بين البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ»(١٠)، والدُّكْتُور السّيّد رزق الطّويل، في كتابه «الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ»(١٠).

وَبَعْدَ هَذَا العرضِ لأهمّ الكتب الَّتِي تناولتِ الخلافَ النَّحْوِيّ، نلحظ أَنَّ كلاً من البصرة والكوفة:

تتّفقانِ في كونها مركزَ النّشاط العلميّ والأدبيّ في العراق؛ لأَنَّ أغلب العلوم الَّتِي نشأت بسبب القرآن الكريم والحديث الشّريف كان موطنها الأوَّل البصرة والكوفة.

غير أَنَّ تِلْكَ المَدِيْنَتَيْنِ لم تكونا مُتَّفِقَتَيْنِ في وجهاتِ النَّظرِ؛ حَيْثُ كانت أساليب معالجة

<sup>(</sup>١) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص٣١٦.

<sup>(</sup>٢) القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحاة، ج٢، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء، ج٤، ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) ابن الشَّجريّ، هبة الله بن عليّ، الأمالي الشَّجريّة، ج٢، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٥) وحقَّقه الدُّكْتُور محمَّد خير الحلوانيّ، وطبعته مكتبة الشّهباء، في حلب.

<sup>(</sup>٦) وحقّقه الدُّكْتُور عبد الرّحمن بن سليهان العثيمين، وطبعته دار الغرب الإسلاميّ، في بيروت، سنة ١٩٨٦م.

<sup>(</sup>٧) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَويّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٣٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر السّابق، ج١، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٩) نشرته دار الأصمعي، في حلب.

<sup>(</sup>٠١) الطّويل، د. السيّد رزق، الخلاف بين النَّحْوِيّيْنَ، الفيصليّة، مكّة المُكرّمة، ١٩٨٤م.

الكثير من الموضوعات والقضايا تتسم بصبغة خَاصَّة، تتميَّز بها هَذِهِ المدينة عن تِلْكَ، فكان ذَلِكَ من العوامل الَّتِي هيَّاتْ لنشوءِ الخلافِ، ومن الإرهاصات الَّتِي ساعدتْ على نموِّه وتغذيتِه؛ فانتهتْ إلى اختلافِ رجال الكوفة عن رجال البصرة في طرق البحث العلميّ، وطرق استنباطه، وسياعه، وقياسه، وتعليله؛ فكان الاعتداد بالمسموع والأخذ بالقياس أهم ما ميّز بين البلدين، ثُمّ تباعدت شقّة الخلاف، وأصبح لكل مدرسةٍ منهجٌ تسير عليه، وقد أوضحناه في مكانه.

ثُمَّ نشأتِ المدرسةُ البَغْدَادِيَّة، واتبعت نهجاً جديداً في دراستها ومصنفاتها النَّحْوِيَّة، يقوم على الانتخاب من آراء المدرستين البَصْرِيَّة والكُوفِيَّة، وكان مِنْ هَذَا الجيل من النَّحْوِيِّيْنَ - كها مرَّ بنا - مَنْ يغلب عليه الميل إلى الآراء البَصْرِيَّة (۱)، ممّا عمّق دائرة الخلاف النَّحْوِيِّ.

ولا نكاد نمضي في عصر بني أميّة في الأندلس، حَتَّى تنشأ طبقةٌ كبيرةٌ من المؤدّبين الَّذِيْنَ كانوا يعلّمون الشّبابَ في قرطبةَ وغيرها من الحواضر الأَنْدَلُسِيَّة مبادئَ العَرَبِيَّة؛ يدفعهم إلى ذَلِكَ حفاظُهم على القرآن الكريم، وسلامة لغته وتلاوته (٢٠).

ثُمَّ أخذت دراسةُ النَّحْو تزدهر في الأندلس، منذ عصر ملوك الطّوائف، لتتشكّل المدرسة الأَنْدَلُسِيَّة، الَّتِي يقوم منهجُها على الاختيار من آراء النَّحْوِيِّيْنَ السّابقين، من بَصْرِيِّيْنَ وكُوفِيِّيْنَ ورَعْدَادِيِّيْنَ السّابقين، من بَصْرِيِّيْنَ وكُوفِيِّيْنَ ورَعْدوساً في ضوء الاجتهادات وبَعْدَادِيِّيْنَ، وخصوصاً في ضوء الاجتهادات الَّتِي تضيفها كلُّ مدرسةٍ على حدة.

ثُمّ كان من الطَّبَعِيّ أَنْ تنشطَ دراساتُ النَّحْوِ في مِصْرَ مبكّرةً، مع العناية بضبط القرآن الكريم وقِراءاته، ممّا دفع إلى نشوء طبقة من المؤدّبين على غرار ما حدث في الأندلس؛ لتتشكّل المدرسة المُصْرِيَّة، الَّتِي يقوم منهجها على جميع ما سبقها من مذاهب ومدارس نَحْوِيَّة، مبثوثة آراؤها في مصنّفاتها مع مناقشتها، وبيان الضعيف مِنْهَا والسّديد، ممّا أدّى إلى تشعّب الآراء،

<sup>(</sup>١) ضيف، د. شوقى، المدارس النَّحْويَّة، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٢٩٢.

وتعدّد الأحكام، وتعمّق الخلاف، وخصوصاً عند إثارة كلّ مدرسةٍ ما لا يُحصى مِنَ الخواطر والآراء فيها يناقشه نَحْوِيُّوهَا، وما يعرضونه، وما ينتج عنه من تنوُّعٍ في المعاني، وتعدُّدٍ في الدَّلالات في قراءة النَّصِّ الواحد.

ولمّا كان هَذَا البحث يعتمد في فهم المعاني الَّتِي يشتملُ عليها الحرف القرآنيّ، أو المفردة القُرْآنِيَّة، أو العبارة، أو السِّياق، أو الآية القُرْآنِيَّة، وينطلق في إدراك دلالاتها جميعاً، من الاختلاف بين النَّحْوِيِّنْ فِي أَثْنَاءِ عمليّة التَّحلِيل النَّحْوِيِّ كان من المفيد أَنْ نذكر بعضاً من المصطلحات النَّحْوِيَّة الَّتِي اختصّت بها كلّ مدرسةٍ من المدرستين الكبيرتين واختلفت فيها عن الأخرى؛ لأنَّهُ كتِب لأكثر مصطلحات النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ الَّذِيوع والانتشار، على حين يلفُّ الغموض كثيراً من مصطلحات الكُوفِيِّيْنَ؛ حَتَّى إِذَا وقفنا في هَذَا البحث على شيءٍ من ذَلِكَ في ضوء تأويلات النَّحْوِيِّيْنَ وتخريجاتهم النَّحْوِيَّة، استطاع النَّاظر فيها معرفتَهُ، وفهمَه على وجهه، وسأنقُلُ مِنْهَا ما اختاره الدُّكْتُور عبد الكريم بكّار، في كتابه «الصّفوة من القواعد الإعرابيَّة» بحرفيّته (():

«- يطلق النَّحْوِيُّونَ على «التَّمييز» أسماءً أخرى، هي: «التَّبيين، والتَّفسير، والميَّز، والمبيِّن، والمفسِّر».

- يسمّي الكِسَائِيّ ظروف المكان والزَّمَان «صفات»، ويسمّها الفَرّاء وأصحابه «محلاً».
- انقسام المفعول إلى «مفعول به، وله، ومعه، وفيه، ومفعول مطلق» هو اصطلاح البَصْرِيِّيْنَ؛ أمّا الكُوفِيُّونَ، فَيرَوْنَ أَنَّ الفعلَ لهُ مفعولٌ واحدٌ، وهو المفعول به، أمّا باقي المفعولات فيجعلونها مشبهاتٍ للمفعول به.
- البدل اصطلاحُ البَصْرِيِّيْنَ، أمّا الكُوفِيُّونَ فذُكر عنهم أنّهم يسمّونه بالتّرجمة والتّبيين،
   وقيل يسمّونه تكراراً.
- «المفعول لأجله، ومن أجله، وله» هو الاصطلاح الشّائع، وأطلق عليه الفَرَّاء اسم
   «التَّفسر» في معانيه.

<sup>(</sup>١) بكّار، د. عبد الكريم، الصّفوة من القواعد الإعرابيَّة، ص١٢ - ١٤.

- عللق الكُوفِيُّونَ على الضّمير اسم الكناية والمكنّي.
- ضمير الفصل الَّذِي يؤتى به للدّلالة على أَنَّ ما بعده خبرٌ لا صفة، في نحو: «زيدٌ هو المجتهدُ»، يسمّيه الكُوفِيُّونَ: «عهاداً».
  - «لا» النّافية للجنس، يسمّيها الكُوفِيُّونَ «لا» التّبرئة.
- «نائب الفاعل» يُسمّى عند بعض النَّحْوِيِّيْنَ المفعول الَّذِي لم يُسمَّ فاعلُهُ، وسمّاه سِيبَوَيْهِ بـ «المفعول الَّذِي لم يعتد إليه فعل فاعل».
- «حروف الجرّ» يسمّيها الكُوفِيُّونَ «حروف الإضافة»؛ لأَنَّمَا تضيف الفعل إلى الاسم؛ أي: توصله إليه، وتربطه به، ويسمّونها كَذَلِكَ «حروف الصِّفَات»؛ لأَنَّمَا تحدث صفة في الاسم، وقيل: لأَنَّمَا تقع صفاتٍ لما قبلها من النّكرات.
- تُسمّى «حروف الزّيادة» تارّةً «بحروف الإلغاء»، والكُوفِيُّونَ يطلقون عليها اسم «الصّلة والحشو»».

وَأَخِيْراً، وَبَعْدَ أَنْ عَرَضْنَا أَسْبَابَ الجِلاَفِ والتَّعَدُّد بَيْنَ النَّحْوِيِّنَ، على اختلاف مدارسهم ومؤلفاتهم، في استنباط قواعدهم المبنيّة على التَّحلِيلات النَّحْوِيَّة في ضوء التَّأويلات القُرْآنِيَّة عرضاً وصفيّاً، دون التّعرض إلى الفروق المعنويّة بين هَذِهِ الاختلافات، نتحدّث في فصول البحث اللاَّحِقة عن المعاني المتمخّضة عن ذَلِكَ الاختلاف، مِنْ حَيْثُ القوّةُ أو الضّعفُ، أو مِنْ حَيْثُ التَّعَدُّد والتّغايرُ.

# الفَصْلُ الثانِي:

«أَثَرُ تَعَدُّدِ الآرَاءِ النَّحْوِيَّةِ، فِي خِدْمَةِ المَعْنَى الدِّيْنِيِّ فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ»

# الَبْحَثُ الأَوَّلُ

دَوْرُ النَّحْوِ، وَمَكَانَتُهُ فِي فَهْمِ التَّرْكِيْبِ القُرْآنِيِّ وَاسْتِنْبَاطِ أَحْكَامِهِ، بوَصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانِ

# الَبْحَثُ الثَّانِي

دَوْرُ الإِخْتِلاَفَاتِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ



#### المَبْحَثُ الأَوَّلُ:

دَوْرُ النَّحْوِ وَمَكَانَتُهُ فِي فَهْمِ التَّرْكِيْبِ القُرْآنِيِّ وَاسْتِنْبَاطِ أَحْكَامِهِ؛ بِوَصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانِ:

يُقْصَدُ مِنَ الدَّوْرِ النَّحْوِيّ الخاصِّ بالعلومِ الشَّرِعِيَّة هَهُنَا، أَنْ يكونَ منطلقاً لدراسة القواعد اللُّعُويَّة في الإفصاح عن معاني العديد من آي الذّكر الحكيم، باشتهاله على القضايا الدَّلالِيَّة والصَّوْتِيَّة والنّظميّة والأسلوبيّة والاصطلاحيّة والفكريّة، الَّتِي تتعلّق بِاللُّغَة وأَوْجُه استخدامها، والنصّ ومحاولة استيعاب رسالته، وما يندرج في ذَلِكَ من المسائل الفقهيّة والعقديّة المستنبطةِ من الآيات القُرْآنِيَّة، والمبنيّةِ على القضايا النَّحْوِيَّة، والدَّلالات اللُّعَوِيَّة المستفادة من المفردات والتَّراكِيب والأدوات والصّيغ وقواعد الاستنباط والاستدلال من الخطاب(۱).

وقد حصر ابن رشد القُرْطُبِيّ (٢) الأسبابَ المؤدّيةَ إلى الاختلافِ بينَ الفُقَهَاء في تحديد معاني الألفاظ الَّتِي بنى عليها الأحكام في ستّةٍ، السّببُ الثَّالِثُ منها: «اختلافُ الإعرابِ» (٣)؛ وذَلِكَ لأَهمِّيَّتِهِ في التّمييز بين المعاني التَّركيبيّة.

وقد ذكر الغزاليّ أنَّ أعظم علوم الاجتهاد تشتمل على ثلاثة فنونٍ: «الحديث، واللَّغَة، وأصول الفقه»(١).

<sup>(</sup>١) الغزاليّ، أبو حامد، المُستصفى من علم الأصول، ج١، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) هو محمّد بن أحمد، أبو الوليد ( - ٥٢٠هـ)، قاضي الجماعة في قرطبة، من أعيان المالكيّة، وهو جدّ ابن رشد الفيلسوف، وله تآليف منها: «المقدّمات المهدّات»، و«البيان والتّحصيل». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٣١٦–٣١٧.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، محمّد بن أحمد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تح. رضوان جامع رضوان، ج١، ط١، مكتبة الإيمان، المنصورة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص١٣.

<sup>(</sup>٤) الغزاليّ، أبو حامد، المُستصفى من علم الأصول، ج٢، ص٣٥٣.

وكان الفَرَّاء يرى أَنَّ النّظر الصّحيح في اللُّغَة العَرَبِيَّة يساعد على فهم أكثر العلوم، ويُروى أَنَّ أبا عُمَر الجرميِّ(')، مكث ثلاثين سنةً يُفتي النَّاس في الفقه من كتاب سِيْبَوَيْهِ(<sup>۲)</sup>.

ومن ذَلِكَ كلّه يتّضح أَنَّ معظم أسباب الاختلاف في أحكام الفروع الفقهيّة وبعض توجيهات الآيات القُرْ آنِيَّة قائمٌ على أساس نحويّ، وقد أشار إلى ذَلِكَ الزَّعَشَرِيّ في قوله: «ويرون الكلام في معظم أبواب أصول الفقه ومسائلها مبنيّاً على علم الإعراب، والتّفاسيرَ مشحونة بالرّوايات عن سِيبَوَيْه والأَخْفَش والكِسَائِيّ والفَرَّاء وغيرهم من النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ والاستظهار في مآخذ النُّصُوص بأقاويلهم، والتّشبّث بأهداب تأويلهم؛ وبهذا اللّسان مناقلتهم في العلم ومحاورتهم وتدريسهم ومناظرتهم، وبه تقطر في القراطيس أقلامهم»(٣).

ممّا يدعو للرجوع إلى اللُّغة رجوعاً كلّيّاً في توجيه قصدِ الإنسان لإصدار الحكم الشّرعيّ على تصرّ فه (١٠)، ويوضّح مدى التّلازم أو التّآخي بين علوم اللُّغة العَرَبِيَّة وعلوم الشّريعة الإسلامِيَّة عَامَّة، وعلوم القرآن خَاصَّة، حَتَّى غدا كلُّ واحدٍ لا يتمّ إلاّ بالآخر، وهَذِهِ لحمةٌ أكّدها افتقار كلُّ إلى الآخر؛ إذ لا يستطيعُ دارسُ علومِ القُرآنِ أَنْ يفيدَ مِنْهَا - كما ينبغي - إلاّ بعد درسِ العَرَبِيَّة وعلومها المختلفة، في حين لو تخلّت علوم العَرَبِيَّة عن القرآن أو نأتْ، لتحوّلت جُثَّة هامدة، ولفقدت روحها الفاعلة، وما فيها من مقوّماتٍ أسلوبيّةٍ وبيان ناصع.

والعلوم العَرَبِيَّة: «هي العلوم الَّتِي يتوصَّل بها إلى عصمة اللَّسان والقلم عن الخطأ؛ وهي ثلاثة عشرَ علماً: الصَّرف، والإعراب - ويجمعها اسم النَّحْو - والرَّسم، والمعاني، والبيان، والبديع، والعروض، والقوافي، وقرْضُ الشَّعرِ، والإنشاء، والخطابة، وتاريخ الأدب، ومتن اللَّغَة، وأهم هَذِهِ العلوم: الصَّرف والإعراب» (٥)؛ أي علم النَّحْو، وهو موضوع بحثناً.

<sup>(</sup>١) هو صالح بن إسحاق البَصْرِيّ ( -٢٢٥هـ)، كان فقيهاً، عالماً بالنَّحْو واللُّغَة، مع الدَّين والورع، سكن بغداد، من كتبه: «السّير»، و (غريب سِيبَوَيْهِ». السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٨.

<sup>(</sup>٢) الأسنويّ، جمال الدّين، الكوكب الدّريّ في تخريج الفروع الفقهيّة على المسائل النَّحْوِيَّة، تحد. د. عبد الرّزّاق السّعديّ، ط١، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلامِيَّة، مصر، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ص٩.

<sup>(</sup>٣) الزَّخْشَرِي، محمود بن عمر، المفصّل في علم العَرَبيَّة، ط٢، دار الجيل، بيروت، د.ت، ص٣.

<sup>(</sup>٤) الأسنويّ، جمال الدّين، الكوكب الدّريّ في تخريج الفروع الفقهيّة على المسائل النَّحْوِيَّة، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) الغلايينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبيَّة، ج١، ص٩.

فقد رأى الزّركشيّ أنَّ معرفة أحكام القرآن من جهة إفرادها وتركيبها تؤخذ من علم النَّحْو، يقول: «وَعَلَى النَّاظِرِ في كتابِ الله، الكاشفِ عن أسرارِهِ... أنْ يفهم معنى ما يعربُهُ النَّحْو، يقول: «وَعَلَى النَّاظِرِ في كتابِ الله، الكاشفِ عن أسرارِهِ... أنْ يفهم معنى ما يعربُهُ مفرداً كان أو مركَّباً - قبل الإعراب؛ فإنَّه فرعُ المعنى »(۱)، ويقول في مكانٍ آخر: «والإعراب يبيّن المعنى، وهو الَّذِي يميّز المعاني »(۱)؛ لذَلِكَ فقد أفردَ الإعرابَ بالتّصنيف خلائقُ - كما قال السّيُوطِيّ - منهم: «مكّيّ وكتابه في «المشكل» خَاصَّة، والحوفيّ وهو أوضحها، وأبو البقاء العينوطيّ - منهم: والسّويْن وهو أجلّها، على ما فيه من حشْوٍ وتطويل، ولحقه السّفاقسيّ (۱) فحرّره، وتفسير أبِي حَيَّان مشحونٌ بِذَلِكَ »(۱)، وذكر الزّركشيّ منهم أيضاً: «كتاب المنتجب الممذانيّ، وكتاب الزّعُشريّ، وابن عَطِيَّة »(۱).

وَكَذَلِكَ، فَإِنَّ النُّصُوصِ اللَّغَوِيَّة تدلُّ على أنّ: «النَّحْوِيِّيْنَ العرب لم يكونوا يكتفون في حكمهم على اللُّغة بصيغتها المكتوبة فقط، وإِنَّمَا كانوا يربطون بين الكلام المنطوق والكلام المكتوب، في إيضاح كثير من المسائل النَّحْوِيّة؛ فابن جنّي في «الخصائص» مثلاً، يستخدم التشكيل الصّويّ في فهم بعض المعاني النَّحْوِيّة؛ والسِّيُوطِيّ يذكر في كتاب «الاقتراح» أنَّ النَّحْوَ بعضُهُ مسموعٌ مأخوذٌ من العرب، وبعضُهُ مستنبطٌ بالفكرِ والرّويّة، وبعضُهُ يُؤخذُ من صناعةٍ أخرى... صناعة الموسيقا»(۱).

<sup>(</sup>١) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) هو عليّ بن مُحُمّد بن سليم النّوريّ، أبو الحسن السّفاقسيّ ( -١١١٧هـ)، مُقرئ، مُحدِّث، مُتكلِّم، علَّمَ القِرَاءَات في القِرَاءَات السّبع». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، الإتقان في علوم القرآن، تح. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج٢، المكتبة العصريّة، صيدا - بيروت، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُّرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٦) النَّحَّاس، د. مصطفى، من قضايا اللُّغَة، ط١، مطبوعات جامعة الكويت، الكويت، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، ص٨.

وَمِنْ هُنَا، فإنّنا سنحاول في هَذَا الفصل، استكناه بعض الخلافات النَّحْوِيَّة في بعض الآيات القُرْآنِيَّة، ودراستها، وتحليل الكلام فيها، على اختلاف أَوْجُه النّطق فيه، أو شكله الكتابي الّذِي وصلَ إلينا، القائمة على طريقة الكلام المكتوب، والكلام المنطوق، من أجل الوصول إلى الغاية المنشودة من ورائها، يقول الدُّكْتُور شاهين: "فَإِذَا علمْنا أَنَّ قِرَاءَات القرآن هي الوثيقة التّاريخيّة الَّتِي نطمئن إليها في فقه اللَّغَة الفصحى من جميع نواحيها - الوثيقة الّتِي تنتقل إلينا بالصّورة والصّوت معاً، يتوارثها القرّاء جيلاً بعد جيل - أدركنا أَهميَّة دراستها بطريقة علميَّة؛ إذْ هَذِهِ القِرَاءَات - على اختلاف رواياتها - سجلٌّ دقيتٌ لِاكان يجري في كلام العرب، من تصرّفات صوتيَّة ولغويّة ولغويّة) (۱).

وَمِنْ ثَمَّ، فلم يكن مِنَ اللَّائقِ أَنْ تعاملَ اللَّغَة، كما لو كانت ميتة، فتسجّل قواعدها وأحكامها بطريقة الكلام المكتوب فقط؛ إذ بات من الضروريّ إشراك الكلام المنطوق في تسجيل هَذِهِ الأحكام وتِلْكَ القواعد.

### أ- العَلاَقَةُ بَيْنَ عِلْمِ النَّحْوِ وَعِلْمِ الصَّرْفِ:

ولا يفوتنا - ونحنُ نتحدّثُ عن دور النَّحْو في فهم المعاني القُرْآنِيَّة - أَنْ نوضّحَ العلاقة بين الصّرْف والنَّحْو؛ إِذْ إِنَّ كُلَّ كلمةٍ في الصّرف ذاتُ تأثير في المعاني النَّحْوِيَّة في التَّركيب؛ أي يترتّب على وجودها في داخل تركيب معيّنٍ، ظهورُ حواصّ نحويّة معيّنة في الجملة أو العبارة، يقول الدُّكْتُور عَبْدُه الرّاجحيّ: «فلقد فهمَ القُدَمَاء درسَ الصَّرْفِ فهماً صحيحاً، حين جعلوهُ مع النَّحْو عِلماً واحداً، أو حينَ أشار بعضُهم إلى ضرورةِ تعلُّمِهِ قبل النَّحْو، على ما قرّر ابن جنّي في شرحه على تصريف أبي عثمان... والَّذِي لا شكَّ فيه أَنَّ الصّرف لا غنى عنه في الدَّرس اللُّغَوِيّ، وفي الدَّرس العربيّ على وجه الخصوص»(۲).

ولَعَلَّ الدُّكْتُور الرّاجحيّ قد قَصَدَ بِذَلِكَ رأيَ ابن جنّيّ الَّذِي قالَ فيه: «فالتّصريفُ إِنَّمَا هو

<sup>(</sup>١) شاهين، د. عبد الصّبور، أثر القِرَاءَات في الأصوات والنَّحْو العربيّ (أبو عمرو بن العلاء)، ط١، مكتبة الخانجيّ، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٧م، ص٩.

<sup>(</sup>٢) الرّاجحيّ، د. عَبْدُه، التّطبيق الصّرفيّ، دار النّهضة العَرَبيَّة، بيروت، ١٤٠٤ هـ-١٩٨٤م، ص٥٠.

لمعرفةِ أَنفُسَ الكلم الثَّابِتة، والنَّحْو إِنَّهَا هو لمعرفةِ أحوالِهِ المُتنقِّلة... وَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ، فقد كَانَ مِنَ الواجبِ على مَنْ أرادَ معرفةَ النَّحْو، أَنْ يبدأَ بمعرفةِ التّصريفِ؛ لأَنَّ معرفةَ ذاتِ الشيءِ الثَّابِتة ينبغي أَنْ تكونَ أصلاً لمعرفةِ حالِهِ المُتَنقِّلة»(١٠).

والفَصْلُ بِينَ عِلْمَي النَّحْو والصَّرْف، إِنَّهَا هو فصلٌ منهجيٌّ، نادى به المُتأخِّرونَ من النَّحْوِيِّيْنَ، يقول الدُّكْتُور سامي عوض، مُشيراً إلى ذَلِكَ: «وبعدَ أَنْ كانَ النَّحْو يشملُ الدِّراسة التَّركيبيّة والصَّرْ فِيَّة، أصبحَ التَّصريفُ عِنْدَ المُتأخِّرينَ «قَسِيمَ النَّحْو، لا قِسْماً منه»، فَيُعَرَّفُ كلُّ منها بتعريفٍ يميِّزُهُ عَنْ قَسِيمِهِ»(۱).

ومع ذَلِكَ لا يمكنُ أَنْ يقومَ علمُ النَّحُو بدراسةٍ ما أو بتحليلٍ ما لأحد العناصر التَّركيبيّة دونَ الاعتادِ على علم الصَّرْفِ، بالرَّغمِ مِنْ هَذَا الفصل المنهجيّ بينهها، وهذَا ما أوضحهُ الدُّكتُور محمّد خير الحلوانيّ في مُقَدِّمة كتابه «الواضح في علم الصَّرف»، بقوله: «على أَنَّ علمَ النَّحُو لا يستطيعُ أَنْ يستغنيَ عنِ الدِّراسة الصَّرْفِيّة؛ لأَنَّ العلاقةَ بينَ أجزاءِ التَّركيب تتأثّرُ بشكلِ الصِّيغةِ، بل إِنَّهَا لَتفسدُ أحياناً، حين نُبدِّلُ صيغةً بأخرى؛ فمِنَ المُمكنِ أَنْ نقولَ مثلاً: «هَذَا عملٌ نبلٌ شَرفٌ»، ولكنْ لا نستطيع أَنْ نقولَ مثلاً: «هَذَا عملٌ نُبلٌ شَرفٌ»، ونحنُ نريدُ أَنْ نصفَ نبيلٌ شريفٌ»، ولكنْ لا نستطيع أَنْ نقولَ مثلاً: «هَذَا عملٌ نُبلٌ شَرفٌ»، ونحنُ نريدُ أَنْ نصفَ العملَ بالنَّلِ والشَّرَفِ؛ لأَنَّ نظامَ العَربيَّة يشترطُ أَنْ تكونَ الصِّفة مُشتقَّة مِنَ النَّاحيةِ الصَّرْفِيّة، والأمثلةُ كثيرةٌ على الصِّلةِ بينَ العِلْمَينِ؛ وَمِنْ هَهُنَا لمَّ يكنْ للنُّحاةِ بلُّ مِنْ أَنْ يستعينوا بعلم الصَّر فِ يكونا مِنَ الخالِ والصَّفَة، يغلبُ عليها أَنْ يكونا مِنَ الأسهاء المُشتقَّةِ الَّتِي يُحدِّدُها علمُ الصَّرْفِ، وَأَنَّ الخبرَ قَدْ يكونُ مُشتَقًا، فيتحمّل الضّمير في تعنول ما الصَّرف بي يكونا مِنَ الأسهاء المُشتقَّةِ الَّتِي يُحدِّدُها علمُ الصَّرْفِ، وَأَنَّ الخبرَ قَدْ يكونُ مُشتَقًا، فيتحمّل الضّمير أو يستتر فيه، وقدْ يكون جامداً من دون ضمير مستر، بل إنّ كثيراً مِنْ كتبِ النَّحُو، القديمةِ والحديثةِ، كَتمزُجُ بينَ العِلْمَانِ، حينَ تتحدّثُ عن المُشتقّاتِ وعملِها» (٣٠).

<sup>(</sup>۱) ابن جنّيّ، أبو الفتح عثمان، المُنصف (شرح كتاب التّصريف لأبي عثمان المازنيّ)، تحـ. إِبْـرَاهِيم مصطفى –عبد الله أمين، ج١، ط١، إدارة إحياء التُّرَاث القديم – مصطفى البابي الحَلَييّ، مصر، ١٣٧٣ هـ-١٩٥٤م، ص٤-٥.

<sup>(</sup>٢) عوض، د. سامي، المُورد في علم الصّرْف، مطبوعات جامعة تشرين، اللّاذقيّة، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، ص١٣.

<sup>(</sup>٣) الحلوانيّ، د. محمّد خير، الواضح في علم الصَّرْف، ط٤، دار المأمون، دمشق-بيروت، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص٥-٦.

ويقول الدُّكْتُور النَّحَّاس: «إذ النَّحْو - بمعناه الواسع - يشمل الصّرفَ الَّذِي يُعَدُّ خطوةً مهدة له؛ وهما معاً، يشكّلان كلاً لا يتجزّأ، بل أصبح مصطلح النَّحْو، ومصطلح علم اللُّغة الَّذِي يشمل الأصوات، والصّرف، والنَّحْو، والدَّلالَة، يستخدمانِ كمُصْطَلَحَيْنِ مُتَرَادِفَيْنِ»(١)، فالنَّحْو على حدِّ تعبيرِهِ أشكالٌ وبني، تحدّدُ المعاني الخَاصَّة بالبنية، وهنا يدخل علم الصّرف، بوصفه جزءاً من نظرية النظم(١).

وهَذَا ما سنعتمدهُ بالدِّراسة والتَّحلِيل لبعضِ آي القرآنِ الَّتِي سنقومُ بتدبّر معانيها، وفقَ توجيهاتِ النَّحْوِيِّيْنَ وتأويلاتهم وآرائهم المختلفة، في المبحث الثَّانِي من هَذَا الفصل، والفصلينِ الآخرين الثَّالِث والأخير؛ لآنَهُ بهَذَا المفهوم يبيّنُ أُهيِّيَة النَّحْو في الكشف عن المعنى الكامن وراء التَّركيب، مُشتمِلاً بِذَلِكَ على علم الصّرف، والأصوات، والدَّلالَة؛ لينهضَ بِذَلِكَ ما يُسمّى التَّركيب، مُشتمِلاً بِذَلِكَ على علم الصّرف، والأصوات، والدَّلالَة؛ لينهضَ والتوجيهات الَّتِي بمصطلح النَّحْو الَّذِي نسترشد بنوره للوصول إلى المراد من الأحكام والمعاني والتوجيهات الَّتِي تعجُّ كَافَّة بين أسطر آيات كتاب الله الكريم، على اختلاف تراكيبها وسياقاتها وجملها وإيقاعاتها؛ فقد تدفع دلالة السِّياق القرآنيّ إلى الاختصار والحذف لبعض عناصر الجملة، اكتفاءً ببعضها الآخر، فيكون هناك: «مستويان للجملة؛ أحدهما: غير منطوق به، والثَّانِي منطوق به، وتخضع هَنِه المصلحات لِمَا يُسمّى عند اللُّغَوِيِّنَ العرب بالأصل، أو الأصل المقدّر، وكلّها ظواهرُ تقوم في معظم جوانبها التَّفسيريّة على أساسٍ عقليًّ»(").

### ب - مَفْهُومُ النَّحْوِ العَرَبِيِّ، وَفَائِدَتُهُ، وَغَايَتُهُ، عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ:

وفي ضوء ذَلِكَ كلّه باتَ من الضروريّ تحديدُ مفهومِ النَّحْو العربيِّ، وتحديدُ موضوعه، وغايته، وفائدته عند العُلَهَاء القدامي والمُحْدَثِيْنَ، وفيها يأتي بيانُ ذَلِكَ:

فهو عند سِيْبَوَيْهِ - كما يقول الدُّكْتُور عون -: «يقوم على النَّظر في اللَّفظ المفرد أو الكلمة،

<sup>(</sup>١) النَّحَّاس، د. مصطفى، من قضايا اللَّغَة، ص٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٩.

ثمّ النّظر في الجملة أو التَّركيب اللُّغَوِيّ؛ وقد جمع قضايا النَّحْو مع قضايا الصّرف والأصوات، بجانب القضايا الأخرى المتعلّقة بالميادين اللُّغَوِيَّة والبلاغيّة»(١).

وقد عرّفه ابن جنّي بقوله: «هو انتحاءُ سَمْتِ كلامِ العربِ في تصرّفه من إعرابِ وغيره: كالتّننية، والجمع، والتّحقير، والتّكسير، والإضافة، والنّسب، والتّركيب، وغير ذَلِك؛ ليلحق مَنْ ليسَ مِنْ أهلِ اللّغَة العَرَبِيَّة بأهلِها في الفصاحة، فينطق بها، وَإِنْ لَمْ يكنْ منهم؛ وإِنْ شنّ بعضُهمْ عنها، رُدَّ بِهِ إليها» (۱)، يقول الدُّكْتُور سامي عوض، مُوضِّحاً هذَا التّعريفَ: «والحَقِيْقة الَّتِي ينبغي الوقوفُ عندها هي أنّ ابن جنّي لمَ يقصرِ النَّحْو على الإعراب، كها ذهبَ بعضُ مَنْ كتبَ في النَّحْو مِن المُتاَّخِرينَ (۱)، ويعقب على التّعريفين السَّابقين وغيرِهما مِنْ تعريفات القُدَمَاء بقوله: «فالعُلَهَاء العربُ قديهاً لمَ يفصلوا بينَ النَّحْو والصَّرْفِ، بل رأيناهُمْ يطلقونَ النَّحْو على ما يشملُ التَصريف»، وهو هنا يؤكّد ما ذهب إليه مِنْ أنّ الفصل بين علمي النَّحْو والصّرف إِنَّها هو مِنْ صنيع المُتَأَخِّرين.

والنَّحْو - عند الدُّكْتُور حجازيِّ - يضم: «مجموعةً من الدَّراسات الَّتِي تُصَنَّفُ في علم اللَّغَة الحديث في إطار الأصوات وبناء الكلمة وبناء الجملة»(٥).

ورأى الدُّكْتُور الرّاجحيّ: «أَنَّ الدَّرس النَّحْوِيّ، عند العرب، لم يكن معياريّاً - كما يذهب بعض الباحثين - لَكِنَّهُ تقديمٌ لكلام العرب كما هو؛ وأنّه لم يقتصر على الإعراب - كما يذهب بعضُ مَنْ كتب في النَّحْو من المتأخّرين - وأنَّ مجاله الجملة»(١).

<sup>(</sup>١) عون، د. حسن، تطوّر الدَّرس النَّحْوِيّ، معهد البحوث والدّراسات العَرَبِيَّة، القاهرة، ١٩٧٠م، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) عوض، د. سامي، المورد في علم الصّرْف، ص١١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) حجازيّ، د. محمود فهمي، علم اللُّغَة العَرَبِيَّة (مدخل تاريخيّ مقارن في ضوء التُّرَاث واللُّغَات السّاميّة)، وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٧٣م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) الرّاجحيّ، د. عبده، فقه اللُّغَة في الكتب الْعَرَبِيَّة في المستوى الصّرفيّ والنَّحْوِيّ، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٩٧٤م، ص٥١ - ٥٢.

وَكَذَلِكَ فقد أورد الدُّكْتُور يعقوب والدُّكْتُور عاصي، تعريفَيْنِ لِعَالَمِيْنِ لُغَوِيَّيْنِ غَرْبِيَّيْنِ، نرى مِنَ المُسْتَحْسَنِ ذكرُهما إتماماً للفائدة وإغناءً للبحث:

الأوّل: على لسان بيار غيرو بقوله: «إِنَّ النَّحْو هو الفنّ الَّذِي يعلّمُ الكتابةَ والتّكلُّمَ بلغةٍ ما دون خطأ؛ إِذْ إِنَّهُ يُقَنِّنُ ويرسمُ مجموعةَ قواعدَ، تكون حجّةً في لغةٍ ما، بموجب أحكامٍ موضوعةٍ من قِبَلِ مُنَظِّرِيْنَ، أو مقبولةٍ بالاستعمال»(۱).

والآخر: على لسان دي سوسير بقوله: «إِنَّ النَّحْو يدرس اللُّغَة بصفتِها مجموعة طرائقِ التَّعبيرِ، ويشمل بالتَّالي الأنظمة الَّتِي تعالجُ البنية والتَّركيب»(٢).

فقد يكادُ يُجمعُ مَنْ تناولَ هَذَا العلمَ بالدِّراسة على أنَّ النَّحُو له دورٌ في فهم التَّرَاكِيب، والجمل، على مختلف الميادين اللّغويّة؛ فهو - كها ذكر الزّركشيّ - لا يقتصر على معرفة الأحكام من جهة إفرادها وحسب، بل يتعدّى ذَلِكَ إلى جهة تركيبها "؛ ولَعَلَّ هَذَا ما نقع عليه في قول الدُّكْتُور عهاد حاتم: «أمّا الكلمة في اللُّغة التَّركيبيّة، فلا تعبّر إلاّ عن المعنى اللُّغويّ؛ فعندما تُنتزَع من الجملة لا تعبّر إلاّ عن معانيها الأساسيّة الأصليّة؛ أمّا المعنى النَّحْويّ، فلا نعطيه إلاّ خلال الجملة التي تدخلها... أمّا اللُغة العَرَبِيَّة (واللُغات السَّامِيَّة) بصفة عَامَّة، فهي لغات نسيجيّة؛ لأنَّ الكلمة في الجملة العَرَبِيَّة تعبّر أَيْضاً عن المعاني النَّحْويَّة، غير أنَّ العَرَبِيَّة تحمل بعض ملامح اللُغات التَّركيبيّة» (ف).

وقد ذكر الدُّكْتُور اللَّبدي أَنَّ موضوعَ علمِ النَّحْوِ - كما ذكر النَّحْوِيُّونَ -: «الكلمات العَرَبِيَّة، من حَيْثُ عروضُ الأحوال لها حال إفرادها وتركيبها؛ وغايته: الاستعانة به على فهم

<sup>(</sup>۱) يعقوب، د. إميل بديع - ميشال، د. عاصي، المعجم المفصّل في اللَّغَة والأدب، مج٢، ط١، دار العلم للملايين، بيروت – لبنان، ١٩٨٧م، مادّة (نحو)، ص١٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، مج٢، مادة (نحو)، ص١٢٣٧-١٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُّرهان في علوم القرآن، ج١، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٤) حاتم، د. عماد، فقه اللُّغَة وتاريخ الكتابة، ط١، المنشأة العَامَّة، طرابلس—ليبيا، ١٣٩١هـ-١٩٨٢م، ص٧٦.

كلام الله ورسوله (١٠٠٠) وفائدته - كما ذكر الصَّبَّان، في حاشيته على الأَشْمُونِيِّ -: «التَّمييز بين صواب الكلم، وخطئه (٢٠).

وخلاصة الأمر أنَّ النَّحْوِيِّيْنَ القُدَمَاء قد فهموا النَّحْو فهاً يتّفق وما انتهت إليه الدّراسات الحديثة؛ وهي أنَّ وظيفتَهُ أن يتناول المعاني البيانيّة للنصّ اللُّغَوِيّ، كما يتناول الأشكال الإعرابيّة، وانطلاقاً من هَذَا المفهوم، أحكم الإمامُ الجُرْجَانِيّ في الحديث عن النَّحْو، وبيّنَ وجه الحاجة إليه، ومجملَ قواعدِهِ في أوّلِ كتابِهِ: «دلائل الإعجاز»(")، جاعلاً نظريّة النّظم، ومبنى بلاغة الكلام، واستقامة الأسلوب، وعلوَّه، نابعة من أحكامِ النَّحْو وقواعدِهِ وسدادِ استعالِما في قولِه: «معلومٌ أَنْ لَيْسَ النَّطْمُ سِوَى تعليقِ الكلِم بعضها ببعض، وجعل بعضها بسبب من بعض؛ والكلم ثلاث: «اسم، وفعل، وحرف»، وللتعليق فيا بينها طرقٌ معلومة... وهي كما تراها معاني النَّحْو وأحكامه، وَكذَلِكَ السّبيل في كلّ شيءٍ له مدخلٌ في صحّة تعلّق الكلم بعضها ببعض، لا ترى شيئاً من ذَلِكَ يعدو أَنْ يكون حكماً من أحكام النَّحْو، ومعنى من معانيه»(نُك.

فوظيفة النَّحْو وظيفةٌ جليلةٌ تشملُ التَّركيب كلَّه، وعلاقةَ الكلماتِ والجملِ بعضها ببعضٍ، من جهة صحّة تأليف الكلام وتأدية المراد، يقول الجُرْجَانِيّ: «فلا ترى كلاماً قد وُصِف بصحّةِ نظم أو فسادِه، أو وُصِف بمزيّةٍ وفضلٍ فيه، إلاّ وأنت تجد مرجع تِلْكَ الصّحّة وذَلِكَ الفساد وتِلْكَ المزيّة وذَلِكَ الفضل إلى معاني النَّحْو وأحكامه، ووجدته يدخل في أصلٍ من أموله، ويتصل ببابٍ من أبوابه»(٥).

فلا عَجَبَ أَنْ تُعرف - من خلال هَذَا العلم - دقائقُ المعاني في تفسير القرآن الكريم، وَأَنْ

<sup>(</sup>١) اللّبديّ، د. محمّد سمير نجيب، معجم المصطلحات النَّحْوِيَّة والصَّرْفِيَّة، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الصَّبَّان، محمّد بن عليّ، حاشية الصَّبَّان على شرح الأَشْمُونِيّ على أَلفيّة ابن مَالِك (ومعه شرح الشُّوَاهِد للعينيّ)، ج١، دار إحياء الكتب العَرَبِيَّة، القاهرة، د.ت، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) فيّود، د. بسيوني عبد الفتّاح، علم المعاني (دراسة بَلاغِيَّة ونقديَّة لمسائل المعاني)، ط١، مؤسّسة المختار، القاهرة، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م، ص٨.

<sup>(</sup>٤) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، المُقَدِّمة.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ص٨٣.

تستخلص منه حقائق الأحكام، وَأَنْ يوقفَ بِهِ على تنوّعها وتعدّدها واختلافها باختلاف الآراء النَّحْوِيَّة الَّتِي يحتملها كلّ تركيبٍ من تراكيبه، أو عبارةٍ من عباراته، دون الخروج به على مستوى النَّحْوِيَّة اللَّتِي يحتملها كلّ تركيبٍ من تراكيبه، أو عبارةٍ من عباراته، دون الخروج به على مستوى المعقول والمقبول، وكلّ ذَلِكَ في ضوء القاعدة المطّردة، أو طبيعة اللُّغَة، أو الاعتداد بالمعنى، أو الاجتهاد، إذا دعت الحاجة إليه (۱).

وهَذَا لا يكون ولا يتأتّى من خارج التَّركيب، بل من داخله، ومهمّة الدَّارس - كما يقول الدُّكْتُور عبد المطلب -: «هي كشف هَذَا الامتداد الدّاخليّ بكلّ خيوطه المتشابكة؛ وأثره في خلق العلاقات بين المفردات ومراقبة التّفاعل النَّحْوِيّ داخل الجملة، هو الَّذِي يوقفنا على ناتجها الكلّيّ»(٢).

ولَعَلَّ هَذَا ما دفع ابن يعيش إلى القول: «وذَلِكَ أنّهم لا يجدون علمًا من العلوم الإسلامِيَّة؛ فقهِها، وكلامِها، وعِلْمَي تفسيرِها وأخبارِها، إلاّ وافتقارُهُ إلى العَرَبِيَّة بيّنٌ، لا يُدْفَعُ؛ ومكشوفٌ لا يتقنّعُ»(٣).

وهَذَا ينعطف على قول ابن السَّرَّاج: «النَّحْو إِنَّمَا أُرِيدَ به أَنْ يَنْحُوَ المتكلِّمُ - إذا تَعلَّمَهُ - كلامَ العرب»(١٠).

وكلام العرب - كما هو بيّنٌ واضحٌ - مشتملٌ على جميع أصناف العلوم الشَّرعِيَّة مِنْهَا وغيرها، ممّا يوضّح مقدار الحاجة إليه، على جميع مستويات الكلام ومقاصده وغاياته ومراميه وقد عبّر عن ذَلِكَ الإمام الجُرْجَانِيِّ خيرَ تعبيرٍ، بقوله: «وذَلِكَ لأَنَّهُمْ لا يجدون بدّاً من أَنْ يعترفوا بالحاجة إليه فيه؛ إذ كان قد علم أَنَّ الألفاظ مغلقة على معانيها، حَتَّى يكون هو المستخرج لها، وأنّه المعيار الَّذِي لا يتبيّن نقصان كلامٍ ورجحانه، حَتَّى يعرض عليه، والمقياس الَّذِي لا يُعْرَفُ

<sup>(</sup>١) وهَذَا ما بينَّاه في الفصل الأَوَّل من بحثنا هَذَا، فِي أَثْنَاءِ حديثنا عن أسباب تعدَّد الآراء النَّحْويّة.

<sup>(</sup>٢) عبد المطّلب، د. محمّد، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجُرُ جَانِيّ، ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) ابن يعيش، موقق الدّين يعيش، شرح المفصّل، ج١، مكتبة المُتنَبِيّ، القاهرة، د.ت، ص٨.

<sup>(</sup>٤) ابن السَّرَّاج، أبو بكر محمّد، الأصول في النَّحْو، تحد. د. عبد الحسين الفتليّ، ج١، ط٤، مؤسّسة الرّسالة، بيروت – لبنان، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م، ص٣٥.

صحيحٌ من سقيمٍ حَتَّى يرجع إليه، ولا ينكر ذَلِكَ إلا مَنْ ينكر حسه، وإلا مَنْ غالط في الحقائق نفسه»(١).

# ج - النَّحْقُ وَالمَعْنَى:

وهَذَا كلّه يوحي - من غير شكّ - بِأَنَّ النَّحْوَ العَرَبِيَّ كان - منذ نشأته الأولى - مُهْتَمًّ بالمعنى، يعتدُّ به وبدوره في التَّقْعِيد، عن طريق التّفاعل القائم المستمرّ، بين الوظيفة النَّحْوِيَة والدَّلالَة المعجميّة للمفرد الَّذِي يشغل هَذِهِ الوظيفة، بِحَيْثُ يشكّل هَذَا التّفاعل بينهما، مع الموقف المعيّن، المعنى الدّلاليّ للجملة كلّها؛ لتكون الجملة هي الغاية الأولى لكلّ نظام نحويًّ؛ ففي الفترة المبكّرة للنحو العربيّ، كان أتباع مدرسة الكوفة يقولون عن سِيْبَوَيْهِ: "إنّه عمل كلام العرب على المعاني، وخلّى عن الألفاظ»(")؛ أي: كان يهتمّ بالدَّلالَة، وليس بالدّال، مراعياً بِذَلِكَ الجانب الإدراكيّ.

وَعَلَى هَذَا، فليس الوصف النَّحْوِيّ للغة جامداً أصمَّ خالياً من الدَّلالَة؛ إِذْ إِنَّهُ وصفٌ للعلاقات الَّتِي تربط عناصر الجملة الواحدة بعضها ببعضٍ؛ ليكون كلّ بحثٍ خاصِّ بالنَّحْو واللُّغَة، إِنَّهَا هو بحث في الدَّلالات - كها يقول ابن جنّي (٢) - ممّا يؤكّد علاقة علم النَّحْو بعلم الدَّلالَة ويوضّحها عند علمائنا القُدَمَاء؛ فقد كانوا يعوّلون على المعنى تعويلاً كبيراً؛ فالمُبَرِّد قد جرّد هذَا المبدأ تجريداً غير ملتبسٍ؛ إذ اعتمد المعنى فيصلاً في تصحيح النّحو؛ ذاهباً إلى أنّ: «كلّ ما صلح به المعنى فهو جيد، وكلّ ما فسد به المعنى فمردود»(١).

وَكَذَلِكَ فقد كان المعنى عندهم حكماً فيها يجوز ومالا يجوز؛ وَمِنْ ذَلِكَ ذهاب ابن السَّرَّاج إلى أَنَّهُ: «لا يجوزُ أَنْ نستثنيَ النَّكِرَةَ مِنَ النَّكِرَاتِ فِي الموجبِ، لا تقول: «جاءَني قومٌ إِلاَّ رجلاً»؛

<sup>(</sup>١) الجُرْ جَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) الزُّبَيْدِي، أبو بكر، طبقات النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ، ص١٣١. والقولُ منسوبٌ لثَعْلَب.

<sup>(</sup>٣) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٤) الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٤، ص١١٣.

لأَنَّ هَذِهِ لا فائدةَ فِي استثنائِها»(١)، وَمِنْ ذَلِكَ أَيْضًا مَنْعُهُمُ الابتداءَ بالنَّكرةِ؛ لعدمِ إِفادتِها(١).

لقد كان الاعتداد بالمعنى عند اللَّغُوِيِّنَ ضرباً من اختيار الاطّراد في التَّفسير النَّحُويّ، كها كانت مراعاته سبباً من أسباب الخلاف عند النَّحْوِيِّيْنَ؛ ممّا يؤكد الاعتهاد المتبادل بين النَّحُو والدَّلالَة منذ النَّشأة الأولى، مروراً بجميع مراحل تطوّر كلِّ من العِلْمَيْنِ، ولَعَلَّ القصّة المشهورة الَّتِي رُويت عن ابن الأَنبَارِيِّ خيرُ مثالٍ يوضّح ذَلِكَ، حَيْثُ قال: «ركب الكنديّ المتفلسف إلى أبي العبّاس (ن) وقال له: إنِّ لأجد في كلام العرب حشواً، فقال أبو العبّاس: في أيّ موضع وجدت ذَلِك؟ فقال: أجد العرب يقولون: عبد الله قائمٌ، ثم يقولون: إنَّ عبد الله لَقائمٌ؛ فالألفاظ العرب عبد الله قائمٌ، ثم يقولون: إنَّ عبد الله قائمٌ، ثم يقولون: إنَّ عبد الله لَقائمٌ، فالألفاظ متكرّرة، والمعنى واحد. فقال أبو العبّاس: بل المعاني مختلفة لاختلاف الألفاظ؛ فقولهم: عبد الله قائمٌ، جوابٌ عن قيامه؛ وقولهم: إنَّ عبد الله لقائمٌ، إخبارٌ عن سؤالِ سائلٍ؛ وقولهم: إنَّ عبد الله لقائمٌ، جوابٌ عن إنكار منكرٍ قيامَه؛ فقد تكرّرتِ الألفاظ لتكرّر المعاني» (٥).

وقد ربط النّورسيّ الأفكار بنظم المعاني، وهَذِهِ لا تكون إلاّ بتوخّي معاني النَّحْو، بقوله: «ونظمُ المعاني: عبارة عن توخّي المعاني النَّحْوِيَّة فيها بين الكلهات؛ أي إذابة المعاني الحرفيّة بين الكلم لتحصيل النّقوش الغريبة، وَإِنْ أمعنْتَ النّظرَ لرأيت أنَّ المجرى الطَّبَعِيّ للأفكار والحسّيّات، إنّها هو نظم المعاني»(١)؛ فقد ربط بِذَلِكَ المعنى بنظم النَّحْو، والفكر بنظم المعنى،

<sup>(</sup>١) ابن السَّرَّاج، أبو بكر محمّد، الأصول في النَّحْو، ج١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) الثّمانينيّ، عمر بن ثابت، الفوائد والقواعد، تحد. د. عبد الوهاب محمود الكحلة، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت – لبنان، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٣) هو يعقوب بن إسحق، أبو يوسف ( -٢٦٠هـ)، فيلسوف العرب والإسلام في عصره، وأحد أبناء الملوك من كندة، يزيد عدد كتبه على ثلاثمئة، منها: «رسالة في التّنجيم»، و«اختيارات الأيام»، و«إلهيّات أرسطو». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٤) هُوَ الْمُبَرِّد، وقد تمت ترجمتُهُ في الفصل الأوّل، انظر ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) السّكاكيّ، أبو يعقوب يوسف، مفتاح العلوم، ضبطه وشرحه نعيم زرزور، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م، ص١٧١.

<sup>(</sup>٦) النّورسيّ، بديع الزَّمَان سعيد، إشارات الإعجاز في مظانّ الإيجاز، تحد. إحسان قاسم الصّالحيّ، ط٣، دار الكتب المَصْريَّة، مصر، ٢٠٠٢م، ص١١٨.

جاعلاً من النَّحْو ترجماناً صادقاً عن الفكر، في وعاءٍ مُزَخْرَفٍ بديع من المعاني.

وَمِنْ هُنَا جَاءَت معاني النَّحْو منقسمةً بين حركات اللّفظ وسكناته، وبين وضع الحروف في مواضعها المقتضية لها، وبين تأليف الكلام بالتَّقْدِيم والتَّأْخِير وتوخّي الصّواب(۱)، يقول النّورسيّ في بيان ذَلِك: «إعْلَمْ أَنَّ سِيْبَوَيْهِ نصّ على أَنَّ الحروف الَّتِي تتعدّد معانيها، ك«من»، و«إلى»، و«الباء»، وغيرها، أصل المعنى فيها واحد لا يزول؛ لكن باعتبار المقام والغرض قد يتشرّب معنىً معلّقاً، ويجذبه إلى جوفه، فيصير المعنى الأصليّ صورةً وأسلوباً لمسافره»(۱).

ويقول الإمام الجُرْجَانِيّ: «وَاعْلَمْ أَنْ ليس النّظم إلاّ أَنْ تضع كلامك الوضع الَّذِي يقتضيه علم النّحو، وتعمل على قوانينِه وأصوله...؛ وذَلِكَ أَنّا لا نعلم شيئاً يبتغيه النّاظمُ بنظمِهِ، غير أَنْ ينظر في وجوه كلِّ بابٍ وفروقِهِ؛ فينظر في الخبر إلى الوجوه الَّتِي تراها في قولك: زيدٌ منطلقٌ، وزيدٌ ينطلقُ، وينطلقُ زيدٌ، ومنطلقٌ زيدٌ، وزيدٌ المنطلقُ، والمنطلقُ زيدٌ، وزيدٌ هو المنطلقُ، وزيدٌ هو منطلقٌ؛ وفي الشُّرُوط والجزاء إلى الوجوه الَّتِي تراها في قولك: إِنْ تخرجْ أَخرجْ، وَإِنْ خرجتَ خرجْتُ، وَإِنْ تخرجْتُ، وأنا خارجٌ، وأنا خارجٌ إِنْ خرجْتَ، وأنا - إِنْ خرجْتَ - خارجٌ... هَذَا هو السّبيلُ، فلستُ بواجدٍ شيئاً يرجعُ صوابُهُ - إِنْ كان صواباً - ، وخطؤه - إِنْ كان خطأً - إلى النّظم، ويدخل تحت هَذَا الاسم، إلا وهو معنيً من معاني النّحو» (").

ومن الأمور البارزة في دراسات الزَّمَ شَرِيّ النَّحْوِيّة، النظرُ إلى علاقة النَّحْو بالمعنى، وَأَنَّ ترجيحه في الإعراب بمقدار سموّ المعنى وبلاغته (١٠)؛ وقد جاء في «الكشاف» - في قوله تعالى: ﴿ ٱللَّمْ تَكُ أَلَثُ تَكُ اللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَآءِ مَآءَ فَتُصِيحُ ٱلأَرْضُ مُغْضَرَّةً إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ ﴿ ٱللَّمْ تَكُ أَنْ اللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [الحج ٢٢/ ٢٣] - : «فَإِنْ قُلْتَ: فم اله رفع، ولم ينصب جواباً للاستفهام؟ قلتُ: لو نصب، لأعطى

<sup>(</sup>١) التّوحيديّ، أَبُو حَيَّان، الإمتاع والمؤانسة، ضبطه أحمد أمين - أحمد الزّين، ج١، دار مكتبة الحياة، بيروت-لبنان، د.ت، ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) النّورسيّ، بديع الزَّمَان سعيد، إشارات الإعجاز في مظانّ الإيجاز، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الجُوْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص٦٤-٦٥.

<sup>(</sup>٤) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللَّغَوِيَّة عند الزَّغْشَرِيّ، ص٢٣٧.

ما هو عكس الغرض؛ لأنَّ معناه إثبات الاخضرار، فينقلبُ بالنَّصْب إلى نفي الاخضرار، مثاله أنْ تقول لصاحبِكَ: ألمْ تَرَ أَنِّي أَنعمت فتشكر؟ إِنْ نصبته، فأنت نافٍ لشكره، شاكٍ تفريطه فيه؛ وَإِنْ رفعته، فأنت مُثْبِتٌ للشكر؛ وهَذَا وأمثاله ممّا يجبُ أَنْ يرغبَ له من اتسم بالعلم، في علم الإعراب، وتوقير أهله»(١).

إِنَّ الإشارات المقتضبة الَّتِي أوردناها - تبيّن إلى حدِّ ما - علاقة النَّحْو بالمعنى عند النَّحْوِيِّيْنَ؛ فالجانب الدّلاليّ هو نقطة الالتقاء بينها، وما كانتِ العربُ لتجزعَ من اللَّحْن في الإعراب، لو لم يكن مؤدّياً إلى فساد المعنى، وهنا يبرز دور الإعراب واهتمام النَّحْوِيِّيْنَ به من أجل تحصين المعنى، ووضع ضوابط لغويّة للجانب الدّلاليّ؛ إِذْ إِنَّ الفصل بين الجانبيْنِ الدّلاليّ والإعرابي فصلٌ منهجيٌّ ليس غير.

# د- العَلاَمَةُ الإِعْرَابِيَّةُ وَالمَعْنَى (عَرْضٌ، وَنَقْضٌ):

أَمَّا النُّصُوصِ الَّتِي دلّتْ على العلاقة بين العلامات الإعرابيَّة والمعاني، فكثيرةٌ، والإلحاح فيها على وظيفةِ العلامات واضحٌ وأكيد؛ ولمّا كانَ هَذَا الأمر لا يروقُ بعض المخالفين، كانَ إثبات بعض هَذِهِ النَّصُوص ضَرُورِيَّا مِنْ جِهتَيْنِ؛ فهي تثبت ما نحن بصدَدِهِ من جهة، وتردّ ما هم بصدَدِه من جهةٍ أخرى.

فَقَدْ رَبَطَ الزَّجَّاجِيّ بين الإعراب والمعنى حين قال: «وَالإِعْرَابُ إِنَّمَا دَخَلَ الكَلاَمَ؛ لِيُفَرِّقَ بَيْنَ الفاعلِ والمفعول، والمالكِ والمملوك، والمضاف إليه، وسائر ما يَعْتَوِرُ الأسماء من المعاني»(١٠).

والإعراب عند ابن جنّي: «هو الإبانة عن المعاني بالأَلفاظ؛ أَلاَ تَرَى أَنَّكَ - إِذَا سمعت أكرمَ سعيدٌ أباه، وشكرَ سعيداً أبوه - علمْتَ برفع أحدهما ونصبِ الآخر الفاعلَ من المفعول، ولو كان الكلام شرجاً (٣) واحداً، لاستبهمَ أحدُهما من صاحبِهِ (١٠).

<sup>(</sup>١) الزَّغْشَريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، الإيضاح في علل النّحو، ص٧٦.

<sup>(</sup>٣) أي: نوعاً.

<sup>(</sup>٤) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص٣٥.

وهو، عند السّكاكيّ (۱)، مرتبطٌ في جميع جزئيّاته بالمعنى؛ إذ به توجّه المعاني، وتعرف الدَّلالات، وذَلِكَ بقوله: «إِنَّ كلَّ واحدٍ من وجوه الإعراب دالُّ على معنى كما تشهد لذَلِكَ قوانينُ علم النّحْوِ» (۱).

ولابن القيّم (٣) رأيٌ في الإعراب، مفاده وله أنه (اختصَّ الإعراب بالأواخر، لأنَّه دليلٌ على المعاني اللاَّحِقة للمعرب؛ وتِلْكَ المعاني لا تلحقه إلاّ بعد تحصيله وحصول العلم بحقيقته (١٠).

ولَعَلَّ هَذِهِ النُّصُوص وغيرَها ممّا أوردناه في هَذَا البحث، من تعريفٍ للجرجانيّ، وابن فَارِس، وغيرهما، الَّتِي تعود إلى أزمنةٍ مختلفةٍ، تؤكّد أَنَّ العلاقة بين الحركات والمعنى، كانت من قبيل المسلّمات؛ أليسوا قد ذكروا أَنَّ أبا الأسود سمع أعرابيّاً يقرأ: «أَنَّ اللهَ بريءٌ من المشركينَ، ورسولِه» بالحِرّ، فقال: «معاذَ الله أَنْ يكون الله بريئاً من رسوله»، اقرأ: ﴿ أَنَّ اللهَ بَرِيَّ مُنَ المُشْرِكِينَ ورَسُولُهُ, ﴾ [التوبه ٩/٣].

فالكلامُ واحدٌ، ولم يتغيّر فيه إلا حركةُ اللهم؛ فَإِذَا حُرّكت بالجرّ أدّى إلى الخروج عن المعقول والعقيدة، وَإِذَا حُرِّكت بالرَّفْع أدّى إلى معنى مستقيم لا لبسَ فيه ولا إنكار؛ فهل كانوا يرون ذَلِك، وهم يظنّون أنَّ حركاتِ الإعراب لا تدلّ على معنى، ولا أثرَ لها في تصوير المفهوم؟!.

وَعَلَيْهِ، فقد كان إقبال العُلَمَاء على إعراب النُّصُوص، إدراكاً مِنْهُمْ أَنَّ المعنى لا يمكن أَنْ يفهم، إِلاَّ بعد إِعراب التَّرَاكِيب المشتملة عليه، ويروى عن أبي بكر الصّديق ﴿(٥)، أَنَّهُ قَالَ: «لأَنْ

<sup>(</sup>۱) هو يوسف بن أبي بكر الخوارزميّ الحنفيّ، أبو يعقوب، سراج الـدّين ( ٦٢٦هـ)، عـالم بالعَرَبِيَّة والأدب، مولده ووفاته بخوارزم، من كتبه: «مفتاح العلوم»، و«رسالة في علم المناظرة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) السّكاكيّ، أبو يعقوب يوسف، مفتاح العلوم، ص٥١.

<sup>(</sup>٣) هو ابن قيّم الجوزيّة، محمّد بن أبي بكر الزُّرْعيّ الدّمشقيّ، أبو عبد الله، شمس الدِّين ( -٧٥١هـ)، من أركان الإصلاح الإسلاميّ، وأحد كبار العُلكَاء، ألّف تصانيف كثيرة، منها: «تفسير المعوذتين»، و«التبيان في أقسام القرآن»، و«الكافية الشّافية»، و«بدائع الفوائد». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٤) الجوزيّة، ابن قيّم، بدائع الفوائد، ضبط أحمد عبد السّلام، ج١، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، ص٣٠.

<sup>(</sup>٥) تُوُفِّي (١٣هـ). ابن عبد البرّ، يوسف بن محمّد، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ص٣٧٣-٣٨٠.

أعربَ آيةً من القرآنِ، أحبُّ إِلِيَّ مِنْ أَنْ أحفظ آية »(١)؛ ولَعَلَّ ذَلِكَ يعود إلى أَنَّ إعراب نصِّ ما -كها يقرّر الدُّكْتُور تَكَام حَسَّان - يتوقّف على: «وظائف الأصوات، ووظائف القرائن، ونظام العلاقات »(٢).

وَمِنْ هُنَا كَانَ إعرابِ النَّصُوصِ مدخلاً طَبَعِيّاً وأساساً لفهم المضامين؛ ولذَلِكَ تضمّ المكتبة اللَّغَوِيَّة عدداً كبيراً من هَذِهِ النُّصُوصِ المعربة؛ من جملتها "إعراب الحديث" للعكبريّ(")، و "إعراب لاميّة العرب" الموسوم بأعجب العجب للزنخشريّ(أ)، و "شرح لاميّة العجم" الشيخ المكتى البطاوريّ().

كما أفرد إعرابَ القرآنِ بالتَّالِيف - كما أشرنا سابقاً (٧٠ - عددٌ لا بأسَ به من العُلَمَاء، من أمثال: الفَرَّاء، والأخفش، والزَّجَّاج، والنَّحَّاس، وابن خَالَوَيْهِ، والعُكْبَرِيَّ، وأَبِي حَيَّان... وكتبهم مطبوعةٌ متداولة.

وقد كانت مقدّمات هَذِهِ الكتب تشير إلى ضرورة هَذَا الأمر، وَمِنْهَا مُقَدِّمَة القيسيّ الَّتِي يقول فيها: «وَرَأَيْتُ مِنْ أَعْظَمِ مَا يَجِبُ على طالبِ علومِ القرآنِ، الرّاغبِ في تجويدِ ألفاظِهِ، وفهم معانيهِ، ومعرفة قِرَاءَاتهِ ولُغاتِهِ، وأفضلِ ما القارِئُ إليهِ مُحْتاجٌ، معرفة إعرابه والوقوف على تصرّف حركاته وسواكنه؛ ليكونَ بِذَلِكَ، سالماً من اللَّحْن فيه، مستعيناً على إحكام اللّفظ به، مطّلعاً على

<sup>(</sup>١) ابن سلام، أبو عبيد القاسم، فضائل القرآن ومعالمه وآدابه، تح. أحمد بن عبد الواحد الخياطيّ، ج٢، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلامِيَّة، المملكة المغربيّة، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَرَبيَّة معناها ومبناها، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣) ابن خلَّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٥) الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص١١٠.

<sup>(</sup>٦) هو محمّد المكّيّ، بن محمّد بن عليّ بن عبد الرّحن الشّرشاليّ، أبو حامد البطاوريّ ( -١٣٥٥ هـ)، أديب مِنَ القضاة، له اشتغالٌ بالحديث والتّفسير، مِنْ أهل الرّباط في المغرب، وولِيَ قضاءَها، له كتبٌ، منها: «شرح الجمل لابن المجراد»، و«هامية الطّرب في شرح لامية العرب»، و«شرح لامية العجم»، و«شرح المقصور والممدود». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص١١٠.

<sup>(</sup>۷) انظر ص۱٤۱.

المعاني الَّتِي قد تختلفُ باختلاف الحركات، متفهّاً لما أراد اللهُ - تبارك وتعالى - به من عباده؛ إذ بمعرفة حقائق الإعرابِ تُعرفُ أكثرُ المعاني، وينجلي الإشكال، وتظهرُ الفوائدُ، ويُفهمُ الخِطابُ، وتَصحُّ معرفةُ حَقِيْقَة المرادِ»(١).

وما ذَلِكَ إِلاّ لاَنَهُ بالإعراب - كها ذكر ابن فَارِس - تميّز المعاني، ويوقف على أغراض المتتكلِّمِيْنَ (٢)؛ وَمِنْ هُنَا كان لا بُدَّ أَنْ يراعى المعنى في فهم حَقِيْقَة المراد من التَّركيب، أو الجملة، أو العبارة، أو المفرد، قبل إعرابه؛ فَإِنَّهُ - كها قال الزّركشيّ -: «فرع المعنى» (٣)، ويقول ابن هِ شَام معبّراً عن ذَلِكَ أدق تعبير: «وها أنا مورِدٌ، بعون الله أمثلة، متى بُنِيَ فيها ظاهر اللّفظ، ولم ينظر إلى موجب المعنى، حصل الفساد. وبعض هَذِهِ الأمثلة وقع للمعربين فيه وهم بهذا السبب... وموجب المعنى، عصل الفساد. ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُكُ أَنْ تَرَكُ مَا يَعْبُدُ ءَابَا وَنَا أَوْنَ نَقَعَلَ فِي آمَوُلِكا مَا أَنْ نَتْكُو أَنْ نَقْعَلَ في الْمَوْلِكَ باطلٌ ؛ لأَنّهُ أَمْ يَعْبُدُ عَلَى «أَنْ يَعْعَلَ إِنَّ يَعْمَلُ وَاللّهُ واللّهُ واللّهُ اللّه وعلفٌ على «أَنْ يتوكَ» وذَلِكَ باطلٌ ؛ لأَنّه مَنْ مُرهم أَنْ يفعلوا في أموالهم ما يشاؤون، وإِنَّها هو عطفٌ على «ما»؛ فهو مفعولٌ للترك؛ والمعنى «أَنْ يتركَ أَنْ يفعلوا في أموالهم ما يشاؤون، وإِنَّها هو عطفٌ على «ما»؛ فهو مفعولٌ للترك؛ والمعنى «أَنْ نتركَ أَنْ يفعل ...»، وموجب الوهم المذكور أَنَّ المعربَ يرى «أَنْ» و«الفعل» مرّتين، وبينها حرف العطف» (١٠)؛ وقد ذكر ابن هِشَام أَنَّهُ من الجهات الَّتِي يدخل الاعتراض على المعرب من حرف العطف» (١٠)؛ وقد ذكر ابن هِشَام أَنَّهُ من الجهات الَّتِي يدخل الاعتراض على المعرب من جهتها أَنْ يراعي ما يقتضيه ظاهر الصّناعة، ولا يراعي المعنى؛ إذ كثيراً ما تزلُّ الأقدام بسبب ذلِكَ (١٠) وذَلِكَ لأَنَّ الخطأ والفساد في المتحرّكات، كها يقرّر ذلك السَّيْرَاقِ، فيها نقله التوحيديّ (٢) عنه (٧)

<sup>(</sup>١) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص١-٢.

<sup>(</sup>٢) ابن فَارِس، أحمد، الصَّاحبي في فقه اللَّغَة وسنن العرب في كلامها، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٦٨٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ص٦٨٤.

<sup>(</sup>٦) هو أَبُو حَيَّان، عليّ بن محمّد بن العبَّاس البغداديّ، المعروف بالتوحيديّ، لغويٌّ بـارع، أخـذ عـن القـاضي ابـن حامد المروزيّ، له مصنَّفات في علـم التّصوّف، ولـه: «الإمتـاع والمؤانسة»، و«البصائر». النَّـوويّ، يَحيى بـن شَرَف، تهذيب الأسهاء واللُّغَات، ج٢، المطبعة المنيريّة، القاهرة، د.ت، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٧) التّوحيديّ، أَبُو حَيَّان، الإمتاع والمؤانسة، ج١، ص١٢١-١٢٢.

ويذهب العلويّ (١) إلى أنَّ المعاني الَّتِي تدلُّ عليها الحركات الإعرابيَّة هي معانٍ مطلقة بقوله: «فالنظرُ في علم الإعراب إِنَّهَا هو نظرٌ في حصول مطلق المعنى، وكَيْفِيَّة اقتباسه من اللّفظ المركّب فلا بدَّ من الإحاطة بصحّة التَّركيب؛ ليأمن الخلط في تأدية المعاني وتحصيلها» (٢)؛ بمعنى أنَّ الإعراب - في المرحلة الأولى - يحدّد المعاني الَّتِي يؤدّيها التَّركيب بعيداً عن أيّ غرض جزئيًّ، ثم يفهم الفاعليّة، والمفعوليّة، والإضافة؛ إِذْ إِنَّ هَذِهِ المعاني الثَّلاثة تنحصر فيها المعاني كلُّها، وَمِنْهَا تؤخذ الدَّلالات جميعُها؛ وَعَلَيْهِ فمعرفتها مُقَدِّمة على غيرها.

وَمِنْ هُنَا، كان الاتّكال على العلامة الإعرابيَّة بوصفها كبرى الدَّوالَّ على المعنى؛ وَعَلَيْهِ فمن الواجب أَنْ ندرسَها، ونبحثَ - فِي أَثْنَاءِ الكلام - عمَّا تشيرُ إليه كلُّ علامةٍ منها، ونعلمَ أَنَّ هَذِهِ الحركات تختلفُ باختلاف موضع الكلمة من الجملة، وصلتها بها معها من الكلهات.

أمّا قول القائلين بفهم المستمع للكلام غير المعرب، واستنادهم إلى ذَلِكَ لنفي الوظيفة الدَّلالِيَّة للعلامات، فهو أمرٌ - إِنْ كان مقبولاً في الكلام المتعارف المشهور - فإنّه لا يثبت عند النظر في النُّصُوص الأدبيّة الرّفيعة، يقول الجُرْجَانِيّ: «فأمّا مَنْ تكلَّمَ من العَامَّة بالعَربِيَّة، بغير إعرابٍ فَيُفْهَمُ عنه، فإنَّمَا ذَلِكَ في المتعارف المشهور، والمستعمل والمألوف بالدّراية، ولو التجأ أحدهم إلى الإيضاح عن معنىً ملتبسٍ بغيره، من غير فهمه بالإعراب، لم يمكن ذَلِكَ، وهَذَا أوضح مِنْ أَنْ يحتاج إلى الإطالة فيه»(").

وقد أدرك بعضُ اللَّغَوِيِّيْنَ المُحْدَثِيْنَ بعض هَذَا، يقول ريمون طحّان: «وَلَئِنْ ألفينا الآن، الاعتهاد على مواقع الكلهات في اللُّغَة العَرَبِيَّة، وأخذنا نقوم أحياناً، دون العودة إلى الحركة،

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن حمزة بن عليّ بن إِبْرَاهِيم الحسينيّ العلويّ الطّالبيّ ( -٧٤٥هـ)، من أكابر أَئِمَّة الزّيديّة، وعلمائهم في اليمن، يروى أن كراريس تصانيفه زادت على عدد أيّام عمره، منها: «أسرار المفصّل»، و «الطّراز»، و «الطّراز»، و «الطّراز»، و «شرح الكافية». الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٨، ص٣٤١.

<sup>(</sup>٢) العلويّ، يحيى بن حمزة، الطّراز المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، تصحيح سيّد بن عليّ المرصفيّ، ج١، مطبعة المقتطف، مصر، ١٣٣٢هـ-١٩١٤م، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، الإيضاح في علل النَّحو، ص٩٧.

بالقرائن الخلاقة الَّتِي تنقل إلينا بسرعة ما يمكن أَنْ يولده النَصّ من أرجاع ذهنيّة، تساعدنا على فهم ما نقرأ فهماً صحيحاً، وَعَلَى نقده وتحليله، فإننّا لا نزال نستأنس بالحركة عندما يغلق المعنى علينا، ويحدث اللّبس (۱).

إذاً، فثمّة تناسبٌ مطّردٌ بين مستوى اللَّغَة الكتابيّة، والإعراب الَّذِي يدخلها؛ بمعنى أنّنا كلّما اقتربنا بلغتنا من اللُّغَة الأدبيّة المميّزة، ازداد الإعراب في كلامنا، وتنوّعت حالاته؛ فكان فيه حكما اقتربنا بلغتنا من اللُّغَة الأدبيّة المميّزة، ازواد الإعراب في كلامنا، وتنوّعت حالاته؛ فكان فيه حكما يسمّيه حاطوم: الإعراب الدّلاليّ، أو الوظيفيّ، أو الجماليّ - ما يتناسب مع اقتراب العبارة من الدّرجة العليا في السّلّم؛ أي: من المستوى الأدبيّ الَّذِي ينقسم الكلام معه إلى نثرٍ، وشعرٍ، وقرآن (٢).

ولَعَلَّ خير ما قيل في الحركات الإعرابيَّة من العُلَمَاء المُحْدَثِيْنَ، قول الدُّكْتُور مَازِن المُبَارَك: «وتتميّز اللُّغَة العَرَبِيَّة - فيما تتميّز به - بحركات الإعراب الَّتِي هي في حَقِيْقة الأمر ضربٌ من الإيجاز؛ إذ يدلّ بالحركة على معنى جديدٍ غير معنى المادّة اللُّغَوِيَّة للكلمة، وغير معنى القالب الصّر في لها؛ وهو معناها، أو وظيفتها النَّحْوِيَّة، كالفاعلية، أو المفعوليّة... وهكذا، فحركات الإعراب ليست شيئاً زائداً أو ثانويّاً، وهي لم تدخل على الكلام اعتباطاً، وإنَّمَا دخلت لأداء وظيفةٍ أساسيّةٍ في اللّغة؛ إذ بها يتضح المعنى ويظهر، وعن طريقها نعرف الصّلة النَّحْوِيَّة بين الكلمة والكلمة، في الجملة الواحدة»(٣).

وبهَذَا المفهوم يكون الإعراب، في مبدئه القائم على الحركات، لغةً نضيفها إلى لغتنا الأولى الَّتِي هي الألفاظ؛ فَإِذَا نحن أمام ثروةٍ لغويّةٍ لا نفاد لها<sup>(٤)</sup>.

ولمّا كانت وظيفة النَّحْو تعيين صلة الكلمات، بعضها ببعض في الجملة الواحدة، بحسب المعنى المراد، وكانت حركات الإعراب في العَرَبِيَّة تقوم بالجزء الأكبر من تِلْكَ الوظيفة، طغى

<sup>(</sup>١) طحّان، ريمون، الألسنيّة العَرَبِيَّة، ج٢، ط١، دار الكتاب اللّبنانيّ، بيروت - لبنان، د.ت، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) حاطوم، أحمد، اللُّغَة ليست عقلًا من خلال اللّسان العربيّ، ط١، دار الفكر، لبنان، ١٩٨٩م، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويِّ، ط٤، دار البشائر، دمشق، ١٤٢٤هـ–٢٠٠٣م، ص٥١-٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص٧٧.

معنى الإعراب على النَّحْو كله، حَتَّى سُمِّي النَّحْو بعلم الإعراب.

وهَذَا ما يؤكّد ما بيّناه سابقاً من أنَّ النَّحْوَ تكمن أَهَمِّيَّته في الكشف عن المعنى الكامن وراء التَّركيب، مشتملاً بِذَلِكَ على الإعراب، والصّرف، والأصوات، والدَّلالَة.

# ه - النَّحْق، وَالقُرْآنُ الكَرِيْمُ:

إِنَّ هَذَا الفهم الدَّقِيق للنَّحْوِ هو الَّذِي جعل النَّحْوِيِّيْنَ المُفَسِّرِيْنَ يهتمّون بإعراب النَّصّ القرآنيّ، وَكَأَنَّهُمْ يريدون حصر المعاني القُرْآنِيَّة في المعاني النَّحْوِيّة؛ ليسهل على غيرهم الانتفاع بها.

وَبَعْدَ ذَلِكَ كُلِّهِ لَمْ يَكُنْ عجباً أَنْ يأمر النّبيُّ الله بإعراب القرآن - كما مرَّ بنا من أحاديث شريفة - ممّا يؤكّد ارتباطه بالدَّلالَة، ويعمّق صلته بالمعنى، ويزيد من قدسيّته، ويرفعه إلى مصافّ العلوم الشَّرعِيَّة الَّتِي نشأت لفهم معاني الآيات القُرْ آنِيَّة، وهَذَا ما أشار إليه عمر بن الخطّاب العقوله: «تعلّموا اللَّحْن، والفرائض، والسّنن، كما تعلمون القرآن» (۱)، ونراه في مكانٍ آخر يجعل النّحُو في مرتبةٍ واحدة مع الفقه، بقوله: «عليكم بالتّفقّه في الدّين، والتّفهّم في العَرَبيّة وحسن العبارة» (۱). وكَذَلِكَ ما ورد عن عبد الله بن مسعود (۱) مِنْ قوله: «أعربوا القرآن، فإنّه عربيًّ» (۱).

وهَذَا كلّه بيّنٌ واضحُ الدَّلالَة في تحديدِهِ وظيفةَ النَّحُو، وتنويهه برفعه، وسمو منزلته، وضرورة تعلّمه، وأهمِّيته في إدراك كلام الله، وفهم دقائق التَّفسير، وأصول العقائد، وحقائق الدين، وإظهار إعجازه، وإتقان تأويله لإدراك معانيه، وأسرار التّعبير فيه، وصيانته، وإشراع السّبل الصّحيحة للنطق به نطقاً صحيحاً فصيحاً.

<sup>(</sup>١) ابن سلام، أبو عبيد القاسم، فضائل القرآن ومعالمه وآدابه، ج٢، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص١٧٩.

 <sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن مسعود، أبو عبد الرَّحن الهُذَليّ ( -٣٢هـ)، أحد عُلَمَاء الصَّحابة، روى عن النبيِّ ، وروى عنه ابن عبَّاس وابن عمر وغيرهما من الصّحابة، وعلقمة ومسروق من التّابعين. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٣، ص٣٨٤-٣٨٦-٣٩.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد الكُوفِيّ، الكتاب المصنّف في الأحاديث والآثار، تح. كمال يوسف الحوت، ج٦، ط١، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤٠٩هـ، رقم (٢٩٩١٧)، ص١١٦.

وَمِنْ هُنَا، فَلَيْسَ غريباً أَنْ ينكبَّ العُلَمَاء على ابتكار علم النَّحْو في رحابه، وإشراع السّبل الصّحيحة للنطق به، وتأليف الكتب، والرّسائل للخروج به ناضجاً يافعاً مختمراً، متمثّلين بِلذَلِكَ روح المعنى الَّذِي ينطوي عليه حديث الرَّسُول ﷺ: «أَعْرِبُوا الكَلامَ؛ كَيْ تَعْرِبُوا القُرْآنَ»(۱).

وقد كان لأبي الأسود - كما ذكرنا - فضلُ ابتكار هَذَا التّصوّر الَّذِي تقيّلَ ظلالَهُ عُلَمَاء العَرَبِيَّة بعدَهُ؛ فتوصّلوا جميعاً، متكاتفين، متفانين، مختلفين أو متّفقين، على اختلاف زمانهم، وتطوّر مراحلهم، وتتابع عصورهم، وتنوّع مشاربهم، إلى صرحٍ جميلٍ متينٍ، كَأَنَّهُ ثُمَرَّدٌ من قوارير، لا ترى فيه عِوَجاً ولا أَمْتاً، ولا تحسُّ فيه شذوذاً ولا خلَلاً.

وَمِنْ هُنَا يبدو لنا أَنَّ التفات النَّحْوِيِّيْنَ وتوجّههم - بعد أَنْ صاغوا هيكليّة هَذَا العلم الجميل - إلى تفسير القرآن الجليل، كان التفاتاً طَبَعِيّاً، وتوجّها بَدَهِيّاً؛ لأَمَّهُمْ لَمْ ينسوا أَنَّ الغاية من وضعهم للنَّحْو هي خدمة معاني هَذَا الكتاب الخالد وتحليلها واستنباط الأحكام منها، كما أَنَّ دراسة النَّحْو لأسلوب القرآن الكريم في جميع رواياته فيها دفاعٌ عن النَّحْو، تعضد قواعده، وتدعم شواهده.

ولا بدَّ من الإشارة إلى أَنَّ النَّاظر في كتب إعراب القرآن وكتب التَّفسير، يلحظ كثرة اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ في إعراب القرآن، وتعدّد المعاني النَّاتجة عن تِلْكَ الاختلافات وتنوّعها، وقد أرجع الأستاذ عضيمة ذَلِكَ إلى أمرين:

«١- أسلوب القرآن معجز، لا يستطيع أحدٌ أَنْ يحيط بكلّ مراميه ومقاصده، فاحتمل كثيراً من المعاني، وكثيراً من الوجوه.

٢- يحتفظ النَّحْوِيُّونَ لأنفسهم بحريّة الرّأي وانطلاق الفكر؛ فلا يعرفون الحجر على الآراء، ولا تقديس رأي الفرد، مهما علت منزلته (٢٠).

<sup>(</sup>١) الهنديّ، علاء الدّين، كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال، ضبطه الشَّيْخ بكري حيّاني، صحّحه الشَّيْخ صفوة السّقا، ج١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م، رقم (٢٧٨٣)، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) عضيمة، محمّد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، القسم الأوّل، ج١، ص١٤.

مع التنبيه إلى أنَّ هَذِهِ الاختلافات؛ إِمَّا أنْ يكونَ فيها شيءٌ من الأغلاط، أو الآراء المردودة التي لا تقوم على حجّة أو منطق، وقد عزا الرَّافِعِيّ ذَلِكَ إلى إعجاز القرآن الكريم، وعدم القدرة على الإحاطة بكشف معانيه كلّها في زمانٍ واحد، بقوله: «ذَلِكَ وَأَنَّ من أدلّة إعجاز هَذَا الكتاب الكريم أنْ يخطئ النَّاس في بعض تفسيره على اختلاف العصور؛ لضعف وسائلهم العلميَّة، ولقصر حبالهم أنْ تعلق بأطراف السموات أو تحيط بالأرض، ثم تصيب الطبيعة نفسها في كشف معانيه؛ فكلّما تقدّم النظر، وجمعت العلوم، ونازعت إلى الكشف والاختراع، واستكملت آلات البحث، ظهرت حقائقه الطبّعِيّة ناصعةً، حَتَّى كَأَنَّهُ غاية، لا يزال عقل الإنسان يقطع إليها»(۱)؛ ومثل هَذِهِ الوجهات المغلوطة لن نأخذ بها في بحثنا هَذَا، ولن نشير إليها، متجاهلين الحديث عنها؛ لأنَّهَ الا علاقة لها بتوجيه المعاني الّتِي ننشدها هَهُنَا.

وَإِمَّا أَنْ تكونَ المعاني فيها خاليةً من الأغلاط، صحيحةً، إِلاَّ أَنَّهَا تقوى وتضعف، وَرُبَّهَا يكون المعنى عند نحويٍّ يغاير معنى آخر ذهب إليه نحويٌّ آخر، ولكلِّ منهما رأيه وحججه، القائمة على قواعد اللُّغَة، لا تخرج عنها؛ وهَذِهِ وجهة درسنا القائمة على تتبع اختلاف الأَوْجُه الإعرابيَّة المطّردة الصّحيحة الَّتِي لا تخرج على أنظمة اللُّغَة، وأثرها في تفسير الآيات القُرْآنيَّة.

وَبَعْدَ أَنْ فَصَّلنا الحديث عن الظّروف الَّتِي مرَّتْ بها الأمّة العَرَبِيَّة - في الفصل الأوَّل من البحث - على اختلاف مراحل عصورها - وخصوصاً بعد مجيء الإسلام - والَّتِي كانت سبباً مباشراً ومؤثّراً في ظهور علوم اللُّغة العَربِيَّة - وخصوصاً النَّحْو والإعراب منها - والَّتِي أدّت بالعُلَهَاء النَّحْوِيَّنَ، على اختلاف مذاهبهم وبيئاتهم ومشاربهم، إلى الاختلاف في الأحكام والآراء التَّتِي يذهبون إليها، وهم يدرسون كتاب الله، ويتتبّعون دقائق تفسيره وأسرار معانيه؛ والَّتِي أسهمت في نشوء مدارس متنوّعة للنحو العربيّ، كان من المفيد أَنْ ننقل ما قاله ابن خلدون (۱)، مصوّراً لنا ما آلت إليه الدّراسات النَّحْوِيَّة عند المتأخّرين، الَّذِيْنَ ورثوا تِلْكَ الاختلافات عن

<sup>(</sup>١) الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ج٢، ص١٢٨-١٢٩.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرّحمن بن محمّد، أبو زيد، وليّ الدّين الحضرميّ الإشبيليّ ( -٨٠٨هـ)، الفيلسوف، المؤرّخ، العالم، الاجتماعيّ، البحّاثة، الفصيح، العاقل، الصادق اللَّهجة، اشتهر بكتابه: «العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربر»، ومن كتبه: «شرح البردة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٣٣٠.

النَّحْوِيّيْنَ القُدَمَاء - ويخصُّ مِنْهُمُ البَصْرِيّيْنَ والكُوفِيّيْنَ - فيما يأتي: «... ثمّ طال الكلام في هَذِهِ الصّناعة، وحدث الخلاف بين أهلها في الكوفة والبصرة - المصرين القديمين للعرب - وكثرت الأدلّة والحجاج بينهم، وتباينت الطّرق في التّعليم، وكثر الاختلاف في إعراب كثير من آي القرآن، باختلافهم في تِلْكَ القواعد، وطال ذَلِكَ على المتعلّمين، وجاء المتأخّرون بمذاهبهم في الاختصار، فاختصروا كثيراً من ذَلِكَ الطّول، مع استيعابهم لجميع ما نقل، كما فعله ابن النّاظِم في كتاب «شرح التسهيل» وأمثاله، أو اقتصارهم على المبادئ للمتعلّمين، كما فعله الزَّخْشَرِيّ في «المفصّل»، وابن الحاجب في «المُقدِّمَة» له؛ وَرُبّما نظموا ذَلِكَ نظماً، مثل ابن مَالِك في الأرجوزتين «الكبرى والصّغرى»، وابن مُعْطى (۱) في الأرجوزة «الألفيّة».

وبالجملة فالتَّالِيف في هَذَا الفنّ أكثر من أَنْ تُحصى، أو يحاط بها، وطرق التَّعليم فيها مختلفة، فطريقة المُتقدِّمين مغايرة لطريقة المُتأخِّرين. والكُوفِيُّونَ والبَصْرِيُّونَ والبَغْدَادِيُّونَ والأَنْدَلُسِيُّونَ مختلفةٌ طرقَّهُمْ كَذَلِكَ.

وقد كادَتْ هَذِهِ الصّناعةُ أَنْ تُؤذِنَ بالذّهاب لِما رأينا من النّقص في سائر العلوم والصّنائع بتناقص العمران، ووصل إلينا بالمغرب لهذِهِ العصور ديوان من مصر، منسوب إلى جمال الدّين بن هِ شَام من علمائها، استوفى فيه أحكام الإعراب مجملة ومفصّلة. وتكلّم على الحروف والمفردات والجمل، وحذف ما في الصّناعة من المتكرّر في أكثر أبوابها، وسمّاه بالمغني في الإعراب، وأشار إلى نكت إعراب القرآن كلّها، وضبطها بأبواب وفصول وقواعد انتظم سائرها، فوقفنا منه على علم جمّ، يشهد بعلوّ قدره في هَذِهِ الصّناعة، ووفور بضاعته منها، وكَأَنّهُ ينحو في طريقته منحى نحاة أهل الموصل الَّذِيْنَ اقتفوا أثر ابن جنّي، واتّبعوا مصطلح تعليمه، فأتى من ذَلِكَ بشيء عجيب دالّ على قوّة ملكته واطّلاعه»(٢).

<sup>(</sup>١) هو يحيى بن عبد المعطي بن عبد النّور الزّواويّ، أبو الحسين، زين الدّين ( -٦٢٨هـ)، عالم بالعَرَبِيَّة والأدب، واسع الشّهرة في المغرب والمشرق، أشهر كتبه: «الدّرّة الألفيّة في علم العَرَبِيَّة»، و«العقود والقوانين». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، عبد الرّحمن، تاريخ ابن خلدون، اعتنى به أبو صهيب الكرميّ، بيت الأفكار الدّوليّة، الأردن - السّعوديّة، د.ت، ص٢٩٧-٢٩٨.

وَبِذَلِكَ، فقد اختلف النَّحْوِيُّونَ باختلاف مدارسهم، في دراسة آيات القرآن الكريم، يقول الرَّافِعِيّ: «واعتنى النَّحْوِيُّونَ بالمعرب منه، والمبنيّ من الأسهاء والأفعال والحروف العَامَّة وغيرها، وأوسعوا الكلام في الأسهاء وتوابعها، وضروب الأفعال، اللّازم والمتعدّي، ورسوم خطّ الكلهات، وجميع ما يتعلّق به؛ حَتَّى إِنَّ بعضهم أعرب مشكله، وبعضهم أعربه كلمةً»(١).

وما ذَلِكَ إِلاَّ لأَنَّ التّعبير القرآنيّ هو - كها يقول الدُّكْتُور السَّامرَّ ائِيِّ -: «تعبيرٌ فنّيٌّ مقصودٌ؛ كلّ لفظةٍ، بل كلُّ حرفٍ فيه وضع وضعاً فنياً مقصوداً، ولم تراع في هَذَا الوضع الآية وحدها، ولا السّورة وحدها، بل روعي في هَذَا الوضع التّعبير القرآنيّ كلّه»(٢).

وَمِنْ هُنَا، فقد كان شائعاً في كتب علمائنا قدرٌ مشتركٌ من المعرفة بهَذِهِ العلوم؛ فهناك كتبٌ ذات اهتهام بظاهرةٍ معيّنة من ظواهر القرآن الكريم، وهناك كتبٌ أخرى اهتمّت بظاهرةٍ أخرى، وهكذا، ولكن مع عدم إغفالها الظَّواهِر الأخرى اللّغويّة؛ فهي تتحدّث عن الظَّواهِر مجتمعةً - ما أمكن - وَلَكِنَّهَا تختصّ بظاهرةٍ ما.

ومراعاةً لمَنِهِ الاهتهامات، سيكون تصنيفنا لآراء هَوُلاَءِ العُلَهَاء الأجلاّء في البحث، وما لديهم من مقاييسَ لغويّةٍ ونحويّةٍ، أسقطوها في دراستهم على الكتاب العزيز؛ فمنهم عُلَهَاء معاني القرآن وأعاريبه، وَمِنْهُمْ عُلَهَاء حروف المعاني، وَمِنْهُمْ عُلَهَاء التَّفسير، وَمِنْهُمْ عُلَهَاء البلاغة والإعجاز، وسيكون ترتيبنا لهوُ لاَءِ العُلَهَاء النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اهتمّوا بعلوم القرآن، وانكبّوا على دراسته، بحسب الترتيب الزَّمنيّ لهم، لا بحسب التصنيف المدرسيّ؛ لنعيش مراحل تطوّر علم النَّحْو، ومقدار ارتباطه بعلم التَّفسير والتَّأويل؛ إذ كلّها اختلف الإعراب النَّحْوِيّ للكلمة أو الجملة، اختلف معه المعنى التَّفسيريّ، والعكس:

<sup>(</sup>١) الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ج٢، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) السَّامرَّ ائِيَّ، د. فَاضِل صالح، التّعبير القرآنيّ، ط٣، دار عمّان، الأردن، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، ص١٠٠

# أُوَّلاً: مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ وَاللُّغَوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اهْتَمُّوا بِمَعَانِي القُرْآنِ الْكَرِيْمِ، وَأَعَارِيْبِهِ:

فقد اتّخذ التَّألِيف في هَذَا الاتِّجاه أشكالاً محتلفةً؛ فمنهم من كانت عنايته الكبرى بالمعاني، وَمِنْهُمْ من كتب في وَمِنْهُمْ من كتب في المعاني والإعراب معاً، وَمِنْهُمْ من كتب في مشكل الإعراب، أو غريبه فقط؛ وفيها يأتي ذكرٌ لبعض هَوُّلاَءِ العُلَهَاء، وبيانٌ لآرائهم في ذَلِكَ:

#### ١ - الفَرَّاءُ:

وذَلِكَ في كتابه: «معاني القرآن» الَّذِي يمثّل حلقةً مهمّةً من حلقات الفكر العربيّ لغةً، ونحواً، وبلاغةً؛ بتضمّنه لتفسير مشكل إعراب القرآن، ووجوه القِرَاءَات، وارتباطهما بالمعنى(١٠).

وقد عرض فيه آراء كثيرة، أثّرت - بلا شكَّ - في توجيه معاني القرآن، والأمثلة على ذَلِكَ كثيرة، مِنْهَا ردّه لرأي مَنْ يقول بزيادة «لا»، في قوله تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلطَّنَآلِينَ ﴾ [الفاتحة ١/٧]؛ مبيّناً أصالتها، في قوله: «وقد قال بعض مَنْ لا يعرف العَرَبِيَّة: إِنَّ معنى ﴿ غَيْرٍ ﴾ هنا، معنى: «سوى»، وإنَّ: ﴿ لاَ ﴾ صلة في الكلام(٢٠)، واحتجّ بقول الشّاعر(٢٠):

# ١٦ - فِي بِئْر لا حُورٍ سَرَى، وَمَا شَعَرْ.

وهَذَا غير جائز؛ لأَنَّ المعنى وقع على ما لا يتبيّن فيه عمله، فهو جحدٌ محض، وإِنَّمَا يجوز أَنْ تجعل «لا» صلة، إِذَا اتّصلت بجحدٍ قبلها، مثل قوله(١٠):

<sup>(</sup>١) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ط١، مكتبة القاهرة للكتاب، القاهرة، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) أي: زائدة في الكلام؛ فالمصطلح الَّذِي شاع استعماله عند الفَرَّاء، تعبيراً عن الزِّيادة، في كتابه «معاني القرآن»، هو «الصّلة» – وهَذَا هو المسلك الغالب عند الكُوفِيِّيْنَ – وإن كان هَذَا لم يمنعه من التّعبير عن الزِّيادة، بأوصافٍ تفيدها، كالإلقاء، والنَّزع، والسّقوط، والاستغناء، في أماكن قليلة من كتابِهِ.

<sup>(</sup>٣) البيت للعجاج، وهو في ديوانِهِ. العجاج، ابن عبد الله، الدِّيوان (رواية الأصمعيّ)، تحد. د. عبد الحفيظ السّطليّ، دار أطلس، دمشق، ١٩٧٢م، ص٠٢.

<sup>(</sup>٤) البيت لجرير، وهو في ديوانه. جرير، ابن عَطِيَّة الكلبيِّ، الدِّيوان، شرح محمِّد إسماعيل الصَّاويّ، مطبعة الصَّاويّ، مصر، ١٣٥٣هـ، ص٢٦٣.

فجعل: «لا» صلةً لمكانِ الجحدِ الَّذِي في أوّل الكلام»(١٠).

فهو بِذَلِكَ قدرد كلامَ مَنْ قالَ بزيادةِ «لا»، وخرّج الحرف على الأصالة.

وذَلِكَ يدلُّ على أَنَّ سبب وضع الفَرَّاء لكتابه، لم يخرج عن خدمة كتاب الله العزيز، من حَيْثُ لغتُهُ وتشريعُهُ (۱)، وقد روى قصّة وضع «المعاني» ابنُ النّديمِ في «الفهرست»، فقال: «كان السّبب في إملاء كتاب الفَرَّاء في المعاني، أَنَّ عمر بن بكير (۱)، كان من أصحابه، وكان منقطعاً إلى السّبب في إملاء كتاب الفَرَّاء في المعاني، أَنَّ عمر بن بكير (۱)، كان من أصحابه، وكان منقطعاً إلى الحسن بن سهل، رُبَّما سألني عن الشّيء بعد الشّيء من القرآن، فلا يحضرني فيه جواب، فَإِنْ رأيت أَنْ تجمع لي أصولاً، أو تجعل في ذَلِكَ كتاباً، أرجع إليه فعلت، فقال الفَرَّاء لأصحابه: اجتمعوا حَتَّى أملً عليكم كتاباً في القرآن» (۱).

وواضحٌ من قول الفَرَّاء الأخير، أَنَّهُ عدَّ النَّحْو فرعاً من فروع العلوم الشَّرعِيَّة، نشأ لخدمة القرآن وفهم معانيه.

وَكَذَلِكَ فَإِنَّ سبب وضعه واضحٌ، من خلال رواية ابن النّديم، ولم يكن إلاّ خدمة القرآن الكريم(١٠).

ومن المفيد ذكرُهُ في بيان أُهَمِّيَّة هَذَا الكتاب - الَّتِي تعكس دور النَّحْو في فهم القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) الفُرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٢) ديره، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٠٥–١٠٦.

<sup>(</sup>٣) صاحب الحسن بن سهل، كان نحويّاً إخباريّاً، راويةً، نسّابةً، وله عمل الفَرَّاء كتاب معاني القرآن، وله من لكتب: «كتاب يوم الغول»، و «يوم الظهر»، و «يوم الكوفة»، لم تُذكر وفاتُهُ. ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ص١٧٢.

 <sup>(</sup>٤) أبو محمّد، الحسن بن سهل بن عبد الله السرخسيّ ( -٢٣٦هـ)، اشتهر بالذّكاء المفرِط، والأدب، والفصاحة،
 والكرم. ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٦) ديره، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٠٦.

- ما قاله الخطيبُ البغداديُّ: «فأردنا أَنْ نعدَّ النَّاس الَّذِيْنَ اجتمعوا لـ«إملاء المعاني» للفرّاء، فلم نضبطْ عددَهم»(١).

ولذَلِكَ سيكون هَذَا الكتاب «معاني القرآن» من المصادر المهمّة الَّتِي نعتمدها في الدَّرس والمعالجة في هَذَا الفصل وغيره من فصول البحث.

#### ٢ - أَبُو عُبَيْدَةً:

وذَلِكَ في كتابه: «مجاز القرآن» الَّذِي يُعَدُّ أُوّلَ كتابٍ وصل إلينا تكلَّمَ صاحبُهُ فيه بلفظ المجاز، وَلَكِنَّهُ لم يَعْنِ بالمجاز ما هو قسيم الحَقِيْقَة، وإِنَّمَا عني بمجاز الآية ما يعبّر به عن الآية؛ أي بطريقة التّعبير الَّتِي تجري عليها آي القرآنِ الكريم، كما ضمّن أبو عُبَيْدَة كتابه إشاراتٍ بَلاغِيَّة جيّدةً، كانت مادّةً علمِيَّة في تاريخ الدّراسات البلاغيّة (٢٠).

وقد أعرب أبو عُبَيْدَة في مُقَدِّمَة كتابه عن اعتقاده بِأَنَّ الإحاطة باللَّغَة العَرَبِيَّة كافية في إخراج معاني القرآن، وخصوصاً النَّحْو والإعراب، بقوله: «قالوا: إِنَّهَا أنزل القرآن بلسانٍ عربيًّ... فلم يحتج السّلفُ ولا الَّذِيْنَ أدركوا وحيه، إلى النّبيِّ اللهُ أَنْ يسألوا عن معانيه؛ لأَنَّهُمْ كانوا عرب الألسن، فاستغنوا بعلمهم به عن المسألة عن معانيه وعمّا فيه ممّا في كلام العرب من وجوه الإعراب، ومن الغريب والمعاني»(").

ومن وجوه المجاز الَّتِي ذهب إليها زيادة «كان»، في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ مَاكَانَ يَلْبَغِى وَمِن وجوه المجاز الَّتِي ذهب إليها زيادة «كان»، في قول تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ مَاكَانَ يَلْبَغِى النَّا أَنَ نَتَّغِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَا تَهُ ﴿ الفرقان ٢/ ١٨]؛ إذ يقول: «مجازه: ما يكون لنا» و «كان» من حروف الزّوائد، هَهُنَا» (\*)، ولكنّنا نلحظ من قوله هَذَا أَنَهُ - بينها يشير إلى زيادة «كان» في الآية - يفسّرها بها؛ فكيف يتسنّى ذَلِك؟! إذ كان الأحرى أَنْ يكون التَّفسير «ما ينبغي لنا»، على عدِّ «كان» زائدة، وإنَّهَا حذفها، وفسَّر «ينبغي» بـ «يكون»؛ أي: «جَعَل مجاز «ما ينبغي لنا»: «ما يكون لنا» (°).

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليّ، ج١٤، تاريخ بغداد، المكتبة السّلفيّة، المدينة المنوّرة، د.ت، ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص٣١.

<sup>(</sup>٣) أبو عُبَيْدَة، معمر بن المثنى التّيميّ، مجاز القرآن، ج١، ص٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج٢، ص٧١.

<sup>(</sup>٥) فَدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص٣٣.

# ٣- الأَخْفَشُ الأَوْسِيطُ:

وذَلِكَ في كتابه: «معاني القرآن» الَّذِي يعدُّ تفسيراً لغويّاً نحويّاً لمعاني القرآن الكريم، ولهذا الكتاب أثرٌ كبيرٌ في الدّراسات القُرْآنِيَّة؛ فهذَا الكِسَائِيّ – رئيس الطّبقة الثَّانِية الكُوفِيَّة – يتّخذ منه إماماً له، يعمل على شاكلته كتابه في: «معاني القرآن» (۱)، وقد رأى ابن الأَنْبَارِيّ أنّه: «الطّريق إلى كتاب سِيْبَوَيْهِ» (۱)، وَعَلَيْهِ فقد شاعت عباراته عند مَنْ أتى بعده؛ لما تميّز به أسلوبه من وضوح وبعدٍ في الإغراق.

## ٤- الزَّجَّاجُ:

وذَلِكَ في كتابه: «معاني القرآن وإعرابه» الَّذِي يعد أهم آثار الزَّجَّاج، وقد نحا فيه منحى إعراب القرآن، بعد قسياً للمعنى، ويتميّز هَذَا الكتاب بأنّه: «راجع المُفَسِّرِيْنَ السّابقين من النَّحْوِيِّيْنَ واللُّعَوِيِّيْنَ، وأشار إلى قِرَاءَاتهم، وما يتّجه عليها من معانٍ قُرْ آنِيَّة»(٣)، وكان همّ الزَّجَّاج فيها - كما يقول أحمد أمين -: «أَنْ يوضّح الآيات الَّتِي يبدو بينها تضاربٌ في المعنى، وبعض همّه أنْ يشرحَ المعاني المجازِيَّة، وهكذا»(١).

وكلّ ذَلِكَ عن طريق الإعرابِ، المقصدِ الأساسِ للمؤلّف، والمعنى الَّذِي ينبني عليه، يقول في مقدّمته: «وإِنَّمَا نذكر مع الإعراب المعنى والتَّفسير؛ لأَنَّ كتاب الله ينبغي أَنْ يتبيّن، أَلاَ ترَى أَنَّ الله يقولُ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [النِّساء٤/ ٨٢]، فَحُضضنا على التّدبُّر والنّظر، ولكن لا ينبغي لأحدٍ أَنْ يتكلَّمَ إِلاّ على مذهب اللُّغَة، أو ما يوافق نقله أهل العلم» (٥٠٠).

ويتّضح لنا من كتب: «معاني القرآن» للفرّاء، و: «معاني القرآن» للأخفش، و: «معاني

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّينَ والنّحاة، ج١، ص٠٧٠-٥٧١.

<sup>(</sup>٢) ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، تحد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٣٨٦هـ، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٣) الزُّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص٢١.

<sup>(</sup>٤) أمين، أحمد، ضحى الإسلام، ج٢، ص٥٠.

<sup>(</sup>٥) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص٢١.

القرآن وإعرابه» للزّجاج، أنَّ معاني القرآن عند أصحابها - كها ذكر الأَخْفَش الأوسط -: «أشمل من إعراب القرآن؛ فَإِذَا كان الإعراب فرع المعنى - كها يقال - تكون المعاني أشمل من الإعراب، فالإعراب فرع، والمعاني أصول، فَإِذَا أضفنا المعاني إلى القرآن، وكانت الإضافة على معنى «في»، فكأنَّمَا كتب معاني القرآن، إنَّمَا هِيَ: أُصول النَّحْوِ في القرآن»(۱).

#### ٥- النَّحَّاسُ:

وذَلِكَ في كتابه: «إعراب القرآن» الَّذِي يعد - كها ذكر في مقدّمته (٢٠) - إعراباً للقرآن، والقِرَاءَات الَّتِي تحتاج أن يبين إعرابها والعلل فيها، ولا يخلو من اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ، وما يحتاج إليه من المعاني، وما أجازه بعضهم، ومنعه بعضهم، وزيادات في المعاني، وشرح لها.

وتأتي أَهمِّيَّة هَذَا الكتاب - كما يقول محقّقه - من أَنَّهُ أوّل كتابٍ وصل إلينا، خالصاً في علم الإعراب بهَذِهِ السّعة، وبهَذَا الجمع والتَّالِيف، مع التنبّه إلى أَنَّهُ كان يربط فيه مؤلّفه بين المعنى والإعراب (٣).

#### ٦- القَيْسِيُّ:

وذَلِكَ في كتابه: «مشكل إعراب القرآن» الَّذِي وضعه قصداً: «إلى تفسير مشكل الإعراب، وذكر علله، وصعبه، ونادره؛ إذ بمعرفة حقائق الإعراب، تعرف أكثر المعاني»(٤).

وكان لهَذَا القول أثر غير منكر في توجيه معاني الآيات، واستنباط الأحكام منها، واستخلاص التّشريعات والتّرسيهات؛ ممّا يؤكّد ضرورة الاختلاف الَّذِي يؤدّي إلى التّنوُّع والتَّعَدُّد، ومن ذَلِكَ مثلاً قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱللّهَ فَاعْبُدُ ﴾ [الزّمر٣٩/٢٦]، فعنده أنَّ اسم الله - تعالى - نصب بقوله: «فاعبدٌ»، بينها ذهب الكِسَائِيّ والفَرَّاء إلى أنَّهُ نصب بإضهار فعلٍ، تقديره:

<sup>(</sup>١) الأَخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ج١، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) النَّحَّاس، أحمد بن محمّد، إعراب القرآن، ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ج١، ص٩٧.

<sup>(</sup>٤) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢٧١.

«بلِ اعبدِ الله َ فاعبدٌ»، والفاء للمجاوزة عند أبي إسحاق، وزائدة عند الأخفش(١٠).

ومع هَذِهِ الاختلافات بين العُلَهَاء الثَّلاثَة، فَإِنَّ لَكلِّ رأي مِنْهُمْ معنى ودليلاً يصوّبه له ؛ بِحَيْثُ لا يمكن إنكاره عليه، وَبِذَلِكَ تتوسّع دائرة المعاني في فهم الآية الواحدة، بتنوع آراء النَّحْوِيِّيْنَ فيها، وهَذَا ما سنبيّنه في المبحث الثَّانِي من هَذَا الفصل، بشيء من التّفصيل، إن شاء الله تعالى.

## ٧- الخَطِيْبُ التَّبْرِيْزِيُّ:

وذَلِكَ في كتابه: «الملخّص في إعراب القرآن» الَّذِي يعد واحداً من الأعمال المهمّة الَّتِي أَلْفت في مجال إعمال المهمّة الَّتِي أَلْفت في مجال إعراب القرآن؛ وذَلِكَ - كما تقول محقّقة الكتاب -: «لقلّة المؤلّفات المحقّقة، والمنشورة في إعراب القرآن»(٢).

وقد اهتمَّ مؤلّفه ببيان أَوْجُه الإعراب والقِرَاءَات، كما ظهر جليّاً عنده توجيه القِرَاءَات وعددها، إلى جانب ذكر آراء النَّحُوِيِّيْنَ القدامي، كسِيْبَوَيْه، والفَرَّاء، والزَّجَّاج، وغيرهم، ولم يكتف بِذَلِكَ بل كان له رأيٌ مستقلٌ، عَثَل بتوجيهاته المتعدّدة لأَوْجُه الإعراب(").

وَمِنْ هُنَا تَجَلّت قدرة التَّبْرِيْزِي على الترّابط في التوجيه النَّحْوِيّ، وتتبّعه للمسألة النَّحْوِيَّة، والمفاضلة بين الأعاريب، واختيار ما يراه مناسباً، ممّا يؤدي - من دون أدنى شكً - إلى تنوّع المعاني القُرْآنِيَّة، وإثراء اللُّغَة العَرَبِيَّة، من خلال اهتهامه بالجانب اللُّغَوِيّ، في أثْنَاء التَّفسير والشّرح وبيان المفردات والألفاظ الغامضة (١٠)، ليكون بحقِّ أحد الأَئِمَّة في النَّحْو واللُّغة والأدب (١٠)، الَّذِيْنَ أَثْرُوا في المئات من العُلَهَاء وطلاب العلم (١٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، ج٢، ص٢٦٠-٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الرّاجحيّ، د. فاطمة راشد، الملخّص في إعراب القرآن للخطيب التَّبْرِيْزِيّ (تحقيق ودراسة من سورة يوسف إلى سورة طه)، مجلس النّشر العلميّ-جامعة الكويت، الكويت، ٢٠٠١م، ص٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٨.

<sup>(</sup>٥) قباوة، د. فخر الدّين، منهج الخطيب التَّبْرِيْزِيّ في شروحه، المكتبة العَرَبِيَّة، حلب، د.ت، ص٩.

<sup>(</sup>٦) الرّاجحيّ، د. فاطمة راشد، الملخّص في إعراب القرآن للخطيب التَّبْرِيْزيّ، ص١٦.

## ٨- إبْنُ الأَنْبَارِيِّ:

وذَلِكَ في كتابه: «الإنصاف في مسائل الخلاف، بين النَّحْوِيَّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ» الَّذِي مهد الطّريق إلى إيجاد فنِّ متكامل في مجال الدّراسات النَّحْوِيَّة، يمكن أن نطلق عليه - كها يقول محقّق كتاب أسرار العَرَبِيَّة لابن الأَنْبَارِيّ - اسم: «النَّحْو المقارن»(۱)؛ ولو عني بهذا النّوع من النَّحْو، لتفتق للعبارة الواحدة وجوهٌ متعدّدةٌ متنوّعةٌ من المعاني الَّتِي تغني اللُّغَة، وتثري البحوث، وتسحر القلوب، وتغذّي النّفوس، وتسعد العقول.

وفي كتابه: «البيان في غريب إعراب القرآن» الَّذِي ذكر في مقدّمته أنّه: «على غايةٍ من البيان، توخّياً للتفهيم» (٢)؛ ولَعَلَّ الكلمة الأخيرة من هَذَا القول ما دعتنا إلى الاجتهاد في الاستفادة منه - ما أمكن في بحثنا - في ضوء تفنيد آراء النَّحْوِيِّيْنَ وأقوالهم، والوقوف على حُجَجِهِمْ، على اختلاف مدارسهم وعصورهم، بغية الفهم والتّفهيم.

#### ٩- العُكْبَرِيُّ:

وذَلِكَ في كتابه: «مسائل خلافيّة في النّحو»، الَّذِي تناول فيه أبو البقاء - كما ذكر محقّق الكتاب الدُّكْتُور الحلوانيّ - المسائل الخلافيّة بين النُّحَاة كَافَّة، وَإِنْ كان أحياناً يعرض المسائل الخلافيّة بين المذهبَيْنِ خَاصَّة (٢٠)، وقد وقف فيه موقف الحاكم العادل الَّذِي يعتدُّ بها أوتيه من فطنة وسداد الرّأي؛ فهو يستعمل أساليب المناطقة في محاكمته المختلفَيْن، ويبدي سيادته خلال المناقشة؛ يخطِّئ هَذَا، ويصحّح رأي ذاك، وفي النّهاية يصل بالقارئ إلى نتائج مقنعة، على حين تركها بعض أسلافه معلّقةً دون أنْ يبتّوا فيها(١٠).

وكتابه: «التّبيان في إعراب القرآن» الَّذِي اقتصر فيه - كما ذكر في مقدّمته - على ذكر

<sup>(</sup>١) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرّكَات، أسرار العَرَبيّة، ص٧.

<sup>(</sup>٢) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَركات، البيان في غريب إعراب القرآن، تحد. د. طه عبد الحميد طه، ج١، الهيئة المُصْريّة العَامَّة للكتاب، القاهرة، ١٤٠٠هـ-١٩٨٠م، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، مسائل خلافيّة في النَّحْو، ص١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ص١٧.

الإعراب ووجوه القِرَاءَات؛ من أجل بيان الغرض وإيضاح المعنى، بقوله: « فَإِنَّ أولى ما عني باغي العلم بمراعاته ما كان من العلوم أصلاً لغيره منها وحاكماً عليها؛ وذَلِكَ هو القرآن المجيد... وأقوم طريق يسلك في الوقوف على معناه، ويتوصّل به إلى تبيين أغراضه ومغزاه، معرفة إعرابه، واشتقاق مقاصده من أنحاء خطابه، والنّظر في وجوه القِرَاءَات المنقولة عن الأَئِمَة الأثبات»(۱)؛ لذَلِكَ سيكون هَذَا الكتابُ من المصادر الرَّئِيسة الَّتِي سنلجأُ إليها في البحث.

ونلحظُ - ممّا سبق - أَنَّ بالإعراب تطرق أبواب المعاني وتنفتح، مهما كان إغلاقها محكماً، فيدخلك إلى نافذة الفهم والإدراك الَّتِي مِنْهَا تطلّ على دقائق ما يُرادُ، وحقائق ما يُقْصَدْ من آيات الكتاب الحكيم، الَّتِي توصلك إلى الغاية الَّتِي تنشد، ونهاية الطّريق الَّذِي تسلك.

# ثَانِيَاً: مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ وَاللُّغَوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اهْتَمُّوا بِحُرُوفِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ:

وقد اتّخذ التَّالِيف في هَذَا الاتّجاه طرائقَ متعدّدةً؛ فمنها ما أتى ذكر الحروف في طوايا حديثهم عن أصول النَّحْو عموماً؛ إذ لم يفرد مبحث خاصّ لكلِّ أداةٍ، وإِنَّمَا أَتَتِ الحروفُ متفرّقةً، ككتاب سِيْبَوَيْهِ مثلاً").

وَمِنْهَا ما ذهب فيه النَّحْوِيُّونَ إلى دراسة الحروف على صورةٍ جزئيَّة، كتناول حرفٍ واحدٍ فقط.

وَمِنْهَا ما ذهبوا فيه إلى دراسة الحروف على صورة كلّيّةٍ عَامَّة؛ سواءٌ أكانت مفردةً بسيطةً، أم مركّبةً ثنائيّةً أم ثلاثيّةً أم رباعيّة، وفيها يأتي عرضٌ لما وقع تحت أيدينا من مؤلّفات، بها يمثّل هَذِهِ الطّرائق:

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٢) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسر ارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص١١٨.

## ١ - الزَّجَّاجيُّ:

وذَلِكَ في كتابَيْهِ: «حروف المعاني والصِّفَات»، و: «اللّامات» اللّذَيْنِ يمثّلان طريقين في دراسة حروف المعاني كلّية وجزئيّة.

أُمَّا الكتاب الأوَّل، فقد ذكر في مقدِّمته أَنَّهُ وَضَعَهُ جواباً لسؤالِ سائلٍ أَنْ يضع كتاباً يشرح فيه جميع معاني الحروف(١٠)، ممّا يسهّل عمليّة الفهم والاستيعاب للمعاني الَّتِي تستنبط من التَّحلِيل الدَّقِيق لتِلْكَ الحروف؛ ففي حديثه عن الحروف الزّائدة مثلاً(١٠) قسّمها إلى قسمين(١٠):

الأوّل: حروف تزاد، وليس لها أثرٌ في الإعراب ولا المعنى؛ ومن ذَلِكَ حرف «الكاف»، في قول تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَ شَيَّ ﴾ [الشُّورى٢٤/١١]؛ على أَنَّ إعرابه زائد مطروح، ومعناه مسقط، على تقدير: «ليس مثلة شيءٌ»(١).

والآخر: حروف تزاد، ولها أثر في الإعراب فقط دون المعنى؛ ومن ذَلِكَ الحرف «ما»، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً ﴾ [الحجرات ١٠/٤]، على أَنَّ الإعراب تغيّر بدخول «ما» على: ﴿ إِنَّا ٱلمُؤْمِنُونَ إِخُوةً ﴾ [الحجرات والمعنى واحد على تقدير: ﴿إِنَّ المؤمنينَ إِخُوةٌ».

وأمّا الكتاب الثَّانِي: «كتاب اللّامات»، فقد ذكر في مقدّمته أنّه: «كتابٌ مختصرٌ في ذكر اللّامات، ومواقعها في كلام العرب وكتاب الله - عزَّ وجلّ - ومعانيها، وتصرّفها، والاحتجاج لكلّ موقع من مواقعها، وما بين العُلَمَاء في بعضها من الخلاف»(٢)، ففي حديثه مثلاً عن إدخال «الباء» في

<sup>(</sup>١) الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، حروف المعاني والصِّفَات، تح. د. حسن شاذلي فرهود، دار العلوم، لبنان، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) ليس المراد بالحروف، هنا، ما تتكوّن منه المفردات، كالألف، والباء...، بل المراد: أدوات المعاني، كحروف الجر، والعطف، وغيرها.

<sup>(</sup>٣) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) الزُّجَّاجيّ، أبو القاسم، حروف المعاني والصِّفَات، ص٦٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص٦٣.

<sup>(</sup>٦) الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، اللّامات، تحد. د. مَازِن الْمُبَارَك، ط٢، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م، ص٣١.

كما لا بدَّ لنا من الرِّجوع إلى كتابه «الإيضاح في علل النّحو»؛ لأَهَمِّيَته وشدّة الحاجة - عندما تدعو الضرورة - إليه.

#### ٢- الرُّمَّانِيُّ:

وذَلِكَ في كتابه: «معاني الحروف»، الَّذِي بدأه بالحروف الأحاديّة ثمّ الثّنائيّة ثمّ الثّلاثيّة فل التّلاثيّة فل فالرّباعيّة، ومنهجه فيه أنَّهُ يعرض ذكرَ الحرف، أعاملٌ هُوَ أَمْ هاملٌ؟ ثمَّ يبيّن استعمالاته المختلفة، بناءً على ما ذكره النَّحْوِيُّونَ في ذَلِكَ ٣٠٠.

ومن أمثلة ما ذهب إليه أَنَّ الحروف الزّائدة ترتبط بالتَّوْكِيد في مواطن محدودةٍ؛ وَمِنْهَا قوله عزَّ وجلّ: ﴿ وَكَفَىٰ بِلَسَّهِ مَلَا ﴾ [النِّساء ٤/ ٧٩]، حَيْثُ قال: ﴿ والمعنى: كفى الله، ولكنَّ ﴿ الباء ﴾ دخلت للتوكيد ﴾ (أنه وقوله جلَّ وعلا: ﴿ وَلَمَا أَن جَاءَت رُسُلُنَا ﴾ [العنكبوت ٢٩/ ٣٣]، حَيْثُ قال: ﴿ إِنَّهَا بمعنى: لمّا جَاءَت رسلنا ﴾ (مقدّراً إسقاط ﴿ أَنْ »، إِلاَّ أَنَّهَا مفيدة التَّوْكِيد، وهكذا.

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، ص٧٢-٧٣.

<sup>(</sup>٢) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) الرُّمَّانِيّ، أبو الحسن عليّ، معاني الحروف، تحـ. عبد الفتاح إسهاعيل شبليّ، ط٢، دار الشّروق، جدّة، ١٤٠١هـ-١٩٨١م، ص٣٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السَّابق، ص١٦٣.

#### ٣- إِبْنُ جِنِّي:

وذَلِكَ في كتابه: «سرّ صناعة الإعراب»، الغنيّ بدراسة حروف المباني، ممّا يتّصل بعلم التّصريف إعلالاً وإبدالاً وزيادةً وحذفاً، وقد أشار إلى ذَلِكَ في مُقَدِّمة الكتاب بقوله: «وليس غرضنا في هَذَا الكتاب ذكر هَذِهِ الحروف مؤلّفة؛ لأَنَّ ذَلِكَ كان يقود إلى استيعاب جميع اللُّغة، وهذَا ممّا يطول جدّاً، وليس عليه عقدنا هَذَا الكتاب، وإِنَّهَا الغرض فيه ذكر أحوال الحروف مفردة، أو منتزعة من أبنية الكلم الَّتِي هي مصوغة منها؛ لما يخصّها من القول في أنفسها»(۱)؛ ومع ذلك فقد عرض حروف المعاني المفردة، كحديثه عن «فاء» العطف والإتباع، و«فاء» العطف دون إتباع، و«الفاء» الرّائدة، و«الفاء» في قولهم: «خرجْتُ فَإِذَا زَيْدُدٌ»، وغيرها؛ وهَذِه كلّها من موضوعات علم الإعراب الَّذِي يفصح عن معاني القرآن الكريم.

وكثيراً ما كان يلجأ ابن جني إلى التَّأوِيل من أجل الانتصار لِما يذهب إليه من آراء، ومن ذَلِكَ قوله بإضهار: «أَنْ»، بعد «الفاء»، و «الواو»، و «أو»، و «لام الجرّ»، و «حَتَّى»(٢).

ومن ذَلِكَ أيضاً أَنَّ مذهبه في اللّام الدّاخلة على جواب «لو» أَنَّهَا لام جواب قسم مقدّر ("، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ [الأنعام ٢/ ١]؛ إِذْ إِنَّ «اللّام» الدّاخلة على جهلة: ﴿ قُضِى ٱلْأَمْنُ ﴾، واقعة في جواب قسم مقدّر، وليست واقعة في جواب ﴿ لَوْ ﴾.

وَكَـذَلِكَ، لا بـدَّ لنـا مـن الرِّجـوع إلى كتبـه: «اللَّمـع في العَرَبِيَّـة»، و: «الخـصائص»، و «المحتسب» إذ الحاجة إليها ضروريّة في بحثنا هَذَا.

#### ٤ - الهَرَويُّ (٤):

وَذَلِكَ فِي كتابه: «الأزهية في علم الحروف» الَّذِي تناول فيه كثيراً من الحروف في اللُّغَة العَرَبِيَّة.

<sup>(</sup>۱) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، سرّ صناعة الإعراب، تحد. د. حسن هنداوي، ج١، ط١، دار القلم، دمشق، ١٤٠٥ هـ-١٩٨٥م، ص٥.

<sup>(</sup>٢) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، اللّمع في العَربيّة، تح. فائز فارس، دار الكتب الثّقافيّة، الكويت، د.ت، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٣) الحموز، د. عبد الفتاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٨٧.

<sup>(</sup>٤) هو عليّ بن محمّد أبو الحسن الهرويّ ( -١٥٥هـ)، عالم باللَّغَة والنَّحْو، سكن مصر، وقرأ على الأزهريّ «٣٧٠» من كتبه، له كتب منها: «الذّخائر في النّحو»، و«المرشد»، و«الأزهية في علم الحروف». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٥٢٨.

وقد ذكر مؤلّفه في مقدّمته أنَّهُ جمع فيه أبواباً من النَّحْو، قد ذكرها متفرّقةً في كتابه الملقّب بالذّخائر(١٠).

وكتاب الأزهية هَذَا، على أنَّهُ من الكتب الأولى في حروف المعاني، فقد واكب حركة التَّألِيف في ذَلِكَ العصر، بل وتميّز فيها بوقوفه إزاء تعريف المصطلحات الَّتِي تتعلّق بالقضايا المختلفة في القرآن الكريم، وبيان مواقف العُلَمَاء في ذَلِكَ وتعليل كلِّ (۱)، وإظهار المعنى الكامن وراءه على اختلاف المواقف والآراء والأعاريب لدى النَّحْ وِيِّيْنَ، على اختلاف مذاهبهم ومدارسهم، من دون أنْ يتقيَّدَ بِأَيِّ مذهب، أو أيَّة مدرسة في توجيه الأحكام.

#### المَالِقِيُ<sup>(۳)</sup>:

وذَلِكَ في كتابه: «رصف المباني في شرح حروف المعاني»، الَّذِي نظمه على ترتيب حروف المعجم، وعرض فيه بالشّرح حروف المعاني واستعمالاتها، والَّذِي يعد أقدم كتابٍ وصل إلينا من كتب حروف المعاني (٤٠)؛ فأفاد منه كثيرٌ من النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ والفُقَهَاء، في إثبات رأي أو حكم أو دليل، كانوا قد استنبطوه من كتاب الله، القرآن الكريم.

فَفِي أَثْنَاءِ حديثه عن «لا» الزّائدة في الكلام، قسّمها قسمين: «قسم تكون باقيةً على معناها، فلا تخرج من الكلام، ولا يكون معناه بها كمعناه دونها؛ وقسم يكون دخولها وخروجها واحداً»(٥)؛ وفي ذَلِكَ خلافاتٌ كثيرة بين النَّحْوِيِّيْنَ، نقف عندها - إِنْ شَاءَ اللهُ - فِي أَثْنَاءِ حديثنا عن دور الاختلافات في الأَوْجُه الإعرابيَّة في توجيه المعاني في القرآن الكريم في بحثنا هَذَا.

<sup>(</sup>١) الهرويّ، أبو الحسن عليّ، الأزهية في علم الحروف، تحـ. عبد المعين الملّوحيّ، مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة، دمشق، ١٤٠١هـ-١٩٨١م، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص١٤٥.

 <sup>(</sup>٣) أحمد بن عبد النّور، بن رشيد المالقيّ، أبو جعفر ( -٧٠٧هـ)، من عُلَمَاء الأندلِس، أخذ عن ابن مفرج، وأخذ
عنه أَبُو حَيَّان، له أيضاً: «شرح الجزوليّة»، و «التّحلية». العسقلانيّ، ابن حجر، الدّرر الكامنة في أعيان المئة
الثَّامِنة، تحد محمّد سيّد جاد الحقّ، ج١، ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨٥هـ-١٩٦٦م، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٤) عضيمة، محمّد عبد الخالق، دراسات الأسلوب القرآن الكريم، القسم أوّل، ج١، ص٩٥.

<sup>(</sup>٥) المالقيّ، أحمد بن عبد النّور، رصف المباني في شرح حروف المعاني، تحـ. أحمد محمّد الخرّاط، ط٢، دار القلم، دمشق، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م، ص٢٤١.

## ٦- الإربليُّ (١):

وذَلِكَ في كتابه: «جواهر الأدب في معرفة كلام العرب»، المشتمل على القسم الثَّالِث من أقسام الكَلمة الثَّلاثَة، وهو قسم الحرف، وكان والده قد وضع له جدولاً، ذكر فيه البسيط منه والمركّب، فأبان في هَذَا الكتاب بياناً مفصّلاً، ورتّبه على فصولٍ مندرجةٍ تحت خسة أبواب(٢).

وله أثرٌ كبيرٌ في توجيه المعاني القُرْآنِيَّة المعتمدة على أصولٍ نحويّة.

#### ٧- المُرَادِيُّ:

وذَلِكَ في كتابه: «الجنى الدَّاني في حروف المعاني» الَّذِي ترك آثاراً جليلةً في علوم القرآن والعَرَبِيَّة، وفي بيان أَنَّ المعنى الحرفيّ للأداة، وجعله مؤلّفه جامعاً لمعاني الحروف، مشتملاً على مُقَدِّمَة وخمسة أبواب(٣).

وقد وضع في مقدّمته حدّاً لتعريف الحرف، وَسَمَهُ بِأَنَّهُ أحسنُ الحدود؛ وهو ما دلَّ على معنىً في غيره.

وقد رأينا في هَذَا الكتاب إغناءً لبحثنا؛ بسبب وفرة النّقول الَّتِي اعتمدها مؤلّفه، من «المقتضب، وسرّ الصّناعة، وكتب أبي علي، والمستوفى، والمفصّل، والبديع، وعن ابن مَالِك، وكذَلِكَ عن أبي حَيَّان... وابن هِ شَام »(٤)، ممّا يكثر معه التَّعلِيلات والتَّأويلات والاختلافات، الَّتِي تتوسّع إثرها المعاني، وتتعدّد الأحكام.

#### ٨- إبْنُ هِشَامٍ:

وذَلِكَ في كتابه: «مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب» الَّذِي بناه على ثمانية أبواب؛ وهو قمّة

<sup>(</sup>١) هو محمّد بن عليّ بن أحمد، أبو المعالي، بدر الدِّين الإربليّ، ثُمَّ الموصليّ ( - بعد ٧٢٩هـ)، يُلَقَّب بابن الخطيب، مِنْ أعيان النّحاة الفُقَهَاء، له: «شرح الكافية الشّافية في النّحو»، و«حاشية على التّسهيل لابن مَالِك»، وغيرهما. الزِّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الإربليّ، عليّ بن محمّد الموصليّ، جواهر الأدب في معرفة كلام العرب، تحد. د. حامد أحمد نيل، مطبعة السّعادة، مصر، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م، ص٦-٧.

<sup>(</sup>٣) المُرَادِيّ، الحسن بن قاسم، الجني الدّاني في حروف المعاني، تحـ. د. فخر الدّين قباوة - مُحُمَّد نَدِيْم فَاضِل، ط٢، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م، ص١٩.

<sup>(</sup>٤) عضيمة، محمّد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، القسم أوّل، ج١، ص٩٦٠.

التَّألِيف في حروف المعاني (١)، انتفع بالكتب الَّتِي سبقته، وزاد عليها زياداتٍ كبيرةً في أحاديثه عن الجملة وأقسامها، وما له محلّ من الإعراب، وما ليس كَذَلِكَ، وأحكام شبه الجملة، والقواعد العَامَّة الَّتِي تتصل بالإعراب، والفروق، وأنواع الحذوف، والحروف، وما تضمن معناها من الأسهاء والظّروف، وقد رتبها على حروف المعجم (٢).

وقد خرج هَذَا الكتاب من بين يدي ابن هِ شَام، وكَأَنَّهُ مرجعٌ للنَّحْو، واللُّغَة، والفقه، والتَّفسير، فيها تضمّن من آيات من القرآن الكريم، وخصوصاً في الباب الخامس منه، في «ذكر الجهات الَّتِي يدخل الاعتراض على المعرب من جهتها»، وَعَدَّ مِنْهَا عَشْرَاً".

كما يفرض علينا منهج البحث الاعتهاد على كتابيه القيّمَيْنِ: «شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى»، و: «شرح شذور النّهب»، بالإضافة إلى شرحه العظيم لألفيّة ابن مَالِك في كتابه: «أوضح المسالك إلى ألفيّة ابن مَالِك».

ولا بدَّ - في سبيل معرفة الكتب الَّتِي أفردت حروف المعاني بالتَّاليف خدمةً للقرآن، وتوضيحاً لدور النَّحْو وأُهَمِّيَّته وأثره في التَّفسير القرآنيّ - من الإشارة إلى أَنَّهُ وُجِدَتْ كتبٌ تحمل اسم: «الحروف» للكِسَائيّ والمُبَرِّد، ولا نعرف عنها سوى أسمائها(ن).

ويتبيّن - ممّا سبق - أنَّ للحروف بأنواعها دوراً عظيمَ الشَّانِ في استواء العبارات واشتقاقها؛ ولو سقطت من عداد الكلام، لأصيبت اللَّغَة، ولذهبت ثلاثة أرباع مقدرتها على الإفصاح والبيان، فضلاً عن التَّأتُق والصّقل(٥٠).

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، قسم أوّل، ج١، ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص٦٨٤.

<sup>(</sup>٤) عضيمة، محمّد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، القسم أوّل، ج١، ص٩٢.

<sup>(</sup>٥) داود، د. محمّد محمّد، القرآن الكريم وتفاعل المعاني، ج١، المُقَدِّمَة، ص(و).

# ثَالِثًا: مِنَ المُفَسِّرِيْنَ الْذِيْنَ اهْتَمُّوا بِمَعَانِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ عَلَى أَسَاسِ نحْويِّ:

لا نستطيع هنا الخوض في هَذَا الموضوع، لكثرة مصنفاته وتشعّبها، إلا باكتناه المشهور منها؛ فهناك مؤلّفاتٌ عديدةٌ من هَذَا النّوع، هيّأت جوّاً صالحاً ومناخاً ثرّاً لانتشار معاني القرآن في جميع الأمصار، على اختلاف اللّهجات والبيئات والأعراف، اعتمد فيها أصحابها النّحو دستوراً، والعَرَبِيَّة منهجاً، ساروا عليها، فاهتدوا وهدوا، وفيها يأتي عرضٌ لأهمّ هَؤُلاءِ العُلَهَاء:

## ١ - الطَّبَرِيِّ<sup>(١)</sup>:

وذَلِكَ في كتابه: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» الَّذِي يعد المصدر الأوَّل للتفسير بالمَّثور، والَّذِي أجمع عليه العُلَهَاء سلفاً وخلفاً أنّه: «ما من مفسّر، إلا وقد اغترف من تفسير الطَّبَرِيّ»(٢).

ولأنَّ القرآن نزل بلغة العرب، فَإِنَّ من أَوْجُه تأويله ما كان علمه عند أهل اللّسان الَّذِي نزل به القرآن، وذَلِكَ علم تأويل عربيّته وإعرابه (٣)؛ فمنِ اطلّع على تفسير الطَّبَرِيّ، ووقف على تبيينه للمعاني وغريبها، يجد أنَّهُ لا غرابة أنْ يصير إمام عصره في القِرَاءَات، والتَّفسير، والحديث، والفقه، والتّاريخ، واللّغة (١٠)؛ لأنَّهُ من أجلّ التّفاسير وأعظمها (٥٠).

فهو - كما يقول محقّق الكتاب -: «يهتمّ بالإعراب اهتمامَ الحذّاق به؛ لِمَا في اختلاف وجوه

<sup>(</sup>۱) محمّد بن جرير بن يزيد الطَّبَرِيّ، أبو جعفر ( -۳۱۰هـ)، مؤرّخ، مفسّر، إمام، أخذ عن سليمان بن عبد الرّحن، وأخذ عنه الدّاجونيّ، له: «تاريخ الطَّبَرِيّ»، و«اختلاف الفُقَهَاء»، و«جامع البيان عن تأويل آي القرآن». الذهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، تذكرة الحفّاظ، تحد عبد الرّحن المعلميّ، حيدر آباد، الهند، ١٣٧٧هـ، ص٠٧٠.

<sup>(</sup>٢) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحد. د. عبد الله بن عبد المحسن التّركيّ، ج١، ط١، دار عالم الكتب، المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٢٤هـ-٣٠٠٧م، ص٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ج١، ص٦-٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٥) العكّ، خالد عبد الرّحمن، الفرقان والقرآن (قراءة إسلامِيَّة معاصرة ضمن الثَّوابِت العلمِيَّة والضَّوابِط المنهجِيَّة وهي مقدِّمات للتفسير العلميِّ للقرآن الكريم)، ط٢، دار الحكمة، دمشق-سورية، ١٤١٦هـ- ١٤٩٦م، ص٧٧٥.

إعراب آي القرآن من اختلاف وجوه تأويله»(١)، وهَذَا بالضّبط موضوع بحثنا.

ويتجسَّد هَذَا الحكم من جوانب؛ مِنْهَا ما هو عامٌّ، قد تتكفّل به دراسة بَلاغِيَّة قادمة ببيانه، وَمِنْهَا ما هو خاص - وهو بحثنا هنا - بموقفه وآرائه ومناقشاته النَّحْوِيَّة واختلافه مع غيره من النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اعتنوا في دراستهم بتفسير القرآن الكريم، وسنعرض بعضاً من هَذِهِ الأحكام في مقامه وموضعه من البحث.

## ٢- الطَّبَرْسِيّ:

وذَلِكَ في كتابه: «مجمع البيان في تفسير القرآن» الَّذِي يعد – كما يقول الطَّبَرْسِيّ –: «في غاية التلخيص والتهذيب، وحسن النظم والترتيب، يجمع أنواع هَذَا العلم وفنونه، ويحوي نصوصه وعيونه، من علم قراءته، وإعرابه، ولغاته، وغوامضه، ومشكلاته، ومعانيه، وجهاته، ونزوله، وأخباره، وقصصه، وآثاره، وحدوده، وأحكامه، وحلاله، وحرامه»(۱).

فقد جَعَلَ إعرابَ القرآنِ نوعاً من أنواع علوم القرآن وفنونِهِ، وعَطَفَهُ على القِرَاءَات، وبه تستنبط الأحكام، وتستخرج المعاني، يقول موضّحاً منهجه في التَّفسير: "ثُمَّ أُقَدِّم في كلِّ آيةٍ الاختلاف في القِرَاءَات، ثُمَّ ذِكْرَ العلل والاحتجاجات، ثُمَّ ذِكْرَ العَرَبِيَّة واللُّغَات، ثُمَّ ذِكْرَ الإعراب والمشكلات، ثُمَّ ذِكْرَ المعاني والأحكام والتَّاوِيلات» "".

وَمِنْ هُنَا تبرز الحاجة إليه لكلِّ دارسٍ على اختلاف وجهة بحثه، وهَذَا ما وضّحه الطَّبَرْسِيّ في مقدّمته للكتاب بقوله: «على أَنِّي قد جَمْتُ في عربيّته كلَّ غرّةٍ لائحة؛ وفي إعرابه كلَّ حجّةٍ واضحة؛ وفي معانيه كلَّ قولٍ متينٍ؛ وفي مشكلاته كلَّ برهانٍ مبين؛ وهو – بحمد الله – للأديب عمدة، وللنَّحْويِّ عدّة، وللمقرئ بصيرة، وللنّاسك ذخيرة، وللمتكلم حجّة، وللمحدّث محجّة، وللفقيه دلالة، وللواعظ آية»(۱).

<sup>(</sup>١) الطَّيريّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١، ص٧.

<sup>(</sup>٢) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، مج١، ج١، ص١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، مج١، ص١١.

## ٣- الزَّمَخْشَرِيّ:

وذَلِكَ في كتابه: «الكشّاف عن حقائق التّنْزِيل وعيون الأقاويل في وجوه التّأوِيل»، الّذِي تتبّع فيه آيَ القرآن بأحكام البلاغة واللُّغَة، فانفرد بهَذَا الفضل على جميع التّفاسير (۱۱)، وحين يعالج إعراب الآي، فإنّه يجعل همّه المعنى حيثها كان هناك تقدير إعرابيّ؛ فرعايته للمعنى أوّلاً، وقبل رعايته للصناعة النّحْوِيّة؛ وَبِذَلِكَ يفضّل الوجه النّحْوِيّ الّذِي يتّفق والمعنى القرآنيّ؛ مستغلاً النّحْو في الدّفاع عن القرآن، من طغى الطّاغين فيه (۱۱)، يقول في مقدّمته: «ولقد رأيت إخواننا في الدّيْنِ ... الجامعِيْنَ بين علم العَرَبِيَّة والأصول الدّينيّة، كلّما رجعوا إليَّ في تفسير آيةٍ، فأبرزت لهم بعض الحقائق من الحجب، أفاضوا في الاستحسان والتّعجب» (۱۱).

وفي كتابه: «المفصّل في علم العَرَبِيَّة» الَّذِي اشتهر إثرَهُ الزَّغْشَرِيِّ بصاحب المفصّل، دون مصنّفاته الأخرى؛ وذَلِكَ لأَهُمِّيَّته وانتشاره وذيوع اسمه(١٠).

وقد رأى بعض المعاصرين أنَّ له بعد كتاب سِيْبَوَيْهِ مرتبة، وَإِنْ كان الخَوارزميّ (٥٠ -وهـو أحد شرّاح المفصّل - قد اعتقد أنَّهُ خيرٌ من «الكتاب»، وذَلِكَ بقوله: «إِنَّهُ باكتنازه واختصاره خيرٌ مِنَ «الكتاب» مع سعته وانتشاره»(١٠).

<sup>(</sup>١) الجوينيّ، د. مصطفى الصّاوي، منهج الزَّخُشَرِيّ في تفسير القرآن وبيان إعجازه، ط٣، دار المعارف، القاهرة، د.ت، ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) الزَّ نَحْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) الخزرجيّ، د. عبد الباقي، علم الدّين الأندلسيّ بين شرّاح المفصّل، مج٣٦، ج١، مجلّة معهد المخطوطات العَرَبِيَّة، الكويت، ١٩٨٨م، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٥) هو القاسم بن الحسين بن أحمد، الخوارزميّ، مجد الدِّين، المُلَقِّب بصدر الأفاضل (-٦١٧هـ)، عالمُ بالعَربيَّة، مِنْ فُقَهَاء الحنفيّة، له كتبٌ، منها: «شرح المفصّل للزّخشريّ»، و «الزّوايا والخبايا في النّحو»، و «السّرّ في الإعراب»، وله نظم. الزِّركليّ، خير الدِّين الأعلام، ج٥، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٦) الخوارزميّ، القاسم بن الحسين، التّخمير (شرح المفصّل)، نسخة مخطوطة، دار الكتب الظَّاهِريّة، دمشق، ١٧٢٨هـ، لوحة ٢.

ويقول الزَّخْشَرِيّ في مُقَدِّمَة المفصّلِ: «وقد ندبني ما بالمسلمين من الأرب إلى معرفة كلام العرب، وما بي من الشّفقة والحدب على أشياعي من حفدة الأدب؛ لإنشاء كتابٍ في الإعراب، محيطٍ بِكَافَّة الأبواب، مرتّب ترتيباً يبلغ بهم الأمد البعيد بأقرب السّعي»(١).

ويكفي المفصّل رفعةً اعتمادُ أغلبِ مَنْ أعربوا القرآن الكريم، أو شرعوا في تفسيره عليه.

#### ٤ - ابن عَطيّة:

وذَلِكَ في كتابه: «المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز» الَّذِي احتلَّ مكانةً سامقةً بين سائر كتب التَّفسير؛ وتتمثّل مزيّة ابن عَطِيَّة في هَذَا الكتاب في أَنَّهُ حاول أَنْ يكون ظاهراً بعقله في تفسيره؛ فتراه في مواطنَ كثيرةٍ يعرض الآيات، مناقشاً آراءَ العُلَمَاء نحويّين، ولغويّين، وفُقَهَاء، فيقبل ويرفض، بل ويضيف فهاً جديداً خاصّاً به، فلا تمرّ المسألة دون أَنْ يحقّق القول فيها، ودون أَنْ يعمض منها(٢٠).

قال عنه أَبُو حَيَّان في مُقَدِّمَة «البحر المحيط»: «وكتابُ ابن عَطِيَّة أَنْقُلُ، وَأَجْمَعُ، وَأَخْلَصُ؛ وكتابُ الزَّخَشَرِيّ أَلْخَصُ، وَأَغْوَصُ»(٣).

ومن المسائل الَّتِي خالف فيها النَّحْوِيِّيْنَ مسألةُ زيادة: «الواو» لغير معنى، في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَا ذَهَبُوا بِهِ وَأَجَمَعُوا ﴾ [يوسف ١٠٥/١٥]، وقوله جل وعلا: ﴿ فَلَمَا أَسَلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ﴾ [الصَّافًات ٢٧/ ١٠]؛ حَيْثُ نقل عن بعض النَّحْوِيِّيْنَ أَنَّ الواو في قوله: ﴿ وَأَجَمَعُوا ﴾ ، وقوله: ﴿ وَتَلَهُ لِيسَ في القرآن ﴿ وَتَلَهُ ﴾ زائدة، والجملة بعدها هي جواب الشّرط، وقولهم عنده: «مردودٌ؛ لأنّهُ ليس في القرآن شيءٌ زائلًا لغير معنى (١٠)، فهو بِذَلِكَ يرتضي الزّيادة المفيدة، رابطاً علمَ النَّحْو بعلمِ الدَّلالَة، في تفسيره الوجيز للكتاب العزيز؛ ممّا دفعَهُ إلى تخريج الآية الكريمة على تأويل جواب شرط، ليكونَ التَّقْدِيْر عنده: «فلمّا ذهبوا به وأجمعوا» (٥).

<sup>(</sup>١) الزَّنحُشَرِيّ، محمود بن عمر، المفصّل في علم العَرَبيَّة، ص٥.

<sup>(</sup>٢) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسرارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٩٨٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ص٩٨٢.

#### ٥- الرّازي:

وذَلِكَ في كتابه: «التَّفسير الكبير» الَّذِي ضمّنه مباحثَ فقهيّةً، وكلاميَّةً، وفلسفيّةً، ولغويّةً، ونحويّةً، ونحويّةً، وبَلاغِيَّة، تميّز فيها بعرضه لآراء القُدَمَاء ووجهات أنظارهم، مشيراً في الغالب إلى موقفه منها، والقارئ لتفسيره يقف أمام عالمٍ لا يلقي الكلام على عواهنه، بل يسوقه بدراسةٍ نافذةٍ، ويدعمه ببراهينَ عتيدةٍ (۱).

وقد حرص الرَّاذِيّ، في نصوص كثيرةٍ، على الإدلاء برأيه في قضيّةٍ تكون محطَّ خلافٍ بين العُلَمَاء في القرآن الكريم، ومن ذَلِكَ مثلاً اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ والقرّاء والفُقَهَاء في إرجاع الضمير «الهاء» في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمّا زَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِتْلِهِ ﴾ المهاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمّا زَرُّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورة مِن مِتْلِهِ ﴾ المه ماذا يعود؟ وفيه وجهان؟ [البقرة٢/ ٢٣]؛ إذ يقول: «الضمير، في قوله: ﴿ مِن مِتْلِهِ ﴾ الى ماذا يعود؟ وفيه وجهان؟ أحدهما: أنَّهُ عائدٌ إلى ﴿ ما ﴾ في قوله: ﴿ مِمّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ أي: «فأتوا بسورة ممّا هو على حاله صفته في الفصاحة وحسن النظم»، والثّاني: أنَّهُ عائدٌ إلى ﴿ عَبْدِنَا ﴾ ؟ أي: «فأتوا ممّن هو على حاله من كونه بشراً أمّيّاً، لم يقرأ الكتب، ولم يأخذ من العُلَمَاء»، والأوَّل مرويٌّ عن عمر، وابن مسعود، وابن عبّاس، والحسن، وأكثر المحققين، ويدلُّ على الترجيح له وجوهٌ "(٢٠).

ثم يذكر الوجوه، ويناقشها، ويحلّلها، ويبيّن رأيه فيها، وَبِذَلِكَ نراه لا يرجّح رأياً في أيّـة قضيّةٍ، إلاّ معتمداً على المعنى السِّياقيّ والمقاميّ، الَّذِي يكتنف الآيـة الكريمـة؛ وبيـان ذَلِكَ كلّـه سيأتي في موقعه من هَذَا البحث.

## ٦- أَبُو حَيَّان:

وذَلِكَ في كتابه: «تفسير البحر المحيط» الَّذِي يعد مِنْ أجمع كتبِ التَّفسير قاطبة، ويكشف لنا أَبُو حَيَّان في مقدّمته النَّقابَ عن منهجه الَّذِي احتشد فيه لبيان المعاني اللُّغَوِيَّة للمفردات، والأحكام النَّحْوِيَّة، والفقهيّة، ودقائق الإعرابِ، والقِرَاءَات، والنّواحي البَلاغِيَّة، بياناً وبديعاً، وغيرها(٣).

<sup>(</sup>١) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسر ارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) الرَّازِيّ، فخر الدّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١، ج٢، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٦.

وَلاَ شَكَ أَنّنَا بِذَلِكَ مع أَبِي حَيّان أمام عالم طلعة، يتعاملُ مَعَ النّصِّ القرآنِيِّ معاملةً خَاصَّة، فنراه ينعكف على تفسير الآيات بكل ما أوتي من ملكة، ومراس، واستيعابٍ لتراث السلف اللّغويّ، والنّحْويّ، والفقهيّ، والبلاغيّ قبله، يقول في المُقدِّمة: «وترتيبي في هَذَا الكتاب أنّي أبتدئ أوّلاً بالكلام على مفردات الآية الَّتِي أفسرها، لفظةً لفظةً، فيها يحتاج إليه من اللّغة، والأحكام النَّحْوِيَّة الَّتِي لتِلْكَ اللّفظة قبل التَّركيب... ثم أشرع في تفسير الآية... حاشداً فيها القِرَاءَات، شاذَها ومستعملها، ذاكراً توجية ذَلِكَ في علم العَربيَّة... مبدياً ما فيها من غوامض الإعراب، ودقائق الآداب من بديع وبيان... مُحيلاً على الدّلائل الَّتِي في كتب الفقه، وَكَذَلِكَ ما نذكره من القواعد النَّحْويَّة، أحيل في تقرّرها، والاستدلال عليها على كتب النَّحْو، وَرُبَّهَا أذكر الدّليل إذا كان الحكم غريباً، أو خلافَ مشهور»(۱).

وذَلِكَ بيانٌ صريحٌ منه بِأَنَّ تفسيره جاء مترعاً بالنظرات النَّحْوِيَّة الَّتِي تؤكد دور النَّحْو والإعراب في الكشف عن حَقِيْقَة المراد من الآية الَّتِي هو بصددها، يقول في ذَلِكَ: «منكبّاً في الإعراب عن الوجوه الَّتِي تنزّه القرآن عنها، مبيّناً أَنَّهَا ممّا يجب أَنْ يعدل عنه، وَأَنَّهُ ينبغي أَنْ يحمل على أحسن إعراب، وأحسن تركيب؛ إذ كلام الله أفصح الكلام... وقد ينجرّ معها ذكر معانٍ لم تتقدّم في التَّفسير»(٢).

وَمِنْ هُنَا، سيكون هَذَا الكتاب عمدةً لنا في هَذَا البحث، نستمد منه في جميع مواده، على مختلف الفصول؛ لغزارة ما فيه من توجيهات نحوية، وصرفيَّة، وصوتِيَّة، ودلالِيَّة، وفقهيّة، نستدل بها على وجوه الاختلاف، ونستعين على الترجيح فيها بينها في ضوء المعنى الأقوى الأفصح، مع عرضٍ موضوعيٍّ لبقيّة الآراء الَّتِي تنفتحُ على معانٍ أخرى.

#### ٧- السَّمِيْن الحَلَبِيّ:

وذَلِكَ في كتابه: «الدّر المصون في علوم الكتاب المكنون»، الَّذِي يشيرُ فيه مؤلّفُهُ إلى

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ج١، ص١٢ - ١٣.

ضرورة فهم معاني كتاب الله وبيان أغراضه، بقوله في مقدّمته: «فليس المرادُ حفظهُ وسَرْدَهُ من غير تأمَّلٍ لمعناه، ولا تفهَّمٍ لمقاصدِهِ» (١)، وذكر محقّق الكتاب الدُّكْتُور أحمد محمّد الحرّاط أَنَّ السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «يُلاحظ ضرورة تأليف مصنّف يجمع علوم القرآن، وَيَرَى أَنَّهَا خمسة علوم: «الإعراب، والتّصريف، واللُّغة، والمعاني، والبيان»؛ وهو عندما يحدّدها بهَذَا التّحديد، إِنَّهَا يشير بِذَلِكَ إلى اختصاصه وطبيعة اتجاهه (١٠)؛ وَمِنْ هُنَا كان كتابه غنيّاً ببحوث النَّحْو العربيّ، وقواعده، وما يتصل بمدارسه ونتائجه، مع التّبيه إلى القِرَاءَات القُرْآنِيَّة الَّتِي تحتملها الآية، وأَوْجُه تخريجها ما كان مِنْهَا شاذاً أو متواتراً؛ واقفاً من ذَلِكَ كلّه موقف المرجّح المعلّل المختار الحاكم بروح العالم المتفهّم لأبعاد اللُّغة وما تحتمله، وما فيها من غزارةٍ وتفريع.

فكان هَذَا الكتاب شاهداً واضحاً على المرحلة الأخيرة من مراحل التَّألِيف في الإعراب القرآنيّ والنَّحْو العربيّ، وسنعرض في أثْنَاء دراستنا شواهد متنوّعةً من آي الذّكر الحكيم، في المبحث الثَّاني من هَذَا الفصل، العديد من الآراء الَّتِي مال إليها السَّمِيْن الحَلَبِيّ – ما وافق فيها المتقدّمين، أو ما خالفهم – لَما وجدناه من آراءٍ له مصيبةٍ، وأحكامٍ منطقيّةٍ، وتعليلاتٍ لا تخلو من الحُجّة الدّامغة والبرهان القاطع في كثير من الأحايين.

# ٨- العَلاَئِيِّ":

وذَلِكَ في كتابه: «الفصول المفيدة في الواو المزيدة» الَّذِي ضمّنه فصولاً عديدةً، مباحثها مفيدة على «الواو» المزيدة، على حدّ قوله (٤٠)، وأثر ذَلِكَ في تفسير المعنى الَّذِي يتشكّل في سياق الجملة الَّتِي تكون فيها.

<sup>(</sup>١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) هو خليل بن كَيْكَلْديّ بن عبد الله، العلائيّ الدّمشقيّ، صلاح الدّين ( -٧٦١هـ)، محدّثٌ فَاضِل، بحّاثٌ، من كتبه: «المجموع المذهب» و «برهان التّيسِير في عنوان التّفسير». الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٢، ص٣٢١.

<sup>(</sup>٤) العلائيّ، صلاح الدّين خليل، الفصول المفيدة في الواو المزيدة، تحـ. د. حسن موسى الشّاعر، ط١، دار البشير، عمّان، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م، ص٣٥.

وقد وفى بِذَلِكَ، فتناولَ في الفصل الثَّامِنَ عَشَرَ الحديث عن زيادة «الواو» العاطفة، ونقل خلاف الكُوفِيُّيْنَ والبَصْرِيِّيْنَ في جواز ذَلِكَ لغير معنى؛ فقد جوّزه الكُوفِيُّونَ احتجاجاً بقوله تعسالى، مسئلاً: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى ٓ إِبَرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلمُوقِنِينَ ﴾ الأنعام ٢/ ٧٥].

وقوله أيضاً: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ آبَوَبُهَا ﴾ [الزّمر٣٩/٣٧]، ونقل ما ذهب إليه البَصْرِيُّونَ من: ﴿ أَنَهَا ليست زائدة في شيء من ذَلِكَ، ولا تجوز زيادتها؛ لأَنَّ الحروف وضعت للمعاني، فذكرها من دون معنى يقتضي مخالفة الوضع، ويُورث اللَّبْسَ، وأيضاً الحروف وضعت للاختصار، نائبة عن الجمل، كالهمزة؛ فَإِنَّهَا نائبة عن أستفهم، وزيادتها ينقض هَذَا المعنى (أن شمّ شرع يبيّن رأيه في ذَلِكَ معللاً وشارحاً، وكل ذَلِكَ في ضوء توخّي معاني النَّحْو في إبراز معنى الآية، وسيأتي الحديث عن ذَلِكَ.

#### ٩ – الزّركشي:

وذَلِكَ في كتابه: «البرهان في علوم القرآن» الَّذِي يعد من الكتب العتيدة الَّتِي جَمَعَتْ - كما يقول محقّقه في المُقَدِّمَة -: «عصارةَ أقوالِ المتقدِّمِيْنَ، وصفوةَ آراءِ العُلَمَاء المحقّقِيْنَ حولَ القرآنِ الكريم»(۲).

فأشبع فيه الزّركشيُّ الفصولَ، وجَمَعَ أشتاتَ المسائلِ، وضَمَّ أقوالَ المُفَسِّرِيْنَ والمُحَدِّثِيْنَ، إلى مباعل العَرَبِيَّة، وآراء مباحث الفُقَهَاء والأُصُولِيِّيْنَ، إلى قضايا المُتكلِّمِيْنَ وأصحاب الجدل، إلى مسائل العَرَبِيَّة، وآراء أرباب الفصاحة والبيان.

ومن المفيدِ ذكرُهُ في هَذَا المقام ما ذهب إليه محقّق هَذَا الكتاب في مقدّمته؛ وهو أنّه: «لم يكن معروفاً عند الباحثين، ولا متداولاً بين الطّلاّب والدّارسين - شأنه في ذَلِكَ شأنُ الكثير من كتّب الزّركشيّ على عظيم خطرها، وجلالة موضوعاتها، ومقدار غنائها ونفعها - حَتَّى جاء الإمام جلال الدّين السِّيُوطِيّ، ووضع كتابه الإتقان، فدلَّ النَّاس في مقدّمته عليه، وأشاد به، وعدّه أصلاً

<sup>(</sup>١) المرجع السَّابق، ص١٤٦-١٤٧.

<sup>(</sup>٢) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج١، ص١٣.

من الأصول الَّتِي بنى عليها كتابه، وتقيَّلَ مذهبَه، وسارَ في الدَّرب الَّذِي رسمَهُ، ونقل كثيراً من فصوله »(۱).

وبالعودة إلى كتاب: «الإتقان في علوم القرآن» للحافظ السِّيُوطِيّ وجدنا هَذِهِ الإشارة بقوله: «ثُمَّ خطر لي بعد ذَلِكَ أَنْ أُوَلِّفَ كتاباً مبسوطاً ومجموعاً... هَذَا كلّه، وَأَنَا أَظُنُّ أَنِّي مُتَفَرِّدٌ بقوله: «ثُمَّ خطر لي بعد ذَلِكَ أَنْ أُوَلِّفَ كتاباً مبسوطاً ومجموعاً... هَذَا كلّه، وَأَنَا أَظُنُّ أَنِّي مُتَفَرِّدُ بِذَلِكَ، غيرُ مسبوقِ بالخوض في هَذِهِ المسالك... إذ بلغني أَنَّ الشَّيْخ الإمام بدر الدّين محمّد بن عبد الله الزّركشيّ، أحدَ متأخّري أصحابنا الشّافعيّين ألّف كتاباً في ذَلِكَ، حافلاً يُسَمَّى: «البرهان في علوم القرآن»، فتطلّب ثُنَّهُ حَتَّى وقفْتُ عليه»(٢).

وهَذَا يعني أَنَّ كلاً من العالَيْنِ الجليلَيْنِ، في تفسيرهما، كانت ضالَّتُهُ الَّتِي ينشدها، وغايته الَّتِي يطلبها، الوقوفَ على المعنى الدَّلاليّ، وتطويعَ كلّ ما في العَرَبِيَّة من علومٍ في سبيل تحصيله؛ إِذْ الوصول إلى الألفاظ القريبة الحسنة المستغربة في التَّأويل – أو ما يسمّى معرفة غريب القرآن (٣) – لا يكون – كها قال الزّركشيّ – إلاّ بـ: «معرفة المدلول» (١٠).

فهو يتصيَّدُ المعاني مِنَ السِّياق؛ لأَنَّ مدلولاتِ الألفاظ خَاصَّة، ويحتاج الكاشف عن ذَلِكَ إلى معرفة علم اللَّغة: «اسهاً، وفعلاً، وحرفاً».

#### ١٠ - السنيوطي:

وذَلِكَ في كتابه: «الدّر المنثور في التَّفسير بالمأثور» الَّذِي يعد - كها ذكر المحقّق له - عجيباً في تأليفه، بديعاً في تصنيفه، لم يؤلّف في الإسلام مثله، أودع فيه السِّيُوطِيّ ما أخرجه الأَئِمَّة المتقدّمون ممّا جمعوا في التَّفسير من أحاديث رسول الله اللهُ ا

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٣) مكرم، د. عبد العال سالم، جلال الدّين السِّيُوطِيّ وأثره في الدّراسات اللُّغَوِيَّة، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٩هـ-١٩٨٩م، ص٠٤٥.

<sup>(</sup>٤) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج١، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٥) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الدّر المنشور في التَّفسير بالمأثور، تحد. د. عبد الله بن عبد المحسن التّركيّ - د. عبد السّند حسن يهامة، ج١، ط١، مركز هجر للبحوث والدّراسات العَرَبِيَّة والإسلامِيَّة، مصر، ١٤٢٤ هـ-٢٠٠٣م، ص٥-٦.

وقد تنوّعت موارِدُهُ، على نَحْوِ يشمل معظمَ ما زخرت به المكتبةُ الإسلامِيَّة من كتب تراثنا، في كثيرٍ من فنونه، من التَّفسير وتراجم الأعلام والعقيدة وكتب اللُّغَة والشَّعر وعلوم القرآن، كأسباب النَّزول والقِرَاءَات والمعاجم وغيرها(١٠).

ولا بدَّ من الإشارة إلى ما قاله الدُّكْتُور الذَّهبيّ: «ولا يفوتنا هُنَا، أَنْ ننبّه إلى أَنَّ الدَّر المنثور هو الكتاب الوحيد الَّذِي اقتصر على التَّفسير المأثور من بين الكتب»(٢)، وهَذَا له عظيم الفائدة في بحثنا، للانطلاق في التَّحليل من تفسير القرآن بالقرآن، أو بالحديث، أو بالأثر، لئلاّ نقع في مطبّات الاجتهاد الخاطئ الَّذِي لا يتّفق وأصولَ الشّريعةِ الإسلامِيَّة.

وفي كتابه: «الإتقان في علوم القرآن» الَّذِي جعله السِّيُوطِيِّ - كها يقول في مقدَّمته - مُقَدِّمَة لكَّمَة لكَ لكتابه في التَّفسير الَّذِي أسهاه: «مجمع البحرين، ومطلع البدرين»(٣).

وفي الجملة فَإِنَّ كتاب الإتقان بها حواه من معارفَ وفنونٍ، وما جمع فيه من أخبارٍ وأقوالٍ، يعدّ بحقِّ - كما يقول محقّقه - من أكرم الذّخائر، وأنفس الأعلاق(؛).

وقد أفرد السِّيُوطِيِّ في الإتقان نوعاً في معرفة إعراب القرآن، وذكر فيه ما حرفيَّته: «ومن فوائد هَذَا النَّوع معرفة المعنى؛ لأَنَّ الإعراب يميّز المعاني، ويوقف على أغراض المُتكلِّمِيْنَ»(٥).

وهَذَا أساس بحثنا الَّذِي ننطلق منه، لإبراز دور النَّحْو وأثره في المعنى، في ضوء تفسير آي الذّكر الحكيم.

ونشير أخيراً، إِلى أَنَّ التُّرَاث النَّحْوِيّ كان بين يدي أولئك العُلَمَاء المُفَسِّرِيْنَ – كَما بيّنًا فيها سبق – فأخذوا منه، وعرضوا، ورفضوا، وناقشوا، ووقفوا، ونسبوا الأقوال إلى قائليها، ولم يقفوا

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ص٨-٩.

<sup>(</sup>٢) الذّهبيّ، د. محمّد السّيد حسين، التّفسير والمُفَسِّرُونَ، ج١، ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٩٧٦م، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج٢، ص٢٦٠.

عند حدود النّقل دون اختيار؛ فقد انطلقوا، وأبانوا عن ملكةٍ في إدراك معاني الكلمات، على اختلاف سياقاتها ومقاماتها، متّكئين - رحمهم الله أ - على قواعد النّحو؛ فها وافق النّحو أخذوا به، وما لم يوافق تركوه.

# رَابِعاً: مِنْ عُلَمَاءِ البَلاَغَةِ وَالإِعْجَازِ الَّذِيْنَ اهْتَمُّوا بِمَعَانِي القُرْآنِ عَلَى أَسَاسٍ نَحْويِّ:

كان لبعض عُلَمَاء البلاغة والإعجاز دورٌ كبيرٌ في فهم المعاني النَّحْوِيَّة، وتوجيهها لخدمة النُّصُوص القُرْ آنِيَّة، واستنباط أحكامها، وإدراك معانيها، ومنهم:

## ١ - ابن قُتَيْبَة:

وذَلِكَ في كتابه: «تأويل مشكل القرآن»(١) الَّذِي دفع فيه - كها يقول الدُّكْتُور أبو ستيت - البحث البلاغيّ دفعةً كبيرةً، بتبويب المباحث، وتنظيمها، واستشهاده بكثيرٍ من الأمثلة، وتحليل بعضها، بها يكشف عن أسرارها اللُّغُويَّة، ويشير إلى بلاغتها(٢).

# ٢ - الخَطَّابيّ (٣):

وذَلِكَ في رسالته القيّمة «بيان إعجاز القرآن»(١٠)، المنشورة ضمن كتاب: «ثلاث رسائل في

<sup>(</sup>۱) ابن قُتيبَة، أبو محمّد عبد الله، تأويل مشكل القرآن، تحد. السّيّد أحمد صقر، ط٢، دار التُّرَاث، القاهرة، ١٣٩٣هـ -١٩٧٣م.

<sup>(</sup>٢) أبو ستيت، د. الشّحّات محمّد عبد الرّحن، البحث البلاغيّ في ظلال القرآن الكريم، ط١، مطبعة الأمانة، مصر، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) هو حَمَد بن محمّد بن إِبْرَاهِيم بن الخطّاب، أبو سليان ( -٣٨٨هـ)، فَقِيْهٌ، مُحَدِّثٌ، أَخذَ عن الشّاشيّ، وأبي عمر الزّاهد، وله: «معالم السّنن»، و«بيان إعجاز القرآن»، و«غريب الحديث»، و«شرح البخاريّ». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٥٢٧-٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) الخطابيّ، حمد بن محمّد البستيّ، رسالة بيان إعجاز القرآن (ضمن كتاب ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تحـ. د. محمّد خلف الله أحمد - د. محمّد زغلول سلام، ط٣، دار المعارف، مصر، ١٩٧٦م.

إعجاز القرآن»، متضمّنةً لأسرار الإعجاز القرآنيّ، وقد تكفّل فيها صاحبها بالرّدّ على مَنِ ادّعى بوجود خلافٍ في الوصف بين أصحاب اللُّغَة، وأصحاب المعرفة في القرآن الكريم، وكلّ ذَلِكَ على أسسِ لغويّة ونحويّة (١٠).

## ٣- الجُرْجَانِي:

وذَلِكَ في كتابه: «دلائل الإعجاز في علم المعاني»، وكتابه: «أسرار البلاغة في علم البيان» اللّذين شكّلا نقطة تحوّلٍ واضحةً في إدراك حَقِيْقة النّحُو، وأثره في علم البلاغة وعلم التَّفسير، وغيرهما من العلوم الأخرى - كما بيّنًا في الفصل الأوَّل من البحث - واللّذين كانا حلقة الوصل بين العُلَمَاء القُدَمَاء والعُلَمَاء المُحْدَثِيْنَ، في ضوء ربط علم النَّحُو بعلم الدَّلالَة - كما بيّنًا في هَذَا الفصل - واللّذين فرض علينا صاحبها - وعَلَى جميع من أراد أنْ يكتب بالنَّحُو وعلاقته بالمعنى، أو البلاغة وعلاقتها بالدَّلالَة - أنْ يرجع إليهما، ويجعلهما بمثابة القانون الَّذِي يسير عليه؛ لئلا تربً قدمُهُ، وينزلقَ في دوّامةٍ، لا يعرف أوّلها من آخرها.

ولَعَلَّ ما نقلنا في بحثنا هَذَا من أقوالٍ للإمام الجليل الجُرْجَانِيّ، وآراءٍ دعّمت ما نذهب إليه من أحكام، خيرُ ما نقوله في هذين الكتابين الغنيّين عن التّعريف بهما.

## ٤- ابن الأَثِيْر<sup>(٢)</sup>:

وذَلِكَ في كتابه: «المثل السَّائر في أدب الكاتب والشَّاعر» الَّذِي بناه على: «مُقَدِّمَة، ومقالتَيْنِ؛ فالْمُقَدِّمَة تشتمل على أصول علم البيان، والمقالتان تشتملان على فروعه؛ فالأولى: في الصّناعة اللّفظيّة، والثَّانِية: في الصّناعة المعنويّة» (٣)، وقد استطاع بِذَلِكَ أَنْ يكون كتابه -كها ذكر محقّقه الدُّكْتُور طبانة - مرجعاً من مراجع البلاغة العَرَبِيَّة (٤).

<sup>(</sup>١) فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأييد والمنع وأسر ارها البَلاغِيَّة في القرآن الكريم، ص٢٦٤.

 <sup>(</sup>٢) نصر الله بن محمّد الشّيبانيّ، الجزريّ، أبو الفتح، ضياء الدّين، المعروف بابن الأَثِيْر الكاتب ( -٦٣٧هـ)،
 وزير، من العُلَمَاء الكتّاب المترسّلين، من تآليفه أيضاً: «كفاية الطّالب في نقد كلام الشّاعر والكاتب»،
 و«المعاني المخترعة»، الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأَثِيْر، ضياء الدّين نصر الله، المثل السّائر في أدّب الكاتب والشّاعر، تحد. د. أحمد الحوفي - د. بدوي طبانة، ج١، ط٢، دار الرّفاعيّ، الرّياض، ١٤٠٣ هـ-١٩٨٣ م، ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص٢٧.

وقد كان له آراءٌ ونظراتٌ كثيرة في هَذَا الكتاب في تفسير بعض آي القرآن الكريم، مِنْهَا نفيهُ الزّيادة عنه، وعنده: «إذا كان التّكرير في اللّفظ والمعنى يدلّ على معنى واحدٍ، فالمراد به غرضٌ واحدٌ»(۱)، وغير ذَلِكَ من الآراء الَّتِي كان يعرضها، ويبدي رأيه، ويستشهد عليه، ويضرب الأمثلة، ويشرحها، ويحلّلها.

#### ٥- الرَّافِعِيّ:

وذَلِكَ في كتابه: «إعجاز القرآن والبلاغة النّبويّة» الَّذِي كان مبحثاً مهمّاً من مباحث كتابه الكبير «تاريخ آداب العرب»، ثمّ أفرده ليكون كتاباً بنفسه، تعمُّ به المنفعةُ، ويسهل على النّاس تناولُهُ (٢٠٠٠).

وهو - كما يبدو من عنوانه - قد جعله وقفاً على بيان إعجاز القرآن الكريم، وبلاغة النبي الله ولعله - فيما نعلم - أوّلُ كتابٍ يفرد لهاتين القضيّتين معاً.

#### ٦- دِرَاز<sup>(٣)</sup>:

وذَلِكَ في كتابه: «النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)»؛ وهو جملة بحوثٍ في القرآن الكريم، أراد بها - كها ذكر في المُقَدِّمَة - أَنْ ينعتَ كتابَ الله بحليته وخصائصه، وَأَنْ يرفعَ النّقَابَ عن جانب من الحقائق المتصلة به، وَأَنْ يرسم الخطّة الَّتِي ينبغي سلوكها في دراسته (١٠).

وكان للنَّحْو دورٌ في هَذَا الكتاب، فقد تحدَّث فيه مثلاً عن الزَّيادة في القرآن الكريم، وكان له نظرةٌ حاسمةٌ في نفيها؛ عقب حديثه عن استثمار القرآن الكريم دائماً، برفق أقل ما يمكن من اللفظ، في توليد أكثر ما يمكن من المعاني، وبيانه أَنَّهُ إيجازٌ كلّه. فما من كلمةٍ فيه إلا هي مفتاحٌ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٣، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، إعجاز القرآن، والبلاغة النَّبويّة، ط٩، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٣٩٣ هـ-١٩٧٣ م، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن عبد الله دِرَاز ( -١٣٧٧هـ)، فقيهٌ، مصريٌ، أزهريٌ، له كتبٌ، منها: «الدِّين (دِراسة تمهيديّة لتاريخ الإسلام)»، وهَذَا الكتاب. الزِّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) دِرَاز، د. محمّد بن عبد الله، النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)، دار القلم، الكويت، ١٤٠٤هـ- ١٤٨٤م، ص٩-١٠.

لفائدة جليلة؛ وليس فيه حرفٌ إِلاَّ جَاءَ لِعنى (١)، وَكَذَلِكَ تحدَّث عن الإيجاز، سواءٌ في حذف القيود، أو حذف الأصول، وما يقتضيه من سحرٍ وجمالٍ وفوائدَ عدَّةٍ وعوائدَ جمَّةٍ (١).

وَعِمَّا سَبَقَ، يتبيّن لنا أَنَّ عُلَمَاء البلاغةِ، والإعجازِ، لم يوفّروا جهداً، في خدمة القرآن الكريم، وفي إظهار دور النَّحْو في ذَلِكَ؛ إِذْ إِنَّ كلاً من العِلْمَيْنِ، من غير أدنى شكِّ، نشأ في رحاب ذَلِكَ الكتاب الخالد؛ من أجل استقراء نصوصه، واستنباط أحكامه، بوصفه أعلى ما في العَرَبِيَّة من بيان.

و لا أريد أَنْ أستطرد في هَذَا الموضوع، رغم أَهَمِّيَّته؛ فقواعد البحث تجعلني - وأنا أتحدّث عن أثر الاختلاف النَّحْوِيّ في تفسير النَّصّ القرآنيّ وتوجيه معانيه - ألاّ أطيلَ في عرض أهمّ الكتب الَّتِي صنّفها الأَئِمَّة العُلَمَاء النَّحْوِيُّونَ، أو اللُّغَوِيُّونَ، أو اللُّفَسِّرُونَ، أو البلاغيُّونَ، في خدمة القرآن الكريم؛ من أجل بيان دور النَّحْو وأَهَمِّيَّته في فهم التَّركيب القرآنيّ، واستنطاق نصوصه.

وَإِنْ كَانَ لِي مَا أَقُولُ، فَإِنَّ كُتُبَ هَؤُلاَءِ العُلَمَاء، الَّتِي تَدَارَسَ فيها أصحابُها علومَ القرآنِ، والرتباطَها الوثيقَ بعلمِ النَّحْو كثيرةٌ جدّاً، على اختلاف الآراء، والأفكار، والأحكام، والمذاهب، والمدارس، والأعراف، ولا سبيل لحصرها هنا، ولا لحصر مؤلّفيها؛ وَمِنْهَا ما هو مطبوعٌ، وَمِنْهَا ما هو غير ذَلِكَ؛ وَمِنْهَا ما قد وصل إلينا، وَمِنْهَا ما قد فُقِد.

ولكلِّ من هَؤُلاَءِ العُلَمَاء الأجلاَء ما عُرف لديه من مقاييسَ لغويّةٍ ونحويّةٍ، عرض رأيه فيها عرضاً يمحّصُ أقوالَهُ، ويناقشُ حُجَجَهُ، ويبيّنُ مذهبَهُ.

ولا بدّ من التَّنوِيه أخيراً إلى أَنَّ سِيْبَوَيْهِ كان المصدر الأساس لهم جميعاً، فإليه يرجعون في كلّ ما يكتبون عن النَّحْو وأصوله، وعن الأساليب العَربِيَّة الَّتِي تتواشح مع الأساليب الشَّرعِيَّة؛ لتنصبَّ جميعُها، وتنكبُّ على دراسة القرآن الكريم وتحليله وتفسيره وتأويله، والخروج فيه بالمعنى الأقوى والأفصح الَّذِي يتوافق مع السِّياق، والمقام، والموقف، وسبب النَّزول.

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ص١٣٠-١٣٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص١٣٦-١٤١.

ولا يفوتنا دور القرّاء في ذَلِكَ كلّه، الَّذِيْنَ نتحدّث عنهم في الفصل الثَّالِث من البحث؛ إذ مِنْهُمْ نَحْوِيُّونَ لَمْ أَذكرْهم هنا، تجنباً للتكرار، من أمثال أبي عمرو بن العلاء، والكِسَائِيّ، وغيرهما.

وبهذا كلّه تتبيّن مكانةُ النَّحُو الجليلةُ، ومدى الحاجة إليه، ووظيفتُهُ السّاميّةُ، وأَهَمّيّته في فهم جميع تراكيب اللُّغة العَربيّة، على اختلاف علومها وفنونها عَامَّة؛ وفي فهم التَّرَاكيب القُرْآنِيَّة، على اختلاف سياقاتها خَاصَّة، وهَذَا ما أكّده الدُّكْتُور عوض، في قوله: «لقد أدرك علماؤنا - رَحِهُمُ اللهُ اختلاف سياقاتها خَاصَّة، وهذَا ما أكّده الدُّكْتُور عوض، في قوله: «لقد أدرك علماؤنا - رَحِهُمُ اللهُ اللهُ عدر النَّحُو، ومنزلته، ووظيفته، وسموّه، ورفعة شأنه، وضرورة إتقانه؛ لإدراك كلام الله - قدر النَّحُو، ومنزلته، ووظيفته، واصول العقائد، وحقائق الدين، وإظهار إعجاز القرآن الكريم، وأسرار التّعبير فيه، وصيانته، وإشراع السّبل الصّحيحة للنطق به، نطقاً صحيحاً فصيحاً»(۱).

وهَذَا كلّه بالتّأكيد من أجل فهم المعاني المقصودة من وراء العبارات، في سياقاتها الخَاصَّة؛ بحَيْثُ يجعلنا ننعكف على دراسة هَذَا العلم، علم النَّحْو، على اختلاف فروعه - وخصوصاً في وقتنا الحاضر، الَّذِي تكاد فيه الفصحى تندثر، والنَّحْو يلغى، والإعراب يمحى - من أجل حماية هَذِهِ اللَّغَة من خطر الاندثار، وسلامة كتب الله جميعها من سوء الفهم، وصعوبة الإدراك، والاجتهاد الخاطئ، وشبهة الالتباس.

# و - الإغرَابُ، وَصَيْحَاتُ تَجْدِيْدِ النَّحْوِ الْعَرَبِيِّ:

إِنَّ السُّوَّالَ الَّذِي يَفرضُ نَفْسَهُ عَلَى البحثِ فِي هَذَا المقامِ هُوَ: هَلِ النَّحُوُ صَعْبٌ، أَوْ مُتَشَعِّبٌ، أَوْ مُرْهِقٌ، أَوْ مُشَقَّةٌ، أَوْ مُضَلِّلٌ، أَوْ جَامِدٌ، أَوْ غَيْرُ ضَرُورِيٌّ، أَوْ غَيْرُها مِنَ الأَمُورِ الَّتِي تُسَفِّهُ قَواعِدَهُ، وَتُهَاجِمُ عُلَهَاءهُ؟!

إِذْ نَرَى أَنَّهُ مِنَ الملحِّ هَهُنَا الشُّرُوع في هَذَا الموضوع الَّذِي يخصُّ قضيّةَ الإعراب، وصيحاتِ تجديد النَّحْوِ العَرَبِيِّ، وَمشاريع إِلغائه، مَعَ التَّنبيه إلى خطورة ذَلِكَ، ومع الإشارة - في الوقت ذاته

<sup>(</sup>۱) عوض، د. سامي، المفصّل في علم النَّحْو، ج٣، منشورات جامعة تشرين، اللّاذقيّة، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م، ص١٠.

- إلى ضرورة وضع الحلول المناسبة الَّتِي تضمن لهَذَا العلم البقاء والاستمرار؛ إِذْ ببقائه تتوضّح المعاني، وينجلي الغموض، وتنكشف الدَّلالات.

ولا يخفى على ذي عَقْلٍ أَنَّ عمليّة المراجعة والتقويم لقرونٍ من الدَّرْسِ النَّحْوِيِّ، عَلَى امتدادها وخطورتها - زماناً، وإنجازاً - تقتضي عدمَ إغفال أيّة فئةٍ ممّن كُتب لهم أَنْ يدرسوا هَذَا العلم، كما تقتضي استحضارَ كلّ ما قيل في هَذَا العلم، نقداً، وتوجيهاً، وإطراءً؛ وذَلِكَ لأَنَّ المراجعة مطلبٌ حضاريٌّ، وشرطٌ من شروط أيّة نهضةٍ، ودليلُ حياةٍ وحركةٍ بالنّسبة للأمم والمجتمعات.

فقد مثّل القرنُ الماضي فترةً تلمّست فيها الأمّة العَرَبِيَّة والإسلامِيَّة خطواتِ النّهضة والانبعاث والمواكبة العلمِيَّة؛ كما جسَّد الفترةَ الذّهبيّةَ للتحقيق والدَّرس، المتوسِّلَيْنِ بجميع المناهج والاتِّجاهات والنّظريّات، وكان للتجديد في النَّحْو العربيّ - كغيره من العلوم - حضورٌ قويُّ ومتميّزٌ لدى الأفراد والمؤسّسات.

فقد اضطلعت لجانٌ وزاريّةٌ، ومجامعُ لغويّةٌ في القاهرةِ ودمشقَ وبغدادَ والأردنِ والرّباطِ، بجهدٍ لا بدَّ من ذكره والإشارة إليه؛ وذَلِكَ من الجلسات العلمِيَّة السّاخنة الَّتِي كانت تعقدها لمدارسة هَذَا الموضوع، ومن مئات البحوث والمقالات المنشودة على أعمدة مجلاّتها، أو مجلاّتٍ رائدةٍ – عَصْرَ يُذٍ - كالمقتطفِ، والرّسالةِ، والأزهرِ، والهلالِ، والمجلّةِ....

كما نادى عددٌ غيرُ قليلٍ من الباحثين بضرورة تجديد النَّحْو العربيّ، من أمثال رِفاعة الطّهطاويّ (١)، وجرجس الخوريّ (١)، وعليّ مبارك (١)، وقاسم أمين (١)، ويعقوب عبد النّبيّ، وطه

<sup>(</sup>١) هو رِفَاعة بن بدويّ بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن رافع الطّهطاويّ، المصريّ الحُسَينيّ الشّافعيّ (١٢١٦• ١٢٩هـ)، عالم، مُشارِك في أنواع مِنَ العلوم، تعلَّم في الأزهر، أُوفِدَ إلى أوربّة، فَدَرَسَ الفرنسيّة، أنشأ جريدة الوقائع المَصْرِيَّة، وترجمَ كتباً كثيرة، ومِنْ آثاره: «شرح لاميّة العجم»، و«التّحفة المكتبيّة لتقريب اللُّغَة العَرَبيَّة»، و«خلاصة الإبريز والدِّيوان النّفيس». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٢٢٧-٧٢٣.

<sup>(</sup>٢) هو جُرجس بن فرج صفير، المارونيّ اللّبنانيّ الخوري ( -١٣٤٧هـ)، كانَ يُعَلِّم الفلسفة، وأدار التّعليم في مدرسة الحكمة في بيروت، له كتاب في أصل الإنسان والكائنات. الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٢، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) هو عليّ بن مبارك بن سليمان الرّوجيّ ( -١٣١١هـ)، وزيرٌ مصريٌّ، مؤرّخٌ، نبغ في العَرَبِيَّة، لـه «خواصّ الأعداد»، وترجم «خلاصة تاريخ العرب» للمستشرق الفرنستي «سيديو». الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٤، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) هو قاسم بن محمّد أمين المصريّ ( - ١٣٢٦هـ)، كاتبٌ باحثٌ، اشتُهِرَ بمناصرتِهِ للمرأة، ودفاعِهِ عن حرّيّتِها، كانَ مستشاراً بمحكمة الاستئناف، له «تحرير المرأة»، و«المرأة الجديدة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص١٨٤.

حسين (۱)، وأحمد المرصفي (۲)، وعبد الله فكري (۳)، وحفني ناصف (۱)، وعليّ الجارم، ومصطفى أمين، وإِبْرَاهِيم مصطفى، وأحمد برانق، وأمين الخولي، وشوقي ضيف، وإِبْرَاهِيم أَنِيْس، وتَمَّام حَسَّان، وغيرهم.

وَلَمْ يَتَعَرَّضْ أَيٌّ مِنْ جَوَانَبِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ للنقد والاتّهام، كما تَعرَّضَ علمُ النَّحْوِ؛ فقد هوجم علماؤُهُ، وسفّهت قواعدُهُ، ووصمت كتبُهُ بأقبح الصِّفَات!

فقد عزا الدُّكْتُور ضيف عجزَ العربيِّ وقصورَه في لغته إلى: «النَّحْو الَّذِي يُقَدَّمُ للناشئة، والَّذِي يرهقها بكثرة أبوابه وتفريعاته»(٠٠).

ورمى إِبْرَاهِيم مصطفى النَّحْوِيِّيْنَ بِأَنَّهُمْ جَنَوا على النَّحْو؛ إذ ضيقوا حدوده، وسلكوا به طريقاً منحرفاً إلى غايةٍ قاصرةٍ، وضيّعوا كثيراً من أحكام الكلام وأسرار تأليف العبارة(٢٠).

كما تمنّى طه حسين - بعد أَنْ وصف الإعرابَ بِأَنَّهُ مخيفٌ جدّاً - أَنْ يُبَرِّئَهُ اللهُ من رفع

<sup>(</sup>۱) هو طه بن حسين بن عليّ بن سلامة (۱۳۰۷ – ۱۳۹۳ هـ)، دكتور في الأدب، مِنْ كبار المُحاضِرين، أحدث ضجةً في عالم الأدب العربيّ، أوّل مَنْ نالَ شهادة الدُّكْتُوراه مِنْ الجامعة المَصْرِيَّة القديمة، تخرَّجَ مِنَ السُّوربون ضجةً في عالم الأدب العربيّ، أوّل مَنْ نالَ شهادة الدُّكْتُوراه مِنْ الجامعة القاهرة، ثُمّ وزيراً للمعارف في مصر، وكانَ رئيساً لمجمع اللُّغة في مصر، ومِنْ أعضاء المجمع العلميّ العربيّ المُراسلين في دمشق، ومن كتبه: «في الأدب الجاهليّ»، و«الأيّام»، و«حديث الأربعاء». الزَّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ٢٣١. وانظر كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن محمّد، شرف الدِّين، الشّافعيّ، المرصفيّ ( -١٣٠٦هـ)، من عُلَيَاء الأزهر، صنَّفَ «المطلع السّعيد لإرشاد المريد»، و «تقريب فنّ العَرَبيَّة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) هو ابن محمّد بليغ بن عبد الله بن محمّد ( -١٣٠٦هـ)، وزيرٌ مصريٌّ، تعلّم في الأزهر، له «الفوائد الفكريّـة»، و «المملكة الباطنيّة»، وغيرها مِنَ الرّسائل والمقالات. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١١٣.

<sup>(</sup>٤) هو حفني بن إسهاعيل بن خليل بن ناصف، أبو محمّد ( -١٣٣٨هـ)، قاضٍ، أديبٌ، له شعرٌ جيّد، تعلّم بالأزهر، عُيِّنَ المُفتِّشَ الأَوَّل للّغة العَرَبِيَّة في وزارة المعارف المَصْرِيَّة، شاركَ في إنشاء المجمع اللّغويّ الأوّل، له «تاريخ الأدب»، و«مميّزات لغات العرب»، و«الدّروس النَّحْوِيّة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) ضيف، د. شوقي، تيسير النَّحْو التّعليميّ قديهاً وحديثاً مع نهج تجديده، دار المعارف، مصر، ١٩٨٦م، ص٣. (٦) إسهاعيل، د. عبد الله أحمد خليل، إحياء النَّحْو وتجديده بين إبْرَاهِيم مصطفى وأمين الخولِيّ، الْمُقَدِّمَة.

الفاعل بالضّمة، وبنائه على السّكون يوماً ما(١)، ورأى أنَّ النَّحْو لا بُدَّ أَنْ يتغيَّر(٢)؛ لأَنَّهُ من الخطأ - في رأيه - أَنْ نأخذَ عقولَ الشّباب بتعلّمه، والخضوع لمشكلاته، وعسره، والتوائه(٣).

ورمى عبد العزيز فهمي إلى أبعد من ذَلِكَ، حين جعل مشقّة دراسةِ النَّحْو العربيِّ تحمله على الاعتقاد بِأَنَّ اللُّغَة العَربِيَّة من أسباب تأخّر الشّرقيّين؛ لأَنَّ قواعدَها عسيرةٌ، ودرسَها مضلّلُ (٤).

كما رأى آخرون أنَّ هَذَا النَّحُولِم يوضع بطريقةٍ علمِيَّة صحيحةٍ، ولم يتبع فيه العُلَمَاء الأُقْدَمُونَ المنهجَ العلميَّ الَّذِي يرون أَنَّ الالتزام به كان أدعى إلى الدَّقة والضّبط؛ وألّفوا - لإثبات صحّة نظريّتهم - الكتبَ في ذَلِكَ، وَمِنْهُمْ أحمد درويش في كتابه: «إنقاذ اللَّغَة من أيدي النُّحَاة»(٥٠).

فيها رأى المعتدلون ضرورة المراجعة، يقول الزَّيَّات (٢٠): «وَأَوَّلُ ما يجبُ على المجمع أَنْ ينظر فيه هو توجيه القائمين على تعليم العَرَبِيَّة إلى إصلاح الطّريقة الَّتِي تعلّم بها اللّغة؛ فَإِنَّهَا لا تزال - بوصفها ألفاظاً مفردةً، وقواعدَ مجرِّدةً - لا تتصل بالعقل، ولا بالنّفس، ولا بالحياة (٧٠٠).

<sup>(</sup>١) حسين، طه، مشكلة الإعراب، مجلّة مجمع القاهرة، مج١١، القاهرة، ١٩٥٩م، ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٩٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) بلحبيب، رشيد، الخلفيّة الاستشراقيّة للدعوة إلى العامّيّة، مجلّة الفيصل، ع٠٥٠، الرّياض-السّعوديّة، 199٧م، ص٦٨.

<sup>(</sup>٥) درويش، أحمد، إنقاذ اللُّغَة من أيدي النّحاة، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٦) هو أحمد حسن الزَّيَّات (١٣٠٢-١٣٨٨هـ)، أديب، ناثر، مصريّ، تلقّى في الأزهر علوم العَرَبِيَّة والدِّين، التحق بمدرسة «الحقوق الفرنسيّة» في القاهرة، ودرَّس الأدبَ العربيَّ في «المدرسة الأمريكيّة» في القاهرة، ثُمّ في «دار المعلّمين العليا» في بغداد، أصدر مجلّة «الرّسالة»، ثمّ «الرّواية»، وانتُخِبَ عضواً في «مجمع اللُّغَة العربيّ» في دمشق، له «تاريخ الأدب العربيّ»، و«دفاع العَربيّة» في المعاميّ العربيّ» في دمشق، له «تاريخ الأدب العربيّ»، و«دفاع عن البلاغة»، و«لغتنا في أزمة»، وغيرها. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص١٢١.

<sup>(</sup>٧) الزَّيَّات، أحمد حسن، لغتنا في أزمة، مجلَّة مجمع القاهرة، مج٠١، ١٩٥٨م، ص٤٧.

وذهب محمّد عَبْدُه (۱)، إلى أَنَّ طريق اكتساب اللَّغَة العَرَبِيَّة شاقٌ، بقوله: «فها أحوجَ العربيَّ إلى تعلّم ما يحتاج إليه من لغته، لكنْ ما أشقَّ العملَ، وما أوعرَ الطّريقَ، وما أكثرَ العقباتِ في طريق العربيّ السّاعي إلى تحصيل ملكة لسانه، يفني عمره، وهو لا يزال يضرب برجليه في أوّل الطّريق» (۱).

وهَذَا كلّه يوضّح - بلا ريبٍ - أَنَّ أَزِمةَ الْعَرَبِيَّة ونحوِها أَمرٌ لا يسعُ المنصفَ إنكارُهُ، أو التّهوينُ من خطره؛ وَأَنَّ هناك إجماعاً من المشتغلين بالدَّرس النَّحْوِيّ، والقائمين على شؤون التّعليم، على أَنَّ في النَّحْو العربيِّ صعوبةً، وجفافاً يَحُول دون التّعلّم السّليم؛ على الرّغم من الجهود الجبّارة الَّتِي يبذلونها أفراداً ومؤسّساتٍ (٣).

وبناءً على ذَلِكَ، فقد كان لهَذِهِ الحملات الَّتِي شنّت على النَّحْو العربيّ - بغضّ النَّظَرِ عن طبيعتها وأهدافها - أكبرُ الأثرِ في توجيه الإصلاح النَّحْوِيّ في العصر الحديث.

ولكنَّ هَذَا لا يعني أَنَّ القدامى لم يكونوا على علم بها يتضمّنه النَّحْو من صعوبات، فقد أدركوا أَنَّ بعض مصادره كانت تعاني من الاضطراب في تتالي الأبواب، وفي توزيع جزئيّات الباب الواحد، فضلاً عن الغموض في العناوين، مع غياب الدَّقة في المصطلحات، وصعوبة الاهتداء إلى مسائل النَّحْو، وعدم التّطابق بين العنوان وما تحته، ولَعَلَّ كتابَ سِيْبَوَيْهِ «الكتاب» خيرُ نموذجٍ لهَذِهِ الأحكام - كها ذكر الأَعْلَم الشَّنْتَمْرِيّ في كتابه «النّكت في تفسير كتاب سِيْبَوَيْه أَنَّهُ يمثّل أكملَ محاولةٍ وأنضجَها في التَّالِيف النَّحْوِيِّ قديهاً وحديثاً.

<sup>(</sup>۱) هو محمّد عَبْدُه، بن حسن، خير الله (١٢٦٦ -١٣٢٣ هـ)، مفتي الدِّيار المَصْرِيَّة، ومِنْ كبار رجال الإصلاح والتّجديد في الإسلام، تصوَّف، وتفلسف، وكتب في الصّحف، أصدرَ مع أستاذِهِ جمال الدِّين الأفغانيّ جريدة «العُروة الوُثْقى» في باريس، له: «تفسير القرآن الكريم» ولم يتمَّهُ، و«شرح نهج البلاغة»، و«شرح مقامات البديع الهمذانيّ». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الجواريّ، عبد السّتار، نحو التَّيسِير (دراسة ونقد منهجيّ)، المجمع العلميّ العراقيّ، بغداد، ١٩٨٤م، ص٩.

<sup>(</sup>٣) السّيد، عبد الرّحمن، النَّحْو العربيّ بين التَّطوِير والتَّيسِير، مجلّة مجمع القاهرة، مج ٧٠، ١٩٩٢م، ص٢٣. (١٤) النَّ تَتْ مِنَّ الذَّمْلَ والنَّح مِنْ مَنْ مِنْ التَّطوِير والتَّيسِير، مجلّة مجمع القاهرة، مج ٧٠، ١٩٩٢م، ص٢٣.

<sup>(</sup>٤) الشَّنتَمْرِيّ، الأَعْلَم، النّكت في تفسير كتاب سِيْبَوَيْهِ، تح. رشيد بلحبيب، ج١، مطبعة فضالة، المغرب، 19٩٩م، ص٩٥.

فقد روى المُبَرِّد عن المازنيِّ (۱) أَنَّهُ قال: «قرأ عليَّ رجلٌ كتابَ سِيْبَوَيْهِ في مدَّةٍ طويلةٍ، فلمَّا بلغ آخرَه، قال لي: أمّا أنت، فجزاك اللهُ خيراً؛ وأمّا أنا، فها فهمْتُ منه حرفاً» (۱)؛ ولهَذَا انبرى الخلقُ لشرح هَذَا الكتاب، والتّعليق عليه، وشرح عيونه، وغريبه، ونكته، والاستدراك على ما فاته من الأبنية، وغير ذَلِكَ، مع الإشارة والتّنبيه إلى أنّهم لم ينكروه أو يلغوه، بل نبّهوا إلى صعوبته، فراحوا يفسّرونه ويزيلون غرابته ويوضّحونه.

وقد ذكر عبد الوارث مبروك أنَّ معظم كتب النَّحْو كانت تعاني من الطُّول المفرط النَّاشئ عن التَّكرار، والاستطراد، والحشو، ومعالجة المسائل الأجنبيّة الَّتِي لا صلةَ لها بالنَّحْو، فضلاً عن الشَّغف بالمناقشات، والجدل، والإغراق، في تتبّع العلل، والإكثار من التَّقسيمات والتَّفريعات (٣).

ولم تغب - كما ذكرنا - هَـذِهِ الصّعوباتُ ومثيلاتُها عن إدراك القدامي أنفسِهم؛ فقد استجابوا تلقائيًا لدعوة التَّسِير على مرّ القرون، على المستويين النّظريّ والتّطبيقيّ.

فكانوا يؤلّفون - على المستوى التّطبيقيّ - المؤلّفات الضخمة للمتخصّصين، ويؤلّفون للناشئة متوناً ومختصراتٍ مُهذّبة، على نحو ما يلقانا عن خلف الأحمر (١٠ الَّذِي ألّف كتاباً سمّاه: «مُقَدِّمَة في النّحو»، قال في بدايته: «لمّا رأيْتُ النَّحُويِّيْنَ وأصحابَ العَرَبِيَّة قد استعملوا التّطويل، وأكثروا العلل، وأغفلوا ما يحتاج إليه المتبلّغ في النَّحُو من المختصر... أمعنت النّظر في كتابٍ أؤلّفه، وأجمع فيه الأصول والأدوات والعوامل على أصول المبتدئين؛ ليستغني به المبتدئ عن التّطويل»(٥٠).

<sup>(</sup>١) هو بكر بن محمّد، أبو عثمان المازنيّ ( - ٢٤٩هـ)، أحد الأَئِمَّة في النَّحْو، من الطبقة البَصْرِيَّة السَّادِسة، لزم الأخفش، من تصانيفه: «ما تلحن فيه العَامَّة»، و «الألف واللّام»، و «التّصريف». السِّيْرَافِيّ، أبو سعيد، أخبار النَّحْويِّيْنَ البَصْرِيَّنَ، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحاة، ج١، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) مبروك، عبد الوارث، في إصلاح النَّحُو العربيّ (دراسة نقديّة)، ط١، دار القلم، الكويت، ١٩٨٥م، ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) هو خلف بن حيّان، أبو محرز، المعروف بالأحمر ( -١٨٠هـ)، راويةٌ، عالمٌ بالأدب، شاعرٌ، من أهـل البـصرة، له: «ديوان شعر»، و«مُقَدِّمَة في النّحو». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٥) خلف الأحمر، أبو محرز، مُقَدِّمة في النَّحْو، تح. عزّ الدّين التّنوخيّ، وزارة الثّقافة والإرشاد القوميّ، مطبوعات مديريّة إحياء التُّرَاث القديم، دمشق، ١٣٨١هـ-١٩٦١م، ص٣٤.

وتعاقب على هَذَا التّلخيص، كثيرٌ من أعلام النَّحْوِيِّنَ البَصْرِيِّنَ والكُوفِيِّنَ، وأشهرهم ثَعْلَب، وابن سلمة (۱)، وأبو موسى الحامض؛ إذ كان لكلِّ مِنْهُمْ مختصرٌ في النَّحْو، لطيفٌ، وبالمثل كان لابن كيسان، وَكَذَلِكَ لِنِفْطَوِيه، ولَعَلَّ مختصراً في النَّحْو للناشئة لم يلق من الشّهرة — حينئذ – كان لابن كيسان، وكَذَلِكَ لِنِفْطَوِيه، ولَعَلَّ مختصراً في النَّحْوِيه؛ حَيْثُ طارت شهرتُه في الآفاق، وظلَّ ما لقيه مختصر الزَّجَاجيّ، وقد أسهاه: «الجمل في النّحو»؛ حَيْثُ طارت شهرتُه في الآفاق، وظلَّ يُدرَّسُ طويلاً في الشَّام، واليمن، ومصر، وبلدان المغرب، والأندلس، وأكبَّ عليه أعلام النَّحْويِّنَ في تِلْكَ الأمصار بالشِّرح، حَتَّى قيل: إنَّ شروحه أربت على مئةٍ وعشرين شرحاً (۱).

وقد ألّف أبو جعفر النّحّاس كتاباً سيّاه: «التّفاحة في النّحو»، عرض فيه بإيجازٍ قواعد النّحُو الرَّئِيسة، فيها لا يتجاوز ستَّ عشرةَ صحيفةً، وقد ألَّف ابن درستويه «الهداية»، وألّف أبو عليّ الفَارِسِيّ «الأوّليّات في النّحو»، وألّف الرُّمّانِيّ «الإيجاز في النّحو»، وألّف ابن جنّي «اللّمع في النّحو»، وألّف الجُرْ جَانِيّ «الجمل»، وألّف الزَّغُشَرِيّ مختصراً مجملاً في النّحو، اختصره من كتابه «المفصل»، وسيّاه «الأنموذج» (ش). فهي مؤلّفات – وغيرها كثيرٌ – يظهر من عناوينها رغبة مؤلّفيها في التّيسِير والإيضاح والإرشاد، كما يطغى عليها الجانب التّعليميّ، كما كان أيْضاً يطغى عليها الجانب التّربويّ، ولَعَلَّ ابن هِشَام الأَنْصَارِيّ خيرُ مَنْ يمثّل هَذَا الاتّجاه في كتابه «الجامع عليها الجانب التّربويّ، ولَعَلَّ ابن هِشَام الأَنْصَارِيّ خيرُ مَنْ يمثّل هَذَا الاتّجاه في كتابه «الجامع الصّغير»، ثُمَّ «قطر النّدى وبلّ الصّدى» وشرحه، ثُمَّ «شرح شذور الذّهب» وشرحه، ثُمَّ «أوضح المسالك إلى ألفية ابن مَالِك»، ثُمَّ «مُغْنِي اللّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب». وهَذَا – كما ذكرنا – على المستوى التّطبيقيّ.

أمّا على المستوى النّظريّ، فقد وُجِدَتْ أَيْضًا حركةُ إصلاح، يمكن تلمّسُ خيوطِها عند نحويّين كبار، من أمثال ابن حزم (١٠)، وابن رشد، وابن الأَثِيْر، وابن خلدون، وابن مَضَاء.

<sup>(</sup>١) هو المفضّل بن سلمة بن عاصم، أبو طالب ( -٢٩٠هـ)، لغويٌّ، عـالمٌبـالأدب، وزيرُ المتوكّل، مـن كتبـه: «الباع في اللّغة»، و«الفاخر في الأمثال». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٧، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) ضيف، د. شوقي، تيسير النَّحْو التّعليميّ قديهاً وحديثاً مع نهج تجديده، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص١٤-١٥.

<sup>(</sup>٤) هو عليّ بن أحمد بن سعيد بن حزم، الظَّاهِريّ، أبو محمّد ( -٤٥٦هـ)، عالمُ الأندلس في عصره، وأحدُ أَئِمَّة الإسلام، فقيهٌ، حافظٌ، له نحو (٤٠٠) مجلّد، أشهر مصنّفاته: «الفصل بين الملل والأهواء والنّحل»، و «المحلّي»، و «الإعراب». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص٢٥٤.

فقد كان ابن حزم يرى أنَّ التَّعمّق في النَّحْو فضولٌ، لا منفعةَ فيه، بل مشغلةٌ عن الأوكد، ومقطعةٌ عن الأوجب(١٠).

وألّف ابن رشد كتاب «الضروريّ في صناعة النّحُو»، وجعل غرضه منه أَنْ يذكرَ: «مِنْ علم النّحُو ما هو كالضروريّ، لَمِنْ أَرادَ أَنْ يتكلّمْ على عادة العرب في كلامهم، ويتحرّى في ذَلِكَ ما هو أقربُ إلى الأمر الصّناعيّ، وأسهلُ تعليهً، وأشدُّ تحصيلاً للمعاني»(٢٠). وقد أشار أَيْضَاً في كتابه إلى التّداخل بين الموضوعات والمستويات في كتب النّحُو العربيّ، وهو تقصير يرجع سببه - كما يرى - إلى أَنَّ النَّحُويِّيْنَ: «لم يستعملوا - في إحصاء أنواع الإعراب - القسمة الصّحيحة التي لا يعرضُ فيها تداخل»(٢٠).

وذهب ابن الأَئِيْر إلى أَنَّ واضع النَّحْو جعل الوضع عامّاً بقوله: «فَإِذَا نظرنا إلى أقسامه المدوّنة، وجدنا أكثرَها غيرَ مُحتاج إليه في إفهام المعاني»(١٠).

والجدير بالذّكر هنا أَنَّ عُلَمَاء النَّحُو القُدَمَاء -رغم ما ذُكِرَ - لم يدركوا من هَذِهِ الصّعوبات اللّ القليل؛ لقربِهم من عصور السّلامة، وقدرتِهم على تحصيل الملكة، وحَتَّى تِلْكَ العيوب المحدّدة - كما يقول الأستاذ عَبَّاس حَسَن - لَمْ تَنَلْ مِنْهُمُ اهْتِهَامَاً كافياً؛ فقد عالجوها فُرادى، من غير أَنْ يعرضَها إمامٌ بالتّجميع والحصر ووصف العلاج، على كثرة الأَئِمَّة الباحثين، وفيض الكتب، والرّسائل الَّتِي تتصدّى للنَّحْو وقضاياه (٥).

ليأتيَ ابن مَضَاء القُرْطُبِيّ في كتابه: «الرَّدّ على النُّحَاة»، ويكونَ في مُقَدِّمَة النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ

<sup>(</sup>١) أمين، محمّد شوقي، صيغة الفصحى المخفّفة كما يراها الدُّكْتُور محمّد كامل حسين، مجلّة مجمع اللُّغَة العَربِيَّة، القاهرة، مج٠٤، ٩٧٧ م، ص٠٦.

<sup>(</sup>٢) ابن رشد، محمّد بن أحمد، الضّروريّ في صناعة النّحو، تح. منصور علي عبد السّميع، ط١، دار الفكر العربيّ، مصر، ٢٠٠٢م، ص٤.

<sup>(</sup>٣) الجابريّ، محمّد عابد، التّجديد في النَّحْو بين ابن مَضَاء وابن رشـد، مجلّة فكر ونقـد، ع٤٩-٥٠ المغـرب، ٢٠٠٢م، ص٥.

<sup>(</sup>٤) أمين، محمّد شوقي، صيغة الفصحي المخفّفة كها يراها الدُّكْتُور محمّد كامل حسين، ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) حسن، عبّاس، اللَّغَة والنَّحْو يين القديم والحديث، ص٧١.

دفعوا عُلَمَاءنا في العصر الحديث، إلى التفكير في وضع دراساتٍ تهدف إلى تيسير النَّحُو وتسهيله، وهَذَا ما عبر عنه الدُّكْتُور شوقي ضيف، محقّقُ الكتابِ، في مقدّمته (۱۱)، حَيْثُ دعا ابن مَضَاء إلى هدم نظريّة العامل، وما يترتّب عليها من تقديرٍ وتأويلٍ، في حين كان سِيْبَوَيْهِ يرى أَنَّ العامل هو الأساس في تغيير حركات الإعراب الَّتِي تعتري أواخر الكلمات وغيرها من الأصول النَّحُويّة، التّبي لا مجال لعرضها في هَذَا المقام.

ويقول الدُّكْتُور محمّد عيد: «لقد سار - يقصد ابن مَضَاء - في طريق الحريّة الفكريّة الَّتِي تُعْرَفُ، وتَقَوَّمَ، ثُمَّ تَحَكَّمَ... وقد استطاع بجهده، أَنْ يبنيَ به مناراً مشعّاً، يهدي به السّالكين بعده»(۲).

ولَعَلَّ ما سار عليه ابن مَضَاء ما هو إلاّ امتدادٌ لما نادى به قُطْرُب (٣)، وترسيخٌ له، من أَنَّهُ النَّحْوِيّ القديمُ الوحيدُ الَّذِي أنكر صلةَ الإعراب بالمعنى والعكس، وهذَا ما أكّده الزَّجَاجيّ في النَّعْوِيّ القديمُ الوحيدُ الَّذِي أنكر صلةَ الإعراب بالمعنى والعكس، وهذَا ما أكّده الزَّجَاجيّ في أَثْنَاءِ حديثه - ليس عن دلالة الحركات على المعاني فقط - بل عن معاني هَذِهِ الحركات، بقوله: «هَذَا قول جميع النَّحْوِيِّيْنَ، إلاّ قُطْرُباً، فإنّه عاب عليهم هَذَا الاعتلال، وقال: لمَ يُعْرَبِ الكلامُ للدّلالةِ على المعاني والفرق بين بعضها وبعض؛ لأنّا نجد في كلامهم أسماءً متَّفقةَ الإعرابِ ختلفةَ المعاني، وأسماءً ختلفةَ الإعرابِ متّفقةَ المعاني؛ فممّا اتّفق إعرابه واختلف معناه قولك: إنَّ زيداً أخوك، وكأنَّ زيداً أخوك، اتّفق إعرابه، واختلف معناه؛ وَعِمَّا اختلف إعرابه واتّفق معناه... فلو كان الإعراب واتّفق معناه قولك: ما زيدٌ قائمً، وما زيدٌ قائمٌ، اختلف إعرابه، واتّفق معناه... فلو كان الإعراب إنَّهَ دَخَلَ الكلامَ للفرق بين المعاني، لَوجَبَ أَنْ يكونَ لكلِّ معنى إعرابٌ يدلّ عليه ولا يزول إلاّ

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، ابن مَضَاء، الرّدّ على النّحاة، الْمُقَدِّمَة.

<sup>(</sup>٢) عيد، د. محمّد، أصول النَّحْو العربيّ في نظر النّحاة ورأي ابن مَضَاء، ط٦، دار عالم الكتب، السّعوديّة، ١٩٩٧م، ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن المُسْتَنِيْر بن أحمد، أبو عليّ ( -٢٠٦هـ)، نحويّ، عالم بالأدب واللُّغة، من الطّبقة البَصْرِيَّة الخامسة، لازمَ سِيْبَوَيْه، عيسى بن عمر، هو أوّل من وضع «المثلث» في اللَّغة، ومن كتبه: «العلل في النَّحْو»، و «النّصداد». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٢٩-٢٣٠.

بزواله... هَذَا مذهب قُطْرُب. وقال المخالفون له ردَّاً عليه: لو كان كها زعم، لجاز خفضُ الفاعلِ مرَّةً ورفعُهُ أخرى ونصبُهُ، وجاز نصبُ المضاف إليه؛ لأَنَّ القصد في هَذَا إِنَّهَا هو الحركةُ تعاقبُ سكوناً يعتدلُ به الكلامُ... وفي هَذَا فسادٌ للكلام، وخروجٌ عن أوضاعِ العربِ وحكمةِ نظامِ كلامِهم، واحتجّوا لما ذكره قُطْرُب من اتفاق الإعراب واختلاف المعاني، واختلاف الإعراب واتفاق المعاني في الأسهاء الَّتِي تقدم ذكرها، بِأَنْ قالوا: إِنَّهَا كان أصل دخول الإعراب في الأسهاء الَّتِي تذكر بعد الأفعال؛ لأَنَّهُ يذكر بعدها اسهان أحدهما فاعل، والآخر مفعول؛ فمعناها مختلف، فوجب الفرق بينها، ثمّ جُعِلَ سائرُ الكلام على ذَلِكَ»(۱).

ولمّا كان القرنُ العشرونَ مواكباً لظه ور الاهتهامات اللُّغَوِيَّة المتأثّرة بالنّظريّات اللُّغَوِيَّة والنَّحْوِيَّة الحديثة، والمناهج الوصفيّة والمقارنة والتّقابليّة، وغيرها؛ ساعد على فهم طبيعة النَّحْو ووظيفته، وأسهم في اكتشاف بعض عيوبه وصعوباته على مستوى أعمق وأكثر موضوعيّة.

ولَعَلَّ من أقدم المحاولات لإصلاح النَّحُو محاولة رفاعة الطّهطاويّ في كتابه «التّحفة المكتبيّة في تقريب اللَّغة العَربِيَّة»، يقول الدُّكتُور شوقي ضيف: «وباختصار وضع رفاعة أسس النّهضة الفكريّة المَصْرِيَّة الحديثة، ونفخ في روحها بكلّ ما أوي من قوّة، وَهَدَّتُهُ بصيرته النّافذة إلى أنّ النّاشئة محتاجةٌ في تعلّمها النَّحُو، إلى كتاب مبسّط، فألّف لها كتاباً، سيّاه: «التّحفة المكتبيّة في تقريب اللُّغة العَربِيَّة»، استضاء فيه بمتون النَّحُو، وخَاصَّة «متن الأجروميّة» (٢٠)؛ ثُمَّ محاولة حفني ناصف في كتابه: «قواعد اللُّغة العَربِيَّة»، ويقول الدُّكتُور ضيف في ذَلِكَ أيضاً: «وأُنشئتْ - فيها بعدُ - مدرسةُ دارِ العلوم، بغرض تخريج معلّمين، عرفوا الثقافة الأزهريّة، والثقافة الحديثة؛ حَتَّى يستطيعوا النّهوض نهوضاً حسناً بتعلّم العَربِيَّة للناشئة، ولم يلبث أحدُ حرّيجيها النّابهين - وهو حفني ناصف - أَنْ ألّفَ، مع بعض رفاقه، مبسّطاً في النَّحْو لتلاميذ المدارس الثّانويّة باسم: «قواعد اللُّغة العَربِيَّة» في نحو مئة صفحة (٣)؛ ثُمَّ محاولة علي الجارم، ومصطفى أمين في: «النَّحْو الواضح»؛ ثُمَّ تتالت المحاولات مع إِبْرَاهِيم مصطفى، وحسن الشّريف، وأمين الخولي، ويعقوب الواضح»؛ ثُمَّ تتالت المحاولات مع إِبْرَاهِيم مصطفى، وحسن الشّريف، وأمين الخولي، ويعقوب

<sup>(</sup>١) الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، الإيضاح في علل النّحو، ص٧٠-٧١.

<sup>(</sup>٢) ضيف، د. شوقي، تيسير النَّحُو التّعليميّ قديهاً وحديثاً مع نهج تجديده، ص٢٦-٢٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص٢٧.

عبد النبيّ، وشوقي ضيف، وعبد المتعال الصّعيدي، وأحمد برانق؛ فضلاً عن محاولات وزارة التّربية المَصْريّة، وقرارات المجامع اللّغويّة(١).

وَإِذَا ما أردنا النّظرَ في مضامين التّجديد، نجدُ أُنَّهَا تراوحت بين الإلغاء، أو التسهيل، أو التّشذيب، أو التّهذيب، أو التّرميم الجزئيّ، أو غيرها، في إطار النّظريّة النّحْوِيّة العَرَبِيّة؛ وبين استثار النّظريّات الحديثة؛ لإعادة بناء النّحْو العربيّ، فتراوحت بين العلمِيَّة والموضوعيّة، والعكس؛ وقد جمعت حقّاً وغيره، وكان مسرح عمليّاتها علم النّحْو وقواعده ومؤلّفاته ومناهج دراسته.

ولن نقف في بحثنا هَذَا على عرض أمثلة على هَذِهِ المضامين؛ لأنَّ ذَلِكَ يتطلّب بحثاً خاصًا مستقلاً؛ ولكن مع ذَلِكَ، لا بُدّ من الإشارة إلى أنَّ إِبْرَاهِيْم أَنِيْس، صاحب: «قصّة الإعراب»، قد ألغى وظائف الإعراب، ورفض الحركات، وذهب إلى أبعد من ذَلِكَ عندما ادّعى أنَّ الإعراب قصة قصة ختلقة ، وأنَّ النَّحْوِيِّيْنَ وضعوها بمهارة وإحكام بقوله: «ما أروعها قصة! لقد استمدّت خيوطها من ظواهر لغويّة متناثرة بين قبائل الجزيرة العَرَبِيَّة، ثمّ حيكت، وتمّ نسجها حياكة محكمة في أواخر القرن الأوَّل الهجريّ أو أوائل الثَّانِي، على يد قوم من صنّاع الكلام، نشؤوا وعاشوا معظم حياتهم في البيئة العراقيّة، ثمّ لم يكد ينتهي القرن الثَّانِي الهجريّ، حَتَّى أصبح الإعرابُ حصناً منيعاً، امتنع حَتَّى على الكتّاب والخطباء والشّعراء من فصحاء العَرَبِيَّة، وشقّ اقتحامه إلاّ على قومٍ سُمُّوا – فيها بعد – بالنُّحاة»(٢).

وقد تكفّل عدد غير قليل من الباحثين بالرّد على إِبْرَاهِيْم أَنِيْس، وأكتفي مِنْهَا بذكر قول الدُّكْتُور مَازِن الْمُبَارَك: «ولَعَلَّ هَذَا الرّأي يذكّرنا - أوّل ما يذكّرنا - بها قاله بعضُ المستشرقين، وتبنّاه بعضُ أتباعِهم بصدد الشّعر الجاهليّ؛ فهو أيضاً قصّةٌ حاكها قومٌ من صنّاع الأوزان والقوافي، سُمُّوا - فيها بعد - بالرّواق» (٣٠).

فَمَعَ أَنَّ بعض هَذِهِ الجهود كانت أكثر وعياً بأصول المشكلات وبأبعادها، وأكثر جرأةً في

<sup>(</sup>١) مبروك، عبد الوارث، في إصلاح النَّحْو العربيّ (دراسة نقديّة)، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) أنيس، إِبْرَاهِيم، من أسرار اللُّغَة، ط٢، مكتبة الأنجلو المَصْريَّة، القاهرة، ١٩٥٨م، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويٌّ، ص٠٦.

التعبير عنها، وأكثر دقّةً في وصف العلاج؛ وبالرّغم ممّا أحدثته من دويٍّ في الأوساط العلمِيَّة المحافظة، وخَاصَّة كتاب إِبْرَاهِيم مصطفى، إِلاَّ أَنَّهَا لَمْ تستطعْ أَنْ تأخذَ طريقَها إلى أيّة هيئةٍ علمِيَّة، ولم يأخذْ أحدٌ بها.

مع العلم أنَّ إِبْرَاهِيم مصطفى - وكانت له مكانته ونفوذه - كان قد شارك في تأليف العديد من الكتب المدرسية الرّسميّة في النَّحْو - هو وغيره من معاصريه ذوي النّفوذ في وزارة المعارف منذ أواخر الثّلاثينات - وَلَكِنَّهُ مع ذَلِكَ لم يستطع أنْ يضع فيها شيئاً من الآراء النَّحْوِيَة الجديدة الَّتِي ضمّنها كتابه الموضوع أساساً لتيسير النَّحْو، باستثناء فكرة المسند والمسند إليه، الَّتِي تجمع أبواب المبتدأ والفاعل ونائبه معاً، وقد بذلت جهود لتعميم هَذِهِ الفكرة في الكتب المدرسيّة، في كلّ من مصر وسورية إبان الوحدة، وَلَكِنَّهَا رفضت بشدّة من قبل السّوريّين، ثمّ أهملت تماماً، ولا تزال كَذَلِكَ حَتَّى الآن (۱).

والحَقِيْقة أَنَّ الدَّعْوَة إلى ترك الإعراب تلبسُ كثيراً من الأزياء، وتختفي وراء كثير من الأسهاء؛ فهي - كها يقول الدُّكتُور مَازِن الْمَارَك -: «تارةً دعوةٌ إلى التسهيل، وتارةً ثانيةً دعوةٌ إلى النزول بالفصحى، عَربيَّة ميسرة، وهي تارةً ثالثةً تجديدٌ في النَّحْو العربيِّ... وحقيقتُها دعوةٌ إلى النزول بالفصحى، دونَ الارتفاع بالعاميَّة؛ فهي تأخذُ الأدنى مقياساً للعمل، وهي تتطلّبُ الفهمَ الكاملَ من غير المثقف، وتنكرُ بذلَ الجهدِ في تعلّم اللّغةِ... وهَذِهِ كلُّها مغالطاتٌ خطيرةٌ، ومبادئ غيرُ صحيحةٍ؛ فالتَّيسِير يجب أَنْ يُعالِجَ الطّريقة لا المادَّة، والمثقفُ لا العاميُّ هو المقياسُ الصّحيح، وبذلُ الجهدِ لا بدَّ منه في تعلّم اللَّغة وإتقانِها، وليس صحيحاً أَنَّ اللَّغةَ صَعْبةٌ لا تُتْقَنُ، وليس صحيحاً أَنَّ اللَّغةَ صَعْبةٌ لا تُتْقَنُ، وليس صحيحاً أَنَّ كلّ صعب ينبغي هدمُهُ، أو الاستغناءُ عنه»(۱).

أمّا تعليمُ الفصحى بالعامّية - كما يرى أحمد حسن الزَّيَّات - وتحفيظُ القواعدِ؛ ليقرأَ الطّالبُ بها كتابَ المطالعةِ دونَ أيِّ كتابٍ، ويكتبَ بها موضوعَ الإنشاءِ دونَ أيِّ موضوعٍ، ويلرسَ الأَدَبَ على أَنَّهُ سجلُ ولاداتٍ ووفيّاتٍ، وديوانُ حوادثَ ورواياتٍ؛ فذَلِكَ هو الَّذِي

<sup>(</sup>١) مبروك، عبد الوارث، في إصلاح النَّحْو العربيّ (دراسة نقديّة)، ص١١١-١١٢.

<sup>(</sup>٢) المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويِّ، ص٧٦–٧٧.

كرَّهَ الدّارسِيْنَ في اللُّغَة، وزهَّدَ النّاشئيْنَ في الأَدَبِ، وصَرَفَ أدباءَ الشّبابِ إلى آدابِ غيرِهِمْ (١٠).

وقد عدَّ العقّادُ النَّحْوَ: «آية السّليقة الفنيّة في التَّرَاكِيبِ العَرَبِيَّة المفيدة، توافرت لها جملاً مفهومة، بعد أَنْ توافرت لها حروفاً تجمع مخارج النُّطْق الإنسانيّ على أفصحها وأوفاها، وبعد أَنْ توافرت لها مفردات تربط فيها المعاني بضوابط الحركات والأوزان»(٢٠).

وقد بَيّنًا، في غيرِ موضعٍ من بحثِنا هَذَا مدى ارتباطِ النَّحُو والإعراب بالمعنى، ومقدارَ اتّكاءِ المعنى والدَّلالَة على الرّؤية الإعرابيَّة؛ فبفضل الإعراب يستطيع الكاتب أو المتحدّث أَنْ يتصرّف بالجملة، فيراعي دواعي التَّقْدِيم والتَّأْخِير، دون أَنْ يبقى أسيراً للحجرات النَّحْوِيَّة الثَّابِتة، على حدّ قول الدُّكْتُور المبارك: «فأنتَ – ما دامتْ للألفاظِ رموزُها – تستطيع أَنْ تتصرَّفَ في وضعها، الموضع الَّذِي يمليه عليك المعنى، أو يشاؤه لك فنُّك أو مزاجُك أو موسيقا كلامِك»(٣).

ويقول الدُّكْتُور مبارك أيضاً: «ولا يخفى أخيراً أَنَّ بعض الَّذِيْنَ تناولوا الظَّاهِرة الإعرابيَّة أو قصّة الإعراب، كانوا متأثّرين إلى حدِّ بعيد ببعض اللُّغَات الأجنبيّة وقوانينها؛ وَأَنَّ كثيراً من دلائل هَذَا التَّأْثير كانت تطلّ من أبحاثهم! ونحن لا نعيب الموازنة بين اللُّغَات، ولكنّنا نحذّر من خطورة تطبيق قوانين لغةٍ ما على لغةٍ ثانية، ونرى أَنَّ للعَرَبِيَّة من بين اللُّغَات أصالةً تتمرَّدُ على كلِّ طبيعةٍ غريبةٍ عن روحها وطبيعتها؛ وأنّه لا بد في وضع القوانين لها، من دراسةٍ عميقةٍ لطبيعتها وفقهِ لأسر ارها»(١٠).

وهَذَا ما أكّده الدُّكْتُور الجواريّ في قوله: «وبعدُ، فَإِنَّ تيسيرَ النَّحْو أو تجديدَهُ أو إحياءَهُ، عملٌ ضَخْمٌ، يلزم له قبل كلّ شيء تحديد معنى النَّحْو وفهمه وإحاطه بقديمه إحاطةً تنفذ إلى

<sup>(</sup>١) الزَّيَّات، أحمد حسن، لغتنا في أزمة، ص٤٨.

 <sup>(</sup>٢) العقّاد، عبّاس محمود، اللُّغَة الشّاعرة (مزايا الفنّ والتّعبير في اللُّغَة العَرَبِيَّة)، المكتبة العصرية، صيدا – بيروت، د.ت، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويِّ، ص٧٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص٧٨.

صميمه، وتغوص في أعماق معانيه... ثمّ يتلو ذَلِكَ تجريده تما شابه من شوائب لا مكان لها في نحو اللُّغَة، ولا طائل من ورائها، في إتقان التّعبير بها»(١٠).

وَعَلَى ذَلِكَ كلّه، فليس الإعراب - كما يتوهم دعاة العامّيّة، أو أنصار الأخذ باللُّغَات الأعجميّة، أو المتأثّرون بالدّراسات الأجنبيّة - زخرفاً يزيّن به الكلام، وإنَّمَا هو - كما ذكر محمّد المُبارك -: «عنصر أساس في بنائه، إذا حذف منه سقط جزءٌ من المعنى، وضاع كثير من الفروق بين تعابير يختلف معناها باختلاف الإعراب وحده، ولا بدّ حين يحذف الإعراب من الاستعاضة عنه بما يؤدّي وظيفته في أصل الكلام وبنائه، وفي ذَلِكَ تغيير لبناء اللَّغَة وتركيبها»(۱).

وليسَ الإعرابُ قصّة استمدّتْ حيوطَها من ظواهرَ لغوّيةٍ متناثرة بينَ قبائلِ الجزيرةِ العَرَبِيَّة، بل هو عمدة في اللُّغَة العَرَبِيَّة؛ ولذَلِكَ اهتمّ به القُدَمَاء والمعاصرونَ، ووقفوا على جوانبِهِ المختلفة؛ لأَنَّهُ -في الحَقِيْقة - وسيلةُ تعيينِ الوظائفِ النَّحْوِيَّة للألفاظ في الجمل، يقول الدُّكْتُور المخزوميّ: «وَلِلْعَرَبِيَّةِ سِمَةٌ تميّزها عن اللُّغَات الأخرى، تِلْكَ هي أَنَّ الكلمة في أَثْنَاء الجملة تحمل معها ما يدلّ على صفتها الإعرابيَّة، وما دام للكلمة مثل هَذِهِ السّمة، فلها من الحريّة في التّنقّل في أَثْنَاء الجملة ما لم يكن لغيرها من الكلمات في غير العَرَبِيَّة»(٣).

وهَذَا يعني أَنَّ الإعراب صمّام الأمان حين تشتبه علينا الأمور، وتتعقّد بسبب ما يقع من تغيير، أو تبديل غير مألوف في مواقع الكلمات.

وبناءً على ذَلِكَ كلّه، فَإِنَّ علاقة الإعراب بالدَّلالَة علاقة لا يمكن تجاهلها، فالإعراب من جملة العناصر المكوّنة للدلالة الفاعلة في المعاني الوظيفيّة النَّحْوِيّة؛ ومعنى هَذَا أَنَّ هناك مجموعةً من القرائن - إلى جانب الإعراب - لها دورها في صياغة المعنى، ونحن نختلف اختلافاً كليّاً مع قُطُرُب وإِبْرَاهِيْم أَنِيْس، ونتفق - إلى حدّ بعيد - مع الدُّكْتُور تَمَّام حَسَّان في اشتراك مجموعة القرائن وتضافرها على تجلية المعاني النَّحْوِيّة: «فالمعنى الوظيفيّ النَّحْوِيّ، معنى الأبواب النَّحْوِيَّة

<sup>(</sup>١) الجواريّ، د. عبد السّتار، نحو التّيسِير (دراسة ونقد منهجيّ)، ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) المبارك، محمّد، فقه اللُّغَة وخصائص العَرَبيَّة، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٣) المخزومي، د. مهدي، في النَّحْو العربيّ (قواعد وتطبيق)، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٩٦٦م، ص٨٧.

كالفاعل ونائبه والحال والتّمييز والمستثنى والمضاف إليه والنَّعْت والبدل... هَذِهِ المعاني تحرسها قرائن صوتِيَّة كالعلامة الإعرابيَّة... أو صرفِيَّة كالبنية الصَّرْفِيَّة والمطابقة والرّبط والأداة أو تركيبيّة كالتّضام والرّبة؛ ومعنى هَذَا أَنَّ الأبواب النَّحْوِيَّة وظائف تكشف عنها القرائن، أو بعبارة أخرى معانٍ للقرائن المستمدّة من الأصوات، والصّرف، والماثلة في التَّركيب والسّياق»(۱).

وَعَلَيْهِ، فالتّخلّي عن الإعراب - كما يقول الدُّكُتُور مَازِن الْمَارَك - في لغة تعتمد حركات الإعراب للتعبير عن المعاني النَّحْوِيَّة كاللُّغَة العَرَبِيَّة: «هدمٌ لها، وإماتة لمرونتها، وَإِنَّ في ترك حركات الإعراب إلباساً لكثير من الجمل والتّعبيرات لباسَ الإبهام والغموض... إِنَّ كثيراً من الجمل تضيع معانيها بضياع الإعراب فيها، وَمَنْ ذا الَّذِي يستطيع أَنْ يقرأ من غير إعراب، فيفهمَ مشل قول تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أُو اللَّهُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَلَى اللهُ المِره ٣/ ٢٨]، وقولنا: ما أحسن زيد...»(١).

وأختمُ الحديثَ عن هَذِهِ المسألة بها نقله الأستاذ نذير محمّد مكتبيّ عن المستشرق الفرنسي غليوم بوستل، من قوله: « اللُّغَة العَرَبِيَّة أفصحُ اللُّغَات آداباً» (").

وعن المستشرق الفرنسي برتلمي هربلو: «إِنَّ اللَّغَةَ العَرَبِيَّةَ لَهِيَ أَعظمُ اللُّغَات آداباً، وأسهاها بلاغةً وفصاحةً؛ وهي لغةُ الضَّاد»(ن).

وما ذكره الدُّكْتُور محمود المقداد، مبيِّناً أَهُمِّيَّة اللُّغَة العَرَبِيَّة بينَ لغات العالم، بقوله: «ونلفتُ الانتباهَ إلى حَقِيْقَة مُسَلَّم بها لدى الباحثين في ميادين التواصل الحضاريّ بين الشُّعوب عبرَ التاريخ؛ هي أَنَّهُ ما مِنْ شَعْبٍ في العالم أجمع، حاز اهتهامَ الشعوب الأخرى الفاعلة في الحضارة الإنسانيّة وتاريخها، بقدر ما حاز العربُ مِنْ اهتهامِ الباحثين والدّارسين عند تِلْكَ الشُّعوب؛

<sup>(</sup>١) حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَرَبِيَّة معناها ومبناها، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويِّ، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) مكتبيّ، نذير محمّد، الفُصحَى في مواجهة التّحديات، ط١، دار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٢هـ-١٩٩١م، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) المرجعُ السّابق، ص٢١٦.

والدليل على ذَلِكَ أَنَّهُ لا تكاد مكتبةٌ من مكتبات العالم تخلو من عدد قليلٍ أو كثير من المخطوطاتِ العَرَبِيَّة القديمةِ، ولا تكاد جامعةٌ من جامعاته تخلو من قسم للّغة العَرَبِيَّة وآدابها، يُحَرِّجُ المُستعربين لخدمةِ البلادِ الَّتِي توجدُ فيها هَذِهِ الجامعةُ أو تِلْكَ؛ وَإِنْ دَلَّ ذَلِكَ على شيءٍ، فإنَّها يدلّ على مكانةِ العربِ الحضاريّةِ في الماضي، وأهميَّتهم الاستراتيجيّةِ والثقافيّةِ والاقتصاديّةِ في الحاضر»(۱).

وظاهرُ هَذِهِ الأقوالِ أَنَّهُ إِنْ كَانَ لا بُدَّ مِنُ تأثُّرِ اللَّغَات بعضِها ببعضٍ، فَإِنَّ التأثّر الأكبرَ للّغات الأخرى بالعَرَبِيَّة أقربُ إلى المنطقِ العقليّ، والحركة التاريخيّة، والطّبيعة اللُّغَويَّة، مِنْ تأثّر اللَّغَة العَرَبِيَّة بهذة اللُّغَاتِ على اختلافها، مع ضرورة هَذَا التأثّرِ المُنْضَبِطِ بالقواعدِ والأصول، الَّتِي تحافظ على هويّة اللُّغَة، ولا تخلُّ بأصالتها ورونقها وطبيعتها وأنظمتها وقوانينها.

فَمِنْ بعد تِلْكَ الجولةِ العجلى، يتَّضِحُ لنا شدَّةُ ارتباطِ النَّحْو بالدَّلالَة، عبر مجموعة من المقوّمات المنثورة هنا وهناك، الَّتِي ظلّت شبه مُهْمَلَةٍ، نظراً لعزوف معظم الباحثين عن الاقتراب من حقلها الشّائك والملغوم أحياناً؛ فالبحث في تقاطع النَّحْو والدَّلالَة بحثٌ بكرٌ، مادّتُهُ الخامُ منثورةٌ في مصادر النَّحْو، والبلاغة، وفقه اللُّغَة، وأصول الفقه، وغيرها من الكتب الأمّهات.

ولَعَلَّ معظم ما كتب في الموضوع لم يبلغ بعد مستوى الرَّشد العلميّ، آملين أَنْ يُعتنى بهَذَا المَجال من البحث، بما يناسبه من عمق في التّفكير وجدّة في المنهج والأداة.

وأمّا فيها يخصُّ هَذَا الجانب من بحثنا، فسنحاول إبراز هَذِهِ العلاقة بين النَّحْو والدَّلالَة، وبين الإعراب والمعنى، في ضوء الوقوف على بعض الآيات القُرْآنِيَّة الَّتِي تتعدَّد معانيها وتتنوّع دلالاتها، بتعدّد أعاريبها وتنوّع وجوهها النَّحْوِيّة؛ مبرزين أثر الاختلاف في الأَوْجُه الإعرابيَّة في تفسير الآيات القُرْآنِيَّة في ذَلِكَ كلّه؛ إِذْ إِنَّ اختلاف النَّحْوِيِّيْنَ في إعراب آيةٍ ما، يؤدّي - من غير شكِّ - إلى اختلاف في معناها، نظراً لما تنطوي عليه هَذِهِ الآراء والمناقشات من فوائد لغويّة تبيّنُ مدى الجهد الَّذِي بذله علماؤنا الأوائل الأفذاذ في إرساء قواعد اللَّغَة، ورصد ظواهرها، وتسجيل مدى الجهد الَّذِي بذله علماؤنا الأوائل الأفذاذ في إرساء قواعد اللَّغَة، ورصد ظواهرها، وتسجيل

<sup>(</sup>١) المقداد، د. محمود، تاريخ الدّراسات العَرَبِيَّة في فرنسا، عالم المعرفة، ع١٦٧، المجلس الوطنيّ للثّقافة والفنـون والآداب، الكويت، ١٩٩٢م، ص٩.

أحكامها، ومدى انعكاس ذَلِكَ كلّه على توجيههم للنّصوص القُرْ آنِيَّة، وتناولهم إيّاها بالتَّحلِيل، والشّرح، والتَّفسير، والتّوضيح.

ولَعَلَّ في ذَلِكَ، أكبرَ دليلٍ على أَنَّ النَّحْو مفتاح المعنى، وَأَنَّ الإعراب سبيل الفهم، وَأَنَّ أَيَّة دعوةٍ لإلغائهما، أو إلغاء أحدهما تؤثّر - بشكل فعّال - في إغلاق الأفهام عن تدّبر معاني القرآن، وتسير بالنَّحْو إلى المكان الَّذِي لا يريد، وتلغي غاية وضعه الأولى؛ وهي حفظ القرآن الكريم من اللَّحْن والضّياع، أو الإغلاق على الفهم والإدراك.

# المَبْحَثُ الثَّانِي:

دَوْرُ الإِخْتِلاَفَاتِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ:

لَعَلَّ خير ما نستدلُّ به على ارتباط نشوء ظاهرة الإعرابِ بالمعنى، أَنَّ تقسيم العُلَمَاء القُدَمَاء للكلمةِ على أَنَّهَا: «اسمٌ، وفعلٌ، وحرفٌ»، إِنَّمَا كانَ نابعاً من المعنى، وهَذَا ما نجدهُ واضحاً في قول سِيْبَوَيْهِ: «فالكلمُ: «اسمٌ، وفعلٌ، حرفٌ» جاءَ لمعنى ليس باسمٍ ولا فعلٍ»(١)، وليس هَهُنَا - كما ذكر ابن الخشّاب - معنى يُتَوهّم سوى هَذِهِ الأقسام الثَّلاثَة (٢).

ويذكر المُطَرِّزِيّ أَنَّ: «كلَّ لفظةٍ دلَّت على معنىً مُفردٍ بالوضعِ، فهيَ كلمةٌ، وجمعُها: كلماتٌ، وكَلِمٌ؛ وهي ثلاثةُ أنواع: «اسمٌ، وفعلٌ، وحرفٌ» (٣٠٠).

ويقول الورَّاق(''): «الألفاظُ يُحْتاجُ إليها مِنْ أجلِ المعاني؛ فَإِذَا كَانَ كَلُّ معنى لا يمكنُ أَنْ يُعَبَّرَ عنه إلاّ بأحدِ هَذِهِ الأقسامِ الثَّلاثَة، دلَّ ذَلِكَ على أَنَّ جميعَ الأقسامِ ثلاثةٌ »('').

ومن الواضح لدى المهتمّين بعلم النَّحْو أَنَّ الإعراب في حقيقته عبارةٌ عن بيان موقع الكلمة أو الجملة من الكلام، وذَلِكَ يعتمد على فهم المعنى وتحديدِه؛ ولذَلِكَ جعله ابن جنّيّ دليلاً على اختلاف المعاني بقوله: «أَلاَ تَرَى أَنَّ موضوع الإعراب على مخالفة بعضه من حَيْثُ كان،

<sup>(</sup>١) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الخشَّاب، عبد الله بن أحمد، المرتجل، تحه علي حيدر، دمشق، ١٣٩٢هـ-١٩٧٢م، ص٥.

<sup>(</sup>٣) المُطرِّزِيّ، ناصر بن أبي المكارم، المِصباح في علم النَّحْو، ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن عبد الله بن العبّاس، البغداديّ، أبو الحسن ( -٣٨١هـ)، فقيه، أصوليّ، نحْويّ، مِنْ آثارِهِ: «العلل في النّحْو»، و«الفصول في نكت الأصول»، و«منهاج الفكر في الخيل». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٥) الورَّاق، أبو الحسن محمّد، العلل في النَّحْو، تحد. مها مَازِن الْبُارَك، ط٢، دار الفكر، دمشق، ١٤٢٦هـ-

إِنَّهَا جيءَ بِهِ دالاً على اختلاف المعاني»(۱)، وهَذَا الفهم السليم للإعراب الَّذِي يتلاءم مع طبيعةِ الدَّرس اللُّغُويِّ وأسرارِ التَّألِيف كان ينبغى له أَنْ يسود(٢).

وَمِنْ هُنَا كانت علامات الإعراب تقوم على تغيّر المعنى في أثْنَاءِ الكلام، وقد وُضِعَتْ للفظ المفرد؛ لتكونَ دليلاً على موقعه من الكلام، أو علامة قرائيّة لبيان المعنى، وهي ميزة للغة العَرَبِيَّة؛ لأنَّهَا في حقيقتها ضربٌ من ضروب الإيجاز (")، فقد تكون الإبانة بالحركات أو بالسكون أو بالحذف أو بالحرف أو بالتنوين أو حذفه (١٠).

وبقراءة واعية وموضوعيَّة لما سبق، وبمعرفة عقلانيَّة أَنَّ القرآن الكريم - إضافة إلى ما يشتمل عليه من أحكام وتشريعات وغيرها - هو آية في البلاغة والفصاحة والإتقان اللُّغَوِيّ، ينبغي أَنْ ندركَ أَنَّ تفسيرَ آياته وتحليلَ تراكيبه وفهمَ معانيه وإدراكَ غريبه، يحتاجُ إلى فهم واع وعميق للنَّحْو والإعراب، فقد روى القُرْطُبِيّ عن ابن الأَنْبَارِيّ قوله: «وجاء عن أصحاب النبيّ عن ابن الأَنبَارِيّ قوله: «وجاء عن أصحاب النبيّ عن وتابعيهم من الاحتجاج على غريب القرآن ومشكله بِاللُّغَة والشّعر ما بيّن صحةَ مذهبِ النَّحْوِيِّيْنَ في ذَلِكَ، وأوضح فسادَ مذهبِ مَنْ أَنْكَرَ ذَلِكَ عليهم»(٥).

وكما ذكرنا فَإِنَّ المتتبّع نشأةَ النَّحْو وتقعيدَ العُلَمَاء له يلحظُ أَنَّ تعدّد الأَوْجُه في تحليل أحد العناصر التَّركيبيّة أمر شائع مألوف؛ لذَلِكَ كان من البَدَهِيّ أَنْ تختلف مواقفهم وتتعدّد آراؤهم وتتشعّب أَوْجُههمْ في تدبّرهم معاني القرآن الكريم على اختلاف قِرَاءَاته.

وكنا قد أشرنا أيْضاً في الفصل الأوَّل من البحث إلى الأسباب المؤدِّية إلى تِلْكَ الاختلافات، وفصّلنا القول فيها دون التعمّق في الفروق المعنويّة للآيات القُرْآنِيَّة الكامنة وراءَها؛

<sup>(</sup>١) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، ج١، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) الزُّبَيْدِيّ، د. سعيد جاسم، قضايا مطروحة للمناقشة في النَّحْو وَاللَّغَة والنَّقد، ط١، دار أسامة، الأردن-عمّان، ١٩٩٨م، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) المبارك، د. مازن، نحو وعى لغوي، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) السَّامرَّ ائِيِّ، د. فَاضِل صالح، ابن جنبي النَّحْوِيِّ، ج١، دار النَّذير للطباعة والنشر، بغداد، ١٩٦٩م، ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٢٠.

إِذْ إِنَّ اختلافَ النَّحْوِيِّيْنَ في إعرابِ آيةٍ ما، ينعكس على اختلاف في فهم معناها واكتشافه ومن ثَمَّ إدراكه، عِمَّا يستوجب تَوَافُرَ القدرة اللُّغَوِيَّة لدى المفسّر في هَذَا الحقل من علوم اللُّغَة، وَلاَ سِيَّا أَنَّ مساحة هَذَا المجال في القرآن الكريم واسعة، وذات أثر مهمّ.

وانطلاقاً من ذَلِكَ كلّه سنحاول - فيها يأتي - أَنْ نقف على بعض الآيات الَّتِي تختلف معانيها وتتنوَّع دلالاتها باختلاف أعاريبها وآراء العُلَهاء فيها.

ومِنَ الملحِّ ذكرُهُ في هَذَا المقام أَنَّ هَذِهِ المعاني الَّتِي تتعدد وجوهها الدَّلالِيَّة بتعدد وجوهها الإعرابيَّة تتمخّضُ عنها وجوه متعددة في فهم الآية القُرْ آنِيَّة الواحدة؛ فمنها ما يؤدي إلى اختلافٍ في المعاني والدَّلالات؛ وَمِنْهَا ما يؤدي إلى قوةٍ أو ضعفٍ في إظهار الدَّلالَة أو إبراز المعنى، وَمِنْهَا ما يؤدي إلى اختلافٍ في الأحكام الفقهيّة للدِّين الَّتِي سنّها اللهُ – تعالى – للخَلْقِ في كتابه الكريم.

واعتهاداً على تِلْكَ التَّنَوُّعات الدَّلالِيَّة في توجيه المعاني القُرْآنِيَّة، وانطلاقاً من تعدّد الأسباب الخلافيّة في توجيه الأحكام النَّحْوِيَّة، ستكون وجهتي في دراسة الفروق المعنويّة الناشئة عن تعدّد أَوْجُه العُلَهَاء في التَّحلِيل النَّحْوِيّ واللّغويّ الَّتِي ينشأ عنها تنوّع في الأحكام المعياريّة التَّي تبيّن التَّفاوت بين الأوْجُه، مع التَّنوِيه إلى أَنَّ ذَلِكَ يعود - كها ذكرنا في الفصل الأوَّل من البحث - إلى أسبابٍ عديدةٍ، لا يمكن حصرها جميعها في هَذَا المقام، وسأذكر مِنْهَا ما يأتي:

# أ- القَرِيْنَةُ المَعْنَوِيَّةُ:

ولَعَلَّ خيرَ شاهدٍ نستدلُّ به على فضل مكانة الإعراب في هَذَا الجانب، قولُهُ تعالى: ﴿ كَذَلِكُ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَتُوا ﴾ [فاطره٣/ ٢٨]، فقد بدا بالإعراب فاعليّةُ العُلَمَاء، ومفعوليّةُ لفظِ الجلالةِ، وكشفت عن ذَلِكَ القرينة المعنويّة؛ فقوله ﴿ كَذَلِكَ ﴾ فيه وجهان:

أظهرهما أنَّهُ متعلَقٌ بها قبله؛ أي «مختلفٌ اختلافاً مثل الاختلاف في الثمراتِ والجُددِ»، والوقف على ﴿ كَذَلِكَ ﴾ ، والآخر أنَّهُ متعلّق بها بعده؛ أي «مثل ذَلِكَ المطرِ والاعتبارِ في مخلوقات الله تعالى، واختلافِ ألوانها يخشى اللهَ العُلَهَاء»(١)، ذكرهما ابن عَطِيَّة (٢)، وذكر أَبُو حَيَّان

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٩، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحق، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٥٥١.

أَنَّ الوجه الثَّانِي لا يصحِّ من حَيْثُ إنِّ: «ما بعد «إنَّما» لا يمكن أَنْ يتعلَّقَ جَهَذَا المجرور قبلها» (١٠)، وَعَلَيْهِ فمن الواضحِ أَنَّ الوقف عند ﴿ كَنَالِك ﴾ كان لعلّة نحويّة أشار إليها عُلَمَاء الإعراب، ممّا يؤديّ إلى وضوح في المعنى، وإتقان في التَّأْوِيل، ثُمّ يأتي الاستئناف في قوله: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُولُا ﴾.

ويتابع الزَّخُشَرِيّ قوله: «فَإِنْ قلتَ: ما وجهُ اتّصالِ هَذَا الكلام بها قبله؟ فالجواب: لمّا قال: ﴿ أَلَمْ تَكُرَ ﴾ بمعنى: ألم تعلم أَنَّ اللهَ أنزلَ من السهاء ماءً، وعدد آيات الله وأعلام قدرته وآثار صنعته وما خلق من الفطر المختلفة الأجناس، وما يستدلّ به عليه وَعَلَى صفاته، أتبع ذَلِكَ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوا ﴾ كَأَنَّهُ قال: إِنَّهَا يخشاه مثلك ومَنْ على صفتك عِمَّنْ عرفه حقّ معرفته (٧)؛ إِذْ إِنَّ ظاهر قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ ﴾ خطابٌ للرَّسول ﷺ (٨).

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٧، ص٤١١.

<sup>(</sup>٢) الزَّغَشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٦٢٠.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٧، ص٤١٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التحرير والتنوير، مج٩، ج٢٢، ص٣٠٤.

<sup>(</sup>٥) هو أبو سعيد بن يسار، وستأتي ترجمته في الفصل الثَّالِث، انظر ص١٣٣.

<sup>(</sup>٦) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إسْمَاعِيْل، تفسير القرآن العظيم، مؤسّسة الرّيّان، مج٣، ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٧) الزَّغَشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص ٦٢٠.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٧، ص٤١٢.

ولا يرى ابن هِ شَام مانعاً مِنْ أَنْ تكون "ما" في ﴿ إِنَّما ﴾ ، بمعنى الَّذِي - وَإِنْ كان النَّحْوِيُّونَ قد جزموا بِأَنَّهَا كَافَة - ومحلّها الرَّفْع على الابتداء، والعُلَمَاء خبرها، والعائد مستتر في ﴿ يَخْشَى ﴾ (()، وفي هَذَا الوجه ضعفٌ من جهتين: الأولى أَنَّ "ما" الموصولة تكون قد أطلقت على جماعة العقلاء وهم ﴿ الْعُلَمَاء ﴾ ، والنَّانِية لَما في الآية من تخصيص بَبِّنِ الدَّلالَة، ظاهرِ المعنى، دلّ عليه أداة القصر ﴿ إِنَّما ﴾ الكَافَّة والمكفوفة، وتقديم المفعول لفظ الجلالة ﴿ الله ﴾ على الفاعل ﴿ الْعُلَمَةُ أُلُ ﴾ ؛ وهَذَا يوضّح - من غير شك - أَنَّ ما خُصّت به العَرَبِيَّة من ظاهرة الإعراب الَّتِي تكشف عن علاقة أجزاء الجملة بعضها ببعض، قد أسقطت عنها ضوابط كان لا بدّ للغات غير المحربة من التزامها، فتميزت بِذَلِكَ أصول كلّ منها في التَّركيب بسيات خَاصَّة بها، وقد أشار الدُّكْتُور الحلواني إلى نحو من هَذَا، فقال: "والإعراب بهَذِهِ الوظيفة أغنى اللُّغة العَرَبِيَّة عَنْ أَنْ التَّركيب فيها بحاجة إلى فعل الكون أو إلى فعل مساعد، كما لم تكن به حاجة إلى تقديم الفاعل وتأخير المفعول تقديماً واحباً، ولا يشترط أَنْ يكون الاسم قبل الفعل المخبر عنه (()).

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ اللُّغَوِيّينَ العرب جعلوا العدول عن أصل وضع الجملة بواسطة الحذف أو الإضهار أو الفصل أو تشويش الرتبة بالتَّقْدِيم والتَّأْخِير أو التوسّع في الإعراب، من

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللِّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) الحلوانيّ، د. محمّد خير، تكامل العناصر الأساسيّة في اللُّغَة العَرَبِيَّة، مجلّة الفيصل، ع٣٧، الرياض-السّعوديّة، ١٩٨٠٢م، ص٥١.

باب «الترخّص عند أمن اللّبس»، مع الإشارة إلى أنَّ هَذَا الترخّص يخضع لقيود، في مقدّمتها حصول الفائدة أو أمن اللَّبس عند حصول العدول، وهَذَا ما نراه واضحاً في قول الدُّكْتُور مَّام حَسَّان: «ويتضح خضوع العدول لأمن اللَّبس في وجوب أنْ يكون هناك دليلٌ على المحذوف، وضرورة التَّفسير عند الإضهار، وما يفرض من شروط على الفصل بين المتلازمين وَعَلَى التَّقْدِيم والتَّأْخِير، وهلمَّ جرا»(١).

# ب- التَّقْدِيْمُ وَالتَّأْخِيْرُ:

ويعد التَّقْدِيم والتَّأْخِير من مصادر اللَّبْس الكبرى، فالأصل فيه عدم اللّبس؛ لذَلِكَ كان من وصايا النقّاد للكتّاب أَنْ يتجنّبوا ما يُكْسِبُ الكلامَ تعميةً، فيرتّبوا ألفاظهم ترتيباً صحيحاً، ولا يكرهوا الألفاظ على اغتصاب الأماكن، والنّزول في غير أوطانها؛ إذ ينبغي للمتكلّم أَنْ يعرِفَ أقدارَ المعاني، ويوازنَ بينها وبين أقدارِ المُستمعين، وبين أقدارِ الحالات(٢).

أمّا إِذَا خيفَ اللَّبْس وهدّد القصد وأمكن للسّامع أنْ يحمل الخطاب على غير المراد، فينتقض العهد وينحلّ العقد وتتبدّل القضيّة والحكم، فلا مناص من إيفاء اللُّغَة أقدارها وإحلال الكلمات محالمّاً.

يقول جبر ضومط: «فَإِذَا راعيتَ هَذِهِ الأغراض المحافظة على حسن الرصف والفاصلة، فقدِّمْ ما شئت وأخِّرْ ما شئت، على شرط أَلاَ يَقَعَ التباسٌ في الجملة ولا تقعيد؛ أمّا الالتباس، فلا يسوغ بوجه من الوجوه، ولذَلِكَ لا يصحّ في جملة «لو اشتريت لك بدرهم لحماً تأكلينه» تأخير الجار والمجرور الأوّل، وتقديم الثّاني عليه، ولا في جملة: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصاً ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ ﴾ الجار والمجرور الأوّل، وتقديم الثّاني عليه، ولا في جملة: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصاً ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ ﴾ [يس٢٥/ ١٩] أَنْ تؤخّر المجرور أصلاً؛ لأنّ التَّأْخِير يؤدّي في الحالين إلى الإلباس» (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) حسّان، د. تمّام، الأصول (دراسة إيبستمولوجيّة لأصول الفكر اللغوي العربيّ)، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر، البيان والتّبيين، تحـ. عبد السّلام هارون، ج١، ط٥، مكتبة الخانجيّ، القاهرة، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) صمود، حمادي، التّفكير البلّاغيّ عند العرب أسسه وتطوّره إلى القرن السَّادِس الهجريّ، منشورات الجامعة التّونسيّة، تونس، ١٩٨١، ص١٦٥-٥١٧.

<sup>(</sup>٤) ضومط، جبر ميخائيل، الخواطر الحسان في المعاني والبيان، لم تذكر على الكتاب دار النّشر، ولا البلد، ولا التّاريخ، ص٦٥.

فالتَّقْدِيم قد يكون دافعاً للّبس أو جالباً له حسب المباحث، وسأَعرض تأخير الجارّ والمجرور المُمْتَنِع بسبب اللَّبْس من خلال آيتين كريمتين، وقف عندهما عُلَمَاء النَّحْو والبلاغةِ طويلاً:

<sup>(</sup>١) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج٣، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) القاسميّ، محمّد جمال الدِّين، تفسير القاسميّ المُسَمَّى محاسن التَّأْوِيل، ضبطه وصحّحه محمّد باسل عيون السود، ج٨، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت - لبنان، ١٤١٨هـ-١٩٩٧م، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) الشَّوْكَانِيّ، محمّد بن عليّ، فتح القدير الجامع بين فنّي الرّواية والدّراية من علم التَّفسير، ضبطه وصحّحه أحمد عبد السّلام، ج٤، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت – لبنان، ١٤١٥هـ–١٩٩٤م، ص٠٦١.

<sup>(</sup>٤) هو إسماعيل بن عبد الرّحمن السُّدِّيّ الكبير، القُرَشيّ، أبو محمّد ( -١٢٧هـ)، مُفَسِّر، مِنْ آثارِهِ «التَّفسير». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلِّفين، ج١، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) هو عليّ بن محمّد بن حبيب، أبو الحسن الماورديّ البَصْرِيّ ( - ٤٥٠هـ)، أقضى القُضاة، صاحب «الحاوي»، «والإقناع». ابن الصّلاح، عثمان بن عبد الرَّحن الشَّهرزوري، طبقات الفُقَهَاء الشَّافعيّة، تهذيب الإمام النَّويّ، تنقيح الإمام المِزِّيّ، تحد محيي الدِّين علي نجيب، ج٢، ط١، دار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١هـ-١٩٩٢م، ص١٠٩٨.

<sup>(</sup>٦) الماورديّ، عليّ بن محمّد، تفسير الماورديّ (النّكت والعيون)، تحـ. السّيّد بن عبد المقصود بن عبد الرّحيم، ج٥، دار الكتب العلميَّة، بيروت - لبنان، د.ت، ص١٥٢.

﴿ يَكُنُكُ ﴾ ، في موضع المفعول الثَّانِي له (١). ونقل القُرْطُبِيّ عن القشيريّ: ﴿ وَمَنْ جعله إسرائيلياً ، ففيه بعد؛ لأَنَّهُ يقال ﴿ كَتَمَهُ أَمرَ كذا ﴾ ، ولا يقال ﴿ كَتَمَ مِنْهُ ﴾ ، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنُنُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴾ [النِّساء٤/ ٤٢]، وأيضاً ما كان فرعون يحتملُ من بني إسرائيل مثل هَذَا القول (١).

ومن يتدبّر معنى هَذِهِ الآية يدرك تماماً أَنَّهُ بالإعراب تتوضّح المعاني، وتنكشف الأغراض، فقد قدّم تعالى ﴿ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ ، على: ﴿ يَكُنْهُ إِيمَننَهُ وَ ﴾؛ لئلا يظنَّ ظانٌ أَنَّهُ متعلّق به فيلتبس المعنى، ويختل المقصود (٥) والَّذِي أكّد ذَلِكَ أَنَّ الفعل ﴿ يَكُنْهُ ﴾ يتعدى إلى مفعوله بنفسه، ولا يحتاج إلى حرف الجر ﴿ مِّنَ ﴾ . ففي الآية السّابقة ثلاثة نعوت، قدّم أهمها، ﴿ وَهُو مُؤُمِنٌ ﴾ ، وأخّر النَّعْت الجملة ﴿ يَكُنُهُ إِيمَنهُ وَ منعاً من الالتباس، ومراعاةً لحسن النظم معاً؛ إذ يمكنُ إجمال صور التَّركيب المكنة فيا يأتي:

١. وقال رجلٌ مؤمنٌ من آلِ فرعونَ يكتمُ إيهانَهُ.

٢ـ وقال رجلٌ مؤمنٌ يكتم إيهانَهُ من آل فرعون.

٣. وقال رجل من آل فرعونَ مؤمنٌ يكتم إيهانهُ.

٤. وقال رجل من آل فرعونَ يكتم إيهانَهُ مؤمنٌ.

٥. وقال رجلٌ يكتم إيهانَهُ من آل فرعون مؤمنٌ.

٦. وقال رجلٌ يكتم إيهانَهُ مؤمنٌ من آل فرعونَ.

فَمِنْ هَذِهِ الجملِ الستّ، الجملةُ التَّانِيةُ والخامسةُ ممنوعتانِ، لوقوعِ الالتباسِ فيهما، والثَّالِثةُ والرَّابِعةُ والسَّادِسةُ جائزاتٌ بحسب اللُّغَة، إلاّ أَنَّ البلاغة تنكرهنّ لتقدَّم غير الأهمّ فيهنّ على الأهمّ('').

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٨، ج١٥، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السَّابق، مجدَّ، ج١٥، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) السُّبكي، بهاء الدين، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ج٢، مطبعة عيسى البابيّ الحَلَبِيّ وشركاه، القاهرة، د.ت، ص٦٦-٦٧.

<sup>(</sup>٤) ضومط، جبر، الخواطر الحسان، ص٦٦-٧٧.

وأمَّا الآية الثَّانية، فقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ۚ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ ۖ وَأَتَّرَفَنَكُمْمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ [المؤمنون٣٣/٢٣] بتقديم ﴿ مِن قَوْمِهِ ﴾ على الوصف ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾؛ إذ جعلوها مثالاً على أَنَّ تأخير الجار والمجرور يخلُّ بالمقصود، يقول الزّركشيِّ: «ولو تأخّر، لَتُوُهِّمَ أَنَّهُ من صفةِ الدَّنيا؛ لأَنَّهَا هَهُنَا اسم تفضيل من الدَّنوّ، وليست اسهاً، والدّنوُّ يتعدّى بـ «مِنْ»، وحينئذٍ يشتبه الأمر في القائلين إنّهم أَهُمْ: مِنْ قومه أم لا؟ لاشتهال التَّأْخِير على الإخلال ببيان المعنى المقصود، وهو كون القائلين من قومه... وحين أَمِنَ هَذَا الإخلال بالتَّأْخِير، قال تعالى في موضع آخر من هَذِهِ السورة: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ، مَا هَلَاَّ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ [المؤمنون٢٢/٢٤]، بتأخير المجرور عن صفة المرفوع»(١)، ولَعَلُّ هَذَا، ومثلَه ما دفع الإمام مالك(٢) إلى القول: «لا أُوْتَى برجلٍ غيرِ عالمِ بلغاتِ العربِ، يفسّرُ كتابَ الله، إِلاَّ جَعَلْتُهُ نكالاً»<sup>(٣)</sup>، وهَذَا يعني أَنّ معظم أصول الفقه من علم اللُّغَة والنَّحْو والحديث، وَإِنْ كَان مستقلاً بنفسه(؛)؛ لذَلِكَ مَنْ أراد أَنْ يفسّر كتابَ الله - جلَّ وعلا - يجب أَنْ يكونَ راسخاً في العلم على اختلاف ضروبه الشَّرعِيَّة بفروعها، واللُّغَوِيَّة بصنوفها، لقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ مِنْهُ ءَايَكُ تُحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئنبِ وَأُخُرُ مُتَشَابِهَاتٌ ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۚ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِۦ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُواْ ٱلأَلْبَبِ ﴾ [آل عمران٣/٧]، فنحن إِذَا أردنا أَنْ نتبيّنَ معاني هَذِهِ الآية الكريمة نجدُ أنفسنا مضطرّين إلى الرّجوع إلى عُلَمَاء الإعراب وإلى الْمُفسِّرِيْنَ اللُّغَوِيِّيْنَ، ونخصُّ بِذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَمَا ۚ يَعْـ كُمُ ۚ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ، فقد اختلف العُلْمَاء في إعراب «الواو» وما بعدها في قوله

<sup>(</sup>١) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُّرهان في علوم القرآن، ج٣، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢) هو مالك بن أنس بن مالك ، بن عامر بن عمرو بن الحارث الأصبحيّ المدنيّ، أبو عبد الله ( -١٧٩هـ)، أحد أَثِمَّة المذاهب الفقهيّة المُتَّبِعة في العالم الإسلاميّ (المذهب المالكيّ)، مِنْ تصانيفه: «المُوطَّأ»، و «رسالته إلى الرّشيد». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٩.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، الجامع لشعب الإيهان، تحـ. د. عبد العليّ عبد الحميد حامد، ج٣، ط١، مكتبة الرّشد، المملكة العَرَبِيَّة السعوديّة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م، رقم (٢٠٩٠)، ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) السُّبْكيّ، بهاء الدين، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ج١، ص٥١-٥٢.

تعالى: ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾، وانقسموا في ذَلِكَ فريقين:

فرأى أصحاب المذهب الأوّل أنَّ «الواو» للعطف حَيْثُ عطفت ﴿ الرَّاسِخُونَ ﴾ على اسم الجلالة لأَنَّهَا تفيد الجمع (١٠)، وفي هَذَا العطف تشريفٌ عظيمٌ لهم (١٠)، مُسْتَدلِّين على ذَلِكَ بقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لاَ إِللهَ إِلّا هُو وَالْمَلَيْكِكُهُ وَأُولُواْ الْقِلْمِ ﴾ [آل عمران٣/ ١٨]، وَعَلَى هَذَا الوجه يكون ﴿ الرَّاسِخُونَ فِي الْقِلْمِ ﴾ داخلينَ في علم التَّأُويل (٣)، وتكون جملة ﴿ يَقُولُونَ ﴾، محتملة وجهين: أحدُهما: أنّها حال من الرّاسخين (١٠)؛ أي: «يعلمون تأويله حال كونهم قائلين ذَلِكَ»، والآخرُ: أنْ تكونَ خبرَ مبتدأ مضمرٍ؛ أي: «هم يقولون» (٥)، وَعَلَى هَذَا فليس في القرآن آيةٌ استأثر اللهُ بعلمها (١٠)، وإلى هَذَا التَّفسير مالَ: «ابن عبّاس، والقاسم بن محمّد (٧)، والشافعيّة، والرّبيع بن سليهان (١٠)، وابن فُوْرَك (١٥)» (١٠)، وهو مذهب مجاهد (١١)، وابن عَطِيَّة (١٠).

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١١.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطَّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٢٩.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٣، ج٣، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٢٩.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٧) هو أبو محمّد، القاسم بن محمّد بن أبي بكر الصّدّيق ﴿ ( -١٠٧هِـ)، أحد الفُقَهَاء السّبعة في المدينة، صالحٌ، مِنْ سادات التّابعين، وقال ابن عيينة: «كان القاسم أفضلَ أهل زمانِه». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص١٨١.

<sup>(</sup>٨) هو أبو محمّد، بن عبد الجبّار بن كامل المُرَادِيّ بالولاء، المصريّ ( -٧٧٠هـ)، صاحب الإمام الشّافعيّ، وراوي كتبهِ، وأوّل مَنْ أملي الحديث بجامع ابن طولون. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص١٤.

<sup>(</sup>٩) هو محمّد بن الحسن بن فُوْرَك الأَنْصَارِيّ، الأصبهانيّ، أبو بكر ( - ٢٠٠هـ)، فقيه، مُفسِّر، أصوليّ، أديب، نحْويّ، عارف بالرّجال، له تصانيف كثيرةٌ، منها: «دقائق الأسرار»، و «أسهاء الرِّجال»، و «تفسير القرآن». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٢٢٩-٢٣٠.

<sup>(</sup>١٠) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٦٤.

<sup>(</sup>١١) اَلقُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٢. ومجاهد هو ابن جُبير المكّيّ، انظر ترجمته، ص٨٨.

<sup>(</sup>١٢) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٢٧٦.

فيها رأى أصحاب المذهب الثّاني أنّ الواو للاستئناف، والجملة بعدها ابتداء كلام مقطوع ممّا قبله، وَأَنَّ الكلام تمّ عند قوله ﴿إِلّا اللهُ ﴾ (() فوجب عنده الوقف كها ذكر ابن كَثِيْر (()، ونقل القُرْطُبِيّ عن أبي نهيك الأسديّ (() قوله ﴿ يَعُولُونَ ﴾ خبر المبتدأ (()، وعَلَى هَذَا الوجه يكون المتشابه من الكتاب العزيز قد استأثر الله علمه، فلا يعلم تأويله أحدٌ غيره، ثُمَّ انثنى اللهُ - عزَّ وجلَّ - على الرّاسخين في العلم بأنّهُم يقولون امنا به، ولولا صحة الإيهان مِنْهُم لم يستحقّوا الثناء عليه (()، وهو مذهب أكثر العُلكَاء؛ إذ ليس في القرآنِ ما ينفي فيه الله – سبحانه - شيئًا عن الخلق ويثبته لنفسه، ثُمَّ يكون له في ذَلِكَ شريك، فهو القائل: ﴿ قُلُ لَا يَعْمَلُمُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَاللَّرْضِ الفَيْبَ إِلّا اللهُ ﴾ [السّر٧/ ٢٥]، والقائل أيضاً: ﴿ لَا يُجُلِّمُ القائل: ﴿ قُلُ لَا هُو كَذَلِكَ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجْهَهُه ﴾ [القص ١٨/ ٨٨]، فكان أويلهُ عن السّاثر اللهُ سبحانه بعلمه لا يشركه فيه غيره، وكذَلِكَ: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَا أُويلهُ مَا المتأثر اللهُ سبحانه بعلمه لا يشركه فيه غيره، وكذَلِكَ: ﴿ كُلُّ مَن فِي السّمَامُونِ وَلَذَلِكَ: ﴿ كُلُّ مَن عِن السّمَامُونِ وَلَلْكَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ مَا اللهُ مَن اللهُ سبحانه بعلمه لا يشركه فيه غيره، وكذَلِكَ: ﴿ كُلُّ مَن فِي السّمَامُونِ وَلَلْكَ اللهُ مَن أَلَهُ اللهُ مَن المَامُونِ وَلَلْكَ اللهُ عَلَمُ مَا يَعْمَلُهُ مَا اللهُ عَلَمُ اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ مَا اللهُ عَلَمُ التَقْسِيرِ مال - كها ذكر القُرْطُبِيّ (١٠) -: «ابن عمر (٥)، وابن مسعود، وعائشة (١١٠) فائدة (١٠)، وإلى هَذَا التَقْسِيرِ مال - كها ذكر القُرْطُبِيّ (١٠) -: «ابن عمر (١٠)، وابن مسعود، وعائشة (١١٠)

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّين إِسْمَاعِيل، تفسير القرآن العظيم، مج١، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) هو علباء بن أحمر اليشكريّ، له اختيار شـاذّ، عـرض عـلى شـهر بـن حوشـب، وروى عنـه العتكـيّ، ولم تُـذكَرْ وفاته. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٢٩.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢ ج٤، ص١٢.

<sup>(</sup>٧) المصدر السَّابق، مج٢ ج٤، ص١٣.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، مج٢، ج٤، ص١٢.

<sup>(</sup>٩) هو عبد الله بن عمر بن الخطَّاب ، القُرَشِيّ العَدَويّ ( -٧٧هـ)، أحد عُلَهَاء الصَّحابة، روى عن النبّيّ ﷺ فأكثرَ، وروى عنه ابن عبَّاس، وجابر، وغيرهما من الصّحابة؛ وسعيد بن المُسَّيب، ونافع، وغيرهما من التَّابعين. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٣، ص٣٤-٣٤٣-٣٤٣.

<sup>(</sup>١٠) هي عائشة بنت أبي بكر الصدِّيق ﴿ -٥٧هـ)، قال الزّبير: تَزوَّجها النبيُّ ﷺ بعد موتِ خديجة بثلاث سنين، رَوَتْ عن النبيِّ ﷺ كثيراً، وروى عنها كثيرٌ من الصّحابة، ومن التّابعين ما لا يُخْصى. ابن الأَثِير، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٧، ص١٨٨-١٨٩-١٩٢.

وعروة بن الزّبير'')، وعمر بن عبد العزيز'')، والحنفيّة''')، وهو مذهب الكِسَائِيّ، والأخفش، والفَرَّاء، وأبي عبيد'')».

ومن الرّأيين السّابقين يتوضّح لنا أنَّ اختلاف العُلَمَاء في إعراب وجوه الآية الكريمة، قد أدّى إلى اختلافٍ في المعنى، بل أدّى إلى إعطاءِ معنى مُغايرٍ لها، ممّا يؤدّي إلى التوسّع في دلالات الآية فتتعدّد المذاهب، وتتنوّع الاتّجاهات، ولكلِّ دليلهُ الَّذِي يهتدي به، ولَعَلَّ ذَلِكَ كلّه مُتاحٌ ومقبولٌ ومقصودٌ؛ كي يزيلَ الحرجَ والجمود، ويدعوَ إلى المرونةِ واللّيونةِ في الفكر والاستيعاب، ومن ثَمَّ العمل والمارسة، ما لم يؤدِّ ذَلِكَ إلى الخروج على الثَّوابِت والأركان الَّتِي يُبنى عليها ومن ثَمَّ العمل والمارسة، ما لم يؤدِّ ذَلِكَ إلى الخروج على الثَّوابِت والأركان الَّتِي يُبنى عليها الدِّين، وترتكز عليها العقيدة، ومثال ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِللهَ إِلَّا هُو وَالْمَلَيَكَةُ وَالْمَلَيْكَةُ وَالْمَلْمَاعِلُهُ الْعِلْمِ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَاللّهُ الْعِلْمِ وَالْمَلَامُ وَلَوْ الْعِلْمِ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَاللّهُ الْمُلائِكَةُ المُعلَى اللّهُ عن وجلّ (المُمَلاَئِكَةُ للللائكة المُللائكة المشرفين (١٠)، وقد ذكر الشَّرْبِينيّ (١٠) أَنَّهُ – تعالى – قد جاز إفراده بنصب الحال التوحيد بالملائكة المشرفين (١٠)، وقد ذكر الشَّرْبِينيّ (١٠) أَنَّهُ – تعالى – قد جاز إفراده بنصب الحال

<sup>(</sup>١) عروة بن الزُّبير القُرَشيّ ( -٩٣هـ)، أحد الفُقَهَاء السَّبعة بالمدينة، وهو أخو عبد الله بن الزُّبير. ابن حَلَّكان، أبو العبّاس أحمد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج١، ص٢٦. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) هو ابن مروان بن الحكم القُرَشيّ، أبو حفص ( -١٠١هـ)، الخليفة الأمويّ، المُلقَّب بخامس الخلفاء الرَّاشدين، لعدله، وصلاحِه، وقوَته في الحقّ، ولي الخلافة سنة (٩٩هـ)، وكان صاحب الفضل في تدوين الحديث النبويّ الشّريف. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) هو القاسم بن سلام ( -٢٢٤هـ)، أخذ عن الكِسَائِيّ، وأخذ عنه البغويّ، له «غريب الحديث»، و «كتاب الأمثال». اللُّغَوِيِّ، أبو الطيّب، مراتب النَّحْوِيِّيْنَ، ص٩٣. وانظر الفيروز آبادي، محمّد بن يعقوب، البلغة في تاريخ أَئِمَّة اللُّغَة، تح. محمّد المصريّ، وزارة الثقافة، دمشق، ١٣٩٢هـ-١٩٧٢م، ص١٨٦.

<sup>(</sup>٥) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزِيل وأسرار التَّأْوِيل المعروف بتفسير البيضاويّ، مج١، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٦) القَّاسميّ، محمّد جمال الدِّين، محاسن التَّأوِيل، ج٢، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٧) هو عليّ بن عبد الرّحن بن محمّد، الخطيب الشَّرْبِينيّ، المصريّ، الشّافعيّ، أبو الحسن، كان حيّاً سنة (٧) هو عليّ بن عبد الرّحن في تفسير آية: إنّ الله يأمرِ بالعدل والإحسان». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٤٥٧.

دون المعطوفين عليه في قوله ﴿ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾، لعدم اللّبس(١)، كما جاز في قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ۗ وَكُلًا جَعَلَنَا صَلِحِينَ ﴾ [الأنبياء ٢/ ٧٧]، إِنِ انتصبَ ﴿ نَافِلَةً ۗ ﴾ على أَنَّهُ حالٌ من ﴿ يَعْقُوبَ لَهِ ، وَذَكَرَهُ الزَّغُشُرِيّ(١)، وفي نصبِ ﴿ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ أربعة أَوْجُه:

<sup>(</sup>١) الشّربينيّ، الخطيب، السَّرَّاج المنير، علّق عليه أحمد عزّو عناية الدمشقيّ، ج١، ط١، دار إحياء التُّرَاث العربيّ، بيروت - لبنان، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، ص٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الزَّنحُشرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) الدّرّة، محمّد عليّ طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٢، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٤) الدرويش، محيي الدِّين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، مج١، ط٤، دار الإرشاد، حمص-سورية، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م، ص٤٧٤.

<sup>(</sup>٥) الطَّبَاطبائِيِّ، السَّيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٣، ط٣، مؤسّسة الأَعْلَميِّ، بيروت - لبنان، ١٣٩١هـ-١٩٧٢م، ص١١٥.

<sup>(</sup>٦) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٨) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي النَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٠٥.

<sup>(</sup>٩) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٢، ص٦٤٨.

<sup>(</sup>١٠) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٢، ج٣، ص١٨٧.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٧٥.

<sup>(</sup>١٢) الدرويش، محيي الدِّين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، مج١، ص٤٧٤.

والوجه الثّاني: أنّه منصوبٌ على النّعْت المنفيّ بـ «لا»، كَأَنّه قيل «لا إِلَه قَائِماً بِالقِسْطِ إِلا هُوَ» ورأى الزّغْشَرِيّ أَنَّ هَذَا أَوْجُه من سابقه، لأَنّه أقوى في المعنى منه (١)، فيها أنكر هَذَا الوجه أَبُو حَيَّان في البحر؛ لأنّه فصل بين الصّفة والموصوف بأجنبيّ وهو المعطوفان اللّذان هما همولانِ لـ ﴿ اللّلاَئِكَةُ وَأُولُوا ٱلْمِلْمِ ﴾، وهما معمولانِ لـ ﴿ شَهِدَ ﴾ (١)، وذهبَ إلى أَنَّ الوجه الأوّل هو المعنى عبر الأقوى، وهذَا دليلٌ واضحٌ على أَنَّ الاختلاف بين هذين العالَيْنِ الكبيريْنِ يرتقي بالمعنى عبر توسّع الدَّلالات، وتنوّع الوجوه، ممّا يعمّق دور النَّحْو في إبراز المعنى وتوضيحه، ولو من حَيْثُ القوّة أو الضّعفُ.

والوجه الثَّالِث: أَنَّهُ منصوب على المدح ('')، وقد جاء نكرةً كما جاء معرفة ('')، وَعَلَى هَذَا الوجه الإعرابيّ يكون قيامه بالقسطِ قد دخل في حكم شهادةِ الله والملائكة وأولي العلم، كما دخلت الوحدانيّة، وكَأَنَّهُ قيل «شهد اللهُ والملائكةُ وأولو العلم أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنَّهُ قائمٌ بالقسط» ('')، وهَذَا يؤكّد اختلاف المعاني باختلاف الوجه الإعرابيّ لها.

والوجه الرَّابِع: أَنَّهُ منصوب على القطع (٧)، وذهبَ الفَرَّاء إلى أَنَّ أصله «القائمُ بالقسط» على النَّعْت، فلمَّ قطعت «الألف واللام» ونكّر امتنع إتباعه ونصب (٨)، كقوله: ﴿ وَلَهُ ٱللِّينُ وَاللّهِ اللّهِ اللهِ ١٩٥٤ عندهم قولُ امرئ القيس (٩):

<sup>(</sup>١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٢، ص٦٤٨.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٧٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج٣، ص٧٩.

<sup>(</sup>٦) الزَّخُشَريّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٧) القُرْ طُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٢، ج٤، ص٢٩.

<sup>(</sup>٨) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٩) السوامق: المرتفعات، والجبّار: الَّذِي فات الأيدي من التناول، والأثيث: الكثير الملتفّ، والقنوان: الواحد قنو: العذق، وهو من النخل كالعنقود من العنب، والبسر: التمر امرؤ القيس، ابن حجر الكنديّ، الدِّيوان، ص٥٧.

والأصل: من البُسْرِ الأحمرِ، ويؤيّد هَذَا الذاهبَ قراءةُ عبد الله ﴿ الْقَائِمُ بِالْقِسْطِ ﴾ برفع ﴿ الْقَائِمُ ﴾ تابعاً للجلالة(١).

وكما ذكرنا إِنّ الظّاهِر أَنَّ رفع ﴿ الْمَلاَئِكَةُ ﴾ وما بعده عطفٌ على الجلالة المعظّمة، وقال بعضهم: «الكلامُ تمَّ عند قوله ﴿ لاَ إِللهَ إِلاَ هُو ﴾ ، وارتفع ﴿ الْمَلاَئِكَةُ ﴾ بفعل مضمر تقديره «وشهد الملائكة وأولو العلم بِذَلِكَ» (٢) ، وكأنّ هَذَا الذّاهبَ يرى أَنَّ شهادة الله مغايرةٌ لشهادة الملائكة وأولي العلم، ولا يجيز إعمال المشترك في معنيه، فاحتاج من أجل ذَلِكَ إلى إضار فعل يوافق هَذَا المنطوق لفظاً، ويخالفه معنى، وهَذَا يجيء نظيره في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلَتٍ كَتُهُ وَاللهَ وَمَلَتٍ كَهُ اللهُ عَنى المنقرك في معنيه، فاحتاج من أجل ذَلِكَ إلى إضار فعل يعملُون عَلى النّبِي ﴾ [الأحزاب ٢٣/ ٥٦]، وهَذَا المذهب الإعرابي يختلفُ في معناه عن المذهب الإعرابي في الوجه النَّالِث من إعراب ﴿ قَلْمِنًا ﴾ السّابق، كمّا يؤدّي إلى تعدّد وجوه الدَّلالة في هَذِهِ اللّه الكريمة، النّاتج عن تعدّد وجوه الإعراب، الأمر الَّذِي يوضّح أثر النَّحْو في توجيه المعاني في القرآن الكريم، بها ينسجم مع مقام النّص ويحافظ على قدسيّته ومرونته؛ لأنّه لا يجوز بحالٍ من الطّحوال مثلاً، أَنْ يكون ﴿ الْمَلاَئِكَةُ ﴾ وما بعده معطوفاً على ضمير الرَّفْع المنفصل ﴿ هُو ﴾ الواقع بعد إلاّ، لِمَا في ذَلِكَ من إخلالٍ في الأصول الدينيّة، وتشويه للأمور العقائديّة الّتِي بنيت عليها الجذور الإسلامِيَّة منذ بداية البعثة المحمديّة.

### ج - مُزاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى:

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٢، ص٦٤٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَيِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٨١.

<sup>(</sup>٣) الصّابئون: من صبأ؛ أي خرج من دينٍ على دين، كَمَا تصبأ النّجوم؛ أي تخرج من مطالعها. ابن مَنْظُور، مُحَمّد ابن المُكَرَّم، لسان العرب، (صبأ)، ج٤، ص٢٣٨٥.

يرى الخليل وسِيْبَوَيْهِ أَنَّ ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ مرتفعٌ على الابتداء وخبره محذوف، والتَّقْدِيْر «والصابئون والنصارى كَذَلِكَ» (()، يقول سِيْبَوَيْهِ في الكتاب: «وأمّا قوله عزّ وجلّ ﴿ وَٱلصَّنِعُونَ ﴾ فعلى التَّقْدِيم والتَّأْخِير، كَأَنَّهُ ابتدأ على قوله ﴿ وَٱلصَّنِعُونَ ﴾ بعدما مضى الخبرُ (().

وأنشد قول الشاعر بشر بن أبي خازم(٣):

أُبغَاةٌ مَا بَقِيْنا فِي شِقَاقِ (١)

١٩ - وَإِلاَّ فَاعْلَمُ وَا أَنَّا وَأَنْتُ مْ

فكَأَنَّهُ قال: بغاةٌ ما بقينا وأنتم (٥٠).

ومَنْ ذهب هَذَا المذهب استشهد أَيْضَاً بقول الشاعر(٦٠):

<sup>(</sup>١) الشَّوْكَانِيّ، محمّد بن عليّ، فتح القدير الجامع بين فنّي الرّواية والدّراية من علم التَّفسير، ج٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٣، ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) هو عمرو بن عوف الأسديّ، أبو نوفل ( - ٢٢ق.هـ)، شاعر جاهليّ فحل، من أهل نجد، من بني أسد بن خزيمة، اشتهر بالفخر والحماسة، وله ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) والقصيدة يهجو فيها بشرٌ أوسَبنَ حارِثة، والبغاة: جمع باغ، وهو الَّذِي يعدل عن الحقّ ويميل، والشّقاق: الاختلاف والفرقة. وهو في «الكتاب». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٣، ص٤٢. وفي «الخزانة» أَيْضًا بالرواية نفسها. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج١، ص٢٩٣-٢٩٤ - ٢٩٣ - ٣١٥ - ٣١٥.

ورواية الدِّيوان في العجز: «بُغَاةٌ ما حَيِيْنَا في شقاقِ». ابن أبي خازم، بشر، الدِّيوان، تحــ. د. عزّة حُسن، ط٢، وزارة الثّقافة، دمشق، ١٣٩٢هـ-١٩٧٢م، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٥) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٣، ص٤٢.

<sup>(</sup>٦) البيت لضابئ بن الحارث البرجمي، والرّحل: الإقامة، والقيّار: اسم راحلته.

رواه ابن قُتَيْبَة برفع «قيّارٌ». ابن قُتيْبَة، أبو محمّد عبد الله، الشّعر والشّعراء، تحد. أحمد محمّد شاكر، ج١، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م، ص٣٣٩.

ورواه أَيْضًا ابن الأَنْبَارِيّ بالرّفع. ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّنْ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص٧٨.

وهو في «المغني» لابن هِشَام كَلَلِكَ بالرّفع. الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦١٨.

وكَأَنَّهُ قال: فإنِّي لغريبٌ وقيَّارٌ كَذَلِكَ(١).

ليكون تقدير الآية على هَذَا التَّأُويل - كها ذكره القُرْطُبِيّ -: "إِنَّ الَّذِيْنَ آمنوا والَّذِيْنَ هادوا مَنْ آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلا خوف عليهم ولا هم يجزنون والصابئون والنصارى كَذَلِكَ "(٢)، ويكون بِذَلِكَ العطف من باب عطف الجمل، فالصابئون وخبره المحذوف جملة معطوفة على جملة قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ، ولا محل لها، كها لا محل للجملة الَّتِي عطفت عليها(٢)، فيصير العطف على الموضع، بعد خبر ﴿ إِنَّ ﴾ في المعنى(١).

وَيَرَى بعض النَّحْوِيِّيْنَ أَنَّ ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ مرفوعٌ بالابتداء، وخبره محذوفٌ كمذهب الخليل وسِيْبَوَيْهِ، إِلاَّ أَنَّهُ لا يُنُوى بَهَذَا المبتدأ التَّاْخِير، نقله أبو البقاء في «التّبيان»(٥٠)، وضعّفه في «الإملاء»(١٠) كَيَا فيه من لزوم الحذف والفصل(٧٠)؛ أي لَيا يلزم من الجمع بينهها.

وَيَرَى الكِسَائِيِّ والأَخْفَش أَنَّ ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ معطوفٌ على المضمر في ﴿ هَادُوا ﴾ (^^، والزَّجَّاج خطَّأَهُ من جهتين: إحداهما أَنَّ المضمر المرفوع يقبح العطف عليه حَتَّى يؤكّد، والأخرى

ورواه سِيْبَوَيْهِ في «الكتاب» تحت عنوان «استطراد في موضوع الاستغناء» بنصب «قيّاراً»، عطفاً على موضع اسم «إنّ». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص١٢٠-١٢١.

وَكَذَلِكَ ورد في اللَّسان بالنَّصب. ابن مَنْظُور، مُحُمَّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (قير)، ج٥، ص٣٧٩٣.

<sup>(</sup>١) الشَّوْكَانِيّ، محمّد بن عليّ، فتح القدير الجامع بين فنّي الرّواية والدّراية من علم التَّفسير، ج٢، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الدّرويش، محيي الدِّين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، مج٢، ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِي، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، نشر إِبْرَاهِيم عوض، مصر، ١٣٦٩ هـ-١٩٦١ م، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٧) أي حذف خبر المبتدأ، والفصل بين الاسم والخبر بأجنبيّ.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٤، ج٦، ص٢٩٥.

أَنَّ المعطوف شريك المعطوف عليه فيصير المعنى أنَّ الصّابئين قد دخلوا في اليهوديّة، وهَـذَا عالٌ (١)، وقد ردّ هَذَا الرأي أَيْضاً الفَرَّاء (١) تلميذ الكِسَائِيّ.

واجتهدَ الأَخْفَش اجتهاداً آخَرَ أَيْضاً، وهو أَنَّ «إِنَّ» بمعنى «نَعَمْ» وتبعه بعض النَّحْوِيِّينَ؟ فهي حرف جواب ولا محلّ لها حينئذٍ، وَعَلَى هَذَا فها بعدها مرفوعُ المحلّ على الابتداء، وما بعده معطوفٌ عليه بالرفع، وخبر الجميع قوله ﴿ مَنْ ءَامَنَ ﴾ إلى آخره (٢٠)، وكونها بمعنى «نعم» قولٌ مرجوحٌ، والشاهد على ذَلِكَ قول عبيد الله بن قيس الرّقيّات(١٠):

٢٢ - ويَقُلْنَ: شَيْبٌ قَدْعَ لا

كَ وَقَدْ كَبِرْتَ، قُلْتُ: إِنَّهُ

ونقل عنه القُرْطُبِيّ قوله: «قال الأخفش: «إنّهْ» بمعنى «نَعَمْ»، وهَذِهِ «الهاء» أدخلت للسّكت (١٠٠٠).

٢١- بَكَــرَتْ عَلَــيَّ عَوَاذِلــي

وروى سِيْبَوَيْهِ البيتين في «الكتاب»، باختلافٍ في بعضِ اللَّفظ في البيت الأوَّل، فروايته:

بَكَرَ العواذلُ في الصَّبو حِ يَلُمْنَنِي، وألومُهُنَّهُ

<sup>(</sup>١) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) هو ابن شُرَيح بن مالك ( -٨٥هـ)، مِنْ بني عامر بن لؤيّ، شاعر قُرَيش في العصر الأمويّ، أكثرُ شعرِه الغَزَلُ والنَّسيب، له ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٥) لحاه: لامه وعاتبه وعابه. الرّقيّات، عبيد الله بن قيس: الدِّيوان، تحد. د. محمّد يوسف نجم، دار صادر، بیروت، د.ت، ص٦٦.

ورأى أنّ «إنّ» بمنزلة «أَجَلْ»، وهو قولٌ عن العرب. سِيبُوَيْه، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص٧١٧.

<sup>(</sup>٦) وَيَرَى بعضُ النَّحْوِيِّينَ أنّ «الهاء» في «إنّه» اسمها، والخبر محذوف؛ أي: «إنّه لكَذَلِكَ». الرقيّات، عبيد الله بن قيس، الدِّيوان، ص٦٦.

<sup>(</sup>٧) السَّكْت: هو الوقف وانقطاع الصّوت عند آخر الكلام، وللسَّكْتِ «هاءٌ»، تُسَمَّى «هاء السَّكْت»؛ أي: هاء الوقف، وقد سُمِّيت بِذَلِكَ لأنَّهُ يُسْكَتُ عليها، دون آخِرِ الكلمةِ. اللَّبديّ، د. محمد سمير نجيب، معجم المصطلحات النَّحْويَّة والصَّرْفِيَّة، ص٦٠١.

<sup>(</sup>٨) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص١٦٠.

ونقل السَّمِيْن الحَلَمِيِّ عن هِشَام بن معاوية رأيه بأَنْ تُضْمِرَ خبر ﴿ إِنَّ ﴾، وتبتدئ بـ ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾، والتَّقْدِيْر ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ آمنوا والَّذِيْنَ هادوا يُرْحَمُون (١٠)، فيحذف الخبر إذ عُرف موضعه، كما حذف من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ۚ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ ۚ وَإِنَّهُ, لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴾ وفضعه، كما حذف من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ۚ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ ۚ وَإِنَّهُ, لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴾ [فضلت ١٤١/٤]؛ أي «يُعَاقَبُون».

وَيَرَى مكّي أنّه: «رفع ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾؛ لأَنَّ ﴿ إِنَّ ﴾ لم يظهر لها عملٌ في ﴿ الَّذِينَ ﴾ ، فبقي المعطوف على رفعه الأصليّ قبل دخول ﴿ إِنَّ ﴾ على الجملة» (١٠) ، وهَذَا هو مذهب الفَرَّاء عينُهُ (١٠) فهو يجيز الرَّفْع نسقاً على محلّ اسم ﴿ إِنَّ ﴾ إِذَا لم يظهر فيه إعراب؛ لأَنَّهُ قبل دخولها مرفوعٌ بالابتداء، ولمّا دخلت عليه لم تغيّر معناه بل أكّدته (١٠) ، ولذَلِكَ اختصّتْ ﴿ إِنَّ وَأَنَّ » بِذَلِكَ دون سائر أخواتها لبقاء معنى الابتداء فيها (١٠) بخلاف «ليت ولَعَلَّ وكأنّ » فإنّه خرج إلى التّمنّي والتّرجّي والتّشبيه (١٠).

وَيَرَى بعضهم أَنَّ ﴿ الصَّابِوُّونَ ﴾ منصوبٌ، وإِنَّهَا جاء على لغة بني «بلحارث بن كعب» ( ) وغيرهم، الَّذِيْنَ يجعلون المثنّى بالألف في كلّ حال، وكذا الواو علامة رفع المجموع سلامة، ونقل ذَلِكَ مكّيّ في المشكل ( ) ، وأبو البقاء في الإملاء ( ) .

<sup>(</sup>١) الحُلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) القيسيّ، مكّي بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) وَكَذَلِكَ «لكنّ»؛ لاشتمالها على معنى الاستدراك، فهي لا تغيّر المعنى وإنّما تستدركه.

<sup>(</sup>٦) الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٤، ص١١٤.

<sup>(</sup>٧) قال الجار بردي: «إنّ بلحارث بن كعب، وخثعماً، وزبيداً، وقبائل من اليمن، يجعلون ألف الاثنين في الرّفع، والنّصب، والخفض على لفظ واحد»، وقال ابن جماعة: «نَسَبَها إلى بني الحارث من النَّحْوِيِّيْنَ الكِسَائِيّ، ونسبها أَيْضاً إلى خثعم وزبيد وهمدان، ونسبها أبو خطّاب لكنانة، وبعضهم لبني العنبر، وعذره، ومراد، وغيرهم». ابن خَالَوَيْه، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، تحد. د. عبد العال سالم مكرم، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٢١هـ-٠٠٠م، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٨) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٩) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٢٢٢.

ورأى القاضي أبو السّعود(١٠): «أنّه وسط بين اسم ﴿ إِنَّ ﴾ وخبرها دلالة على أنَّ «الصّابئين» مع ظهور ضلالهم وزيغهم عن الأديان كلّها حَيْثُ قبلت توبتُهُم، إِنْ صَحَّ مِنْهُمُ اللّهِيانُ والعملُ الصَّالِحُ، فَعَيْرُهُمْ أَوْلَى بِذَلِكَ»(١٠).

وَيَرَى أبو علي الفَارِسِي أَنَّ علامة النَّصْب في ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ فتحة النون، والنون حرف الإعراب، فهي كـ «الزَّيتون» و «عربون» (٣)، وقال أبو البقاء: «فَإِنْ قيل إِنَّهَا جاز أبو عليّ ذَلِكَ مَع «الواو»، قيل قد أجازه غيرُهُ، والقياسُ لا يدفعه (٤٠).

ومِنَ الَّذِيْنَ أطالوا الكلام في هَذِهِ الآيةِ مِنَ المُتاخِرينَ ابن عاشور، الَّذِي خالفَ فيها جاء بهِ الكثير مِنْ أقوال السّابقين، يقول: «موقع هَذِهِ الآية دقيق، ومعناها أدقّ، وإعرابها تابعٌ لدقّةِ الأمرين؛ لأَنَّ إعرابها يتعقّد إشكاله بوقوع قوله ﴿ وَالصَّنِعُونَ ﴾ بحالة رفع بالواو، في حين أنّه معطوفٌ على اسم ﴿ إِنَّ ﴾ في ظاهر الكلام»(٥)، فهو يرى أنّ: «خبر ﴿ إِنَّ ﴾ محذوف دلّ عليه ما ذكر بعده من قوله ﴿ وَالدَّيْنَ هَادُوا ﴾ مبتدأ، ولذلك حقّ رفع ما عُطِفَ عليه، وهو ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ جملةٍ، فيجعل ﴿ الَّذِيْنَ هَادُوا ﴾ مبتدأ، ولذلك حقّ رفع ما عُطِف عليه، وهو ﴿ الصَّابِؤُونَ ﴾ ويكون قوله ﴿ وَالدَّيْنَ مَامَنَ المربط للجملة باليَّي وتكون «مَنْ» موصولة، والرابط للجملة باليَّي قبلها محذوفاً؛ أي «مَنْ آمن منهم»، وجملة ﴿ فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ خبراً عن ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة، واقترانها بالفاء؛ لأَنَّ الموصول شبيه بالشّرط، وذَلِكَ كثير في الكلام، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الذِّينَ كونه فَنُوا اللَّهُ وَمَنْ وَالْمُوءَ عَذَابُ جَهَنَمُ ﴾ [البروج٥٨/١٠]، ووجود الفاء فيه يعين كونه فينوُا اللَّهُ وَاللَّهُ عَذَابُ جَهَنَمُ ﴾ [البروج٥٨/١٠]، ووجود الفاء فيه يعين كونه

<sup>(</sup>١) هو محمّد بن محمّد بن مُصطفى العهاديّ، الحنفيّ ( -٩٨٦هـ)، فقيه، أصوليّ، مُفسِّر، شاعر، عارف باللُّغَات العَرَبِيَّة، والفَارِسِيّة، والنِّركيّة، قرأ على والدِهِ كثيراً، له: "إرشاد العقل السّليم إلى مزايا القرآن الكريم»، و «تحفة الطّلاّب في المُناظرة»، وله شعرٌ. كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٦٩٣.

<sup>(</sup>٢) أبو السّعود، محمّد بن محمّد العهاديّ، تفسير أبو السّعود المُسَمّى إرشاد العقل السّليم إلى مزايا القرآن الكريم، ج٣، دار إحياء التُّرَاث العربيّ، بيروت – لبنان، د.ت، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) العُكْيَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٣، ج٦، ص٢٦٧.

خبراً عن ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة، وليس خبرَ ﴿ إِنَّ ﴾ ، على عكس قول ضابئ بن الحارث البرجميّ (١٠٠٠)... فَإِنَّ وجود (الام) الابتداء في قوله (الغريبُ) عيّنَ أَنَّهُ خبر (إِنَّ))(١٠٠.

وبناءً على هَذِهِ الوجوه الإعرابيَّة الَّتِي ذهب إليها ابن عاشور، يكون تقدير الآية الكريمة «إِنَّ الَّذِيْنَ آمنوا لا خوفٌ عليهم»، ثُمّ تأتي جملة جديدة مصدرة بمبتدأ لتنعطف على الجملة الأولى؛ أي «والَّذِيْنَ هادوا والصابئون والنصارى»، ثُمّ تأتي جملة جديدة مصدرة بمبتدأ ثانِ لتكون خبراً للمبتدأ ﴿ الَّذِيْنَ هَادُوا ﴾؛ أي «مَنْ آمن مِنْهُمْ بالله واليوم الآخر فلا خوفٌ عليهم ولا هم يجزنون».

ويدافع ابن عاشور عن رأيه، معلّلاً، ومستشهداً، ومناقشاً، ويؤكّد أَنَّ هَذَا اللّفظ - وَإِنْ لَمْ يَكن شائعاً - فإنّه فصيح، وله بلاغتُهُ، وحكمتُهُ الَّتِي ينطوي عليها، بقوله: «والَّذِي سلكناه أوضحُ، وأجرى على أسلوب النظم، وأليق بمعنى هَذِهِ الآيةِ... إِنَّ هَذَا اللّفظ كَذَلِكَ نزل، وَإِنْ كَانَ استعالاً غيرَ شائع، لَكِنَّهُ مِنَ الفصاحةِ والإيجازِ بمكان؛ وذَلِكَ أَنَّ مِنَ الشّائع في الكلام أَنَّهُ إِذَا أَتى بكلامٍ مؤكّد بد "إِنَّ»، وأتى باسمها وخبرها، وأريد أَنْ يعطفوا على اسمها معطوفاً هو غريب في ذَلِكَ الحكم، جيء بالمعطوف الغريب مرفوعاً ليدلّوا بِذَلِكَ على أنهم أرادوا عطف غريب في ذَلِكَ الحكم، جيء بالمعطوف الغريب مرفوعاً ليدلّوا بِذَلِكَ على أنهم أرادوا عطف الجمل لا عطف المفردات، فيقدّر السامع خبراً بحسب سياق الكلام، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ أَنَّ اللّهَ بَرِيَ مُنَ ٱلمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ ﴾ [التَّوبة ٩/٣]؛ أي «ورسولُهُ كَذَلِكَ»، فَإِنَّ براءته مِنْهُمْ في حال كونه من ذي نسبهم وصهرهم أمرٌ كالغريب، ليظهر منه أَنَّ آصرة الدِّين أعظمُ من جميع حال كونه من ذي نسبهم وصهرهم أمرٌ كالغريب، ليظهر منه أَنَّ آصرة الدِّين أعظمُ من جميع حالكَ الأواصر »(٣).

ويكفي دليلاً على مكانة علم النَّحْو والإعراب، وَعَلَى فضل النَّحْوِيِّينَ بين مفسّري كتاب

<sup>(</sup>١) تقدّم برقم ٢٠، ص٢٢. وهو ضابئ بن أرطاة التّميميّ البُرجميّ ( -٣٠هـ)، شاعر مُخَضْرَم أدركَ الجاهليّة والإسلام، مِنَ الطّبقة التَّاسِعة. الجُمَحِيّ، محمّد بن سلاّم، طبقات الشّعراء الجاهلين والإسلاميين، ص ٦٤. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٣، ج٦، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السَّابق، مج٣، ج٦، ص٠٧٧-٢٧١.

الله تعالى، ما قاله أَبُو حَيَّان في «النهر الماد»، معلِّقاً على هَذِهِ الآية الكريمة، وما تقتضيه من تأويلات وتعليلات: «ودلائل هَذِهِ المسألة مقرّرة في علم النَّحْو» (١)، فهو الحكم فيها، والوصي عليها، وهَذَا يدلِّ على أَنَّ معنى هَذِهِ الآية متوقّفٌ على تأويل النَّحْوِيِّيْنَ لها؛ ولَعَلَّ هَذَا ما يسمّى بفقه النَّحْو الذِي نحتاج اليوم إلى التعمّق في دراسته، والتبحر في تحليلاته وتأويلاته.

ومن الآيات الَّتِي لَعُلَمَاء النَّحْو الفضلُ في تفسيرِها، وتأويلها، وإيضاحِها، قوله تعالى: ﴿ لَكِكِنِ الرَّسِخُونَ فِي الْفِلْمِ مِنْهُم وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَوَةُ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُو

أظهرها: أنَّهُ منصوب على القطع - وهو مذهب سِيْبَوَيْهِ (۱)، وعزاه أبو البقاء (۱) للبَصْرِيِّيْنَ - ويعني المفيد للمدح (۱)، كما في قطع النعوت، وَعَلَى هَذَا الوجه الإعرابيِّ يكون المعنى بيان فضل الصّلاة (۱)، وقال سِيْبَوَيْهِ في باب «ما ينتصب في التّعظيم والمدح»: «إِنْ شئت جعلته صفة فجرى على الأول، وَإِنْ شئت قطعته فابتدأته... ولو ابتدأته فرفعته، كان حسناً (۱)، واستشهد على ذَلِكَ بقول الأخطل (۱):

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، النَّهر المادِّ من البحر المحيط، تقديم وضبط بوران وهِـدْيان الضّنّاوي، ج١، ط١، دار الحنان، بيروت - لبنان، ٧٠٤ هـ-١٩٨٧م، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب، تح. عبد السّلام هارون، ج٢، دار القلم، القاهرة، ١٩٦٦م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٥) الزَّ نَحْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٦٢٣.

<sup>(</sup>٦) سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٢، ص٥٧.

<sup>(</sup>٧) هو غيّات بن غوث بن الصّلت بن طارقة بن عمرو، أبو مالك ( -٩٠هـ)، شاعر أمويّ، مِنْ بني تغلب، مِنْ شعراء النّقائض، وهو أحد الثَّلاثَة المُتَّفق على أنّهم أشعرُ أهـل عـصرهم (جرير، والفرزدق، والأخطل)، لـه ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص١٢٣.

٢٣ - نَفْسِي فِدَاءُ أَمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا

٢٤- الخَائِضُ الغَمْرَ، وَالْمَيْمُونُ طَائِرُهُ

أَبْدَى النَّوَاجِذَ يَوْمٌ بَاسِلٌ ذَكَرُ

خَلِيْفَةُ الله يُسْتَسْقَى بِهِ المَطَرُ(١)

وعلَّق سِيْبَوَيْهِ على الآية، بقوله: «فلو كان كلَّه رفعاً كان جيِّداً، فأمَّا ﴿ الْمُؤْتُونَ ﴾ فمحمول على الابتداء»(٣)، وذكر من قبيل ما نحن بصدده هَذِهِ الآية: ﴿ وَلَكِنَ ۚ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَتْهِكَةِ وَٱلْكِنَابِ وَٱلنَّبِيِّينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ، ذَوِى ٱلْشُـرْبَكِ وَٱلْيَتَكَمَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلزِّقَابِ وَأَصَّامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُوًّا وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ ﴾ [البقرة٢/١٧٧].

ثُمّ قال: «ولو رفع ﴿ الصَّابِرِينَ ﴾ على أوّل الكلام كان جيّداً، ولو ابتدأته فرفعته على الابتداء كان جيّداً، كما ابتدأت في قوله: ﴿ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ [النِّساء٤/ ١٦٢]»(٣)، ونظيرُ هَذَا من الشّعر قولُ الشّاعر(٤):

إِلاَّ نُمَــيْرًا أَطَاعَــتْ أَمْــرَ غَاوِيْــا وَالْقَائِـــلُونَ لِحَــنْ دَارٌ نُخَــلِّيهَا

٧٥ - وَكُلُّ قَوْمِ أَطَاعُوا أَمْرَ مُرْشِدِهِمْ

٢٦- الظَّاعِنِيْنَ، وَلَّمَا يُظعنوا أَحَدَاً

فَرَفْعُ «القائلونَ»، كَرَفْع ﴿ الْمُؤْتُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) البيتان في «الكتاب». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٢، ص٥٦.

والنواجذ: أقصى الأضراس، وباسل: شجاع، وذكر: شديد، والغمر: الماء الكثير، والميمون طائرُهُ: الَّـذِي يُتَبَرُّكُ فيه. وهما في ديوانه. الأخطل، غيّاث بن غوث، الدِّيوان، ص١٦٧ -١٦٩.

<sup>(</sup>٢) سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السَّابق، ج٢، ص٥٨.

<sup>(</sup>٤) نمير: قبيلة من بني عامر، وغاويها: مغويها؛ أي باعثها على الغيّ، والظّاعنون: المسافرون.

ونسب سِيْبَوَيْهِ البيتين لابن خيَّاط العُكْليِّ. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثهان، الكتاب (دار القلم)، ج٢، ص٥٥.

والبيتانِ في الخزانة، ونسبهما البغداديّ إلى ابن حمّاط العُكليّ. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٥، ص٤٢.

وَعَلَى هَذَا الوَجْهِ يَجِبُ أَنْ يكونَ الخبرُ قولَهُ: ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ (()، ولا يجوزُ أَنْ يكونَ قوله ﴿ أُولَيْكَ سَنُوْتِهِم ﴾ ؛ لأَنَّ القطع إِنَّمَا يكون على تمام الكلام (()، وحكى ابن عَطِيَّة عن قوم مَنْعَ نصيهِ على القطع من أجل حرف العطف، والقطعُ لا يكون في العطف، إِنَّمَا ذَلِكَ في النعوتِ، ورد هَذَا القول بقول الخِرْنِق (():

٢٧ - لا يَبْعَدَنْ قَ وْمِي الَّذِيْنَ هُمُ مُ سَمَّ العُدَاةِ وَآفَةُ الجُدْرِ وَ الطَّيْبُ وَنَ مَعَاقِدَ الأُزْرِ "
 ٢٨ - النَّازِلِيْ نَ بِكُلِّ مُعْتَرَكٍ وَالطَّيِّبُ وَنَ مَعَاقِدَ الأُزْرِ "

<sup>(</sup>١) شيخ زادة، محيي الدِّين، حاشية شيخ زادة على تفسير القاضي البيضاوي، ضبطه وصحّحه محمّد عبد القادر شاهين، ج٣، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٩هـ-١٩٩٩م، ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٣، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) هي الخِرْنِق بنت بدر بن هفًان بن مالك، من بني ضبيعة، البكريّة العدنانيّة ( -٠٥ق.هـ)، شاعرة من الشّهيرات في الجاهليّة، أخت طرفة بن العبد لأمّه، لها ديوان شعر صغير. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) يبعدن: يهلكن، وسمّ العداة: قاهر الأعداء، والآفة: العاهة المهلكة، والجُّزْر: من الإبل ما عدّ للذبح للضيفان، والمعترك: موضع الاقتتال، ومعاقد الأرز: كناية عن العفّة.

والبيتانِ للخِرْنِق بن هفَّان، والبيت الثَّانِي في رواية ديوانها بتحقيق يسري عبد الغنيّ عبد الله، بنصب «الناّزلين»، ورفع «الطّيّبونَ». الخِرْنِق، بنت هفّان، الدِّيوان، تحد. يسري عبد الغني عبد الله، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت، ١٩٩١م، ص٤٣.

وفي ديوانها بتحقيق الدُّكْتُور حسين نصّار، برفع «النّازلونَ» و«الطّيّبونَ». الخِرْنِق، بنت هفّان، الدِّيوان، تح. حسين نصّار، دار الكتب المَصْريَّة، القاهرة، ١٣٨٩هـ-١٩٦٩ م، ص١٠٠-١٢.

وروى سِيْبَوَيْهِ البيت الثَّانِي أيضاً، برفع «النَّازلونَ»، و«الطّيّبون»، ورواه أَيْضَاً في أمكنة أخرى من «الكتاب»، بنصب «النَّازلين»، ورفع « الطّيّبون». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٧١ -ج٢، ص١٤٧.

ورواهما ابن الأنباري في «الإنصاف»، برفع «النازلون»، ونصب «الطّيبين». ابن الأنباري، كمال الدّين أبو البرركات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النّحْوِيّيْنَ البَصْرِيّيْنَ والكُوفِيّيْنَ، ج٢، ص٣٨٤-٣٨٥.

وَكَذَلِكَ فقد ذكر الرَّازِيِّ (' أَنَّ الكِسَائِيِّ قد طعن في تقدير الآية «أخصُّ مِنْهُمُ المقيمين الصلاة، وهم المؤتون الزكاة» ('')؛ لأَنَّ قوله ﴿ لَنكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ منتظر للخبر، والخبر هو قوله ﴿ أَوْلَئِكَ سَنُؤْتِهِمَ ٱجْرًا عَظِيًا ﴾، وهو مردود لأنّا بيّنًا أنَّ الخبر هو قوله ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾.

ومن الجدير ذكره أنَّ الشَّيْخَ الشَّعْرَاوِيَّ مِنَ المُحْدَثِيْنَ، قَدْ مَالَ إلى تسمية هَذِهِ الظَّاهِرة بِ«كسر الإعراب»؛ «لأنّ الإعراب يقتضي حكماً، وهنا نلتفت لكسر الحكم، والأذن العَرَبِيَّة الَّتِي نزل فيها القرآن وطبعت على الفصاحة، تنتبه لحظة كسر الإعراب»(")، وإِنَّمَا جاء ذَلِكَ ليلفت السمع، ومِنْ ثَمَّ الإدراك إلى أَهميَّة هَذِهِ العبادة.

وَعَلَى هَذَا الوجه الإعرابيّ الأوَّل يكون التَّقْدِيْر العامّ للآية الكريمة: «لَكِنِ الرَّاسِخُونَ في العلم مِنْهُمْ والمؤمنون، يؤمنون بها أُنْزِلَ إليك وما أُنْزِلَ من قبلك»، وذَلِكَ على عدِّ ﴿ الرَّسِخُونَ ﴾ مبتدأ وجملة ﴿ يُؤْمِنُونَ ... ﴾ هي الخبر، ثُمّ يأتي القطع على تخصيص المدح والتعظيم؛ أي «وأعني المقيمين الصلاة»(،)، ثُمّ يأتي القطع مرّة أخرى، فيبدأ بمبتدأ محذوف الخبر (،)، والتَّقْدِيْر «المؤتون الزّكاة كَذَلِك»، وَبِذَلِكَ تكون جملة (أعني المقيمين الصلاة) اعتراضيّة بين الجملتين الاسميّتين المتعاطفتين (،)، ثُمّ تأتي الجملة الاسميّة الجديدة (والمؤمنون بالله واليوم الآخر) وخبرها قوله ﴿ أُولَيْكَ سَنُوْتِهِمْ أَجُرًا عَظِيًا ﴾ (٧٠).

والوجه الثَّانِي: أَنْ يكون معطوفاً على الضّمير في: ﴿ مِنْهُمْ ﴾، ويكون بِذَلِكَ ﴿ وَٱلْمُقِيمِينَ ﴾ في موضع خفض (^،)؛ أي «لَكِنِ الرّاسخونَ في العلم مِنْهُمْ ومن المقيمين الصلاة»(^)، فبتغيُّر

<sup>(</sup>١) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١١، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) المراغي، أحمد مصطفى، تفسير المراغي، ج٦، ط٦، مطبعة مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٤٠٣هـ-١٩٨٢م، ص١٩.

<sup>(</sup>٣) الشَّعْرَاوِيّ، محمّد متوتّي، تفسير الشَّعْرَاوِيّ، مج٥، مطابع أخبار اليوم التجاريّة، القاهرة، د.ت، ص٢٨١٢.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٥) الدَّرّة، محمّد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٣، ص٣٢١.

<sup>(</sup>٦) المرجع السّابق، ج٣، ص٣٢١.

<sup>(</sup>٧) الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٥، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٨) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٧، ص٦٨٣.

<sup>(</sup>٩) البغويّ، الحسين بن مسعود، معـالم التَّنْزِيـل في التَّفسير والتَّأوِيـل، مـج٢، ط١، دار الفكـر، بـيروت - لبنـان، ١٤٢٢هـ-٢٠٠٢م، ص١١٥.

الإعرابِ تغيَّرَ المعنى كما هـو واضـح من تغيُّرِ الـدَّلالات وتنوّع الوجـوه واخـتلاف التَّقْـدِيْرات وتضارب التَّأوِيلات.

والوجه الثَّالِث: أَنْ يكون معطوفاً على «الكاف» في «إليك»(١)، ويكون بِذَلِكَ ﴿ الْمُقِيمِينَ ﴾ في موضع خفض أَيْضاً كسابقه على المستوى الإعرابيّ، إِلاَّ أَنَّهُ يختلف عنه في المعنى؛ إذ التَّقْدِيْر «يؤمنون بها أنزل إليك، وإلى المقيمين الصلاة، وهم الأنبياء»(١).

والوجه الرَّابع: أَنْ يكون معطوفاً على «ما» في «بها أنزل» (٣)، ويكون بِذَلِكَ ﴿ الْمُقِيمِينَ ﴾ في موضع خفض كسابقيه، على المستوى الإعرابي، إِلاَّ أَنَّهُ يُختلف أَيْضاً عنهما في الوجه المعنوي؛ إذ التَّقْدِيْر: «يؤمنون بها أنزل إلى محمّد ، وبالمقيمين الصلاة» (١٠)، ويعزى هَذَا - كها ذكر مكّيّ - للكسائيّ (٥٠)، وهو عند الطَّبَرِيّ أولى الأقوال بالصّواب على أَنَّ يوجّه معنى المقيمين الصّلاة إلى الملائكة (١٠).

والوجه الخامس: أَنْ يكونَ معطوفاً على «الكاف» في «قبلك» (٧)، وفيه أَيْضاً تشابه في أَنَّهُ في موضع خفض على المستوى النَّحْويّ، واختلاف على المستوى الدَّلالي؛ إذ المعنى «ومن قبل المقيمين الصلاة» (١٠)، ويعني بهم الأنبياء (٩)، وذكرَ الإمام القُرْطُبِيّ (١٠) من القُدَمَاء، وتبعه السّيّد الطَّبَاطبائِيّ (١١) من المُحْدَثِيْنَ، أَنَّ الأَوْجُه الأربعةَ الأخيرةَ السّابقَ ذكرُها لا تجوز عند البَصْرِيِّيْن؛

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص١١.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١١، ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) الطَّبَاطبائيّ، السّيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٥، ص١٣٨ -١٣٩.

<sup>(</sup>٥) القيسيّ، مكّىّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٦) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٧، ص٦٨٣.

<sup>(</sup>٧) الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٥، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٨) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>١٠) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص١١.

<sup>(</sup>١١) الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٥، ص١٣٩.

لأنَّهُ لا يعطف بالظَّاهِر على المضمر المخفوض من غير إعادة الجارّ.

والوجه السَّادِس: أَنْ يكون معطوفاً على الظَّرْف نفسِهِ(١)، ويكون على حذف مضاف؛ أي «ومن قبل المقيمين»(٢)، فحذف المضاف، وأقيم المضاف إليه مقامه(٣).

ورأى جمهور العُلَمَاء أَنَّ مذهب سِيْبَوَيْهِ الَّذِي أَخذه عن أستاذِهِ الخليل هو الأحسن والأسلم والأنسب لمقام النَّص، وسأكتفي بها قاله القُرْطُبِيّ: «وأصحُّ هَذِهِ الوجوهِ قولُ سِيْبَوَيْهِ، وهو قولُ الخليل»(١٠)، واختار الطَّبَرِيّ وغيره رأيَ الكِسَائِيّ(٥)، الَّذِي رأى فيه كثيرٌ مِنَ العُلَمَاء أَنَّهُ يلي رأي سِيْبَوَيْهِ قوَّة وانسجاماً مع قواعدِ اللَّغَة وأصولِها.

ولَعَلَّ إدراك السّبب في تقديم بعض الكلمات على بعض في بعض الآيات، أو تأخيرها حكما في هَلِهِ الآية، والآيات الَّتِي سبقتها - يعود إلى ضرورة معرفة المناسبات بين الآيات، والرّوابط بين الكلمات والعبارات الَّتِي تردُ فيها، يقول الزّركشيّ: "وَاعْلَمْ أَنَّ المناسبة علم شريف، تحرّزُ به العقول، ويُعرف به قدر القائل فيها يقول... ولهنذا قيل المناسبة أمر معقول، إذا عرض على العقول تلقّته بالقبول... ومرجعها - والله أعلم - إلى معنى ما رابط بينها عام أو خاصّ، عقليّ أو حسّي أو خياليّ، وغير ذَلِكَ من أنواع العلاقات أو التلازم الذهنيّ، كالسّبب والمسبّب، والعلّة والمعلول، والنّظيرين والضّدين، ونحوه؛ أو التلازم الخارجيّ، كالمرتّب على ترتيب الوجود الواقع في باب الخبر، وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض، فيقوى بِذَلِكَ الارتباط، ويصير التَّألِيف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء»(١٠).

<sup>(</sup>١) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) القيسي، مكّى بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، مج٣، ج٦، ص١٢.

<sup>(</sup>٦) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج١، ص٤١.

## د - الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى:

ومن القضايا المُهِمَّةِ الَّتِي أَحدثت اختلافاً بين النَّحْوِيِّيْنَ فِي أَثْنَاءِ التَّفسير، مسألةُ الحَمْلِ عَلَى التَّوَهُّمِ أَوْ عَلَى المَعْنَى الَّتِي ما زال البحث فيها قاصراً فيها يخصّ استقصاء شواهدها في التَّنْزِيل، يقول الدُّكْتُور الحموز: «فاللاَّحِق يرث السّابق فيها... وَأَنَّ المسائل الَّتِي تطالع القارئ في هَذِهِ المسألة تكاد تكون واحدة، والقول نفسه بالنسبة لشواهدها، وبالعودة إلى بعض المظان تبيّن أَنَّ ابن هِشَام الأَنْصَارِيِّ (۱) يكاد يكون رائداً في تحديد بعض مظاهرها، إذا ما قُورِنَ حديثُهُ بحديثِ غيرِه، وعنه أخذ السِّيُوطِيّ، والزركشيّ (۱). ومع ذَلِكَ هو ينكر على ابن هِشَام كون الحمل على التوهّم في غير باب العطف، ولم يتّفق معه فيها ذهب إليه، ويعلّل ذَلِكَ بقوله: «لأنّ التوهّم بابٌ واسعٌ يكاد يشيع في مسائل اللُّغة والنَّحْو، فكثير من الكلهات ما يحذف مِنْهَا حرفٌ توهماً (۱).

وَمِنَ الَّذِيْنَ أَنكروا وقوعَ هَذِهِ المسألة، في غير باب العطف أيضاً، أَبُو حَيَّان، وَصَرَّحَ بِلَاكِ فِي أَثْنَاءِ تفسيره قولَه تعالى: ﴿ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة ٢/١]، على قراءة النَّصْب في ﴿ رَبِ ﴾، بقوله: «وقول مَنْ زعم أَنَّهُ نصبَ ﴿ رَبِ ﴾ بفعل دلَّ عليه الكلام قبله، كَأَنَّهُ قيل: «نحمدُ الله ربَّ العالمين»، ضعيفٌ؛ لأَنَّهُ مراعاة التوهم، وهو من خصائص العطف، ولا ينقاس فيه»(٤)، فعنده - مع اختصاصه في باب العطف - إِلاَّ أَنَّهُ غير مقيس، لا فيه ولا في غيره.

ولَعَلَّ ما يعزِّز شيوع هَذِهِ المسألة ما جاء في الخصائص: «والحمل على المعنى واسعٌ في هَذِهِ اللَّغَة جدّاً، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِي حَلَجٌ إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ ﴾ [البقرة ٢/ ٢٥٨]، ثم قال: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ ﴾ [البقرة ٢/ ٢٥٩]، قيل فيه إِنَّهُ محمول على المعنى، حَتَّى كَأَنَّهُ قال: «أَرْأَيت كَالَّذِي حاج إِبْرَاهِيم في ربّه، أو كَالَّذِي مرّ على قرية » (٥)، ويقول ابن جنّي في موضع

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦١٩-٦٢٧.

<sup>(</sup>٢) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في الْقرآن الكريم، ج٢، ص١١٦٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ج٢، ص١١٦٨.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج١، ص٣٢.

<sup>(</sup>٥) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٤٢٣.

آخر: «وباب الحمل على المعنى بحرٌ لا يُنْكَشُ (١)، ولا يُفْتَجُ (١)، ولا يُؤْبَى (٣)، ولا يُغَرَّضُ (١)، ولا يُغَضْغَضُ (٥)»(١).

ولا أريد أَنْ أمضيَ في الحديث عن التوهم في مسائل اللّغة، أو في مناقشتها، أو في استقصائها في العريم؛ لأَنَّ ذَلِكَ ليس بغيتي في هَذَا البحث، وَإِنَّهَا أُريد أَنْ أُبَيِّنَ أَنَّهَا مَحَطُّ الحتلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ، تولّد عنه تنوّع في المعاني، وتعدّد في الدَّلالات الَّتِي تحملها الآية الواحدة.

وسأختار من الأمثلة ما هو محمول على التّوهّم أو المعنى في غير العطف، ومن ذَلِكَ قوله تعلى: ﴿ قُل لِّعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَننَهُمْ ﴾ [إسراهيم١/١٤]، وأطلق عليه الدُّكْتُور الحموز اسم: «توهّم صرف الفعل المضارع الَّذِي بلفظ الخبر عن الأمر»(٧).

ففي حذف النّون من قوله ﴿ يُقِيمُوا ٱلصَّكَوٰةَ ﴾ ، وما عطف عليه آراء ومذاهب وأَوْجُه ، اضطربت فيها أقوال النَّحْوِيِّينَ:

أحدها: أَنَّ ﴿ يُقِيمُوا ﴾ مجزوم بلام أمر مقدّرة؛ أي «ليقيموا»(^)، فحذفت وبقي عملها، كما يحذف الجارّ ويبقى عمله(٩)، وهو رأي الزَّجَّاج، وجماعة(١٠).

<sup>(</sup>١) جاء في تاج العروس: «وبحرٌ لا يُنْكَشُ: لا يُنْزَفُ، ولا يَغِيْضُ». الزُّبَيْدِيّ، محمّد مُرتضى الحسينيّ، تاج العروس مِنْ جواهرِ القاموس، تحـ. عبد السّتار أحمد فراج، ج١٧، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م، (نكش)، ص٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) لا يفثج: لا ينقص. الفيروز آبادي، محمّد بن يعقوب، القاموس المحيط، بإشراف محمّد نعيم العرقسوسيّ، ط٧، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٢٤هـ-٣٠٠م، (فثج)، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) أي: لا ينقطعُ، ولا يمتنعُ مِنْ كثرتِهِ. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (أبي)، ج١، ص١٤.

<sup>(</sup>٤) أي: لا ينقص. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكرَّم، لسان العرب، (غرض)، ج٥، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٥) أي: لا ينقص أيضاً. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (غضغض)، ج٥، ص٢٦٦٦.

<sup>(</sup>٦) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٧) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١١٧٥.

<sup>(</sup>٨) الدّرة، محمّد على طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٧، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٤.

<sup>(</sup>١٠) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٣١٩.

ومِنْ ذَلِكَ قول الشاعر(١٠):

إِذَا مَا خِفْتَ مِنْ شَيْءٍ تَبَالا

٢٩ - مُحَمَّدُ تَفْدِ نَفْسَكَ كُلُّ نَفْس

يريد «لتفد»، ولكنَّ سِيْبَوَيْهِ حصّه بالشعر، بقوله: «وَاعْلَمْ أَنَّ هَذِهِ اللام قد يجوز حذفها في الشعر، وتعمل مضمرة»(٢).

ومنع الْمُرِّد ذَلِكَ حَتَّى في الشعر، وذكر ابن هِ شَام: «أَنَّ الَّذِي مَنَعَهُ الْمُرِّدُ فِي الشِّعْرِ، أَجَازَهُ الكِسَائِيِّ فِي الكلامِ، لَكِنْ بِشَرْطِ تَقَدَّمِ ﴿ قُل ﴾، وَجَعَلَ مِنْهُ ﴿ قُل لِّعِبَادِى اللَّيْنَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا الكِسَائِيِّ فِي الكلامِ، لَكِنْ بِشَرْطِ تَقَدَّمِ ﴿ قُل ﴾، وَجَعَلَ مِنْهُ ﴿ قُل لِّعِبَادِى اللَّيْنَ المَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوة ﴾ و ﴿ يُنفِقُوا ﴾ بمعنى «ليقيموا ولينفقوا»، ويكون هَذَا هو المقول، قالوا: وإنَّمَا جاز حذف اللام؛ لأَنَّ الأمر الَّذِي هو ﴿ قُل ﴾ عوضٌ منه، ولو قيل «يقيموا الصلاة، وينفقوا» ابتداء بحذف «اللام»، لم يجز ('')، وإلى قريب من هَذَا نحا ابن مَالِك، فقد جعل حذف هَذِهِ «اللام» على أضرب: قليل، وكثير، ومتوسط؛ فالكثيرُ أَنْ يكونَ قبله قولٌ بصيغة الأمر كالآية السّابق، والقليلُ ألاَّ يتقدَّمَ بغير صيغة الأمر ('')، وعَلَى هذَا الوجه يكون تقدير الآية «قل لعبادي الَّذِيْنَ آمنوا ليقيموا الصلاة، ولينفقوا ممّا رزقناهم...»، هذَا الوجه يكون تقدير الآية «قل لعبادي الَّذِيْنَ آمنوا ليقيموا الصلاة، ولينفقوا ممّا رزقناهم...»،

<sup>(</sup>١) التّبال: سوء العاقبة. ولم يذكر سِيبَوَيْهِ صاحب البيت في «الكتاب». سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١١٩.

وهو لأبي طالب عمّ النبيّ رضي الله المعلى في خزانة الأدب -وليس في ديوانِ الأعشى- وذكر البغداديّ أنّ المُبَرِّد لا يعرف قائله، وكانَ يلحّنه، ولا يحتجّ به. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٩، ص١١-١٠٦.

ولَمْ يذكر ابن هِشَام اسمه، وأجاز حذف «اللّام» في الشّعر، مع بقاء عملها، وذكر محقّقو كتابه «مغني اللّبيب» أنّه لحسّان، وليس في ديوانِهِ. الأنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ٤٧٢. وذكره أَيْضَاً ابن الأنْبَارِيّ، دون أنْ يقفَ على قائلِهِ. ابن الأنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في

مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّينَ البَصْرِيِّينَ والكُوفِيِّينَ، ج٢، ٤٣٢.

<sup>(</sup>۲) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص٩١١. (٣) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللّبِيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٢٩٧–٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) الزَّغُشَري، محمود بن عمر، الكشَّاف، ج٢، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) ابن مَالِك، بدر الدِّين، شرح الكافية الشّافية، تحد. د. عبد المنعم هريدي، ج٣، جامعة أمّ القرى، مكّة المكرّمة، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م، ص١٥٦٩.

وهو تقدير حسن ظاهر، ينسجم معناه مع ما ذهب إليه الْمُفَسِّرُونَ في تأويل الآية الكريمة.

والوجه الثَّانِي: أَنَّ ﴿ يُقِيمُوا ﴾ مجزوم على جواب: ﴿ قُل ﴾ ((()، على أَنْ يكونَ معناه (() بَلِّغْ)، أو «أَدِّ الشّريعةَ، يقيموا الصّلاةَ» وهو قول ابن عَطِيَّة ((). وهو عند الأخفش (() جواب ﴿ قُل ﴾ من غير تضمين؛ أي: (إِنْ تقل لهم يقيموا)، وهو عند المُبَرِّد (() ليس جواباً لـ ﴿ قُل ﴾ وإِنَّمَا جواب (قَلْ) محذوف تقديره (قل لعبادي أقيموا يقيموا)، وهو أظهر الأَوْجُه عند أبي البَرَكَات بن الأَنْبَارِيّ (()، وابن الشَّجرِيّ (() الَّذِي ذهب إلى أَنَّ ما يدلّ على مثل هَذَا الحذف أَنَّ فعل القول لا بدّ له من جملة تحكى به، وجاء في البحر المحيط أَنَّ المُبَرِّد تبع سِيْبَوَيْهِ في هَذَا القول، يقول أَبُو حَيَّان: (وقيل التَّقْدِيْر: (إِنْ تقل لهم أقيموا يقيموا)، قاله سِيْبَوَيْهِ، فيها حكاه ابن عَطِيَّة) (()).

وذكر أبو البقاء في «الإملاء» أَنَّ تقديرَ المُبَرِّدِ فَاسِدٌ لِوجهَيْنِ: «أحدهما: أَنَّ جواب الشّرط يخالف الشّرط إمّا في الفعل، وإمّا في الفاعل، وإمّا فيها؛ أمّا إِذَا كان مثله في الفعل والفاعل، فهو خطأ، كقولك: قُمْ تَقُمْ، والتَّقْدِيْر على ما ذكر في هَذَا الوجه: «إِنْ يقيموا يقيموا»؛ والوجه الشَّاني: أَنَّ الأمر المقدّر للمواجهة، و «يقيموا» على لفظ الغيبة، وهو خطأ، إِذَا كان الفاعل واحداً» (^^)، وكذَلِكَ ضعّف تقدير المُبرِّد كلُّ من أبي حَيَّان (^)، والرّضي ( ... ).

ورأى السَّمِيْن الحَلَبِيِّ أَنَّ الإِفساد الأَوَّل قريب، لكنّ الثَّانِي ليس بشيء؛ «لأَنَّهُ يجوزُ أَنْ يقول: «قل لَعُبدي أطعني يطعْك»، وَإِنْ كان للغيبة، بعد المواجهة باعتبار حكاية الحال»(١١٠).

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٠٥٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الشَّجريّ، هبة الله بن عليّ، الأمالي الشَّجريّة، ج٢، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٤) المُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٢، ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرّكات، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) ابن الشَّجريّ، هبة الله بن عليّ، الأمالي الشَّجريّة، ج٢، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٥٤٦.

<sup>(</sup>٨) العُكْيَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج٢، ص٦٩.

<sup>(</sup>٩) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٥٤٦.

<sup>(</sup>١٠) الأَسْتَرَابَاذِي، رضيّ الدِّين، شرح الرّضيّ على الكافية في النَّحْو، ج٢، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت، د.ت، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٦.

وجاء في «التبيان في إعراب القرآن» أنَّ هناك من ردّ أيضاً ما ذهب إليه الأَخْفَش من تقدير «إِنْ تقل لهم يقيموا»، وذَلِكَ - كما يقول أبو البقاء -: «لأنّ قول الرَّسُول ﷺ لهم لا يوجب أنْ يقيموا، وهَذَا عندي لا يبطل قوله؛ لأَنَّهُ لم يرد بالعباد الكفّار بل المؤمنين، وَإِذَا قال الرَّسُول لهم «أقيموا الصّلاة أقاموها»، ويدلّ على ذَلِكَ قوله: ﴿ لِعِبَادِى اللّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ "(١).

والوجه الثَّالِث: أَنَّ الأمر معه شرط مقدّر، وهو مذهب الفَرَّاء (٢)، تقول «أَطِع اللهَ يدخلْك الجنَّة»؛ أي «إِنْ أطعته يدخلك الجنّة»، والفرق بين هَذَا وبين ما ذهب إليه ابن عَطِيَّة (١) أَنَّ الأخير ضمّن فيه الأمر نفسه معنى الشّرط، وفي هَذَا قدّر فعل الشرط بعد فعل الأمر من غير تضمين (٥).

والوجه الرَّابع: أَنَّ ﴿ يُقِيمُوا ﴾ مضارع صُرِفَ عن الأمر إلى الخبر - حملاً على التّوهّم أو المعنى - ومعناه «أقيموا»، قاله الفَارِسِيّ (٢)، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّ هَذَا مردودٌ؛ «لأَنَّهُ كان ينبغي أَنْ يثبت نونه الدّالّة على إعرابه، وأجيب عن هَذَا بِأَنَّهُ بني لوقوعه موقع المبنيّ، كما بني المنادى في نحو «يا زيدُ» لوقوعه موقع الضّمير» (٧)، وقيل إِنَّهُ حذفت نونه تخفيفاً (٨)، على حدّ حذفها في قول النبيّ ﴿ الله تَدْخُلُوا الجَنَّة حَتَّى تُؤْمِنُوا، وَلا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُوا» (١)، والقول الرّاجح عند الدُّكْتُور الحموز، في مثل هَذَا التَّقْدِيْر أَنَّهُ من باب الحمل على التوهم أو التخيّل أو المعنى (١٠) الَّذِي يجوز في غير باب العطف، كما يجوز في باب العطف.

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٨٦-٨٧.

<sup>(</sup>٢) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٥، ج٩، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) وذَلِكَ بِأَنْ جعل قوله: «قُلْ» في هَذِهِ الآية بمعنى «بلّغ وأَدّ الشّريعة يقيموا»، انظر ص٦٨-٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٦) الفَارِسِيّ، أبوعليّ، المسائل الحَلَبِيّات، تح. د. حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، ٧٠ ١٤ هـ-١٩٨٧م، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ج٧، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٩) السجستانيّ، الحافظ أبو داود، سنن أبو داود، دراسة كمال يوسف الحوت، ج٢، ط١، دار الجنان، بيروت-لبنان، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م، رقم (١٩٣٥)، ص٧٧١.

<sup>(</sup>١٠) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١١٧٧.

والوجه الخامس: أَنْ يكونَ: ﴿ يُقِيمُوا ﴾ منصوباً بإضمار «أَنْ»؛ أي «أَنْ يقيموا»، وهو قول بعض النَّحْوِيِّيْنَ من غير البَصْرِيِّيْنَ ('')، وذكر المُبَرِّد: «أَنَّ البَصْرِيِّيْنَ يأبون ذَلِكَ، إِلاَّ أَنْ يكونَ مِنْهَا عوض نحو «الفاء والواو»...»('')، ونظير هَذَا الوجه قول طرفة ('''):

٣٠- أَلاَ أَيُّهَذَا اللَّائِمِيِّ أَحْضُرَ الوَغَى وَأَنْ أَشْهَدَ اللَّذَّاتِ، هَلْ أَنْتَ مُخْلدِي

فَمَنْ رأى النَّصْب في الآية على إضمار «أَنْ»، رآه هنا في نصب «أحضرَ»(١٠).

وبعدُ، فيمكننا أَنْ نُرَجِّعَ من هَذِهِ الأقوال قول الأخفش؛ لأَنَّهُ يخلو من التَّقْدِيْر، ولَعَلَّ قول الكِسَائِيّ في أَنَّ الفعل مجزوم بلام الطلب المحذوفة أظهر من غيره، في انسجامه مع المعنى من وراء الآية الكريمة.

وبناءً على الأقوال السّابقة مجتمعةً، يكون في معمول «قُلْ» ثلاثة أَوْجُه، أحدها الأمر المقدّر؛ أي «قل لهم أقيموا يقيموا»، والثّانِي أنّهُ ﴿ يُقِيمُوا ﴾ نفسه، على ما قاله ابن عَطِيَّة، والثَّالِث أَنَّهُ الجملة من قوله ﴿ اللّهُ اللّهِ السّمَوْن الحَلَبِيّ أَنَّ فيه تفكيكاً من قوله ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ السّمَوْن الحَلَبِيّ أَنَّ فيه تفكيكاً للنّظم، وَجَعْلَ ﴿ يُقِيمُوا الصّلَوة ﴾ إلى آخره مفلتاً ممّا قبله وبعده، أو يكون جواباً فصل به بين القول ومعموله، لكِنَّهُ لا يترتب على قول ذَلِكَ إقامة الصلاة، والإنفاق، إلاّ بتأويل بعيدٍ جدّاً (٢٠).

ولَعَلَّ الاختلاف بين العُلَمَاء في توجيهاتهم لأعاريبهم في هَذِهِ الآية وما سبقها، خير دليل على أنَّ دراسة النَّحْو على أساس المعنى ضرورة ملحّة، تكسب الموضوع جدّةً وطرافةً، وتزيد

<sup>(</sup>١) المُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٢، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٢، ص٨٥.

<sup>(</sup>٣) الوغى: أصله صوت الأبطال في الحرب، ثُمَّ جُعِلَ اسماً للحرب، والخلود: البقاء، والإخلاء والتخليد: الإبقاء، ورواية الدِّيوان بنصب «أحضرَ». ابن العبد، طرفة، الدِّيوان، دار صادر، بيروت، د.ت، ص٣٢. ورواه سِيْبَوَيْهِ برفعه، وجعل «الزّاجريّ» مكان «اللّائميّ»، فأنشذَ: «ألا أيّهذَا الزّاجري أُحْضُرُ الوَغى». سِيْبَوَيْه، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسسة الرّسالة)، ج٤، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) المُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٠٥٧.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبَى، أحمد بن يوسف، الدّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٠٧.

المسألة عمقاً ونضوجاً، وتكسب العقل قوّةً ولياقةً، وتضفي على المقام مرونةً ولطافة، بخلاف ما يُظَنُّ أَنَّهُ جافّ، وفيه قسوة أو تكلّف أو فظاظة.

ومن أمثلة الحمل على المعنى أو التوهم أو التخيّل أيضاً، قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهِى يُسَيِّرُكُو فِي الْبَرِّ وَالْبَحَرِّ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيج طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّوا أَنَهُم أُحيط بِهِمْ دَعَوُ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ لَيْنَ أَجَيْنَنَا مِنْ هَدْدِهِ لَنكُونَ مِن الشّركِينَ ﴾ لَكِي مَكَانِ وَظَنُّوا أَنَهُم أُحيط بِهِمْ دَعَوُ الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ لَيْنَ أَجَيْنَا مِنْ هَدْدِهِ لَنكُونَ مِن الشّركِينَ ﴾ [يونس ١/ ٢٢]، فقوله ﴿ دَعَوُ الله ﴾ كان محطَّ اختلاف بين العُلَهَاء، وقد نسبوا إلى أبي البقاء قوله: «هو جواب ما اشتمل عليه المعنى من معنى الشّرط، تقديره لّا ظنُّوا أنّهم أُحِيْطَ بهم دَعَوا الله ﴾ (١)، وهو كلام لا فائدة فيه، ولا يتحصّل منه شيءٌ عند أبي حَيَّان (٢)، وفارغ عند السَّمِيْن الحَلَيِيّ (٣).

وذهب الطَّبَرِيِّ (٤) إلى أَنَّهُ جواب قوله ﴿ وَظَنُّواً ﴾، على توهم أداة الشّرط؛ أي «إذا مسّهم الضّرُّ في البحر أخلصوا له الدعاء» (٥).

وقال الزَّخُشَرِيّ: «هي (٢) بدل من ﴿ ظَنُّواْ ﴾؛ لأَنَّ دعاءَهم من لوازِمِ ظنِّهم الهلاكَ، فهو ملتبس به (٧). وجعله أبو جعفر بن الزّبير (٨) شيخُ أبي حَيَّان جوابَ سؤالٍ مقدّرٍ؛ أي «فهاذا كان حالهم إذ ذاك»، فقيل «دعوا الله»(٩).

<sup>(</sup>١) لَمْ أَرَ هَذَا النصَّ في «التّبيان»، ولا في «الإملاء» لأبي البقاء العُكْبَرِيّ، ولكنّ الْفَسِّرِيْنَ معظمهم يروونه في كتبهم، وينسبونه إليه.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٤) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٢، ص١٤٦–١٤٧.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي حاتم، عبد الرّحمن، تفسير القرآن العظيم، تح. أسعد محمّد الطيّب، ج٦، ط٢، المكتبة العصريّة، صيدا - بيروت، ١٤١٩هـ-١٩٩٩م، ص١٩٣٩.

<sup>(</sup>٦) ويقصد جملة ﴿ دَعَوُا ﴾.

<sup>(</sup>٧) الزَّغُشَرِيِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) هو أحمد بن إِبْرَاهِيم بن الزُّبير الثَّقفيّ العاصميّ ( -٧٠٨هـ) محدّث، مفسّر، مُقرئ، ناقد، أديب، فصيح، مُفسِّر، مُؤرِّخ، روى عن أبي الخطّاب، وابن فُرْتُون، أقرأَ القرآنَ والنَّحْو والحديثَ بهالقةَ، وغرناطةَ وغيرهِما، صنّف تعليقاً على كتاب سِيبَوَيْهِ. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَويِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٢٧٦-٢٧٧.

<sup>(</sup>٩) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص١٨٥.

وأَوَّلَ الآيةَ عبدُ الرحمن حبنكة من المعاصرين بقوله: «حَتَّى إِذَا كان ما سبق بيانه، وظنّوا ظنّاً راجحاً أنّهم هالكون، دعوا الله مخلصين له الدِّين»(١).

وذهب ابن عاشور (٢) من المُحْدَثِيْنَ، إلى أَنَّ جملة ﴿ دَعُواْ اللَّهَ ﴾ جواب لـ ﴿ إِذَا ﴾ الشرطيّة المذكورة في الآية الكريمة، ولا حاجة إلى التَّأْوِيل.

وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنّه: «يجوز أَنْ يُجرى ﴿ دَعَوُا ﴾ مجرى «قالوا»؛ لأَنَّ الدعاء بمعنى القول؛ إذ هو نوع من أنواعه، وهو مذهب كوفيّ»(").

ويظهر لي أَنَّ قول الزَّخْشَرِيّ أقلّ الأقوال السّابقة تكلّفاً، وأحسنها انسجاماً مع معنى الآية الكريمة.

ومن الشَّوَاهِد القُرْآنِيَّة الَّتِي يختلف معناها باختلاف إعرابها اختلافاً يجعلها تنفتحُ على معانِ عدَّة، ودلالات جمّة، متعدِّدة الأهداف، ومتنوِّعة المقاصد، قوله تعالى: ﴿ وَاتَبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ الشَّيَطِينَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ الشَّيَطِينَ عَلَى الْمُلْكَيْنِ بِبَائِلَ هَنْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولاً إِنَّمَا خَنُ السِّخْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَائِلَ هَنْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولاً إِنَّمَا خَنُ السِّخْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَائِلَ هَنْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولاً إِنَّمَا خَنُ السَّخْرَ وَمَا لَيْعَلِمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمُوعِ وَزَقَهِدِه ﴾ [البقرة٢/١٠٢]، فقوله «فيتعلّمون» فيه سبعة أقوال:

أحدها: أَنَّ جملة ﴿ يَتَعَلَّمُونَ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ ﴾ ('')، والنصّمير في ﴿ يَتَعَلَّمُونَ ﴾ عائدٌ على ﴿ أَحَدٍ ﴾ (°)، وجمع حملاً على المعنى ('')، من نَحْوِ قوله تعالى: ﴿ فَمَا مِنكُم مِّنَ

<sup>(</sup>١) حبنكة، عبد الرّحمن حسن، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر (تفسيرٌ تدبُّريُّ للقرآنِ الكريمِ بحسبِ ترتيبِ النُّولِ وِفْقَ منهجِ كتابِ «قواعدِ التَّدبُّرِ الأمثلِ لكتابِ اللهِ عزَّ وجلً»)، مج ١٠، ط١، دار القلم، دمشق، ١٤٢٥هــ ٢٠٠٤م، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٥، ج١١، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٤) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٥) الزَّنَحْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٧.

أَمدُ عَنْهُ حَجِنِنَ ﴾ [الحاقة ٢٧/١٤]، فَإِنْ قيل المعطوف عليه منفيّ، فيلزم أَنْ يكونَ ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ ﴾ منفيّاً أَيْضاً لعطفه عليه، وحينئذ ينعكس المعنى، فالجواب ما قالوه، وهو أَنَّ «وما يعلّمان من أحدٍ حَتَّى يقولا»، وَإِنْ كان منفيّاً لفظاً فهو موجب معنى لأَنَّ المعنى «يعلّمان السّحر بعد قولهما إِنَّمَا نحن فتنة»، وهَذَا الوجه ذكره الزَّجَاج (۱۱)، وهو الظَّاهِر عند أَبِي حَيَّان (۱۱)، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ (۱۳)، والالوسيّ الَّذِي يقول: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا ﴾ عطف على الجملة المنفيّة؛ لأَنَّهَا في قوة المثبتة، كأَنَّهُ قال: «يعلّم بعد ذَلِكَ القول فيتعلّمون»، وليس عطفاً على المنفيّ من دون هَذَا الاعتبار كها توهمه أبو عليّ من كلام الزَّجَاج (۱۱)، ويظهر لي أَنَّ هَذَا الوجه أحسنُ الوجوه تأويلاً، وأقربها انسجاماً مع المعنى، وأقلّها تكلّفاً.

والوجه الثَّانِي: أَنَّهُ معطوف على ﴿ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾، وهو قول الفَرَّاء (٥٠)، وذكر النسفيُ (١) المعنى المُتأتِّيَ من هَذَا الوجه الإعرابيّ بقوله: «أي يعلمونهم فيتعلمون مِنَ السّحر والكفر اللّذين دلّ عليهما قوله كفروا» (٧٠). وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «أَنَّ الزَّجَّاج قد اعترض هَذَا القول بسبب لفظ الجمع في ﴿ يُعَلِّمُونَ ﴾، مع إيتانه بضمير التثنية في ﴿ مِنْهُمَا ﴾ ؛ يعني فكان حقّه أَنْ يُقال «منهم» لأجل ﴿ يُعَلِّمُونَ ﴾، وأجازه أبو عليّ وغيره (٨٠).

<sup>(</sup>١) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الله بن أحمد بن محمود، النسفيّ، الحنفيّ، حافظ الدِّين، أبو البَرَكَات ( -٧١٠هـ)، فقيه، أصوليّ، مُفسِّر، مِنْ تصانيفِهِ: «الاعتهاد في الكلام»، و«الكافي في الشّرح الوافي»، و«مدارك التَّنْزِيل وحقائق التَّأوِيل». كحالة، عمر رضا، معجم المُؤلِّفين، ج٢، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>۷) النّسفيّ، أبو البَرَكَات بن أحمد، تفسير النّسفيّ (مدارك التَّنْزِيل وحقائق التَّأْوِيل)، تحــ. يوسف عـلي بـديوي، راجعه وقدّم له محيي الدِّين ديب مستو، ج١، ط٢، دار ابن كَثِيْر، بيروت، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م، ص١١٦.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٨.

والوجه الثَّالِث: أَنَّهُ معطوف على ﴿ كَفَرُوا ﴾ وهو التَّأويل الأوَّل للآية، من قولي سِيْبَوَيْهِ (()، ف ﴿ كَفَرُوا ﴾ فعل في موضع رفع، فلذَلِكَ عُطف عليه فعل مرفوع (()، يقول سِيْبَوَيْهِ معلّلاً المعنى المتأتي من توخّي هَذَا الوجه الإعرابيّ: «وقال عزّ وجلّ ﴿ فَلَا تَكْفُرُ ﴾ سِيْبَوَيْهِ معلّلاً المعنى المتأتي من توخّي هَذَا الوجه الإعرابيّ: «وقال عزّ وجلّ ﴿ فَلَا تَكْفُرُ \* فَارتفعت؛ لأَنَّهُ لم يُخبر عن الملكينِ أنّها قالا ﴿ لاَ تَكْفُرُ \* فَيَتَعَلّمُونَ ﴾ ليجعلا كفره سبباً لتعليم غيره، وَلَكِنَّهُ على كفروا فيتعلّمون (").

وشرحَ هَذَا القولَ أَبُو حَيَّان بقوله: «يريد سِيْبَوَيْهِ أَنَّ ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ ﴾ ليس بجواب لقوله ﴿ فَلَا تَكْفُرُ ﴾ في نصب كما نصب ﴿ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُم بِعَنَابٍ ﴾ [طه ٢٠/٢]؛ لأَنَّ كُفْرَ مَنْ نُمِي أَنْ يكفرَ في الآية ليس سبباً لتعلّم مَنْ يتعلّم، و ﴿ كَفَرُوا ﴾ في موضع فعلٍ مرفوع، فَعُطِفَ عليه مرفوعٌ، ولا وجه لاعتراض من اعترض في العطف على ﴿ كَفَرُوا ﴾ "(٤).

والوجه الرَّابع: أَنَّهُ خبر مبتدأ محذوف، وهو التَّأوِيل الثَّانِي من قولي سِيْبَوَيْهِ (٥)، والتَّقْدِيْر «فَهُمْ يتعلَّمون» (١)، فعطفَ جملة اسميّة على فعليّة (٧)، وقال سِيْبَوَيْهِ: «ومثله ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة ٢/ ١١٧]، كَأَنَّهُ قال «إِنَّمَا أمرنا ذاكَ فيكونُ» (٨).

والوجه الخامس: أَنَّهُ معطوف على معنىً ما، دلّ عليه أوّل الكلام (٩)، وهو مضمر، والتَّقْدِيْر «فيأتون فيتعلّمون» (١٠٠، ذكره الفَرَّاء (١٠٠)، والزَّجَّاج (١٢١)، والنِّسفيّ (١٣)، وَعَلَى هَذَا الوجه

<sup>(</sup>١) سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٣، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٣، ص٣٩.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٧٨.

<sup>(</sup>٥) سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٣، ص٣٩.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج٢، ص٣٨.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٩.

<sup>(</sup>٨) سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٣، ص٣٩.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٩.

<sup>(</sup>١٠) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٦٤.

<sup>(</sup>١١) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٦٤.

<sup>(</sup>١٢) الزُّجَّاج، أبو إسحاق إِبْراهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص١٦٢.

<sup>(</sup>١٣) النَّسفيّ، أبو البَرَكَات بن أحمد، تفسير النَّسفيّ (مدارك التَّنْزِيل وحقائق التَّأْوِيل)، ج١، ص١١.

الإعرابيّ يكون من باب الحمل على التوهم أو المعنى أو التخيّل (١)، ورأى أَبُو حَيّان أَنَّ العطف بَهُذَا التَّأويل يكون على مثبت (١).

والوجه السَّادِس: أَنَّهُ معطوف على ﴿ يُعَلِّمَانِ ﴾، وهو الأجود عند الزَّجَاج الَّذِي يقول: «فاستغنى عن ذكر ﴿ يُعَلِّمَانِ ﴾ على ما في الكلام من الدّليل عليه »(")، وذكر هَذَا الوجه أَيْضًا الطَّبَرْسِيّ في «مجمع البيان»، بقوله: «فإنه عطفٌ على ما يوجبه معنى الكلام عند قوله ﴿ يُعَلِّمَانِ ﴾ »(ن).

وَكَذَلِكَ ذكره الآلوسيّ في «روح المعاني» بقوله: «وعطَفه بعضُهم على ﴿ يُعُلِمَانِ ﴾ معذوفاً» (٥٠)، ورأى أَبُو حَيَّان أَنَّ العطفَ بَهَذَا التَّأْوِيل يكونُ على مثبت أيضاً (١٠)، واعترض أبو علي قول الزَّجَّاج؛ لأَنَّ ﴿ يُعُلِمَانِ ﴾ مذكورٌ في النّص (٧٠)، وذكر أَبُو حَيَّان أَنَّ كلامَ أبي عليّ فيه مغالطة؛ «لأنّ الزَّجَاج؛ لأَنَّ ﴿ فَيَتَعَلّمُونَ ﴾ معطوفٌ على ﴿ يُعَلِمَانِ ﴾ الدّاخل عليها ﴿ مَا ﴾ النّافية... وإِنَّمَا يريد أَنَّ ﴿ يُعَلِّمَانِ ﴾ مضمرة مثبتة لا منفيّة (١٠).

والوجه السَّابع: أَنَّهُ مستأنف، قاله أبو البقاء (٩)، وهو الوجه الأحسن عند مكّيّ القيسيّ (١٠)، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ «أَنَّ هَذَا يحتمل أَنْ يريد أَنَّهُ خبر مبتدأ مضمر كقول سِيْبَوَيْهِ، وأَنْ يكون مستقلاً بنفسه غير محمول على قبله وهو ظاهر كلامه (١١).

<sup>(</sup>١) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١١٩٥.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدين، البحر المحيط، ج١، ص٤٧٨.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٤) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٥) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٩.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٩) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>١٠) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ج١، ص٦٥.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٣٩-٤٠.

وأرى من المفيد ذكره إتماماً للفائدة في هَذِهِ الآية، أَنَّ الضمير في ﴿ مِنْهُمَا ﴾ فيه ثلاثة أقوال؛ أظهرها: عوده إلى الملكين «هاروت وماروت» (١٠)، والثَّانِي: أَنَّهُ يعود على السّحر (٢) وَعَلَى المُنْزَلِ على الملكين (٣)، والثَّالِث: أَنَّهُ يعود على الفتنة وَعَلَى الكفر المفهوم من قوله «فلا تكفر» (١٠)، وهو قول أبي مسلم (٥٠).

### ه - حَذْفُ حَرْفٍ مِنَ الْحُرُوْفِ:

ومن الأسباب الَّتِي ساعدت على نشوب بعض الاختلافات بين النَّحْوِيِّنَ - فِي أَثْنَاءِ تفسيرهم لآي الذكر الحكيم - حذفُ بعض الحروف من الجملة، وهو أمر يشيع في التَّنْزِيل في مواضع كثيرة، كحذف الجارّ، أو الحروف النّاصبة - وقد أشرنا إلى حذف «أَنْ» في بعض التَّأوِيلات فيها سبق (آ) - أو حذف اللّامات (الموطئة للقسم، أو لام جواب القسم، أو الواقعة في جواب «لو»، أو لام الأمر - ومرّ بنا مثالٌ عليها - أو اللام الفارقة)، أو حذف الحروف الرّابطة (واو الحال، أو فاء الجزاء)، أو حذف حروف العطف، أو حروف النّفي، أو حذف همزة الاستفهام، أو «قد»، أو «أل»، أو حروف النّداء، أو «النّون»، أو التّنوين، أو أداة الاستثناء، أو الحروف المصدريّة.

وسأكتفي بالإشارة إلى أنَّ حذفَ حرفٍ ما ممّا سبق يؤدِّي إلى اختلافٍ في التَّأوِيل، ينتج عنه اختلافٌ في الإعراب، فاختلافٌ في المعنى المقصود من وراء كلِّ وجه على حدة، وسأعرض فيها يأتى بعضاً منها:

<sup>(</sup>١) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص١٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، مج١، ج١، ص١٧٦.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٥) هو محمّد بن بحر الأصفهاني الكاتب، أبو مسلم ( -٣٢٢هـ)، كانَ نحْويّـاً، كاتباً، بليغاً، عالماً بالتَّفسير، له «جامع التَّأوِيل لمحكم التَّنْزِيل» و «النَّاسخ والمنسوخ» وكتاب في النَّحْو. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَويِّيْنَ والنَّحاة، ج١، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٦) انظر ص٦٨-٢٣٦.

# ١ - حَدُّفُ «اللَّام» المُوَطِّئَةِ لِلْقَسَمِ، أَقْ «الفَاعِ» الرَّابِطَةِ لِجَوَابِ الشَّرْطِ:

ومثال ذَلِكَ قولَ تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ ۖ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَلْشَرِكُونَ ﴾ [الأنعام ٢/ ١٢١]:

فقد انقسم العُلَمَاء قسمين بسبب حذف الفاء الرابطة لجواب الشّرط من الجملة الاسميّة ولِلْكُمُ لَشُرِكُونَ ﴾، على احتسابِ الجواب للشّرط، أو بسبب حذف اللام الموطئة للقسم قبل «إِنْ»، على احتساب الجواب لقسم مقدّر، قال أبو البقاء ('): «حذف الفاء من جواب الشّرط، وهو حسن، إِذَا كان الشّرط بلفظ الماضي، وهو هَهُنَا كَذَلِكَ، وهو قوله ﴿إِنْ أَطَعْتُمُوهُم ﴾»، وإلى هَذَا ذهب ابن عاشور، وعلّل ذَلِكَ بقوله: «وجملة ﴿إِنَّكُمْ لَشُرِكُونَ ﴾ جواب الشّرط، ولم يقترن بالفاء؛ لأنَّ الشّرط إِذَا كان مضافاً يحسن في جوابه التّجريد عن الفاء» (")، وذكر أبو حَيَّان في «النهر المادّ» والسّمِيْن الحَلَبِيّ في «الدّر المصون» (") أنَّ الحوفيّ ذهب أَيْضاً هَذَا المذهب، وهَذَا ما رآه البيضاويّ (")، بقوله: «وإِنَّا حسن حذف الفاء فيه؛ لأنَّ الشّرط بلفظ الماضي» (").

ورأى أَبُو حَيَّان أَنَّ هَذَا الحذف: «من الضّرائر، فلا يكون في القرآن، وإِنَّمَا الجواب محذوفٌ» (٧٠)، واعترض الآلوسيّ: «بأنّ هَذَا لم يوجد في كتب العَرَبِيَّة، بل اتّفق الكلُّ على وجوب الفاء في الجملة الاسميّة، ولم يجوّزوا تركها إِلاَّ في ضرورة الشّعر» (٨٠).

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرّحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٤، ج٨، ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، النّهر المادّ من البحر المحيط، ج١، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٥، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الله بن عمر بن محمّد، أبو الخير ( -٦٨٥)، عارفٌ بالفقه، والتَّفسير، والعَرَبِيَّة، والمنطق، له: «مختصر الكشاف»، و «أنوار التَّنْزِيل». السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّعَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٦) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزِيل وأسرار التَّأُويل المعروف بتفسير البيضاوي، مج١، ص٣١٩.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الَّدين، النّهر المادّ من البحر المحيط، ج١، ص٧٤٠.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٥، ج٨، ص٢٦.

وذكر ابن هِشَام: «أَنَّ قول بعضهم إِنَّ الجملة الاسميّة جواب الشَّرط على إظهار الفاء، كقوله (۱۰): ٣١ - مَنْ يَفْعَلِ الحَسَنَاتِ اللهُ يَشْكُرُهَا وَالسَّسَرُّ بِالسَّسَرُّ بِالسَّسَرِّ عِنْدَ الله مِسْلانِ

مردودٌ؛ لأَنَّ ذَلِكَ خاصٌّ بالشّعرِ»(")، ولابن عاشور قول مغاير لقول ابن هِ شَام نقله عن الأقدمين، فقد ذهب في «التّحرير والتّنوير»(") إلى أَنَّ كثيراً من محققي النَّحْوِيِّيْنَ يجيز حذف فاء الجواب في غير الضّرورة، فقد أجازه المُبَرِّد وابن مَالِك في شرحه على مشكل الجامع الصحيح، وجعل منه قوله ﷺ: «إِنَّكَ إِنْ تَدَعْ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ، خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَدَعَهُمْ عَالَةً»(") – على رواية «إِنْ» بكسر الهمزة، دون رواية فتح الهمزة – وهَذَا يتلاقى مع ما ذكره الآلوسيّ في «روح المعاني» بقوله: «وفيه (")أنَّ المُبَرِّد أجاز لك في الاختيار، كما ذكره المُرَادِيّ في شرح التسهيل»(").

وقد ذهب السَّمِيْن الحَلَبِيِّ في رفضه قول أبي البقاء مذهباً آخرَ بقوله: «وليس فعل الشَّرط ماضياً كقوله تعالى: ﴿ وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ ﴾ [الأعراف / ٢٣]، فَهَهُنَا لا يمكنه أَنْ يقولَ إِنَّ الفاء محذوفة؛ لأَنَّ فعل الشّرط مضارع » (٧)، وأراه أجود وجوه الاعتراض لِمَا فيه من حُجَّة بيّنة، وبرهان واضح.

<sup>(</sup>١) البيت في «الكتاب» لحسّان بن ثابت، وليس في ديوانِهِ. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٩٣.

<sup>-</sup>ونسبه ابن هِشَام إلى ولدَهِ عبد الرّحن بن حسّان. الأنصارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٠٨.

ونُسِبَ إلى كعب بن مالك، وهو في ديوانِهِ. ابن مَالِك، كعب، الـدِّيوان، تحقيق وشرح مجيد طراد، ط١، دار صادر، بيروت-لبنان، ١٩٩٧م، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص ٣١١.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مجٍ ٤، ج٨، ص٤٢ –٤٣.

<sup>(</sup>٤) البخاري، محمّد بن المغيرة، صحيح البخاري، اعتنى به أبو عبد الله عبد السّلام بن محمّد بن عمر علوش، ط١، مكتبة الرّشد، الرياض –المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، رقم (٢٧٤٢)، ص٣٦٩–٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) أي: وفي جواز ترك الفاء في غير ضرورة.

<sup>(</sup>٦) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٥، ج٨، ص٢٦.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٥، ص١٣٣.

وَيَرَى من اعترض على كون الجملة جواب «إِنْ»، أَنَّهَا جواب قسم مقدّر، حذفت منه اللام الموطئة الدّالة عليه، كما حذفت في غير موضع من القرآن الكريم، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ الِيمُ ﴾ [المائدة ٥/ ٢٧]، قال ابن هِ شَام: «فهَذَا لا يكون إلاَّ جواباً للقسم» (١٠)، وكقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَرَحْمَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الحَاسِرِينَ ، وكقوله المَخْسِرِينَ ، والأعراف ٧/ ٢٣]؛ أي: «وَلَئِنْ لَمْ تغفُر لنا وترحْنا لنكونَنَّ مِنَ الحَاسِرِينَ» وكقوله جلّ وعلى الأعراف ٧/ ٢٣]؛ أي: «وَلَئِنْ لَمْ تغفُر لنا وترحْنا لنكونَنَّ مِنَ الحَاسِرِينَ» (١٠)، وكقوله عن وعلى الأبتداء، ومَن عاقبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِم ثُمّ بُغِي عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ اللّهُ ﴾ وذكر ابن الأَنبَارِيّ أَنّهَا لا تصحّ أَنْ في موضع رفع على الابتداء، خبره قوله ﴿ لَيَنصُرَنَّهُ اللّهُ ﴾، وذكر ابن الأَنبَارِيّ أَنّهَا لا تصحّ أَنْ يمون شرطيّة؛ لأَنّهُ لا «لام» فيها، كما في قوله تعالى: ﴿ لَمَن يَعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنكُمْ أَجْعَمِينَ ﴾ [الأعراف ٧/ ١٨]، ولكنّ الشّهاب (٥٠ أجاز ذلِكَ من غير أَنْ يذكر «اللّام» (١لله م) (١٠)، ولكنّ الشّهاب (٥٠ أجاز ذلِكَ من غير أَنْ يذكر «اللّام» (١٠).

وَعَلَيْهِ فَإِنَّ جَمَلَة ﴿ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﴾ تكون جواباً لقسم محذوف تقديره «والله إِنْ أطعتموهم إِنَّكُمْ لَمُشرِكُونَ ﴾ تكون جواباً لقسم محذوف تقديره «والله إِنْ أطعتموهم إِنَّكُمْ لَمُشركون» (٧٠)، فالقسم بِذَلِكَ مقدّر قبل الشّرط لسدّ جواب القسم مسدّه (٧٠). «إِنْ » الشرطيّة (١٠٠).

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص ٣١١.

<sup>(</sup>٢) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيلِ النَّحْويّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٦١.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) ابن الأنباري، كمال الدين أبو البَركات، البيان في غريب القرآن، ج٢، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن محمّد بن عمر، شهاب الدِّين الخفاجيّ المصريّ ( -١٠٦٩هـ)، قاضي القضاة، وصاحب التّصانيف في الأدب واللُّغَة، ومنها: «ريحانة الألبا»، و«شفاء العليل فيها في كلام العرب مِنَ الدّخيل»، و«عناية القاضي وكفاية الرّاضي». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) الخَفاجيّ، شهاب الدِّين، حاشية الشَّهاب المُسَهَّاة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاويّ، ج٦، المكتبة الإسلامِيَّة، ديار بكر-تركيّا، د.ت، ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٤، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٥، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٩) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٥، ج٨، ص٢٦.

### ٧- حَذْفُ الجَارِّ:

ومن أمثلة الحذف الَّذِي يُحْدِثُ اختلافاً بين العُلَمَاء والمُفَسِّرِيْنَ ، وقد كثر الحديث عنه في مظانّ النَّحْو حذف الجارّ، إِذْ يكادُ النَّحْوِيُّونَ يجمعونَ على أَنَّ حذفه مطّرد مع «أَنْ، وَأَنَّ»(۱)، وما جاء من غير ذَلِكَ محمولُ عند ابن هِشَام على التّوسّع(۱)، وذكر «أَنَّ النَّحْوِيِّيْنَ أهملوا حذفه مع «كي»، في مثل قولنا «جِئْتُ كي تكرمَني»(۱)، وذكر الزّركشيّ أَنَّ حذف الجارّ في التَّنْزِيل كثير بقوله: «كثر في القرآن حذف الجارّ، ثُمّ إيصال الفعل إلى المجرور به، كقوله تعالى: ﴿ وَٱخْنَارَ مُوسَىٰ بقوله: «مِنْ قومِهِ»(۱)، وضربَ غيرَ مثالٍ على ذَلِكَ من التَّنْزِيل الحكيم.

وقيّد بعضُهم حذفَهُ بأمن اللَّبْس، ولذَلِكَ منع حذفه في مثل قولنا «رغبت في أَنْ تفعل، وعن أَنْ تفعل»؛ لأَنَّ المعنى يلبس بعد حذفه (٥٠)، ولا حُجَّة لَيا ذهبوا إليه؛ لأَنَّ قوله تعالى: ﴿ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنكِحُوهُنَ ﴾ [النِّساء ٢٧٧/٤] يردّه، فهو محمولٌ – عند الزّركشيّ – على «أَنَّ النِّساء يشتملن على وضعين، وصف الرغبة فيهنّ وعنهنّ، فحذف للتّعميم (٢٠)، وذهب السَّمِيْن الحَلَبِيّ إلى «أَنَّ المعنيين صالحان، فصار كلِّ من الحرفين مراداً على سبيل البدل (٧٠٠).

وخلاصة الأمر أَنَّ الواضحَ أَنَّ حذف الجارِّ يكثرُ في التَّنْزِيل مع «أَنْ» و «أَنَّ»، وسنقف على مثالٍ لكلِّ منها، في التَّنْزِيل، نتبيّنُ ما سبَبَهُ هَذَا الحذفُ مِنْ تعدّدٍ في التَّحلِيل النَّحْويّ:

### • حَذْفُ الجَارِّ مَعَ «أَنْ»:

فَمِثَالُ حَذْفِهِ مَعَ «أَنْ» قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الرَّكِنَابُ أَخْكِمَتْ ءَايَنَكُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ

اللَّهُ اللَّهُ عَبُدُواً إِلَّا اللَّهَ ﴾ [هود١/١-٢]:

<sup>(</sup>١) الأزهريّ، خالد، شرح التّصريح على التّوضيح وبهامشه حاشية ياسين بـن زيـن الـدّين الحمـصيّ، ج٢، ط١، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٤م، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْبُ عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٨٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السَّابق، ص٦٨١-٦٨٢.

<sup>(</sup>٤) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج٣، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٦) الزّركشيّ، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج٣، ص٧٤.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص١٠٦.

ففي قوله ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ تأويلات عديدة، مردّها إلى عُلَمَاء النَّحْو فقولهم الفصل فيها، وكلّ وجه مِنْهَا يختلف معناه باختلاف إعرابه؛ إذ حسب النَّحْو جلالة أَنَّهُ ما دُوِّنَ إِلاَّ للإِفصاح عن المعنى.

وأحد أَوْجُه الآية: أَنْ تكون «أَنْ» تفسيريّة (١٠ لأَنَّ في قوله ﴿ فَصِلَتَ ﴾ معنى القول (١٠) و كَأَنَّهُ قِيلَ «وقال لا تعبدوا إِلاَّ الله» (١٠) ، أو «أَمَرَكُمْ ألا تعبدوا إِلاَّ الله) (١٠) ، أو «أوحي إليك في هَذَا الكتاب ألاَّ تعبدوا إلاَّ الله) (١٠) ، وهَذَا الوجه أظهر الأقوال عند العُلَمَاء معظمهم؛ لأَنَّهُ لا تكلّف الكتاب ألاَّ تعبدوا إلاَّ الله (١٠) ، وهَذَا الوجه أظهر الأقوال عند العُلَمَاء معظمهم؛ لأَنَّهُ لا تكلّف فيه ، ولا يحوج إلى إضار، وَبِذَلِكَ تكون «لا» في ﴿ لاَ تَعْبُدُوا ﴾ للنّهي (١٠) ، وذكر الآلوسيّ أَنَّ بعضهم أنكر هَذَا الوجه؛ لأَنَّ «هَذَا كلام منقطع عمّا قبله، غير متّصل به اتّصالاً لفظيّاً، بل هو ابتداء كلام (١٠) ، بينها لا يرى الطّباطبائيّ من المُحْدَثِيْنَ وجهاً لـ «أَنْ» هنا غير كونها تفسيريّة، وهو يرفض قطع الجملة عمّا قبلها، يقول: «فالآية من كلام الله تفسّر معنى إحكام آيات الكتاب، ثُمّ تفصيلها بحكاية ما يتلقّاه النَّاس من دعوة الرَّسُول إيّاهم بتلاوة كتاب الله عليهم (١٠).

والوجه الثَّانِي: أَنْ تكونَ خفّفة مِنَ الثَّقيلة (١٠)، و ﴿ لا تَغَبُدُوٓا ﴾ جملة نهي في محلّ رفع خبر لها، والسمها على ما تقرّر ضمير الأمر والشأن محذوف (١٠٠)، ورأى أَبُو حَيَّان أَنَّ العامل عَلَى هَذَا الوجه

<sup>(</sup>١) الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٠، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الزّحيليّ، د. وهبة، التَّفسير المنير في العقيدة والشّريعة والمنهج، ج١٢، ط١، دار الفكر المعاصر، بيروت-لبنان، ١٤١١هـ-١٩٩١م، ص١١.

<sup>(</sup>٣) الدّرويش، محيى الدِّين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، مج٤، ص٠١٣.

<sup>(</sup>٤) القّاسميّ، محمّد جمال الدِّين، محاسن التّأويل، ج٦، ص٧٣.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٥، ج١١، ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٧، ج١١، ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٨) الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٠، ص٠١٤.

<sup>(</sup>٩) الدّرّة، محمّد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٦، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>١٠) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٠٢٨.

الإعرابيّ هو الفعل ﴿ فُصِّلَتُ ﴾ (١)، وعند الدُّكْتُور الحموز من المعاصرين هو تكلّف لا محوج إليه (١).

والوجه النَّالِث: أَنَّهَا مصدريّة ناصبة (٣)، واختلف في ﴿ لا ﴾ حينئذٍ على قولين؛ الأول: ﴿ لا ﴾ للتفي (١)، والفعل بعدها منصوب بـ «أَنْ» نفسها (١)، والمعنى بِذَلِكَ على أَنَّ الفعل خبر منفيّ (١)، والآخر: ﴿ لا ﴾ للنّهي، ووصلت بها «أَنْ» هَهُنَا (١)، والتَّقْدِيْر بِذَلِكَ: «لأَنْ لا تعبدوا، أو بأَنْ لا تعبدوا»، فيكون مفعولاً من أجله (١)، وَعَلَى هَذَا الوجه الثَّالِث على اختلاف تقديراته، فَإِنَّ وأَنْ المَّ عِلَ جَرّ، وإمّا في محل نصب، وإمّا في محلّ رفع، وفيها يأتي توضيح ذَلِكَ:

فالنصب والجرّعلى أنَّ الأصل «لأنْ لا تعبدوا» وهو - كما قال القُرْطُبِيّ (٩) - مذهب الكِسَائِيّ، والفَرَّاء، أو «بأنْ لا تعبدوا» وهو مذهب الزَّجَّاج (١٠) فلمّا حذف الخافض جرى الخلاف المشهور (١٠)، والعامل إمّا «فصّلت» وهو المشهور (٢١)، وإمّا ﴿ أُخْكِمَتُ ﴾ عند الكُوفِيِّينَ (٣)، فتكون المسئلة من الإعمال إلمّا للعنى «أحكمت لئلا تعبدوا، أو بألا تعبدوا، أو فُصِّلت لِئلاً تعبدوا، أو بألا تعبدوا إلاَّ الله وَحْدَهُ لا شَرِيْكَ بِأَلاَ تعبدوا إلاَّ الله وَحْدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ الله الله وَحْدَهُ لا شَرِيْك

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّاوِيلِ النَّحْويِّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، النَّهر المادّ من البحر المحيط، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الدَّرّة، محمّد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٦، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٩) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٥، ج٩، ص٤.

<sup>(</sup>١٠) الدّرّة، محمّد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٦، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>١٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>١٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>١٤) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٢، ص٣١٢.

وقيل ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ في موضع نصب على إضهار فعل، نقله ابن عَطِيَّة (١٠) وقدّره السَّمِيْن الحَلَبِيّ بـ: «ضمّن آي الكتاب ألا تعبدوا» (١٠) و ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوا ﴾ هو المفعول الثَّاني لـ «ضّمن»، والأُوَّل قام مقام الفاعل، وقيل ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ في موضع نصب على البدل من موضع الآيات، وذكر ابن عَطِيَّة: «أَنَّ هَذَا مُعْتَرضٌ ضعيفٌ؛ لأَنَّهُ لا موضعَ للآيات، وإِنْ نظر موضوع الجملة فهو رفع» (٣).

والرَّفْع على أَوْجُه: أحدها: أَنَّ ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ مبتدأ، وخبرها محذوف ''، والتَّقْدِيْر «من النَّظر أَلاَ تعبدوا إِلاَّ اللهَ» ''، وَالتَّانِي: أَنَّ ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ خبر النَّظر أَلاَّ تعبدوا إِلاَّ اللهَ» ''، وَالتَّانِي: أَنَّ ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ خبر مبتدأ محذوف والتَّقْدِيْر «تفصيله ألا تعبدوا إلاّ الله» ''، أو «هو ألاّ تعبدوا إلاّ الله) ''، والتَّالِث: أَنَّ ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا ﴾ في موضع رفع على البدل من لفظ الآيات '').

ويقول أَبُو حَيَّان: «وأمّا مَنْ أَعْرَبَهُ أَنَّهُ بدلٌ من لفظ آيات، أو من موضعها، أو التَّقْدِيْر: «مِنَ النظر أَلاّ تعبدوا، أو هي ألاّ تعبدوا، أو ضمّن ألاّ تعبدوا، أو مي ألاّ تعبدوا، أو ضمّن ألاّ تعبدوا، أو تفصيله ألاّ تعبدوا»، فهو بمعزل عن علم الإعراب» (١٠٠)، ولم يعلّل أَبُو حَيَّان سبب ذَلِكَ.

والوجه الرَّابع: أَنْ يكونَ ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوٓا ﴾ منصوباً على الإغراء (١١٠)؛ أي «الزموا ترك عبادة

<sup>(</sup>١) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص ٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٠٢٨.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٦) الدَّرّة، محمّد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، مج٦، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٠٩٣.

<sup>(</sup>٨) ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَركات، البيان في غريب القرآن، ج٢، ص٥.

<sup>(</sup>٩) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص ٩٣٠.

<sup>(</sup>١٠) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>١١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٧، ج١١، ص٣٠٣.

غيره»، وذكر هَذَا الوجه أَيْضاً الزَّغْشَرِيّ في الكشّاف(١)، وفهم الشّهاب(٢) من كلامه أَيْضاً أَنْ يكونَ ﴿ أَلَا تَعْبُدُوا ﴾ ولقد ردّ النَّحْوِيُّونَ أَنْ يكونَ ﴿ أَلَا تَعْبُدُوا ﴾ ولقد ردّ النَّحْوِيُّونَ أَنْ يكونَ المصدر عبي الله عبي المسلك السّالة المسلك عبي المسلك السّالة المسلك عبي المسلك السّالة المسلك ال

## • حَذْفُ الجَارِّ مَعَ «أَنَّ»:

وَمِثَالُ حَذْفِ الجَارِّ مَعَ «أَنَّ» قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلْطَهَلِحَاتِ أَنَّ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ البقرة ٢/ ٢٥]؛ أي: ﴿ لأنّ لهم »(١) ، أو «بأنّ لهم »(١) ؛ لتعدّي البشارة بالباء، فحذف - كما ذكر الآلوسيّ - لاطّراد حذف الجارِّ مع «أنّ، وأنْ » بغير عوضٍ لطولهما بالصلة (١) ، وفي المحلّ بعد الحذف قولان:

أحدهما: في محلِّ جرِّ بالباء المحذوفة، وهو قول الخليل والكِسَائِيّ (١٠)؛ الأَنَّهُ موضعٌ تزاد فيه، فَكَأَنَّهَا ملفوظٌ بها، ولا يجوز ذَلِكَ مع غير أنّ، ولو قلت «بشّره بِأَنَّهُ مخلّدٌ في الجنّة» جاز حذف الباء لطول الكلام، ولو قلت «بشّرهُ الخلودَ» لم يجز، وهَ ذَا أصلٌ يتكرّر في القرآن كثيراً (١١). واستدلّ الأَخْفَش لهما بقول الفرزدق (١١):

<sup>(</sup>١) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) الخفاجيّ، شهاب الدِّين، حاشية الشّهاب المُسَمَّاة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاويّ، ج٥، ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدين، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع في علم العَرَبيَّة، ج١، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٥٩.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٧) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٠٤.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٩) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>١٠) عليوي، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>١١) الفرزدق، ابن غالب التّميميّ، الدِّيوان، شرح محمّد إسهاعيل الصّاويّ، مطبعة الصّاويّ، مصر، ١٣٥٤هـ-١٩٣٦م، ص٩٣.

فَعَطْفَ «دَيْنِ» بالجرِّ على محلِّ «أَنْ تكونَ»، يبيّنُ كونها مجرورة، وقيل: ويحتمل أَنْ يكونَ من باب العطفِ على التوهم، فلا دليل فيه، ذكره السَّمِيْن الحَلَبيّ (١).

والآخر: في محلّ نصب بنزع الخافض، كما هو المعروف في أمثاله (٢)، لأَنَّ حرف الجرّ عندما حُذِفَ وصل الفعل بنفسه (٣)، وهو قول الفَرَّاء (٤) وسِيْبَوَيْهِ (٥)؛ لأَنَّ الأصلَ «وبشّرِ الَّذِيْنَ آمنوا بأنّ لهم»، فحُذِفَ حرف الجرّ مع «أَنَّ»، وهو حذفٌ مطّردٌ، لأَنَّهُ أمِنَ اللَّبْس، ولمّا حُذِفَ الجارّ هنا وصلَ الفعل بنفسه (١)، كقول جرير (٧):

كَلامُكُــمُ عَلَــيَّ إِذاً حَــرَامُ

٣٣- تَمُــرُّوْنَ الــدِّيَارَ، وَلَمْ تَعُوجُــوا

أَيْ: تَمُرُّوْنَ بِالدَّيار، ولا يجوز الجرّ، فقد ذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «أَنَّ الفَرَّاء وسِيْبَوَيْهِ يقولان: وجدناهم إِذَا حذفوا حرف الجرّ نصبوا» (^).

ولعلنا تلمّسنا الاختلاف في توجيه هَذِهِ الآيةِ الكريمةِ بين أبناء المدرسة الواحدة، أو بين الشَّيْخ وتلميذه، ممّا يوحي بعدم تعصّب العُلَهَاء لمذهبٍ أو لرأيٍ أو لشيخِ إِذَا كان فيه ما يخالف

والبيت في «الكتاب» ذكره سِيبُوَيْه بلفظِ «سلمى» بدلاً من «ليلى». سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٤٦.

وذكره ابن هِشَام بلفظ «ليلى». الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧١٣.

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٤) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٥) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّاوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج١، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٦) عليوي، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٧) جرير، ابن عَطِيَّة الكلبيّ، الدِّيوان، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٢١٢.

اعتقاده الَّذِي قادَهُ إلى الوجه الَّذِي ارتضاه، والَّذِي استوحاه من معنى الآية أو الشاهد الَّذِي يقوم بتحليله ودراسته.

## ٣ حَذْفُ «لاَمِ» جَوَابِ القَسنم:

وَمِنْ حَذْفِ الحروفِ الَّذِي يُحِدِثُ اختلافاً بين النَّحْوِيِّيْنَ، حذف لام جواب القسم، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ صَ ۚ وَٱلقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ۞ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ ۞ كَمْ أَهْلَكُمَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ ﴾ [ص٣٨/ ١-٢-٣]:

فالواو في ﴿ وَٱلْقُرَ اَنِ ﴾ للقسم، ولقد اختلف النَّحْوِيُّونَ والمُفَسِّرُونَ والبلاغِيُّونَ في جوابه، فمنهم من ذهب إلى أَنَّهُ مدكورٌ، وَمِنْهُمْ من ذهب إلى أَنَّهُ محذوفٌ، وفي كونه مذكوراً اختلافاتٌ كثيرةٌ في تحديده، وفي كونه محذوفاً كَذَلِكَ، وكلُّ تقديرٍ أو مذهبٍ أو تأويلٍ له في توجيه الآية الكريمة يؤدي معنى مستقلاً بنفسه، مغايراً للآخر، ممّا يجعل تفسير هَذِهِ الآية الكريمة ينفتح على معانٍ عدّةٍ يوجّهها الاختلاف في الإعراب والتَّأويل.

ففي كون جواب القسم مذكوراً اختلاف بينهم، فهو عند الزَّجَاج (() والكُوفِيِّيْنَ غير الفَرَّاء (() والكُوفِيِّيْنَ غير الفَرَّاء (() قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ ﴾ [ص٨٣/ ٢٦]، ويرده طول الفصل، يقول الفَرَّاء: ﴿لا نجده مستقياً لتأخيره جدّاً عن قوله ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ﴾ (() وهو عند ابن الأَنْبَارِيّ قبيح؛ لأَنَّ الكلام أشدّ طولاً فيها بين القسم وجوابه (()) ورأى ثَعْلَب (() والفَرَّاء (()) أنّه: ﴿ كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَلِهِم مِن قَرْفِ ﴾ ورأى ثَعْلَب (() والفَرَّاء (()) أنّه: ﴿ كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَلِهِم مِن قَرِفِ ﴾ [ص٨٣/ ٣]، والأصل: ﴿ لكم أهلكنا (()) ، فحذفت اللام لمّا طال الكلام، كها حذفت من قوله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسِ ﴾ [الشّمس ١٩/١]، وهو عند الطَّبَرْسِيّ

<sup>(</sup>١) الزُّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٤، ص٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٩، ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٨، ج١٥، ص٩٥.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٩، ص٣٤٥.

<sup>(</sup>٦) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٩٧.

<sup>(</sup>٧) العُكْبَرِي، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٣٥٣.

غلط «لأنّ اللام لا تدخل على المفعول، و ﴿ كُمْ ﴾ مفعول» (١٠) وذكر القُرْطُبِيّ (١٠) أَنَّ ابن الأَنْبَارِيّ رأى أَنَّهُ مِنْ هَـذَا الوجه لا يتمّ الوقف على قوله: ﴿ فِيعِزَةٍ وَشِفَاقٍ ﴾ [ص٣٨/٢]، وذهب الأخفش (١٠) إلى أَنَّ جواب القسم: ﴿ إِن كُلُّ إِلَا كَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ ﴾ [ص٣٨/٢]، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّ الْمِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الشُّعراء ٢١/ ١٩]، وقوله: ﴿ وَالسَّمَةِ وَالطَّارِقِ... إِن كُلُّ نَفْسِ قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَةِ وَالطَّارِقِ... إِن كُلُّ نَفْسِ لَمُ عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ [الطّارق ٨٨/ ١-٤]، وهو عند ابن الأنبَارِيّ قبيح؛ لأنَّ الكلام قد طال فيها بينها وكثرت الآيات والقصص (١٠)، وقيل الجواب قوله: ﴿ إِنَّ هَذَا لَزِنْفُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ﴾ [ص٨٩/٤]، وهو مردودٌ أيضًا لطول الفصل (٥٠)، وهذِهِ التَّويلات السّابقة جميعها عند أَبِي حَيَّان أقوالُ يجبُ نبذُها (١٠)، وأجاز الفَرَّاء (١٠) وتَعْلَب (٨٠) أيضاً أَنْ يكون الجواب قوله تعالى: ﴿ صَ ﴾ [ص٨٩/١]؛ لأَنَّ المعنى: «أقسم بالقرآن لقد صدق محمّد»، وهذَا بناءً منها على جواز تقديم جواب القسم، وأَنَّ المعنى: «أقسم بالقرآن لقد صدق محمّد»، وهذَا بناءً منها على جواز تقديم جواب القسم، وأَنَّ هَذَا الحرف مقتطعٌ من جملةٍ هو دالٌ عليها، وكلاهما ضعيف (١٠)، ويردّه - كها ذكر ابن هِ شَام - أَنَّ الجواب لا يتقدّم، فَإِنْ أُرِيدَ أَنَّهُ دليل الجواب فقريب (١٠٠).

ونقل السمرقنديّ (١١٠) - فيها رواه الآلوسيّ (١١٠) - عن بعضهم أنَّهُ: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَقِ وَشِقَاقِ ﴾ [ص٣٨/ ٢]، فَإِنَّ ﴿ بَلْ ﴾ لنفي ما قبلها وإثبات ما بعدها، فمعناه: «ليس الَّذِيْنَ كفروا إِلاَّ

<sup>(</sup>١) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٨، ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج ٨، ج ١٥، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج ٨، ج ١٥، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٥) الحموز، د. عبد الفتّاحَ أحمد، التَّأوِيلِ النَّحْوِيِّ في القرآنَ الكريم، ج١، ص٧٦٤.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٧، ص٥٠٩.

<sup>(</sup>٧) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٣٩٦-٣٩٧.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصونّ في علوم الكتاب المكنون، ج٩، ص٣٤٥.

<sup>(</sup>٩) المصدر السَّابق، ج٩، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>١٠) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧١٣.

<sup>(</sup>١١) هو نصر بن محمّد بن أحمد بن إِبْرَاهِيم السَّمَرْقَنْدِيّ ( -٣٧٣هـ)، فقيهٌ، إمامٌ، أخذ الفقة عن أبي جعفر الهِنداويّ، ومن تصانيفه: «تفسير القرآن»، و «النّوازل»، و «خزانة الفقه». القرشيّ، عبد القادر، الجواهر المضيّة في طبقات الحنفيّة، تحد. د. عبد الفتّاح محمّد الحلو، ج٣، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت البنان، ١٤١٣هـ معمّد الحلو، ج٣، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت البنان، ١٤١٩هـ معمّد المحمد ١٤٥٠م، ص١٤٥٥.

<sup>(</sup>١٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٨.

في عِزَّةٍ وشقاق»(١)، وذكر الشهاب(١) أَنَّ ذَلِكَ لا يصحّ إِلاَّ على كون ﴿ بَلْ ﴾ زائدة في الجواب، أو ربط بها الجواب لتجريدها لمعنى الإثبات، وقيل الجواب هو جملة «هَذِهِ ص» على معنى السورة الَّتِي أعجزت العرب والقرآنِ ذي الذِّكرِ» وهَذَا التِي أعجزت العرب والقرآنِ ذي الذِّكرِ» وهَذَا كما تقول: «هَذَا حاتمٌ واللهِ» تريد هَذَا هو المشهور بالسخاءِ واللهِ، وهو مبنيٌّ على جواز التقدّم أيضاً (١).

وفي كون جواب القسم محذوفاً احتلافٌ بينهم أَيْضاً في تقديره، يؤدّي - من غير أدنى شكً - إلى اختلافٍ في معاني الآية، فتقديره عند الحوفيّ: "لقد جاءكم الحقّ» (أ)، وعند الزَّغُشَرِيّ: "إنّه لمعجزٌ (أ)، وإلى قريبٍ من ذَلِكَ قدّره الرَّازِيّ: "إنّه لكلامٌ معجز (أ)، وعند ابن عَطِيَّة: "ما الأمر كها يزعمون (أ)، وعند أبي حَيَّان: "إنّك لمن المرسلين (أ) لأَنّهُ نظير قوله: ﴿ يَسَ الْ وَالْقُرْهَانِ وَالْقُرْهَانِ وَالْقُرْهَانِ وَالْقُرْهَانِ وَالْقُرْهَانِي وَالْقُرْهَانِي وَالْقُرْهَانِي وَالْقُرْهُم مُنذِرٌ مِنْهُم فَا الله وي الله وي هذَا التَّقْدِيْر ذكر الآلوسيّ (ا) أَنَّ ما يقوي هذَا التَّقْدِيْر ذكر الآلوسيّ (الله هذا في قوله سبحانه: ﴿ لِنُنذِر قَوْم الله وذكر القُرْطُبِيّ أَنَّ تقدير الجواب عند قتادة: "لتبعثنّ ونحوه ((۱)، وقدّره بعض المحقّقين – كها ذكر الآلوسيّ –: "ما كفر من كفر خلل وجدَه ((۱))، ودلّ عليه قوله: ﴿ بَلِ ٱلنِّينَ كَفَرُوا فِي عَزَةٍ وَشِقَاقٍ ﴾.

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) الخفاجيّ، شهاب الدِّين، حاشية الشّهاب المُسَّاة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاويّ، ج٧، ص٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٥) الزَّغَشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص٧٢.

<sup>(</sup>٦) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١٣، ج٢٦، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٧) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٩٠٠.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٧، ص٥١٠.

<sup>(</sup>٩) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>١٠) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٨، ج١٥، ص٩٦.

<sup>(</sup>١١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٣، ص٢٣٩.

ورأى ابن عاشور أنَّ أحسن ما قيل فيه أحدُ وجهَ بْنِ: أوّ لها: أَنْ يكون محذوفا دلّ عليه حرف ﴿ صَ ﴾ فَإِنَّ المقصود منه التحدّي بإعجاز القرآن وعجزهم عن معارضتهم بِأنَّهُ كلام بلغتهم، ومؤلّفٌ من حروفها، فكيف عجزوا عن معارضته، فالتَقْدِيْر: «والقرآنِ ذي الذّكرِ، إنَّهُ لَكْ عند الله لهَذَا عجزتم عن الإتيان بمثله (۱٬۰) وثانيها: أَنَّ الجواب المحذوف دلّ عليه الإضراب المُذي في قوله: ﴿ بَلِ اللّذِينَ كَفَرُوا فِي عَزَةٍ وَشِقَاقٍ ﴾، بعد أَنْ وصف القرآن بـ ﴿ ذِي الذّكرِ ﴾؛ لأَنَّ ذَلِكَ اللّذِي في قوله: ﴿ بَلِ اللّذِينَ كَفَرُوا فِي عَزَةٍ وَشِقَاقٍ ﴾، بعد أَنْ وصف القرآن بـ ﴿ ذِي الذّكرِ ﴾؛ لأَنَّ ذَلِك الوصفَ يشعرُ بِأَنَّهُ ذكر ومُوقِظٌ للعقول، فَكَأَنَّهُ قيل: ﴿ إنّه لذكرٌ ، ولكنّ الّذِيْنَ كفروا في عزّةٍ وشقاقي يجحدون أنَّهُ حقّ (۱٬۰) كقوله تعالى: ﴿ فَإَنَّهُمْ لَا عليه السّياق، وليس حرف ﴿ صَ ﴾ هو المقسم عليه مقدّماً على القسم؛ أي ليس دليل الجواب عنه السّياق، وليس حرف ﴿ صَ ﴾ هو المقسم عليه مقدّماً على القسم؛ أي ليس دليل الجواب من اللّفظ بل من المعنى والسّياق، والغرض من حذف جواب القسم هنا الإعراض عنه إلى ما هو المُحدر بالذكر وهو صفة الّذِيْنَ كفروا وكذّبوا بالقرآن عناداً أو شقاقاً منهم (۱٬۰) ، ورأى بعضُ اللُحدَوْنِينَ – وَمِنْهُمْ عبد الرّحن حبنكة – أَنَّ تقدير الجواب المحذوف: ﴿ إِنَّ محمّداً اللّذِي يبلّغُ هَذَا القرآن ذا الذكرِ عن ربّه، صادقٌ في نبوّته، وصادقٌ في رسالته؛ لأنَّ هَذَا القرآن لا يمكن أَنْ يأتي بمثله بشرٌ ، فليس محمّدٌ ساحراً ولا كذّاباً (۱٬۰).

وَإِذَا تأمّلنا هَذِهِ الاختلافات على تعدّدها وكثرتها وتنوّعها، أدركنا أَنَّ هَذِهِ الآية الكريمة إِنَّهَا جَاءَت بمثابةِ شاهدٍ فكريٍّ عقليٍّ برهانيٍّ لمن تدبّرها وتفكّر فيها واستبصر وجوه إعجازها، ممّا دعا إلى تنوّع وجوهها الدَّلالِيَّة بتنوّع أعاريبها وتأويلاتها وتقديراتها، ولعلّها جميعها تصبُّ في إزالة تِلْكَ المواقف القديمة الَّتِي ما زال يصرّ عليها المعاندون ويكابر فيها المشركون، فجاء القسم بالقرآنِ ذي الذكر ليوجّه أنظار المتفكّرين إلى أنَّهُ آية معجزة من آيات الله الكبرى، وكونُهُ معجزة بالقرآنِ ذي الذكر ليوجّه أنظار المتفكّرين إلى أنَّهُ آية معجزة من آيات الله الكبرى، وكونُهُ معجزة

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٩، ج٣٣، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، مج٩، ج٢٣، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، مج٩، ج٣٣، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) حبنَّكة، عبد الرَّحمن حسن، معارج التَّفكّر ودقائق التّدبّر، مج٣، ص٤٨٤.

دليلٌ على أَنَّ محمّداً صادقٌ في نبوّته ورسالته؛ وَمِنْ هُنَا فقد تضمّن هَـذَا القسم توجيهاً إقناعيّاً، ودليلاً هادياً لَمِنْ تفكّر وتدبّر، إلى الإيهان بالرَّسُول، وبها جاء به عن ربّه.

#### ٤ - حَذْفُ الحَرْفِ المَصْدَرِيِّ «مَا»:

وَمِنَ الشِّوَاهِد القُرْآنِيَّة على حذف الحرف المصدريّ «ما» أحد تأويلات الآية في قوله تعالى: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِتُمُوهُ وَانَّقُواْ الله ﴾ [الحجرات ١٢/٤]، ففي قوله: ﴿ فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ أَوْجُه من الإعرابات، وجملةٌ من التَّأويلات والتَّعلِيلات الَّتِي تساعدُ على فهم الآية وإدراك معانيها المتعدّدة بتعدّد إعراباتها الَّتِي أدّى إليها الحذف الوارد في النصّ الَّذِي جعلها تنفتح على عدّة دلالات:

وَمِنْهَا أَنْ يكونَ في الكلام معطوف عليه محذوف، تقديره: «عَرَضَ عليكم ذَلِكَ فكرهتموه»(١)، والمعنى: «يعرض عليكم فتكرهونه»(١).

وَمِنْهَا أَنْ يكونَ جواب شرط مقدّر على أَنَّ في الكلام «قَدْ» مضمرة ليصح دخول الفاء على الفعل الماضي الواقع جواباً للشرط مقدّر على إنْ صحّ ذَلِكَ، أو عرض عليكم هَذَا، فقد كرهتموه، ولا يمكنكم إنكار كراهته (أ)؛ لأنَّ الفاء في ﴿ فَكَرِهِتُمُوهُ ﴾ -كما ذكر الزَّخُ شَرِيّ هي فاء الفصيحة (أ)، وتفيد الإلزام بها بعدها؛ أي تدلّ على أَنْ لا مناصَ للمواجهة بها من التزام مدلول جواب شرطها المحذوف (أ)، وقدّر الآية الزَّخُ شَرِيّ كها يأتي: «فتحققت - بوجوب الإقرار عليكم وبأنكم لا تقدرون على دفعه وإنكاره لإباء البشريّة عليكم أَنْ تجحدوا - كراهتكم له وتقذُّركم منه، فليتحقّق أَيْضَاً أَنْ تكرهوا ما هو نظيره من الغيبة والطّعن في أعراض المسلمين (٧٠٠).

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١١.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص١٣.

<sup>(</sup>٣) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْويّ في القرآن الكريم، ج١، ص٨٣٧.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٤، ج٢٦، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) الزَّخْشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١٠، ج٢٦، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٧) الزَّغْشَريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص٣٧٦-٣٧٧.

وَمِنْهَا أَنْ يكون جواب شرط مقدّر على أَنَّ في الكلام مبتدأ محذوفاً ليصحّ دخول الفاء عليه؛ أي: «إِنْ صحّ ذَلِكَ عندكم، فأنتم تكرهونَهُ»(١).

ومن وجوه التَّأوِيلات أيضاً أَنْ يكون في الكلام حذف حرف النَّفي «لا» والمبتدأ؛ لأَنَّهُمْ أَجابوا بعد الاستفهام بقولهم: «لا»، فقيل لهم: «فهَذَا كرهتموه»(٢).

وقد أورد لنا الطَّبَرْسِيّ تقدير كلِّ من مجاهد والحسن للآية الكريمة، بقوله: «أي فكما كرهتم ذَلِكَ فاجتنبوا ذكره بالسّوء غائباً، عن مجاهد؛ وقيل فكما كرهتم لحمه ميتاً فاكرهوا غيبته حيّاً، عن الحسن»(٣)، وَعَلَى هَذَيْنِ التَّقْدِيْرَيْنِ يكون في الكلام حذف «ما» المصدريَّة، وإبقاء صلتها(٤).

ومن التَّاوِيلات أَنَّ الفعل ﴿ كَرِهْتُمُوهُ ﴾ خبرٌ بمعنى الأمر، كقولهم: «اتَّقى اللهَ امرؤُ فعل خيراً يُثَبُ عليه» (٥٠)؛ أي: «فاكرهوه» (١٠)؛ ولذَلِكَ عُطِفَ عليه الأمر في قوله تعالى: ﴿ وَانَّقُواْ اللهَ ﴾، والظَّاهِر أَنَّهُ أيسر الأَوْجُه كَافَّة، وأقلّها تكلّفاً.

وَلا بُدَّ مِنَ الإِسَارة إلى أَنَّ الاستفهام في قوله: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ تقريري، لتحقّق أَنَّ كلّ أحدٍ يقرّ بِأَنَّهُ لا يحبُّ ذَلِكَ، ولذَلِكَ أجيب الاستفهام بقوله: ﴿ فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ ، وَإِنَّهَا لَمْ يَرِدِ الاستفهام على نفي محبّة ذَلِكَ بِأَنْ يقال: «أَلاَ يحبّ أحدُكم» كها هو غالب الاستفهام التقريري، إشارة إلى تحقّق الإقرار المقرّر عليه بحَيْثُ يترك للمقرّر مجالاً لعدم الإقرار، ومع ذَلِكَ لا يسعه إلاَّ الإقرار(").

<sup>(</sup>١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١١.

<sup>(</sup>٢) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأْوِيلِ النَّحْويّ في القرآن الكريم، ج١، ص٨٣٧.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٥، ج٩، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٤) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْويّ في القرآن الكريم، ج١، ص٨٣٧.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٠١، ص١١.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُّو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٨، ج١٦، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، محمّد الطَّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١٠، ج٢٦، ص٢٥٥.

وقيل الاستفهام للإنكار، كَأَنَّهُ قال: «لا يحبّ أحدكم أَنْ يأكل لحم أخيه ميتاً، فكرهتموه إذاً» ولا يحتاج إلى إضهار(١٠٠.

وَلا بُدَّ مِنَ الإِشارة أَيْضَاً إلى أَنَّ الضمير المنصوب لـ «لأكل»، وقيل لـ «لحم»، وقيل لـ «لحم»، وقيل لـ «لميّت» وليس بذاك، وَجُوِّزَ كونُهُ للاغتياب المفهوم ممّا قبل (٢).

وهَذِهِ التَّأُوِيلات على اختلافاتها، يتفاوت فيها معنى الآية، ويتنوع تعبير الدَّلالَة فيها، فمنها ما أدِّى إلى معنى مغاير، وكان لعُلَهَاء النَّحُو فمنها ما أدِّى إلى معنى مغاير، وكان لعُلَهَاء النَّحُو الفضل الأكبر في استكناهها؛ إذ باختلاف أعاريبهم انجلتِ المعاني، وانكشفتِ الغايات، وزال الغموض.

## و- مَا لاَ تَظْهَرُ عَلَيْهِ العَلاَمَةُ الإِعْرَابِيَّةُ:

ومن مظاهر الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ ما لا تظهر على آخره الحركات الإعرابيّة، ويقعُ ذَلِكَ في أربعة أماكن - كها ذكرنا سابقاً - هي: الجمل المؤوّلة بالمفرد الَّتِي لها موضعٌ من الإعراب، وشبه الجملة، والمصادر المؤوّلة، والإعراب التَّقْدِيْرِيّ، وسأكتفي بمثالٍ واحد اجتمع فيه الإعراب التَّقْدِيْريّ مع شبه الجملة، تجنّباً للتكرار، وَلأَنَّ هَذِهِ المسائل متشابهة فيها بينها، فشبه الجملة جازاً ومجروراً أو ظرفاً قد يتعلّق بمذكور، وقد يتعلّق بمحذوف، ولمّا كانت العلامة الإعرابيّة غير ظاهرة عليه وقع الخلاف في تعليقه، وأمثلة ذَلِكَ في القرآن الكريم كثيرةٌ جدّاً، مِنْها والمُعالِيّة غير ظاهرة عليه وقع الخلاف في تعليقه، وأمثلة ذَلِكَ في القرآن الكريم كثيرةٌ جدّاً، مِنْها والمُفسِّرِيْنَ تتعدّد في هَذِهِ الآية الكريمة عدم ظهور الحركة الإعرابيَّة على شبه الجملة ﴿ مِن قَتَلُ ﴾ والمُفسِّرِيْنَ تتعدّد في هَذِهِ الآية الكريمة عدم ظهور الحركة الإعرابيَّة على شبه الجملة ﴿ مِن قَتَلُ ﴾ من جهة أخرى؛ إذْ إِنَّ كلَّ وجه إعرابيًّ مرتبطٌ معناه بمعنى على ذا هو واعرابها، ومن ثمَّ تعليق ﴿ مِن قَتَلُ ﴾ على أساس إعرابها، ففي مذاهب النَّحْوِيِّيْنَ بناءً على ذلك وجه ه ستة:

<sup>(</sup>١) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١٤، ج٢٨، ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٤، ج٢٦، ص٢٣٨.

أحدها: أنَّ «ما» مزيدة ((()) فيتعلّق الظَّرْف بالفعلِ بعدها، والتَّقْدِيْر: «ومن قبلِ هَذَا ما فرّطتم» ((()) أي: «قصّرتم في حقِّ يوسف وشأنه، وكنتم قد عاهدتم أباكم أنْ تردّوه إليه سالمًا، فنقضتم العهد» ((()) وعَلَى هَذَا الوجه يرى القُرْطُبِيّ أَنَّ الظَّرْفِين ﴿ مِن قَبَلُ ﴾ ، و﴿ فِي يُوسُفَ ﴾ متعلّقان بالفعل ﴿ فَرَّطتُم ﴾ ((()) وكذَلِكَ تكون الجملة حاليّة (()) وذكر هَذَا الوجه أَيْضًا ابن هِشَام (()) وهو الوجه الأحسن عند أبي حَيَّان (()) والأسلم عند الآلوسيّ (()) والأظهر عند السّمِيْن الحَلَبيّ (()).

والثّاني: أنْ تكون «ما» مصدريّة في محلّ رفع بالابتداء، والخبر الظّرف المتقدّم ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ (١٠٠)، قاله الزَّمَخْشَرِيّ، والمعنى عنده: «ووقعَ منْ قبلِ تفريطكم في يوسف» (١٠٠)، وهَذَا التَّقْدِيْر لا يجوز عند أبِي حَيَّان، ويعلّل ذَلِكَ بقوله: «لأنّ فيه تقديم معمول المصدر المنحلّ لحرف مصدريِّ والفعل عليه، وهو لا يجوز (٢٠٠)، وردَّ السّمِيْن الحلَبِيّ على أبِي حَيَّان - وهو أحد شيوخِه - مُدَافِعاً عَمَّا ذهبَ إليه الزَّمَحْشَرِيّ إذْ ليس في تقديره شيءٌ من ذَلِكَ، وعلّل ذَلِكَ بقوله: «لأنّهُ لمّا صرّحَ بالمقدّر أخر الجارين والمجرورَيْنِ عن لفظِ المصدر المقدّر كما ترى... فأين تقديم المعمول على المصدر؟ ولو ردّ عليه... بِأَنّهُ يلزم منْ ذَلِكَ تقديمُ معمول الصّلة على الموصول،

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) الزَّخُشَرِيِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٤٦٦.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٣، ج٥، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٥، ج٩، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٥) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٥٠.

<sup>(</sup>٦) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْبِ عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٤١٨.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص٤٣٣.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٥٠.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٥٣٩.

<sup>(</sup>١٠) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٦٤.

<sup>(</sup>١١) الزَّخْشريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٤٦٦.

<sup>(</sup>١٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٥، ص٤٣٢.

لكانَ ردّاً واضحاً، فَإِنَ ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ متعلّقٌ بـ ﴿ فَرَطْتُمْ ﴾، وقد تقدّم على «ما» المصدريّة، وفيه خلافٌ مشهور»(١).

وَكَذَلِكَ ذهبَ ابن عَطِيَّة إلى ما ذهبَ إليه الزَّخْشَرِيّ، والمعنى عنده: "مِنْ قبلُ تفريطكم في يوسف واقعٌ أو مستقرٌ" (٢) وبهذَا المقدّر يتعلّق قوله ﴿ مِن قَبلُ ﴾، وهذَا الوجه ضعيفٌ عند أبي المقاء؛ لأنَّ ﴿ فَبَلُ ﴾: "إذا وقعت خبراً أو صلةً لا تقطع عن الإضافة لئلاّ تبقى ناقصة (٣) وهو مذهب سِيْبَوَيْهِ (٤) ، والمُبرِّد (٥) ، وَكَذَلِكَ مذهب أبي حَيَّان الَّذِي يقول: "وهذَا -ويقصد تقدير ابن عطيَّة - وقول الزَّخْشَرِيّ راجعان إلى معنى واحد وهو أنَّ ﴿ مَا فَرَطتُم ﴾ يُقدّر بمصدر مرفوع بالابتداء، و ﴿ مِن فَبَلُ ﴾ في موضع الخبر، وذهِلا عن قاعدةٍ عَربيّة - وحُقَّ لها أنْ يذهلا - وهي أنَّ هَذِهِ الظروف الَّتِي هي غاياتٌ إذا بُنيت لا تقعُ أخباراً للمبتدأ جرَّت أو لم تجرّ، تقول: "يومُ السبتِ مباركٌ، والسفرُ بعدَهُ»، ولا تقول: "والسفرُ بعدُ»، و "عمرٌ و وزيدٌ خلفَهُ»، ولا يجوز: "عمرٌ و وزيد خلفُ » وخبراً، وذلِكَ لا يعررُ، وهو مقرّرٌ في علم العَربيّة هي أن ينا ذكر الشّهاب أنّها مسألةٌ مختلفٌ فيها، وأنَّ الإمام المرزوقيّ (٢) أجازها في "شرح الحاسة" نقلاً عن الرُّمَانِيّ وغيره (٨)، وهذَا مذهب الفَرَاء (٥) أيضاً.

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٥٤١-٥٤٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقِّ، المحرِّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٠١٢.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج٢، ص٤٤.

<sup>(</sup>٥) الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٣، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص٤٣٢.

<sup>(</sup>٧) هو أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقيّ، أبو عليّ الأصبهانيّ ( - ٤٢١هـ)، لغويّ، نحْويّ، مِنْ تصانيفه: «شرح الفصيح لتَعْلَب في اللّغة»، و «شرح النّحو»، و «شرح أشعار هذيل». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٨) الخفاجيّ، شهاب الدِّين، حاشية الشَّهاب المُسَمَّاة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاويّ، ج٥، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٩) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٥٣.

ولَعَلَّ هَذَا الوجه خيرُ دليلِ نهتدي به إلى أَنَّ بالإعراب تنكشف المعاني، فَإِذَا اختلَ المعنى لسببِ ما امتنع الإعراب الموصل إليه، والعكس.

والثَّالِث: أَنْ تكون «ما» مصدريّة في محلّ رفع بالابتداء، والخبر قوله تعالى: ﴿ فِي يُوسُفَ ﴾؛ أي: «وتفريطُكم كائنٌ أو مستقرٌّ في يوسف (١)، وإلى هَذَا ذهب الفَارِسِيّ، وفيه نظر؛ لأَنَّ السِّياق والمعنى يجريانِ إلى تعلّق ﴿ فِي يُوسُفَ ﴾ بـ ﴿ فَرََطتُمْ ﴾، فالقولُ بها قاله الفَارِسِيّ يؤدّي إلى تهيئة العامل للعمل وقطعه عنه (١).

والرَّابِع: أَنْ تكون «ما» مصدريّة، في محلّ نصب على أنَّهَا معطوفة على مفعول: «ألم تعلموا» وهو «أَنَّ أباكم قد أخذ»، وكَأَنَّهُ قيل: «ألم تعلموا أخذ أبيكم عليكم موثقاً وتفريطكم من قبلُ في يوسف» (٣)، وإلى هَذَا نحا ابن عَطِيَّة (١)، وهَذَا الوجه ليس بجيّدٍ عند أبي حَيَّان؛ «لأنّ فيه الفصلَ بالجارِّ والمجرور بين حرف العطف الَّذِي هو على حرفٍ واحد، وبين المعطوف، فصار نظير: «ضربْتُ زيداً وبسيفٍ عمراً» (٥)، وهو أَيْضاً ضعيفٌ عند أبي البقاء؛ «لأنّ فيه فصلاً بين حرف العطف والمعطوف».

والخامس: أَنْ تكون «ما» مصدريّة، في محلّ نصب عطفاً على اسم «أَنَّ» ويحتاج حينئذٍ إلى خبر؛ لأَنَّ الخبر الأوَّل لا يصحّ أَنْ يكونَ خبراً له، فهو ﴿ فِي يُوسُفَ ﴾ ، أو ﴿ وَمِن فَبَلُ ﴾ على معنى: «ألم تعلموا أَنَّ تفريطكم السّابق وقع في شأن يوسف عليه السّلام، أو أَنَّ تفريطكم الكائن أو كائناً في شأن يوسف عليه السلام وقع من قبلُ »()، واعترض بِأَنَّ مقتضى المقام إِنَّمَا هو الإخبار بوقوع ذَلِكَ التفريط لا يكون تفريطهم السابق واقعاً في شأن يوسف عليه السلام كما هو مفاد

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسَف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٠٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج٦، ص٥٤١.

<sup>(</sup>٣) الزَّغُشَرِي، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) ابن عَطِيَّة، أبو محمَّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٠١٢.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص٤٣٢.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٥٠.

الأوّل، ولا يكون تفريطهم الكائن في شأنه واقعاً من قبلُ كها هو مفاد الثَّانِي(١٠)، وفيه أَيْضَاً ما ذكره أبو البقاء(٢)، وتبعه أَبُو حَيَّان(٣) من أَنَّ الغايات لا تقع خبراً، ولا صلةً، ولا صفةً، ولا حالاً، وما ردّ به على ما قبله من الفصل بين حرف العطف والمعطوف، وقد عُرِفَ ما فيه.

والسَّادِس: أَنْ تكون «ما» موصولة اسميّة، ومحلّها الرَّفْع والنَّصْب على ما تقدّم في المصدريّة (١٠)، ويكون المعنى على هَذَا الوجه عند الزَّغُشَرِيّ: «ومن قبل هَذَا ما فرّطتموه؛ أي قدّمتموه في حقّ يوسف من الجناية العظيمة، ومحلّه الرَّفْع أو النَّصْب على الوجهين» (٥)، وقد تقدّم تفصيلُ ذَلِكَ كلّه.

## ز- تَأْوِيْلُ اللَّفْظَةِ بِاللَّفْظَةِ لِمُوَافَقَةِ المَعْنَى:

وَمِنَ الظَّواهِر الَّتِي تدعو إلى التَّنَوُّع في المعاني الناتج عن الاختلاف في الإعراب بين النَّحْوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ مسألة تدور في فلكينِ: تأويل اللفظة باللفظة لموافقة المعنى، وهي مسألة تدور في فلكينِ: تأويل الفعل بالفعل، وتأويل الاسم بالاسم:

ويؤوّل الفعل بآخر عند النَّحْوِيِّيْنَ إِذَا كان معطوفاً على آخرَ مغايرٍ له في الزَّمَان، أو إِذَا كان بعد «لو» فعل مضارعٌ أُوِّلَ بالماضي، أو إِذَا كان بعد «ربّ» فعل مضارع أُوِّلَ بالماضي، أو إِذَا كان فعل الشرط أو جوابه ماضياً أوِّلَ بالمستقبل(٢٠).

ويؤوّل الاسم بآخر أَيْضَاً كتأويل المشتقّ بالمشتقّ على أوزان وصيغ محدّدة، وكتأويل الجامد بالمشتقّ (٧٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، مج٨، ج١٣، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٦٤-٦٥.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٦، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٥) الزَّغْشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٤٦٦.

<sup>(</sup>٦) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) المرجع السّابق، ج٢، ص١٤٤٥.

وسأتحدّث من هَذِهِ المسائل عن تأويل المضارع بالماضي في العطف، وما ينتج عنه من اختلافٍ بين النَّحْوِيِّيْنَ في توجيه النُّصُوص، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَكَ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ النَّحْمَةِ مُنَا فَي توجيه النُّصُوص، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَكَ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّكَمَةِ مَا أَهُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُغْضَرَّةً ﴾ [الحب٢٢/٣]، إِنَّمَا رُفِعَ الفعل المضارع ﴿ تُصْبِحُ ﴾ هنا - وإنْ كان قبله لفظ الاستفهام - لأمرين:

أحدهما: أنَّهُ استفهام بمعنى الخبر؛ أي «قد رأيْتَ» فلا يكون له جواب، ذهب إليه الطَّبَرْسِيِّ (۱) - وإلى نحوٍ من ذَلِكَ نحا أبو البقاء (۲) - واستشهد على ذَلِكَ بقول جرير (۳):

٣٤ - أَكُ تَسْأَلِ الرَّبْعَ القَدِيْمَ فَيَنْطِقُ وَهَلْ يُغْبِرَنْكَ اليَوْمَ بَيْداءُ سَمْلَقُ (١)

ومعناه: قد سألته فنطق، قال القُرْطُبِيّ: «﴿ فَتُصِّبِحُ ﴾: ليس بجوابٍ فيكون منصوباً، وإِنَّمَا هو خبر عند الخليل وسِيْبَوَيْهِ، قال الخليل: المعنى انتبه! أنزل اللهُ من السماء ماءً، فكان كذا وكذا» (٥٠)، واستشهد بالبيت السابق نفسه.

والثَّانِي: أَنَّ ما بعد الفاء ينتصب إِذَا كان المسْتَفْهَمُ عنه سبباً له، ورؤيتُهُ لإنزال الماء لا يوجب اخضرار الأرض وإِنَّمَا يجبُ عن الماء، والتَّقْدِيْر عند أبي البقاء: «فهي؛ أي القصّة، وتصبح: الخبر»(1)، ورأى السّمِيْن الحَلَبِيّ أَنْ لا حاجة إلى تقدير مبتدأ، بل هَذِهِ جملة مستأنفة، وَلا سِبّما أَنَّهُ قدّر المبتدأ ضميرَ القصّة، ثمّ حذفه وهو لا يجوز؛ لأنّه لا يؤتى بضمير القصّة إلاَّ للتَّأكيد والتعظيم، والحذف ينافيه(٧).

<sup>(</sup>١) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٧، ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) جرير، ابن عَطِيَّة الكلبيّ، الدِّيوان، ص١٤٤.

وهو في «الكتاب»، بلفظ «القواء» بدلاً من «القديم». سِيْبَوَيْه، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسسة الرّسالة)، ج٤، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٤) السَّمْلَقُ: القاعُ المُسْتوي، والأجردُ لا شجر فيه. ابن مَنْظُور، مُحَمَّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (سملق)، ج٣، ص٢١٠١.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُّو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١٢، ص٦٦.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَري، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٢٩٨.

وذكر الزَّخْشَرِيّ سبب امتناع النَّصْب هنا بقوله: «لو نُصِبَ لأعطى عكس الغرض؛ لأنَّ معناه إثباتُ الاخضر ارِ فينقلبُ بالنَّصْب إلى نفي الاخضر ار، مثاله أَنْ تقول لصاحبك: «ألم ترَ أَنِّ أنعمت عليك فتشكر»؛ إِنْ نصبته فأنت نافٍ لشكره، شاكٍ تفريطَهُ فيه، وَإِنْ رفعته فأنت مثبت للشّكر، وهَذَا وأمثاله ممّا يجب أَنْ يرغبَ له مَنِ اتسم بالعلم في علم الإعراب وتوقير أهله»(٥)، وعلّل ذَلِكَ أَيْضًا ابن عَطِيَّة بقوله: «وقوله ﴿ فَتُصْبِحُ ﴾ بمنزلة قوله: «فتضحي، أو فتصيرُ» عبارة عن استعجالها أثر نزولِ الماء، واستمرارها كَذَلِكَ عادة؛ وَوَقَعَ قوله ﴿ فَتُصْبِحُ ﴾ من حَيْثُ الآية خبراً، والفاءُ عاطفةٌ وليست بجواب؛ لأَنَّ كونَها جواباً لقوله ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ فاسدُ المعنى "(١)، وقال خبراً، والفاءُ عاطفةٌ وليست بعواب؛ لأَنَّ كونَها جواباً لقوله ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ فاسدُ المعنى "(١)، وقال أَبُو حَيَّان: «ولم يبين هو – يعني ابن عَطِيَّة – ولا الزَّخَشَرِيّ كيفَ يكونُ النَّصْب نافياً للاخضرار،

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) الزَّغَشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٦) ابن عَطِيَّة، عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٣٢٠.

ولا كونَ المعنى فاسداً؟ "(١) قال سِيْبَوَيْه: "وسألته - يقصد الخليل - عن ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ اللّهَ أَنِلَ الْمَرَا اللّهُ مِن السّاء ماءً فكان كذا وكذا "(١) ونقل السَّمِيْن الحَلَيِيّ عن ابن خَرُوف قوله: "وقوله: "هَذَا واجبٌ" وقوله: "فكان كذا وكذا " يريدُ أنها ماضيان، وفسر الكلام به: أسمع ليريكَ أَنَّهُ لا يتصل بالاستفهام ليضعفِ حكم الاستفهام فيه "(١) وعن الفَرَّاء: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ خبر (٥) كما تقول في بالاستفهام ليضعفِ حكم الاستفهام فيه (١) يقول: "إنَّمَا امتنع النَّصْب جواباً للاستفهام هنا؛ الكلام: "اعلم أَنَّ الله يفعلُ كذا فيكون كذا "، يقول: "إنَّمَا امتنع النَّصْب جواباً للاستفهام هنا؛ لأنَّ النفي إذَا دخل عليه الاستفهام - وَإِنْ كَانَ يقتضي تقريراً في بعض الكلام - هو مُعامَلُ النفي المحض في الجواب (١) . وعلّ الآلوسيّ ذَلِكَ بقوله: "ألا تَرى قوله تعالى: ﴿ أَلَسَتُ كُلُّ منها ينتفي المحض في الجواب (١) وكذلك في الجواب بالفاء إذا أجبت النفي، كان على معنيين في كلّ منها ينتفي الجواب، فإذَا قلت: "ما تأتينا فتحدّثنا "بالنصب، فالمعنى: ما تأتينا عدّئاً، وإنّمَا تأتينا ولا تحدّث، ويجوز أَنْ يكون المعنى: "أنك لا تأتي فكيف تحدّث؟ " فالحديثُ منتف في تأتينا ولا تحدّث، والتقرير بأداة الاستفهام كالنفي المحض في الجواب يثبتُ ما دَخَلَتْهُ الهمزةُ، وينتفي وأيضاً فإنَّ جواب الاستفهام ينعقدُ منه مع الاستفهام السّابق شرطٌ وجزاءً "(١)، كقول الشاعر (١٠): وأيضاً فإنَّ جواب الاستفهام العنعي الاستفهام السّابق شرطٌ وجزاءً "(١)، كقول الشاعر (١٠):

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) وفي الكتاب: «أتسمع أنّ الله أنزل من السهاء ماءً فكان كذا وكذا».

<sup>(</sup>٣) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٩٩٠.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص٦٦.

<sup>(</sup>٦) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج ١٠، ج١٧، ص٢٨٤. وانظر الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص ٢٢٩. وأَبُّو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٢، ص ٤٦٨. والحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدِّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص ٢٩٩٠.

<sup>(</sup>٨) وروى سِيْبَوَيْهِ البيت بنصب «تخبرَكَ»، ولم يذكر قائله. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٥٢.

والتَّقْدِيْر: إِنْ تسأَلْ تخبرُك الرسومُ، وهنا لا يتقدّر: "إِنْ تَرَ إِنزال المطر تصبح الأرضُ مخضرّةً»؛ لأَنَّ اخضرارها ليس مترتباً على علمك أو رؤيتك، إِنَّها هُوَ مُتَرَثِّبٌ على الإنزال، وإِنَّهَا عبر بالمضارع؛ لأَنَّ فيه تصويراً للهيئة الَّتِي الأرضُ عليها والحالة الَّتِي لابستِ الأرض، والماضي يفيد انقطاع الشيء (۱)، ورأى ابن عاشور أنَّ الفعل الواقع بعد الاستفهام قد اقترن بـ «لم» الَّذِي يخلصه إلى المضيّ وَكَذَلِكَ «أنزل» جاء بصيغة الماضي، ولم يراع فيها معنى تجدّد ذَلِك؛ لأَنَّ موقع إنكار عدم العلم بِذَلِكَ هو كونه أمراً متقرّراً ماضياً لا يدّعي جهله (۱).

وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّ قوله ﴿ فَتُصْبِحُ ﴾ استدل به بعضهم على أَنَّ «الفاء» لا تقتضي التّعقيب؛ لأَنَّ اخضر ارَها متراخٍ عن إنزال الماء، هَذَا بالمشاهدة، وقد أجاب عن ذَلِكَ بها نقله عكرمة (٣٠): «مِنْ أَنَّ ارْضَ مكّةَ وتهامةَ على ما ذُكِرَ، وَأَنَّهَا تمطرُ الليلةَ، فتصبحُ الأرضُ غدوةً خضرةً " (٤٠).

ويجوز أَنْ تكون ﴿ تُصْبِحُ ﴾ الناقصة، وَأَنْ تَكُونَ التامّة على احتساب ﴿ مُغْضَرَّهُ ﴾ حالاً (٥٠)، وفيه بعدٌ عن المعنى؛ إذ يصير التَّقْدِيْر: «فتدخل الأرضُ في وقت الصّباح على هَذِهِ الحال» ويجوز فيها أَيْضاً أَنْ تكون على بابها من الدَّلالَة على اقتران مضمون الجملة بهَذَا الزَّمَن الحاص، وإِنَّهَا خَصَّ هَذَا الوقت؛ لأَنَّ الخضرة والبساتين أبهج ما تُرى فيه، ويجوز أَنْ تكون بمعنى «تصير» (١٠).

وَفِي اللّسان على رواية: «أَلَمُ تَسَلِي فَتُخْبِرَكِ الرُّسومُ»، أَيْضًا بنصب «تخبرَكِ». ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (فرتج)، ج٥، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٧، ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) عكرمة المكيّ، مولى ابن عبّاس ( -١٠٧هـ)، مُفَسِّرٌ، عرض عليه أبو عمرو بن العلاء. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٣٠١.

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج٢، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٣٠٢.

وبالجملة إِنَّ الَّذِي عليه المحقِّقون أَنَّ مَنْ جوِّز النَّصْب هنا لم يصبْ، وَأَنَّ المعنى المراد عليه ينقلتُ.

## ح- زِيادَةُ بَعْضِ الحُرُوفِ:

ومن دوافع الاختلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ في توجيهاتهم لبعض النَّصُوص زيادة بعض الحروف، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة ٢/ ٨٨]، فرأى ابن هِشَام أَنَّ ﴿ مَا ﴾ محتملةٌ لثلاثة أَوْجُه(١٠):

أحدها: الزّيادة، وَعَلَى هَذَا الوجه الإعرابيّ يكون المعنى إمّا لمجرّد تقوية الكلام، مثلها في: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ [آل عمران٣/ ١٥٩]، فتكون حرفاً باتّفاق و ﴿ قَلِيلاً ﴾ في معنى النّفي؛ وإمّا لإفادة التقليل، مثلها في «أكلت أكلاً ما» وَعَلَى هَذَا فيكون تقليلاً بعد تقليل، ويكون التقليل على معناه.

ويزعم قومٌ أَنَّ ﴿ مَا ﴾ هَذِهِ اسم، كما في قوله تعالى: ﴿ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً ﴾ [البقرة٢٦/٢]، على احتساب ﴿ مَا ﴾ اسماً نكرة صفةً لـ ﴿ مَثَلًا ﴾ أو بدلاً منه، أو اسماً موصولاً؛ أي: «اللَّذِي هو بعوضة» (٢)، فيما اختار الزَّغُشَرِيِّ (٣) أَنْ تكون ﴿ مَا ﴾ استفهاميّة مبتدأ، و﴿ بَعُوضَةً ﴾ خبرها، والمعنى: أيُّ شيء البعوضةُ فها فوقها في الحقارة (١٠).

وَعَلَى كُونَ ﴿ مَا ﴾ زائدة يحتمل ﴿ قَلِيلاً ﴾ عدّة أَوْجُه إعرابيَّة، لكلِّ مِنْهَا معنى يخالفُ غيرَهُ، فيكون: نعتاً لمصدر محذوف؛ أي: «فإيهاناً قليلاً يؤمنون»، أو نعتاً لزمان محذوف؛ أي: «فزماناً قليلاً يؤمنون» (٥٠)، وهو كقوله تعالى: ﴿ ءَامَنُواْ وَجُهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُواْ عَاخِرُهُ ﴾ [آل عمران٣/ ٧٧]، أو حالاً من ضمير المصدر المحذوف؛ أي: «فيؤمنونه»؛ أي: الإيهانَ في حال قلّته، وهو مذهب

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٤١٦-٤١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السَّابق، ص٤١٣.

<sup>(</sup>٣) الزَّخُشَرِيّ، محمود بن عِمر، الكشّاف، ج١، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٤) وعند البَصْرِيِّينَ جميعهم، تكون ﴿ مَا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ﴾ حرفاً زائداً للتوكيد.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٢٠٥.

سِيْبَوَيْهِ (۱) ، أو يكون على إسقاط الخافض، والأصل: «فبقليلٍ يؤمنون»، فلمّا حذف حرف الجرّ انتصب، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّهُ يُعْزى لأبي عُبَيْدَة (۱) ، أو يكون ﴿ قَلِيلاً ﴾ حالاً من فاعل ﴿ يُوْمِنُونَ ﴾ ؛ أي: فجمعاً قليلاً يؤمنون، أي المؤمن فيهم قليلٌ (۱).

والوجه الثَّانِي من وجوه ﴿ مَا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ أَنْ تكون نافية؛ أي: ﴿ فَقَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ أَنْ تكون نافية؛ أي: ﴿ فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف // ١٠]، وقوله: ﴿ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف // ١٠]، وقوله: ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف // ٣]، فرأى أبو البقاء أَنَّ هَذَا أقوى في المعنى، وإِنَّمَا يضعف شيئاً من جهة تقدّم معمول ما في حيِّز «ما» عليها في وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيِّ أَنَّ ابن الأَنْبَارِيِّ قد ذهب إلى هَذَا أيضاً، إِلاَّ أَنَّ تقديمَ ما في في حيِّز ما عليها لَمْ يُجِزْهُ البَصْرِيُّونَ، وأجازه الكُوفِيُّونَ ''.

والوجه الثَّالِث: أَنْ تكون مصدريّة، وهي وصلتها فاعلٌ بـ «قليلاً»، و «قليلاً» حال معمول لمحذوف دلّ عليه المعنى؛ أي «لعنهم اللهُ، فأخّروا قليلاً إيهانهم»، أجازه ابن الحاجب، ورجّح معناه على غيره (٧)، ولم يجز ذَلِكَ أبو البقاء بقوله: «ولا يجوز أَنْ تكون «ما» مصدريّة؛ لأَنَّ قليلاً لا يبقى له ناصب (١٠)، وهَذَا بخلاف قوله تعالى: ﴿ كَانُواْ قَلِيلاً مِنَ ٱلنِّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [الذاريات ٥/١]، فإنَّ ﴿ مَا ﴾ هنا يجوز أَنْ تكونَ مصدريّة؛ لأَنَّ ﴿ قَلِيلاً ﴾ منصوبٌ بكان (١)، وذهب الزَّخُشَرِيّ إلى أَنَّ القلّة هنا يجوز أَنْ تكون بمعنى العَدَم (١٠)، وردَّ أَبُو حَيَّان بقوله: «وما ذهبوا إليه من أَنَّ القلّة هنا يجوز أَنْ تكون بمعنى العَدَم (١٠)، وردَّ أَبُو حَيَّان بقوله: «وما ذهبوا إليه من أَنَّ

<sup>(</sup>١) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (المكتبة الأميريّة)، ج١، ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ج١، ص٥٠٢

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٧٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السَّابق، ج١، ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يُوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٥٠٢-٥٠٣.

<sup>(</sup>٧) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٤١٧.

<sup>(</sup>٨) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٥٠٣.

<sup>(</sup>١٠) الزَّغَشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص١٩٠.

﴿ قَلِيلًا ﴾ يُراد به النفي صحيحٌ ، لكنْ في غيرِ هَذَا التَّركيب ... لأَنَّ ﴿ قَلِيلًا ﴾ انتصب بالفعل المثبت ، فصار نظيرَ : «قُمْتُ قليلاً » أي «قياماً قليلاً» ، ولا يذهبُ ذاهبٌ إلى أنك إذا أتيْت بفعل مثبتٍ وَجَعَلْت ﴿ قَلِيلًا ﴾ منصوباً نعتاً لمصدرِ ذَلِكَ الفعل ، يكون المعنى في المثبت الواقع على صفةٍ أو هيئةٍ انتفاء ذَلِكَ المثبت رأساً وعدم وقوعه بالكليّة » (() ، وقال السَّمِيْن الحَلَيِيّ : «ما قاله أبو القاسم الزَّخُشَرِيّ - رحمه الله - من أنَّ معنى التقليل هنا النفي قد قال به الواحديّ (() قبله فإنّه قال : «أي : لا قليلاً ولا كثيراً ، كها تقول : قلّها يفعل كذا ، أي : ما يفعله أصلاً » (() ، فيها رأى الشَّعْرَاوِيّ من المُفسِّرِيْن المُحْدَثِيْن : «عندما تقول : «قليلاً ما يحدث كذا » فإنّك تقصد به هنا صيانة الاحتمال ؛ لأنّهُ من المُمْكِنِ أَنْ يتوبَ واحدٌ مِنْهُمْ إلى رشده ويؤمن ، فيبقي اللهُ البابَ مفتوحاً هو النّي تعود إلى الإيهان (() ...

#### ط- الخُرُوجُ عَنِ الأَصلِ:

ومن مظاهر الاختلاف أيضاً الخروج عن الأصل، ومن ذَلِكَ خروج "إذا" عن الظُّرْفية والاستقبال في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النّجم٣٥/١]، فرأى ابن عاشور أَنْ تكون ﴿ إِذَا هَوَىٰ ﴾ بدل اشتمالٍ من ﴿ النَّجْمِ ﴾؛ لأَنَّ المراد من ﴿ النَّجْمِ ﴾ أحواله الدّالّة على قدرة خالقه ومصرفه، ومن أعظم أحواله حال هويه، ويكون ﴿ إِذَا ﴾ اسمَ زمانِ مجرّداً عن معنى الظّرْفيّة في محلّ جرّ بحرف القسم، وَبِذَلِكَ نتفادى من إشكال طلب متعلّق ﴿ إِذَا ﴾ (٥٠). فلو كانت ﴿ إِذَا ﴾ هنا للاستقبال لم تكن ظرفاً لفعلِ القسم؛ لأنّه إنشاء لا إخبار عن قسم يأتي؛ لأَنَّ قسم الله — سبحانه – قديم، ولا لكونٍ محذوفٍ هو حال من ﴿ وَٱلنَّخِو ﴾؛ لأَنَّ الحال والاستقبال متنافيانِ،

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) هو عليّ بن أحمد الواحديّ، أبو حسين ( - ٤٦٨هـ)، إمام، مصنف، مفسّر، نحويّ، وله «الوسيط» في التّفسير، و «الوجيز». القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحاة، ج٢، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٤) الشُّعْرَاوِيّ، محمّد متولّي، تفسير الشُّعْرَاوِيّ، مج١، ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، تفسير التحرير والتنوير، مج١١، ج٢٧، ص٩٠.

وَإِذَا بطل هَذَان الوجهان تعينَ أَنّهُ ظرفٌ لأحدهما على أَنَّ المراد به الحال (۱)، وأورد ابن عاشور خلافاً حول التعليق أيضاً بقوله: «وهو إشكالٌ أورده العلامة الجَتَريّ (۲) على الزَّخْشَرِيّ، قال: فاوضت جار الله في قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْ إِذَا هَوَى ﴾، ما العامل في ﴿ إِذَا ﴾ فقال: العامل فيه ما تعلق به الواو، فقلتُ: كيف يعمل فعل الحال في المستقبل، فرجع وقال: العامل فيه مصدر محذوف تقديره: «وهوي النّجمُ إِذَا هوى»، فعرضته على زين المشائح (۱)، فلم يستحسن قوله التَّانِي، وليس تردّد الزَّخُشَرِيّ في الجواب، إِلاَّ لأَنّهُ يلتزم أَنْ يكونَ ﴿ إِذَا ﴾ ظرفاً للمستقبل - ما وقال ابن هِشَام: «الصحيح أنّهُ لا يصحّ التعليق به «أقسم» الإنشائي؛ لأنَّ القديم لا زمان له، لا وقال ابن هِشَام: «الصحيح أنَّهُ لا يصحّ التعليق به «أقسم» الإنشائي؛ لأنَّ القديم لا زمان له، لا حال ولا غيره، بل هو سابق على الزَّمَان، وأنه لا يمتنع التعليق به «كائناً» مع بقاء ﴿ إِذَا هُ على السَّمَانُ به غداً، كذا يقدّرونَ، وأوضح منه أَنْ يُقَالَ: «مريداً به الصّيدَ غداً»، كما فسّر إِذَا قُمتُدَم ﴾ في ﴿ إِذَا قُمتُدُم إِلَى الصَيدَ غداً»، كما فسّر إِذَا قُمتُدُم إِلَى الصَيدَ غداً»، كما فسّر إِذَا قُمتُدُم الله المَلْدة فَه الله المقدّرة الله المقدّرة المائدة مه المناه المقيد عداً»، كما فسّر أيذا قُمتُدُم ﴾ في ﴿ إِذَا قُمتُدُم إِلَى الصَكَوْةِ ﴾ [المائدة ١٠/٥] به «أردتم» (١٠٠٠). وعَلَى رأى ابن هِشَام

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) هكذا أورد لقبة أبن عاشور في تفسيره، ولدى رجوعي إلى العديد من كتب التراجم تبين أنَّ لقبَهُ: «الجَنْزِي»، وهو عمر ابن عثمان بن الحسين بن شعيب، أبو حفص ( -٥٥٠هـ)، إمامٌ في النَّحْو، والأدب، والشّعر، قرأ الأدب على أبي المظفّر الأبيوردي، وسمع مِنْ عبد الرّحمن الدّونيّ سنن النّسائيّ. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَوِيَّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٢١٢. وانظر كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) وَكَذَلِكَ أورد لقبَهُ ابن عاشور في تفسيره، وتبيّن أنَّ لقبَهُ «زين المشايخ»، وهو محمّد بن أبي القاسم بن بايجُوك البقّ اليّ الآدميّ الخوارزميّ ( -٥٦٢)، نَحْوِيّ، إمامٌ في الأدب، وحجّة في لسان العرب، أخذ اللُّغة والإعراب عن الزَّ مُحْشَرِيّ، وجلس بعدَهُ مكانَهُ، ومِنْ تصانيفِهِ: «تقويم اللّسان في النّحو»، و«الإعجاب في الإعراب»، و«البداية في المعاني والبان». السِّيُوطيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَويِّيْنَ والنّحاة، حا، ص٣٠٥. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٣٠٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، تفسير التحرير والتنوير، مج١١، ج٢٧، ص٩٠.

<sup>(</sup>٥) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٣٠.

تكون إِذَا للحال، وَكَذَلِكَ الحال في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ [اللَّيل ١٩٢]، وقوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا مَغْشَىٰ ﴾ [اللّيل ١٩٢]، وقوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا مَشْعَسَ ﴾ [اللّيل ١٩٢]، وقوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا عَشْعَسَ ﴾ [التكوير ١٨/٨١]. وقوله: ﴿ وَٱلنُّمْ إِذَا نَنفُسَ ﴾ [التكوير ١٨/٨١].

وهَذَا الاختلاف بينَ النَّحْوِيِّيْنَ في توجيه معنى هَـذِهِ الآيـات الكريمة هنا - على تنوّعِ أعاريبهم، واختلاف مذاهبهم، وتعدد آرائهم وتخريجاتهم - قد أدّى إلى تنوّع المعاني، وتغايرها أحياناً، إذا ما عوملت ﴿ إِذَا ﴾ على وضعها وحالها.

### ي- مُرَاعَاةُ مَا يَقْتَضِيْهِ ظَاهِرُ الصِّنَاعَةِ، دُوْنَ مُرَاعَاةِ المَعْنَى:

وَمِنَ القضايا الَّتِي أحدثت اختلافاً بين النَّحْوِيِّيْنَ - فِي أَثْنَاءِ تفسيرهم لبعض آي القرآن الكريم - مراعاة ما يقتضيه ظاهر الصّناعة دون مراعاة المعنى، وقد ذكر ابن هِ شَام أمثلة كثيرة على ذَلِكَ في الباب الخامس من المغني، وقد أشرْتُ إلى ذَلِكَ في الفصل الأوَّل من البحث (۱)، وفيما يأتي تفصيل الكلام فيه، مع عرضٍ لآراء النَّحْوِيِّيْنَ وتأويلاتهم وتوجيهاتهم في ذَلِكَ كله:

ولَعَلَّ أهم ما يلفت الانتباه إلى كلامه، قوله: «وأوّلُ واجبٍ على المعرب أَنْ يفهمَ معنى ما يعربه، مفرداً أو مركّباً، ولهذا لا يجوز إعراب فواتح السّور على القول بِأنّها من المتشابه الّذِي استأثر الله تعالى بعلمه (٢٠٠)، وَعِمَّا ذكره ابن هِشَام في هَذَا المقام، قوله: «وقال الشّلوبين: حكى لي أَنَّ نَحْويّاً من كبار طلبةِ الجزوليّ، سُئِلَ عن إعراب ﴿ كَلَلَةً ﴾ من قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُّ يُورَثُ كَلَلَةً أَوِ امْرَأَةً ﴾ [السِّاء٤/١٢]، فقال أخبروني ما الكلالة، فقالوا له: الورثة إذا لم يكن فيهم أبٌ فيا علا ولا ابنٌ فيا سفل، فقال: فهي إذاً تمييز، وتوجيه قوله أَنْ يكون الأصل: وَإِنْ كان رجلٌ يرثه كلالةٌ، ثمّ حذف الفاعل وبني الفعل للمفعول فارتفعَ الضمير واستتر، ثمّ جِيْء كان رجلٌ يرثه كلالةٌ، ثمّ حذف الفاعل وبني الفعل للمفعول فارتفعَ الضمير واستتر، ثمّ جِيْء بكلالة تمييزاً، وقد أصاب هَذَا النَّحْوِيّ في سؤاله، وأخطأ في جوابه، فَإِنَّ التمييز بالفاعل بعد حذفه نقضٌ للغرض الَّذِي حذف لأجله، وتراجع عمّا بنيت الجملة عليه من طيِّ ذكر الفاعل

<sup>(</sup>۱) انظر ص۱۱۹ – ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٨٤.

فيها، ولهَذَا لا يوجد في كلامهم مثل: «ضُربَ أخوك رجلاً» (())، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ (())، أَنَّ هَذِهِ الآية إشكاليّة واضطربت أقوال النَّاس فيها؛ وذَلِكَ بسبب اختلافهم حول معنى كلمة في كَلَنه في واشتقاقها؛ وَمِنْ ثَمَّ إعرابها المتوقّفُ على ذَلِكَ كلّه، وفي ذَلِكَ أكبر دليلٍ على أَهميّة الإعراب في تتبع المعاني الإشكاليّة المبهمة لدى كثير من الدّارسين أو الباحثين، المعلّمين أو المتعلّمين، ولحّص لنا ذَلِكَ ابن هِ شَام بقوله: «والصّواب في الآية أَنَّ ﴿ كَلَنهَ ﴾ بتقديرٍ مضاف؛ أي «ذا كلالةٍ»، وهو إمّا حال من ضمير ﴿ يُورَثُ ﴾ فكان ناقصة، ويورث خبر، أو تامّة فيورث صفة، وإمّا خبر فيورث صفة؛ وَمَنْ فسّر الكلالة بالميّت اللّذِي لم يترك ولداً ولا والداً، فهي مفعولٌ فهي أَيْضاً حالٌ أو خبر، ولكنْ لا يحتاج إلى تقدير مضاف؛ وَمَنْ فسّرها بالقرابة، فهي مفعولٌ طُجله ().

ثمّ أورد ابن هِشَام أمثلةً متى بُنِيَ فيها ظاهر اللفظ، ولم ينظر في موجب المعنى حصل الفساد، وبعض هَذِهِ الأمثلة وقع للمعربين فيه وهمٌ بهَذَا السبب، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَإِنّي الفساد، وبعض هَذِهِ الأمثلة وقع للمعربين فيه وهمٌ بهَذَا السبب، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَإِنّي خِفْتُ الْمَوَلِي مِن وَرَاءِى ﴾ [مريم ١/٤]، فَإِنّ المتبادر تعلّق ﴿ مِن ﴾ بـ ﴿ خِفْتُ ﴾ ، وهو فاسد المعنى، والصّواب تعلّقه بالموالي لِا فيه من معنى الولاية؛ أي: «خِفْتُ ولايتَهُمْ مِنْ بعدي وسوءَ خلافتِهم» أو بمحذوف هو حال من الموالي أو مضاف إليهم؛ أي: «كائنين من ورائي»، أو «فِعْلَ الموالي من ورائي».

وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ وَلَا شَنْمُوٓا أَن تَكُنُبُوهُ صَغِيرًا أَوْكِيرًا ﴾ [البقرة ٢/ ٢٨٢]، فَإِنَّ المتبادر تعلّق ﴿ إِلَىٰ ﴾ بـ ﴿ تَكُنُبُوهُ ﴾ ، وهو فاسد؛ لاقتضائه استمرار الكتابة إلى أجل الدّين، وإِنَّهَا هـ وحالٌ؛ أي مستقرّاً في الذّمة إلى أجله (٥٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، ص٦٨٥.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٦٠٦.

<sup>(</sup>٣) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السَّابق، ص٦٨٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٦٨٧.

وَكَذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِمَا عَالِمُةُ إِلَّا ٱللهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء ٢١/ ٢٢]، قال المُبَرِّد: إِنَّ اسمَ الله تعالى بدلٌ من آلهة؛ لأنَّ ما بعد ﴿ لَوَ ﴾ غير موجب في المعنى، والبدل في غير الواجب أحسن من الوصف (١٠)، ويردّه أنَّ البدل في باب الاستثناء مستثنى موجب له الحكم، أمّا الأوَّل فلأنّ الاستثناء إخراج، و «مَا قَامَ أَحَدٌ إِلاَّ زَيْدٌ» مفيدٌ لإخراج زيد، وأمّا الثَّانِي فَلأَنَّهُ كلّما صدق «مَا فَلأنّ الاستثناء إخراج، و «مَا قَامَ أَحَدٌ إِلاَّ زَيْدٌ» مفيدٌ لإخراج زيد، وأمّا الثَّانِي فَلأَنَّهُ كلّما صدق «مَا فَامَ أَحَدٌ إِلاَّ زَيْدٌ» واسم الله – تعالى – هنا ليس بمستثنى، ولا موجب له الحكم، أمّا الأوَّل فلأنّ الجمع المنكّر لا عموم له فيستثنى منه؛ ولأنّ المعنى حينئذِ: «لو كان فيهما الله مستثنى مِنْهُمُ اللهُ لَفَسَدَتَا»، وذَلِكَ يقتضي أنَّهُ الو كان فيهما آلهةٌ، فيهم اللهُ، لم تفسدا»، وَإِنَّمَا المراد أَنَّ الفساد يترتّب على تقدير التَّعَدُّد مطلقاً، وأمّا أنَّهُ ليس بموجب له الحكم فَلأنّهُ لَوْ قِيْلَ: «لَوْ كَانَ فيهما اللهُ لفسدتا»، لم يستقم (١٠)، وهَذَا مذهب سِيْبَوَيُو (١٠)، وما اختاره أبو البقاء (١٠)، والنَّ خُشَرِيّ (٥٠)؛ فإنْ قيل: لا نسلّم أنَّ الجمع في الآية والمفرد في المثال غير عامّين؛ لأَنَهُا واقعان في سياق ﴿ لَوْ ﴾ وهي للامتناع، والامتناع انتفاء، فلو صحّ ذَلِكَ لصحّ أَنْ يُقالَ: لو كان فيهما من أحدٍ، ولو جاءني ديّارٌ، ولو جاءني فأكرمَه بالنَّصْب لكان كذا وكذا، واللازم ممتنع (١٠).

وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّ ﴿ إِلَّا ﴾ هنا صفةٌ للنّكرة قبلها بمعنى «غير»، والإعراب فيها متعذّر، فَجُعِلَ على ما بعدها، وللوصف بها شروطٌ، منها: تنكير الموصوف، أو قربه من النكرة بِأَنْ يكون معرّفاً بأل الجنسيّة، وَمِنْهَا أَنْ يكونَ جمعاً صريحاً كالآية، أو ما في قوّة الجمع (٧٠)، كقول للد (٨٠):

<sup>(</sup>١) الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، ج٤، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٩٦-٦٩٧.

<sup>(</sup>٣) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (المكتبة الأميريّة)، ج١، ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج٢، ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) الزَّغَشَرِي، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص١١١.

<sup>(</sup>٦) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٩٦-٦٩٧.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٨) هو لبيد بن ربيعة بن مالك، أبو عقيل العامريّ ( -٤١هـ)، أحد الشُّعراء الفُرْسان الأشراف في الجاهليّة، مِنْ

ف "إِلاَّ الصّارم" صفة لغيري؛ لأَنَّهُ في معنى الجمع، وَمِنْهَا أَلاَّ يُحْذَفَ موصوفُها عكس غير"().

ومنع أبو البقاء "النَّصْب على الاستثناء لوجهين: أحدهما: أَنَّهُ فاسدٌ في المعنى، وذَلِكَ أنَّك إِذَا قلت: «لو جاءَنِي القومُ إلاَّ زيداً لقتلْتُهم»، كان معناه: أَنَّ القتلَ امتنع لكونِ زيدٍ مع القوم، فلو نُصِبَتْ في الآية لكان المعنى: «إِنَّ فسادَ السموات والأرض امتنع لوجود الله تعالى مع الآلهة» وفي نُصِبَتْ في الآية لكان المعنى: وإِنَّ فسادَ السموات والأرض امتنع لوجود الله تعالى مع الآلهة» وفي ذَلِكَ إثبات إله مع الله، وَإِذَا رفعت على الوصف لا يلزمُ مثلُ ذَلِكَ، لأَنَّ المعنى: لو كان فيهما آلهةٌ غيرُ الله لفسدتا؛ والوجه الثَّانِي: أَنَّ آلهة هنا نكرة، والجمع إذَا كان نكرة لم يُسْتَثْنَ منه عند جماعةٍ من المحققين؛ إذ لا عموم له بحَيْثُ يدخل فيه المستثنى لولا الاستثناء.

## ك- مُرَاعَاةُ المَعْنَى الصَّحِيْح، دُوْنَ النَّظَرِ فِي الصِّنَاعَةِ:

وهي مِنَ القضايا أَيْضاً الَّتِي تحدَّث عنها ابن هِشَام في الباب الخامس من «المغني»، ومن الأمثلة الَّتِي ذكرها في ذَلِكَ قول بعضهم في «سقياً لك» إِنَّ «اللام» متعلَّقة بـ«سقياً»، ولو كان كذا لقيل «سقياً إيّاك»، فَإِنَّ «سقى» يتعدّى بنفسه، فإن قيل «اللام» للتقوية مثل ﴿ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ ﴾ اللهرة ٢/ ٩١]، فلام التقوية لا تلزم، وَمِنْ هُنَا امتنعَ في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعَسّا لَمُمْ ﴾ [البقرة ٢/ ٩١]، كونُ «الَّذِيْنَ» نصباً على الاشتغال (٤٠)؛ لأنَّ ﴿ لَمَمْ ﴾ ليس متعلقاً بالمصدر (٥٠).

أهل عالية نجد، مِنْ أصحاب المُعلَّقات، ومِنْ شعراء الطبقة الثَّالِثة، له ديوان صغير. الجُمَحِيّ، محمّد بن سلام، طبقات الشّعراء الجاهلين والإسلامين، ص٤٣. وانظر الزِّرِكليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص ٢٤.

<sup>(</sup>١) ابن ربيعة، لبيد، الديوان، تح. إحسان عبَّاس، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ١٩٦٢م، ص٦٢. وذكره سِيْبَوَيْهِ في الكتاب. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (المكتبة الأميريّة)، ج١، ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج٢، ص١٣١.

<sup>(</sup>٤) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧٠٤.

<sup>(</sup>٥) بل هو من جملة ثانية، كأنّ السّامع سأل: «لمن التعْسُ؟» فأجيب: «لهم»، وَكَذَلِكَ «سقياً لك».

# ل- التَّخْرِيجُ عَلَى مَا لَمْ يَثْبُتْ فِي العَرَبِيَّةِ:

وهي أَيْضاً من الجهات الَّتِي ذكرها ابن هِشَام، وذَلِكَ إِنَّمَا يقع عن جهلٍ أو غفلةٍ، ومن الأمثلة على ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَنَا آلًا نُقَتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [البقرة٢/٢٤٦]، فقيل: إِنَّ الأَصل: «وما لنا وألا نقاتل»؛ أي: «ما لنا وتركَ القتال»، كما تقول: «ما لك وزيداً»، ولم يثبت في العَرَبيَّة حذف واو المفعول معه (١)، فوقع الخلاف لذَلِكَ.

# م- التَّخْرِيْجُ عَلَى الْأُمُورِ البَعِيْدَةِ وَالأَوْجُهِ الضَّعِيْفَةِ، وَتَرْكُ القَرِيْبِ وَالقَوِيِّ:

وذكر هَذِهِ الجهة كَذَلِكَ ابن هِ شَام، وذهب إلى أَنّهُ: «إِنْ كان لم يظهر له إلاّ ذاك فله العذرُ؛ وَإِنْ ذكر الجميع، فإنْ قَصَدَ بيان المحتمل، أو تدريب الطالب فحسنٌ، إلاّ في ألفاظ التَّنْزِيل، فلا يجوز أَنْ يخرجَ إِلاَّ على ما يغلبُ على الظّنِّ إرادته، فإنْ لم يغلب شيء فليذكر الأَوْجُه المحتملة من غير تعشّف، وَإِنْ أراد مجرّد الإغراب على النّاس وتكثير الأَوْجُه، فَصَعْبٌ شديد» (١٠)، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ اَعْتَمَرَ فَلَا مُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَف وله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَو اَعْتَمَرَ فَلَا مُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَف وله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَفا وَالْمُوهُ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَو اَعْتَمَر فَلَا مُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَف مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ عَجَ الْبَيْتَ أَو اَعْتَمَر فَلا مُناحَ عَلَيْهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلَا مُنَاحَ ﴾ وَإِنَّ ما بعده إغراءٌ ليفيد صريحاً مطلوبيّة التطوّفِ بالصّفا والمروة، ويردّه أَنَّ إغراء الغائب ضعيف، ثمّ الإيجاب لا يتوقّف على كون ﴿ عَلَيْهِ ﴾ إغراء، بل كلمة «على» تقتضى ذَلِكَ مطلقاً (١٠٠٠).

وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ لِلَّسَّتُوا عَلَى ظُهُورِهِ ﴾ [الزّخرف١٣/٤٣]، قال بعضهم: إِنَّ «اللام» للأمر، والفعل مجزوم، والصّواب أنَّهَا لام العلّة والفعل منصوب، لضعف أمر المخاطب باللام(؛).

#### ن- تَرْكُ مَا يَحْتَمِلُهُ اللَّفْظُ مِنَ الأَوْجُهِ الظَّاهِرَةِ:

ومن الجهات أَيْضاً الَّتِي ذكرها ابن هِ شَام أَنْ يتركَ بعض ما يحتمله اللفظ من الأَوْجُه الظَّاهِرة، من مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [البقرة ٢/ ١٢٧ - آل عمران ٣/ ٣٥]؛ إذ

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص٧١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص١١٧-٤١٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٧١٦.

يجوز في الضمير المنفصل ﴿ أَنتَ ﴾ ثلاثة أَوْجُه: الفصل وهو أرجحها، والابتداء وهو أضعفها - ويختصّ بلغة تميم- والتَّوْكِيد(١).

ومن مثل قوله تعالى: ﴿ فَصَبُرٌ جَمِيلٌ ﴾ [يوسف١٨/١٦؛ إذ يجوز في نحو ذَلِكَ ابتدائيّة كلِّ منها، وخبريّة الآخر؛ أي: «شأني صبرٌ جميلٌ»، أو «صبرٌ جميلٌ أمثلُ من غيره»(١٠).

#### س- تَشْابُهُ المَنْصُوبَاتِ:

ومن مظاهر الخلاف أَيْضاً بين النَّحْوِيِّيْنَ تشابه المنصوبات في سياقاتٍ معينةٍ، أفرد لها ابن هِ هِمَام أيضاً باباً خاصاً سمّاه «باب المنصوبات المتشابهة» (٢٠)، فمنها ما يحتمل المصدريّة والمفعوليّة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ [النِّساء٤/٧٧]، وقوله: ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ [النِّساء٤/٧٤]؛ أي ظلماً ما، أو خيراً ما؛ أي لا ينقصونه (٤).

وأمّا قوله: ﴿ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا ﴾ [التوبة ٩/ ٣٩]، فمصدر؛ لاستيفاء «ضرَّ » مفعوله (٥٠).

وَمِنْهَا ما يحتمل المصدريّة والظّرْفيّة والحاليّة، كقوله تعالى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ الْجُنَةُ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [ق ٥٠ / ٣١]، أي: "إزلافاً غيرَ بعيدٍ، أو زمناً غيرَ بعيدٍ، أو أزلفته الجنّةُ في حالة كونه غيرَ بعيدٍ»، إلاَّ أَنَّ هَذِهِ الحال مؤكّدة، وقد يجعل حالاً من الجنّة، فالأصل "غير بعيدة» وهي أَيْضَا حال مؤكّدة (١٠)، ويكون التّذكير على هَذَا مثله في ﴿ لَعَلَ السَّاعَة قَرِيبٌ ﴾ [الشُّوري ١٧/٤].

## ع- إحْتِمَالُ الوَصْلِ وَالوَقْفِ:

وَرُبَّا أسهمت طريقة النُّطْق في مقام ما يحتمل الوصل أو الوقف في تنوّع المعاني النّاتجة عن تعدّد الآراء النَّحْوِيَّة إثرهما، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَاۤ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ-

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص٧٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٧٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٧٢٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٧٢٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٧٢٩.

وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَكَمِكِنِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ عَلَا نُفَرِقُ بَيْنَ آحَدِ مِن رُسُلِهِ ﴾ [البقرة / ٢٨٥]؛ حَيْثُ إِنَّ المعنى في هَذِهِ الآية متوقّفٌ على كَيْفِيَّة الأداء؛ لذَلِكَ جاز في قوله: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ وجهان:

أحدهما: أَنَّهُ مرفوعٌ بالفاعليّة عطفاً على ﴿ ٱلرَّسُولُ ﴾ ، فيكون الوقف هنا (١) ، وذكر أَبُو حَيَّان أَنَّ ما يصوّبه هو: «قراءة أمير المؤمنين عليٍّ كرّم الله وجهه، وعبد الله: ﴿ وَآمَنَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ، فأظهر الفعل الَّذِي أضمره غيره مِنَ القُرَّاء "(١) ، وَعَلَيْهِ فَإِنَّ قوله: ﴿ كُلُّ ءَامَنَ ﴾ جملة من مبتدأ وخبر يدلّ - كما ذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ - على أنّ: «جميع من تقدّم ذكرُه آمَنَ بما ذكر "(٣).

والشَّانِي: أَنْ يكون ﴿ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ مبتداً، و﴿ كُلُّ ﴾ مبتداً ثانياً، و﴿ عَامَنَ ﴾ خبراً عن ﴿ كُلُّ ﴾ وهَذَا المبتدأ وخبره خبرُ الأوّل، وَعَلَى هَذَا فلا بدّ من رابطٍ بين هَذِهِ الجملة وبين ما أخبر بها عنه، وهو محذوفٌ تقديره: «كلُّ منهم» (٤)، قال الزَّغُشَرِيّ: «والمؤمنون إِنْ عُطِفَ على الرَّسُول كان الضّمير – الَّذِي التنوين نائبٌ عنْهُ في كلّ – راجعاً إلى الرَّسُول والمؤمنين؛ أي «كلّهم آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله من المذكورين»، ووقف عليه؛ وَإِنْ كان مبتدأ كان الضّمير للمؤمنين، ووحّد ضمير كلّ من آمن على معنى: «كلّ واحد مِنْهُمْ آمن»، وكان يجوز أَنْ يجمع، كقوله: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [النمل ٢٧/ ٨٧]» (٥).

وَمِنْ هُنَا ارتبط كلٌّ من الوقف والإعراب بالآخر ارتباطاً وثيقاً؛ إِذْ إِنَّ الوقف يؤثّر في المعنى، وهَذَا بدوره يؤثّر في الإعراب، ومن ثَمّ كان لازماً لمن يدرس الوقف في القرآن أَنْ يكون ملمّاً بأَوْجُه الإعراب المختلفة، وما يستوجبه كلُّ وجهٍ من وقفٍ في القراءة عند موضع معيّنٍ، بل إِنَّ من المشتغلين بعلوم القرآن مَنِ اتّخذ الإعراب والفصائل النَّحْوِيَّة مقياساً لبيان مواضع

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٢، ص٥٨٤.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٩١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج٢، ص٦٩١.

<sup>(</sup>٥) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر ، الكشّاف، ج١، ص٣٥٨.

الوقف، ولبيان أنواعه(١)، وقد أشرنا إلى ذَلِكَ في الفصل الأُوَّلُ من البحث(١).

ومن أمثلة تأثير الوقف وعدمه في الإعراب قوله تعالى: ﴿ قَالَ اَللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ (""؛ إذ يجبُ الوقفُ على ﴿ قَالَ ﴾ وقفةً لطيفةً؛ لئلاّ يتوهّم كون الاسم الكريم فاعلاً للفعل ﴿ قَالَ ﴾ ، وإنَّمَا الفاعل يعقوب عليه السّلام(ن).

وَكَذَلِكَ يجب الوقف على قوله: ﴿ وَلَا يَحَزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ ، ثُمَّ يبتدئ ﴿ إِنَّ ٱلْمِـزَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا ﴾ [يونس١/ ٢٥]؛ لئلا يتوهم أنَّ الآية الأخيرة هي مقول قولهم في محلّ نصب، بل هي مستأنفة على سبيل التَّعلِيل (٥).

وَكَذَلِكَ يجب الوقف على ﴿ عِوجًا ﴾ من قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلّذِى آَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَمُ يَجْعَلُ لَلْهُ عِوجًا ﴾ الكهف ١/ ١٦)، ثمّ يبتدئ، فيقول: ﴿ قَيِمًا لِيُمُنذِرَ بَأْسًا ﴾ [الكهف ١/ ٢]؛ لئلا يتخيّل كون ﴿ قَيِمًا ﴾ صفة لـ ﴿ عِوجًا ﴾ في حالة عدم الوقف (١٠)، قال ابن هِشَام (٧٠): «فقلتُ له: يا هَذَا كيف يكون العوجُ قيّمًا ؟ وترحّمت على مَنْ وقف من القرّاء على ألف التنوين في ﴿ عِوجًا ﴾ وقفةً لطيفةً دفعاً لهذَا التوهم (١٠٠٠).

وأمثلة ذَلِكَ كثيرة جدّاً في التَّنْزِيل الحكيم، عِمَّا يُؤَكِّدُ أَنَّ الوقفَ مرتبطٌ بالإعراب كلَّ الارتباطِ، بل هو مقياسٌ من مقاييس الوقف، وفي معرفةِ أنواعه.

وَبَعْدُ، فَإِنَّنِي فِي هَذَا الفصل حاولْتُ أَنْ أستقرئَ بعضاً من الآيات الَّتِي يشملها ما يُسمّى

<sup>(</sup>١) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٧٠٩.

<sup>(</sup>۲) انظر ص۸۹.

<sup>(</sup>٣) ﴿ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْقِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِلُّ ﴾ ، [يوسف١٢/ ٢٦].

<sup>(</sup>٤) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيِّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٥) الـشوا، د. أيمن عبـد الـرّزّاق، من أسرار الجمـل الاسـتئنافيّة (دراسـة لغويّـة قُرْ آنِيَّـة)، ط١، دار الغوثـاني للدراسات القُرْ آنِيَّة، دمشق، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٧) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْبِ عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٩٢.

<sup>(</sup>٨) والتوهم المقصود هنا هو مَنْ توهُّم أنَّ إعرابَ «عِوَجَاً» صَفةٌ لـ «قَيُّمًّا».

بعوارض الصّناعة النَّحْوِيّة؛ أي: ما يُلحظ من الزّيادة، والحذف، والتَّقْدِيْر، والتَّأوِيل، والعوض، والتوهّم، والتّوسّع، والوقف، والوصل، وغيرها من الأمور النّاتجة عن سياق النّص، أو طبيعة الأداء، أو نظام التَّركيب، الَّتِي أَدَّتْ إلى تفاعل المعاني، واختلاف الدَّلالات اختلافاً جزئيّاً بقوة المعنى أو ضعفه، أو اختلافاً كلّيّاً بإعطاء معنى مغاير، ودلَّتْ مجتمعةً على أَنَّ هَذَا الاختلافَ إِنَّهَا هو اختلافُ تنوُّع وتعدُّدِ، لا تناقُضَ فيه ولا تباينَ ولا تضلدً.

وَلا بُدَّ مِن الإشارة إلى أَنَّ هَذِهِ العوارض مِنْهَا ما هو مقبولٌ ناتج عن أصول الصنعة النَّحْوِيَّة، وهو ما اعتمدناه في هَذَا البحث بشيء من التنويع والشّموليّة؛ كي نحيط بالظَّواهِر الَّتِي تودّي إلى تِلْكَ الاختلافات بين النَّحْوِيِّنَ، وإلى التَّعَدُّد في تحليلاتهم النَّحْوِيَّة معظمها؛ لأَنَّ استقراءَ أبوابِ النَّحْو جميعها وإسقاطَها على الآيات كلّها عملٌ يطول، وَرُبَّمَا يؤدّي إلى شيءٍ من التَّشابِهِ والتّكرارِ؛ وَمِنْهَا ما هو غير مقبول ناتجٌ عن المغالاة، وتجاوز الحدّ، والتّعقيد، دون أيّ غرض يُجنى، أو حاجة تُغنى، وهو ما أهملناه في هَذَا البحث؛ لأَنَّهُ لا يفيد اللُّغَة في شيءٍ، وهو من آفات الإعراب بلا جدال.

كها أهملْتُ في هَذَا البحث كلّ خلافٍ دعت إليه الزّيادات المفتعلة؛ والتَّقْدِيْرات المقصودة، والتَّأوِيلات المنشودة، الَّتِي كانت نتيجة للخلاف بين المذاهب الدّينيّة، أو للخلاف لأهواء أو عداءاتٍ شخصيّة، أو للخلاف للرّزق وطلب العيش، أو للخلاف لعدم الالتفات إلى اختلاف اللَّهجات، أو للخلاف المتعصّب بين المدارس النَّحْوِيَّة، لما فيها من دوافع داخليّة وأفكار مسبقة أدّت إلى نشوب الخلاف، وكنت قد ذكرت في غير موضع من هَذَا البحث أنَّنِي سأقفُ عند الاختلافات بين النَّحُويِّيْنَ مهملاً كلّ خلافٍ دعا إليه سببٌ من الأسباب المذكورة، الَّتِي لا طائل منها في تفسير آيات الله، والوصول إلى المعنى الَّذِي يتعدّد بتعدّد الإعراب الَّذِي يوجّهه النَّحْوِيُّونَ في ضوء اختلافاتهم المستندة إلى أصولٍ نحويّةٍ سليمة.



# الفَصْلُ التَّالِثُ

«أَهَمِّيَّةُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَوْظِيْفِ العَنَاصِرِ النَّحْوِيَّةِ لأَدَاءِ مَعَانِيْهَا»

الَبْحَثُ الأَوَّلُ

مَفْهُ ومُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَرَأْيُ العُلَمَاءِ فِي عَدَدِهَا

الَبْحَثُ الثَّانِي

دَوْرُ القِرَاءَاتِ فِي تَنَـوُّعِ المَعَانِي، وَتَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ



#### المَبْحَثُ الأَوَّلُ:

## مَفْهُومُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَرَأْيُ العُلَمَاءِ فِي عَددِهَا:

## أ- القِرَاءَاتُ القُرْآنِيَّةُ، نَشْأَتُهَا، وَالمَرَاحِلُ الَّتِي مَرَّتْ بِهَا:

القِرَاءَات جمع قراءة، وهي في اللُّغَة مصدرٌ سماعيٌّ لـ «قرأ»، وهي بمعنى الضّمّ والجمع، يُقال: «قرأت الشّيء: أي جمعتُهُ وضممْتُ بعضَهُ إلى بعض»(١٠).

وفي الاصطلاح اعتنى ببيان معناها كثيرٌ من العُلَمَاء القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ؛ فهي عند الإمام البنّاء البنّاء البنّاء الجُزَرِيّ: «علمٌ بكَيْفِيَّة أداء كلمات القرآن واختلافها، معزوٌ لناقله»(١)، وهي عند الإمام البنّاء الشّافعيّ (٣): «علمٌ يُعْلَمُ منه اتّفاقُ النّاقلين لكتاب الله – تعالى – واختلافهم في الحذف والإثبات والتّحريك والتسكين والفصل والوصل، وغير ذَلِكَ من هيئة النّطْق والإبدال وغيره، من حَيْثُ السّمَاع»(١)، وهي عند الشّيخ الزّرقانيّ (٥): «مذهبٌ يذهبُ إليه إمامٌ من أئمّة القرّاء، مخالفاً به غيرَهُ في النّطْق بالقرآن الكريم، مع اتّفاقات الرّوايات والطّرق عنه، سواءٌ أكانت هَذِهِ المخالفة في نطق

<sup>(</sup>١) ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (قرأ)، ج٥، ص٣٥٦٣.

<sup>(</sup>٢) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، منجد المقرئين ومرشد الطّالبين، تحد. د. عبد الحيّ الفَرَمَاويّ، ط١، مكتبة جمهوريّة مصر، القاهرة، ١٣٩٧هـ، ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمّد بن أحمد البنّاء الدّمياطيّ الشّافعيّ، صنّف تصانيف مفيدة، وجاور بالمدينة المنوّرة حَتَّى توفيّ فيها سنة ١١١٦هـ. البغداديّ، إسماعيل باشا، هديّة العارفين (أسماء المُؤلِّفينَ وآثار المُصَنِّفين)، ج١، دار العلوم الحديثة، بيروت، د.ت، ص١٦٧ - ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) البنّاء، أحمد بن محمّد، إتحاف فضلاء البشر في القِرَاءَات الأربع عشر، تصحيح وتعليق الشَّيْخ عليّ محمّد الضّبّاع، مطبعة المشهد الحسيني، القاهرة، د.ت، ص٥.

<sup>(</sup>٥) هو الشَّيْخ محمّد عبد العظيم الزّرقانيّ، من عُلَمَاء الأزهر في مصر، تخرّج من كليّة أصول الدّين، وعمل بها مدرّساً لعلوم القرآن والحديث، وتوفي في القاهرة سنة ١٣٦٧ هـ. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٢١٠.

الحروف أم في نطق هيئاتها»(١). وعند الدُّكْتُور محمّد سالم محيسن(٢): «هي علمٌ يعرفُ به كَيْفِيَّة النُّطْق بالكلمات القُرْ آنِيَّة، وطريق أدائها اتّفاقاً واختلافاً، مع عزو كلِّ وجه لناقله»(٣).

وعلم القِرَاءَات هو أحدُ أهم العلوم الَّتِي اشتغل بها العُلَمَاء خدمةً للقرآن الكريم، فقد حظيت القِرَاءَات القُرْآنِيَّة باهتهام المسلمين منذ نهضتهم الأولى على يد رسول الله محمد را على على يد رسول الله محمد الله وصحابته الكرام والتّابعين أله إلى يومنا هَذَا، فلقد تجرّد عددٌ كبيرٌ من عُلَمَاء المسلمين لخدمة هَذَا الكتاب، وأفنوا أعهارهم بتتبع كلِّ صغيرةٍ وكبيرةٍ حول هَذَا العلم، وسطّروا كل ما جادت به عقولهم وأفكارهم في مؤلّفات، أصبحت مفخرة المسلمين ومظان الدّارسين من بعدهم في الدّرس والتّأليف.

والمتأمّل في الدَّرس اللغويّ العربيّ، يجد أنَّ الدَّرس العربيّ قد تأثّر تأثّراً واضحاً بهَذِهِ المؤلّفات وغيرها؛ إذ لا يكاد يخلو كتابٌ في أصوات العَرَبِيَّة ونحوها وصرفها من جملةٍ كبيرةٍ من القِرَاءَات، وما يتَّصل بها من مسائل مثّلت القواعد والضَّوابِط الَّتِي أصّلت ورفدت مفردات هَذِهِ العلوم الَّتِي سطّرها عُلَهَاء الأمّة.

والحديث عن القِرَاءَات القُرْآنِيَّة يرتبط بالمراحل الأولى الَّتِي تلقّى فيها النبي اللهِ آيات التَّنْزِيل، ومن ثَمّ تبليغها للصّحابة ، وجهودهم في نشر معاني هَذِهِ الآيات والمراد منها، مع التَّنْزِيل، ومن ثَمّ تبليغها للنّاس كَافَّة، كما تلقّوها مِنْ فَمِ الرَّسُول عليه السّلام، هَذَا المشهد يصوّره لنا أبو عبد الرّحن السُّلَمِيّ() بقولِهِ: «إنّا أخذنا القرآن عن قوم أخبرونا أنّهم كانوا إذا

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، مؤسّسة التّاريخ العربيّ، بيروت - لبنان،

<sup>(</sup>٢) هو محمّد بن محمّد بن محمّد بن سالم بن محيسن الشافعيّ، الأستاذ بقسم القرآن وعلومه، في جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلامِيَّة بأبها في السعوديّة، تخصّص في القِرَاءَات وعلوم القرآن، وعضو لجنة مراجعة المصاحف بالأزهر الشريف. محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، المكتبة الأزهريّة للتراث، القاهرة، د.ت، ص١.

<sup>(</sup>٣) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن حبيب الكُوفِيّ التابعيّ ( -١٩٤هـ)، روى عنه يحيى بن وثاب وعطاء. ابن سعد، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد الرِّهريّ، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، د.ت، ج٦، ص١٧٢.

تعلّموا عشر آياتٍ لم يتجاوزوهنّ إلى العشر الآخر حَتَّى يعلموا ما فيهنّ، فكنّا نتعلّم القرآن، والعمل به»(١١).

وَمِنْ هُنَا لا بُدَّ من الحديث بشكلٍ موجزٍ عن مراحل نقل القرآن وجمعه، قبل الحديث عن القِرَاءَات والمراحل الَّتِي مرّت بها؛ لأَنَّ علم القِرَاءَات القُرْآنِيَّة ثمرةٌ من تِلْكَ الجذور المباركة.

لقد مرّت مراحل التوثيق لهَذَا النّصّ العظيم في مراحل متعدّدة، وفي عهود مختلفة، بدأت في عهد الرَّسُول الله التهت في عهد الخليفة عثمان (٢٠ الله الله الله الله على يده تمّت كتابة المصحف على المنهج أو النّمط الَّذِي عليه الآن (٣٠).

فلم يكن كتبة الوحي الَّذِين كان النّبي الله يملي عليهم من قبيلةٍ واحدةٍ، بل كانوا من قبائل عدّة، فيهم القرشيّ وغيره (١٠)، وكان النّاس على اختلاف قبائلهم ولهجاتهم في سعةٍ من أمرهم في قراءة القرآن، فكلٌ يقرؤه بلحن قومه، حَتَّى إِذَا آنسَ أحدُهم اختلافاً في قراءةٍ سمعها من إنسانٍ عمّا أقرأه الرَّسُول، هرع إليه شاكياً، فسمع الرَّسُول من كلِّ قراءته، فأقرّه عليها قائلاً: «هَكَذَا أَنْ وَلَتْ » (٥)، وَمِنْ هُنَا كثرت الوجوه المُتواتِرة عن رسول الله وتعارف النّاس على هَذِهِ الوجوه الأمصار، كلٌّ يُقرِئُ أهلَ مصرِهِ بها سمع على لهجته، وتعارف النّاس على هَذِهِ الوجوه واللّهجات، ولم ينكر أحدٌ على أخيه قراءته (١)؛ فقد كان لسانُ كلِّ صاحب لغةٍ لا يقدرُ على ردّه إلى لغةٍ أخرى إلاّ بعد تكلّفٍ شديد، ولو أَنَّ كلَّ فريقٍ من هَوُّ لاَءِ أَمرَ أَنْ يزولَ عن لغتِهِ لاشتدّ ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، معرفة القرّاء الكبار على الطّبقات والأعصار، تحد. بشّار عوّاد معروف وشعيب الأرناؤوط وصالح مُهدي عبّاس، ج١، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) تُوفِي (٣٥هـ). ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٣، ص٩٣٥.

<sup>(</sup>٣) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ط٣، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م، ص٩.

<sup>(</sup>٤) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٨.

<sup>(</sup>٥) «هَكَذَا أُنْزِلَتْ، إِنَّ هَذَا القُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَاقْرَؤُوا مَاتَيَسَّرَ مِنْهُ". النَّووِيّ، يحيى بن شرف، شرح صحيح مُسلم، ج٦، رقم (٨١٨)، ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٦) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٩.

عليه، وعظمت المحنة فيه، فأراد الله برحمته ولطفه أَنْ يجعلَ متّسعاً في اللُّغَات ومتصرّفاً في الحركات، فأمر رسولَهُ أَنْ يُقْرئَ كلَّ قومٍ بلغتهم وما جرت عليه عاداتُهم، فقومٌ جرت عاداتُهم بالهمز، وقومٌ بالتخفيف(١)، وقومٌ بالفتح(٢)، وقومٌ بالإمالة(٣)، وغير ذَلِكَ(١).

حَتَّى إِذَا امتدَّ الزَّمَان قليلاً، وكثر الآخذون عن الصّحابة، وقع بين أتباعهم شيءٌ من خلافٍ أو تنافسٍ أو إنكارٍ، فخشي الأجلاء من الصّحابة مغبّته مع الزَّمَن، فحملوا إلى الخليفة الثَّالِث عثمان بن عفّان على معالجة الأمر ففعل، وكان من رأيه كتابة مصاحف يجتمع عليها قُرّاء الصّحابة وكتبة الوحي (٥)، وهَؤُلاء وأولئك كثيرون متوافرون، حَتَّى إِذَا وقع خلافٌ كتبوه على لغة قريش، وَكَذَلِكَ كان (١).

ثمَّ بعث عثمان ﷺ المصاحف إلى الآفاق، وأرسل مع كلِّ مصحفٍ مَنْ يوافق قراءتَه في الأكثر الأغلب، وهَذِه القراءةُ قد تخالفُ الذّائع الشّائعَ في القطر الآخر عن طريق المبعوث الآخر بالمصحف الآخر (")، ثمّ أمر بكل ما سوى هَذِهِ المصاحف من القرآن أَنْ يحرق (")، ثمّ أجمعت الأمّة على ما تضمّنته هَذِهِ المصاحف، وتركِ ما خالفها من زيادةٍ ونقصٍ، وإبدال كلمةٍ بأخرى في معناها مما كان مأذوناً فيه توسعةً عليهم، وجرّدت هَذِهِ المصاحف من النّقط والشّكل ليحتملها ما صحّ

<sup>(</sup>١) التّخفيف: يكونُ بواحدٍ مِنْ ثلاثةِ أمورٍ، هي: جَعْلُ الهَمْزَةِ بَيْنَ بَيْنَ، أو إبدالها، أو حذفها؛ ولكلِّ مِنْهَا أحكامٌ خَاصَّة، يضيق المقام بالتفصيل فيها هنا. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج١١، ج١١، ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) الفتح: هو فتح القارئ فاه، بلَفظِ الحرفِ، ويُقالُ له: التّفخيم. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الإمالة: أَنْ ينحوَ بالفتحة نحو الكَسْرةِ، وبالألف نحو الياء كثيراً، وهو المحض، ويُقالُ له: الإضجاع، والبطح، والكسر قليلاً، ويُقال له أيضاً: التّقليل، والتّلطيف، وبين بين. السّيُوطِيّ، جلال الدِّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) ابن قُتَيْبَة، أبو محمّد عبد الله، تأويل مشكل القرآن، ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) وهم زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزّبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرّحن بن الحارث بن هِشَام. أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٩.

<sup>(</sup>٦) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٩.

<sup>(</sup>٧) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٨) ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ص٣٧.

نقلُهُ وثبتت تلاوته عن النبي الله فغدت بِذَلِكَ مرجعَ النَّاس، إليها يصيرون في قراءتهم وخلافهم، وَبِذَلِكَ قضي على احتمالات الفرقة في الأجيال القادمة، فكان من ذَلِكَ بعد التَّيسِير الأوّل تقريب بين اللَّهجات، وبقي الرِّسم العثمانيِّ ضابطاً لما اتُّفِقَ عليه منها، كما كان خطوة واسعة نحو التّوحيد، ثمّ تكفّلت الأعصار المتعاقبة بالبقيّة (۱).

ثمّ قرأ كلُّ مصرِ بها في مصحفهم، وتلقّوا ما فيه من الصّحابة الَّذِيْنَ تلقّوه عن النّبيّ ، ثمّ تجرّد للأخذ عن هَوُلاَءِ قومٌ أسهروا ليلهم في ضبطها، وأتعبوا نهارهم في نقلها، حَتَّى صاروا في ذَلِكَ أَيْمَة للاقتداء، وأنجها للاهتداء، وأجمع أهل بلدانهم على قبول قِرَاءَاتهم، ولم يختلف عليهم اثنان في صحّة روايتهم ودرايتهم، ولتصدّيهم للقراءة الَّتِي نُسِبَتْ إليهم، وكان المعوّل فيهم عليها(۱).

وبهذا العمل المنظّم والدَّقِيق اختزلت القِرَاءَات الَّيِي اتّسعت وتنوّعت في زمن عثمان، وسقطت القراءة بكثير من القِرَاءَات؛ لأَنَّهَا خالفت خطّ المصحف الَّذِي صار إليه الإجماع من قبل الصّحابة، ومضى المسلمون يتلقّون القرآن بقِرَاءَاته من عُلَهَاء التّابعين وتابعي التّابعين جيلاً بعد جيل، متحرّين الدّقة في الرّواية، معتمدين في ذَلِكَ على المشافهة والسَّهَاع لا على الدّراية والاجتهاد والاكتفاء بالمصاحف، يقول ابن مجاهد: «والقراءة الَّتِي عليها النَّاس بالمدينة ومكّة والكوفة والبصرة والشَّام هي القراءة الَّتِي تلقّوها عن أوّليهم تلقياً، وقام بها في كلّ مصرٍ من هَذِهِ والأمصار رجلٌ ممّن أخذ عن التّابعين، أجمعت الخَاصَّة والعَامَة على قراءته، وسلكوا فيها طريقَهُ، ومَسكوا بمذهبه على ما رُوي عن عمر بن الخطّاب، وزيد بن ثابت "، وعروة بن الزّبير ، وعمر بن عبد العزيز، وعامر الشّعبيّ (٤)» (٥).

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٢) الزّرقاني، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) هو زَيْد بن ثابت ( -٤٥هـ)، كاتب رسول الله ﷺ، أنصاريّ، أحد الَّذِيْنَ جمعوا القرآن. ابن الجَزَرِيّ، محمّد ابن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٩٦.

 <sup>(</sup>٤) هو عامر بن شراحيل الكُوفِيّ ( -١٠٥هـ)، عَرَضَ على السلميّ، وعلقمة بن قيس، وروى عنه ابن أبي ليلى.
 ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) ابن مجاهد، أحمد بن موسى، السّبعة في القِرَاءَات، تح. د. شوقي ضيف، ط٣، دار المعارف، مصر، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ص٤٩.

وهكذا سارت مرحلة القراءة في مطلع القرن الأُوَّل الهجريِّ على ما قدَّمنا، فالنَّاس لا يقرؤون المصاحف إلا بما أقرأهم به الصّحابة والتّابعون، والمقرئون الثّقات الَّذِيْنَ يرجعون إليهم في الأمصار كثيرون مشهورون، وانحصرت وجوه القِرَاءَات بما تواتر موافقاً للمصحف العثمانيّ، ونسيت قِرَاءَات لا شكّ في صحّتها وتواترها؛ لأنَّهَا لا تطابق الرّسم العثمانيّ(۱).

ثُمَّ إِنَّ القرّاء بعد هَوُ لاَء كثروا وتفرّقوا في البلاد وانتشروا، وخلفهم أممٌ بعد أمم، وعرفت طبقاتهم، واختلفت صفاتهم، فكان مِنْهُمُ المتقن للتلاوة المشهورة بالرّواية والدّراية، وَمِنْهُمُ المحصّل لِوَصْفِ واحدٍ، وَمِنْهُمُ المحصّل لغير واحد، فكثر بَيْنَهُمْ لذَلِكَ الاختلافُ، وَقَلَّ مِنْهُمُ الائتلافُ.

فقام عند ذَلِكَ جهابذة الأمّة، وصناديد الأَئِمَّة، فبالغوا في الاجتهاد بقدر الحاصل، وميّزوا بين الصّحيح والباطل، وجمعوا الحروف والقِرَاءَات، وعَزَوا الأَوْجُه والرّوايات، وبيّنوا الصّحيح والشّاذّ، والكثير والفاذّ بأصولٍ أصّلوها، وأركانٍ فضّلوها(٢).

ثمّ يشير ابن الجَزَرِيّ إلى هَذِهِ الأصول والأركان، ويعوّل عليها كما عوّلوا، بقوله: «كلّ قراءة وافقت العَرَبِيَّة ولو بوجه، ووافقت أحد المصاحف العثمانيّة ولو احتمالاً، وصحّ سندها، فهي القراءة الصّحيحة الَّتِي لا يجوز ردُّها، ولا يحلُّ إنكارها، بل هي من الأحرف السّبعة الَّتِي نزل بها القرآن، ووجب على النَّاس قبوهُا، سواء كانت عن الأَئِمَّة السّبعة أو عن غيرهم من الأَئِمَّة المقبولين، ومتى اختل ركنٌ من هَذِهِ الأركان الثَّلاثة أطلق عليها ضعيفة أو شاذة أو باطلة سواء كانت عن السّبعة أو عمّن هو أكبر منهم؛ هَذَا هو الصّحيح عند أَئِمَّة التَّحقِيق من السّلف والخلف»(۱۳).

وأراد بقوله: «ولو بوجه» وجهاً من وجوه النَّحْو، سواءٌ أكان أفصح أم فصيحاً، مجمعاً عليه أم مختلفاً اختلافاً لا يضرّ مثله إِذَا كانت القراءة ممّا شاع وذاع وتلقّاه الأئِمَّة بالإسناد

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١١.

<sup>(</sup>٢) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ج١، ص٩.

الصّحيح؛ إذ هو الأصل الأعظم والرّكن الأقوم، وهَذَا هو المختار عند المحقّقين في ركن موافقة العَرَبيّة(١).

وأراد بقوله: «ووافقت أحد المصاحف» ما كان ثابتاً في بعضها دون بعض، كقراءة ابن عامر (٢): ﴿ وَبِالنَّبِرُ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴾ [آل عمران ٢/ ١٨٤] بزيادة الباء في الاسمين، فَإِنَّ ذَلِكَ ثابتٌ في المصحف الشَّاميّ، وكقراءة ابن كَثِيْر ﴿ جَنَّاتٍ تَجِّرِى مِن تَمِّنِهَا الْأَنَهارُ ﴾ [التوبة ١٠٠/] في سورة براءة بزيادة «من»، فَإِنَّ ذَلِكَ ثابتٌ في المصحف المكيّ، فلو لم يكن ذَلِكَ كَذَلِكَ في شيء من المصاحف العثمانيّة، لكانت القراءة بِذَلِكَ شاذة لمخالفتها الرّسم المجمع عليه (٣).

وأراد بقوله: «ولو احتمالاً» ما يوافقُ الرّسمَ ولو تقديراً؛ إذ موافقة الرّسم قد تكون تحقيقاً وهو الموافقة الصريحة، وقد تكون تقديراً وهو الموافقة احتمالاً، ومن ذَلِكَ كتابة ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ بإسقاط الألف ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ فقراءة الحذف تحتمله تخفيفاً كما كتب، وقراءة الألف محتملة تقديراً كما كتب، فتكون الألف حذفت اختصاراً '').

وأراد بقوله: «وصح سندها» أَنْ يرويَ تِلْكَ القراءةَ العدلُ الضَّابِط عن مثله كذا حَتَّى تنتهي وتكون مع ذَلِكَ مشهورة عند أَثِمَّة هَذَا الشَّأن الضَّابِطين له، غير معدودة عندهم من الغلط أو ممّا شذّ بها بعضهم (٥٠).

وقد اشترط كثير من العُلَمَاء التَّواتُر في هَذَا الرَّكن، ولم يكتفِ بصحّة السّند، وهو: «أَنْ يرويَ القراءةَ جماعةٌ يستحيل تواطؤهم على الكذب عن مثلهم، وهكذا إلى رسول الله على من دون انقطاع في السّند»(٢)، فعندهم أَنَّ القرآن لا يثبت إلاّ بالتَّواتُر، وَأَنَّ ما جاء مجيء الآحاد لا يثبت به قرآن، وهَذَا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عامر الدّمشقيّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السَّابق، ج١، ص١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج١، ص١٣.

<sup>(</sup>٦) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٤.

عند ابن الجَزَرِيّ ممّا لا يخفى ما فيه، فَإِنَّ التَّواتُر إِذَا ثبت لا يحتاج فيه إلى الرّكنين الآخرين من موافقة الرّسم وغيره؛ إذ ما ثبت من أحرف الخلاف متواتراً عن النّبيّ رجب قبوله، وقُطِع بكونه قرآناً، سواءٌ أوافق الرّسم أم خالفه، ويعقّب ابن الجَزَرِيّ قائلاً: «وَإِذَا اشترطنا التَّواتُر في كلّ حرف من حروف الخلاف، انتفى كثير من أحرف الخلاف الثَّابِت عن هَوُلاَء الأَئِمَّة السّبعة وغيرهم، ولقد كنت قبل ذَلِكَ أجنح لهذَا القول، ثمّ ظهر فسادُه، وموافقة الأئِمَّة السّلف والخلف»(۱).

وأشهر مَنْ عُرِفَ عنه ذَلِكَ ممّن سبق ابن الجَزَرِيّ من العُلَمَاء مكّيّ بن أبي طالب في المئة الخامسة للهجرة، فقد قال: «القراءة الصّحيحة ما صحّ سندها إلى رسول الله ، وساغ وجهها في العَرَبِيَّة، ووافقت خطّ المصحف (٢٠)، ثمّ شاع هَذَا القول بعدَه حَتَّى تبعه على ذَلِكَ بعض المتأخّرين، وكان مِنْهُمْ ابن الجَزَرِيّ في «نشره» و «طيبه» وهما كتابان صارا عمدةً في فنّ القراءة يدرسُهما كلُّ من أراد تحصيله (٣).

وقد أنكر العُلَمَاء عدم اشتراط التَّواتُر، والاكتفاء بصحة السّند آنف الذّكر؛ فقد ردّ الإمام السّفاقسيّ ذَلِكَ بقوله: «وهَذَا قولٌ مُحْدَثٌ لا يُعَوَّلُ عليه»(ن)، وأكّد على «أَنَّ مَذْهَبَ الأُصُولِيِّيْن، وفُقَهَاءِ المَذَاهِب، والمُحَدِّثِيْن، والقُرَّاء أَنَّ التَّواتُر شرطٌ في صحة القراءة، ولا تثبت بالسّند الصّحيح غير المُتواتِر ولو وافقت رسم المصاحف العثمانية»(ن)، ثمّ استدرك السّفاقسيّ على ما قد يرد في الخاطر إزاء التَّواتُر بقوله: «ولا يقدح في ثبوت التَّواتُر اختلاف القرّاء؛ فقد تتوارد القراءة عند قوم دون قوم، فكلٌ من القرّاء إنَّمَا لم يقرأ بقراءة غيره؛ لأنَّمَا لم تبلغه على وجه التَّواتُر، ولذا لم يعب أحدٌ مِنْهُمْ على غيره قراءته لثبوت شرط صحّتها عندَهُ، وَإِنْ كان هو لم يقرأ بها لفقد الشّرط عنده»(ن).

<sup>(</sup>١) ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) السّفاقسيّ، على النوريّ، غيث النّفع في القِرَاءَات السّبع، ط٣، مصطفى البابيّ الحَلَبِيّ، القاهرة، ١٣٧٣ هـ، ص٦-٧.

<sup>(</sup>٣) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٢-١٣.

<sup>(</sup>٤) السَّفاقسيّ، على النوريّ، غيث النَّفع في القِرَاءَات السَّبع، ص٦٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ص٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٧.

وَيَظْهَرُ لَنَا - مِمَّا تَقَدَّمَ - أَنَّ الشَّرْطَ الأَسَاسَ هُوَ الثَّالِثُ، أَمَّا الأَوَّلُ والثَّانِي فالغالبُ أَنَّهُمَا أَضيفا لِيتكوَّنَ مِنَ الثَّلاثَة ما ينطبق تمام المطابقة على القِرَاءَات العشر المعروفة، وليخرج بِذَلِكَ قِرَاءَات متواترة تركها النَّاس منذ حملهم عثمان على مصحفه، لمخالفتها رسمه(١٠).

أمّا القراءة الشَّاذّة، فهم في تعريفها فريقان: «الأوّل: جعلها فيها توافر فيه شرطان، وتخلّف شرط موافقة رسم المصحف الإمام، وفي هَذَا التّعريف بعض التّساهل قياساً إلى تعريف الفريق الثّاني؛ والآخر: جعلها فيها فَقَدَ التَّواتُر من الشّرط الثَّالِث، فمها تجتمع الشُّرُوط الثَّلاثَة في قراءة بسند صحيح غير متواتر، فهي عندهم شاذّة، وأجمعوا على تحريم القراءة بها في الصّلاة، كها تحرم في غير الصّلاة أيضاً، إذا اعتُقد قرآنيّتها، أو أُوْهِمَ ذَلِكَ»(٢).

أمّا من حَيْثُ الاحتجاجُ بها على اللُّغَة والقواعد العَرَبِيَّة، فرأى الأستاذ سعيد الأفغاني أَنَّ ذَلِكَ سليمٌ سائغٌ، إِذَا صحّت نسبتُها إلى صحابيًّ أو عربيًّ سليقيٍّ من التّابعين<sup>(٣)</sup>.

#### ب- طَبَقَاتُ الحُفَّاظِ المُقْرئيْنَ الأَوَائِل:

لقد اشتهر في كلّ طبقة من طبقات الأمّة جماعةٌ بحفظ القرآن وإقرائه(١٠):

فالمشتهرون من الصّحابة بإقراء القرآن الكريم: عثمان، وعليّ، وأُبيّ بن كعب، وزيد بن ثابت، وابن مسعود، وأبو الدّرداء(٥)، وأبو موسى الأشعريّ، وسائر أولئك الَّذِيْنَ أرسلهم عثمان بالمصاحف إلى الآفاق الإسلامِيَّة.

والمشتهرون من التّابعين: معاذ بن الحارث المشهور بمعاذ القارئ(٢)، وابن المسيّب(٧)،

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٧٠٤-٨٠٤-٩٠٤.

<sup>(</sup>٥) هو عُوَيْمِر بن زَيْد ( -٣٢هـ)، أحد الَّذِيْنَ جمعوا القرآن، حفظاً على عهد النبي ﷺ. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد ابن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٦) هو معاذ بن الحارث المدنيّ ( -٦٣هـ)، روى عنه نافع، وابن سيرين. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بـن محمّد بـن عـليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٠.

<sup>(</sup>٧) هو سعيد بن المُسَيّب ( -٩٤هـ)، إمام التَّابعين، قرأ على ابن عبّاس وأبي هُرَيْرَةَ، وقرأ عليه الزهريّ. ابنَ الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣١٨.

وعروة بن الزّبير، وعمر بن عبد العزيز، وسليمان بن يسار (١)، وعطاء (٢)، وابن شهاب الزّهريّ (٣)، ومسلم بن جندب (١)، وزيد بن أسلم (٥)، وعبد الرّحن بن هرمز، في المدينة.

ومجاهد، وعبيد بن عمير (٢)، وطاوس (٧)، وعكرمة، وابن أبي مُلَيْكة، في مكّة.

وأبو العالية (١٠)، وأبو رجاء (١٠)، ونصر بن عاصم، وابن سيرين (١٠)، وقتادة (١١٠)، ويحيى بن يعْمَرْ (١٢)، في البصرة.

<sup>(</sup>١) هو أبو أيوب الهلاليّ المدنيّ ( -١٠٧هـ)، تابعيّ، وردت عنه الرواية في حروف القرآن. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) هو عطاء بن أبي رباح ( - ١١٥هـ)، وردت عنه الرّواية في حروف القرآن. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن مسلم بن شهاب المدنيّ ( -١٢٤هـ)، تابعيّ، قرأ على أنس بن مالك، وعرض عليه نافع. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٤) هو مسلم بن جندب الهذليّ المدنيّ ( -١٣٠٠هـ)، تابعيّ، عرض على عبد الله بن عبّاس، وعرض عليه نافع. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرّاء، ج٢، ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) هو زيد بن أسلم المدنيّ ( -١٣٦هـ)، مولى عمر، أخذ عن شيبةَ بنِ نصّاح. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٦) هو أبو عاصم الليثيّ المكيّ ( -٤٧هـ)، وردتْ عنه الرّواية في حروف القرآن، وروى عن ثلّة من الـصّحابة، وروى عنه مجاهد وعطاء. ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٧) هو طاوس بن كيسان المكيّ ( -١٠٦هـ)، تابعيٌّ، وردتْ عنه الرّواية في حروف القرآن، أخذ عن ابن عبّاس. ابن كَثِيْر، عِبَاد الدِّيْن إِسْهَاعِيْل، البداية والنهاية، ج٩، ص٣٥.

<sup>(</sup>٨) هو رفيع بن مهران الرياحيّ ( - • ٩هـ)، تابعيٌّ، قرأ عليه الأعمش، وأبو عمرو. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد ابن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٩) هـو عمران بـن تميم العطارديّ ( -١٠٥هـ)، تابعيٌّ، عَرَضَ عـلى ابـن عبّاس، وروى عنه أبـو الأشهب العطارديّ. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>١٠) هو محمّد بن سيرين ( -١١٠هـ)، مولى أنس بن مالك، روى عـن ثلّـة مـن الصّحابة، وروى عنـه الشعبيّ وقتادة. ابن سعد، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد الزّهريّ، الطبقات الكبرى، ج٧، ص١٩٣.

<sup>(</sup>١١) هو قتادة بن دعَامَّة السّدوسَيّ ( -١١٨ هـ)، لـه اختيـار في القـراءة، روى عـن أنـس بـن مالـك، وروى عـنـه شعبة. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٥.

<sup>(</sup>١٢) يحيى بن يعمر ( -١٢٩هـ)، تابعيٌّ جليل، عَرَضَ على عبد الله بن عمر، وأخذ عنه أبو عمرو بن العلاء. ابن الجَزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٧، ص٣٦٨.

وعلقمة (١)، وعُبَيْدَة (٢)، والرّبيع بن خثيم (١)، وسعيد بن جُبَيْر (١)، والنخعيّ (١)، والشّعبيّ، في الكوفة.

والمغيرة المخزومي «صاحب مصحف عثمان»(١)، وخُلَيْد(٧)، في الشَّام.

ثمّ تفرّغ قومٌ للقِرَاءَات يضبطونَها ويُعْنَوْنَ بها، فكان في المدينة: أبو جعفر يزيد بن القعقاع (^،)، ثمّ شيبةُ بن نِصَاح (٩)، ثمّ نافع بن أبي نعيم (١٠٠).

وكان في مكَّة: عبد الله بن كثير، وحميد بن قيس الأعرج(١١١)، ومحمَّد بن مُحيَّصن.

<sup>(</sup>١) هو علقمة بن قيس ( -٦٢هـ)، تابعيٌّ، فقيةٌ، عرض على عبد الله بن مسعود، وسمع من ثلّة من الصّحابة. ابن الجَزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥١٦٠.

<sup>(</sup>٢) هو عُبَيْدَةً بنُ عمرو الكُوفِيّ التابعيّ ( -٧٢هـ)، أخذ عن عبد الله بن مسعود، وأخذ عنه النخعيّ. ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن محمّد بن عمّد بن عمرو النّد النّد بن عمرو النّد النّد بن عمرو النّد بن عمرو النّد بن عمرو النّد النّد بن عمرو النّد النّد بن النّد النّ

<sup>(</sup>٣) هو الرّبيع بن خثيم الكُوفِيّ التابعيّ ( - ٩٠هـ)، أخذ عن ابن مسعود، وعرض عليه أبو زرعة. ابن الجَزَرِيّ، محمّد ابن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) هو سعيد بن جُبَيْر ( -٩٥هـ)، تابعيٌّ، عرض على ابن عبّاس، وأخذ عنه أبو عمرو. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد ابن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) هو إِبْرَاهِيم النخعيّ بن يزيد الكُوفِيّ التابعيّ ( -٩٦هـ). ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٩.

<sup>(</sup>٦) هو المغيرة بن أبي شهاب، أبو عبد الله بن عمرو ( -٩١هـ)، أخذ عن عثمان ، وكان يُقْرئ في دمشق. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٠.

<sup>(</sup>٧) هو خُكَلَيْد بن سعيد صاحب أبي الدّرداء، ولم تُذكر وفاته. الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٨) هو الحارث المدنيّ الحدّاء، وستأتي ترجمته، انظر ص٣١٠.

<sup>(</sup>٩) هو شيبةُ بن نصاح، مولى أمّ سلمة ( -١٣٠٠هـ)، عَرَضَ على عبد الله بن مسعود، وعرض عليه نـافع، وأبـو عمرو. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>١٠) هو عبد الرّحن المدنيّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٥٠٥.

<sup>(</sup>١١) هو حميد بن قيس المكيّ ( -١٣٠٠ هـ)، أخذ عن مجاهد، وروى عنه سفيان بن عيينة وأبو عمرو. ابن سعد، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد الزّهريّ، الطبقات الكبرى، ج٥، ص٤٨٦.

وكان في الكوفة: يحيى بن وثاب (١)، وعاصم بن أبي النَّجود (١)، وسليان الأعمش "، ثمّ مرزة، ثمّ الكِسَائِيّ.

وكان في البصرة: عبد الله بن أبي إسحاق، وعاصم الجَحْدَريِّ (٤)، وعيسى بن عمر (٥)، وأبو عمرو بن العلاء، ثُمَّ يعقوب الحضرميِّ (٦).

وكان في الشَّام: عبد الله بن عامر، ويحيى الذِّماريِّ (٧)، ثمَّ أبو حيوة الحضرميِّ (٨).

وَقَدْ لَمَ فِي سَمَاءِ هَؤُلاَءِ القُّرَّاءِ نَجُومٌ عَدَّةٌ، مهروا في القراءة والضّبط، حَتَّى صَاروا في هَذَا البابِ أَئِمَّة يُرْحَلُ إليهم، ويُؤْخَذُ عَنْهُمْ.

# ج- أَثَرُ شَرْطِ التَّوَاتُرِ فِي تَعَدُّدِ القِرَاءَاتِ، وَتَرَاتُبِ القُرَّاءِ:

لقد تناقل التَّابعون قِرَاءَات الصَّحابة بالتَّواتُر، وذهبت قِرَاءَات كثيرةٌ صحيحةٌ؛ بسبب أخذ النَّاس باتباع المصاحف العثانيّة (٩)، فَمِنَ القِرَاءَات الصَّحيحةِ الَّتِي فُضّل عليها غيرُها ما كان

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن وثاب الكُوفِيّ التابعيّ ( -۱۰۳هـ)، روى عن ابن عمر وابن عبّاس، وعَرَضَ عليه الأعمش وطلحة ابن مصرف. ابن سعد، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد الزّهريّ، الطبقات الكبرى، ج٦، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر بن بهدلة الحنّاط، وستأتي ترجمته، انظر ص٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) هو سليمان بن مهران الكُوفِيّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٣١٣.

 <sup>(</sup>٤) هو عاصم بن العجاج ( -١٢٨هـ)، أخذ عن سليمان بن قُتيبَة، وأخذ عنه عيسى بن عمر. ابن سعد، أَبُو
عَبْدِ الله مُحَمَّد الزّهريّ، الطبقات الكبرى، ج٧، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) هو عيسَى بن عُمَر الثقفيّ، أبو عُمَر ( - ١٤٩هه)، إمامٌ في النَّحْو والعَرَبِيَّة والقراءة، أخذ عن أبي عمرو بن العلاء، وعبد الله بن أبي إسحاق، وروى عن الحَسَن البَصْرِيّ، والعجاج بن رؤبة، وأخذ عنه الخليل، والأصمعيّ، ومن تصانيفه: «الإكمال»، و «الجامع». السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٢٢٨-٢٢٩.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الله بن أبي إسحاق الحضرميّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٧) هو يحيى بن الحارث الذّماريّ ( -١٤٥هـ)، تابعيٌّ، شيخ القراءة في دمشق بعد ابن عامر. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٨) هو شُرَيْح بن يزيد، أبو حيوة الحضرميّ ( -٢٠٣هـ)، مقرئ الشَّام، وصاحب قراءة شاذّة، ثقة، روى عن الكِسَائِيّ، وروى عنه ابنه حيوة. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥٩ه٤.

<sup>(</sup>٩) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٥.

مسموحاً به اتساعاً ورخصةً في المصاحف السّابقة على المصاحف العثمانية الَّتِي أحرقها عثمان، للأسباب الَّتِي ذكرناها والَّتِي أجمع عليها رأي الصّحابة، ومن هَذِهِ المصاحف ما جُمِعَ في عهد أبي بكر الصدّيق الله الَّذِي أمر زيداً ففعل (۱)؛ ومصحف عليّ بن أبي طالب -كرّم الله وجهه - الَّذِي ترجعُ إليه قِرَاءَات أربعةِ قُرّاء من القُرّاء السبعة، وهم: أبو عمرو بن العلاء، وعاصم بن أبي النّجود، وحمزة الزّيّات، والكِسَائِيّ (۱)؛ ومصحف أبيّ بن كعب (۱)؛ ومصحف ابن مسعود (۱).

فَمِنْ أَجْلِ تعدّدِ هَذِهِ المصاحفِ، وانتشار القُرّاء في الأمصار، تعدّدت القِرَاءَات، وثار الجدل، واحتدم النزاع، واتسعت الفروق بين القِرَاءَات، وأطلّت الفتنة برأسها على كتاب هَذِهِ الأمّة (٥٠) فهيّأ الله الخليفة عثمان بن عفّان ليقضي فيما قضى به، وتجتمع الأمّة على المصاحف العثمانيّة التّي أدّت - من غير أدنى شكّ - إلى ضياع قِرَاءَات صحيحةٍ لا يمكنُ حصرُها، كان مسموحاً بها رحمةً بالنّاس، وتخفيفاً عليهم، قبل المصاحف العثمانيّة من قراءة كلّ قبيلة بلهجتها، يقول ابن الجزَرِيّ: (فكان مِنْ تيسير الله تعالى أَنْ أَمَرَ نَبِيّهُ بِأَنْ يقرئ كلّ أمّة بلغتهم، وما جرت عليه عاداتهم؛ فالهذليّ يقرأ ﴿ عَتَى جَيْن ﴾ يريد ﴿ حَتَى جِينِ ﴾ هكذا يلفظ بها ويستعملها، والأسديّ يقرأ ﴿ وَعْلِمُون ﴾ ، والتّميميّ يهمز، والقرشيّ لا يهمز، والآخر يقرأ ﴿ فِيْلَ هُمُ ﴾ ، و﴿ وَهُ فِيْلَ هُمُ ﴾ ، و﴿ وَهُذَا يقرأ الضّم مع الكسر، والآخر يقرأ ﴿ عَلَيْهِمُوْ ﴾ ، و﴿ وينْهُمُوْ ﴾ ، بالصّلة (٧٠) وهَذَا يقرأ المّاء ﴾ بإشهام (١١) الضّم مع الكسر، والآخر يقرأ ﴿ عَلَيْهِمُوْ ﴾ ، و﴿ وينْهُمُوْ ﴾ ، وإلمّاهام (١١) الضّم مع الكسر، والآخر يقرأ ﴿ عَلَيْهِمُوْ ﴾ ، و﴿ وينْهُمُوْ ﴾ ، وهو مِنْهُمُوْ ﴾ بالصّلة (١٤) وهذَا يقرأ

<sup>(</sup>١) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص٧٣.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص٧٩.

<sup>(7)</sup> الإشمام: حذف حركة المُتحرِّك في الوقف، فتضمُّ الشَّفتينِ بلا صوتٍ، إشارة إلى الحركة، ويكون الإشمامُ في غير الوقفِ أَيْضًا -كما في هَاتَيْنِ القِرَاءَتَيْنِ، حَيْثُ تُقرأانِ: «قُيلَ»، و «غُيضَ» وذهب عُلَمَاء اللَّغة إلى أَنَّ إشمام الكسر الضّمّ: إنَّما هو إشارةٌ إلى الأصل، وبيانٌ لَما كان عليه الفعل. الخطيب، د. عبد اللّطيف، معجم القِرَاءَات، مج ٢١، م ٢٠، ص٤٢.

 <sup>(</sup>٧) الصِّلة: وصل (هاء» الضّمير الغائب المُذَكَّر، بواو – إن كانت مضمومة - وبياء – إن كانت مكسورة - وذَلِكَ إِذَا وقعتْ بين حرفين مُتَحَرِّكينِ. الدَّعَاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمَة الجزريّة في علم التَّجويد، ط٢، دار الإرشاد، حمص - سورية، ٢٠٠٢م، ص٧٤.

﴿ قُلْ أُوْحِيَ ﴾ بالنقل، والآخر يقرأ ﴿ مُوْسَى، وعِيْسَى ﴾ بالإمالة، وهَذَا يقرأ ﴿ خَبِيْرًا ، وَبَصِيْرًا ﴾ بالتّرقيق (١) ، والآخر يقرأ ﴿ الصَّلَاة ، والطَّلَاق ﴾ بالتّفخيم (١) ، إلى غير ذَلِكَ، قال ابن قُتيبة: ولو أراد كلّ فريق من هَؤُلاء أَنْ يزول عن لغته، وما جرى عليه طفلاً وناشياً وكهلاً ، لاشتد ذَلِكَ عليه وعظمت المحنة فيه، ولم يمكنه إلا بعد رياضة للنفسِ طويلة ، وتذليلٍ للسان، وقطع للعادة ، فأراد الله برحمته ولطفه أَنْ يجعلَ لهم متسعاً في اللَّغَات ومتصر فاً في الحركات، كتيسيره عليهم في الدِّين (١).

وبعد ذَلِكَ أخذ عن أعلام التّابعين خلقٌ كثيرٌ لا يُحْصَوْنَ، فذهبت بِذَلِكَ أَيْضاً قِرَاءَات صحيحةٌ لسببٍ يسيرٍ، هو عدم بلوغها بالتّواتُر إلى التّابعيّ مع صحّتها في نفسها، وهكذا دواليك فن ، حَتَّى ساغ لابن الجَزَرِيّ - وهو يؤرّخ لحركة التَّدوين في هَذَا الفنّ - أَنْ يقول: «القِرَاءَات المشهورة اليوم فن عن السّبعة والعشرة والثَّلاثَة عشر - قياساً إلى ما كان مشهوراً في الأعصر الأُول - قُلُّ مِنْ كُثُرٍ، ونزرٌ من بحرٍ؛ فَإِنَّ من له اطّلاعٌ على ذَلِكَ يعرفُ علمَهُ العلمَ اليقينَ؛ وذَلِكَ أَنَّ القُرّاء الَّذِيْنَ أخذوا عن أولئك الأَئِمَّة المتقدّمين من السّبعة وغيرهم، كانوا أنماً لا تُحْصى، وطوائف لا تُسْتقصى، والَّذِيْنَ أخذوا عنهم أكثر» في المنهورة المناهدة والمناهدة والمنه المناهدة والمناهدة والمناه المناهدة والمناهدة والمنا

وَبَعْدَ تِلْكَ المَرْحَلَة انتقلت القِرَاءَات من طور الرّواية المُجرّدة إلى طور التَّدوِين والتَّالِيف في القِرَاءَات هو «يَحْيَى بن يعمر»، ثمّ توالت المؤلّفات في القِرَاءَات هو «يَحْيَى بن يعمر»، ثمّ توالت المؤلّفات في تدوين القِرَاءَات، وكان ممّن ألّف في هَذَا المجال «أبّان بن تغلب» (٧٠)، و «مقاتل بن سليمان» (٨٠)،

<sup>(</sup>١) التّرقيق: هو تنحيفُ الحرفِ. الدّعّاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمَة الجزريّة في علم التّجويد، ص٣٩.

<sup>(</sup>۲) وهو مصطلح «الفتح» نفسه، وتقدَّم تعريفه، انظر حاشية (۲)، ص۲۹۰.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٢-٢٣.

<sup>(</sup>٤) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) ويعني في الثّلث الأوَّل من المئة التَّاسِعة للهجرة.

<sup>(</sup>٦) ابن الْجَزَرِي، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٣٣.

<sup>(</sup>٧) هو أبّان بن تغلب الربعيّ ( -١٤١هـ)، قرأ على عاصم والأعمش، وأخذ عنه محمّد بن صالح. ابن الجَزَرِيّ، محمّد ابن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٨) هو مقاتل بن سليهان ( - ١٥٠هـ)، أحدُ الْفَصِّرِيْنَ، لـه: «متشابه القرآن». ابـن خلّكـان، أبـو العبّـاس أحمـد، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، ج٢، ص١١٢.

و «زائدة بن قدامة الثقفي» (١٠)، وغيرهم ممّن ألّفوا الكتب في علم القِرَاءَات (٢)، وَمِنْهُمُ ابن جُبير المكّيّ، فقد أورد ابن عاشور نقلاً عن السِّيُوطِيّ: «أَنَّ ابن جُبير المكّيّ – وهو قبل ابن مجاهد – صنّف كتاباً في القِرَاءَات، فاقتصر على خسةِ أَئِمَّة، وإنَّهَا اقتصر على ذَلِكَ؛ لأَنَّ المصاحف الَّتِي أرسلها عثمان إلى الأمصار كانت إلى خسة أمصار» (٢).

وذكر ابن الجَزَرِيّ أَنَّ أشهر كتابٍ معتبرٍ في هَذَا المجال كتاب أبي عبيد القاسم بن سلام، معلّلاً السّبب في ذَلِكَ بقوله: «فلمّا كانت المئة الثَّالِثة، واتّسع الخرق، وقلّ الضّبط، وكان علم الكتاب والسّنة أوفر ما كان في ذَلِكَ العصر، تصدّى بعض الأَئِمَّة لضبط ما رواه من القِراءَات، فكان أوّلَ إمامٍ معتبرٍ جمع القِرَاءَات في كتاب «أبو عبيد القاسم بن سلام»، وجعلهم - فيها أحسبُ - خسةً وعشرين قارئاً مع هَؤُلاءِ السّبعة»(١٠).

ثمّ يمضي الشَّيْخ يعدد المؤلّفين الَّذِيْنَ تتابعوا في الإقراء والتَّألِيف، ويذكر المؤلّفات المشهورة لهم، ولا نرى حاجةً إلى ذكرها في بحثنا هَذَا.

وهكذا تتابعت المؤلّفات في هَذَا العلم حَتَّى عصر ابن مجاهد الَّذِي كان أبعدَهم أثراً، وأوسعَهم شهرةً، بعد أبي عبيد بمئةِ عام (٥)، يقول ابن عاشور - نقلاً عن ابن العربيّ -(١) معلّلاً السّبب في ذَلِكَ بقوله: «أَوَّلُ مَنْ جمع القِراءَات في سبع ابن مجاهد، غير أَنَّهُ عدّ قراءة يعقوب

<sup>(</sup>١) هو زائدة بن قدامة، أبو الصلت الثقفيّ ( -١٦١هـ)، عَرَضَ على الأعمش، وعَرَضَ عليه الكِسَائِيّ، ثقةٌ، تُوُفِي بالرُّوم غازياً. ابن الجَرَرِيّ، محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) الفضليّ، د. عبد الهادي، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة تأريخ وتعريف، ط٣، دار القلم، بيروت، هـ٥٠١٥-١٩٨٥م، ص٧٧-٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٥٩.

<sup>(</sup>٤) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٥) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٦.

<sup>(</sup>٦) هو أبو بكر، محمّد بن عبد الله القاضي المالكيّ، المعروف بابن العربيّ المعافريّ، الأندلسيّ، الإشبيليّ ( - ٣٥ هـ)، وهـو ختام عُلَمَاء الأندلس، وآخر أثمّتها وحفّاظها، له: «أحكام القرآن»، و «المحصول»، و «العواصم من القواصم». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٣٠.

سابعاً، ثمّ عوضها بقراءة الكِسَائِيّ، قال السِّيُوطِيّ: وذَلِكَ على رأس الثّلاثمئة»(١).

فقد كان لابن مجاهد الأثر الكبير في توجيه الاهتهام والتَّألِيف في القِرَاءَات القُرْآنِيَّة، فألّف في قِرَاءَاتهم، واختار لكلِّ مِنْهُمُ اثنين ممّن روى عنه – على ما سيأتي تفصيله – واشتهر اختياره هَذَا حَتَّى صارت القِرَاءَات السّبع الَّتِي اختارها علماً في فنّ القراءة، وعناوين لكتبِ عدّة، ومنظوماتٍ شتّى مشهورة، هي إلى الآن المراجع الَّتِي تستظهر وتشرح وتدرّس في حلقات الإقراء (٢٠)، وعدّ له ابن النّديم الكتب الآتية: «القِرَاءَات الكبير»، و «القِرَاءَات الصّغير»، و «الياءات»، والهاءات»، و «قراءة نافع»، و «قراءة عاصم»، و «قراءة حزة»، و «قراءة ابن عامر»، و «قراءة ابن كَثِيْر»، و «قراءة أبي عمرو»، و «قراءة الكِسَائِيِّ»، و «قراءة النّبي اللهِ بن عامر، وابن كَثِيْر، وأبو عمرو بن بالقرّاء السّبعة، وهم: نافع، وعاصم، و هزة، وعبد الله بن عامر، وابن كَثِيْر، وأبو عمرو بن العلاء، وعليّ الكِسَائِيِّ.

وَإِنَّهَا اكتفيْتُ بنقل أقوال العُلَهَاء عن كلِّ من ابن جُبير المكّيّ، وأبي عُبيد القاسم بن سلام، وابن مجاهد، دون غيرهم من العُلَهَاء الَّذِيْنَ سبقوهم أو لحقوا بهم؛ لأَنَّهُمْ أَشَارُوا في تصنيفاتِهم إلى أَعدادِ القُرَّاءِ؛ فَالأَوَّلُ مِنْهُمْ عَدَّ خمسةً، وَالثَّانِي عَدَّ اثنَيْنِ وَثلاثِيْنَ، وَالثَّالِثُ أَوَّلُ مَنْ انفردَ بِالسَّبْعَةِ.

ثمّ اشتهرت قراءة هَوُ لاَءِ السّبعة بعد ذَلِكَ؛ فكان النَّاس في البصرة على قراءة أبي عَمرو ويعقوب، وفي الكوفة على قراءة حزة وعاصم، وفي الشَّام على قراءة ابن عامر، وفي مكّة على قراءة ابن كَثِيْر، وفي المدينة على قراءة نافع(١٠)، غير أَنَّ مجاهد أثبت اسم الكِسَائِيّ، وحذف يعقوب(٥).

وَلا بُدَّ مِنَ التَّنوِيه إلى أَنَّ هَؤُلاَءِ السّبعة الَّذِيْنَ اختارهم ابن مجاهد ليسوا أفضل الأَئِمَّة،

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص١٧.

<sup>(</sup>٤) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٤٠٩.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمَّد الطَّاهر، التَّحرير والتَّنوير، مج١، ج١، ص٥٥.

وقد انتقده في ذَلِكَ غيرُ واحدٍ، وَأَنَّ كثيراً من الأَئِمَّة هم من سويتهم أو يفوقونهم فضلاً، مثل يعقوب الحضرميّ، وأبي جعفر يزيد بن القعقاع، وعبد الله بن أبي إسحاق الحضرميّ، وغيرهم ('') يقول ابن الجَزَرِيّ نقلاً عن الحافظ أبي عَمرو الدّاني، صاحب التّيسير في طبقاته: "وائتمّ بيعقوب في اختياره عَامَّة البَصْرِيِّيْنَ بعد أبي عَمرو، فهم أو أكثرهم على مذهبه، وقد سمعت طاهر بن غلبون ('') يقول: إمام الجامع بالبصرة لا يقرأ إلاّ بقراءة يعقوب (''')، ويقول نقلاً عن الإمام أبي عمد مكيّ: "وقد ذكر النّاس من الأَئِمَّة في كتبهم أكثرَ من سبعين ممّن هو أعلى رتبة وأجلّ قدراً من هؤ لا إ السّبعة » ('')؛ لذَلِكَ نقد العُلَهَاء ابن مجاهد لاختياره العدد سبعة، لا أقلّ ولا أكثر؛ فدخل إلى العوام وأشباههم وهمٌ بأنَّ هَلْهِ القِرَاءات هَوُلاَءِ السّبعة هي المقصودة بالحديث الشّريف: "أنْزِلَ القُرْآنُ عَلَى سَبْعَةً أَحْرُفِ ('') - كما سنبيّن لاحقاً – وانبرى النّقاد لإزالة هذا الوهم من النّفوس، وصار بعض القُرّاء يزيد في تأليفه على السّبعة وينقص، يقول ابن الجَزِييّ نقلاً عن الإمام أبي الفضل الرَّازِيّ (''): "إِنَّ النَّاس إِنَّا ثَمَّنُوا القِرَاءاتِ وَعَشَرُوهَا، وَزَادُوا على عدد السّبعة الإمام أبي الفضل الرَّازِيّ (الله ما ذكرته من الشّبهة ... وإنّي لم أقتفِ أثرَهم تثميناً في التّصنيف أو تشيراً أو تفريداً، إلاّ لإزالة ما ذكرته من الشّبهة ('').

ومن الإنصاف أَنْ ننقلَ ما قاله الشَّيْخ الزَّرْقانيّ: «وجاء اقتصاره - يعني ابن مجاهد - على هَوُلاَءِ السِّبعة مصادفةً واتّفاقاً، من غير قصدٍ ولا عمدٍ؛ ذَلِكَ أَنَّهُ أخذ على نفسه ألاّ يروي إلاّ

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٧ - ١٨.

<sup>(</sup>٢) هو عبد المنعم بن عبيد الله، أبو الطيّب الحَكَبِيّ ( - ٣٨٩هـ)، نزيل مصر، له: «التذكرة»، و «الإرشاد». ابن الجَزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٧٧-٧٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص٣٧.

<sup>(</sup>٥) ابن منصور، سعید، سنن سعید بن منصور، ج١، ط١، دار العصیمیّ، الرّیاض، ١٤١٤هـ، رقم (٣٣)، ص١٥٩.

 <sup>(</sup>٦) هو عبد الرّحن بن أحمد بن الحسن، أبو الفضل العجليّ ( -٤٥٤هـ)، نحْويّ، مُقرئ، ثقة، كثير التّصانيف،
 حسن السّيرة، صاحب فنون من العلم، السِّيُوطِيّ، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٧١.

<sup>(</sup>٧) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٤٣.

عمّن اشتهر بالضّبط والأمانة وطول العمر في ملازمة القراءة، واتّفاق الآراء على الأخذ عنه والتّلقّي منه، فلم يتمّ له ما أرادَه إلاّ عن هَؤُلاَء السّبعة وحدَهم... فليس اقتصار ابن مجاهد على هَؤُلاَء السّبعة بحاصرٍ للقرّاء فيهم، ولا بملزمٍ أحداً أَنْ يقف عند حدود قِرَاءَاتهم، بل كلّ قراءةٍ توافرت فيها الأركان الثَّلاثَة للضّابط المشهور - وقد ذكرناه سابقاً - وجب قبولها»(١).

وَمِنْ هُنَا كَانْتِ القِرَاءَاتُ العَشْرُ بزيادة: «يعقوب، وأبي جعفر، وخلف» على قِرَاءَات أُولئك السّبعة، وكانتِ القِرَاءَات الأربعَ عَشْرَةَ بزيادةِ أربعِ على قِرَاءَات هَوُلاَءِ العَشَرَةِ، وَهُمْ (''): الحَسَن البَصْرِيّ، وابن مُحيصن، ويحيى اليزيديّ (")، والشّنبوذيّ (').

# د - الفَرْقُ بَيْنَ القِرَاءَاتِ، وَالرِّوَايَاتِ، وَالطُّرُقِ، وَالخِلاَفِ الوَاحِبِ وَالجَائِزِ:

جرى اصطلاح المؤلّفين في فنّ القِرَاءَات على إطلاق كلمة «قراءة» على ما ينسب إلى إمام من أَيْمَة القرّاء، ممّا اجتمعت عليه الرّوايات والطّرق (٥٠)؛ وكلّ ما نُسِبَ للرّاوي عن الإمام فهو «رواية» (١٠)؛ وكلّ ما نُسِبَ للاّخذ عن الرّاوي – وَإِنْ سفل – فهو «طريق» (١٠)، مثل إثبات البسملة بين السُّورتين؛ فهو قراءة ابن كَثيْر، ورواية قالون (١٠) عن نافع، وطريق الأصبهانيّ عن ورش (١٠)، وطريق صاحب الهادي عن أبي عمرو، وهكذا... (١٠٠).

وهَذَا هو الخلاف الواجب؛ فهو عين القِرَاءَات والرّوايات والطرق، والقارئ ملزمٌ

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٤١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص٤١٠.

<sup>(</sup>٣) هو يحيى بن المبارك، وستأتي ترجمته، انظر ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن أحمد البغداديّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٠.

<sup>(</sup>٦) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>٧) البنّاء، أحمد بن محمّد، إتحاف فضلاء البشر في القِرَاءَات الأربع عشر، ص٨٨.

<sup>(</sup>٨) هو عيسى بن مينا المدنيّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٣٠٥.

<sup>(</sup>٩) هو عثمان بن سعيد المصريّ، وستأتي ترجمته، انظر ص٢٠٦.

<sup>(</sup>١٠) أبو حفص، ابن محمّد المصريّ، المكرّر فيها تواتر من القِرَاءَات السّبع وتحرّر، تحــ. أحمد محمود عبـد الـسّميع الشّافعيّ الحفيان، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت – لبنان، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م، ص٨.

بالإتيان بجميعها عند تلقّي القراءة، فلو أخلّ بشيءٍ منها عدّ ذَلِكَ نقصاً في روايته(١).

وأمّا الخلاف الجائز، فهو خلافُ الأَوْجُه الَّتِي على سبيل التّخيير، كأَوْجُه الوقف على عارض السّكون، فالقارئ مخيّر في الإتيان بأيّ وجهٍ منها، فلو أتى بوجهٍ واحدٍ مِنْهَا أجزأه، ولا يعدّ ذَلِكَ نقصاً في روايته (٢). وهَذِهِ الأَوْجُه الاختياريّة لا يُقال لها قِرَاءَات، ولا روايات، ولا طرق، بل يُقال لها أَوْجُه دراية فقط (٣).

## ه- القُرَّاءُ السَّبْعَةُ، وَرُوَاةُ القُرَّاءِ، وَطُرُقُ الرُّوَاةِ:

إنّ لكلّ إمام صاحبِ قراءةٍ رواةً كثيرين روَوا عنه، ولكلّ راوٍ طرقاً متعدّدةً، وسأذكر فيها يأتي تراجم موجزةً لأعلام القراءة، بادئاً بالقرّاء السّبعة، فبقيّة العشرة، فبقيّة الأربعة عشر، ذاكراً لكلّ إمامٍ مِنْهُمْ راوِيَيْنِ من رواته، معرّفاً بهم جميعاً بها لا يكون فيه إطالة، ومشيراً إلى طريقي كلّ راوٍ من الرّواة، مكتفياً بذكر اسمه فقط طلباً للاختصار:

١ - نَافِع اللَدَنِيّ (٧٠ - ١٦٩ هـ): هو أبو رويم عبد الرّحن بن أبي نعيم اللّيثيّ (١٠)، أصله من أصبه الأره)، وكان إمام دار الهجرة (١٠)، وهو من الطّبقة الثّالِثة بعد الصّحابة (٧٠)، وراوياه هما:

- قَالُون (١٢٠-٢٢٠هـ): هو عيسى بن مينا المدنيّ، معلّم العَرَبِيَّة، ويكنّى أبا موسى، وقالون لقبٌ له لجودة قراءته؛ لأنَّ قالون بلسان الرُّوم معناه «جيّد»(^)، وهو من طريقي أبي نشيط

<sup>(</sup>١) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) أبو حفص، ابن محمّد المصريّ، المكرّر فيها تواتر من القِرَاءَات السّبع وتحرّر، ص٨.

<sup>(</sup>٣) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٠٣٣.

<sup>(</sup>٥) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، تح. جمال الدّين محمّد شرف، دار الصّحابة، القاهرة، د.ت، ص١١.

<sup>(</sup>٦) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٦.

<sup>(</sup>٧) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص١١.

<sup>(</sup>٨) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص ٦١٥.

- ( -۸۰۲هـ)(۱)، والحلوانيّ ( -۲۵۰هـ)(۲).
- وَرْش (١١٠-١٩٧هـ): هو عثمان بن سعيد بن عَديّ بن غزوان بن داود بن سابق المصريّ (١٠٠ الرّبير بن العوّام، يكنّى أبا سعيد، وورش لقبٌ له لشدّة بياضه (١٠٠ وهو من طريقي الأزرق (٥٠ ( -٢٦٤هـ)، والأصبهانيّ ( -٢٩٦هـ) (١٠).

٢- ابن كَثِيْر المَكِّيّ (٤٥ - ١٢٠هـ): هو عبد الله، أبو معبد العطّار الـدَّاري الفَارِسِيّ الأصل،
 إمام أهل مكّة في القراءة، كان فصيحاً بليغاً مفوّهاً، عليه السّكينة والوقار (٧)، وراوياه هما:

- البَزِّيّ (۱۷۰-۲۵۰هـ): هو أحمد بن محمّد بن عبد الله بن القاسم بن نافع بن أبي برّة، فارسيّ، ويكنّى أبا الحسن، وكان مؤذّن الحرم، وهو مولى لبني تخزوم (۱٬۰۰۰، وهو من طريقي أبي ربيعة ( -۲۹۶) (۱۰)، وابن الحبّاب ( -۳۰۱هـ) (۱۰۰۰).
- قُنْبُل (١٩٥-٢٩١هـ): هو محمّد بن عبد الرّحمن المخزوميّ بـالولاء، أبـو عمـر المكّيّ، الملقّب بقنبل، شيخ القرّاء بالحجاز (١١)، وهو من طريقي ابـن مجاهـد البغـداديّ ( -٣٢٤هـ)(٢١)،

<sup>(</sup>١) محمّد بن هارون. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) الفضل بن عمر، أبو المعافي. ابن السّلار، أمين الدّين أبو محمّد، طبقات القرّاء السّبعة وذكر مناقبهم وقِرَاءَاتهم، تح. أحمد محمّد عزّوز، ط١، المكتبة العصريّة، صيدا، بيروت، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص١١.

<sup>(</sup>٥) يوسف بن عمرو. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) محمّد بن عبد الحكيم. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٧) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٨) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص١٩.

<sup>(</sup>٩) محمّد بن إسحاق. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٩٩.

<sup>(</sup>١٠) الفضل، أبو خليفة الجُمَحيّ. ابن السّلاّر، أمين الدّين أبو محمّد، طبقات القرّاء السّبعة وذكر مناقبهم وقِرَاءَاتهم، ص٦٨.

<sup>(</sup>١١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٣.

<sup>(</sup>١٢) أحمد بن موسى. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص١٣٩.

وابن شنبوذ ( -۳۲۸هـ)<sup>(۱)</sup>.

٣- أَبُو عَمْرو بن العَلاَء (٦٨ - ١٥٤هـ): هو أبو عمرو بن العلاء، زبَّان بن عهّار بن العُرْيان، التَّميميّ المازنيّ البصريّ (١)، كان أَعْلَمَ النَّاس بالغريب والعَرَبِيَّة والقرآن والشّعر، وبأيّام العرب، وتتبّع حروف القرآن تتبّعاً استحقّ به الإمامة (١)، وراوياه هما:

- حَفْص الدُّورِيّ ( ٢٤٦هـ): هو ابن عمر بن عبد العزيز، أبو عمر الأزديّ البغداديّ النَّحْوِيّ الضّرير، إمام القراءة، وشيخ النَّاس في زمانه، ثقة ثبت ضابط، أوّل من جمع القِرَاءَات، وقرأ بالسّبع وبالشّواذ(٤٠)، وهو من طريقي أبي الزّعراء الدّقّاق ( -٢٨٣هـ)(٥)، وابن فرح البغداديّ ( -٣٠٣هـ)(٢).
- السُّوسِيّ ( ٢٦٦هـ): هو صالح بن زياد، أبو شعيب السّوسيّ الرّقي، مقرئ ضابط محرّر ثقة (۱)، وهو من طريقي ابن جرير ( ٣٠١هـ) (۱).
- ٤ ابن عَامِر الدِّمَشْقِيِّ (٨-١١هـ): هو عبد الله بن عامر اليحصبيّ، قاضي دمشق في أيّام الوليد بن عبد الملك (١٠٠)، وإمام مسجد دمشق، ورئيس أهل المسجد، وهو من التّابعين (١٠٠)، وراوياه هما:

<sup>(</sup>١) محمّد بن أحمد. ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص٢٣-٢٤.

<sup>(</sup>٤) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) عبد الرّحمن بن عبدوس. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٦) أحمد، أبو جعفر. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٩٥.

<sup>(</sup>٧) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٥.

<sup>(</sup>٨) محمّد بن جرير الطَّبَرِيّ. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، عاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٩) موسى بن جمهور، أبو عيسى. ابن الجزَريّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣١٨.

<sup>(</sup>١٠) هو الوليد بن عبد الملك بن مروان، أبو العبّاس ( -٩٦هـ)، مِنْ ملوك الدّولة الأُمويّة في الشَّام، رمَّمَ المسجدَ الأقصى في القدس، وبني مسجدَ دمشقَ الكبير المعروف بالجامع الأمويّ. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٨، ص١٢١.

<sup>(</sup>١١) عبد الله بن عامر بن يزيد. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص ٤٢٣.

- ابن ذَكُوَان (١٧٣ ٤٢هـ): وهو أبو عمرو، عبد الله بن أحمد الفهريّ، الدّمشقيّ، الإمام، الأستاذ، المشهور، الرّاوي، الثّقة؛ شيخ الإقراء وإمام جامع دمشق، ألّف كتاب «أقسام القرآن وجوابها»، وكتاب «ما يجب على قارئ القرآن عند حركة لسانه»(۱)، وهو من طريقي الأَخْفَش الكبير ( ٢٩٢هـ)(۲)، وأبي أحمد الصُّوريّ ( ٣٠٧هـ)(۳).
- هِشَام بن عَمَّار (١٥٣ ٢٤٥هـ): وهو هِشَام بن عمَّار بن نُصَيْر السُّلَميّ الدّمشقيّ، القاضي الخطيب، ويكنّى أبا الوليد(١٠٠، وهو من طريقي الحلوانيّ، والدّاجونيّ ( -٣٢٤هـ)(٥٠).
- ٥- عَاصِم بن أَبِي النُّجُود الكُوفِيّ ( -١٢٧هـ): هو أبو بكر بن بهدلة الحنّاط (١٠) مولى بني أسد، شيخ الإقراء بالكوفة، جمع بين الفصاحة والإتقان والتّحرير والتجويد، أحسن النَّاس صوتاً بالقرآن (٧٠)، وراوياه هما:
- شُعْبَة (٩٥ ١٩٣ه): هو أبو بكر بن عيّاش بن سالم، الحنّاط، الكُوفيّ، الأسديّ الكاهليّ، مولى لهم (١٠٥ وهو من طريقي يحيى بن آدم ( ٢٠٣هـ)(١٠)، ويحيى العليميّ ( ٢٤٣هـ)(١٠).
- حَفْص بن سُلَيكُان (٩٠-١٨٠هـ): هو أبو عمر، الأسديّ، الكُوفِيّ، أَعْلَمُ أصحاب عاصم بقراءته، ثقة في الإقراء، ثبت، ضابط؛ بروايته يقرأ أهل المشرق، أقرأ في بغداد، وفي مكّة،

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) هارون بن موسى. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٣) محمّد بن موسى. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص٢٩.

<sup>(</sup>٥) محمّد بن أحمد بن عمر. ابن الجُزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٧) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٧.

<sup>(</sup>٨) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص٣٤.

<sup>(</sup>٩) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٦٣-٣٦٤.

<sup>(</sup>١٠) يحيى بن محمّد. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٧٨.

وفي الكوفة؛ وهو الَّذِي أخذَ على النَّاس قراءةَ عاصمٍ تلاوةً (١)، وهو من طريقي عبيد بن الصّباح ( -٢٣٥هـ) (٢)، وعمرو بن الصّباح ( -٢٢١هـ) (٣).

٦- حَمْزَة بن حَبِيْب الزَّيَّات (٨٠-٥٦هـ): هو أبو عمارة بن حبيب الكُوفِيّ الزَّيَّات الفَرَضيّ التَّميميّ، مولى لهم (١٠)، حبر القرآن، إمام النَّاس بعد عاصم والأعمش، زاهد، قيّم بالعَربيَّة والفرائض، وراوياه هما:

- خَلَف بن هِشَام (١٥٠-٢٢٩هـ): هو أبو محمّد، الأسديّ، البزّازّ، الصّلحيّ، إمامٌ في القراءة، ثبتٌ عند أهل الحديث، حدّث عنه أحمد بن حنبل (٥٠)، والأَئِمَّة (١٦)، وهو من طريقي إدريس ( -٢٩٢هـ)(٧٠)، وابن صالح ( -٣٤٠هـ)(٨).

- خَلاَّد ( - ٢٢٠هـ): هو أبو عيسى بن خالد الشّيبانيّ بالولاء، الصّيرفيّ الكُوفِيّ، إمام في القراءة، ثقة، عارف، محقّق، أستاذ (١٠٠ وهو من طريقي أبي محمّد القاسم ( - ٢٥٠هـ) (١٠٠)، ومحمّد بن الهيثم ( - ٢٤٩هـ) (١٠٠).

٧- الكِسَائِيّ (١١٩-١٨٩هـ): هو أبو الحسن، عليّ بن حمزة، الكُوفِيّ، النَّحْوِيّ، فارسيّ

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ج١، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج١، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن محمّد، أبو عبد الله ( - ٢٤١هـ)، صاحب مذهب في الفقه الإسلاميّ (المذهب الحنبليّ)، له «المسند»، و «العلل والرّجال»، و «النّاسخ والمنسوخ». الزّرِكليّ، خير الدّين، الأعلام، ج١، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٧) إدريس الحدّاد. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٨) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص١٦.

<sup>(</sup>٩) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٠٦.

<sup>(</sup>١٠) القاسم بن يزيد. محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج٢، ص٢٥.

<sup>(</sup>١١) أبو عبد الله الكُوفِيّ. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٢٧٤.

الأصل، مولى لبني الأسد، وكان صادق اللَّهجة، متسع العلم بالقرآن والعَرَبِيَّة واللَّغَة، وهو مادَّة نحويي الكوفة وعمدتهم (١)، ألَّف كتباً كثيرة في اللُّغَة والنَّحْو والقراءة، منها: «معاني القرآن والقِرَاءَات»، و «مقطوع القرآن وموصوله»، و «الهاءات» (٢)، وراوياه هما:

- أبو الحارِث (- ٢٤٠هـ): هو اللّيث بن خالد، البغداديّ، ثقةٌ، معروفٌ، حاذِقٌ، ضابطٌ (٣)، وهو من طريقي محمّد بن يحيى البغداديّ ( -٢٨٠هـ) (٤)، وسلمة بن عاصم البغداديّ ( -٢٨٠هـ) (٥).
  - حَفْص الدُّورِيّ ( -٢٤٦هـ): تقدّمت ترجمته (١٠).

### و- بَقِيَّةُ العَشْرَةِ مِنَ القُرَّاءِ:

٨- أَبُو جَعْفَر يَزِيْد بن القَعْقَاع ( -١٣٠٠هـ)(٧): المخزوميّ المدنيّ القارئ، إمام تابعيّ، راوياه هما:

عِيْسَى بن وردَان ( -١٦٠هـ)(^): أبو الحارث المدنيّ الحذّاء، إمام مقرئ حاذق، وراوِ
 محقّق ضابط.

- ابن جمّاز ( - ١٧٠هـ)(٠): سليهان بن مسلم بن جمّاز، أبو الرّبيع الزّهريّ بالولاء، مقرئ جليل ضابط.

<sup>(</sup>١) أبو جعفر، أحمد بن عليّ، الإقناع في القِرَاءَات السّبع، ص٤٣-٤٤.

<sup>(</sup>٢) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص٦٢.

<sup>(</sup>٤) يُلَقَّب بالكِسَائِيِّ الصّغير. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٦) انظر ص٣٠٧. (٧) ا سا اکر تر مر س

<sup>(</sup>٧) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٨) المصدر السّابق، ج١، ص٦١٦.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، ج١، ص٣١٥.

- 9 يَعْقُوب الحَضْرَمِيّ (١١٧ ٢٠٥هـ)(١): ابن إسحاق بن زيد بن عبد الله بن أبي إسحاق، مولى الحضرميّين، إمام أهل البصرة، ثقة عالم، إليه انتهت رياسة القراءة بعد أبي عمرو، أعْلَم النَّاس بمذاهب النَّحْوِيِّيْنَ في القِرَاءَات، وراوياه هما:
- رُوَيس ( -٢٣٨هـ)(٢): محمّد بن المتوكّل أبو عبد الله البَصْرِيّ، مقرئ حاذق ضابط مشهور جليل.
- روح بن عبد المؤمن ( ٢٣٤هـ)(٣): أبو محسن البَصْرِيّ النَّحْوِيّ الهذليّ بالولاء، مقرئ ثقة ضابط.
  - ١ خَلَف بن هِشَام البَزَّاز: راوية حمزة، تقدّمت ترجمته (١٠)، وراوياه هما:
  - إِسْحَاق الوَرَّاق ( -٢٨٦هـ)(°): أبو يعقوب المرزويّ، ثقة قيّم بالقرّاء.
- إِدْرِيس الحَدَّاد (١٨٩ ٢٩٢ هـ)(١): أبو الحسن بن عبد الكريم البغداديّ، إمام ضابط متقن ثقة.

ومن المفيد ذكره في هَذَا المقام أَنَّ الإمام ابن عاشور قد حدّد لنا في مُقَدِّمة تفسيره القِرَاءَات التبعة في الأقطار الإسلاميَّة، موزّعة كما يأتي: «والقِرَاءَات الَّتِي يُقْرَأُ بَها اليوم في بلاد الإسلام من هَذِهِ القِرَاءَات العشر هي قراءة نافع برواية قالون في بعض القطر التونسيّ، وبعض القطر المصريّ، وفي بعيم المصريّ، وفي بعيم المصريّ، وفي بعيم القطر الجزائريّ، وجميع المغرب الأقصى وما يتبعه من البلاد، والسودان؛ وقراءة عاصم برواية حفص عنه في جميع الشرق من العراق، والشّام، وغالب البلاد المَصْرِيَّة، والهند، وباكستان،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٢، ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٢، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج١، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السّابق، ج١، ص١٥٤.

وتركيّا، والأفغان؛ وبلغني أنَّ قراءة أبي عمرو البَصْرِيّ يقرأ بها في السّودان المجاور، ومصر»(١).

وقد علّل ابن عاشور اقتصاره في تفسيره على القِرَاءَات العَشْرِ هَذِهِ، بقوله: «لأَنَّهَا متواترة، وَإِنْ كانت القِرَاءَات السَّهرة بين المسلمين في أقطار الإسلام»(٢).

وذكر ابن الجَزَرِيّ أَنَّ إجماعَ أهلِ هَذَا العلمِ قد انعقدَ على أنَّ: «القِرَاءَات المقبولة هي هَذِهِ القِرَاءَات العشر وما علاها شاذً، والقرّاء يقرئون النَّاس بهَذَا من عصر ابن مجاهد إلى يومنا هَذَا، والعُلَمَاء يقرّونهم عليه»(٣).

### ز- بَقِيَّةُ الأَرْبَعَةَ عَشَرَ مِنَ القُرَّاءِ:

١١- ابن مُحَيِّصِن ( -١٢٣هـ)(١): محمّد بن عبد الرّحمن السّهميّ بالولاء، المكيّ، مقرئ أهل مكّة مع ابن كَثِيْر، ثقة، أَعْلَم قرّاء مكّة بالعَرَبِيَّة وأقواهم، ولولا ما في قراءته من مخالفة المصحف العثمانيّ، لأُلِحْقَ بالقِرَاءَات المشهورةِ، وراوياه هما:

- البزّيّ: راوية ابن كَثِيْر، تقدّمت ترجمته (°).
- ابن شنبوذ ( -٣٢٨هـ)(٢): محمّد بن أحمد بن أيّوب، أبو الحسن البغداديّ، شيخ الإقراء بالعراق، أستاذ كبير، رحّالة في طلب العلم، مع الثّقة والخير والصّلاح والعلم وقوّة الحفظ.

١٢ - اليَزِيْدِيّ (١٢٨ - ٢٠٢هـ) (٧٠: يحيى بن المبارك، الإمام أبو محمّد العدويّ بالولاء، البَصْرِيّ، نحويّ مقرئ ثقة علاّمة كبير في النَّحْو والعَرَبِيَّة والقراءة، وراوياه هما:

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، مج١، ج١، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، منجد المقرئين ومرشد الطّالبين، ص١٩٤–١٩٥.

<sup>(</sup>٤) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٦) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٥٢-٥٣.

<sup>(</sup>٧) المصدر السّابق، ج٢، ص٣٧٥.

- سليمان ( -٢٣٥هـ)(١): أبو أيّوب بن الحكم الخيّاط البغداديّ، مقرئ جليل ثقة صدوق، حافظ لما يكتب عنه.
- أحمد بن فرح ( -٣٠٣هـ)(٢): أبو جعفر الضّرير البغداديّ المفسّر، ثقة كبير، قرأ على الدّوريّ تلميذ اليزيديّ بجميع ما عنده من قِرَاءَات.

١٣ - الحَسَن البَصْرِيّ (٢١ - ١١هـ)(٣): أبو سعيد بن يسار، إمام زمانه علماً وعملاً، روى
 عنه أبو عمرو بن العلاء، وعاصم الجحدريّ، وراوياه هما:

- شجاع بن أبي نصر البلخِيّ (١٢٠-١٩٠هـ)(١): أبو نعيم البغداديّ، ثقة كبير، روى القراءة عنه أبو عمر الدّوريّ.
  - حفص الدوريّ: تقدّمت ترجمته (°).

١٤ - الأَعْمَش (٦٠ - ١٤٨هـ)(١): سليمان بن مهران، أبو محمّد الكُوفِيّ، مولى بني أسد، الإمام الجليل، مقرئ الأَئِمَّة، صاحب نوادر، وراوياه هما:

- الحسن بن سعيد المطوعيّ ( -٣٧١هـ)(٧): أبو العبّاس العبادانيّ البَصْرِيّ العمريّ، إمام عارف ثقة في القراءة.

- أبو الفرج الشّنبوذيّ (٣٠٠-٣٨٨هـ)(٨): محمّد بن أحمد بن إِبْرَاهِيم الشّطويّ البغداديّ، أستاذ من أئِمَّة القراءة، مشهور نبيل حافظ حاذق.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١، ص٣١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج١، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج١، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج١، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٦) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٥١٣.

<sup>(</sup>٧) المصدر السّابق، ج١، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ج٢، ص٠٥.

وقد ذكر الشَّيْخ الزَّرْقانيِّ الخلاف بين أهل العلم في حكم هذة القِرَاءَات الأربع الزائدة على العشر، والمُكمِّلة الأربعَ عشْرة، مُجْمِلاً أحكامَ القِرَاءَات كَافَّة بقوله: «فقيلَ بتواتر بعضِها، وقيلَ بصحَّتِها، وقيلَ بشذوذها إطلاقاً في الكلِّ، وقيلَ إِنَّ المسألة ليست مسألة أشخاص ولا أعدادٍ، بل هي قواعدُ ومبادئ، فأيّها قراءة تحقّقَتْ فيها الأركانُ الثَّلاثة لذَلِكَ الضَّابِط المشهور فهي مقبولة، وإلا فهي مردودة، لا فرقَ بين قِرَاءَات القُرَّاء السَّبعة، والقُرَّاء العشَرة، والقُرَّاء الأربعة عشر، وغيرهم؛ فالميزان واحدٌ في الكلّ، والحقُّ أحقُّ أَنْ يُتبَعَ»(۱).

## ح- أَقْسَامُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ مِنْ حَيْثُ السَّنَدُ:

كثر حديث العُلَمَاء عن أقسام القِرَاءَات وأنواعها؛ بسبب اختلافهم أصلاً في أركانها الصّحيحة، قال السِّيُوطِيّ - نقلاً عن القاضي جلال الدِّين البُلْقينيّ - (٢): «القِرَاءَات تنقسم إلى متواتر وآحاد وشاذّ؛ فالمُتُواتِر قِرَاءَات السّبعة المشهورة، والآحاد قِرَاءَات الثَّلاثَة الَّتِي هي تمام العشر، ويلحق بها قراءة الصّحابة، والشَّاذ قِرَاءَات التّابعين كالأعمش، ويحيى بن وتّاب، وابن جُبير، ونحوهم (٣)، ورأى السِّيُوطِيّ أَنَّ هَذَا الكلام فيه نظرٌ، وأَنَّ أحسنَ مَنْ تكلّمَ في هَذَا النّوع إمامُ القُرَّاء ابن الجَزَرِيّ، وعبَّرَ عن ذَلِكَ صراحةً بقولِهِ: «أتقن الإمام ابن الجَزَرِيّ، وهي: جدّاً، وقد تحرّر لي منه أَنَّ القِرَاءَات أنواع (١٤)، ثمّ راحَ السِّيُوطِيّ يعدّدُ هَذِهِ الأنواع، وهي:

الأُوَّلُ: المُتَوَاتِرُ: وهو ما نقله جمعٌ لا يمكن تواطؤهم على الكذب، عن مثلهم إلى منتهاه، ومثاله: ما اتّفقت الطّرق في نقله عن السّبعة، وهَذَا الغالب في حروف القرآن(٥٠).

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرّحمن بن عمر بن رسلان، القاهريّ الشّافعيّ الكنانيّ، جلال الدِّين أبو الفضل (- ٨٢٤هـ)، مفسِّر، مُحُدِّث، نحْويّ، فقيه، أصوليّ، واعظ، أديب، مشارك في بعض العلوم، وُلِيِّ القضاءَ كثيراً، له: «تفسير القرآن»، و«نكت على الحاوي الصّغير للقزوينيّ»، وغيرهما. كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص٣٠١.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج١، ص٢١٥.

وَالثَّانِي: المَشْهُورُ: وهو ما صحَّ سندُهُ، ولم يبلغ حدَّ التَّواتُر، ووافق العَرَبِيَّة والرَّسم، واشتهر عند القرّاء، فلم يعدّوه من الغلط، ولا من الشّذوذ، ويُقرأ به، ومثاله: ما اختلفت الطّرق في نقله عن السّبعة، فرواه بعض الرّواة عنهم دون بعض، ومن أشهر ما صُدّق في ذَلِكَ التَّيسِير للدّانيّ، وقصيدة الشَّاطِبِيّ، وأوعية النّشر في القِرَاءَات العشر، وتقريب النّشر (۱).

وَالنَّالِثُ: الآحَادُ: وَهُوَ مَا صَحَّ سَنَدُهُ، وخالفَ الرَّسَمَ أَوِ العَرَبِيَّةَ، أَوْ لَمْ يشتهرِ الاشتهارَ المذكورَ، ولا يُقرأُ به، ولا يجبُ اعتقادُهُ (۱)، وقد عقد التِّرْمِذِيّ (۱) في جامعه، والحاكِم النَّيْسَابُورِيّ (۱) في «مُسْتَدْرَكِهِ» لذَلِكَ باباً أخرجا فيه شيئاً كثيراً صحيح الإسناد (۱۰)، ومن ذَلِكَ ما أخرجه الحاكم من طريق عاصم الجُحْدَريّ عن أبي بَكْرَةً (۱): ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَرَأً: ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَى رَفْارَفٍ خُضْرٍ وَعَبْاقَرِيٍّ حِسَانٍ ﴾ [الرّحن ٥ / ٢٦]» (۱).

وَالرَّابِعُ: الشَّاذُّ: وهو ما لم يصحَّ سندُهُ، وفيه كتبٌ مؤلّفة، من ذَلِكَ قراءة ﴿ مَلَكَ يَوْمَ السَّينِ ﴾ [الفاتحة / ٤] بصيغة الماضي ونصب «يوم»، و﴿ إِيَّاكَ يُعْبَدُ ﴾ [الفاتحة / ٥] ببنائه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٢) الفضليّ، د. عبد الهادي، القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّة تأريخ وتعريف، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن عيسى بن سورة بن موسى السّلميّ التِّرْمِذِيّ، أبو عيسى ( -٧٧٩هـ)، مِنْ أَيْمَّة عُلَهَاء الحديث وحفّاظه، تتلمذ للبخاريّ، له: «الجامع الكبير باسم صحيح التِّرْمِذِيّ»، و «التّاريخ»، و «العلل في الحديث». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) هو محمّد بن عبد الله بن محمّد الضَّبيّ النَّيْسَابُورِيّ الحاكم، أبو عبد الله ( - ٤٠٥هـ)، ويُعرفُ أَيْضَاً بابن البَيِّع، مِنَ أكابر حُفَّاظ الحديث، والمُصنَّفين فيه، وأعلمهم بصحيحه، وتمييزه عن سقيمه، له: «المُسْتَدُرَك على الصّحيحين»، و«تاريخ نيسابور»، و«فضائل الشافعيّ»، وغيرها. العسقلانيّ، ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، حيدر آباد، المند، ١٣٢٩هـ، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٦) هو نفيع بن الحارث الثقفيّ ( -٥١هـ)، صحابيٌّ جليلٌ، نقل عن رسولِ الله ﷺ، نزلَ البصرةَ، ومات فيها. العسقلانيّ، ابن حجر، تقريب التّهذيب، تحـ. الشَّيْخ محمّد عوَّامة، ط١، دَار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت، ١٤٠٦هـ، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٧) النِّيسَابُورِيّ، محمّد بن عبد الله الحاكم، المستدرك على الصّحيحين، ج٢، رقم (٢٩٨٦)، ص٢٧٣.

للمفعول (١)، ويقرّر الدُّكْتُور عبد العال مكرم أنَّ القراءة الشَّاذَة هي الَّتِي فقدت شرطاً من الشُّرُوط الَّتِي نصّ عليها ابن الجَزَرِيّ فِي أثناء حديثه عن أركان القراءة الصّحيحة، وليست القراءة الشَّاذَة هي الَّتِي لا تخضع للقِرَاءَات السّبع - كما رأى بعض العُلَمَاء - الَّتِي اختارها ابن مجاهد (٢). فهَذِهِ القراءة الشَّاذَة تتميَّز عن القراءة المشهورة من حَيْثُ السّند، مع العلم أنَّ الشَّاذَة قد تكون في مستوى المشهورة من حَيْثُ الفصاحة، وقد تكون أفصح منها، قال السِّيُوطِيّ: «وقال بعضهم: توجيه القِرَاءَات الشَّاذَة أقوى في الصّناعة من توجيه المشهورة» (٣)، ومن الممكن القول إنَّ القِرَاءَات الشَّاذَة هي أغنى مأثورات التُّرَاث بالمادّة اللُّغَويَّة، الَّتِي تصلح أساساً للدّراسة الحديثة، والَّتِي يلمح فيها المرء صورة تاريخ هَذِهِ اللَّغَة الخالدة (١٠).

وَ الْحَامِسُ: المَوْضُوعُ (٥): وهو ما نُسِبَ إلى قائله من غير أصلٍ كقراءة الخزاعيّ (١).

وَالسَّادِسُ: الشَّبِيْهُ بِاللَّدْرَجِ: يشبه اللَّدْرَجِ من الحديث: وهو ما زيد في القِرَاءَات على وجه التَّفسير (٧)، كقراءة سعد بن أبي وقّاص (٨): ﴿ وَلَهُ أَخٌ أَوْ أُخْتٌ مِنْ أُمِّ ﴾ (٩) [النِّساء٤/١٢]، وَعَلَّلَ

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) شاهين، د. عبد الصّبور، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة في ضوء علم اللَّغَة الحديث، مكتبة الخانجي، القاهرة، د.ت، ص٧-٨.

<sup>(</sup>٥) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٦) هو إسحاق بن أحمد، إمامٌ في قراءة المكّيين، ثقة، ضابط، حُجّة، قرأ على البزّيّ، وروى عن ابن جبير وقنبل، وروى عنه ابن شنبوذ، ولم تذكر وفاته. ابن الجُزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٧) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص١٦.

<sup>(</sup>٨) هو مالك بن أهيب ( -٥٥هـ)، صَحَابيٌّ، أحدُ العشَرةِ المُبشَّرينَ بالجنَّةِ، وردتْ عنه الرّواية في حروف القرآن. ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٩) أخرجها سعيد بن منصور، بزيادة «مِنْ أمِّ». أبو شامة، عبد الرِّحن المقدسيّ، إبراز المعاني من حرز الأماني في القِرَاءَات السّبع (للإمام الشَّاطِبِيّ)، تحد. محمود بن عبد الخالق محمّد جادو، الجامعة الإسلامِيَّة، المدينة المُنوّرة، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م، ص٢٣.

ذَلِكَ ابن الجَزَرِيّ بقوله: «وَرُبَّمَا كانوا يدخلون التَّفسير في الكلام إيضاحاً وبياناً؛ لأَنَّهُمْ مُحُقِّقون، لما تلقوه عن رسول الله على قرآناً، فهم آمنون من الالتباس، وَرُبَّمَا كان بعضهم يكتبه معه»(١).

#### ط- شُرُوطُ جَمْع القِرَاءَاتِ:

يشترط على مَنْ يريد أَنْ يجمعَ بالقِرَاءَات شروطٌ أربعة، هي: «رعاية الوقف، والابتداء، وحسن الأداء، وعدم التَّركيب»(٢)؛ أمّا رعاية التّرتيب والتزام تقديم قارئ بعينه، فلا يُشترط.

وأورد الدُّكْتُور محيسن مجموعة من أقوال العُلَمَاء فيما يخصّ هَذَا الجانب بقوله: «قال الإمام أبو الحسن السَّخَاوِيّ: خلط هَـذِهِ القِـرَاءَات بعضها ببعض خطأ ولا يجوز، وقال الإمام الجعبريّ ("): التَّركيب ممتنع في كلمة وفي كلمتين إِنْ تعلّقت إحداهما بالأخرى وإلاّ كره، وقال الإمام ابن الجَرَرِيّ: الصّوابُ عندنا التّفصيلُ؛ فإن كانت إحدى القراءتين مترتبة، فالمنع من ذَلِكَ منع تحريم، كمن يقرأ ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِهِ كَلِمَاتٌ ﴾ [البقرة ٢٧/٣] برفعها، أو بنصبها، وشبهه ممّا لا تجيزه العَرَبِيّة، ولا يصح في اللّغة ... أمّا ما لم يكن كَذَلِكَ، فَإِنّا نفرّق فيه بين مقام الرّواية وغيرها، فإنْ قرأ بِذَلِكَ على سبيل الرّواية لم يجز من حَيثُ إِنّهُ كذّب الرّواية ... وَإِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَى سبيلِ الرّواية، بل سبيل القراءة والتّلاوة، فَإِنّه جائز صحيح مقبول، وَإِنْ كنّا نعيبه على أَئِمّة القراءَات من حَيثُ وجه تساوي العُلمَاء بالعوامّ، لا من وجه أَنَّ ذَلِكَ مكروةٌ أو حرام؛ إذ كلٌ من عند الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد عشد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد عشد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله نزلَ به الرّوحُ الأمينُ على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله الرّومُ الأمين على قلب سيّد المرسلين سيّدنا محمّد الله الرّومُ المُن على المرسلية المرسلين المحمّد الله وسيّد المرسلية المرسلين سيّدنا عمّد الله المرسلية المرسل

### ي- مَفْهُومُ الإِخْتِيَارِ:

إنَّ معنى إضافةِ كلِّ حرفٍ من حروفِ الاختلافِ إلى مَنْ أُضيفَ إليه مِنَ الصّحابةِ

<sup>(</sup>١) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العُشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) هو إِبْرَاهِيم بن عمر، أبو العبّاس الخليليّ ( -٧٣٣هـ)، له تصانيف في القِرَاءَات، والحديث، والأصول، والعَرَبِيَّة، والتّاريخ، مِنْهَا «شرح الشَّاطِبِيّة»، و«الرّائيّة»، سمع من ابن البخاريّ، وأجاز له يوسف بن خليل. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغُويِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) محيسن، د. محمّد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، ج١، ص٢٣.

وغيرهم، إِنَّهَا هو - كها قال ابن الجَزَرِيّ -: «مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ كان أضبطَ له، وأكثرَ قراءةً وإقراءً به، وملازمةً له وميلاً إليه ليس غير؛ وكَذَلِكَ إضافة الحروف والقِرَاءَات إلى أَئِمَّة القرّاء ورواتهم، المراد بها أَنَّ ذَلِكَ القارئ اختار القراءة بِذَلِكَ الوجه من اللَّغَة حسبها قرأ به، فآثره على غيره، وداوم عليه، ولزمه حَتَّى عُرِفَ به، وقُصِد فيه، وأُخِذَ عنه؛ فلذَلِكَ أُضِيْفَ إليه دون غيره من القرّاء، وهَلِه الإضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم، لا إضافة اختراع ورأي واجتهاد»(۱).

وتشيع هَذِهِ الكلمة «الاختيار» في تصانيف المُقْرِئين، فقد نقل ابن الجَزَرِيّ عن البغويّ (٢) - صاحب التَّفسير وشرح السّنة - قوله في أَئِمَّة القرّاء: «واتّفقت كلمة الأمّة على اختيارهم» (٣)، وكَذَلِكَ يقول ابن الجَزَرِيّ معقبًا على ذَلِكَ: «وقد ذكرْتُ في هَذَا الكتاب قِرَاءَات مَنِ اسْتهرَ مِنْهُمْ بالقراءة واختياراتهم على ما قرأتُهُ...» (١)، وينقل عن شعبة قولَه: «انظر ما يقرأ أبو عمرو ممّا يختارُ لنفسه، فَإنّه سيصير للنّاس إسناداً» (٥).

ويقول القُرْطُبِيّ موضّحاً ذَلِكَ بشكلٍ جليٍّ، نقلاً عن كثيرٍ من العُلَمَاء: «هَذِهِ القِرَاءَات السّبع الَّتِي تنسب هُوُّلاَءِ القرّاء السّبعة ليست هي الأحرف السّبعة الَّتِي اتّسعت الصّحابة في القراءة بها، وإِنَّمَا هي راجعة إلى حرفٍ واحدٍ من تِلْكَ السّبعة، وهو الَّذِي جَمَعَ عليه عثمان القراءة بها، وإِنَّمَا هي راجعة إلى حرفٍ واحدٍ من تِلْكَ السّبعة، وهو الَّذِي جَمَعَ عليه عثمان المصحف... وهَذِهِ القِرَاءَات المشهورة هي اختيارات أولئك الأئِمَّة القُرّاء؛ وذَلِكَ أَنَّ كُلَّ واحدٍ منهُمُ اختار – فيما روى وعلم وجهه من القِرَاءَات – ما هو الأحسن عنده والأولى، فالتزمه طريقة ورواه وأقرأ به واشتهر عنه، وعُرِفَ به ونسب إليه، فقيل: «حرف نافع»، و«حرف ابن كثِيْر»، ولم يمنع واحدٌ مِنْهُمُ اختيار الآخر، ولا أنكره، بل سوّغَهُ وجوّزه، وكلّ واحد من هَوُّلاَءِ السّبعة روي عنه اختياران أو أكثر، وكلٌ صحيح»(٢).

<sup>(</sup>١) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) هو الحسين بن مسعود، أبو محمّد البغويّ، المعروف بـابن الفَرَّاء تـارَّة، وبـالفَرَّاء أخـرى ( -١٦٥هـ)، فقيـة، مُحَدِّثٌ، مفسِّر، مصنَّف «التّهذيب». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج١، ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٥) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القرّاء، ج١، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٣٥.

وَعَلَيْهِ فالاختيار عند القُرّاء الأوائل، كالسّبعة أو العشرة أو مَنْ سبقهم أو عاصرهم، كان ينبع من المصادر والوجوه، والاختيار عند العُلَمَاء وأهل الأداء ممّن تأخّر عن أولئك السّلف الصّالح - كما ذكر الدُّكْتُور عبد الهادي الفضليّ - كان اختياراً نسب إليه، كاختيارات الدّاني وابن الجُرَرِيّ من المتقدّمين، واختيارات الضّباع (١) والحصريّ (١) من المُحْدَثِيْنَ (٣).

ويقول الإمام أبو زرعة (١٠): «إِنَّ هَذَا الاختيار لا يحصل إلا بعد أَنْ يتقن القارئ المختصُّ رواياتٍ عدَّةً من القِرَاءَات الصّحيحة المُتَواتِرة عن أَتُمّتها، فيختار لنفسه من بينها واحدة يثبت عليها، وتؤخذ عنه (٥٠).

#### ك- الكَلاَمُ عَلَى الأَحْرُفِ السَّبْعَةِ، وَمَعْنَاهَا الْمُخْتَارُ:

إِنَّ قراءة القرآن وتلاوته أمرٌ شرّعه تبارك وتعالى للأمّة، بعد أَنْ تكفَّل لها بحفظه بقوله: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُۥ كَيُفِظُونَ ﴾ [الحجره ١/٩]، وخفّف عليها بإباحته لها قراءته على سبعة أحرف، «كُلُّهَا شَافِ كَافِ» (٢)، كما أخبر النّبي ، واشتُهرت أحاديث الأحرف السّبعة حَتَّى تواترت (، وَمِنْهَا قوله ﷺ ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَاقْرَؤُوا مَاتَيَسَّرَ مِنْهُ ( اللهُ ( اللهُ ال

<sup>(</sup>١) لعلّه عليّ بن محمّد بن حسن بن إِبْرَاهِيم ( - ١٣٨٠هـ)، شيخ المقارئ المَصْرِيَّة، له «فتح الكريم المنّان في آداب حملة القرآن». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) لم أهتد إليه.

<sup>(</sup>٣) الفضليّ، د. عبد الهادي، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة تأريخ وتعريف، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرّحمن بن محمّد بن زنجلة، أبو زرعة، إمامٌ، مُقْرِئٌ، أخذ عن ابن فَارِس، من المؤلِّفين المجودين في هَذَا الفنّ، له: «كتاب التَّفسير»، و «حجّة القِرَاءَات»، و «شرف القُرَّاء في الوقف والابتداء»، لم تُذْكَرْ وَفَاتُهُ. أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٢٨-٢٩.

<sup>(</sup>٥) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٧٣.

<sup>(</sup>٦) ابن حنبل، أحمد الشّيبانيّ، مسند الإمام أحمد بن حنبل، ج٥، مؤسّسة قرطبة، مصر، د.ت، رقم (٢١١٧٠)، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٧) نصَّ على تواتُرِها - كما ذكرَ ابن الجَزَرِيِّ - الإمام أبو عبيد الله بن سلام، وتتبّع ابن الجَزَرِيِّ طرق هَذَا الحديث المذكور، فرواه عن تسعةَ عشرَ صحابيًاً. ابن الجَزَرِيِّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢١.

<sup>(</sup>٨) تقدَّمَ ذكره، انظر ص٢٨٩ - ٣٠٣.

ولقد اجتهدت العُلَمَاء في تفسير هَذَا الحديث وبيان معناه اجتهاداً عظيماً، حَتَّى إِنَّ ابن الجَزَرِيِّ قال: «ولا زلتُ أستشكلُ هَذَا الحديث، وأُفكّرُ فيه، وأُمعنُ النظر من نيّفٍ وثلاثين سنةً»(۱)، وقد كثرت الأقوال حول معنى هَذِهِ الأحرف السّبعة وتشعّبت، حَتَّى قال الشَّيْخ الزّرقانيّ: «هَذَا مبحثٌ طريفٌ وشائقٌ، غير أَنَّهُ محيفٌ وشائكٌ... وأمّا محافة هَذَا المبحث وشوكه، فَلاَنَّهُ كثر فيه القيل والقال... حَتَّى استعصى فهمه على بعض العُلَمَاء... وحَتَّى اضطرّ جماعةٌ من كبار المحقّين أَنْ يفردوه بالتَّالِيف قديماً وحديثاً»(۱).

وبعد أنْ تفحّصتُ ما تيسّر لي من كتب القِرَاءَات، وكتب التَّفسير، والكتب اللَّغَوِيَّة والصَّوْتِيَّة العَرَبِيَّة، أدركتُ تمام الإدراك ما كان قد قصده الشَّيْخ الزَّرقانيِّ بهَذَا القول؛ لكثرة الأقاويل والتوجيهات والاختلافات حول معاني الأحرف السبعة المقصودة في الحديث الشّريف، وفي ذَلِكَ يقول الإمام السِّيُوطِيِّ نقلاً عن ابن حِبان (٣): «فهذِهِ خسةٌ وثلاثون قولاً لأهل العلم واللُّغَة في معنى إنزال القرآن على سبعة أحرف، وهي أقاويل يشبه بعضها بعضاً، وكلّها محتملة، ويُحتمل غيرُها»(١).

ولأنّ جميع هَذِهِ الأقاويل متشابهة، وَمِنْهَا ما هو مُكَرَّرٌ، آثرتُ أَنْ أَنقل ما اختاره الشَّيْخ الزّرقانيّ (أَن بعد أَنْ عَرَضَ الأقوالَ الَّتِي ذكرها ابن الجَزَرِيّ وغيره في كتبهم، وهو التَّفسير المنقول عن الإمام أبي الفضل الرَّازِيّ، ونقله أَيْضاً ابن الجَزَرِيّ (أَ)؛ فمعنى هَذِهِ الأحرف السّبعة على ما ذهب إليه أبو الفضل الرَّازِيّ نجمله فيها يأتي:

<sup>(</sup>١) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٣٠ - ١٣١.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن حِبان، أبو حاتم، التّميميّ، البُسْتيّ ( -٤٥٥هـ)، إمامٌ، حافِظٌ، كان من أوعية العلم لغةً، وحديثاً، وفقها، ووعظاً، ومن عقلاء الرّجال، مصنّف «الصحيح». الأسنويّ، جمال الدّين، طبقات الشّافعيّة، حرا، صر٢٠١.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٥) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ١٤٨ - ١٤٩ - ١٥٠.

<sup>(</sup>٦) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٧.

الأوّل: اختلاف الأسماء من الإفراد والتّثنية والجمع، والتّذكير والتّأنيث، والمبالغة، وغيرها: ومن أمثلة ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ ذَعُونَ ﴾ [المؤمنون٢٨/٨]، وغيرها: ومن أمثلة ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ لِأَمَانَتِهِمْ ﴾ بالإفراد(١).

والثَّانِي: اختلاف تصريف الأفعال من ماضٍ، ومضارعٍ، وأمرٍ: ومن أمثلتِهِ قولُهُ تعالى: ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسَفَارِنَا ﴾ [سبا٢٤/١٥]، قُرِئَ هكذا بنصب لفظ ﴿ رَبَّنَا ﴾ على أَنَّهُ منادى، وبلفظ ﴿ بَاعِدْ ﴾ على أَنَّهُ مبتدأ، وبلفظ ﴿ بَاعِدْ ﴾ على أَنَّهُ مبتدأ، وبلفظ ﴿ بَعَدْ ﴾ فعلاً ماضياً مُضعّف العين، جملته خبر (٢).

والثَّالِث: اختلاف وجوه الإعراب: ومن أمثلتِهِ قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَا يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلَا يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا يُضَارُّ ﴾: على أنّ «لا» ناهية، فالفعل مجزوم بعدها، والفتحة الملحوظة في الرّاء هي فتحة إدغام المثلين (٣)؛ والضمّ ﴿ وَلاَ يُضَارُ ﴾: على أنّ «لا» نافية، فالفعل مرفوعٌ بعدها (٤). ومثل هَذَا المثال قوله تعالى: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ لَيُضَارُ ﴾: على أنّ هُنعتُ لكلمةِ «ذُو الْعَرْشِ الْجَيدُ ﴾ [البروج٥٨/ ١٥]، قُرِئ برفع لفظ «المُجِيدُ»، وجرّه؛ فالرّفعُ على أنّهُ نعتُ لكلمة «الْعَرْشِ»، ولا فرق في هَذَا الوجه بين أنْ يكونَ اختلاف وجوه الإعراب في اسم أو فعل (٥).

ولا يخفى أنَّ هَذَا الاختلاف في القراءة هو الَّذِي أدَّى إلى تغيَّرٍ في الإعراب، وبالتّالي نتج عنه تغيّرٌ في المعنى واضحٌ، وهَذَا بالضّبط موضوع بحثنا في القسم الثَّانِي مِن هَذَا الفصل.

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق، ج١، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٣) المثلانِ: كلّ حرفين اتفقا مخرجاً وصفةً؛ فَإِذَا التقى حرفانِ متهاثلانِ، أوّلها ساكن، والثّاني متحرِّك، أُدْغِمَ الأُوَّل في الثَّاني، ليصبحا حرفاً واحداً مُشَدَّداً. الحصريّ، د. روضة جمال، المنهل المفيد في أصول القِرَاءَات والتّجويد، راجعة كريّم سعيد راجح - محيى الدِّين حسن الكرديّ - مصطفى سعيد الخنّ، ط١، دار الكلم الطّيّب، دمشق - بيروت، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، ص١١٦٠.

<sup>(</sup>٤) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ٩، ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) المرجع السَّابق، ج١، ٩٤٠.

والرَّابِع: الاختلاف بالنقص والزِّيادة: ومن أمثلة الحذف قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَالْأُنثَى ﴾ واللَّياب ١٩٠٣]، قرئ بهَذَا اللّفظ، وقرئ أَيْضًا «والذَّكَرِ وَالْأُنثَى» بحذف كلمتي «مَا خَلَقَ» (١٠٠ ومن أمثلة الزِّيادة قوله تعالى: ﴿ تَجْسِرِي تَحَتَّهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [التوبة ١٠٠٩]، قرئت هكذا، وقرئت بزيادة «مِنْ » قبل «تَحْتَهَا» (٢٠٠).

والخامس: الاختلاف بالتَّقْدِيم والتَّأْخِير: ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَتُ سَكَرَةُ ٱلْمَوْتِ بِاللَّوْتِ ﴾، وهي قراءةٌ شاذَةٌ (الله ويمكن بِالمُوْتِ ﴾، وهي قراءةٌ شاذَةٌ (الله ويمكن التّمثيل له بالمُتواتِر بقوله تعالى: ﴿ وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا ﴾ [آل عمران ١٩٥/]، فحمزة والكِسَائِيّ وخلف يقرؤون (ن): ﴿ وَقُتِلُوا وَقَاتَلُوا ﴾.

والسَّادِس: الاختلاف بالإبدال: ويمكنُ التّمثيل له بقوله تعالى: ﴿ وَانظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَالْمُ السَّادِس: الاختلاف بالإبدال: ويمكنُ التّمثيل له بقوله تعالى: ﴿ وَمَلْمِ كَا نُنشِرُهَا ﴾ بالرّاء، وَكَذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَطَلْعٍ مَنضُورٍ ﴾ [الواقعة ٥/٢٩]، بالحاء، وقُرئ ﴿ وَطَلْعٍ ﴾ بالعين، ولا فرق في هَذَا الوجه أَيْضَاً بين الاسم والفعل (٥).

والسَّابع: اختلاف اللَّغَات - يريد اللَّهجات - كالفتح والإمالة، والتَّرقيق والتَّفخيم، والإظهار(١) والإدغام(١)، ونحو ذَلِكَ(١): ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ وَهَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴾

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ج١، ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) أبو معشر، عبد الكريم بن عبد الصّمد، التّلخيص في القِرَاءَات الشّمان، تحد محمّد حسن عقيل موسى، ط١، الجماعة الخيريّة لتحفيظ القرآن، جدّة، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م، ص١٨.

<sup>(</sup>٣) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المحتسب في تبيين وجوه شواذّ القِرَاءَات والإيضاح منها، ج٢، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٤) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج٢، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ٩٠٩.

 <sup>(</sup>٦) الإظهار: إخراج كل حرف مِنْ مخرجِهِ مِنْ غيرِ غنّة. الدّعّاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقدِّمَة الجزريّة في علم التّجويد، ص٦٤.

<sup>(</sup>٧) الإدغام: النُّطْق بالحُرْفَيْنِ، حَرْفاً كالثَّانِي مُشَدَّداً. الدَّعَاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمَة الجزريَّة في علم التّجويد، ص٦٥.

<sup>(</sup>٨) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٧.

[طه ٢٠/٩]، تقرأ بالفتح والإمالة في ﴿ أَتَى ﴾، ولفظ ﴿ موسى ﴾، فلا فرق في هَذَا الوجه أَيْضًا بين الاسم والفعل، والحرفُ مثلها نحو: ﴿ بَلَ قَدِرِينَ ﴾ [القيامة ٧٠/٤]، قُرئ بالفتح، والإمالة في لفظ ﴿ بلى ﴾ (١٠).

ولَعَلَّ اختيار الشَّيْخ الزرقانيِّ لفظ «وجه» تفسيراً لكلمة «حرف» بقوله: «وأنسب المعاني بالمقام هنا في إطلاقات لفظ الحرف أنَّهُ وجه» (٢) هو اختيار موفّقٌ لدلالته على المعنى المراد.

ويقول محقّق كتاب «التّلخيص في القِرَاءَات الثّمان، لأبي معشر الطَّبَرِيّ (٢٠)» الأستاذ محمّد حسن عقيل موسى: «واختيار الزّرقانيّ لتفسير الرَّازِيِّ - يعني أبا الفضل - وجيه وذَلِكَ لوضوح المعنى ودقّة الحصر؛ حَيْثُ إِنَّهُ احتوى خلاف القِرَاءَات، فلم يترك شيئاً، والله أعلم»(٤).

وقد علَّل الشَّيْخ الزّرقانيّ نفسه سبب اختياره هَذَا التَّفسير بأربعةِ أمورٍ (٥٠):

أحدها: أَنَّهُ هو الَّذِي تؤيّده الأدلّة الواردة في الأحاديث المُتَواتِرة الَّتِي ذكر فيها النّبيّ ﷺ الأحرف السّبعة.

والثَّانِي: أَنَّهُ هو الرّاجح في الموازين الَّتِي أقامها شواهدَ بارزةً من تِلْكَ الأحاديث الواردة.

والثَّالِث: أَنَّ هَذَا المذهب يعتمد على الاستقراء التّامّ لاختلاف القِرَاءَات، وما ترجع إليه من الوجوه السّبعة، بخلاف غيره فَإِنَّ استقراءه ناقص، أو في حكم النّاقص.

والرَّابع: أَنَّ هَذَا الرَّأي لا يلزمه أيّ محذورٍ من المحذورات.

وَلَقَدْ جاءَ قريباً من تفسير الرَّازِيِّ للأحرف السّبعة كلُّ من تفسير ابن قُتَيْبَة - نقله الشَّيْخ

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ١٤٩ - ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الكريم بن عبد الصّمد بن محمّد، الطَّبَرِيّ، القطّان، الْكُنَّى أبا مَعْشَر ( -٤٧٨هـ)، فقية، فَاضِل، إمامٌ في القِرَاءَات، صنَّفَ فيها كتباً كثيرةً حسنة، وفي غيرها. الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج٢، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) أبو معشر، عبد الكريم بن عبد الصّمد، التّلخيص في القِرَاءَات الثّيان، ص١٨.

<sup>(</sup>٥) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ١٥٠.

الزّرقانيّ (١) - وابن الجَزَرِيّ - نقله في نشره (١) - والقاضي ابن الطّيّب (٣) - نقله القُرْطُبِيّ - (١) لها، وتفسير الدُّكْتُور صبحي الصّالح لها مِنَ المُحْدَثِيْنَ (٥).

ورأيْتُ من المُسْتَحْسَنِ أَنْ أسوقَ بقيّةَ الآراءِ الأخرى، مكتفياً بتعدادها والتَّنوِيه إليها، تاركاً التفصيل فيها؛ لأَنَّ ذَلِكَ يحتاج إلى دراسةٍ طويلة لا يسمح المقام بمثلها، فعددها - كما مرّ - خمسةٌ وثلاثونَ قولاً، نجملُها فيما يأتي:

القَوْلُ الأَوَّلُ: إِنَّ المرادَ سبعةُ أَوْجُه من المعاني المتقاربة بألفاظ مختلفة، نحو: «أقبل، وتعالَ وهَلُمَّ»(١٠).

<sup>(</sup>۱) فالمراد بالأحرف السبعة عنده: الأوْجُه الَّتِي يقع بها التّغاير، وهي ما تتغيّر حركته ولا يزول معناه ولا صورته، وما يتغيّر بالفعل، وما يتغيّر باللّفظ، وما يتغيّر بإبدال حرف قريب المخرج، وما يتغيّر بالتَّقْدِيم والتَّأْخِير، وما يتغيّر بالنّقصان، وما يتغيّر بإبدال كلمة أخرى. الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ١٥١-١٥٢.

<sup>(</sup>٢) إنّ اختلاف الأحرف السبعة عنده في سبعة أَوْجُه لا يخرج عنها؛ وذَلِكَ إمّا في الحركات بـلا تغيّر في المعنى والصّورة، أو بتغيّر في المعنى، وإمّا في الحروف بتغيّر المعنى لا الصّورة، أو عكس ذَلِكَ، أو بتغييرهما معاً، وإمّا في التَّقْدِيم والتَّاْخِير، وإمّا في الزّيادة والنّقصان؛ وأمّا اختلاف اللَّهجات، فهَذَا ليس من الاختلاف عنده. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٢٦-٢٧.

<sup>(</sup>٣) هو الطَّيِّب بن محمّد بن الطَّيِّب هارون بن الطَّيِّب الكنانيّ، أبو القاسم النَّحْوِيّ ( -٦١٨هـ)، مِنْ بيتِ علم مشهور، كانَ مُتَقَدِّماً في طلبه، مُتَفَنِّناً، مجتهداً، وأجازَ له السُّهَيْليّ، وابن مَضَاء، وأخذ عنه النَّحْو أبو عبد الله بن أبي الفضل المُرسيّ. السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّعَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج٢، ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) يقول القُرْطُبِيّ نقلاً عن القاضي ابن الطّيّب: «تدرّبْتُ وجوهَ الاختلافِ في القراءة، فوجدتها سبعاً: مِنْهَا ما تتغيّر حركته ولا يزول معناه ولا صورته، وَمِنْهَا ما لا تتغيّر صورته ويتغيّر معناه بالإعراب، وَمِنْهَا ما تبقى صورته ويتغيّر معناه باختلاف الحروف، وَمِنْهَا ما تتغيّر صورته ويبقى معناه، وَمِنْهَا ما تتغيّر صورته ومعناه، وَمِنْهَا التَّفْدِيم والتَّأْخِير، وَمِنْهَا الزِّيادة والنقصان. » القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٥) فهو أَيْضًا قد اختار هَذَا الرّأيَ، مع التّعديل البسيط فيه، كنقدهِ الاختلاف في الحروف، والاختلاف في تصريف الأفعال، وجعلها وجهاً خاصّاً، مع أنّه يندرج تحت وجه الاختلاف في الإعراب». الصّالح، د. صبحي، مباحث في علوم القرآن، مطبعة الجامعة السّوريّة، دمشق، د.ت، ص١٤٥-١٤٦.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٣٢.

وَالقَوْلُ الثَّانِي: إِنَّهَا سبع لغات في القرآن على لغات العرب كلِّها، يمنِها ونزارِها(١).

وَالقَوْلُ النَّالِثُ: إِنَّ هَذِهِ اللَّغَات إِنَّمَا تكون في مُضَر، فجائزٌ أَنْ يكون مِنْهَا لقريش، وَمِنْهَا لكنانة، وَمِنْهَا لأسد، وَمِنْهَا لمُذَيل، وَمِنْهَا لتَيْم، وَمِنْهَا لضبة، وَمِنْهَا لقيس(٢).

وَالقَوْلُ الرَّابِعُ: إِنَّ هَذَا الحديث من المشكل الَّذِي لا يُدْرى لاشتراك الحرف (٣)، فلا سبيل إلى معرفة معناه المقصود، وشبهته أنَّ لفظ «أحرف» فيه جمع حرف؛ والحرف مشترَكٌ لفظيٌّ بين معانٍ كثيرةٍ، والمشترك اللفظيّ لا يُدْرَى أيُّ معانيه المقصود؟ (١٠).

وَالقَوْلُ الخامسُ: إِنَّ المراد التَّكثير لا حَقِيْقَة العدد، وقد جروا على تكثير الآحاد بالسبعة، والعشرات بالسبعين، والمئات بسبعمئة (٥٠).

وَالقَوْلُ السَّادِسُ: إِنَّ المراد بها سبع قِرَاءَات (١)، وأَرَى أَنَّهُ من الواجب دفع هَذَا الوهم، فقد ذكر السِّيُوطِيِّ نقلاً عن أبي شامة (٧) قوله: «ظنّ قومٌ أنَّ القِرَاءَات السبع الموجودة الآن هي الَّتِي أُريدت في الحديث، وهو خلاف إجماع أهل العلم قاطبة، وإِنَّهَا يظنّ ذَلِكَ بعض أهل الجهل (١) ونقلاً عن مكّي قوله: «مَنْ ظَنَّ أَنَّ قراءة هَؤُلاَءِ القُرّاء، كنافع وعاصم، هي الأحرف السبعة الَّتِي في الحديث، فقد غلط غلطاً عظيهاً... ويلزم مِنْ هَذَا أَنَّ ما خرج عن قراءة هَؤُلاَءِ السّبعة ممّا ثبت عن الأَئِمَّة وغيرهم، ووافق خطّ المصحف، ألاّ يكون قرآناً، وهَذَا غلطٌ عظيم (١)، ونقلاً عن الأَئِمَّة وغيرهم، ووافق خطّ المصحف، ألاّ يكون قرآناً، وهَذَا غلطٌ عظيم (١)، ونقلاً عن

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، مج١، ج١، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، مج١، ج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٥) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، مج١، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٧) هو عبد الرّحمن بن إسماعيل المقدسيّ ( -٦٦٥هـ)، قرأ على السَّخَاوِيّ، له: «شرح الشَّاطِبِيَّة والرّوضتين». ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج١، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٨) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٩) المصدر السّابق، ج١، ص٢٢٤.

القرّاب (۱) قوله: «التّمسّك بقراءة سبعةٍ من القرّاء دون غيرهم ليس فيه أثرٌ ولا سنّةٌ؛ وإِنَّهَا هو من جمع بعض المتأخّرين، فانتشر وأُوهم أَنَّهُ لا تجوز الزّيادة على ذَلِكَ، وذَلِكَ لم يقل به أحد» (۱)، وعلّل الشَّيْخ الزّرقانيُّ بطلانَ ذَلِكَ تعليلاً منطقيًا بقوله: «ويدفعُ بِأَنَّهُ إِذَا كان المراد بهذَا أَنَّ كلّ كلمةٍ من كلمات القرآن تقرأ سبع قِرَاءَات، فذَلِكَ ممنوع؛ لأَنَّهُ لا يوجد في القرآن كلمةٌ تُقرأ على سبعة أوْجُه إلا القليل، وَإِذَا كان المراد أَنَّ غاية ما ينتهي إليه عدد القِرَاءَات في الكلمة الواحدة سبعة أحرف، فهذَا غير مسلم به أيضاً؛ لأنَّ في كلمات القرآن ما يقرأ بطرقٍ أكثر كَمَا وَرَدَ أَنَّ كلمةَ: ﴿ وَعَبَدَ ٱلطَّعُوتَ ﴾ [المائدة ٥/ ٢٠] تُقْرَأُ باثنين وعشرين وجهاً (۱). إضافةً إلى أَنَّ القِرَاءَات الصّحيحة المقروء بها اليوم عشرٌ، وهذِهِ العشر جزءٌ من السّبعة (۱).

وَالقَوْلُ السَّابِعُ: إِنَّ المراد بها كَيْفِيَّة النُّطْق بالتَّلاوة مِنْ إِدغامٍ وإِظهارٍ، وتفخيمٍ وترقيقٍ، وإشباع ومدّ(٥) وقصر، وتشديد وتخفيف وتليين وتحقيق(١).

وَالقَوْلُ الثَّامِنُ إِلَى الخَامِسِ وَالثَّلاَثِيْنَ: إِنَّ المراد بها سبعة أصناف في القرآن، وأصحاب هَذِهِ الأقوال يختلفون في تعيين هَذِهِ الأصناف، وفي أسلوب التّعبير عنها إلى آراء تكمل بها العدّةُ خسةً وثلاثين قولاً:

فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا أَمَرٌ، ونهيِّ، وحلالٌ، وحرامٌ، ومحكمٌ، ومتشابهٌ، وأمثالٌ.

<sup>(</sup>١) هو إسماعيل بن إِبْرَاهِيم القرّاب؛ إمامٌ أستاذٌ، صاحب كتاب الشّافي. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٤) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، الإبانة عن معاني القِرَاءَات، تحـ. د. عبد الفتّاح شلبيّ، ط٣، مكتبة الفيصليّة، مكّة المُكَرَّمة، ١٤٠٥هـ، ص٣٤.

<sup>(</sup>٥) المدّ: إطالة الصّوت بحرفٍ مِنْ حروفِهِ الثَّلاثَة. الدّعّاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمة الجزريّة في علم التّجويد، ص٧١.

<sup>(</sup>٦) التَّحقِيق: هو البطء، والتَّرسَّل في التّلاوة، مع مراعاة جميع أحكام التّجويد، مِنْ غيرِ إفراط. الحصريّ، د. روضة جمال، المنهل المفيد في أصول القِرَاءَات والتّجويد، ص٢٩.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا وعدٌ، ووعيدٌ، وحلالٌ، وحرامٌ، ومواعظُ، وأمثالٌ، واحتجاجٌ.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا محكمٌ، ومتشابهٌ، وناسخٌ، ومنسوخٌ، وخصوصٌ، وعمومٌ، وقصص.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا لفظٌ عامٌّ أريد به العامّ، ولفظٌ خاصٌّ أريد به الخاصّ، ولفظٌ عامٌّ أريد به الخاصّ، ولفظٌ لا يعلمُ فقهَهُ أريد به الخاصّ، ولفظٌ لا يعلمُ فقهَهُ إلاّ العُلَهَاء، ولفظٌ لا يعلمُ فقهه إلاّ العُلَهَاء، ولفظٌ لا يعلمُ معناه إلاّ الرّاسخون في العلم.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا إظهار الرّبوبيّة، وإثبات الوحدانيّة، وتعظيم الألوهيّة، والتّعبّد لله، ومجانبة الإشراك، والتّرغيب في الثّواب، والتّرهيب من العقاب.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا المطلق، والمقيد، والعامّ، والخاصّ، والنَّصّ، والمؤوّل، والنَّاسخ، والمنسوخ، والاستثناء، وأقسامه.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا الحذف، والصّلة، والتَّقْدِيم، والتَّأْخِير، والاستعاذة، والتّكرار، والكناية، والحَقِيْقَة، والمجاز، والمجمل، والمفسّر، والظَّاهِر، والغريب(١٠).

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ سوى ذَلِكَ كلِّهِ، غير أَنَّهَا من هَذَا الطّراز، أو من طراز ما سبق في الأقوال الأخرى، حَتَّى أكمل بها بعضهم عدَّةَ الخمسة والثّلاثين قولاً.

إِنَّ هَذِهِ الآراء على تعددِ مذاهبها وتنوّع اتّجاهاتها أَدَّتْ إِلى الاختلاف في مسألةٍ جوهريّةٍ، تضاربت فيها أقوال العُلَمَاء، وهي:

هل الأحرف السبعة الَّتِي نزل بها القرآن الكريم لها وجودٌ في المصاحف العثمانيّة ؟

لقد ذهب جماعةٌ من الفُقَهَاء والمُتكلِّمِيْنَ والقُرّاء إلى أَنَّ جميع هَذِهِ الأحرف لها وجودٌ في المصاحف العثمانيّة، واحتجّوا لمذهبهم.

وقد ذهب جماهير العُلَمَاء من السّلف والخلف وأَئِمَّة المسلمين إلى أَنَّ المصاحف العثمانيّة

<sup>(</sup>١) لقد استقيت هَذِهِ الأقوال من الثَّامِن إلى الخامس والثَّلاثين من الشَّيْخ الزَّرقانيِّ في كتابه: «مناهل العرفان». الزَّرقانيِّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٧٥-١٧٦.

مشتملة على ما يحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط، جامعةً للعرضة الأخيرة الَّتِي عرضها النبي على جبريل متضمنة لها.

وقد ذهب ابن جرير الطَّبَرِيّ، ومَنْ نحا نحوه، إلى أَنَّ المصاحف العثمانيّة لَمْ تشتملُ على حرفٍ واحدٍ من الأحرف السّبعة، واحتجّوا لمذهبهم(١).

وَرَأَيْتُ أَلاَّ أَقِفَ على شيءٍ من حجج هَذِهِ المذاهب الثَّلاثَة؛ لأَنَّ القول باشتهال المصاحف العثمانيّة على الأحرف السّبعة كلِّها أو بعضِها، يتوقّف على أمرَيْن ذكرهما الزّرقانيّ: «أحدهما تحديد المراد من الأحرف السّبعة؛ وثانيهما الرّجوع إلى ما هو مكتوبٌ وماثلٌ بتِلْكَ المصاحف في الواقع»(٢).

وَلَّا كَانَ تَحْدَيدُ مِفْهُ وَمِ مُجْمَعٍ عليه لمعنى هَذِهِ الأحرف السّبعة أمراً مُخْتَلَفاً فِيْهِ، صَعْبَ التَحَقُّقِ، كَانَ الحُلافُ في كونها جميعها في المصاحف العثمانيّة أمراً مُخْتَلَفاً فِيْهِ، يصعبُ على العُلَمَاء أَنْ يَجمعوا على إجابةٍ عن هَذَا السّؤال الإشكاليّ، وأمّا على المعنى الَّذِي اعتمدناه في هَذَا البحث من تفسير أبي الفضل الرَّازِيّ لهنِهِ الأحرف السّبعة الواردة في الحديث الشّريف، فَإِنَّ ذَلِكَ يوحي بِأَنَّ هَذِهِ الأحرف كلّها واردة في المصاحف العثمانيّة.

وأمّا بالنّسبة للرّجوع إلى ما هو مكتوبٌ وماثلٌ بتِلْكَ المصاحف في الواقع، فيخبرنا الزّرقانيّ أنّنا نخرج بهَذِهِ الحَقِيْقَة الَّتِي لا تقبل النّقص، ونصل فيها إلى فَصْلِ الخطابِ في هَذَا الأمر، وهي: «أَنَّ المصاحف العثمانيّة قد اشتملت على ما يوافق رسمه من هَذِهِ الأحرفِ كلاً أو بعضاً، بحَيْثُ لم تخلُ المصاحفُ في مجموعها عن حرفٍ مِنْهَا رأساً»(٣).

#### ل- مَفْهُومُ الإِخْتِلاَفِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ عِنْدَ العُلْمَاءِ:

إِنَّ هَــذَا الموضوع إلى جانب أَهَمِّيَّته دقيتٌ وحسَّاسٌ، ويحتاج إلى شيء من التفصيل

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ج١، ١٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج١، ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج١، ١٦٢.

والتوضيح والبيان؛ لأنَّهُ أمرٌ يتعلّق بجانب اعتقاديّ في أساس من أسس الشّريعة، وركنٍ من أركانها، ودستورها الأوّل القرآن الكريم، ومن أجل هَذَا كلّه كان بيانُ وجهة نظر العُلَمَاء حول هَذِهِ القضيّة له أَهُمِّيَّته في الدّراسات القُرْآنِيَّة والعَرَبِيَّة، لذا سأعرض بشيء من الإجمال أقوال العُلَمَاء في هَذِهِ المسألة، ممّا يضع القارئ المهتمّ بالدَّرس القرآنيّ، أو اللُّعَوِيّ، أو النَّحْوِيّ، أو السَّويّ، في تصوّرٍ واضح لهذا الموضوع.

فقد ذهب جمهور العُلَمَاء إلى أَنَّ الاختلاف في القِرَاءَات هو اختلاف تنوع وتغاير، لا اختلاف تضاد وتنافر؛ وَأَنَّ الاختلاف في الألفاظ المسموعة، وليس في المعاني المفهومة (١١)، وهَذَا ما صرَّح به الدّاني في كتابه «الأحرف السّبعة» بقوله: «وجملة ما نعتقده من هَذَا الباب وغيره - من إنزال القرآن، وكتابته، وجمعه، وقراءته، ووجوهه - ونذهب إليه، ونختاره، أَنَّ القرآنَ منزلٌ على سبعة أحرفٍ كلُها شافٍ كافٍ، وحقُّ وصوابٌ... وليس فيها تضاد، ولا تنافٍ للمعنى، ولا إحالة، ولا فساد»(١٠).

وأفاد منه ابن الجَزَرِيّ، ولكن بشيءٍ من التفصيل والبيان والاستقراء الأوسع، يقول: «وأمّا فائدة اختلاف القِرَاءَات وتنوّعها، فَإِنَّ في ذَلِكَ فوائد غير ما قدّمنا من سبب التهوين والتّسهيل والتّخفيف على الأمّة؛ وَمِنْهَا ما في ذَلِكَ من نهاية البلاغة، وكهال الإعجاز، وغاية الاختصار، وجمال الإيجاز؛ إذ كلّ قراءة بمنزلة الآية... وَمِنْهَا ما في ذَلِكَ من عظيم البرهان، وواضح الدَّلالَة؛ إذ هو - مع كثرة هَذَا الاختلاف وتنوّعه - لم يتطرّق إليه تضادّ، ولا تناقض، ولا تخالف، بل كلّه يصدّق بعضه بعضاً، ويشهد بعضه لبعض على نمطٍ واحد، وأسلوب واحد... وَمِنْهَا سهولة حفظه، وتيسير نقله على هَذِهِ الأمّة... وَمِنْهَا إعظام أجور هَذِهِ الأمّة من واحد... وَمِنْهَا بيان فضل هَذِهِ الأحكام من لالله كلّ لفظٍ، واستخراج كمين أسراره وخفيّ إشاراته... وَمِنْهَا بيان فضل هَذِهِ الأمّة وشرفها

<sup>(</sup>١) المهدويّ، أبو العبّاس أحمد بن عمّار، بيان السّبب الموجب لاختلاف القِرَاءَات وكثرة الطّرق والرّوايات، تحــ. د.حاتم الضّامن، وزارة التّعليم العالي، بغداد، ١٤١١هـ-١٩٩١م، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) الدّاني، أبو عمرو، الأحرف السّبعة، تح. عبد المهيمن طحّان، ط١، مكتبة المنارة، مكّة المكرّمة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ص٢٠.

على سائر الأمم... وَمِنْهَا ظهور سرّ الله - تعالى - في تولّيه حفظ كتابه العزيز وصيانة كلامه المنزل بأوفى البيان والتمييز "(١).

وَمَنْ يتتبّع أقوال العُلَمَاء في هَذَا الموضوع يخلص إلى أنَّهُ لا نزاع بين المسلمين في أنَّ الأحرف السّبعة الَّتِي أُنْزِلَ القرآنُ عليها لا تتضمّنُ تناقضَ المعنى وتضادَّهُ؛ وَأَنَّ كلَّ قراءة بمنزلة آية، لها حكمها ومعناها الَّذِي يختلفُ عن معنى القراءة الأخرى اختلاف تنوّع وتغايرٍ؛ وَأَنَّ ذَلِكَ كلّه قد قُصِدَ إليه، وكان هدفاً وغايةً من هَذَا الاختلاف.

وقد ذكر الزّركشيّ في البرهان (٢)، والسّيُوطِيّ في الإتقان، جملةً من الأقوال الَّتِي تدلُّ على ذَلِكَ، وهي في معظمها تتشابه مع أقوال ابن الجَزَرِيّ، ما عدا هذَا القولَ الَّذِي نقله السّيُوطِيّ بقوله: «وَمِنْهَا أَنَّ بَعْضَ القِرَاءَاتِ يُبيّنُ مَا لَعَلَّهُ يُجْهَلُ في القراءة الأخرى، فقراءة: ﴿ فَامضوا إِلَى بقوله: ﴿ وَمِنْهَا أَنَّ بَعْضَ القِرَاءَاتِ يُبيّنُ مَا لَعَلَّهُ يُجْهَلُ في القراءة الأخرى، فقراءة: ﴿ فَامضوا إِلَى ذِكْرِ الله ﴾ (٣) تُبيّنُ أَنَّ المراد بقراءة ﴿ فَاسْعَوْا ﴾ الذّهاب، لا المشي السّريع (٤)، ويذهب الإمام ابن حَجَر العسقلانيّ (٥) إلى أَنَّ هذَا التَّنَوُّع في القِرَاءَات فيه حكمة، فقد فسر ذَلِكَ بقوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَمُوا مَا يَسَرَمِنهُ ﴾ [المزّمل ٢٠/٧]، فقوله تعالى ﴿ مِنْهُ ﴾ ؛ أي من «المنزل»، ويقول: «وفيه إشارة إلى الحكمة في التَّعَدُّد المذكور، وأنّه للتّيسير على القارئ، وهَذَا يقوّي قول مَنْ قال: المراد بالأحرف تأدية المعنى باللّفظ المرادف، ولو كان من لغة واحدة؛ لأنَّ لغة هِشَام بلسان قريش، وكذَلِكَ عمر، ومع ذَلِكَ فقد اختلفت قراءتها نبّه على ذَلِكَ ابن عبد البَرّ (١) (٧٠).

<sup>(</sup>١) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص٥٢-٥٣-٥٤.

<sup>(</sup>٢) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج١، ص٢٣٨-٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) وهي قراءة ابن مسعود. [الجمعة ٦٢ / ٩].

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن عليّ بن محمّد الكنانيّ، أبو الفضل ( - ٢ ٥ ٨هـ)، مِنْ أَثِمَّة العلم والتّاريخ، ولع بالأدب والشّعر، له مصنّفات كثيرة، منها: «لسان الميزان»، و «الدّرر الكامنة»، و «تقريب التّهذيب»، و «الإصابة»، و «تهذيب التّهذيب»، و «نزهة الألباب»، و «فتح الباري»، وغيرها. الزّركلّ، خير الدّين، الأعلام، ج ١، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٦) هو يوسف بن عبد الله بن محمّد بن عبد البرّ النَّمريّ الأندلسيّ المالكيّ، أبو عمر ( -٤٦٣هـ)، مُحدُّث، حافظ، مُؤرِّخ، عارف بالرِّجال والأنساب، مُقرئ، فقيه، نحويّ، روى عن خلف بن القاسم، وسعيد بن نصر، وعبد الله بن أسد، وغيرهم، ومِنْ كتبه: «الاكتفاء في قراءة نافع وأبي عمرو». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٤، ص ١٧٠-١٧١.

<sup>(</sup>٧) العسقلانيّ، أحمد بن حجر، فتح الباري، تح. محبّ الدّين الخطيب، ج٩، دار المعرفة، بيروت، د.ت، ص٢٦.

ومن فوائد تعدّد القِرَاءَات الَّتِي ذكرها الشَّيْخ الزّرقانيّ: «جمع الأمّة الإسلامِيَّة على لسانٍ واحدٍ يوحّد بينها، وهو لسان قُرَيْش الَّذِي نزل به القرآن الكريم، والَّذِي انتظم كثيراً من مختارات السنة القبائل العَربِيَّة الَّتِي كانت تختلف إلى مكّة في موسم الحجّ وأسواق العرب المشهورة، فكان القرشيّون يصطفون ما راق لهم من ألفاظ، ثمّ يصقلونه، ويهذّبونه، ويدخلونه في دائرة لغتِهم المرنةِ الَّتِي أذعن جميع العرب لها بالزّعَامَّة، وعقدوا لها راية الإمامة، وَعَلَى هَذِهِ السّياسة الرّشيدة نزل القرآن على سبعة أحرفٍ يصطفي ما شاء من لغات القبائل العَربِيَّة، على نمط سياسة القرشيّين بل أوفق؛ وَمِنْ هُنَا صحّ أَنْ يُقالَ: إِنَّهُ نزل بلغة قريش»(۱).

ومنها: «بيان حكم من الأحكام، أو الجمع بين حكمين مختلفين بمجموع القراءتين»(١).

ومنها: «الدَّلالَة على حكمين شرعيّين ولكن في حالين مختلفَيْنِ، أو بيان لفظ مبهم على البعض، أو تجلية عقيدة ضلّ فيها بعض النَّاس»(٢)، حَتَّى إِنَّ القِرَاءَاتِ الشَّاذَّة مِنْ فوائدِها عِنْدَ المعلَى العُلَمَاءِ - كما يقول السِّيُوطِيّ نقلاً عن أبي عبيد في فضائل القرآن - أَنَّ: «المقصد مِنْهَا تفسير القراءة المشهورة، وتبيين معانيها، كقراءة عائشة وحفصة (٤): ﴿ والْوُسْطَى صَلاةُ العَصْرِ ﴾ القراءة المشهورة، وقراءة ابن مسعود: ﴿ فَاقْطَعُوْا أَيُهَا أَيُها ﴾ [المائدة / ٣٨]، وقراءة جابر (٥): ﴿ فَإِنَّ اللهُ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ لَمْنَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التور٢٤/ ٣٣]؛ فَهذِهِ الحروف وما شاكلها قد صارت مفسّرةً للقرآن، وقد كان يُرْوى مثلُ هَذَا عن التّابعين في التّفسير، فيستحسن، فكيف إِذَا رُوِيَ عن كبار الصّحابة، ثمّ صار في نفس القراءة؟ فهو أكثر من التّفسير وأقوى؛ فأدنى ما يستنبطُ من هَذِهِ

<sup>(</sup>١) الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص١٣٩ - ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج١، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج١، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٤) هي حفصة بنت عمر بن الخطَّاب ﴿ ( -٤١هـ)، تزوَّجها النبيِّ ﷺ، بعد عائشة، روت عن النبيِّ ﷺ، وروى عنها أخوها عبد الله، وغيره. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٧، ص٦٥-٦٦-٧٣.

<sup>(</sup>٥) هو جابر بن عبد الله بن عمرو، الأَنْصَارِيّ السّلَميّ ( -٧٤هـ)، كانَ مِنَ الْمُكْثِرين في الحديث، الحافظين للسّنن، روى عنه محمّد بن عليّ بن الحسين، وعطاء، ومجاهد، وغيرهم. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغَابـة في معرفة الصَّحابة، مج١، ص٧٠٧-٣٠٨.

الحروف معرفة صحّة التَّأوِيل»(١).

فَإِذَا كَانَتِ القِرَاءَاتُ الشَّاذَّةُ لا تقتضي تضادًا ولا تناقضاً عند العُلَامَاء، وهَذَا رأيهم فيها، فكيف بالقِرَاءَات الصّحيحة الَّتِي تلقّتها الأمّة بالرّضا والقبول، والَّتِي بتعدّد وجوهها وحروفها تتعدّد المعجزات؛ لتدلَّ على أنَّ القرآن الكريم كلامُ الله، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وأنّه سلسلة واحدة متصلة الحلقات، محكمة السور والآيات، متآخذة المبادئ والغايات، مها تعدّدت طرق قراءته، ومها تنوّعت فنون أدائه؟.

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢٧-٢٢٨.

#### المَبْحَثُ الثَّانِي:

### دَوْرُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَنَوُّع المَعَانِي، وَتَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ:

لقد كان القرآن في قِرَاءَاته خيرَ حافظٍ للّغات واللَّهجات بفضلِ عنايةِ القرَّاء وتدقيقهم في الضّبط، وتخريجهم في التّلقي، حَتَّى إنّهم ليراعون اليسير من الخلاف ويلقّنونه ويدوّنونه (١٠).

وَإِنَّ الصّلة بين القِرَاءَات والإعراب صلة متينة منذ نشأته، يقول الدُّكْتُور مكرم: «شغلت القِرَاءَات أذهان النُّحَاة منذ نشأة النّحو؛ ذَلِكَ لأَنَّ النُّحَاة الأُول الَّذِيْنَ نشأ النَّحُوعلى أيديهم كانوا قُرَّاءً، كأبي عمرو بن العلاء، وعيسى بن عمر الثّقفيّ، ويونس، والخليل؛ ولَعَلَ اهتمامهم بهذه القِرَاءَات وجههم إلى الدِّراسة النَّحُويَّة واللُّغَوِيَّة، ليلاثموا بين القِرَاءَات والعَرَبِيَّة، بين ما سمعوا ورووا من القِرَاءَات، وبين ما سمعوا ورووا من كلام العرب»(٢).

وَيَرَى كثيرٌ من العُلَمَاء أَنَّ للقِرَاءَات حالتين؛ إحداهما لا تعلق لها بالتَّفسير، والأخرى لها تعلق به من جهاتٍ متفاوتة، وعبّر عن ذَلِكَ الإمام ابن عاشور بقوله: «أمّا الحالة الأولى، فهي اختلافُ القرّاء في وجوه النُّطْق بالحروف أو الحركات كمقادير المد والإمالات والتّخفيف والتَّسهيل (٣) والتَّحقيق والجهر (١) والهمس (٥) والغُنَّة (١)... وهَذَا غرضٌ مهمٌّ جدًا لكِنَّهُ لا علاقة له

<sup>(</sup>١) ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) التّسهيل: أَنْ نجعلَ الهمزةَ بين حركتِها والحرف. الحصريّ، د. روضة جمال، المنهل المفيد في أصـول القِـرَاءَات والتّجويد، ص٣٩.

<sup>(</sup>٤) الجهر: انحباسُ جَرْيِ النَّفسِ عند النُّطْق بالحرفِ، لقوِّةِ الاعتبادِ على المخرج. الدَّعَاس، عزَّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمَة الجزريّة في علم التَّجويد، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٥) الهمس: انحباس جَري النّفَسِ عند النُّطْق بالحرف عند سكونِهِ، لضعفِ الاعتباد على المخرج. الدّعّاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقَدِّمَة الجزريّة في علم التّجويد، ص٢٧.

<sup>(</sup>٦) الغنّة: صوتٌ يخرج مِنَ الأنْفِ، لا عملَ للّسانِ بهِ. الحصريّ، د. روضة جمال، المنهل المفيد في أصول القِرَاءَات والتّجويد، ص٩٨.

بالتَّفسير لعدم تأثيره في اختلاف معاني الآي» (١)، وهَذَا ممّا لن يكون لبحثنا في هَذَا الفصل شأنٌ به للسّبب الَّذِي ذكره ابن عاشور، وعن الحالة الأخرى يقول: «وفيها أَيْضاً - ويعني القِرَاءَات سعةٌ من بيانِ وجوه الإعراب في العَرَبِيَّة؛ فهي لذَلِكَ مادّةٌ كبرى لعلوم اللُّغَة العَرَبِيَّة» (١)، وهذَا ما سأسعى إلى إبرازه في هَذَا الفصل؛ لأَنَّ هَذِهِ الوجوه الإعرابيَّة لها أثرها في اختلاف معاني الآي على اختلاف القِرَاءَات؛ لذَلِكَ رأيتُ أَنَّهُ مِنَ الواجبِ - قَبْلَ الشُّرُوعِ في ذَلِكَ - أَنْ أُلْقِيَ الضَّوءَ على مذاهبِ النَّحْوِيِّيْنَ وآرائِهم فيها يخصُّ موضوعَ الاحتجاجِ بهَذِهِ القِرَاءَاتِ.

## أ- تَفَاوُتُ المَذَاهِبِ النَّحْوِيَّةِ فِي الإحْتِجَاجِ بِالقِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ:

لَقَدْ كَانَ للقِرَاءَات القُرْآنِيَّة السّبعيّة والعشريّة والشَّاذَّة أثرٌ قويٌّ في الإكثار من التَّأوِيلات والتوجيهات الإعرابيَّة؛ إمّا لإبعادها عن الضّعف والشّذوذ، وإمّا لإخضاعها للأصول النَّحْوِيَّة خوفاً عليها من الانهيار.

والقرآن الكريم وقِرَاءَاته المصدر الأوَّل للدّراسات النَّحْوِيَّة، والمصدر الصّحيح المسموع، «وَلَكِنَّهُ يتميّز عن السَّمَاع بِأَنَّهُ سهاعٌ لا مطعن فيه من ناحية روايته وثبوته»(٣).

واختلف القُرّاء والنَّحْوِيُّونَ في قبول بعض القِرَاءَات، لصعوبة توجيهها أو تخريجها أو إخضاعها لقواعد النَّحْو العربيّ وخصوصاً القِرَاءَات المشكلة الَّتِي في ظاهرها تدلُّ على أَنَّهَا متعارضة مع الأصول لمخالفتها القياس، فوقعوا جميعاً في صراعٍ بين الأخذ بالسَّمَاع أو الأخذ بالقياس.

فالقرّاء من جهتهم: إِذَا كانت القراءة ممّا شاع وذاع وتلقّاه الأَثِمَّة بالإسناد الصّحيح، فهي عندهم - كما يقول ابن الجُزَرِيِّ -: «الأصل الأعظم والرّكن الأقوم، فكم من قراءةٍ أنكرها بعضُ أهلِ النَّحْو، أو كثيرٌ منهم، ولم يعتبر إنكارهم، بل أجمع الأَئِمَّة المُقْتَدَى بهم من السّلف على

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، مج١، ج١، ص٥١.

<sup>(</sup>٣) الطّويل، د. السيّد رزق، الخلاف بين النَّحْوِيِّينَ، ص١٥٧.

قبولها الله المنافقة المنافقة السبخدوا المنافقة القراءة بإنكار المنكرين من أهل النّحو واللّغة القراءة بإنكار المنكرين من أهل النّحو واللّغة القواءة بإنكار المنكرين من أهل النّحو واللّغة القول ابن الجَزَرِيّ نقلاً عن الحافظ أبي عمرو الدّاني: «وأَئِمّة القُرّاء لا تعملُ في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللّغة والأقيس في العَرَبِيّة، بل على الأثبت في الأثر والأصحّ في النقل والرّواية إذا ثبت عنهم لم يردّها قياس العَرَبِيّة ولا فشوّ اللّغة؛ لأنّ القراءة سنة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها "٥٠؛ وذَلِكَ لثقتهم بها بذلوه من جهدٍ لتمييز السّند الصّحيح عن غيره، وتقسيمهم القِراءات إلى متواترة وآحاد وشاذة وفق أصول محدّدة دقيقة.

وفي المقابل لا تجوز عندهم قراءة ما وافق العَرَبِيَّة والرَّسم ولم يُنْقَلْ؛ فالقراءةُ ليست اجتهاداً، وإِنَّمَا هي صحّة نقل، يقول في ذَلِكَ ابن الجَزَرِيِّ: «وبقي قسمٌ مردودٌ أيضاً، وهو ما وافق العَرَبِيَّة والرِّسم، ولم ينقل البتّة؛ فهَذَا ردُّهُ أحقُّ، ومنعُهُ أشدُّ، ومرتكبُهُ مرتكبُ لعظيمٍ من الكبائر»(١).

وَأَمَّا النَّحْوِيُّونَ فعندهم أَنَّ القرآن الكريم أعلى نصِّ عربيٍّ فصيح، وَأَنَّهُ في رأس الشَّوَاهِد النَّحْوِيّة؛ غير أنبّم قد يلحّنون ويضعّفون ويردّون طائفة من القِرَاءَات، ولو كانت من السّبع المُتَواتِرة (٧)، يقول الدُّكْتُور مكرم: «ولمّا استقرّت قواعد النَّحْو مسجّلة في «الكتاب»، وظهرت

<sup>(</sup>١) [البقرة ٢/ ٣٤ والأعراف ٧/ ١١ والإسراء ١١ / ١٦ والكهف ١٨/ ٥٠ وطه ٢٠ / ١١٦]. وهي قراءة أبي جعفر، الشّنبوذيّ، وقُتيبَة عن الكِسَائِيّ، والأعمش، وغيرهم. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج١، ج١، ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) [البقرة ٢/ ١١٧]. وهي قراءة ابن عامر. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج١، ج١، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَاَتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَلَمَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ﴾. [النّساء٤/ ١]. وهي قراءة حمزة، وقتادة، والأعمش، وإِبْرَاهِيم النّخعيّ، وغيرهم. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص٦.

<sup>(</sup>٤) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج١، ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ج١، ص١٧.

<sup>(</sup>٧) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عِند الزَّ مَحْشَرِيّ، ص١٦٩.

المدرسة البَصْرِيَّة ثمّ الكُوفِيَّة، اتِّجه النُّحَاةُ إلى القِرَاءَات، آخذين مِنْهَا ما يؤيِّد وجهة نظرهم من جهة ورافضين ما لم يقبله القياس أو يتفق مع الأصول من جهة أخرى، وكانت دائرة الخلاف تتسع وتضيق تبعاً لبعد هَذِهِ القِرَاءَات عن الأصول والمقاييس، أو قربها منها»(١).

وَلَمْ تَكُنِ الحَلافاتُ النَّحْوِيَّة في مجال القِرَاءَات وقفاً على البَصْرِيَّنَ والكُوفِيِّنَ، بل تجاوزت ذَلِكَ إلى المذاهب الفرديّة والآراء الشّخصيّة لمشاهير النَّحْوِيِّيْنَ؛ حَيْثُ كثر بينهم الجدل حول هَذِهِ القِرَاءَات، واحتدم النّزاع، ولَعَلَّ أوّل من سُمِعَ عنه ذَلِكَ - كها يروي ابن الجَزَرِيِّ - محمّد بن الحسن البغداديّ النَّحْوِيّ الَّذِي زعم «أَنَّ كلّ مَنْ صحّ عندَهُ وجهٌ في العَرَبِيَّة بحرفٍ من القرآن يوافق المصحف، فقراءته جائزة في الصّلاة وغيرها»(۱) وذَلِكَ سواءٌ أكانت متواترة أم غير متواترة، فردّوا ذَلِكَ عليه، وعقدوا له مجلساً ببغداد حضره الفُقَهَاء والقُرّاء، وأجمعوا على منعِه، وهو عندهم ابتدع بدعةً ضلّ بها عن قصد السّبيل.

وكنْتُ قد ذكرْتُ في الفصل الأوَّل مِنَ البحث - فِي أَثْنَاءِ الحديث عن القياس والسَّمَاع - أَنَنِي سأتوسّع هَهُنَا بالحديث عن موقفِ كلِّ مِنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ منها، وأثر تباين الموقفين في الاحتجاج بالقِرَاءَات القُرْآنِيَّة، والاستشهاد بها للقاعدة النَّحْوِيَّة، مِنْ أجلِ تخريجها وضبطها على الوجه الأكمل والأصوب.

فالبَصْرِيُّونَ - كما مرَّ بنا - يعتمدون على القياس؛ فقد وضعوا مقاييس للّغةِ، وتمسّكوا بأصولها وقواعدها، وعدّوا كلّ ما خرج عليها شاذاً - ولو كان قراءةً قُرْ آنِيَّة متواترة - فهم يُخْضِعُون القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة جميعَها على اختلاف ما تنتهي إليه لتِلْكَ القواعد، فما اتّفقَ مِنْهَا معها أخذوه، وما اختلف تأوّلوه، أو ردّوه، أو عدّوه شاذاً أو مرويّاً يُحْفَظُ ولا يُقاس عليه (٢٠). فلا يعتد مذهب أهل البصرة بالشّاهد الواحد لوضع القاعدة النَّحْوِيَّة، بل لا بدّ من الكثرة الفيّاضة من هَذَا المسموع التّي تخوّل لهم القطع بنظائره، كما أنَّهُ لا يُقاس عندهم كلُّ مسموع إلاّ إذا كان من

<sup>(</sup>١) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص١٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج١، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النّحاة، ص١٠٠.

قبائل اشتهرت بفصاحتها ولم تختلّ لغتها بالاختلاط بالأعاجم(١).

أمّا الكُوفِيُّونَ فيعتمدون على السَّمَاع، ويجعلون الشّاهد الواحد أصلاً يُقاس عليه، إضافة إلى أنّهم يأخذون ممّن لا يوثَقُ بفصاحتهم من الأعراب عند البَصْرِيِّنَ، فلو سمعوا بيتاً واحداً فيه جواز شيء مخالفٍ للأصول، جعلوه أصلاً وبوّبوا عليه بخلاف البَصْرِيِّنَ (١٠)، والقِرَاءَات هي مصدرٌ من أهم مصادر النَّحُو الكُوفِيّ، واعتمدوا عليها كثيراً في أصولهم، ويرجع ذَلِكَ -فيها يبدو- إلى مكانة الكِسَائِيّ؛ لأنَّهُ كان أحد القرّاء السّبعة المشهورين، وإلى هبوط الكثير من القرّاء في الكوفة، ممّن جعوا الفصاحة وقوّة السّند، ممّا دفعهم إلى قبول كلّ القِرَاءَات وإلى الاحتجاج بها؛ فهم الَّذِيْنَ قبلوا جميع لغات العرب، فكيف يردّون قراءة قُرْ آنِيَّة رويت بسندها عن رسول الله عن موافقتها المقياس المأخوذ أو عدم موافقتها؛ لأنَّهَا في ذاتها يجب أَنْ تُشْتَقَ مِنْهَا المقايسُ، وتصحيح الكلام بغض النظر عن موافقتها الأصولُ» (٣).

ومع ذَلِكَ نجد بعضاً من رجالات الكوفة ونحوييها الكبار ينحو نحو البصرة في تَشَدُّدِهِ بالقياسِ فيها يخصُّ بعض القِرَاءَات القُرْآنِيَّة، وَمِنْهُمُ الفَرَّاء؛ فالقِرَاءَات الَّتِي تحدَّث عنها كلُّها إِنَّمَا تجيزها الصّنعة النَّحْوِيَّة أو اللُّغَوِيَّة، فعندما يأتي بأَوْجُه جائزةٍ في العَرَبِيَّة ولم تبلغ التَّواتُر، يعلق عليها بقوله: «ويجوز من حَيْثُ العَرَبِيَّة، لا من حَيْثُ القراءةُ»(ن)، وقد يقبّح قراءة لخروجها عن العَرَبِيَّة الفصيحة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي شَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ [النساء٤/١]، فهو يعلّق على قوله: ﴿ وَالأَرْحَامِ ﴾ مخفوضاً، بقوله: «هو كقولهم: «بالله والرّحم»، وفيه قبحُ؛ لأنَّ العرب لا تردُّ مخفوضاً على مخفوض، وقد كنّى عنه»(ن)، وَكَذَلِكَ كان يرفضُ القراءة إذا خالفت العَربِيَّة،

<sup>(</sup>١) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمَخْشَريّ، ص٧٧-٧٣.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السَّابق، ج١، ص٢٥٢-٢٥٣.

يقول: «فَمَن قرأ: ﴿ اهْتَزَّتْ وَرَبَأَتْ ﴾ [الحج ٢٢/ ٥]، مهموزةً، فعنده غلطٌ قد تغلطُهُ العرب... وهو مِمَّا يُرْفَضُ مِنَ القِراءةِ القَّراءةُ الشَّاذَّة فمقياس الفَرَّاء في قبولها أَنْ تَتَّفِقَ والتَّفسيرَ، وَأَنْ يكونَ لها وجهٌ في العَرَبِيَّة، فَإِنْ خرجت عن هذين الشِّرطين لا يقبلها(").

فالفَرَّاء شأنه في ردِّ بعض القِرَاءَات شأنُ البَصْرِيِّيْنَ، ومرجع ذَلِكَ عندهم جميعاً العَرَبِيَّة الصّحيحةُ الَّتِي خالفت أقيستَها وقواعدَها وأصولهَا القراءةُ، سواء أكانت متواترة أم شاذّة.

فأبو عمرو بن العلاء البَصْرِيّ قرأ: ﴿ إِنَّ هَذَيْنِ لَسَاحِرَانِ ﴾ (")، و﴿ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُونَ مِّنَ السَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون ٢٦/ ١٠]؛ ففي الأولى أتى بالياء في ﴿ هَذَيْنِ ﴾ بدلاً مِنَ الألف؛ لأَنَّهَا وقعتْ في موقع النصب، وفي الثَّانِية عطف بالنَّصْب الفعل ﴿ أَكُونَ ﴾ على الفعل المنصوب في موقع النصب، وفي الثَّانِية عطف بالنَّصْب الفعل ﴿ أَكُونَ ﴾ على الفعل المنصوب ﴿ فَأَصَّدَقَ ﴾ ، ولم يقرأ بالجزم ﴿ وَأَكُنْ ﴾ ، وقد انتقده يوهان فِك في كتابه «العَرَبِيَّة» بقوله: «وَلَمْ يتورِّع حَتَى عن تصحيح متن القرآن» (١٠).

ومن القِرَاءَات الَّتِي ردِّها البَصْرِيُّونَ لخروجها عن مقاييسهم وأصولهم قراءة ابن عامر: ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلُ أَوْلاَدَهُمْ شُرَكَاتِهِمْ ﴾ [الانعام ٢/ ١٣٧]، وحجّتهم أنَّ المضاف ﴿ قَتْلُ ﴾، والمضاف إليه ﴿ شُرَكَاتِهِمْ ﴾، هما كالشّيء الواحد، ويجب ألا يفصل بينها بفاصل، وهو المفعول به ﴿ أَوْلاَدَهُمْ ﴾، ورد هذه القراءة أيْضاً الفَرَّاء (٥٠).

وَكَذَلِكَ رد البَصْرِيُّونَ قراءة: ﴿ وَاتَّقُواْ الله الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامِ ﴾ ، بكسر الميم؛ الأَنَّهُ يقبح أَنْ ينسق على اسمٍ مضمرٍ في حال الجرِّ، إلاّ بإظهار الجارّ (١).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٣) [طه٢٠/ ٦٣]. فنافع، وابن عامر، وحمزة، والكِسَائِيّ عندهم ﴿ أَنَّ ﴾ مشدّدة النّون، وابن كَثِيْر قرأ ﴿ أَنْ ﴾ مخفّفة، وقرأ أبو عمرو وحده ﴿ هَذَيْنِ ﴾. ابن مجاهد، أحمد بن موسى، السّبعة في القِرَاءَات، ص ٤١٩.

<sup>(</sup>٤) فك، يوهان، العَرَبِيَّة (دراساتُ في اللُّغَة واللَّهجات والأساليب)، تر. د. رمضان عبد التَّوّاب، ط١، مكتبة الخانجي، مصر، ١٩٨٠، ص٥٧.

<sup>(</sup>٥) ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٦) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص١٣١.

وهَذِهِ القِرَاءَات الَّتِي ردّوها جميعاً قد رويت من القرّاء السّبعة؛ فهي متواترة عن الرَّسُول على مثل هَذِهِ القِرَاءَات المُتواتِرة وغيرها - المردود عليها من قبل البَصْرِيِّنَ ومن سار على ديدنهم - كثيرة، ولا أرى الاستمرار في سردها ضرورة هنا؛ وإِنَّمَا ذكرتها فقط لأبيّن موقف مذهب أهل البصرة.

وهَذَا الَّذِي نحاه البَصْرِيُّونَ في الاحتجاج بالقِرَاءَات القُرْآنِيَّة قد لقِيَ هجوماً عنيفاً من قبل كثير من النَّحْوِيِّيْنَ الكُوفِيِّيْنَ وغيرهم، قديهاً وحديثاً.

فقد قال أَبُو حَيَّان في بحره: «ولسنا متعبّدين بأقوال نحاة البصرة» (١٠)؛ ذَلِكَ لأَنَّ اللَّغَة ثبتت بالنقل والسَّمَاع، لا بالمقاييس المبنيّة على الافتراضِ والاستقراء، وجاء في الاقتراح للسيوطيّ: «أمّا القرآن، فكلُّ ما ورد أَنَّهُ قُرِئ به جاز الاحتجاجُ به في العَرَبِيَّة، سواءٌ أكان متواتراً أم آحاداً أم شاذّاً، وقد أطبق النَّاس على الاحتجاج بالقِراءات الشَّاذَّة في العَرَبِيَّة، إِذَا لم تخالف قياساً معروفاً، بل ولو خالفَتهُ يُحْتَجُّ بها في مثل ذَلِكَ الحرف بعينه، وَإِنْ لَمْ يجزِ القياس عليه، كما يحتج بالمجمع على وروده ومخالفته للقياس الوارد بعينه ولا يقاس عليه نحو: استحوذ، وأبى "(١).

وابن الجزريّ يردّ على مَنْ خطّاً قراءة ابنِ عامرِ السّابقة: ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِكَثِيرِ مِّنَ المُشْرِكِينَ قَتْلُ أَوْلاَدَهُمْ شُرَكَائِهِمْ ﴾ ، بقوله: «وجمهور نحاة البصرة على أَنَّ هَذَا لا يجوز إلاّ في ضرورة الشّعر... بل الصّواب جواز مثل هَذَا الفصل - وهو الفصل بين المصدر وفاعله المضاف إليه بالمفعول في الفصيح الشّائع النّائع اختياراً - ولا يختصّ بضرورة الشّعر، ويكفي في ذَلِكَ دليلاً هَذِهِ القراءة الصّحيحة المشهورة الَّتِي بلغت التَّواتُر، كيف وقارئها ابن عامر من كبار التّابعين... وهو مع ذَلِكَ عربيٌّ صريحٌ من صميم العرب، فكلامه حجّة، وقوله دليل؛ لأنّهُ كان قبل أَنْ يُوجَدَ اللَّحْن، ويتكلَّمَ به، فكيف وقد قرأ بها تلقّى وتلقن وروى وسمع ورأى ""، وينقل الأفغاني قول ابن حزم: «من النّحَاةِ - ويعني البَصْرِيِّيْنَ - مَنْ ينتزع من المقدار الَّذِي يقفُ عليه الأفغاني قول ابن حزم: «من النّحَاةِ - ويعني البَصْرِيِّيْنَ - مَنْ ينتزع من المقدار الَّذِي يقفُ عليه

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٤، ص٢٧١.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، النّشر في القِرَاءَات العشر، ج٢، ص٢٦٣.

من كلام العرب حكماً لفظياً ويتخذه مذهباً، ثمّ تعرض له آية على خلاف ذَلِكَ الحكم، فيأخذ في صرف الآية عن وجهها... ولا عجب أعجبُ عِنَّ إِنْ وجد لامرئِ القيسِ، أو لزهير (١١)، أو لجرير، أو للحطيئة (١٢)، أو للطرمّاح (١٣)، أو لأعرابي أسديّ، أو تميميّ، أو من سائر أبناء العرب لفظاً من شعرٍ أو نثرٍ جعله في اللَّغَة، وقطع به، ولم يعترض فيه؛ ثمّ وجد لله – تعالى – خالقِ اللَّغَات وأهلها كلاماً لم يلتفت إليه، ولا جعله حجّة، وجعل يصرفه عن وجهه، ويحرّفه عن موضعه (١٤).

ومن المُتَأخِّرين الَّذِيْنَ أجازوا الفصل بين المتضايفين بمعمول المضاف في سعة الكلام، بناءً على «قراءة ابن عامر»، ابن مَالِك؛ إذ رأى فيها دليلاً ساطعاً على جواز المسألة بقوله: «الفصلُ بمعمول المضاف - إذا لم يكن مرفوعاً - جديرٌ بِأَنْ يكونَ جائزاً في الاختيار، ولا يختصُ بالاضطرار»(٥٠).

وَيَرَى الأستاذ سعيد الأفغاني من المُحْدَثِيْنَ أَنَّ المنهج المستقيم الَّذِي ينبغي للنّحويّين أَنْ المنهج المستقيم الَّذِي ينبغي للنّحويّين أَنْ ينظروا في قواعدهم ومقاييسهم، يسلكوه في تعاطيهم للاحتجاج بالقراءة القُرْآنِيَّة، يتمثّل في أَنْ ينظروا في قواعدهم ومقاييسهم، فما وافقَ مِنْهَا القِرَاءَات المُتواتِرة والصّحيحة والشَّاذَّة أبقوه، وما خالفها فعليهم أَنْ يبادروا إلى تصحيحه وضبطه على هدي هَذِهِ القِرَاءَات، ويتطلّبوا له وجهاً إِذَا كانت القراءةُ شاذّة،

<sup>(</sup>١) هو زهير بن أبي سُلْمَى، ربيعة بن رياح المزنيّ ( -١٣ق. هـ)، مِنْ مُضَر، ومن الطبقة الأولى، حكيم الشُّعراء في الجاهليّة، مِنْ أصحاب المعلّقات، وقصائده تُسَمَّى الحوليّات، وله ديوان شعر. الجُمَحِيّ، محمّد بن سلام، طبقات الشّعراء الجاهليين والإسلاميين، ص٢٥. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) هو جرول بن أوس بن مالك العبسيّ، أبو مُلكية ( -8٥هـ)، شاعر مُخْضِرَم أدرك الجاهليّة والإسلام، كانَ هجّاءً عنيفاً، ولم يكن يسلم مِنْ لسانِهِ أحدٌ، وهجا أمّه، وأباه، ونفسَه، له ديوان شعر. الزّركليّ، خير الدّين، الأعلام، ج٢، ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) هو الطّرمّاح بن حكيم بن الحكم ( -١٢٥ه)، شاعر إسلاميّ فحل، مِنْ طيء، ولِدَ في الشَّام، وعلَّم في الكوفة، كانَ هجَّاءً، مُعاصِراً لِلكميت، صديقاً له، وله ديوان شعر صغير. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ص٢٩.

<sup>(</sup>٥) ابن مَالِك، بدر الدِّين، شرح التّسهيل، تح. د. عبد الرحمن السيّد – د. محمّد بدوي مختون، دار هجَر، القاهرة، جَ٣، ط١، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م، ص٢٧٦-٢٧٧.

ويستأنسوا في ذَلِكَ بها ورد من كلام العرب، لا أَنْ يجعلوا من قواعدهم وأقيستهم فيصلاً في النظر إلى القراءة القُرْ آنِيَّة؛ لأَنَّ في ذَلِكَ - كها يرى - تحويلاً للحقيقة عن وجهها، وصرفاً للعقل عمّا يقتضيه التّفكير السّليم، يقول: «والمنهج السّليم في ذَلِكَ أَنْ يُمعن النُّحَاة في القِرَاءَات الصّحيحة السّند، فها خالف مِنْهَا قواعدهم صحّحوا به تِلْكَ القواعد، ورجّعوا النظر فيها؛ فذَلِكَ أعْوَدُ على النَّحْو بالخير، أمّا تحكيم قواعدِهِم الموضوعة في القِرَاءَات الصّحيحة الَّتِي نقلها الفصحاء العُلَهَاء، فقلبٌ للأوضاع وعكسٌ للمنطق؛ إذ كانت الرّوايات الصّحيحة مصدر القواعد لا العكس»(۱).

وَيَرَى الأستاذ الأفغانيّ في مُقَدِّمَة كتاب «حجّة القِرَاءَات» أيضاً: «أَنَّ تأليف المؤلّفين القُدامى يحتجّون للقِرَاءَات المُتواتِرة للنّحو وشواهده، عكسٌ للواضح الصّحيح، وَأَنَّ السّلامة في المنهج والسّداد في المنطق العلميّ التَّاريخيّ يقضيان بِأَنْ يُحتجَّ للنَّحْوِ ومذاهبه وقواعده وشواهده بَهَذِهِ القِرَاءَات المُتَواتِرة؛ لِما توافر لها من الضّبط والوثوق والدّقة والتّحرّي... شيءٌ لم يتوافر بعضه لأوثق شواهد النّحو»(٢).

وَلَمْ يختلفْ موقف الأستاذ الأفغانيّ من الاحتجاج بالقِرَاءَات الشَّاذَّة عن موقفه من الاحتجاج بالقِرَاءَات الشَّاذَّة عن موقفه من الاحتجاج بالقِرَاءَات اللَّوَاتِرة الصَّحيحة، فقد اعتدّ بها على أَنَّهَا أصلٌ يُحْتَجُّ به، وتُبنى عليه قواعدُ العَرَبِيَّة، يقول: «وقد ظهر لك إِذَا أَنَّ القراءة الشَّاذَّة لا يَقدَحُ في الاحتجاج بها عَرَبِيَّة قادحٌ»(٣).

وبناءً على هَذَا الرّأي الَّذِي صرّح به الشَّيْخ، اعترضَ على النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اطَّرحوا الاحتجاج بالقراءة الشَّاذَة، كقولم: إِنَّ الماضي والمصدر من الفعل «يَدَع» مماتانِ، استغنى العرب عنها بالفعل «ترك» ومصدره، هَذَا مع أنّهم ذهبوا إلى أَنَّ «وَدَعَ» مطّردٌ في القياس، لَكِنَّهُ شاذٌ في الاستعمال، كما ورد على لسان ابن جنّي (عَامَ يلتفتوا إلى قراءة: ﴿ مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾

<sup>(</sup>١) الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ص٣٢-٣٣.

<sup>(</sup>٢) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص١٨ - ١٩.

<sup>(</sup>٣) الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج١، ص٩٩.

[الضّحي٣٨/٣]، بتخفيف الدّال في ﴿ وَدَعَكَ ﴾ (١)، وعدّوها شاذّةً في الاستعمال (١).

وتعقّبهم الأستاذ الأفغانيّ في توقّفهم عن هَذِهِ القراءة، ودحض أقوالهم؛ لأنّهُمْ - كيا يرى - ناكبون عن أصولهم الّتِي نسجوا قواعدهم وِفْقَهَا، وعوّل في نقضه لهم على قضيّةٍ تُعَدُّ ركناً أصيلاً في الاحتجاج بالقِراءَات؛ وهي أنّ أهل اللّغة والنّحو لم يصل إليهم من كلام العرب إلا قليله، ولو جاءهم كثيرُهُ لظفروا بعلم جمّ وافر، يقول: «من المتّفق عليه عند اللّغويِّيْنَ والنّحاة أنّهُ لم يصِلْ إلينا من كلام العرب إلاّ القليل، ولو جاءنا وافراً لجاء علمٌ كثير» (٣)، وسبقه إلى هَذَا القول أبو عمرو بن العلاء في مقالته المشهورة: «ما انتهى إليكم ممّا قالته العربُ إلاّ أقلُّهُ، ولو جاءكم وافراً لجاء كم علمٌ وشعرٌ كثير» (١).

وقد تعجّب الدُّكْتُور السَّامرَّائِيِّ من فعل البَصْرِيِّيْنَ بقوله: «وهَذَا أَمرٌ غريبٌ حقّاً، فالمفروضُ أَنْ تسيرَ القواعدُ وراء النُّصُوص الفصيحة لا أمامها، وخصوصاً بالنَّسبة للقرآن الكريم والقِرَاءَات المعتمدة الموثّقة»(٥٠).

وقد أنكرَ ذَلِكَ أيضاً الدُّكْتُور محمَّد عليّ سلطاني بقوله: «أمَّا الَّذِي لا يمكنُ قبولُهُ، فهو أَنْ يعمدَ أحدٌ من العُلَمَاء، لا إلى تضعيف قراءةٍ نادرة، بل إلى تخطئة وجوهٍ في قراءةٍ سبعيّةٍ... وهو أمرٌ يأباهُ اللَّغَوِيُّونَ والنُّحَاةُ على وجه العموم... سواءٌ أكانَ متواتراً، أم آحاداً، أم شاذاً»(١٠).

وذهب الدُّكْتُور مكرم إلى أنّ: «منهج الكُوفِيِّيْنَ في الواقع أسلم وأصحّ في ميدان القِرَاءَات من منهج البَصْرِيِّيْنَ؛ لأَنَّ اتّخاذ القِرَاءَات مصدراً للاستشهاد يثري اللَّغَة، ويزيد من رصيدها،

<sup>(</sup>١) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المحتسب في تبيين وجوه شواذّ القِرَاءَات والإيضاح منها، ج٢، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، ص٣٤.

<sup>(</sup>٤) الجمحيّ، ابن سلام، طبقات الشّعراء الجاهليّين والإسلاميّين، ص١٧.

<sup>(</sup>٥) السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، الدّراساتِ النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمَحْشَرِيّ، ص٤٣.

<sup>(</sup>٦) سلطاني، د. محمّد عليّ، أبحاث في اللُّغَة (حجّة القِرَاءَات في منهج النّحاة)، ط١، دارالعصهاء، دمشق، ١٤٢٢ هـ- ٢٠٠١م، ص٤٣- ٤٤.

ويجعلها غنيّة بأساليبها على الدّوام، فلا تمدُّ يدَها إلى تعريبٍ أو دخيل ١٠٠٠.

ونقل الأستاذ نذير محمّد مكتبيّ عن المستشرق الإسباني ألبيلير إنكولوبيديا قوله: "إِنَّ لغةَ القرآنِ هي أفصحُ لغاتِ العربِ، وأساليبُهُ وبلاغتُهُ تسحرُ الألبابَ بحسنِها، وسيبقى غيرَ مُعَارَضِ إلى الأبد، ومواعظُهُ ظاهرةٌ، وكلُّ مَنْ يتَّبعُها يحيا حياةً طيِّبة "(٢).

ولعلى أرى في رأي الزَّغَشَرِي ما يوفّقُ بين المذهبَيْنِ، ويقفُ الموقفَ الوسطَ بقوله: «أعلى شيءٍ في اللُّغَة ما تعاون على ثبوته القياسُ الصّحيحُ، والرّواية الفصيحة... ولا مزيد على ما يتعاونُ على ثبوته القياس والرّواية»(٣)؛ فقد اشترط للقياس أنْ يكون صحيحاً، وللرّواية أنْ تكون فصيحةً، بها يوحي بأنَّ هناك قياساً خاطئاً، وروايةً غير فصيحة، ولمّا كان إجماع الأمّة على أنَّ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةَ متواترة كان من البَدَهِيّ ألاّ نستغرب هَذَا الهجوم من جمهور العُلمَاء من النَّحْوِيِّيْنَ والمُفسِّرِيْنَ والقرّاء على البَصْرِيِّيْنَ، من محاولتهم أنْ يخضعوا القرآن الكريم وقِرَاءَاته إلى أصولهم وأقيستهم «فها وافق مِنْهَا أصولهم – ولو بالتَّأويل قبلوه – وما أباها رفضوا الاحتجاج به، ووصفوه بالشّذوذ»(١٠).

ونخلص من هَذَا كلّه إلى أَنَّ جمهور النَّحْوِيِّيْنَ على اختلاف مذاهبهم، قد أجمعوا على جواز الاحتجاج بمتواتر القرآن الكريم، وَعَلَى ما عدّوه شاذّاً، وفي ذَلِكَ يقول البغداديِّ (٥) في خزانته: «فكلامُهُ – عزّ اسمُهُ – أفصحُ كلام، وأبلغُهُ، ويجوز الاستشهاد بمتواترِه وشاذّهِ (١٠)، وقد أجمع

<sup>(</sup>١) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) مكتبيّ، نذير محمّد، الفُصحي في مواجهة التّحديات، ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) الزَّخْشَرِيّ، محمود بن عمر، الفائق في غريب الحديث والأثر، ضبط علي محمّد البجاوي - محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج١، ط١، القاهرة، ١٣٦٤هـ-١٩٤٥م، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) المخزوميّ، د. مهدي، مدرسة الكوفة ومنهجها في دراسة اللُّغة والنَّحْو، ط٢، مطبعة مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٣٧٧هـ-١٩٥٨م، ص٣٣٧

<sup>(</sup>٥) هو عبد القادر بن عمر البغداديّ، ثُمَّ المصريّ ( -١٠٩٣هـ)، أديبٌ، لغويٌ، عارفٌ بالآداب التّركيّة والفَارِسِيّة، ومن مؤلّفاتِهِ: «خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب»، و «شرح شواهد مغني اللّبيب». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٢، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٦) البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج١، ص٩٠.

النَّاس على أَنَّ اللُّغَة إِذَا وردتْ في القرآن الكريم، فهي أفصحُ ممَّا في غيره، ولا خلافَ في ذَلِكَ(').

# ب - دَوْرُ القِرَاءَاتِ فِي تَعَدُدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، وَأَثْرُهُمَا فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي القُرْآنِيَّةِ:

كُنْتُ قَدْ أشرتُ في بداية هَذَا المبحث الثّانِي من الفصل الثّالِث، إلى أَنْنِي سأسعى إلى إبراز ما ينتجه ذَلِكَ التَّنوُّع في القِرَاءَات على اختلافاتها وتقسيهاتها، من اختلاف بين النَّحْويِّيْنَ في أَثْنَاء توخّيهم لوجوه الإعراب، وما ينتج عنه من اختلافات في المعاني، وتفريعات في الدَّلالات، ذاكراً ما احتج به أهل صناعة النَّحْو لهم في معاني اختلافهم، تاركاً ذكرَ ما اجتمعوا وائتلفوا عليه، معتمداً في ذَلِكَ كلِّه على مختلف أنواع القِرَاءَات، متواترها، ومشهورها، وآحادها، وشاذها، قاصداً بِذَلِكَ التّنويع في التّمثيل، مع التّعمّق في التَّحلِيل، محتذياً أقوال العُلَهَاء والأَثِمَّة في ذَلِكَ كلّه، مهملاً الجوانب الاختلافية الَّتِي لا تتعلّق بالنّاحية الإعرابيَّة، سواءٌ أكانت تتعلّق باختلافي في وجوه النَّطْق بالحروف؛ لأَنَّ ما يعنينا في هَذَا البحث هو في بنية الكلمة، أم تتعلّق باختلافي في وجوه النَّطْق بالحروف؛ لأَنَّ ما يعنينا في هَذَا البحث هو توجيه الإعراب في الآيات القُرْآنِيَّة الَّتِي قُرِثت بغير وجه إعرابيِّ، ثمّ تقنين المعنى على حسب هَذَا التوجيه، ممّا يعطي صورةً صادقةً للملكات العقليّة عند العرب في الاستنباط والاستنتاج.

ومن ذَلِكَ اختلاف القرّاء في قراءة ﴿ آلْحَمْدُ ﴾، في قول ه تعالى: ﴿ آلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ آلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ آلْعَامُدُ لَهُ إِلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ الل

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، المزهر في علوم اللُّغَة وأنواعها، ج١، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّين إِسْمَاعِيل، تفسير القرآن العظيم، مج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهُ مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٩٥.

<sup>(</sup>٤) الحُلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٣٨.

وقرأ سفيان بن عُيَيْنَة (١)، ورؤبة بن العَجَّاج (١): ﴿ الْحُمْدَ لله ﴾ بنصب الدّال (٢): وهي قراءة شاذّة (١)، وفي نصبه وجهان:

أظهرهما: أنَّهُ منصوبٌ على المصدريّة، ثمّ حُذِفَ العامل، وناب المصدر منابَهُ، كقولهم في الإخبار: «حَمْداً، وَشُكْراً لاَ كُفْراً»، وَالتَّقْدِيْر: أَحْمَدُ اللهَ حَمْداً، فهو مصدرٌ نابَ عن جملةٍ خبريّةٍ، ولا يجوز إظهار الفعل هنا؛ لئلا يُجْمَعُ بين البدل والمبدل منه (٥)، والآخر: أنَّهُ منصوبٌ على المفعول به، أي: «اقرؤوا الحَمْدَ، أو اتلوا الحَمْدَ»، والأوَّل أحسنُ للدّلالة اللّفظيّة (١). وذكر الطّوسيّ: «أَنَّ نصب الدّالِ لغةٌ في قريش، والحارث بن أسامة بن لؤيّ» (١)، وعلّق الطّبَرِيّ على نيابة المصدر مناب الفعل بالنَّصْب بقوله: «إِنَّ في ضمنهِ أمرَ عبادِهِ أَنْ يثنوا عليه، فكَأَنَّهُ قال: قولوا الحمد لله» (١٠).

وَرَأَى جَمْهُورُ النَّحْوِيِّيْنَ أَنَّ قِرَاءَةَ الرَّفْعِ أَمْكَنُ فِي المَعْنَى، وَأَبْلَخُ مِنْ قِرَاءَةِ النَّصْبِ، ولهَذَا أَجْمَعَ عَلَيْهَا السَّبْعَةُ، وَيُعَلِّلُ ذَلِكَ أَبُو حَيَّان بِقَوْلِهِ: « لأَنَّ الرَّفْعَ - يعني في باب المصادر الَّتِي أصلُها النيابة عن أفعالها - يدلُّ على ثبوت الحمد واستقراره لله تعالى... ومَنْ نصب فَلا بُدَّ مِنْ عاملِ تقديره «أحمدُ الله» أو حمدْتُ الله ) فيتخصص ﴿ آلْحَكَمْدُ ﴾ بتخصيص فاعله، وأشعر بالتجدّد

<sup>(</sup>١) هو سفيان بن عُينْنَة بن ميمون الهلاليّ، الكُوفِيّ المكّيّ، أبو محمّد ( -١٩٦هـ)، مُحدَّث، فقيه، لقيَ الكبار، وحملَ عنهم علمًا جمّاً، وجمع وصنّف، وله: «تفسير القرآن الكريم». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٧٧١-٧٧١.

<sup>(</sup>٢) هو رؤبة بن العجَّاج، بن عبد الله البَصْرِيّ، التّميميّ، أبو محمّد ( -١٤٥هـ)، شاعر راجز، لـه ديـوان رجز، لي ليس فيه شعر سوى الأراجيز. كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٧٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، تفسير القرآن العظيم، مج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج١، ص٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٧) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِراءَات، مج١، ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٨) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١، ص١٣٩.

والحدوث»(١)؛ ولذَلِكَ قال العُلَمَاء: «إِنَّ جواب خليل الرَّحن، إِبْرَاهِيم - عليه السّلام - في قوله تعالى: عنه: ﴿ قَالَ سَلَنَمُ ﴾ (١) أحسن من قول الملائكة: ﴿ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُمُ بِنَحِيَةٍ فَحَيُّوا إِلَّحْسَنَ مِنْهَا ﴾ [النِّساء ٢٨٦]؛ ووجه تفضيل ﴿ سَلَمُ ﴾ أنَّ المحذوف اسم؛ أي: «سلامي سلامٌ»، وهَذَا يفيد النبوت، أمّا ﴿ سَلَمًا ﴾ فالمحذوف فعل؛ أي «نُسَلِّمُ سلاماً»، وهَذَا يفيد التبوت، أمّا ﴿ سَلَمًا ﴾ فالمحذوف فعل؛ أي «نُسَلِّمُ سلاماً»، وهَذَا يفيد التبوت، وهذَا ما أشار إليه الدُّكْتُور فَاضِل السَّامرَّائِيِّ بقولِهِ: «رَفَعَ السَّلامَ الثَّانِي، للدَّلالةِ على أنَّ إِبْرَاهِيم - عليه السَّلامُ - حيَّاهم بتحيَّةٍ أحسن مِنْ تَحِيَّتِهِمْ؛ لأَنَّ الرَّفْعَ داللَّه على ثابً السَّلامِ هَمْ، دونَ تَجَدُّدِهِ وحدوثِهِ» (١٠).

ويقول القُرْطُبِيّ: ﴿ ﴿ اَلْحَـمَدُ لِلَّهِ ﴾ بالرَّفْع مبتداً وخبر، وسبيلُ الخبر أَنْ يفيد، فها الفائدة من هَذَا؟ فالجواب أَنَّ سِيْبَوَيْهِ قال: إِذَا قال الرّجل: ﴿ اَلْحَـمَدُ لِلَّهِ ﴾ بالرّفع، ففيه أَنَّ المعنى مثل ما في قولك: «حمدت الله حمداً»؛ إِلاَّ أَنَّ الَّذِي يرفع ﴿ اَلْحَـمَدُ ﴾ يخبر أَنَّ الحمد منه ومن جميع الخلق لله، والَّذِي ينصب ﴿ الْحَمْدُ ﴾ يخبر أَنَّ الحمد منه وحدَه لله» (٥٠).

وقال العُكْبَرِيّ: «والرَّفْع أجود؛ لأَنَّ فيه عموماً في المعنى»(١٠)، ومَنْ ذهب إلى أَنَّ وجه الرَّفْع أبلغ وأفصح، تكون «أل» عنده في كلمة ﴿ الْحُمْدُ ﴾ استغراقيّة تعُمُّ كلَّ أجناسِ الحَمْدِ، وأنواعِه، وأصنافِه، وأفرادِه (٧)، وتكون «اللام» في ﴿ لله ﴾ بمعنى الملك والتَّحقِيق (٨).

وقد اختار الزَّمَخْشَرِيّ النّصب، ورجّحه على وجه الرّفع، وعلّل ذَلِكَ بقوله: «وأصله

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَونِ قَالُواْ سَلَكُمآ قَالَ سَلَكُمُ ﴾. [هود١١/٢٦].

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٠٤.

<sup>(</sup>٤) السَّامرَّائِيَّ، د. فَاضِل صالح، معاني الأبنية في العَرَبيَّة، ط١، دار عبَّار، عبَّان، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٩٥. وانظر سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسَالة)، ج٢، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص١١.

<sup>(</sup>٧) حبنكة، عبد الرّحمن حسن، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر، مج١، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٨) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢٢.

النّصْب الّذِي هو قراءة بعضهم بإضار فعله، على أنّهُ من المصادر الّتِي ينصبها العرب بأفعال مضمرة في معنى الإخبار... ينزلونها منزلة أفعالها ويسدّون بها مسدّها؛ ولذَلِكَ لا يستعملونها معها، والعدول بها عن النّصْب إلى الرّفْع على الابتداء للدّلالة على ثبات المعنى، والمعنى: نحمدُ الله حمداً؛ ولذَلِكَ قيل: ﴿ إِيَاكَ فَشُدُ وَإِيَاكَ فَسَتَعِمتُ ﴾ [الفاتحة / ٥]؛ لأنّهُ بيانٌ لحمدهم له، كأنّه قيل: كيف تحمدون؟ فقيل: ﴿ إِيَاكَ فَشُدُ كَ ﴾ ؛ فإنْ قلتَ: ما معنى التّعريف فيه؟ قلت: هو نحو التّعريف في «أرسلها العراك»، وهو تعريف الجنس... والاستغراق الّذِي يتوهمه كثيرٌ من النّاس وهم منهم " وهم منهم " وردّ عليه ابن عاشور بقوله: "ومن شأن بلغاء العرب أنّهم لا يعدلون عن الأصل إلاّ وهُمْ يرمون إلى غرض عدلوا لأجله، والعدول عن النّصْب هنا إلى الرَّفْع ليتأتّى لهم: الدّلالَة على الدّوام والثبّات بمصير الجملة اسميّة، والدّلالَة على العموم المستفاد في المقام من «أل» الجنسيّة، والدّلالَة على العموم المستفاد في المقام من «أل» الجنسيّة، والدّلالَة على الجزء الآخر من كلام الزّعُ شَرِيّ، الاستفادة لو بقي المصدر منصوباً " "، وقد ردّ الآلوسيّ على الجزء الآخر من كلام الزّعُ شَرِيّ، بقوله: «اختياره الجنس ومنعه الاستغراق لرعاية مذهبه "".

<sup>(</sup>١) الزَّغَشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٥٦-٥٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني،مج١، ج١، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٤٠-٤١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السَّابق، ج١، ص٤١.

فهَذِهِ التّوجيهات النَّحْوِيَّة على اختلافِ مذاهب أصحابها من النَّحْوِيِّيْنَ أو المُفَسِّرِيْنَ، الَّتِي أَدّت إلى هَذَا التَّنَوُّع الواضح في المعاني والتَّعَدُّد في تفريعات الآية وانفتاحها على غير معنى، إِنَّهَ هي وليدة ورود هَذِهِ الآية الكريمة على قراءتين (۱)، فانكب النَّحْوِيُّونَ واللُّغَوِيُّونَ والمُفَسِّرُونَ على تخريجها على أفضل وجه يقودهم إليه تفكيرهم واستقراؤهم ومذهبهُ م، فوقع الاختلافُ ونتج عنه تنوعٌ في المعاني ممّا يثري الموقف ويغني المقام، ويقود إلى حَقِيْقة المعنى المراد الكامن وراء هَذَا التَّعَدُّد في قراءة هَذِهِ الآية الكريمة، بها يوحي من غير شكِّ بأَهميَّة القِرَاءَات القُرْآنِيَّة في توظيف العناصر النَّحْوِيَّة لأداء معانيها؛ إذْ إِنَّ كلّ اختلافٍ في قراءةٍ ما، لآيةٍ ما، ينتجُ عنه اختلافٌ في الإعراب، يؤدي إلى اختلافٍ في المعنى.

ومن أمثلة ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ, جَزَآةً ٱلْحُسُنَى ﴾ [الكهف١٨٨٨]، فقد وردت قِرَاءَات كثيرةٌ في كلمة ﴿ جَزَآةً ﴾، ولكلِّ مِنْهَا تخريجٌ إعرابيٌّ، ومعنى مترتبٌ عليه: قرأ حمزة، والكِسَائِي، وحفص عن عاصم، وغيرهم(٢): ﴿ فَلَهُ جَزَآةً ٱلْحُسُنَى ﴾ بنصب

<sup>(</sup>١) وقد وردت قِرَاءَات أخرى لهذِهِ الآيةِ الكريمةِ، ولكنني آثرتُ ألا أذكرَها في مثلِ هَذِهِ الدِّراسة؛ لعدم ارتباطِها بالمعنى، وقد أشرت إلى ذَلِكَ غيرَ مرَّةٍ في هَذَا البحثِ، كما أنّني نوَّهْتُ إلى أنّني لَنْ أقف على مثلها في الآيات التي سأتناولها بالدِّراسة والتَّحلِيل كَافَّة، إلى نهاية هَذَا الفصل؛ وَمِنْ هَذِهِ القِرَاءَات مثلاً، قراءةُ إِبْرَاهِيم عن أبي عبلة: ﴿ الْحُمْدُ لُلَّهِ ﴾، بضم اللّام من لفظ الجلالة، إتباعاً لضمّة الدَّال قبلها؛ وقراءةُ الحسن، وزيد بن عليّ، ورؤبة، وأبي نهيك: ﴿ الْحُمْدُ لِلَّهِ ﴾، بكسرِ الدَّال، إتباعاً لكسرةِ اللّامِ بعدها. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج ١، ج ١، ص ٤.

وغيرُها من القِرَاءَات الَّتِي قُرِئتْ بها الآية، ولا تؤدِّي إلى تنوع في المعاني، وهي في عمومها لهجاتٌ عن العرب؛ فهذِه ليست مِنْ مقاصدِ هَذِه الدِّراسة، وأهدافِها، وهي مِنَ الحالة الأولى الَّتِي ذكرها ابن عاشور في مُقَدِّمة تفسيره – وأشرت إليها سابقاً – بقوله: «أمّا الحالة الأولى، فهي اختلافُ القُرَّاء في وجوه النُّطْق بالحروف أو الحركات، كمقادير المدّ والإمالات والتخفيف والتسهيل والتَّحقِيق والجهر والهمس والغُنّة... وهَذَا غرضٌ مهمٌّ جدّاً لَكِنَّهُ لا علاقة له بالتَّفسير لعدم تأثيره في اختلاف معاني الآي». ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتنوير، مج١، ص٥١.

<sup>(</sup>٢) ومنهم: أبو بحرية، والأعمش، وطلحة، وابن مناذر، ويعقوب، وخلف، وحمّاد، وأبو عُبيد، وابن سعدان، وابن عيسى الأصبهانيّ، وابن جُبير الأنطاكيّ، ومحمّد بن جرير. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مجه، جه، ص٢٩٢.

﴿ جَزَاءً ﴾، وتنوينه، وهي اختيار أبي عُبَيْدَة (١)، وَعَلَى هَذِهِ القراءة اختلفَ النَّحْوِيُّونَ في النَّاصب على أربعة أقوال:

الأوّل: النَّصْب على المصدر المؤكّد لمضمون الجملة، فتُنْصبُ بمضمرٍ (١٠)، ويعترض على هَذَا الوجه بِأَنَّ المصدر المؤكّد لمضمون جملةٍ لا يتقدّم عليها (١٠)، فكذا لا يتوسّط (١٠)، وفيه نظرٌ يحتملُ الجواز والمنع، وهو إلى الجواز أقرب.

والثَّانِي: النَّصْب على المصدر المؤكّد لمضمون الجملة أيضاً، فتنصب بمؤكِّد لعاملٍ من لفظه مقدّرٍ؛ أي: «يجزي جزاءً»(٥٠).

وَعَلَى هذين الوجهَيْنِ تكون الجملة معترضةً بين المبتدأ ﴿ اَلَحُسُنَىٰ ﴾، وخبره ﴿ لَهُ ﴾ المقدّم عليه، ويكون المعنى المنكشف من هذين الإعرابين: «فله جزاءً المثوبةُ الحسنى»(١٠)، أو «الفعلةُ الحسنى الَّتِي هي الشّهادةُ»(١٠)، أو «الجنّةُ»(١٠)، أو «القولُ اليسر»(١٠).

والثَّالِث: أَنَّهُ مصدر في موضع الحال، نقله القُرْطُبِيّ عن الزَّجَّاج (۱٬۰۰)، والمعنى: «فله الحسنى مجزيّاً بها جزاءً (۱٬۰۰)، وعَلَى هَذَا الوجه يكون المعنى كسابقَيْه، وتكون الحال مُقَدِّمَة على صاحبها باحتساب تعريف الجنس كالتَّنكير (۱۲۰).

<sup>(</sup>١) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) فلا يُقالُ مثلاً: «جزاءً له الحسني».

<sup>(</sup>٤) كما في الآية الكريمة: ﴿ فَلَهُ , جَزَاءً ٱلْحُسْنَى ﴾.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٦) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٠٥.

<sup>(</sup>٧) الزَّخُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٦٩٥.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٩) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٧.

<sup>(</sup>١٠) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص٣٦.

<sup>(</sup>١١) الخطيب، د. عبد اللطّيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>١٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٧.

والرَّابِع: نصبه على التّمييز، قاله الفَرَّاء(١)، وعلّه ابن عاشور لنسبه استحقاقه الحسنى(٢)، وضعَّفَهُ كثيرٌ من العُلَمَاء، قال السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «وهو بعيد»(٣)، وعلّل ابن خَالَوَيْهِ ذَلِكَ بقوله: «وفيه ضعفٌ؛ لأَنَّ التمييز يقبح تقديمه، وَلاَ سِيَّا إِذَا لَم يأتِ معه فعلٌ متصرّفٌ، وقد أجازه بعض النَّحْوِيِّيْنَ على ضعفه»(١).

وقرأ ابن كَثِيْر، ونافع، وأبو عمرو، وغيرهم (٥٠): ﴿ فَلَهُ جَزَاءُ الْحُسْنَى ﴾، وهي اختيار ابن قُتيبَة، وتعقب أبا عُبيْدَة على اختياره النّصب، قال: «هو كقولك: «له جزاءُ الخير»» وضعّف النّصْب لتقديمه التّفسير، وهو ﴿ جَزَاءً ﴾ على المفسّر، وهو ﴿ اَلْحُسْنَى ﴾ (٢٠)، وَعَلَى هَذَا يكون تخريج القراءة على رفع ﴿ جَزَاءُ ﴾ على الابتداء، مضافاً إلى ﴿ اَلْحُسْنَى ﴾ ، و﴿ لَهُ ﴾ الخبر مقدّماً (٧٠)، والتّقْدِيْر: «فله جزاءُ الخصلة الحسنى (٩٠)، يقول وتأنيث الحسنى باحتساب الخصلة أو الفعلة (٨)، والتّقْدِيْر: «فله جزاءُ الخصلة الحسنى» (٩٠)، يقول ابن خَالَوَيْهِ: «فالحجّة لمن رفع وأضاف، أنّهُ رفع الجزاء بالابتداء، وأضافه إلى الحسنى، فتمّ بالإضافة اسها، وقوله ﴿ لَهُ ﴾ الخبر، يريد به «فجزاء الحسنى له»، ودليله قوله: ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ ﴾ المؤسنى هَهُنَا بمعنى: «الإحسان، والحسنات»» (١٠٠٠).

وذهبوا في الرَّفْع هنا مذهباً آخرَ، ذكره مكّيّ، فقال: «ويجوز أَنْ تكونَ ﴿ ٱلْحُسَٰنَىٰ ﴾ بدلاً من ﴿ جَزَاءُ ﴾ على أَنَّ ﴿ ٱلْحُسَٰنَىٰ ﴾ «الجنّة»، ويكون التّنوين حُذِفَ لالتقاء السّاكنين، وهما «التّنوين»

<sup>(</sup>١) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٩٥١.

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) ومنهم: أبو بكر عن عاصم، وأبو جعفر، وابن محيصن، واليزيديّ، والحسن. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٦) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٧) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٣، ج٦، ص٤٩١.

<sup>(</sup>٨) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٧.

<sup>(</sup>٩) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص١٥٩.

<sup>(</sup>١٠) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٣٠.

و «اللام» من ﴿ ٱلْحُسَّنَىٰ ﴾ ، فيكون المعنى: «فله الجنَّةُ»» (١).

وقرأ ابن أبي إسحاق، عن الأعشى (٢)، عن أبي بكر (٣)، عن عاصم: ﴿ فَلَهُ جَزَاءٌ الْحُسْنَى ﴾، بالرَّفْع والتنوين (٤) على الابتداء، و﴿ اَلْحُسْنَى ﴾ بدلٌ أو بيانٌ، أو منصوبة بإضهار «يعني» (٥)، أو خبر مبتدأ محذوف (١)، وَعَلَى هَذِهِ القراءة لم تحذف التنوين، «وهو – كها قال القُرْطُبِيّ – أجود» (٧)، وقال الفَرَّاء: «ولو جعلت ﴿ اَلْحُسْنَى ﴾ رفعاً وقد رفعت الجزاء، ونوّنت فيه، كان وجهاً، ولم يقرأ به أحد» (٨).

وقرأ ابن عبَّاس، ومسروق (٩): ﴿ فَلَهُ جَزَاءَ الْحُسْنَى ﴾ (١١٠)، وفيها تخريجان:

أحدهما أنَّ المبتدأ محذوف، وهو العامل في ﴿ جَزَاءَ الْخُسْنَى ﴾، والتَّقْدِيْر: «فله الجزاءُ جزاءَ الحسني»(١١)، والآخر: نقله القُرْطُبِيِّ عن أبي حاتم(١٢)، وهو حذف التّنوين لالتقاء

<sup>(</sup>١) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) هو يعقوب بن محمّد بن خليفة، أبو يوسف، الأعشى التّميميّ الكُوفِيّ ( -نحو ٢٠٠هـ)، أخذ القراءةَ عرضاً عن أبي بكر شعبة، وهو أجلّ أصحابه، كانَ صاحبَ قرآنِ، وفرائض. ابن الجَزَرِيّ، محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) هو شُعبة، وقد تقدّمت ترجمتُهُ، انظر ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٥٩.

<sup>(</sup>٧) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص٣٦.

<sup>(</sup>٨) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٤.

 <sup>(</sup>٩) هو مسروق بن الأجدع بن مالك، أبو عائشة الهمداني الكُوفِيّ ( -٦٣هـ)، فقيه، مقرئ، أخذ عن عبد الله بن مسعود، وأخذَ عنه الكثير مِنَ التّابعين. العسقلانيّ، ابن حجر، تقريب التّهذيب، ص١١٥.

<sup>(</sup>١٠) الخطيب، د. عبد اللَّطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص٥٤٣.

<sup>(</sup>١٢) هو سهل بن محمّد بن عثمان بن يزيد، السّجستانيّ، البَصْرِيّ، أبو حاتم ( -٢٥٥هـ)، نحْويّ، لغويّ، عروضيّ، روى عن أبي زيد الأنْصَارِيّ، وأبي عُبَيْدَة معمر بن المثنى، والأصمعيّ، وأخذ عنه المُبَرِّد، وابن دُريْد، ومن تصانيفِهِ: «اختلاف المصاحف»، و «إعراب القرآن»، و «ما يلحن فيه العَامَّة»، و «القِراءَات». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٨٠٣.

السّاكنين (۱)، وهَذَا الوجه الَّذِي اختاره العُكْبَرِيّ بقوله: «وهو مثل المنوّن، إلاّ أَنَّهُ حذف التّنوين لالتقاء السّاكنين (۱)، وقال النَّحَاس: «والقراءة الرَّابِعة عند أبي حاتم على حذف التّنوين، وهي كالثَّانِية، وهَذَا عند غيره خطأ؛ لأَنَّهُ ليس موضع حذف تنوين لالتقاء السّاكنين، فيكون تقديره: فله الثّوابُ جزاءَ الحسني (۱)، وعَلَى هَذَا الوجه تكون ﴿ جَزَاءً ﴾ مفعولاً لأجله، ذكره الدُّكْتُور أحد سليان ياقوت (۱).

وقرأ ابن أبي إسحاق: ﴿ فَلَهُ جَزَاءً حُسْنَى ﴾، وهي قراءةٌ انفردَ بذكرها النَّحَّاس في إعرابه (٥)، وكذا جاء الضّبط فيها: ﴿ جَزَاءً ﴾ بالنّصب، و﴿ حُسْنَى ﴾ من دون «أل».

فكلّ مَنْ يمعنُ نظرَهُ في هَذِهِ الآية لا يعتريه أدنى شكّ في أَنَّ كلّ قراءةٍ زادت معنى جديداً لم تبيّنهُ القراءة الأخرى، كما أسهمت مجتمعة بتعدّد الآراء النَّحْوِيَّة في ذَلِكَ كلِّه؛ إذ تعدّد القِرَاءَات يقوم مقام تعدّد الآيات، وفي ذَلِكَ يقول ابن عاشور: «على أَنَّهُ لا مانع من أَنْ يكون مجيء ألفاظ القرآن على ما يحتمل تِلْكَ الوجوه مراداً لله تعالى؛ ليقرأ القرّاءُ بوجوه، فتكثر – من جرّاء ذَلِكَ – المعاني، فيكون وجود الوجهين فأكثر في مختلف القِرَاءَات مجزئاً عن آيتين فأكثر، وهَذَا نظير التَّفْمِين في استعمال العرب، ونظير التورية والتوجيه في البديع، ونظير مستتبعات التَّرَاكِيب في علم المعاني، وهو من زيادةٍ مُلاءَمةِ بلاغةِ القرآنِ؛ ولذَلِكَ كان اختلاف القرّاء في اللفظ الواحد من القرآن قد يكون معه اختلاف المعنى»(١).

ومن أمثلة ذَلِكَ أَيْضَاً قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰۤ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلْيَلْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَنَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنعام٦/٢٧]:

قرأ ابن عامر، وحمزة، وحفص عن عاصم، ويعقوب، والأعمش، والكِسَائِيّ، ومجاهد،

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٩٥٩.

<sup>(</sup>٣) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص٣٦.

<sup>(</sup>٤) ياقوت، د. أحمد سلياًن، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) النَّحَّاس، أحمد بن محمّد، إعراب القرآن، ج٢، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٥٥.

وابن أبي إسحاق، وأبو حيوة، وغيرهم (١٠): ﴿ وَلاَ نُكَذَّبَ... وَنَكُونَ ﴾ بنصب الباء والنّون (١٠) وذَلِكَ بإضهار «أَنْ» بعد الواو الَّتِي بمعنى «مع» (٣) على تقدير ذكر المصدر المتوهّم من الفعل الأوّل، كَأَنّهُ في التّمثيل: «ياليتنا يكونُ لنا ردٌّ، وانتفاءُ التّكذيب، والكونُ من المؤمنين» (١٠)، وقال القُرْطُبِيّ: «فحملا على مصدر ﴿ نُرَدُّ ﴾؛ لانقلاب المعنى إلى الرّفع» (٥)، وعَلَى هَذِهِ القراءة، وهَذَا التَّأُويل النَّحْوِيّ لها، يكون المعنى: «هَذِهِ الأشياء الثَّلاثَة: الرّدُّ، وعدمُ التّكذيب، والكونُ من المؤمنين، متمنّاةٌ بقيد الاجتهاع، لاَ أَنَّ كلّ واحدٍ مُتَمَنَّى وحده؛ لأَنَّ هَذِهِ الواو شرط إضهار «أَنْ» بعدها أَنْ تصلح «مع» في مكانها (١٠).

وهناك مَنْ رفض هَذَا الوجه، وردّ عليهم الرَّازِيّ معلّلاً سبب رفضهم، ومحتجّاً لبطلان مذهبهم، وذاهباً إلى صحّة هَذَا الوجه بقوله: "فإنْ قالوا: هَذَا باطلٌ؛ لأَنّهُ تعالى حكم عليهم بكونهم كاذبين بقوله في آخر الآية: ﴿ وَإِنّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ (٧)، والمتمنّي لا يوصف بكونه كاذباً، قلنا: لا نسلّمُ أَنَّ المتمنّي لا يوصف بكونه كاذباً؛ لأَنَّ مَنْ أَظْهَرَ التّمنّي، فقد أخبر ضمناً كونه مريداً لذَلِكَ الشّيء، فلم يبعد فيه، ومثاله أَنْ يقول الرّجلُ: "ليت الله يرزقُني مالاً، فأحسنَ إليك»، فهذَا تمنّ في حكم الوعد، فلو رُزِقَ مالاً، ولم يُحْسِن إلى صاحبه، لقيل: إنَّهُ كذب في وعده (١٠)، وكذَلِكَ مَن أَسَاليب الإنشاء الطّلبيّ في علم المعاني، وليست من أساليب الخبر، والإنشاء الطّلبيّ

<sup>(</sup>۱) ومنهم: عبّاس الأنصارِيّ عن عمر المعلم عن عمرو بن عبيد، وأحمد بن يوسف التغلبيّ، وابن ذكوان، وسليان بن أرقم، وحميد، وعيسى التقفيّ، وسلام، وعبد الله بن يزيد، وطلحة الياميّ، وطلحة الرَّازِيّ، وعيسى الهمدانيّ، وشيبان النَّحْوِيّ، وعليّ بن صالح، وعمرو بن ميمون بن مهران، وأبو الدّرداء، وأمّ الدّرداء، ويحيى بن الحارث. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القرراءات، مج٢، ج٢، ص٠١٤.

<sup>(</sup>٢) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص٠٤١.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٢، ج٣، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسفَ، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٨٨٥.

<sup>(</sup>٧) ﴿ بَلَ بَدَا لَمُهُمْ مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبَلُّ وَلَوْ رُدُّواْ لَمَادُواْ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَيْدِبُونَ ﴾. [الأنعام ٢ / ٢٨].

<sup>(</sup>٨) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١٢، ص١٥٨.

عند عُلَمَاء البلاغة هو قسيم الخبر، «وَإِذَا كان الخبر هو كلّ كلامٍ يحتمل الصّدق والكذب، فَإِنَّ الإنشاء على عكسه، هو ما لا يحتمل الصّدق والكذب من الكلام»(١٠).

وذهب الزَّخُشَرِيّ إلى أَنَّ هَذِهِ الواوَ، المنصوبُ بعدها هو على جواب التّمنّي، بقوله: «وقُرئ: ﴿ وَلاَ نُكَذِّبَ... وَنَكُونَ ﴾ بالنَّصْب بإضهار «أَنْ»، على جواب التّمنّي، ومعناه: «إِنْ رُدِدْنَا لَم نُكَذِّبْ، ونَكُنْ مِنَ المؤمنين» (٢٠)، وسبقه إلى هَذِهِ العبارة الزَّجَّاج (٢٠)، وهَذَا ما ذكره أبو البقاء، وأعطى المعنى على هَذَا الوجه بقوله: «فلا يكون داخلاً في التّمنّي (٤٠)، وذكر ابن خَالَويْهِ أَنَّ الواو في الجواب كالفاء (٥٠)، وبهَذَا الوجه قال ابن عاشور أيضاً، بقوله: «بنصبِ الفعلينِ، على أَنَّهًا منصوبانِ في جواب التّمنّي (٢٠).

واستشهد أصحاب هَذَا الوجه الإعرابيّ بقول الشّاعر(٧٠):

عَـارٌ عَلَيْـكَ - إِذَا فَعَلْـتَ - عَظِـيْمُ

٣٧- لا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِيَ مِثْلَهُ

<sup>(</sup>١) عتيق، د. عبد العزيز، علم المعاني، ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) الزَّخُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٣، ج٧، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٧) نسبه سِيْبَوَيْهِ للأخطل في «الكتاب»، وذكر محقّق الكتاب الدُّكْتُور محمّد كاظم البكّاء أنّه نُسِبَ أَيْضًا إلى المتوكّل اللّيثيّ، وكَذَلِكَ إلى سابق البربريّ، وإلى الطّرمّاح. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٦١.

والمشهور عند البغداديّ أنّه لأبي الأسود الدُّوَلِيّ. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٣، ص٦١٧.

وذكر محقّقو «مغني اللّبيب» أنّه نُسِبَ أَيْضاً إلى حسّان، وليس في ديوانِهِ. الأنّصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللّبِيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٢٧٩.

والبيّت في ملحق ديواًن أبي الأسود. الدُّوَلِيّ، أبو الأسود، الدِّيوان، تحد. محمّد آل ياسين، مكتبة النّهضة، بغداد، ١٣٨٤ هـ-١٩٦٤م، ص١٣٠.

وقال أبو زرعة: «وكما تقول: «ليتك تصيرُ إلينا ونكرمَكَ»، والمعنى: «ليت مصيرَك يقعُ وإكرامَنا»، ويكون المعنى: «ليت ردَّكَ وقعَ ولا نكذّبَ»؛ أي: إِنْ رُدِدْنا لم نكذّبُ»(۱).

ورد هذا الوجه أبو حيّان في بحره بقوله: « فَإِنَّ نَصْبَ الفعلِ بعد الواو ليس على جهة الجواب؛ لأنَّ الواو لا تقع في جواب الشّرط، فلا ينعقد عمّا قبلها، ولا ممّا بعدها شرطٌ وجواب، وإنَّمَا هي واو الجمع، يعطف ما بعدها على المصدر المتوهم قبلها، وهي واو العطف، يتعيّن مع النَّصْب أحد محاملها الثَّلاثَة، وهي المعيّة ويميّزها من الفاء تقدير شرط قبلها أو حال مكانها، وشبهة مَنْ قال: إنَّهَا جوابٌ لأنَّهَا تنصب في المواضع الَّتِي تنصب فيها الفاء، فتوهم أنَّهَا جواب» (")، ويقول سِيْبَويْه في باب «الواو» مستشهداً ببيت أبي الأسود السابق: «إعْلَمْ أَنَّ «الواو» وإنْ جرت هَذَا المجرى، فَإِنَّ معناها ومعنى «الفاء» مختلفان... فلو دخلت «الفاء» هَهُنَا لأفسدت وإنَّ مرت هَذَا المجرى، فَإِنَّ معناها ومعنى «الفاء» مختلفان... فلو دخلت «الفاء» هَهُنَا لأفسدت المعنى، وإِنَّا أراد: لا يجتمعن النهي والإتيان، فصار «تأتيّ» على إضار «أَنْ» (")، وقال أَبُو حَيَّان: ويُوصُّحُ لَكَ أَنَّا ليست بجوابِ انفرادُ الفاء دونها بِأَنَّهَا إِذَا حُذِفَتْ انجزم الفعلُ بعدها بها قبلها فيه من معنى الشّرط» (").

وقرأ نافع، وابن كَثِيْر، وأبو عمرو، والكِسَائِيّ، وأبو بكر عن عاصم، وأبو جعفر (٥٠)، وخلف، وجاهد، والحَسَن البَصْرِيّ، والأعمش، وغيرهم (١٠): ﴿ وَلاَ نُكَذَّبُ... وَنَكُونُ ﴾ برفعها(٧٠)، وهَذِهِ القراءة فيها ثلاثة أَوْجُه تختلف معانيها باختلاف أعاريبها:

أحدها: أَنَّ الرَّفْع فيهما على العطف على الفعل قبلهما وهو ﴿ نُرَدُّ ﴾، والمعنى أنَّ الثَّلائَة

<sup>(</sup>١) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٤، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٣) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٦١.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٤، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٥) هو يزيد بن القعقاع، وقد تقدّمت ترجمتُهُ، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٦) ومنهم: الأعرج، والزّهريّ، وأهل الحرمين، والسّلميّ، وعبد الملك بن عمير، والمفضّل، ونعيم بن ميسرة، وأيوب بن المتوكّل، وإسحاق الأزرق. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص٤١١.

<sup>(</sup>٧) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص ٤١١.

داخلة في التّمنّي؛ أي: «تمنّوا الردّ، وألاّ يكذّبوا، وَأَنْ يكونوا من المؤمنين»(١).

والثَّانِي: أَنَّ الواو واو الحال، والمضارع خبر مبتدأ مضمر، والجملة الاسميّة في محلّ نصب على الحال من مرفوع ﴿ نُرَدُّ ﴾، والمعنى على هَذَا الإعراب: «يا ليتنا نُردُّ غيرَ مكذّبين، وكائنين من المؤمنين»، فيكون تمنّي الردّ مقيّداً بهاتَيْنِ الحالتين، والفعلان أَيْضًا داخلَيْنِ في التّمنّي (٢).

والثّالِث: أنْ يقطع ﴿ وَلا نُكَذِبُ ﴾، وما بعده عن الأوّل (٣)، ويكون الرَّفْع على أنّ الجملة استثنافيّة، لا تعلُّق لها بها قبلها (١٠)، يقول أَبُو حَيَّان: «فأخبروا عن أنفسهم بهَذَا، فيكون مندرجاً تحت القول؛ أي: قالوا: يا ليتنا نُردُّ، وقالوا: نحن لا نكذّبُ بآيات ربّنا، ونكونُ من المؤمنين، فأخبروا أنهم يصدر عنهم ذَلِكَ على كلِّ حال، فيصحّ على هَذَا تكذيبهم في هَذَا الإخبار (٥)، وهَذَا فأخبروا أنهم يصدر عنهم ذَلِكَ على كلِّ حال، فيصحّ على هَذَا تكذيبهم في هَذَا الإخبار (١٥)، وهَذَا مذهب سِيْبَوَيْهِ؛ إذ يقول: «فالرَّفْع على قولك: دعني ولا أعودُ؛ أي: إِنِّي ممّن لا يعودُ، فَإِنَّها يسأل الرّك، وقد أوجب على نفسه ألاّ عودة له البتّة تُرِك أو لم يُرثَكُ، ولم يُردْ أَنْ يسأل أَنْ يجتمع له الرّك، وألاّ يعود (١٠)، وكذَلِكَ معنى الآية: «أخبروا أنهم لا يكذّبون بآيات ربّهم، وأنهم يكونون من المؤمنين على كلّ حال، ردّوا أو لم يردّوا (١٠)، وعند الزَّجَاج والأَخْفَش أَنَّ الرَّفْع أَوْجُه الكلام، وأكثر القُرّاء عليه، وبه يقرأان (١٠).

وقرأ ابن عامر في رواية هِشَام بن عبّار عن أصحابه عنه، وأبو بكر: ﴿ وَلاَ نُكَذَّبُ... وَنَكُونَ ﴾ برفع الأوّل، ونصب الثّاني (١٠)، وهَذِهِ القراءة ظاهرةٌ على ما تقدّم؛ لأنَّ الأوّل يرتفع على

<sup>(</sup>١) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١٢، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١٢، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٤، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٦) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٨٦.

<sup>(</sup>٨) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص ٤١.

<sup>(</sup>٩) المرجع السّابق، مج٢، ج٢، ص٤١٠.

حدِّ ما تقدَّم من التَّأوِيلات والأَوْجُه، وَكَذَلِكَ نصب الثَّانِي يتخرِّج على ما تقدَّم منها؛ فيكون قد أدخل عدم التَّكذيب في التّمنّي واستأنفه، إِلاَّ أَنَّ المنصوب يحتمل أَنْ يكونَ من تمام قوله: ﴿ نُرَدُ ﴾؛ أي: تمنّوا الردِّ مع كونهم من المؤمنين، «وهَذَا ظاهرٌ إِذَا جعلنا: ﴿ وَلَا ثُكَذِّبُ ﴾ معطوفاً على ﴿ نُرَدُ ﴾ أو حالاً منه (١٠).

وأمّا إِذَا جعلنا ﴿ وَلَا نُكَذِّبُ ﴾ مستأنفاً، فيجوز ذَلِكَ أيضاً، ولكن على سبيل ١٧ الاعتراض، وعلى الله و ويحتمل أنْ يكون من تمام ﴿ وَلَا نُكَذِّبُ ﴾؛ أي: «لا يكونُ منّا تكذيبٌ مع كوننا من المؤمنين»، ويكون قوله: ﴿ وَلَا نُكَذِّبُ ﴾ حينتذ على حاله؛ أي يحتمل العطف على ﴿ نُردُ ﴾، أو الحال، أو الاستئناف، ويعلّق على ذَلِكَ السَّمِيْن الحَلَبِيّ بقوله: «ولا يخفى - حينتذ - دخولُ كونهم مع المؤمنين في التّمني، وخروجُهُ منه (٢٠).

وقرأ الشّنبوذيّ: ﴿ وَلَانُكَذِبَ ... وَنَكُونَ ﴾ بنصب الفعل الأوّل، ورفع الثَّانِي (٣)، وتخريجها أَيْضاً على ما تقدّم، إلاّ أَنَّهُ تضعف فيه الحال - كما قال أَبُو حَيَّان (١٠) - لأَنَّهُ مضارعٌ مثبتٌ، فلا يكونُ حالاً بالواو، إلاّ على تأويل مبتدأ محذوف، كقولِ الشّاعر (٥٠):

أي: وأنا أرهنُهم، وقولهِم: «قمتُ وأصكُّ عينَهُ»، وهو تأويلٌ بعيدٌ عند السَّمِيْن الحَلَبِيّ، والظَّاهِر أنّهم تمنّوا الرّدّ من الآخرة إلى الدّنيا().

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ج٤، ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٢، ج٢، ص٤١٢.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٤، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٥) والبيت لعبد الله بن همّام السّلوليّ، وهو في اللّسان، والأظافر: جمع أظفور، والمرادبه هنا السّلاح. ابن مَنْظُور، مُحُمّد ابن المُكَرَّم، لسان العرب، (رهن)، ج٣، ص١٧٥٧.

وذكرهُ ابن عَصْفُور في «المقرب». ابن عَصْفُور، عليّ بن مؤمن، المقرب، تحد أحمد عبد السّتار الجواريّ - عبد الله الجبوريّ، ج١، مطبعة العاني، بغداد، د.ت، ص٥٥١.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٤، ص١٣٦.

ورُوِيَ عن أَيّ، وابن مسعود، وابن إسحاق ('': ﴿ فَلاَ نُكَذَّبَ... فَنكُونَ ﴾ بالفاء والنَّصْب فيها (''). وعن أُبِّي، أيضاً: ﴿ فَلاَ نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا أَبَداً وَنكُونَ ﴾ بزيادة ﴿ أَبَداً ﴾ على النَّصّ المُتواتِر.

ومن الشَّوَاهِد الكثيرة الَّتِي تدلّ على تعدّد المعاني وتنوّعها، بتعدّد القِرَاءَات، وتنوّع أعاريبها، قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ مَكَرُواً مَكْرَهُمْ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لَ اللهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِيَرُولَ مِنْهُ ٱلْحِبَالُ ﴾ [براهيم ٢٤٦/١٤]:

قرأ الجمهور: ﴿ لِتَزُولَ ﴾ بكسر «اللام» الأولى، ونصب الأخيرة (٣)؛ وفيها ثلاثةُ أَوْجُه:

أحدُها: أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ نافية، و «اللام» في ﴿ لِتَزُولَ ﴾ لام الجحود ('')؛ لأنّها بعد كونٍ منفيً، وفي ﴿ كَانَ ﴾ – حينئذ – قولان: الأوّل: تامّة ('')، والمعنى: «تحقير مكرهم على أنّه ما كان لِتزول منه الشّرائع والنّبوّات وأقدار الله، الَّتِي هي كالجبال في ثبوتها وقوّتها»، ويؤيّد هَذَا التَّأوِيل ما رُوِي عن ابن مسعودٍ أنّه قرأ: ﴿ وَمَا كَانَ ﴾ بها النّافية ('')، والثّاني: ناقصة ('')، وفي خبرها مذهبان: الأوّل: أنّه محذوفٌ، وأنّ «اللام» مقويّة لتعدية ذَلِكَ الخبر المقدّر لضعفه، وهو رأي البَصْرِيّنُ ('')، والتَّقْدِيْر: «ما كان مكرُهم مريداً لأنّ تزولَ»، و «أَنْ تزولَ» هو مفعول «مريداً»، والتَّقْدِيْر: «ما كان مكرُهم مريداً لأنّ تزولَ»، و «أَنْ «اللام» زائدة لتأكيد النّفي، وَأَنَّ الفعل بعدها هو خبر ﴿ كَانَ ﴾، وهذِهِ «اللام» هي العاملةُ للنّصب في الفعل بنفسها لا بإضهار «أَنْ»، والتَّقْدِيْر:

<sup>(</sup>١)هو يعقوب الحضرميّ، وقد تقدّمت ترجمتُهُ، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٤، ج٤، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٦، ج١٣، ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٩٠.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٥، ص٦٢٥.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٨) ابن الْأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج٢، ص٥٢٥-٥٢٧.

«ما كان مكرهم يزول منه الجبال»، وهو مذهب الكُوفِيِّيْنَ (١)، وضعّف أبو البقاء مذهب الكُوفِيِّيْنَ؛ لأَنَّهُ إِنْ كانَ النَّصْب بإضهار «أَنْ» فَسَدَ الكُوفِيِّيْنَ؛ لأَنَّهُ إِنْ كانَ النَّصْب بإضهار «أَنْ» فَسَدَ من جهة المعنى (٢).

وردّ ابن هِشَام عدَّ «اللام» للجحود بقوله: «وزعم كثيرٌ من النَّاس أَنَّهَا لام الجحود، وفيه نظر لأَنَّ النَّافي على هَذَا غير «ما، ولم»، ولاختلافِ فاعِلَي «كان، وتزول»»(٣).

والوجه الثَّانِي: أَنْ تكونَ ﴿ إِنْ ﴾ مخفّفة من الثّقيلة، قاله أبو البقاء، والمعنى: «أَبّهم مكروا ليزيلوا ما هو كالجبال في الثّبوت، ومثل هَذَا المكر باطل»(١٠)، وقال الزَّمَخْشَرِيّ: «وَإِنْ عَظُمَ مكرُهم وتبالغَ في الشّدّة، فضرب زوال الجبال منه مثلاً لتفاقمه وشدّته؛ أي: «وَإِنْ كَانَ مكرُهم مُسَوَّى لإزالةِ الجبالِ، مُعَدَّاً لذَلِكَ»(٥٠).

وقال ابن عَطِيَّة: «وتحتملُ عندي هَذِهِ القراءة أَنْ تكون بمعنى: «تعظيم مكرهم»؛ أي: «وَإِنْ كان شديداً، إِنَّمَا يفعل لتذهب به عظامُ الأمور»(١٠)، ومفهوم الأقوال الثَّلاثَة أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ مخفّفة من الثقيلة لأَنَّمَا كلّها إثبات.

والوجه الثَّالِث: أَنَّهَا شرطيّة، والمراد أَنَّهُ -سبحانه- مجازيهم على مكرهم ومبطله، إِنْ لم يكن في هَذِهِ الشَّدَّة، وَإِنْ كان فيها(١٠)، وجواب الشّرط محذوف؛ أَيْ: «وَإِنْ كان مكرُهُم معدًاً لإزالة أشباه الرّواسي - وهي المعجزات والآيات - فاللهُ مجازيهم بمكرٍ هو أعظمُ منه (١٠)، وإلى هَذَا مال ابن هِشَام بقوله: «والَّذِي يظهر لي أَنَّهَا لام «كي»، وَأَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ شرطيّة؛ أي: «وعند الله

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدِّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٣، ص٧٠٥.

<sup>(</sup>٢) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص٩٠.

<sup>(</sup>٥) الزَّغُشريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص٥٢٩.

<sup>(</sup>٦) ابن عَطِيَّة، أبو محمّد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص١٠٦١.

<sup>(</sup>٧) الألوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٨) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنّون، ج٧، ص١٢٦.

جزاء مكرهم، وهو مكرٌ أعظم منه، وَإِنْ كَانَ مكرُهم لِشِدَّتِهِ مُعَدَّاً لأَجل زوال الأمور العظام المشبهة في عظمها الجبال»، كما تقول: أنا أشجع من فلانٍ، وَإِنْ كَانَ مُعَدَّاً للنّوازل»(١)، وعند مكّي كسر «اللام» الأولى، ونصب الثّانية هو الاختيار؛ لأنّهُ أَبْينُ في المعنى، ولأنّ الجماعة عليه، وعند الزّجّاج حسنة جيّدة، ورجّحها الطّبريّ(١).

وقرأ ابن عبّاس، ومجاهد، وابن وثّاب، وابن محيصن، والكِسَائِيّ: ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لَتُولُ مِنْهُ الْجِبَالُ ﴾ بفتح «اللام» الأولى، ورفع الأخيرة (٢٠)؛ ومن أجل هَذِهِ القراءة رجّح العُلَهَاء الوجهين الأخيرين في القراءة الأولى وهما كون ﴿ إِنْ ﴾ مخفّفة من الثّقيلة، أو شرطيّة، على الأوَّل وهو كونها نافية - ويعلّل ذَلِكَ السَّمِين الحَلَبِيّ بقوله: «لأنّ في الأوَّل معارضة لقراءة الكِسَائِيّ، وذَلِكَ أَنَّ قراءتَه تؤذِنُ بالإثبات، وقراءة غيره تؤذن بالنّفي »(١٠).

وقد أجاب بعضهم عن ذَلِكَ بِأَنَّ الحالَ في قراءة الكِسَائِيّ مشارٌ بها إلى أمورٍ عظامٍ غيرِ الإسلام ومعجزاته، كمكرِهِمْ صلاحيّة إزالتِها؛ وفي قراءة الجهاعة مشارٌ بها إلى ما جاء النّبيُّ على من الدّين الحقّ، فلا تعارض؛ إذ لم يتواردا على معنى واحدٍ نفياً وإثباتاً (٥٠).

وَعَلَى هَذِهِ القراءة: ﴿ لَتَزُولُ ﴾ يكون لـ ﴿ إِنْ ﴾ وجهان: أحدها: أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ خفّفة مِنْ «إِنَّ» المؤكّدة، وقد أكمل إعهاله، واللام فارقة بينها وبين النّافية، فيكون معنى الكلام: إثباتاً لزوال الجبال من مكرهم؛ أي: «هو مكرٌ عظيمٌ تزول منه الجبال، لو كان لها أَنْ تزول» (١٠)، وهو مذهب البَصْرِيِّيْنَ (١٠)، وهَذَا من المبالغة في حصول أمرٍ شنيع أو شديدٍ في نوعه، على نحو قوله تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنْفَلَرُنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًا ﴾ [مريم ١٩/ ١٩]، يقول

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٤، ج٤، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السّابق، مج٤، ج٤، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٧، ص١٢٦–١٢٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج٧، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٦، ج١٣، ص٠٥٠–٢٥١.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٣٦٣.

القُرْطُبِيّ: «ومعنى هَذِهِ القراءة استعظام مكرهم؛ أي: «ولقد عظم مكرُهم، حَتَّى كادتِ الجبالُ تزولُ منه»(۱).

ويقول ابن خَالَوَيْهِ: «فالحجّة لَمِنْ فَتَحَ «اللاّمَ» وَرَفَعَ الفعلَ أَنَّهُ جعلها لام التَّاكيد، فلم تؤثّر في الفعل، ولم تُزِلْهُ عن أصل إعرابه؛ وهَذِهِ القراءة توجب زوال الجبال لشدّة مكرِهِم وعِظَمِهِ»(۱)، وذكر أبو زرعة أَنَّ حجّة الكِسَائِيّ في هَذِهِ القراءة: «هي قراءة عليّ بن أبي طالب كرّم الله وجهه، وابن مسعود: ﴿ وَإِن كَادَ مَكْرُهُمْ لَتَزُولُ مِنْهُ الجِّبَالُ ﴾ بالدّال، وهَذَا دليلٌ على تعظيم مكرهم»(۱).

والوجه الثَّانِي: أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ نافية، و «اللام» بمعنى ﴿ إِلاَّ »، وهو مذهب الكُوفِيِّيْنَ، والقصدُ إلى تعظيم مكرهم، فالجملة حال من قوله تعالى: ﴿ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكْرُهُمْ ﴾؛ أي: عنده تعالى جزاء مكرهم، أو المكر بهم، والحال أَنَّ مكرهم بحَيْثُ تزول منه الجبال؛ أي في غاية الشّدّة (١٠).

وقرأ سعيد بن جُبَيْر: ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لَتَزُولَ مِنْهُ الجِبَالُ ﴾ بفتح «اللام» الأولى، ونصب الثّانية، وذَلِكَ على لغة من فتح لام «كي» (٥)، وقال ابن جنّي: «كان سعيد بن جُبَيْر يقرأ: ﴿ لَتَزُولَ ﴾ فيفتح اللام الجارّة، ويردّها إلى أصلها؛ وذَلِكَ أَنَّ أصل اللام الجارّة الفتح» (١)، وتخريج هَذِهِ الآية كقراءة ﴿ لِتَزُولَ ﴾.

وقراً أُبِيُّ بنُ كعب: ﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةُ اللهِ لَزَاْلَ مِنْ مَكْرِهِم الْجِبَاْلُ ﴾ (٧)، وذهب أَبُو حَيَّان إلى أَنَّ هَذِهِ القراءة «يجب أَنْ تحمل على التَّفسير لَمخالفتها لسواد المصحف المجمع عليه (٨).

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٥، ج٩، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن خَالَوَيْه، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٨، ج١٣، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٥) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٤، ج٤، ص٥١٦.

<sup>(</sup>٦) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، سرّ صناعة الإعراب، ج١، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٧) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٤، ج٤، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدين، البحر المحيط، ج٥، ص٥٦١.

وذكر الدُّكْتُور سالم مكرم أَنَّ «هناك قِرَاءَات مشكلةً، ظاهرها يدلُّ على أنها متعارضة مع الأصول، مخالفة للمقاييس، ووقف النُّحَاةُ أمامها ليوضّحوا غامِضَها، ويزيلوا إشكالها، واجتهد كلُّ منهم، ليدلي بدلوه بين الدّلاء في مضهار هَذِهِ القِرَاءَات»(۱)، وبسببها تعدّدت مسائلُ النَّحْو، وفاضَتْ كتبه حتَّى امتلأت بالآراء والتوجيهات الَّتِي تعدّدت معها المعاني وتنوّعت الدَّلالات، ولا أستطيعُ في هَذَا المقام أَنْ أستقرئ هَذِهِ القِرَاءَات جميعها؛ لأَنَّ ذَلِكَ يطول، وإنَّمَا سأكتفي بشاهدين؛ لأشيرَ إلى دور القِرَاءَات في تعدّد الأَوْجُه الإعرابيَّة من جهة، ودور النَّحْو في تقعيد القواعد الَّتِي تتوافق مع هَذِهِ القِرَاءَات، وما ينبثق عنها كليها من معانٍ متعدّدة، ودلالات متنوّعة.

ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى قَالُوا إِنْ هَذَ نِ لَسَاحِرَ نِ ﴾ [طه٠٠/ ٢٦-٣٣]:

قرأ أبو حيوة، والزّهريّ، وابن محيصن، وحفص عن عاصم، وابن كَثِيْر، والخليل بن أحمد، والأخفش ("): ﴿ إِنْ هَذَ نِ لَسَاحِرَ نِ ﴾ (")، قال أبو حَيَّان: «وتخريج هَذِهِ القراءة واضحٌ؛ وهو أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ هي المخفّفة من الثّقيلة، و﴿ هَذَ نِ ﴾ مبتدأ، و﴿ سَاحِرَ نِ ﴾ الخبر، و «اللام» للفرق بين ﴿ إِنْ ﴾ النّافية، و﴿ إِنْ ﴾ المخفّفة من الثّقيلة على رأي البَصْرِيِّيْنَ» (")، ووجه ذَلِكَ - كها قال ابن عاشور - أَنْ يكون اسم «إِنْ » ضمير الشّأن محذوفاً على المشهور (")؛ وحجة من خفّف النّون - كها ذكر ابن خَالَوْيه - «أنّه لم يغيّر اللّفظ، ولا لحن في موافقة الخطّ» (")، ويعني أنّه على هَذَا الوجه تكون ألف ﴿ هَذَ نِ ﴾ ، محذوفة؛ وهي بِذَلِكَ وافقت رسم المصحف العثماني (")، وذهب السّمِيْن

<sup>(</sup>١) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٢) ومنهم: أبو بحرية، وحميد، وابن سعدان، وإسماعيل بن قسطنطين، والمفضّل، وأبان. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٣) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٦) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٧) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٤٥٤.

الحَلَبِيّ إلى أَنَّ هَذِهِ القراءة: «أوضح القِرَاءَات معنى، ولفظاً، وخطاً»(١).

ومذهب الكُوفِيِّنَ ('')أَنَّ ﴿ إِنْ ﴾ نافية، و «اللّام» بمعنى «إِلاَّ» (")، ويكون معنى الآية على هَذَا التوجيه - كها ذكره القُرْطُبِيِّ -: «ما هَذَانِ إلا ساحرانِ» (نَا، وقَال السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «وهو خلافٌ مشهورٌ» إِلاَّ أَنَّهُ يوافق قراءة أُبِيِّ بن كعب: ﴿ مَا هَذَانِ إِلاَّ سَاحِرَانِ ﴾ كها ذكر الرَّازِيّ (٥٠).

وقرأ ابن كَثِيْر، وحفص: ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾، بتخفيف النّون من ﴿ إِنْ ﴾، وتشديد النّون وإثبات الألف في ﴿ هَذَانً ﴾ "، وتوجيه الآية على هَذِهِ القراءة كالقراءة السّابقة.

وقرأت عائشة، وعثمان، والنّخعيّ، وعاصم الجحدريّ، والأعمش، وسعيد بن جُبَيْر، وابن عُبَيد، واليزيديّ، وأبو عمرو بن العلاء (١٠٠٠): ﴿ إِنَّ هَذَيْنِ لَسَاحِرَانِ ﴾ (١٠٠٠)، والإعراب هنا واضح والمعنى كَذَلِكَ؛ فهي قراءةٌ موافقةٌ للإعراب، مخالفةٌ لخطِّ المصحف؛ أمّا الإعراب فواضح والمعنى كَذَلِكَ، و﴿ لَسَاحِرَانِ ﴾ خبرها، ودخلت اللام عليه توكيداً؛ وأمّا من حَيْثُ المعنى، فَإِنَّهُمْ أَثبتوا لهما السّحرَ «بطريقٍ تأكيديٍّ من طرفيه» (١٠٠٠). وقال أبو إسحاق: «لا أجيز قراءة أبي عمرو؛ لأنَّهَا خلافُ المصحف» (١٠٠٠)، ورأى السَّمِيْن الحَلَبِيّ أنّه: «لا ينبغي أنْ يُرَدَّ به على أبي

<sup>(</sup>١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) أبن اللَّنْبَارِي، كَمال الدِّين أبو البَرَكات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، حز، ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٥) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١١، ج٢٢، ص٦٥.

<sup>(</sup>٦) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٠٤٥.

<sup>(</sup>٧) ومنهم: ابن جرير، وعيسى بن عمر الثّقفيّ، والمطوعيّ، وابن الزّبير. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص ٤٥١-٤٥١.

<sup>(</sup>٨) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٠٥٠-٤٥١.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٤.

<sup>(</sup>١٠) الزُّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص٣٦٤.

عمرو، وَكُمْ جاء في الرّسم أشياءُ خارجةٌ عن القياس ١٠٠٠.

وقرأ أبو جعفر، وشيبة، والأعمش، وخلف، وأبو عبيد، ونافع، وحمزة، والكِسَائِيّ، وأبو بكر عن عاصم، ويعقوب، والشّنبوذيّ(": ﴿ إِنَّ هَـٰذَانِ لَـسَاحِرَانِ ﴾، بتشديد ﴿ إِنَّ ﴾، وأبو بكر عن عاصم، وتخفيف النّون("، وفي هَذِهِ القراءة عدّة أَوْجُه:

أحدها: أَنَّ ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى «نعم» (ننه وهَذَا رأي المُبرِّد (٥)، و ﴿ هَذَانِ ﴾ مبتدأ، و﴿ لَسَاحِرَانِ ﴾ خبرُهُ، على أَنَّهُ كثر ورود «إِنَّ» بمعنى «نَعَمْ»، واستدلّوا على هَذَا الوجه بقول الشّاعر (١):

## ٣٩ - وَيَقُلْ لَ: شَيْبٌ قَدْعَ لا فَهُ لَتُ: إِنَّا هُ

وقال ابن هِشَام: «وَردَّ بأَنَّا لا نُسَلِّمُ أَنَّ «الهاء» للسّكت، بل هي ضميرٌ منصوب بها، والخبر معذوف؛ أي: «إِنَّهُ كَذَلِكَ»، والجيّد الاستدلال بقول ابن الزّبير (٧٠٠)، لَمِنْ قال له: «لَعَنَ اللهُ ناقة ملتني إليك»: «إِنَّ وراكبَها»؛ أي: «نعم، ولعن راكبها»؛ إذ لا يجوز حذف الاسم والخبر جميعاً» (٥٠)، وكذَلِكَ ردّ السَّمِيْن الحَلَبِيّ على الاستشهاد بقول ابن الزّبير بقوله: «وأمّا ابن الزّبير، فذلِكَ مِنْ حَذْفِ المعطوف عليه، وإبقاء المعطوف، وحذف خبر ﴿ إِنّ ﴾ للدّلالة عليه، تقديره:

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) ومنهم: طلحة، وحميد، وأيّوب، وأبو حاتم، وابن عيسى الأصبهانيّ، وابن جرير الأنطاكيّ، وابن عامر. الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٧، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٦) تقدَّمَ برقم ٢٢، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٧) هو عبد الله بن الزّبير (- ٧٣هـ)، بويع بالخلافة بعد يزيد بن معاوية، وجعل المدينة مركز حكمه، ونشبت بينه وبين بني أميّة معارك انتهت بمقتله. الأنَصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٥٧.

<sup>(</sup>٨) الأَنْصَارِيّ، جمال الدّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٥٥.

«إِنَّهَا وصاحبَها ملعونان»، وفيه تكلُّفٌ لا يخفى»(١)؛ والآخر ذكره الطَّبَرْسِيِّ بقوله: «وهَذَا لا يصحُّ؛ لأَنَّ ﴿ إِنَّ ﴾ إِذَا كانت بمعنى «نَعَمْ» ارتفع ما بعدها بالابتداء والخبر، و «اللّام» لا يدخل على خبر مبتدأ جاء على أصله، وأمّا ما أُنْشِدَ مِنْ ذَلِكَ في قوله(١):

يَنَلِ العَلاءَ، ويَكْرُمِ الأَخْوَالا

٤٠- خَالِي لأَنْتَ! وَمَنْ جَرِيْرٌ خَالُهُ

وقوله<sup>(٣)</sup>:

تَرْضَى مِنَ اللَّحْمِ بِعَظْمِ الرَّقَبَهُ

٤١- أُمُّ الحُلَيْسِ لَعَجُوزٌ شَهْرَبَهُ

فمحمول على الشّذوذ والضّرورة، وأيضاً فَإِنَّ أبا عليّ قال ما قيل: ﴿ إِنّ ﴾ في الآية لا يقتضي أَنْ يكونَ جوابه «نعم»؛ لأَنْكَ إِنْ جعلته جواباً لقول موسى عليه السّلام: ﴿ وَيُلكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى الله ۚ كَذِبًا ﴾ [طه ٢٠ / ٢٦] قالوا: «نعم هَذَان لساحران» كان محالاً؛ وَإِنْ جعلته على تقدير: ﴿ فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى ﴾ [طه ٢٠ / ٢٦] قالوا: «نعم هَذَان لساحران» كان محالاً أيضاً» (نا).

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن منظور في «اللّسان»، بضمّ «الياء»، وكسر «الرّاء» في «يُكْرِمٍ»، كما ذكرَهُ الطَّبَرْسِيّ، ولم يذكرْ قائله. ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (شهرب)، ج٤، ص٢٣٥٢.

وذكره ابن عَقِيلٌ في «شُرح الألفيّة» بفتح «الياء»، وضمّ «الرّاء» في «يَكْرُمِ»، وقال محقّق الكتاب: «البيتُ مِنَ الشّوَاهِد الَّتِي لَمْ يُعْرَفْ قاتلُها». ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج١، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الحُلَيْس: تصغير حِلْس: وهو كِساء رقيق يوضع تحت البردعة؛ وهي كنية تُطلَق في الأصل على الأتان -وهي أنثى الحمار- أطلقها الشاعر على هَذِهِ المرأة تشبيهاً لها بالأتان، شهربة: كبيرة، نُسِبَ البيت إلى رؤبة، وهو في ملحقاتِ ديوانِه، ابن العجاج، رؤبة، الديوان، نشر وليم بن الورد، برلين، ١٩٠٢م، ص١٧٠.

وذكره ابن منظور، ولم يذكر قائله. ابن مَنْظُور، مُحَمَّد بن المُكرَّم، لسان العرب، (شهرب)، ج٤، ص٢٣٥٢. وذكر محقّق شرح ابن عَقِيل « للألفيّة»، أنّ البيت نسبه جماعةٌ -وَمِنْهُمْ الصّاغانيّ- إلى عنترة بن عروس مولى بني ثقيف، ونسبه آخرون إلى رؤبة بن العجاج، ورأى أنّ الأوَّل أحسن؛ لأنَّهُ أكثر، ورواه الجوهريّ. ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج١، ص٣٣٦ (في الحاشية).

<sup>(</sup>٤) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٤، ج٧، ص١٥-١٦.

والوجه الثّاني من أوْجُه تخريج هَذِهِ القراءة: أنَّ اسم ﴿ إِنّ ﴾ ضميرُ القصّة، وهو «ها» في ﴿ هَذَانِ ﴾ على احتساب «ها» ضميراً متّصلاً وليس حرفاً للتّنبيه، والجملة الاسميّة من اسم الإشارة ﴿ ذَانِ ﴾ المبتدأ، وخبره ﴿ سَاحِرَانِ ﴾ هي خبر ﴿ إِنّ ﴾ (()، وضُعِفَ بوجهين: الأوّل: من جهة الخطّ؛ وهو أنّهُ لو كان كَذَلِكَ، لكان ينبغي أنْ تكتب «وَإِنّهَا» فيصلوا الضّمير بالحرف قبلَهُ، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنّهَا لا تَعْمَى الْأَبْصَارُ ﴾ [الحج٢٢/٢٤]، فكتبهم إيّاها مفصولةً من ﴿ إِنّ ﴾ ، متصلةً باسم الإشارة، يمنع كونها ضميراً (()، والثّاني: قد أشرتُ إليه؛ وهو امتناع دخول اللام على الخبر غير المنسوخ، وتخريجه على ما سبق، ويكون معنى الآية على هَذِهِ القراءة: «إِنَّ القصّة ذانِ لساحران».

والوجه الثَّالِث: وذهب إليه قُدَمَاء النَّحْوِيِّيْنَ، وهو أَنَّ اسم ﴿ إِنَّ ﴾ ضمير الشَّأن المحذوف، والجملة الاسميّة من المبتدأ ﴿ هَذَانِ ﴾ ، والخبر ﴿ لَسَاحِرَانِ ﴾ خبرُها (٣) ، والتَّقْدِيْر: ﴿ إِنَّ الأَمْرَ أَوِ الشَّأْنَ » وقد ضُعِفَ هَذَا الوجه أَيْضًا بوجهين: الأَوَّل حذف اسم ﴿ إِنَّ ﴾ ، وعلّل يقول السَّمِيْن الحَلَبِيّ: ﴿ وهو غير جائز، إِلاَّ في شعرٍ ، بشرط أَلاَّ تباشر ﴿ إِنَّ ﴾ فعلاً (٤) ، وعلّل ذَلِكَ الآلوسيّ بقوله: ﴿ وضُعِفَ بِأَنَّ ضمير الشَّأن موضوعٌ لتقوية الكلام، وما كان كَذَلِكَ لا يناسبه الحذف، والمسموع من حذفه كما في قوله (٥):

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٧.

<sup>(</sup>٥) البيت للأعشى، وهو في ديوانِه، ورواية الدِّيوانِ: «مَنْ يلمني على بني ابنةِ حسّا نَ... «، وَعَلَى هَذِهِ الرَّواية لا شاهدَ في البيت. الأعشى، ميمون بن قيس، الدِّيوان، تحدد. محمّد محمّد حسين، مكتبة الآداب، مصر، د.ت، ص٣٥٥.

والبيت في «الكتاب» كما ذكرَهُ الآلوسيّ. سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص٢٠٣. وذكره البغداديّ في خزانته. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٢، ص٤٦٣.

ضرورة، أو شاذٌ، إلا في باب «أنَّ» المفتوحة، إذا خُففت »(٢)؛ والثَّاني: هو دخول «اللام» في الخبر، وقد ذكرنا ما فيه من جرح وتعديل؛ وقد خرّج هَذَا الوجه الزَّجَّاج تخريجاً استحسنه شيخه المُبرِّد بقوله: «إنَّ «اللام» داخلة على مبتدأ محذوف، تقديره: «هَمُّا ساحرانِ»»(٢)؛ وذَلِكَ على تقدير كون الخبر جملة حُذِفَ مبتدؤها وهو مدخول «اللام» في التَّقْدِيْر، ووجود «اللام» ينبّئ بِأَنَّ الجملة التَّتي وقعت خبراً عن اسم الإشارة جملة قسميّة (١٠).

والوجه الرَّابِع: أَنَّ ﴿ هَذَانِ ﴾ اسمُها، و﴿ لَسَاحِرَانِ ﴾ خبرُها، وفيه تعليلان: الأوّل: ذكره ابن خَالَوَيْهِ بقوله: ﴿إِنّه احتجّ بخبر الضّحّاك (٥)، عن ابن عبّاس: ﴿أَنَّ اللهَ تَعَالَى أَنْزَلَ هَذَا القُرْآنَ بِلُغَةِ كُلِّ حَيٍّ مِنْ أَحْيَاءِ العَرَبِ »، وهَذِهِ اللّفظة بلغة ﴿بلحارث بن كعب (١) خَاصّة ؛ لأَنَّهُمْ القُرْآنَ بِلُغَةِ كُلِّ حَيٍّ مِنْ أَحْيَاءِ العَرَبِ »، وهَذِهِ اللّفظة بلغة ﴿بلحارث بن كعب (١) خَاصّة ؛ لأَنَّهُمْ يَعِلُون التّنية بالألف في كلِّ وجه، لا يقبلونها لنصبِ، ولا خفض (١)، وقال أبو زيد (١) في

<sup>(</sup>١) حسّان: هو قيس بن معدي كرب، مِنْ قحطان، ملك جاهليّ يهانيّ، وببنته يتّصل نسب ممدوح الأعشى في هَذَا البيت. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٥، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٩، ج١٦، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص٦٦٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) هو الضّحّاك بن سفيان بن عوف بن كعب، يُكنّى أبا سعيد؛ صحب النّبيّ ﷺ، وولاّه على مَنْ أَسْلَمَ مِنْ قَوْمِهِ، وروى عنه سعيد بن المسيّب، والحَسَن البَصْرِيّ. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج٣، ص ٤٧-٤٨.

<sup>(</sup>٦) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٤٢. وقد وردت هَـذِهِ اللَّغَـة في الفـصل الثَّانِي من هَذَا البحث، وفصَّلْتُ الحديثَ فيها، انظر الحاشية (٧)، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٧) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٤٢.

 <sup>(</sup>٨) هو سعيد بن أوْس بن ثابت الأنْصَارِيّ ( - ٢١٥هـ)، أحد أَثِمَّة الأدب وَاللَّغَة الثقات، من أهل البصرة، قال ابن الأنْبَارِيّ: «كانَ سِيْبَوَيْهِ إِذَا قالَ: سمعت الثقة، عني أبا زيد»، له: «النّوادر»، و «الهمز»، و «لغات القرآن».
 الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٩٢.

النّوادر: «سمعتُ من العرب من يقلِبُ كلَّ ياءٍ ينفتح ما قبلها ألفاً»(١)، وَعَلَى هَـذَا فَإِنَّهُمْ يُقَدِّرُونَ إعرابه بالحركات، وأنشدوا قول الشّاعر(٢):

٤٣- إِنَّ أَبَاهَا، وَأَبَا أَبَاهَا قَدْ بَلَغَا فِي الْمَجْدِ غَايَتَاهَا

فلمّا ثبتت هَذِهِ اللّفظة في السّواد بالألف، وافقت هَذِهِ اللُّغَة، فقرؤوا بها، ولم يغيّروا ما ثبت في المصحف<sup>(٣)</sup>، وَكَذَلِكَ أنشدوا قول الشّاعر<sup>(1)</sup>:

٤٤ - فَأَطْرَقَ إِطْرَاقَ الشُّجَاعِ وَلَوْ يَرَى مَسَاغًا لِنَابَاهُ الشُّجاعُ، لَصَمَّمَا

فعلامةُ الرَّفْع والنَّصْب والجرِّ حركةٌ مقدرةٌ على الألف، كما تُقَدَّرُ في المقصور (٥٠). والتَّعلِيل الثَّانِي ذكره الفَرَّاء بقوله: «وجدتُ الألف من «هَذَا» دعَامَّة، وليست بلام «فَعَلَ»، فلمَّا ثُنيَتْ زدتُ عليها نوناً، ثمّ تركْتُ الألف ثابتةً على حالها على كلِّ حال – ما قالت العرب «الَّذِي»، ثمّ زادوا نوناً تدلُّ على الجِهَاع، فقالوا «الَّذِيْنَ» في رفعهم ونصبهم وخفضهم – كما تركوا ﴿ هَذَانِ ﴾ في رفعه ونصبه وخفضه» (١٠).

وقرأ عبد الله بن مسعود: ﴿ أَنْ هَذَانِ سَاحِرَانِ ﴾ بفتح ﴿ أَنْ ﴾ وإسقاط «اللام»، على أُنَّهَا

<sup>(</sup>١) الخوريّ، سعيد، نوادر أبي زيد، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٦٧م، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) البيت ذكره ابن عَقِيل في شرحه «للألفيّة»، وذكر محقّقه أنّ هَذَا البيت يُنسب لرؤبة بن العجاج، في مدح عديّ ابن حاتم الطّائيّ. ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج١، ص٥٣٠.

وذكر ابن هِشَام أنّه لرؤبة، أو لأبي النّجم، أو لرجلٍ مِنْ بني الحارث بن كعب القحطانيّة. الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٥٨.

وهو في الخزانة. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٣، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص٢٤٢-٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) البيت للمتلمّس، وهو في ديوانِهِ على رواية الأثرم وأبي عُبَيْدَة عن الأصمعيّ. المُتَلَمِّس، جرير بن عبد العزّى الضّبعيّ، الدِّيوان، تحد. حسن كامل الصّيرفيّ، معهد المخطوطات العَرَبِيَّة، القاهرة، ١٣٩٠هـ-١٩٧٠م، ص٢.

<sup>(</sup>٥) ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج١، ص٥٣.

<sup>(</sup>٦) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص١٨٣–١٨٤.

وما في حيِّزها بدلٌ من ﴿ النَّجْوَى ﴾ (١) قاله الزَّغُشَرِيّ (٢)، ولم ينكره أَبُو حَيَّان (٣)، واعترض عليه السَّمِيْن الحَلَبِيّ بقوله: ﴿ وفيه نظرٌ ؛ لأَنَّ الاعتراض بالجملة القوليّة بين البدل والمبدل منه لا يصحُّ، وأيضاً فَإِنَّ الجملة القوليّة مفسّرةٌ لـ ﴿ النَّجْوَى ﴾ في قراءة العَامَّة، وكذا قاله الزَّغُشَرِيّ (١) أوّلاً، فكيف يصحُّ أَنْ يُجعل ﴿ أَنْ هَذَانِ سَاحِرَانِ ﴾ بدلاً من ﴿ النَّجْوَى ﴾ ؟ (١).

وقرأ ابن مسعود أيضاً: ﴿ إِنْ هَذَانِ سَاحِرَانِ ﴾ بغير لام ('')، وذكر العُكْبَرِيّ أَنّهُ قُرِئ: ﴿ إِنّ ذَينِ لَسَاحِرَانِ ﴾ ('')، وقرأ أُبِيّ بن كعب، وعبد الله بن مسعود: ﴿ إِنْ ذَانِ إِلاّ سَاحِرَانِ ﴾ ('')، وروي عن ابن قُتيْبَة أَنّه قُرئ: ﴿ أَنْ هَذَانِ إِلاّ سَاحِرَانِ ﴾ ('')، وروي عن ابن قُتيْبَة أَنّه قُرئ: ﴿ أَنْ هَذَانِ إِلاّ سَاحِرَانِ ﴾ ('')، وقرأ أَيْضاً ابن مسعود: ﴿ إِنّ ذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ ('')، وقرأ أُبِيّ بن كعب: ﴿ ما هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ ('')، وذكر أَبُو حَيَّان أَنّهُ قرأت فرقةٌ: ﴿ مَاْ هَذَا إِلاّ سَاحِرَانِ ﴾ (''')، والقراءة في مصحف عبد الله بن مسعود: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى أَنْ هَذَانِ سَاحِرَانِ ﴾ بإسقاط ﴿ قَالُوا ﴾ ،

<sup>(</sup>١) ﴿ فَنَنَزَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُواْ ٱلنَّجْوَىٰ ﴾. [طه٢/٢٠].

<sup>(</sup>٢) الزَّغُشَري، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٤) وقول الزَّغُشَرِيّ الَّذِي أشار إليه السَّمِيْن الحَلَبِيّ هو: «والظَّاهِر أنّه م تشاوروا في السرّ، وتجاذبوا أهداب القول، ثمّ قالوا: ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾، فكانت نجواهم في تلفيق هَذَا الكلام وتزويره، خوفاً من غلبتها، وتثبيطاً للنّاس عن اتّباعها»؛ وهو إشارة إلى أنّ جملة ﴿ قَالُوا ﴾ بدلٌ من ﴿ النَّجْوَى ﴾ الزَّعُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٣، ص٧٤.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٨، ص٦٨.

<sup>(</sup>٦) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٦، ج١١، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٧) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إعراب القِرَاءَات الشّواذ، تح. محمّد السّيّد أحمد عزّوز، ج٢، ط١، مكتبة عالم الكتب،

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٩) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>١٠) المرجع السّابق، مج٥، ج٥، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>١١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إعراب القِرَاءَات الشّواذ، ج٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>١٢) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١١، ج٢٢، ص٦٥.

<sup>(</sup>١٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٦، ص٣١٧.

وبجعل ﴿ أَنْ هَذَانِ ﴾ تبييناً للنجوى (١)، وهَذِهِ القراءة - كها ذكر الفَرَّاء - تسقط اعتراض السَّمِيْن الحَلَبِيّ على ما قاله الزَّنَّ شَرِيّ، وأقرّه أَبُو حَيَّان؛ لأَنَّ المصدر المؤوّل من ﴿أَنْ وما بعدها - حينئذٍ - بدلاً من ﴿ النَّجُوَى ﴾ ، ولا وجود لجملة ﴿ قَالُوا ﴾ ، لتكون هي البدل على ما جاء في هَذِهِ القراءة.

ورجّح الدُّكْتُور مكرم تخريج الآية على أَنَّهَا لغة، معترضاً على كثرة هَذِهِ التَّعلِيلات والتَّقْدِيْرات الَّتِي ذهب إليها النَّحْوِيُّونَ، بقوله: «ونقول: إِنَّهَا لغة، وَاللُّغَة ظاهرة اجتهاعيّة لا تخضع لهَذِهِ المقاييس النَّحْوِيَّة، ولم تكن لغة قبيلة واحدة بل لغات قبائل متعدّدة... ومن عجبٍ أَنْ تكون لغة لهذِهِ القبائل المتعدّدة(۱)، ثمّ يأتي النُّحَاةُ بعد ذَلِكَ يتأوّلون، ويخرِّجون، وَنسَوا أَنَّهَا يَجِبُ أَنْ تُؤْخَذَ هَكَذَا، كَمَا رُوِيَتْ، وَكَمَا قُرِئَ بِهَا»(۱).

وَمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ البَصْرِيُّونَ - فِي أَثْنَاءِ تقعيدِهِمْ هَذِهِ الآية الكريمة على اختلاف قِرَاءَاتها، من خروجها على القياس - وما اعتقده الكُوفِيُّونَ في ذَلِكَ كلّه من سماعٍ وتواترٍ وغيرهما، فَإِنِّي قد ذكرته في مكانه، ولا أرى حاجةً إلى إعادته في هَذَا المقام، وما يهمّني هنا هو تنوع تِلْكَ الأوْجُه في ذكرته في مكانه، ولا أرى حاجةً إلى إعادته في هَذَا المقام، وما يهمّني هنا هو تنوع تِلْكَ الأوْجُه في أَثْنَاءِ التَّحلِيلِ النَّحْوِي هَنِهِ الآية القُرْآنِيَّة الكريمة، وما نتج عنها من تنويعات وتفريعات للمعنى، وهَذَا ما عبر عنه الإمام ابن عاشور خير تعبير بقوله: «ونزول القرآن بهَذِهِ الوجوه الفصيحة في الاستعال ضربٌ من ضروب إعجازه لتجري تراكيبه على أفانين مختلفة المعاني، متّحدة المقصود»(ن)، وهَذَا ما يؤكّد ما ذكرناه سابقاً من أنَّ الاختلاف في القِرَاءَات، من مقاصده تكثير المعاني واتساعها، إذ كلّ قراءة هي بمثابة آية لها مقصد وهدف وغرض تتضمّنه، وَبِذَلِكَ تتعدّد المغاني واتساعها، إذ كلّ قراءة هي بمثابة آية لها مقصد وهدف وغرض تتضمّنه، وَبِذَلِكَ تتعدّد المغراض، وتتنوع المقاصد، وتتفاوت الأهداف باختلاف القِرَاءَات؛ لتوحي بِأَنَّ الاختلاف في القِرَاءَات القُرْآنِيَّة هو اختلاف تنوّع، وتعدّد، وتفرّع، وتغاير؛ وليس اختلاف تناقضٍ، وتعارض،

<sup>(</sup>١) الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، مج٥، ج٥، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) وقد ذكرتُها غيرَ مرّةٍ في هَذَا البحث، انظر، ص٢٢٦-٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْ آنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْويَّة، ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٧، ج١٦، ص٢٥٤.

وتضادًّ، وتباين.

قرأ نافع، والكِسَائِيّ، وابن عامر، وحفص عن عاصم، وابن مسعود، ويعقوب، والأعشى، وأبو بكر، وابن عبّاس، والشّافعيّ(١): ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ بالنّصب(١)، وخرّج النَّحْوِيُّونَ هَذِهِ القراءة على وجهين:

أحدُهُمَا: أنَّهُ معطوفٌ على «الوجوه والأيدي»؛ والمعنى على هَذَا الوجه: «فاغسلوا وجوهكم، وأيديكم، وأرجلكم»، وهَذَا جائز في العَرَبِيَّة بلا خلاف (٢)، وهو مذهب الفَرَّاء مخالفاً فيه الكُوفِيِّيْنَ؛ إذ يقول: «وقوله: وأرجلكم مردودٌ على الوجوه» (٤)، وعَلَيْهِ فالحكم الفقهيّ هنا عُسْلُ الأرجُلِ كالأَوْجُه والأيدي، وقد أفسدَ بعضهم هَذَا التَّخْرِيج بِأَنَّ فيه الفصل بين المتعاطفين بجملةٍ ليست باعتراض، بل هي منشأة حكماً (٥)، وقال الآلوسيّ: «وهو غير جائز عند النَّحَاةِ، على

<sup>(</sup>١) هو محمّد بن إدريس بن العبَّاس، أبو عبد الله ( -٢٠٤هـ)، صاحب مذهب في الفقه الإسلاميّ (المذهب الشَّافعيّ)، كانَ حُجَّةً في اللُّغَة، وأُعْجوبةً في العلمِ بأنسابِ العربِ وأيّامِها وأحوالها، ذا شعرٍ غريبٍ، نُسِبَتْ إليه لغةٌ سُمِّيَتْ باسمه، كما يُقالُ: «لغة تميم، وربيعة»، له كتاب «الأمّ». الأسنويّ، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، ج١، ص١٨ - ١٩.

<sup>(</sup>٢) القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، الكشف عن وجوه القِرَاءَات السّبع وعللها وحججها، تح. محيي الدّين رمضان، ج١، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٠١هـ-١٩٩٥م، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٣١٨.

<sup>(</sup>٤) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج١، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٠٦١.

أَنَّ الكلام -حينئذٍ - من قبيل: «ضربت زيداً، وأكرمْتُ خالداً، وبكراً» بجعل بكرٍ عطفاً على زيد، أو إرادة أَنَّهُ مضروب لا مكرم، وهو مستهجن جدّاً، تنفر منه الطّبائع ولا تقبله الأسماع، فكيف يُخت له، أو يحمل كلام الله - تعالى - عليه "(۱)، وقال أَبُو حَيَّان نقلاً عن ابن عَصْفُور: «وأقبح ما يكون ذَلِكَ بالجمل "(۱)، فدل قوله هَذَا على أَنَّهُ ينزّه كتاب الله عن هَذَا التَّخْرِيج، وقال أبو البقاء: «هو معطوفٌ على الوجوه... وذَلِكَ جائزٌ في العَرَبِيَّة بلا خلاف "(۱)، وذكر ابن عاشور أنّ: «فائدة الاعتراض الإشارة إلى ترتيب أعضاء الوضوء، لأنَّ الأصل في الترتيب الذّكريّ أَنْ يدلَّ على الرّجودي، فالأرْجُلُ يجبُ أَنْ تكونَ مغسولة "(۱).

والوجه الثّاني: جواز كون النّصْب على محلّ المجرور، وهو قوله: ﴿ بِرُؤُوسِكُمْ ﴾، وَعَلَيْهِ فَالحَم هنا المسح (٥)، ورأى أبو البقاء أنّ: «الأوَّل أقوى؛ لأَنَّ العطف على اللّفظ أقوى من العطف على الموضع (١)، ورَدَّ عليه الرَّازِيّ بقوله: ﴿ إِذَا ثبتَ هَذَا، فنقولُ: ظَهَرَ أَنَّهُ يجوزُ أَنْ يكونَ عَاملُ النَّصْب في قوله: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ هُو قَوْلَهُ: ﴿ وَامْسَحُواْ ﴾، ويجوزُ أَنْ يكونَ هُو قَوْلَهُ: ﴿ وَامْسَحُواْ ﴾، ويجوزُ أَنْ يكونَ هُو قَوْلَهُ: ﴿ وَامْسَحُواْ ﴾ في جَبَ أَنْ يكونَ هُو قَوْلَهُ وَاعْسِلُواْ ﴾، لكنِ العاملانِ إِذَا اجتمعا على معمولٍ واحدٍ، كان إعمال الأقرب أَوْلَى، فَوجَبَ أَنْ يكونَ النّصْب في قوله: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾، هو قوله: ﴿ وَامْسَحُواْ ﴾ فثبت أَنَّ قراءة ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ بنصب «اللام» توجب المسح أيضاً »(٧)، وقال أَبُو حَيَّان: «وأمّا من يرى المسح، فيجعله معطوفاً على موضِع ﴿ بِرُؤُوسِكُمْ ﴾، ويجعل قراءة النّصْب كقراءة الجرّ دالّة على المسح» (١٠).

وقرأ ابن كَثِيْر، وأبو عمرو، وأبو بكرٍ عن عاصم، وحمزة، وأبو جعفر، وخلف، وعكرمة،

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٤، ج٦، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص١٦-٦١٠.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، ج١، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٣، ج٦، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٣١٨.

<sup>(</sup>٧) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٦، ج١١، ص١٢٧-١٢٨.

<sup>(</sup>٨) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٦١١.

ويحيى بن وثّاب، والشّعبيّ، والباقر(١)، وقتادة، وعلقمة، والضّحّاك، والأعمش: ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ بالخفض(٢)، وفيها خمسة تخريجات:

أحدها: أنّهُ منصوبٌ في المعنى عطفاً على الأيدي المغسولة، وإِنّهَا خُفِضَ على الجوار، ذكرَهُ ابن كَثِيْر بقولِهِ: "وإِنّهَا جَاءَت هَذِهِ بالخفضِ على المجاورة، وتناسبِ الكلامِ"، وضعّفهُ أَبُو حَبّان، وعلّل ذَلِكَ بقوله: "ومَنْ أوجبَ الغسل تأوّل أَنَّ الحرّهو خفضٌ على الجوار، وهو تأويلٌ ضعيفٌ جدّاً، ولم يرد إلا في النّعْت، حَيْثُ لا يلبس على خلافٍ فيه، قد قرّر في علم العَرَبِيَّة" في ومن ذهب هذا الملذهب احتج بالمثل القائل: "هَذَا أَجُحُرُ صَبِّ حربٍ»، فيحمل في اللفظ على الأقرب، وهو في المعنى للأول في الدّفعاني معلّقاً على هَذَا المثل في حاشية "حجّة القِرَاءَات» لأبي زرعة: "جملة (المنافل والشائي وقال سعيد الأفغاني معلّقاً على هَذَا المثل في حاشية "حجّة القِرَاءَات» لأبي زرعة: "جمهولٌ، والثاني قُدماء النّعُاقِ وَمَنْ بَعْدَهُمْ، ولا حجّة فيها من وجهين: الأوّل أَنَّ قائلها – إِنْ وُجِدَ – مجهولٌ، والثاني قائلها جرّ كلمة "خربٍ»؟ هَذَا والجرّ على الجوار ضعيفٌ جدّاً، لم يرد بطريق موثوقٍ، إلاّ في قائلها جرّ كلمة «خربٍ»؟ هَذَا والجرّ على الجوار ضعيفٌ جدّاً، لم يرد بطريق موثوقٍ، إلاّ في قائلها جرّ كلمة «خربٍ»؟ هَذَا والجرّ على الجوار ضعيفٌ جدّاً، لم يرد بطريق موثوقٍ، إلاّ في قائلها جرّ كلمة «خربٍ»؟ هَذَا والجرّ على الجوار ضعيفٌ جدّاً، لم يرد بطريق موثوقٍ، إلاّ في قلور أنْ يكونَ الإعرابُ بالمجاورة جائزاً في كلام العرب، وقالوا في «جحرُ ضبٌ خربٍ»: إنّهم أرادوا «خربٍ جحرُهُ»، فَحُذِفَ المضافُ الَّذِي هو «جحر»، وأقيمَ المضافُ إليه – وهو الضمير أرادوا «خربٍ جحرُهُ»، فَحُذِفَ المضافُ الَّذِي هو «جحر»، وأقيمَ المضافُ إليه – وهو الضمير أرادوا «خربٍ جحرُهُ»، فَحُذِفَ المضافُ الَّذِي هو «جحر»، وأقيمَ المضافُ إليه – وهو الضمير

<sup>(</sup>۱) هو محمّد بن عليّ زين العابدين بن حسين، الطّالبيّ الهاشميّ القُرَشيّ، أبو جعفر الباقر ﴿ ( -١١٤هـ)، خامس الأَئِمَّة الاثني عشَرَ، كانَ ناسكاً، عابداً، له في العلمِ وتفسير القرآن آراءٌ وأقوالٌ. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٠٧٠-٢٧١.

<sup>(</sup>٢) الرّعينيّ، أحمد بن يوسف، تحفة الأقران فيها قُرِئ بالتّثليث في حروف القرآن، تح. علي حسين البوّاب، ج٠٣، ط١، دار المنارة، جدّة، ١٩٧٨م، ص١٥٨- ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّين إسْمَاعِيل، تفسير القرآن العظيم، مج٢، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٦١١.

<sup>(</sup>٥) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) ويعني المثل القائل: «هَذَا جحرُ ضبٌّ خرِبِ».

<sup>(</sup>٧) أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، ص٢٢٣.

المجرور - مقامَه، وَإِذَا ارتفع الضمير استكنَ في «خرب»»(١)، وَكَذَلِكَ احتجّوا بقول الشاعر (٢): 2- كَأَنَّمَا ضَرَبَتْ قُدَّامَ أَعْيُنِهَا قُطْنَاً بِمُسْتَحْصِدِ الأَوْتَارِ مَحْلُوجِ

بجرِّ «محلوجٍ» حملاً على الأقرب، وهو صفةٌ لـ «قطناً» المنصوب، وَكَذَلِكَ قراءة الأعمش: ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو اَلْفُوَّةِ اَلْمَتِينُ ﴾ [الذّاريات ٥٨/٥]، بجرِّ ﴿ السَمَتِينِ ﴾ ، مجاورةً لـ ﴿ الْفُوَّةِ ﴾ وهو صفةٌ لـ ﴿ الرَّزَاقُ ﴾ (٣).

وهَذِهِ المسألة عند النَّحْوِيِّيْنَ لها شرطٌ، وهو أَنْ يؤمن اللَّبْس - كها تقدّم في الأمثلة - بخلاف: «قام غلامُ زيدِ العاقلُ» فَإِذَا جعلتَ «العاقل» نعتاً امتنع جرّه على الجوار لأجل اللّبس (1)، والخفض على الجوار إِنَّمَا ورد في النَّعْت لا في العطف، وقد ورد في التَّوْكِيد قليلاً في ضرورة الشّعر، كقول الشّاعر (٥):

أَنْ لَيْسَ وَصْلٌ إِذَا انْحَلّْتْ عُرَى النَّانَبِ

٤٦ - يَا صَاحِ بَلِّغْ ذَوِي الزَّوْجَاتِ كُلِّهِمِ

<sup>(</sup>١) الطُّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٢، ج٣، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) البيت لذي الرّمّة، وهو في ديوانِهِ. ذو الرّمّة، غيلان بن عقبة العدويّ، الدِّيوان، شرح أحمد بن حاتم الباهليّ، تح. د. عبد القدّوس ناجي أبو صالح، مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة، دمشق، ١٣٩٢هـ-١٩٧٧م، ص٩٩٥.

وذكره الفَرَّاء في تفسيره. الفَرَّاء، يحيى بن زيَّاد، معاني القُرآن، ج٢، ص٧٤.

وذكرهُ ابن الأَنْبَارِيّ أَيْضًا في «الإنصاف»، ولم يذكر قائله. ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج٢، ص٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج٤، ص٠٢١.

<sup>(</sup>٥) البيت نسبه البغداديّ في خزانتِهِ إلى أبي الغريب الأعرابيّ. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولـبّ لباب لسان العرب، ج٢، ص٣٢٥.

وذكره السَّمِيْن الحَلَبِيّ في تفسيره. الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٢.

وذكره ابن هِشَام في «المغني»، وفي «الشّذور». الأنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح شذور الذَّهب، تح. محمّد محيي الدِّين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، د.ت، ص٣٦١. ومُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص ٨٩٥.

قال ابن هِشَام في «شرح شذور الذّهب»: «ف«كلّهم» توكيد لذوي لا للزّوجات، وإلا لقال كلّهنّ، وذوي منصوب على المفعوليّة، وكان حقُّ «كلّهم» النّصب، وَلَكِنّهُ خفض لمجاورة المخفوض» (۱)، وهو شاذٌ لا يُقاس عليه، وقال السّمِيْن الحلَبِيّ: «وَإِنْ لَمْ يردْ إِلاَّ فِي النّعْتِ، أو ما شذّ من غيره، فلا ينبغي أنْ يخرّج عليه كتاب الله تعالى (۱)، وقال ابن خَالَوَيْهِ: «ولا وجه لَمِن ادّعى أنَّ الأرجل مخفوضة بالجوار؛ لأنَّ ذَلِكَ مستعملٌ في نظم الشّعرِ للاضطرارِ وفي الأمثالِ، والقرآنُ لا يحمل على الضّرورةِ وألفاظِ الأمثالِ» (۱)، وقال ابن هِشَام: «وخالفهم في ذَلِكَ المحققون، ورأوا أنَّ الخفض على الجوار لا يحسن في المعطوف؛ لأنَّ حرف العطف حاجزٌ بين الاسمين، ومبطلٌ للمجاورة (۱).

والتَّخْرِيج الثَّانِي: أَنَّهُ معطوفٌ على ﴿ بِرُؤُوسِكُمْ ﴾ لفظاً ومعنى (٥٠)، يقول أَبُو حَيَّان: «والظَّاهِر من هَذِهِ القراءة اندراج الأرجل في المسح مع الرّأس، وروي وجوه مسح الرّجلين عن ابن عبّاس، وأنس (٢٠)، وعكرمة، والشّعبيّ، وأبي جعفر الباقر» (٧٠).

والتَّخْرِيج الثَّالِث: أَنَّهُ معطوفٌ أَيْضاً على ﴿ بِرُوُوسِكُمْ ﴾، ولكنّ المعنى: «التّخيير بين المسح والغسل»(٨)، يقول أَبُو حَيَّان نقلاً عن داود(١٠): «يجب الجمع بين المسح

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح شذور الذّهب، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن خَالُوَيْهِ، الحسين بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٤) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح شذور الذِّهب، ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٦) هو أنس بن مالك الأَنْصَارِيّ الخزرجيّ ( -٩١هـ)، روى عن النبيّ ﷺ، كان خادمه، وروى عنه ابن سيرين، ُ وقتادة، والحُسَن البَصْرِيّ، والزّهريّ. ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسْدُ الغابة في معرفة الصَّحابة، مج١، ص١٥١– ١٥٢.

<sup>(</sup>٧) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٣، ص٠٦١.

<sup>(</sup>٨) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٢، ج٣، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٩) هو داود بن علي بن خلف الأصبهانيّ، أبو سليهان، المُلَقَّب بالظَّاهِريّ ( -٧٧٠هـ)، تُنْسَبُ إليه الطَّائفة الظَّاهِريّة، قال عنه ثَعْلَب: «كانَ عقلُ داود أكبرَ من علمه». الرِّرِكليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص٣٣٣.

والغسل "(۱)، وقال الطَّبَرْسِيّ: «وقال الحَسَن البَصْرِيّ بالتّخير بين المسح والغسل، وإليه ذهب الطَّبَرِيّ، والجبائيّ (۲) إلاّ أنّها قالا يجب مسح جميع القدمين... قال ناصر الحقّ (۲) من جملة أَيْمَة الزّيديّة، يجب الجمع بين المسح والغسل "(۱)، ويقول القُرْطُبِيّ: «قُلْتُ: وهو الصّحيح؛ فَإِنَّ لفظ المسح مشتركٌ، يطلقُ بمعنى الغسل "(۱).

والتَّخْرِيج الرَّابِع: أَنَّ ﴿ أَرْجُلِكُمْ ﴾ جُرّتْ مُنْبَهَةً على عدم الإسراف باستعمال الماء؛ لأَنَهَا مظنّةٌ لصبِّ الماء كثيراً (()) يقول الزَّعُشَرِيّ - وهو من الَّذِيْنَ قطعوا بوجوب النّصب -: «فإن قلت: فها تصنعُ بقراءةِ الجرِّ، ودخولها في حكم المسح؟ قُلْتُ: الأرجل من بين الأعضاء الثَّلاثَة المغسولة، تُغْسَلُ بصبِّ الماء عليها، فكانت مظنّةً للإسراف المذموم المنهيّ عنه، فعُطِفَتْ على الثَّالِث الممسوح لا لتمسح، ولكن لينبّه على وجوب الاقتصاد في صبِّ الماء عليها، وقيل: ﴿ إِلَى النَّالِث الممسوح لا لتمسح، ولكن لينبّه على وجوب الاقتصاد في صبِّ الماء عليها، وقيل: ﴿ إِلَى النَّالِث الممسوح لا لتمسح، ولكن لينبّه على وجوب الاقتصاد في صبِّ الماء عليها، وقيل: ﴿ إِلَى النَّالِث الممسوح لا لتمسح، ولكن لينبّه على وجوب الاقتصاد في صبِّ الماء عليها، وقيل: ﴿ إِلَى النَّالِث الممسوح لا لتمسح، ولكن لينبّه على وجوب الاقتصاد في صبِّ الماء عليها، وقيل: ﴿ إِلَى الشَّرِيعة (())، وضعّفه أَبُو حَيَّان بقوله: «وهو كها ترى في غاية التّلفيف، وتعمية في الأحكام (()).

والتَّخْرِيج الخامس: أَنَّ ﴿ أَرْجُلِكُمْ ﴾ مجرورةٌ بحرف جرِّ مقدّرٍ، دلَّ عليه المعنى، قال السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «يتعلّق هَذَا الحرفُ بفعلِ محذوفٍ أيضاً، يليق بالمحلّ»(١٠٠)، وقال أَبُو حَيَّان: «وَمَنْ

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٦١٠.

<sup>(</sup>٢) هو أبو عليّ، محمّد بن عبد الوهاب ( -٣٠٣هـ)، مِنْ أَئِمَّة المُعتزلة، له تفسيرٌ مُطَوَّل. ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، البداية والنّهاية، ج١١، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) هو محمّد بن إسحق، بن أحمّد بن الحسن النّاصر ( - -١١٦٧هـ)، من أَئِمَّة الزّيديّة في اليمن، له «ديوان سلوة المشتاق في نظم المولى محمّد بن إسحاق». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ١٢١.

<sup>(</sup>٤) الطُّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٢، ج٣، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص٦٢.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٧) ويقصد بالغاية حرف الجرّ ﴿ إِلَى ۗ الَّذِي يدلُّ على انتهاء الغاية.

<sup>(</sup>٨) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٦٤٥.

<sup>(</sup>٩) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص ٦١٠.

<sup>(</sup>١٠) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٥.

أوجب الغسل تأوّل على أنَّ الأرجل مجرورة بفعلٍ محذوفٍ يتعدّى بالباء؛ أي «وافعلوا بـأرجلِكم الغسلَ»، وحذف الفعل وحرف الجرّ»(١)، وقال أبو البقاء: «وحذفُ الجارّ، وإبقاء الجرّ جَائزٌ، قال الشّاع, ٢٠٠:

وَلا نَاعِبِ إلا بِبَيْنِ غرابُها

٤٧ - مَشَائِيْمُ لَيْسُوا مُصْلِحِيْنَ عَشِيْرَةً

وقال الآخر (٣):

والبيت في ديوان الفرزدق. الفرزدق، ابن غالب التّميميّ، الدّيوان، ص٢٣.

الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّينَ البَصْرِيِّينَ والكُوفِيِّينَ، ج١، ص١٥٧.

وروى البيت ابن جنيّ، في «الخصائص»، ولم يقف على قائله. ابن جنّيّ، أبو الفتّح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٣٥٤. وَكَذَلِكَ فعل ابن هِشَام في «المغني». الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٦٢٢. ورواه ابن الأَنْبَارِيّ في «الإنصاف»، ونسبه إلى الأحْوص الرِّياحيّ. ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات،

والمحقّقونَ معظمهم نسبوه إلى الأَحْوص الرِّياحيّ.

(٣) البيت نسبه سِيْبَوَيْهِ إلى زهير، واستشهدَ به في «الكتاب» غيرَ مرَّة، ورواه بجرِّ «سابق»، و«نصبه». سِيْبَوَيْه، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٣١ ـ ج٣، ص٤١ ـ ج٤، ص٢٤ - ٢٤١ - ٢٤١.

وهو في ديوان زهير، ورواية الدِّيوان بشرح تَعْلَب: «و لا سابقي شيءٍ... «. ابن أبي سُلْمَي، زهير، الدِّيوان، شرح تَعْلَب، دار الكتب المَصْريَّة، القاهرة، ١٣٦٣هـ-١٩٤٤م، ص٢٨٧.

ورواية الدِّيوان بصنع الأَعْلَم الشَّنتُمْرِيّ: «ولا سابقاً شيئاً... «، ولا شاهد فيه. ابن أبي سُلْمَى، زهير، الدِّيوان، صنعهُ الأَعْلَم الشَّنتُمْرِيّ، تحد. د. فخر الدِّين قباوة، ط١، المكتبة العَرَبِيَّة، حلب، ١٣٩٠هـ- ١٩٧٠م، ص١٦٥.

وذكر ابن الأنَّبَارِيّ في «الإنصاف» أنّ البيتَ منسوبٌ إلى زهير، وإلى صِرْمَة الأَنْصَارِيّ. ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص١٥٥. ونسبه البغداديّ في «الخزانة» لابن رواحة. البغداديّ، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، ج٣، ص١٦٥-٢٦٦.

والبيت في «الخصائص»، و «المغني» غير منسوب إلى أحد. ابن جنّيّ، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٣٥٣. وانظر الأنّصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٣١-٣٨٠-

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٦١٠.

<sup>(</sup>٢) ورد هَذَا البيت في كتاب سِيْبَوَيْهِ ثلاث مرّات، نسبه إلى الأحْوص الرِّياحيّ فيهنّ مرّتين، وإلى الفرزدق مرّة. سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٣٢-٣٩٨. ص٤٦١.

فَجُرِّ بتقديرِ «الباء»، وليس بموضع ضرورةٍ»(١)، وقال أَبُو حَيَّان: «وهَذَا تأويلٌ في غاية الضّعْفِ»(٢)، وأنكرَ السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَيْضاً هَذَا التَّخْرِيج، وأوَّلهُ بطريقة العطف على التّوهُّم، بقوله: «قوله: «وإبقاء الجرِّ» ليس على إطلاقه، وإنَّما يَطرد منه مواضع نصّ عليها أهل اللّسان، بقوله: «قوله: «وإبقاء الجرِّ» ليس على إطلاقه، وإنَّما يَطرد منه مواضع نصّ عليها أهل اللّسان، ليس هَذَا منها، وأمّا البيتانِ فالجرُّ فيهما عند النُّحَاةِ يُسمّى «العطف على التّوهّم»(١)، يعني كَأَنَّهُ توهم وجود الباء زائدة في خبر «ليس»؛ لأَمَّها يكثُرُ زيادتُها، ونظّروا ذَلِكَ بقوله تعالى: ﴿ فَأَصَدَقَ كَ اللّانقون ١٦٠/١٥]، بجزم ﴿ أَكُنْ ﴾ عطفاً على ﴿ فَأَصَدَقَ ﴾، فأصّ عليه سِيبَويْهِ (١) وغيرُهُ، فظهر فسادُ هَذَا التَّغْرِيج»(١٠)، وإلى هَذَا التَّأويل ذهب الدُّكتُور محمد خير الحلوانيّ، وعلَّق على البيتِ الثَّانِي بقوله: «فقدْ عَطَفَ «سابق» على «مُدْرِك»، وَلَكِنَّهُ جَرَّهُ، ولمْ ينصبْهُ كما يقتضي العطف... لأنَّهُ توهم أَنَهُ أَدخلَ الباء الجارَة على خبر «ليس»، كما هي العادة المُتَّبعة في كلام العربِ»(١٠).

وقرأ الوليد بن مسلم ( عن نافع ، وأبو عمرو عن الحسن ، وسليمان الأعمش : ﴿ وَأَرْجُلُكُمْ ﴾ ، بالرّفع ( ، ) وهَذِهِ القراءة لا تصلح في الاستدلال للفريقين - كما قال الآلوسيّ -

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٣١٩.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) وقد أشرتُ إليه بشيءٍ من التّفصيل في الفصل الثَّانِي من هَذَا البحث.

<sup>(</sup>٤) يقول سِيْبَوَيْهِ: «فإنّما جرّوا هَذَا؛ لأَنَّ الأَوَّل قد يدخلُهُ «الباء»، فجاؤوا بالثَّانِي، وَكَأَنَّهُمْ قد أثبتوا في الأَوَّل «الباء». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج٤، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٤، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٦) الحلوانيّ، د. محمّد خير، الواضح في النَّحْو، ط٦، دار المأمون، دمشق-بيروت، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ص٣٤.

 <sup>(</sup>٧) هو الوليد بن مسلم، أبو العبّاس، الدّمشقيّ ( -١٩٥ هـ)، مُقْرِئ، روى عن يحيى النِّماريّ. ابن الجَزَرِيّ،
 محمّد بن محمّد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، ج٢، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٨) ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، مختصر في شواذ القرآن «من كتاب البديع»، المطبعة الرّحمانيّة، مصر، ١٩٣٤م، ص٣١.

إذ لكلِّ أَنْ يُقَدِّرَ ما شاء (١)، وعبّر عن ذَلِكَ الزَّغُشَرِيّ خير تعبير بقوله: ﴿ وَأَرْجُلُكُمْ ﴾ بالرَّفْع بمعنى: وأرجلُكم مغسولةٌ أو محسوحةٌ (١)، وقال الآلوسيّ: «لكنْ ذكر الطّيبيّ (١) أَنَّهُ لا شكّ أَنَّ تغيير الجملة من الفعليّة إلى الاسميّة، وحذف خبرها يدلّ على إرادة ثبوتها وظهورها، وَأَنَّ مضمونها مسلّمُ الحكم، ثابتٌ لا يلتبس، وإِنَّهَا يكون كَذَلِكَ إِذَا جعلت القرينة ما علم من منطوق القراءتين، ومفهومها، وشوهد، وتعورف من فعل الرَّسُول ، وأصحابه ، وسمع منهم، واشتهر فيها بينهم (١).

وهَذَا يوحي بها نقله القُرْطُبِيّ عن النَّحَّاس – وهَذَا ما أميل إليه بعدَ إنعاميَ النَظرَ في تدبّر هَنِهِ الآية وتحليلها ودراستها، على اختلاف قِرَاءَاتها، وتتبّعي لأقوال العُلَمَاء فيها – وهو: «وَمِنْ أحسنِ ما قيل فيه، أَنَّ المسح والغسل واجبان جميعاً، فالمسح واجبٌ على قراءة من قرأ بالخفض، والغسلُ واجبٌ على قراءة من قرأ بالنّصب، والقراءتانِ بمنزلةِ آيتين»(٥)، وهَذَا يشعر بتعدّد الأغراض الَّتِي قصد إليها الشّارع، وبفسحةٍ من الرّخص في المارسات العمليّة للأحكام الدّينيّة التَّتِي تنبثق من تعدّد هَذِهِ القِرَاءَات القُرْآنِيَّة، وما تصحبه من تأويلاتٍ وتعليلاتٍ وتخريجاتٍ نحويّةٍ، يتفرّعُ عنها تنويعاتٌ دلاليَّة، وتفريعاتٌ معنويّةٌ تغني اللُّغَة، وتثري العقول، وتمتع الأسماع، وتريح النّفوس، وتوجّه الأحكام، وتتمّم الدّين، وتكمّل الأفهام.

وَعَلَيْهِ فَإِنَّ موضُوعِ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّة من الموضوعاتِ المهمّة في الدَّرسِ اللغويّ العربيّ؛ لأَنَّ دراسة هَذَا الموضوع تكشف الكثير من القضايا اللُّغَوِيَّة المهمّة (الصَّوْتِيَّة، والصَّرْفِيَّة، والنَّحْوِيَّة، والدَّلالِيَّة)، ويلقي الضّوء على العديد من الخصائص اللّهجيّة الَّتِي اتسمت بها القبائل

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شِهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٤، ج٦، ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٦٤٦.

<sup>(</sup>٣) هو الحُسَين بن محمّد بن عبد الله الطّيبيّ، شرف الدِّين ( -٧٤٣هـ)، عالم، مُشارك في أنواع مِنَ العلوم، ومن تصانيفه: «التّبيان في المعاني والبيان»، و «أسماء الرِّجال»، و «شرح على تفسير الكشّاف». كحالة، عمر رضا، معجم المُوَّلِّفين، ج١، ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٣، ج٦، ص١١٦.

<sup>(</sup>٥) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٣، ج٦، ص٦٢.

العَرَبِيَّة، وبَهَذَا تُعدَّ مادَّة القِرَاءَات القُرْآنِيَّة وما يتعلَّق بها من قضايا وخصائص، رافداً مهمَّا من روافد الدَّرس اللغويّ العربيّ، لا يمكنُ تجاهلُهُ أو التَّقصيرُ فيه، وَلاَ سِيَّا دارس العَرَبِيَّة.

وَلا بُدَّ من الإشارة أخيراً إلى أَنَّ هَذَا الموضوع لم يغفلْ عنه عُلَمَا النَّحُو، والمُفَسِّرُونَ، وعُلَمَاء الفقه؛ فكتبهم جميعاً احتوت على جوانب كثيرة من دراسة هَذَا الموضوع، إلاَّ أَتَهَا لَم تتناوله بالطّريقة الَّتِي عرضناها في هَذَا الفصل كدراسة استقصائيّة، وإِنَّمَا كانت تذكر حجج الميل إلى قراءة دون أخرى، أو تبيّن علّة كلّ قراءة، موردة بعض الأقوال هنا أو هناك، أو مرجّحة قراءة على أخرى، متجاهلة في عمومها الفوائد واللّطائف الَّتِي ينتجها الاختلاف في القِرَاءَات القُرْآنِيَّة؛ لذا أرى من المفيد استقراء ما يتعلّق بهَذَا الموضوع كلّه، ثمّ إفراده بتصنيف يبيّن المعاني ويبرز الفوائد، ويشير إلى اللّطائف، ويوضّح المقاصد الَّتِي تضمّنتها القِرَاءَات، مبرزاً جانب الإعجاز في النصّ القرآنيّ بكونه غيرَ قابلٍ للتناقض والنّباين والاضطراب على اختلاف قِرَاءَاته وتنوّعها، ومظهراً دور الإعراب وأُهمّيّته في ذَلِكَ كلّه؛ لأنّه - كها ذكرت في غير موضع من البحث - به تُعرف المقاصد، وتتحدّد الغايات، ويوقف على أغراض المُتكلّمِيْنَ؛ فبتعدّد القِرَاءَات، تتعدّد الإعرابات، وتنعدّد المعاني، وتتعدّد الدًالات والمقاصد والأهداف والاحتهالات.

# الفَصْلُ الرَّابِعُ:

«التَّضْمِينُ النَّحْوِيُّ، وَأَثَرُهُ فِي تَوْصِيْلِ المَّعْنَى وَتَفْعِيْلِ اللَّغَةِ فِي المُجْتَمَعِ»

الَبْحَثُ الأُوَّلُ

تَعْرِيْفُ التَّضْمِيْنِ عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ، وَبَيَانُ أَنْوَاعِـهِ

المَبْحَثُ الثانِي

دَوْرُ التَّضْمِيْنِ فِي إِبْرَازِ الْمَعْنَى الحَقِيْقِيِّ وَالْجَازِيِّ، وَالجَمْعِ بَيْنَهُمَا فِي تَفْسِيْر بَعْض آيَاتِ القُرْآن الكَرِيْم

المبدحت الثالث

أَهَمِّيَّةُ التَّضْمِيْنِ فِي رَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاَتٍ مُتَنَوِّعَـةٍ مُتَجَدِّدَةٍ لِلاِحْتِرَازِ عَن الخَطَأِ فِي مُطَابَقَةِ الكَلاَم لِتَمَام الْرَادِ مِنْهُ 

## المَبْحَثُ الأَوَّلُ:

# تَعْرِيْفُ التَّصْمِيْنِ عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ، وَبِيَانُ أَنْوَاعِهِ:

إِنَّ البَحْثَ العِلْمِيَّ في أَدواتِ العَرَبِيَّةِ يستوقفُ مسألةً دقيقةً، تحتاج إلى تأمّلٍ وبصيرةٍ، وفقهِ نافذٍ؛ وهي مسألة: التَّضْمِين في الأفعال والحروف من خلال سياقها الدّلاليّ، ويتأكّد البحث في المسألة أكثر، إِذَا علمنا اتّصالها بتفسير آي الذّكر الحكيم.

فَمِنَ المَعْرُوفِ فِي أَساليبِ العَرَبِيَّة أَنَّ كُلَّ فعلٍ من أفعالها يختصُّ بتعدِّ معيّنٍ إلى حرفِ جرِّ فلا يتجاوزُهُ ، ويطّردُ استعمال هَذَا الحرف مع ذَلِكَ الفعل في أساليب الفصحاء والبلغاء ، وقد يقبل الفعل على ندْرَةِ التّعدّي إلى حَرفي عرِّ ، وَمِنْ هُنَا حرصتِ المعاجمُ العَرَبِيَّة -منذ نشأتْ حركةُ التَّالِيف المعجميّ - على رصد هَذَا التّعدّي والنّصّ عليه في مفردات المواد الَّتِي تستوعبها ؛ فَإِذَا التَّكل على مستخدمٍ للفعلِ تعيين هَذَا الحرف مع الفعل المعنيّ ، عادَ إلى المعجم ، أو إلى ضربٍ من ضروب السَّمَاع الفصيح ، من قرآنٍ كريمٍ ، وحديثٍ شريفٍ ، وشعرٍ أوقولٍ منثورٍ يعودان إلى عصور الاستشهاد اللغويّ السّالفة .

بيد أَنَّ هناكَ ملحوظةً تستحقُّ النظر، وتستوقف القارئ في كتاب الله عزَّ وجلّ - وهو ما يهمنا هنا - وغيره مِنَ الكلامِ الفصيحِ شعراً أو نثراً؛ إِذْ نجدُ أَنَّ الأفعال الَّتِي تَرِدُ في كثيرٍ من الأيات تخالفُ في تعدّيها إلى حرف الجرِّ ما نصّتْ عليه معاجمُ اللُّغَة، مع أَنَّ هَذَا الكتاب العزيز يمثّل أعلى مراتب الفصاحةِ والبيان.

ومِنْ ذَلِكَ مثلاً، قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا ﴾ [البقرة٢/ ٢٣٥]، فالأصل: «على سِرًّ»(١)، وَمِنْهُ أَيْضًا قولُه تعالى على قراءةِ بعضِهم(١): ﴿ مِنْ فِضَّةٍ قُدِّرُوْهَا ﴾ [الإنسان٧٦/١٦]، إذِ

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) وهي - كما ذكرَ أَبُو حَيَّان - قراءةُ: «عليّ، وابن عبَّاس، والسّلميّ، والشّعبيّ، وابن أبزي، وقتادة، وزيد بن عليّ، والجحدريّ، وعبد الله بن عبيد بن عمير، وأبي حيوة، وعبّاس عن أبّان، والأصمعيّ عن أبي عمرو، وابن عبد الخالق عن يعقوب». أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج٨، ص٥٥٥.

الأصل في الفعل «قُدِّرَ» المبنيّ للمفعول، أَنْ يتعدّى بحرفِ الجِرِّ «على»، فيكون التَّقْدِيْر: «قُدِّرُوا عَلَيْهَا».

وَمِنْهُ أَيْضًا قول الشَّاعر(١):

٤٩- أَحِنُّ كَمَا حنَّتْ وَأَبْكِي صَبَابَةً وَأَخْفِي الَّذِي لَوْلا الأُسَى لَقَضَانِي

والأصل في المعاجم اللُّغُوِيَّة أَنْ يقول: «لقضى عليّ»(٢)، والأمثلةُ على ذَلِكَ كثيرةٌ جدّاً، فيلحّ على القارئِ إشكالٌ، يتشوّفُ إلى حلِّه، ومعرفةِ حقيقتِه، والغايةِ من ورودِه، وشيوعِهِ على غير الأصل الموضوع له في أصل اللّغة.

وَمِنْ هُنَا انكبّ أهلُ العلم بالعَرَبِيَّة يتناولون هَذِهِ المسألة بالدِّراسة والتَّحلِيل، فاختلفت فيها مذاهبُهُم، وتفرَّع على ذَلِكَ اختلافُهُم في وظيفةِ الكَلِمِ وتعدّدِ دلالاتِها.

فمنهم من اعتقد أَنَّ حرفَ الجِرِّ في هَذِهِ الظَّاهِرة تضمّن معنى حرفِ جرِّ آخرَ، فالفعل إذاً باقي على معناه المعهود، ولم تنتقل دلالته المعنويّة إلى معنى فعلٍ آخر، واختلاف المعنى محصورٌ في الحرف؛ إذ اكتسب معنى حرف آخر يستحقّ هَذِهِ التّعدية.

وَمِنْهُمْ من ذهب إلى أَنَّ الفعلَ قد تضمّن معنى فعلٍ آخرَ، وحرف الجرِّ مَسوقٌ لإتمام معنى هَذَا الفعل.

وسأتناول في هَذَا المبحثِ من الفصل الرَّابع آراءَ كلِّ من المذهبَيْنِ، مبرزاً في ذَلِكَ أقوالَ العُلَمَاء وَحُجَجَهُمْ، وَمِنْ ثَمَّ أنتقلُ في المبحث الثَّاني إلى الجانب العمليّ التَّطبيقيّ على بعض آي الذّكر الحكيم، مظهراً في ذَلِكَ كلِّهِ دور التَّضْمِين في إبراز المعنى الحقيقيّ والمجازيّ، والجمع

<sup>(</sup>۱) البيت - كما ذكر المُبَرِّد في «الكامل» - لأعرابيِّ مِنْ بني كلاب. المُبَرِّد، أبو العبّاس، الكامل في اللُّغة والأدب والنَّحْو والتَّصريف، تحد. د. زكي مبارك، ط۱، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٣٥٥هـ-١٩٣٦م، ص٣٠. وذكر ابن هِشَام في «المغني» أنّه لعروة بن حزام، والأسي: جمع أُسوة، ولا يصحّ بفتح الهمزة؛ لأنَّ الأسي: معناه الحزن، وأنشد الشطر الأوَّل باختلافٍ في بعضِ اللّفظِ، فقالَ: «تحنُّ فتُبدي ما بها مِنْ صبابةٍ». الأَنْصَادِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُعْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَامُ، مُغْنِيّ اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِّ الأَعَارِيْب، ص١٩٠.

بينها، فأبرز في المبحث الثَّالِث أَهمِّيَّة التَّضْمِين النَّحْوِيّ في رفد اللُّغَة العَرَبِيَّة بدلالاتٍ متنوَّعة متجدّدة، للاحتراز عن الخطأ في مطابقة الكلام لتهام المراد منه.

وقبل ذَلِكَ لا بدّ من التّعريف بمصطلح التَّضْمِين لغةً واصطلاحاً عند العُلَمَاء القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ.

## أ- مَفْهُوْمُ التَّضْمِيْنِ قَدِيْمَاً، وَحَدِيْثاً:

لَمْ يَقْتَصِرْ مُصْطَلَحُ التَّضْمِيْنِ فِي علومِ العَرَبِيَّةِ عَلَى علمِ النَّحْوِ، بل نراه في علم العروض يندرجُ تحت باب «عيوب القافية» (١٠)، ونجده في كتب البلاغة تحت باب: «الاقتباس، والتَّضْمِين، والعَقْد، والحَلّ، والتلْمِيْح» (٢٠)، أمّا في الكتب النَّحْوِيَّة، فهو في الغالب متناثرٌ في أبوابٍ ثلاثة (٣):

الأُوَّل منها: «باب المعرب والمبني»: ويدور الحديث فيه عن علل بناء بعض الأسماء، فيذكر النَّحْوِيُّونَ أَنَّ مِنْ تِلْكَ العلل «التَّضْمِين»، أو ما أسمَوه أَيْضَاً «الشّبه المعنوي».

والثَّانِي: «باب حروف الجرّ»، والتَّالِث «باب المتعدّي واللاّزم»: ويتناولُ هَذَانِ البابانِ الأخيرانِ «التَّصْمِين» بالمفهوم الَّذِي نبحثه هنا، وهو ما يعرف بتضمين الحرف معنى حرف آخر، أو الفعل معنى فعل آخر، على ما سنرى.

أمّا التَّضْمِينَ الشّعريّ(١)، والتَّضْمِين العروضيّ(٥)، والتَّضْمِين البلاغيّ(١)، وتضمين بعض

<sup>(</sup>١) فاخوري، محمود، سفينة الشّعراء، ط٢، مكتبة الثّقافة، حلب، ١٣٩٤هـ-١٩٧٤م، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الكِك، د. فيكتور ـ على، د. أسعد، صناعة الكتابة، ط٥، دار السّؤال، دمشق، د.ت، ص٥٥٥-٥٥٦.

<sup>(</sup>٣) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ (رسالة ماجستير)، إشراف د. سامي عوض، مكتبة جامعة تشرين، اللاذقيّة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص٩.

<sup>(</sup>٤) وَهُوَ أَنْ يُضَمِّنَ الشَّاعرُ شِعْرَهُ شيئاً مِنْ شِعْرِ غيرِهِ، مع التّنبيهِ إليه؛ ليتميَّزَ عن الأخذِ والسّرقة. القزوينيّ، جلال الدِّين الخطيب، مختصر المعاني، دار السّعادة، القاهرة، ١٣٢٦هـ، ص٧٠٩.

<sup>(</sup>٥) وَهُوَ تعلُّق قافية البيت بالبيت الَّذِي يليه. الرّاضي، عبد الحميد، شرح تحفة الخليل في العروض والقافية، مطبعة العاني، بغداد، ١٣٨٨ هـ-١٩٦٨ م، ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٦) وَهُوَ أَنْ يُضَمِّنَ المتكلِّمُ كلامَهُ كلمةً من آيةٍ، أو بيتٍ، أو مثلٍ، أو غيرِها، وسهّاه بعض البلاغِيِّيْنَ بالاقتباس. الكِك، د. فيكتور ـ على، د. أسعد، صناعة الكتابة، ٥٥٥-٥٥.

الأسهاء المفردة أو المركّبة معاني بعض الحروف(١)، فهَذَا كلُّهُ ليس وجهتي في هَذَا البحث، وإِنَّهَا سأكتفي بدراسة التَّضْمِين النّحويّ؛ لئلاّ أخرج عن غاية البحث الَّتِي أسعى إلى إبرازها؛ وهي أثر التَّضْمِين النَّحْوِيّ في اتساع المعاني في القرآن الكريم.

#### أُوَّلاً: التَّضْمِيْنُ فِي اللُّغَةِ:

التَّضْمِين لغةً: الإيداع والاشتهال؛ جاء في «اللّسان»: «وضَمّنَ الشّيءَ الشّيءَ: أَوْدَعَهُ إيّـاه، كما تُودِعُ الوِعاءَ المتاعَ والميّتَ القبرَ، وقد تضمّنه هو، قال ابن الرِّقاع(٢) يصفُ ناقةً حاملاً(٣):

• ٥ - أَوْكَتْ عَلَيْهِ مَضِيْقًا مِنْ عَوَاهِنِهَا كَمَا تَضَمَّنَ كَشْحُ الْحُرَّةِ الْحَبَلا

وكلَّ شيءٍ جَعَلْتَهُ في وعاءٍ، فقدْ ضمّنتَهُ إيّاه»(١)؛ ومعنى قوله «تضمّنَ كشحُ الحُرَّةِ الحَبَلا»: أَنَّهُ اشتملَ عليه(٥).

وجاء في «أساس البلاغة»: «ضَمِنَ الوعاءُ الشّيء، وتضمّنَهُ، وضمّنتُهُ إيّاه»(٢)؛ أي: «ضَمِنَ» تأتي بمعنى «ضمّنَ»، و «تضمّنَ».

وجاء في «تاج العروس»: «كلُّ شَيْءٍ أُحْرِزَ فيه شَيْءٌ، فقد ضُمِّنَهُ» (٧).

وجاء في «القاموس المُحيط»: «ضِمْنُ الكتابِ بالكسرِ: طَيُّهُ، وضَمَّنَهُ: اشتملَ عليه» (١٠). وجاء في «القطر المحيط»: «تضمّن الكتابُ الكلامَ: اشتملَ عليه» (٩٠).

<sup>(</sup>١) وقد سبقت الإشارة إلى بعضِ منها، في هَذَا البحث، انظر حاشية (١)، ص١٢٨.

 <sup>(</sup>٢) هُو عَدِيّ بن زيد بن مالك بن عَدِيّ بن الرِّقاع ( -٩٥ هـ)، مِنْ عاملة، شاعر كبير مِنْ أهل دمشق، كانَ
 مُعاصِراً لجرير، مُهاجياً له، وله ديوان شعر. الزِّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) نسبه ابن منظور إلى ابن الرِّقاع، يصفُ فيه ناقةً حاملة، وَعَلَيْهِ: أي على الجنين.

<sup>(</sup>٤) ابن مَنْظُور، مُحَمّد بن المُكَرَّم، لسان العرب، (ضمن)، ج٤، ص٢٦١٠.

<sup>(</sup>٥) بيّ، د. محمّد خالد، التَّصْمِين النَّحْويّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٠.

<sup>(</sup>٦) الزَّخْشَرِيّ، محمود بن عمر، أسـاس البلاغـة، تحـ. عبـد الـرّحيم محمـود، عـرّف بـه الأسـتاذ أمـين الخـولي، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م، ص٢٧٢، مادّة (ضمن).

<sup>(</sup>٧) الزُّبَيْدِيّ، محمّد مُرتضى الحسينيّ، تاج العروس، ج٣٥، (ضمن)، ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٨) الفيروز آبادي، محمّد بن يعقوب، القاموس المحيط، (ضمن)، ص١٢١٢.

<sup>(</sup>٩) البستانيّ، بطرس، قطر المحيط (قاموس مختصر للغة العَرَبِيَّة)، مكتبة لبنان، بيروت، د.ت، مادّة (ضمِنَ).

# تَانِياً: التَّضْمِيْنُ فِي الإصْطِلاَحِ:

### ١- فِي إصْطِلاَح القُدَمَاءِ:

التَّضْمِيْنُ في مصطلح النَّحْوِيِّيْنَ القُدَمَاء يُطْلَقُ على إشرابِ فعلٍ أو ما في معناه معنى فعلِ آخر أو ما في معناه ليعاملَ معاملتَهُ، ويجري مجراهُ، ويُعطى حكمه في التّعدية واللّزوم(١١)؛ وهو إيقاعُ لفظٍ موقعَ غيرِهِ لتضمّنِهِ معناه(٢).

ولعُلَهَاء النَّحْو وَاللَّغَة فيه أقوال معرّفة به، ومؤيّدة له أو منكرة إيّاه، وخصوصاً فيها يتعلّق بوقوعه في القرآن الكريم، وفيها يأتي نوردُ بعضاً منها:

لَعَلَّ أوّل من أشار إلى مفهوم التَّضْمِين إشارةً عابرةً، دون أنْ يذكر اسم المصطلح، هو سِيْبَوَيْهِ في «الكتاب»، وذَلِكَ بقوله: «ومن كلامهم أنْ يجعلوا الشّيءَ في موضع على غير حاله في سائر الكلام»(۳). ونرى في «الكتاب» غيرَ مثالٍ على ذَلِكَ، كمجيء الفعل «تقول» بمعنى «تظنّ»، يقول سِيْبَوَيْهِ: «وَاعْلَمْ أَنَّ «قُلْتُ» إِنَّمَا وقعَتْ في كلام العرب على أنْ يُحْكى بها، وَإِنَّمَا يُحْكى بعد القول ما كان كلاماً لا قولاً، نحو: «قلتُ: زيدٌ منطلقٌ»؛ لأنّه يحسنُ أنْ تقولَ: «زيدٌ منطلقٌ»، ولا تدخل «قُلْتُ»، وما لم يكن هكذا أُسْقِطَ القولُ عنه... وَكَذَلِكَ جميع ما تصرّف من فعلِهِ، إلا "تقول» في الاستفهام، شبّهوه به «تظنّ»... كَمَا أَنَّ «مَا» كه «لَيْسَ» في لغةِ أهلِ الحجاز، ما دامت في معناها»(۱)، وأعطى أمثلةً على ذَلِكَ، كقول الكميت بن زيد الأسديّ (۱۰):

<sup>(</sup>١) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ط١، مكتبة دار الزَّمَان، المدينة المنوّرة – المملكة العَرَبِيَّة السّعوديّة، ١٤٢٦هـ – ٢٠٠٥م، ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (دار القلم)، ج١، ص٢٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج١، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٥) أراد ببني لؤيّ: جَمهور قريش وعامّتها، وهَذَا البيت من قصيدةٍ يفخر فيها على اليمنيّ، ويذكر فضل مضر عليهم. ونسبه سِيْبَوَيْهِ إلى الكميت. المصدر نفسه، ج١، ص١٨٤.

والبيت ذكره ابن عَقِيل في شرحه للألفيّة. ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك، ج١، ص٨٠٨.

ف: «جُهّالاً» المفعول الثَّانِي لـ «تقول» الَّتِي جَاءَت بمعنى «تظنّ»، و «بني» المفعول الأوّل، وَبِذَلِكَ يكون «تقول» «قد نصب المبتدأ والخبر مفعولين، كما تنصبهما «تظنّ» (۱۰).

ومن ذَلِكَ أَيْضاً تعدية الفعل «دعا» إلى مفعولين مع أَمَّهَا تتعدّى إلى مفعولي واحد في الأصل، يقول سِيْبَوَيْه: «هَذَا بابُ الفاعل الَّذِي يتعدّاه فعلُهُ إلى مفعولين... ومن ذَلِكَ: «اخترْتُ الرّجال عبدَ الله»، ومثل ذَلِكَ قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَاخْنَادَ مُوسَىٰ فَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلا ﴾ [الأعراف ٧/ ١٥٥]... و «دعوته زيداً» الَّتِي تجري مجرى «سمّيته» (٢٠)، ومن ذَلِكَ مجيء «علم» بمعنى «عرف» فيتعدّى إلى مفعولي واحدٍ بدلَ المفعولين، يقول سِيْبَوَيْه: «وقد يكون «علمتُ» بمعنى «عرفتُ»، لا تريد إلاّ علم الأوّل، فمن ذَلِكَ قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ تُمُ اللّذِينَ اعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السّبْبَ ﴾ [الإنفال عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ تُمُ اللّهَ ﴾ [الإنفال ١٠٠]، فهي هنا بمنزلة «عرفْتُ» (٣٠)، ومن فيك أَيْضًا مجيء «كانَ» النّاقصة الَّتِي لا تستغني عن الخبر بمعنى «خُلِقَ» أو «وَقَعَ» النّامتين اللتين تقتصر انِ على الفاعل، يقول: «وقد يكون لـ «كانَ» موضعٌ آخرُ يُقتصر على الفاعل فيه، فتقول: «قد نقول: «قد نقول: «قد نقول: «وقد كان الأمرُ»؛ أي: «وقعَ الأمرُ» ومن ذَلِكَ أَيْضًا عبد الله»؛ أي: «قد خُلِقَ عبدُ الله»، و«قد كان الأمرُ»؛ أي: «وقعَ الأمرُ» ومن ذَلِكَ أَيْضًا إلى الناعمة منزلة «صار» النّاقصة، يقول: «قولُ العربِ: «ما جَاءَت حاجَتَكَ»، كَأَنَهُ قال: إن المارتْ حَاجَتَكَ»، كَأَنَهُ قال:

فسِيْبَوَيْهِ لم يصرّح بمصطلح «التَّضْمِين» في «الكتاب»، وَلَكِنَّهُ قد أورد بعض الجمل والعبارات الَّتِي تتّفق وتعريف التَّضْمِين الَّذِي تواضعَ عليه العُلَهَاء قديماً وحديثاً، من مثل قوله: «هَذَا بابُ استعمال الفعلِ في اللفظِ لا في المعنى لاتساعهم في الكلام والإيجاز والاختصار»(١٠)،

<sup>(</sup>١) الغلاييني، مصطفى، جامع الدّروس العَرَبِيَّة، ج٣، ص٢٧.

<sup>(</sup>٢) سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السَّابق، ج١، ص٦٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج١، ص٧٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج١، ص٨٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ج١، ص٢٨٢.

ويفهم من هَذَا القول معنى «التَّضْمِين»، دون التّلفّظ به.

وما وجدناه عند سِيْبَوَيْهِ، نجدُ شبيهاً منه عند الفَرَّاء، الَّذِي اعتمد على «التَّضْمِين» دون التصريح باسمه في توجيه عددٍ من النُّصُوص القُرْ آنِيَّة، إِلاَّ أَنَّهُ أطلق عليه اسم «معنى الفعل»، وذهب إلى أَنَّ الدّاعي إليه هو المخالفة في التّعدية بالحرف (۱)، ومن الأمثلة الَّتِي خرّجها الفَرَّاء على معنى الفعل تعدية الفعل «بوّا» باللام، والأصل أَنْ يتعدَّى بنفسه في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَأَنَا مِعنى الفعل تعدية الفعل «بوّا» باللام، والأصل أَنْ يتعدَّى بنفسه في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَأَنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [الحج٢٢/٢٦]، يقول الفَرَّاء: «ولم يقل: «بوّأنا إِبْرَاهِيم»، ولو كان بمنزلة قوله: ﴿ وَلَقَدَ بَوَأَنَا بَنِيَ إِسْرَهِ عِلَى مُبَوَّا صِدْقِ ﴾ [يونس ١٠/ ٩٣]، فإن شئت أنزلت «بوّأنا» بمنزلة «جعلنا»، وكَذَلِكَ سُمِعَتْ في التَّفسير، وَإِنْ شئت كان بمنزلة قوله: ﴿ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ الّذِي تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ [النّمل ٢٧/ ٧٢]، معناه: «ردفكم»، وكلُّ صوابٌ» (٢٠).

وقد ذكر أَبُو حَيَّان أَنَّ مصطلح «التَّضْمِين» قد ورد على ألسنة بعض النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ القُرْآنِيَّة القُرْآنِيَة القُرْآنِيَة ومنهم: أبو عُبَيْدَة، والأصمعيّ (٣)، واليزيديّ، في توجيههم بعض الشِّوَاهِد القُرْآنِيَّة والشّعريّة (١٠)، ومن ذَلِكَ توجيه قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ ﴾ [الحشر ٥٥/٩]، فقد ذهبوا إلى أَنَّ ﴿ وَٱلْإِيمَنَ ﴾ من عطفِ المفردات، وتضمين العامل معنى ينتظم به المعطوف والمعطوف عليه، فيقدّر: «آثروا الدّارَ والإيهانَ» (٥٠).

ولَعَلَّ صورة «التَّضْمِين» عند الأَخْفَش الأوسط أكثر وضوحاً مِنْهَا عند سِيْبَوَيْهِ والفَرَّاء؛ إذ ينقلُ عن بعضِ المُفَسِّرِيْنَ انصرافهم إليه في تفسير قوله تعالى: ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ

<sup>(</sup>١) الصغير، محمود، الأدوات في كتب التَّفسير حَتَّى منتصف القرن الشَّامِن الهجريّ (رسالة دكتوراه)، مكتبة جامعة حلب، حلب، ١٤١١هـ-١٩٩٠م، ص٤٨٧-٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) الفَرَّاء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، ج٢، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الملك بن قُرَيب بن عليّ بن أصمع الباهليّ، أبو سعيد الأصمعيّ ( - ٢١٦هـ)، راوية العرب، وأحد أَئِمَّة العلم باللُّغَة والشّعر والبلدان، قال أبو الطيّب اللّغويّ: كانَ أتقنَ القوم للّغة، وأعلمَهم بالشعر، ومن تصانيفِه: «الأضداد»، و «المترادف»، و «الخيل»، و «الأصمعيّات». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٤، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٤) بِّ، د. محمّد خالد، التَّصْمِينِ النَّحْويّ بينِ القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٨١.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، ارتشاف الضرب من لسان العرب، تح. مصطفى أحمد النَّماس، ج٢، مصر، ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م، ص ٦٣٥م، ص ٦٣٥٠

إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ [البقرة ٢/ ١٨٧]، إِلاَّ أَنَّهُ آثر عليه مذهب النّيابة في الحرف (١٠)، يقول الأخفش: «إِنَّمَا دخلت «إلى»؛ لأَنَّ معنى «الرّفث، والإفضاء» واحد، فكأنَّهُ قال: «الإفضاء إلى نسائكم»، وإِنَّمَا يُقال: «رفث بامرأته»، ولا يُقال: «إلى امرأته» (١٠)، فهو بهَذَا القول يشترط في التَّضْمِين أَنْ يكونَ الفعلانِ مُتَّحِدَيْنِ في المعنى، وإلاّ فَإِنَّهُ يفسره بمذهب النّيابة في الحرف (٣).

ولَعَلَّ أَوّل مَنْ أَفرد باباً للتّضمين هو ابن جنّي وأسهاه: «باب تضمين الفعل معنى فعل آخر»، وعرّفه مستشهداً بالآية نفسها الَّتِي استشهد بها الأخفش، وعلّق عليها بقوله: «إعْلَمْ أَنَّ الفعل، إذا كان بمعنى فعل آخر، وكان أحدُهما يتعدّى بحرف، والآخر بآخر، فَإِنَّ العربَ قد تسّع، فتوقع أحد الحرفيْنِ موقع صاحبِه، إيذاناً بِأَنَّ هَذَا الفعلَ في معنى ذَلِكَ الآخر؛ فلذَلِك تسّع، فتوقع أحد الحرفيْنِ موقع صاحبِه، إيذاناً بِأَنَّ هَذَا الفعلَ في معنى ذَلِكَ الآخر؛ فلذَلِك جيء معه بالحرف المعتاد مع ما هو في معناه، وذَلِكَ كقول الله – عزّ اسمُهُ –: ﴿ أُمِلَ لَكُمْ يَدَلَة الصّياءِ الرّفَتُ إلى نِسْتَإِكُمْ ﴾، وأنت لا تقول: «رفثتُ إلى المرأة»، وإنّها تقول: «رفثتُ بها أو معها»؛ لَكِنَّهُ لما كان «الرّفث» هنا في معنى «الإفضاء»، وكنْت تعدّى «أفضيت» بـ «إلى»، كقولك: «أفضيت إلى المرأة»، جئتَ بـ «إلى» مع الرّفث، إيذاناً وإشعاراً أَنَّهُ بمعناه» في الله عنى اللهام به، الأمثلة الكثيرة على ذَلِك، ثمّ ذكر أَنَّ في اللُّغة من هَذَا الفنِّ شيئاً كثيراً، من الصّعب الإلمام به، بقوله: «ووجدتُ في اللُّغة من هَذَا الفنِّ شيئاً كثيراً لا يكادُ يُحاطُ به؛ ولعلّه لو مُجعَ أكثرُه، لا بقوله: «لووجدتُ في اللُّغة من هَذَا الفنِّ شيئاً كثيراً من الصّعب الإلمام به، بقوله: المعنى وقد عرَفْتَ طريقَه؛ فإذا مرّ بك شيءٌ منه فقبله، وأنسُ به فإنَّهُ فصلٌ من العَرَبِيَّة، لطيفٌ حسنٌ يدعو إلى الأنس بها والفقاهة فيها، وفيه أيضاً موضعٌ يشهد على مَنْ أنكر أَنْ يوجد فرقاً بين «قعدَ وجلس»، وبين يكون في اللُّغة لفظان بمعنى واحد، حَتَّى تكلّف لذَلِكَ أَنْ يوجد فرقاً بين «قعدَ وجلس»، وبين يكون في اللُّغة لفظان بمعنى واحد، حَتَّى تكلّف لذَلِكَ أَنْ يوجد فرقاً بين «قعدَ وجلس»، وبين «كون في اللُّغة لفظان بمعنى واحد، حَتَّى تكلّف لذَلِكَ أَنْ يوجد فرقاً بين «قعدَ وجلس»، وبين

ويقول الزَّخُشَرِيّ - فِي أَثْنَاءِ تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف ١٨ / ٢٨]،

<sup>(</sup>١) بيّ، د. محمّد خالد، التَّصْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) الأُخْفَش الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ج١، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٣) بي، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْويّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٨٣.

<sup>(</sup>٤) ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ج٢، ص٣٠٨-٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، ج٢، ص٣١٠.

موضّحاً كَيْفِيَّة تعدية الفعل: «عدا» بحرف الجرّ «عن»، وشأنه أنْ يتعدّى بنفسه-: «يُقالُ: «عداه» إِذَا جاوزه، وَمِنْهُ قولهم: «عدا طورَهُ»، و «جاءني القومُ عدا زيداً»، وإِنَّمَا عُدّي بـ «عن»؛ لتضمين «عدا» معنى «نبا وعلا»، في قولك: «نبَتْ عنهُ عينهُ، وعلت عنه عينهُ» إِذَا اقتحمته، ولم تعلق به، فإن قلت: أيّ غرضٍ في هَذَا التَّضْمِين؟ وهلاّ قيل: «ولا تعدهم عيناك»، أو «لا تعل عيناك عنهم»؟ قُلْتُ: الغرض فيه إعطاء مجموع معنيين؛ وذَلِكَ أقوى من إعطاء معنى فذّ؛ ألا ترى كَيْفَ رجع المعنى إلى قولك: «ولا تقتحمهم عيناك مجاوزتين إلى غيرهم؟»، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَضمّوها إليها آكلين لها» (١٠).

ويقول ابن يعيش: «والتَّحقِيق في ذَلِكَ أَنَّ الفعل، إِذَا كان في معنى فعلٍ آخر، وكان أحدهما يصل إلى معموله بحرفٍ، والآخر يصل بآخر، فَإِنَّ العربَ قد تتسع، فتوقع أحد الحرفَيْنِ موقع صاحبه»(۱).

وهو قول ابن جنّي عينُهُ، وأعطى مثالاً عليه الآيةَ نفسَها الَّتِي استشهد بها ابن جنّي، وعلّق عليها التّعليق ذاتَهُ.

وينقل الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل قول السَّيِّد عَلِيّ الحُسَيْنِيّ الجُرْجَانِيّ في ذَلِكَ، بقوله: «قال السيّد: من شأنهم أنهم يضمّنون الفعل معنى فعل آخر، فيبُجرونه مجراه، فيقولون: «هيّجني شوقاً» فعُدّي إلى مفعولَيْنِ بنفسه، وَإِنْ كان هو يتعدّى إلى الثَّانِي بـ «إلى»، يقال: «هيّجه إلى كذا»، لتضمّنه معنى «ذكّر»، فإن قلت: إِذَا كان اللّفظ مستعملاً في المعنيين معاً، كان جمعاً بين الحقيقة والمجاز، وَإِنْ كان مستعملاً في أحدهما، فلم يقصد به الآخر، فلا تضمين، قُلْتُ: هو مستعملٌ في معناه الحقيقيّ فقط، والمعنى الآخر مراد بلفظ معذوف، يدلُّ عليه ذكر ما هو من متعلقاته، فتارة يجعل المنكور أصلاً في الكلام، والمحذوف حالاً، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللهُ عَلَى مَا هداكم»، وتارة يجعلُ هَدَن أصلاً في الكلام، والمحذوف حالاً، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللهُ عَلَى مَا هداكم»، وتارة يجعلُ المحذوف أصلاً، والمذكور مفعولاً، كما مرّ من المثال...» (٣)، ويعلّق الزَّخُشَرِيّ على الآية بقوله: المحذوف أصلاً، والمذكور مفعولاً، كما مرّ من المثال... (٣)، ويعلّق الزَّخُشَرِيّ على الآية بقوله:

<sup>(</sup>١) الزَّغُشرِي، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٢، ص ٦٧٠- ٦٧١.

<sup>(</sup>٢) ابن يعيش، موفّق الدّين يعيش، شرح المفصّل، ج٨، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص٩١-٩٢.

"وإِنَّمَا عدَّى فعل التَّكبير بحرف الاستعلاء، لكونه مضمّناً معنى الحمد، كَأَنَّهُ قيل: "ولتكبّروا الله حامدين على ما هداكم") (١)، فعنده أنَّ الفعل المذكور هو الأصل، وَأَنَّ المحذوف هو الحال الَّذِي استوجب التَّعدِّي بـ «على».

ورد عليه أبُو حَيَّان بِأَنَّ هَذَا التَّأُويل: «هو تفسير معنى لا تفسير إعراب؛ إذ لو كان تفسير إعراب؛ إذ لو كان تفسير إعراب لم تكن: ﴿ عَلَى ﴾ متعلّقاً بـ ﴿ تُكَبِّرُواْ ﴾ المضمّنة معنى «الحمد»، إِنَّمَا كانت تكون متعلّقة بـ «حامدين» الَّتِي قدّرها، والتَّقْدِيْر الإعرابيّ هو أَنْ تقولَ: كَأَنَّهُ قيل: «ولتحمدوا الله بالتّكبير على ما هداكم» كما قدّر النَّاس في قولهم: «قَتَلَ اللهُ زياداً عني»؛ أي: «صرفَ الله زياداً عني بالقتل» (٢٠).

فَأَبُو حَيَّانَ لَم ينكِر التَّضْمِينَ فِي الآية، كظاهرةٍ نحويّةٍ تقعُ فِي القرآنَ الكريم - وَإِنْ كان لا يقول بقياسيّته، كما سيمرّ - وإِنَّمَا ينكر على الزَّمَخْشَرِيّ تأويله الَّذِي ذهب إليه.

وهَذَا بِالضّبط ما أسعى إلى إبرازه، في أثناءِ حديثي عن التّضْمِين، وتناولي لهنّهِ الظّاهِرة، وهو دور التّضمِين وأثره في تعدّد الآراء النّحْوِيَّة، في ضوء التّحلِيل النّحْوِيّ للعديد من آي الذّكر المبارك، وما ينتج عنه من اختلافٍ بين النّحْوِيّن، يؤدّي إلى اختلافٍ في التّأوِيل والإعراب، وما ينتج عنهما من اختلافٍ في المعنى وتعدّد في المقصد، وتنوّع في الحكم، وتفرّع في الغاية، ممّا يؤكّد أنّ معرفة التّضْمِين لا بدّ لها من الاحتكام إلى أصل المعنى؛ لأنّ التّضْمِين يولّد معنى جديداً، فهو يأخذ معنى من الفعل المذكور، ومعنى من الفعل المقدّر، فيتولّد معنى جديد يجمع بين المعنيين، وابن هِ مَعنى من الفعل المذكور، ومعنى من الفعل المقدّر، فيتولّد معنى جديد يجمع بين المعنيين، وابن هِ مَعنى اللّبيب تحت عنوان: «قد يشربون لفظاً معنى لفظٍ ، فيعطونَه حكمَه، ويسمّى ذَلِكَ تضميناً» ("")، وذكر أنّ: «فائدته: أنْ ثُودِي كلمةٌ مُؤدَّى كلمةٌ مُؤدًى كلمةً مُؤدًى كلمةً مُؤدًى كلمةً مُؤدًى كلمةً مُؤدًى كلمةً مُؤدًى المَيْنِ» (")، ثمّ راح يمثّل لذَلِكَ من القرآن الكريم (")، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقَدَةَ كَلِمَةً مِنْ النَّرِيةُ من الباب الثَّانِ الكريم (")، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقَدَةً النَّانِ " في من الفعل المَيْنِ " ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقَدَةً المَيْنِ اللّهِ عَنْ مِن الفعل المَيْنِ اللّهِ اللّهُ من القرآن الكريم (")، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقَدَةً اللّهُ المَانِي اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المَانِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٢، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٨٩٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ص٨٩٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٨٩٨.

النِحَاج ﴾ [البقرة ٢/ ٢٣٥]؛ أي: «لا تنووا»، ولذلك عُدِّي بنفسِه لا بـ «على»، وقوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلِمَ الْأَعْلَىٰ ﴾ [الصافّات ٣٧/ ٨]؛ أيْ: «لا يُصْغُونَ»، فَعُدِّي «يسمع» بـ «إلى»، وَإِنَّهَا أَصْلُهُ أَنْ يَسَمّعُونَ إِلَى الْمَفْسِدَ مِنَ يتعدّى بنفسه، مثل: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ يتعدّى بنفسه، مثل: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِح ﴾ [البقرة ٢/ ٢٢٠]؛ أي: «يميّز»، ولهذا عُدّي بـ «من» لا بنفسه، ثمّ ختم هذه القاعدة بنقله عن ابن جنّي قوله: «أَحْسِبُ لو جُمِعَ ما جاء منه، لجاء منه كتابٌ يكونُ مئينَ أوراقاً»(١).

ويعرّف الزّركشيّ التّضْمِين بقولِهِ: «هو إعطاء الشّيء معنى الشّيء، وتارة يكون في الأسماء، وفي الأفعال، وفي الحروف... وأمّا الأفعال فَأَنْ تُضَمِّنَ فعلاً معنى فعلٍ آخر، ويكونَ فيه معنى الفعلين جميعاً؛ وذلِكَ بِأَنْ يكونَ الفعلُ يتعدّى بحرفٍ، فيأتي متعدّياً بحرفِ آخر ليس من عادته القعلين جميعاً؛ وذلِكَ بِأَنْ يكونَ الفعلُ يتعدّى بحرف، فيأتي متعدّياً بحرف آخر ليس من عادته أهل اللّغة وجماعة من النّعْويِّيْنَ إلى أنَّ التّوسّع في الحرف، وأنّه واقع موقع غيرِه من الحروف أولى، وفهب المحققون إلى أنَّ التوسّع في الفعل وتعديته بها لا يتعدّى لتضمّنه معنى ما يتعدّى بِذَلِكَ الحرف أولى؛ لأنَّ التوسّع في الأفعال أكثر، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَنَايَشُرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ [الإنسان١٧/٢]، ضمّن أولى؛ لأنَّ التوسّع في الأفعال أكثر، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَنَايَشُرَبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ في الأفعال أكثر، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَنَايَشُرَبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ في الأفعال أكثر، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَنَايَشُرَبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ في الأفعال أكثر، مثاله قوله تعالى: ﴿ يَنَايَشُرَبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ في المناء الشّرب» و «الرّيّ» معاً، فجمع بين الحقِيْقة والمجاز في لفظٍ واحدٍ، وقيل: التجوّز في الحرف، وهو «الباء»، فإنم المعنى «من» وقيل: لا مجاز أصلاً، بل العين هَهُنَا إشارة إلى المكان الَّذِي ينبع منه الماء، لا إلى الماء بنفسه، نحو: «نزلت بعينٍ، فصار مكاناً يُشْرَبُ به» "".

فعلى هَذَا الَّذِي نقله عن الأقدمين، يرى أَنَّ الفعل هو الَّذِي يضمّن معنى فعل آخر، أو الحرف هو الَّذِي يضمّن معنى حرفٍ آخر، ولا حاجَة إلى تقدير حالٍ محذوفة كما رأى الزَّمَعْشَرِيّ. والسِّيُوطِيِّ ينقل عن الشَّيْخ سعد الدِّين التفتازانيّ (٣) في حاشية الكشّاف قوله: «فإنْ قيل:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص٨٩٩.

<sup>(</sup>٢) الزّركشي، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج٣، ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) هو مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازانيّ، سعد الدِّين ( -٧٩١هـ)، عالم، مُشارِك في النَّحْو، والتّصريف، والمعاني، والبيان»، والمعاني، والمنطق، وغير ذَلِكَ، ومِنْ تصانيفه: «شرح تلخيص المفتاح في المعاني والبيان»، و«المُطوّل في البلاغة». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص٨٤٩.

الفعل المذكور: إِنْ كان مُسْتَعْمَلاً في معناه الحقيقيّ، فلا دلالة على معناه على الفعلِ الآخر؛ وَإِنْ كان في معنى الفعل الآخر، فلا دلالة على معناه الحقيقيّ؛ وَإِنْ كان فيها جميعاً، لزم الجمعُ بين الحقيقة والمجاز، قُلْنا: هو في معناه الحقيقيّ مع حذفِ حالٍ مأخوذٍ من الفعل الآخر، بمعونة القرينة اللفظيّة؛ فالمعنى «يقلّب كفيه على كذا، نادماً على كذا»، ولا بدّ من اعتبار الحال، وإلاّ لكان مجازاً محضاً لا تضميناً، وكذا قوله: ﴿ يُوْمِنُونَ بِالفيتِ ﴾ [البقرة ٢/٣]، تقديره: «معترفين بالغيب»(١٠) فهو بذَلِكَ يتّفق مع الزَّ مُحْشَرِيّ فيها ذهب إليه.

وعرّف السِّيُوطِيّ نفسُهُ التَّضْمِين بقوله: «إيقاعُ لفظٍ موقعَ غيره، لتضمّنه معناه» (٢)، وذكر السيُّوطِيّ أَيْضاً في «الأشباه والنظائر في النّحو» أنَّ: «الإضهار أسهل من التَّضْمِين؛ لأَنَّ التَّضْمِين زيادةٌ بتغيير الوضع، والإضهار زيادةٌ بغير تغيير، قاله بدر الدّين بن مالك في «تكملة شرح التّسهيل»، واستدلّ به على أنَّ الجرزم في نحو: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا اللِّي هِي أَحْسَنُ ﴾ التّسمهيل»، واستدلّ به على أنَّ الجرزم في نحو: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا اللِّي هِي أَحْسَنُ ﴾ [الإسراء ٧٠ / ٥٠]، بإضهار «أنْ»، لا بتضمين لفظِ الطّلب معنى الشّرط» (٣).

وقيل: التَّضْمِين من باب الكناية، وقيل: هو من باب المجاز؛ وذَلِكَ للتَّقارب الشَّديد بين تعريفات كلِّ من الكناية والمجاز والتَّضْمِين، عند عُلَهَاء البلاغة والنَّحو.

فقد جعل الإمام الجُرْجَانِيّ: «الكناية والمجاز» يندرجان تحت فصل: «في اللّفظ يطلق والمراد به غير ظاهره»، فالمراد بالكناية هَهُنَا كها يقول: «أَنْ يريد المتكلّمُ إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللّفظِ الموضوع له في اللّغة، ولكنْ يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ إليه، ويجعله دليلاً عليه، مثال ذَلِكَ قولهم: «هو طويل النّجاد»، يريدون: «طويل القامة»... فقد أرادوا في هَذَا كلّه معنى، ثمّ لم يذكروه بلفظِهِ الخاصّ به، وَلَكِنّهُمْ توصّلوا إليه بذكرِ معنى آخر من شأنه أَنْ يَرْ دُفَهُ في الوجود».

<sup>(</sup>١) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، معترك الأقران في إعجاز القرآن، تحد. على محمّد البيجاويّ، دار الفكر العربيّ، القاهرة، د.ت، ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج١، ص٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص٥٦.

وقد ميّز الخطيب القَزْوينيّ (١) بين نوعين للمجاز: «المفرد، والمركّب»؛ والمراد بالمفرد: «الكلمة المستعملة في غير ما وُضِعَتْ له في اصطلاحٍ به التّخاطُبُ، على وجهٍ يَصِتُّ، مع قرينةِ عدم إرادتِهِ (١)، وَعَلَيْهِ قوله تعالى: ﴿ قُرِ ٱلنَّلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [المزّمّل ٢٧/ ٢]؛ أي: «صَلِّ»، ونحوه: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ [التّوبة ٩/ ١٠٨]؛ أي: «لا تُصلِّ» (٣).

فيها ذهب جماعةٌ إلى أَنَّ اللَّفظَ في الأصلِ لم يوضع للحَقِيْقَة والمجاز معاً، وَعَلَيْهِ فالجمع بينهما مجازٌ خاصٌ يسمّونه بالتَّضْمِين، تفرقةً بينه وبين المجاز المطلق(1).

وجاء في «حاشية ياسين بن زين الدين الحمصيّ على شرح التّصريح على التّوضيح» ثمانية أقوال في التَّضْمِين (٥٠):

أحدها: أَنَّهُ مجازٌ مرسلٌ؛ لأَنَّ اللَّفظ استُعْمِلَ في غير معناه، لعلاقةٍ وقرينة.

والثَّانِي: أَنَّ فيه جمعاً بين الحَقِيْقَة والمجاز، لدلالةِ المذكور على معناه بنفسه، وَعَلَى معنى المحذوف بالقرينة.

والثَّالِث: أَنَّ الفعلَ المذكورَ مستعملٌ في حقيقته، لم يُشْرب معنى غيره، ولكن مع حذف حالٍ مأخوذةٍ من الفعل الآخر المناسب، بمعونةِ القرينة اللفظيّة.

والرَّابِع: أَنَّ اللَّفظ مستعملٌ في معناه الأصليّ، فيكون هو المقصود أصالةً، ولكن قصد بتبعيّته معنى آخر، فلا يكون من الكناية ولا الإضهار.

<sup>(</sup>۱) هو محمّد بن عبد الرّحن بن عمر بن أحمد، العجليّ القَزْوينيّ الشّافعيّ، ويُعرَف بخطيبِ دمشق، جلال الدِّين أبو المعالي ( -٧٣٩هـ)، فقيه، أصوليّ، مُحدِّث، أديب، عالم بالعَرَبِيَّة والمعاني والبيان، شاعر، مشارك في علوم أخرى، مِنَ القضاة والخطباء، له: «تلخيص مفتاح العلوم للسّكاكيّ»، و «الإيضاح في المعاني والبيان». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج٣، ص١٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) القزوينيّ، جلال الدّين الخطيب، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع)، دار الكتب العلمِيّة، بيروت-لبنان، د.ت، ص٣٩٦-٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السَّابق، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص٩٦.

<sup>(</sup>٥) الأزهريّ، خالد، شرح التّصريح على التّوضيح وبهامشه حاشية ياسين بن زين الدّين الحمصيّ، ج٢، ص٦.

والخامس: أَنَّ المعنيين مُرادانِ على طريقة الكناية، فيراد المعنى الأصليّ توصّلاً إلى المقصود، ولا حاجة إلى التَّقْدِيْر إلاّ لتصوير المعنى.

والسَّادِس: أَنَّ المعنيين مُرادانِ على طريق عموم المجاز.

والسَّابِع: أَنَّ دلالته غير حقيقيَّة، ولا تجوز في اللَّفظ، وإِنَّمَا التَّجوَّز في إفضائه إلى المعمول، وفي النَّسبة غير التَّامَّة.

والثَّامِن: أَنَّهُ لا بدَّ في التَّضْمِين من إرادة معنيين في لفظٍ واحدٍ، على وجهٍ يكون كلُّ منهما بعضَ المراد؛ وَبِذَلِكَ يفارق الكناية، فَإِنَّ أحد المعنيين تمام المراد، والآخر وسيلة إليه.

وهو بِذَلِكَ قد أحاط بآراء أهل النَّحْو وَاللَّغَة والبلاغة جميعها، فيها ذهبوا إليه من تعريفات لمصطلح «التَّضْمِين».

#### ٢- فِي إصْطِلاَح المُحْدَثِيْنَ:

وأمّا نظرة المُحْدَثِيْنَ إلى التَّضْمِين، فلم تخرج في عمومها عن نظرة القُدَمَاء، إلاّ أنّهم حاولوا أَنْ يتوسّعوا في التّعريف بمصطلح «التَّضْمِين» في محاولةٍ مِنْهُمْ للإحاطة بصوره كَافَّة، وفيها يأتي ننقلُ بعضاً منها:

يقول الدُّكْتُور مصطفى جواد: «التَّضْمِينُ هُوَ أَنْ يُشْرَبَ فعلٌ من الأفعالِ معنى فعلٍ آخر لقرابةٍ بينهما، وقد يكونانِ كلاهما متعدَّيَيْنِ بأنفسهما، أو يكون أحدهما متعدِّياً بنفسه، والآخر بحرف الجرِّ، أو يحلِّ حرفُ أحدِهما محَلَّ الآخر»(۱).

وهو عند الدُّكْتُور إِبْرَاهِيم السَّامرَّائِيِّ: «إشراب الفعل والاسم المشتق منه معنى فعلٍ آخر أو مشتق آخر من هَذَا الفعل لِيُعْطَى حُكْمَهُ في التَّعدّي بنفسه، أو بحرفٍ دون حرف، أو لِيُعْطَى حُكْمَهُ في اللَّاوم بعد التَّعدي؛ أي أَنَّ الكلمة تعطي مجموع معنيين»(٢).

والتَّضْمِين عند صلاح الدّين الزعبلاويّ: ﴿إشرابُ لفظٍ معنى لفظٍ آخرَ، وإعطاؤُهُ حكمَهُ؛

<sup>(</sup>١) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) السَّامرَّ ائِيِّ، د. إِبْرَاهِيم، النَّحْو العربيّ (نقد وبناء)، دار الصّادق، بيروت، ١٩٦٨م، ص١٥٥.

فَإِذَا كَانَ اللّفظُ فعلاً تصرّفَ في اللزوم والتّعدّي تصرُّفَ الفعل الَّذِي أُشْرِبَ معناه، فقد يكون الفعل لازماً، فيتعدّى بالتَّضْمِين، أو يكون متعدّياً فيّلْزَم، أو يستمرّ لازماً، فيتعدّى بالتَّضْمِين، أو يكون متعدّياً فيّلْزَم، أو يستمرّ لازماً، فيتعدّى بالتَّضْمِين، أو يكون متعدّياً فيّلْزَم، أو يستمرّ لازماً، فيعُدلُ به عن حرفه إلى حرف آخر»(۱)، وواضحٌ مدى دقّةِ هَذَا التّعريف وشموله؛ إذ لم يتبنَّ تعريف ابن هِشَام وهو أشهر تعريفات القُدَماء وأشملها - فحسب، بل فصَّلَ القول في صور التَّضْمِين الَّذِي يجري في الفعل، فأحصاها(۱).

وهَذَانِ تعريفانِ ينقلهما الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل، اقتطعهما من بحثين قُدَّما وأُلقيا على أعضاء مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة في القاهرة:

الأوَّل للأستاذ حسين والي بقوله: «والتَّضْمِين مبحثٌ ذو شأنٍ في العَرَبِيَّة، وللعُلَمَاء في تخريجه طرقٌ مختلفةٌ، فقال بعضهم: إِنَّهُ حَقِيْقَة، وقال بعضهم: إِنَّهُ مجاز، وقال آخرون: إِنَّهُ كناية، وقال بعضهم: إِنَّهُ جمعٌ بين الحَقِيْقَة والمجاز على طريقة الأصوليّين؛ لأَنَّ العلاقة عندهم لا يشترط فيها أَنْ تمنعَ من إرادةِ المعنى الحقيقيّ، وقد وجدوا مخرجاً من هَذَا، فقالوا: التَّضْمِين حَقِيْقَة ملوّحة لغيرها»(٣).

والثّاني للأستاذ محمّد الخضر حسين بقوله: «للتّضمين غرضٌ هو الإيجاز، وللتّضمين قرينة هي تعدية الفعل بالحرف وهو يتعدّى بنفسه، أو تعدّيه بنفسه وهو يتعدّى بالحرف؛ وللتّضمين شرطٌ، هو وجود مناسبة بين الفعلين، وكثرة وروده في الكلام المنظوم والمنثور، تدلّ على أنّه أصبح من الطّرق المفتوحة في وجهِ كلّ ناطق بالعَربيّة، متى حافظ على شرطه؛ فالكلام الّذِي يشمل على فعلٍ عُدّي بحرفٍ، وهو يتعدّى بغيره، يأتي على يشمل على فعلٍ عُدّي بحرفٍ، وهو يتعدّى بنفسه؛ أو عُدّي بحرفٍ، وهو يتعدّى بغيره، يأتي على وجهين:

الوجه الأوّل: ألاّ يكون هناك فعلٌ يناسب الفعل المنطوق به، حَتَّى تخرُجَ الجملةُ على

<sup>(</sup>١) الزعبلاويّ، صلاح الدّين، مسالك القول في النّقد اللُّغَوِيّ، ط١، الشركة المتّحدة للتّوزيع، دمشق – سورية، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص٩٨.

<sup>(</sup>٣) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص١٠٠.

طريقةِ التَّضْمِين، ومثل هَذَا نَصِفُهُ بالخطأ والخروج عن العَرَبِيَّة، ولو صدرت عن العارف بفنون الكلام.

والوجه الثَّانِي: أَنْ يكونَ هناك فعلٌ يصحُّ أَنْ يقصد المتكلّم لمعناه مع معنى الفعل الملفوظ، وهد يستقيم اللّفظ، وهذَا إِنْ صدر ممّن شأنه العلم بوضع الألفاظ العَربيَّة ومعرفة طرق استعالها، على وجه التَّضْمِين الصّحيح، كما قال سعد الدّين التفتازانيِّ: «فشمّرتُ عن ساقِ الجدّ إلى أقتناءِ ذخائر العلوم»؛ و «التّشمير» لا يتعدّى بـ «إلى»، فيحمل على أنَّهُ قد ضمّن «شمّر» معنى «الميل» الَّذِي هو سببُ التّشمير عن ساقِ الجدِّ؛ وَمِنْ هُنَا نعلمُ أَنَّ مَنْ يُخَطّئ العَامَّة في أفعال متعدّيةٍ بنفسها، وهم يعدّونها بالحرف مصيبٌ في تخطئته، وليس معنى هَذَا أَنَّ التَّضْمِينَ سائغٌ للعارف بطرقِ البيان دون غيره، إِنَّمَا أريد أَنَّ العارف بوجود استعمال الألفاظ لا نبادر إلى تخطئته متى وجدنا لكلامِه مخرجاً من التَّضْمِين الصّحيح»(۱).

وَيَرَى الدُّكُتُور مُحُمَّد نَدِيْم فَاضِل أَنَّ التَّضْمِين: "إلحاق مادة بأخرى لتضمّنها معناها باتّحاد أو تناسب، وظاهرٌ من هَذَا أَنَّ الكلمة تستعمل في حقيقتها وفي مجازها" (٢) ، واستدلّ على ذَلِكَ بشواهد كثيرة في التَّنْزِيل، مِنْهَا قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤُلُونَ مِن فِسَآبِهِم ﴾ [البقرة ٢٢٦ / ٢٢٦]، فقال: "أي: "بمتنعون بالحلف عنهم"، وليس حَقِيْقة الإيلاء إلاّ الحلف، فاستعماله في الامتناع عن الوطء هو طريق المجاز، من باب إطلاق السبب على المسبّب، وَبِذَلِكَ جمع بين الحَقِيْقة والمجاز على رأي عُلَماء الأصول: إنَّ قرينة المجاز لا يشترطُ أَنْ تكون مانعة، بخلاف رأي البيانيّين أَنَّهَا مانعةٌ... فالتَّضْمِين من خلال النظريّات الدَّلالِيَّة المعاصرة يحسنُ أَنْ نتناوله بشيء من المرونة في تفسير فالتَّضْمِين من خلال النظريّات الدَّلالِيَّة المعاصرة يحسنُ أَنْ نتناوله بشيء من المرونة في تفسير عليه اللهظ، فاللُّغة حياةٌ، وألاّ نأخذ المعنى المعجميّ المصبوب في قوالب جامدة؛ فمعنى اللّفظ يتعاون عليه السّياق والمقام، ولهنذا السّبب فرّق عُلَماء الأصولِ عند استنباطِ الأحكام بين نوعين من دلالة اللّفظ: الدَّلالَة الوضعيّة، كما تواضع عليها عُلَماء اللّغة؛ والدَّلالَة الإطلاقيّة أو الأصوليّة؛ فاللُّغة لا تفرد بالدَّلالة دون تدخّل قصد المتكلّم ومقام البيان" (").

<sup>(</sup>١) المرجع السَّابق، مج١، ص١٠٠-١٠١.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، مج ١، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، مج١، ص١٠٠-١٠١.

فالملحوظ أَنَّ المُحْدَثِيْنَ قد أجمعوا على مصطلح «التَّضْمِين»، إِلاَّ أَنَّ تعريفاتهم له جَاءَت أطول من تعريفات الأقدمين، ولَعَلَّ ذَلِكَ يعود إلى سعيهم إلى الإحاطة بصوره كَافَّة، وأشكاله عَامَّة.

وبعد أَنْ ذكرْتُ طائفةً من أقوال المُحْدَثِيْنَ في «التَّضْمِين»، أنقل هنا تعريف مجمع اللَّغَة العَرَبِيَّة في مصر، لعلّه أشملُ التّعريفات السّابقة، وهو: «أَنْ يؤدّيَ فعلٌ أو ما في معناه في التّعبير، مؤدّى فعل آخر أو ما في معناه، فَيُعْطَى حُكْمَهُ في التّعدية واللّزوم»(۱).

ونحن إِذَا تأمّلنا الكلام العربيّ رأينا كثيراً منه وارداً على المعنى لوضوحه، فلو رُدَّ على قياس اللّفظ مع وضوح المعنى لكان عيّاً، وبهَذِهِ القاعدة تزول إشكاليّاتٌ كثيرة، دون حاجةٍ إلى تكلّفِ التَّقْدِيْرات الَّتِي - كها ذكر ابن القيّم - «إِنَّهَا عَدَلَ عنها المتكلّمُ، لِمَا في ذكرها من التكلّف، فقدّر المتكلّفون لنطقه ما فرّ منه، وألزموه بها رغبَ عنه، وهَذَا كثيرٌ في تقديرات النُّحَاةِ الَّتِي لا تخطر ببال المتكلّم أصلاً، ولا تقع في تراكيب الفصحاء، ولو سمعوها لاستهجنوها» "؛ لذَلِكَ كان التَّضْمِين: «مِنْ جلالةِ هَذِهِ اللَّغَة العظيمةِ الشأنِ، وجزالَتِها» ("").

وهو مظهرٌ من مظاهر اتساعِ اللَّغَة العَربِيَّة، ولونٌ من ألوان شمولها، والتوسّع شائعٌ في كلام العربِ، وَإِذَا كان الترّادف، والاشتقاق، والتقارض، والتّضاد، والاشتراك، والمشاكلة، وغيرها عَثّل أنواع الإحاطة والتَّنوُّع في الأسلوب العربيّ، فَإِنَّ التَّضْمِيْنَ يُعَدُّ واحداً منها، ويمثّل نوعاً من أنواع الطّرافة والملحة في التّعبير، فيكون - كها قال الدُّكْتُور الشوّا-: «في قوّةِ ذكرِ الفعلين مع غاية الاختصار»(ن)، وهو «مجلى من مجالي الفكر، تظهر فيه قدرة الألفاظ على اختزانِ المعاني؛ فاللّفظ قد يشمل على معانٍ كثيرة، والتَّضْمِين يومئ إلى واحدٍ منها، أو أكثر بلمحة تدلُّ عليه، وفي التّلويح غنىً عن التّصريح، وقد يَنْشدُ المتكلّم معنى من المعاني، فلا يأتي باللّفظ الدّال عليه، بل

<sup>(</sup>١) حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرفيعة، والحياة اللُّغَوِيَّة المتجدّدة)، ج٢، ط١، آوند دانش، مصر، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الجوزيّة، ابن قيّم، بدائع الفوائد، ج٣، ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) الشوّا، أيمن عبد الرزّاق، الإمام ابن قيّم الجوزيّة وآراؤه النَّحْوِيَّة، تقديم د. مَازِن الْمُبَارَك، ط١، دار البشائر، دمشق، ١٤١٦هـ-١٩٩٥م، ص٢١١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ص٢١١.

بلفظٍ هو تبيعه أو رديفه، فَإِذَا دلّ على التّابع أبانَ عن المتبوع»(١).

وبناءً على ما أوردناه من تعريفاتٍ - قديمة أو حديثة - للتضمين يتبيّنُ لنا أَنَّهُ مفتاحٌ من مفاتيح هَذِهِ اللَّغَة الشّريفةِ، وسرٌّ من أسرارها، يفترُّ عن بديعةٍ، ويفضي إلى لطيفةٍ، وهو من طريف ما استودعته هَذِهِ اللَّغَة نجواها؛ لأَنَّهُ أذهب في الإيجازِ، الَّذِي يؤدي - كها ذكر الدُّكْتُور محمّد دراز - إلى: «اجتنابِ الحَشُو والفضول، وانتقاءِ الألفاظِ المانعة الَّتِي هي بطبيعتها اللُّغويَّة، أتمُّ تحديداً للغرض، وأعظمُ اتساعاً لمعانيه المناسبة»(۱)، وهَذَا - كها ذكر الدُّكْتُور محمّد فَاضِل -: «أجمعُ لخصائصِ الصّنعةِ، وفيه من الإيهاء والتلويح ما ليس في المكاشفة والتصريح، وهَذَا أحلى وأعذب»(۱).

### ب- التَّضْمِيْنُ بَيْنَ القِيَاسِ وَالسَّمَاع:

إنّ هَذِهِ المسألة موضعُ خلافٍ بينَ النَّحْوِيِّيْنَ قديمِهِم وحديثهم؛ فمنهم مَنْ ذهبَ إلى أَنَّ التَّضْمِين قياسيُّ، وَمِنْهُمْ مَنْ وصفه بالكثرة دون أَنْ يَتَعَرَّضَ إلى كونه قياسيًّا أو سماعيُّ لا يُقاسُ عليه، وَمِنْهُمْ مَنْ وصفه بالكثرة دون أَنْ يَتَعَرَّضَ إلى كونه قياسيًا أو سماعيًا.

## أَوَّلاً: إِخْتِلاَفُ الأَقْدَمِيْنَ فِي قِيَاسِيَّةِ التَّصْمِيْنِ:

استنتج أَبُو حَيَّان من تخريجات القُدَمَاء لبعضِ آي القرآن على التَّضْمِين بكثرة، أَنَّهُ قياسيُّ، بقوله: «واختُلِفَ أَيْضًا في هَذَا التَّضْمِين، والأكثر على أَنَّهُ ينقاسُ»(١٠).

وَكَذَلِكَ رأى محمّد الأمير أَنَّ تعريفَ ابنِ جنّي للتّضمين يوحي بِأَنَّهُ قياسيُّ؛ لأَنَّهُ صرّح بِأَنَّهُ كثيرٌ في كلامهم، فاستنتج من ذَلِكَ أَنَّهُ قياسيّ، يقول: «قال ابن جنّيّ: لو جُمِعَتْ تضمينات العرب ملأتْ مجلّداتٍ، فظاهرُهُ القول إِنَّهُ قياسيّ»(٥٠).

<sup>(</sup>١) فَاضِل، د. مُحُمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢) دَراز، د. محمّد عبد الله، النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّصْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، ارتشاف الضرب من لسان العرب، ج٢، ص٦٣٥.

<sup>(</sup>٥) الأمير، محمّد، حاشية الأمير على مغني اللبيب، ج٢، ط٢، المطبعة الأزهريّة، مصر، ١٣٤٧هـ-١٩٢٨م، ص١١٧.

فها استنتجه أَبُو حَيَّان، وَمِنْ بَعْدِهِ محمّد الأمير، لا يقضي بِأَنَّ القُدَمَاء قد ذهبوا إلى أَنَّ التَّضْمِين قياسيُّ، وإِنَّهَا هو رأيٌ لكلِّ منهما استنبطاه من الأقدمين.

وَكَذَلِكَ نقل السِّيُوطِيِّ عن ابن هِشَام في «تذكرته» قوله: «زَعَمَ قومٌ مِنَ الْمَتَأَخّرين - منهم خطّاب الماردينيِّ (۱) - أَنَّهُ يجوز تضمين الفعل المتعدّي لواحدٍ معنى «صيّر»، ويكون من بابِ «ظنّ» فأجاز: «حفرْتُ وسطَ الدّارِ بئراً»؛ أي: «صيّرْتُ»، قال: وليس «بئراً» تمييزاً؛ إذ لا يصلح لـ «مِنْ»، وكذا أجاز: «بنيْتُ الدّارَ مَسْجِداً»، و«قطّعتُ الثّوبَ قَمِيصاً»، و«قطّعتُ الجلدَ نعلاً»، و«صبغْتُ الثّوبَ أبيضَ»، وجعل من ذَلِكَ قول أبي الطيّب (۱):

٥٢ - فَمَضَتْ وَقَدْ صَبَغَ الْحَيَاءُ بَيَاضَهَا لَوْنِي، كَمَا صَبَغَ اللَّجَيْنُ العَسْجَدَا(٣)

لأنّ المعنى «صيّر الحياءُ بياضَها لوني»؛ أي: «مثل لوني»، قال: والحقّ أنَّ التَّضْمِين لا ينقاسُ... وكذا ذكر أَبُو حَيَّان»(١٠).

<sup>(</sup>۱) هو خطّاب بن يوسف بن هلال القُرْطُبِيّ، أبو بكر ( - ٥٠٠هـ)، كانَ مِنْ جِلَّةِ النّحاة ومحقّقيهم، والمُتقدِّمين في المعرفة بعلوم اللّسان على الإطلاق، روى عن ابن الفخّار، وأحمد بن الوليد، وهلال بن عُرَيْب، وروى عنه ابناه عبد الله وعمر، وابن غُلَيْم، صاحب كتاب «التّرشيح»، وينقل عنه أَبُو حَيَّان، وابن هِشَام كثيراً. السِّيُوطِيِّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللُّغَوِيِّيْنَ والنّحاة، ج١، ص٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن الحسين، أبو الطَّيِّب المُتنبِيّ، الكُوفِيّ، الكنديّ ( -٣٥٤هـ)، أحد مفاخر الأدب العربيّ، كثير النصح، وإيراد الأمثال السّائرة، والحكم البالغة، والمعاني المُبتكرة، مَدَحَ سيفَ الدَولة في حلب، وكافوراً الإخشيديّ في مصر، ثُمَّ هَجَاهُ، ومَدَحَ ابنَ العميد في أرجان، وعضد الدّولة ابن بُويْه الدّيلميّ في شيراز، له ديوان شعر مشروح شروحاً وافيةً. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج١، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) البيت للمتنبّي مِنْ قصيدةٍ يمدّحُ فيها شُجاعَ بنَ محمّدِ الطّائيّ المنبجيّ، وهكذا أوردهُ السّيُوطِيّ في «الأشباه والنّظائر» برفع «اللّجينُ»، ونصب «العَسْجَدَا».

ورواية الدِّيوان بوضع البرقوقيّ بنصبِ «اللَّجينَ»، ورفع «العَسْجَدُ». المُتنَبِيّ، أبو الطَّيِّب، الدِّيوان، وضعَهُ وشرحَهُ عبد الرّحمن البرقوقيّ، ج٢، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٤٠٧هـ-١٩٨٦م، ص٥٢.

وَكَذَلِكَ رواية الدِّيوان بشرح اليازجيّ، بنصب « اللّجينَ»، ورفع «العَسْجَدُ». المُتنَبِيّ، أبو الطَّيِّب، الدِّيوان، شرح ناصيف اليازجيّ، دار القلم، بيروت - لبنان، د.ت، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج١، ص١٢٣-١٢٤.

فظاهر قول السِّيُوطِيِّ أَنَّ أَبًا حَيَّان عنده أَنَّ التَّضْمِين لا ينقاسُ، وَبِذَلِكَ خالف في رأيه هَذَا رأي الأقدمين الَّذِيْنَ استنتج من اعتهادهم الكبير عليه أَنَّهُ قياسيٌّ.

وهَذَا ما رآه ابن هِشَام، وهو القائل في مغني اللّبيب: «مذهب البَصْرِيِّيْنَ أَنَّ أحرفَ الجِرِّ لا ينوب بعضُها عن بعضٍ بقياس، كما أَنَّ أحرف الجزم وأحرف النَّصْب كَذَلِكَ، وما أوهم فهو عندهم إمّا مؤوّل تأويلاً يقبله اللّفظ، كما قيل في: ﴿ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ [طه ٢٠/٢٧]: إِنَّ عندهم إمّا مؤوّل تأويلاً يقبله اللّفظ، كما قيل في: ﴿ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ [طه ٢٠/٢٧]: إِنَّ فِي فَوله اللّهَ على الله الله المصلوب لتمكّنه من الجذع بالحال في الشيء؛ وإمّا على تضمين الفعل معنى فعل يتعدّى بِذَلِكَ الحرف، كما ضمّن بعضهم «شربْنَ» في قوله (۱):

٥٣ - شَرِبْنَ بِهَاءِ البحرِ ثُمَّ تَرَفَّعَتْ مَتَى لَجُجِ خُضْرٍ لَمُّنَ نَئِيْجُ

معنى «رويْنَ»؛ و﴿ آَحْسَنَ ﴾ في: ﴿ وَقَدَّ أَحْسَنَ بِيٓ ﴾ [يوسف١٠/١٠] معنى «لطفَ»؛ وإمّا على شذوذ إنابة كلمة عن أخرى؛ وهَذَا الأخير هو مجمل الباب كلّه عند أكثر الكُوفِيّيْنَ وبعض المتأخرين، ولا يجعلونَ ذَلِكَ شاذًا، ومذهبهم أقلّ تعسّفاً» (٢٠).

فالكُوفِيُّونَ ليس بهم حاجةٌ إلى اللّجوء إلى التَّضْمِين؛ لأَنَّ نيابة بعض حروف الجرّعن بعض عندهم قياسٌ، وَكَذَلِكَ تعدّي ما كان لازماً بنفسه عندهم من القياس؛ لذَلِكَ كان التَّضْمِين عندهم من باب الشّذوذ، وَإِنْ كثر وقوعه في الكلام، أمّا البَصْرِيُّونَ فيرون ذَلِكَ من التَّضْمِين أو الاستعارة، وما لم يكن تخريجه على أحد الوجهين كان شاذاً، ومع ذَلِكَ لم ينقل أحدٌ إجماع البَصْرِيِّيْنَ على قياسية التَّضْمِين (٣).

<sup>(</sup>١) وقوله: «متى جُجِ»؛ أي: «مِنْ جُجِ»؛ وهي لغة هذيل، والنتيج: المرّ السّريع. والبيت لأبي ذؤيب الهذليّ، يصفُ سحباً. وروايته في ديوان الهذليّين: «تَرَوَّتْ بهاءِ البَحْرِ ثُمَّ تَنَصَّبَتْ على حَبَشِيَّاتٍ لَمَّنَ نَبْيْجُ». السّكريّ، الحسن بن الحسين، ديوان الهذليّين، ج١، ص٥٥.

وهو في «أدب الكاتب». ابن قُتيبة، أبو محمّد عبد الله، أدب الكاتب، تحد. محمّد محيي الدِّين عبد الحميد، مطبعة السّعادة، مصر، ١٣٨٢ هـ-١٩٦٣ م، ص٤٠٨.

وفي «المخصّص». ابن سيده، عليّ بن إسهاعيل، المخصّص، ج١٤، المطبعة الكبرى الأميريّة ببولاق، مصر، ١٣١٦هـ، صر٢.

<sup>(</sup>٢) الأَنْصَادِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٥٠-١٥١.

<sup>(</sup>٣) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٤٢.

وَكَذَلِكَ أورد ابن هِشَام إنكار بعض العُلَمَاء تخريج بعض الشِّوَاهِد على التَّضْمِين لأَنَّهُ لا ينقاس، ومن ذَلِكَ اختلافهم في نحو «عَرَفْتُ زيداً مَنْ هُوَ»، إذ يقول: «فقيل: جملة الاستفهام حال، ورُدَّ بِأَنَّ الجمل الإنشائيّة لا تكون حالاً، وقيلَ: مفعولٌ ثانٍ على تضمين «عَرَفَ» معنى «عَلِمَ»، ورُدَّ بِأَنَّ التَّضْمِين لا ينقاسُ، وهَذَا التَّركيب مقيس»(۱).

وابن هِشَام الَّذِي يرى أَنَّ التَّضْمِينَ كثيرٌ في كلامهم، وأيَّدَ ما ذهب إليه ابن جنّيّ، نراه ينكر على التَّضْمِين قياسيّته، شأنه في ذَلِكَ شأنُ أبي حَيَّان.

وَكَذَلِكَ ذهب ياسين في حاشيته على «التّصريح» إلى أَنَّ التَّضْمِينَ سهاعيّ، مع أَنَّهُ قد للّح إِلَى قياسيّته (٢٠).

وذكر صاحب الكلّيّات أنَّ التَّضْمِينَ: «سماعيٌّ لا قياسيٌّ، وإِنَّمَا يُذهبُ إليه عند الضّرورة، أمّا إِذَا أمكن إجراء اللّفظ على مدلوله، فَإِنَّهُ يكونُ أولى»(٣).

وأوردَ السِّيُوطِيّ قاعدةً مفادها أنّ: «المتضمّن معنى شيءٍ لا يلزم أنْ يجريَ مجراه في كلِّ شيءٍ، ومن ثَمّ جاز دخول الفاء في خبر المبتدأ المتضمّن معنى الشرط، نحو: «الَّذِي يأتيني فله درهم»، و«كلُّ رجلٍ يأتيني فله درهمٌ»، وامتنع في الاختيار جزمه عند البَصْرِيِّيْنَ، ولم يُجيزوا: «الَّذِي يأتيني أحسنْ إليه» بالجزم، إلاّ في الضّرورة، وأجاز الكُوفِيُّونَ جزمه في الكلام تشبيهاً بجواب الشّرط، ووافقهم ابن مَالِك، قال أَبُو حَيَّان: لم يُسْمَعْ من كلام العربِ الجزم في ذَلِكَ، إلاّ في الشّعر»<sup>(1)</sup>.

وَيَرَى صلاح الدّين الزعبلاويّ أَنَّ الأَئِمَّة لم تُجمع على قياس التَّضْمِين، بقوله: «فمن الأَئِمَّة من أقرّ قياس التَّضْمِين، وَمِنْهُمْ مَنْ مَنَعَهُ»(٥)، وَكَذَلِكَ فَإِنَّ من النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ من عدّ

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأزهريّ، خالد، شرح التّصريح على التّوضيح وبهامشه حاشية ياسين بن زين الدّين الحمصيّ، ج٢، ص٤.

<sup>(</sup>٣) الكفويّ، أبو البقاء أيّوب، الكلّيّات (معجم في المصطلحات والفروق اللغويّة)، إعداد د. عدنان درويش - محمّد المصريّ، ج٢، ط٢، دار الكتاب الإسلاميّ، القاهرة، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، ج١، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٥) الزعبلاويّ، صلاح الدّين، مسالك القول في النّقد اللُّغَويّ، ص١٩٤–١٩٥.

التَّضْمِين من المجاز، والمجاز قياس، فهو دليلٌ على أَنَّ التَّضْمِين من القياس عند بعض البَصْريِّيْنَ(۱).

ويمكننا بعد أَنْ أوردنا تِلْكَ الكثرة من الأقوال المتشعّبة والمختلفةِ حولَ قياسيّة التَّضْمِين، أَنْ نصنِّفَها على النَّحْو الآتي(٢):

- ١ مِنْهُمْ مَنْ نقل قياسيّته عن الأكثرين، كأبي حَيَّان، والسِّيُوطِيّ، والأزهريّ(٣).
  - ٢ وَمِنْهُمْ مَنْ نقل عن بعضهم أَنَّهُ سماعيٌّ، كالسِّيُوطِيّ وغيره.
  - ٣- وَمِنْهُمْ مَنْ قال: إِنَّهُ سماعيٌّ، كابن هِشَام وأبي حَيَّان والكفويّ (١٠).
    - ٤ وَمِنْهُمْ مَنْ لَّحَ إلى قياسيِّتِهِ، كياسين وغيره.
    - ٥ وَمِنْهُمْ مَنْ وصَفَهُ بِأَنَّهُ كثير، كابن جنّي وابن هِشَام.
  - ٦ وَمِنْهُمْ مَنِ استنتج قياسيَّتَهُ مِنْ وصفهم إيَّاه بالكثرة، كأَبِي حَيَّان والأمير.
    - ٧- وَمِنْهُمْ مَنْ وفَّقَ بين القياس والسَّمَاع.

وَإِذَا أَمعنَا النّظر في الأقوال السّابقة وجدنا أَنَّ معظمها يصُبُّ في مجرى القياسيّة؛ فالآراء والأقوال المُدْرَجَة تحت الأرقام (١، و٤، و٥، و٦) تَؤُوْل إلى قياسيّة التَّضْمِين، وهي تشكّل النّسبة الغالبة من الأقوال السّابقة(٥٠).

## ثَانِياً: آرَاءُ المُحْدَثِيْنَ فِي قِيَاسِيَّةِ التَّضْمِيْن:

رأى الأستاذ صلاح الدّين الزّعبلاويّ أنّ: «ملاكَ الأمرِ ألاّ يُفْزَعَ إلى التَّصْمِين، إِذَا أمكن

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْويّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٥١.

<sup>(</sup>٣) هو خالد بن عبد الله بن أبي بكر الجرجاويّ، المصريّ (٨٣٨-٥٠٥)، نحْويّ، لغويّ، له «الْمُقَدِّمَة الأزهريّة في علم العَرَبِيَّة»، و «الألغاز النَّحْوِيّة». كحَالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٦٦٨.

<sup>(</sup>٤) هو أيّوب بن موسى الحُسَينيّ، الكُوفِيّ، الحنفيّ، أبو البقاء ( -١٠٩٤ هـ)، تُوفِيّ وهو قادٍ في القدس، ومِنْ آثارِهِ: «الكلّيّات»، و«معجم في المصطلحات والفروق الكفويّة». كحالة، عمر رضا، معجم المؤلّفين، ج١، ص٨١٤.

<sup>(</sup>٥) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٥١.

حملُ الكلامِ على أصله "()، ولم يصرّح بكون التَّضْمِين قياسيّاً أو سماعيّاً، إِلاَّ أَنَّ في كلامه ما يدعو إلى الابتعادِ عنه ما أمكن، وهو في ذَلِكَ يتلاقى مع كثيرٍ من الأقدمين، ولَعَلَّ ما دفعهم إلى هَذَا حماية اللَّغَة - أفعالها وحروفها - من العبث والاضطراب في الاستخدام ممّا يؤدّي إلى الفوضى وضياع القياس الَّذِي وُضِعَ لها في المعاجم، والمأخوذ عن الكلام الفصيح، من قرآنٍ وشعرٍ وقولٍ فصيح ممّا يُحتَجّ به عند العرب.

فيها ذهب محمّد الخضر حسين إلى أَنَّ التَّضْمِين أصبح من الطّرق المفتوحة في وجه كلِّ ناطقٍ بالعَرَبِيَّة (٢٠)، معتمداً في ذَلِكَ على كثرة استعماله في الشّعر والنّثر (٢٠).

وهَذَانِ رأيانِ - أحدهما يجيز التَّضْمِين مطلقاً لدى النَّاس خاصّتهم وعامّتهم، والآخريرى أنَّهُ قياسيٌّ في القرآن الكريم كما في غيره - أنقلهما من كتاب الأستاذ عَبَّاس حَسَن «النَّحْو الوافي»، اقتطعهما أَيْضَاً من بحثين قُدّما وأُلقيا على أعضاء مجمع اللُّغَة العَرَبيَّة في القاهرة:

الأُوَّل للدكتور فارس نمر الَّذِي رأى ألا يقتصر التَّضْمِين على العارفين بأسرار اللُّغَة وخفاياها، وإِنَّمَا يجوز استعاله قياساً من قبل النَّاس كَافَّة، سواءٌ في الكتابة أو في النُّطْق، تسهيلاً عليهم بقوله: «أَنَا لا أُنازع في قياسيّة التَّضْمِين أو سماعيّته، وَإِنَّمَا أريدُ أَنْ نسهّلَ اللُّغَة على النَّاس عَامَّة، فنتخيّر اللُّغَة السّهلةَ الصّريحة، ونضعُ أساساً، ونحكمُ حكماً يلائمُ هَذَا العصرَ، ونسهّل على علمائنا وكتّابنا الكتابة والتَّالِيف،؛ ليكونَ المجمعُ ثقةً ومرجعاً للنّاس»(١٠).

وللدكتور نمر سببٌ فيها ذهبَ إليه، يقول: «فعندما كنتُ أدرس الحروف واستعهالها، عرفتُ أَنَّ «متى» تكون بمعنى «مِنْ»، كها في قول الشّاعر(٥٠):

<sup>(</sup>١) الزعبلاويّ، صلاح الدّين، مسالك القول في النّقد اللُّغَوِيّ، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٢) حسين، محمّد الخضر، دراسات في العَربِيَّة وتاريخها، ط٢، مكتبة دار الفتح، دمشق، ١٣٨٠هـ-١٩٦٠م، ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) بيّ، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٤) حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرّفيعة، والحياة اللُّغَوِيَّة المتجدّدة)، ج٢، ص٠٠٥.

<sup>(</sup>٥) تقدّم برقم ٥٣، ص٤٠٢.

فأردْتُ أَنْ أَبِيّنَ لأستاذي أَنِّي حفظتُ هَذَا الشَّاهِدَ، وأريد القياسَ عليه في كتابي، فكتبْتُ له هَذِهِ العبارة: "إِنَّ صديقي ينتظرني فخرجتُ متى منزلي إلى السّوق»، فأنكرَ عليّ قولي، فقلتُ: إِنَّهُ على حدِّ قولِ القائلِ: "أخرجها متى كُمِّهِ»؛ أي "مِنْ كُمِّهِ»، فحار أستاذي، ولم يدرِ أيمنعني من استعمال الحرف أم يوافِقُني عليه»(۱).

والثَّانِي للأب أنستانس الكرمليّ الَّذِي لِخص شروط العمل بالتَّضْمِين من قرار المجمع القاهريّ بقوله: «وقد اختصرْتُ قرارَ المجمع، ووضعْتُهُ في الصِّيغةِ التَّاليةِ: «يعمل بالتَّضْمِين بنوع عامٌ؛ لوروده في كثيرٍ مِنَ الآيات القُرْآنِيَّة، وفي الشّعرِ القديمِ والمُخَضْرَمِ والإسلاميِّ، بشرطِ ألاَّ يقع في التَّصْمِين لبسٌ في التّعبير، ولا إخلال بالمعنى»(٢).

وفي ذَلِكَ ردُّ واضحٌ من المجمع على مَنْ أنكرَ وقوعَ التَّضْمِين في القرآن الكريم؛ فقد ذكر الزّركشيّ أَنَّ ابن الأَثِيْر ذكرَ في كتاب «المعاني المبتدعة»: «أَنَّ التَّضْمِيْنَ واقعٌ في القرآن، خلافاً لَمِا أَجْعَ عليه أهلُ البيان»(٣).

وَكَذَلِكَ يرد الأستاذ عَبَّاس حَسَن على مَنْ ذهب إلى قصر التَّضْمِين بالشَّعر بقولِهِ: "وقد رأى بعضُ الزّملاء أَنْ يقتصرَ التَّضْمِين على الشَّعر، وفي هَذَا قصرٌ للحَقِيْقَة، أو للمجاز، أو للكناية – وهي الأصول الَّتِي يخرج عليها التَّضْمِين – على فنِّ من الكلام دون آخر، وهَذِهِ الأمور الثَّلاثَة تقع في الشّعر والنّثر، بلا قيد ولا شرط»(1).

وأقرّ مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة في القاهرة قياسيَّة التَّضْمِين هادفاً بِذَلِكَ إلى رفع الخلافِ والشَّقاق بينَ الأدباء والنَّقاد، ولكن: «بشروطٍ ثلاثة:

<sup>(</sup>١) حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرّفيعة، والحياة اللُّغَوِيَّة المتجدّدة)، ج٢، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق، ج٢، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) الزّركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، ج٣، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٤) حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرّفيعة، والحياة اللُّغَوِيَّة المتجدّدة)، ج٢، ص٤٩٦-٤٩٦.

الأوّل: تحقّق المناسبة بين الفعلين.

والثَّانِي: وجود قرينة تدلُّ على ملاحظة الفعل الآخر، ويؤمن معها اللَّبس.

والثَّالِث: ملاءمة التَّضْمِين للذَّوق العربيّ.

ثُمَّ أوصى ألاّ يُلجأ إلى التَّضْمِين إلاّ لغرض بلاغيِّ، فوافق حضرات الأعضاء على هَذَا النَّص»(١١).

وَكَذَلِكَ أَقرّ المجمع العلميّ العربيّ في دمشق قياسيّة التَّضْمِين، واضعاً له ضوابط تُتبع، وقوانين تُنْتَظَم، وَمِنْهَا التمرّس في البلاغة والكتابة عملاً لا نظراً، وفعلاً لا وَهْمَاً، وقد جاء ذَلِكَ على لسان عبد القادر المغربيّ في مقالٍ له بعنوان: «كلمة في التَّضْمِين»(٢).

وللأستاذ عَبَّاس حَسَن رأيٌ في الشُّرُوط الَّتِي ذكرها المجمعانِ، يقول: «الَّذِي ألاحظه أَنَّ شروط التَّضْمِين المذكورة هي الشُّرُوط المعروفة في المجاز»(")، ورأيٌ فيمَنْ عدّه سماعيّاً، وأنكر قياسيّته، يقول: «إِنَّ الَّذِيْنَ يقصرونَه على السَّمَاع لم يستطيعوا إثبات أَنَّهُ ليس بحَقِيْقَة، وليس بمجاز، ولا بشيء مركّب منهما، وَإِنَّمَا هو نوعٌ جديدٌ اسمه التَّضْمِين، لم يستطيعوا ذَلِكَ»(").

ورأيٌ خاصٌ لعلّه انفرد به، يقول: «وبالرّغم من تِلْكَ المعارك الجدليّة، لا أرى في التَّضْمِين يخرج عن إحدى حالتين، وفي غيرهما الفساد اللُّغَوِيّ والاضطراب الهدّام:

الأولى: أَنَّ الألفاظ الَّتِي وُصِفَتْ بالتَّضْمِين، إِنْ كانت قديمة في استعمالها منذ عصور الاستشهاد والاحتجاج اللُّغَوِيّ، فَإِنَّ استعمالها دليلٌ على أصالة معناها الحقيقيّ، ما دمنا لم نعرف – يقيناً - لها معنىً سابقاً تركته إلى المعنى الجديد.

والثَّانِية: أَنَّ العصور المتأخّرة عن عصور الاستشهاد والاحتجاج غيرٌ محتاجةٍ إلى التَّضْمِين؛

<sup>(</sup>١) المرجع السّابق، ج٢، ص٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) المغربيّ، عبد القادر، كلمة في التَّضْمِين، مجلّة المجمع العلميّ العربيّ، مج٢٦، ج٣، دمشق، ١٣٧٠هـ- ١٣٥٠ م، ص٤٧٦ – ٤٧٧.

<sup>(</sup>٣) حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرّفيعة، والحياة اللُّغَويَّة المتجدّدة)، ج٢، ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ج٢، ص٥٠٥.

لاستغنائها عنه بالمجاز والكناية وغيرهما من أنواع البيان المختلفة الَّتِي تتَّسع لكثيرٍ من المعاني الدَّقِيقة البليغة»(١).

ثُمَّ نراه في مكان آخر يرجّح كون التَّضْمِين قياسيًّا - بعدَ عرضِهِ سلسلةً من أقوال العُلَمَاء القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ - بقوله: «ورأيناه قُوَّة في القولِ بِأَنَّهُ قياسيٌّ» (")، وَلَكِنَّهُ يَشْتَرِطُ أَنْ يُقْتَصَرَ في التعمالِهِ على العارفين بخصائص العَرَبِيَّة وخفاياها، يقول: «فإنْ ذهبنا إلى أَنَّهُ قياسيٌّ، قُلْنا: إِنَّمَ يستعملُهُ العارفُ بدقائِقِ العَرَبِيَّة وأسرارِها» (")، ثُمَّ نراه يُعلِّلُ سببَ ذهابِهِ إلى قياسية التَّضْمِين بقوله: «فَإِذَا قُلْنا: إِنَّهُ سماعيٌّ، فقد بقوله: «فَإِذَا قرَّرْنا: التَّضْمِين قياسيٌّ، فقد جرينا على قولٍ له قوقٌ، وَإِذَا قُلْنا: إِنَّهُ سماعيٌّ، فقد يعترض علينا مَنْ يقول: إِنَّ مِنْ عُلَمَاء اللُّغَة مَنْ يرى أَنَّهُ قياسيٌّ، فلماذا تضيقونَ على النَّاس، وما بعتم إلاّ لتسهلوا اللُّغَة عليهم؟ فنحنُ نثبتُ القولَيْنِ بالقياس وبالسَّمَاع، ولكنّا نرجّح قياسيّته... ولا يصحّ أَنْ نحظره عليهم - يعني على العارفين بالعَربِيَّة - لأَنَّهُ داخلٌ في الحَقِيْقَة، أو في المجاز، أو في المجاز، وفي الكناية، وهو يرجع إلى أصولٍ ثابتة فيها» (").

وخلاصة الكلام في الاختلافِ الكبير، والجدل الواسع، وتخبّط العُلَمَاء الواضح، في عدّ التَّضْمِين قياسيًا أو سماعيًا، عند القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ - كما تبيّنَ لي بعد إنعامي النّظر في أقوالِ ذكرتها هنا، وأقوالٍ لم أذكرها طلباً للاختصار وعدم الإطالة بلا فائدة - أنَّ التَّضْمِين من المسائل الدَّقِيقة الَّتِي تحتاجُ إلى تأمّلٍ ووعي نافِذَيْنِ؛ وَإِذَا كان الأمرُ كَذَلِكَ، فَإِنَّهُ لا يهتدي إليه إلاّ من جَمَعَ بين البلاغةِ النّادرة، والفصاحةِ النّاصعة، والبصيرةِ النّافذة، في إدراك المعاني الَّتِي تستبطنُها اللَّغَة، من أجل الوصول إلى الغاية وإدراك الهدف من الكلام؛ ولذَلِكَ كلّهِ كان من الصّعوبة بمكانٍ أنْ يرتبط التَّضْمِين بقاعدة، أو يخضع لمعيار، وَرُبَّمَا يكونُ أقربَ إلى الاجتهادِ منه إلى الإجماع.

وهَذِهِ الاختلافات - بين أهل النَّحْو وَاللُّغَة والبلاغة مجتمعةً، في تحديد مصطلحٍ للتّضمين

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ج٢، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ج٢، ص٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ج٢، ص٤٩٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ج٢، ص٤٩٥.

عامٌ وواضح، وفي عدِّه قياساً أو سماعاً - كان بَدَهِيّاً أَنْ ينتجَ عنها اضطرابٌ في الآراء، واختلافٌ في الأحكام، وتعدّدٌ في التَّحلِيل النَّحْوِيّ في تخريج الكثير من الشِّواهِد الَّتِي وقع فيها شيءٌ منه؛ كالاختلافِ في التّعليق، أو في التَّأويل، أو في التَّقْدِيْر، أو في الحذف، أو في غيرها، ممّا يؤدي إلى اختلافٍ في الإعراب، يَؤُولُ لاختلافٍ في التَّفسير والتَّحلِيل، وهَذَا بالضبط ما دَفَعَنِي إلى عقد فصلٍ رابع للبحث، يدرس ظاهرة التَّضْمِين النَّحْوِيّ، وما تنطوي عليه من إشكالٍ واختلافٍ بين العُلكاء قديمهم وحديثهم، ومدى تأثيرها في توجيه بعض آي الذّكر الحكيم، الَّتِي سأقف على شيءٍ مِنْهَا في المبحث الثَّانِي من هَذَا الفصل.

# ج- إشْكَاليَّةُ القَوْلِ بِالتَّضْمِيْنِ بِالحُرُوْفِ، أَوْ بِالأَفْعَالِ بَيْنَ العُلْمَاءِ:

ذهبَ مصنّفو كتب الأدوات العَرَبِيَّة معظمُهم إلى أَنَّ حرف الجرّ في هَـذِهِ الظَّاهِرة تضمّن معنى حرفِ جرِّ آخر، فالفعل إذاً باقٍ على معناه المعهود، ولم تنتقلْ دلالته المعنويّة إلى معنى فعلٍ آخر، واختلاف المعنى محصور في الحرف؛ إذِ اكتسب معنى حرفٍ آخر يستحقّ هَذِهِ التّعدية.

ومن هَذِهِ الكتب «رصف المباني» للمالقيّ، و «الجنى الدّاني» للمراديّ، و «مغني اللّبيب» لابن هِشَام، و «مصابيح المعاني في حروف المعاني» للموزعيّ (١١)، ونحا هَذَا المنحى أهلُ الكوفةِ (١١)، وآخرون ممّن سُمُّوا بظاهريّةِ النُّحَاةِ.

وممّن ذهب هَذَا المذهب في التَّفسير الإمام ابن قُتيْبة في كتابه: «تأويل مشكل القرآن» (")، وقد عقد باباً بعنوان: «دخول بعض حروف الصِّفَات مكانَ بعضٍ».

وأطلق ابن هِشَام على هَذَا الباب مصطلح «المرادفة»، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي

<sup>(</sup>١) هو محمّد بن عليّ الخطيب، أبو عبد الله، الشهير بابن نور الدِّين، ويُعْرَف بالموزعي ( -نحو ٨٢٠هـ)، مُفَسِّر، عالمٌ بالأصول، له «تيسير البيان لأحكام القرآن»، «مصابيح المعاني في حروف المعاني». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٦، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الْمُرَادِيّ، الحسن بن قاسم، الجني الدّاني في حروف المعاني، ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) ابن قُتِيْبَة، أبو محمّد عبد الله، تأويل مشكل القرآن، ص٦٧٥.

يَقْبَلُ النَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ [السُّورى ٤٢ / ٢٥]، ف ﴿ عَنْ ﴾ في الآية، مرادف «من (()) أو مصطلح «الموافقة»، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴾ [الزَّلزلة ٩٩ / ٥]، وقوله: ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِهَا ﴾ [الزَّلزلة ٩٩ / ٥]، وقوله: ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِهَا ﴾ [الأندام ٢ / ٢٨]، ف «اللام» في لِأَجَلِ مُستَى ﴾ [الرَّعد ٢٨ / ٢]، فوله: ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ [الأنعام ٢ / ٢٨]، ف «اللام» في قوله: ﴿ لَهَا ﴾، و ﴿ لِمَا ﴾، موافقة «إلى (١٠)، فكثيراً ما نجد هذين المصطلحين: «المرادفة، والموافقة» يتكرّران في كتابه «مغني اللّبيب» في أثناء حديثه عن حروف الجرّ ومعانيها.

أمّا المذهب التَّانِي، فهو الَّذِي يطلق على هَذِهِ الظَّاهِرة مصطلح «التَّضْمِين»، وَيَرَى أَنَّ الفعل قد تضمّن معنى فعلٍ آخر، وحرف الجرّ مسوقٌ لإتمام معنى هَذَا الفعل، وانتصر كثيرون لم يُذِهِ النّظريّة، وقد أشرنا إلى كثير من أقوالهم في هَذَا المبحث، ولا نرى حاجة إلى ذكرها هنا، إلاَّ أَنَّ من أكثر هَذِهِ الأقوال وضوحاً وانتصاراً لهَذَا المذهب قول القاضي ابن العربيّ الإشبيليّ: «وَكَذَلِكَ عادة العرب أَنْ تحمل معاني الأفعال على الأفعال لما بينها من الارتباطِ والاتّصالِ، وَجَهَلَتِ النَّحْوِيَّة هَذَا، فقال كثيرٌ منهم: إنَّ حروف الجرّ يبدل بعضها من بعض، ويحمل بعضها معاني البعض، فخفي عليهم وضع فعلٍ مكان فعل، وهو أوسع وأقيس، ولجؤوا بجهلهم إلى الحروف البعض، فنفي عليهم والاحتمال»(٣).

وأرى مِنَ الضّرِيِّنُ كَافَّة، ونسبةَ القولِ بتناوبِ الحروفِ إلى الكُوفِيِّنُ كَافَّة - كما رأى كثيرٌ مِنَ الدَّارسينَ البَصْرِيِّنُ كَافَّة - كما رأى كثيرٌ مِنَ الدَّارسينَ قديمًا وحديثاً - رُبَّها لم يكن دقيقاً بالقَدْرِ الكافي؛ فقدْ وُجِدَتْ إشاراتٌ للفرَّاء يقولُ فيها بتضمينِ الأفعالِ، كَمَا وُجِدَتْ للمُبَرِّد إشاراتٌ للقولِ بتناوبِ الحروفِ، شريطةَ أَنْ يأتي حرفانِ في معنىً واحد؛ ولَعَلَّ التَّعبيرَ الأكثرَ دِقَّةً أَنْ يُقالَ إِنَّ القولَ بالتَّضْمِين هو رأيُ أكثرِ البَصْرِيِّيْنَ، والقولَ بنيابةِ الحروفِ هو قولُ أكثرِ الكُوفِيِّيْنَ، وهَذَا ما ذهبَ إليه ابن السَّيِّد البَطَلْيُوْسيّ - فِي أَثْنَاءِ تَعَرُّضِهِ بنيابةِ الحروفِ هو قولُ أكثرِ الكُوفِيِّيْنَ، وهَذَا ما ذهبَ إليه ابن السَّيِّد البَطَلْيُوْسيّ - فِي أَثْنَاءَ تَعَرُّضِهِ

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السَّابق، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن العربيّ، محمّد بن عبد الله، أحكام القرآن، تحد. محمّد علي البجاوي، ج١، دار المعرفة، بيروت، د.ت، ص١٧٧.

لموضوع نيابةِ الحروفِ بعضِها عن بعضٍ - بقولِهِ: «أجازهُ قومٌ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ، أكثرُهُمْ كُوفِيُّونَ؛ ومَنعَ منهُ قومٌ، أكثرُهُمْ بَصْريُّونَ(١).

وَمِنَ المُحْدَثِيْنَ الَّذِيْنَ أَنكرُوا بِشدَةٍ ما ذهبَ إليه أصحاب المذهب الأوّل، الدُّكتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل في كتابه: «التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم»، فهو معنيٌّ ببيان صحّة المذهب الثَّانِي، مشغولٌ في هَذَا الكتاب بهَذَا البيان، شديد الجنوح له، يرفُضُ رفضاً باتًا الميل لتضمين الحروف تحت أيّة دعوى أو حجّةٍ أو برهان.

ورأى أَنَّهُ عن طريق التَّضْمِين تنحلُّ كثيرٌ من العقد بقوله: «ترى الحرف مع فعلٍ أو مشتقًّ لم يألفْهُ، فيوحشُكَ الحرف، ويبقى الفعل قلقاً، فَإِذَا حملته على التَّضْمِين تمكّن الفعل، وآنسك الحرف»(٢٠).

وهو في سبيل إبطال التَّضْمِين في الحروف يلجأ إلى الوقوف على بعض الشَّوَاهِد من القرآن الكريم، يقومُ بدراستِها وتحليلها، ليثبت صحّة ما ذهب إليه، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَٱرْزُقُوهُمْ الكريم، يقومُ بدراستِها وتحليلها، ليثبت صحّة ما ذهب إليه، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَٱرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَٱكْسُوهُمْ ﴾ [النِّساء٤/٥]، يقول الدُّكْتُور فَاضِل: «قال القائلون بالتناوب والتّعاور: «في» معناها «مِنْ»، ولو سألت: لم عدل سبحانه من حرفٍ إلى حرفٍ؟ وليس بين الحرفين فرقٌ في الإيقاع الموسيقيّ، فكلاهما حركة وسكون، والجواب الشافي يَرِدُ على لسان الزَّخُشَرِيّ، وأخذه عنه أبو حَيَّان في البحر (٣)، والآلوسيّ في روح المعاني (١٠)، قال: «واجعلوها مكاناً لرزقهم، بِأَنْ تتجروا فيها، وتتربّحوا، حَتَّى تكون نفقتُهم من الأرباحِ، لا من صلب المال، فلا يأكلُها الإنفاق» (٥٠)؛ وهَذَا ما يقتضيه جعل «الأموال» نفسها ظرفاً للرّزق والكسوة، ولو قيل مِنْهَا كما قال بعض المُفَسِّرِيْنَ لكان الإنفاق من المالِ نفسه، ولَعَلَ سائل يسألُ: لم عَدَلَ تعالى عن «اتجروا»، إلى ﴿ ارْزُقُوا ﴾؟

<sup>(</sup>١) البَطَلْيُوْسيّ، ابن السَّيِّد، الاقتضاب في شرحِ أدبِ الكتاب، تصحيح عبد الله أفندي البستانيّ، المطبعة الأدبيَّة، بيروت، ١٩٠١م، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٣، ص٢٣٧-٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٣، ج٤، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٥) الزَّغَشَريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٥٠٣.

أجيب: لو قال: «اتجروا» لصرنا ملزمين بتشغيل أموالهم بالتّجارةِ على وجه الخصوص، وَإِنْ لَمْ نَجِدِ التَّاجِرَ الصَّدوقَ وَالصَّفقةَ الرَّابِحةَ»(١٠).

ثُمَّ نراه يقارن بين المَذْهَبَيْنِ بقوله: «ولو قلنا ما قاله أصحاب الرّأي الفطير بتناوب الحروف وتعاورها، لنفدَ مالُ اليتيم في سنواتٍ معدوداتٍ، ثمّ مدّ يده ليتسوّل قبل أَنْ يشتدّ عودُهُ، ولو قيل: ما العلاقةُ بين المُضَمِّنِ وَالمُضَمَّنِ، لقلْتُ: التّجارة سببٌ مِنْ أسباب الرّزق، ووسيلةٌ من أحسنِ وسائله، فالعلاقةُ بينها سببيّة، وبهَذِهِ الرّؤية الواسعة لمكانةِ الحرفِ، والنّظرةِ الشموليّة للنّصّ نتفادى مطبّات القائلين بالتّناوب والتّقارض»(").

ومن ذَلِكَ أَيْضًا قوله تعالى: ﴿ عَيْنَا يَثْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ [الإنسان ٢/١]؛ فقال أصحابُ المذهب الأوّل إِنَّ ﴿ عِهَا ﴾ جاء بمعنى «منها»؛ أي: «الباء» مرادف «من»، ويعقّب على ذَلِكَ اللهُّ كُتُور فَاضِل بقوله: «فلهاذا عَدَلَ رَبُنا العليمُ في أُسُلُوبِهِ المُعْجِزِ، وَبَيَانِهِ المُبِينِ مِنْ حرفٍ إلى حرفٍ؟ سكتَ عن الجواب القائلون بتناوب الحروف – والمُفسِّرِيْنَ جلُّهُمْ على هَذَا – وذهب القائلون بالتَّضْمِين إلى أَنَّ «شرب» معنى «روي»، وليس في هَذَا مَقْنَعٌ؛ لأَنَّ «الريّ» يكونُ من ظمَأ، وأهل الجنّة لا يَظْمَوُونَ، ﴿ وَأَنْكَ لا تَظْمَوُا فِيهَا وَلا تَصْمَىٰ ﴾ [المه ٢٠/١١٩]» (٣)، فقد أنكر على المذهب الأوَّل تناوب الحروف، ناسفاً بِذَلِكَ مذهبهم نسفاً مطلقاً، في حين لم ينكر على أصحاب المذهب الثَّانِي القول بالتَّضْمِين، وإِنَّها خطاهم تضمينهم «شرب» معنى «روي»، وهو عنده تضمّن معنى «استمتع»، يقول معلّلاً ذَلِكَ: «الشرب في الجنّة إِذَا من أجل الاستمتاع والتلذّذِ؛ ولذَلِكَ جيء بالباء إيذاناً بهذَا المعنى وتجلية له، وتشوّفاً إليه؛ والسّؤال الَّذِي يفرضُ نفسه: لماذا عدل ربُنا عن لفظ الاستمتاع إلى لفظ الشّربِ؟ لو قال سبحانه: «عيناً يستمتع بها عبادُ نفسه: لماذا عدل ربُنا عن لفظ الاستمتاع إلى لفظ الشّربِ؟ لو قال سبحانه: «عيناً يستمتع بها عبادُ الله»، لانصرفَ الذّهنُ إلى إمتاع البصرِ في انفجارِ الماء من هَذِهِ العين وتدفقها وفورانها، أو إمتاع السّمع بصوتِ تدفّقِ الماء وخريره، أو إمتاع الجسد بالسّباحة والابتراد، أو إمتاع النّفس بهذَا

<sup>(</sup>١) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، مج١، ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، مج١، ص١١٧.

المشهد الكلّيّ، ولكنّ الغرضَ هو الاستمتاعُ بالشّربِ على وجه الخصوص لأنَّهُ مذوق، والذّائقة أخصّ الحواسّ وأشدّها؛ ولذَلِكَ كانتِ العنايةُ بها منه سبحانه، أمّا بقيّة الصّور والألوان فمراده على وجه العموم عن طريق التَّضْمِين»(۱).

ثُمَّ يشير إلى الفرق بينَ المذهبين من جمال اللّفظ، وسحر المعنى، مبرزاً دور التَّضْمِين، وأَهَمِّيَته في ذَلِكَ كلّه، بقوله: «وهكذا يختزنُ الفعل مع حرفِهِ من المعاني والصّور في سياقِ التَّضْمِين، ما يُسْفِرُ وَيَضَحُ مع الاستقراء له، وإلطاف النّظر فيه ممّا نفتقده في التّناوبِ والتّعاور؛ وهذَا من أسرار هَذِهِ اللَّغَة الشّريفة، العظيمة الشّأنِ، فالفعلُ يحملُ معنى في نفسه، ومعنى مع الحرف الّذِي عُدِّي به، ويومئ به إليه، ومعنى في تركيبه في جملته يوحي بالمنطوقِ ما ليسَ منطوقاً، فإذَا الفعلُ مولودٌ جديدٌ بشخصيةٍ جديدةٍ، قد لا تحمل ملامح أرومتها»(۱).

وقد جعل الدُّكْتُور الحموز في كتابه: «التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم» التَّضْمِين من باب الحمل على المعنى (٣)، وحاول محاولةً جادة منه أَنْ يحصر المواضع الَّتِي تشيع فيها هَذِهِ المسألة في التَّنْزِيل - وهي كثيرة جدًاً - في الفلكين اللّذين يدور فيهما التَّضْمِين: الحروف، والأفعال وما يعمل عملها.

وسأعرضُ ما جاء به الدُّكتُور الحموز من شواهدَ، عرضاً وصفيّاً تاركاً الأحكام المعياريّة الَّتِي تبيّن التَّفاوت بين أَوْجُه التَّاوِيل النّاتجة عن الاختلاف بمسألة التَّضْمِين بين العُلَهَاء، وما ينتج عنها من اختلافٍ في المعنى، لأعرضَها عرضاً تحليليّاً في المبحث الثَّانِي من هَذَا الفصل، بها يتوافق وهدف البحث، والغاية الَّتِي يسعى إلى إبرازها.

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، مج١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، مج١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) الحموز، د. عبد الفتّاح أحمد، التَّأوِيل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ج٢، ص١٦٦٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع السّابق، ج٢، ص١٢٥٧.

و «اللهم» (۱): وتاتي بمعنى «في»، ومن ذَلِكَ قول، ﴿ يَقُولُ يَلَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِمَيَاتِي ﴾ [الفجر ۸۹/ ۲٤]، وتأتي بمعنى «الباء»، كقوله: ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴾ [الزّمر ۳٩/ ١٢].

و «الباء»(۱): وتأتي بمعنى «في»، ومن ذَلِكَ قوله: ﴿ فَنَكِهِينَ بِمَا ءَانَهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ [الطُور ٥٩/٨]، وتأتي بمعنى «عن»، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ فَسَّلٌ بِهِ خَبِيرًا ﴾ [الفرقان ٥٩/٨٥]، وتأتي بمعنى «اللام»، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ ﴾ [يوسف ١٠٠/١١]، وتأتي بمعنى «اللام»، كقوله: ﴿ فَحَنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ \* ﴾ [الإسراء ١٠٠/١٤].

و ﴿ فِي ﴾ (٣): وتأتي بمعنى «الباء»، ومن ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا وَمِن أَلأَنْعَكِم أَزْوَجًا

و «من»(1): وتأتي بمعنى «في»، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة ٢٦/٩]، وتأتي بمعنى «الباء»، كقوله: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى ٓ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ ﴾ [المائدةه/ ٨٣].

و «على»(٥): وتاقي بمعنى «في»، وَمِنْهُ قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ [الذّاريات ١٣/٥١].

وهَذَا الَّذِي جَمعه الدُّكْتُور الحموز غيضٌ من فيضٍ من كتاب الله تعالى، وقد صرّح بِذَلِكَ بنفسه عندما قال: «وتضمين الحرف معنى آخر واسعٌ في التَّنْزِيل، وسأُحاول أَنْ أذكر بعض الشَّوَاهِد لهَذِهِ المسألة خوفاً من الإطالة»(١).

إِلاَّ أَنَّ هَذِهِ الشِّوَاهِد جميعها ذهبَ إليها أصحاب المذهب الأوّل، في حين أنكرها أصحاب

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٥٨ -١٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ج٢، ص٩٥٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٥٧.

المذهب الثَّاني وضمَّنوا أفعالها أفعالاً أخرى، استدلُّوا عليها من قرينة السِّياق والحرف نفسه.

وأمّا تضمينُ الأفعالِ وما يعملُ عملَها معانيَ أفعالٍ أخرى أو ما يعملُ عملَها، فقد ذكر أهمّ المواضع الَّتِي جَاءَت في التَّنْزِيل بقوله: «تشيعُ هَذِهِ المسألةُ في التَّنْزِيل في مواضعَ كثيرةٍ جدّاً، ولَعَلَّ أهمّها ما يأتي:

- ١ تَضْمِيْنُ مَا يَتَعَدَّى إلى مفعولٍ صريح، معنى ما يتعدّى بواسطة.
- ٢ تَضْمِيْنُ مَا يَتَعَدَّى بواسطة، معنى ما يتعدّى إلى مفعولٍ صريح.
- ٣- تَضْمِيْنُ مَا يَتَعَدَّى بواسطة، معنى ما يتعدّى بواسطةٍ ليصحّ التّعلّق.
  - ٤- تَضْمِيْنُ الفعل معنى فعل العطاء، ليصلَ إلى مفعولين صريحين.
- ٥- تَضْمِيْنُ الفعل معنى الفعل النَّاسخ، ليصل إلى مفعولين أصلهما مبتدأ وخبر.
  - ٦- تَضْمِيْنُ الفعل معنى ما يتعلّق، ليصحّ التّعليق.
  - ٧- تَضْمِيْنُ فعل القول معنى ما يصل إلى مفعولٍ صريح.
  - ٨- تَضْمِيْنُ الفعل معنى القول، لتصحيح كسر همزة «إنّ».
    - ٩ التَّضْمِيْنُ فيها يعمل عمل الفعل»(١).

وأعطى لكلّ موضع شاهداً أو أكثر، لا أرى حاجةً إلى ذكره هنا، وإِنَّما أكتفي بالإشارة إلى تلك المواضع؛ لأَنّ ذَلِكَ ليس هدفاً رئيساً في هَذَا البحث؛ فها يخصُّ بحثنا من ذَلِكَ كلّه في هَذَا المقام هو أَنّ المعنى عند أصحاب المذهب الأوّل قد اختلف - في أثناء تدبّر معاني الآيات - عن المعنى عند أصحاب المذهب الثّاني والعكس؛ وهَذَا دليلٌ بيّنٌ، وبرهانٌ ساطعٌ، على أَنَّ اختلاف التّأويل النّحْوِيّ بين النّحْوِيِّيْنَ فِي أَثْنَاءِ التّحليل، يؤدّي إلى اختلافٍ في المعنى الّذِي ينطوي عليه النّص، وهَذَا ما سأبحثه في المبحث الثّاني، ساعياً إلى إبراز دور التّضْمِين النّحْوِيّ، وأثره في تنوّع المعاني سواءٌ أكان الخلافُ على وقوع التّضْمِين أو عدمه أصلاً، أم على وقوعه بالحروف أو المعاني سواءٌ أكان الخلافُ على وقوع التّضْمِين أو عدمه أصلاً، أم على وقوعه بالحروف أو

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ج٢، ص١٢٤٧-١٢٤٧.

بالأفعال أو ما يعمل عملها؛ إِذْ إِنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ يَؤُول لِحَقِيْقَة واحدةٍ جعلْتُ عنوان هَذَا البحث دليلاً عليها، وهي بيان: «أثر الاختلاف في الأوْجُه الإعرابيَّة في تفسير الآيات القُرْآنِيَّة».

وَمِنْ هُنَا فَإِنَّ وِجْهَتِي فِي تحليل بعضٍ من آي الذّكرِ الحكيم، ستختلفُ عن وِجْهَتَيْ كلِّ من الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل الَّذِي حاول في تحليله أَنْ يثبتَ صحّة المذهب الثَّانِي بالدّليل والبرهان مُحتكياً في ذَلِكَ كلِّه إلى المعنى، والدُّكْتُور عبد الفتّاح أحمد الحموز الَّذِي عرض هَذِهِ المسألة عرضاً أقرب إلى الإحصاء والحصر منه إلى التَّحلِيل والتّدبّر؛ لذَلِكَ سأحاول فيها يأتي - في المبحث الثَّانِي - أَنْ أُبْرِزَ أَثَرَ الاختلاف بينَ النَّحْوِيِّيْنَ في الرّكون إلى التَّضْمِين، أو اللُّجوء إلى التَّأويل إنكاراً لَهُ في التَّفسير، في توجيه المعاني في القرآن الكريم، آملاً أَنْ تأخذ هَذِهِ الطّريقة حظّاً لدى الدَّارسين، ويكون هَذَا البحث بمثابة خطوة أُولى لتصنيفِ كتبٍ تسير على المنهج نفسه، تَدَبُّراً للقرآن، وإرضاءً للرَّحنِ.

### المَبْحَثُ الثَّانِي:

دَوْرُ التَّصْمِیْنِ فِی إِبْرَازِ المَعْنَی الحَقِیْقِیِّ وَالمَجَازِیِّ، وَالجَمْعِ بَیْنَهُمَا فِی تَفْسِیْرِ بَعْضِ آیَاتِ القُرْآنِ الکَرِیْمِ:

نخلص مِمَّا سَبَقَ إِلَى أَنَّ الفعل إِذَا ضُمِّنَ معنى فعلٍ آخر، لم يلزم إعطاءه حكمه في الوجوه جميعها، بل من جلالة هَذِهِ اللَّغَة العظيمةِ الشَّأن وجزالتها، أَنْ يذكر المتكلّمُ فعلاً ما، ويضمّنه معنى فعلٍ آخر، ويجري على المضمّن أحكامه لفظاً وأحكام الفعل الآخر معنى، فيكون في قوّةِ ذكر الفعلينِ مع غايةِ الاختصار، وَمَنْ تدبّر هَذَا وَجَدَهُ كثيراً في كلام الله تعالى.

وسأعمد في هَذَا المبحث إلى بسطِ أقوالِ النَّحْوِيِّيْنَ وآرائهم فِي أَثْنَاءِ تفسيرهم وتأويلهم لبعض آي القرآن الكريم الَّتِي وقع فيها التَّضْمِين، على اختلاف ميولهم، ومذاهبهم، وانتهاءاتهم، ومدارسهم، وما يصحبُهُ هَذَا الاختلاف من تعدّد في التَّحلِيل النَّحْوِيّ، وتعدّد في الإعراب والتعليق، وما يتمخّض عن ذَلِكَ كلِّه من تفريعاتٍ في المعنى، وتنويعاتٍ في الدَّلالَة، معتمداً في ذَلِكَ على التّفاسير القديمة، ومستأنساً ما أمكن بآراء بعض المُحْدَثِيْنَ وتعليقاتهم، وما ينتج عنها من تفاوتٍ في المعاني، بقصدِ ومستأنساً ما أمكن بآراء بعض المُحدَثِيْنَ وتعليقاتهم، وما ينتج عنها من تفاوتٍ في المعاني، بقصدِ التّنويع، وإغناء البحث، وتعميق فكرة كون الإعراب مفتاحَ المعنى وأساسَ الدَّلالَة، وتأكيد أَنَّ الاختلافَ في ذَلِكَ كلّه إنَّما هو اختلاف تعدّدٍ وتنوّع، وليس اختلاف تنافرٍ وتضادّ.

وبعد إمعاني النظرَ في كثير من الآياتِ الَّتِي اَحتملت أَنْ ثُخَرَّجَ بعضُ أفعالها على التَّضْمِين، تبيَّن لي أَنَّ من أكثرِها دقّةً، وأبلغِها أَهمِّيَّة في قسم العقيدة الإسلامِيَّة، وتحديداً في مسألة القضاء والقدر، قوله تعالى: ﴿ وَأُللّهُ يُخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ - مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة ٢/ ١٠٥]، فالفعل ﴿ يَخْنَصُ ﴾ فيه وجهانِ:

أحدهما: أَنَّهُ ضُمِّن معنى الفعل «يخصّ»(١)، أو «يفرد»(٢)، أو «يفضّل»(٣) فيكون على هَذَا

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٩١.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص١٧٨.

التَّضْمِين متعدّياً، وهَذَا ما ذهبَ إليه كثيرٌ من أهل النَّحْو والعلم وَاللَّغَة قديماً وحديثاً، وَبِذَلِكَ يكون في: ﴿ يَخْتُصُ ﴾ ضمير يعودُ على الله، وتكون ﴿ مَن ﴾ مفعولاً به، على تقدير: «يختصّ اللهُ الَّذِي يشاؤه برحمته» ((()) وعَلَيْهِ فالمعنى هنا أَنَّ الله هو الَّذِي يختصُّ بالرحمة والخير بعضَ النَّاس دون بعضٍ، وذكر الآلوسيّ أَنَّ ذَلِكَ «يلائم الألوهيّة، كما أَنَّ إنزال الخير على العموم يناسب الربوبيّة» ((()) وعَلَى هذَا الرّأي تكون الرّحمة هنا عَامَّة بأنواعها جميعها ((()) ونقل القُرْطُبِيّ قول الإمام عليّ - كرّم الله وجهه -: ﴿ يَغْنَفُنُ بِرَحْمَتِهِ عَهِ النبوّة» (عن أمير المؤمنين - يعني الإمام عليّا وكذَا لله وجهه - وعن أبي جعفر الباقر عليه السّلام... وبه قال الحسن وأبو عليّ والرُّمَانِيّ وغيرهم من المُفسِّرِيْنَ (()) ، وهَذَا ما ذهب إليه الزَّغُشَرِيّ (()) ، وقال الآلوسيّ: «والمراد من الرحمة ذَلِكَ الخير من المُقسِّرِيْنَ (()) ، وهَذَا ما ذهب إليه الزَّغُشَرِيّ (()) ، وقال الآلوسيّ: «والمراد من الرحمة ذَلِكَ الخير الأَّ أَنَّهُ عبر عنه بها اعتناءً به وتعظيهاً لشأنه (()) ، وفسّرها الرَّازِيّ بالإحسانِ (()).

وإلى هَذَا التَّضْمِين وَجَعْلِ ﴿ يَغْنَصُ ﴾ متعدّياً ذهب الزَّنَخْشَرِيّ، والطَّبَرْسِيّ، والقُرْطُبِيّ، والرَّاذِيّ، وأبو البقاء (١) من القُدَمَاء؛ وأبن خليفة عليويّ (١)، والشَّعْرَاوِيّ (١١)، والصّابونيّ (١)، وعبد الرحن حبنكة (١) من المُحْدَثِيْنَ؛ فهَوُ لاَءِ جميعهم لم يذكروا في كتبهم سوى هَذَا الرّأي، ولم يذهبوا سوى هَذَا الرّأي، ولم يذهبوا سوى هَذَا الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه ا

<sup>(</sup>١) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٩١.

<sup>(</sup>٤) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) الطَّبرُسِيّ، أبو عليّ الفَضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٦) الزَّغُشَريِّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٧) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٨) الرَّازيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٢، ج٣، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٩) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٨٧.

<sup>(</sup>١٠) عليوًى، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص٤٢٢.

<sup>(</sup>١١) الشُّعْرَاوِيّ، محمّد متوتّي، تفسير الشُّعْرَاوِيّ، مج١، ص٥٠٤.

<sup>(</sup>١٢) الصابونيّ، محمّد علي، صفوة التّفاسير، ج١، المكتبة الفيصليّة، مكّة المكرّمة، د.ت، ص٨٦.

<sup>(</sup>١٣) حبنكة، عبد الرّحمن حسن، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر، مج١٥، ص٢١٢.

والوجه الثّاني للفعل ﴿ يَخْنَصُ ﴾: أَنَّهُ ضُمِّنَ معنى الفعل: «ينفرد»(١)، فيكون على هَذَا التَّضْمِين لازماً، وَبِذَلِكَ لم يكن فيه ضميرٌ، ويكون فاعله: ﴿ مَن ﴾ (١)، نقل هَذَا الرّأي عددٌ من المُفسِّرِيْنَ القُدَمَاء، وَمِنْهُمُ الآلوسيّ، وأَبُو حَيَّان، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ، دون أَنْ يُرجِّحوا رأياً على رأي، وإنَّمَ اكتفوا بعرض كلِّ من المذهبَيْنِ، إلاَّ أَنَّ السَّمِيْن الحَلَبِيّ قد أشار إلى اختلافِ المعنى على هَذَا الرّأي، وقدره بقوله: «أي: «والله يُختصُّ برحمتِه الشّخصُ الَّذِي يشاؤُه»، ويكون «افتعل» بمعنى فعل الفاعل بنفسه، نحو: «اضطرب»، والاختصاص ضدّ الاشتراك»(١).

والفرق في المعنى بَيْنَ تضمين الفعل ﴿ يَخْنَصُ ﴾ معنى الفعل «يفرد»، أو معنى الفعل «ينفرد»، بيّنٌ واضحٌ، فعلى الأوّل: الله هو الَّذِي يوزّع الخير على مَنْ يشاؤهُ برحمته وفضله، وَعَلَى الثَّانِي: الإنسانُ هو الَّذِي يختارُ لنفسه أَنْ تنزل عليه هَذِهِ الرّحمة وهَذَا الخير بأفعاله الحميدة، وقربه من ربّهِ وتبتّلهِ إليه، وإلى هَذَا المعنى أُمِيْلُ لقربه من المنطق، وانسجامه مع طبيعة التّفكير البشري، على خلافِ مَنْ أنكره من العُلَمَاء قديمهم وحديثهم، ولعليّ ألتمس من قول السّمِيْن الحَلَبِيّ: «وبَهَذَا يتبيّنُ فسادُ قول مَنْ زعمَ أَنَّهُ هنا متعدِّ ليس إلاّ»(نُ أَنَّهُ يميل إلى هَذَا الرّأي.

و يجوز أَنْ تكون ﴿ مَن ﴾ موصولة، أو موصوفة، وَعَلَى التَّقْدِيْرِين كليها فلا بدّ من تقدير عائد؛ لأَنَّهُ محذوف (٥)، وقدّره أبو البقاء بقوله: «أي: «مَنْ يشاءُ اختصاصَهُ»، فَحُذِفَ المضاف فبقي مَنْ يشاؤه، ثمّ حُذف الضّمير (٢)، وَكَذَلِكَ يجوز أَنْ يُضمّنَ ﴿ يَشَاءُ ﴾ معنى «يختار (٧)، فحينئذِ لا حاجة إلى حَذْفِ مضافٍ (٨)، بل تقدّره ضميراً فقط؛ أي يشاؤه (٩).

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٤٩١.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٨٧.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبَيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٨) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٨٧.

<sup>(</sup>٩) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٨٧.

وفي ذَلِكَ كلِّهِ خير دليل على أَنَّ التَّضْمِين له أثره الواضح في اختلاف المعاني وتوجيهها وتعدّدها في أثْنَاء التَّحلِيل النَّحْوِيّ والتَّفسير اللّغويّ لبعض آيات القرآن الكريم، ممّا يساعد على إغناء المادّة المدروسة، واستكناه ما يمكنُ أَنْ يحمله اللّفظ من معانٍ ما زال الكثير مِنْهَا بحاجةٍ إلى إخراجِهِ وتدبّرِه، لِا فيه خير الأمّة وصلاح المجتمع.

ومن الشِّوَاهِد على ذَلِكَ أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةٍ إِبْرَهِ عَم إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة ٢/ ١٣٠]، ففي قولِهِ: ﴿ نَفْسَهُ ﴾ ثهانيةُ أَوْجُه:

أحدهما: أنَّهُ مفعول به، على احتساب معنى الفعل ﴿ سَفِه ﴾ كمعنى الفعل «سفّه»، وهو قول تَعْلَب والْمَبِّد، يقول القُرْطُبِيّ: «حكى ثَعْلَب والْمَبَرِّد أَنَّ ﴿ سَفِه ﴾ بكسر الفاء، يتعدَّى ك «سفّه» بفتح الفاء وشدّها» (۱) ونُقِلَ هَذَا الوجه عن الأَخْفَش الأكبر (۱)، يقول الطَّبَرْسِيّ: «قال الأَخْفَش معناه: سفّه نفسه» (۱)، وحُكِيَ أَيْضًا عنه أَنَّهُ عدَّها لغةً (۱)، وكَذَلِكَ عدّها يونس لغةً (۱)، وهَذَا الوجه أحسن الوجوه عند السَّمِيْن الحَلَبيّ (۱).

والوجه الثّاني: أنَّهُ مفعول به أيضاً، ولكن على تضمين الفعل ﴿ سَفِهَ ﴾ معنى الفعل «امتهنها واستخفّ بها، «امتهن أو «استخفّ»، وهو اختيار الزَّمَخْشَرِيّ بقوله: ﴿ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ امتهنها واستخفّ بها، وأصل السّفه: الخفّة» (٧)، وراح يعدّ بعض الوجوه المحتملة، ويعرض آراء العُلَمَاء فيها، ثمّ قال معلّلاً سبب اختياره لهذا الوجه الَّذِي ذكره أوّلاً: «والوجه هو الأوّل، وكفى شاهداً له بها جاء في الحديث: «الكِبْرُ أَنْ تَسْفَهَ الحَقَّ وتَغْمَضَ النَّاس» (١)؛ وذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا رَغِبَ عمّا لا يرغبُ عنه عاقلٌ

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج٢، ص٩٠.

<sup>(</sup>٢) هو أبو الخطّاب، انظر ترجمته، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٤) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٥) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٧) الزَّغَشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٨) البزّار، أحمد بن عمرو، البحر الزّخّار المعروف بمسند البزّار، تحد. د. محفوظ الرّحمن زين الله، ج٦، ط١، مؤسّسة علوم القرآن، بيروت، ١٤٠٩هـ، رقم (٢٤٣٣)، ص٤٠٨.

قطُّ، فقد بالغَ في إذالةِ نفسه(١) وتعجيزها، حَيثُ خالف بها كلّ (نفس عاقلةٍ ١٥٠٠).

واختار هَذَا الوجه من المُحْدَثِينَ الصابونيّ "، وإلى قريبٍ من هَذَا ذهب الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل، فهو عنده بمعنى «امتهن، واحتقر»، وعلّل سبب اختياره هَذَا التَّضْمِين بقوله: «وبهَذَا التَّوجيه في تضمين ﴿ سَفِه ﴾ معنى «امتهن، واحتقر» يكون أدنى إلى مفهوم اللُّغَة، وأحكم في التوجيه في تضمين ﴿ سَفِه ﴾ معنى «امتهن، واحتقر» يصوّرها، والنّموذج البشريّ الَّذِي يعرض له؛ الدَّلالَة على المراد، للتناسق مع الحالةِ النّفسيّة الَّتِي يصوّرها، والنّموذج البشريّ الَّذِي يعرض له؛ فالسّفه: خفّة الحلم، أمّا المهانة: فضعف الرّأي، ومن عادة العرب أنْ يعطوا المأخوذ منه حكماً من السّفه: وخفّة أحكام صاحبه عمارةً لبينها، وتتمياً للشبه الجامع لها؛ فجمع التَّضْمِين السفاهة مع المهانة، وخفّة الحلم مع الظّلم، فخزي في نفسه من معرّته، وأيّ ظلمٍ لها أشدّ من الرّغبة عن ملّة إِبْرَاهِيم عليه السّلام» (١٠).

وذهبَ هَذَا المذهبَ من المُحْدَثِيْنَ ابن خليفة عليوي بقوله: «أي جَهَّلَ نفسَهُ... والعربُ تضعُ ﴿ سَفِهَ ﴾ وضع «جَهَّلَ» وأنَّ مَنْ عبد حجراً، أو قمراً، أو شمساً، أو صنهاً، فقد جَهَّلَ

<sup>(</sup>١) أي: إهانتها.

<sup>(</sup>٢) الزَّغْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) الصابوني، محمّد علي، صفوة التّفاسير، ج١، ص٩٦.

<sup>(</sup>٤) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج٢، ص٤١٣.

<sup>(</sup>٥) الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٥٦٤.

<sup>(</sup>٧) الألوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٨) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج٢، ص٠٩.

نَفْسَهُ؛ لأَنَّهُ لم يعلمْ خالِقَها»(١)، وإلى قريبٍ من هَذَا ذهب الشَّيْخ الشَّعْرَاوِيّ، وهو عنده: «دليلٌ على ضعفِ الرَّأي، وعدم التّفرقة بين النّافع والضّارّ»(١).

وذكر الرَّازِيِّ أَنَّهُ ضُمِّنَ معنى فعل «أضل» ونقل عن الحسن تضمينه معنى الفعل «خسر» أيضاً "، ونقلِ الآلوسيّ عن أبي عُبَيْدَة أَنَّهُ ضُمّن معنى الفعل «أهلك» (أ)، وذكر الطَّبَرْسِيّ أَنَّهُ على معنى «أوبقَ» (أ)، وابن كَثِيْر أَنَّهُ بمعنى «ظلمَ» (أ)، وعند ابن هِشَام ضُمِّنَ معنى «خاف» (أ)، وعند ابن عاشور معنى «أهمل» (أ).

والوجه الرَّابِع: أَنَّهُ منصوبٌ بنزع الخافض، يقول القُرْطُبِيّ: «وحكى الكِسَائِيّ عن الأَخْفَش أَنَّ المعنى «جَهِلَ في نفسِهِ»، فحذفت «في»، فانتصب»(١)، وهو بِذَلِكَ لا ينافي كون الفعل لازماً على أصله، وهو قولٌ لبعض البَصْرِيِّيْنَ أيضاً (١)، وَبِذَلِكَ لا حاجة إلى التَّضْمِين؛ لأَنَّ الفعل (سَفِهَ ) قد عُدِّي بحرف الجرّ «من»، وهو الأصل فيه.

والوجه الخامس: أَنَّهُ توكيد لمؤكّد محذوفٍ، تقديره: «سفِهَ قولَه نفسَه»، فحذف المؤكَّد، قياساً على النَّعْت والمنعوت (١١٠)، وهو منقولٌ عن مكّيّ بن أبي طالب القيسيّ (١٢).

<sup>(</sup>١) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٢) الشَّعْرَاوِيّ، محمّد متوتّي، تفسير الشَّعْرَاوِيّ، مج١، ص٩١٥.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج٢، ج٤، ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) الآلوُسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسيّر القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٠٦١.

<sup>(</sup>٥) الطُّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>٦) ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، تفسير القرآن العظيم، مج١، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْبِ عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٠٦٨.

<sup>(</sup>٨) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٩) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج٢، ص٩٠.

<sup>(</sup>١٠) الآلوسيّ، شهاب الَّدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١،ج١، ص١٦.

<sup>(</sup>١١) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢١.

<sup>(</sup>١٢) لم أجد هَذَا الرَّأي في كتابيه «المشكل»، و«الكشف»، وهو محكيٌّ عنه.

والوجه السَّادِس: أَنَّهُ منصوبٌ على التّمييز، كما في قول النَّابغة الذبيانيِّ(١):

٥٥- وَنَأْخُذْ بَعْدَهُ بِذِنَابِ عَيْشٍ أَجَبَّ الظَّهْرَ، لَيْسَ لَهُ سَنَامُ (٢) وكما في قول الحارث المُرِّيّ(٣):

٥٦- فَمَا قَوْمِي بِثَعْلَبَةَ بنِ سَعْدٍ وَلا بِفَزَازَةَ الشُّعُرِ الرِّقَابَا (١٠)

قال الزَّغُشَرِيّ: «وقيل: انتصابُ النَّفْسِ على التّمييز، نحو: «غبن رأيهُ وألم رأسَه»، ويجوز أَنْ يكون في شذوذ تعريف المميّز» واستشهد بالبيتين السّابقين، على احتسابِ «الظّهر» و «الرّقابَ» تمييزَيْنِ، وهو قول بعضِ الكُوفِيِّنُ (٢)، وذكر القُرْ طُبِيّ أَنَّهُ رأي الفَرَّاء (٧)، وكَذَلِكَ ذكره

<sup>(</sup>١) هو زياد بن معاوية بن ضباب الذّبياني، الغطفانيّ المُضريّ، أبو أمامة ( -١٨ ق.هـ)، شاعر جاهليّ، مِنَ الطّبقة الأولى، ومن شعراء المُعلّقات، يعرض عليه الشّعراء في سوق عُكاظ، من أمثال: الأعشى، وحسّان، والخنساء، مَدَحَ النّعهان بن المنذر، وله ديوان شعر. الجُمَحِيّ، محمّد بن سلاّم، طبقات الشّعراء الجاهليين والإسلاميين، ص ٢٥. وانظر الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الذّناب: الطّرف، والأحبّ: المقطوع. ونسب البيت سِيبَوَيْهِ إلى النّابغة الذّبيانيّ. سِيبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٦٥.

وهو في ديوانه. النّابغة، أبو أمامة الذبيانيّ، الدّيوان، تحد. د. شكري فيصل، بيروت، ١٩٦٨م، ص٢٣٢.

وذكره ابن الأنَّبَارِيّ في «الإنصاف»، دون أن يذكر قائله. ابن الأنَّبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ، ج١، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) هو الحارث بن ظالم بن غيظ الْمُرِّيّ، أبو ليلي ( -٢٢ق.هـ)، شاعر جاهليّ آلت إليه سيادة غطفان. الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٢، ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) نسب البيتَ سِيْبَوَيْهِ إلى الحارث بن ظالم المرّيّ، وذكره مرّتين في «الكتاب»، إحداهما باختلافٍ في بعض اللّفظ، ونقله عن أبي الخطّاب، فقال: «ولا بفزازةَ الشُّعرى رِقابا». سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٦٩-٢٧٠.

وذكره ابن الأَنْبَارِيّ باسم «بَكْرٍ»، بدلاً من «سَعْدٍ». ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِيِّيْنَ الْبَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيِّنَ، ج١، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٥) الزَّغْشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٢١٥–٢١٦.

<sup>(</sup>٦) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢١.

<sup>(</sup>٧) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحُمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج٢، ص٩٠.

أبو البقاء، إِلاَّ أَنَّهُ قدرد قوله: «وهو ضعيفٌ لكونِهِ معرفة»(١)، كَذَلِكَ رده السَّمِيْن الحَلَبِيّ بقوله: «وليس كَذَلِكَ، بل هما مشبّهان بالمفعول به؛ لأَنَّهُم معمولا صفةٍ مشبَّهةٍ وهي الشُّعُر جمع أشعُر، وأجبّ وهو اسم»(١).

وذكر الطَّبَرْسِيّ أَنَّ الزَّجَّاج قد أنكر ذَلِكَ أيضاً: «قال: إِنَّ معنى التّمييز لا يحتمل التّعريف؛ لأَنَّ التّمييز إِنَّهَا هو واحدٌ يدلّ على جنسٍ أو خلّةٍ تخلص من خلال، فَإِذَا عرّفته صار مقصوداً قصده، وهَذَا لم يقله أحدٌ مّن تقدّم من النَّحْوِيِّيْنَ)(٢٠).

والوجه السَّابع: أَنَّهُ توكيد، لـ ﴿ مَن ﴾، على عدِّها في محلّ نصب على الاستثناء، وذكر ابن هِشَام أَنَّ هَذَا الوجه قاله الكرمانيّ، ورأى ابن هِشَام أَنَّ ذَلِكَ ضعيفٌ؛ «لأَنَّهُ حمل «النَّفس» على التَّوْكِيد في موضعٍ لم يحسن فيه» (١٠)، ورأى السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّهُ «تخريجٌ غريب» (٥).

والوجه الثَّامِن: أَنَّهُ مشبَّهٌ بالمفعول به، وهو قولُ بعضِ الكُوفِيِّينَ (١٠).

وأَبُّو حَيَّانَ بعد أَنْ ذكر هَذِهِ الوجوه أنكرها جميعها، واختار أوّلها، وعلّل ذَلِكَ بقوله: «أمّا التّمييز فلا يجيزه البَصْرِيُّونَ؛ لأَنَّهُ معرفة، وشرط التّمييز عندهم أَنْ يكون نكرة ((())؛ وأمّا كونه مشبّهاً بالمفعول فذَلِكَ عند الجمهور مخصوصٌ بِالصِّفَة، ولا يجوز في الفعل، تقول: «زيدٌ حَسَنٌ الوجه)، ولا يجوز «حَسُنَ الوجه» ولا «يحسنُ الوجه)؛ وأمّا إسقاط حرف الجرّ، وأصله «من سَفِهَ في نفسه»، فلا ينقاسُ؛ وأمّا كونه توكيداً وحذف مؤكّده ففيه خلاف، وقد صحّح بعضهم أَنَّ في نفسه )، فلا ينقاسُ؛ وأمّا كونه توكيداً وحذف مؤكّده ففيه خلاف، وقد صحّح بعضهم أَنَّ ذَلِكَ لا يجوز؛ وأمّا التَّضْمِين فلا ينقاس؛ وأمّا نصبه على أَن يكون مفعولاً به ويكون الفعل

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي النَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص٧١٦.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السّابق، ج٢، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٧) وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيِّ أَنَّ ما ورد منه معرفةً نادرٌ أو متأوِّلٌ. الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدَّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص١٢٢.

يتعدّى بنفسه، فهو الَّذِي نختارُهُ (()، على حين وَجَدْنَا مَنْ يأخذ بالوجه الثَّانِي والثَّالِث على عدِّ التَّضْمِين من القياس، وكنّا قد أشرنا في المبحث الأوَّل من هَذَا الفصل إلى أَنَّ أَبَا حَيَّان قد أنكر القول بقياس التَّضْمِين مع أَنَّهُ قد نقل عن الأقدمين أَنَّهُ يُقاس عليه (٢)، وذكرنا في الفصل الثَّانِي من البحث أَنَّهُ قد خرّجَ بعضَ الشَّوَاهِد القُرْآنِيَّة على التَّضْمِين على إنكاره له (٢).

وأيّاً كان، فما يعنينا هنا هو أَنَّ هَذِهِ المعاني المتعدّدة للآية الكريمة إِنَّمَا كان للتّضمين أثرٌ كبيرٌ في تنوّعها وتعدّدها، ودورٌ فعّالٌ في توجيهها، قال به كبار النَّحْوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ قديماً وحديثاً، وقد تبيّن لنا ذَلِكَ جليّاً، فِي أَثْنَاءِ دراستنا لهَذِهِ الآية في ضوء تعدّد الأَوْجُه النَّحْوِيَّة في تخريجها.

ومن الملحوظ أَيْضاً أَنَّ العُلَمَاء لم يحصروا تضمين الفعل ﴿ سَفِهَ ﴾ في معنى واحدٍ لفعلٍ واحدٍ، وإِنَّمَا توسّعوا في ذَلِكَ؛ لئلاّ يضيّقوا واسعاً، ولَعَلَّ سبب ذَلِكَ أَنَّ حاقة السّفيه وجهلَهُ وهشاشة تفكيرِه، قد جعلت من التَّضْمِين يعزّ مطلبه ويبعد شأوهُ.

ومن ذَلِكَ أَيْضاً قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَرَهُوا الطّلَقَ ﴾ [البقرة ٢٢٧]، ففي نصب ﴿ الطّلَاقَ ﴾ وجهانِ: أحدهما: أنّهُ منصوبٌ بنزعِ الخافض، والتّقْدِيْر: «وَإِنْ عزموا على الطّلاق»؛ لأَنَّ «عزم» يتعدّى بـ «على»، كقوله(٤٠):

٥٧ - عَزَمْتُ عَلَى إِقَامَةِ ذِي صَبَاحٍ لِشَيءٍ مَا يُسسَوَّدُ مَنْ يَسسُوْدُ

ذكر هَذَا الوجه عددٌ من الأقدمين، وَمِنْهُمْ أبو البقاء (٥٠)، وأَبُو حَيَّان (٢)، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ (٧٠)؛

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج١، ص٥٦٤.

<sup>(</sup>۲) انظر ص۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية (٥)، ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) البيت - كها ذكر أكثر المحقّقين - لأنس بن مدركة الخثعميّ، ونسبّهُ سِيبُوَيْهِ إلى رجلٍ مِنْ خثعم. سِيبُوَيْهِ، عمرو بن عثهان، الكتاب (مؤسّسة الرّسالة)، ج١، ص٢٠٢.

وذكره المُبرِّد في «المقتضب». المُبرِّد، أبو العبّاس، المُقتضب، ج٤، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٥) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٦) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٢، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٤٣٥.

وعددٌ من المُحْدَثِيْنَ، وَمِنْهُمُ ابن خليفة عليوي'' وغيره، وَعَلَى هَذَا الوجه الإعرابيّ يكون المعنى كما ذكره الزَّمُحْشَرِيّ: «الغالب أَنَّ العازم للطّلاق... لايخلو من مقاولة ودَمْدَمة، وَلا بُدَّ لـه مِنْ أَنْ يُحدّثَ نفسَهُ ويناجيها بِذَلِكَ»''.

في حين يختلف هَذَا المعنى اختلافاً كبيراً، إِذَا ما نظرنا إلى الوجه الثَّانِي لنصب ﴿ الطَّلَقَ ﴾ ، مفعولاً به ، على تضمين الفعل ﴿ عَرَّهُوا ﴾ معنى الفعل «نَوَوا» ؛ لأَنَّ مجرّد النيّة ليس فيها غضب، وَيِذَلِكَ يكون القاصد إلى ذَلِكَ معملاً فكره دون أيِّ انفعالٍ أو غضب يستوجبانِ التّسرّع في الحكم، وشتّانَ ما بين المعنيين في هَذَا المقام خَاصَّة ، لِمَا فيه من أقوالٍ وآراءٍ متفاوتةٍ بينَ عُلَمَاء الفقه والشّريعة ، وذكر هَذَا الوجه أَيْضًا من القُدَمَاء أبو البقاء (٣) ، وأَبُو حَيَّان (١) ، والسّمِيْن الحَلَبِيّ (٥) ومن المُحدَرُيْنَ ابن خليفة عليوي (٢) ، دون أَنْ يميّزوا بين وجهٍ وآخر ، أو يضعّفوا وجهاً ويقوّوا آخر .

وانفرد الآلوسيّ بين القُدَمَاء في تضمين الفعل ﴿ عَزَمُوا ﴾ ، معنى الفعل «صَمَّمُوا»، بقوله: «صَمَّمُوا قَصْدَهُ بِأَنْ لَمْ يفيئوا، واستمرّوا على الإيلاء(٧٧)» (٨)، وذهب هَذَا المذهب من

<sup>(</sup>١) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص٧٨٩.

<sup>(</sup>٢) الدَّمْدَمَة: الغضب، ودمدم عليه: كلَّمه مغضباً. الزَّيَخْشَريّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٢، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٦) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص٧٨٩.

<sup>(</sup>٧) لَمْ يفيئوا: «لم يرجعوا فيه»، واستمرّوا على الإيلاء: «صارَ مِنْهُمْ طلاقاً بائناً بمضيّ العدّة»، فالإيلاء في اللغة: «الحلف مُطلقاً»؛ سواءٌ أكانَ على تَرْكِ قربان الزّوجة، أم على شيءٍ آخرَ. الفيّوميّ، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعيّ، ج١، مادّة (إلى)، ص٢٨.

وهو في الاصطلاح: «أَنْ يحلفَ ألاّ يَطاَّ امرأتَهُ مُطلقاً، أو مدَّةً معلومةً على ما يأتي»، وقد كان ذَلِكَ فرقةً مؤبّدةً في الجاهليّة. العِمرانيّ، يحيى بن سالم، البيان (شرح كتاب المهذّب للشِّيرازيّ)، اعتنى به قاسم محمّد النوريّ، ج١٠٠ ط١، دار المنهاج، جدّة، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٨) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج٢، ج٢، ص١٩٥.

المُحْدَثِيْنَ الدُّكْتُور وهبة الزِّحيليّ (١) والصّابونيّ الَّذِي فسّر الآية على هَذَا الرِّأي بقوله: «والمراد من الآية أَنَّ الزُّوْجَ إِذَا حلف ألا يقرب زوجته تنتظره الزّوجة مدّة أربعة أشهر، فإنْ عاشرها في المدّة فبها وَنِعْمَتْ؛ ويكون قد حَنَثَ في يمينه، وَعَلَيْهِ الكفّارة، وَإِنْ لَمْ يعاشرُها وَقَعَتِ الفرقةُ والطّلاقُ بمضيّ تِلْكَ المدّة» (١)، وهَذَا يتلاقى مع ما ذهب إليه السّمِيْن الحَلَبِيّ من تضمين الفعل ﴿ عَنَوُا ﴾ معنى الفعل «أقسموا» (١).

ونقل الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل عن القاضي ابن العربي قوله: «وقد يتضمّن العزم معنى الإيقاع؛ لأَنَّهُ يستلزمه غالباً» (٤٠)، وهَذَا يعني أَنَّ الطَّلاقَ تَمَّ وَوَقَعَ، ويبدو أَنَّ الدُّكْتُور فَاضِل قد مال إلى هَذَا الرَّأي بقوله: «وهَذَا احتهال متساو، ولأجل تساويه توقّفتِ الصّحابة فيه... فلو نُسِيَ الفيء، وانقضتِ المدّة لوقع الطّلاق، إِنَّهُ التَّضْمِين، فاقبله وأنت مطمئنٌ إليه، فَإِنَّهُ أنفى للسّبهة، وأمنع للشّك، وأدخل في اليقين» (٥٠).

فمن الواضح أنَّ في التَّضْمِين مزايا، لو استوفينا حقّه في الدِّراسة، وبنينا عليه أحكاماً، واستنبطنا منه قواعد، لكنّا قد ألفينا اللفظ الواحد يَلِدُ معاني جمّة، لكلِّ معنى مزيّة، يُحِيطها سحرٌ من طريقه، ولونٌ من بريقه.

ومن الأمثلة الَّتِي تؤكّد أَنَّ للتضمين دوراً أساساً في صياغة المعنى وتشكيله في بعض آي القرآن الكريم، قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِبَادِى اللَّينَ السَّرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَظُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ القرآن الكريم، قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِبَادِى اللَّينَ السَّرَفُوا عَلَىٰ انفُسِهِمْ لَا نَقْ نَظُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ الذيك رأوا أَنْ يُضَمِّنُوه معنى فعل آخر كي يستقيم المعنى، وينسجم مع اللّفظ الَّذِي يحمله، فذهب معظمهم إلى القول

<sup>(</sup>١) الزحيليّ، د. وهبة، التَّفسير الوجيز على هامش القرآن العظيم ومعه أسباب النّزول وقواعد التّرتيل، ط٢، دار الفكر، دمشق-سورية، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) الصابونيّ، محمّد علي، صفوة التّفاسير، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج٢، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج٢، ص٤٧٧.

<sup>(</sup>٥) المرجع السّابق، مج٢، ص٤٧٧.

بالتَّضْمِين، متّفقين على ضرورته في هَذَا المقام، ثُمّ اختلفوا في اختيار الفعل المناسب كي يضمّنوه معناه، وهَذَا الخلاف ما زال إلى يومنا هَذَا بابُهُ مفتوحاً أمام كلِّ مَنْ كان له حقّ الاجتهاد، وتوافرت فيه شروطه؛ لأنَّهُ - كما ذكرنا - التَّضْمِين أقرب إلى الاجتهاد الفرديّ منه إلى القياس الجماعيّ.

فذهب الزَّغْشَرِيّ إلى أَنَّ الفعل ﴿ أَسْرَفُوا ﴾ قد ضُمِّنَ معنى الفعل « جَنَوا»، لكي يتعدّى بحرف الجرّ ﴿ عَلَى ﴾ فيتوجه المعنى على اللّفظ الَّذِي يقتضيه بقوله: « ﴿ أَسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم ﴾ جَنَوا عليها بالإسراف في المعاصي والغلوّ فيها» (() وكان الآلوسيّ قد ذكر هَذَا الوجه بقوله: «وضُمِّنَ معنى الجناية ليصحّ تعدّيه به ﴿ عَلَىٰ ﴾ والمضمِّن لا يلزم فيه أَنْ يكونَ معناه حقيقيّاً» (() وذكر أَيْضًا وجها آخر، وهو أَنَّهُ ضُمِّنَ معنى الفعل «أفرطوا»، ليكون المعنى على هَذَا الوجه: «أفرطوا في الجناية على هَذَا الوجه مال البيضاويّ بقوله: «أفرطوا في الجناية علىها بالإسراف في المعاصي» (أن وكَذَلِكَ ما ذهب إليه الصَّابونيّ من المُحْدَثِيْنَ، وتقدير المعنى عنده: «أفرطوا في الجناية على أنفسهم بالمعاصي والآثام» (٥).

وذهب ابن عاشور في «التّحرير والتّنوير» من المُحْدَثِيْنَ إلى أَنَّهُ قد ضُمِّنَ معنى الفعل «أكثروا» وفصّل ذَلِكَ وعلّله بقوله: «والإسراف: الإكثار... والأكثر أَنْ يُعَدّى إلى متعلّقه بحرف «من»، وتعديته هنا بـ ﴿ عَلَى ﴾؛ لأَنَّ الإكثار هنا من أعمال تتحمّلها النّفس، وتثقل بها، وذَلِكَ متعارف في التّبعات والعدوان، تقول: «أكثرتُ على فلانٍ»»(١).

وقدّر عبد الرّحمن حبنكة حالاً محذوفةً - وهو وجهٌ ذكرناه في المبحث الأوَّل من هَذَا

<sup>(</sup>١) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٣، ج٢٤، ص٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، مج١٣، ج٢٤، ص٢١.

<sup>(</sup>٤) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزِيل وأسرار التَّأوِيل المعروف بتفسير البيضاوي، مج٢، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) الصابوني، محمّد علي، صفوة التّفاسير، ج٣، ص٨٥.

<sup>(</sup>٦) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج٩، ج٢٤، ص٤٢.

الفصل (١) - قد عملت في شبه الجملة بعدها، وهَذِهِ الحال هي: «جَانِيْنَ»، بقوله: «﴿ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِم ﴾ ؟ أي: أسرفوا جانينَ على أنفسهم بِأَنَّهُمْ استحقّوا بجرائمهم عقابَ اللهِ الحُكمِ العَدْل» (٢).

وخالف الدُّكُتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل القُدَمَاء والمُحْدَيْنَ فيها ذهب إليه، من أَنَّ الفعل ﴿ أَسَرَفُوا ﴾ قد تضمّن معنى الفعل «عَدَوْا»، وعلّل ذَلِكَ مُتكنًا على المعنى، بقوله: «ولَعَلَّ تضمين «عَدَوْا» أَدُنُ على المراد من «جَنَوْا»؛ لأَنَّ «جنى على نفسه: أذنب ذنباً يؤاخذ عليه»، أمّا «عدا على نفسه، فظلَمَها وجاوز القَدْرَ في ظلمها»، فالعدوان مع سياقِ القنوط أَوْلى من الجناية؛ فالإسراف على النفس مطلق، يشمل الإشراك والإفراط في أنواع المعاصي، والعدوان عليها مقيد، ولَعَلَّ استعال الإسراف بدلاً من العدوانِ أسوغ مع السِّياق، سياقِ الرِّحمة، وفتح باب الأمل، فلا يقنطوا، ولا ييأسوا، ويبقى المسرف على نفسه رجلاً قلبُهُ بين اليأسِ ممّا حصدت يداه في ظلم نفسه، وبين الرّجاء فيها عند الغفور الرّحيم، يفتحُ لهم أبواب رحمته على مصراعيها بالتوبة ويدعوهم إلى الأوبة إليه غير قانطين ولا يائسين… ولا يحتاج الوالج فيه إلى استئذان، ففضل التَّضْمِين أَنَّهُ جع المعنين جميعاً، فالزمْهُ لِشرفِه، واشدُدْ يدَكَ به "(").

وَإِنْ كَانَ لِي كَلَمَةٌ أَقُولُهَا، فَهِي أَنَّنِي بعد استقرائي لكثيرٍ من كتب التَّفسير القديمة، وجدْتُ العديد من المُفَسِّرِيْنَ والنَّحْوِيِّيْنَ يبتعدون عن تخريج هَذَا الفعل، ولم يفسّروا معناه، أو يعطوا سبباً لتعدّيه بحرف الجرِّ «على»، خلافاً لأصله الموضوع له في المعاجم، ووجدْتُ أَيْضَا أَنَّ مَنْ خرِّجَهُ وناقشَهُ وبحث في أمره وجدَ نفسَهُ مضطرّاً إلى الأخذ بالتَّضْمِين سبباً لذَلِكَ - كما بيّنْتُ - والَّذِي وناقشَهُ وبحث في أمره وجدَ نفسَهُ مضطرّاً إلى الأخذ بالتَّضْمِين أو في الحروف جميعاً، على أنَّهُ لا أثار فضولي وأدهشني أنَّ مَنْ أنكر وقوع التَّضْمِين في الأفعال أو في الحروف جميعاً، على أنَّهُ لا ينقاس - وَأَخُصُّ مِنْهُمُ ابْنَ هِشَام وأَبَا حَيَّان، كما مرّ بنا - قد تجنّب الحديث عن هَذَا الفعل، ولم ينتفس إليه، ولم يخرّجه على وجهٍ، وكَأَنَّهُ غيرُ مذكورٍ في هَذِهِ الآية، كما وجدْتُ أَنَّ القائلين يلتفت إليه، ولم يخرّجه على وجهٍ، وكَأَنَّهُ غيرُ مذكورٍ في هَذِهِ الآية، كما وجدْتُ أَنَّ القائلين

<sup>(</sup>١) وهو ما ذهبَ إليه الزَّنحُشَرِيّ، انظر ص٣٩١-٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) حبنكة، عبد الرَّحمن حسن، معارج التَّفكُّر ودقائق التَّدبّر، مج١٢، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج٢، ص٤٠٩.

بالتَّضْمِين والمتحمّسين له أكثرهم من المُحْدَثِيْنَ الَّذِيْنَ يتفنّنون في تخريجه على الوجه الأكمل والمعنى الأقوم في الشَّوَاهِد الشعريّة والحديث الفصيح عَامَّة، وفي القرآن الكريم خَاصَّة.

ومن الشِّوَاهِد الَّتِي قادني البحث في كتب التَّفسير - قديمها وحديثها - إليها، وما وجدْتُ فيها أَنَّ القول بالتَّضْمِين أقوى الوجوه، وأيسرُها تخريجاً، وأكثرُها انسجاماً مع المعنى، قوله تعالى: ﴿ وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا ﴾ [القمر٥٤/١٦]، ففي نصب ﴿ عُيُونًا ﴾ أَوْجُه عِدَّةٌ:

أحدها: أنَّهُ تمييزٌ منقولٌ من المفعول به؛ إذ الأصل: «وفَجَرْنا عيونَ الأرضِ»، يقول الآلوسي: «وأصله «فجَرْنا عيونَ الأرضِ»، فغيرَ إلى ذَلِكَ التّمييز، للمبالغة بجعل الأرضِ كلّها متفجّرةً مع الإبهام والتّفسير»(١)، وذكر هَذَا الوجه عددٌ غير قليل من النَّحْوِيِّنَ والمُفسِّرِيْنَ على أنّهُ هو المشهور، إلاّ أَنَّ هناك من ضَعَّفَهُ، يقول السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «وَمَنَعَهُ بعضُهم، وتأوَّلَ هَذِهِ الآيةَ»، هو المشهور، إلاّ أَنَّ هناك من ضَعَّفُهُ، يقول السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «وَمَنَعَهُ بعضُهم، وتأوَّلَ هَذِهِ الآيةَ»، ثمَّ ذكرَ السّبب بقوله: «﴿ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُمُونًا ﴾ أبلغُ مِنْ «فجرنا عيونَ الأرضِ»(١٠)، وألمحَ إلى ذكر النّبب بقوله: «ومَنَعَ بعضُهم مجيءَ التّمييزِ من المفعول»(١٠)، وكذَلِكَ أَيْضًا الألوسيّ دون أَنْ يذكر السّبب بقوله: «ومَنعَ بعضُهم بحيءَ التّمييزِ من المفعول»(١٠)، وكذَلِكَ ذكر الزّغَشَرِيّ المعنى على أنَّهُ أبلغ، وقدّره بقوله: «وجعلنا الأرضَ كلّها، كَأَنَّهَا عيونٌ تفجرُ، وهو أبلغ من قولك: «وَفَجَرْنا عيونَ الأرضِ»(١٠)، ونقل هَذَا المعنى بحرفيّته من القُدَمَاء الرّازِيّ(٥)، والبيضاويّ(١)، ومن المُحْدَثِيْنَ الدُّكْتُور وهبة الزّحيليّ في «التَّفسير المنير»(١٠)، والصابوني في «صفوة التّفاسير»(١٠).

وفي المقابل لم يرتض ابن عاشور سوى هَذَا الوجه، ولم يذكر غيره بقوله: «وتعدية

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٥) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١٥، ج٢٩، ص٣٤.

<sup>(</sup>٦) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزِيل وأسرار التَّأوِيل المعروف بتفسير البيضاوي، مج٢، ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٧) الزحيليّ، د. وهبة، التَّفسير المنير في العقيدة والشّريعة والمنهج، ج٢٧، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٨) الصابوني، محمّد علي، صفوة التّفاسير، ج٣، ص٢٨٥.

﴿ وَفَجَرْنَا ﴾ إلى اسم الأرضِ تعدية مجازِيَّة؛ إذ جعلت الأرض من كثرةِ عيونها كَأَنَّهَا عينٌ تتفجّر، وفي هَذَا إجمالٌ جيء من أجله بالتّمييز له بقوله ﴿ عُيُونًا ﴾، لبيان هَذِهِ النّسبة، وقد جعل هَذَا ملحقاً بتمييز النّسبة؛ لأَنَّهُ محوّلٌ عن المفعول؛ إذ المعنى: ﴿ وَفَجّرنا عيونَ الأرضِ ﴾ (١).

وَكَذَلِكَ فعل عبد الرّحمن حبنكة، إلا أَنّهُ كانَ أشدَّ حماسةً للتّمييز من غيره من القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ بقوله: «والتّعميم في إسناد التّفجير إلى كلّ الأرض يوحي في دلالته الأولى بِأَنَّ سطح الأرض كلَّهُ قد تفجّر ماءً، وجاء لفظ ﴿ عُيُونًا ﴾ عقبه تمييزاً، فحدد الصّورة الَّتِي تمّ تفجيرُ الأرض على وفقها، وهي صورة عيونِ مائيةٍ متفجّرةٍ موزّعةٍ على كلّ مساحةِ الأرض، كعيونِ الغربالِ، والغرض الدَّلالة على كثرة العيون المتفجّرة»(١٠)، فقد رَأَى أَنَّ هَذَا المعنى الَّذِي استنتجه من سياق الآية إِنَّا لا يستقيم إلا إِذَا أعربنا هَذِهِ الكلمة تمييزاً، ثمّ راح يردّ على مَنْ أنكر هَذَا الإعراب بعد أَنْ عرضَ رأيهم بقوله: «مع أَنَّ العبارة ١٠٥ تدلُّ على أَنَّ الله – عزّ وجلّ – قد جعل كلً موقع في الأرض عيناً تتفجّرُ ماءً متدفّقاً، لا أَنَّهُ جَعَلَ العيون الَّتِي فيها تتفجّر وتتدفّق، وفرقُ كبيرٌ بين الدّلالتين، وهَذَا الفرق يدركه أصحاب الحسّ الأدبيّ الرّفيع»(١٠).

وَكَذَلِكَ ذكر الآلوسيّ رأياً غريباً عن جماعة، ثمّ ردّه بقوله: «وجعلَهُ بعضهم محوّلاً عن الفاعل بناءً على أنَّهُ الأكثر (٥٠)، والأصل «انفجرتْ عيونُ الأرضِ» وتحويله كما يكون عن فاعل الفعل المذكور يكون عن فاعل أخر يلاقيه في الاشتقاق، وهَذَا منه، وهو تكلّفٌ لا حاجة الله (١٠).

والوجه الثَّانِي: أَنَّ ﴿ عُيُونًا ﴾ منصوبٌ على أنَّهُ بدلٌ من ﴿ ٱلْأَرْضَ ﴾ وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١١، ج٢٧، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) حبنَّكة، عبد الرِّحن حسن، معارج التَّفكّر ودِقائق التّدبّر، مج٣، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) ويقصد عبارة: {وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا}.

<sup>(</sup>٤) الميدانيّ، عبد الرّحن حسن حبنّكة، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر، مج٣، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) أي: التّمييز المنقلب من الفاعل أكثر من المنقلب من المفعول، وليس موضع خلافٍ بين النَّحْوِيّيْنَ كالمنقلب عن المفعول.

<sup>(</sup>٦) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج ١٥، ج٢٧، ص١٢٥.

سبب ضعف هَذَا الوجه، ثمّ خرّجه تخريجاً مقبولاً بقوله: «ويُضعِفُ هَذَا خُلُوَّهُ من الضّمير، فَإِنَّهُ بدُلُ بعضٍ من كلِّ، ويُجَابُ عنه بِأَنَّهُ محذوفٌ؛ أي: «عيوناً منها»، كقوله: ﴿ ٱلْأُخَدُودِ ﴿ ٱلنَّارِ ﴾ (١٠)؛ فالنّار بدلُ اشتهالٍ، ولا ضميرَ، فهو مقدّرٌ (١٠).

والوجه الثَّالِث: أَنَّهُ منصوبٌ بنزع الخافضِ، على تقدير: «بعيون» ثمَّ حُذِفَ الجارّ، وانتصب، ولم أجدُ هَذَا الوجه إلاّ عند الطَّبَرْسِيّ<sup>(٣)</sup>.

والوجه الرَّابع: ذكره مَنْ أَنْكَرَ إعرابَ ﴿ عُيُونًا ﴾ تمييزاً، على احتسابها حالاً مقدّرة، أورد هَذَا الوجه الآلوسيّ (١٠)، وأَبُو حَيَّان (٥)، والطَّبَرْسِيّ (١)، دون أَنْ يعلّقوا عليه، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ أَنَّ فيه تجوُّزَيْنِ: «حذفَ مضافٍ؛ أي: ذات عيونٍ، وكونَها حالاً مقدّرةً لا مقارنة (٧٠).

والوجه الخامس: لَمْ أَجِدْهُ إِلاَّ عند عبد الرّحمن حبنكة من المُحْدَثِيْنَ، وذكره بقوله: "ولا مانع أَيْضًا من عدِّ ﴿ عُيُونًا ﴾ نائباً مناب مفعولٍ مطلقٍ مبيّنٍ لنوعه، والتَّقْدِيْر: "وفجّرْنَا الأرضَ تفجيراً عيوناً»؛ أي: فنوع التّفجير كان ببعث العيونِ المتدفّقة، ونظيره: "خُطْتُ القهاشَ سراويلَ»، و"قطّعْتُ اللّحمَ إِرْباً إِرْباً»(^).

والوجه السَّادِس: أَنَّهُ مفعول به ثانٍ للفعل ﴿ فَجَّرْنَا ﴾؛ لأَنَّهُ ضُمَّن معنى الفعل «صيّرنا»، والمعنى يكون على تقدير: «صيّرناها بالتّفجير عيوناً»، أشار إلى هَـذَا الوجه الآلوسيّ(١٠)،

<sup>(</sup>١)﴿ فَيْلَ أَصْحَبُ ٱلْأُخْدُودِ ﴿ اللَّهِ النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾. [البروج ٨٥/ ٤-٥].

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٥، ج٩، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٥) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٨، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٦) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، تجمع البيان في تفسير القرآن، مج٥، ج٩، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٧) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٨) حبنكة، عبد الرّحن حسن، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر، مج٣، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٩) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص١٢٥.

وأبوحيّان (۱)، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ (۱)، وغيرهم من القُدَمَاء، وعبد الرِّحمن حبنّكة من المُحْدَثِيْنَ، وذكر المعنى بقوله: «ولا مانع من فهم الجملة وفقَ أسلوب التَّضْمِين، الَّذِي يكون تأويلها معه كما يأتي: «وفجّرنا الأرض على امتداد سطوحها، فجعلناها عيوناً مائيّةً متدفّقة» (۱).

وإنّي قد ذكرْتُ هَذِهِ الوجوه السّتة مجتمعة، وفَصّلْتُ القولَ فيها بقصدٍ منّي؛ لأنّي قد رأيتُ أَبسط هَذِهِ التَّؤْمِين، هَذَا من جهة؛ وَلأَنَّهُ جمع أَنَّ أَبسط هَذِهِ التَّؤْمِين، هَذَا من جهة؛ وَلأَنَّهُ جمع المعنيين، ودلّ على الغرضين مجتمعَيْن، ولعلّه الوجه الوحيد من الأَوْجُه السّتة السّابقة الَّذِي لم يلقَ اعتراضاً، ولا إنكاراً، ولا وحشة، ولا ردّاً، ولا غرابة، سوى القول: إنّه لا ينقاس لدى بعضهم، وبما أنّ هناك من أجازه على القياس قديماً وحديثاً، فَإِنّي أَرَى أَنّهُ أقوى الوجوه هنا وأحسنها، وبعده التّمييز، وما تبقّى من الوجوه فالضّعف بادٍ عليها، والبعدُ أوضحُ.

ولدى محاولتي استقراء الآيات الَّتِي وقع فيها اختلافٌ، وكان للتضمين حظٌ في التَّخْرِيج على أحدِ وجوهها، وقعتُ على آيةٍ وبحثتُ في عددٍ كبيرٍ ممّا تيسّر لي من كتب التَّفسير القديمة والحديثة، وفي عددٍ لا بأس به من كتب النَّحْو ولم أجد مَنْ خرّجها على التَّضْمِين سوى الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل من المعاصرين، وكان له من الحجّة على ما ذهب إليه ما يجعلُ المتأمّل يميل إلى رأيه، وترتاح له نفسه، وتغنيه عن كثيرٍ من التَّأوِيلات الَّتِي يمكن الاستغناء عنها، وهي قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلمُؤْمِنِينَ وَٱلمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيمٍم وَبِأَيْنَافِم بُشُرَنكُمُ ٱلْيَوْم جَنَّتُ بَحِّرِي مِن فَعْلَم ٱلْأَبْرُ عَلَى الله على الله عل

فالزَّخُشَرِيّ اكتفى بإعطاء المعنى، دون تعليل تِلْكَ الظَّاهِرة، بقوله: «وإِنَّمَا قال: ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْنَنِهِم ﴾؛ لأَنَّ السَّعداء يُؤتَوْنَ صحائف أعمالهم من هاتين الجِهتَيْنِ، كما أَنَّ الأشقياء يُؤْتَونَهَا من شمائلهم، ومن وراء ظهورهم، فجعل النّور في الجهتين شعاراً لهم وآية؛ لأَنَّهُمْ هُمُ الَّذِيْنَ

<sup>(</sup>١) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٨، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) حبنَّكة، عبد الرَّحمن حسن، معارج التَّفكّر ودقائق التّدبّر، مج٣، ص٣٦٦.

بحسناتهم سعدوا، وبصحائفهم البيض أفلحوا، فَإِذَا ذهب بهم إلى الجنّة ومرّوا على الصّراط يسعون، سعى بسعيهم ذَلِكَ النّور جنيباً لهم ومتقدّماً»(١).

وظاهر قول الزَّخُشَرِيّ أَنَّ الفعل ﴿ يَسْعَىٰ ﴾ جاء على حقيقته في دلالته المعنويّة على السّعي، ومع ذَلِكَ لم يفسّر سبب تعدّيه «بالباء» في المعطوف على معموله، وذهبَ إلى هَذَا التَّفسير البيضاويّ (٢)، والرَّازِيّ (٣)، وَعُدَّ النّورُ على هَذَا المعنى سبباً للنّجاة، ونقله عنه أَبُو حَيَّان (١)، ونقله بحرفيّته أَيْضاً من المُحْدَثِيْنَ الصّابونيّ (٥).

وفي «روح المعاني»: «قال الجمهور: إِنَّ النُّور أصله بأيهانهم، والَّذِي بينَ أيديهم هـو الضّوء المنبسط من ذَلِكَ»(١٠).

وأجاز ابن هِشَام في «مغني اللّبيب» مجيء «الباء» بمعنى «عن»، وذكر أنَّ معناها المجاوزة (٢٠)، وأين اللّبيث على معنى اللّبيث على معناها المتعنى السّيُوطِيّ في «البرهان»، وذكر أنَّ معناها المصاحبة (١٠)، وأين السيّبُوطِيّ في «الإتقان» (١٠)، والمُرَادِيّ في «الجنى الدّاني» (١٠)، وكذلك ذكره الآلوسيّ عن جماعة، وذكر المعنى المتأتي على هَذَا التَّأوِيل بقوله: «قيل: الباء بمعنى عن؛ أي: عن أيانهم؛ والمعنى في جميع جهاتهم، وذكر الأيان لشرفها (١١)، وهَذَا بالضّبط ما نقلَهُ أَبُو حَيَّان (٢١)، والسَّمِيْن الحَلَبِيّ (٢٠).

<sup>(</sup>١) الزَّغُشَريّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج٤، ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزِيل وأسرار التَّأوِيل المعروف بتفسير البيضاوي، مج٢، ص٤٦٨.

<sup>(</sup>٣) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١٥، ج٢٩، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، ج٨، ص٣١١.

<sup>(</sup>٥) الصابونيّ، محمّد على، صفوة التّفاسير، ج٣، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٧) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، ص١٤١.

<sup>(</sup>٨) الزّركشي، بدر الدّين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص١٦١.

<sup>(</sup>٩) السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، ج٢، ص١٨٣.

<sup>(</sup>١٠) الْمَرَادِيّ، الحسن بن قاسم، الجني الدّاني في حروف المعاني، ص٤٢.

<sup>(</sup>١١) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١٥، ج٢٧، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>١٢) أَبُو حَيَّان، أثير الدين، البحر المحيط، ج٨، ص٣١١.

<sup>(</sup>١٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠ ص٢٤١.

وَعَلَى هَذَا التَّخْرِيج يكون الفعل باقياً على معناه، وإِنَّمَا الحرف «الباء» هو الَّذِي ضُمِّنَ معنى حرفٍ آخر وهو «عن»، كي يستقيم اللَّفظ مع المعنى، ويطرد على الأصل.

ونقل القُرْطُبِيّ عن الفَرَّاء أنّ: ««الباء» بمعنى «في»؛ أي «في أيهانهم» (۱)، وذهب السَّمِيْن الحَلَبِيّ إلى معنى قوله: «﴿ وَيَأْتَمَنِهِ ﴾؛ أي: «وفي جهة أيهانهم» (۱)، وإلى هَذَا ذهب الجَمَلُ (۱) في «الفتوحات الإلهيّة (۱).

وَعَلَى هَذَا التَّأُويل أَيْضاً يكون الفعل باقياً على معناه الحقيقيّ، وإِنَّمَا الحرف «الباء» هو الَّذِي ضُمِّنَ معنى حرفٍ آخر وهو «في».

وذهب ابن عاشور إلى أنَّ «الباء»: «يجوز أنْ يكون للملابسة، ويكون النّور الملابس لليمين نور كتاب الحسنات، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَبُهُ, بِيَمِينِهِ وَ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ نور كتاب الحسنات هدىً، فيكون لفظ «النّور» قد استُعمل في المعنيين الختيقي والمجازي، وهو «الهدى، والبركة» ( وعَلَى هَذَا المذهب أَيْضًا يكون ﴿ يَسْعَىٰ ﴾ على معناه الحقيقي والمجازي، وهو «الهدى، والبركة» ( فعل هذا المذهب أَيْضًا يكون ﴿ يَسْعَىٰ ﴾ على معناه الحقيقي.

وكما ذكرتُ لَمْ أَرَ - فيما تَوَافَرَ لديّ من مصادر ومراجع، قديمة وحديثة - أحداً قادَهُ تدبيره لهنبه الآية الكريمة إلى أَنْ يُضمِّنَ الفعل ﴿ يَسْعَىٰ ﴾ معنى فعل آخر، بالرّغم من حاجة المقام والسّياق العامّ إلى مثل هَذَا التّوجيه، ما خلا الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل، الَّذِي ضمّنه معنى الفعل «يضيء»، وعلّل ذَلِكَ معتمداً على المعنى، بقوله: «أقول: صورةٌ وضيئةٌ، ومشهدٌ من مشاهد

<sup>(</sup>١) القُرْطُبِيّ، أَبُّو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج٩، ج١٧، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسفَ، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١٠، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) هو سليهان بن عمر بن منصور العُجيليّ، الأزهريّ، المعروف بالجمل ( -١٢٠٤هـ)، فَاضِل، مِنْ أهلِ منية عُجيل (إحدى قرى الغربيّة في مصر)، له مؤلّفاتٌ، منها: «الفتوحات الإلهيّة»، و «المواهب المحمّدية بشرح الشّمائل التَّرْمِذِيّة». الزّركليّ، خير الدِّين، الأعلام، ج٣، ص١٣١.

<sup>(</sup>٤) العجيليّ، سليمان الجمل، الفتوحات الإلهيّة بتوضيح تفسير الجلالَيْنِ لدقائق الخفيّة، ج٤، دار الفكر، دمشق، د.ت، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١١، ج٢٧، ص٣٨٠.

التكريم، تضمين ﴿ يَمْعَىٰ ﴾ معنى «يضيء» و «يشع»، وهو يتعدّى بالباء، ومعناه: «نورهم يضيء بين أيديهم، كما يضيء بأيمانهم»، وقد صارت مشاعل لكلِّ سُدْفَة (١) يبدّدها، فليست الباء بمعنى «عن»، ولا «للإلصاق»، ولا «للاستحقاق»، وإنَّمَا هي على أصلها، فليس ممشى النّور بين أيديهم في هَذَا المشهد الجميل، إلا شعاراً لطيفاً هادئاً يفيض إشراقاً من أرواحهم، ويضيء بأيمانهم، ويغلب على طينتهم، لينير لهم الطريق، فمسعاه لأجل إضاءته، وإضاءته نتيجة لمسعاه، واختيار «سعى» بدلاً من أضاء فيه إعزازٌ لهم وتكريم؛ فنورهم كالسّعاة والخدم، يمشي بين أيديهم وبأيمانهم يحمل المشاعل، فمشكاتها من حياة القلوبِ وكنوز البصائر: ﴿ بُشُرَيكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَتُ ﴾ [الحديد٥/١٢]، ولو لا التَّضْمِين في تعدية الفعل بغير حرفه، لما انصرف السّعي إلى معنى الإضاءة مضموماً إلى مثيله: ﴿ ذَلِكَ هُو ٱلْغَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [الحديد٥/١٢]، جارياً في عاري استحسانه كلّ مذهب، وفي مواقع إتقانه وإحكامه كلّ موقع (١٠).

ولَعَلَّ ما دفعَ الأقدمين إلى تضمين الحرف معنى حرفِ آخر في هَـذِهِ الآية هـو قـو لهم بهَـذَا المذهب المذهب وميلهم إليه، وما دفع الدُّكْتُور فَاضِل إلى تضمين الفعل معنى آخر هو قوله بهَذَا المذهب وإنكاره على الأقدمين مذهبهم، وقد صرّح بِذَلِكَ في كتابه في غير موضع.

ومن الأمثلة الَّتِي تتعدّد معانيها بتعدّد وجوه أعاريبها، والتَّضْمِين واحد منها، قوله تعالى: ﴿ آمْدِنَا ٱلمِّمَرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة / ٦]، وهي آيةٌ من فاتحة الكتاب، الَّتِي لها أَهَمِّيَّتها جرياً مع بقيّة الآيات والسور، فهي أمّ الكتاب (٣)، وتماشياً مع حياة المسلم وصلاته وعبادته ودعائه وسلوكه، ولذَلِكَ كلّه أردتُ أَنْ أَحتمَ هَذَا المبحث بالوقوف على تخريجات النَّحْوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ للفعل ﴿ آمْدِنَا ﴾؛ لتتمّ به الفائدة، وتكمل الغاية، ويتحقّق الغرض منه.

<sup>(</sup>١) السُّدفة: الظَّلمة في لغة بني تميم، ونجد؛ وهي في لغة قيس وغيرهم: الضّوء، فهو من الأضداد. ابن مَنْظُور، مُحَمَّد بن الْمُكَرَّم، لسان العرب، (سدف)، ج٣، ص١٩٧٤.

<sup>(</sup>٢) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج٢، ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٣) الصابونيّ، محمّد علي، تفسير آيات الأحكام من القرآن، ج١، دار القلم العربيّ، حلب، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م، ص١٣٠.

فأصل الفعل «هدى» - كها ذكر أبو البقاء وغيره - أَنْ يَتَعَدَّى إِلَى المفعول الأَوَّل بنفسه (١٠) وإلى المفعول الثَّانِي بحرف الجرّ، وهو إمّا «إلى»، وإمّا «اللام» (٢٠)، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَكَ لَتَهْدِىٓ إِلَى صِرَطِ المُفعول الثَّانِي بحرف الجرّ، وهو إمّا «إلى»، وإمّا «اللام» (٢٠)، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشُّورى ٤٢/٢٥]، وكقوله: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اللهِ مِلَا الإسراء ١٩/١٧، وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ: «ثمّ يُتّسعُ فيه، فيُحْذَفُ الحرفُ فيتعدّى بنفسه، فأصل ﴿ آهْدِنَا الصِّرَطَ ﴾: «إهْدِنا لِلصِّراطِ»، أو «إلى الصِّراط»، ثمّ حُذِف» (٣٠).

وقد توسّع أهلُ العلم والنَّحْو والتَّفسير بمعاني هَذَا الفعل كثيراً في هَذَا السِّياق وغيره.

فقد ضمّنه الزَّمَخْشَرِيّ غيرَ معنى بقوله: «هدى: أصله أَنْ يَتَعَدَّى باللام أو بإلى... فعومِلَ معاملة «اختار» في قوله تعالى: ﴿ وَٱخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ ﴾ [الأعراف / ١٥٥]، ومعنى طلب الهداية: طلب زيادة الهدى بمنح الإلطاف، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اَهْتَدَوَّا زَادَهُمْ هُدَى ﴾ [عمّد / ٢٥]، وطلب الهداية ﴿ وَٱلَّذِينَ اَهْتَدَوًا زَادَهُمْ هُدَى ﴾ [عمد / ٢٥]، و الحمد غير وأبَيّ رضي الله عنها: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت ٢٩/ ٢٩]، وعن علي وأبيّ رضي الله عنها: ﴿ وَالَّذِينَ مِنْهَا معنى الله على الرَّازِيِّ مِنْهَا معنى «طلب الهداية بإلطاف» (١٥)، واختار الصّابوني من المُحْدَثِيْنَ مِنْهَا معنى «ثبّتنا» (١٠).

وذكر الآلوسيّ فيها ذكره من معانٍ معنى قاله قليلٌ من النَّحْوِيِّيْنَ، وهو تضمّن: ﴿ آهْدِنَا ﴾ معنى: «أَوْصِلْنا»، إِذَا تعدّت إلى مفعوله الثَّانِي بنفسه، قال: «وقليلٌ قال: إِنْ تعدّت إلى المفعول الثَّانِي بنفسها كانت بمعنى الإيصال، ولا تستند إلاّ إليه – تعالى – كها في الآية (١٠).

<sup>(</sup>١) العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، التّبيان في إعراب القرآن، ج١، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) الزُّبَيْدِيّ، محمّد مُرتضى الحسينيّ، تاج العروس، ج٠٤، (هدي)، ص٢٨٢-٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٦٢.

<sup>(</sup>٤) ويعني بِذَلِكَ أنَّه عومِلَ معاملة المنصوب بنزع الخافض.

<sup>(</sup>٥) الزَّغُشَرِيّ، محمود بن عمر، الكشّاف، ج١، ص٥٧.

<sup>(</sup>٦) البيضاويّ، ابن عمر الشيرازيّ، أنوار التَّنْزيل وأسرار التَّأوِيل المعروف بتفسير البيضاوي، مج١، ص٠١.

<sup>(</sup>٧) الرَّازِيّ، فخر الدِّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، مج١، ج١، ص٢٠.

<sup>(</sup>٨) الصابونيّ، محمّد علي، صفوة التفاسير، ج١، ص٢٥.

<sup>(</sup>٩) الآلوسيّ، شهاب الدِّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، مج١، ج١، ص٢٥١.

وضمّنه الطَّبَرِيّ معنى الفعل «أَلْهِمْنا» بقوله: ﴿ آهْدِنَا ﴾: أَلْهِمْنا الطريقَ الهادي (١٠٠٠).

وضمّنه القُرْطُبِيّ واحداً من معانٍ ثلاثة: «دلنّا، وأرشدنا، وأرنا»(٢)، واختار الثّلاثَة الدُّكْتُور وهبة الزحيلي، وزاد عليها معنى «عرّفنا، ووفّقنا»(٣).

وضمّنه أَبُو حَيَّان: «الإرشاد، والدَّلالَة، والتقدّم... أو التبيين: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ [ضلت ١٤/٢١]، أو الإلهام: ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمُ هَدَىٰ ﴾ [طه ٢٠/٢٠]... أو الدعاء: ﴿ وَلِكُلِّ وَضِلت ١٤/٢١]، أو الدعاء: ﴿ وَلِكُلِّ وَضِلت ١٤/٢]، أو الدعاء: ﴿ وَلِكُلِّ وَقِلْمُ مَا وَ هَا وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ الله

وذكر السَّمِيْن الحَلَبِيّ عن بعضهم أَنَّهُ ضُمِّنَ معنى «مِلْنا» من «الميل»، وذهب إلى أنّ: «هَذَا غلطٌ؛ فَإِنَّ تِيْكَ مِنْ مادّةٍ أخرى، من هادَ يَهُودُ»(٥٠).

وضمّنه الطَّبَرْسِيّ<sup>(۱)</sup> معنى «النَّواب»، لقوله تعالى: ﴿ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ ﴾ [يونس ١٩/١]، ويؤيّده قوله: ﴿ لَلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَننا لِهَاذَا ﴾ [الأعراف / ٤٣].

وضمّنه ابن عاشور معنى «عرِّفْنا»، وقال: «قيل: هي لغة أهل الحجاز»(٧).

وضمّنه أَيْضًا من المُحْدَثِيْنَ ابن خليفة عليويّ معنى الفعل: «زدنا»، والفعل «ثبّتنا»(^).

وضمّنه الشَّعْرَاوِيّ معنى: «اجعلنا نسلك الطّريقَ الَّذِي لا اعوجاج فيه، والَّذِي يوصلنا في أسرع وقتٍ إلى الدّرجة العالية في الآخرة»(٩).

<sup>(</sup>١) الطَّبَرِيّ، محمّد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) القُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، مج١، ج١، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٣) الزحيلي، د. وهبة، التَّفسير المنير في العقيدة والشّريعة والمنهج، ج١، ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، البحر المحيط، ج١، ص٤١.

<sup>(</sup>٥) الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدّرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، ج١، ص٦٣.

<sup>(</sup>٦) الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج١، ج١، ص٢٨.

<sup>(</sup>٧) ابن عاشور، محمّد الطّاهر، التّحرير والتّنوير، مج١، ج١، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٨) عليويّ، ابن خليفة، تفسير الأنوار، مج١، ص٧١.

<sup>(</sup>٩) الشَّعْرَاوِيّ، محمّد متوتّي، تفسير الشَّعْرَاوِيّ، مج١، ص٨٧.

وضمّنه الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل معنى الفعل «سَلِّكْنا»؛ لأَنَّهُ تسليكٌ عمليٌّ لا قوليٌّ في صراط المنعِم عليهم، وهو ثمرة الهداية، وضمان السّعادة في الدّارين(١٠).

وضمّنه عبد الرّحمن حبنّكة معنى «أعلمْنا، وأرشدنا، ودُلّنا، ووفّقنا، وأوجدْ لدينا الوازع، والدّافع لنا»(۲).

فهَذِهِ الأفعال على اختلافِ معانيها، مِنْهَا ما يتعدّى إلى المفعول الثَّانِي بنفسه، وَمِنْهَا ما يتعدّى إلى المفعول الثَّانِي بنفسه، وَمِنْهَا ما يتعدّى إليه توسّع، وذهب إلى أنَّ المنصوب الثَّانِي بنزع الخافض.

ولَعَلَّ ما دفع النَّحْوِيِّيْنَ والمُفَسِّرِيْنَ جميعاً إلى تضمين هَذَا الفعل هَذَا العدد الكبير من المعاني، هو سياقُهُ الَّذِي جعل اللّفظ فيه ينكشفُ من أَوْجُه عدّة، ويقتضي معاني جمّة، ممّا أبرز دور التَّضْمِين الفعّال، وأثره المنتج في الجمع بين هَذِهِ المعاني الَّتِي تنفتحُ عليها دلالةُ الآيةِ من هَذَا الفعل، وينتظر الدّارسين اللاَّحِقين؛ الفعل، وينتظر الدّارسين اللاَّحِقين؛ كي يبيّنوها ويوجّهوها في دراستهم للتّضمين النَّحْويّ.

ممّا يقتضي عقد مبحثٍ ثالثٍ أتحدّث فيه عن أهمّيّة التّضمين في إنتاج الكثير من المعاني وتوليدها ممّا يغني اللُّغَة، ويثري الموقف، ويفعّلُ الحوار، ويرفع من مستوى الإدراك والنّهن البشريّ في الاستعداد للتّلقّي، الَّذِي يبرز دور المعنى وأهمّيّته في ذَلِكَ كلّه؛ إذ ليس في الإمكان استيفاء آيات التّضمين في القرآن الكريم جميعها، وليس من قصدي أنْ أعرض صورَ التّضمين وخصائصه وأغراضه كلّها، فهذا أمرٌ يطول شرحه، ويضيق المقام عنه هنا، وحسبي ما ذكرت من شواهد للإبانة على مكانة التّضمين، ودوره في توجيه المعاني وتنوّعها، ولَعَلَ في هَذَا القدر ما يشوّق الدّارس ويستحثّه للكشف بنفسه عن شواهد أخرى، والدّور الّذِي يؤدّيه التّضمين في صناعة الكلام، وأثره فيه.

<sup>(</sup>١) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّصْمِين النَّحْويِّ في القرآن الكريم، مج٢، ص١٥٦-٦٥٢.

<sup>(</sup>٢) حبنكة، عبد الرّحن حسن، معارج التّفكّر ودقائق التّدبّر، مج١، ص١٠٠.

#### المَبْحَثُ الثَّالِثُ:

دَوْرُ التَّصْمِيْنِ النَّحْوِيِّ فِي رَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاَتٍ مُتَنَوِّعَةٍ، لِلاِحْتِرَازِ عَنْ الخَطَأِ فِي مُطَابَقَةِ الكَلاَمِ لِتَمَامِ المُرَادِ مِنْهُ:

لَعَلَّ مِنْ أَهَمَ أَغراض التَّضْمِين النَّحْوِيّ الإيجاز، ولمّا كان ورودُهُ في القرآن الكريم، والكلام الفصيح، والشّعر المحتج به كثيراً، دلّ ذَلِكَ على أنّهُ أصبح من الطّرق المفتوحة في اللُّغَة المنطوقة وَاللُّغَة المكتوبة، بشرط الحفاظ على شروطه، الَّتِي تقتضي وجود قرينة أو علاقة بين الفعل وما يتعدّى إليه، وإلاّ كان التَّضْمِين باطلاً، ومستهجناً، وبعيداً عن المعنى الَّذِي يفترض أنّهُ إنّا لَجْئَ إليه من أجله؛ لأنّ من المسلّم به أنّ القائلين بالتَّضْمِين، والذّاهبين إلى قياسيّته، إنّا شرّعوه، وقبلوه لغرض تعبيريّ، وفائدة معنويّة يلتمسونها من ورائه، ويخفّ حسنه ويخبو بريقه وتزول الحاجة إليه بزوالها.

وقد ذكر ابن هِ شَام فائدة التَّضْمِين صراحةً بقوله: "وَفَائِدَتُهُ: أَنْ تُؤدَّى كلمةٌ مُؤدَّى كَلِمَتَينِ" (()) وَوَاضِحٌ مِنْ هَذَا القول أثر التَّضْمِين في جعل اللَّغَة ذات طاقةٍ كبيرةٍ على توليد المعاني المكتّفة والدَّلالات الكثيرة من ألفاظها الَّتِي تستبطنها في داخلها، فتظهرها بطريقة إيحائيةٍ محتملة العديد من المعاني الَّتِي تخدم اللُّغَة وتغني المفردات، وقد تناول تعريف ابن هِ شَام بالشّر والتَّحلِيل الدُّكْتُور مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل بقوله: "فالكلمتان مقصودتان معاً قصداً وتبعاً؛ فَإِذَا استعمل اللَّفظ في غير ما هو له، فقد أضاف معنى إلى أصله، وجاز به موضعه إلى مواضع أخرَ من دلالاته، فيكون كلّ منصر في ينصر ف إليه متصلاً بأصله؛ فالوقوف على ظاهره وطرف منه يقطعنا عن مذاقي طعم الاتصال، وطعم الجمع بين طعومه ومذاقاته" (").

<sup>(</sup>١) الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُب الأَعَارِيْب، ص٨٩٧.

<sup>(</sup>٢) فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، مج١، ص١٠٧.

وَكَذَلِكَ فقد علّق الصَّبَّان على ما ذهب إليه الأَشْمُونِيّ، من أُنهم إِنَّمَا يلجؤون إلى التَّضْمِين لتصير الكلمة تؤدّي مؤدّى كلمتين، بقوله: «فيكون اللّفظ مستعملاً في مجموع المعنيين مرتبطاً أحدهما بالآخر »(۱).

وللزّعبلاويّ تعليقٌ مفيدٌ جدّاً على ما ذكره النّحْوِيُّونَ القُدَمَاء، من فائدة التَّضْمِين، يبيّن فيه أَهَمِّيَّته في توجيه المعاني وتعدّدها، بها يخدم غرض المتكلّم، وغاية المخاطب، بقوله: «والّذِي يعنيه ذَلِكَ عند النُّحَاةِ... أَنَّهُ إِذَا كان مقتضى التَّضْمِين إكساب الفعل الأوَّل حكم الفعل المقدّر، من حَيْثُ التّعديةُ واللزومُ، فليس مؤدّاه أَنْ يجرّد الفعل الأوَّل من معناه ليكسب معنى جديداً، وإِنَّهَا القصد أَنْ يجمع هَذَا الفعل بالتَّضْمِين بين دلالتين: دلالته الأولى، ودلالة الفعل الَّذِي أشرب معناه.

وَمِنْ هُنَا يبرز الإيجاز في التَّضْمِين من أَنَّهُ يعطي مجموع معنيين بلفظٍ واحدٍ، وكلّ معنى له دلالته الحَاصَة الَّتِي قد تحتمل عدّة معانٍ منسجمة مع بعضها، وَبِذَلِكَ يكون من خصائص التَّضْمِين أَنَّهُ يعطي المعاني المكتّفة باليسير من اللّفظ، وَبِذَلِكَ يكون التَّضْمِين صورة من صور التّوسّع في الكلام، ويلتقي بِذَلِكَ مع الاستعارة والمجاز والكناية، فهي جميعها من أوصاف البلاغة العَامَة الَّتِي ترجع إلى المعنى (٣)، حَتَّى تخرجَ من الصّدفة الواحدة عدّة من الدّرر - كما ذكر الإمام عبد القاهر الجُرْجَانِيّ - وتجنيَ من الغصنِ الواحدِ أنواعاً من الثّمر (١٠).

وَرُبَّهَا جاء ذَلِكَ من كون الغرضِ من التَّضْمِين إفراغ اللّفظين إفراغاً، كأنّ أحدهما سُبِكَ في الآخر، فالمعنى لا يأتي مُصَرِّحاً بذكره، مكشوفاً على وجهه، بل يكون مدلولاً عليه بغيره عن طريقِ الإيجاءِ، والتلويح، والإيهاءِ دون الإفصاح.

<sup>(</sup>١) الصَّبَّان، محمّد بن عليّ، حاشية الصَّبَّان على شرح الأَشْمُونِيّ على أَلفيّة ابن مَالِك (ومعه شرح الشُّوَاهِد للعينيّ)، ج٢، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) الزعبلاويّ، صلاح الدّين، مسالك القول في النّقد اللُّغَوِيّ، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٣) عتيق، د. عبد العزيز، علم البيان، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٤) الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، أسرار البلاغة، ص٣٣.

وَمِنْ هُنَا كانتِ الصّلةُ بين المُضمِّنِ والمضمَّنِ في التَّضْمِين، صلةَ نسبٍ في المعنى، وقُرْبٍ في الدَّلاَلة، فلا نرى تضميناً سائغاً، حَتَّى يكون المعنى هو الَّذِي طلبه واستدعاه، وأوصله واستجلاه، بها يوافقُ قوانين وضع اللُّغَة، وله طريقه في الاستعمال والمداولة، ولو عن طريقِ المجاز.

وَرُبَّهَا كَانَ مِن فُوائد التَّضْمِين - إلى جانبِ ما ذكرناه - أَنَّهُ يُيسِّرُ الكتابةَ على الأدباءِ، والنظم على الشُّعراءِ؛ لأَنَّهُ يفسحُ المجالَ أمامهم بإعطائهم مزيداً من الحرِّية في استعمال الأفعالِ مع حروف الجرِّ، ويضيف أنواعاً من التعبير جديدةً، ومعانيَ مبتدعةً، ممّا يزيدُ العَرَبِيَّة ثراءً وغنىً ووفرةً لغويةً (۱).

ولذَلِكَ كان التَّضْمِين باباً طريفاً في العَرَبِيَّة، واسعاً يدلُّ على غزارةِ تِلْكَ اللُّغَة، وقوّتِها، ومرونَتِها، وعدم تحجِّرِها(٢٠).

وعلمُ اللَّغَة الحديثُ نَظَرَ إِلى هَذِهِ الظَّاهِرةِ نظرةً جدَّيةً، ودرسها وحلّل عناصرها في سياقاتها المختلفة، وعدَّ هَذَا التَّضْمِين ضرباً من ضروب المجاز، يقول الدُّكْتُور محمّد بصل: «فالمجاز هو طريقة لاستخدام اللَّغَة في معنى يختلفُ عن المعنى الَّذِي وضعت له أساساً، وترجع هَذِهِ الطّريقة إلى علم المنطق... باعتهادها على نقلِ المعنى، أو توسيعه، أو تضييقه»(٣).

فقد ربط الدُّكْتُور محمّد بصل هَذِهِ الظَّاهِرة بالمنطق، وكنّا قد أشرْنا إلى ضرورةِ الرّكون إلى العقل وإعمال الفكر من أجل إدراكِ المعنى المنشود من اللّفظ الَّذِي جاء فيه التَّضْمِين في غير موضع من البحث.

ونرى الدُّكْتُور عبد السّلام المسدِّي أَيْضَاً يربط هَذِهِ المسألة بالتّصوّر العقليّ، ويذكر أَنَّ فائدتها ليس الوصول إلى المعنى من وراء اللّفظ فقط، وإِنَّا إدراك معنى المعنى، بقوله: «فها

<sup>(</sup>١) بي، د. محمّد خالد، التَّضْمِين النَّحْويّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) الوكيل، عبد الحميد محمود، قطوف من أزاهير التّوسّع في النَّحْو العربيّ، ط١، دار أبو المجد، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٣) بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، ص٧٠.

نصطلحُ عليه بالتّحوّل الدّلاليّ هو الخروج بالألفاظ من معناها بالوضع الأوَّل إلى الدَّلالَة بالوضع الطَّارئ، وهو عين الخروج من الحَقِيقة إلى المجاز على حدِّ عبارةِ البلاغِيَّيْنَ "(۱)، فقد أطلق على هَذِهِ الظَّاهِرة مصطلح «التّحوّل الدّلاليّ» وَلَكِنَّهُ قد صرّح إلى ضرورة التعاقد الضمنيّ بين اللّفظ، وما يوحي به من معنى معدول جديد، بقوله: «وهَذَا الاحتهال قائمٌ في تصوّر روّاد الفكر اللّغويّ عند العربِ ممّن استكشفوا حَقِيْقة اللَّغة من زاوية المواصفة، وما تقتضيه من ركائز التعاقد الضّمنيّ فيها، والمهمّ ضمن هَذِهِ الاستقراءَات هو الإلحاح على شرط توفّر الدّليل عند إنجاز أيّ تحوّلٍ دلاليّ... وهو متصوّر عقليّ محض دلّ عليه روّاد النّظر اللّغويّ بمصطلح «الدّليل»... كما دلّوا عليه بلفظ «القرينة»، ولكنّ الَّذِي يَبرز من كلِّ هَذِهِ الاستطرادات من الوجهة النظريّة هو أنَّ المجاز تحويلٌ لنصّ العقد اللّغويّ يدلّ عليه مساق اللُّغة ذاتها بحيْثُ تصبح دالّة لا بمعانيها، وإنَّم بمعنى معانيها» (۱).

فها سمّاه البلاغيُّونَ كنايةً، أو استعارةً، أو مجازاً، وما سمّاه اللُّغَوِيُّونَ مجازاً، أو تحوّلاً دلاليّاً، أو انزياحاً لغويّاً ")، وما سمّاه النَّحْوِيُّونَ تضميناً، نرى فيه كثيراً من التقاربِ في التّعريفات، وتكادُ تكونُ الأمثلةُ الَّتِي تدلُّ عليه واحدة، وَكَذَلِكَ اشترطوا جميعاً لذَلِكَ وجود ما يدلّ على المعنى الجديد الَّذِي يحمله اللّفظ المُضَمَّن ذَلِكَ المعنى، وَمِنْهُمْ من سمّاهُ علامة، وَمِنْهُمْ من سمّاهُ قرينة، وَمِنْهُمْ من سمّاهُ دليلاً وغير ذَلِكَ المعنى.

حَتَّى إِنَّ الفائدةَ الَّتِي تُرْجى من إحداها، هي نفسها الَّتِي تنشد من الأخرى، من توسّعٍ، وإعطاءِ معانٍ كثيرةٍ بلفظٍ يسيرٍ، وإشرابِ لفظٍ معنى لفظٍ آخر، وتأديةِ كلمةٍ مؤدّى كلمتين.

وما يعنينا من ذَلِكَ كلّه هو مصطلح التَّضْمِين النَّحْوِيّ، وإِنَّمَا قد أشرت إلى هَـذِهِ المصطلحات الأخرى لِئلا أُضيِّق واسعاً، ولِئلا يظنَّ ظانٌّ أَنَّ مصطلح التَّضْمِين خاصٌّ بالنَّحْو،

<sup>(</sup>١) المسديّ، د. عبد السّلام، التّفكير اللساني في الحضارة العَرَبِيّة، الدار العَرَبِيَّة للكتاب، ليبيا-تونس، ١٩٨١م، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق، ص١٦٣-١٦٤.

<sup>(</sup>٣) بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، ص٧٢.

فيبخسه حقّه ويحد من انتشاره، إِلاَّ أَنَّنِي لَمُ أَتناولْ بالدِّراسة هنا سوى «التَّضْمِين النَّحويّ»، تاركاً التَّضْمِين البلاغيّ، والمجاز، والاستعارة، والكناية، والانزياح، والتّحوّل، كيلا أبتعد عن غاية البحث، الَّتِي تظهر دور النَّحُو في الإفصاح عن المعنى، وتبرز وظيفته الدَّلالِيَّة في السِّياق اللّغويّ للألفاظ.

وأختم حديثي عن أَهميَّة التَّضْمِين النَّحْوِيّ، وأثره في تنوّع المعاني واتساعها، بالإشارة إلى أنَّ الألفاظ بفطرِيَّتِها، مُغْلَقَةٌ على دلالاتِها، عاكفةٌ على معانِيها، فيأتي السِّياق والنظم فاتحاً الباب أمام استكناه تِلْكَ المعاني، واستنباطها، ثمّ يبرز دور التَّضْمِين في تكثيف هَـذِهِ المعاني الَّتِي يستخرجها، جاعلاً اللفظ ينفتح على غير معنى، تتفرّعُ عنه دلالاتٌ متنوّعة تكسب الأسلوب قوّة وتضفي عليه جمالاً وسحراً، مثبتاً أنَّ اللَّغة العَربيَّة لغةُ تطوّرٍ واتساع، وتقدّم ورقيًّ، لها مِنَ المرونةِ ما يجعلُها قادرةً على مواكبةِ الحياة وحركةِ التَّطَوُّر الَّتِي يشهدها العلمُ والعالمُ على مراحل الرَّمَن كَافَّة.

وَمِنْ هُنَا كان حريّاً بنا، أمام هَذِهِ اللَّغَة العظيمةِ، أَنْ نجعلَها موضعَ اهتهامنا وعنايتنا، ونسعى إلى البحث في كلِّ ما يفيد في استنطاق ألفاظها وتوجيه معانيها، وهَذَا بالضبطِ ما دفعني إلى إبراز دور الإعراب في فهم المعنى في الفصل الثاني من البحث، ثمّ إظهار دور القِرَاءَات في تنوّع المعاني في الفصل الثالث، ثمّ التأكيد على دور التَّضْمِين في اتساعها، وَلاَ سِيًّا أَنَّ هَذِهِ اللَّغَة هي الكفيلةُ بإيضاح حقائقِ التَّنْزِيل، والإفصاح عن خفايا التَّأوِيل، وإظهار دلائل الإعجاز، هي الكفيلةُ بإيضاح حقائقِ التَنْزِيل، والإفصاح عن خفايا التَّأوِيل، وإظهار دلائل الإعجاز، وما وشرح معالم الإيجاز، ممّا يزيدُ في قدسيّتها وعظمتها ومكانتها الشّريفة بين اللَّغَات الأخرى، وما يدعو إلى زيادة المسؤوليّة ومضاعفة الجهد، في إعادة النظر في المعنى وارتباطه بأشكال التّعبير؛ لأنَّ العلاقةَ بين اللّفظ والدَّلالاَة، والارتباطَ بين الشّكل والوظيفة، والصّلةَ بين المبنى والمعنى، إنَّا هي اللّغَة بأنظمتها كَافَة (النَّحْوِيَّة، والصَّرْفِيَّة، والصَّوْتِيَّة، والدَّلالِيَّة)، وربطها جميعاً بالفكر والمقام والسِّياق؛ لئلا تنقلب المعاني مُشوّهةَ الصّورةِ، فلا يتبيّن صحيحُها من مزيّفها، ولا صوابُها من خطئِها، وخصوصاً أَنَّ ضرورة التَّطَوُّر اللّغويّ باتت واقعاً حيّاً يتطوّر بتطوّر المجتمعات من خطئِها، وخصوصاً أَنَّ ضرورة التَّطَوُّر اللّغويّ باتت واقعاً حيّاً يتطوّر بتطوّر المجتمعات ذاتها.

الخَاتِمَـةُ:

أَهَمُّ النَّتَائِجِ الَّتِي تَوَصَّلَ إِلَيْهَا البَحْثُ

وَأَعَانَنِي بِفَضْلِهِ وَعِنَايَتِهِ عَلَى إِجْتِيَازِ دَرْبِهِ اللهِ - جَلَّ ثَنَاؤُهُ - الَّذِي أَرْشَدَنِي بِنُوْرِ هِدَايَتِهِ إِلَى إِنْجَازِهِ، وَأَعَانَنِي بِفَضْلِهِ وَعِنَايَتِهِ عَلَى إِجْتِيَازِ دَرْبِهِ الَّذِي حُفَّ بِمَصَاعِبَ جَمَّةٍ؛ لأَنَّ مَوَاذَّ النَّحْوِ غَيْرَ المُجَلاَّةِ فِي كُتُبِهِ المُخْتَلِفَةِ - قَدِيْمِهَا وَحَدِيْتُهَا - تَكَادُ تُحِيْطُ بِكَثِيْرٍ مِنْ مَوَادِّهِ، وَمَا دَفَعَنِي إِلَى الإِصْرَارِ عَلَى فِي كُتُبِهِ المُخْتَلِفَةِ - إِلَى جَانِبٍ أَهُمِّيَتِهِ، وَحَاجَةِ المُكْتِبَةِ العَرَبِيَّةِ وَالإِسْلاَمِيَّةِ إِلَى مِثْلِهِ - أَنَّهُ يَتَعَلَّقُ بِالقُرْآنِ إِنْجَازِهِ - إِلَى جَانِبٍ أَهُمِّيَتِهِ، وَحَاجَةِ المُكْتَبَةِ العَرَبِيَّةِ وَالإِسْلاَمِيَّةِ إِلَى مِثْلِهِ - أَنَّهُ يَتَعَلَّقُ بِالقُرْآنِ اللَّوْرَانِ عَلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانٍ؛ عِمَّا آذَنَ بِالْخُرُومِ النَّحُو فِي السِّتِنْطَاقِ نُصُوْمِهِ، بِوَصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانٍ؛ عِمَّا آذَنَ بِالْخُرُومِ النَّرُومِ فِي السِّتِنْطَاقِ نُصُوْمِهِ، بِوَصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي العَرَبِيَّةِ مِنْ بَيَانٍ؛ عِمَّا آذَنَ بِالْخُرُومِ بِنَصَاعِبَ مُهِمَّةٍ وَكَوْيُرَةٍ، قَدْ يَصْعُبُ الإِحَاطَةُ بِهَا جَمِيْعِهَا، وَلَعَلِي أَمْكَنُ مِنْ عَرْضِ أَهُم مَا إِنْتَهَيْتُ إِلَيْهِ بَالْهُولِ الْمَوْتِيَةِ وَالإِسْتِنْبَاطِ، فِيهُ إِنَّهُ مِنْ اللَّهُ الْوَلَقِ وَالإِسْتِنْبَاطِ، فِيهُ إِنَّهُ إِنْ يَعْفِيهُ أَعْلَى مَا فِي الْعَرَبِيَةِ وَالإِسْتِنْبَاطِ، فِيهَا يَأْتِي:

# أَوَّلاً: مَا يَخُصُّ مَوْضُوْعَ إِخْتِلاَفِ النَّحْوِيِّيْنَ، وَأَثْرَهُ فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ:

١ - كَانَ لِلْقُرْآنِ الكَرِيْمِ أَثَرٌ عَظِيْمٌ فِي اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ، وَإِلَيْهِ تَرْجِعُ نَشْأَةُ عُلُوْمِهَا كَافَّةً، مِنْ نَحْوٍ وَصَرْفٍ وَلُغَةٍ وَمُعْجَمٍ وَبَلاَغَةٍ وَغَيْرِهَا، فَكَانَ المَصْدَرَ الأَوَّلَ لِلْعَرَبِيَّةِ، وَكِتَابِهَا الأَكْبَرِ.

٢- إِنَّ اللَّحْنَ وَحْدَهُ لاَ يُفَسِّرُ نَشْأَةَ النَّحْوِ؛ فَالنَّحْوُ - شَأْنَ العُلُوْمِ الْإِسْلاَمِيَّةِ الأُخْرَى - نَشَأَ الفَهْمِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ، وَالبَوْنُ شَاسِعٌ بَيْنَ مُحَارَبَةِ اللَّحْنِ، وَإِرَادَةِ الفَهْمِ؛ لأَنَّ اللَّحْنَ مَا كَانَ لِيُهْضِيَ لِفَهْمِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ ، وَالبَوْنُ شَاسِعٌ بَيْنَ مُحَارَبَةِ اللَّحْنِ، وَإِرَادَةِ الفَهْمِ؛ لأَنَّ اللَّحْنَ مَا كَانَ لِيُهْضِي بِلَدُ وَ مِنْ حِيَاتِهِ، عِمَّا يُؤَكِّدُ أَنَّ رَبْطَ النَّحْوِ بِالدَّلاَلَةِ وَالإِعْرَابِ بِالمَعْنَى ضَرُوْرَةٌ لاَ بُدَّ مِنْهَا، وَأَنَّ كُلاً مِنْهُمَ ايُؤَثِّرُ فِي الآخَوِ.

٣- إِنَّ خُلاَصَةَ القَوْلِ بِالإِخْتِلاَفِ فِي وَاضِعِ النَّحْوِ الأَوَّلِ، أَنَّ أَكْثَرَ الرُّوَاةِ يَذْهَبُونَ إِلَى أَنَّهُ أَبُهُ اللهُ وَجْهَهُ.
 أَبُو الأَسْوِدِ الدُّوَٰ إِنَّ بِأَمْرٍ مِنَ الإِمَامِ عَلِيٍّ كَرَّمَ اللهُ وَجْهَهُ.

٤ - ضَرُوْرَةُ التَّأْكِيْدِ عَلَى العَلاَقَةِ الوثيقةِ بَيْنَ عِلْمِ النَّحْوِ وَعِلْمِ التَّفسيرِ؛ وَأَنَّ هُنَاكَ العديدَ مِنْ آيِ الذِّكْرِ الحكيمِ الَّتِي كَانَ لِلنَّحْوِ الفَصْلُ فِي توجيهِهَا، وَالفَضْلُ فِي الوقوفِ عَلَى أَغراضِهَا وَمَعَانِيْهَا.

٥- إِنَّ الإِخْتِلاَفَ بَيْنَ النَّحْوِيِّيْنَ، وَمَا يَنتجُ عَنْهُ مِنْ تَعَدُّدٍ فِي التَّحْلِيلِ النَّحْوِيِّ، كَانَ لَهُ أَسْبَابٌ كَثِيْرَةٌ: مِنْهَا مَا هُوَ مَقْبُولٌ وَغَايَتُهُ نَبِيلَةٌ؛ وَمِنْهَا مَا هُوَ مُسْتَهْجَنٌ نَاتِجٌ عَنِ اِجْتِهَادَاتٍ خَاطِئَةٍ، الهَدَفُ مِنْهَا تَخْقِيْقُ رَغَبَاتٍ مُعَيَّنَةٍ خَاصَّةٍ أَوْ عَامَّةٍ، وَمِنْ هُنَا فَرَّقَ العُلَمَاءُ بَيْنَ نَوْعَيْنِ مِنَ الإِخْتِلاَفِ: نَوْعٌ مَحْمُودٌ نَتِيْجَةً لِلإِجْتِهَادِ المُنْصَبِطِ المُوْصِلِ إِلَى الحَقَائِقِ بِالحُجَّةِ الدَّامِغَةِ، وَآخَرُ مَذْمُومٌ نَتِيْجَةً لِلْهَوَى وَحُبِّ الشُّهْرَةِ وَمُجُرَّدِ المُزَاحَةِ بِغَيْرِ مَنْطِقٍ وَلاَ حُجَّةٍ.

٦- وَهَذَا الإِخْتِلاَفُ كَانَ نَتِيْجَةً لأَسْبَابٍ كَثِيْرَةٍ - لَمْ يُحْصِهَا جَمِيْعَهَا أَحَدُّ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ،
 وَحَاوَلْتُ فِي هَذَا البَحْثِ أَنْ أُحْصِيَهَا مَا اسْتَطَعْتُ إِلَى ذَلِكَ سَبِيْلاً - لَعَلَّ بَعْضَهَا يَعُودُ إِلَى المَعَايِيْرِ
 الَّتِي إِعْتَمَدَهَا النَّحْوِيُّونَ فِي أَثْنَاءِ تَقْعِيْدِهِمْ لِلْقَوَاعِدِ، وَبَعْضَهَا يَعُودُ إِلَى مَا تَحَوَّلَ عَنْ هَذِهِ القَوَاعِدِ،
 وَخَرَجَ عَنْهَا.

٧- وَكَذَلِكَ فَإِنَّ هَذَا الإِخْتِلاَفَ فِي التَّحْلِيْلِ النَّحْوِيِّ بَيْنَ النَّحْوِيِّيْنَ، كَانَ لَهُ أَثَرٌ وَاضِحٌ وَكَبِيْرٌ فِي التَّفْسِيْرِ، نَتَجَ عَنْهُ تَنَوُّعٌ فِي المَعَانِي، وَتَعَدُّدٌ فِي الدَّلاَلاَتِ، عِمَّا يُعَمِّقُ فِكْرَةَ المُزَاوَجَةِ بَيْنَ الإِعْرَابِيَّةِ فِي اللَّعْنَى، وَمِنْ هُنَا كَانَ عُنْوَانُ هَذَا البَحْثِ: «أَثَرُ الإِخْتِلاَفِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي الإَعْرَابِيَّةِ فِي اللَّوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي اللَّوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي اللَّوْبَ اللَّهُ وَآنِيَّةٍ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللللْلِلْمُ اللْلِلْمُ الللْلِلْمُ الللْلَهُ اللللْلَّةُ اللللْلَّةُ الللْلِلْمُ اللللْلَالِيَّةُ اللللْلُلْمُ اللللْلَالْمُ اللَّلْمُ الللللْلِلْمُ الللْلَاللَّاللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْلِلْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْ

٨- وَلَعَلَّ مَا وَقَفْنَا عِنْدَهُ مِنْ آيَاتٍ مِنَ الذِّكْرِ الحَكِيْمِ، وَقُمْنَا بِدِرَاسَتِهَا وَتَعْلِيْلِهَا فِي ضَوْءِ
 هَذَا الإخْتِلاَفِ بَيْنَ النَّحْوِيِّيْنَ، خَيْرُ مَا يُعَزِّزُ دَوْرَ هَذِهِ الإِخْتِلاَفَاتِ فِي تَنَوُّعِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ؛ إِذْ إِنَّ كُلَّ وَجْهٍ إِعْرَابِيٍّ يُفْضِي إِلَى مَعْنَىً، قَدْ يُخَالِفُ مَعْنَى آخَرَ قَدْ أَفْضَى إِلَيْهِ وَجْهٌ إِعْرَابِيٍّ الكَرِيْمِ؛ إِذْ إِنَّ كُلَّ وَجْهٍ إِعْرَابِيٍّ يُفْضِي إِلَى مَعْنَى، قَدْ يُخَالِفُ مَعْنَى آخَرَ قَدْ أَفْضَى إِلَيْهِ وَجْهٌ إِعْرَابِيٍّ آخَرُ، وَهَكَذَا، مِمَّا يَعْعَلُ الآيَةَ تَنْفَتِحُ عَلَى أَغْرَاضٍ عِدَّةٍ، وَمَعَانِيَ جَمَّةٍ، لَعَلَّهَا تَكُوْنُ جَيْعُهَا مَقْصُودَةً، إِذَا كَانَتْ نَابِعَةً إِخْتِلاَفَاتُ أَصْحَابِهَا مِنْ نَوْعِ الإِخْتِلاَفِ المَحْمُودِ «المُنْضَبِطِ».

## ثَانِياً: مَا يَخُصُّ مَوْضُوْعَ تَعَدُّدِ القِرَاءَاتِ، وَأَثَرَهُ فِي تَوْظِيْفِ العَنَاصِرِ النَّحْوِيَّةِ لَأَدَاءِ مَعَانِيْهَا:

اإنَّ القِرَاءَةَ القُرْآنِيَّةَ قَدْ تَوَافَرَ لَمَا مِنْ صِحَّةِ السَّنَدِ، وَالضَّبْطِ، وَالتَّحَرِّي، مَا لَمْ يَتَوَافَرْ لِلْقَاعِدَةِ النَّدُويَّةِ، وَهَذَا مَا صَرَّحَ بِهِ كَثِيْرٌ مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ، وَهُوَ مَا دَفَعَهُمْ إِلَى الإحتلافِ فِي عَدِّ النَّعُويَّيْنَ مَا تَوَافَرَ لَهُ عِنْدَ النَّحْوِيِّيْنَ مَا تَوَافَرَ لَهُ عِنْدَ الضَّبْطِ عِنْدَ النَّحْوِيِّيْنَ مَا تَوَافَرَ لَهُ عِنْدَ الفُقَهَاءِ.

٢- الرِّجَالُ الَّذِيْنَ رَوَوا القِرَاءَاتِ ثِقَاتٌ بِإِجْمَاعِ أَهْلِ العِلْمِ قَاطِبَة، رَاسِخُونَ فِي العِلْمِ بِالْعَرَبِيَّةِ، يُحْتَجُّ بِكَلاَمِهِم العَادِي، فَلأَنْ يُحْتَجَّ بِالقِرَاءَاتِ الَّتِي رَوَوْهَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَحَقُ وَأَجْدَرُ؟
 وَعَلَيْهِ فَإِنَّ النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ لَمْ يَأْخُذُوا بِالإحتجاجِ بِالقِرَاءَاتِ - فِي أَثْنَاءِ ضَبْطِهِمْ لِقواعدِهِمْ - قَدْ حَرَمُوا النَّحْوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ لَمْ يَأْخُذُوا بِالإحتجاجِ بِالقِرَاءَاتِ - فِي أَثْنَاءِ ضَبْطِهِمْ لِقواعدِهِمْ - قَدْ حَرَمُوا النَّحْوِيِّيْنَ النَّذِيْنَ الشَّوَاهِدِ النِّي تَرْقَى بِقواعِدِهِمْ وَأُصُولِهِمْ إِلَى دَرَجَةٍ أَعْلَى مِنَ الإِحْكَامِ وَالدَّقَة؛ لأَنَّ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةَ المُنْتَهِيَةَ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ بِالتَّوَاتُو -سَوَاءٌ أَكَانَتْ فِي المَصَاحِفِ العُثْمَانِيَّةِ أَمْ لاَ ؟ - هِيَ مَصْدَرٌ لِلْقَوَاعِدِ النَّحْوِيَّةِ، لاَ العَكْسُ.

٣- إِنَّ مَوْضُوعَ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ مِنَ المُوْضُوعَاتِ الْهُمَّةِ فِي الدَّرْسِ اللَّغَوِيَّةِ عَلَى إِحْتِلاَفِ بِعُلُوْمِهِ كَافَّةً؛ لأَنَّ دِرَاسَةَ هَذَا المُوْضُوعِ تَكْشِفُ عَنِ الكَثِيْرِ مِنَ القَضَايَا اللَّغَوِيَّةِ عَلَى إِحْتِلاَفِ بِعُلُوْمِهِ كَافَّةً؛ لأَنَّ دِرَاسَةَ هَذَا المَوْضُوعِ تَكْشِفُ عَنِ الكَثِيْرِ مِنَ القَضَايَا اللَّغُويَّةِ عَلَى الحَثِيلَةِ الْطَمَتِهَا (النَّحُويَّةِ، وَالصَّوْقِيَّةِ، وَالصَّوْقِيَّةِ، وَاللَّلَالِيَّةِ)، وَتُلْقِي الضَّوْءَ عَلَى الكَثِيْرِ مِنَ الحَصائِصِ اللَّهُ حِيَّةِ الَّتِي اتَّسَمَتْ بِهَا القَبَائِلُ العَرَبِيَّةُ، وَبِهَذَا تُعَدُّ مَادَّةُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا مِنْ اللَّهُ عِيَّةِ الَّتِي اتَّسَمَتْ بِهَا القَبَائِلُ العَرَبِيَّةُ، وَبِهَذَا تُعَدُّ مَادَّةُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا مِنْ وَافِدِ الدَّرْسِ اللَّغَوِيِّ العَرَبِيِّ، لاَ يُمْكِنُ تَجَاهُلُهُ أَوِ التَّقْصِيْرُ فِيْهِ، وَلاَ سِيَّا ذَارِسَ العَرَبِيَّةِ.

إلى القراءات التَّأْكِيْدُ عَلَى ضَرُوْرَةِ الرَّبْطِ بَيْنَ أَصْلِ مِنْ أَصُوْلِ النَّحْوِيِّيْنَ، عَظِيْمٍ - وَهُو السَّمَاعُ - وَبَيْنَ الإحتجاجِ بِالقِرَاءَاتِ؛ لأَنَّهَا مِنْ أَرْقَى أَنْوَاعِ السَّمَاعِ، وَمَنْ ذَهَبَ هَذَا المَذْهَبَ يَرَى أَنَّ الكُوفِيِّيْنَ كَانُوا أَكْثَرَ حِكْمَةً وَدِقَّةً فِي الأَخْذِ بالقِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي أَثْنَاءِ ضَبْطِهِمْ لِقَوَاعِدِهِمْ، وَأَنَّ الكُوفِيِّيْنَ قَدْ حَدُّوا مِنَ الأَخْذِ بِهَا، حَتَّى وَصَلَ بِهِم الأَمْرُ أَحْيَانَا إِلَى تَخْطِئَةِ مَا لَمْ يَخْضَعْ لِقَوَاعِدِهِمْ اللَّمْرُ أَحْيَاناً إِلَى تَخْطِئَةِ مَا لَمْ يَخْضَعْ لِقَوَاعِدِهِمْ اللَّمْرُ أَحْيَاناً إِلَى تَخْطِئَةِ مَا لَمْ يَخْضَعْ لِقَوَاعِدِهِمْ مِنْهَا عَلَى عَكْسِ الكُوفِيِّيْنَ الَّذِيْنَ لاَ يَرَوْنَ مَانِعاً مِنْ إِبْطَالِ بَعْضِ القَوَاعِدِ وَتَعْدِيْلِ شَيْءٍ مِنْهَا إِسْتِنَاداً إِلَى القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، بِعَدِّهَا مَصْدَراً لِلْقَاعِدَةِ، لا العَكْسَ.

٥- إِنَّ عُلَمَاءَ النَّحْوِ، وَاللَّغَةِ، وَالفِقْهِ، وَالتَّفْسِيْرِ، قَدْ أَجْمَعُوا عَلَى أَنَّ الإِخْتِلاَفَ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، إِنَّمَا هُوَ إِخْتِلاَفَ تَنَوُّعٍ وَتَغَايُرٍ، لاَ إِخْتِلاَفُ تَضَادٌ وَتَنَاقُضٍ، وَأَنَّ كُلَّ قِرَاءَةٍ بِمَنْزِلَةِ الآيَةِ، لَمَا الْقُرْآنِيَّةِ، إِنَّمَا هُوَ إِنَّمَا هُوَ الْآيَةِ، لَمَا أَغْرَاضُهَا، وَمَعَانِيْهَا، وَغَايَاتُهَا، وَمَقَاصِدُهَا، وَدَلاَلاَتُهَا، الَّتِي تَخْتَلِفُ عَنِ القِرَاءَةِ الأَيْدِ، اللَّهُ خُرَى إِخْتِلافَ تَعَدُّدٍ وَتَفَرُّعٍ.

٦- الحِكْمَةُ مِنْ تَعَدُّدِ القِرَاءَاتِ وَالغَايَةُ مِنْ تَنَوُّعِهَا التَّيْسِيرُ عَلَى الأُمَّةِ، وَالإبْتِعَادُ عَنِ

التَّكَلُّفِ الشَّدِيْدِ؛ لِاخْتِلاَفِ اللَّهَجَاتِ بَيْنَ العَرَبِ، وَتَنَوُّعِهَا، وَصعوبةِ بعضِهَا عَلَى بَعْضِهِمْ، وَالتَّوَسُّعِ فِي اللَّغَاتِ.

٧- تَعَدَّدَّتْ مَذَاهِبُ العُلَمَاءِ بِالْمَقْصُوْدِ بِالأَحْرُفِ السَّبْعَةِ الَّتِي ذَكَرَهَا النَّبِيُ ﷺ فِي الحَدِيْثِ الشَّرِيْفِ، وَاختلفَتْ اِخْتِلاَفَاتٍ كَثِيْرَةً، إِلاَّ أَنَّهُمْ أَجْمَعُوا عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ المَقْصُوْدُ بِهَا هُوَ القِرَاءَاتِ الشَّبْعَ الَّتِي إِخْتَارَهَا ابْنُ مُجَاهِدٍ.

٨- إتَّضَحَ - فِي أَثْنَاءِ الوُقُوْفِ عَلَى بَعْضِ الآيَاتِ الَّتِي تَعَدَّدَتْ قِرَاءَاتُهَا، وَدِرَاسَتِهَا وَتَعْلِيْلِهَا - أَنَّ لِهِنْهِ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ أَثَرًا كَبِيْرًا فِي تَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ، نَتَجَ عَنْهُ تَنَوُّعُ المَعَانِي وَالْقَرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ الوَاحِدَةِ هُوَ مَقْصَدٌ مِنْ مَقَاصِدِ الإِحْتِلاَفِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ.
 القُرْآنِيَّةِ.

## ثَالِثاً: مَا يَخُصُّ مَوْضُوْعَ التَّصْمِيْنِ النَّحْوِيِّ، وَأَثَرَهُ فِي إِبْرَازِ المَعْنَى الحَقِيْقِيِّ وَالشَّرْقِ الْكَرِيْمِ: وَالْمَجَازِيِّ وَالْجَمْعِ بَيْنَهُمَا فِي تَفْسِيْرِ بَعْضِ آي القُرْآنِ الكَرِيْمِ:

التَّضْمِيْنُ النَّحْوِيُّ يُشَكِّلُ مَلْمَحاً مُهِمَّا مِنْ مَلاَمِحِ العُدُولِ فِي المَعْنَى عَنِ الأَصْلِ الَّذِي وُضِعَ لَهُ فِي مَعَاجِمِ اللُّغَةِ، بِقَرِيْنَةٍ تَدُلُّ عَلَى المَعْنَى المُتَأَيِّ، مَعَ الجَمْعِ بَيْنَ المَعْنَييْنِ، فَلاَ يُلْغِي أَحَدُهُمَا الاَّخَرَ، وِبِهَذَا يَلْتَقِي مَعَ المَجَازِ المُرْسَلِ وَالإسْتِعَارَةِ وَالكِنَايَةِ فِي البَلاَغَةِ، وَمَعَ التَّحَوُّلِ الدَّلاَئِيِّ أَوِ الاَنْزِيَاحِ اللَّعْوَيِّ فِي عِلْمِ اللَّعْفِ الحَدِيثِ، وَهُو بِذَلِكَ يَجْمَعُ بَيْنَ الإِيْجَازِ فِي اللَّفْظِ وَالتَّوسُّعِ فِي الدَّلاَلَةِ، وَبَيْنَ الإِيْجَازِ فِي اللَّفْظِ وَالتَّوسُّعِ فِي الدَّلاَلَةِ، وَبَيْنَ الإِيْجَازِ فِي اللَّفْظِ وَالتَّوسُّعِ فِي الدَّلاَلَةِ، وَبَيْنَ الإِيْجَازِ فِي اللَّفْظِ وَالغَوسُّعِ فِي الدَّلالَةِ، وَبَيْنَ الإِيْجَازِ فِي اللَّفْظِ وَالغَوسُّعِ فِي الدَّلاَلَةِ، وَبَيْنَ الإِقْتِصَادِ فِي المَبْنَى وَالغَنَاءِ فِي المَعْنَى.

٢- إخْتِلاَفُ النَّحْوِيِّيْنَ فِي تَحْدِيْدِ اللَّفْظِ الَّذِي وَقَعَ فِيْهِ التَّضْمِيْنُ: فَمِنْهُمْ مَنِ إِعْتَقَدَ أَنَّ حَرْفَ الجَرِّ فِي هَذِهِ الظَّاهِرَةِ تَضَمَّنَ مَعْنَى حَرْفِ جَرِّ آخَرَ، وَالفِعْلُ بَاقٍ عَلَى مَعْنَاهُ الأَصْلِيِّ، وَهُوَ مَذْهَبُ الجُرِّ فِي هَذِهِ الظَّاهِرَةِ تَضَمَّنَ مَعْنَى خِرْ أَنَّ الفِعْلَ قَدْ تَضَمَّنَ مَعْنَى فِعْلٍ آخَرَ، وَحَرْفُ الجَرِّ مَسُوقٌ أَكْثِرِ الكُوفِيِّيْنَ؛ وَمِنْهُمْ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الفِعْلَ قَدْ تَضَمَّنَ مَعْنَى فِعْلٍ آخَرَ، وَحَرْفُ الجَرِّ مَسُوقٌ لَإِثْمَامٍ مَعْنَى هَذَا الفِعْلِ، وَهُو مَذْهَبُ أَكْثِرِ البَصْرِيِّيْنَ.

٣- إخْتِلاَفُ النَّحْوِيِّيْنَ وَاللُّغَوِيِّيْنَ فِي قِيَاسِيَّةِ التَّضْمِيْنِ: فَمِنْهُمْ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّهُ قِيَاسِيٌّ،
 وَمِنْهُمْ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّهُ سَمَاعِيٌّ لاَ يُحْتَكَمُ إِلَيْهِ إِلاَّ شُذُوْذَاً، وَأَرَى أَنَّهُ قِيَاسِيٌ لإِقْرَارِ أَهْلِ العِلْمِ

أَجْمَعِهِمْ عَلَى كَثْرَتِهِ فِي الكَلاَمِ الفَصِيْحِ - نَشْرِهِ وَشِعْرِهِ - وَلاَ سِيَّا فِي اَلقُرْآنِ الكَرِيْمِ مِنْ جِهَةٍ، وَلِمَعِيْمِ عَلَى كَثْرَتِهِ فِي الكَلاَمِ الفَصِيْحِ - نَشْرِهِ وَشِعْرِهِ - وَلاَ سِيَّا فِي الْقُرْآنِ الكَرِيْمِ مِنْ جِهَةٍ، وَلِدُورِهِ الكبيرِ فِي رَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاَتٍ مُتنَوِّعَةٍ، مُتَجَدِّدَةٍ، وَأَهَمِّيَّتِهِ فِي الإِحْتِرَازِ عَنِ الْحَطَأِ فِي مُطَابَقَةِ الكَلاَمِ لِتَهَامِ المُرَادِ مِنْهُ مِنْ جِهَةٍ أُخْرَى.

٤ - إِنَّ دِرَاسَةَ التَّضْمِيْنِ - كَظَاهِرَةٍ نَحْوِيَّةٍ، عَلَى أَسَاسٍ عِلْمِيٍّ وَمَوْضُوْعِيٍّ - تَقْتَضِي تَتَبُّعَاً دَقِيْقاً لِتَطَوُّرِ اللَّخَةِ وَإِسْتِعْمَالاَتِ أَلْفَاظِهَا، فِي ضَوْءِ الإِحْتِكَامِ إِلَى المَعْنَى، وَالرُّكُونِ إِلَى الدَّلاَلَةِ.

٥ - التَّضْمِيْنُ مِنْ أَنْزَهِ الفُصُوْلِ فِي العَرَبِيَّةِ، بِهِ يُعْرَفُ مَا لِحُرُوْفِ المَعَانِي مِنْ أَسْرَادٍ وَمَزَايَا، وَيُمَكِّنُ مُتَتَبِّعَهُ مِنْ مَعْرِفَةِ كُلِّ فِعْلٍ، وَمَا يَقْتَضِيْهِ أَصْلُ وَضْعِهِ مِنَ التَّعَدِّي إِلَى مَفْعُوْلِهِ بِحَرْفِ جَرِّ وَيُمَكِّنُ مُتَتَبِّعَهُ مِنْ مَعْرِفَةِ كُلِّ فِعْلٍ، وَمَا يَقْتَضِيْهِ أَصْلُ وَضْعِهِ مِنَ التَّعَدِّي إِلَى مَفْعُوْلِهِ بِحَرْفِ جَرِّ وَيُمَا يَعْدِيةِ دُونَ غَيْرِهِ، مِمَّا يُسَاعِدُ عَلَى إِسْتِقَامَةِ اللِّسَانِ وَالإِبْتِعَادِ - مَا أَمْكَنَ - عَنِ الوُقُوعِ فِي مَطَبَّاتِ تَعْدِيةِ الأَنْعَالِ بِحُرُوْفٍ لاَ تَقْتَضِيْهَا وَلاَ يَسْتَسِيْغُهَا التَّضْمِيْنُ لِعَدَمِ تَوَافِرِ القَرِيْنَةِ الَّتِي ثَجْمَعُ بَيْنَ المَعْنَيْنِ.

٦- إتَّضَحَ - فِي أَثْنَاءِ دِرَاسَتِنَا لِبَعْضِ الآيَاتِ، الَّتِي إِحْتَمَلَتْ أَفْعَالُمَا أَوْ حُرُوْفُهَا وَقُوْعَ التَّضْمِيْنِ فِيْهَا - أَنَّ لِلتَّضْمِيْنِ أَثْراً بَالِغَا فِي تَعَدُّدِ المَعَانِي، وَتَنَوُّعِهَا، وَاتِّسَاعِهَا فِي القُرْآنِ الكَرَيْمِ، وَلَعَلَّهُ يُغْنِي فِي كَثِيْرٍ مِنَ الأَحْيَانِ عَنِ اللُّجُوءِ إِلَى التَّأْوِيْلِ الَّذِي يُعَقِّدُ الوَجْهَ، وَيُشَعِّبُ الإِخْتِلاَفَ، وَلَعَلَّهُ يُغْنِي فِي كَثِيْرٍ مِنَ الأَحْيَانِ عَنِ اللُّجُوءِ إِلَى التَّأْوِيْلِ الَّذِي يُعَقِّدُ الوَجْهَ، وَيُشَعِّبُ الإِخْتِلاَفَ، وَلَيَّهُ عُنْ يَعْفَدُ الوَجْهَ، وَيُشَعِّبُ الإِخْتِلاَفَ، وَيُعَمِّقُهُ، وَرُبَّهَا اقتضَى السِّياقُ الَّذِي فِيهِ تَضْمِيْنُ لأَحَدِ أَلْفَاظِ كَلاَمِهِ مَعْنَى لاَ يُمْكِنُ الوُصُولُ إلَيْهِ دُونَ التَّسْلِيْم بِهِ، وَهَذَا مَا حَاوَلْنَا إِثْبَاتَهُ فِي هَذَا البَحْثِ.

#### رَابِعاً: مَا يَخُصُ مَوْضُوْعَ الدَّعْوَةِ إِلَى تَسْهِيْلِ مَبَاحِثِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ النَّحْوِيَّةِ، وَغَيْرَهَا:

١- أَرَى - بَعْدَ مَا عَرَضْتُهُ فِي المَبْحَثِ الأَوَّلِ مِنَ الفَصْلِ الأَوَّلِ، وَالمَبْحَثِ الأَوَّلِ مِنَ الفَصْلِ الأَوَّلِ، وَالمَبْحَثِ الأَوَّلِ مِنَ الفَصْلِ الثَّانِي مِنْ هَذَا البَحْثِ - أَنَّهُ لاَ بُدَّ مِنْ أَنْ نَسْعَى جَمِيْعَاً، عَالَمِيْنَ وَمُتَعَلِّمِيْنَ، إِلَى تَنْمِيةِ الدِّرَاسَاتِ العَربِيَّةِ وَالبُحُوْثِ اللُّعَوِيَّةِ عَلَى أَسَاسٍ يَرْبِطُهَا بِالمَعْنَى وَالدَّلاَلَةِ، كَشْفَا عَنْ خَصَائِصِ الدِّرَاسَاتِ العَربِيَّةِ وَالبُحُوْثِ اللَّعَارِفِ العِلْمِيَّةِ وَتَقَدُّمِهَا.
 العَربِيَّة، وَإِبْرَازَا لِزَايَاهَا، وَتَمَاشِياً مَعَ ضَرُورَةِ مُواكَبَتِهَا حَرَكَة تَطُوَّرِ المَعَارِفِ العِلْمِيَّةِ وَتَقَدُّمِهَا.

٢- وَلاَ بُدَّ مِنْ تَيْسِيْرِ تَعَلُّمِهَا بَيْنَ النَّاشِئَةِ، مَعَ ضَرُوْرَةِ تَمْكِيْنِهِمْ مِنْ إِتْقَانِ لُغَتِهِم الفُصْحَى،
 لِئَلاَّ تَضِيْعَ فِي ظِلِّ هَذَا التَّطَوُّرِ السَّرِيْعِ لِلْحَضَارَةِ، وَالإِنْفِتَاحِ الْكَبِيْرِ عَلَى خُتَلَفِ الثَّقَافَاتِ غَيْرِ

العَرَبِيَّةِ، إِلَى جَانِبِ تَنَوُّعِ اللَّهَجَاتِ المَحَلِّيَّةِ لِكُلِّ قُطْرٍ مِنَ الأَقْطَارِ الْعَرَبِيَّةِ وَإِخْتِلاَفِهَا عَنِ القُطْرِ الْعَرَبِيَّةِ، إِلَى جَانِبِ تَنَوُّعِ اللَّهَاءَ اللَّهَاءَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَذَلِكَ بِإِعْتَهَا وَ المُنْهَجِيَّاتِ العِلْمِيَّةِ الحَدِيثِةِ النِّتِي يَدْعُو إِلَيْهَا غَيْرُ بَاحِثٍ مِنْ أَهْلِ اللَّهُ وَالنَّحُو. وَالنَّحُو.

٣- وَلاَ بُدَّ إِلَى جَانِبِ ذَلِكَ كُلِّهِ مِنْ اتِّخَاذِ الإِعْرَابِ سَبِيْلاً لِلإِبَانَةِ عَنْ مَوَاقِعِ الكَلِهَاتِ، وَالإِفْصَاحِ عَنْ مَعَانِيْهَا، وَالإِشَارَةِ إِلَى دَلاَلاَتِهَا، وَالعَوْدَةِ بِالنَّحْوِ إِلَى مَنَاهِلِهِ الأُوْلَى، حِرْصَاً عَلَى وَالإِفْصَاحِ عَنْ مَعَانِيْهَا، وَالإِشَارَةِ إِلَى دَلاَلاَتِهَا، وَالعَوْدَةِ بِالنَّحْوِ إِلَى مَنَاهِلِهِ الأُوْلَى، حِرْصَاً عَلَى اللُّغَةِ الحَيَّةِ، مَعَ تَعْقِيْقِ وَظَائِفِهَا الإَجْتِهَاعِيَّةِ، وَتَطُويْرِهَا بِهَا يَنْسَجِمُ مَعَ مُوَاكَبَةِ حَرَكَةِ التَّطُورُ، وَمَا تَقْتَضِيْهَا مِنْ حَاجَاتٍ وَتَطَلَّعُ عَلَى المُحَافَظَةِ عَلَى الأُصُولِ اللَّغُويَّةِ وَالنَّحْوِيَّةِ، الَّتِي تَصْمَنُ لِلُّغَةِ أَصَالَتَهَا، وَبَقَاءَهَا، وَتُمُوهَا، وَعَدَمَ انْدِثَارِهَا.

٤- إِنَّ لُغَتَنَا العَرَبِيَّةَ أَكْرَمُ لُغَاتِ العَالَمِ، وَأَوْسَعُهَا لِسَانَاً، بِشَهَادَةَ عُلَمَاءِ العَرَبِ جَمِيْعاً، وَعَدَدٍ
 كَبِيْرٍ مِنَ الْمُسْتَشْرِقِيْنَ الغَرْبِيِّيْنَ؛ لِذَلِكَ حُقَّ لَهَا أَنْ تَنَالَ مِنَ العِنَايَةِ النَّصِيْبَ الأَوْفَى، إِلَى جَانِبِ كَوْنِهَا كَبِيْرٍ مِنَ الْعِنَايَةِ النَّصِيْبَ الأَوْفَى، إِلَى جَانِبِ كَوْنِهَا لُغَةً مُقَدَّسَةً، شَرَّفَهَا اللهُ بِأَنْ أَنْزَلَ بِهَا كِتَابَهُ الحَالِدَ، الَّذِي قَالَ فِيْهِ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيَّالَعَلَكُمُ لَمُ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ مُنِينَا اللهُ مِنَا اللهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّعْمِلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ مِنْ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

وَخِتَامَا ٱقْتَبِسُ مَا قَالَهُ الدُّكُتُور الجَوَارِيّ، مُعَبِّرًا عَنْ هَذِهِ الظَّاهِرَةِ خَيْرَ تَعْبِيْدِ: "أَمَّا العَربِيَةُ فَإِنَّ لَمَا فِي سُنَّةِ النَّطُوُّرِ التَّارِيْخِيُّ وِجْهَةٌ أُخْرَى، فَقَدْ حَافَظَتْ عَلَى جَوْهِرِ مُقَوِّمَاتِهَا كُافَظَةً عَجِيْبَةً، وَأَقَامَتْ عَلَى خَصَائِصِهَا الأَصْلِيَّةِ إِقَامَةً تَبْعَثُ عَلَى الدَّهْشَةِ وَالحَيْرَةِ؛ فَهِي اليَوْمَ تَجْرِي عَلَى الأَصْلِ وَالْجَوْهِرِ، عَلَى القَوَاعِدِ وَالسُّنَنِ الَّتِي كَانَتْ تَجْرِي عَلَيْهَا مُنْذُ بِضْعَةَ عَشَرَ قَرْنَا مِنَ الزَّمَانِ، وَالصَّلَةُ وَالجَوْهِرِ، عَلَى الفَوَاعِدِ وَالسُّنَنِ الَّتِي كَانَتْ تَجْرِي عَلَيْهَا مُنْذُ بِضْعَةَ عَشَرَ قَرْنَا مِنَ الزَّمَانِ، وَالصَّلَةُ وَالْجَوْهِرِ، عَلَى الفَوْاعِدِ وَالسُّنَنِ الَّتِي كَانَتْ تَجْرِي عَلَيْهَا مُنْذُ بِضَعَةَ عَشَرَ قَرْنَا مِنْ الزَّمَانِ، وَالصَّلَةُ وَالْجَوْهِ وَالْعَرْفِي الْقَرْنِ العِشْرِيْنَ فِي القَرُونِ، وَأَهْلِهَا الَّذِيْنَ يَعِيْشُونَ فِي القَرْنِ العِشْرِيْنَ؛ إِذَا سَمِعُوا كَلاَمَا وَفِي قَيْلَ فِي تِلْكَ العُهُودِ المُمْعِنَةِ فِي القِدَمِ فَهِمُوهُ وَتَذَوَّقُوهُ، وَإِذَا أَنْشَوُوا كَلاَمَا لَمَ يُخْرُجُوا فِي الأَصْلِ وَفِي الْمُولِ وَقِي الْمُولِ وَفِي الْمُولِ وَفِي الْمُولِ وَقِي الْمُولِ وَقِي الْمَلْوِي فِي الْمُولِ وَقِي الْمُعْلِقِ وَالْمَالِيْبِ أَسْلَافِهِمِ الْأَقْدَمِينَ، وَلَوْ أَنَّ وَاحِدًا مِنْ هَوْلاَءِ بُعِثَ لِيَسْمَعَ أَوْ يَقُولُ الْمُعْرِقِي بِهِ مُنَّةُ التَّطُورِ فِي مَعَانِي الأَلْفَاظِ وَالْأَسَالِيْبِ، وَكُلُّ ذَلِكَ يَعُودُ الفَصْلُ فِيهِ إِلَى القَرْآنِ الكَوْيَمِ وَلاَ يَرَالُ هُو هُو، لَمْ يَتَحَوَّلْ، وَلَمْ يُزَايِلْ مَكَانَهُ مِنَ اللَّغَوْءِ وَلُو العَرَبِيَةِ، وَلاَ يَزَالُ هُو هُو، لَمْ يَتَحَوَّلْ، وَلَمْ يُزَايِلْ مَكَانَهُ مِنَ اللْفَوْدِ العَرَبِيَةِ، وَلاَ يَزَالُ هُو هُو، لَمْ يَتَحَوَّلْ، وَلَمْ وَلَهُ مَا الْمُؤْواهِرِ فِي نَحْوِ العَرَبِيَةِ، وَلاَ يَزَالُ هُوهُ مَو هُو، لَمْ يَتَحَوَّلْ، وَلَمُ يَا أَلْوَلَا مُعَلَى اللْفُولُ وَالْعَلَيْمُ وَلَا الْقَرْآنِ الطَوْوِي فِي نَحْوِلُ الْعَلَامُ وَالْمَاطِ وَالْعَرَامِ الْعَوْرَةِ وَلَا الْمُؤْهُ الْقُولُ وَالْمُولُ وَلَا الْفُولُ وَالْمُ

بِأَنْ يَبْقَى حَيْثُ هُوَ، مَا دَامَ حَاضِرُ الأُمَّةِ الَّتِي تَتَكَلَّمُ العَرَبِيَّةَ وَتَصْطَنِعُهَا لِلتَّفَاهُمِ وَالتَّوَاصُلِ الفِكْرِيِّ مَوْصُولاً بِهَا فِيْهَا، وَمَا دَامَتِ العَرَبِيَّةُ هِيَ الَّتِي حَفِظَتْ لِتِلْكَ الأُمَّةِ أَوَاصِرَ العَلاَقَةِ بَيْنَ أَفِيْ مَوْصُولاً بِهَا فِيْهَا، وَمَا دَامَتِ العَرَبِيَّةُ هِيَ الَّتِي حَفِظَتْ لِتِلْكَ الأُمَّةِ أَوَاصِرَ العَلاَقَةِ بَيْنَ أَجْزَائِهَا فِي رُقْعَتِهَا الوَسِيْعَةِ المُمْتَدَّةِ فِي أَرْجَاءِ آسْيَا وَإِفْرِيْقِيَا، وَمَا دَامَ هَذَا الكِتَابُ الكَرِيْمُ يَتْلُوهُ اللَّذِينُ مِنَ المُسْلِمِيْنَ فِي آنَاءِ اللَّيْل وَأَطْرَافِ النَّهَارِ»(١).

وَاللهُ أَعْلَمُ، وَالْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَيْنَ

<sup>(</sup>١) الجواريّ، د. عبد السّتار، نحو التّيسِير (دراسة ونقد منهجيّ)، ص٢٤-٢٥.

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

#### الفَهَارِسُ العَامَّةُ:

- ١- فَهْرَسُ الآياتِ القُرْآنِيَّةِ.
- ٧ فَهْرَسُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ.
- ٣- فَهْرَسُ الأَحَادِيْثِ النَّبَويَّةِ.
- هُورَسُ الأَبْيَاتِ الشِّعْرِيَّةِ.
- ٦- فَهْرَسُ اللَّصَادِرِ وَالْمَرَاجِعِ.
- ٧- فَهْرَسُ المَوْضُوْعَــاتِ.



### ١- فَهْ رَسُ الآياتِ القُرْآنِيَّةِ

| الصَّفْحَـةِ     | السُّورَةُ، وَرَقَمُ الْآيَـةِ | الآيَــــةُ                                                                      | الرَّقمُ   |
|------------------|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٣٤٤ – ٢٣٥        | الفاتحة، الآية ٢.              | ﴿ الْحَمَٰدُ لُلَّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ .                                      | -1         |
| 794              | الفاتحة، الآية ٤.              | ﴿ مَالِكَ يِومِ الدِّينِ ﴾ .                                                     | -4         |
| 450              | الفاتحة، الآية ٥.              | ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ مُ إِيَّاكَ نَسْعَيِنُ ﴾ .                                    | ٣          |
| ٤٣٦              | الفاتحة، الآية ٦.              | ﴿ اهدينًا الصِرَاطَ المُستَتِيرَ ﴾ .                                             | - £        |
| ٦٢٢              | الفاتحة، الآية ٧.              | ﴿ غَيرِ الْمُغَضُوبِ عَلَيْهِمْ وَكَ الضَّالَيْنَ ﴾ .                            | -0         |
| 495              | البقرة، الآية ٣.               | ﴿ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ .                                                    | -7         |
| ۱۸۱              | البقرة، الآية ٢٣.              | ﴿ وَإِنْ كُنُهُ فِي رَبِّ مِنَا نَزِلَنا عَلَى عَبْدِينَا فَأَتُواْ ﴾ .          | - <b>v</b> |
| 70£ - V0         | البقرة، الآية ٢٥.              | ﴿ وَيَشْنِ الَّذَيْنَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَ لَهُمْ جَنَاتٍ ﴾ . | -1         |
| 441              | البقرة، الآية ٢٦.              | ﴿ مَلًا مَا بَعُوضَةً ﴾ .                                                        | -9         |
| <b>VV</b>        | البقرة، الآية ٣٥.              | ﴿ وَقُلْنَا يَا آَدَمُرُ اسْكُن أَنتَ وَرَوْجُكَ الْجَنْثَ وَ﴾.                  | -1.        |
| **\V-\· <b>1</b> | البقرة، الآية ٣٧.              | ﴿ فَلَكَفَى آَكَمَرَ مِنِ رَبِّيرِ كُلِّمَاتُ ﴾ .                                | -11        |
| ۳۸۸              | البقرة، الآية ٦٥.              | ﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنُهُ الْأَبِينَ اعْنَدُواْ مِنْكُمْ فِي السَّتِ ﴾ .             | -17        |
| 44/              | البقرة، الآية ٨٨.              | ﴿ فَعَلَيْلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .                                                | -14        |
| 444              | البقرة، الآية ٩١.              | ﴿ مُصَارِقًا لَمَا مَعَهُمْ ﴾ .                                                  | -1 ٤       |
| 454              | البقرة، الآية ١٠٢.             | ﴿ مَا نَبَعُواْ مَا تَلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سِلَّيْمَانَ ﴾ .          | -10        |
| ٤١٧              | البقرة، الآية ١٠٥.             | ﴿ وَاللَّهُ يَخْصُ بِرَحْمَنِهِ مَن يَشًا ﴿ ﴾ .                                  | -17        |
| 755              | البقرة، الآية ١١٧.             | ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾                                                                | -17        |
| <b>717</b>       | البقرة، الآية ١٢٤.             | ﴿ وَإِذِ الْمِلِّي إِيْرَاهِ بِمِرْمَيْهُ كِلَمَاتٍ فَأَنَّهُنَ قَالَ ﴾.         | -14        |

| 474                     | البقرة، الآية ١٢٧. | ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِعُ الْعَلِيمُ ﴾ .                                                | -19   |
|-------------------------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٤٢٠                     | البقرة، الآية ١٣٠. | ﴿ وَمَن يَنْ غَبُ عَن مِلْتَهِ إِيْرَاهِيمِ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ .               | -4.   |
| ٦٧                      | البقرة، الآية ١٣٥. | ﴿ بَلْ مِلْمَا إِذِ } هير حَنِياً ﴾ .                                                    | - ۲ 1 |
| 117                     | البقرة، الآية ١٤٣. | ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقَبِلَةَ الَّذِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِيَعْلَمَ مَن يَنْهِيُ ﴾ . | -77   |
| 474                     | البقرة، الأية ١٥٨. | ﴿ إِنَّ الصَّفَّا وَالْمَنْ فَقَامِنِ شَعَآئِنِ اللَّهِ ﴾ .                              | -77   |
| ٨٢                      | البقرة، الآية ١٧١  | ﴿ وَمَكُ الَّذِينِ كَفَرُواْ كَتَكُمِ الَّذِيبَ يَنْعِقُ ﴾ .                             | -7 £  |
| 44.                     | البقرة، الآية ١٧٧. | ﴿ وَلَكِنِ ٱلْبِي مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ و ﴾.                          | -70   |
| 441                     | البقرة، الآية ١٨٥. | ﴿ وَلِيُكَيْرُ وَا اللَّهَ عَلَى مَا هَذَا كُرُ ﴾ .                                      | 77-   |
| <b>٣٩٠-</b> ٣٨ <b>٩</b> | البقرة، الآية ١٨٧. | ﴿ أُحِلْ لَكُمُ لِلَّكَةَ الصِّيامِ النَّفُ إِلَى نِسَآتِكُمْ ﴾.                         | -44   |
| 444                     | البقرة، الآية ٢٢٠. | ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُضْدِ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾ .                                      | -47   |
| 444                     | البقرة، الآية ٢٢٦. | ﴿لِلَّذِينَ يُوْلُونَ مِن شِيَآتِهِم ﴾ .                                                 | - ۲ 9 |
| ٤٢٥                     | البقرة، الآية ٢٢٧. | ﴿ وَإِنْ عَزِمُواْ الطَّلَاقَ ﴾ .                                                        | -٣.   |
| 444                     | البقرة، الآية ٢٣٥. | ﴿ وَلَكِنِ لَا تُوَاعِدُونُهُنَ سِراً ﴾ .                                                | -٣1   |
| <b>444-44</b>           | البقرة، الآية ٢٣٥. | ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عَعْلَمَا النِّكَامِ ﴾ .                                              | -٣٢   |
| Y <b>~</b>              | البقرة، الآية ٢٤٦. | ﴿ وَمَا لَنَا أَلَا ثُلَاثَاً مِلْ فِي سَيِلِ اللَّهِ ﴾ .                                | -٣٣   |
| 740                     | البقرة، الآية ٢٥٨. | ﴿ أَلْمُرْتَى إِلَى الَّذِي حَآجَ إِنِهَ إِهِيم فِي مُرْدِهِ ﴾ .                         | -72   |
| 740                     | البقرة، الآية ٢٥٩. | ﴿ أَنَّكَالَّذِي مَنْ عَلَى قَرَيْتٍ ﴾ .                                                 | -40   |
| 444                     | البقرة، الآية ٢٥٩. | ﴿ وَانظُنَ إِلَى العِظَامَرِ كَيْنَ نَشْرِ هُمَّا ﴾ .                                    | -٣٦   |
| 777                     | البقرة، الآية ٢٨٢. | ﴿ وَلَا تَسَأَمُواْ أَن تَكَنُبُونُ صَغِيرًا أَن كَبِيرًا إِلَى أَجَلِدٍ ﴾.              | -٣٧   |
| 441                     | البقرة، الآية ٢٨٢. | ﴿ وَلَا يُضَارَكَا تِبُ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ .                                                | -47   |
| <b>7</b>                | البقرة، الآية ٢٨٥. | ﴿ آمَنَ الْهَوُلِ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن مَةٍ مِ فَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ .               | -٣9   |
| 41                      | البقرة، الآية ٢٨٦. | ﴿ وَمَا رَحَمَنَا أَنْتَ مَوْكِانَّا فَانْصُرِنَا ﴾ .                                    | -٤.   |
| 717                     | آل عمران، الآية ٧. | ﴿ هُوَ الَّذِي أَوْلَ عَلَيْكَ الْكِنَّابَ مِنْهُ آلِاتُ مُحْكَمَاتُ ﴾ .                 | - ٤ ١ |

| 9.4            | آل عمران، الآية ٧.   | ﴿ وَمَا يَعْلَمُ ثِنَّا فِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ قَالَ أَسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - £ ٢ |
|----------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Y19-Y1V        | آل عمران، الآية ١٨.  | ﴿ شَهِ لَا اللَّهُ أَنَّهُ كَا إِلَهَ إِلَّهُ مِنْ وَالْمَلَاتِكَ تُواَّ وَأُولُواْ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - 2 7 |
| 4٧             | آل عمران، الآية ٦٣.  | ﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَإِنَ اللَّهَ عَلِيمٌ بِالْمُسْلِئِينَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - £ £ |
| ٩٨             | آل عمران، الآية ٦٤.  | ﴿ فَعَرُلُواْ اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - 50  |
| 771            | آل عمران، الآية ٧٢.  | ﴿ آمِيُواْ بِالَّذِي ٱنْزِلِ عَلَى الَّذَيِنَ آمَنُواْ وَجَمَ النَّهَارِ وَأَكُمُ وَا آخِيَّا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - ٤٦  |
| 4.8            | آل عمران، الآية ١٤٣. | ﴿ وَلَقَلَ كُنُرُ تَمُنُّونَ الْمُوتَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - ٤٧  |
| <b>۲۷</b> 1–7£ | آل عمران، الآية ١٥٩. | ﴿ فَبِمَا رَحْمَةً مِنَ اللَّهِ لِنِتَ لَهُمْ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - £ A |
| ***            | آل عمران، الآية ١٩٥. | ﴿ وَقَالَلُوا وَقُلُوا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - ٤٩  |
| ۱۱۳            | آل عمران، الآية ١١٠. | ﴿ كُنْهُ حَيْنَ أَمْتِي﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -0.   |
| 214-411        | النساء، الآية ٢.     | ﴿ وَلَا قَاكُمُوا أَمْوَالْهُمْ إِلَى أَمْوَالْكُمْ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -01   |
| ٤١١            | النساء، الآية ٥.     | ﴿ فَأَمِرْ تُوْمُهُ فِيهَا فَأَكْسُوهُمْ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -07   |
|                | النساء، الآية ١٢.    | ﴿ وَإِنْ كَانَ مَجُكُ يُومَتُ كَلَاكَةً أَنِي الْمَأَةً ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -07   |
| <b>9</b> V     | النّساء، الآية ٣٤.   | ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَ مَن ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -01   |
| 710            | النساء، الآية ٤٢.    | ﴿ وَلاَ يَكُنُونَ اللَّهَ حَلَيْناً ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -00   |
| ٨٨٠            | النساء، الآية ٧٧.    | ﴿ وَهَا تَقُلْلُمُونَ فَنِيلًا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -07   |
| 177            | النّساء، الآية ٧٩.   | ﴿ فَكُمَّى بِاللَّهِ سَهِيلًا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -04   |
| ١٦٦            | النّساء، الآية ٨٢.   | ﴿ أَنَّلَا يَنَكَنَّهُ مُنَ الْقُرْآنَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -0A   |
| ٣٤٦            | النّساء، الآية ٨٦.   | ﴿ وَإِذَا حَيِيْمُ بِيْحِيَّةً نِعَيْوا بِأَحْسَنَ مِنِهَا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -09   |
| ٤١٣            | النساء، الآية ٨٧.    | ﴿ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -7.   |
| ۲۸۰            | النساء، الآية ١٢٤.   | ﴿ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَتِيرًا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -71   |
| ۲0٠            | النساء، الآية ١٢٧.   | ﴿ وَمَنْ غَبُونَ أَن تَنْكِحُومُنَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -77   |
| 76             | النّساء، الآية ١٥٥.  | ﴿ فَبِمَا نَتَضِهِم مِينًا قَهُم ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -77   |
| 444            | النساء، الآية ١٦٢.   | ﴿ لَكِنِ اللَّهِ حُونَ فِي الْعِلْمِ مِنِهُمُ وَالْمُؤْمِنُونَ بُؤُمِنُونَ مِنْ مُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْ الْمُؤْمِنُونَ بُؤُمِنُونَ مِنْ مُونَا لَكُونُ فِي الْعِلْمِ مِنْ اللَّهُ مُؤْمِنُونَ بُؤُمِنُونَ مِنْ مُؤْمِنُونَ مُنْ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنُونَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ اللَّهُ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَا مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِن مُؤمِنَ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُؤمِنَ مُؤْمِ مُؤمِن مُومِن مُومِ مُؤمِن مُومِن مُؤمِن مُومِ مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُومِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُومِ مُؤمِن مُومِن مُؤمِن مُومِ مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُؤمِن مُومِ | -7 £  |

| 44.     | النساء، الآية ١٦٢.  | ﴿ وَالْمُونَوْنَ الزُّكَاةِ ﴾ .                                                                  | o 7 –        |
|---------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 441     | المائدة، الآية ٦.   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذَيْنَ آمَنُواْ إِنَّا قُمُنُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا ﴾ .              | rr-          |
| 448     | المائدة، الآية ٦.   | ﴿ إِذَا تُمَنُّرُ إِلَى الصَّلَاءِ ﴾ .                                                           | <b>Y F -</b> |
| ٥٦      | المائدة، الآية ٦.   | ﴿ فَأَسْتُواْ بِرُزُوسِكُمْ فَأَمْرِجُلُكُمْ ﴾.                                                  | A.F.         |
| 777     | المائدة، الآية ٦٩.  | ﴿ إِنَّ الْمَيْنِ آمَنُواْ وَالْمَيْنَ هَادُواْ وَ ﴾ .                                           | -79          |
| 1.6     | المائدة، الآية ٧١.  | ﴿ ثُرَعَبُواْ وَصَنُواْ كَايِرُ مِنْهُمْ ﴾ .                                                     | -٧.          |
| 7 £ 9   | المائدة، الآية ٧٣.  | ﴿ وَإِنْ لِمِينِهُوا عِنَا يَعْوِلُونَ لِيَسَنَ ٱللَّهِنِّ كُمُّ وَا ﴾ .                         | -٧1          |
| ٤١٤     | المائدة، الآية ٨٣.  | ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا ٱنْزِلَ إِلَى النَّسُولَ تَرَى أَعَيْنُهُ رَقِيضٌ مِنَ النَّفِعِ ﴾ .     | -٧٢          |
| 174     | الأنعام، الآية ٨.   | ﴿ وَلُو أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَتُضِيَ الأَمْ ثُمُرًا يُظَنُّونَا ﴾ .                              | -٧٣          |
| 707     | الأنعام، الآية ٢٧.  | ﴿ وَلَوْ تَنَى ٓ إِذِ وَتَقِولُ عَلَى النَّامِ فَقَالُواْ يَا لَيْثَا نُرَدُ وَ لَأَنْكَذَبَ ﴾ . | -Y £         |
| ٤١٠-٣٥٣ | الأنعام، الآية ٢٨.  | ﴿ وَلَوْ مُرَدُّواْ لَعَا دُواْ لِمَا هُوَا عَنْهُ ﴾ .                                           | -40          |
| 707     | الأنعام، الآية ٢٨.  | ﴿ وَإِنْهُمُ لِكَا فَيُونَ ﴾ .                                                                   | <b>/</b> Y-  |
| 404     | الأنعام، الآية ٣٣.  | ﴿ فَإِنْهُمُ لِا يُصَلِّنُونَكَ مَلَكِنَ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَبْحَدُونَ ﴾ .          | -٧٧          |
| 44      | الأنعام، الآية ٣٨.  | ﴿ مَا فَنَطْنَا فِي الْكِنَابِ مِن شَيْرٍ ﴾ .                                                    | -47          |
| 116     | الأنعام، الآية ٧٥.  | ﴿ فَكَنَالِكَ نُرِي إِنِرًا هِبِمِ مِلْكُوتَ السَّمَا قَاتِ قِ ﴾ .                               | -٧٩          |
| ۸۹      | الأنعام، الآية ٧٧.  | ﴿ فَلَمَّا مِزَّى الْتَمَرَ بَازِعًا قَالَ هَلَا مَنِي ﴾ .                                       | -4.          |
| 454     | الأنعام، الآية ١٢١. | ﴿ وَ٧َ كَأُكُواْ مِنَا لَمَرِيُكُ كَى إِسْرُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنِّهُ لَفِسْقُ ﴾ .             | -41          |
| 777     | الأعراف، الآية ٣.   | ﴿ فَلِيلًا مَا تَنْكُنُ وَنَ ﴾ .                                                                 | -44          |
| 777     | الأعراف، الآية ١٠.  | ﴿ فَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ .                                                                   | -۸۳          |
| ٧٩      | الأعراف، الآية ١٦.  | ﴿ لِأَقْعَلُمَنَ لَهُمْ صِمَاطِكَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ .                                             | -A £         |
| 7 5 9   | الأعراف، الآية ١٨.  | ﴿لَمَن تَبِعِكَ مِنِهُمُ لِأَمَلَانَ جَهَنَمُ مِنِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .                           | -40          |
| 759-751 | الأعراف، الآية ٢٣.  | ﴿ وَإِن لَمْ رَفَعْنِ لَنَا عَنَى حَمَنَا لَتَكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ .                     | アムー          |

| 547           | الأعراف، الآية ٤٣.   | ﴿ الْحَمْدُ لِلْمِ الَّذِي هَكَانَا لَهَنَا ﴾.                            | -44  |
|---------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------|------|
| <b>VV</b>     | الأعراف، الآية ١٤٥.  | ﴿ مَأْمُنْ قَوْمَكَ ﴾ .                                                   | -88  |
| £47-47Y       | الأعراف، الآية ١٥٥.  | ﴿ وَأَخْنَا مَرَمُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ مَرَجُلًا ﴾ .                   | -14  |
| Y79           | الأعراف، الآية ١٧٢.  | ﴿ أَلَسْتَ بِرَيْكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ .                                  | -9.  |
| 414           | الأعراف، الآية ١٨٧.  | ﴿ كَابُحَلْيِهَا لُوفَهَا إِلاَّ هُوَ ﴾ .                                 | -91  |
| ۳۸۸           | الأنفال، الآية ٦٠.   | ﴿ وَأَخَرِينَ مِن دُونِهِمِ لِا تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يُعَلِّمُهُمْ ﴾ . | -9 Y |
| 77.4-104-47   | التّوبة، الآية ٣.    | ﴿ أَنَ اللَّهَ بَرِي. مُنِ الْمُشْرِكِينَ فَهَ سَوُلُهُ ﴾ .               | -9 m |
| <b>٧٩-٧</b> ٨ | التَّوبة، الآية ٥.   | ﴿ وَاقْعَدُواْ لَهُمْ كُلُّ مَنْ صَلَّا ﴾ .                               | -9 £ |
| ٧٨٠           | التوبة، الآية ٣٩.    | ﴿ وَكَ تَضُرُّونَا شَيْئًا ﴾ .                                            | -90  |
| 444           | التوبة، الآية ١٠٠.   | ﴿ تَجْرِي تَصْهَا الْأَنْهَا رُ﴾ .                                        | -97  |
| 790           | التَّوبة، الآية ١٠٨. | ﴿ لَا تَتُم فِيهِ أَبِّكًا ﴾ .                                            | -94  |
| ٤٣٨           | يونس، الآية ٩.       | ﴿ يَهْ لَيْهِمْ رَأَيْهُمْ وَإِيمَا نِهِمْ ﴾ .                            | -9 A |
| 751           | يونس، الآية ٢٢.      | ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّن كُمْ فِي الْبَي مَالَبَصْ حَنَّى إِنآ كُنُمْ ﴾ .  | -99  |
| <b>*0</b> •   | يونس، الآية ٦٤.      | ﴿ لَهُمُ الْبُسْرَى ﴾ .                                                   | -1   |
| 7.47          | يونس، الآية ٦٥.      | ﴿ وَالْاَيْصُورُ كُكُ قُولُهُ مُ ﴾ .                                      | -1.1 |
| YAY           | يونس، الآية ٦٥.      | ﴿ إِنَ الْعَزِةُ لِلْهِ جَمِيعاً ﴾ .                                      | -1.4 |
| 7.47          | يونس، الآية ٩٣.      | ﴿ وَلَقَدَ بُوآًنَا بَنِي إِسْرَائِلِكُ مُبُوآً صِلْقِي ﴾ .               | -1.5 |
| ۲٥٠           | هود، الآيتانِ ١-٢.   | ﴿ اللَّ كِنَابُ أُحْكِمَتَ آبَاتُهُ ثُمْ فَصٰلِكَ ﴾ .                     | -1.1 |
| <b>٣٤٦</b>    | هود، الآية ٦٩.       | ﴿قَالَ سَلَامُ ﴾ .                                                        | -1.0 |
| 100           | هود، الآية ۸۷.       | ﴿ أَصَلَاتُكَ تَأْمُ لِى أَن نَبْنِكَ مَا يَعِبُكُ آبَا وْيَا أَنْ ﴾.     | -1.7 |
| ६०४           | يوسف، الآية ٢.       | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُلْنَا ۗ عَرَيْياً لَعَلَكُمْ تَعْتِلُونَ ﴾ .     | -1.4 |
| 14.           | يوسف، الآية ١٥.      | ﴿ فَلَمَّا نَهُبُواْ بِمِ فِأَجْمَعُوا ﴾ .                                | -1.4 |
| 177           | يوسف، الآية ١٧.      | ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ إِنَّا ﴾ .                                       | -1.9 |

| ۲۸۰     | يوسف، الآية ١٨.        | ﴿ فَصَبِنُ جَمِيلٌ ﴾ .                                                                          | -11.        |
|---------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۸۳      | يوسف، الآية ٢٣.        | ﴿ مَيتَ لَكَ ﴾ .                                                                                | -111        |
| 78-787  | يوسف، الآية ٦٦.        | ﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ .                                                   | -117        |
| 777     | يوسف، الآية ٨٠.        | ﴿ وَمَنِ قَبَّلُ مَا فَرَطَلُمْ فِي يُوسِكَ ﴾ .                                                 | -115        |
| ٤١٤-٤٠٢ | يوسف، الآية ١٠٠.       | ﴿ وَقَلَ أُحْسَنَ بَي ﴾ .                                                                       | -112        |
| ٤١٠     | الرعد، الآية ٢.        | ﴿ كُنُ يُجْرِي لاَجَلِ مِسْمَى ﴾ .                                                              | -110        |
| ٤٣٨     | الرعد، الآية ٧.        | ﴿ وَلِكِلُ نَوْمِ هِادِ ﴾ .                                                                     | <u>-117</u> |
| 177     | إِبْرَاهِيم، الآية ٢٢. | ﴿ مَا أَنَّا بِمُصْرِحِكُمْ وَمَا أَنْمُ بِمُصْرِحِيٍّ ﴾ .                                      | -114        |
| ۸۶      | إِبْرَاهِيم، الآية ٣١. | ﴿ قُلُ لِعِبَادِيَ الْمَنِينَ آمَنُواْ يُتِيمُواْ الصَّلَاَّ ﴾ .                                | -114        |
| 777     | إِبْرَاهِيم، الآية ٣١. | ﴿ قُلُ لِعِبَادِيَ الْمَنْفِنَ آمَنُواْ يُقِيمُواْ الصَلَاَّ وَيُنفِقُواْ ﴾ .                   | -119        |
| 401     | إِبْرَاهِيم، الآية ٤٦. | ﴿ وَقَادَ مَكَ وَا مَكَ هُمُ وَعَنِدَ اللَّهِ مَكَ هُمُرٍ ﴾ .                                   | -17.        |
| ٣١٩     | الحجر، الآية ٩.        | ﴿ إِنَّا يَعْنُ ذَرَّلُنَا اللَّهِ كُنَّ مَا إِنَّا لَمُ لَحَا فِظُونَ ﴾ .                      | -171        |
| 771     | النحل، الآية ٥٢.       | ﴿ مَلَىٰ الدِّينُ وَاصِبًا ﴾ .                                                                  | -177        |
| **      | النّحل، الآية ١٠٣.     | ﴿ وَهَانَا لِسَانُ عَرَبِي مُنْبِنُ ﴾ .                                                         | -175        |
| £47-48  | الإسراء، الآية ٩.      | ﴿ إِنَّ هَٰمَا الْتُرَانَ بِهِ لَي لَلْنِي هِيَ أَقُورَ ﴾ .                                     | -175        |
| 498     | الإسراء، الآية ٥٣.     | ﴿ وَقُلُ لِعِبَادِي بَقُولُواْ الَّذِي هِيَ أَحْسَنَ ﴾ .                                        | -170        |
| ٤١٤     | الإسراء، الآية ٤٧.     | ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِيرِ ﴾ .                                                 | 771-        |
| 7.4.7   | الكهف، الآية ١.        | ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزِلَ عَلَى عَبْدِ الْكِيَّابَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِرَجَاً ﴾ . | -177        |
| 7.4.7   | الكهف، الآية ٢.        | ﴿ قَبِماً لَيُلْمِرَ بَأْسًا ﴾ .                                                                | -174        |
| ٩٨      | الكهف، الآية ١٢.       | ﴿ ثُرَبَعَتُنَا هُمُ لِيَعْلَمَ أَيُ الْحِزِيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ﴾.              | -179        |
| ۳٩.     | الكهف، الآية ٢٨.       | ﴿ وَكَمَا تَعَدُّ عَيْنَاكَ عَنْهُم ﴾ .                                                         | -179        |
| ٣٤٨     | الكهف، الآية ٨٨.       | ﴿ وَأَمَّا مَنَ آمَنَ وَعَمِلُ صَالِحًا فَلَهُ جَزَآ الْحُسنَى ﴾ .                              | -171        |
| 777     | مريم، الآية ٤.         | ﴿ وَإِنِي خِنْتُ الْمَوَالِيَ مِن وَرَائِي ﴾ .                                                  | -1 27       |
|         |                        |                                                                                                 |             |

| 44.            | مريم، الآية ١٥.     | ﴿ وَيُومَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴾ .                                                                | -124   |
|----------------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٦٨             | مريم، الآية ٦٦.     | ﴿ وَيَعُولُ الْإِنسَانُ أَيْنَا مَا مِتْ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ .                        | -172   |
| ٣٦٠            | مريم، الآية ٩٠.     | ﴿ تَكَادُ السَّمَا وَاتَ يَتَقَطَّنُ نَ مِنْهُ وَيَشْقُ الْأَمْرِضُ وَ ﴾ .                   | -170   |
| 777            | طه، الآية ٩.        | ﴿ وَهَلَ أَنَّاكَ حَلَيِثُ مُوسَى ﴾ .                                                        | -177   |
| 110            | طه، الآية ١٥.       | ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ الْيَتِهُ أَكَادُ أَخْفِهَا لِلْجَزِي كُلُ نَسْ بِمَا ﴾ .                 | -144   |
| ٤٣٨            | طه، الآية ٥٠.       | ﴿ أَعْطَىٰ كُلُ شَيْ خَلْتَىٰ ثُمْرَهِ كَنَّىٰ ﴾ .                                           | -184   |
| 470            | طه، الآية ٦١.       | ﴿ وَيَلْكَ مُزَا تَقَنُّ وَا عَلَى اللَّهِ كَنَّهِا ﴾ .                                      | -179   |
| 722            | طه، الآية ٦١.       | ﴿ لَا تَعَنَّ وَا عَلَى اللَّهِ كَلَّهِا فَيُسحِكُم بِعَلَاكِ ﴾ .                            | -1 2 . |
| <b>414-410</b> | طه، الآية ٦٢.       | ﴿ فَشَّازَعُوا أَمْ هُمُ يَيْنُهُمْ وَأَسَنَّوا النَّجَوَى ﴾ .                               | -1 £ 1 |
| 1.0            | طه، الآية ٦٣.       | ﴿ قَالُوا إِنْ مَلْأَنِ لَسَاحِ إِنْ ﴾ .                                                     | -157   |
| ٤٠٢            | طه، الآية ٧١.       | ﴿ وَلَمَا صَلْنِكُمْ فِي جُدُنُوعِ النَّخَلِ ﴾ .                                             | -154   |
| ٤١٢            | طه، الآية ١١٩.      | ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظُمَّا فِيهَا وَلَا تَضْحَى ﴾ .                                            | -1 £ £ |
| 90             | طه، الآية ١٢٨.      | ﴿ أَفَلَرَهِ لَا لِهُ كُذَا أَهَلَكَنَا قَلَهُ مِنَ الْقُرُونِ ﴾ .                           | -1 2,0 |
| <b>V</b> V     | طه، الآية ١٣٢.      | ﴿ وَأَمُن أَهْلَك ﴾ .                                                                        | -1 £7  |
| 1.4            | الأنبياء، الآية ٣.  | ﴿ وَأَسَنُّ وَاللَّهِ وَيَاللَّهِ لَ ظَلَّمُواْ هَلَ هَذَا إِلَّا بَسَ مُثْلُكُمْ ﴾.         | -1 2 4 |
| ***            | الأنبياء، الآية ٢٢. | ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَا ٱلْهَدُّ إِنَّا اللَّهُ لَنَسَكَنَا ﴾ .                                 | -121   |
| 77.            | الأنبياء، الآية ٧٢. | ﴿ وَوَهَنَّا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْتُرِبَ نَافِلَتَ ثَكُلًا جَعَلْنَا صَالِحِينَ ﴾ .          | -1 £ 9 |
| ۳۸۹            | الحجّ، الآية ٢٦.    | ﴿ وَإِذْ مِوْأَنَا لِإِبْرَاهِ بِمِ مَكَانَ الْبَيْتِ ﴾ .                                    | -10.   |
| ٣٦٦            | الحجّ، الآية ٤٦.    | ﴿ فَانِّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَامِ ﴾ .                                                     | -101   |
| 7 2 9          | الحجّ، الآية ٢٠.    | ﴿ فَلَكَ وَمَنَ عَاقَبَ بِمِلْمِ مَا عُوقِبَ بِدِيْهُ يَغِي عَلَيْهِ لِيَصُرُّمُ ٱللَّهُ ﴾ . | -107   |
| 101-457        | الحجّ، الآية ٦٣.    | ﴿ أَلَّهُ زَنَّ أَنَّ ٱللَّهَ أَوْلَ مِنَ السَّمَاءَمَا وَنُصِيحُ الْأَرْضُ مُخْضَرًّا ﴾ .   | -108   |
| ۸۹             | الحجّ، الآية ٧٨.    | ﴿ مِلْمَا أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمِ ﴾ .                                                         | -105   |
| 441            | المؤمنون، الآية ٨.  | ﴿ وَالَّذِينَ هُمُ لِأَمَا نَهِمْ وَعَهَا رِهِمْ رَاعُونَ ﴾ .                                | -100   |

| 717        | المؤمنون، الآية ٢٤. | ﴿ فَتَالَ الْمَلَا ٱلْمَعِنِ كُمَّ هُا مِن قَوْمِهِمَا هَلَا ۚ إِلَّا بَشَرٌ ﴾ .     | -107   |
|------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 717        | المؤمنون، الآية ٣٣. | ﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قُومِهِ الْنَفِينَ كُلُ فُوا فَكَلَبُوا ﴾ .                  | -104   |
| 114        | المؤمنون، الآية ٣٦. | ﴿ هَيَهَاتَ هَيَهَاتَ لِمَا تُوعَلَىٰ كَ ﴾ .                                         | -101   |
| 170        | الفرقان، الآبية ١٨. | ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَّخِذَ ﴾ .                      | -109   |
| ٤١٤        | الفرقان، الآبية ٥٩. | ﴿ فَاسْأَلْ بِيرِ خَبِيرًا ﴾ .                                                       | -17.   |
| ٨٨         | الشّعراء، الآية ٢٢. | ﴿ وَيَلْكَ نِعْمَةً نَّتُمُّا عَلَيَ ﴾ .                                             | -171   |
| 404        | الشعراء، الآية ٩٧.  | ﴿ تَاللَّهِ إِنْ كَا لَغِي ضَلَّالٍ مُبِنِيٍ ﴾ .                                     | 751-   |
| *\^        | النمل، الآية ٦٥.    | ﴿ قُلُ أَلَ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ . | -175   |
| 474        | النمل، الآية ٧٢.    | ﴿ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ مَرَهِ فِ لَكُر ﴾ .                                        | -172   |
| 7.81       | النمل، الآية ٨٧.    | ﴿ فَكُلُ أُلُّوا لَا خِرِينَ ﴾ .                                                     | -170   |
| <b>۲</b> ) | القصص، الآية ٨٨.    | ﴿ كُنُ شَي مَالِكُ إِنَّا وَجَهَرُ ﴾ .                                               | -177   |
| 177        | العنكبوت، الآية ٣٣. | ﴿ وَلَمَا أَنْ جَاءَت رُسُلُنًا ﴾ .                                                  | -177   |
| ٤٣٧        | العنكبوت، الآية ٦٩. | ﴿ وَاللَّهِنَ جَاهَدُوا فِينَا لَهَدَيِّنَهُ رَسُلُنَا ﴾                             | -178   |
| 41         | لقمان، الآية ١٣.    | ﴿ يَا بَتِي لَا تُشْرِكِ بِاللَّهِ إِنَ الشِّرِكَ لَظُلُهُ عَظِيرٌ ﴾ .               | -179   |
| 114        | لقمان، الآية ٣٤.    | ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ .                                         | -14.   |
| 411        | الأحزاب، الآية ٣٩.  | ﴿ وَلَمَّا يَغْشُونَ أَحَلُنَا إِلَّا اللَّهَ ﴾ .                                    | -141   |
| 777        | الأحزاب، الآية ٥٦.  | ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَا مُكَّنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي ﴾.                      | -144   |
| 44         | سبأ، الآية ٦.       | ﴿ وَيَنَى الْمَانِينَ أَفِتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أَنْزِلَ إِلِّكَ ﴾ .                | -1 7 7 |
| ۲۱۰-۲۰٥    | فاطر، الآية ٢٨.     | ﴿ كَلَلِّكَ إِنَّمَا يَضْمَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِيرِ الْعُلَمَا. ﴾ .                 | -175   |
| 404        | يس، الآيتانِ ١-٢.   | ﴿ يِس مَالْتُن آنِ الْحَكِيرِ إِنِّكَ لَمِنَ الْمُسْلِينَ ﴾ .                        | -140   |
| 404        | يس، الآية ٣.        | ﴿لِنُنْسِ فَوْمًا ﴾ .                                                                | -177   |
| ۲۱۳        | يس، الآية ١٩.       | ﴿ وَجَا مَرَجُكُ مِنْ أَقْصَى الْمَكْنِيَّةِ يَسْعَى ﴾ .                             | -144   |
| ٦٧         | يس، الآية ٣٩.       | ﴿ وَالْفَمَرَ قَدَّرَنَّا وُمَنَا زِلَ ﴾ .                                           | -144   |
|            |                     |                                                                                      |        |

| 444   | الصافّات، الآية ٨.        | ﴿ لَا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلَا ِ الْأَعْلَى ﴾ .                                        | -179  |
|-------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 47    | الصافّات، الآيتانِ ٧٧-٧٩. | ﴿ وَتَرْكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ ﴾.                            | -14.  |
| ١٨٠   | الصَّافَّات، الآية ١٠٣.   | ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَكُلَّهُ لِلْجَبِينِ﴾ .                                            | -141  |
| 707   | ص، الآيتانِ ١-٣.          | ﴿ صِ وَالْقُلُ آنِ ذِي اللَّهُ كُلِ إِلَّا لِإِنْ كُشُّوا فِي عِزِيٌّ وَ ﴾ .             | -147  |
| Y0V   | ص، الآية ١.               | « ص » .                                                                                  | -122  |
| Y0V   | ص، الآية ٢.               | ﴿ بَكِ الْلَّذِينَ كُفَّ وَا فِي عِزِنَا وَسَيْعَاقٍ ﴾ .                                 | -141  |
| Y0V   | ص، الآية ٢.               | ﴿ فِي عِزِنَّا وَشِيَّاقٍ ﴾ .                                                            | -140  |
| 707   | ص، الآية ٣.               | ﴿ كَمْرَأُهُ لَكَنَّا مِن تَبْلِعِمِ مِن قَرْنِ ﴾ .                                      | -141  |
| 404   | ص، الآية ٤.               | ﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَا هُمُ مُنْكُمِ مُنْكُمِ مُنْكُمِ .                                  | -144  |
| Y 0 Y | ص، الآية ١٤.              | ﴿ إِنْ كُلُّ إِلَّا كَنَبَ النُّسُلُ مَحَقَّ عِتَابٍ ﴾ .                                 | -144  |
| 707   | ص، الآية ٥٤.              | ﴿ إِنَّ مَلَا لَهِ إِنَّا مَا لَهُ مِن هَادٍ ﴾ .                                         | -149  |
| 707   | ص، الآية ٦٤.              | ﴿ إِنَ ذَلَكِ لَحَقُّ ﴾ .                                                                | -19.  |
| ٤١٤   | الزمر، الآية ١٢.          | ﴿ مَأْمِنَ ثَاكُونَ أَفَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ .                                            | -191  |
| **    | الزّمر، الآية ٢٨.         | ﴿ قُنَ آنًّا عَرَيْكًا غَيَرَ ذِي عَوْجٍ لِعَلَهُمُ يَنْقُونَ ﴾ .                        | -19Y  |
| 177   | الزّمر، الآية ٣٦.         | ﴿ أَلِّسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾ .                                                   | -195  |
| ٤٢٧   | الزمر، الآية ٥٣.          | ﴿ قُلُ يَا عِبَادِيَ الْذَيْنِ أَسْ قُوا عَلَى أَنْسُهِمِ ﴾ .                            | -198  |
| 177   | الزّمر، الآية ٦٦.         | ﴿ بَكِ اللَّهَ فَاعَبُدُ ﴾ .                                                             | -190  |
| ١٨٤   | الزّمر، الآية ٧٣.         | ﴿ حَنَّى إِذَا جَاؤُوهَا فَغُيْحَتْ أَبْوَاهَا ﴾ .                                       | -197  |
| 415   | غافر، الآية ٢٨.           | ﴿ وَقَالَ مَجُكُ مُوْمِنٌ مِن آلَ فِي عَوِنَ يَكُنُمُ إِيمَانَهُ ﴾ .                     | -194  |
| ٤٣٨   | فصلت، الآية ١٧.           | ﴿ وَأَمَّا ثُمُوكُ فَهَاكَيْنَا هُمُ ﴾ .                                                 | -191  |
| 777   | فصلت، الآية ٤١.           | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كُفَّرُوا بِاللَّهِ كُنِ لَنا جَا هُمْ وَا نِنُدُلَكِنَابٌ عَزِيزٌ ﴾ . | -199  |
| ۲٧    | فصلت، الآية ٤٢.           | ﴿لَا يَأْتِيرِ الْبَاطِلُ مِن يَن ِيَكَنِدُ وَلَا مِنْ خَلْفِرِ ﴾ .                      | -7    |
| ٤١٤   | الشورى الآية ١١.          | ﴿ جَعَلَ أَكُمُ مِنِ أَفْسُ كِمُ أَزْ فِأَجَّا فَهِنِ ٱلْأَمْعَامِ أَزْ فِأَجَّا ﴾ .     | ,-Y•1 |

| 171                 | الشّورى، الآية ١١.    | ﴿ لَيس كَمْنِلِهِ شَيُّ ﴾ .                                                                 | -7.7    |
|---------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ۲۸۰                 | الشّورى، الآية ١٧.    | ﴿ لَعَلَ ٱلسَاْعَةَ قَرِيبٌ ﴾ .                                                             | -7.5    |
| ٤١٠-٤٠٩             | الشورى، الآية ٢٥.     | ﴿ وَهُوَ الَّذِي بَعْبَلُ النَّوْبَدَ عَنْ عَبَادِهِ ﴾ .                                    | -7.5    |
| ٤٣٧                 | الشورى، الآية ٥٢.     | ﴿ وَإِنَّكَ لَهُ دِي إِلَى صِ الْحِ شَسَعَيِدٍ ﴾ .                                          | -7.0    |
| <b>*</b> V <b>*</b> | الزّخرف، الآية ١٣.    | ﴿لِنَسْوَوا عَلَى ظَهُورِةٍ ﴾ .                                                             | 7.7     |
| <b>75V-7V</b> A     | محمّد، الآية ٨.       | ﴿ وَالَّذَيْنِ كُفَّرُوا فَعَسًا لَهُمْ ﴾ .                                                 | -7.7    |
| ٤٣٧                 | محمّد، الآية ١٧.      | ﴿ وَالَّذَيْنَ الْمَنْدَوْا زَادَهُمْ لِمُلِّكَى ﴾ .                                        | -Y • A  |
| 141                 | الحجرات، الآية ١٠.    | ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ .                                                      | -7.9    |
| ۲٦٠                 | الحجرات، الآية ١٢.    | ﴿ أَيْصِ أَحَلَكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحَمَ أَخِيرِ سِنَّا فَكَرِ فِنْمُونُ ﴾ .                 | -71.    |
| 777                 | ق، الآية ١٩.          | ﴿ وَجَا مَت سَكَ } الْمُوتِ بِالْحَقِ ﴾ .                                                   | -711    |
| ۲۸۰                 | ق، الآية ٣١.          | ﴿ مَأْزَلِنَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُقَيْنَ غَينَ بَعِيدٍ ﴾ .                                    | -717    |
| ۳۹۳                 | ق، الآية ٤٢.          | ﴿ يُومْرَيْسَمَعُونَ الصِّحَةَ ﴾ .                                                          | -715    |
| ٤١٤                 | الذاريات، الآية ١٣.   | ﴿ يُومِرَهُ مُوعَلَى النَّامِ يُفْتُونَ ﴾ .                                                 | -712    |
| 777                 | الذَّاريات، الآية ١٧. | ﴿كَانُوا قَلِيلًا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهجَعُونَ ﴾ .                                         | -710    |
| ٤١٤                 | الطور، الآية ١٨.      | ﴿ فَأَكْدِينَ بِمَا أَنَّاهُمُ رَبُّهُمُ ﴾ .                                                | 717     |
| 777                 | النّجم، الآية ١.      | ﴿ وَالنَّجْرِ إِذَا هَوَى ﴾ .                                                               | -717    |
| ٤٣٠                 | القمر، الآية ١٢.      | ﴿ وَفَجَنَا الْأَرْضَ عُيُوناً ﴾ .                                                          | - ۲۱۸   |
| 444                 | الواقعة، الآية ٢٩.    | ﴿ وَطَلَحِ مَنْضُولٍ ﴾ .                                                                    | -۲19    |
| 118                 | الحديد، الآية ٤.      | ﴿ ثُرُ اسْنُوَى عَلَى الْعَنْ شِ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْأَمْرُضِ قَ ﴾ .                 | -77.    |
| ٤٣٣                 | الحديد، الآية ١٢.     | ﴿ يَوْمَرَ تَنَى الْمُؤْمِنِينَ قَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُوْمِهُمُرِيْنَ أَيْدِيهِمِرْ ﴾ . | -441    |
| ٤٣٦                 | الحديد، الآية ١٢.     | ﴿ بُسْرًا كُمُ الْيُومَ جَنَاتُ ﴾ .                                                         | -777    |
| ٤٣٦                 | الحديد، الآية ١٢.     | ﴿ ذَلِكَ هُوَ الْعَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ .                                                      | -777    |
| ٧٣                  | المجادلة، الآية ١٩.   | ﴿ اسْتَعَوْنَ عَلَيْهِمُ السَّطَانُ ﴾ .                                                     | - 7 7 £ |

| 474     | الحشر، الآية ٩.         | ﴿ مَالَّذَيْنَ تَبُوزُوا الدَاَّرَ مَالَالِيَانَ ﴾ .                                    | -770   |
|---------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٤١٤     | الجمعة، الآية ٩.        | ﴿ إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَومِ الْجُمُعَةِ ﴾ .                                    | 777-   |
| 447     | المنافقون، الآية ١٠.    | ﴿ فَأَصَٰذَقَ وَأَكُنُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ .                                           | -777   |
| 44      | الحاقّة، الآية ٣٧.      | ﴿ لَا يَأْكُنُهُ إِلَّا الْخَاطِئُ وَنَ ﴾ .                                             | -771   |
| 754     | الحاقّة، الآية ٤٧.      | ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَلِ عَنْهُ حَاجِزٍ بِنَ ﴾ .                                    | -779   |
| 440     | المزّمةل، الآية ٢.      | ﴿ فَرِ اللَّيْلَ إِنَّا قَلِيلًا ﴾ .                                                    | -77.   |
| **•     | المزّمّل، الآية ٢٠.     | ﴿ فَاقْرُوا مَا تَيْسَرَ مِنْهُ ﴾ .                                                     | -777   |
| 440     | المُدَثّر، الآية ٣٤.    | ﴿ وَالصَّبِ إِذَا أَسْنَ ﴾ .                                                            | -777   |
| ٣٢٣     | القيامة، الآية ٤.       | ﴿بَلَى قَادِرِينَ﴾ .                                                                    | -777   |
| 217-797 | الإنسان، الآية ٦.       | ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَا دُاللَّهِ ﴾ .                                             | -772   |
| 440     | النَّكوير، الآية ١٧.    | ﴿ وَاللَّيْكِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ .                                                        | -770   |
| 440     | التّكوير، الآية ١٨.     | ﴿ وَالصُّبِ إِذِا تَنْسَلَ ﴾ .                                                          | 777-   |
| 240     | الانشقاق، الآيتانِ ٧-٨. | ﴿ فَأَمَّا مَنِ أُوتِي كِنَابَهُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاً بَا بَسِيرًا ﴾ . | -777   |
| 244     | البروج، الأيتانِ ٤-٥.   | ﴿ فَيْلَ أَصْحَابُ الْأَحْدُودِ النَّامِ فِأَتِ الْوَقُودِ ﴾ .                          | -77%   |
| ***     | البروج، الآية ١٠.       | ﴿ إِنَّالَاٰمِينَ فَشُوا الْمُوْمِينِ وَالْمُوْمِيَاتِ ثِمُ لِمَرِيْدُوبُوا ﴾ .         | -779   |
| 441     | البروج، الآية ١٥.       | ﴿ ذُنُ الْعَرَشِ الْمَحِيدُ ﴾ .                                                         | -7 2 . |
| 404     | الطارق، الآيتانِ ١-٤.   | ﴿ وَالسَّمَا ۚ وَالطَّارِقِ إِنْ كُنُ نَهُ سِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ .               | -7 £ 1 |
| 114     | الأعلى، الآية ٤.        | ﴿ الْمَرْعَمِي ﴾ .                                                                      | -757   |
| . 114   | الأعلى، الآية ٥.        | ﴿ فَجَعَلَىٰ عَنَّا الَّحَوِي ﴾ .                                                       | -7 5 7 |
| ٤١٤     | الفجر، الآية ٢٤.        | ﴿ يَتُولُ كِا لَيْشِي قَلَمْتُ لِحِيَّاتِي ﴾ .                                          | -7 £ £ |
| 707     | الشمس، الآية ١.         | ﴿ وَالشَّمْسِ ﴾ .                                                                       | -750   |
| 707     | الشمس، الآية ٩.         | ﴿ قَلْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ﴾ .                                                       | 757    |
| 440     | الليل، الآية ١.         | ﴿ وَاللَّهُ إِذَا يَغْشَى ﴾ .                                                           | -757   |

| -7 £ A  | ﴿ مَالنَّهَا رِإِذَا تَجَلَّى ﴾ .         | الليل، الآية ٢.   | 440 |
|---------|-------------------------------------------|-------------------|-----|
| P 3 Y - | ﴿ وَمَا خَلَقَ الذُّكَرَ وَالْأَنْفَى ﴾ . | الليل، الآية ٣.   | 444 |
| -40.    | ﴿ نَامًا مَّلَظَى ﴾ .                     | الليل، الآية ١٤.  | ٩٨  |
| -401    | ﴿ بِأَنَّ مَيْكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ .        | الزلزلة، الآية ٥. | ٤١٠ |

### ٢- فَهْرَسُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، حَسْبَ وُرُوْدِهَا فِي البَحْثِ

| الصَّفْحَـةُ | السُّورَةُ، وَرَقَمُ الآيَـةِ | الآيَـــةُ                                                                                           | الرَّقمُ   |
|--------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 777          | آل عمران، الآية ١٨            | ﴿ الْعَانْدُ بِالْقِسْطِ ﴾ .                                                                         | - <b>\</b> |
| 740          | الفاتحة، الآية ٢              | ﴿ رَبُ الْعَالَمُينَ ﴾ .                                                                             | _Y         |
| 441          | البقرة، الآية ٢٨٥.            | ﴿ فَأَمَنَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ .                                                                        | -۴         |
| 794          | آل عمران، الآية ١٨٤           | ﴿ وَيَالزُّيْرِ وَبَالْكِيَّابِ الْمُنْيِرِ ﴾ .                                                      | -٤         |
| 794          | القوبة، الآية ١٠٠.            | ﴿جَنَاتٍ يَجْرِي مِن تَعْهَا الْأَنْهَامِ ﴾ .                                                        | _0         |
| Y <b>9</b> Y | الفاتحة، الآية ٤              | ﴿ مَلِكِ يَوْمِ اللَّهِينِ ﴾ .                                                                       | <b>-</b> 7 |
| 410          | الرّحمن، الآية ٧٦.            | ﴿مُلَكِينَ عَلَى مَالَمَ فَضُونَ عَلَى وَعَالَ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ | <b>-V</b>  |
| 410          | الفاتحة، الآية ٤.             | ﴿ مَلَكَ يَوْمِ اللَّهِينِ ﴾ .                                                                       | -^         |
| 410          | الفاتحة، الآية ٥.             | ﴿ إِيَّاكَ يُعِبُدُ ﴾ .                                                                              | -9         |
| ۳۱٦          | النّساء، الآية ١٢.            | ﴿ مَلَهُ أَوْ أَمْ أَخْتُ مِنْ أَمْرِ ﴾ .                                                            | -1.        |
| ۳۱۷          | البقرة، الآية ٣٧.             | ﴿ فَلَقَتَى آَنَمُ مِنِ رَبِّي كَلِمَاتٌ ﴾ .                                                         | -11        |
| 441          | المؤمنون، الآية ٨.            | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمُ لِأَمَانَا تِهِمِ وَعَهَدِهِمِ مِاعُونَ ﴾ .                                       | -14        |
| 441          | سبأ، الآية ١٩.                | ﴿ فَعَالُوا رَبَّنَا بَاعِدِ بَينَ أَسْفَا رِبَّا ﴾ .                                                | -14        |
| 441          | سبأ، الآية ١٩.                | ﴿ رَبِيًّا بَعِدِ ﴾ .                                                                                | -18        |
| 441          | البقرة، الآية ٢٨٢.            | ﴿ وَلاَ يُضَاِّرُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدً ﴾ .                                                          | -10        |
| 441          | البروج، الآية ١٥.             | ﴿ ذَفُ الْعَى شِ الْمَجِيدِ ﴾ .                                                                      | -17        |
| 444          | ق، الآية ١٩.                  | ﴿ وَجَا مَتَ سَكُنَّ لَا الْحَقِّ بِالْمَوْتِ ﴾ .                                                    | -17        |
| 444          | آل عمران، الآية ١٩٥.          | ﴿ وَتَلِكُواْ وَقَالَلُواْ ﴾ .                                                                       | -11        |

|                 |                      | •                                                                                            |             |
|-----------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 444             | البقرة، الآية ٢٥٩.   | ﴿ وَانْظُنَ الِّي العِظَامَ كِينَا نُشْرِهُمَا ﴾ .                                           | -19         |
| 444             | الواقعة، الآية ٢٩.   | ﴿ وَطَلُعِ مُنْضُولٍ ﴾ .                                                                     | -4.         |
| 441             | المائدة، الآية ٦٠.   | ﴿ وَعَبَّدَ الطَّاعُوتَ ﴾ .                                                                  | -71         |
| ۳۳.             | الجمعة، الآية ٩.     | ﴿ فَأَمْضُوا إِلَى ذَّكِنِ اللَّهِ ﴾ .                                                       | -44         |
| 441             | البقرة، الآية ٢٣٨.   | ﴿ وَالْوُسُطَى صَلاَّهُ الْعَصْ ﴾ .                                                          | -44         |
| 441             | المائدة، الآية ٣٨.   | ﴿ فَاقْطَعُوا أَيْمَا لَهُمَا ﴾ .                                                            | -45         |
| ۳۳۱             | النّور، الآية ٣٣.    | ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ مِن بَعْدِ إِخْ آمِينَ لَمْنَ عَنُورٌ رُخِيرٌ ﴾.                            | -40         |
| 440             | البقرة، الآية ٣٤.    | ﴿للمَلَافِحَةُ اسْجُلُعًا ﴾ .                                                                | -77         |
| 440             | البقرة، الآية ١١٧.   | ﴿كُن فِيَكُونَ﴾.                                                                             | -44         |
| ۳۳۷             | النّساء، الآية ١.    | ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي نَسَا لُمُونَ بِهِ وَالْأَمْرَةَ امْرٍ ﴾ .                     | <b>-Y</b> A |
| ۳۳۸             | الحجّ، الآية ٥.      | ﴿ اهْزَتَ مَرَيَّاتَ ﴾ .                                                                     | -49         |
| ۳۳۸             | المنافقون، الآية ١٠. | ﴿ فَأَصَٰدَقَ وَأَكُونَ مِنَ الصَالِحِينَ ﴾ .                                                | -4.         |
| ۳۳۸             | الأنعام، الآية ١٣٧.  | ﴿ وَكُمْلَكَ زَيْنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَلُ أَنْهَاكَهُمُرَ<br>شُرُكَا لِهِمْ ﴾ . | -٣1         |
| ۳۳۸             | طه، الآية ٦٣.        | ﴿ إِنَّ مَانَيْنِ لِسَاحِرَانِ ﴾ .                                                           | 44          |
| ٣٤١             | الضّحي، الآية ٣.     | ﴿ مَا وَيَرْعَكَ مَرَٰإِكَ وَمَا قَلَى ﴾ .                                                   | -44         |
| TE0             | الفاتحة، الآية ٢.    | ﴿الْمَمْدُ لِلَّهِ ﴾.                                                                        | -44         |
| T07-TEA         | الكهف، الآية ٨٨.     | ﴿ فَلَهُ جَزَّا ۗ الْحُسْنَى ﴾ .                                                             | -45         |
|                 |                      | ﴿ فَلَهُ جَزَاءُ الْحُسْنَى ﴾ .                                                              | _~0         |
|                 |                      | ﴿ فَلَهُ جَزَاءَ الْحُسنَى ﴾ .                                                               | -47         |
|                 |                      | ﴿ فَلَهُ جَزَآ حَسَنَى ﴾ .                                                                   | <b>-44</b>  |
| <b>70</b> 1-407 | الأنعام، الآية ٢٧.   | ﴿ وَإِلَيَّا زُرُدُنُ لاَ أَكُذِبُ إِلَّاتِ مِنَّا وَهَكُونُ مِنَ الْمُؤْمِينَ ﴾ .           | <b>-</b> ٣٨ |

﴿ يَا لَيْنَا نُرَدُ وَهَا نُكَذِّبُ بَآيَاتِ مَرَتُنَا وَنَكُونَ مِنَ المؤمنين). ﴿ يَا لَيْنَا نُرَدُ وَكَ نُكَذِّبَ بِآبَات رَبْنًا وَنَكُونُ مِنَ الْمُؤْمِنينَ ﴾ . ﴿ يَا لَيْنَا نُرَدُ فَلَا نُكَذِّبَ بِآيَاتِ مِنْنَا فَنَكُونَ مِنَ -٤١ الْمُؤْمِنينَ ﴾ . ﴿ يَا لَّيْنَا ۚ نُرَدُ فَلَا نُكَذَب بِآيَاتِ مِيْنَا أَبُلاً وَيَحُونَ مِنَ -٤٢ الْمُؤْمِنينَ﴾. **474-40** ﴿ وَمَا كَانَ مَكَ مُمْ لِلرَّوْلَ مِنْ الْجِبَالُ ﴾. إِبْرَاهِيم، الآبة ٤٦. ﴿ وَإِنْ كَانَ مَكَنُ هُمُ لِلَّوْ وَلَى مُنْمُ الْجِبَالَ ﴾. - ٤٤ ﴿ وَإِنْ كَاٰ <َ مَكَ مُعْرِلِّةً وَلَى مُنْ الْجِبَالَ ﴾. -20 ﴿ وَمَا كَانَ مَكَ مُهُمُ لِلَّةً وُلَّ مَنْ الْجِبَالُ ﴾ . -٤٦ ﴿ وَلَوْلَا كُلَّمَتُ اللَّهَ لَزَالَ مِنْ مَكْ هِمِ الْجِبَالَ ﴾. **–٤٧ \*\*\***-\*\*\* ﴿ وَأَسَنُوا النَّجْوَى قَالُوا ما هَذَانَ إِلاْسَاحْرَانَ ﴾ . طه، الآبة ٢٢-٣٣. –٤٨ ﴿ وَأَسَنُوا النَّجْوَى قَالُوا إِنْ هَكَأَنْ لَسَاحَ إِنْ ﴾ . - ٤٩ ﴿ وَأَسَنُوا النَّحْوَى قَالُوا إِنَّ هَلَيْنِ لَسَاحِ إِنَّ ﴾ . ﴿ وَأَسَنُّوا النَّجْوَى قَالُوا إِنَّ هَكَاكَ لَسَاحَ إِن ﴾ . -01 ﴿ وَأَسَنُّوا النَّجْوَى قَالُوا أَنْ هَلَاَنْ سَاحِرَانَ ﴾ . -04 ﴿ وَأَسَنُوا النَّجْوَى قَالُوا إِنْ هَلَااَنْ سَاحَرَانَ ﴾ . -04 ﴿ وَأَسَنُوا النَّجُوي قَالُوا إِن ذَينِ لِسَاحِرَانِ ﴾ . -02 ﴿ وَأَسَنُوا النَّجُوكِي قَالُوا إِنْ ذَانَ إِلاْ سَاحَرَانَ ﴾ . ﴿ وَأَسَنُّوا النَّجْوَى قَالُوا إِنْ هَذَانِ إِلاْ سَاحِرَانِ ﴾ . -07 ﴿ مَأْسَنُ مَا النَّجُويَ قَالُوا أَنْ هَذَانَ إِلَّا سَاحِرَانَ ﴾ . -04

|                  |                       | ﴿ مَأْسَرُها النَّجَوَى قَالُوا إِنْ ذَانِ لِسَاحِرَ إِنْ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -01 |
|------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                  |                       | ﴿ مَأْسَنُ مَا النَّجَوَى قَالُوا مَا هَلَا لِإِسَاحِرَانِ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -09 |
|                  |                       | ﴿ وَأَسَنُ وَا النَّجَوِي أَنْ هَٰذَانِ سِاحِرَانِ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -7. |
| *V <b>1</b> -*V\ | المائدة، الآية ٦.     | ﴿ فَاغْسِلُواْ فَجُوهَكُمْ وَأَبَّدِيكُمْ الْمَ الْمَ الْمَ اَفِقِ وَأَمْسَحُواْ فِي الْمَافِقِ وَالْمُسْحُواْ فِي الْمُواْفِقِ وَالْمَافِي وَالْمُواْفِقِ وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَيْفِي الْمُواْفِقِ وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَاقِيالِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَمْ وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَّالِمُ وَاللَّهُ وَلَالِمُ اللَّهِ وَلَالْمُلُولُولِي وَلَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَالْمُلْفِي وَلَالْمُلُولُولُولِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالِمُلْفِي وَلْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالِمُولُولِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالِمُ لِلْمُلْفِي وَلَالِمُ لِلْمُلْفِي وَلَالْمُلِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالِمُ لِلْمُلْفِي وَلَالِمُ لِلْمُلْفِي وَلِي وَلَالْمِلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمِلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمِلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمِلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلَالْمُلِلْفِي وَلِي الْمُلْفِي وَلِي الْمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلِي وَلَالْمُلِقِي وَلِي وَلِي الْمُلْفِي وَلَالْمُلِقِي وَلَالْمِلْفِي وَلِي وَلَالْمُلِلْفِي وَلِي وَلِي الْمُلْفِقِي وَلِمِلْفِي وَلِي وَلِمُلْفِي وَلِمِلْفِي وَلِمُلْفِي وَلِمِلْفِي وَلِي وَلِمُلْفِي وَلَالْمُلْفِي وَلِمُولِمُولِي وَلِمِنْ وَلِمُلْفِي وَلِمِلْمُولِمِلْفِي وَلِمُلْفِي وَلِمِلْمُولِمِي وَلِمُلْفِي وَلِمِلْمُولِمِي وَلِمُلْمُولِمِي وَلِمُولِمُ وَلِمُلْمُولِمِلْمُولِمِي وَلِمُلْمُولِمِلْمُلْمِلْمُ وَلِمُلْمُولِمُولِمِي وَلِمِلْمِلْمُلْمُولُولِمِلْمُولِمِي وَلِمُلْمُولِمُ وَلِمِلْمُ وَلِي مِلْمُلِمُ وَلِمِلْمُولِمِلْمُ وَلِي وَلِلْمُلْمُولِمِي وَلَّالْمِلْ | -71 |
| 475              | الذَّاريات، الآية ٥٨. | ﴿ إِنَّ اللَّهَ مُوَالرَّزَأَقُ ذُهُ الْتُوَةِ الْمَيْنِ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -77 |
| <b>474</b>       | الإنسان، الآية ١٦.    | ﴿ مِنْ نَضَّةَ تُلْمُرُهُمَا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -75 |

## ٣- فَهْرَسُ الأَحَادِيْثِ النَّبَوِيَّةِ الشَّرِيْفَةِ

| الصَّفْحَـةُ    | الحَدِيْثُ الشَّرِيْفُ                                                                                              | الرَّقمُ  |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ०٦              | «إِخْتِلافُ أُمَّتِي رَحْمَةٌ».                                                                                     | -1        |
| ۳۱              | «أَرْشِدُوا أَخَاكُمْ».                                                                                             | -7        |
| 14.             | «أَعْرِبُوا القُرْآنَ، وَالْتَمِسُوا غَرَائِبَهُ».                                                                  | -٣        |
| 107             | «أَعْرِبُوا الكَلاَمَ؛ كَيْ تَعْرِبُوا القُرْآنَ».                                                                  | - £       |
| ۳.۳             | «أُنْزِلَ القُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ».                                                                       | -0        |
| 170             | «إِنَّ أُمَّتِي لا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلالَةٍ؛ فَإِذَا رَأَيْتُمْ اخْتِلافاً، فَعَلَيْكُمْ بِالسَّوَادِ الأَعْظَمِ». | -٦        |
| 777             | «أَنَّ اللهَ تَعَالَى أَنْزَلَ هَذَا القُرْآنَ بِلُغَةِ كُلِّ حَيٍّ مِنْ أَحْيَاءِ العَرَبِ».                       | -٧        |
| 710             | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَرَأَ: ﴿ مُنَّكِينَ عَلَى رَفَارَفٍ خُضْرٍ وَعَبْاقَرِي بِحِسَانِ ﴾ »·                         | -۸        |
| 7 £ A           | «إِنَّكَ إِنْ تَدَعْ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ، خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَدَعَهُمْ عَالَةً».                                  | <b>-9</b> |
| ٤٢٠             | «الكِبْرُ أَنْ تَسْفَهَ الحَقُّ وتَغْمَضَ النَّاسَ».                                                                | -1.       |
| ۳۱۹             | «كُلُّهَا شَافٍ كَافٍ».                                                                                             | -11       |
| 779             | «لاَ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُّوا».                                     | -17       |
| ٥٦              | «لاَ يَجْمَعُ اللهُ هَذِهِ الأُمَّةَ عَلَى ضَلالَةٍ أَبَدَاً».                                                      | -17       |
| -YA9<br>W19-W.W | «هَكَذَا أُنْزِلَتْ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَاقْرَؤُوا مَاتَيَسَّرَ مِنْهُ».       | -1 £      |
| 1114            | «وَرَجُلٍ تَصِدَّقَ بِصِدَقَةٍ، فَأَخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِيْنُهُ».                 | -10       |

## 

| الصَّفْحَـةُ | الإسْسة                           | الرَّقَّمُ | الصَّفْحَـةُ | الإشب                         | الرَّقَـمُ |
|--------------|-----------------------------------|------------|--------------|-------------------------------|------------|
|              | ,                                 | ·          |              |                               |            |
| 779          | الأخطل (غياث بن غوث).             | -۲1        | ٣            | أبّان بن تغلب الرّبعيّ.       | -1         |
| 110          | الأَخْفَش الْأكبر (أبو الخطَّاب). | -77        | ۱۹۳          | إِبْرَاهِيْم أَنِيْس.         | -4         |
|              | الأَخْفَش الأوسط (سعيد بن         | -77        | ٧٢           | إِبْرَاهِيم السَّامرَّائِيِّ. | -٣         |
| ٦٩           | مسعدة).                           |            | ٥١           | إِبْرَاهِيم مصطفى.            | - ٤        |
|              | الأَخْفَش الصغير (عليّ بن         | -Y £       | 114          | أبيّ بن كعب الأنْصَارِيّ.     | -0         |
| ٤٢           | سليمان).                          |            |              | ابن الأَثْثِير (ضياء الدّين،  | -7         |
|              | الأَخْفَش الكبير (أحد طريقي ابن   | -40        | ١٨٨          | نصر الله بن محمد).            |            |
| ٣.٨          | ذكوان).                           |            | ٣٦           | أحمد أمين.                    | -٧         |
|              | إدريس الحدّاد (أبو الحسن          | -۲7        | 198          | أحمد برانق.                   | <b>-</b> A |
| ٣١١          | البغداديّ).                       |            | ١.,          | أحمد الجنديّ.                 | -9         |
| 140          | الإربليّ (عليّ بن محمّد).         | -44        | 104          | أحمد حاطوم.                   | -1.        |
| ٣٠٦          | الأزرق (أحد طريقيّ ورش).          | -47        | ٣٠٩          | أحمد بن حنبل                  | -11        |
| ٤٠٤          | الأزهريّ (خالد بن عبد الله).      | - ۲ ۹      | 198          | أحمد حسن الزَّيَّات.          | -14        |
|              | الأَسْتَرَابَاذِي (رضيّ الدّين    | <b>-٣•</b> | 198          | أحمد درويش.                   | -14        |
| ٤٦           | الأَنْصَارِيّ).                   |            | 707          | أحمد سليمان ياقوت.            | -1 ٤       |
|              | إسحاق الورّاق (أبو يعقوب          | -31        |              | أبو أحمد الصَّوريِّ (أحد      | -10        |
| 711          | المرزويّ).                        |            | ٣٠٨          | طريقي ابن ذكوان).             |            |
|              | أبو الأسود الدُّوَّلِيّ (ظالم بن  | -44        | 70           | أحمد بن فارس.                 | -17        |
| ٣٢           | عمرو).                            |            |              | أحمد بن فرح (أبو جعفر         | -14        |
| ٤٨           | الأَشْمُونِيّ (محمّد بن عيسى).    | -٣٣        | 717          | البغدادي).                    |            |
| ٣.٦          | الأصبهانيّ (أحد طريقيّ ورش)       | -45        | ١٨٣          | أحمد محمد الخراط.             | -14        |
|              | الأصمعيّ (عبد الملك بن            | -40        | ٣٠           | أحمد محمّد قدّور .            | -19        |
| <b>ም</b> ለዓ  | قُرَيِب).                         |            | 198          | أحمد المرصفيّ.                | -4.        |

| 447         | النُّوريّ (الرّبيع بن خُنّيْم).    | -7 £        | 701   | الأعشى (يعقوب بن محمّد).            | <b>-٣٦</b> |
|-------------|------------------------------------|-------------|-------|-------------------------------------|------------|
| ۱۳۳         | جابر بن عبد الله.                  | -70         |       | الأَعْلَم الشَّنْتَمْرِيِّ (يوسف بن | -٣٧        |
| 111         | الجاحظ (عمرو بن بحر).              | -77         | ٤٥    | سليمان).                            |            |
| ٤٦          | الجامي (عبد الرّحمن نور الدّين)    | -77         | 727   | ألبيلير إنكولوبيديا.                | -47        |
| <b>TY</b> 0 | الجبائيّ (محمّد بن عبد الوهاب)     | ース人         | ٨٣    | الآلوسيّ (شهاب الدّين محمود)        | -٣٩        |
| 717         | جبر ضومط.                          | -79         | 1     | امرؤ القيس.                         | -٤.        |
| 497         | الجحدريّ (عاصم بن العجاج).         | -٧.         | ١٤٦   | إميل يعقوب.                         | - ٤١       |
| ٥,          | الجُرْجَانِيّ (عبد القاهر).        | -٧1         | 7.4   | أمين الخوليّ.                       | - ٤ ٢      |
| . 197       | جرجس الخوري.                       | -77         |       | ابن الأَنْبَارِيّ (كمال الدّين      | -          |
| ١           | جرير .                             | -74         | 47    | أبوالبَرَكَات).                     |            |
|             | ابن الجَزَرِيّ (محمّد بن محمّد     | -٧٤         | ٤٢    | الأَنْبَارِيّ (محمّد بن القاسم).    | - £ £      |
| ٩.          | الدّمشقيّ).                        |             | 770   | أنس بن مالك.                        | -50        |
| ٤٦          | الجزوليّ (عيسى بن عبد العزيز)،     | -40         | ٤٠٦   | أنستانس الكرمليّ.                   | - ٤٦       |
| ۳۱۷         | الجعبريّ (إِبْرَاهِيم بن عمر).     | -٧1         | ٤٦    | ابن إياز (الحسين بن بدر).           | - ٤٧       |
|             | أبو جعفر بن الزّبير (أحمد بن       | -٧٧         | 144   | بدوي طبانة.                         | -£A        |
| 7 2 1       | إِبْرَاهِيم).                      |             | 7.0   | برتامي هربلو.                       | - £ 9      |
| 117         | جعفر الصّادق بن محمّد الباقر.      | <b>-YA</b>  | ٤٥    | ابن بَرِّيّ (عبد الله المقدسيّ).    | -0.        |
| ٣١.         | أبو جعفر (يزيد بن القعقاع).        | -٧9         | ٣٠٦   | البزّيّ (أحمد بن محمّد).            | -01        |
| ۳۱.         | ابن جمّاز (سليمان بن مسلم).        | -A.         |       | بشر بن أبي خازم (عمرو بن            | -07        |
| ٤٨          | ابن جماعة (محمد عز الدين).         | -41         | . 777 | عوف).                               |            |
| 11          | الجمحيّ (محمّد بن سلاّم).          | -44         | 757   | البغدادي (عبد القادر بن عمر).       | -04        |
| 240         | الجمل (سليمان بن عمر).             | <b>-</b> ሌ۳ | 717   | البغويّ (الحسن بن مسعود).           | -01        |
| ٣.٧         | ابن جمهور (أحد طريقي السوسي)       | -A £        | 710   | أبو بكرة (نفيع بن الحارث).          | -00        |
| 475         | الجنزي (عمر بن عثمان).             | -40         | 712   | البُلقينيّ (القاضي جلال الدّين).    | -07        |
| ٤٤          | ابن جنّيّ (أبو الفتح عثمان).       | <b>-</b> ሌ٦ | 444   | البنّاء الشافعيّ (أحمد بن محمّد).   | -04        |
| ٤٥          | ابن الحاجب (عثمان بن عمر).         | -44         | ١٤٦   | بيار غيرو.                          | -0X        |
| ۳۱.         | أبو الحارث (الليث بن خالد).        | -44         | 7 2 7 | البيضاوي (عبد الله بن عمر).         | -09        |
| ٤٢٣(        | الحارث بن ظالم (أبو ليلى المرّيّ)  | -89         | 710   | التَّرْمِذِيّ (محمّد بن عيسى).      | -٦.        |
|             | الحاكم (محمد بن عبد الله           | -9.         | 494   | التَّفتازانيّ (سعد الدّين).         | -71        |
| 710         | النِّيْسَابُورِيِّ).               |             | YY    | تَمَّام حَسَّان.                    | -77        |
| ۳۰٦         | ابن الحبّاب (أحد طريقيّ البَرِّيّ) | -91         | ٣٩    | تُغْلَب (أحمد بن يحيى).             | -74        |

| 777         | الخِرْنِق (بنت بدر بن هفان).         | -117   | ٣٢.       | ابن حِبان (محمّد البُسْتيّ).      | <b>-9</b> Y |
|-------------|--------------------------------------|--------|-----------|-----------------------------------|-------------|
| ٤٦          | ابن خَرُوف (عليّ بن محمّد).          | -114   | ٣٣٠       | ابن حجر (أحمد العسقلاّنيّ).       | -98         |
| 717         | الخزاعيّ (إسحاق بن أحمد).            | -114   | ۱۹۷(ز     | ابن حزم (عليّ بن أحمد الأندلسم    | -9 £        |
| 170         | ابن الخشّاب (عبد الله بن أحمد)       | -119   |           | الحَسَن البَصْرِيّ (أبو سعيد بن   | -90         |
|             | خطّاب الماردينيّ (أبو بكر بن         | -17.   | 717       | يسار).                            |             |
| ٤٠١         | يوسف).                               |        | 717       | الحسن بن سعيد المطّوّعيّ.         | -97         |
| ۸۰(         | الخطيب البغداديّ (أحمد بن عليّ       | -171   | ١٦٤       | الحسن بن سهل السرخسيّ.            | -97         |
| ٤٤(         | الخطيب التَّبْرِيْزِيّ (يحيى بن عليّ | -177   | ۲.,       | حسن الشريف.                       | -9A         |
|             | الخطيب الشّربينيّ (عليّ بن           | -175   | 1 £ £     | حسن عون.                          | -99         |
| 419         | عبد الرّحمن).                        |        | <b>79</b> | حسين والي.                        | -1          |
|             | الخطيب القزويني (جلال الدّين         | -175   | 719       | الحصريّ.                          | -1.1        |
| 490         | ابن عبد الرّحمن).                    |        | ٣٤.       | الحطيئة (جرول بن أوس).            | -1.4        |
| ١٨٧         | الخطابيّ (أبو سليمان).               | -170   |           | حفص الدّوريّ بن عمر بن            | -1.5        |
| ٣.٩         | خلاّد (أبو عيسى بن خالد).            | -177   | ٣.٧       | عبد العزيز .                      |             |
| ١٦٠(ع       | ابن خلدون (عبد الرّحمن بن محمّ       | -144   |           | حفص بن سلیمان (أبو عمر            | -1.5        |
| 197         | خلف الأحمر (خلف بن حيّان).           | -178   | ٣٠٨       | الأسديّ).                         |             |
| ۳۰۹(ز       | خلف بن هِشَام (أبو محمّد الأسدي      | -179   | 777       | حفصة (بنت عمر بن الخطَّاب)        | -1.0        |
| 444         | خُلَیْد بن سعید.                     | -17.   | ۱۹۳       | حفني ناصف.                        | -1.7        |
| ٤١٨         | ابن خليفة عليويّ.                    | -171   | ٤٩        | الحفنيّ (يوسف بن سالم).           | -1.4        |
| 179         | الخوارزميّ (القاسم بن الحسين)        | -177   | }         | الحُلُوانيّ (أحد طريقيّ قالون،    | -1.4        |
| ٤٣          | ابن الخيّاط (محمّد بن عليّ).         | -177   | ٣٠٦       | وهِشَام بن عمّار).                |             |
|             | الدّاجونيّ (أحد طريقيّ هِشَام بن     | -178   |           | حمزة الزَّيَّات (أبو عمارة بن     | -1.9        |
| ۳۰۸         | عمّار).                              |        | ٣٠٩       | حبيب).                            |             |
| <b>7</b> 70 | داود بن عليّ الظَّاهِريّ.            | -140   | 797       | حميد بن قيس.                      | -11.        |
| ١٨٩         | دراز (محمد بن عبد الله).             | -177   | ٤٥        | الحوفيّ (عليّ بن إِبْرَاهِيم).    | -111        |
| 490         | أبو الدّرداء (عُوَيْمِر بن زَيْد).   | -127   |           | أَبُو حَيًّان (عليّ بن محمّد      | -117        |
| ٤٢          | ابن درستویه (عبد الله بن جعفر)       | -147   | 100       | التّوحيديّ).                      |             |
| ٤٨          | الدَّمَامِيْنِيّ (محمّد بدر الدّين). | -179   |           | أَبُو حَيَّان (محمّد بن يوسف،     | -115        |
| ن)۹۹        | الدّنوشريّ (عبد الله بن عبد الرّحمر  | -1 ٤.  | ٤٧        | أثيرالدّين).                      |             |
| ٧٢          | د <i>ي</i> بور .                     | -111   | 797       | أبو حيوة (شريح بن يزيد).          | -111        |
| ١٤٦         | د <i>ي</i> سوسير .                   | -1 £ Y | ٤٤        | ابن خَالَوَيْهِ (الحسين بن أحمد). | -110        |

|        |                                       |         | 1             |                                    |          |
|--------|---------------------------------------|---------|---------------|------------------------------------|----------|
| -1 28  | الدّينوريّ (أحمد بن جعفر).            | ٤٣      | -1,74         | الزَّمَخْشَرِيّ (محمود بن عمر).    | ٤٤       |
| -1 £ £ | ابن ذكوان (عبد الله بن أحمد).         | ۳۰۸     | -179          | زهيرين أبي سلمة.                   | ٣٤.      |
| -150   | الذّهبيّ (محمّد السيّد حسين).         | ١٨٦     | -14.          | زيد بن أسلم.                       | 797      |
| -127   | رؤبة بن العجّاج (أبو محمّد            |         | -141          | زید بن ثابت.                       | 791      |
|        | البصري).                              | 750     | -177          | أبو زيد (سعيد بن أوس).             | . ٣٦٧    |
| -1 £ V | الرَّازِيّ (محمّد بن عمر).            | ٦٥      | -174          | زين المشايخ (محمّد بن أبي القاس    | ىم)۲٤۷   |
| -1 £ Å | الرَّافِعِيّ (مصطفى صادق).            | 77      | -172          | سامي عوض.                          | 97       |
| -1 £ 9 | أبو ربيعة (أحد طريقيّ البَزّيّ)       | ٣٠٦     | -140          | ابن السّبكيّ (عبد الوهاب بن عليّ   | ٦٠(ز     |
| -10.   | الرّبيع بن سليمان (أبو محمّد          |         | -177          | ستتكيفتش.                          | ٧١       |
|        | المؤذّن).                             | 717     | -144          | أبو ستيت (الشَّحات محمّد           |          |
| -101   | أبو رجاء (عمران بن تميم).             | 797     |               | عبدالرّحمن).                       | ١٨٧      |
| -107   | رزق الطويل.                           | 177     | -144          | السّجستانيّ (أبو حاتم سهل بن مــ   | حمد) ۳۵۱ |
| -105   | ابن رشد (محمّد بن أحمد                |         | -179          | السَّخَاوِيّ (عليّ بن محمّد).      | ٤٥       |
|        | القُرْطُبِيّ).                        | 179     | -14.          | السدّي (إسماعيل بن عبد الرّحمن)    | ۲۱٤(ر    |
| -101   | رِفاعة الطّهطاويّ.                    | 197     | -141          | ابن السَّرَّاج (محمّد بن السّريّ). | ٤١       |
| -100   | ابن الرّقاع (عديّ بن زيد).            | ۳۸٦     | -171          | سعد بن أبي وقاص.                   | ۳۱٦      |
| -107   | الرُمَّانِيّ (عليّ بن عيسى).          | ٤٤      | -184          | أبو السّعود (محمّد بن محمّد العما  | اديّ)۲۲۷ |
| -104   | روح بن عبد المؤمن.                    | 711     | -115          | سعيد الأفغاني.                     | 790      |
| -101   | رويس (محمّد بن المتوكّل).             | 711     | -110          | سعيد بن جُبير.                     | 797      |
| -109   | ريمون طحّان.                          | 107     | <b>-141</b>   | سعيد بن المسيّب.                   | 790      |
| -17.   | زائدة بن قدامة (أبو الصلت             |         | -144          | سعيد النّورسيّ.                    | 10.      |
|        | الْثَقَفِيّ).                         | ٣٠١     | -144          | السّفاقسيّ (عليّ النّوريّ).        | 1 £ 1    |
| 171    | الزُّبَيْدِيّ (محمّد بن الحسن).       | 71      | -119          | سفيان بن عيينة.                    | 750      |
| 777    | الزَّجَّاجِ (إِبْرَاهِيم بن السريِّ). | ٤١      | -19.          | السِّكاكيّ (يوسف بن أبي بكر).      | 100      |
| 777    | الزُّجَّاجِيِّ (أبو القاسم بن إسحاق)  | 13      | -191          | سلمة بن عاصم البغداديّ (أحد        |          |
| -171   | أبو زرعة (عبد الرّحمن بن              |         |               | طريقيّ أبي الحارث).                | ۳۱.      |
|        | زنجلة).                               | 719     | -1 <b>9 Y</b> | ابن سلمة (المفضل بن عاصم).         | 197      |
| -170   | الزّرقانيّ (محمّد عبد العظيم).        | 7.4.7   | -195          | سليمان (أبو أيّوب بن الحكم).       | 717      |
|        | الزّركشيّ (بدر الدّين محمّد بن به     | ہادر)٤٥ | -191          | سليمان بن مهران الأعمش.            | 717      |
| -177   | أبو الزّعراء الدّقّاق (أحد طريقيّ     |         | -190          | سليمان بن يسار .                   | 797      |
|        | حفص الدّوريّ).                        | ۳۰۷     | -197          | السمرقنديّ (نصر بن محمّد).         | 404      |
|        |                                       |         |               |                                    |          |

|           | ابن صالح (أحد طريقيّ خلف                 | -777    | l 3.7 | السَّمِيْنِ الحَلَبِيِّ (أحمد بن يوسف       | -199               |
|-----------|------------------------------------------|---------|-------|---------------------------------------------|--------------------|
| ٣.٩       | ابن هشام).                               | 111     |       | السُّهَيْلِيّ (عبدالرّحمن بن عبدالله)       | -194               |
| ٤٩        | بين هِستم).<br>الصّبّان (محمّد بن عليّ). | - ۲۲۶   | ł     | السوسي (صالح بن زياد).                      | -199               |
| 47 8      | مبحى الصّالح.                            |         | 71    |                                             | -7                 |
| 442       | صبحي التعداع.<br>صلاح الدّين الزّعبلاوي. | -777    |       | ابن السَّيِّد البَطَلْيُوْسيِّ (عبد الله بر | -7.1               |
|           | ابن الضّائع (على بن محمد                 | -777    | \$0   | محمد).                                      |                    |
| ٤٧        | الكَتَاميّ).                             | , , ,   | ٤٤    | السِّيْرَافِيّ (الحسن بن عبد الله).         | -7.7               |
| 447       | ضابئ البرجميّ.                           | - ۲ ۲ ۸ |       | ابن سیرین (محمّد مولی أنس                   | -7.4               |
| 419       | الضّبّاع (عليّ بن محمّد).                |         | 797   | ابن مالك).                                  |                    |
| <b>77</b> | الضّحّاك بن سفيان.                       |         | ٤٨    | السَّنُوطِيّ (جلال الدّين).                 | -7.5               |
| ٣.٣       | طاهر بن غلبون.                           | -771    | ٤٧    | الشَّاطِبِيّ (إِبْرَاهِيم بن موسى).         |                    |
| 797       | طاوس بن كيسان.                           | -777    | 771   | الشَّافعيّ (محمّد بن إدريس).                |                    |
|           | الطَّبَاطبائِيّ (محمّد حسين بن           | -777    |       | أبو شامة (عبد الرّحمن بن                    | -7.7               |
| 777       | • •                                      |         | 770   | إسماعيل).                                   |                    |
| 90        | الطَّبَرْسِيُّ (الفضل بن الحسن).         | -772    | ٩.    | شبل بن عبّاد.                               |                    |
| ١٧٧       | الطَّبَرِيِّ (محمّد بن جرير).            | -170    | 717   | شجاع بن أبي نصر البلخي.                     | -7.9               |
| ٤٥        | ابن الطّراوة (سليمان بن محمد)            | -777    | ٤٤    | ابن الشَّجرِيّ (هبة الله بن عليّ)           | - 7 7 •            |
| ٣٤.       | الطِّرِمَاح بن الحكيم.                   | -444    |       | الشّريف الجُرْجَانِيّ (عليّ بن              | -711               |
| 198       | طه حسین.                                 | -77%    | ٧.    | محمّد الحسينيّ).                            |                    |
|           | ابن الطيّب (الطيّب بن محمّد              | -779    | ٣٠٨   | شعبة (أبو بكر بن عيّاش).                    | -717               |
| 277       | القاضىي)                                 |         | 791   | الشّعبيّ (عامر بن شراحيل).                  | -715               |
| Ċ         | أبو الطَّيِّب الَّلغويِّ (عبد الواحد بز  | -7 & .  | ٤٢    | ابن شقير (أحمد بن الحسن).                   | - ۲1 ٤             |
| ٣١        | عليّ).                                   |         | ٤٦    | الشّلوبين (عمر بن محمّد).                   | -710               |
|           | أبو الطيّب المُتَنَبِيّ (أحمد بن         | -7 £ 1  | 717   | ابن شنبوذ (محمّد بن أحمد).                  | 717                |
| ٤٠١       | الحسين).                                 |         | 717   | الشَّنبوذيّ (محمّد بن أحمد).                | -717               |
| ۳۷۸       | الطّيبيّ (الحسين بن محمّد).              | -757    | ٤٩    | الشَّنوانيّ (شهاب الدّين).                  | , <del>-</del> 711 |
| 414       | عائشة بنت أبي بكر الصدِّيق.              | -7 5 7  | 7 £ 9 | شهاب الدّين الخفاجيّ.                       | - Y 1 9            |
| ۸۳        | ابن عاشور (محمّد الطاهر).                | -7 £ £  |       | ابن شهاب الزهريّ                            | - ۲ ۲ •            |
| ۲۰۸       | عاصم بن أبي النجود.                      | -750    | 797   | (محمّد ابن مسلم).                           |                    |
| 797       | أبو العالية (رفيع بن مهران).             | -Y £ 7  | ٣٤    | شوقي ضيف.                                   | -771               |
| ٣.٧       | ابن عامر (عبد الله اليحصبيّ).            | -Y £ V  | 797   | شيبة بن نصاح.                               | -777               |

|       |                                     |           | _     |                               |               |
|-------|-------------------------------------|-----------|-------|-------------------------------|---------------|
| 419   | أبو عبيد (القاسم بن سلام).          | 777       | ۲۸    | عَبَّاس حَسَن.                | - ۲ ٤ ۸       |
| ١٣٢   | عبيد الله محمّد الأزديّ.            | -777      | 7.7   | عبّاس محمود العقّاد.          | -7 £ 9        |
| ٥٤    | أبو عُبَيْدَة (معمر بن المُثَنَّى). | -444      | 77.   | ابن عبد البر (يوسف بن عبدالله | -40.          |
| 719   | عثمان بن عفّان.                     | - ۲ ۷ 9   | 117   | عبد الجبّار بن أحمد القاضي.   | -401          |
| ۳.1   | ابن العربيّ (القاضي المعافريّ).     | -44.      | 757   | عبد الرّحمن حسن حبنّكة.       | -404          |
| 719   | عروة بن الزّبير القرشيّ.            | -471      |       | أبو عبد الرّحمن السّلميّ      | -404          |
| ٤٧    | ابن عَصْفُور (عليّ بن مؤمن).        | 777       | 7.4.7 | (عبد الله بن حبيب).           |               |
| 797   | عطاء بن أبي رباح.                   | -715      | 70    | عبد الرّحمن بن هرمز.          | -405          |
| ١٧ (  | ابن عَطِيَّة (أبو محمّد عبد الحقّ)  | - 4 7 7 5 | 7.7   | عبد السَّتَّار الجواريِّ.     | -400          |
| ٤٨(   | ابن عَقِيل (عيسى بن عبد العزيز      | -710      | 133   | عبد السّلام المسدّيّ.         | 707           |
| ٤٤    | العُكْبَرِيّ (أبو البقاء).          | ア人ソー      | 157   | عبد الصّبور شاهين.            | -404          |
| ۲٧.   | عكرمة (مولى ابن عبّاس).             | -444      | 777   | عبد العال سالم مكرم.          | -401          |
| ١٨٣   | العلائيّ (خليل بن كَيْكَلْدي).      | -444      | 198   | عبد العزيز فهمي.              | -409          |
| 797   | علقمة بن قيس.                       | -719      | 770   | عبد الفتّاح الحموز.           | <b>- 77 -</b> |
| 107   | العلويّ (يحيى بن حمزة).             | -Y9.      | ٤٠٧   | عبد القادر المغربي.           | 157-          |
| 198   | عليّ الجارم.                        | -791      | 170   | عبد الكريم بكّار .            | 777           |
| ٣٢    | عليّ بن أبي طالب.                   | -797      |       | عبد الله بن أبي إسحاق         | 777           |
| 197   | عليّ مبارك.                         | -797      | ۳۸    | الحضرميّ.                     |               |
| 127   | عماد حاتم.                          | -795      | ٣٦٤   | عبد الله بن الزّبير .         | -775          |
| ٩.    | العمانيّ (الحسن بن عليّ).           | -490      | 117   | عبد الله بن عبّاس.            | -770          |
| ١٦٤   | عمر بن بكير.                        | -797      | 417   | عبد الله بن عمر.              | -777          |
|       | أبو عمر الجرميّ (صالح بن            | -797      | 198   | عبد الله فكري.                | 777           |
| 1 2 . | إسحاق).                             |           | ١٥٨   | عبد الله بن مسعود.            | <b>人</b> アソー  |
| ٣١    | عمر بن الخطّاب.                     | -Y9A      | ٥٢    | عبد المتعال الصّعيديّ.        | -779          |
|       | أبو عمرو الدّاني (عثمان بن          | - ۲ 9 9   | 719   | عبد الهادي الفضليّ.           | -44.          |
| ٩.    | سعيد).                              |           | . ٣٤  | عَبْدُه الراجحيّ.             | -771          |
| ***   | عمر بن أبي ربيعة.                   | -٣        | 197   | عبد الوارث مبروك.             | -777          |
| 719   | عمر بن عبد العزيز.                  | -4.1      |       | عبيد بن الصنباح (أحد طريقي    | -۲۷۳          |
|       | عمرو بن الصباح (أحد طريقيّ          | -4.4      | ٣٠٩   | حفص بن سليمان).               |               |
| <br>  | حفص بن سليمان).                     |           | 797   | عُبَيْدَة بنُ عمرو الكُوفِيّ. | - ۲ ۷ ٤       |
|       | أبو عمرو بن العلاء (زيَّان          | -٣.٣      | 797   | عبيد بن عمير .                | -770          |
|       |                                     |           |       |                               |               |

| ٤٦  | الكَافِيَجِي (محمّد بن سليمان).           | -779    | 44       | ابن عمّار).                                 |      |
|-----|-------------------------------------------|---------|----------|---------------------------------------------|------|
|     | ابن كَثِيْر (عبد الله أبو معبد            | -٣٣٠    | 197      | عيسى بن عمر الثقفيّ.                        | -4.5 |
| ۲.٦ | العطّار).                                 |         | ٣١.      | عیسی بن وردان.                              | -4.0 |
| 97  | ابن كَثِيْر (عِمَاد الدَّيْن إسْمَاعِيْل) | -441    | 00       | الغزاليّ (أبو حامد).                        | 7.7- |
| ٧.  | الكرمانيّ (محمود بن حمزة).                | -٣٣٢    | 7.0      | غليوم بوستل.                                | -٣•٧ |
| ٣٨  | الكِسَائِيّ (عليّ بن حمزة).               | -٣٣٣    | ٤٠٥      | فارس نمر .                                  | ٨٠٣- |
| ٤٠٤ | الكفويّ (أبو البقاء أيّوب).               | -325    | عليّ) ٤٤ | الفَارِسِيّ (الحسن بن أحمد، أبو .           | -4.4 |
| 10. | الكنديّ (يعقوب بن إسحق).                  | -770    | ٤١       | فاضل صالح السَّامرَّائِيّ.                  | -٣1. |
| ٤٢  | ابن كيسان (أبو الحسن محمّد).              | -٣٣٦    | ٣٨       | الفَرَّاء (يحيى بن زياد).                   | -٣11 |
| 777 | لبيد بن ربيعة.                            | -٣٣٧    | ٣٨       | الفراهيدي (الخليل بن أحمد).                 | -717 |
| ٤٥  | اللَّخْمِيّ (محمّد بن أحمد).              | -٣٣٨    | ١        | الفرزدق.                                    | -٣1٣ |
| 77  | مَازِن المُبَارَك.                        | -449    |          | أبو الفضل الرَّازِيّ (عبد الرّحمن           | -415 |
| 197 | المازنيّ (بكر بن محمّد).                  | - 45.   | ٣٠٣      | ابن أحمد).                                  |      |
| ۱۷٤ | المالقيّ (أحمد بن عبد النّور).            | -451    | 717      | ابن فورك (محمّد بن الحسن).                  | -410 |
| 717 | مالك بن أنس.                              | -757    |          | ابن قاسم العبّاديّ (أحمد                    | 717  |
|     | ابن مَالِك (جمال الدّين محمّد بن          | -757    | ٤٨       | شهاب الدّين).                               |      |
| ٤٧  | عبد الله).                                |         | 197      | قاسم أمين.                                  | -۳1٧ |
| 715 | الماورديّ (عليّ بن محمّد).                | - ٣ ٤ ٤ | 717      | القاسم بن محمّد.                            | -٣1٨ |
| ٤٩  | ابن المبارك (عبد الله الحنظليّ)           | -450    | ٣٠٥      | قالون (عیسی بن مینا).                       | -419 |
| 44  | المُبَرِّد (محمّد بن يزيد).               | 737-    | 797      | قتادة بن دعَامَّة السَّدوسيّ.               | -٣٢. |
| ٤٢  | مبرمان (محمّد بن عليّ).                   | -٣٤٧    |          | ابن قُتَيْبَة (عبد الله بن مسلم             | -441 |
|     | ابن مجاهد البغدادي (أحد طريقي             | -٣٤٨    | ٤٢       | الدِّينوريِّ).                              |      |
| ۳.٦ | قُنْبُل).                                 |         | 777      | القرّاب (إسماعيل بن إبْرَاهِيم)             | -277 |
| 117 | مجاهد بن جبير المكّيّ.                    | - ٣ ٤ ٩ | 77       | القُرْطُبِيّ (أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد). | -414 |
| ٤., | محمّد الأمير .                            | -40.    | 199      | قُطْرُب (محمّد بن المُسْتَنيْر).            | -475 |
| ٣٧٢ | محمد الباقر.                              | -401    | ٣٠٦      | قنبُل (محمّد بن عبد الرّحمن).               | -770 |
| ۸٧  | محمّد بصل.                                | -401    |          | القِنُّوجيّ (محمّد صدّيق حسن                | -٣٢٦ |
| ٣٢٣ | محمّد حسن عقیل موسی.                      | -404    | 77       | خان).                                       |      |
| 441 | محمد الخضر حسين.                          | -405    |          | ابن قيس الرّقيّات (عبيد الله                | -444 |
| ٣٧  | محمّد خيرالحلوانيّ.                       | -400    | 770      | شريح).                                      |      |
| 444 | محمّد سالم محيسن.                         | -401    | کر) ۱۵۳  | ابن قيّم الجوزيّة (محمّد بن أبي بنا         | -447 |

| معاذ بن الحارث القارئ. ٢٩٥                          | -470    | ١٤٦      | محمّد سمير نجيب اللبديّ.            | -401          |
|-----------------------------------------------------|---------|----------|-------------------------------------|---------------|
| معد بن عدنان.                                       | ア人ヤー    | ٣٦       | محمّد الطُّنْطَاوِيّ.               | - <b>TO</b> X |
| أبو معشرِ (عبد الكريم بن                            | -۳۸۷    | 109      | محمّد عبد الخالق عضيمة.             | -509          |
| عبد الصّمد الطَّبَرِيّ). ٣٢٣                        |         | ٥.       | مُحَمَّد عَبْد المُطَّلِب.          | -٣٦.          |
| ابن معطي (زين الدّين يحيى). ١٦١                     | -۳۸۸    | 190      | محمّد عَبْدُه.                      | -٣71          |
| المغيرة بن أبي شهاب المخزومي٢٩٧                     | -۳۸۹    | 757      | محمّد عليّ سلطانيّ.                 | 777           |
| مقاتل بن سلیمان.                                    | -٣9.    | ٤١٨      | محمّد عليّ الصّابونيّ.              | -٣٦٣          |
| المكّيّ البطاوريّ (أبو حامد محمّد) ١٥٤              | -491    | 199      | محمد عيد.                           | -٣٦٤          |
| مكّي بن أبي طالب (أبو محمّد القيسيّ) ١٨             | -497    |          | أبو محمّد القاسم (أحد طريقيّ        | -770          |
| ابن أبي مُليكة (عبد الله بن عبيد الله) ٣٢           | -494    | 7.9      | خلاّد).                             |               |
| منى إلياس. الا                                      | -٣9٤    | 1.1      | محمّد المبارك.                      | -٣٦٦          |
| مهدي المخزوميّ.                                     | -490    | 777      | محمّد متولّي الشُّعْرَاوِيّ.        | -٣7٧          |
| الموزعيّ (محمّد بن عليّ الخطيب) ٤٠٩                 | -٣٩٦    | 791      | مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل.            | <b>۸</b> ۶۳-  |
| أبو موسى الأشعريّ. ٣٦                               | -٣9٧    | کّر) ۳۰۹ | محمّد بن الهيثم (أحد طريقيّ خا      | -٣٦٩          |
| أبو موسى الحامض (سليمان بن محمد) ٤٢                 | -447    |          | محمّد بن يحيى البغداديّ (أحد        | -44.          |
| النَّابغة النَّبيانيِّ. ٤٢٣                         | -499    | ٣١.      | طريقيّ أبي الحارث).                 |               |
| ناصر الحقّ (محمّد بن إسحاق). ٣٧٦                    | - ٤     | 150      | محمود فهمي حجازيّ.                  | -411          |
| ابن النَّاظِم (محمد، بدر الدّين بن مالك) ٤٧         | -1.1    | 7.0      | محمود المقداد.                      | -474          |
| نافع (عبد الرّحمن بن أبي نعيم). ٣٠٥                 | - 5 • 4 | حمن) ۳۱۲ | ابن محیصن (محمد بن عبد الرّ         | -٣٧٣          |
| النَّدَّاس (أحمد بن محمّد، أبو جعفر)٤٣              | -1.5    | ٤٧       | المُزَادِيّ (الحسن بن قاسم).        | - 47 5        |
| ابن النَّمَّاس (محمّد بن إِبْرَاهِيم الحَلَبِيّ) ٤٧ | -1.1    | 775      | المرزوقيّ (أحمد بن محمّد).          | -740          |
| النَّخعيّ (إِبْرَاهِيم بن يزيد). ٢٩٧                | - 2 . 0 | 701      | مسروق بن الأجدع.                    | 777-          |
| ابن النديم (محمّد بن إسحاق). ٩٠                     | -1.3    | 797      | مسلم بن جندب.                       | -٣٧٧          |
| نذير محمّد مكتبيّ. ٢٠٥                              | - ٤ • ٧ | 757      | أبو مسلم (محمّد بن بحر).            | -۳۷۸          |
| النَّسفيّ (عبد الله بن أحمد). ٢٤٣                   | -1.4    | 198      | مصطفى أمين.                         | -279          |
| أبو نشيط (أحد طريقيّ قالون). ٣٠٥                    | - ٤ • ٩ | 797      | مصطفى جواد.                         | -47.          |
| نصر بن عاصم. ٢٥                                     | - ٤1.   | 1.7      | مصطفى الغلاييني.                    | -471          |
| نِفطويه (إِبْرَاهِيم بن محمد). ٢٦                   | - 111   | 1 £ £    | مصطفى النَّحَّاس.                   | -777          |
| أبو نهيك الأسديّ (علباء بن أحمر) ٢١٨                | - 117   |          | ابن مَضناء (أحمد بن عبدالرّحمن      | -٣٨٣          |
| هارون الرّشيد.                                      | -114    | ٤٦       | القُرْطُبِيّ).                      |               |
| ابن هرمة (إِبْرَاهِيم بن عليّ). ١٠٠                 | - 111   | ٤٤ (و    | المُطَرِّزِيِّ (ناصر بن أبي المكاره | -475          |

| 173    | وهبة الزّحيليّ.               | -       | ۱۷۳ | الهرويّ (عليّ بن محمّد).          | - 10    |
|--------|-------------------------------|---------|-----|-----------------------------------|---------|
| 490    | ياسين بن زين الدّين الحمصيّ.  | -       |     | ابن هِشَام (عبد الله، جمال الدّين | - ٤١٦   |
| ۳۰۸ (  | يحيى بن آدم (أحد طريقي شُعبة  | - 2 7 . | ٤٨  | الأنْصَارِيّ).                    |         |
| 494    | يحيى بن الحارث الذّماريّ.     | -571    | ۳۰۸ | هِشَام بن عمّار .                 | - ٤١٧   |
| ٣٠٨ (2 | يحيى العليمي (أحد طريقي شُعبة | -544    | ٩٨  | هِشَام بن معاوية.                 | - ٤١٨   |
| 717    | يحيى بن المبارك اليزيديّ.     | -5 37   | 777 | الواحديّ (علي بن أحمد).           | -119    |
| 191    | يحيى بن وثّاب.                | - 5 3 5 | ۲۰۸ | الورّاق (محمّد بن عبد الله).      | - ٤٢.   |
| 797    | يحيى بن يعمر .                | -540    | ٣.٦ | ورش (عثمان بن سعید).              | - ٤ ٢ ١ |
|        | يعقوب الحضرميّ (عبد الله بن   | -547    | ٤٣  | ابن ولاّد (أحمد بن محمّد).        | - 2 7 7 |
| 494    | أبي إسحاق).                   |         | ٤٣  | ابن ولاَد (محمّد بن الوليد).      | - ٤ ٢ ٣ |
| 197    | يعقوب عبد النبيّ.             | - 5 47  | ٤٣  | ولاَّد (الوليد بن محمّد).         | -       |
| ٤٥     | يعيش بن يعيش.                 | -547    | ٣.٧ | الوليد بن عبد الملك.              | - 570   |
| 1.1    | يونس بن حبيب.                 | -279    | ٣٧٨ | الوليد بن مسلم.                   | -577    |
|        |                               |         | 47  | وهب بن جرير .                     | - £ 7 7 |

# ه - فَهْرَسُ الأَشْعَارِ

| الصَّفْحَـةُ | رَقَمُـهُ | الشَّاهِــدُ                                          |                                                     | الرَّقمُ       |
|--------------|-----------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------|
| <b>۳</b> ٦٥  | ٤١        | تَرْضَى مِنَ اللَّحْمِ بِعَظْمِ الرَّقِبَـهُ          | أُمُّ الخُلَيْسِ لَعَجُوزٌ شَهْرَيَهُ               | -1             |
| ٤٢٣          | ۲٥        | وَلا بِفَزَازَةَ الشُّعُرِ الرُّقَابَـا               | فَمَا قَوْمِي بِثَغْلَبَةَ بِنِ سَعْدٍ              | -۲             |
| ٧٨           | ۲         | فِيْهِ كَمَا عَسَلَ الطَّرِيْقَ التَّعْلَبُ           | لَدُنَّ بِهَزِّ الكَفِّ، يَعْسِلُ مَثْنُهُ          | -٣             |
| 1.7          | ٥         | لَعَلَّ أَبِي المِغْوَارِ مِنْكَ قَرِيْبُ             | فَقُلْتُ ادْعُ أَخْرَى وَارْفَعِ الصَّوْتَ جَهْرَةً | -£             |
| 445          | ۲.        | فَإِنِّي وَقَيَّارٌ بِهَا لَغَرِيْبُ                  | وَمَنْ يَكُ أَمْسَى بِالْمَدِيْنَةِ رَحْلُهُ        | -0             |
| 400          | .44       | إِلَيَّ وَلا دَيْنٍ بِهَا أَنَا طَالِبُهُ             | وَمَا زُرْتُ لَيْلَى أَنْ تَكُونَ حَبِيْبَةً        | ۳-             |
| ***          | ٤٧        | وُلا نَاعِبِ إِلاَّ بِبَيْنٍ غرابُها                  | مَشَائِيْمُ لَيْسُوا مُصْلِحِيْنَ عَشِيْرَةً        | <b>-Y</b>      |
| ٨٧           | ٣         | عدّدَ الرَّمْلِ، والحَصنَى والتُّرَابِ                | تُمَّ قَالُوا: تُحِبُّها؟ قُلتُ: بَهْرَأَ           | -٨             |
| 117          | 11        | خَفَاهُنَّ وَدْقٌ مِنْ عَشِيٍّ مُجَلِّبٍ              | خَفَاهُنَّ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ كَأَنَّمَا           | -9             |
| ٣٦٧          | . £Y      | نَ أَلْمُهُ، وَأَعْصِهِ فِي الخُطُوبِ                 | إِنَّ مَنْ لامَ فِي بَنِي بِنْتِ 'حَسًّا            | · <b>- 1 ·</b> |
| 277          | ٤٦        | أَنْ لَيْسَ وَصِيْلٌ إِذَا انْحَلَّتْ عُرَى النَّنَبِ | يَا صَاحِ بَلُّغْ ذَوِي الزَّوْجَاتِ كُلُّهِم ِ     | -11            |
| ٤٠٦-٤٠٢      | 01-04     | مَتَى لُجَحٍ خُضْرٍ لَهُنّ نَئِيْحُ                   | شَرِيْنَ بِمَاءِ البحرِ ثُمَّ تَرَفَّعَتُ           | -17            |
| 272          | ٤٥        | قُطْنَاً بمُسْتَخْصِدِ الأَوْتَارِ مَخْلُوجِ          | كَأَنَّمَا ضَرَبَتْ قُدَّامَ أَعْيُنِهَا            | -14            |
| 114          | ١٣        | وَأَلاً أَكَادَ بِالَّذِي نِلْتُ أَبْجَحُ             | وَأَلاَّ أَلُومَ النَّفْسَ فِيْمَا أَصَابَنِي       | -12            |
| ٤٠١          | ٥٢ -      | لَوْنِي، كَمَا صَبَغَ الْلَجَيْنُ العَسْجَدَا         | فَمَضَتُ وَقَدْ صَبَغَ الْحَيَاءُ بَيَاضَهَا        | -10            |
| 240          | ٥٧        | لِشَيءٍ مَا يُسَوَّدُ مَنْ يَسُوْدُ                   | عَزَمْتُ عَلَى إِقَامَةِ ذِي صَبَاحٍ                | -17            |
| 117          | ١.        | وَإِنْ تَبْعَثُوا الْحَرْبَ، لا نَقْعُدِ              | وَإِنْ تَكْتِمُوا الدَّاءَ لا نَخْفِهِ              | -14            |
| ۲٤.          | ۳.        | وَأَنْ أَشْهَدَ اللَّذَّاتِ هَلْ أَنْتَ مُخْلدِي      | أَلا أَيُّهَذَا الَّلائمِيِّ أَحْضُرَ الوَغَى       | , -1A          |
| ١٦٣          | ١٦        | فِي بِثْر لا حُورٍ سَرَى، وَمَا شَعَرْ                |                                                     | -19            |
| ***          | ١٨        | وَعَالَيْنَ قِنْوَانَاً مِنَ البُسْرِ أَحْمَرًا       | سَوَامِقَ جَبَّارٍ أَثَيْثٍ فُرُوعُهُ               | -7.            |
| 11.          | ٧         | نَجْرَانُ أَوْ بُلِّغَتْ سَوْءَاتِهِمْ هَجَرُ         | مِثْلُ القَنَافِذِ هَدَّاجُونَ قَدْ بَلَغَتْ        | -۲1            |
| ١٦٤          | 14        | وَالطُّبِّبَانِ أَبُو بَكْرٍ ، وَلاَ عُمَرُ           | مَا كَانَ يَرْضَى رَسُولُ اللهِ دِيْنَهُمُ          | -77            |
| ۲۳.          | 44        | أَبْدَى النَّوَاجِذَ يَوْمٌ بَاسِلٌ ذَكَرُ            | نَفْسِي فِدَاءُ أُمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا      | -44            |
| ۲۳.          | Y £       | خَلِيْفَةُ اللهِ يُسْتَسْقَى بِهِ المَطَرُ            | الخَائِضُ الغَمْرَ وَالْمَيْمُونُ طَائِرُهُ         | -7 £           |
| ***          | ٣٦        | وَقْعُ الْحَوادِثِ إلاّ الصَّارِمُ الذَّكَرُ          | لَوْ كَانَ غَيْرِي سُلَيْمَى النَوْمَ غَيَّرَهُ     | -40            |
|              |           |                                                       |                                                     |                |

| 114         | 10           | مَا كِذْتُ أَكْثُمُهُ عَنِّي مِنَ الخَبَرِ     | أيَّامَ نَصْحَبُنِي هِنْدٌ وَأُخْبِرُهَا          | <b>-۲7</b> |
|-------------|--------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------|
| 771         | **           | سَمُّ العُدَاةِ وَآفَةُ الجُزْرِ               | لا يَبْعَدَنْ قَوْمِي الَّذِيْنَ هُمُ             | -44        |
| 777         | 44           | وَالطَّيِّبُونَ مَعَاقِدَ الأُزْرِ             | النَّازِلِيْنَ بِكلِّ مُعْتَرَكٍ                  | -47        |
| 117         | ١٢           | فَمَا إِنْ يَكَادُ قِرْنُـهُ يَتَنَفَّسُ       | سَرِيْعٌ إِلَى الهَيْجَاءِ شَاكٍ سِلاحُهُ         | -۲9        |
| **          | ١            | وَبِهِ فِي كُلِّ أَمْرٍ يُنْتَقَـعْ            | إنَّمَا النَّحْوُ قِيَاسٌ يُنَبَعْ                | -4.        |
| Y7Y         | ٣٤           | وَهَلْ يُخْبِرَنْكَ اليَوْمَ بَيْداءُ سَمْلَقُ | أَلَمْ تَسْأَلِ الرَّبْعَ القَدِيْمَ فَيَنْطِدِقُ | -31        |
| 775         | 19           | بُغَاةٌ مَا بَقِيْنا فِي شِقَاقِ               | وَإِلاَّ فَاعْلَمُوا أَنَّا وَأَنْتُمْ            | -44        |
| <b>70</b> V | ۳۸           | نَجَوْتُ وَأَرْهُنُهُمْ مَالِكَا               | فَلَمَّا خَشِيْتُ أَطَافِيْرَ َهُمْ               | -٣٣        |
| 750         | 49           | إِذَا مَا خِفْتَ مِنْ شَيْءٍ تَبَالا           | مُحَمَّدُ تَقْدِ نَقْسَكَ كُلُّ نَقْسٍ            | -45        |
| 770         | ٤٠           | يَنَلِ الْعَلاءَ ويَكْرُمِ الْأَخْوَالا        | خَالِي لأَنْتَ وَمَنْ جَرِيْرٌ خَالُهُ            | -40        |
| 77.7        | ٥,           | كَمَا تَضَمَّنَ كَشْحُ الحُرَّةِ الحَبَـلا     | أَوْكَتْ عَلَيْهِ مَضِيْقًا مِنْ عَوَاهِنِهَا     | -٣٦        |
| 114         | 1 £          | تَرَكْتُ عَلَى عُثْمَانَ تَبْكِي حَلائِلُهُ    | هَمَمْتُ وَلَمْ أَفْعَلْ وَكِذْتُ وَلَيْتَنِي     | -44        |
| 1.4         | ٦            | لأَنْ يُؤَكِّرَمَا                             | فَإِنَّهُ أَهْلٌ                                  | -47        |
| 11.         | ٨            | الأَفْعُوَانَ والشُّجَاعَ الشَّجْعَمَا         | قَدْ سَالَمَ الحَيَّاتِ مِنْهُ القَدَمَا          | -٣9        |
| <b>77</b> A | ٤٤           | مَسَاغَاً لِتَابَاهُ الشُّجاعُ لَصَمَّمَا      | فَأَطْرَقَ إِطْرَاقَ الشُّجَاعِ وَلَوْ يَرَى      | - ٤ •      |
| 11.         | ٩            | كَيْفَ مَنْ صَادَ عَقْعَقَانِ وَبُومُ          | إِنَّ مَنْ صَادَ عَقْعَقًا لَمَشُومُ              | - £ 1      |
| 400         | ٣٣           | كَلْمُكُمُ عَلَيَّ إِذًا حَزَامُ               | تَمُرُّوْنَ الدِّيَارَ وَلَمْ تَعُوجُوا           | - £ ٢      |
| **.         | 40           | على فِرْتَاجَ والطَّلَلُ القِدِيْمُ            | أَلَمْ تَسْأَلُ فَتُخْبِرُكَ الرُّسُومُ           | - 5 ٣      |
| 805         | **           | عَارٌ عَلَيْكَ -إِذَا فَعَلْتَ- عَظِيْمُ       | لا تَنْهُ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِيَ مِثْلَهُ         | - £ £      |
| ٤٢٣         | 00           | أُجَبُّ الطُّهْرَ لَيْسَ لَهُ سَنَامُ          | وَتَأْخُذُ بَعْدَهُ بِذِتَابِ عَيْشٍ              | -10        |
| 770         | 41           | يَلْحَيْنَنِي، وَأَلُومُهُنَّــهُ              | بَكَرَتْ عَلَيَّ عَوَاذِلِي                       | - £ ٦      |
| 775-770     | <b>79-77</b> | كَ وَقَدْ كَبِرْتَ، قُلْتُ: إِنَّـهُ           | ويَقُلْنَ شَيْبٌ قَدْ عَلا                        | -£V        |
| ٣٨٨         | ٥١           | لَعَمْرُ أَبِيكَ أَمْ مُتَجَاهِلِينا           | أَجُهَّالاً تَقُولُ بَنِي لُؤَيٌّ                 | -£A        |
| ٨٨          | ٤            | بِسَبْعٍ رَمَيْنَ الجَمْرَ، أَمْ بِثَمَانِ؟    | لَعَمْرُكَ مَا أَدْرِي وَإِنْ كُنْتُ دَارِيَا     | -£9        |
| 7 £ Å       | . **         | وَالشُّرُّ بِالشُّرِّ عِنْـٰدَ اللهِ مِثْلانِ  | مَنْ يَفْعَلِ الْحَسَنَاتِ اللهُ يَشْكُرُهَا      | -0,        |
| ۳۸٤         | ٤٩           | وَأُخْفِي الَّذِي لَوْلِا الْأُسَى لَقَضَانِي  | أُحِنُ كَمَا حِنَّتُ وَأَبْكِي صَبَابَةً          | -01        |
| ٨٢٣         | ٤٣           | قَدْ بَلَغَا فِي المَجْدِ غَايَتَاهَا          | إِنَّ أَبَاهَا، وَأَبًا أَبَاهَا                  | -04        |
| 75.         | 70           | إِلاَّ نُمَيْرَاً أَطَاعَتْ أَمْرَ غَاوِيْهِا  | وَكُلُّ قَوْمٍ أَطَاعُوا أَمْرَ مُرْشِدِهِمْ      | -07        |
| 44.         | 47           | وَالقَائِلُونَ لِمِنْ دَارٌ نُخَلِّيْهَا       | الظَّاعِنيْنَ وَلَمَّا يُظعنوا أَحَدَا            | -05        |
| ***         | ٤٨           | وَلا سَابِقٍ شَيْئًا إِذَا كَانَ جَائِيَـا     | بَدَا لِيَ أَنِّي لَسْتُ مُدْرِكَ مَا مَضَى       | -00        |
|             |              |                                                |                                                   |            |

#### ٦- فَهْرَسُ المَصَادِر وَالمَرَاجِع (١)

- ١ القُرْآنُ الكَريْمُ.
- ٢- الآلوسيّ، شهاب الدّين، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، قرأه
   وَصَدَحَّکَهُ محمّد حسين العرب، دار الفكر، بيروت لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- ۳- ابن الأثير، ضياء الدين نصر الله، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحد. د. أحمد الحوفي . د. بدوي طبانة، ط۲، دار الرّفاعيّ، الرّياض، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.
- ٤- ابن الأَثِيْر، عزّ الدِّين، أُسندُ الغابة في معرفة الصَّحابة، تحد. محمد إِبْرَاهِيم البنّا . محمد أحمد عاشور . محمود عبد الوهاب فايد، دار إحياء التُّرَاث العربيّ، بيروت لبنان، دون تاريخ.
- ٥- الأخطل، غيّات بن غوث، الديوان، شرح راجي الأسمر، ط١، دار الكتاب العربيّ، بيروت،
   ١٩٩٢م.
- ٦- الأَخْفَشُ الأوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، تحد. د. فائز فارس، ط٢، الكويت،
   ١٤٠١هـ-١٩٨١م.
- ٧- الإربليّ، عليّ بن محمّد الموصليّ، جواهر الأدب في معرفة كلام العرب، تحد. د. حامد أحمد نيل، مطبعة السّعادة، مصر، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٨- الأزهري، خالد، شرح التصريح على التوضيح وبهامشه حاشية ياسين بن زين الدّين
   الحمصي، ط١، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٤م.
- ٩- الأَسْتِرَابَاذِي، رضي الدِّين، شرح الرضي على الكافية في النَّحْو، دار الكتب العلمِيَّة،
   بيروت، دون تاريخ.
- اسماعيل، د.عبد الله أحمد خليل، إحياء النّحو وتجديده بين إبْرَاهِيم مصطفى وأمين الخولي، جامعة عمر المختار، البيضاء ليبيا، ١٩٩٢م.
- 11- الأسنوي، جمال الدِّين، طبقات الشّافعيّة، تحد. كمال يوسف الحوت، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت-لبنان، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.

<sup>(</sup>١) لا يعتد بكلمة "ابن"، و"أبو"، و"أل". وترتيب أسماء الأعلام القُدَمَاء بحسب ما اشتهروا به من ألقاب أو كنى، والمُحْدَثِيْنَ بحسب الكنى.

- 17- الأسنوي، جمال الدين، الكوكب الدّري في تخريج الفروع الفقهيّة على المسائل النّحْوِيّة، تحد. د. عبد الرّزاق السّعديّ، ط١، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلاميَّة، مصر، ١٤٠٤هـ- ١٩٨٤م.
- 17 الأصفهاني، الحسين بن محمد الرّاغب، المفردات في غريب القرآن، تقديم وائل أحمد عبد الرّحمن، المكتبة التّوفيقيّة، القاهرة-مصر، دون تاريخ.
  - ١٤- الأصفهاني، أبو الفرج، الأغاني، الهيئة المصريّة العَامّة للكتاب، مصر، ١٩٩٢م.
- -۱۰ الأعشى، ميمون بن قيس، الديوان، تد د. محمد محمد حسين، مكتبة الآداب، مصر، دون تاريخ.
  - ١٦ الأفغاني، سعيد، في أصول النَّحْو، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٩٦٣م.
    - ١٧ الأفغاني، سعيد، من تاريخ النَّحْو، دار الفكر، بيروت، دون تاريخ.
  - ١٨ الياس، د. مني، القياس في النَّحُو، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
  - امرؤ القيس، ابن حجر الكندي، الديوان، طبع السندوبي، الاستقامة، مصر، دون تاريخ.
- ۲۰ الأمير، محمد، حاشية الأمير على مغني اللبيب، المطبعة الأزهرية، مصر، ١٣٤٧هـ ١٩٢٨م.
  - ٢١ أمين، أحمد، ضحى الإسلام، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، دون تاريخ.
- ابن الأَنْبَارِي، كمال الدّين أبو البَرَكَات، أسرار العَربيّة، تح. بركات يوسف هبّود، ط١، دار
   الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت-لبنان، ١٤٢٠ه-١٩٩٩م.
- ٢٣ ابن الأنباري، كمال الدّين أبو البرركات، الأضداد، تحد. محمد أبو الفضل إبْرَاهِيم،
   الكويت، ١٩٦٠م.
- ٢٤ ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَرَكَات، الإغراب في جدل الإعراب مع لمع الأدلّة، تد.
   سعيد الأفغانيّ، مطبعة الجامعة السّوريّة، دمشق، ١٣٧٧هـ-١٩٥٧م.
- ابن الأنْبَارِيّ، كمال الدِّين أبو البَرَكَات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النَّحْوِبِيْنَ البَصْرِيِّيْنَ والكُوفِيِّيْنَ (ومعه كتاب الانتصاف من الإنصاف)، تحد. محمد محيي الدِّين عبد الحميد، ط١، المكتبة العصرية، بيروت-لبنان، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
- ٢٦ ابن الأَنْبَارِيّ، كمال الدّين أبو البَركَات، إيضاح الوقف والابتداء، تحد. محيى الدّين عبد الرّحمن، مجمع اللُغة العَربيّة، دمشق، ١٣٩٠هـ-١٩٧١م.
- ٢٧ ابن الأنباري، كمال الدين أبو البركات، البيان في غريب إعراب القرآن، تحد. د. طه
   عبد الحميد طه، الهيئة المَصْريَّة العَامَّة للكتاب، القاهرة، ١٤٠٠هـ-١٩٨٠م.

- ابن الأنْبَارِيّ، كمال الدين أبو البَرَكَات، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، تحد. محمد أبو الفضل إبْرَاهِيم، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٣٨٦ه.
- ٢٩- الأَنْصَارِيِّ، جمال الدِّين بن هِشَام، ثلاث رسائل في النَّحْو، تح. نصر الدِّين فارس. عبد الجليل زكريًا، ط١، دار المعارف، حمص، ١٩٨٧م.
- -٣٠ الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح شذور الذّهب، تحد. محمّد محيي الدِّين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، دون تاريخ.
- ٣١ الأَنْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى، تح. محمّد خير طعمة حابيّ، ط١، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ١٤١٨ه-١٩٩٧م.
- ٣٢ الأَثْصَارِيّ، جمال الدِّين بن هِشَام، مُغْنِي اللَّبِيْب عَنْ كُتُبِ الأَعَارِيْب، تد. مَازِن المُبَارَك . محمّد عليّ حمد الله، مراجعة سعيد الأفغانيّ، مؤسسة الصّادق، طهران، ١٣٧٨ه.
  - ٣٣ أنيس، إبْرَاهِيم، من أسرار اللُّغة، ط٢، مكتبة الأنجلو المَصْريَّة، القاهرة، ٩٥٨ ام.
- ٣٤ البخاريّ، محمّد بن المغيرة، صحيح البخاري، اعتنى به أبو عبد الله عبد السّلام بن محمّد بن عمر علوش، ط١، مكتبة الرّشد، الرياض -المملكة العَربيّة السعوديّة، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- -٣٥ البزّار، أحمد بن عمرو، البحر الزّخّار المعروف بمسند البزّار، تحد. د. محفوظ الرّحمن زين الله، ط١، مؤسّسة علوم القرآن، بيروت، ١٤٠٩هـ.
- ٣٦ البستاني، بطرس، قطر المحيط (قاموس مختصر للغة العَربيَّة)، مكتبة لبنان، بيروت، دون تاريخ.
- ٣٧ بصل، د. محمّد إسماعيل، مدخل إلى معرفة اللسانيّات، دار المُتنّبِيّ، دمشق، دون تاريخ.
- ٣٨ البَطَلُيُوْسي، ابن السَيِّد، الاقتضاب في شرح أدبِ الكتاب، تصحيح عبد الله أفندي البستاني،
   المطبعة الأدبيَّة، بيروت، ١٩٠١م.
- ٣٩ البغدادي، إسماعيل باشا، هدية العارفين (أسماء المُؤلِّفينَ وآثار المُصنَّفين)، دار العلوم
   الحديثة، بيروت، دون تاريخ.
- ٠٤- البغوي، الحسين بن مسعود، معالم التَّنْزِيل في التَّفسير والتَّأوِيل، ط١، دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤٢٢ه-٢٠٠٦م.
- ٤١ بكّار، د. عبد الكريم، الصنفوة من القواعد الإعرابيَّة، ط١، دار العلوم، بيروت، ١٤٠٨هـ ١٤٠٨م.

- ٤٢ البنّاء، أحمد بن محمّد، إتحاف فضلاء البشر في القِرَاءَات الأربع عشر، تصحيح وتعليق الشّيخ على محمّد الضّبّاع، مطبعة المشهد الحسيني، القاهرة، دون تاريخ.
- ٤٣ البيضاوي، ابن عمر الشيرازي، أنوار التَّنْزيل وأسرار التَّأويل المعروف بتفسير البيضاوي، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت البنان، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- 23- البيهقيّ، أحمد بن الحسين، الجامع لشعب الإيمان، تح. د. عبد العليّ عبد الحميد حامد، ط١، مكتبة الرّشد، المملكة العَربيّة السعوديّة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.
- ٥٥- بي، د. محمد خالد، التَّضْمِين التَّحْوِيّ بين القُدَمَاء والمُحْدَثِيْنَ (رسالة ماجستير)، إشراف د. سامي عوض، مكتبة جامعة تشرين، اللاذقيّة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- 27 التَّرْمِذِي، محمّد بن عليّ الحكيم، نوادر الأصول في أحاديث الرَّسُول، تحد. د. عبد الرّحمن عميرة، ط١، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٢م.
- ٤٧ التوحيدي، أبُو حَيَّان، الإمتاع والمؤانسة، ضبطه أحمد أمين أحمد الزّين، دار مكتبة الحياة، بيروت البنان، دون تاريخ.
- ٨٤ الثمانيني، عمر بن ثابت، الفوائد والقواعد، تح. د. عبد الوهاب محمود الكحلة، ط١،
   مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، ٤٢٤هـ-٣٠٠٢م.
- 93 الجاحظ، أبو عثمان، البيان والتبيين، تد. عبد السلام هارون، ط٤، المجمع العلميّ العربيّ الإسلاميّ، بيروت، دون تاريخ.
- ٥- الجُرْجَانِي، عبد القاهر، أسرار البلاغة، تعليق السَّيِّد محمّد رشيد رضا، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت-لبنان، ١٤٠٩هـ-١٩٨٨م.
- الجُرْجَانِيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تصحيح السّيد محمد رشيد رضا،
   مكتبة القاهرة، مصر، ١٩٦١م.
  - ٥٢ الجُرْجَانِيّ، عليّ بن محمّد، التّعريفات، مصطفى البابي الحَلْبِيّ، القاهرة، ١٣٥٧هـ-١٩٣٨م.
  - ٥٣ جرير، ابن عَطِيَّة الكلبي، النِّيوان، شرح محمّد إسماعيل الصّاويّ، مطبعة الصّاويّ، مصر، ١٣٥٣هـ
- ابن الجَزَرِيّ، محمد بن محمد بن عليّ، غاية النّهاية في طبقات القُرَّاء، عُنِيَ بنشره ج.
   برجستراسر، مكتبة المُتَنَبِيّ، القاهرة، د.ت.
- ابن الجَزَرِي، محمد بن محمد بن علي، منجد المقرئين ومرشد الطّالبين، تحد. د. عبد الحيّ القَرَمَاوي، ط١، مكتبة جمهوريّة مصر، القاهرة، ١٣٩٧هـ.
- أبو جعفر، أحمد بن علي، الإقناع في القِرَاءَات السبع، تح. جمال الدّين محمد شرف، دار
   الصتحابة، القاهرة، دون تاريخ.

- الجُمَحِيّ، محمد بن سلام، طبقات الشّعراء الجاهليين والإسلاميين، مكتبة الثّقافة العَربيّة،
   بيروت، دون تاريخ.
- ٥٨ الجنديّ، د. أحمد علم الدّين، اللَّهجات العَرَبِيَّة في التُّراث، الدّار العَرَبِيَّة للكتاب، طرابلس تونس، ١٩٨٣م.
- 90- ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، الخصائص، تحد. محمّد علي النّجَار، ط٢، دار الهدى، بيروت-لبنان، دون تاريخ.
- -٦٠ ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، سرّ صناعة الإعراب، تحد. د. حسن هنداوي، ط١، دار القلم، دمشق، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
- 71 ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، اللّمع في العَرَبِيَّة، تح. فائز فارس، دار الكتب الثّقافيّة، الكويت، دون تاريخ.
- 77- ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القِرَاءَات والإيضاح منها، تحد. د. على النّجدي ناصف د. عبد الحليم النّجار د. عبد الفتّاح إسماعيل شلبي، المجلس الأعلى للشّؤون الإسلاميّة لجنة إحياء التُرَاث الإسلاميّ، القاهرة، ١٣٨٦ه-١٩٦٦م.
- 77 ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المُنصف (شرح كتاب التّصريف لأبي عثمان المازنيّ)، تد. إبْرَاهِيم مصطفى عبد الله أمين، ط١، إدارة إحياء التُّرَاث القديم مصطفى البابي الحَلْبيّ، مصر، ١٣٧٧هـ-١٩٥٤م.
- ۱۲- الجواري، عبد الستار، نحو التيسير (دراسة ونقد منهجي)، المجمع العلمي العراقي، ط٢، بغداد، ١٩٨٤م.
- ٦٥ الجوزيّة، ابن قيم، بدائع الفوائد، ضبط أحمد عبد السّلام، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت لبنان، ١٤١٤ه ١٩٩٤م.
- 77- الجويني، د. مصطفى الصاوي، منهج الزَّمَخْشَرِيّ في تفسير القرآن وبيان إعجازه، ط٣، دار المعارف، القاهرة، دون تاريخ.
- ابن أبي حاتم، عبد الرّحمن، تفسير القرآن العظيم، تحد. أسعد محمد الطيّب، ط٢، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، ١٤١٩ه–١٩٩٩م.
- 7- حاتم، د. عماد، فقه اللُّغَة وتاريخ الكتابة، ط1، المنشأة العَامَة، طرابلس-ليبيا، ١٣٩١هـ- ١٩٨٢م.
- 79 حاطوم، أحمد، اللُّغَة ليست عقلاً من خلال اللسان العربيّ، ط١، دار الفكر، لبنان، ١٩٨٩م.

- الحافظ، ياسين، إتحاف الطَّرف في علم الصَّرف، راجعه د. محمد عليّ سلطانيّ، ط١،
   دار العصماء دار إقبال، سورية دمشق، ١٤١٧ه ١٩٩٦م.
- ٧١ حبنكة، عبد الرحمن حسن، معارج التّفكر وبقائق التّدبر، ط١، دار القلم، دمشق،
   ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- حجازي، د. محمود فهمي، علم اللُّغة العَربيّة (مدخل تاريخي مقارن في ضوء التّراث واللُّغات السّاميّة)، وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٧٣م.
- الحديثي، خديجة، الشّاهد وأصول النّحو في كتاب سِيْبَوَيْهِ، مطبوعات جامعة الكويت،
   الكويت، ١٩٧٤م.
- ٧٤ حسّان، د. تمّام، الأصول (دراسة إيبستمولوجيّة لأصول الفكر اللغوي العربيّ)، ط١، دار
   الثقّافة، المغرب، ١٩٨١م.
- حسّان، د. تمّام، اللُّغَة العَربيَّة معناها ومبناها، ط٢، الهيئة المَصربيَّة العَامَّة للكتاب،
   القاهرة، ١٩٧٩م.
  - ٧٦ حسن، عبّاس، اللُّغَة والنَّحْو بين القديم والحديث، ط٢، دار المعارف، مصر، ١٩٧١م.
- حسن، عبّاس، النَّحْو الوافي (مع ربطه بالأساليب الرفيعة، والحياة اللُّغَوِيّة المتجدّدة)، ط١،
   آوند دانش، مصر، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
  - ٧٨ حسن، عبد الحميد، القواعد النَّحْويَّة، ط٢، مطبعة العلوم، مصر، ٩٥٣م.
- ابن الحسين، أبو عبد الله، رحمة الأمة في اختلاف الأئمة، ضبطه محمد عبد الخالق الزّناتي، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت لبنان، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
- ٨٠ حسين، محمد الخضر، دراسات في العَربيَّة وتاريخها، ط٢، مكتبة دار الفتح، دمشق،
   ١٣٨٠هـ-١٩٦٠م.
- الحصري، د. روضة جمال، المنهل المفيد في أصول القِرَاءَات والتّجويد، راجعة كريّم سعيد راجح . محيي الدّين حسن الكرديّ . مصطفى سعيد الخنّ، ط١، دار الكلم الطّيّب، دمشق بيروت، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٨٢ الحصنيّ، تقيّ الدّين، كتاب القواعد، تح. عبد الرّحمن بن عبد الله الشّعلان، ط١، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.
- ٨٣ أبو حفص، ابن محمد المصري، المكرّر فيما تواتر من القِرَاءَات السبع وتحرّر، تحد. أحمد محمود عبد السميع الشّافعيّ الحفيان، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت البنان، ١٤٢٢هـ ٨٠٠١م.

- ٨٤ الحَلَبِيّ، أحمد بن يوسف، الدُّرُ المَصنُون في علومِ الكتابِ المَكنُون، تح. د. أحمد محمّد الخرّاط، ط٢، دار القلم، دمشق، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
  - ٨٥ الحلواني، د. محمد خير، أصول النَّدو العربي، الأطلسي، الرّباط، ١٩٨٣م.
  - ٨٦ الحلواني، د.محمد خير، الخلاف النَّدوي، دار الأصمعي، حلب، دون تاريخ.
- ٨٧ الحلواني، د. محمد خير، المفصل في تاريخ النَّحْو العربي، ط١، مؤسسة الرِّسالة، بيروت البنان، دون تاريخ.
- ۸۸ الحلواني، د. محمد خير، الواضح في علم الصّرف، ط٤، دار المأمون، دمشق بيروت، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ۸۹ الحلواني، د. محمد خير، الواضح في النَّحْو، ط٦، دار المأمون، دمشق-بيروت، ٨٥-٠٠٠م.
- ٩٠ الحملاويّ، أحمد بن محمّد، شذا العرف في فنّ الصّرف، ط١٦، مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٣٨٤هـ-١٩٦٥م.
- ٩١ الحموز، د. عبد الفتاح أحمد، التَّأويل النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ط١، مكتبة الرَسْد،
   الرّياض المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م.
- 97 الحموي، ياقوت، معجم الأدباء (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تحد. د. عمر فاروق الطبّاع، ط١، مؤسّسة المعارف، بيروت لبنان، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٩٣ ابن حنبل، أحمد الشّيبانيّ، مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسّسة قرطبة، مصر، دون تاريخ.
- 9۶ أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، ارتشاف الضرب من لسان العرب، تح. مصطفى أحمد النّماس، مصر، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م.
- 90- أَبُو حَيَّان، أثير الدّين، البحر المحيط، تح. د. عبد الرّزّاق المهدي، ط١، دار إحياء التُّرَاث العربي، بيروت-لبنان، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- 97- أَبُو حَيَّان، أثير الدِّين، النّهر المادّ من البحر المحيط، تقديم وضبط بوران وهِ دْيان الضّنّاوي، ط١، دار الحنان، بيروت-لبنان، ١٤٠٧ه-١٩٨٧م.
- 99- ابن أبي خازم، بشر، الدِّيوان، تح. د. عزّة حسن، ط٢، وزارة الثِّقافة، دمشق، ١٣٩٢هـ- ١٣٩٢م.
- ٩٨ ابن خَالَوَیْهِ، الحسین بن أحمد، الحجّة في القِرَاءَات السبع، تحد. د. عبد العال سالم مكرم،
   ط۱، مؤسسة الرّسالة، بیروت لبنان، ۱۲۱ه ۲۰۰۰م.

- 99 ابن خَالَوَيْهِ، الحسين بن أحمد، مختصر في شواذ القرآن "من كتاب البديع"، المطبعة الرّحمانيّة، مصر، ١٩٣٤م.
- •• ١٠٠ الْخِرْنِقَ، بنت هفّان، الدِّيوان، تحد. يسري عبد الغني عبد الله، ط١، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت، ١٩٩١م. وتحقيق حسين نصّار، دار الكتب المَصْريَّة، القاهرة، ١٣٨٩هـ-١٩٦٩م.
  - ١٠١ ابن الخشَّاب، عبد الله بن أحمد، المرتجل، تد. على حيدر، دمشق، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢م.
- 10.۲ الخطابي، حمد بن محمد البستي، رسالة بيان إعجاز القرآن (ضمن كتاب ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تحد. د. محمد خلف الله أحمد د. محمد زغلول سلام، ط۳، دار المعارف، مصر، ١٩٧٦م.
- 1.۳ الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليّ، تاريخ بغداد، المكتبة السلفيّة، المدينة المنوّرة، دون تاريخ.
- ۱۰۶ الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، ط۱، دار سعد الدّين، دمشق، ۱۲۲هـ الخطيب، د. عبد اللطيف، معجم القِرَاءَات، ط۱، دار سعد الدّين، دمشق، ۱۲۲هـ -
- الخفاجي، شهاب الدين، حاشية الشهاب المُسمَّاة عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي، المكتبة الإسلاميَّة، ديار بكر حركيًا، دون تاريخ.
- ۱۰۱ ابن خلدون، عبد الرّحمن، تاريخ ابن خلدون، اعتنى به أبو صهيب الكرميّ، بيت الأفكار الدّوليّة، الأردن السّعوديّة، دون تاريخ.
- اللّومي، مطبوعات مديرية إحياء التّراث القديم، دمشق، ١٣٨١ه-١٩٦١م.
- ۱۰۸ ابن خِلِّكان، أبو العبّاس، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمَان، تحد. د. يوسف علي طويل. د. مريم قاسم طويل، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
  - ١٠٩ خليفة، حاجي، كشف الظّنون عن أسامي الكتب والفنون، طهران، ١٣٦٦هـ ١٩٤٧م.
- ١١ الخنّ، د. مصطفى سعيد، أثر الاختلاف في القواعد الأصوليّة في اختلاف الفُقَهَاء، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت لبنان، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- 111- الخنّ، د. مصطفى سعيد، الكافي الوافي في أصول الفقه الإسلاميّ، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت-لبنان، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- 11۲ الخوارزميّ، القاسم بن الحسين، التّخمير (شرح المفصل)، نسخة مخطوطة، دار الكتب الظُّاهِريّة، دمشق، ١٧٢٨ه، لوجة ٢.

- ١١٣- الخوري، سعيد، نوادر أبي زيد، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٦٧م.
- ١١٤ الخولي، أمين، مناهج تجديد في النّحو والبلاغة والتّقسير والأدب، ط١، دار المعرفة،
   القاهرة، ١٩٦١م.
- ١١٥ الدُّوَّلِيِّ، أبو الأسود، الدِّيوان، تح. محمّد آل ياسين، مكتبة النَّهضة، بغداد، ١٣٨٤هـ المُ
- الدّاني، أبو عمرو، الأحرف السبعة، تحد. عبد المهيمن طحّان، ط١، مكتبة المنارة، مكّة المكرّمة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- الحريم وتفاعل المعاني (دراسة دلاليَّة لتعلَّق حرف الجرّ الفعل وأثره في المعنى في القرآن الكريم)، دار غريب، القاهرة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- ۱۱۸ دِرَاز، د. محمّد بن عبد الله، النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)، دار القلم، الكويت، عبد الله، النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)، دار القلم، الكويت، عبد الله، النّبأ العظيم (نظرات جديدة في القرآن)، دار القلم، الكويت،
- الدرّة، محمد علي طه، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، منشورات دار الحكمة، دمشق بيروت، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
  - ١٢٠ درويش، أحمد، إنقاذ اللُّغة من أيدي النُّحَاة، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٩٩٩م.
- ۱۲۱ الدرويش، محيي الدِّين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، ط٤، دار الإرشاد، حمص-سورية، ٥١٢١ هـ-١٩٩٤م.
- 1۲۲ الدّعاس، عزّت عبيد، الواضح في شرح المُقدِّمَة الجزريّة في علم التّجويد، ط٢، دار الإرشاد، حمص-سوريا، ٢٠٠٢م.
- ١٢٣ دمشقيّة، د. عفيف، خُطَى مُتعثّرة على طريق تجديد النَّحْو العربيّ (الأخفش الكُوفِيُّونَ)، ط١، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م.
- 17٤ دي بور، تاريخ الفلسفة الإسلامِيَّة، ترجمة محمّد أبو ريدة، ط٥، دار النّهضة المَصْرِيَّة، المَصْرِيَّة، القاهرة، دون تاريخ.
- ١٢٥ ديرة، المختار أحمد، دراسة في النَّحْو الكُوفِيّ من خلال معاني القرآن للفرّاء، ط١، دار قُتَيْبَة، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- 177 الذهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، تذكرة الحقاظ، تد. عبد الرّحمن المعلميّ، حيدر آباد، الهند، ١٣٧٧هـ.
- ١٢٧ الذّهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، سير أعلام النّبلاء، تحد. شعيب الأرنؤوط، ط١١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت لبنان، ١٤٢٢هـ ١٠٠٠م.

- 1۲۸ الذهبيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، معرفة القرّاء الكبار على الطّبقات والأعصار، تد. بشّار عوّاد معروف وشعيب الأرناؤوط وصالح مهدي عبّاس، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ۱۲۹ الذّهبي، د. محمد السّيد حسين، التّقسير والمُفَسِّرُونَ، ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة،
   ۱۹۷٦م.
- -١٣٠ ذو الرَّمّة، غيلان بن عقبة العدويّ، الدّيوان، شرح أحمد بن حاتم الباهليّ، تحد. د. عبد القدّوس ناجي أبو صالح، مجمع اللُّغة العَرَبيّة، دمشق، ١٣٩٢هـ-١٩٧٢م.
- ۱۳۱ الزّاجحيّ، د. عَبْدُه، التّطبيق الصرفيّ، دار النّهضة العَربيَّة، بيروت، ١٤٠٤هـ ١٣١م.
  - ١٣٢ الرّاجحي، د. عَبْدُه، دروس في كتب النَّحْو، دار النّهضة العَرَبيَّة، بيروت، ١٩٧٥م.
- الرّاجحيّ، د. عبده، فقه اللُّغة في الكتب العَربيّة في المستوى الصرفيّ والنّحويّ، دار النّهضة العَربيّة، بيروت، ١٩٧٤م.
- 172- الزَاجِديّ، د. عبده، النَّحْو العربيّ والدَّرس الحديث (بحث في المنهج)، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٩٧٩م.
- -۱۳٥ الرّاجحيّ، د. فاطمة راشد، الملخّص في إعراب القرآن للخطيب التَّبْرِيْزِيّ (تحقيق ودراسة من سورة يوسف إلى سورة طه)، مجلس النّشر العلميّ جامعة الكويت، الكويت، الكويت، ٢٠٠١م.
- ١٣٦- الرَّازِيِّ، أبو بكر، مختصر اختلاف العُلَمَاء، تح. د. عبد الله نذير أحمد، ط٢، دار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- الرَّازِيَ، فخر الدّين، التَّفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت لبنان، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- 1۳۸ الرّاضي، عبد الحميد، شرح تحفة الخليل في العروض والقافية، مطبعة العاني، بغداد، 1۳۸۸ هـ-۱۹۸۸ م.
- ۱۳۹ الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، إعجاز القرآن، والبلاغة النّبويّة، ط٩، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م.
  - ١٤ الرَّافِعِيّ، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ط٣، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ١٩٥٤م.
    - ١٤١ ابن أبي ربيعة، عمر، الديوان، المكتبة التجارية، مصر، ١٩٥٢م.

- ١٤٢ ابن ربيعة، لبيد، الديوان، تح. إحسان عبَّاس، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ٩٦٢ ام.
- 1٤٣- ابن رشد، محمّد بن أحمد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تح. رضوان جامع رضوان، ط١، مكتبة الإيمان، المنصورة، ٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- 186- ابن رشد، محمّد بن أحمد، الضّروريّ في صناعة النّحو، تحد. منصور علي عبد السّميع، ط1، دار الفكر العربيّ، مصر، ٢٠٠٢م.
- الرّعيني، أحمد بن يوسف، تحفة الأقران فيما قُرِئ بالتّثليث في حروف القرآن، تحد. علي حسين البوّاب، ط١، دار المنارة، جدّة، ٩٧٨م.
- 187 رفيدة، د. إِبْرَاهِيم عبد الله، النَّحْو وكتب التَّقسير، ط٣، الدَّار الجماهيريّة للنشر والتَّوزيع، ١٤٦ ١٩٩٠م.
- ۱٤۷ الرَقیّات، عبید الله بن قیس: الدّیوان، تد. د. محمّد یوسف نجم، دار صادر، بیروت، دون تاریخ.
- 1٤٨ الرُّمَّانِيّ، أبو الحسن عليّ، معاني الحروف، تح. عبد الفتاح إسماعيل شبليّ، ط٢، دار الشّروق، جدّة، ١٤٠١هـ-١٩٨١م.
- الزُّبَيْدِيّ، أبو بكر، طبقات النَّحْوِيِّيْنَ واللُّغَوِيِّيْنَ، تح. محمد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، دار
   المعارف، مصر، ١٣٧٣ه ١٩٥٤م.
- -١٥٠ الزُّبَيْدِيّ، د. سعيد جاسم، قضايا مطروحة للمناقشة في النَّحْو وَاللَّغَة والنقد، ط١، دار أسامة، الأردن-عمان، ١٩٩٨م.
- 101 الزُّينْدِيّ، محمّد مُرتضى الحسينيّ، تاج العروس مِنْ جواهرِ القاموس، تح. عبد الستار أحمد فراج، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م.
- ١٥٢ الزَّجَّاج، أبو إسحاق إِبْرَاهِيم، معاني القرآن وإعرابه، تحد. د. عبد الجليل عبده شلبي، المكتبة العصريّة، صيدا-بيروت، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- ١٥٣ الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، الإيضاح في علل النَّحْو، تح. د. مَازِن المُبَارَكِ، ط٢، دار النّفائس، بيروت، ١٩٧٣م.
- 104 الزَّجَّاجيّ، أبو القاسم، حروف المعاني والصَّفَات، تد. د. حسن شاذلي فرهود، دار العلوم، لبنان، ٢٠١٤هـ ١٩٨٢م.
- 100- الزَّجَاجِيّ، أبو القاسم، اللامات، تحد. د. مَازِن المُبَارَك، ط٢، دار الفكر، دمشق، 100- 14.0 هم.
- ١٥٦ الزّحيليّ، د. وهبة، أصول الفقه، ط١، منشورات كلّية الدَّعْوَة، طرابلس، ٤٠٠ هـ-١٩٩٠م.

- ۱۵۷ الزّحيليّ، د. وهبة، التّقسير المنير في العقيدة والشّريعة والمنهج، ط١، دار الفكر المعاصر، بيروت لبنان، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- 10A الزحيلي، د. وهبة، التَّفسير الوجيز على هامش القرآن العظيم ومعه أسباب النزول وقواعد التَّرتيل، ط٢، دار الفكر، دمشق -سورية، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م.
- 109 أبو زرعة، محمّد بن زنجلة، حجّة القِرَاءَات، تح. سعيد الأفغانيّ، ط٥، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م.
- -١٦٠ الزّرقانيّ، محمّد بن عبد الباقي، شرح الزّرقانيّ على موطّأ الإمام مالك، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ١٤١١ه.
- 171- الزّرقانيّ، محمّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، مؤسّسة التّاريخ العربيّ، بيروت- لبنان، 1817-1991م.
- 177- الزَركشيّ، بدر الدِّين محمّد، البُرهان في علوم القرآن، تد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ط٢، المكتبة العصريّة، صيدا-بيروت، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٥م.
- 177- الزَّرِكْلِيّ، خير الدِّين، الأعلام (قاموس تراجِم لأشهر الرّجال والنّساء مِنَ العَرَبِ وَالمُستشرقين)، ط17، دار العلم للملابين، بيروت-لبنان، ٢٠٠٥م.
- 172- الزعبلاوي، صلاح الدّين، مسالك القول في النّقد اللُّغَوِيّ، ط١، الشركة المتّحدة للتّوزيع، دمشق-سوريا، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- الزَّمَخْشَرِيّ، محمود بن عمر، أساس البلاغة، تح. عبد الرّحيم محمود، عرّف به الأستاذ أمين الخولي، دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- 177- الزَّمَخْشَرِيّ، محمّد بن عمر، الكشّاف عن حقائق التَّنْزِيل وعيون الأقاويل في وجوه التَّاوِيل، تحد. عبد الرّزَاق المهدي، ط٢، دار إحياء التُّرَاث العربي مؤسّسة التّاريخ العربيّ، بيروب—لبنان، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م.
- 177- الزَّمَخْشَرِيّ، محمود بن عمر، الفائق في غريب الحديث والأثر، ضبط على محمّد البجاوي . محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ط١، القاهرة، ١٣٦٤هـ-١٩٤٥م.
  - الزَّمَخْشَرِي، محمود بن عمر، المفصل في علم العَربِيَّة، ط١، دار الجيل، بيروت، دون تاريخ.
- ۱۲۹ الزّيديّ، د. كاصد، دراسات نقديّة في اللُّغَة والنَّحْو، ط١، دار أسامة، الأردن-عمّان، ٢٠٠٣م.
- ۱۷- السَّامرَّائِيَ، د. إِبْرَاهِيم، الفعل (زمانه وأبنيته)، ط٣، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٣هـ- ١٧٠ هـ ١٩٨٣

- ۱۷۱ السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، التّعبير القرآنيّ، ط٣، دار عمّان، الأردن، ١٤٢٥هـ- ٢٠٠٤م.
- ۱۷۲ السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، ابن جني النَّحْوِيّ، دار النّذير للطباعة والنشر، بغداد، ١٩٦٩م.
- السَّامرَّائِيَ، د. فَاضِل صالح، الدراسات النَّحْوِيَّة واللُّغَوِيَّة عند الزَّمَحْشَرِي، ط١، دار عمّان،
   الأردن، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م.
- ١٧٤- السَّامرَّائِيّ، د. فَاضِل صالح، معاني الأبنية في العَرَبِيَّة، ط١، دار عمَّار، عمَّان، ١٧٤ هـ-٢٠٥م.
- 1۷٥ السُّبْكيّ، بهاء الدين، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، مطبعة عيسى البابيّ الحلّبِيّ وشركاه، القاهرة، دون تاريخ.
- 1۷٦ ستتكيفتش، العَرَبِيَّة الفصحى الحديثة، تر. د. محمد حسن عبد العزيز، ط١، دار النهضة، مصر، ١٩٨٥م.
- 1۷۷ أبو ستيت، د. الشّحّات محمّد عبد الرّحمن، البحث البلاغيّ في ظلال القرآن الكريم، ط١، مطبعة الأمانة، مصر، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ۱۷۸ السجستانيّ، الحافظ أبو داود، سنن أبو داود، دراسة كمال يوسف الحوت، ط۱، دار الجنان، بيروت لبنان، ۱۶۰۹هـ ۱۹۸۸م.
- ابن السَّرَّاج، أبو بكر محمد، الأصول في النَّحْو، تح. د. عبد الحسين الفتليّ، ط٤، مؤسسة الرّسالة، بيروت لبنان، ٢٠٤ه ١٩٩٩م.
  - ١٨٠ ابن سعد، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد الزّهريّ، الطّبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، دون تاريخ.
- ابو السعود، محمد بن محمد العمادي، تفسير أبو السعود المُسمّى إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار إحياء التُزاث العربي، بيروت لبنان، دون تاريخ.
- 1A۲ السّفاقسيّ، علي النوريّ، غيث النّفع في القِرَاءَات السّبع، ط٣، مصطفى البابيّ الحَلَبِيّ، العَلَمِيّ، القاهرة، ١٣٧٣هـ.
- ۱۸۳ السكاكي، أبو يعقوب يوسف، مفتاح العلوم، ضبطه وشرحه نعيم زرزور، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت لبنان، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 1182 الستكريّ، الحسن بن الحسين، ديوان الهذليّين، مطبعة دار الكتب المَصْرِيَّة، القاهرة، 1172هـ 1950م.

- -۱۸۵ ابن السَّلاَّر، أَمِيْن الدِّين أَبُو مُحَمَّد، طبقات القُرَّاء السَّبعة وذكر مناقبهم وقِرَاءَاتهم، تد. أحمد محمد عزوز، ط۱، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ۱۶۲۳هـ-۲۰۰۳م.
- 1A7 ابن سلام، أبو عبيد القاسم، فضائل القرآن ومعالمه وآدابه، تحد. أحمد بن عبد الواحد الخياطي، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلاميّة، المملكة المغربيّة، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.
- ۱۸۷ سلطاني، د. محمّد عليّ، أبحاث في اللُّغَة (حجّة القِرَاءَات في منهج النَّحَاة)، ط١، دارالعصماء، دمشق، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م.
- ۱۸۸ ابن أبي سُلْمَى، زهير، الدِّيوان، شرح تَعْلَب، دار الكتب المَصْرِيَّة، القاهرة، ١٣٦٣هـ- ١٨٨
- وصنع أَلاَعْلَم الشَّنْتَمْرِي، تحدد. فخر الدِّين قباوة، ط١، المكتبة العَرَبِيَّة، حلب، ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م.
  - ١٨٩ سِيْبَوَيْهِ، عمرو بن عثمان، الكتاب، المطبعة الكبرى الأميريّة، ببولاق، مصر، ١٣١٨هـ.
     وتحقيق عبد السلام هارون، دار القلم، القاهرة، ١٩٦٦م.
    - وتحقيق د. محمد كاظم البكّاء، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٢٥ه-٢٠٠٤م.
- ١٩٠ ابن سيده، عليّ بن إسماعيل، المخصّص، المطبعة الكبرى الأميريّة ببولاق، مصر، ١٩٠ المدريّة الكبرى الأميريّة المدريّة المدريّة
- 191- السِّيْرَافِيّ، أبو سعيد، أخبار النَّحْوِيِّيْنَ البَصْرِيِّيْنَ، تح. طه محمّد الزّينيّ. محمّد عبد المنعم خفاجيّ، ط١، مصطفى البابي الحَلَبيّ، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م.
- 19۲ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الإتقان في علوم القرآن، تد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، المكتبة العصريّة، صيدا -بيروت، ١٤٠٧ه ١٩٨٧م.
- 19۳ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الأشباه والنّظائر في النَّحْو، دار الكتب العلمِيَّة، بيروت البنان، دون تاريخ.
- ١٩٤ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، الاقتراح في علم أصول النَّحْو، ط٢، حيدر آباد، الهند، ١٣٥٩هـ.
- 190 السِّيُوطِيّ، جلال الدِّين، بغية الوعاة في طبقات اللَّغَوِيِّيْنَ والنَّحَاة، تد. د. عليّ محمّد عُمَر، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٠٠٦هـ-٢٠٠٥م.
- 197 السّيُوطِيّ، جلال الدّين، الدّرّ المنثور في التّقسير بالمأثور، تحد. د. عبد الله بن عبد المحسن التركيّ د. عبد السّند حسن يمامة، ط١، مركز هجر للبحوث والدّراسات العَربيّة والإسلاميّة، مصر، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.

- 19٧ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، المزهر في علوم اللَّغَة وأنواعها، تحد. محمّد أحمد جاد المولى على محمّد البجاويّ. محمّد أبو الفضل إبْرَاهِيم، مطبعة البابي الحَلَبِيّ، القاهرة، دون تاريخ.
- 19۸ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، معترك الأقران في إعجاز القرآن، تد. على محمّد البيجاويّ، دار الفكر العربيّ، القاهرة، دون تاريخ.
- ١٩٩ السِّيُوطِيّ، جلال الدّين، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع في علم العَربيَّة، تصحيح السيّد محمّد بدر الدين نعساني، دار المعرفة، بيروت، دون تاريخ.
- ٢٠٠ أبو شامة، عبد الرّحمن المقدسيّ، إبراز المعاني من حرز الأماني في القِرَاءَات السّبع (للإمام الشَّاطِبِيّ)، تح. محمود بن عبد الخالق محمّد جادو، الجامعة الإسلاميّة، المدينة المُنوّرة، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م.
- ٢٠١ شاهين، د. عبد الصّبور، أثر القِرَاءَات في الأصوات والنَّحْو العربيّ (أبو عمرو بن العلاء)، ط١، مكتبة الخانجيّ، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٧م.
- ٢٠٢ شاهين، د. عبد الصّبور، القِرَاءَات القُرْآنيَّة في ضوء علم اللُّغَة الحديث، مكتبة الخانجي،
   القاهرة، دون تاريخ.
  - ٣٠٠- ابن الشَّجرِيّ، هبة الله بن عليّ، الأمالي الشَّجرِيّة، دار المعرفة، بيروت، دون تاريخ.
- ٢٠٤ الشّربينيّ، الخطيب، السَّرَّاج المنير، علّق عليه أحمد عزّو عناية الدمشقيّ، ط١، دار إحياء النُّرَاث العربيّ، بيروت لبنان، ٢٠٥٥هـ ١٨٠٠م.
- ٢٠٥ الشَّعْرَاوِيّ، محمد متولّي، تفسير الشَّعْرَاوِيّ، مطابع أخبار اليوم التجاريّة، القاهرة، دون تاريخ.
- ٢٠٦ شابي، محمد مصطفى، أصول الفقه الإسلاميّ، ط٣، دار النهضة العَربيّة بيروت،
   ٢٠١ه-١٩٨٢م.
- ٢٠٧ الشَّنْتَمْرِيّ، الأَعْلَم، النّكت في تفسير كتاب سِيْبَوَيْهِ، تح. رشيد بلحبيب، مطبعة فضالة، المغرب، ١٩٩٩م.
- ٢٠٨ الشَّوَّا، د. أيمن عبد الرزّاق، الإمام ابن قَيِّم الجوزيّة وَآرَاؤُهُ النَّحْوِيَّة، تقديم د. مَازِن المُبَارَك،
   ط١، دار البشائر، دمشق، ١١٦ه هـ ١٩٩٥م.
- ٢٠٩ الشَّوَّا، د. أيمن عبد الرّزاق، من أسرار الجمل الاسستثنافية (دراسة لغوية قُرْآنِيَّة)، ط١، دار الغوثاني للدراسات القُرْآنِيَّة، دمشق، ٢٢٧هه-٢٠٠٦م.
- ٢١٠ الشَّوْكَانِيّ، محمد بن عليّ، البدر الطّالع بمحاسن من بعد القرن السَّابِع، دار المعرفة، بيروت، دون تاريخ.

- ٢١١ الشُّوْكَانِيّ، محمد بن عليّ، فتح القدير الجامع بين فنّي الرّواية والدّراية من علم التُفسير، ضبطه وصححه أحمد عبد السلام، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ١٤١٥هـ- ١٩٩٤م.
- ٢١٢ ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد الكُوفِيّ، الكتاب المصنّف في الأحاديث والآثار، تحد.
   كمال يوسف الحوت، ط١، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤٠٩هـ.
- ٢١٣− شيخ زادة، محيي الدِّين، حاشية شيخ زادة على تفسير القاضي البيضاوي، ضبطه وصحّحه محمّد عبد القادر شاهين، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت طبنان، ١٤١٩هـ-١٩٩٩م.
- ٢١٤ الصابوني، محمد علي، تفسير آيات الأحكام من القرآن، دار القلم العربي، حلب،
   ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
  - ٢١٥ الصابوني، محمد على، صفوة التّفاسير، المكتبة الفيصليّة، مكّة المكرّمة، دون تاريخ.
- ٣١٦- الصّالح، د. صبحي، دراسات في فقه اللُّغَة، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ١٣٧٠هـ- ١٣٧٠م.
- ۲۱۷ الصالح، د. صبحي، مباحث في علوم القرآن، مطبعة الجامعة السورية، دمشق، دون تاريخ.
- ٢١٨ الصّبَان، محمد بن علي، حاشية الصّبَان على شرح الأَشْمُونِي على أَلفية ابن مَالِك (ومعه شرح الشّوَاهِد للعيني)، دار إحياء الكتب العَربيّة، القاهرة، دون تاريخ.
  - ٢١٩ الصّعيدي، د. عبد المتعال، النَّحُو الجديد، دار الفكر العربيّ، مصر، ١٩٤٧م.
- ۲۲۰ الصغیر، محمود، الأدوات في كتب التّفسیر حَتَّى منتصف القرن الثَّامِن الهجريّ (رسالة دكتوراه)، مكتبة جامعة حلب، حلب، ۱٤۱۱هـ-۱۹۹۰م.
- ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرَّحمن الشهرزوري، طبقات الفُقَهَاء الشّافعيّة، تهذيب الإمام النَّوويّ، تنقيح الإمام المِزِّيّ، تح. محيي الدِّين علي نجيب، ط١، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت-لبنان، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م.
- ٢٢٢ صمود، حمادي، التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوّره إلى القرن السّادس الهجري،
   منشورات الجامعة التونسية، تونس، ١٩٨١.
- ٢٢٣ ضومط، جبر ميخائيل، الخواطر الحسان في المعاني والبيان، لم تذكر على الكتاب دار
   النشر، ولا البلد، ولا التاريخ.
- ٢٢٤ ضيف، د. شوقي، تيسير النَّحْو التّعليميّ قديماً وحديثاً مع نهج تجديده، دار المعارف،
   مصر، ١٩٨٦م.

- ٢٢٥ ضيف، د. شوقي، المدارس النَّحُويَّة، ط٢، دارالمعارف، مصر، دون تاريخ.
- ٢٢٦ الطَّبَاطبائِيّ، السيّد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط٣، مؤسسة الأُغلَمِيّ، بيروت-لبنان، ١٣٩١هـ-١٩٧٢م.
- ٢٢٧ الطَّبَرْسِيّ، أبو عليّ الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحد. الحاجّ السيد باشم الرَّسُوليّ المحلاّتيّ، دار إحياء التُّراث العربيّ، بيروت لبنان، ١٣٧٩هـ.
- ۲۲۸ الطَّبَرِيِّ، محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تح. د. عبد الله بن عبد المحسن التَّركيِّ، ط١، دار عالم الكتب، المملكة العَربيَّة السعوديّة، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
  - ٢٢٩ طحّان، ريمون، الألسنية العَربيّة، ط١، دار الكتاب اللبناني، بيروت-لبنان، دون تاريخ.
- ٢٣٠ الطَّنْطَاوِيّ، محمّد، نشأة النَّحْو وتاريخ أشهر النُّحَاة، راجعه وعلَّق عليه سعيد محمّد اللّحام، ط١، عالم الكتب، بيروت لبنان، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
  - ٢٣١ الطّويل، د. السيّد رزق، الخلاف بين النَّحُويّيْنَ، الفيصليّة، مكّة المُكرّمة، ١٩٨٤م.
  - ٣٣٢ ابن عاشور ، محمد الطّاهر ، تفسير التحرير والتنوير ، دار سُحنُون ، تونس ، دون تاريخ .
- ابن عبد البرّ، يوسف بن محمد، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تح. عادل مرشد عادل،
   ط١، دار الأعلام، الأردن، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- ٢٣٤ عبد التوّاب، د. رمضان، التَّطَوُّر اللغويِّ (مظاهره وعلله وقوانينه)، ط٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
  - ٢٣٥ ابن العبد، طرفة، الديوان، دار صادر، بيروت، دون تاريخ.
- حبد الله، د. مساعد مسلم آل جعفر، أثر التَّطَوُّر الفكريّ في التَّفسير في العصر العباسيّ،
   ط۱، مؤسسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ-١٩٨٤م.
- ٢٣٧ عبد المطلب، د. محمد، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجُرْجَانِيّ، ط١، الشّركة المَصْرِيَّة العالميّة، لونجمان، ١٩٩٥م.
- ٢٣٨ أبو عُبَيْدَة، معمر بن المثتى التيمي، مجاز القرآن، تحد. د. محمد فؤاد سزكين، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
  - ٣٣٩ عتيق، د. عبد العزيز، علم البيان، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
    - ٠٢٠ ابن العجاج، رؤية، الديوان، نشر وليم بن الورد، برلين، ١٩٠٢م.
- 7٤١ العجاج، ابن عبد الله، الدِّيوان (رواية الأصمعيّ)، تحد. د. عبد الحفيظ السَطليّ، دار أطلس، دمشق، ١٩٧٢م.

- ٢٤٢ العجيلي، سليمان الجمل، الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجَلالَيْنِ لدقائق الخفية، دار
   الفكر، دمشق، دون تاريخ.
- ٢٤٣ عرفة، محمد أحمد، النَّحو والنُّحاة بين الأزهر والجامعة، مطبعة الستعادة، القاهرة،
   ١٣٥٦هـ-١٩٣٧م.
- ۲٤٤ ابن العربي، محمد بن عبد الله، أحكام القرآن، تح. محمد علي البجاوي، دار المعرفة، بيروت، دون تاريخ.
- ۲٤٥ العسقلاني، ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، تد. صدقي جميل العطّار، ط١، دار الفكر، بيروت، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م.
- ٢٤٦ العسقلاني، ابن حجر، تقريب التهذيب، تحد. الشَّيْخ محمد عوَّامة، ط١، دار البشائر
   الإسلاميَّة، بيروت، ١٤٠٦هـ.
- ٧٤٧ العسقلاني، ابن حجر، تهذيب التهذيب، تح. الشَّيْخ خليل مأمون شيحا . الشَّيْخ عُمر السَّيْخ عُمر السَّيْخ علي بن مسعود، ط١، دار المعرفة، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- ٢٤٨ العسقلاني، ابن حجر، الدّرر الكامنة في أعيان المئة الثّامِنة، تحد. محمد سيّد جاد الحق،
   ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨٥هـ-١٩٦٦م.
- ٧٤٩ العسقلاني، أحمد بن حجر، فتح الباري، تح. محبّ الدّين الخطيب، دار المعرفة، بيروت، دون تاريخ.
  - ٢٥٠ العسقلاني، ابن حجر، لسان الميزان، حيدر آباد، الهند، ١٣٢٩هـ
- ابن عَصنْفُور، علي بن مؤمن، المقرب، تح أحمد عبد الستار الجواري عبد الله الجبوري، مطبعة العاني، بغداد، دون تاريخ.
- ۲۰۲ ابن عَصْفُور، عليّ بن مؤمن، الممتع في التَّصريف، تحد. د. فخر الدّين قباوة، المكتبة العَربيَّة، حلب، ۱٤۰٧هـ.
  - ٢٥٣ عضيمة، محمد عبد الخالق، دراسات الأسلوب القرآن الكريم، دار الحديث، القاهرة، دون تاريخ.
- ابن عَطِيَّة، أبو محمد عبد الحقّ، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ط١، دار ابن
   حزم، بيروت لبنان، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- العقاد، عباس محمود، اللُّغة الشّاعرة (مزايا الفنّ والتّعبير في اللّغة العَربيّة)، المكتبة العصرية، صيدا-بيروت، دون تاريخ.
- ۲۰۲ ابن عَقِيل، بهاء الدِّين، شرح ابن عَقِيل على ألفيّة ابن مَالِك (ومعه كتاب منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عَقِيل، تأليف د. محمّد محيي الدِّين عبد الحميد)، مراجعة وتتقيح د. محمّد أسعد النّادريّ، المكتبة العصريّة، صيدا-بيروت، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

- ۲۵۷ العك، خالد عبد الرّحمن، الفرقان والقرآن (قراءة إسلاميَّة معاصرة ضمن الثَّوابِت العلمِيَّة والضَّوابِط المنهجِيَّة وهي مقدّمات النفسير العلميّ للقرآن الكريم)، ط٢، دار الحكمة، دمشق سورية، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٢٥٨ العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إعراب القِرَاءَات الشّواذ، تح. محمّد السّيّد أحمد عزّوز، ط١، مكتبة عالم الكتب، ١٩٩٦م.
- ٢٥٩ العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقِرَاءَات، نشر إِبْرَاهِيم
   عوض، مصر، ١٣٦٩هـ-١٩٦١م
- ٢٦٠ العُكْبَرِي، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، تحد. مكتب البحوث والدّراسات، دار الفكر، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- 771- العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، اللباب في علل البناء والإعراب، تحد. د. عبد الإله نبهان، دار الفكر، دمشق—سورية، ٢٢٢هـ-٢٠١م.
- 777 العُكْبَرِيّ، أبو البقاء، مسائل خلافيّة في النَّحُو، تحد. د. محمّد خير الحلوانيّ، منشورات مكتبة الشّهباء، حلب، دون تاريخ.
- 777 العلائي، صلاح الدّين خليل، الفصول المفيدة في الواو المزيدة، تحد. د. حسن موسى الشّاعر، ط١، دار البشير، عمّان، ١٤١٠هـ-١٩٩٠م.
- ٢٦٤ العلوي، يحيى بن حمزة، الطّراز المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، تصحيح سيّد بن على المرصفى، مطبعة المقتطف، مصر، ١٣٣٢ه-١٩١٤م.
- ٢٦٥ عليوي، ابن خليفة، تفسير الأنوار (الجامع بين الأخبار والإعراب والأحكام في ضوء المعارف والعلوم الحديثة)، دار الأنوار، دمشق، ١٩٨٧م.
- 777 العِمرانيّ، يحيى بن سالم، البيان (شرح كتاب المهذّب للشّيرازيّ)، اعتنى به قاسم محمّد النوريّ، ط١، دار المنهاج، جدّة، ٢٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- ٢٦٧ عوض، د. سامي، المُفَصَل في دراسة الجمل وأشباه الجمل، منشورات جامعة تشرين،
   اللاذقية، ٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- ٢٦٨ عوض، د. سامي، المفصل في علم النَّحْو، منشورات جامعة تشرين، اللَّاذقيّة، ٢٦١هـ ٢٦٨
   ٢٠٠٥.
- ٣٦٦- عوض، د. سامي، المَورد في علم الصّرف، مطبوعات جامعة تشرين، اللذقيّة، ١٤١٤هـ ٢٦٩.
  - · ٢٧٠ عون، د. حسن، تطوّر الدّرس النَّحويّ، معهد البحوث والدّراسات العَرَبِيَّة، القاهرة، ١٩٧٠م.

- ۲۷۱ عيد، د. محمد، أصول النّحو العربيّ في نظر النّحاة ورأي ابن مَضاء، ط٦، دار عالم
   الكتب، السّعوديّة، ١٩٩٧م.
- ۲۷۲ الغزالي، أبو حامد، المستصفى من علم الأصول، ط١، المطبعة الأميرية ببولاق، مصر،
   ۱۳۲۲هـ.
- ٣٧٣− الغلابينيّ، مصطفى، جامع الدّروس العَربيَّة، المكتبة العصريّة، صيدا-بيروت، ١٤٢٥هـ- ٢٧٣٠م.
  - ٢٧٤ فاخوري، محمود، سفينة الشّعراء، ط٢، مكتبة الثّقافة، حلب، ١٣٩٤هـ-١٩٧٤م.
- ابن فَارِس، أحمد، الصاحبي في فقه اللَّغَة وسنن العرب في كلامها، المكتبة السلفيّة،
   القاهرة، ١٣٢٨هـ.
- ٢٧٦ الفارسِيّ، أبوعليّ، المسائل الحَلَيِّيات، تد. د. حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، ١٤٠٧ه− ٢٧٦ ٢٧٦ م.
- ٢٧٧ فَاضِل، د. مُحَمَّد نَدِيْم، التَّضْمِين النَّحْوِيّ في القرآن الكريم، ط١، مكتبة دار الزَّمَان، المدينة المنقرة –المملكة العَربيَّة السّعوديّة، ٢٠٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٢٧٨ فدا، د. هيفاء عثمان عبّاس، زيادة الحروف بين التّأبيد والمنع وأسرارها البَلاغِيّة في القرآن الكريم، ط١، مكتبة القاهرة للكتاب، القاهرة، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- ۲۷۹ الفراء، يحيى بن زياد، معاني القرآن، تحد. أحمد يوسف نجاتي . محمد على النّجار، مطبعة دار الكتب المَصْريَّة، القاهرة، ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م.
- ٢٨٠ أبو الفرج، د. محمد أحمد، مُقدِّمَة لدراسة فقه اللُّغَة، ط١، دار النّهضة العَرَبِيَّة، بيروت،
   ١٩٦٩م.
- ۲۸۱ الفرزدق، ابن غالب التميميّ، الديوان، شرح محمد إسماعيل الصناويّ، مطبعة الصناويّ، مصر، ۱۳۵٤هـ-۱۹۳٦م.
- ۲۸۲ الفضليّ، د. عبد الهادي، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة تأريخ وتعريف، ط٣، دار القلم، بيروت، هـ ١٤٠٥م.
- ۲۸۳ فك، يوهان، العَرَبِيَّة (دراسات في اللُّغة واللَّهجات والأساليب)، تر. د. رمضان عبد التواب،
   ط۱، مكتبة الخانجي، مصر، ۱۹۸۰.
- ۲۸٤ الفنیسان، سعود بن عبد الله، حدیث اختلاف أمتی رحمة (روایة، ودرایة)، مكتبة الرّشد،
   الرّیاض، ۲۲۰ه ۹۹۹۹م.

- ٢٨٥ الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب، البلغة في تاريخ أَثِمَة اللَّغة، تح. محمد المصري، وزارة الثقافة، دمشق، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢م.
- ۲۸٦ الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بإشراف محمد نعيم العرقسوسي، ط٧، مؤسسة الرسالة، بيروت لينان، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ٢٨٧ فيّود، د. بسيوني عبد الفتّاح، علم المعاني (دراسة بَلاغِيَّة ونقديّة لمسائل المعاني)، ط١٠ مؤسسة المختار، القاهرة، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٢٨٨ الفيومي، أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشّرح الكبير للرافعي، دار القلم، بيروت لبنان، دون تاريخ.
- ۲۸۹ القاسمي، محمد جمال الدين، تفسير القاسمي المُسمَّى محاسن التَّأوِيل، ضبطه وصححه محمد باسل عيون السود، ط۱، دار الكتب العلميَّة، بيروت لبنان، ۱٤۱۸هـ ۱۹۹۷م.
- ٢٩٠ قباوة، د. فخر الدّين، مشكلة العامل النَّحْوِيّ ونظريّة الاقتضاء، ط١، دار الفكر، دمشق، ٢٩٠ هـ ٢٠٠٣م.
- ۲۹۱ قباوة، د. فخر الدّين، منهج الخطيب التّبرُيْزِيّ في شروحه، المكتبة العَرَبِيَّة، حلب، دون تاريخ.
- ٢٩٢ ابن قُتَيْبَة، أبو محمد عبد الله، أدب الكاتب، تح. محمد محيي الدِّين عبد الحميد، مطبعة الستعادة، مصر ، ١٣٨٢ه ١٩٦٣م.
- ۲۹۳ ابن قُتَیْبَة، أبو محمد عبد الله، تأویل مشکل القرآن، تحد. السید أحمد صقر، ط۲، دار التراث، القاهرة، ۱۳۹۳ه–۱۹۷۳م.
- ٢٩٤ ابن قُتَيْبَة، أبو محمد عبد الله، الشّعر والشّعراء، تحد أحمد محمد شاكر، دار الحديث،
   القاهرة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.
- ٢٩٥ قدّور، أحمد محمد، المدخل إلى فقه اللُّغَة العَرَبِيَّة، منشورات جامعة حلب، حلب، علب، المدخل ا
- ٢٩٦ القرشي، عبد القادر، الجواهر المضية في طبقات الحنفية، تحد. د. عبد الفتّاح محمد الحلو، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، ١٤١٣ه-١٩٩٣م.
- ۲۹۷ الْقُرْطُبِيّ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّد، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلميَّة، بيروت لبنان،
   ۱۶۱۳ هـ ۱۹۹۳م.
- ۲۹۸ القُرْطُبِيّ، ابن مَضاء، الردّ على النُّحَاة، تد. د. شوقي ضيف، ط۲، دار المعارف، القاهرة، 19۸۲ ۱۹۸۲م.

- ٣٩٩ القزويني، جلال الدين الخطيب، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع)، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، دون تاريخ.
  - ٣٠٠ القزويني، جلال الدين الخطيب، مختصر المعاني، دار السعادة، القاهرة، ١٣٢٦هـ.
- ٣٠١ القِفْطِيّ، عليّ بن يوسف، إنباه الرّواة على أنباه النّحَاة، تحد. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، ج٢، ط١، دار الفكر العربيّ مؤسّسة الكتب الثّقافيّة، القاهرة -بيروت، ١٩٨٦م.
- ٣٠٢ الْقِنَّوْجِيّ، محمّد صدِّيق حسن خان، البُلْغَة في أصولِ اللَّغَة، تح. نذير محمّد مَكتبي، ط١، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت لبنان، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٣٠٣ القيسيّ، مكّي بن أبي طالب، الإبانة عن معاني القِرَاءَات، تد. د. عبد الفتّاح شلبيّ، ط٣، مكتبة الفيصليّة، مكّة المُكَرَّمة، ١٤٠٥هـ.
- ٣٠٤- القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، الكشف عن وجوه القِرَاءَات السّبع وعللها وحججها، تد. محيي الدّين رمضان، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت لبنان، ١٤٠١هـ-١٩٩٥م.
- -٣٠٥ القيسيّ، مكّيّ بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، تد. ياسين محمّد السّواس، ط٢، دار المأمون للتراث، دمشق، دون تاريخ.
- ٣٠٦ كامبل، رُوبرْت، أعلام الأدب العربيّ المعاصر (سِيَرّ وسِيرّ ذاتيّة)، ط١، الشّركة المتّحدة للتّوزيع، بيروب لبنان، ١٩٩٦م.
- ٣٠٧- ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، البداية والنّهاية، تد. د. عبد الله بن عبد المحسن التركيّ، ط٢، دار عالم الكتب، الرّياض، ١٤٢٤هـ-٣٠٠م.
- ٣٠٨ ابن كَثِيْر، عِمَاد الدِّيْن إِسْمَاعِيْل، تفسير القرآن العظيم، مؤسّسة الرَيّان، لَم يُذكر على الغلاف بلد النشر، ولا تاريخ الطبعة.
- ٣٠٩ الكفويّ، أبو البقاء أيوب، الكلّيات (معجم في المصطلحات والفروق اللغويّة)، إعداد د. عدنان درويش محمّد المصريّ، ط٢، دار الكتاب الإسلاميّ، القاهرة، ١٤١٣هـ- ١٤١٣م.
- ٣١٠ الكِك، د. فيكتور . علي، د. أسعد، صناعة الكتابة، ط٥، دار السَّؤال، دمشق، دون تاريخ.
- ٣١١ اللبدي، د. محمد سمير نجيب، معجم المصطلحات النَّحْوِيَّة والصَّرْفِيَّة، ط٢، مؤسسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
- ٣١٢ اللُّغَوِيّ، أبو الطّيّب، مراتب النَّحْوِيِّيْنَ، تح. محمّد أبو الفضل إِبْرَاهِيم، دار النّهضة، مصر، ١٣٩٤هـ ١٣٩٤م.

- ۳۱۳ ابن ماجة، محمّد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجة، تح. محمّد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت، دون تاريخ.
- ٣١٤ المالقيّ، أحمد بن عبد النّور، رصف المباني في شرح حروف المعاني، تح. د. أحمد محمد الخرّاط، ط٢، دار القلم، دمشق، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- -۳۱۵ ابن مَالِك، بدر الدِّين، شرح التَّسهيل، تحد. د. عبد الرحمن السيّد د. محمّد بدوي مختون، دار هجَر، القاهرة، ط۱، ۱۶۱۰هـ-۱۹۹۰م.
- ٣١٦ ابن مَالِك، بدر الدِّين، شرح الكافية الشّافية، تحد. د. عبد المنعم هريدي، جامعة أمّ القرى، مكّة المكرّمة، ١٤٠٢ه-١٩٨٢م.
- ۳۱۷ ابن مَالِك، كعب، الدِّيوان، تحقيق وشرح مجيد طراد، ط۱، دار صادر، بيروت لبنان، ١٩٩٧م.
- ٣١٨ الماورديّ، عليّ بن محمّد، تفسير الماورديّ (النّكت والعيون)، تحد السّيّد بن عبد المقصود بن عبد الرّحيم، دار الكتب العلميّة، بيروت البنان، دون تاريخ.
- ٣١٩ المبارك، د. مازن، النَّحْو العربيّ (العلَّة النَّحْوِيّة: نشأتها وبطوّرها)، ط١، المكتبة الحديثة، بيروت-لبنان، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م.
  - ٣٢٠ المبارك، د. مازن، نحو وعي لغويِّ، ط٤، دار البشائر، دمشق، ١٤٢٤هـ ٣٠٠٠م.
- ٣٢١ المبارك، محمد، فقه اللُّغَة وخصائص العَربيَّة (دراسة تحليليّة مقارنة للكلمة العَربيَّة وعرض لمنهج العَربيَّة الأصيل في التّجديد والتّوليد)، ط٣، دار الفكر، بيروت، ١٩٦٨م.
- ٣٢٢ الْمُبَرِّد، أبو العبّاس، الكامل في اللُّغَة والأدب والنَّحْو والتّصريف، تح. د. زكي مبارك، ط١، مصطفى البابي الحَلَبيّ، مصر، ١٣٥٥هـ-١٩٣٦م.
- ٣٢٣ المُبَرِّد، أبو العبّاس، المقتضب، تح. د. حسن حمد، مراجعة د. إميل يعقوب، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت لبنان، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
  - ٣٢٤ مبروك، عبد الوارث، في إصلاح النَّحُو العربيّ (دراسة نقنيّة)، ط١، دار القلم، الكويت، ١٩٨٥م.
- ٣٢٥ المُتَلَمِّس، جرير بن عبد العزّي الضّبعيّ، الدِّيوان، تح. حسن كامل الصّيرفيّ، معهد المخطوطات العَرَبيَّة، القاهرة، ١٣٩٠هـ-١٩٧٠م.
- ٣٢٦- المُتَنَبِيّ، أبو الطّيب، الدّيوان، شرح عبد الرّحمن البرقوقيّ، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٤٠٧- ١٤٠٩م، ص٥٢.
- ٣٢٧ المُتَنَبِيّ، أبو الطَّيِّب، الدِّيوان، شرح ناصيف اليازجيّ، دار القلم، بيروت لبنان، دون تاريخ، ص ٤١.

- ٣٢٨ ابن مجاهد، أحمد بن موسى، السّبعة في القِرَاءَات، تحد. د. شوقي ضيف، ط٣، دار المعارف، مصر، ٤٠٨ اه-١٩٨٨م.
- ٣٢٩ مَجْمُوعَة مِنَ الْمُؤلِّفين الفُقَهَاء، موسوعة الفقه الإسلاميّ (موسوعة جمال عبد النّاصر الفقهيّة)، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشّؤون الإسلاميّة، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- ٣٣١ محيسن، د. محمد سالم، المهذّب في القِرَاءَات العشر وتوجيهها من طريق طيبة النّشر، المكتبة الأزهريّة للتّراث، القاهرة، دون تاريخ.
- ٣٣٢ المخزومي، د. مهدي، في النَّحْو العربيّ (قواعد وتطبيق)، مصطفى البابي الحَلْبِيّ، مصر، ١٩٦٦ م.
- ٣٣٣ المُرَادِي، الحسن بن قاسم، الجنى الدّاني في حروف المعاني، تح. د. فخر الدّين قباوة د. مُحَمَّد نَدِيْم فَاضِل، ط٢، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٣٣٤ المراغي، أحمد مصطفى، تفسير المراغي، ط٦، مطبعة مصطفى البابي الحَلَبِيّ، مصر، ١٤٠٣ ١٩٨٢م.
- -٣٣٥ المرزوي، أبو عبد الله، اختلاف الفُقهَاء، تح. د. محمد طاهر حكيم، ط١، مكتبة أضواء السلف، المملكة العَرَبيَّة السّعوديّة، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
- ٣٣٦- المسديّ، د. عبد السّلام، التّفكير اللساني في الحضارة العَرَبِيَّة، الدار العَرَبِيَّة للكتاب، ليبيا-تونس، ١٩٨١م.
- ٣٣٧ المُطُرِّزِيَ، ناصر بن أبي المكارم، المِصباح في علم النَّحْو، تد. ياسين محمود الخطيب، راجعه د. مَازِن المُبَارَك، ط١، دار النّفائس، بيروت-لبنان، ١٤١٧ه-١٩٩٧م.
- ٣٣٨ أبو معشر، عبد الكريم بن عبد الصمد، التّلخيص في القِرَاءَات الثّمان، تح محمّد حسن عقيل موسى، ط١، الجماعة الخيريّة لتحفيظ القرآن، جدّة، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- ٣٣٩ مكتبي، نذير محمد، الفُصحى في مواجهة التّحديات، ط١، دار البشائر الإسلامِيَّة، بيروت-لبنان، ١٤١٢هـ-١٩٩١م.
- ٣٤٠ مكرم، د. عبد العال سالم، جلال الدين السَّيُوطِيّ وأثره في الدّراسات اللَّعَوِيَّة، ط١، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- ٣٤١ مكرم، د. عبد العال سالم، الحلقة المفقودة في تاريخ النَّحْو العربيّ، ط٢، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م.

- ٣٤٢ مكرم، د. عبد العال سالم، القِرَاءَات القُرْآنِيَّة وأثرها في الدّراسات النَّحْوِيَّة، ط٣، مؤسّسة الرّسالة، بدروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
  - ٣٤٣ ابن منصور، سعيد، سنن سعيد بن منصور، ط١، دار العصيميّ، الرّياض، ١٤١٤هـ.
- ٣٤٤ ابن منظور، مُحَمّد بن المُكرَّم، لسان العرب، تح. عبد الله على الكبير. محمّد أحمد حسب الله. هاشم محمّد الشَّاذَليّ، دار المعارف، القاهرة، دون تاريخ.
- -٣٤٥ المهدويّ، أبو العبّاس أحمد بن عمّار، بيان السّبب الموجب لاختلاف القِرَاءَات وكثرة الطّرق والرّوايات، تد. د.حاتم الضّامن، وزارة التّعليم العالى، بغداد، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- ٣٤٦ النجّار، لطيفة إِبْرَاهِيم، دور البنية الصَّرْفِيَّة في وصف الظَّاهِرة النَّحْوِيَّة وتقعيدها، ط١، دار البشير، عمّان-الأردن، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- ۳٤٧ النَّدَّاس، أحمد بن محمّد، إعراب القرآن، تح. د. زهير غازي زاهر، مطبعة العاني، بغداد، ۱۹۷۷م.
- ٣٤٨ النَّمَّاس، د. مصطفى، من قضايا اللُّغَة، ط١، مطبوعات جامعة الكويت، الكويت، الكويت، ٥٦٤١ مـ ١٤١٥ م.
- ٣٤٩ ابن النّديم، أبو الفرج إسحاق، الفهرست، ضبط د. يوسف عليّ طويل، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ٢١٦ه-١٩٩٦م.
- -٣٥٠ النسفي، أبو البَرَكَات بن أحمد، تفسير النسفي (مدارك التَتْزِيل وحقائق التَّأْوِيل)، تح. يوسف علي بديوي، راجعه وقدّم له محيي الدين ديب مستو، ط٢، دار ابن كَثِيْر، بيروت، 1٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- ٣٥١ النّورسيّ، بديع الزَّمَان سعيد، إشارات الإعجاز في مظانّ الإيجاز، تحد إحسان قاسم الصّالحيّ، ط٣، دار الكتب المَصْريَّة، مصر، ٢٠٠٢م.
  - ٣٥٢ النَّوويّ، يَحيى بن شَرَف، تهذيب الأسماء واللُّغَات، المطبعة المنيريّة، القاهرة، دون تاريخ.
- ٣٥٣ النّووِيّ، يحيى بن شرف، شرح صحيح مُسلم، إعداد مجموعة أساتذة مُختصّين بإشراف على عبد الحميد بلطهجي، ط١، دار الخير، دمشق -بيروت، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- ٣٥٤ النَّيْسَابُورِيَّ، محمّد بن عبد الله الحاكم، المستدرك على الصّحيحين، دار الكتب العلميَّة، بيروت-لينان، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.
- -٣٥٥ الهرويّ، أبو الحسن عليّ، الأزهية في علم الحروف، تحد. عبد المعين الملّوحيّ، مجمع اللُّغة العَربيّة، دمشق، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.

- ٣٥٦ الهندي، علاء الدّين، كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال، ضبطه الشَّيْخ بكري حيّاني، صحّحه الشَّيْخ صفوة السّقا، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م.
- ٣٥٧- الورَّاق، أبو الحسن محمد، العلل في النَّحْو، تح. مها مَازِن المُبَارَك، ط٢، دار الفكر، دمشق، ٤٢٦هـ-٠٠٥م.
- ٣٥٨ الوكيل، عبد الحميد محمود، قطوف من أزاهير التوسّع في النَّحْو العربيّ، ط١، دار أبو المجد، القاهرة، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- ٣٥٩-ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النَّحْو العربيّ وتطبيقها في القرآن الكريم، دار المعرفة الجامعيّة، مصر، ٢٠٠٣م.
- ٣٦٠ يعقوب، د. إميل بديع . ميشال، د. عاصى، المعجم المفصل في اللُّغَة والأدب، ط١، دار العلم للملايين، بيروت-لبنان، ١٩٨٧م.
  - ٣٦١ ابن يعيش، موقق الدّين يعيش، شرح المفصّل، مكتبة المُتنّبِيّ، القاهرة، دون تاريخ.

## الدّوريّات والمجلاّت العَرَبيَّة

- ٣٦٢ أمين، محمّد شوقي، صيغة الفصحى المخفّفة كما يراها الدُّكْتُور محمّد كامل حسين، مجلّة مجمع اللُّغَة العَربيَّة، المجلّد الأربعون، القاهرة، ١٩٧٧م.
- ٣٦٣ بلحبيب، رشيد، الخلفية الاستشراقية للدعوة إلى العامية، مجلّة الفيصل، العدد مئتان وخمسون، الرياض −السعودية، ١٩٩٧م.
- ٣٦٤ الجابريّ، محمّد عابد، التّجديد في النّحُو بين ابن مَضاء وابن رشد، مجلّة فكر ونقد، العدد التّأسِع والأربعون والخمسون، المغرب، ٢٠٠٢م.
  - ٣٦٥ حسين، طه، مشكلة الإعراب، مجلّة مجمع اللُّغَة العَرَبِيّة، المجلّد الحادي عشر، القاهرة، ١٩٥٩م.
- ٣٦٦ الحلواني، د. محمد خير، تكامل العناصر الأساسية في اللُّغَة العَرَبِيَّة، مجلّة الفيصل، العدد السّابع والثّلاثون، الرياض السّعوديّة، ١٩٨٠م.
- ٣٦٧ الخزرجي، د. عبد الباقي، علم الدّين الأندلسيّ بين شرّاح المفصل، مجلّة معهد المخطوطات العَربيّة، المجلّد الثّانِي والثّلاثون، الجزء الأوّل، الكويت، ١٩٨٨م.
- ٣٦٨ الزَّيَّات، أحمد حسن، لغتنا في أزمة، مجلّة مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة، المجلّد العاشر، القاهرة،

- ٣٦٩ السّيد، عبد الرّحمن، النَّحُو العربيّ بين التَّطويير والنَّيسِير، مجلّة مجمع اللُّغَة العَرَبِيَّة، المجلّد السّبعون، القاهرة، ١٩٩٢م.
- ٣٧٠ المغربي، عبد القادر، كلمة في التَّضْمِين، مجلّة المجمع العلميّ العربيّ، المجلّد السَّادِس والعشرون، الجزء الثَّالِث، دمشق، ١٣٧٠هـ-١٩٥١م.
- ٣٧١ المقداد، د. محمود، تاريخ الدّراسات العَرَبيَّة في فرنسا، عالم المعرفة، العدد ١٧٦، المجلس الوطنيّ للثّقافة والفنون والآداب، الكويت، ١٩٩٢م.

## ٧ - فَهْرَسُ المَوْضُوْعَاتِ

| الإهْدَاءُ                                                                                                                                                          | 0           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| تُىكُرٌ وَيَقْدِيْرٌ                                                                                                                                                | ٦           |
| كَلِمَاتُ أَعْضَاءِ لَجْنَةِ الْمُثَاقَشَةِ                                                                                                                         | 14-7        |
| لَلِمَةُ الْأُسْتَاذِ الدُّكْتُورِ سَامِي عَوَض (المُشْرِفِ العَامِّ عَلَى البَحْثِ)                                                                                | 9-4         |
|                                                                                                                                                                     | 11-1.       |
| ي ۾ ٿيو. ان جي ان جي ان جي ان جي                                                                                                | 14-14       |
| مُقَدِّمَةُ                                                                                                                                                         | Y {-10      |
| لْفُصِيْلُ الْأَمَّانُ الْاغْتِلَاقُ فِي التَّمْ مِنْ مِنْ النَّامِيْنِ مِنْ أَفِيْنُ فِي التَّامِينِ                                                               |             |
| لمَعَانِي:                                                                                                                                                          | 07-571      |
| المَبْحَثُ الأَوَّلُ: النَّحْقُ الْعَرَبِيُّ، أَسْبَابُ وَضْعِهِ، وَتَطَوُّرُهُ، وَأَهَمِّيَتُه فِي الْمَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ: وَلَاَعْ لَا مَعْنَى وَتَوْضِيْحِهِ: | 00-77       |
| أ- أَسْبَابُ وَضْعِ النَّحْوِ، وَالإِخْتِلاَفُ فِي وَاضِعِهِ                                                                                                        | <b>4-19</b> |
|                                                                                                                                                                     | 049         |
|                                                                                                                                                                     | 00-0.       |
| عَرَبِيٍّ، وَنْمُوِّ طَاقْتِهِ الدَّهْنِيَّةِ ِ:                                                                                                                    | 177-07      |
| أَوَّلاً: تَأْصِيْلُ القَاعِدَةِ النَّحْوِيَّةِ:                                                                                                                    | ۸٦-٦.       |
| أ التَّعْلِيْلُ أَا التَّعْلِيْلُ                                                                                                                                   | 77-71       |

| and the second second | •                                                                                         |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| V77                   | ب-العَامِلُ                                                                               |
| ۸٧.                   | ج- د- القِيَاسُ، وَالسَّمَاعُ                                                             |
| ۸٦-٨•                 | هـ - الإِجْتِهَادُ                                                                        |
| 174-71                | ثانياً: التَّحَوُّلُ عَنِ الأَصْلِ:                                                       |
| 1.7-1                 | أ- الأَسْبَابُ الَّتِي تَتَعَلَّقُ بِالأَصْوَاتِ، وَفِطْرِيَّةِ اللُّغَةِ المُكْتَسَبَةِ: |
| <b>19-14</b>          | ١ – التَّنْغِيْمُ، وَكَيْفِيَّةُ النُّطْقِ أَوِ الأَدَاءِ                                 |
| 98-19                 | ٧- الوَصْلُ، وَالوَقْفُ                                                                   |
| 99-98                 | ٣ – فطريَّةُ اللُّغَةِ المُكتسبةِ:                                                        |
| 9 8 – 9 ٣             | <ul> <li>قطریه اللغب المعتسبی.</li> <li>تعَذُّرُ الإبتداءِ بالسَّاكن</li> </ul>           |
| 9 £                   | <ul> <li>لعدر الإبداء بإسادي</li> <li>إمتناع توالي ساكنين</li> </ul>                      |
| 9٧-9٤                 | <ul> <li>بِحتمالُ اللَّفْظِ غَيْرَ وَجْهٍ إِعْرَابِيٍّ</li> </ul>                         |
| 99-97                 | <ul> <li>احتمالُ الفعلِ غيرَ نوع لحذفٍ أصابَهُ</li> </ul>                                 |
| 1.7-99                | ٤ – تَعَدُّدُ اللَّهَجَاتِ                                                                |
| 178-1.7               | ب-الأَسْبابُ غَيْرُ الصَّوْتِيَّةِ لِلتَّحَوُّلِ عَنِ الأَصْلِ                            |
| 1.4-1.7               | ١ – إطِّرَادُ الْبَابِ                                                                    |
| 111-1.4               | ٢- أَمْنُ اللَّبْسِ، وَالتَّرَخُّصُ فِي الإِعْرَابِ                                       |
| 17111                 | ٣- إِشكاليَّةُ الْمَعْنَى                                                                 |
| 171-17.               | ٤ - الإحْتِجَاجُ لِلقِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ                                             |
| 177-171               | ٥- التَّضْمِيْنُ النَّحْوِيُّ                                                             |
| 177                   | ٦ - المَذَاهِبُ الدِّيْنِيَّةُ                                                            |
| 177                   | ٧- الأَهْوَاءُ الشَّخْصِيَّةُ                                                             |
| 174                   | ٨– طَلَبُ الرِّزْقِ                                                                       |
| ١٢٣                   | ٩ - الإفْتِنَانُ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ                                          |

| 171-175                                             | تَالِثَاً: الإِجْمَاعُ، وَإِسْتِصْحَابُ الْحَالِ:                                                                           |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 174-175                                             | أ- الإِجْمَاعُ                                                                                                              |
| 171-174                                             | ب-إسْتِصْحَابُ الْحَالِ                                                                                                     |
| <b>7</b>                                            | الفَصْلُ الثَّانِي: أَثَرُ تَعَدُّدِ الآرَاءِ النَّحْوِيَّةِ، فِي خِدْمَةِ المَعْنَى الدِّيْنِيِّ فِي الفُرْآنِ الكَرِيْمِ: |
|                                                     | المَبْحَثُ الأَوَّلُ: دَوْرُ النَّحْوِ، وَمَكَانَتُهُ فِي فَهْمِ التَّرْكِيْبِ القُرْآنِيِّ                                 |
| 7.7-179                                             | وَاسْنَتِنْبَاطِ أَحْكَامِهِ بِوَصْفِهِ أَعْلَى مَا فِي الْعَرِبِيَّةِ مِنْ بَيَانٍ:                                        |
| 1 { { - } 1 { { { { { { { { { { { { { { { { }}}}}}} | أ- العَلاَقَةُ بَيْنَ عِلْمِ النَّحْوِ، وَعِلْمِ الْصَّرْفِ                                                                 |
| 1 6 9 - 1 6 6                                       | ب-مَفْهُوْمُ النَّحْوِ الْعَرَبِيِّ وَفَائدتُهُ وَغَايِتُهُ، عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالْمُحْدَثِيْنَ                           |
| 104-159                                             | ج- النَّحْوُ وَالمَعْنَى                                                                                                    |
| 101-101                                             | د- العَلاَمَةُ الإِعْرَابِيَّةُ وَالمَعْنَى (عَرْضٌ، وَنَقْضٌ)                                                              |
| 177-101                                             | ه النَّحْوُ وَالقُرْآنُ الكَرِيْمُ                                                                                          |
| 17175                                               | مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ وَاللُّغَوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اهتمُّوا بِمعاني الْقُرْآنِ الكريمِ وَأَعاريبِهِ:                       |
| 170-178                                             | ١ – الفَرَّاء                                                                                                               |
| 170                                                 | ٢ – أَبُو عُبَيْدَة                                                                                                         |
| ١٦٦                                                 | ٣- الأَخْفَش الأَوْسَط                                                                                                      |
| 174-177                                             | ٤ - الزَّجَّاج                                                                                                              |
| 177                                                 | ٥- النَّحَّاس                                                                                                               |
| 771-174                                             | ٦- القَيْسِيّ                                                                                                               |

۱٦٨

179

14.-179

٧- الخَطِيْب التَّبْرِيْزِيّ
 ٨- إبْن الأَنْبَارِيّ
 ٩- العُكْبَرِيّ

|         | مِنَ النَّحْوِيِّيْنَ وَاللُّغَوِيِّيْنَ الَّذِيْنَ اهتمُّوا بِحروفِ المَعَانِي فِي القُرْآنِ     |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177-17. | الكَرِيْمِ:                                                                                       |
| 147-141 | ١ – الزَّجَّاجيّ                                                                                  |
| 177     | ۲ - الرُّمَّانِيّ                                                                                 |
| ١٧٣     | ٣– ابن جِنّي                                                                                      |
| 145-144 | ٤ – الهرَوِيّ                                                                                     |
| 175     | ٥- المَالِقِيّ                                                                                    |
| 140     | ٦ – الإربليّ                                                                                      |
| 140     | ٧- الْمُرَادِيّ                                                                                   |
| 177-170 | ۸– اِبْن هِشَام                                                                                   |
| 144-144 | مِنَ المُفَسِّرِيْنَ الَّذِيْنَ اهتمُّوا بِمَعَانِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ عَلَى أَسَاسٍ نَحْوِيِّ: |
| 144-144 | ١ – الطَّبَرِيّ                                                                                   |
| ١٧٨     | ٢ – الطَّبَرْسِيّ                                                                                 |
| 14149   | ٣- الزَّمَخْشَرِيِّ                                                                               |
| 14.     | ٤ - اِبْن عَطِيَّة                                                                                |
| 141     | ٥- الرَّازِي                                                                                      |
| 121-121 | ٦- أَبُو حَيَّان                                                                                  |
| 124-124 | ٧- السَّمِيْن الحَلَبِيّ                                                                          |
| 125-122 | ٨- العَلاَئِيّ                                                                                    |
|         |                                                                                                   |
| 120-125 | ٩ – الزّركشيّ                                                                                     |
| 124-170 | ١٠- السِّيُوطِيّ                                                                                  |

|                                                                | 1- Total des 1 : " 1 de 1 : " 1 de 1 : " 1 de 1 : 1 de 1 de 1 de 1 de 1 de 1 de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191-144                                                        | مِنْ عُلَمَاءِ البَلاَغَةِ وَالإعْجَازِ الَّذِيْنَ اهتمُّوا بِمَعَانِي القُرْآنِ عَلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                | أَسَاسٍ نَحْوِيٍّ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 114                                                            | ١ – ابن قُتَيْبَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 1 1 1 1 1 1 1                                                | ٢ – الخَطَّابِيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٨٨                                                            | ٣- الْجُرْجَانِيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 119-111                                                        | ٤ – ابن الأَثِيْر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 119                                                            | ٥- الرَّافِعِيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 191-149                                                        | ٦- دِرَاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y.V-191                                                        | و - الإعْرَابُ، وَصَيْدَاتُ تَجْدِيْدِ النَّحْوِ الْعَرَبِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                | المَبْحَثُ الثَّانِي: دَوْرُ الإِخْتِلاَفَاتِ فِي الأَوْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ فِي تَوْجِيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7.7-7.7                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                | المَعَانِي فِي القُرْآنِ الكَرِيْمِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 717-71.                                                        | أً الْقَرِيْنَةُ الْمَعْنَوِيَّةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 717-71.<br>777-717                                             | ً أَ- الْقَرِيْنَةُ الْمَعْنَوِيَّةُ<br>ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّاْخِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777-717                                                        | ب-التَّقُّدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777-71 <b>T</b><br>7 <b>T</b> £-777                            | ب-التَّقُّدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777-777<br>777-377<br>077-737                                  | ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى<br>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى<br>ه- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777-777<br>777-377<br>777-737                                  | ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى<br>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777-777<br>777-377<br>077-737                                  | ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى<br>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى<br>ه- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:<br>م- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:<br>١- حَذْفُ "الَّلَمِ" المُوَطِّئَةِ لِلْقَسَمِ، أَوِ "الفَاءِ" الرَّابِطَةِ لِجَوَابِ                                                                                                                                                                                                   |
| 777-777<br>777-377<br>077-737<br>737-777                       | ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى<br>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى<br>ه- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:<br>١- حَذْفُ "الَّلَامِ" المُوَطِّنَةِ لِلْقَسَمِ، أَوِ "الفَاءِ" الرَّابِطَةِ لِجَوَابِ الشَّرْطِ                                                                                                                                                                                                                            |
| 777-777<br>777-377<br>757-757<br>757-777<br>759-757            | ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ<br>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى<br>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى<br>ه- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:<br>١- حَذْفُ "اللَّامِ" المُوَطِّنَةِ لِلْقَسَمِ، أَوِ "الفَاءِ" الرَّالِطَةِ لِجَوَابِ الشَّرْطِ ١- حَذْفُ الجَارِّ:                                                                                                                                                                                                         |
| 777-777<br>772-777<br>727-757<br>727-757<br>729-757<br>707-70. | <ul> <li>ب-التَّقْدِيمُ وَالتَّأْخِيرُ</li> <li>ج- مُرَاعَاةُ مَقَامِ النَّصِّ، وَالمَعْنَى</li> <li>[- الحَمْلُ عَلَى المَعْنَى</li> <li>ه- حَذْفُ حَرْفٍ مِنْ الحُرُوفِ:</li> <li>١- حَذْفُ "الَّلَامِ" المُوَطِّنَةِ لِلْقَسَمِ، أَوِ "الفَاءِ" الرَّالِطَةِ لِجَوَابِ الشَّرْطِ</li> <li>١- حَذْفُ "اللَّلَامِ" المُوَطِّنَةِ لِلْقَسَمِ، أَوِ "الفَاءِ" الرَّالِطَةِ لِجَوَابِ الشَّرْطِ</li> <li>١- حَذْفُ "الجَارِّ:</li> <li>• حَذْفُ الجَارِّ مَعَ "أَنْ"</li> </ul> |

| 777-777         | و – مَا لاَ تَظهرُ عَلَيْهِ العَلاَمَةُ الإعْرَابِيَّةُ                                                                         |  |  |  |  |  |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| <b>۲۷۱-۲</b> 77 | ز - تَأْوِيُلُ اللَّفْظَةِ بِاللَّفْظَةِ لِمُوَافَقَةٍ المَعْنَى                                                                |  |  |  |  |  |
| 777-771         | ح- زِيَادَةُ بَعْضِ الْحُرُوْفِ                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| 770-777         | ط- الْخُرُوجُ عَنِ الأَصْلِ                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| 777-770         | ي- مُرَاعَاةُ مَا يَقْتَضِيْهِ ظَاهِرُ الصِّنَاعَةِ، دُوْنَ مُرَاعَاةِ المَعْنَى                                                |  |  |  |  |  |
| ***             | "<br>ك- مُرَاعَاةُ المَعْنَى الصَّحِيْحِ، دُوْنَ النَّظَرِ فِي الصِّنَاعَةِ                                                     |  |  |  |  |  |
| 779             | ل- التَّخْرِيْجُ عَلَى مَا لَمْ يِثْبِتْ فِي الْعَرَبِيَّةِ                                                                     |  |  |  |  |  |
| 779             | م- التَّخْرِيْجُ عَلَى الأُمُورِ البَعِيْدَةِ وَالأَوْجُهِ الضَّعِيْفَةِ ، وَتَرْكِ                                             |  |  |  |  |  |
| 1 7 1           | القَريبِ وَالقويِّ                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| 7117            | ن - تَرْكُ مَا يَحتملُهُ اللَّفْظُ مِنَ الأَوْجُهِ الظَّاهِرَةِ                                                                 |  |  |  |  |  |
| ۲۸.             | س- تَشَابُهُ الْمَنْصُوبَاتِ                                                                                                    |  |  |  |  |  |
| <b>7</b>        | ع – إحْتِمَالُ الوَصْلِ وَالْوَقْفِ                                                                                             |  |  |  |  |  |
| ۳۸۰-۲۸٥         | الفَصنُ الثَّالِثُ: "أَهَمِّيَّةُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَوْظِيْفِ العَنَاصِرِ النَّحْوِيَّةِ لَأَدَاءِ مَعَانِيْهَا" |  |  |  |  |  |
| <b>""</b> 7-7AV | المَبْحَثُ الأَوَّلُ: مَفْهُوْمُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ، وَرَأْيُ الْعُلَمَاءِ                                             |  |  |  |  |  |
|                 | فِي عَدَدِهَا:                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
| 747-0P7         | أ- القِرَاءَاتُ القُرْآنِيَّةُ نَشْأَتُهَا وُالمَرَاحِلُ الَّتِي مَرَّتْ بِهَا                                                  |  |  |  |  |  |
| 791-190         | ب- طَبَقَاتُ الحُفَّاظِ المُقرئِيْنَ الأَوَائِلِ                                                                                |  |  |  |  |  |
| T. £-79A        | <ul> <li>ج - أَثَرُ شَرْطِ التَّوَاتُرِ فِي تَعَدُّدِ القِرَاءَاتِ وَتَرَاتُبِ القُرَاءِ</li> </ul>                             |  |  |  |  |  |
| ٣.٥-٣.٤         | د- الفَرْقُ بَيْنَ القِرَاءَاتِ وَالرِّوَايَاتِ وَالطُّرُقِ وَالخِلاَفِ الوَاجِبِ                                               |  |  |  |  |  |

71.-7.0

**T17-T1.** 

ه- القُرّاءُ السَّبْعَةُ، وَرُواهُ القُرّاءِ، وَطُرُقُ الرُّواةِ

و - بَقِيَّةُ العَشَرَةِ مِنَ القُرَّاءِ

والجائز

| 717-317                  | ز – بَقِيَّةُ الأَرْبَعَةَ عَشَرَ مِنَ القُرَّاءِ                                                               |  |  |  |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 714-718                  | ح- أَقْسَامُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ مِنْ حَيْثُ السَّنَدُ                                                  |  |  |  |
| <b>71 Y</b>              | ط- شرُوطُ جَمْع القِرَاءَاتِ                                                                                    |  |  |  |
| <b>٣١٩-٣١٧</b>           | ي- مَفْهُومُ الإِخْتِيارِ                                                                                       |  |  |  |
| <b>77</b> 7- <b>7</b> 19 | كُ – الكَلاَمُ عَلَى الأَحْرُفِ السَّبْعَةِ وَمَعْنَاهَا المُخْتَارُ                                            |  |  |  |
| <b>777-77</b>            | ل- مَفْهُومُ الإِخْتِلاَفِ فِي القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ عِنْدَ العُلَمَاءِ                                   |  |  |  |
|                          |                                                                                                                 |  |  |  |
| ۳۸ <b>٠</b> -۳۳۳         | المَبْحَثُ الثَّانِي: دَوْرُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ فِي تَنَوَّعِ المَعَانِي، وَتَعَدُّدِ                  |  |  |  |
| 1 / • - 1 1 1            | الأَفْجُهِ الإِعْرَابِيَّةِ:                                                                                    |  |  |  |
| <b>755-775</b>           | أ- تَفَاوُتُ الْمَذَاهِبِ النَّحْوِيَّةِ فِي الْإِحْتِجَاجِ بِالْقِرَاءَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ                     |  |  |  |
| ۳۸۳٤٤                    | ب- دَوْرُ القِرَاءَاتِ فِي تَعَدُّدِ الأَوْجُهِ الإعرابيَّةِ وَأَثْرُهُمَا فِي تَوْجِيْهِ المَعَانِي            |  |  |  |
| 1/4 122                  | القُرْآنِيَّةِ                                                                                                  |  |  |  |
| £ £ £ - ሞለ ነ             | الْفَصْلُ الرَّابِعُ: "التَّصْمِيْنُ النَّحْوِيُّ، وَأَثَرُهُ فِي تَوْصِيْلِ الْمَعْنَى، وَتَقْعِيْلِ اللَّغَةِ |  |  |  |
|                          | فِي المُجْتَمَعِ":                                                                                              |  |  |  |
|                          |                                                                                                                 |  |  |  |
| £ ነ ٦-٣٨٣                | المَبْحَثُ الأَوَّلُ: تَعْرِيْفُ التَّضْمِيْنِ عِنْدَ القُدَمَاءِ وَالمُحْدَثِيْنَ، وَبَيَانُ                   |  |  |  |
|                          | أَنْوَاعِهِ:                                                                                                    |  |  |  |
| ٤٣٨٥                     | أ- مَفْهُوْمُ التَّصْمِيْنِ قَدِيْمَاً، وَحَدِيْثَاً                                                            |  |  |  |
| ٣٨٦                      | أَوِّلاً: التَّصْنُمِيْنُ فِي اللُّغَةِ                                                                         |  |  |  |
| ٤٣٨٧                     | ثَانِياً: التَّصْمِيْنُ فِي الإِصطلاحِ                                                                          |  |  |  |
| <b>747-747</b>           | ١ – فِي اِصطلاحِ القُدَمَاءِ                                                                                    |  |  |  |
| ٤٠٠-٣٩٦                  | ٢-فِي اِصطلاحِ المُحْدَثِيْنَ                                                                                   |  |  |  |
| ٤ • ٩ – ٤ • •            | ب-التَّضْمِيْنُ بَيْنَ القِيَاسِ، وَالسَّمَاعِ                                                                  |  |  |  |

| £.£-£<br>£.9-£.£<br>£\7-£.9                     | أُوِّلاً: اِختلافُ الأَقْدَمِيْنَ فِي قِيَاسِيَّةِ التَّضْمِيْنِ ثَانِياً: آرَاءُ المُحْدَثِيْنَ فِي قِيَاسِيَّةِ التَّضْمِيْنِ جـ إِشْكَالِيَّةُ القَوْلِ بِالتَّضْمِيْنِ بِالحُرُوفِ أَوْ بِالأَفعالِ بَيْنَ العُلَمَاءِ |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £ <b>79</b> -£17                                | المَبْحَثُ الثَّانِي: دَوْرُ التَّصْمِيْنِ فِي إِبْرَازِ المَعْنَى الحَقِيْقِيِّ وَالمَجَازِيِّ، وَالجَمْعِ بَيْنَهُمَا، فِي تَفْسِيْرِ بَعْضِ آيَاتِ القُرْآنِ الكَرِيْمِ                                                 |
| £££-££.                                         | المَبْحَثُ الثَّالِثُ: دَوْرُ التَّضْمِيْنِ النَّحْوِيِّ فِي رَفْدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِدَلاَلاَتٍ مُتَنَوِّعَةٍ، لِلاِحْتِرَازِ عَنِ الخَطَأِ فِي مُطَابَقَةِ الكَلاَمِ لِتَمَامِ المُرَادِ مِنْهُ                  |
|                                                 | ,                                                                                                                                                                                                                          |
| 204-250                                         | الخَاتِمَةُ                                                                                                                                                                                                                |
| 204-220                                         |                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                 | الخَاتِمَةُ الْفَهَارِسُ الْعَامَّةُ:<br>الْفَهَارِسُ الْعَامَّةُ:<br>١ - فَهْرَسُ الْآيَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ                                                                                                               |
| 077-{00                                         | الفَهَارِسُ العَامَّةُ:                                                                                                                                                                                                    |
| 077-200<br>27A-20V                              | الفَهَارِسُ العَامَّةُ:<br>١- فَهْرَسُ الآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ                                                                                                                                                             |
| 077-200<br>27A-20V<br>2VY-279                   | الفَهَارِسُ العَامَّةُ:<br>١ – فَهْرَسُ الآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ<br>٢ – فَهْرَسُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ                                                                                                                |
| 077-200<br>£7X-20Y<br>£YY-£79<br>£YY            | الْفَهَارِسُ الْعَامَّةُ:<br>١ - فَهْرَسُ الْآيَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ<br>٢ - فَهْرَسُ الْقِرَاءَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ<br>٣ - فَهْرَسُ الْأَحَادِيْثِ النَّبَوِيَّةِ                                                            |
| 077-200<br>£7A-20V<br>£VY-279<br>£VY<br>£AY-2V£ | الفَهَارِسُ العَامَّةُ:<br>1 - فَهْرَسُ الآيَاتِ القُرْآنِيَّةِ<br>٢ - فَهْرَسُ القِرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ<br>٣ - فَهْرَسُ الأَحَادِيْثِ النَّبَوِيَّةِ<br>٤ - فَهْرَسُ الأَعْلَمَ                                        |